
 

 

 

T.C 

TRAKYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

TÜRK-İSLAM EDEBİYATI BİLİM DALI 

 

EDİRNELİ MUSTAFA KABÛLÎ BABA 
DİVANINDA DİNÎ VE TASAVVUFÎ 

MUHTEVA 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Mustafa ORHAN 

1228273102 

 

Tez Danışmanı 

Doç. Dr. Ramadan DOĞAN 

 

 

Edirne-2025 



 

 

i 

ÖZET 

Bu çalışmanın amacı önemli bir mutasavvıf olarak kabul edilen Şeyh Mustafa 

Kabûlî er-Rifâ’î’nin dîvânını incelemektir. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î nazmını 

İslam merkezli ve tasavvuf eksenli bir anlayış ile kaleme almıştır. Bu bağlamda 

çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılarak dîvânın, tematik olarak analiz edilmesi 

amaçlanmıştır. Kullanılan bütün temalar orijinal metne bağlı kalınarak 

yorumlanmıştır. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin şiirleri, özellikle Allah’a, Hz. 

Muhammed Mustafa’ya (s.a.v.), Ahmed er-Rifâ’î Hazretlerine ve şeyhine duyduğu 

derin muhabbet ve sevgi ile biçimlenmiştir. Nazmında bulunan manevî hikmet ve 

kullandığı üslup ile muhataplarına farklı bakış açıları kazandırdığı anlaşılmaktadır. Bu 

açıdan dîvânı tasavvufî bilgi elde etmek isteyenler için evrensel bir kaynak niteliği 

taşımaktadır. Bu çalışmada bu çerçevenin anlaşılması için; Şeyh Mustafa Kabûlî er-

Rifâ’î’nin hayatı, eserleri, seyr ü sülûku ve tarîkatı, dinî mefhumlar (itikadi konular, 

ahiret ile ilgili kavramlar, önemli şahsiyetler ve sıkça kullanılan diğer dinî kavramlar), 

tasavvufî mefhumlar (tasavvuf literatüründe sıkça kullanılan kavramlar) olarak üç 

bölüme ayrılmıştır. Bu açıdan dîvân, öncelikli olarak dayandığı dinî kaynaklar, 

şahsiyetler ve dinî bağlamı ile incelenmiştir. Dîvân sadece teorik bir metin olarak 

düşünülmemelidir. Bir başka ifade ile Kabûlî Baba’nın İslam ve tasavvuf ile ilişkisi 

onun bütün hayatını biçimlendirmiş ve başkalarına rehberlik etmesine de olanak 

sağlamıştır. Bu nedenle dîvânı aynı zamanda hem teorik hem de tecrübi bilgiyi 

barındırmakta ve okuyanlara bu çerçevede nasihatler vermektedir.  

 

Anahtar Kelimeler: Din, Dîvân Edebiyatı, Kabûlî Baba, Rifâ’î, Tasavvuf 



 

 

ii 

ABSTRACT 

The purpose of this study is to examine the dîvân of Sheikh Mustafa Kabûlî 

Er-Rifâ’î, who is considered an important Sufi. Sheikh Mustafa Kabûlî Er-Rifâ’î 

intided his poetry with an Islam-centered and Sufism-oriented understanding. In this 

context, the study aims to thematically analyze the dîvân using qualitative research 

methods. All the themes used have been interpreted while adhering to the original text. 

Sheikh Mustafa Kabûlî Er-Rifâ’î's poems are shaped by his deep love and affection 

for Allah, Prophet Muhammad Mustafa (peace be upon him), Ahmed er-Rifâ’î, and 

his sheikh. It is understood that the spiritual wisdom found in his verses and the style 

he used provided his audience with different perspectives. In this regard, his dîvân 

serves as a universal source for those seeking to acquire sufistic knowledge. In this 

study, to understand this framework; the life, works, spiritual journey, and order of 

Sheikh Mustafa Kabûlî Er-Rifâ’î, religious concepts (theological issues, concepts 

related to the afterlife, religious figures, and other frequently used religious terms), 

and Sufi concepts (terms frequently used in Sufi literature and Sufi figures) have been 

divided into three sections. In this regard, the dîvân has been examined primarily 

through the religious sources, personalities, and religious context it is based on. The 

Dîvân should not be considered merely as a theoretical text. In other words, Kabûli 

Baba's relationship with Islam and Sufism shaped his entire life and enabled him to 

guide others. Therefore, his dîvân simultaneously contains both theoretical and 

practical knowledge and provides advice to its readers within this framework. 

Anahtar Kelimeler: Dîvân Literature, Kabûlî Baba, Religion, Rifâ’î, Sufism 

 

  



 

 

iii 

ÖN SÖZ 

Bu çalışmamızda 19. yüzyıl mutasavvıf ve şairlerinden olan Şeyh Mustafa Kabûlî Er-

Rifâ’î’nin dîvânını dinî ve tasavvufî muhteva açısından incelemek amaçlanmıştır.  

Mutasavvıfın şiirlerinde İslam anlayışını manevî bir düzlemden edebî bir dile nasıl 

aktardığı ele alınmıştır. Bu açıdan Şeyh Mustafa Kabûlî Er-Rifâ’î’nin şiir dili ve 

manevî birikimi üzerinden tasavvufî düşünceyi çözümleyip muhataplarına verdiği 

mesajların muhtevasına ulaşmak hedeflenmiştir.  

Hamd, varlığın özü olan Allah’a mahsustur. Bizlere idrak nimetini, gönüllerde açığa 

çıkan aşkı ve söze sirayet eden hikmeti bahşeden Rabbimize sonsuz hamd u senalar 

olsun. Bu çalışmanın her harfi Allah’ın lütfu, inayeti ve muradı ile kaleme alınmıştır. 

Vahdeti, kesrete tercih edenlerin izinden yürümeye gayret eden bir kimse olarak her 

şeyde olduğu gibi bu çalışmanın da başında ve sonunda Allah’a hamd ediyorum.  

Bu çalışmanın kaynağı olan, gönüllere hikmetiyle dokunan ve irfânı ile yüzyıllar 

boyunca insanlara rehberlik eden Şeyh Mustafa Kabûlî Er-Rifâ’î Hazretlerine sonsuz 

minnetimi arz ederim. O’nun dîvânında yankılanan her çağrı bu çalışmaya damar, 

ruhuma ışık ve kalemime gayret vermiştir. 

Bu çalışmayı yaptığım süre boyunca gönlümdeki aşkı diri tutmamı sağlayan, hikmet 

sahibi büyüklerime, maddi manevî desteklerini asla esirgemeyen kardeşlerime ve 

gerek sözleriyle gerek dualarıyla katkıda bulunan dostlara teşekkür etmeyi bir vefa 

borcu bilirim. İsimleri anamasam da duasıyla, hâliyle ve varlığıyla bu çalışmada destek 

olan her gönle selam ederim. 

Bu ilmi yolculukta bana ilmiyle rehberlik, sabrı ve teşvikiyle yön veren, her aşamada 

bilgi ve birikimiyle destek olan kıymetli danışmanım Doç. Dr. Ramadan DOĞAN’a 

en içten dileklerimle teşekkürlerimi sunarım. Akademik rehberliğinin yanında, 

anlayışı ile bu çalışmaya yaptığı katkılar unutulmayacaktır. 

  



 

 

iv 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................. İ 

ABSTRACT ................................................................................................................ İİ 

ÖN SÖZ ..................................................................................................................... İİİ 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... İV 

GİRİŞ ...................................................................................................................... Xİİİ 

BİRİNCİ BÖLÜM ....................................................................................................... 1 

ŞEYH KABÛLÎ MUSTAFA ER- RİFÂÎ’NİN HAYATI VE ESERLERİ ................. 1 

1. HAYATI ............................................................................................................... 1 

1.1. Doğum Yeri ve Tarihi ................................................................................... 1 

1.2. İsmi ve Mahlası ............................................................................................. 1 

1.3. Ailesi ve Tahsili ............................................................................................ 2 

1.4. Tasavvuf Yoluna Girişi ve Vefatı ................................................................. 2 

2. ESERLERİ ........................................................................................................... 5 

2.1. Kenzü’l Esrar ................................................................................................ 5 

2.2. Risâle-i Tasavvuf .......................................................................................... 5 

2.3. Mûsiletü’l-Hidâye ......................................................................................... 5 

2.4. Müşkil-Küşâ .................................................................................................. 6 

2.5. Dîvân ............................................................................................................. 6 



 

 

v 

3. TARÎKATI (RİFÂİYYE) ..................................................................................... 8 

3.1. Rifâ’îyye Tarîkatı ........................................................................................ 13 

İKİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................ 18 

ŞEYH KABÛLÎ MUSTAFA ER- RİFÂÎ DÎVÂNI’NDA DİNÎ MEFHUMLAR ..... 18 

2.1. ALLAH (c.c) ............................................................................................... 18 

2.2.MELEKLER ................................................................................................ 20 

2.2.1. Cebrâil .................................................................................................. 21 

2.3. KİTAP ......................................................................................................... 22 

2.3.1. Kur’an-ı Kerim ..................................................................................... 22 

2.3.1.1. Ayet ............................................................................................... 24 

2.4.PEYGAMBERLER ...................................................................................... 25 

2.4.1. Hz. Âdem (a.s.) .................................................................................... 25 

2.4.2. Hz. Nuh (a.s.) ....................................................................................... 26 

2.4.3. Hz. İbrahim (a.s.) ................................................................................. 27 

2.4.4. Hz. İsmail (a.s.) .................................................................................... 28 

2.4.5. Hz. Yusuf (a.s.) .................................................................................... 29 

2.4.6. Hz. Musa (a.s.) ..................................................................................... 31 

2.4.7. Hz. Süleyman (a.s.) .............................................................................. 32 

2.4.8. Hz. İsa (a.s.) ......................................................................................... 33 



 

 

vi 

2.4.9. Hz. Muhammed (s.a.v.) ........................................................................ 34 

2.5. ÖNEMLİ ŞAHSİYETLER ......................................................................... 39 

2.5.1. Hz. Hızır (a.s.) ...................................................................................... 39 

2.5.2. Hz. Ebubekir (r.a.) ................................................................................ 40 

2.5.3. Hz. Ömer (r.a.) ..................................................................................... 42 

2.5.4. Hz. Osman(r.a.) .................................................................................... 44 

2.5.5. Hz. Ali (k.v.) ........................................................................................ 45 

2.5.6. Hz. Hasan (r.a.) .................................................................................... 51 

2.5.7. Hz. Hüseyin (r.a.) ................................................................................. 53 

2.5.8. İmam Ali Zeynelâbidîn (r.a.) ............................................................... 55 

2.5.9. İmam Muhammed el-Bâkır (r.a.) ......................................................... 56 

2.5.10. İmam Ca’fer es-Sâdık (r.a.) ................................................................ 58 

2.5.11. İmam Mûsâ el-Kâzım (r.a.) ................................................................ 60 

2.5.12. İmam Ali er-Rızâ (r.a.) ....................................................................... 61 

2.5.13. İmam Muhammed el-Cevâd (r.a.) ...................................................... 63 

2.5.14. İmam Ali el-Hâdî/el-Nâkî (r.a.) ......................................................... 65 

2.5.15. İmam Hasan el-Askerî (r.a.) ............................................................... 66 

2.5.16. İmam Muhammed el-Mehdi el-Muntazar (r.a.) ................................. 68 

2.5.17. Hasan-ı Basrî (k.s.) ............................................................................. 70 



 

 

vii 

2.5.18. Serî es-Sakatî (k.s.) ............................................................................ 71 

2.5.19. Habîb el-Acemî (k.s.) ......................................................................... 72 

2.5.20. Ma‘rûf-i Kerhî (k.s.) ........................................................................... 72 

2.5.21. Dâvûd et-Tâî (k.s.) ............................................................................. 73 

2.5.22. Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.) ..................................................................... 74 

2.5.23. Hallâc-ı Mansûr (k.s.) ........................................................................ 75 

2.5.24. Abdülkādir-i Geylânî (k.s.) ................................................................ 76 

2.5.25. Ahmed el-Bedevî (k.s.) ...................................................................... 77 

2.5.26. İbrâhim ed-Desûkî (k.s.) .................................................................... 78 

2.5.27. Bahâeddin Nakşibend (k.s.) ............................................................... 79 

2.5.28. Sa‘deddin el-Cebâvî (k.s.) .................................................................. 80 

2.5.29. Ömer el-Halvetî (k.s.) ........................................................................ 81 

2.5.30. Muhyiddin İbnü’l-Arabî (k.s.) ............................................................ 82 

2.5.31. Sadreddin Konevî (k.s.) ...................................................................... 83 

2.5.32. Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (k.s.) ...................................................... 84 

2.5.33. Hacı Bektâş-ı Velî (k.s.) ..................................................................... 85 

2.5.34. İbrâhim Zâhid-i Geylânî (k.s.) ........................................................... 86 

2.5.35. Dede Ömer Rûşenî (k.s.) .................................................................... 87 

2.5.36. İbrâhim Gülşenî (k.s.) ........................................................................ 88 



 

 

viii 

2.5.37. Aziz Mahmud Hüdâyî (k.s.) ............................................................... 89 

2.5.38. Hüsâmeddin Uşşâkî (k.s.) .................................................................. 90 

2.6. AHİRET VE AHİRET İLE İLGİLİ MEFHUMLAR .................................. 91 

2.6.1. Kıyamet ................................................................................................ 91 

2.6.2. Mahşer .................................................................................................. 92 

2.6.3. Şefâat .................................................................................................... 93 

2.6.4. Tevbe .................................................................................................... 95 

2.6.5. Bezm-i Elest ......................................................................................... 96 

2.6.6. Cennet .................................................................................................. 98 

2.6.6.1. Kevser ......................................................................................... 101 

2.6.6.2. Sidre ............................................................................................ 102 

2.6.6.3. Tûbâ Ağacı .................................................................................. 103 

2.6.7. Cehennem ........................................................................................... 104 

2.7. DİĞER DİNÎ KAVRAMLAR .................................................................. 106 

2.7.1. Besmele .............................................................................................. 106 

2.7.2. Hamd-Şükür ....................................................................................... 107 

2.7.3. Tasliye (Salat ve Selam) ..................................................................... 111 

2.7.4. Zemzem .............................................................................................. 113 

2.7.5. Vahiy .................................................................................................. 114 



 

 

ix 

2.7.6. Helal-Haram ....................................................................................... 115 

2.7.7. Mihrab ................................................................................................ 116 

2.7.8. Tevekkül ............................................................................................. 117 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................. 119 

ŞEYH KABÛLÎ MUSTAFA ER-RİFÂÎ DÎVÂNI’NDA TASAVVUFÎ 

MEFHUMLAR ........................................................................................................ 119 

3.1. TASAVVUFÎ KAVRAMLAR ................................................................. 119 

3.1.1. Şerîat, Tarîkat, Hakîkat ve Ma‘rifet ................................................... 119 

3.1.2. Aşk ..................................................................................................... 124 

3.1.3. Âsitân-Tekke-Dergâh ......................................................................... 127 

3.1.4. Himmet ............................................................................................... 129 

3.1.5. Sâlik .................................................................................................... 131 

3.1.6. Feyiz ................................................................................................... 132 

3.1.7. Sülûk .................................................................................................. 134 

3.1.8. Şeyh-Mürşid ....................................................................................... 138 

3.1.9. Evliya ................................................................................................. 140 

3.1.10. Muhib ............................................................................................... 141 

3.1.11. Pervâne ............................................................................................. 142 

3.1.12. Recâ .................................................................................................. 144 



 

 

x 

3.1.13. Zikir .................................................................................................. 146 

3.1.14. Rind .................................................................................................. 147 

3.1.15. Felek ................................................................................................. 148 

3.1.16. Cezbe ................................................................................................ 149 

3.1.17. Vecd ................................................................................................. 151 

3.1.18. Zâhid ................................................................................................ 152 

3.1.19. Nefs .................................................................................................. 155 

3.1.20. Kutb .................................................................................................. 157 

3.1.21. Câm .................................................................................................. 158 

3.1.22. Derviş ............................................................................................... 160 

3.1.23. Fenâ-Bekâ ........................................................................................ 161 

3.1.24. İlham ................................................................................................ 163 

3.1.25. İhlâs .................................................................................................. 164 

3.1.26. Gül .................................................................................................... 165 

3.1.27. Ârif ................................................................................................... 168 

SONUÇ .................................................................................................................... 170 

KAYNAKÇA/BİBLİYOGRAFYA ......................................................................... 172 

 

 



 

 

xi 

KISALTMALAR 

a.g.e                         : Adı geçen eser 

a.s.                           : Aleyhisselam 

bkz.                         : Bakınız 

Bl.                            : Bölüm 

bs.                            : Baskı 

C.                             : Cilt   

c.c.                           : Celle celalühü 

DİA.                         : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  

DİB.                         : Diyanet İşleri Başkanlığı  

H.                             : Hicri 

haz.                          : Hazırlayan   

Hz.                           : Hazreti 

İstem                        :İ slâm, San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsîkisi Dergisi  

k.s.                           : Kuddise Sırruh 

k.v.                           : Kerremallahu Vecheh 

Ktp.                          : Kütüphane/Kütüphanesi 

Md.                           : Madde 

MEB.                        : Milli Eğitim Bakanlığı 

r.a.                           : Radıyallahu Anh 

s.                               : Sayfa 

S.                              : Sayı   

s.a.v.                         : Sallallahu aleyhi ve sellem 



 

 

xii 

TDV.                        : Türkiye Diyanet Vakfı 

vb.                            :ve benzeri 

Yay.                         : Yayınları 

Yk.                           : Yaprak 

yy.                            : Yüzyıl 

  



 

 

xiii 

GİRİŞ 

Bu çalışmanın amacı Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin Ma‘rifet 

makamındaki keşif bilgisiyle yazdığı dîvânında, dinî ve tasavvufî konuların nasıl ele 

alındığını incelemektir. İslamî düşüncenin, özellikle tasavvufî düzlemde nasıl temsil 

edildiği incelenmiştir. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin nazmı yalnızca kendisinin 

manevî yolculuğunun tezahürü değildir. Aynı zamanda bu çalışmayla beraber O’na, 

bende olan herkesin nasıl bir seyr ü sülûk içinde olması gerektiğine dair yol 

göstericiliğinin anlaşılması amaçlanmaktadır. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin 

dîvânı aracılığı ile muhataplarını nasıl manevî bir yolculuğa çıkardığı idrak edilmesi 

amaçlanmıştır.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î 19. Yüzyılda Edirne’de yaşamış Rifâ’î 

şeyhlerindendir. Tasavvufî yaşam tarzını benimsemiş olup ahlak-ı Muhammediye ile 

ahlaklanmış ve bu ahlakı yaşadığı dönemdeki insanlara hâl âdâbıyla aktarmıştır. 

Kendisinden sonra yaşamış olan insanlara ise her daim yol gösterici özelliğe sahiptir. 

Türk İslam Edebiyatı’nda önemli bir yere sahip olan birçok mutasavvıf gibi Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin de yazmış olduğu dîvânın ana yapısı, din ve tasavvuf 

konularından oluşmaktadır.   

Bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Şeyh Mustafa Kabûlî 

er-Rifâ’î’nin hayatı, tasavvuf yoluna girişi, seyr ü sülûku, eserleri ve tarîkatını ele 

almaya gayret ettik. İkinci bölümünde ise “dinî muhteva” başlığı altında itikadi 

konular, önemli şahsiyetler, ahiret ile ilgili kavramlar ve sıkça kullandığı diğer dinî 

kavramları nasıl ele alındığı incelenmiştir. Son bölümde ise öncelikle tasavvuf 

literatüründe önemli bir yere sahip olan kavramlar incelenmiştir. 

Böylelikle Rifâ’î tarîkatının önemli şeyhlerinden biri olan Şeyh Mustafa 

Kabûlî er-Rifâ’î tasavvuf yoluna girmeye gönül veren kimselerin manevî sülûkuna 

rehberlik ettiği anlaşılmıştır. Buradan da anlaşılacağı üzere Şeyh Mustafa Kabûlî er-

Rifâ’î sadece dönemiyle kalmayıp kendinden sonraki dönemlerde de insanlara 

rehberlik etmeye devam etmiştir.  

Bu çalışmada nitel araştırma yöntemlerinden olan metin çözümleme yöntemi 

kullanılması tercih edilmiştir. Bu yöntemle beraber Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin 



 

 

xiv 

dîvânı detaylı bir şekilde incelenmiştir. Dîvânda yer alan şiirler dinî ve tasavvufî 

içerikler bağlamında sınıflandırılıp her konu dîvândaki kapsamına uygun bir şekilde 

incelenmiştir. Öncelikle ele alınan konular hakkında bilgilendirme yapılmıştır. 

Sonrasında ise konu ile ilgili beyitlerin orijinal metinleri ve anlamları verilmiş ve 

anlama sâdık kalarak yorumlama yapılmıştır.  

Literatür taramasında ise öncelikli olarak Selami ŞİMŞEK’in Edirne Valiliği 

Kültür Yayınları tarafından 2013 yılında basılmış olan “Edirneli Şeyh Kabûlî Mustafa 

er-Rifâî Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri” eseri kaynak olarak kullanılmıştır. 

Bununla beraber Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î üzerine 2004 yılında Elif BOLAT 

tarafından hazırlanan “Kabûlî Mustafa Dîvânı (metin-inceleme) isimli yüksek lisans 

tezi de incelenmiştir. Bunların dışında Tasavvuf şairleri üzerine yazılmış ve içeriğinde 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î hakkında bilgi olan bütün eserler incelenip etik 

kurallarına uygun bir şekilde alıntılar yapılmıştır. Dinî ve tasavvufî muhteva 

bölümlerinde ise şairler üzerine icra edilmiş bütün tezler incelenip bilgi birikim 

oluşturulmuştur. Bunun yanında Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin dîvânı üzerine 

Ezgi GEMİCİ tarafından “Bağlamlı Dizin ve İşlevsel Sözlük” adlı bir tez çalışması da 

bulunmaktadır.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î bu çalışmada incelenmiş olan dîvânının 

önemli özelliklerinden birisi, muhataplarını tefekkür etmeye davet etmesi ve tefekkür 

ile daha derin anlamlara ulaşmasına izin vermesidir. Bu açıdan bu nazım çok yönlü bir 

bakış açısı ile çok çeşitli şekillerde incelenebilir. Ancak bu çalışmanın sınırları 

nedeniyle kapsam belirli konular ile sınırlı tutulmuştur. Kabûlî Dîvânındaki beyitlerin 

ortak özelliği İslam’ın merkezde olduğu bir tasavvufî anlayışı yansıtmalarıdır.  Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î ulaştığı Ma‘rifet makamı gereğince kendisine bahşedilen 

keşif bilgisini edebî bir üslup ile muhataplarına aktarmıştır. Bunun için yazmış olduğu 

eser, her detay ile tefsir yapılmasına olanak sağlamaktadır.  

 



 

 

1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ŞEYH KABÛLÎ MUSTAFA ER- RİFÂÎ’NİN HAYATI VE ESERLERİ 

1. HAYATI1 

1.1. Doğum Yeri ve Tarihi 

Doğum tarihi hakkında kaynaklarda kaydedilmiş kesin bir bilgi olmamasına 

rağmen 19. yy. Rifâ’î şeyhlerinden olan Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin Edirne’de 

dünyaya geldiği bilinmektedir. Bu anlamda Mustafa Kabûlî’nin şeyhi İbrahim Ecel 

Hazretlerinin 1778 yılında vefat ettiği dikkate alındığında 18. yy. ortalarında veya 

sonlarında dünyaya geldiğini söylemek mümkündür. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin doğum yeri kaynaklarda Edirne olarak 

geçmektedir.2 Tahsilini, memuriyetini ve irşâd faaliyetlerini Edirne’de sürdürdüğü 

bilinmektedir. 

1.2. İsmi ve Mahlası 

Asıl adı “Mustafa” olan Kabûlî er-Rifâ’î,3 halk nezdinde evliya olarak kabul 

edilmekte ve “Kutup Mustafa Kabûlî” olarak anılmaktadır. Kabûlî er-Rifâ’î’nin 

künyesi “Kabûlî eş-Şeyh Mustafa el-Edirnevî er-Rumi el-Hanefi” olarak 

zikredilmektedir.4 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î içki içenleri, kötü yola düşenleri ya da işsizleri, 

bir başka ifade ile toplumun hakîr gördüğü kesimi, Allah’ın kulları oldukları için ve 

Allah rızası için ayırt etmemiş, asla hor görmemiş, herkese daima hoşgörü ve gerçek 

 

1 Tez çalışmamızın bu bölümünde öncelikli olarak Prof. Dr. Selami ŞİMŞEK tarafından hazırlanan 
Edirneli Şeyh Kabûlî Mustafa er-Rifâî Hayatı, Eserleri ve Tasavvufî Görüşleri, Edirne Valiliği Kültür 
Yayınları, İstanbul 2013, C. 1. isimli eserden yararlanılmaktadır. 
2 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri (Haz. C. Kurnaz, M. Tatçı), Bizim Büro Yayınları, Ankara 
2000, C. 1, s.150. 
3 Rıdvan Canım, Edirne Şairleri, Akçağ Yayınları, Ankara 1998, s. 243. 
4 Bağdatlı İsmail Paşa, “Hediyyetü’l-Ârifîn Esmâi’l-Müellifîn Âsâru’l-Musannifîn” (Haz. Kilisli Rıfat 
Bilge ve İbnülemin Mahmud Kemal İnal), Kültür ve Maarif Yayınları, İstanbul 1995, C. 2, s. 455. 



 

 

2 

bir tevazu ile yaklaşmış, bu nedenle Edirne halkı ona “Kabûlî” mahlasını vermiş ve bu 

mahlas ile bilinir olmuştur.5 

Öyle ki Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin bu hoşgörüsünü görüp kendisine 

hayran kalıp gıpta eden halka Şeyh Kabûlî “Hayrât et kendini, Hakka makbul ol” 

beytiyle cevap verip, cümle mahlukatın da tasavvufun gül kokan râyihasından 

faydalanmasını amaçlamıştır.6 

1.3. Ailesi ve Tahsili 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin ailesi ve tahsil hayatı hakkında 

kaynaklarda kesin bir bilgi bulunmamaktadır. Fakat Şeyh Mustafa er-Rifâ’î’den sonra 

Şeyh Ahmed b. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin 1241/1826 yılında posta oturduğu 

bilinmektedir. Bu açıdan Ahmed Efendi’nin Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin hem 

zahiren hem de manen evladı olduğu anlaşılmaktadır.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin tahsilini Edirne’de yaptığını lakin nasıl ve 

ne şekilde yaptığı bilinmemektedir. Farsçaya hâkim oluşu hem başkâtiplik görevi hem 

de Fars lügatine dair yazmış olduğu “Müşkül Küşa” isimli eserinden anlaşılmaktadır. 

Farklı dilleri kullanabilmekte mâhir oluşu diğer eserlerinde ve özellikle dîvânında da 

göze çarpmaktadır. 

1.4. Tasavvuf Yoluna Girişi ve Vefatı 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Edirne’de yaşamış ve başkâtiplik görevinde 

bulunmuştur. Manevîyatla olan ilişkisinin derinleşmesi sonucunda başkâtiplik 

görevini bırakarak tamamıyla tasavvufa yönelmiş ve Rifâ’î tarîkatına uygun bir şekilde 

yaşamıştır. 

Şeyh Kabûlî Mustafa er-Rifâ’î sık sık namaz için Eski Camiye gittiği 

bilinmektedir. Şeyh Efendi, vakit namazlarından sonra “Ya Rabbi beni evliyâdan eyle, 

senin velî kullarından olayım” diye dua ettiği ifade edilmektedir. Velî Allah’ın dostu 

anlamına gelmektedir. Bu dua Şeyh Kabûlî Mustafa er-Rifâ’î’nin İslami bilgisinin çok 

 

5 Rıdvan Canım, “Edirne Şairleri”, Akçağ Yayınları, Ankara 1998, s. 243. 
6 Necâti Seçkin, “Edirne Evliyâları”, Ülkü Basımevi, İstanbul 1971, s. 19-20. 



 

 

3 

ileri bir seviyede olup kendisini Allah’a yaklaştıracak bir yol arayışında olduğunu 

göstermektedir. 

Yine bir gün abdestini alıp camiye girdiği vakit o zamana kadar kimsenin 

görmediği veli bir zatın kürsüden; “Bazı insanlar da vardır ki Allah’ın velî kulu olmayı 

isterler. Ben onlara derim ki, her hâl ve hareketini Allah’a ibadet kaydettiren insan, 

Allah’ın velîlerinden olur” dediğini duyar ve bu sözlerin kendisi için bir işaret 

olduğunu düşünür. Bunun üzerine dünya hayatını terk ederek inzivâya çekilir ve 

tasavvuf yoluna adım atmış olur.7  

Şeyh Kabûlî Mustafa er-Rifâ’î, önceleri Edirne’de mahkeme başkatipliği 

görevini sürdürmüş ardından Selimiye Cami civarındaki evini Rifâ’î Dergâhı olarak 

ittihaz etmiştir. Ahmed er-Rifâ’î’ye benzer bir meşrebe sahip olmasından dolayı 

etrafındaki insanlara hoş nazar ile bakmış, onları büyük bir tevazu ile kabul etmiş ve 

ihtiyaç sahiplerine elinden gelen yardımı ayırt etmeden yapmaya çalışmıştır. Pir 

Ahmed er-Rifâ’î’nin de her akşam 10.000 kişiyi ayırt etmeksizin dergahında kabul 

ettiği, doyurduğu dertlerini dinlediği ve yardım ettiği bilinmektedir. Şeyh Kabûlî 

Mustafa er-Rifâ’î de Ahmed er-Rifâ’î Hazretlerini örnek alıp aynı hâl ile hayatını 

sürdürmüştür. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î sadece her kesimden insanı irşâd etmemiş aynı 

zamanda, yabani bitkileri aşılamış, sakat ve yaralı hayvanlara yardım etmiştir. Yani 

kısacası yaratılmış olan her mahlûkun yardımına koşup elinden geldiğince onların en 

hayırlı istikamete girmeleri için çabalamıştır.8  

Bundan sonra tasavvuf yolunda eriştiği nimetleri dîvânındaki şiirler ve 

kaleme aldığı beyitlerle dile getirmektedir. Hayatını Allah (c.c) yoluna bend eyleyip 

cümle mahlukata ilahî nazar ile bakan Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î H.1244 

 

7 Fehmi Kuyumcu, “Evliyânın Dilinden”, Nur Yayınları, Ankara 1978, s. 461. 
8 Rıdvan Canım, “Edirne Şairleri”, Akçağ Yayınları, Ankara 1998, s. 423. 



 

 

4 

1828/1829 yılında vefat etmiş ve günümüzde Edirne’deki Selimiye Cami yakınlarında 

bulunan dergâhına defnedilmiştir.9 

  

 

9 Mehmet Ali Kırboğa, “Kâmûsu’l-Kütüb ve Mevzuâti’ l-Müellefât”, Yeni Kitap Basımevi, Konya 1974, 
c. 1. s. 226. 
 



 

 

5 

2. ESERLERİ 

2.1. Kenzü’l Esrar 

Kenzü’l Esrar, Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin tasavvuf ile ilgili en önemli 

eseri olarak bilinmektedir. Nedeni ise sade ve anlaşılır bir dille Kur’an ve sünnet 

çerçevesinde yazılmasından kaynaklandığı belirtilmektedir.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin eserinde “insanın hakîkati, mürşid-i 

kâmilin vasıfları, rûh-ı Muhammed’i, sülûk hâlleri ve nefs mertebeleri, ilm-i Ledün, 

zikir, vuslat, tecelli, râbıta, mürid-mürşid münasebetleri, bîat, âdâb-ı tarîkat, dört kapı-

kırk makâm, Ehl-i Beyt sevgisi, tarîkat-ı Muhammediye, tâc, hırka, postnişinlik ve 

şartları, ahkamı, erkanı, manası” gibi konuları işlediği bilinmektedir. Bununla beraber 

eserinde Hallâc-ı Mansûr, Cüneyd-i Bağdâdî, Ebû Tâlib Mekkî, Şeyh Bâyezîd-i 

Bistâmî, Şeyh Muhyiddin İbnü’l-Arabî, Şeyh Ebû’l Hasan Harakanî gibi tasavvuf 

büyüklerinin de sözlerine yer verdiği görülmektedir.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î eserindeki konulardan bazılarına “Ey Sâlik” 

kalıbıyla başlar ve nasihat etme üslubunu koruyarak fazla detaya inmeden anlatmak 

istediğini kısa ve öz bir biçimde dile getirmiştir. Kabûlî Baba aynı zamanda bu 

konuları ayet, hadis ve veliyullahın büyüklerinin sözleriyle delillendirmiştir. 

2.2. Risâle-i Tasavvuf 

Eser üslup ve muhteva bakımından her ne kadar “Kenzü’l Esrar” eserinde 

benzese de Kenzü’l Esrardaki gibi nasihat ve sohbet havasından ziyade daha çok ilmi 

bir üslup ile yazıldığı görülmektedir. 

Bu eserde işlenen konular “İlm-i zâhir ve ilm-i bâtın, âlem-i kebîr ve âlem-i 

sağîr, ilim ve cehâlet, mürşidin gerekliliği ve mürşidi kâmilin özellikleri, nefsin yedi 

mertebesi ve kalbin yedi hâli, kabz-bast, akl-ı kül, akl-ı ma‘aş, fark-ı farkullah, seyr-i 

fillah, ilm-i ledün, Ma‘rifet ve tayy-i mekân” şeklinde sıralanmaktadır. 

2.3. Mûsiletü’l-Hidâye 



 

 

6 

Bu eser ile alakalı olarak kaynaklarda tasavvufa dair bir risale olması dışında 

herhangi bir bilgiye rastlanılmamaktadır. 

2.4. Müşkil-Küşâ 

Bu eseri ile ilgili kaynaklarda Farsça’dan Türkçe’ye bir lügat olduğu ve yirmi 

cüzden oluştuğuna dair bilgiden başka bir bilgiye ulaşılamamaktadır. 

2.5. Dîvân 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin şairlik yönünün olduğu bilinmektedir. Bu 

özelliğinin en belirgin örneği de değişik ve orijinal görüşler ortaya koyduğu dîvânında 

görülmektedir. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î 19. yy. da ortaya çıkan “Türkî’i Basît’ 

hareketinden etkilenmiş ve eserini olabildiğince sade, anlaşılır bir İstanbul Türkçesi 

ile yazmıştır. Gerekmedikçe dîvânında Arap ve Fars diline ait kalıpları kullanmadığı 

bilinmektedir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î dîvânını diğer klasik dîvân şairlerinin usûl ve 

tasniflerine benzer bir yol ile oluşturmuştur. Dîvânına besmele ile başlayıp tarihler ile 

tamama erdirdiği görülmektedir.  

Kendine has tarzı ve üslubu ile dîvânında işlediği özgün konuların bazılarını; 

“Allah aşkı, Hz. Peygamber sevgisi ve onun Sünnetine ittiba, hulefâ-yı râşidîn’in kutlu 

yolundan gitmek, mürşit, hilâfet tâcı, melâmet, mescit, ibâdet, fırka-i dâlle-fırka-ı 

nâciye, nakîb, necib, rakib, ebdâl, evtâd-ı imâmân, kutb-ı, âlem, dil-i dânâ, şerîat-

tarîkat-hakîkat-mârifet, cem‘-fark ve cezbe-sahv kavramları, zikre müdâvemet, anâsır-

ı erbaa, namaz-oruç̧-velî, aşk-mâsivâ, pervâne, def-raks, sevgi-muhabbet, vuslat, 

vahdet-i vücûd, postnişînlik, semâ‘” bu şekilde sıralamak mümkündür. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin dîvânında, başta Rifâiyye tarîkatının pîri 

Ahmed er-Rifâî olmak üzere, Muhyiddin İbnü’l-Arabî, Mevlânâ Celâleddin Rûmî, 

Şeyh Sadrüddin Konevî, Şeyh Sa‘düddin Cibâvî, Şeyh Ömer Halvetî, Seyyid Ahmed 

Bedevî, Şeyh İbrâhim Desûkî, Şeyh Bahâüddin Nakşbend, Dede Ömer Rûşenî, 

İbrâhim Gülşenî, İbrâhim Zâhid Geylânî, Hacı Bektâş-ı Velî, Şeyh Hüsâmeddin 

Uşşâkî, Şeyh Azîz Mahmûd Hüdâyî, Şeyh Abdülkâdir Geylânî, Cüneyd-i Bağdâdî, 



 

 

7 

Dâvûd-ı Tâî, Ma‘rûf-ı Kerhî, Habîb-i Acemî ve Hasan-ı Basrî gibi meşhur tasavvuf 

büyüklerine yer verdiği görülmektedir. 

  



 

 

8 

3. TARÎKATI (RİFÂİYYE) 

“Rifâ’îlik 18. yy. ile Edirne’de bilinir hale gelmiştir. Bunda İbrahim Ecel 

Hazretleri (k.s.) ve müridi olan Kabûlî Baba’nın payı çok büyüktür. Rifâ’î’liği 

Edirne’ye Basra’dan gelen Şeyh Ali eş Şeyba Hazretleri (k.s.) getirmiştir. Onun müridi 

olan İbrahim Ecel Hazretleri başlangıçta Hasan Sezai Gülşeni Hazretlerinin (k.s.) 

sohbetlerine katılmış daha sonra ise 41 yıl boyunca postnişinlik yapacağı Rifâ’î 

Dergahında hizmette bulunmuştur. Edirne’de Rifâ’îliğin bilinen iki merkezi 

bulunmaktadır. Bunlar Kabûlî ve Kanatlı Köprü isimleriyle anılan tekkelerdir. Şeyh 

Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh İbrahim Ecel er-Rifâ’î’nin (k.s.) müridi olarak onun 

terbiyesinde yetişmiştir. Fakat hilafeti kendisine Şeyh İbrahim Ecel er-Rifâ’î’nin (k.s.) 

son halifesi olan Müftüzade Sadeddin Efendi (k.s.) tarafından verilmiştir.  

Râh-ı Hak’ ta Seyyid Ahmed bin Rifâ‘î’ ye bedel 

Kişver-i Rûm’da Cenâb-ı Şeyh İbrâhîm Ecel (R20/40)10 

Hak yolunda Seyyid Ahmed er-Rifâi’ye (k.s.) denk bir zat, Rum diyarında 

Şeyh İbrahim Ecel Hazretleridir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyhi İbrahim Ecel Hazretlerinden (k.s.) 

bahsederken, Ahmed er-Rifâ’î Hazretlerine (k.s.), yaşadığı topraklarda denk olan bir 

zat olduğunu dile getirerek şeyhinin makamını yüceltmektedir. Beyitten yola çıkarak 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin kendisine Allah (c.c.) yolunda rehberlik eden 

şeyhine gösterdiği vefa ve bağlılığı anlaşılmaktadır. 

İlm-i Hakk’ın lücce-i ebhâridir şeyhim benim 

Feyz-i Hakk’ın menba-ı enhârıdır şeyhim benim (R106/1)  

Şeyhim, Hak ilminin okyanuslar dolusu derinliğidir. Allah’ın (c.c.) feyzinin 

nehirler gibi aktığı kaynağın kendisidir. 

 

10 Burada kaydedilen ilk harf Kabûli Divanı’nda bulunan şiirleri, ilk rakam şiir numarasını, ikinci 
rakam şiir bölümünü, son rakam ise beyit numarasını göstermektedir. Bundan sonraki kısımlarda bu 
şekilde kaynak verilecektir. 



 

 

9 

Vâris-i ilm-i Muhammed zübde-i nesl-i Ali 

Evliyâ-ı asrının serdârıdır şeyhim benim (R106/2)  

Şeyhim, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ilminin mirasçısı, Hz. Ali’nin (k.v.) 

neslinin özüdür. Zamanın evliyalarının önderidir. 

Seyr-i subhânellezî esrâ’yı seyrân eyleyen 

Şâh-ı erbâb-ı risâlet yârıdır şeyhim benim (R106/3)  

Miraçta “Subhânellezî esra…” ile yol alan Resulullah’ın seyrini ruhen 

gerçekleştiren, risâlet sahiplerinin sultanı olan Hz. Peygamber’in (s.a.v) dostudur 

benim şeyhim. 

Ey hakîkat gülşenî ne yol soran bülbül işit 

Râh-ı aşkın kâfile-sâlârıdır şeyhim benim (R106/4)  

Ey hakîkat bahçesi! Yol soran aşığa seslen: Aşk yolculuğunun kafile başıdır 

benim şeyhim. 

Bağban-ı gülşen-i aşkın hakîkat perveri 

Ravza-i dil-i gülbün-i bî-hârıdır şeyhim benim (R106/5)  

Aşk bahçesinin bağbanı, hakîkat yolunda olanların sığınağıdır. O, kalbinde 

diken barındırmayan bir gülistandır. 

Âlem-i gayb-ı şehâdet sâye-i hıfzındadır 

Ya‘nî iki âlemin mi‘mârıdır şeyhim benim (R106/6)  

Görünmeyen ve görünen âlem O’nun koruyucu gölgesindedir. O, iki âlemin 

de mânevî mimarıdır. 

Bu Kabûlî bendesin ihyâ-ı bahş-ı feyz eder 

Küntü kenz’in hâzin-i esrârıdır şeyhim benim (R106/7)  

Benim şeyhim, bu Kabûlî kulunu ihya eden, dirilten ve feyzi sunandır. “Gizli 

bir hazineydim…” hadisinin sırlarının hazinedarıdır benim şeyhim. 



 

 

10 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, şeyhi İbrahim Ecel Hazretlerini (k.s.) 

methettiği bu gazelde şeyhinin manevî alemdeki halinden Allah’ın ilminin denizi ve 

feyzinin nehri, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ilminin varisi ve Hz. Ali’nin (k.v.) neslinin 

özü, asrın evliyalarının serdarı, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) dostu, aşk yolunda olanların 

reisi, hakîkat yolunda olanların sığınağı, iki alemin koruyucu gölgesi ve insanlara gizli 

bir hazineydim hadisinin hazinedarı olarak yol gösteren, rehberlik eden bir zat olarak 

bahsetmektedir. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î bu gazel ile şeyhinin manevî 

tasarrufunu ve şeyhine olan bağlılığını harikulade bir şekilde özetleyerek, insanın 

bağlılığının ve sevgisinin ölçütlerini en güzel şekilde belirtmektedir. 

Mürşid-i râh-ı hakîkat şâh-ı kutbu’l-ârifin 

Şeyh Sa’düddîn Efendi kümmel-i ehl-i vusul (R156/1)  

Hakîkat yolunun mürşidi, ariflerin kutbu ve padişahı olan Şeyh Sa’düddîn 

Efendi (k.s.), Allah’a (c.c.) yakınlığa erenlerin en kâmilidir. 

Gûşuna erip nidâ-ı ırci‘î ez-savb-ı Hak 

Azm edip dergâh-ı Hakk’a etti uşşâkı melül (R156/2) 

Allah’tan (c.c.) “bana dön” çağrısını duyunca, Hakk’ın dergâhına yönelerek 

aşıkları mahzun etti. 

Rûhun istikbâl edip âsmân ehli heves 

Fevc fevc destûr-ı Hak’la ber-zemîn etti nüzul (R156/3) 

Gök ehli onun ruhunu karşılamak için Allah’ın (c.c.) izniyle grup grup 

yeryüzüne indi. 

Cümle ebvâb-ı semâvât feth olup bâ-emr-i şîr 

Rûhu pervâz eyleyip tâ etti firdevse nüzul (R156/4) 

Göklerin tüm kapıları Allah’ın (c.c.) emriyle açıldı. Ruhu kanatlanıp Firdevs 

Cennetine kadar ulaştı. 

Nüh felekten ahz idûb dedi Kabûlî târîhin 



 

 

11 

Rûh-ı Sa’düddîn Efendi kâne cîrân-ı Rasûl (R156/5) 

Kabûlî, dokuz kat gökten geçişine tarih düşerek, Sa’düddîn Efendi’nin (k.s.) 

ruhunun Hz. Muhammed Mustafa’ya (s.a.v.) komşu olduğunu söyledi. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İbrahim Ecel Hazretlerinden (k.s.) sonra 

intisab ettiği şeyhi Sa’düddin Efendi’nin (k.s.) Hakk’a vuslatına tarih düşmektedir. 

Hilafetini de aldığı Sa’düddin Efendiyi; hakîkat yolunun mürşidi, ariflerin kutbu ve 

Allah’a (c.c.) yakınlığa erenlerin kâmili olarak nitelendirmektedir. Allah’ın (c.c.) 

Kur’an-ı Kerim’de zikrettiği “Dön Rabbine, sen O’ndan râzı, O da senden râzı 

olarak”11 ayetini manen işitmesinden sonra şeyhinin Allah’a (c.c.) yöneldiğini ve 

arkasında kalan cümle aşığın bu ayrılıktan kaynaklı mahzun olduğunu belirtmektedir. 

Seyyid Ahmed Rifâî’dir pîrimiz 

Aşk ile Allâh deriz biz Rifâ’îyiz 

Sehâvet ma’denidir rehberimiz 

Meydânda vârımız biz Rifâ’îyiz 

Allâh Allâh yâ Allâh mü’minü bike yâ Allâh (R83/1) 

Pîrimiz Seyyid Ahmed Rifâ’î’dir (k.s.). Aşk ile Allah (c.c.) deriz çünkü biz 

Rifâ’îyiz. Cömertlik madenidir rehberimiz, bütün varımızla meydandayız çünkü biz 

Rifâ’îyiz. Ey Allah’ım bizi mü’minlerden eyle. 

Bu yolda her kim verirse vârı 

Keşf eder Allâh ona esrârı 

Bulur nâr içre ol gülizârı 

Nâr bize gülzârdır biz Rifâ’îyiz  

Allâh Allâh yâ Allâh nestehdîke yâ Allâh (R83/2) 

 

11 Fecr, 89/28. 



 

 

12 

Bu yolda kim kendinden geçerse Allah ona sırlarını açar. Ateş içerisinde gül 

bahçesini bulur. Ateş bize gül bahçesidir çünkü biz Rifâ’îyiz. Ey Allah’ım bize hidayet 

ver.  

On iki tarîkiın cümlesi haktır 

Hâşâ ki birinde şüphemiz yoktur 

Hazret-i Rifâ’înin esrârı çoktur 

Mahrem-i esrârız biz Rifâî’yiz 

Allâh Allâh yâ Allâh nestehdîke yâ Allâh (R83/3) 

On iki tarikin hepsi haktır. Hiçbirinden şüphe etmeyiz. Seyyid Ahmed 

Rifâ’î’nin (k.s.) sırrı çoktur. Biz bu sırların mahremiyiz. Çünkü biz Rifâ’î’yiz. Ey 

Allah’ım bize hidayet ver. 

Bu yola ikrârın verince kişi 

Fedâ kılmak gerek cânla başı 

Kabûlî gönülden çıkar teşvîşi 

Dil sâfî isteriz biz Rifâî’yiz 

Allâh Allâh yâ Allâh nestehdîke yâ Allâh (R83/4) 

Bu yolda yürümeye söz veren kişinin her şeyini feda etmesi gerekir. Kabûlî 

gönlünden çıkar endişeyi, gönlü saf haliyle isteriz çünkü biz Rifâ’îyiz. Ey Allah’ım 

bize hidayet ver. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, zikrettiği bu muhammesinde Rifâ’îyye 

tarikinden olduğunu, bu tarikin nasıl bir yol olduğunu ve bu yolda yürümek için ne 

yapmak gerektiğini dile getirmektedir. Her muhammesin sonunda da Allah’ın (c.c.) 

yardımını talep ederek bu tarikte vuslata ermeyi gaye edindiği anlaşılmaktadır. 



 

 

13 

3.1. Rifâ’îyye Tarîkatı12 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin, Seyyid Ahmed er-Rifâ’î’nin (k.s.) 

kurduğu Rifâ’îyye tarîkatına mensup olduğu bilinmektedir. Ahmediyye veya Rifâ’îyye 

olarak bilinen tarîkat Kadiriyye ve Yeseviyyeden sonra kurulmuştur. 

Seyyid Ahmed er-Rifâ’î (k.s.), 512/1118 yılında Bataih bölgesinin Ümmü 

Abide Köyünde dünyaya gelmiştir. Soyu babası yoluyla Hz. Ali’ye (k.v.) 

ulaşmaktadır. 7 yaşında Kur’an-ı Kerim’i hıfzeden Seyyid Ahmed er-Rifâ’î aynı yıl 

içerisinde babasını da kaybetmiştir. Manevî sorumluluğunu dayısı olan Şeyh Mansur 

Bataihi’nin üstlendiği bilinmektedir. Tasavvufa yönelmesi de yine dayısı ile beraber 

olmuştur. Dayısının vefatı üzerine dergahında postnişin olmuştur.  

Seyyid Ahmed er-Rifâ’î’nin asıl mürşidi Şeyh Ali el-Vasıti el-Kureşî’dir 

(k.s.). O’na “iki alem, şerîat ve tarîkat sahibi” anlamına gelen Ebu’l-Alemeyn 

mahlasını vermiştir. Seyyid Ahmed er-Rifâ’î (k.s.), Ebu Bekir el-Vasıti’den (k.s.) 

fıkıh, şeyhi Ali el-Vasıti’den (k.s.) de tasavvuf ilmine dair icazet aldığı bilinmektedir. 

Üç evlilik yapan Seyyid Ahmed er-Rifâ’î’nin (k.s.) soyu tıpkı Hz. 

Muhammed (s.a.v) gibi kız çocuğundan devam etmektedir. Erkek evlatları o 

hayattayken dar-ı bekaya irtihâl etmişlerdir. Kaynaklarda, “gönlü zengin, ilmi geniş, 

doğru sözlü, ayıpları örten, yoksulları doyuran, çıplakları giydiren, kanaatkâr, sabırlı” 

bir insan-ı kâmil olarak anılmaktadır. 

Seyyid Ahmed er-Rifâ’î (k.s.), Üstadu’l Ulema (âlimlerin hocası), Kutbu’l 

Evhad (biricik kutup), Sultanu’l Evliya (evliyaların sultanı), Varsiu’l Enbiya 

(peygamberlerin varisi), Bahru’ş Şeria (şerîat denizi) olarak bilinmektedir ve Türkçeye 

de çevrilen birçok eseri vardır. 

Seyyid Ahmed er-Rifâ’î (k.s.) Kur’an ve sünnet anlayışına sıkı sıkıya bağlı 

bir prensibe sahiptir. O’na göre kâmil sufi, Hz. Muhammed’e (s.a.v) tabi olup kulluk 

makamının en yüksek makam ittihaz eden kişidir. Derviş ̧ demek, toplumdan uzak 

 

12Mustafa Tahralı, “Rifâiyye”, DİA, İstanbul 2008, C. 35, s. 99-103; Mustafa Tahralı, “Ahmed er-
Rifâi”, DİA, İstanbul 1989, C. 2, s. 127-130. 



 

 

14 

kalan insan demek değildir. Kerâmet, bir noksanlık işaretidir gizlenmesi gerekir. O 

kendi yolunun “tevâzu, zül, meskenet, fakr, inkisâr, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) 

sünnetine uymak” olduğunu söyler. 

Seyyid Ahmed er-Rifâ’î (k.s.) yakalandığı şiddetli bir hastalık sonucunda 

578/1182 yılında dar-ı bekaya irtihâl eylemiştir. Türbesi Bağdat’ın güney tarafında yer 

alan Vasıt yakınlarındadır. 

Hakîkat râhına burhân Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir 

Kerâmet bahrine ummân Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/1) 

Hakîkat yolunun açık delili ve keramet denizin okyanusu Rifâ’î Seyyid 

Ahmed’dir (k.s.). 

Ona ver gönlünü ey cân dilersen olmağa insân 

Velâyet tahtına sultân Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/2) 

Ey gönül! Gerçek insan olmak istersen gönlünü O’na ver. Çünkü velilik 

makamının sultanı Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Umarsan derde dermânı ona ver ahd u peymânı 

Alîm-i ilm-i Lokmânî Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/3) 

Derdine derman istersen O’na söz verip bağlan. Çünkü O, Hz. Lokman’ın 

ilminin alimi Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Ona derviş olan âdem tarîkinde olur hâtem 

Muhakkak kutb-ı dü-âlem Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/4) 

O’na derviş olan kişi, tarîkatta son noktaya erişir. Çünkü şüphesiz ki iki 

alemin kutbu Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Tarîkinde bulan vahdet ederler halk ile ülfet 

Hakîkatta yed-i kudret Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/5) 



 

 

15 

O’nun yolunda vahdeti bulanlar, halka bütünleşirler. Çünkü O, hakîkatte 

Allah’ın eli Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Şecâ’at mülkünün şâhı âsûde ettiren âhi 

Gönül iklîminin mâhı Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/6) 

Cesaret mülkünün padişahı, huzur veren kardeş O’dur. Gönül ikliminin 

parlak ayı da Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Tutup makhûr eden mârı gülistân eyleyen nârı 

Bilâ-şek sırr-ı Kerrârî Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/7) 

Zehirli yılanı yakalayıp, ateşi gül bahçesine döndüren, hiç şüphe yok ki Hz. 

Ali’nin (k.v.) sırrı Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Cerâhâta vuran merhem ağız yârı ile her dem 

Kemâ-kân âşikâr bu dem Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/8) 

Her daim ilahi aşkın diliyle konuşup yaralara merhem olur. Hem önce hem 

de şimdi aşikâr olan Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Ali’nin sırrıdır yâ hû çeker tabl u alem dûdu 

Eren imdâdıma sû sû Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/9) 

Hz. Ali’nin (k.v.) sırrıdır. “Ya Hu” diyerek vecde gelir. “sû sû” diyerek 

yardımıma eren Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Kerâmâtı katî izhâr hidâyet nûruna mazhar 

Cemâl-i hazret-i rehber Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/10) 

Kerameti kesin, hidayet nurunun mazharıdır. Cemalinde Allah’ın hidayeti 

parlayan Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Cihânın merd-i meydânı azîmü’ ş-şân u hâkânı 

Hemîşe kurb-ı Yezdânî Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/11) 



 

 

16 

Her daim Allah’a yakın olan, alemin yiğidi, şahı ve padişahı Rifâ’î Seyyid 

Ahmed’dir (k.s.). 

Kabûlî’yi eden çâker visâl u kurbe hâhişker 

Kamu uşşâka ser-asker Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/12) 

Kabûlî’yi hizmetkarı kabul eden, vuslata erme arzusunda olanların önderidir. 

Cümle aşığa başkomutan Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (k.s.). 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, pîri olan Rifâ’î Seyyid Ahmed (k.s.) için 

yazdığı bu kaside ile O’na duyduğu sevgi, saygı ve bağlılığını; Hakîkat yolunun açık 

delili ve keramet denizin okyanusu, velilik makamının sultanı, Hz. Lokman’ın (a.s.) 

ilminin alimi, iki alemin kutbu, hakîkatte Allah’ın (c.c.) eli, gönül ikliminin parlak ayı, 

cesaret mülkünün padişahı, Hz. Ali’nin (k.v.) sırrı, kerameti kesin ve hidayet nurunun 

mazharı, cemalinde Allah’ın (c.c.) hidayeti parlayan, cümle aşığa başkomutan ve 

Allah’a (c.c.) yakınlığıyla cümle alemin yiğidi, şahı ve padişahı olarak dile 

getirmektedir. Bu gazelden yola çıkarak Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin yürüdüğü 

yolun önderine karşı büyük bir muhabbet ile bağlı olduğunu ve bu bağlılığı kendisine 

düstur edindiğini anlamaktayız. Rifa’iyye tarîkatinde en çok manzum eser vermiş ve 

tarîkat piri olan Seyyid Ahmed Rifa’iye (k.s.) ithaf edilen çok sayıda beyitleri 

bulunmaktadır.  

Tasavvufî ve dinî muhtevaya sahip başka eserlerinin de bulunduğu 

bilinmektedir. Lakin çoğu eserinin günümüze ulaşamadığı anlaşılmaktadır. Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin eserleri vasıtasıyla tarîkat piri olan Seyyid Ahmet Rifâ’î 

(k.s.) ile ilgili daha çok bilgi sahibi olunmaktadır. Çünkü tarih boyunca kaleme alınan 

eserler incelendiğinde Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î kadar Seyyid Ahmed er-Rifâ’î’yi 

(k.s.) anlatan ve öven daha kapsamlı bir eser ve yazar bulunmamaktadır. 

Menba’-ı bahr-i kerâmet-i velî 

Benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î 

Mahrem-i sırr-ı Halîlullâhî 

Benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î (R144/1) 



 

 

17 

Velilerin keramet denizinin kaynağı benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î’dir 

(k.s.). Allah’ın dostu olan Hz. İbrahim’in sırrı benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î’dir 

(k.s.). 

Âlemin kutubu arzın evtâdı 

Vasiyyetin tutmak gerek mürîdi 

Ûsî bi-takvallâh diye buyurdu 

Benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î (R144/2) 

Benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î (k.s.) alemin kutbu yerin direğidir. Her 

müridin O’nun size Allah’a karşı saygılı olmanızı “takvayı” buyruğuna uyması 

gerekir. 

Bin bir ayak bir olunca mahşerde 

Mü’min müşrik tefrîk olur o günde 

Kabûlî’yim şefî’imdir ol demde 

Benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î (R144/3) 

Benim pîrim Seyyid Ahmed Rifâ’î (k.s.) mahşer günü herkes bir araya 

toplandığında, inanan ve şirk koşan birbirinden ayrıldığında şefâatçimdir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu şiirinde pîrinin Seyyid Ahmed Rifâ’î (k.s.) 

olduğunu ve ne denli yüce bir zat olduğundan bahsederek mahşer gününde şefâatine 

nail olabilmek için vasiyetine uyulması gerektiğini belirtmektedir. Seyyid Ahmed 

Rifâ’î (k.s.) öncülüğünü yaptığı bu yolda yürüyenlere takvayı “Allah’a karşı saygılı 

olmayı, O’nun emir ve yasaklarına uymayı ve O’na layık bir kul olmayı” vasiyet 

etmektedir.  

  



 

 

18 

İKİNCİ BÖLÜM 

ŞEYH KABÛLÎ MUSTAFA ER- RİFÂÎ DÎVÂNI’NDA DİNÎ MEFHUMLAR 

2.1. ALLAH (c.c) 

Lafza-i celâl olarak bilinen yüce yaratıcının en kapsamlı ismidir.13 Bütün 

güzel esmaları kendinde toplayan ibadet edilmeye layık yüce yaratıcı anlamına 

gelmekte olup Kur’an-ı Kerim’de 2697 defa zikredilmektedir.14  

Yüce yaratıcının Cemâl, Celâl ve Kemâl isimlerinin hepsini kapsayıp diğer 

isimlerinin de tasvir çerçevesinde olan, özel bir isim olmasından mütevellit hiçbir dilde 

tam bir karşılığı olmayan ve her harfinin yine yüce yaratıcıya işaret ettiği harikulade 

bir isimdir. Allah (c.c.) lafzının birçok kelimeden türetildiği söylense de tercih edilen 

“el-ilah” kavramındaki hemze olarak kullanılan elifin düşürülmesiyle ortaya çıktığı 

görüşü tercih edilmektedir.15 

Türk edebiyatında Lafza-i Celal ve ulûhiyyet bahisleri; dinî, tasavvufî, halk 

ve dîvân edebiyatında önemli bir yer tutmuş ve geniş bir kesime etki sağlamıştır. 

Günlük dilden, atasözlerine oradan dinî ve edebî türlere kadar kullanılan Allah (c.c.) 

kavramı Türk dilinde yoğun bir ilgiye sahiptir. Halk edebiyatında ilahi, nefes, mâni 

gibi türlerde kullanılan Allah (c.c.) kavramı, dîvân edebiyatında ise tevhid, münacaat 

ve zikir gibi türlerde sık sık kullanılmış olup Allah’ın (c.c.) rahmeti, yüceliği, kudreti 

ve eşsizliği öne çıkarılmıştır. Sadece klasik türde kullanılmamış olup yenileşme 

döneminde Âkif Paşa ve Ziyâ Paşa gibi yazarlar Allah (c.c.) kavramını modern tarzda 

ele alıp farklı üsluplarla işlemişlerdir. Türk edebiyatında Allah’ın (c.c.) varlığını, 

birliğini ve kudretini içermekte olan, kültürel ve edebî eserlerin ana unsurlarını 

oluşturmuşlardır.16 

 

13 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Marifet Yayınları, İstanbul, 1999, s.42.  
14 Suat Yıldırım, Kur’an’da Ulûhiyyet, Akademi Yayınları, İstanbul, 2010, s.139.  
15 İsmail Karagöz vd., Dinî Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara, 2017, s.23.  
16 Komisyon, “Edebiyatta Allah”, DİA, İstanbul 1989, C.2, s.499. 



 

 

19 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î dîvânında yüce Allah (c.c.) hakkındaki 

düşüncelerini “Hamdiyye” isimli şiirinde ve ayrı ayrı beyit ve şiirlerinde 

belirtmektedir. 

Birliğine şüphe sığmaz zerrece  

Küfvü yoktur cümleden oldur yüce (R2/8) 

Allah’ın (c.c.) birliğine hiçbir şüphe sığmaz,17 O’nun hiçbir dengi ve benzeri 

yoktur. Her şeyden yüce olan O’dur.18 

Ger olaydı âlem içre dü-ilâh  

Yıkılırdı yer ü gök olup tebâh (R2/9)  

Eğer alemde iki ilah olsaydı, yer ve gök yıkılıp mahvolurdu.19 

İki beyitte de Allah’ın (c.c.) varlığı, birliği ve eşsizliği bir şaheser olarak 

işlenmektedir. Allah’tan (c.c.) başka bir ilah olamayacağı olma ihtimalinde kâinatta 

düzenden bahsedilemeyeceğine işaret edilmektedir. Tevhid anlayışının iki beyitte 

özetlenmiş hali olarak görülmektedir. 

Gör kûh-ı vücûda ne tecellî eder Allah  

Onunla tesellî bulup ol zevk u safâda (R34/8/6) 

Gör ki vücut dağına ne tecelli eder, Allah (c.c.) ne tecelli eyler ise onunla 

zevk ve huzur tesellisinde bulunur. 

İnsan kendi varlığında Allah’ın (c.c.) sıfat ve isimlerinin yansımalarının 

farkına vararak, O’na olan yakınlığı hissedip bu tefekkür ile huzur ve mutluluğa 

ulaşabilir. Ancak bütün bunlar için manevî bir idrak ve uyanış gereklidir. Kabûlî 

Baba’nın hayatına ve sözlerine baktığımızda insanın, kendisinin kul olduğunu, kul 

olmanın ne anlama geldiğini öğrenmesi ve hayatının merkezine bu öğretiyi 

 

17 “Kul huvallâhu ehad”. (De ki: O Allah birdir. İhlas 112/1) ayetine işaret edilmektedir. 
18 Selami Şimşek, a.g.e, s. 72. 
19 “lev kane fihima alihetun illallahu le fesedeta”. (Eğer yerde ve gökte Allah'tan başka ilahlar olsaydı, 
kesinlikle ikisinin de düzeni bozulurdu. Enbiya 21/22) ayetine işaret edilmektedir. 



 

 

20 

yerleştirerek yaşaması gerekir. Dünya hayatının sahte, geçici ve insanın mahvına yol 

açan çekiciliği karşısında insanın kul olduğunu hatırlaması ve Allah’a (c.c.) yönelerek 

yaşaması son derece güçtür. Kabûlî Baba kendi hayatını bu düstura uygun olarak 

düzenlemiş ve kendisinin tecrübesini beyitlerinde paylaşmaktadır. Bir başka ifade ile 

bu beyitler sadece zihni bir faaliyetin ürünü olmayıp yaşamda karşılığı olan ve yol 

gösterici niteliğe sahip olan ifadelerdir.   

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î bu beyitlerin dışında Allah’ın (c.c.) birçok 

ismini beyitlerinde ve şiirlerinde işlemiştir. Bunların bazıları: Gafur, Gani, Gaffar, 

Hüdâ, Settâr, Rahmân, Cebbâr, Rezzâk, Perverdgâr, Kirdgâr, Çalab, Hayy, Hâlık, 

Cemil, Mudil, Yezdan, Hak. 

2.2.MELEKLER 

İslam inancında melek, farklı şekillere girebilen ve duyularla algılanamayan 

nurdan yaratılmış varlıklar olarak geçmektedir.20 Kur’an-ı Kerim’de21 ve tevatür 

derecesine ulaşmış olan hadislerde meleklere inanmanın İslam inanç esasları arasında 

yer aldığı görülmektedir.22 Ayetlerde meleklerin özellikleri ve görevleri ile ilgili 

genişçe bilgi verilmektedir. Örneğin; görevlerinden kaynaklı iri cüsseli ve güçlü 

olmaları23, cinsiyetlerinin olmadığı24, yeme içme ihtiyaçlarının olmadığı25, Allah (c.c.) 

hitabına mazhar olup bizzat onunla konuşmaları26, birden fazla kanada sahip 

olmaları27, müminler için dua ve istiğfarda bulunan varlıklar28 oldukları 

belirtilmektedir. Diğer ilahî dinlerde de genel olarak iyilik taraftarı ve doğa üstü 

varlıklar melek kavramı ile ifade edilmektedir29. 

Melek secdesini görmen mi ki gayri gerektir göz  

 

20 M. Sait Özeryarlı, “Melek”, DİA, Ankara 2004, C.29, s. 40-42.  
21 Bakara 2/285. 
22 Buhârî, “Îmân”, 37. 
23 Necm, 53/5. 
24 Saffat, 37/149-150. 
25 Hûd, 11/69-70. 
26 Bakara, 2/30-34. 
27 Fatır, 35/1. 
28 Mü’min, 40/7-9. 
29 Ali Çolak, Kur’an ve Hadislere Göre Melek, Afşar Yayınları, Gümüşhane 2012, s.17.  



 

 

21 

Onun bâtın gözü görmez sanır ki bende a’mayım (R15/9) 

	“Meleklerin secdesini görmek için başka göz gerekir, bâtın gözü görmeyen 

kimse beni de kör zanneder.” 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î bu beyitte meleklerin Hz. Adem’e ettikleri 

secdeyi görmek için zahiri göz dışında manevî göz olan gönül gözünün olması 

gerektiğine işaret eder. Gönül gözleri açık olanlar; nefslerini terbiye eden ve 

gönüllerini temizleyerek gönlün bir bilgi kaynağı olduğunu fark eden gönül ile 

görmeyi öğrenenlerdir. Kabûlî Baba, gönül gözü kapalı olanların onun da kör 

olduğunu zannettiklerini ifade etmektedir. 

2.2.1. Cebrâil 

İslâm inancında Cebrâil, Hz. Muhammed’e (s.a.v.) Allah’ın (c.c.) emirlerini 

ileten vahiy meleği olarak geçmektedir. Dört büyük melekten biri olan Cebrâil, dil 

uzmanları tarafından “Allah’ın (c.c.) kulu” ve “Allah’ın (c.c.) gücü” olarak 

isimlendirilmektedir. Hz. Peygamber’e (s.a.v.) vahiy getiren, Kur’an-ı öğreten ve 

farklı konularda hükümler bildiren melektir. Hadislerde Hz. Peygamber’e (s.a.v.) ve 

bazen Ashab-ı Kiram’a insan suretinde görünen bir melek olduğu ve Allah (c.c.) ile 

kulları arasında elçilik yaptığı anlaşılmaktadır. Bundan kaynaklı Allah (c.c.) ile 

vasıtasız bir şekilde konuştuğu anlaşılmaktadır.30 İlk olarak Hira dağından bir tahta 

kurulmuş ve bütün göğü kaplamış bir şekilde Hz. Peygambere (s.a.v.) kendi suretinde 

görünüp onu kuvvetle sıkarak İlahî Kelâm’ın ilk emri olan “Oku” emrini ilettiği 

bilinmektedir.31 

Sidretu’l Münteha da ikamet ettiği anlaşılan Cebrâil edebiyatımızda; Cibrîl-i 

Emîn, Rûh’ul Emin, Rûhu’l Kuds ve Hümâ-yı Kudsî gibi isimlerle anılmaktadır. 

Şiirlerde en çok zikredilen melek olarak geçmektedir.32 

Varıncak Sidre Cebrâîl delâlet eyleyip ondan  

 

30 Buhârî, “Tevhid”, 33. 
31 Yusuf Şevki Yavuz, Zeki Ünal, “Cebrâil”, DİA, İstanbul, 1993, C.7, s.202.  
32 İskender Pala, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s. 94 



 

 

22 

Gelip cezbe yeli tekrâr beni aldı durâğımdan (R11/70) 

Sidretü’l-Münteha’ya, Cebrâil’in rehberliğiyle yaklaştığımda, Cezbe (İlahi 

aşkın etkisi) beni bulunduğum makamdan alıp başka bir makama taşıdı. 

Bu beyitte, bir mutasavvıfın ilahi hakîkate doğru olan yolculuğunda bir 

rehberin mecburi olduğu ve Allah’ın (c.c.) hidayetinin kulları üzerindeki dönüştürücü 

etkisi muhteşem bir zarafetle ifade edilmektedir. Cebrail’in bu beyitteki yeri ise Hz. 

Muhammed Mustafa’ya (s.a.v) Allah (c.c.) ile olan iletişiminde ettiği rehberlik ile 

örneklendirilmektedir. 

2.3. KİTAP 

2.3.1. Kur’an-ı Kerim 

Kur’an-ı Kerim’in Hz. Muhammed’e (s.a.v.) Allah (c.c.) tarafından Cebrâil 

aracılığıyla mahiyeti net bir şekilde bilinmeyen yollarla 610 yılının Ramazan ayının 

Kadir gecesinde indirilmeye başlandığı bilinmektedir. Son peygamber olan Hz. 

Muhammed’e (s.a.v.) indirilen, Mushaflara yazılmış, tevatür haberlerle sabit olan 

günümüzdeki haliyle Fatiha Suresi ile başlayıp Nas Suresi ile biten, insanların bir 

benzerini yazmakta aciz oldukları mucize bir kelamdır.33  

İlahi dinlerin sonuncusu olan İslam dinînin kaynağı olan Kur’an-ı Kerim’in 

diğer ilahi kitaplar gibi yalnızca bir kavme değil bütün insanlığa indirilen bir kelam 

olduğuna inanılmaktadır. 6236 ayet, 114 sure ve 30 cüzden oluşmaktadır. Kur’an-ı 

Kerim’in bütün insanlığa gelmesi münasebetiyle günümüze kadar hiçbir tahribata 

uğramamıştır. Nitekim Kur’an-ı Kerim’de Allah (c.c.) şöyle buyurmaktadır: “Şüphesiz 

o Zikr’i (Kur’an-ı Kerim’i) biz indirdik biz! O’nun koruyucusu da elbette biziz.” 34 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatından sonra birçok hafızın şehit olmasından 

kaynaklı Hz. Ebubekir (r.a.) döneminde kurulan bir kurul kontrolünde Kur’an 

sahifeleri mushaf haline getirilmiştir. Hz. Osman (r.a.) döneminde ise İslam 

 

33 Abdulhamit Birışık, “Kur’an (Tarifi ve İsimleri)”, DİA, İstanbul 2002, C.26, s.383-388. 
34 Hicr, 15/9. 



 

 

23 

coğrafyasının genişlemesiyle ihtiyaç haline gelen Kur’an-ı Kerim’in çoğaltılma 

durumu gerçekleştirilmiştir.35 

Türk Edebiyatı da İslam dinî ve Kur’an-ı Kerim dairesi çerçevesinde 

şekillenmiş olup, Türk Edebiyatının bütün içeriklerinde kendisine yer edinmektedir. 

Bu çerçevede Kur’an-ı Kerim Türk Edebiyatının temel ilham kaynağıdır, peygamber 

kıssaları ve İslami öğretiler hem manzum hem de mensur eserlerde geniş yer 

bulmuştur. Kutadgu Bilig ve Atabetü’l- Hakâyık gibi erken dönem eserlerinden 

başlayarak edebiyatın estetik yapısını, belâgat ve edebî sanatlarının temelini 

oluşturmuştur. Bu etkiler, dîvân edebiyatında ayetlerden yapılan alıntılar, peygamber 

kıssalarının işlenişleri ve İslami değerlerin vurgulandığı türlerle (na’t, ilâhi, mesnevi, 

münaccaat) belirginleşmektedir. Bununla beraber Kur’an’ın sadece dinî eserlerde 

değil, sosyal ve kültürel alanda da estetik bir unsur olarak yer aldığı görülmektedir.36 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î de dîvânında Kur’an-ı Kerim’in ayetlerini 

birçok alanda referans olarak kullanmaktadır. 

Yüzün seb’ü’l-mesânî’dir37 onun için heft âyettir  

Yazılmış ̧evvel u âhir cemâlinde kelâmullâh (R133/3)  

Yüzün Fatiha’ya benzer onun için yedi ayettir. Başlangıçtan sonsuza kadar 

cemalin ile yazılmıştır Allah’ın (c.c.) kelamı. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, “And olsun ki, sana daima tekrarlanan yedi 

ayetli Fatiha'yı ve Kuran-ı Azim'i verdik.” (Hicr Suresi 15/87) Ayetinin işaret ettiği 

Fatiha suresini Peygamber efendimiz Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) yüzüne 

benzeterek Kur’an-ı Kerim’in, O’nun cemali ile yazıldığını zikretmektedir. 

Levh-i kalbin menzil-i vahy-i kelâm-ı Hak durur  

Hulk-ı pâkin mushaf-ı innâ hedeynâhu’s-sebîl (R101/7) 

 

35 Halil Altuntaş-Muzaffer Şahin, Kur’an-ı Kerim Meali, Diyanet İşleri Başkanlığı, Ankara 2011, s. VII 
36 Mustafa İsmet Uzun, “Kur’an (Edebiyat)”, DİA, İstanbul 2002, C.26, s.414-417. 
37 Hicr, 15/87. 



 

 

24 

Kalp levhası, Allah’ın (c.c.) vahyinin indiği kutsal bir yerdir. İnsanın temiz 

yaratılışı ise, Allah’ın (c.c.) doğru yolu gösterdiği bir Mushaf gibidir.38 

Beyit, insan kalbini ve yaratılışını Kur’an ayeti ile ilişkilendirir. Kalbi, 

Allah’ın (c.c.) tecelli edebileceği kutsal bir levha olarak görürken aynı zamanda 

insanın yaratılıştaki saflığını da “Biz ona doğru yolu gösterdik…” (İnsan Suresi 76/3) 

ayetine işaret ederek ilahi mesajların yansıması olan bir kutsal kitaba benzetilmektedir. 

2.3.1.1. Ayet 

Arapça bir kavram olan ayet; alamet, nişan, delil ve mucize gibi anlamlara 

gelmektedir.39 Ayet, sonu ve başı belli olan, uzunluğu ve kısalığı değişken olan 

harflerden, kelimelerden veya cümlelerden oluşan Kur’an bölümlerine denilmektedir. 

Fatiha Suresinin başındaki besmele ile Kur’an’da 6236 ayet bulunmaktadır. İlk inen 

ayetler Alak Suresi ilk beş ayeti üzerinde görüş birliği olmasının yanında son inen 

ayetler üzerinde bir görüş birliği sağlanamadığı bilinmektedir.40 Tasavvuf alanında ise, 

birbirinden farklı olarak görülen lakin hakîkat gözüyle bir ve bütün olarak görülen 

bilgilerdir.41 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, dîvânındaki birçok beyitte ayetlerden iktibas 

yoluyla bahsetmektedir. Bu çalışmada bunlardan bazılarına yer vermeye gayret 

edeceğiz. 

Bin bir ismin içre bildirdin Gafûrir ismini  

Hem dedin mücrimlere lâ taknatû42 tebşirini (R9/4) 

Bin bir ismin içinden Gafur (çok bağışlayan) ismini bildirdin, günah işleyen 

kullarına merhametinden ümit kesmemelerini müjdeledin. 

 

38 İnsan, 76/3. 
39 Süleyman Uludağ, a.g.e, s. 69. 
40 İsmail Karagöz vd., a.g.e., s. 44. 
41 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ağaç Kitabevi Yayıncılık, İstanbul 
2004, s. 69. 
42 Zümer, 39/53. 



 

 

25 

Beyitte, “Allah’ın (c.c.) rahmetinden ümit kesmeyiniz.” (Zümer Suresi 39/53) 

ayetine ve Gafur isminin ön plana çıkarılmasından bahsedilmektedir. İnsanın günah 

işlemekten kaynaklı buhrana girmemesi, Allah’ın (c.c.) rahmetinden asla ümit 

kesmeyip daima O’na sığınmaları gerektiği anlaşılmaktadır. 

Gelip ervâh tecrîde makâmım oldu evvel-i saff  

Elest43 soruldu hakkıma çün işittim gûş-ı cânımdan (R11/2) 

Ruhlar aleminde, saf ve arınmış bir şekilde en önde yer aldım. “Ben sizin 

Rabbiniz değil miyim?” sorusunu can kulağımla işittim.  

Belâ44 yâ Rab cevâb ettim suâlinin hitâmında  

Yazıldı levhe ben mü’min kılıp ikrâr İlâhımdan (R11/3) 

İkinci beyitte, "Evet, Rabbimsin” diyerek, Allah’ın (c.c.) sorusuna cevap 

verdim. Allah’ın (c.c.) sözüyle levh-i mahfuza mü’min olarak kaydedildim. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î bu iki beyitle, Allah’ın (c.c.) “Hani Rabbin 

(ezelde) Âdemoğullarının sulplerinden zürriyetlerini almış, onları kendilerine karşı 

şahit tutarak, “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” demişti. Onlar da “Evet, şahit olduk 

(ki Rabbimizsin)” demişlerdi. Böyle yapmamız kıyamet günü, “Biz bundan 

habersizdik” dememeniz içindir.” (A’raf Suresi 7/172) Ayetini ruhlar aleminde 

Allah’a (c.c.) verdiği söz ve bu söz üzerine nasıl karşılık bulduğunu dile getirmek için 

iktibas yoluyla şiirine işlemiştir. 

2.4.PEYGAMBERLER45 

2.4.1. Hz. Âdem (a.s.) 

Hz. Âdem (a.s.) ilk insan ve ilk peygamberdir. Allah (c.c.) O’nu topraktan 

yaratıp kelimeleri öğretmiştir. Daha sonra ise meleklere O’na secde etmelerini 

 

43 A’raf, 7/172. 
44 A’raf, 7/172 
45 Bu bölümde peygamberlerin biyografisi genel anlamda farklı kaynaklarda dahi aynı mahiyeti ve 
bilgileri içermesinden kaynaklı diğer bölümlere nazaran kaynak çeşitliliğinin sınırlı tutulması yeterli 
görülmüştür. 



 

 

26 

emretmiştir. Melekler secde ederken Şeytan kibrine yenik düşüp benlik davasına 

giriştiği için ilahî rahmetten kovulmuştur. Daha sonra Hz. Âdem (a.s.) ile Hz. Havva 

Allah’ın (c.c.) emriyle cennette yaşamaya başlamışlardır. Şeytanın vesvesesine kanıp 

Allah (c.c.) tarafından yasaklanan meyveyi yemelerinden kaynaklı cennetten çıkarılıp 

dünyaya gönderilmişlerdir. Bununla beraber dünya hayatı insanoğlu için başlamıştır. 

Yaratıp bir racul sonra koymuşum adını Âdem  

Tamâm on bin sene ömr ile ettim türlü ihsânât (R17/120) 

Bir erkek yaratıp sonra Âdem (a.s.) koydum adını, on bin sene ömür ile türlü 

iyilikler verdim. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î dîvânında Hz. Âdem’in (a.s.) ilk insan 

oluşunu, ne kadar ömür sürdüğünü ve Allah (c.c.) tarafından verilen nimetleri bu 

beytinde ifade etmektedir. 

O muhabbetle fidâ etti behişti âdem  

O tekâzâ ile geldi bu cihâna nâgâh (R22/19) 

Hz. Âdem (a.s.), Hz. Muhammed’e (s.a.v.) olan muhabbetle cenneti feda etti. 

O yüzdendir ansızın dünyaya gelişi. 

Bu beyitte Hz. Âdem’in (a.s.) dünyaya gelişi, Hz. Muhammed Mustafa’ya 

(s.a.v.) olan muhabbetten kaynaklı olduğu işlenmektedir. 

2.4.2. Hz. Nuh (a.s.) 

Hz. Nuh (a.s.), Kur’an-ı Kerim’de ve Peygamberimizin hadislerinde diğer 

peygamberlere oranla daha çok yer alan “ulu’l-azm” peygamberlerden bir tanesidir. 

Kur’an’ın yetmiş birinci suresi baştan sona O’nun tevhid mücadelesine yer veren ve 

adını taşıyan suredir.46 Kur’an-ı Kerim’de, “Nûh (a.s.), şöyle dedi: Ey Rabbim! 

Gerçekten ben kavmimi gece gündüz davet ettim. Fakat benim onlara davetim yalnızca 

 

46 Ömer Faruk Harman, “Nûh”, DİA, İstanbul 2007, C. 33, s. 225. 



 

 

27 

kaçmalarını artırdı.”47 Ayeti Hz. Nuh’un (a.s.) tevhid mücadelesinin özeti niteliğinde 

gösterilmektedir.  

Kavmi kendisine inanmadığı için tufan ile cezalandırılmıştır. Hz. Nuh’a (a.s.) 

nispet edilmesinden kaynaklı Nûh tufanı diye zikredilmektedir. Tufanda yalnızca iman 

sahipleri ve Allah’ın (a.s.) emriyle gemiye bindirilmiş olan hayvanların kurtulduğu 

bilinmektedir. Tufandan sonra insanlık Hz. Nuh’un (a.s.) üç oğlu (Ham, Sam ve Yafes) 

soyundan türemiştir. Bu nedenle Hz. Nuh’a (a.s.) insanlığın ikinci atası denilmektedir.  

Ne aceb gözyaşı tûfânına dökse Nûh’un  

Ki cemâline dilerdi ede hasretle nigâh (R22/20) 

Eğer Hz. Nûh (a.s.), gözyaşlarını bir tufana çevirseydi, bu şaşırtıcı olmazdı. 

Çünkü O’da Hz. Muhammed’in (s.a.v.) güzelliğini hasretle görmek isterdi. 

Beyitte Nûh tufanı, gözyaşıyla ilişkilendirilerek mecazi bir anlam 

oluşturulmuştur. Hz. Nûh’un (a.s.) da diğer peygamberler gibi Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) hem fiziksel güzelliğini hem de manevî nurunu görmeyi hasretle dilediğine 

değinilmektedir. Beyit, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) manevî büyüklüğünü ve kendinden 

önce gelmiş olan bütün peygamberler tarafından hasretle anıldığını göstermektedir. 

2.4.3. Hz. İbrahim (a.s.) 

Hz. İbrahim (a.s.), Kur’an-ı Kerim’de ismi en çok geçen ulu’l-azm 

peygamberlerden bir tanesidir.48 Hz. İbrahim’in (a.s.) seçilip peygamber olarak 

kavmine gönderilmesinden sonra tevhid mücadelesine başladığı ve öncelikle babasını 

hak dine davet ettiği Kur’an-ı Kerim’de bildirilmiştir.49 Türk İslam Edebiyatı’nda da 

Hz. İbrahim (a.s.); putları kırması, Hz. İsmail’i (a.s.) kurban etmek istemesi, Kâbe’yi 

inşa etmesi ve misafirperverliği ile şairlerin dîvânlarında genişçe yer almaktadır.50 

 

47 Nuh, 71/5-6. 
48 Ömer Faruk Harman, “İbrahim”, DİA, İstanbul 2000, C.21, s. 272. 
49 Meryem, 19/42-46 
50 Mustafa İsmet Uzun, “Edebiyatta İbrahim”, DİA, İstanbul 2000, C.21, s. 272. 



 

 

28 

Peygamberler, Allah’ın elçileri olmaları münasebetiyle Kur’an-ı Kerim’de 

bazı sıfatlarla anılmışlardır. Bunlardan biri olan Hz. İbrahim (a.s.) de Kur’an’da 

“Halîlullah” olarak anılmıştır.51 Bu durum Kur’an-ı Kerim’de, “Kimin dinî, iyilik 

yaparak kendini Allah’a (c.c.) teslim eden ve hakka yönelen İbrahim’in (a.s.) dinîne 

tabi olan kimsenin dinînden daha güzeldir? Allah (c.c.), İbrahim’i (a.s.) dost edindi.”52 

Ayeti ile belirtilmiştir. 

Ahlaki değerler olan cömertlikten, misafirperverlikten, malın helal yollardan 

kazanılıp harcanmasından, sofra ile kazanca bereket dilenmesinden genel itibariyle 

Hz. İbrahim’e (a.s.) telmihte bulunulmuştur.53 

N’ola ger düşse anın âteş-i aşkına Halîl  

Tâ ere gülşen vaslına onun ol âgâh (R22/21) 

Eğer Halil (Hz. İbrahim) aşk ateşine düşseydi, O aşk sayesinde Allah’a (c.c.) 

yakınlaşır ve O’nun hakîkatini idrak ederdi. 

Beyitte Hz. İbrahim’in (a.s.) Nemrut tarafından ateşe atılması, lakin Allah’ın 

(c.c.) mucizesi sayesinde ateşin ona serinleştiğine telmihte bulunulmaktadır. Eğer Hz. 

İbrahim (a.s.), Hz. Muhammed’in (s.a.v.) aşk ateşine düşseydi bu ateş onu yakacak ve 

onu ilahî hakîkate ulaştıracaktı yorumu yapılmaktadır. 

2.4.4. Hz. İsmail (a.s.) 

Hz. İsmail (a.s.), Hz. İbrahim’in (a.s.) oğlu ve Allah’ın (c.c.) 

peygamberlerinden bir tanesidir. Hayatı Kur’an-ı Kerim’de ve İslami kaynaklarda 

genişçe bir şekilde ele alınmaktadır. Babası Hz. İbrahim (a.s.) ile Kabe’yi inşa etmeleri 

ve kurban edilme hadisesi hayatının ön planında yer almaktadır. Kurban edilme 

 

51 Mustafa Baktır, “Kur’an’da Tanıtılan Model Şahsiyet Hz. İbrahim”, Editör: Ali Bakkal, 1. Hz. 
İbrahim Sempozyumu, Şurkav Yayınları, Şanlıurfa 2007, s. 66. 
52 Nisa, 4/125. 
53 Zülfi Güler, Dîvân Şiirinde Peygamber Hikayelerine Telmihler, Uğurel Matbaası, Malatya

 
2006, s. 

60.  



 

 

29 

hadisesi, Kurban Bayramı’nın temelini oluşturmasından kaynaklı Müslümanlar 

arasında büyük bir öneme sahiptir.54 

Edebiyatta ise Hz. İsmail (a.s.), doğumundan itibaren hayatının her evresiyle 

birlikte ele alınmış, özellikle annesi Hz. Hacer ile Mekke’ye yerleşmesi ve burada 

yaşadıkları olaylar edebî türlerde sıkça işlenmiştir. Annesinin O’nun için su arayışı ve 

Hz. İsmail’in (a.s.) teslimiyeti ve sabrı edebî eserlerde örnek bir karakter olarak 

tanıtılmasını sağlamıştır. Dîvân edebiyatından halk edebiyatına kadar geniş bir 

yelpazede konu edilmiştir. Öncelikle kurban edilme hadisesinden kaynaklı olarak 

fedakârlık ve teslimiyet temaları çerçevesinde şiir ve hikayelerde yer bulmuştur.55 

Bezl-i cân etmek için vaslına İsmâil onun  

Hoş tavâf eyler idi Ka’be-i kevneyn geh u gâh (R22/22) 

Hz. İsmail (a.s.), Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vuslatına ulaşmak için canını 

feda etmeye hazırdı. O, zaman zaman iki alemin Ka’besini tavaf ederdi. 

Beyitte, Hz. İbrahim’in (a.s.) Allah’a (c.c.) verdiği söz üzere oğlu Hz. İsmail’i 

(a.s.) kurban etme hadisesine telmihte bulunulmuştur. Hz. İsmail’in (a.s.) alemlerin 

nuru olan Hz. Muhammed’e (s.a.v.) vasıl olmak için canını hiçe saydığını ve Hz. 

Muhammed’i (s.a.v.) iki alemin Ka’besine benzeterek onu sürekli tavaf ettiği dile 

getirilmektedir. 

2.4.5. Hz. Yusuf (a.s.)56 

Hz. Yusuf (a.s.), Hz. Yakup’un (a.s.) oğludur ve Kur’an’da hayatı detaylı 

şekilde anlatılan peygamberlerden biridir. Küçük yaşta bir rüya görerek babasına 

anlatmış, "Babacığım! Ben (rüyamda) on bir yıldızla Güneş'i ve Ay'ı gördüm; onları 

bana secde ederlerken gördüm." (Yusuf, 12/4) demiştir. Babası Hz. Yakup (a.s.), 

rüyanın büyük bir geleceğe işaret ettiğini sezmiş ve onu kardeşlerine anlatmamasını 

öğütlemiştir. Ancak kardeşleri, kıskançlık duyarak onu bir kuyuya atmış ve babalarına 

onun bir kurdun yediğini söylemişlerdir (Yusuf, 12/17). Bir kervan Hz. Yusuf’u (a.s.) 

 

54 Ömer Faruk Harman, “İsmail”, DİA, İstanbul 2001, C. 23, s. 76-80. 
55 Mustafa İsmet Uzun, “İsmail”, DİA, İstanbul 2001, C. 23, s. 80-82. 
56 Bu bölüm Kur’an-ı Kerim’in 12. Suresi olan Yusuf Suresinden özetlenmiştir. 



 

 

30 

kuyudan çıkararak Mısır’da köle olarak satmıştır (Yusuf, 12/19-20). Mısır’da bir 

devlet adamı olan Aziz’in evine köle olarak giren Hz. Yusuf (a.s.), güzelliği ve 

ahlakıyla dikkat çekmiştir. Aziz’in eşi Züleyha kendisini baştan çıkarmak istemiş, 

ancak Hz. Yusuf (a.s.) iffetini korumuş ve kaçmaya çalışmıştır. "O gerçekten benim 

efendimdir, bana güzel bir konum vermiştir. Şüphesiz zalimler kurtuluşa ermez." 

(Yusuf, 12/23) diyerek ahlaki duruşunu göstermiştir. Ancak Züleyha’nın iftirası 

sonucu zindana atılmıştır (Yusuf, 12/35). 

Zindanda iki mahkûmun rüyalarını yorumlayan Hz. Yusuf (a.s.), Allah’ın 

(c.c.) kendisine rüya tabir etme ilmi verdiğini göstermiştir (Yusuf, 12/36-41). Bu 

yorumlarından biri gerçekleşmiş ve firavunun rüyasını yorumlamak üzere saraya 

çağrılmıştır. Firavunun gördüğü rüya yedi bolluk ve yedi kıtlık yılına işaret 

etmekteydi. Hz. Yusuf (a.s.), bu dönemin yönetimi için önerilerde bulunmuş ve 

Mısır’ın hazinelerinin başına geçmiştir (Yusuf, 12/54-55). Kıtlık yıllarında kardeşleri 

Mısır’a gelip yiyecek istemiş, ancak onu tanımamışlardır (Yusuf, 12/58-59). Bir plan 

kurarak küçük kardeşi Bünyamin’i yanında tutan Hz. Yusuf (a.s.), daha sonra kimliğini 

açıklamış ve kardeşlerine geçmişteki hatalarından dolayı onları bağışladığını 

söylemiştir: "Bugün size kınama yoktur, Allah sizi bağışlasın! O, merhametlilerin en 

merhametlisidir." (Yusuf, 12/92). 

Daha sonra ailesini Mısır’a getirerek onlara en iyi şekilde bakmış ve 

rüyasında gördüğü on bir yıldız, güneş ve ayın kendisine secde etmesi, babası, annesi 

ve kardeşlerinin ona hürmet göstermesiyle gerçekleşmiştir (Yusuf, 12/100). Hz. 

Yusuf’un (a.s.) hayatı, sabır, ihlas, iffet ve Allah’a (c.c.) güvenin en güzel 

örneklerinden biri olarak Kur’an’da anlatılmıştır. Bütün bu örneklerle aynı zamanda 

edebiyatta büyük yer edinmiş ve beyitlerde sıkça işlenmiştir. 

Nebze-i hûsn-i cemâl ezelîsin Yûsuf  

Bilip ol reşk ile olmuş idi üftâde-i câh (R22/25) 

Ey Yûsuf! Sen ezelî güzelliğin sadece bir zerresisin. Bu hakîkat bilindiği için 

kıskançlıkla kuyuya atılmıştı. 



 

 

31 

Beyitte Hz. Yûsuf’un (a.s.) kardeşlerinin onun güzelliğini kıskanmaları ve 

bundan kaynaklı onu kuyuya atmalarının asıl sebebinden bahsetmektedir. Bu neden, 

Hz. Yûsuf’un (a.s.) asıl güzelliğinin Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nurunun yalnızca 

yeryüzündeki bir yansıması olduğu ve bundan kaynaklı sınanması olarak 

zikredilmektedir. 

2.4.6. Hz. Musa (a.s.) 

Hz. Musa (a.s.), İsrailoğulları’na gönderilen ve kendisine Tevrat indirilen 

Ulu’l-Azm peygamberlerden biridir.57 Kur’an-ı Kerim’de 34 surede 136 kez anılarak, 

hakkında en çok bilgi verilen peygamberdir.58 Doğumu sırasında Firavun, gördüğü 

rüyadan kaynaklı İsrailoğulları’nın bütün erkek çocuklarını öldürme emri vermişti. 

Allah’ın (c.c.) buyruğu üzere annesi Onu, bir sepet içerisinde Nil Nehri’ne bıraktı ve 

Allah’ın izniyle Firavun’un eşi Âsiye tarafından bulunup saraya alınmıştır.59 

Hz. Musa (a.s.), sarayda büyümüş ve gençliğinde Mısırlı bir Kıpti’nin 

ölümüne sebep olmasından kaynaklı Medyen şehrine gitmiş ve Hz. Şuayb’ın (a.s.) 

kızıyla evlenmiştir.60 

Medyen’den dönüşü esnasında Tûr Dağı’nda Allah (c.c.) tarafından 

peygamberlikle müjdelenmiştir. Kendisine asâ ve yed-i beyzâ gibi mucizeler 

verilmiştir.61 Hz. Musa (a.s.), Allah’ın (c.c.) emriyle Firavun’u Allah’ın (c.c.) birliğine 

davet etmiş lakin Firavun ve çevresi iman etmeyi reddetmiş ve Hz. Musa’ya (a.s.) açık 

bir şekilde karşı çıkmışlardır. Bunun üzerine Hz. Musa (a.s.), İsrailoğulları’nı 

Mısır’dan çıkarıp Kızıldeniz’i geçerek Sina Yarımadası’na götürmüştür. Bu esnada 

onu takip eden Firavun ve ordusu Hz. Musa’yı (a.s.) takip ederken Kızıldeniz’in 

dibinde boğulmuşlardır.  

Sinâ Dağı’nda Hz. Musa’ya (a.s.) Tevrat indirilmiştir. Bu dönemde 

İsrailoğulları arasında Sâmiri adlı biri, altından bir buzağı yaparak onları sapkınlığa 

 

57 Muhammed Aruçi, “Ülü’l-Azm”, DİA, İstanbul 2012, C. 42, s. 294-295. 
58 Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, DİA, İstanbul 2007, C. 34, s. 257-262. 
59 Ömer Faruk Harman, “Firavun”, DİA, İstanbul 1996, C. 13, s. 118-121. 
60 Mehmet Ümit, “Şuayb”, DİA, İstanbul 2010, C. 39, s. 222-223. 
61 Ömer Faruk Harman, “Mûsâ”, DİA, Ankara 2020, C. 31, s. 207-213. 



 

 

32 

sürüklemiştir. Hz. Musa (a.s.), halkının bu sapkınlıktan kurtulması için Sâmiri isimli 

bu kişi ile mücadele etmiş ve ömrünün sonuna kadar İsrailoğulları’na rehberlik edip 

doğru yoldan ayrılmamaları için çalışmıştır.62 

Yarattım yed-i beyzâ’yı bu rûhtan bî-hisâb sonra  

Bu bir dürdür ki yâ Mûsâ budur bil ümm-i imkânât (R17/112)   

Bu ruhtan sayısız varlık yarattıktan sonra yed-i beyzâ’yı yarattım. Ey Musa 

(a.s.), bil ki bu bir inci tanesi gibidir ve varlık aleminin asıl kaynağıdır. 

Beyitte, Allah (c.c.) tarafından Hz. Musa’ya (a.s.) verilmiş olan Yed-i 

Beyzâ’ya (elini koynuna soktuğu zaman elinin bembeyaz bir şekilde çıkması) 

mucizesine telmihte bulunulup, Allah’ın (a.s.) bu mucizeyi de ezelde her şeyi yarattığı 

ilahi nurdan yarattığını ve bu nurun da varlık aleminin gerçek hakîkati olduğunu ifade 

etmektedir. 

2.4.7. Hz. Süleyman (a.s.) 

Hz. Süleyman (a.s.), İsrailoğulları’na gönderilen hem peygamberlik hem de 

hükümdar sıfatı olan bir peygamberdir.63 Babası Hz. Davud (a.s.) olup onun 

ölümünden sonra tahta geçmiştir.64 Kur’an-ı Kerim’de, Hz. Süleyman’ın (a.s.) kuş dili 

dahil olmak üzere çeşitli ilimlere sahip olduğu, cin, kuş ve insanlardan oluşan ordulara 

hükmettiği belirtilmektedir. Aynı zamanda rüzgâra hükmetme ve madenleri işleme 

gibi mucizelerle donatıldığı aktarılmaktadır. Neml Suresinde, Belkıs ile olan kıssası 

anlatılıp Belkıs’ın tahtını göz açıp kapayıncaya kadar kendi sarayına getirtmesi üzerine 

Belkıs’ın tevhid inancını kabul ettiği belirtilmektedir.65 Hz. Süleyman’ın (a.s.), 

Mescid-i Aksa’yı inşa etmesi ve hükümdarlığı boyunca adaletle hükmettiği 

bilinmektedir.66 Bundan kaynaklı İslam-i literatürde hikmet, adalet ve Allah’a (c.c.) 

bağlılığın sembolü olarak anılmaktadır. 

 

62 Mahmut Salihoğlu, “Sâmirî”, DİA, İstanbul 2009, C. 36, s. 78-79. 
63 Yusuf Şevki Yavuz, “Peygamber”, DİA, İstanbul 2007, C. 34, s. 257-262. 
64 Ömer Faruk Harman, “Dâvûd”, DİA, İstanbul 1994, C. 9, s. 21-24. 
65 Neml, 27/38-44. 
66 Nebi Bozkurt, “Mescid-i Aksâ”, DİA, Ankara 2004, C. 29, s. 268-271. 



 

 

33 

Edebiyatta ise Hz. Süleyman (a.s.), kıssa ve menkıbeleriyle ele alınmıştır. 

Telmih, teşbih ve tenasüp gibi sanatlarla edebî eserlerde işlenmektedir. Bunlara örnek 

olarak Belkıs, Âsaf, Davûd gibi kişiler; çekirge, hüdhüd ve karınca gibi hayvanlar; 

ifrit, cin ve dev gibi yaratıklar; saltanat, zenginlik ve haşmet gibi sıfatlar; kuş dilini 

bilme, rüzgâra ve cinlere hükmetme gibi mucizeleri ve mühür, asa gibi eşyalar örnek 

gösterilmektedir.67 

Ne haddimdem efendime hediye lîk mûrâne  

Nice mûr eyledi ihdâ melah pâyin Süleymân’e (R161/1)   

Ne haddime Efendime hediye sunayım, lakin karıncalar çekirge ayağını Hz. 

Süleyman’a (a.s.) hediye etmişlerdi. 

Beyitte Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Karıncaların Hz. Süleyman’a (a.s.) 

çekirge ayakları hediye etme hadisesine telmihte bulunup, efendisine hediye etmenin 

haddine olmadığını lakin niyetinin karıncaların niyeti gibi olduğuna işaret etmektedir. 

Efendisine layık bir hediye veremeyeceğini fakat kendi nispetince hareket etmek 

istediği anlaşılmaktadır. 

2.4.8. Hz. İsa (a.s.) 

Allah (c.c.) tarafından İsrailoğullarına peygamber olarak mûciz bir şekilde 

gönderilmiş bir peygamberdir. Annesi Hz. Meryem, iffetli ve seçkin bir kadın olarak 

Cebrail’in Allah’ın (c.c.) emri ile getirdiği müjde sayesinde mucizevi bir şekilde Hz. 

İsa’ya (a.s.) hamile kalmıştır. Tevrat’ı doğrulayıp İncil’i tebliğ eden Hz. İsa (a.s.), 

Allah’ın (c.c.) izniyle ölüleri diriltmek, hastaları iyileştirmek ve çamurdan kuş yapıp 

can vermek gibi mucizeler gerçekleştirmiştir. Yahudilerin baskısı sonucu çarmıha 

gerilse de Allah’ın (c.c.) mucizesiyle kurtulup göğe yükseltilmiştir. 

Reh-i vaslın arayı göklere çıktı Îsâ 

Ki nüzûl ede semâdan kademin ede penâh (R22/29) 

 

67 Hüseyin Akkaya, “Süleyman (Edebiyat)”, DİA, İstanbul 2010, C. 38, s. 60-62. 



 

 

34 

Hz. İsa (a.s.) Allah’a (c.c.) kavuşma yolunu göklere çıkarak aradı. Ancak O, 

gökten tekrar inip Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ayak izine sığınacak. 

Beyitin ilk satırında Hz. İsa’nın (a.s.) çarmıha gerilmesi üzerine Allah’ın 

(c.c.) O’nu bir mucize olarak oradan kurtarıp gökyüzüne yükseltmesi ve bu durumu 

Hz. İsa (a.s.) için Allah’a (c.c.) kavuşma olarak tanımlamaktadır. İkinci beyitte ise Hz. 

İsa’nın (a.s.) gökten tekrar ineceğini ve Hz. Muhammed’in (s.a.v.) getirdiği dine tabi 

olacağını ifade etmektedir. 

 

2.4.9. Hz. Muhammed (s.a.v.) 

Hz. Muhammed (s.a.v.), İslam peygamberi ve son ilahi vahyin tebliğcisidir.68 

571 yılında Mekke’de doğmuş, babası Abdullah kendisi doğmadan önce vefat etmiş, 

annesi Âmine ise altı yaşında iken hayatını kaybetmiştir. Öksüz ve yetim kalan Hz. 

Muhammed (s.a.v.), dedesi Abdülmuttalib tarafından himaye edilmiş, dedesinin 

vefatının ardından ise amcası Ebû Tâlib’in gözetiminde büyümüştür. Gençlik 

yıllarında ticaretle meşgul olmuş ve dürüstlüğü ile tanınarak “el-Emin” (güvenilir) 

unvanını almıştır. 25 yaşında Hz. Hatice ile evlenmiş ve bu evlilikten ikisi erkek, dördü 

kız olmak üzere altı çocuğu dünyaya gelmiştir.69 

Hz. Muhammed (s.a.v.), 40 yaşına ulaştığında Hira Mağarası’nda inzivaya 

çekildiği bir dönemde Cebrâil aracılığıyla ilk vahyi almış ve peygamberlik görevi 

kendisine tevdi edilmiştir. İslam’ı tebliğe başlamasıyla birlikte Mekke’nin önde gelen 

kabilelerinin tepkisiyle karşılaşmış ve Müslümanlara yönelik baskılar artmıştır. Bu 

baskılar neticesinde bazı Müslümanlar, inançlarını serbestçe yaşayabilmek amacıyla 

Habeşistan’a hicret etmek zorunda kalmıştır. Hz. Muhammed (s.a.v.)  ise 622 yılında 

Medine’ye hicret ederek İslam toplumunun temelini oluşturmuştur. Medine’de, 

Yahudiler ve diğer topluluklarla barışçıl bir yönetim tesis etmek amacıyla Medine 

Vesikası hazırlanmış ve şehirde hukuki ve toplumsal bir düzen kurulmuştur. 

 

68 Ahzab, 33/40. 
69 Mustafa Fayda, “Muhammed (Hayatı)”, DİA, Ankara 2020, C.30, s.406-421. 



 

 

35 

Medine’de devlet teşkilatlanmasını tamamladıktan sonra, Mekke müşrikleri 

ile çeşitli askerî mücadelelere girişilmiş; 624 yılında Bedir, 625 yılında Uhud ve 627 

yılında Hendek savaşları gerçekleştirilmiştir. Bu süreçte, Müslümanlarla yaptığı 

anlaşmalara ihanet eden bazı Yahudi kabileleri Medine’den çıkarılmıştır. 630 yılında 

Hz. Muhammed (s.a.v.), 10.000 kişilik bir ordu ile Mekke’yi fethetmiş ve Kâbe’yi 

putlardan arındırarak İslam’ın merkezi haline getirmiştir. Bu fetihten sonra, 

Arabistan’daki birçok kabile İslam’ı kabul etmeye başlamış ve İslam dinî, 631-632 

yılları arasında Arap yarımadasının büyük bir kısmına yayılmıştır. 

Hz. Muhammed (s.a.v.), 632 yılında Vedâ Haccı’nı gerçekleştirerek ünlü 

Vedâ Hutbesini irad etmiş ve burada insan hakları, kadın hakları ve sosyal adalet gibi 

konulara vurgu yapmıştır. Aynı yılın haziran ayında Medine’de Hakk’a güzeran 

eylemiştir. 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Türk Edebiyatındaki yeri ise, Türker’in İslamiyet’i 

kabul etmeleriyle beraber peygamber sevgisi Kur’an ve hadisler ışığında hızlı ve derin 

bir şekilde işlenmeye başlanıp zamanla kültürel bir miras hali almıştır. Osmanlı 

döneminde ise peygamber temalı na’t, siyer, mevlid, miraciyye gibi edebî türlerin 

oluşmasına vesile olmuştur. Na’t türü, gazeller ve kasidelerle peygamber sevgisi 

işlenirken, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) fiziksel ve manevî kişiliği de hilye ve şemail 

isimli eserlerde önemli bir yer edinmiştir. Bu alanlarda yapılmış olan bütün eserler Hz. 

Muhammed’e (s.a.v.) olan sevginin nesiller boyunca artarak devam etmesinde önemli 

bir rol oynamıştır. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î dîvânında birçok yerde peygamber efendimiz 

Hz. Muhammed Mustafa’dan (s.a.v.) bahsetmektedir. Lakin bu çalışmada onun için 

yazmış olduğu müstakil Na’t incelenecektir. 

Bâ’is-i halk-ı cihân durur Muhammed Mustafâ 

Yâr-ı Hak mahbûb-ı Rahmân’dır Muhammed Mustafâ (R23/1)   

Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.) cihanın yaratılmasına vesiledir. Hz. 

Muhammed Mustafa (s.a.v.) Allah’ın (c.c.) dostu ve Rahman’ın sevgilisidir. 

Şânına levlâk okundu Hak bilindi her cihet 



 

 

36 

Tâ ezel ma’şûk-ı Sübhân’dır Muhammed Mustafâ (R23/2)   

Senin için “sen olmasaydın, alemleri yaratmazdım” kudsî hadisi okundu, bu 

sayede her cihetten Allah bilindi. Çünkü Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.) ezelden beri 

Allah’ın (c.c.) sevgilisidir. 

Rahmeten li’l-âlemîn olduğuna hiç şüphe yok  

Menzil-i be-sırr-ı Kur’ân’dır Muhammed Mustafâ (R23/3)   

Alemlere rahmet olarak gönderildiğine şüphe yoktur. Hz. Muhammed 

Mustafa’nın (s.a.v.) yolu Kur’an’ın sırrıyla şekillenmiştir. 

Sâyesi gelmezdi asla vech-i arza hak bu kim 

Tâ ser ü pâ nûr-ı Yezdân’dır Muhammed Mustafâ (R23/4)   

Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.) baştan ayağa kadar Allah’ın (c.c.) nuruyla 

yaratıldığı için gölgesi yere düşmezdi. 

Cümle âlem yok iken ol Hakk’la dâim olup 

Kenz-i mahfi içre pinhândır Muhammed Mustafâ (R23/5)   

Allah’ın (c.c.) saklı hazinesinde gizli olan Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.), 

alemler yaratılmadan önce Hakk ile daim idi. 

Kâinât ondan zuhûra geldi ma’lûm oldu  

Hak Varlığı isbâta burhândır Muhammed Mustafâ (R23/6)   

Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.), Allah’ın (c.c.) varlığının ispatının delilidir. 

Kâinat O’nun nurundan meydana gelip bilindi. 

Mu’cizâtıyla nice âyînler ibtâl edip 

Mazhar-ı Hak dîn ü îmândır Muhammed Mustafâ (R23/7)   

Mucizesiyle nice batıl inanış yok olmuş, Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.), 

Allah’ın (c.c.) dinînin ve imanının tecelli ettiği kimsedir. 

Bunca kâmiller gelip huzûruna baş eğdiler  



 

 

37 

Bildiler ki kâmil insândır Muhammed Mustafâ (R23/8)   

Kâmil insanlar huzuruna gelip boyun eğdiler. Çünkü bildiler ki Hz. 

Muhammed Mustafa (s.a.v.) en kâmil insan idi.  

Ehl-i hikmet meclisinde habt oluben anladı 

Bahr-i hikmet içre ummândır Muhammed Mustafâ (R23/9)   

Hikmet ehli, O’nun meclisinde oturup dinlediklerinde anladılar ki, Hz. 

Muhammed Mustafa (s.a.v.), hikmet denizindeki sonsuz bir okyanus gibidir. 

Zâta da’vet ile me’mûr görücek ehl-i sıfat  

Dediler ki sâhib-irfândır Muhammed Mustafâ (R23/10)   

Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) hakîkate çağıran bir peygamber 

olduklarını gördüklerinde O’nun irfan sahibi bir kimse olduğunu anladılar. 

Asrının kâmilleri hep eyledi imân ona  

Fehm olundu merd-i meydândır Muhammed Mustafâ (R23/11)   

Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) gerçek bir mücadele ve irade insanı 

olduğunu anladıkları için çağın bütün bilgeleri O’na iman ettiler. 

Enbiyâlar ümmeti olmak diler çün bildiler  

Şâfi’-i ashâb-ı isyândır Muhammed Mustafâ (R23/12)   

Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) günahkarlara şefâatçi olacağını 

bildikleri için diğer bütün peygamberler O’nun ümmeti olmak istediler. 

Nutk-i pâki ehl-i küfre dîn ü imân bahş eder 

Her kelâmı la’l u mercândır Muhammed Mustafâ (R23/13)   

Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) her sözü inci ve mercan gibi kıymetli 

olduğundan, sözleri küfür ehlinin iman etmesini sağlar. 

Sâhib-i mu’ciz kerâmet mazhar-ı nûr-ı cemâl  

Seyyid-i sâdât-ı dîvândır Muhammed Mustafâ (R23/14)   



 

 

38 

O, mucize ve kerametlerin sahibi, Allah (c.c.) Nuru’nun tecelli ettiği 

kimsedir. Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.), peygamberler meclisinin en üst 

mertebesindedir. 

Cehl-i zulmetten bu âlem halkını rûşen eder  

Nûr-ı vechi mâh-ı tâbândır Muhammed Mustafâ (R23/15)   

Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) yüzündeki nur, parlak bir ay gibidir. Bu 

yüzden cehalet ve karanlık içindeki bu alemi aydınlatmıştır. 

Hak budur kim ins ü cinne cümle âlem halkına  

Fazl-ı Hak’dan cûd u ihsândır Muhammed Mustafâ (R23/16)   

Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.), Allah’ın (c.c.) ihsan ve kereminin en büyük 

tecellisi olduğu için Allah (c.c.), O’nu insanlara ve cinlere bir lütuf olarak 

göndermiştir. 

Ey Kabûlî nâr-ı aşk-ı Mustafâ’ya rûz u şeb 

Yan ki cândan özge cânândır Muhammed Mustafâ (R23/17)  

Ey Kabûlî gece gündüz Hz. Muhammed’in (s.a.v.) aşkıyla yan. Çünkü O, 

senin canından daha kıymetli bir sevgilidir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, dîvânının birçok yerinde Hz. Muhammed’i 

(s.a.v) hem zahiri hem de manevî özellikleriyle ele almaktadır. Dîvânın genelinde ele 

alınış şekline bakıldığı zaman bu na’t bir özet mahiyetinde görülebilmektedir. Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu na’t ile Hz. Muhammed Mustafa’yı (s.a.v.); cihanın 

yaratılmasına vesile olan, Rahman’ın sevgilisi, Allah’ın (c.c.) dostu, ezelden beri her 

şeyden münezzeh olan Allah’ın (c.c.) sevgilisi, alemlere rahmet, Kur’an’ın sırrına 

mazhar, gölgesi yere düşmeyen, bütün varlığı ile Allah’ın (c.c.) nurundan yaratılan, 

Allah’ın (c.c.) saklı hazinesinin en değerlisi, Allah’ın (c.c.) varlığının delili, dünyaya 

gelmesiyle batıl inanışları ortadan kaldıran, din ve imanın mazharı olan en kâmil insan, 

sonsuz bilgi kaynağı, irfan sahibi, günahkarların şefâatçisi, inci ve mercan gibi sözleri 

ile küfür ehlini iman ehline döndüren, mucize ve keramet sahibi, Allah’ın (c.c.) 

“Cemâl” sıfatının tecelligâhı, Peygamber meclisinin lideri, nuruyla cehalet karanlığını 



 

 

39 

aydınlatan ve Allah’ın (c.c.) ihsanı olarak nitelemektedir. Şeyh Mustafa Kabûlî er-

Rifâ’î şah beyitte ise, bu sıfatlara sahip olan kutlu Peygamberin aşkıyla gece gündüz 

yanmayı kendisine hatırlatmaktadır. Çünkü cümle mahlukun içinde Hz. Muhammed 

Mustafa’dan (s.a.v.) daha özge bir insan-ı kâmil gelmemiş ve gelmeyecektir. Bu 

durumun altını “cândan özge cânândır” diyerek çizmektedir. Bununla beraber Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) kıymetli bir sevgili ve aşkın hakiki muhatabı olduğu 

anlaşılmaktadır. Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î de bunun sebeplerini izah ederek Hz. 

Muhammed’e (s.a.v.) bir aşk çağrısı yapmaktadır. 

 

2.5. ÖNEMLİ ŞAHSİYETLER 

2.5.1. Hz. Hızır (a.s.) 

İslam geleneğinde bilge ve salih bir kimse olarak tanınan Hz. Hızır (a.s.), 

Kur’an-ı Kerim’de adı açıkça geçmemekle beraber, Kehf Suresi’nde Hz. Musa (a.s.) 

ile olan kıssasında kendisinden bahsedilmektedir.70 Kıssada, Allah’ın (c.c.) kendisine 

ilim ve rahmet verdiği bir kul olarak tanıtılan Hz. Hızır (a.s.), Hz. Musa’ya (a.s.) 

bilmediği bazı hakîkatleri öğreten bir öğretici konumunda gösterilmektedir.71  

Hz. Hızır’ın (a.s.), Hz. Musa (a.s.) ile olan kıssasında Allah (c.c.) tarafından 

kendisine “ilm-i ledün” verildiği kabul edilen bir zat olmasından kaynaklı tasavvufî 

kültürde büyük öneme sahip olarak görülmektedir. Nedeni ise bu kıssanın tasavvufî 

gelenekte büyük öneme sahip olan irşâd ve ilm-i ledün kavramlarını temsil etmesinden 

kaynaklanmaktadır. Mutasavvıflar arasında Hz. Hızır’ın (a.s.) peygamber mi veli mi 

olduğu tartışmalı bir konu olmakla beraber genel itibariyle bir veli olarak kabul 

edilmektedir.72 

Edebiyatta ise Hz. Hızır (a.s.), önemli bir figür olarak yer almaktadır. Mürşid-

i Kâmil olarak anılan Hz. Hızır (a.s.), ilahi aşkın ve ledün ilminin kaynağı olarak 

 

70 İlyas Çelebi, “Hızır”, DİA, İstanbul 1998, C.17, s. 406-409. 
71 Kehf, 65-82. 
72 Süleyman Uludağ, “Hızır (Tasavvuf ve Halk İnancı)”, DİA, İstanbul 1998, C.17, s. 409-411. 



 

 

40 

anılmaktadır.73 Bu bağlam ile göz önünde bulundurulduğunda Hz. Hızır (a.s.); irfan, 

aşk, ölümsüzlük ve rehberlik kavramlarının simgesi olarak geniş bir yelpazede 

değerlendirilmektedir. Bundan kaynaklı hem klasik hem de modern dönemde edebî ve 

kültürel bir motif olarak varlığını sürdürmektedir. 

Lebinin teşne-i hâhişkeri Hızr idi onun 

O vecihten zulumât oldu ona meslek ü râh (R22/24) 

Hz. Hızır (a.s.), O’nun dudağının arzusuyla susamıştı, bu yüzden ona 

karanlıklar yol ve yöntem oldu. 

Beyitte, İlahi bir bilgi ve rahmet ile donatılan Hz. Hızır’ın bile Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) hakîkatine susamış olduğu ve O’nun nurundan mahrum 

kalındığı zaman yollarının karanlığa bürüneceğine işaret edilmektedir. Beyit Hz. Hızır 

(a.s.) üzerinden Hz. Muhammed’in (s.a.v.) manevî büyüklüğünü ve ilahî hakîkatin en 

yüce kaynağı olduğunu vurgulamaktadır. 

Ta’lîm ederiz subh u mesâ ilm-i ledünnî  

Kim Hızr ile hemhâl geçinir sâhib-i bâliz (R34/2) 

Biz sabah akşam ledünni ilmi öğretiriz. Bu bilgi Hz. Hızır (a.s.) ile hemhâl 

olan ve hikmet sahibi kimseye aittir. 

Beyitte, Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Kur’an-ı Kerim’de, Hz. Hızır’a (a.s.) 

verilen ilme telmihte bulunarak bu bilginin yalnızca Hz. Hızır (a.s.) ile beraber olanlara 

ve hikmet sahibi kimselere ait olduğunu ve bu bilgiye sahip olup talep edenlere de 

aktardığını belirtmektedir. 

2.5.2. Hz. Ebubekir (r.a.) 

Fil olayından üç sene önce doğmuş ve İslam’ın ilk dönemlerinde önemli rol 

oynamış olan Hz. Ebubekir (r.a.), kendisine başta Mi’raç olayı olmak üzere gaybi 

bilgilere tereddütsüz bir şekilde iman etmesinden kaynaklı “Sıddık” lakabı Hz. 

 

73 Cemal Kurnaz, “Hızır (Edebiyat)”, DİA, İstanbul 1998, C.17, s. 411-412. 



 

 

41 

Muhammed (s.a.v.) tarafından verilmiştir. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatından sonra 

halife olan Hz. Ebubekir (r.a.), halifeliği döneminde irtidad olaylarıyla ve yalancı 

peygamberlerle uğraşmış olup İslam devletinin otoritesini sağlamlaştırmıştır. 

Halifeliği iki yıl üç ay süren Hz. Ebubekir (r.a.), Kur’an ayetlerinin toparlanması 

çalışmalarını yapmış ve miladi 634 yılında vefat etmiştir.74 

Pes ez-cümle biri Bûbekr-i Sıddîk  

Kamudan ön Resûlü etti tasdik (R4/4)   

Bunlardan biri Ebu Bekir es-Sıddık (r.a.) idi, herkesten önce Allah’ın (c.c.) 

resulünü tasdik etmişti. 

Kabâilde ganî yok idi ondan  

Dahi sâhib-âkıldı cümlesinden (R4/5)   

Kabileler arasında ondan zengini yok idi. Ayrıca cümlesinden daha akıllı idi. 

Kamu varın Resûlullâh’a verdi  

Bütün uğur-ı dîne sarf kıldı (R4/6)   

Cümle varlığını Allah’ın (c.c.) resulüne verdi. Cümle zenginliğini din uğruna 

sarfetti. 

Onun mâlıyla zâhir oldu bu dîn  

Onun mâlıyla dizildi bu âyîn (R4/7)   

Onun malıyla zahir (ortaya çıkmak, görünür olmak) oldu bu din. Onun 

malıyla kuruldu bu düzen. 

Resûlün sırrına mahrem emîni  

Beher anda vücûh ile mu’îni (R4/8)   

 

74 Mustafa Fayda, “Ebû Bekir”, DİA, İstanbul 1994, c. 10, s. 101-108. 



 

 

42 

O Resulullah’ın (s.a.v.) sırlarına vakıf güvenilir dostu idi. Her zaman ona 

destek olan bir yardımcıydı. 

Kemâl-ı Ma‘rifetle kâmil idi  

Katî ârif ü hem sâhib-dil idi (R4/9)   

O, Ma‘rifet bakımından en olgun idi. Hem Arif hem de gönül sahibi idi. 

Resûlullâh nice yârim demez çün  

Kamu varın fedâ kıldı onunçün (R4/10)  

Resûlullah (s.a.v.) nasıl dostum demez idi. Çünkü sahip olduğu her şeyi onun 

uğruna feda etti. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, dîvânının ilk kısımlarında Hulefa-i Raşidin’i de 

anıp onların faziletlerinden bahsetmektedir. İslam’ın ilk halifesi olan Hz. Ebubekir 

(r.a) hakkında; Allah (c.c.) resulünü ilk tasdik eden, malını ve canını Allah (c.c.) 

yoluna adayan, Resulullah’ın (s.a.v.) sırlarına vakıf güvenilir dostu, kâmil ve ârif, akıl 

sahibi bir insan olarak zikredip bu sayede İslam’ın zahir olduğunu ve düzenin 

kurulmasına vesile olduğu belirtmektedir. 

2.5.3. Hz. Ömer (r.a.) 

Hz. Ömer (r.a.), İslam’ın ikinci halifesi olup cesareti, yönetim becerileriyle 

ve adaletiyle bilinmektedir. İslam’ın ilk yıllarında Hz. Muhammed’e (s.a.v.) şiddetli 

bir şekilde karşı çıkarken miladi 616 yılında Müslüman olmuş olup, Müslümanların 

açıkça inançlarını yaşamalarını ve toplu bir şekilde Kâbe’de namaz kılmalarına vesile 

olduğu bilinmektedir. 

Hz. Ebubekir’in (r.a.) vefatından sonra İslam halifesi olan Hz. Ömer (r.a.), 10 

yıllık hilafeti döneminde İslam topraklarını genişletmiş, Sasaniler ve Bizanslılarla 

yaptığı mücadelelerde zaferler elde etmiştir. Divan teşkilatı ve maaş uygulaması onun 

zamanında uygulanmaya başlamıştır.  

Hz. Ömer (r.a.), 644 yılında vefat etmiş olup, kurduğu yönetim şekli ve 

adaleti sonraki İslam devletleri için model teşkil etmiştir. 



 

 

43 

Adâlet ravzasının bülbülüdür  

Ömer dahi bu bağın bir gülüdür (R5/1)  

Adalet bülbülünün bahçesidir. Hz. Ömer (r.a.), bu bağdaki güllerden biridir. 

Yalınız ser kodu yâri önünce  

Ali erip gazâya yâra nice (R5/2)  

Başını Allah (c.c.) ve Resulünün (s.a.v.) yoluna koydu. Bu uğurda önde gittiği 

gazalarda nice yaralar aldı. 

Adûya etmedi asla müdârâ  

Ezânı ol okuttu âşikâre (R5/3)  

Hz. Ömer (r.a.) düşmana asla taviz vermedi. Ezanın ilk kez açıktan 

okunmasını sağladı. 

Çalıp her rûz u şeb küffâra seyfi  

Çıkardı zâhire şer’-i münîfi (R5/4)  

O, gece gündüz İslam düşmanlarına kılıç çekti. O’nun sayesinde İslam şerîatı 

açıkça uygulanmaya başlandı. 

Edip her dem Resûl ile gazâyı  

Getirdi pîrâna emr-i Hüdâyı (R5/5)  

O, Resulullah (s.a.v.) ile her zaman gaza etti. Allah’ın (c.c.) emirlerini herkese 

ulaştırdı. 

Bu vechile Resûlün oldu yâri  

Rızâ ile geçirdi rüzgârı (R5/6)  

Bundan kaynaklı Allah (c.c.) Resulünün (s.a.v.) dostu oldu. Hayatını Allah 

(c.c.) rızasına ermek için geçirdi. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İslam’ın ikinci halifesi olan Hz. Ömer (r.a) 

hakkında ise; adil, gaza ehli, cesaret sahibi olarak anmaktadır. Hz. Ömer’in (r.a.) 



 

 

44 

Müslüman olmasıyla beraber ezanlar açıktan okunmasına ve İslam şerîatının açıktan 

uygulanmaya başlamasına vesile olduğu bilinmektedir. Hz. Ömer’in (r.a.) bu 

özellikleri ile Allah (c.c.) Resulünün (s.a.v.) dostu olmuş ve hayatını Allah (c.c.) 

yoluna adayarak geçirdiğini dile getirmektedir. 

2.5.4. Hz. Osman(r.a.) 

Miladi 576 yılında Mekke’de doğmuş olup, Kureyş’in Emevi koluna mensup 

olduğu bilinmektedir. Gençliğini ticaretle geçiren Hz. Osman (r.a.), Mekke’nin zengin 

insanlarından biridir. Hz. Ebubekir (r.a.) aracılığı ile Müslüman olan Hz. Osman (r.a.), 

ilk Müslümanlardan biridir. Hz. Peygamberin (s.a.v.) iki kızı olan Hz. Rukiyye ve Hz. 

Ümmü Gülsüm ile evlenmiş olup iki nur sahibi anlamına gelen “Zinnureyn” lakabı ile 

bilinmektedir. 

Hz. Ömer’in (r.a.) şehadetinden sonra hilafete gelen Hz. Osman 12 sene 

boyunca hilafet görevini sürdürmüştür. Halifeliği döneminde Kur’an’ın farklı 

lehçelerle okunmasından kaynaklı Hz. Ebubekir’in (r.a.) toparladığı mushafı 

çoğaltarak İslam beldelerine göndermiştir. 

Hz. Osman’ın (r.a.) kendi döneminde atadığı valilerden kaynaklı ortaya çıkan 

iç karışıklıklar olmuştur. Bu karışıklıkların büyümesi 656 yılında Medine’nin kuşatılıp 

Hz. Osman’ın (r.a.) şehit edilmesine neden olmuştur. 

Dahi yârin biri Osmân bin Affân  

Ki oldur câmi’-i âyet-i Kur’ân (R5/7)  

Resulullah’ın (s.a.v.) dostlarından biri de Osmân b. Affân’dır. Ki O’dur 

Kur’an ayetlerini toplayan. 

Severlerdi onu ehl-i kabâil  

Sayarlardı halk içre anı kâmil (R5/8)  

Bütün kabileler severlerdi O’nu. Hz. Osman’ı (r.a.) halk içinde olgun bir 

insan olarak görürlerdi. 

Kabûl edince İslâm’ı o mehter  



 

 

45 

Kabâil ona tabi’ oldu ekser (R5/9)  

O büyük insan İslam’ı kabul edince, pek çok kabile de O’na uyup Müslüman 

oldu. 

Delâlet eyleyip sâlârlarına  

Kabâilden katî çok geldi dîne (R5/10)  

Kabile liderlerine yol gösterince, çoğu İslam dinîne girdi. 

Bu yüzden buldu çün kuvvet Muhammed  

Çoğaldı askeri şad oldu Ahmed (R5/11)  

Bundan kaynaklı Hz. Muhammed (s.a.v.) kuvvet buldu. Askeri çoğalıp şad 

oldu Hz. Ahmed (s.a.v.). 

Bu vechile edince dîne hizmet  

Ona yârim demek lâyıktır elbet (R5/12)  

Dine bu şekilde hizmet edince, O’na Resulullah’ın (s.a.v.) dostu demek 

yerinde olacaktır. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İslam’ın üçüncü halifesi olan Hz. Osman (r.a.) 

hakkında; Kur’an-ı çoğaltan ve kabileler arasında muhkem bir yeri olan kâmil bir insan 

olarak bahsetmektedir. Hz. Osman’ın (r.a.) kabileler arasındaki bu saygınlığı 

Müslüman olunca da birçok kabilenin Müslüman olmasını ve Müslüman sayısının 

çoğalmasına vesile olduğunu belirtmektedir. Dinî İslam-ı Mübin’e bu şekilde büyük 

hizmetler sergilemesi üzerine Resulullah’ın (s.a.v.) dostu olduğunu söylemenin doğru 

olacağını dile getirmektedir. 

2.5.5. Hz. Ali (k.v.)  

Hz. Ali (k.v.), miladi 600 yılında Mekke’de doğmuştur. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) amcası Ebu Talib ile Fatma bint Esed’in oğludur. Çocukluğundan itibaren Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) yanında büyüyen Hz. Ali (k.v.), İslam dinîne giren ilk 

insanlardan biri olup çocuk olarak ilk Müslüman olan kimse olarak bilinmektedir. 



 

 

46 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) kızı Hz. Fatıma ile evlenen Hz. Ali’nin (k.v.) bu 

evlilikten Hasan, Hüseyin, Rukiye ve Ümmü Külsüm adında 4 çocuğu olmuştur.  

Hayatı boyunca putlara tapmadığı için “Keremallahu Veche” olarak 

anılmaktadır. Hasan’ın babası anlamına gelen “Ebü’l Hasan”, toprağın babası 

anlamına gelen “Ebu Turâb” ve seçilmiş, gözde anlamlarına gelen “Murtaza”, Hz. Ali 

(k.v.) için kullanılan künyeler olarak bilinmektedir. Allah’ın (c.c.) aslanı anlamına 

gelen “Esedu’llah”, “üstün gelen” anlamına gelen “el-Gâlib” ve aslan anlamına gelen 

“Haydar”, Hz. Ali (k.v.) için kullanılan lakaplar arasında anılmaktadır.75 

Hz. Ali (k.v.); Bedir, Uhud, Hendek ve Hayber gibi önemli savaşların 

başrollerinde bulunmuş ve Hayber’de gösterdiği üstün başarılarla Hayber Fatihi olarak 

anılmıştır. Aynı zamanda Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vahiy katipliğini yapmış olup 

Hudeybiye antlaşmasının metnini yazmıştır. 

Hz. Osman’ın (r.a.) şehit edilmesinden sonra 656 yılında İslam halifesi olarak 

seçilmiştir. Hilafeti genel itibariyle iç savaşlar ve siyasi karışıklıklar ile geçmiştir.  

Hz. Ali (k.v.), 661 yılında Kufe’de sabah namazı esnasında Abdurrahman b. 

Mülcem isimli bir Harici tarafından zehirlenmiş bir kılıçla yaralanmış olup iki gün 

sonra şehit olmuştur. 

Hz. Ali (k.v.), İslam tarihinde büyük yer edinmiş olup ilmi, cesareti ve 

adaletiyle tanınmış bir kimsedir. Kendisine nispet edilen sözler ve hutbeler “Nechü’l-

Belâga” adlı eserde toplanmıştır. 

Biri dahi Ali şir-i Hudâ’dır  

Kamu ehl-i sulûka pîşvâdır (R5/13)  

Resûlullah’ın (s.a.v.) dostlarından biri de Hz. Ali’dir (k.v.). O, Allah’ın (c.c.) 

kılıcı ve süluk ehlinin önderidir. 

Resûlullah etin dedi etimdir 

 

75 İskender Pala, a.g.e., s. 28-29. 



 

 

47 

Kanın kanım gözün dahi gözümdür (R5/14) 

Resûlullah (s.a.v.) etin etimdir dedi. Ve dahi kanın kanım, gözün gözümdür 

dedi. 

Ben ilmin şehriyim Ali bâbıdır 

Heme ashâbdan âlim ol velidir (R5/15)  

Ben ilmin şehriyim Ali (k.v.) ise kapısıdır. O, tüm ashaptan daha alim ve veli 

bir kimsedir. 

Kamu ehl-i kitâb gelse nâsın  

Ederdi ilmin icrâsını her kitâbın (R5/16) 

Tüm ehl-i kitap alimleri gelseydi, Hz. Ali (k.v.) her kutsal kitaba dair ilmini 

icra ederdi. 

Ona kim iktidâ eylerse elbet  

Sulûk içre bulur Allâh’a vuslat (R5/17)   

Her kim Hz. Ali’yi (k.v.) örnek alırsa, manevî yolculukta Allah’a (c.c.) ulaşır. 

Ali’nin fazlı çok tahrîre gelmez 

Gazâsı bâhusûs takrîre gelmez (R5/18)  

Hz. Ali’nin (k.v.) faziletleri o kadar çok ki yazılmakla bitmez. Özellikle 

gazalardaki kahramanlıkları anlatılmayacak kadar çoktur. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İslam’ın dördüncü halifesi, Allah’ın (c.c.) aslanı, 

Fatih-i Hayber olarak anılan Hz. Ali (k.v.) hakkında ise; Allah’ın (c.c.) kılıcı, süluk 

ehlinin lideri, babü’l ilm, cümle ashaptan daha alim ve veli olarak bahsetmektedir. Hz. 

Ali’nin (k.v.) meziyet ve faziletlerinin sayılarak bitemeyeceğini, her kutsal kitaba dair 

ilim icra edebileceğini ve O’nu takip edenlerin Allah’a (c.c.) ulaşacağını dile 

getirmektedir.  

Ma‘rifet bahrinde türlü gevhere kândır Ali 



 

 

48 

Her kelâmı lü’lü-i şehvâr u mercândır Ali (R24/1) 

Hz. Ali (k.v.), marifet denizinde nice cevherlerin madeni, her sözü kıymetli 

inci ve mercan gibidir. 

Râh-ı Hak’da sâhib-i seyf-i adâlet ol durur 

Hem şecâat sâhibi bir merd-i meydândır Ali (R24/2) 

Hz. Ali (k.v.), Hak yolunda adalet kılıcının sahibi ve meydanların cesur 

yiğididir. 

Ol Muhammed Mustafâ Mi’râca ettikte ’urûc 

Arşdan ileri gördü şîr-i Yezdân’dır Ali (R24/3) 

Hz. Ali (k.v.), Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.) miraca çıktığında arşın 

ötesinde gördüğü Allah’ın (c.c.) aslanıdır. 

Hâtemin ağzına verip geçti hazretten yana 

Ertesi gün hâtemin destine sunandır Ali (R24/4) 

Hz. Peygamber (s.a.v.), yüzüğünü ağzına koyup geçtiğinde ertesi gün onu 

eline geri sunan Hz. Ali’dir (k.v.).   

Söyleşirken Hazret-i Hak’ la kelâmın Mustafâ 

Şâbb-ı emred sûretinde karşu durandır Ali (R24/5) 

Hz. Peygamber (s.a.v.) Allah (c.c.) ile konuşurken bir genç suretinde 

karşısında tecelli eden Hz. Ali’dir (k.v.).   

Cümleden önden Muhammed meclisine hem gelip 

Eyleyen tebrîk-i Mi’râc şâh-ı merdândır Ali (R24/6) 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) mi’racından sonra ilk önce gelip onu tebrik eden 

mertlerin şahı Hz. Ali’dir (k..v.).  

Hak’la Ahmed her ne kim ol demde ettiyse kelâm 

Mustafâ’ya cümle bir bir aydıverendir Ali (R24/7) 



 

 

49 

Hz. Muhammed (s.a.v.) ile Allah (c.c.) arasında geçen sözleri, Peygamber’e 

tek tek bildiren Hz. Ali’dir (k.v.).  

Bir eli ile kopardı Hayber’in kapısını 

Kuvvet-i pazusu ancak sırr-ı Sübhân’dır Ali (R24/8) 

Hayber’in kapısını bir eliyle söken, pazusunun kuvveti Allah’ın (c.c.) 

sırrından başka bir şey olmayan Hz. Ali’dir (k.v.).  

Lahmuke lahmî dedi hakkında onun Mustafâ 

Her cihetle oldu ma’lûm kâmil insândır Ali (R24/9) 

Peygamber (s.a.v.) O’na “Etin etim, kanın kanımdır” dedi. Her yönüyle kâmil 

insan olan Hz. Ali’dir (k.v.).  

Hem dedi hazret-i Ahmed ben ki ilmin şehriyim 

Kapısı Haydar’dır onun mîr-i Kur’ân’dır Ali (R24/10) 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) “Ben ilmin şehriyim, kapısı Ali’dir” buyurduğu 

Kur’an’ın emiri Hz. Ali’dir (k.v.).  

Üç yüz otuz yıldan evvel Selmân’ın imdâdına 

Deşt üzerinde erip arslanı çalandır Ali (R24/11) 

Selman’ın yardımına üç yüz otuz yıl önce yetişip, çölde aslanı alt eden kişi 

Hz. Ali’dir (k.v.).  

Hem otuz üç bin üç yüz otuz üç yıl ileri 

İfrîtin destine muhkem bendi vurandır Ali (R24/12) 

Otuz üç bin yıl üç yüz otuz üç yıl ileri gidip ifritin eline sağlam bağ vuran Hz. 

Ali’dir (k.v.).  

Zâhir oldu Zülfikâr’ından onun çün şer’-i dîn 

Hâricîler gözlerine tîğ-ı perrândır Ali (R24/13) 



 

 

50 

Dinin şerîatı O’nun Zülfikâr’ı ile ortaya çıktı. Haricilerin gözlerine kılıç çalan 

Hz. Ali’dir (k.v.). 

Dîn-i Ahmed uğruna şol cânların eden fedâ 

On bir şehzâdelerdir bu’ l-imâmândır Ali (R24/14) 

Hz. Ahmed’in (s.a.v.) dinî uğruna canını feda eden on bir imamın babası Hz. 

Ali’dir (k.v.). 

Kim Ali’yi sevmez ise la’nete oldu sezâ 

Zîrâ ki ma’şûk-ı Hazret yâr-ı Rahmân’dır Ali (R24/15) 

Hz. Ali’yi (k.v.) sevmeyen lanetlenir. Çünkü O, Allah’ın (c.c.) sevgilisi ve 

Rahman’ın dostudur. 

Zâhidâ gel eyle îmân sen Ali’ye mü’min ol 

Cümlenin kalbinde zîrâ sırr-ı pinhândır Ali (R24/16) 

Ey ibadet ehli gel Ali’ye (k.v.) iman et. Çünkü O’nun sırrı tüm kalplerde 

gizlidir. 

Ey Kabûlî şöyle bildim şöyle ikrâr eyledim 

Zâhir u bâtında mevcûd cümleye cândır Ali (R24/17) 

Ey Kabûlî, ben böyle bilip böyle ikrar eyledim. Zahir ve bâtında bütün 

varlıklar için Hz. Ali (k.v.), cândır. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu beyitlerle hakîkat ve ma‘rifet yolunun 

merkezinde bulunan Hz. Ali’yi (k.v.) yüceltmektedir. Ma‘rifet bahrindeki cevherlerin 

kaynağı demesi ile bâtıni ilimlerdeki derinliğini belirtmektedir. Sözlerini inci ve 

mercan ile karşılaştırarak hikmet dolu konuşmalarına işaret etmektedir. 

Meydanlardaki cesaret ve adalet kılıcının sahibi oluşu ile hem zahirî hem de bâtınî 

mücadelenin timsali olarak görülmektedir. Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v) miraca 

çıktığı vakit arşın ötesinde gördüğü “şîr-i yezdan” olarak anılması, onun ilahî hakîkatin 

bir yansıması olduğunu ima etmektedir. Peygamber ile olan ilişkisi zahir anlamdan öte 

bâtınî bir boyuta ulaşmaktadır. “Etin etimdir” ifadesiyle zahiri, “ilmin kapısı” 



 

 

51 

ifadesiyle ise bâtınî olan bir manevî bağın olduğu belirtilmektedir. Hz. Ali’nin (k.v.) 

zaman ve mekândan münezzeh tasarruflarıyla velayet makamında olan yüksek 

derecesini ortaya koymaktadır. İslam düşmanlarına karşı Zülfikar’ı ile ortaya koyduğu 

mücahede ile dinî koruma vazifesinin sembolü olarak gösterilmektedir. Rahman’ın 

dostu ve bâtınî sırların muhafızı olarak nitelendirilmesi tasavvuftaki “insan-ı kâmil” 

anlayışının vücut bulmuş halini göstermektedir.  

2.5.6. Hz. Hasan (r.a.) 

Hz. Hasan b. Ali (r.a.), 625 yılında Medine’de dünyaya gelmiş, çocuk yaşta 

dedesi Hz. Muhammed’in (s.a.v.) yoğun sevgi ve ilgisine mazhar olmuştur. Dedesinin 

kendisine bizzat ezan okuması ve Hz. Fâtıma’nın (r.a.) saçının ağırlığınca gümüşü 

sadaka olarak dağıtması, doğumundan itibaren özel bir ilgiye sahip olduğunu 

göstermektedir. “Müctebâ, takî, zekî ve sıbt” lakaplarıyla anılan Hz. Hasan (r.a.) halim 

selim, cömert, sakin, vakarlı, siyaset ve fitneden kaçınan bir yaratılışa sahip olduğu 

bilinmektedir. Hz. Ali’nin (k.v.) halifeliği döneminde Cemel ve Sıffîn gibi önemli 

çatışmalarda babasının yanında yer almıştır. Babası şehit edildikten sonra Kûfe’de 

halife ilan edilen Hz. Hasan (r.a.), kısa sürede Muâviye ile karşı karşıya gelmiş; ancak 

Müslümanlar arasında kan dökülmesini önlemek adına hilafeti ona devretmiş ve 

böylece tarihe hilafeti devrettiği yıl “âmü’l-cemâa” (birlik yılı) olarak geçmektedir. Bu 

kararı nedeniyle bazı çevrelerin eleştirisine maruz kalsa da Resûlullah’ın (s.a.v.) 

torunu olarak barışçıl tutumu, onun hikmet sahibi ve yüksek ahlaklı bir lider olduğunu 

ortaya koymuştur. Hilafeti bıraktıktan sonra Medine’ye çekilen Hz. Hasan (r.a.), 

siyasetten uzak bir hayat sürmeyi tercih etmiş, İslâm ümmetinin birliği adına 

sergilediği tavırla örnek bir şahsiyet olmuştur. Onun zühdü, cömertliği ve vakar sahibi 

tavrı hem Sünnî hem de Şiî kaynaklarda övgüyle anılır. 669 yılında eşi tarafından 

zehirlenerek vefat etmiş ve Medine’de Cennetü’l-Bakîʿ mezarlığına defnedilmiştir. 

Hz. Hasan (r.a.), hem Ehl-i beyt’in mübarek bir ferdi hem de İslâm tarihinin en 

erdemli, sabırlı ve uzlaştırıcı şahsiyetlerinden biri olarak saygıyla yâd edilmektedir.76 

 

76 Ethem Ruhi Fığlalı, “Hasan”, DİA, İstanbul 1997, C. 16, s. 282-285; Adnan Demircan, “Hz. Hasan 
ve Halifeliği”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1, Şanlıurfa 1995, s. 81-109. 



 

 

52 

Mehter-i ferzend-i Hayder ol Hasan Hulki Hamîd 

Ta ezel bezminde rûhu yaratılmıştır saîd 

Altı ay edip imâmet eyledi adl-ı sedîd 

Çîl-penc yaşında rûz-ı ömrü oldukda resîd 

Avreti mel’ûne tesmîm eyleyip etti şehîd 

La’netullâhi aleyhâ dediğim görmen ba’îd 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/5) 

Ruhu ezel bezminde saadetle yaratılmış olan, ahlakı methedilmeye layık ve 

Hayder’in (Hz. Ali) oğlu Hz. Hasan’dır (r.a.). Altı ay boyunca adalet ve doğru bir 

şekilde imamet görevini yerine getirdi. Kırk beş yaşına gelince ömrü sona erdi. 

Lanetlenmiş olan eşi O’nu zehirleyerek şehid etti. Allah’ın (c.c.) la’neti onun üzerine 

olsun dememe şaşırmayın. Muharrem ayı gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt 

dostlarının gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Kurretü’l-ayn-ı Resûl-ı Kibriyâ 

İbn-i şîr-i Hak Hasan Hulki Rızâ (R20/6) 

Yüce Peygamber’in (s.a.v.) gözünün nuru, Allah’ın (c.c.) aslanının oğlu Hz. 

Hasan Hulki Rıza’dır (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Hz. Hasan’ı (r.a.), Hz. Ali’nin (k.v.) evladı ve Hz. 

Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) gözünün nuru olarak değerlendirerek hem nesil hem 

de manevî anlamda yüceltmektedir. Ruhunun ezel meclisinde saadetle yaratılan veli 

bir kimse olarak zikredilmesi kaderinin ilahî bir ihsan ile çizildiğini işaret etmektedir. 

İmameti altı ay sürmesine rağmen doğruluk ve adalet temelli önderlik vasfından 

kaynaklı “adl-ı sedid” sıfatıyla anılmaktadır. Eşi tarafından ihanete uğrayarak kırk beş 

yaşında şehit edilmesi ile mazlumiyeti, tasavvuftaki “şehadetle yücelme” düşüncesine 

bağlanmaktadır. Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan matem anlayışının 

sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı 



 

 

53 

da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil 

gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. Aynı zamanda Hz. Hasan zahirdeki hilafetinin 

ötesinde Hakîkat-ı İlahi’nin bir mazharı olarak tasvir edilmektedir. 

2.5.7. Hz. Hüseyin (r.a.) 

Hz. Hüseyin b. Ali (r.a.), 626 yılında Medine’de dünyaya gelmiş, doğumunda 

dedesi Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından kulağına ezan okunarak isminin konulduğu 

bilinmektedir. Doğumundan itibaren Resûlullah’ın (s.a.v.) özel ilgisine mazhar olmuş; 

onun dizinde büyümüş, omzunda taşınmış, secde hâlindeyken bile sırtından inmediği 

torunu olmuştur. Hz. Peygamber’in (s.a.v.), “Hasan ve Hüseyin cennet gençlerinin 

efendileridir” buyruğu, Hz. Hüseyin’in (r.a.) İslâm ümmeti nezdindeki yerini 

belirginleştirmektedir. Babası Hz. Ali’nin (r.a.) halifeliği döneminde onun yanında 

siyasi gelişmelerin içinde yer almış, Cemel ve Sıffîn savaşlarında aktif bir şekilde 

bulunmuştur. Ağabeyi Hz. Hasan’ın (r.a.) vefatından sonra siyasetten bir süre uzak 

durmuş, fakat Muâviye’nin ardından Yezîd’in hilafete zorla geçirilmesi karşısında bu 

suskunluğunu bozduğu bilinmektedir. Biat etmeyi reddederek Mekke’ye çekilmiş, 

Kûfeliler’in daveti üzerine Kerbelâ’ya yönelmiş ancak burada ağır bir ihanete 

uğramıştır. 10 Muharrem 61 (10 Ekim 680) günü, beraberindeki aile fertleri ve az 

sayıdaki sadık yoldaşıyla birlikte Kerbelâ’da şehid edilmişlerdir. Bu elim vaka, 

yalnızca bir siyasî trajedi değil, hak, adalet ve direnişin efsaneleşmiş bir sembolü 

olarak tarihsel ve manevî hafızada yerini almıştır. Hz. Hüseyin’in (r.a.) kişiliği, 

cesaret, vakar, zühd, sabır ve Allah’a (c.c.) tam teslimiyetle yoğrulmuştur. Kendi 

canını feda etme pahasına hak bildiği yoldan dönmemiştir. Onun bu asil duruşu, başta 

Şiî gelenek olmak üzere bütün İslâm dünyasında derin bir sevgi ve hürmetle anılmış; 

Kerbelâ hadisesi, mazlumiyetin ve ilahî davaya adanmışlığın timsali olmuştur. Oğlu 

Ali Zeynelâbidîn’den süregelen soyu, seyyid unvanıyla İslâm toplumlarında saygın bir 

konum kazanmıştır. Hz. Hüseyin’in (r.a.) aziz hatırası hem manevî mirası hem de 

uğruna can verdiği değerlerle kıyamete dek İslâm ümmetinin vicdanında yaşamaya 

devam etmektedir.77 

 

77 Ethem Ruhi Fığlalı, “Hüseyin”, DİA, İstanbul 1998, C. 18, s. 518-521. 



 

 

54 

Şâh-ı mazlûmân u ferzend-i Aliyü’l-Murtazâ 

Ol Hüseyin şâh serdâr-ı şehîd-i Kerbelâ 

Elli beş yaşına ömrü erişince bî-riyâ 

Eyleyip üç ay imâmet mahrem-i sırr-ı Hüdâ 

Teşnelik hâlinde kasd etti Şimir mel’ûn ana 

La’net olsun her nefeste zâlimin tâ cânına 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/6) 

Hz. Hüseyin (r.a.), Hz. Aliyü’l Murtezâ’nın (k.v.) oğlu, Kerbela şehitlerinin 

ve mazlumların şahıdır. İki yüzlülükten uzak bir şekilde elli beş yaşına gelince üç aylık 

imamet yapmış ve Allah’ın (c.c.) sırlarının mahremi olmuştur. Lanetlenmiş olan şimir 

O’na susuzluk halinde iken kastetti. Zalimin canına her nefeste lanet olsun. Muharrem 

ayı gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının gözlerinden yaş yerine kan 

aksın. 

Şâh-ı merdân-ı şehâdet ol şehîd-i Kerbelâ 

Hazret-i Seyyid Hüseyin bast-ı Fahr-i Enbiyâ (R20/7) 

Fahr-i Enbiya Hz. Muhammed’in (s.a.v.) torunu, şehadet erlerinin padişahı 

ve Kerbela şehidi Hazreti Seyyid Hüseyin’dir (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Hz. Hüseyin’den (r.a.); mazlumların şahı, Kerbela 

şehitlerinin serdarı, Fahr-i kâinat efendimiz Hz. Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) 

torunu ve Hz. Ali’nin (k.v.) oğlu olarak bahsederek, O’nu hem zahir hem de manevî 

alemdeki yüceliği ile zikretmektedir. Elli beş yıllık yaşamını iki yüzlülükten uzak bir 

durulukla geçirdiği ve imameti kısa sürmesine rağmen Allah’ın (c.c.) sırlarına mahrem 

olduğunu belirtmektedir. Şimr tarafından susuzluk halinde iken canına kastedilmesi 

sadece zalimane bir saldırı olmadığı aynı zamanda hakîkate karşı bir kasıt olduğu 

anlaşılmaktadır. Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin zalim olan bu kimselere her nefeste 

la’net edilmesi gerektiğini belirtmesi, tasavvufî celal anlayışının bir tezahürüdür. 



 

 

55 

Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan matem anlayışının sadece tarihsel bir yas 

değil, manevî bir hüzün olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı da ehl-i beyte olan 

bağlılık, fedakârlık ve manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil gözden akan kan ile 

tasvir edilmektedir. 

2.5.8. İmam Ali Zeynelâbidîn (r.a.) 

Ali Zeynelâbidîn (r.a.), hicrî 38 (659) yılında Medine’de dünyaya gelmiştir. 

Babası Hz. Hüseyin (r.a.), annesi ise son Sâsânî hükümdarının kızı Şehrbânû olarak 

bilinmektedir. Kerbelâ Vak‘ası’nda hastalığı sebebiyle fiilen yer alamamış, böylece 

faciadan sağ kurtulan tek Hüseyin (r.a.) evlâdı olmuştur. Zühdü, takvâsı ve derin 

ilmiyle tanınan İmam Zeynelâbidîn’in (r.a.) hayatını siyasetten uzak durarak 

Medine’de ibadet, ilim ve irşâdla geçirdiği bilinmektedir. Sahâbe ve tâbiînden hadis 

rivayet etmiş; Zührî, Nâfi’ ve Mukâtil gibi önemli isimler onun öğrencileri arasında 

yer almıştır. Tasavvufî yönüyle, zâhidane yaşamı, geceleyin gizlice sadaka dağıtması 

ve ibadet hâline olan bağlılığı kaynaklarda özellikle vurgulanmaktadır. İslamî 

gelenekte dördüncü imam olarak kabul edilen İmam Zeynelâbidîn (r.a.), mutedil 

söylemleriyle dikkat çeker. 94 (712) yılında Medine’de vefat etmiş, Cennetü’l Bakî 

Mezarlığı’na defnedilmiştir. Onun ilmi ve ahlâkı, İslâm düşünce tarihinde derin bir iz 

bırakmıştır.78 

Geldi Zeyne’l-âbidîn ibn Hüseyin’in nevbeti 

Yirmi iki yıl imâmetle adâlet şehrini 

Çîl-penc yaşına ömrü erişince devleti 

Eyleyip Abdülmelik Mervân horla sohbeti 

Hâin-i Peygamber oldular edip bu zilleti 

Sundular ona dahi âhir şehâdet şerbeti 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

 

78 Ahmet Saim Kılavuz, “Zeynelâbidîn”, DİA, İstanbul 2013, C. 44, s. 365-366. 



 

 

56 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/7) 

Sıra Hz. Hüseyin’in (r.a.) oğlu Zeyne’l-âbidîn’e (r.a.) geldi. Yirmi iki yıl 

boyunca adaletle imamet vazifesini ifa etti. Kırk beş yaşına geldiği vakit Abdülmelik 

bin Mervân onu hor görerek sohbetini aşağıladı. Bu zilleti yapanlar Peygamber’e 

(s.a.v.) ihanet etmiş oldular. O’na da şehadet şerbetini içirdiler. Muharrem ayı gelip 

matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Bâ’is-i nesl-i pâk hatm-i enbiyâ 

Şâh Zeyne’l-âbidîn ibn-i şehîd-i Kerbelâ (R20/8) 

Peygamberlerin (s.a.v.) sonuncusunun neslinin devamına vesile olan, Kerbela 

şehidinin oğlu Şah Zeyne’l-âbidîn’dir (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Zeyne’l-âbidîn’i Kerbela şehidi Hz. 

Hüseyin’in (r.a.) oğlu ve Resûl-i Ekrem Efendimizin (s.a.v.) torunu olarak anmakta ve 

bu cihetle onu ilahî nurun ve manevî mirasın taşıyıcısı olarak zikretmektedir. Yirmi 

iki yıl süren imametinin adaletle özdeşleştirilmesinden kaynaklı onun ideal bir irfan 

toplumu oluşturduğunu belirtmektedir. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) mirasına ihanet edip 

soyunu aşağılayan Abdulmelik b. Mervan’ın, O’nun şehadetine neden olduğunu 

zikretmektedir. Aynı zamanda Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Zeyne’l-âbidin’i (r.a.) 

sabır, vakar ve hakîkat yolunu temsil eden velayet halkası bir zât olarak anmaktadır. 

Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan matem anlayışının sadece tarihsel bir yas 

değil, manevî bir hüzün olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı da ehl-i beyte olan 

bağlılık, fedakârlık ve manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil gözden akan kan ile 

tasvir edilmektedir. 

2.5.9. İmam Muhammed el-Bâkır (r.a.) 

Muhammed el-Bâkır (r.a.), hicrî 57 yılında Medine’de doğmuş hem anne hem 

baba tarafından Hz. Hasan (r.a.) ve Hz. Hüseyin’in (r.a.) torunu olarak Ehl-i Beyt 

silsilesinin önemli bir halkasını teşkil etmektedir. Küçük yaşta Kerbelâ faciasına 

tanıklık eden İmam Muhammed el-Bâkır (r.a.), babası İmam Zeynelâbidîn’in (r.a.) 

vefatından sonra İslamî gelenekte dördüncü imam olarak kabul edilmektedir. Zühdü, 

ilmî derinliği ve güçlü hafızasıyla tanınmış; Emevîler döneminde siyasî mücadeleye 



 

 

57 

karışmadan, Medine’de ilim ve irfanla meşgul olmuştur. Fıkıh, hadis ve kelâm 

sahalarında birçok tartışmaya katılmış, Sünnî ve Şiî çevrelerde saygın bir âlim olarak 

kabul edilmektedir. Şiî düşüncesinde imamet doktrininin şekillenmesinde belirleyici 

rol oynayan Muhammed el-Bâkır’ın (r.a.) öğretileri İsnâaşeriyye inancının temellerini 

oluşturmaktadır. Hicri 114 yılında Medine’de vefat etmiş, Cennetü’l Bakî 

Mezarlığı’na defnedilmiştir.79 

Ol Muhammed Bâkırî kim ibn-i Zeyne’l-âbidîn 

Olmuş idi on sekiz yıl çün imâmü’l-müttakîn 

Eyleyip Abdülmelik oğlu Hişâm inkâr-ı dîn 

Meyl edip it gibi dünyâ cîfesine ol la’în 

Kırk dokuz yaşında iken merd-i merdân-ı zemîn 

Gör nice etti şehîd onu reîsü’z-zâlimîn 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/8) 

İmam Zeyne’l-âbidîn’in (r.a.) oğlu olan İmam Muhammed Bâkır (r.a.), on 

sekiz yıl boyunca takva sahiplerinin imamı olmuştur. Lanetlenmiş olan Abdulmelik’in 

oğlu Hişam dinî inkâr edip, dünyaya it gibi meyletmişti. Yeryüzü yiğitlerinin yiğidi 

kırk dokuz yaşına geldiği zaman zalimlerin reisi tarafından şehid edildi. Muharrem ayı 

gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Âlem-i ervâhta Hakk’ın zâkiri 

Hazret-i Seyyid Muhammed Bâkırî (R20/9) 

Ruhlar aleminde bile Allah’ı (c.c.) zikreden zât, Hazreti Seyyid Muhammed 

Bâkır’dır (r.a.). 

 

79 Mustafa Öz, “Muhammed el-Bâkır”, DİA, Ankara 2020, C. 30, s. 504-505. 



 

 

58 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Muhammed Bâkır’ı (r.a.) İmam Zeyne’l-

âbidin’in (r.a.) oğlu, takva ehli insanların imamı ve manevî ilimlerin taşıyıcısı olarak 

bahsetmektedir. On sekiz yıl süren imameti ile sadece zahirde değil aynı zamanda 

muttakilerin içsel rehberliğini de simgeleyen bir zât olarak tanımlanmaktadır. Ruhlar 

aleminde bile Allah’ı (c.c.) zikreden bir kimse olarak nitelendirilmesi ise zaman ve 

mekândan bağımsız bir temsiliyetinin olduğunu göstermektedir. Dünya malına “it 

gibi” bağlanan Hişam’ın düşmanlığı ve İmam Muhammed Bâkır’ın (r.a.) 

yeryüzündeki yiğitlerin yiğidi teşbihleri ile iki tarafın makamları çok net bir şekilde 

belirtilmektedir. Bu durum tasavvufta çokça rastlanılan “nefs ile ruh” ve “dünya ile 

ahiret” ayrımının şairâne bir üslupla yansımasıdır. Şehadeti ise sadece siyasi bir zulüm 

değil aynı zamanda ilahî hakîkate karşı oluşan kin ve nefretin bir sonucu olarak 

gösterilmektedir. Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan matem anlayışının 

sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı 

da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil 

gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. 

2.5.10. İmam Ca’fer es-Sâdık (r.a.) 

Caʿfer es-Sâdık (r.a.), hicrî 80/83 yıllarında Medine’de doğmuş, Hz. Ali (r.a.) 

ve Hz. Ebû Bekir (r.a.) soyunu birleştiren önemli bir Ehl-i Beyt mensubudur. Babası 

Muhammed el-Bâkır’dan (r.a.) aldığı ilmî mirası, uzun imâmet süresi boyunca fıkıh, 

hadis, kelâm ve tasavvuf alanlarında derinleştirdiği kaydedilmektedir. Emevî ve 

Abbâsî baskılarına rağmen siyasetle ilgilenmeyerek Medine’de ilme yönelmiş, Ebû 

Hanîfe ve Mâlik b. Enes gibi isimlerin onun ilmî çevresinden etkilendikleri 

bilinmektedir. İsnâaşeriyye Şîası’nın altıncı imamı olarak kabul edilen Caʿfer es-Sâdık 

(r.a.), tasavvufî gelenekte çok büyük saygı görmüş, hikmetli sözleri ve zühdüyle 

tanınmaktadır. Vefatı 148/765 yılında Medine’de gerçekleşmiş, Cennetü’l Bakî 

Mezarlığı’nda babası ve dedesiyle birlikte defnedilmiştir. Şiî-Sünnî literatürde hem bir 

imam hem de muhakkik bir âlim olarak yer bulmaktadır.80 

 

80 Mustafa Öz, “Caʿfer es-Sâdık”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 1-3. 



 

 

59 

Mazhar-ı ilm-i İlâhî Ca’fer ibn-i Bâkırî 

Hakk’ a irşâd eyledi asrında nice münkiri 

Ümmete otuz sene erdi imâmet pertevi 

Buldu altmış beş yaşında çün kemâl-ı unsuri  

Dîni dünyâya satıp Mansûr-i Kûfî kâfiri 

Gör nice etti şehîd ol vâris-i peygamberi 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/9) 

İmam Muhammed Bâkır’ın (r.a.) oğlu İmam Ca’fer-i Sadık (r.a.) ilahi ilmin 

mazharı olup zamanında nice inkarcıyı Allah’a (c.c.) irşâd eyledi. Otuz yıl boyunca 

ümmete imamet ışığını ulaştırdı. Altmış beş yaşına geldiği vakit beşerî varlıkta kemale 

erdi. Bir bak dinî dünyaya satan Kufe’li kafir Mansûr, Peygamber (s.a.v.) varisini nasıl 

şehit etti. Muharrem ayı gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının 

gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Tarîk-i vuslat-ı Hakk’ın delîl-i kevkeb-i târık 

Cenâb-ı Hazret-i Seyyid İmâm-ı Cafer es-Sâdık (R20/10) 

Allah’a (c.c.) vuslat yolunun rehberi ve târık yıldızının delili Hazreti Seyyid 

İmâm-ı Ca’fer es-Sâdık’dır (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Ca’fer es-Sâdık’ı (r.a.) ilahî ilmin tecelligahı, 

ilmi ve şehadetiyle zamanın kutbu ve Hakk’a giden vuslat yolunun delili olarak 

göstermektedir. “İlahi ilimlerin mazharı” nitelemesinden, onun tasavvufî anlamda 

ledünnî bilgilere vakıf, ilahi hikmete mazhar bir imam olduğunu ve karanlıkta kalan 

ruhlara yol gösterici (Tarık Yıldızı) olduğunu göstermektedir. Tasavvufî açıdan insan-

ı kâmil makamına ulaşıp velayet nuru ile nurlanan İmam Ca’fer es-Sâdık (r.a.), sahip 

olduğu bu makama hasetlik duyan zalim otoritenin o dönemdeki temsilcisi Mansûr-i 

Kûfî tarafından şehit edildiği bildirilmektedir. Peygamber varisi olarak anılan İmam 

Ca’fer es-Sâdık’ın (r.a.) şehit edilmesi ilahî sırların yok edilmek istendiği şeklinde izah 



 

 

60 

edilmektedir. Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan matem anlayışının sadece 

tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı da ehl-

i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil gözden 

akan kan ile tasvir edilmektedir. 

2.5.11. İmam Mûsâ el-Kâzım (r.a.) 

Mûsâ el-Kâzım (r.a.) (745–799), Medine yakınlarında doğmuş ve İmam 

Caʿfer es-Sâdık’ın (r.a.) oğlu olarak İsnâaşeriyye Şîası'nın yedinci imamı olarak kabul 

edilmektedir. Derin zühdü, ibadeti ve takvâsıyla tanınan İmam Mûsâ el-Kâzım’ın (r.a.) 

siyasi çatışmalardan uzak durmayı tercih ederek manevîyat ile ilgilendiği 

bilinmektedir. Bununla birlikte, Abbâsîler döneminde artan itibarı, hilâfet için 

potansiyel tehdit olarak görülmesine yol açmış; Mehdî-Billâh, Hâdî ve özellikle 

Hârûnürreşîd tarafından defalarca hapsedilmiştir. Son olarak Bağdat’ta uzun süren 

hapis hayatı neticesinde, muhtemelen zehirlenerek vefat etmiş ve bugünkü 

Kâzımiye'de defnedilmiştir. İlmi ve takvası hem Şiî hem Sünnî kaynaklarda övgüyle 

anılmış; sûfîler tarafından da velî ve imam olarak kabul edilmektedir.81  

Düştü Kâzım ibn-i Ca’fer’e bu nevbet-i vifâk 

Eyledi mü’minler onunla dahi ahd u mîsâk 

Beş sene edip imâmet araya girdi nifâk 

Elli beş yaşında iken ettiler çün ittifâk 

Etti Hârûnu’r-Reşîd zulm-ı firâvân bî-sibâk 

Eyledi âhir şehîd bu şâhı ol gaddâr u âk 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/10) 

Manevî nöbet sırası İmam Ca’fer’in (r.a.) oğlu İmam Kâzım’a (r.a.) geldi. 

İnananlar onunla ahd ve mîsâk eyledi. Beş yıl süren imametinde araya nifak girdi. Elli 

 

81 Mustafa Öz, “Mûsâ el-Kâzım”, DİA, Ankara 2020, C. 31, s. 219-221. 



 

 

61 

beş yaşına gelince O’na karşı ittifak ettiler. Hârûn Reşîd O’na sınırsız zulümler eyleyip 

sonrasında da gaddarca şehid etti. Muharrem ayı gelip matem günleri başladı. Ehl-i 

beyt dostlarının gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Hakîkat ehline lâyık edeb-i âyîn-i nâzım 

Cenâb-ı hazret-i Seyyid İmâm-ı Mûsâ el-Kâzım (R20/11) 

Hakîkat ehline layık edep ve usulü düzenleyen Hazreti Seyyid İmam Mûsâ 

el-Kâzım’dır (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Ca’fer es-Sâdık’ın (r.a.) oğlu olan İmam 

Mûsâ el-Kâzım (r.a.) hakkında babasından sonra manevî nöbeti devralan ve hakîkat 

ehlinin rehberi olarak bahsetmektedir. O’na biat eden mü’min kimselerin onu sadece 

bir lider olarak değil aynı zamanda ilahî sırların mirasçısı olarak gördüklerini dile 

getirmektedir. Beş yıl süren imametinin ardından siyasi oyunlarla ortaya çıkarılan 

nifak ile Harun Reşid tarafından şehit edilmesi de hakîkatin siyasi oyunlar ile sürekli 

gölgelenmek istendiğini göstermektedir. Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î dîvânında dünyevi 

heva ve heveslere gark olan bu kesimin hakîkate karşıtlığını “zulm-ı firâvân” ve 

“gaddar” betimlemeleriyle zikretmektedir. Hakîkat ehline layık edep ve usül 

düzenleyicisi olarak anılan İmam Mûsâ el-Kâzım’ın (r.a.) tasavvufî terbiyeyi 

şekillendiren bir meşrebe sahip olduğunu göstermektedir. Muharrem ayının gelmesi 

ile beraber oluşan matem anlayışının sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün 

olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve 

manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. 

2.5.12. İmam Ali er-Rızâ (r.a.) 

Ali er-Rızâ (r.a.) (770–818), Şiî İsnâaşeriyye imamlarının sekizincisi olarak 

Medine’de doğmuş olup derin ilmi, takvâsı ve ahlâkıyla hem Şiî hem Sünnî çevrelerde 

saygı görmektedir. Babası İmam Mûsâ el-Kâzım’ın (r.a.) vefatından sonra imamet 

görevini üstlenmiş, hayatını Medine’de ilim ve ibadetle geçirdiği bilinmektedir. Halife 

Me’mûn’un onu Merv’e davet ederek veliaht ilan etmesiyle siyasî alana istemeyerek 

dahil olmuştur. Bu karar Abbâsî hanedanında karışıklığa yol açınca Me’mûn onu 

yanında alarak Bağdat’a gitmek üzere yola çıkmış, ancak Tûs yakınlarında 



 

 

62 

zehirlenerek vefat ettiği bilinmektedir. Kabri, bugün Meşhed olarak bilinen şehirde 

önemli bir ziyaretgâhtır. Hadis, fıkıh ve kelâm sahalarında iz bırakan İmam Ali er-

Rızâ (r.a.), özellikle Kur’an ve hadisleri akılcı bir yorumla ele almış, ismet ve kader 

gibi tartışmalı meselelerde dengeleyici bir dil kullanmıştır. Şiî gelenekte birçok 

keramet ona nispet edilmektedir82. 

Geldi nevbet çünkü şimdi Mûsâ ibn-i Kâzım’a 

Oldu mü’minler onunla dahi ahd-i kâime 

Yirmi yıl edip imâmetle adâlet dâimâ 

Elli beş yaşında erdi çünkü ömrü hâtime 

Kasd edip Me’mûn-ı mel’ûn böyle zât-ı âlime 

Ol şehîd etti bu şâhı la’net olsun zâlime 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/11) 

Sıra şimdi İmam Mûsâ Kâzım (r.a.) oğlu İmam Rızâ’ya (r.a.) geldi. İnananlar 

onunla da sağlam bir ahid kurdular. Ömrü adaletle geçen yirmi yıllık imametin 

ardından elli beş yaşına geldiği vakit sona erdi. Lanetlenmiş olan mel’un Me’mun 

böyle alim bir zata kastederek O’nu şehid etti. Lanet olsun bu zalime. Muharrem ayı 

gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Kâşif-i sırr-ı velâyet rehber-i râh-ı Hudâ 

Seyyidü’s-sâdât imâmu’l-müslimîn Mûsâ Rızâ (R20/12) 

Velayet sırrını keşfeden, Allah (c.c.) yolunun rehberi, seyyidlerin efendisi ve 

Müslümanların imamı Hazreti Seyyid İmam Mûsâ Rızâ’dır (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, manevî nöbeti devralan İmam Mûsâ Rızâ’yı (r.a.) 

Müslümanların imamı, velayet sırrının kâşifi, Allah (c.c.) yolunun rehberi ve 

 

82 Ahmet Saim Kılavuz, “Ali er-Rızâ”, DİA, İstanbul 1989, C. 2, s. 436-438. 



 

 

63 

Peygamber (s.a.v.) soyundan gelenlerin efendisi olarak anmaktadır. Beyitlerin bu 

bölümünden İmam Mûsâ Rızâ’nın (r.a.) manevî hakîkatin derinliklerine işlenmiş bir 

insan-ı kâmil olduğu anlaşılmaktadır. Mü’minlerin onunla yaptıkları anlaşmanın zahiri 

bir bağlılık değil de manevî bir sadakat ve teslimiyet zemininde olduğunu dile 

getirmektedir. Kendisinden önce gelen imamlar gibi adalet temelli bir imamet 

sürdürmesinden kaynaklı onun da hakîkat ölçülerine uygun bir şekilde manevî 

rehberlik ettiği ortaya çıkmaktadır. Elli beş yaşına geldiği vakit hak ile batıl arasındaki 

çatışmanın başka bir tezahürü olarak şehid edilmiştir. Tasavvufî anlayışta bu durum 

zulmün manevîyata karşı tahammülsüzlüğünü göstermektedir. Muharrem ayının 

gelmesi ile beraber oluşan matem anlayışının sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir 

hüzün olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık 

ve manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. 

2.5.13. İmam Muhammed el-Cevâd (r.a.) 

Muhammed el-Cevâd (r.a.) (ö. 835), Şiî İsnâaşeriyye imamlarının 

dokuzuncusu olarak 195’te (811) Medine’de doğmuş, henüz yedi yaşındayken babası 

Ali er-Rızâ’nın (r.a.) vefatı üzerine imamet makamına geçmiş ve bu durumun dönemin 

Şiî toplumunda tartışmalara yol açtığı kaydedilmektedir. Nakiyüddin Muhammed ve 

Muhammed et-Tâkî olarak da zikredilmektedir. Küçük yaşına rağmen üstün bir ilim 

ve zekâya sahip olduğu kabul edilmiş, bu meziyetleriyle Abbâsî Halifesi Me’mûn’un 

dikkatini çekmiş ve onun kızıyla evlendirilmiştir. Genç yaşta Kur’an, fıkıh ve hadis 

alanında gösterdiği ilmî kudret, onu hem taraftarları nezdinde hem de muhalif 

çevrelerde saygın kılmıştır. Medine’de başladığı ilmî faaliyetlerini Bağdat’ta da 

sürdürmüştür. Bazı kaynaklar, Abbâsî halifesi Mu‘tasım-Billâh döneminde 

zehirlenerek vefat ettiğini bildirmektedir. Mezarı, dedesi İmam Mûsâ el-Kâzım’ın 

(r.a.) yanında Kâzımeyn’dedir. İsnâaşeriyye geleneğinde mâsum imam kabul edilen 

İmam Muhammed el-Cevâd (r.a.), hikmetli sözleri ve kerametleriyle de 

yüceltilmektedir.83 

 

83 Mustafa Öz, “Muhammed el-Cevâd”, DİA, Ankara 2020, C. 30, s. 512-513. 



 

 

64 

Çün Takî ibn-i Rızâ erişti on beş yaşına 

Yedi sene imâmetle üştü mü’minler başına 

Bî’at edip ettiler iclâs imâmet tahtına 

Yirmi beş yaşında el sundu şehâdet câmına 

Mu’tasım zulm eyleyip od yaktı kendi cânına 

Hâin oldu kasd edip Peygamber’ in evlâdına 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/12) 

İmam Rızâ’nın (r.a.) oğlu olan İmam Takî (r.a.) on beş yaşına eriştiğinde yedi 

sene boyunca Müslümanlara imamet etti. O’na biat edip imamet tahtına oturttular. 

Yirmi beş yaşına geldiğinde şehadet şerbetini içti. Mu’tasım zalimane davranıp 

Peygamber torununa kastetmesiyle aslında kendi canına ateş düşürdü. Muharrem ayı 

gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Yenâbi’-i buhûr-ı nûr-ı irfân 

Nakiyyüddin Muhammed şâh-ı Merdân (R20/13) 

İrfan nurunun buhurlarının kaynağı olan yiğitlerin şahı Nakiyyüddin 

Muhammed’dir (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, genç yaşında imamet görevine gelip yine genç 

yaşında şehadet şerbetini içen İmam Muhammed Tâkî’yi (r.a.) irfan nurunun kaynağı 

olarak zikretmektedir. Bu durum onun tasavvufî anlayıştaki manevî hikmete ve 

ilimdeki derinliğine işaret etmektedir. Daha küçük yaşta olmasına rağmen kendisinde 

bulunan manevî olgunluk sayesinde mü’minlerin onu önder kabul edip peşinden 

gittiklerini göstermektedir. Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin zalim Mu’tasım’a karşı olan 

ifadeleri ise manevî anlayışa gösterilen ihanete karşı bir la’net olarak 

değerlendirilmektedir. Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan matem anlayışının 

sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün olduğu belirtilmektedir. Bundan dolayı 

da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve manevî hüzün içerisinde gözyaşı ile değil 

gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. 



 

 

65 

2.5.14. İmam Ali el-Hâdî/el-Nâkî (r.a.) 

Ali el-Hâdî (r.a.) (ö. 868), Şiî İsnâaşeriyye imamlarının onuncusu olarak 

kabul edilmektedir. 214’te (829) Medine yakınlarındaki Sureyyâ köyünde doğmuş, 

babası Muhammed el-Cevâd’ın (r.a.) vefatından sonra küçük yaşta imamet görevini 

üstlendiği kaydedilmektedir. Fıkıh, hadis ve akaid alanlarında yetişmiş bir âlim olarak 

Medine’de ilim halkaları kurmuş, takvâ ve zühdüyle öne çıkmaktadır. Abbasî Halifesi 

Mütevekkil’in baskıları sonucu Sâmerrâ’ya sürülerek ömrünün geri kalanını burada 

gözetim altında geçirdiği bilinmektedir. Sünnî kaynaklarda dindarlığıyla takdir 

edilirken, Şiî kaynaklarca mâsum imam kabul edilerek kerametlerle yüceltilmektedir. 

254’te (868) vefat etmiş, Sâmerrâ’daki evine defnedilmiştir. Ölümünün zehirlenmeye 

bağlı olduğu Şiî rivayetlerde sıklıkla dile getirilmektedir. Tasavvufî çevrelerce de 

saygıyla anılan Ali el-Hâdî (r.a.), İsnâaşeriyye inancında imametin istikrarında kritik 

rol oynamaktadır.84 

Ol Nakî ibn-i Takî’den ver haber ey pür-hüner 

Ümmete otuz sene oldu imâm ol şîr-i ner 

Adli bünyâd eyledi nûru cihânı ser-te-ser 

Çîl-yek yaşında tekmîl-i kemâl edip meğer 

Ol Mütevekkil la’în çün kasdına buldu zafer 

Eyledi âhir şehîd ol merd-i hâsı pür-ğamer 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/13) 

Ey hünerli dil, İmam Takî’nin (r.a.) oğlu İmam Nakî (r.a.) hakkında haber 

ver. O, aslan gibi bir yiğitti. Otuz yıl boyunca ümmete imamlık etti. Adaletin temelini 

kurdu; nuru cihanı aydınlattı. Kırk bir yaşında kemâlata erdi. Lanetlenmiş olan 

Mütevekkil O’na keastetmekle başarılı oldu. Sonunda bu değerli ve gamlı yiğidi şehid 

 

84 Ahmet Saim Kılavuz, “Ali el-Hâdî”, DİA, İstanbul 1989, C. 2, s. 436-438. 



 

 

66 

etti. Muharrem ayı gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının gözlerinden yaş 

yerine kan aksın. 

Der tarîk-i vuslat-ı Hak pîşvâ-yı mü’minin 

Hazret-i Seyyid Ali el-Hâdî şâhü’l-müslimîn (R20/14) 

Allah’a vuslat yolunda inananların öncüsü ve Müslümanların sultanı Hazreti 

Seyyid Ali el-Hâdî’dir (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Ali el-Hâdî’yi (r.a.) Allah’a (c.c.) vuslat 

yolunun pîrî ve mü’minlerin öncüsü olarak nitelendirmektedir. Bu niteleme onun 

sıradan bir öğretici değil Hakk’a ulaşmak isteyenler için rehber olan bir kutup ve 

manevî bir mihrak olduğunu göstermektedir. Aslan gibi yiğit ifadesi ile hem zahirî 

anlamdaki cesareti hem de manevî anlamdaki dirayeti vurgulanmaktadır. Otuz yıl 

süren imameti süresince adaletle hükmetmesi ve nurunun cihanı kaplaması İmam Ali 

el-Hâdî’nin (r.a.) Allah’a (c.c.) olan yakınlığını ve hakîkat nurunu yayma kudretini 

göstermektedir. Buradan da anlaşılacağı üzere bu nura akıl ve ilim ile değil kalbi ilham 

ile ulaşılabileceği anlaşılmaktadır. İnsan-ı kâmil olan İmam Ali el-Hâdî’nin (r.a.) diğer 

mazlum imamlar gibi zamanın zalim hükümdarı Mütevekkil tarafından zulme uğrayıp 

şehid edildiği bilinmektedir. “Değerli ve gamlı yiğit” benzetmesi ile onun yalnızca 

seçkin bir kimse olduğunu değil, aynı zamanda çileyle yoğrulmuş bir hakîkat eri 

olduğunu da göstermektedir. Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan matem 

anlayışının sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün olduğu belirtilmektedir. 

Bundan dolayı da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve manevî hüzün içerisinde 

gözyaşı ile değil gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. 

2.5.15. İmam Hasan el-Askerî (r.a.) 

Hasan el-Askerî (r.a.) (ö. 874), İsnâaşeriyye Şîası’nın on birinci imamı olarak 

görülüp 232’de (846) Medine’de doğduğu bilinmektedir. Babası onuncu imam Ali el-

Hâdî (r.a.), annesi ise kökeni muhtemelen Mağripli olan bir câriyedir. Küçük yaşta 

babasıyla birlikte Abbâsî yönetimi tarafından Sâmerrâ’ya götürülmüş ve burada 

hayatının sonuna kadar sıkı gözetim altında yaşamıştır. Siyasi baskılar nedeniyle Şiî 

topluluğuyla doğrudan temas kuramamış, vekiller aracılığıyla irtibat sağlamıştır. 



 

 

67 

260’ta (874) vefat eden Hasan el-Askerî (r.a.), Sâmerrâ’da babasının yanına 

defnedilmiştir. Erkek evlat bırakmadan ölmesi, Şiî dünyasında büyük bir inanç krizine 

yol açmış; ancak zamanla gaybete karıştığına inanılan oğlu Muhammed el-Mehdî'nin 

(r.a.) varlığı kabul görmüş ve İsnâaşeriyye’nin Mehdi inancının alt yapısının 

oluşmasını sağlamıştır. Hasan el-Askerî (r.a.), zühdü, takvâsı ve ilmiyle tanınmış, 

yaşamı boyunca imâmet görevini büyük bir gizlilik içinde yürütmüştür.85 

Şâh imâmu’l-Askerî ibn-i Nakî ol pâk-zât 

Heybeti tutup cihânı Hâricîler oldu mât 

Altı yıl edip imâmet buldu mü’minler necât 

Eyledi tekmîl-i neş’e çünkü sâhib-mu’cizât 

Mu’temed kelb-i akûr bağladı kîn kat kat 

Âhir içirdi şehâdet câmını ol hor-sıfat 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/14) 

Heybeti ile alemi saran ve haricileri mağlup eden İmam Nakî’nin (r.a.) oğlu 

İmam Hasan el-Askerî (r.a.) bir sultandır. Altı yıllık imametinde Müslümanlar 

kurtuluşa erdi. Mucize sahibi bu zat manevî sevincin tamamlayıcısı oldu. Aşağılık 

sıfatlı Mu’temed adlı kudurmuş köpek kinle doldu. Sonunda O mübarek zâta şehadet 

şerbetini içirdi. Muharrem ayı gelip matem günleri başladı. Ehl-i beyt dostlarının 

gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Sâhib-i seyf heybet-i Hak mazharı 

Hazret-i Seyyid Hasan el-Askerî (R20/15) 

Kılıcın sahibi ve Allah’ın heybet sıfatının tecelligâhı olan zat, Hazreti Seyyid 

Hasan el-Askerî’dir (r.a.). 

 

85 Hamid Algar, “Hasan el-Askerî”, DİA, İstanbul 1997, C. 16, s. 289. 



 

 

68 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Hasan el-Askerî’yi (r.a.) “kılıç sahibi” ve 

“Allah’ın (c.c.) heybet sıfatının tecelligâhı olarak nitelendirerek onun batıl düşünceye 

karşı ilahî bir celâl sıfatını işaret etmektedir. “Şâh” olarak belirtmesi ise, manevî 

saltanatı ve imamet makamındaki ulvi makamını vurgulanmaktadır. Heybetinin cihanı 

kuşatması ve haricilere karşı zafer kazanması, hakîkat nurunun batıl inanç sistemine 

galip gelmesini işaret etmektedir. Altı yıl süren imameti kısa olmasına rağmen 

Müslümanlar için kurtuluşa erdikleri bir dönem olarak belirtilmektedir. İmam Hasan 

el-Askerî, yalnızca ilim ve hikmet sahibi bir kimse değil aynı zamanda velâyet 

makamının kerametlerine mazhar olan bir kimse olarak bilinmektedir. Bütün zalimler 

gibi Mu’temed isimli zalim de ilahî hakîkate karşı olan düşmanlığını İmam Hasan el-

Askerî’yi (r.a.) şehid etmekle göstermiştir. Muharrem ayının gelmesi ile beraber 

oluşan matem anlayışının sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün olduğu 

belirtilmektedir. Bundan dolayı da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve manevî 

hüzün içerisinde gözyaşı ile değil gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. 

2.5.16. İmam Muhammed el-Mehdi el-Muntazar (r.a.) 

Muhammed el-Mehdî el-Muntazar (r.a.) (d. 869?), Şiî İsnâaşeriyye 

mezhebine göre Hz. Hasan el-Askerî’nin (r.a.) oğlu ve imametin on ikinci ve son 

halkası olarak kabul edilmektedir. Babasının ölümünden sonra gizli doğduğu ve 

Abbâsî baskıları sebebiyle varlığının gizlendiği kabul edilmektedir. İmâmî kaynaklara 

göre doğumu mucizevî olaylarla örtülmüş, gaybeti ise İlâhî bir hikmetle 

açıklanmaktadır. Küçük Gaybet (874–941) döneminde dört vekil aracılığıyla 

toplulukla irtibat kurduğu, ardından Büyük Gaybet'e geçilerek zuhurunun kıyamete 

yakın bir zamana ertelendiği inancı hâkimdir. Şiîler onun bir gün Mehdî olarak zuhur 

edeceğine ve yeryüzünü adaletle dolduracağına inanmaktadırlar. Bu inanç, Şiî inanç 

sisteminin merkezinde yer almakta; gaybeti ise hem teolojik hem sosyopolitik bir 

dayanışma unsuru olarak yorumlanmaktadır. Modern dönemde onun varlığı tarihsel 

bir şahsiyet mi, yoksa inançsal bir sembol mü olduğu tartışma konusudur.86 

 

86 Mustafa Öz, “Mehdî el-Muntazar”, DİA, Ankara 2003, C. 28, s. 376-377. 



 

 

69 

Mehdî -i sâhib-zamânın sırrını bildinse pes 

Câiz olmaz râzını fâş etmek onun sözü kes 

Mu’temed oldum onun da katline edip heves 

İhtiyâr etti dü-sad pencâh penc sâl tanes 

Âlem-i imkân olup rûh-ı fütûhuna kafes 

Zâhir olmayınca çıkmaz âlem içre işbu ses 

Geldi çün şehr-i Muharrem erdi mâtem günleri 

Hânedân dostu akıtsın yaş yerine kanları (R21/15) 

Eğer zamanın sahibi İmam Mehdî’nin (r.a.) sırrını biliyorsan o zaman 

susmalısın çünkü bu sırrı açmak caiz değildir. Mu’temed, O’nun da katline heveslendi. 

İki yüz elli beş yıllık bir ömür seçti. İmkân alemi O’nun fetih ruhuna bir kafes oldu. 

O, zâhir olmadıkça bu sır âlemde dile gelmez. Muharrem ayı gelip matem günleri 

başladı. Ehl-i beyt dostlarının gözlerinden yaş yerine kan aksın. 

Tîğ-ı kudretle hemîşe münkire vermez emân 

Hazret-i Seyyid Muhammed Mehdi-yi sâhib-zamân (R20/16) 

Kudret kılıcıyla hiçbir zaman inkârcılara aman vermeyen zat zamanın sahibi 

olan Hazreti Seyyid Muhammed Mehdi’dir (r.a.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, İmam Muhammed Mehdi’den (r.a.) ehl-i beyt 

silsilesinin manevî zirvesi, gayb aleminin sır taşıyıcısı, İlahî kudretin tecellisi ve 

zamanın sahibi olarak bahsetmektedir. Onun sırrının bilinmesi ile yetinilip ifşa 

edilmemesi zikredilmektedir. Bu durum tasavvufî düşüncedeki “ledünnî ilim” ve 

“sükût âdâbı” konularına işaret etmektedir. Mu’temed isimli zalimin ilahî hakîkati tam 

manasıyla ortadan kaldırmak için onun da katline teşebbüs ettiği bilinmektedir. İmam 

Muhammed Mehdi’nin (r.a.) sırrının zâhir olmadan bu sırra dair kesin bir bilgiye asla 

sahip olunamayacağı belirtilmektedir. Muharrem ayının gelmesi ile beraber oluşan 

matem anlayışının sadece tarihsel bir yas değil, manevî bir hüzün olduğu 



 

 

70 

belirtilmektedir. Bundan dolayı da ehl-i beyte olan bağlılık, fedakârlık ve manevî 

hüzün içerisinde gözyaşı ile değil gözden akan kan ile tasvir edilmektedir. 

2.5.17. Hasan-ı Basrî (k.s.) 

Hasan-ı Basrî (k.s.), hicrî 21 (642) yılında Medine’de doğmuş, zengin sahâbî 

çevresinde ilim ve hikmetle yetişmiştir. Çocuk yaşta Kur’an’ı ezberlemiş, yetmişi 

Bedir gazisi olan 120 sahâbîyle görüşerek derin bir ilmî birikim kazanmıştır. Hayatının 

büyük bölümünü geçirdiği Basra’da, zühd ve takvâ eksenli bir hayat sürerek hem vaaz 

hem de ilim halkalarıyla geniş bir tesir alanı oluşturmuştur. Hasan-ı Basrî’nin (k.s.) 

düşüncesi, Basra zühd mektebinin temellerini atarak tasavvufun manevî zeminini 

hazırlamış, Allah (c.c.) korkusunu merkeze alan söylemiyle sonraki sûfîler üzerinde 

derin etkiler bırakmıştır. 110 (728) yılında Basra’da vefat eden Hasan-ı Basrî (k.s.), 

hem fıkıh ve hadis ilminde otorite hem de tasavvuf geleneğinde örnek bir mürşid 

olarak kabul edilmektedir.  Tarîkat silsilelerinde önemli bir yeri olan Hasan-ı Basrî’ye 

(k.s.) atfedilen silsilelerden biri “Hz. Ali (r.a.), Hasan-ı Basrî (k.s.), Habîb el-Acemî 

(k.s.), Dâvûd et-Tâî (k.s.) ve Ma‘rûf-i Kerhî (k.s.)” olarak zikredilmektedir.87 

Şîr-i Yezdân Ali’nin erişip yek nazarı 

Sırr-ı şuyûh-ı râh-ı Hak oldu Hasan el-Basrî (R20/18) 

Allah’ın (c.c.) Arslan’ı Hz. Ali’nin (k.v.) bir bakışı erişince Hak yolunun 

şeyhlerinin sırrı Hasan el Basrî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î Şeyh Hasan el Basrî’yi (k.s.), Hz. Ali (k.v.) ile 

kurduğu manevî bağ sayesinde Hakk yolunun sırlarına mazhar olduğunu ve bu sırlara 

sahip velîlerin ilk halkalarından biri olduğunu bildirmektedir. Bu durum Şeyh Hasan 

el Basrî’yi (k.s.) hem hikmetin hem de hakîkatin taşıyıcısı olan bir mürşid-i kâmil 

olduğunu göstermektedir. Hz. Ali’nin (k.v.) sırlı bir bakışının O’nu bu kutlu dönüşüme 

uğrattığını zikretmektedir. 

 

87 Süleyman Uludağ, “Hasan-ı Basrî”, DİA, İstanbul 1997, C. 16, s. 291-293. 



 

 

71 

2.5.18. Serî es-Sakatî (k.s.) 

Hicrî 155 (772) yılında Bağdat’ta doğan Serî es-Sakatî (k.s.), geçimini 

babasından devraldığı hurdacılık (sakatî) mesleğiyle sağlarken, gençliğinde hadis 

tahsili için Mekke’ye kadar uzanan ilim yolculuklarına çıkmıştır. Tasavvufa 

yönelmesinde Ma‘rûf-i Kerhî (k.s.) ve Habîb er-Râî (k.s.) gibi sûfîlerin etkisi 

belirleyici olmuştur. Dayısı ve şeyhi olduğu Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.) başta olmak üzere 

birçok mutasavvıfın üzerinde derin tesir bırakan Serî es sakatî (k.s.), tasavvuf tarihinde 

“seyyidü’t-tâife” unvanını hak eden öncü şahsiyetlerden biridir. Zühd, takvâ ve edep 

eksenli hayatı boyunca şüpheli kazançtan kaçınmış, tasavvufun şer‘î esaslarla uyumlu 

olması gerektiğini vurgulamıştır. Nefis muhasebesini merkeze alan düşüncesiyle Hâris 

el-Muhâsibî çizgisini sürdürmüştür. Allah (c.c.) sevgisini fenâ ve ittihâd hallerine 

bağlayan anlayışı, tasavvufun aşk temelli boyutuna derinlik kazandırmıştır. 218 (833) 

yılında Bağdat’ta vefat eden Serî es-Sakatî (k.s.), Kur’an ve sünnetten sapmayan 

muhabbet çerçevesindeki bir öğretiyle tasavvufun sistemleşmesine katkı sunduğu 

kabul edilmektedir.88 

Merd-i meydân Hudâ’nın atatı 

Hazret-i Şeyh Seri es-Sakatî (R20/19) 

Allah’ın (c.c.) yiğitlerinin ayak izinden gidendir Hazreti Şeyh Seri es-

Sakatî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Seri es-Sakatî’nin (k.s.) manevî cesaretiyle 

meydan ehli ve kendisinden önce yaşayan Hak dostlarının ayak izinden giden bir 

mürşid-i kâmil olduğunu zikretmektedir. Meydandan kasıt, nefs, şeytan ve dünyanın 

engelleriyle mücahede yapılan mecazi bir mekân kastedilmektedir. Şeyh Seri es-

Sakatî’nin (k.s.) Allah’a (c.c.) ulaşan bu yolda tek başına olmadığını, ayak izlerini 

takip ettiği kutlu velâyet erlerinin olduğunu ve onun da bu izleri kendinden sonraki 

velîlere en güzel şekilde aktardığı anlaşılmaktadır.  

 

88 Süleyman Uludağ, “Serî es-Sakatî”, DİA, İstanbul 2009, C. 36, s. 564-565. 



 

 

72 

2.5.19. Habîb el-Acemî (k.s.) 

Habîb el-Acemî (k.s.), aslen İranlı olup hayatına dair sınırlı bilgiye sahip 

olduğumuz bir zâhiddir. Tefecilikle meşgul olduğu gençliğinde geçirdiği manevî 

dönüşüm, onun tasavvuf yoluna yönelmesinde belirleyici olmuştur. Rivayetlere göre 

katı kalpliliğinden pişmanlık duyarak Hasan-ı Basrî’nin (k.s.) sohbet halkasına 

katılmış, onun müridi olmuştur. Kur’an’ı düzgün okuyamaması nedeniyle “Acemî” 

nisbesiyle anılsa da kalbî saflığı sayesinde bâtının zâhire üstünlüğünü temsil eden 

erken sûfî tipolojisinin sembolü hâline gelmiştir. Dürüst ticaret, tevazu ve gönül 

kırmaktan sakınma gibi ilkeleriyle zühdî hayatın temel örneklerindendir. Dualarının 

makbul sayılması, dönemin zâhidleri ve fakihleri tarafından takdir edilmesi onun halk 

nezdindeki manevî otoritesini pekiştirmiştir. Vefat tarihi kesin olmamakla birlikte 

hicrî II. yüzyıl ortalarında Bağdat’ta vefat ettiği kabul edilmektedir. Habîb el-Acemî 

(k.s.), tasavvuf tarihinde Hasan-ı Basrî’den (k.s.) sonra gelen silsiledeki mühim bir 

halkadır.89 

Serverân-ı râh-ı Hakk’ın a’zamı 

Hazret-i Şeyh Habîb-i Acemî (R20/20) 

Hak yolunun büyüklerinin en yücesi Hazreti Şeyh Habîb-i Acemî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î. Şeyh Habîb-i Acemî’yi (k.s.) tasavvuf yolunun 

doruğunda duran, sadece kendi nefsini terbiye etmekle kalmayıp başkalarına da bu 

yolda rehberlik eden Hak yolunun en yüce öncülerinden biri olarak yüceltmektedir. 

Allah (c.c.) yoluna baş koymuş ve manevî terbiyede rehberlik makamına ulaşmış olan 

Hak erenlerinin önderi olmak sadece bilgi ile değil hâl, makam ve himmet ile mümkün 

olmaktadır.  

2.5.20. Ma‘rûf-i Kerhî (k.s.) 

Ma‘rûf-i Kerhî (k.s.), hicrî II. yüzyılın sonlarında Bağdat’ın Kerh 

mahallesinde doğmuş, kökeni ve ailesi hakkında net bilgiler bulunmamakla birlikte, 

 

89 Erhan Yetik, “Habîb el-Acemî”, DİA, İstanbul 1996, C. 14, s. 370. 



 

 

73 

Sâbiî ya da Hıristiyan bir aileden geldiği ve İmam Ali er-Rızâ (r.a.) vasıtasıyla 

müslüman olduğu rivayet edilmektedir. Gençlik yıllarında geçirdiği derin manevî 

dönüşüm onu zühd ve takvâ merkezli bir hayata sevk etmiş; Dâvûd et-Tâî’nin (k.s.) 

sohbetlerine katılarak tasavvufî terbiyesini bu çizgide derinleştirmiştir. Ma‘rûf-i kerhî 

(k.s.), Serî es-Sakatî (k.s.) ve ardından gelen Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.) gibi büyük 

sûfîlerin yetişmesinde etkili olmuş, tasavvuf tarihinde hem sünnî hem de şiî birçok 

tarîkat silsilesinin manevî halkası hâline gelmiştir. Zühd, fütüvvet, tevazu ve aşk 

temelli tasavvuf anlayışıyla hem Sünnî hem Şiî gelenekte derin izler bırakmıştır. 

Velîlerin türbelerini ziyaret geleneğinin öncüsü sayılan Ma‘rûf-i Kerhî (k.s.), 200-204 

(815-820) yılları arasında Bağdat’ta vefat etmiş, kabri zamanla ziyaretgâh hâline 

gelmiştir. O, tasavvufun manevî sürekliliğinde bir mihenk taşıdır.90 

Kurb-ı Hak’ta bulan izz u sahî 

Hazret-i Şeyh Ma’rûf-ı Kerhî (R20/21) 

Allah’a (c.c.) yakınlıkta izzet ve cömertliği bulan kişi Hazreti Şeyh Ma’rûf-ı 

Kerhî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Ma’rûf-ı Kerhî’yi (k.s.) Allah’a (c.c.) 

yakınlıkla yücelmiş, manevî asaletiyle parlayan ve Allah’tan (c.c.) aldığını halkın 

hizmetine sunan bir mürşid-i kâmil olarak anmaktadır. Manevîyattaki bu yükselişi 

Allah’a (c.c.) olan yakınlık olması O’nun kurduğu bu kurbiyetin sıradan bir yakınlık 

olmadığını aksine kalbinin her zerresiyle Allah’ın (c.c.) hakîkati ile dolduğunu aşikâr 

etmektedir. “izz u sahî” tamlaması ile bir yandan Allah (c.c.) katında değer ve vakar 

sahibi olmayı, diğer yandan ise, lütuf ve kerem dolu bir gönül hâli içinde bulunmayı 

anlatmaktadır.  

2.5.21. Dâvûd et-Tâî (k.s.) 

Doğum tarihi kesin olarak bilinmeyen Dâvûd et-Tâî (k.s.), hicrî II. yüzyılın 

başlarında Kûfe'de dünyaya gelmiş ve İmam-ı Âzam Ebû Hanîfe'nin gözde talebeleri 

arasında yer almıştır. Fıkıh ve Arap dili konularındaki derin bilgisine rağmen, 

 

90 Reşat Öngören, “Ma’rûf-i Kerhî”, DİA, Ankara 2003, C. 28, s. 67-68. 



 

 

74 

hocasının uyarısıyla içine dönmüş, zühd yolunu tercih etmiştir. Fırat Nehri’ne 

kitaplarını atarak ilmi terk etmesi, onun dünyevî bilgiden ilâhî hakîkate yönelen 

manevî dönüşümünün sembolü olmuştur. Tasavvuf tarihinde az yemek, az konuşmak, 

az uyumak ve sürekli murakabe gibi erken dönem zühd anlayışının en berrak 

örneklerinden biri olarak öne çıkmaktadır. Allah (c.c.) korkusu ve âhiret endişesi, onun 

manevî yolculuğunun temel dinamiğidir. Ma‘rûf-i Kerhî'nin (k.s.) mürşidi olarak, 

tasavvufun silsilevi yapısında önemli bir köprü işlevi gören Dâvûd et-Tâî (k.s.), 160-

166 (776-783) yılları arasında vefat etmiş, sessizliğe ve içe dönüşe dayalı hayatıyla 

sufî geleneğin inşasında derin izler bırakmıştır.91 

Civâr-ı Hak’ta hark eden gıtâyı 

Cenâb-ı Hazret-i Dâvûd-ı Tâî (R20/22) 

Allah’ın (c.c.) huzurunda nefsini yok eden kişi Hazreti Dâvûd-ı Tâî’dir (k.s.).  

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Dâvûd-ı Tâî’yi (k.s.) nefsten arınmış, Hakk’ın 

yakınlığında erimiş, benliğini ortadan kaldırarak hakîkate ermiş bir mürşid-i kâmil 

olarak anmaktadır. Bu cihetle Şeyh Dâvûd-ı Tâî’nin (k.s.) ilahî huzura erdiği, nefsini 

Hakk yolunda tamamen kaldırıp fenâ makamına erdiği anlaşılmaktadır.  

2.5.22. Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.) 

Doğum tarihi kesin olarak bilinmeyen Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.), Bağdat’ta 

doğmuş ve burada yaşamıştır. Ailesi aslen Nihâvendli olup ticaretle uğraşan bir 

çevrede yetişmiştir. Küçük yaşta başladığı ilim tahsilinde, fıkıh ve hadis gibi zâhirî 

ilimlerde yüksek düzeye ulaşmış, tasavvuf yoluna ise dayısı Serî es-Sakatî’nin (k.s.) 

terbiyesiyle yöneldiği bilinmektedir. Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.), hâl ilmini yaşayan örnek 

bir sûfî olmasından kaynaklı kendisine “tâvûsu’l-ulemâ” ve “seyyidü’t-tâife” 

unvanlarının verildiği bildirilmektedir. Zühd, fenâ, tevhid ve mârifet gibi kavramlara 

dair derin yorumlarıyla tasavvufun sistemleşmesinde temel rol oynamış, akıl ile kalbi 

birleştiren bir yaklaşım benimsemiştir. Sekr hâlini reddederek sahv halini esas alan 

Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.) sünnete sıkı bağlılığıyla sûfîliğe temkinli bir karakter 

 

91 Mustafa Kara, “Dâvûd et-Tâî”, DİA, İstanbul 1994, C. 9, s. 48-49. 



 

 

75 

kazandırmıştır. 297 (909) yılında Bağdat’ta vefat eden Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.), 

neredeyse tüm tasavvufî silsilelerde yer alan, ilim ve irfanı ile anılan büyük bir 

mutasavvıftır.92 

Kand-i Hakk’ı bulup alan tadı 

Hazret-i Şeyh Cüneyd-i Bağdâdî (R20/23) 

Allah’ın (c.c.) şekeri olan hakîkati bulup onun tadına eren Hazreti Şeyh 

Cüneyd-i Bağdâdî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Cüneyd-i Bağdâdî’yi (k.s.) İlahî hakîkatin 

özünü bulan ve bu özün lezzetine erişen bir mürşid-i kâmil olarak anmaktadır. Allah’ın 

(c.c.) hakîkatini, rahmetini ve mâ’rifetini şeker teşbihiyle sunup, hakîkatin ulaşılması 

zor bir cevher olduğunu lakin ulaşıldığında ise gönlü doyuran ve ruhu tatlandıran bir 

tecelli olduğunu ima etmektedir. Şeyh Cüneyd-i Bağdâdî’nin (k.s.) de bu hakîkati 

kalbiyle idrak edip manevî anlamda feyzine ve zevkine mazhar olan bir zât olarak 

anılmaktadır. İlahî sırlara vakıf olup, kalbinde bu sırları tasdik eden Şeyh Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin (k.s.), ilimde derinleşmiş hem aşk hem de zevkte kemale erdiği 

anlaşılmaktadır. 

2.5.23. Hallâc-ı Mansûr (k.s.) 

Hallâc-ı Mansûr (k.s.), hicrî 244’te (858) İran’ın Tûr kasabasında doğmuş, ilk 

eğitimini Vâsıt’ta alarak genç yaşta Kur’an’ı ezberlemiştir. Sehl et-Tüsterî (k.s.), 

Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.) ve Amr b. Osman el-Mekkî (k.s.) gibi büyük sûfîlerden feyz 

almış, tasavvufî hayatında zühd, riyâzet ve seyahatlerle şekillenen derin bir irfan yolu 

izlemiştir. Halkı irşâd eden coşkulu vaazları ve mistik söylemleriyle geniş kitlelerin 

dikkatini çeken Hallâc (k.s.), “enelhak” sözüyle sembolleşmiş, tevhid ve fenâ 

anlayışını vecd ve şathiyelerle dile getirmiştir. Dönemin siyasal gerilimleri içinde 

başta “enelhak” sözü olmak üzere Karmatiler’le mektuplaştığı, Abbasiler’e karşı 

ayaklandığı ve haccın farziyyetini reddetmesinden kaynaklı olduğu söylense de 

tamamen siyasi oyunlar nedeniyle 309’da (922) Bağdat’ta hunharca idam edildiği 

 

92 Süleyman Ateş, “Cüneyd-i Bağdâdî”, DİA, İstanbul 1993, C. 8, s. 119-121. 



 

 

76 

bilinmektedir. Onun düşünceleri, İslam tasavvufunun aşk merkezli yorumuna yön 

vermiş, nûr-ı Muhammedî, aşk, fütüvvet ve mîsâk anlayışlarıyla etkili olmuş hem 

kınanmış hem de yüceltilmiş bir sûfî olarak tarihî bir dönüm noktasında yer almıştır. 

Hallâc (k.s.), İslam düşüncesinde coşkulu aşkın, ruhî derinliğin ve direnişin 

simgesidir.93 

Ene’l-Hak sırrı bu demde zarûrî âşikâr oldu 

Bugün Mansûr-ı aşkım ben gamım yok havf-dârımdan (R11/104) 

Bu anda “ene’l Hak” sırrı, zorunluluktan ortaya çıktı. Bugün ben aşkın 

Mansur’uyum; gamım ve korkum yok hiçbir şeyden. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu beyitle aşkın hakîkatine ererek ulaşılan fenâ 

halini dile getirerek Hallâc-ı Mansûr’un (k.s.) manevî makamına teşbihte 

bulunmaktadır. Hakîkatin gizlenemeyecek kadar aşikâr olması hasebiyle benlik 

perdelerinin kalktığını ve Hakk’ın varlığından başka bir varlığın kalmadığı 

anlaşılmaktadır. Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î kendisinin Hallac-ı Mansûr’un (k.s.) “ene’l 

Hak” sözüyle temsil ettiği fenâ-fillah makamına ulaştığını bildirmektedir. Bu makama 

ulaşan kimsenin artık gam, keder ve korkudan kurtulduğunu belirtmektedir. 

2.5.24. Abdülkādir-i Geylânî (k.s.) 

Abdülkādir-i Geylânî (k.s.), 470’te (1077) İran’ın Gîlân bölgesinde doğduğu 

bilinmektedir. Kâdiriyye tarîkatının pirî olan Abdülkādir-i Geylânî (k.s.) “Kutb-ı 

A’zam”, “Sultânü’l Evliya” ve Kutb-ı Rabbânî” gibi sıfatlarla anılmaktadır. Erken 

yaşta Bağdat’a giderek fıkıh, hadis ve Arap dili alanlarında derin bir ilim tahsili 

görmüştür. Hanbelî mezhebine gönülden bağlı olan Geylânî (k.s.), tasavvuf yoluna 

Ebü’l-Hayr ed-Debbâs’ın (k.s.) irşadıyla girmiştir. Uzun yıllar süren riyâzet ve halvete 

dayalı zühd hayatının ardından, vaazlarıyla geniş halk kitlelerini etkileyerek büyük bir 

mürid topluluğu kazanmıştır. Şer‘î hükümlere sıkı bağlılığı, sade üslubu ve halkı irşâd 

metoduyla tasavvufun halk nezdinde yayılmasında etkili olmuş, hayatı boyunca 

kerametlerle anılmış ve “Gavsü’l-A‘zam” unvanıyla yüceltilmektedir. 561’de (1166) 

 

93 Süleyman Uludağ, “Hallâc-ı Mansûr”, DİA, İstanbul 1997, C. 15, s. 377-381. 



 

 

77 

Bağdat’ta vefat eden Geylânî, Kādiriyye tarîkatının kurucusu olarak tasavvuf tarihinde 

silinmez bir iz bırakmış hem ilim hem de irşâd alanında İslam dünyasının en müessir 

sûfîlerinden biri olmuştur.94 

Makâm-ı kurb-ı Hak’da vuran bang-ı tehlîli 

Şeh-i mülk-i velâyet Şeyh Abdülkâdir el-Cîlî (R20/25) 

Allah’a yakınlık makamında “La İlahe İllallah” sesini yankılatan ve velayet 

mülkünün sultanı Şeyh Abdülkâdir el-Cîlî/Geylanî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Abdülkâdir el-Cîlî/Geylanî’yi (k.s.) Allah 

(c.c.) ile kurbiyyet kurmuş bir velî ve bu kurbiyetin nurunu cümle cihana yayan bir 

velâyet sultanı olarak zikretmektedir. Şeyh Abdülkâdir el-Cîlî/Geylanî’nin (k.s.), 

Allah’a (c.c.) en yakın makama aşk, mâ’rifet ve fenâ-fillâh ile ulaştığı anlaşılmaktadır. 

Ulaştığı bu kurbiyyet makamında kelime-i tevhidi (La İlahe İllâllah) sadece dil ile 

zikreden değil aynı zamanda kalben, ruhen ve varlığıyla cümle cihana ilan eden bir 

mürşid-i kâmil olduğu anlaşılmaktadır. Velîler meclisindeki sultanlık makamı ise; 

ilim, hâl ve ilahî tasarruf ile elde edilen bir makam olarak zikredilmektedir.  

2.5.25. Ahmed el-Bedevî (k.s.) 

Ahmed el-Bedevî (k.s.), 1200 yılında Fas’ta doğmuş ve küçük yaşta ailesiyle 

birlikte hacca gittiği bilinmektedir. Mekke’de babasının vefatının ardından zâhirî 

ilimlerle meşgul olmuş, kıraat ve Şâfiî fıkhında derinleşmiştir. Ancak 1230’lu yıllarda 

içsel bir dönüşümle tasavvufa yönelmiş, meramını işaretle ifade etmeye başlamıştır. 

Rüyasında aldığı işaretler doğrultusunda Irak’a giderek Abdülkādir-i Geylânî (k.s.) ve 

Ahmed er-Rifâî (k.s.) gibi sûfîlerin türbelerini ziyaret etmiş, dönüşte Tanta’ya 

yerleşerek Bedeviyye tarîkatını tesis etmiştir. On iki yıl süren sütûh (dama çıkıp iki 

gözü kor oluncaya kadar güneşe bakması) riyâzetiyle dikkat çeken Ahmed el-Bedevî 

(k.s.), nazar ve teveccühle irşâd metodunu benimsemiştir. 1276’da vefat eden Ahmed 

el-Bedevî (k.s.), halk arasında kahramanlıkla da anılmış, “aktâb-ı erbaa”dan biri kabul 

 

94 Süleyman Uludağ, “Abdülkâdir-i Geylânî”, DİA, İstanbul 1988, C. 1, s. 234-239; Ethem Cebecioğlu, 
“Abdülkâdir-i Geylânî”, SGAD, 1995, C. 7, s. 53-59. 



 

 

78 

edilerek Mısır tasavvuf tarihinde derin izler bırakmıştır. Tarîkatı, Haçlılara karşı 

mücadelelerde de etkili olmuştur.95 

Taht-ı iklîm-i velâyet şeh-i merd-i neşevî 

Hazret-i Şeyh Arab Seyyid Ahmed Bedevî (R20/26) 

Velâyet ülkesinin tahtında oturan ve neşe sahibi yiğitlerin sultanı Şeyh Arab 

Seyyid Ahmed Bedevî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Arab Seyyid Ahmed Bedevî’nin (k.s.) velâyet 

aleminin sultanı ve mânevî coşkunun timsali olduğunu belirtmektedir. Veliler 

diyarının zirvesinde bulunması O’nun, hüküm ve tasarruf sahibi olduğunu, ruhlar 

üzerindeki manevî etkisini ve kalpleri fethetmedeki kudretini temsil etmektedir. Şeyh 

Arab Seyyid Ahmed Bedevî (k.s.), ilahi neş’e ve vecd ile yoğrulmuş, aşk ve cezbe ehli 

bir yiğit olarak zikredilmektedir. Buradaki neş’eden maksat dünyevi bir sevinç değil, 

kalbin Hakk’ın cemâliyle dolup taşması olarak anlaşılmaktadır. Bu yüzden Şeyh Arab 

Seyyid Ahmed Bedevî’nin (k.s.), aşk ve neş’e ile gönülleri dirilten, manevî saltanatın 

cemâl ve celâl sahibi bir kutbu olduğu anlaşılmaktadır. 

2.5.26. İbrâhim ed-Desûkî (k.s.) 

İbrâhim ed-Desûkî (k.s.), 1235 yılında aşağı Mısır’da Markus’ta doğmuş, 

hayatının büyük bölümünü Desûk kasabasında geçirmiştir. Rifâî, Sühreverdî ve Şâzelî 

tarîkatlarına mensup şeyhlerden nasip almış, dört büyük kutubdan biri sayılmıştır. 

Yirmi yılını inzivada geçirmiş, ardından müridleriyle tasavvufî faaliyetlerini 

sürdürdüğü bilinmektedir. Şerîata sıkı bağlılığı ile tanınmakla birlikte, bâtınî yönü ve 

cezbe halleriyle de dikkat çeker. Kuş ve hayvan dilleri bildiğine, bazı gizemli lisanlara 

vakıf olduğuna inanılmış; “nûr-ı Muhammedî” anlayışı etrafında şekillenen metafizik 

ifadeleriyle tasavvuf tarihinde derin etkiler bıraktığı kaydedilmektedir. Vefat ettiği 

Desûk’ta adına bir cami inşa edilmiş, tarîkatı kardeşi Şeyh Mûsâ (k.s.) aracılığıyla 

devam etmiştir.96 

 

95 Mustafa Kara, “Ahmed el-Bedevî”, DİA, İstanbul 1989, C. 2, s. 47-48. 
96 Mehmet Demirci, “Desûki, İbrâhim b. Abdülazîz”, DİA, İstanbul 1994, C. 9, s. 212-213. 



 

 

79 

Velâyet mülkünün merd-i ramûkı 

Cenâb-ı Şeyh İbrâhîm Desûkî (R20/27) 

Velayet mülkünün derinliğine inen ve gizemlerine vakıf olan Şeyh İbrâhîm 

Desûkî’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh İbrâhîm Desûkî’yi (k.s.) velâyet makamına 

mensup, sırlarına nüfuz etmiş, manevî bilgi ve ilahî hikmetle yoğrulmuş bir mürşid-i 

kâmil olarak zikretmektedir. Bu makam herkesin eremediği, sıradan bir idrâk ile 

algılanamayan bir makam olarak bilinmektedir. Lakin Şeyh İbrâhîm Desûkî’nin (k.s.) 

bu makama ermekle kalmayıp aynı zamanda sırlarına da vakıf olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu da Şeyh İbrâhîm Desûkî’nin (k.s.) Hakk ile kurduğu ünsiyetin derinliğine işaret 

etmektedir. 

2.5.27. Bahâeddin Nakşibend (k.s.) 

Bahâeddin Nakşibend (k.s.), 1318’de Buhara yakınlarında doğmuş, tasavvuf 

tarihinde derin etkiler bırakan bir sûfî ve Nakşibendiyye tarîkatının kurucusudur. 

Mürşidi Emîr Külâl’in yanında yetişmiş, ancak daha sonra Abdülhâlik-ı 

Gucdüvânî’nin (k.s.) ruhaniyetine intisap etmesinden ötürü “Üveysî” olduğu kabul 

edilmektedir. Hafî zikri esas alan bir tasavvuf anlayışı benimsemektedir. Geleneksel 

sûfî pratiklerin çoğuna mesafeli durur; müridlikte zühd, azîmet ve sünnet bağlılığını 

esas alır. Melâmetî etkiler taşıyan tutumu, zâhir ulemâya duyduğu saygıyla birleşmiş, 

tasavvufu fıkhî ölçülerle bağdaştırmaya çalışmıştır. Kendi eseri bulunmamakla birlikte 

düşünceleri halifeleri, özellikle Muhammed Pârsâ ve Ya‘kūb-i Çerhî yoluyla 

aktarılmıştır.97 

Nakşibendiyye tarîkatı onun ismiyle özdeşleşmiş, İslâm coğrafyasına 

özellikle Orta Asya, Hindistan ve Osmanlı topraklarında hızla yayılmıştır. “Şâh-ı 

Nakşibend” olarak anılan Bahâeddin (k.s.), tasavvuf tarihinde etkisi kalıcı olan en 

önemli sûfîlerden biridir.98 

 

97 Hamid Algar, “Bahâeddin Nakşibend”, DİA, İstanbul 1991, C. 4, s. 458-460. 
98 Hamid Algar, “Nakşibendiyye”, DİA, İstanbul 2006, C. 32, s. 335-342. 



 

 

80 

Cemâl ü hüsn-i Mevlâ’ya hemîşe eyleyen dil-bend 

Cenâb-ı Hazret-i Şeyh Bahâüddîn Nakşbend (R20/28) 

Allah’ın güzelliğine ve cemâline daima gönülden bağlı olan Hazreti Şeyh 

Bahâüddîn Nakşbend’dir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Bahâüddîn Nakşbend’den (k.s.) hakîkat aşığı 

ve Allah’ın (c.c.) cemâline gönül vermiş bir aşk eri olarak bahsetmektedir. Kalbi 

sürekli ilahi güzelliğe yönelmiş olan Şeyh Bahâüddîn Nakşbend’in (k.s.) masivadan 

geçerek tam bir teslimiyet ile Allah (c.c.) aşkı ile yanıp tutuştuğu anlaşılmaktadır. Bu 

aşkın “hemişe” ifadesi ile beyan edilmesinden kaynaklı geçici bir durum olmadığını 

bilakis daimî, değişmez ve sabit bir bağlılık olduğunu vurgulamaktadır. Beyit, kalbini 

ilahi güzellik ile eriten, aşkın cezbesinden Hakk’ta bâki olan Şeyh Bahâüddîn 

Nakşbend’in (k.s.) bir mürşid-i kâmil olduğunu âyan etmektedir. 

2.5.28. Sa‘deddin el-Cebâvî (k.s.) 

Sa‘deddin el-Cebâvî (k.s.), 1068’de Mekke’de doğmuş ve tasavvuf tarihinin 

önemli isimlerinden biri olmuştur. Soyu hem Hz. Hasan (r.a.) hem Hz. Hüseyin’e (r.a.) 

dayandırılır. Gençlik döneminde bir süre yol kesen haydutlar arasında bulunmuş, 

ancak Hz. Peygamber’in (s.a.v.) rüyasında ona görünerek ikaz etmesiyle tövbe etmiş 

ve tasavvuf yoluna girmiştir. Bu olay, tasavvuf geleneğinde onun “vehbî” (doğrudan 

ilhamla alınan) bir silsileye sahip olduğuna işaret eder. Sa‘diyye tarîkatının kurucusu 

kabul edilen Cebâvî, hem kesbî (öğrenilmiş) hem de vehbî (ilhamla alınmış) bir 

tasavvuf silsilesine sahiptir. Silsilesi, Cüneyd-i Bağdâdî (k.s.) ve Serî es-Sakatî (k.s.) 

gibi büyük sûfîlere dayanır. 1180 yılında vefat eden Sa‘deddin el-Cebâvî (k.s.), 

Cebâ’daki zâviyesine defnedilmiştir. Onun tarîkatı hem Şam hem de Anadolu ve 

Kuzey Afrika’da etkili olmuş; evlatları vasıtasıyla yayılmıştır.99 

Râh-ı Hak’da bulan râh-ı gınâyı 

Cenâb-ı Şeyh Sa’düddîn Cibâvî (R20/29) 

 

99 Hür Mahmut Yücer, “Sa’deddin el-Cebâvî”, DİA, İstanbul 2008, C. 35, s. 387-388. 



 

 

81 

Allah yolunda yürürken zenginlik yolunu bulan, Şeyh Sa’düddîn Cibavî 

Hazretleridir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Sa’düddîn Cibavî’yi (k.s.) Hak yolunda ihlas 

ile yürüyerek gerçek manada zenginliğe kavuşan bir velî olarak zikretmektedir. 

Dünyevi hazlardan ve mahlûkata olan bağlılıktan kurtularak Allah’a (c.c.) tam bir 

tevekkül ile teslim olmanın neticesinde elde edilen bu zenginlik, tasavvufî anlamda 

içsel huzuru ve gönül zenginliğini ifade etmektedir. En yüce zenginliğin Allah ile 

kurulan ünsiyette saklı olduğunu işaret eden bu veciz ifade, Şeyh Sa’düddîn Cibavî’nin 

(k.s.) Hakk’ın lütfuyla gönlü dolmuş bir mürşid-i kâmil olduğuna işaret etmektedir. 

2.5.29. Ömer el-Halvetî (k.s.) 

Ömer el-Halvetî (k.s.), Hazar Denizi kıyısındaki Lâhîcân'da doğmuş, ilk 

tasavvuf terbiyesini babasından almıştır. Gençliğinde İlhanlı ordusunda askerlik 

yapmış, esaret deneyiminden sonra amcası Şeyh Ebü’l-Füyûzât Kerîmüddin 

Muhammed el-Hârizmî’ye (k.s.) intisap ederek Halvetiyye tarîkatının ilk halkasını 

oluşturmuştur. Halvet, uzlet ve zikir eksenli bir tasavvuf anlayışını benimsediği için 

“el-Halvetî” nisbesiyle anılmıştır. Esmâ-i seb‘a zikri, dâl harfli taç, erbaînler (kırk 

günlük halvethaneler), ve dört ölüm öğretisi (kızıl, siyah, yeşil, beyaz) onun tasavvuf 

anlayışının temel yapı taşları olarak bilinmektedir. Bu kavramlar, sonraki tarîkatlar 

tarafından da benimsenmiş, Halvetiyye'nin temel usûlleri arasında yer almıştır. Önce 

Herî, sonra Hoy, ardından uzun süre kaldığı Mısır ve Hicaz bölgelerinde bulunmuş, 

sonunda Tebriz’e yerleşerek irşâd faaliyetlerini burada sürdürmüştür. 800/1397 yılında 

burada vefat ettiği, ancak Şamahı yakınlarındaki Avahil köyünde de bir makamı 

olduğu ileri sürülmektedir.100 

Tarîkat silsilesi, Zâhidiyye aracılığıyla Halvetiyye'ye, oradan da Seyyid 

Yahyâ-yı Şirvânî (k.s.) eliyle kurumsallaşarak geniş kitlelere ulaşmıştır. Kendisi 

doğrudan çok tanınmamış olsa da Halvetiyye'nin temellerini atan pîr olarak kabul 

edilir.101 

 

100 Mehmet Serhan Tayşi, “Ömer el-Halvetî”, DİA, İstanbul 2007, C. 34, s. 65. 
101 Süleyman Uludağ, “Halvetiyye”, DİA, İstanbul 1997, C. 15, s. 393-395. 



 

 

82 

Uzlet edip Hak ile ünsde bulan lezzeti 

Mürşid-i râh-ı Hudâ Şeyh Ömeru’l-Halvetî (R20/30) 

Uzlete çekilip Hak ile yakınlıktan lezzeti bulan, Hak yolunun mürşidi Şeyh 

Ömeru’l-Halvetî (k.s.) Hazretleridir. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Ömeru’l-Halvetî’yi (k.s.) uzletin hikmetini 

kavrayan ve bu kavrayış sayesinde Hak ile dostluk makamına erişen bir ârif-i billah 

olarak zikretmektedir. Şeyh Ömeru’l-Halvetî’nin (k.s.) uzleti, mâsivadan yüz 

çevirerek ilahî hakîkat arayışına girdiğini göstermektedir. Bu uzlet kişinin nefsini 

terbiye edip kalbini saflaştırması için atılan en önemli adımlardan biri olarak 

anılmaktadır. Uzleti, kuru bir inziva şeklinde değil, Allah (c.c.) ile kurulan samimi ve 

içten bir ünsiyet ile yapmasından kaynaklı ulaştığı lezzet, dünyevi bir lezzetin 

haricinde manevî bir lezzete işaret etmektedir. Yalnızca kendi seyr u sülûkünü 

tamamlamakla kalmayıp aynı zamanda bu yola girenlere öncülük eden bir mürşid-i 

kâmil olduğu anlaşılmaktadır. 

2.5.30. Muhyiddin İbnü’l-Arabî (k.s.) 

İbnü’l-Arabî (k.s.) (560/1165-638/1240) Endülüs’ün Mürsiye şehrinde 

doğdu. Ailesi, dönemin seçkin din ve düşünce çevreleriyle ilişkiliydi. İlk eğitimini 

İşbîliye’de aldı; fıkıh, hadis, kıraat gibi zahirî ilimlerde derinleşti. Henüz genç yaşta 

manevî tecrübeler yaşamaya başladı ve tasavvuf yoluna yöneldi. Halvet, riyâzet ve 

murakabe ile derinleştiği tasavvufî eğitiminde, Hızır’dan hırka giydiğini ve ilhamla 

bilgi aldığı belirtilmektedir. Fas, Tunus, Mısır, Kudüs, Mekke, Bağdat, Musul, 

Anadolu (özellikle Konya ve Malatya) gibi pek çok yeri dolaştı. Mekke’de el-

Fütûhâtü’l-Mekkiyye, Şam’da ise ilhamla telif ettiğini söylediği Fusûsü’l-Hikem adlı 

eserlerini kaleme aldı. Vahdet-i vücûd anlayışını bu iki eserle sistemleştirdi. Dımaşk’ta 

vefat etti, kabri Yavuz Sultan Selim tarafından ihya edildi. “Şeyhü’l-Ekber” unvanıyla 

anılan İbnü’l-Arabî (k.s.), tasavvuf tarihinde en etkili isimlerden biri olmuş hem 

sevenleri hem de eleştirenleriyle çağlar boyu yankı uyandırmıştır.102 

 

102 Mahmud Erol Kılıç, “İbnü’l-Arabî, Muhyiddin”, DİA, İstanbul 1999, C. 20, s. 493-516. 



 

 

83 

Vâris-i ilm-i Muhammed mazhar-ı nûr-ı Ali 

Şeyh Muhyiddîn Ekber hâce-i cümle velî (R20/31) 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ilminin varisi, Hz. Ali’nin (k.v.) nurunun 

tecelligâhı ve cümle velinin hocası Şeyh Muhyiddin Ekber Hazretleridir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Muhyiddin Ekber’i (k.s.), Hz. 

Muhammed’den (s.a.v.) gelen şerîat ve manevî hakîkatin varisi, velâyet nurunun 

aynası ve tasavvuf yolunun en yüce mürşidlerinden biri olarak anmaktadır. Hz. 

Muhammed’den (s.a.v.) gelen ilimlerin varisi olması yönüyle “ilim kutbu” olduğu 

anlaşılmaktadır. Hz. Ali (k.v.) üzerinden tecelli eden velâyet nuruna mazhar olması 

ile, nübüvvetten gelen manevî ilimlerin idrakine eriştiği belirtilmektedir. Bu nur; 

hikmet, mâ’rifet ve aşkın kaynağı olmasından mütevellit Şeyh Muhyiddin Ekber (k.s.) 

sadece bir âlim değil aynı zamanda mânevî sırların taşıyıcısı olarak anılmaktadır. 

O’nun tüm velîler nezdinde bir mürşid olması da velâyet nurunun tecellisinden 

kaynaklanmaktadır. 

2.5.31. Sadreddin Konevî (k.s.) 

Sadreddin Konevî (k.s.) (ö. 673/1274) Malatya’da doğdu. Babası Mecdüddin 

İshak, Selçuklu sarayında görevli bir âlim ve mutasavvıftı. Küçük yaşta babasını 

kaybetti; annesiyle evlenen İbnü’l-Arabî’nin terbiyesi altında yetişti. İbnü’l-Arabî’nin 

(k.s.) hem müridi hem de başlıca fikir mirasçısı oldu. Onunla çeşitli yerlere seyahat 

etti, tasavvufî ve ilmî çevrelerde olgunlaştı. Daha sonra Konya’ya yerleşerek hayatının 

kalanını burada geçirdi. Konevî (k.s.), İbnü’l-Arabî’den (k.s.) etkilenmekle birlikte 

daha sistematik ve felsefî bir üsluba sahipti. Tasavvuf düşüncesinde “hakîm sûfî” 

olarak tanımlanmaktadır. Evhadüddîn-i Kirmânî ve Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (k.s.) 

ile yakın dostluklar kurduğu bilinmektedir. Mevlânâ’nın (k.s.) cenaze namazını 

kıldırması bu ilişkiyi gösteren önemli bir olaydır. Konevî (k.s.), Anadolu’da Ekberî 

geleneğin en önemli temsilcisi olup özellikle metafizik konularda derinlemesine 

düşünceleriyle tanınmaktadır.103 

 

103 Ekrem Demirli, “Sadreddin Konevî”, DİA, İstanbul 2008, C. 35, s. 420-425. 



 

 

84 

Şâh-ı erbâb-ı keşif mazhar-ı ilm-i nebevî 

Mahzen-i ilm-i ledün Şeyh Sadrüddin Konevî (R20/32) 

Keşif ehlinin şahı, nübüvvet ilminin mazharı ve ledünni ilmin hazinesi Şeyh 

Sadrüddin Konevî Hazretleridir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Sadrüddin Konevî’yi (k.s.) tasavvufî irfanın 

en yüce makamında yer alan ârif-i billâh bir mürşid-i kâmil olarak zikretmektedir. 

O’nun, Gönül gözüyle hakîkati müşahede eden keşif ehlinin önderi olması, Hakîkat-ı 

İlahiyi doğrudan temaşa eden bir zât olduğunu göstermektedir. Hz. Peygamber’den 

(s.a.v.) gelen manevî ilme mazhar olduğunu ve bu ilmi kendi varlığında bir aynaya 

dönüştürdüğüne işaret etmektedir. Sadece beşerî bir gayret ile değil de aynı zamanda 

Allah (c.c.) tarafından verilmiş bir lütufla, ilahi hikmetlerin saklı hazinesi haline 

geldiği belirtilmektedir. Sonuç olarak beyit, Şeyh Sadrüddin Konevî’nin (k.s.) sadece 

bir bilgin veya mutasavvıf değil, aynı zamanda hem nübüvvet mirasının taşıyıcısı ve 

hem de manevî hakîkatin bir muhafızı olduğunu ortaya koymaktadır. O, keşfi temaşa 

eden, irfanda derinleşen ve hakîkatin ancak kalpte açığa çıkabileceğini gösteren bir 

mürşid-i kâmildir. 

2.5.32. Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (k.s.) 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (k.s.) (ö. 672/1273) Horasan’ın Belh şehrinde 

doğdu. Babası Bahâeddin Veled, devrin tanınmış âlimlerindendi. Moğol istilâsı ve bazı 

siyasî nedenlerle ailesiyle birlikte Belh’ten ayrıldı; hac yolculuğu vesilesiyle çeşitli 

şehirlerden geçerek sonunda Anadolu’ya yerleşti. Önce Karaman’a, ardından Selçuklu 

sultanı Alâeddin Keykubad’ın davetiyle Konya’ya geldiler. Bahâeddin Veled’in 

vefatından sonra Mevlânâ onun yerine geçerek müderrislik yaptı. Gençlik yıllarında 

zâhirî ilimlerde derinleşti.  

Seyyid Burhâneddin Tirmizî’nin etkisiyle tasavvufî terbiyeye yöneldi. Halep 

ve Şam’da eğitim gördü. 1244’te Konya’da Şems-i Tebrîzî (k.s.) ile karşılaştı. Bu 

karşılaşma hayatının dönüm noktası oldu. Şems ile derin bir mânevî ilişki kurdu, 

sohbetleri ve ayrılıkları Mevlânâ’yı (k.s.) aşk, semâ ve şiir yoluyla tasavvufun 

zirvesine taşıdı. Şems’in ani kayboluşu Mevlânâ’yı derinden etkiledi. Daha sonra Şeyh 



 

 

85 

Selâhaddîn Zerkûb ve ardından Hüsâmeddin Çelebi ile yakınlık kurdu. Meşhur eseri 

Mesnevî, Hüsâmeddin’in teşvikiyle kaleme alındı. Eserlerinde ilâhî aşk, birlik, tevazu 

ve teslimiyet gibi temalar öne çıkar. Mevlânâ (k.s.), 1273’te Konya’da vefat etti. Ölüm 

günü, vuslat olarak görüldüğü için “Şeb-i Arûs” (düğün gecesi) olarak anılır. 

Düşünceleri Mevlevîlik tarîkatının temelini oluşturdu ve evrensel tasavvuf mirasının 

en güçlü temsilcilerinden biri haline geldi.104 

Semâ’ ile bulan nezd-i Hudâ’da izz-i deymûmi 

Cenâb-ı pâk Mevlânâ Celâleddîn er-Rûmî (R20/33) 

Semâ’ zikri ile Allah katında daimî bir izzet bulan Mevlânâ Celâleddin er-

Rûmî Hazretleridir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Mevlânâ Celâleddin er-Rûmî’den (k.s.) 

Allah’ın (c.c.) zikrini sema’ ile harmanlamasından kaynaklı ebedî bir şerefe nail olmuş 

bir sultan olarak bahsetmektedir. O’nun, zikri sema’ hareketiyle birleştirmesi irfan 

anlayışını, dönen bedende sükûnete eren kalbi ve aşk ile yoğrulan bağlılığının temsili 

olarak gösterilmektedir. Bu anlayış, sema’ zikrinin yalnızca bir ritüel değil aynı 

zamanda hakîkate açılan bir vecd kapısı olduğunu göstermektedir. Şeyh Mevlânâ 

Celâleddin er-Rûmî’nin (k.s.) Allah (c.c.) katında geçici olmayan, sürekli ve bâkî bir 

şeref ve yüceliğe erdiği zikredilmektedir. Bu hâl tasavvufî düşüncede fenâ 

makamından geçip bekâ makamına erme hâli olarak anlaşılmaktadır. Sonuç olarak 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu beyitte Şeyh Mevlânâ Celâleddin er-Rûmî’yi (k.s.) sema’ 

yoluyla ilahi huzura ulaşan, aşkıyla kemale eren ve zikriyle huzura kavuşan bir mürşid-

i kâmil olarak anmaktadır. 

2.5.33. Hacı Bektâş-ı Velî (k.s.) 

Asıl adı Muhammed olan Hacı Bektâş-ı Velî (k.s.), Türk mutasavvıf ve 

Bektaşîyye tarîkatının pirî olarak kabul edilmektedir. Soyu İmam Musa el-Kazım (r.a.) 

üzerinden Hz. Ali’ye (k.v.) ondan da peygambere ulaştığı bilinmektedir. Hakkında 

menkıbelerinden edinilen bilgiler haricinde pek bilgi bulunmamaktadır. Hacı Bektâş-

 

104 Reşat Öngören, “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”, DİA, Ankara 2004, C. 29, s. 441-448. 



 

 

86 

ı Velî’nin (k.s.) Yesevi dervişi yahut Babaî mensuplarından olduğu kabul görmektedir. 

Tasavvufî felsefeyi insan sevgisi üzerine inşa etmiş, İslam fıkhı ile örfü ve oğuzların 

töresiyle de Kur’an ve sünneti bağdaştırmasından kaynaklı İslamiyet’in Türkmenler 

arasında hızla yayılmasını sağladığı bilinmektedir. Kabri Nevşehir’de kendi ismini 

taşıyan ilçedeki dergâhının haziresinde olduğu bilinmektedir.105 

Maşrık-ı nûr-ı Muhammed mahzen-i sırr-ı Ali 

Gülbün-i bâğ-ı velâyet Hâcî Bektâş-ı Velî (R20/34) 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nurunun doğduğu yer, Hz. Ali’nin (k.v.) sırrının 

mahzeni ve velayet bağının gül ağacı Hâcî Bektâş-ı Velî Hazretleridir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu beyit ile Şeyh Hâcî Bektâş-ı Velî’nin (k.s.) 

nübüvvet ve velâyet nurlarının bir araya geldiği merkezi bir hakîkat makamında 

olduğunu zikretmektedir. “Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nurunun doğduğu yer” ibaresi 

ile, O’nun hakîkat güneşinin kaynağından doğduğu anlaşılmaktadır. Bu da O’nun 

sadece bir mürşid değil aynı zamanda nübüvvet nurunun manevî tecellisine mazhar 

olmuş bir velî olduğunu göstermektedir. “Hz. Ali’nin (c.c.) sırlarının mahzeni” 

nitelemesi ile, mânevî hikmetin ve velâyet ilminin koruyucusu olduğu anlaşılmaktadır. 

“Gülbün-i bâğ-ı velâyet” tamlaması, Şeyh Hâcî Bektâş-ı Velî’nin (k.s.) velâyet 

bahçesindeki en seçkin çiçek ve en kâmil meyve olduğunu zikretmektedir. Gülün 

kokusu ve güzelliği hasebiyle mânevî cazibenin sembolü olarak zikredilmesinden 

kaynaklı, Şeyh Hâcî Bektâş-ı Velî’yi (k.s.) hem mânevî tasarrufu hem de kemâlatı ile 

insanlara yol gösteren bir mürşid-i kâmil olarak zikretmektedir. 

2.5.34. İbrâhim Zâhid-i Geylânî (k.s.) 

Zühd ve takvâ merkezli hayat tarzıyla 13. yüzyılın önemli sûfîlerinden biri 

olan İbrâhim Zâhid-i Geylânî’nin (k.s.) yaklaşık olarak 1218 yılında Gîlân’ın Siyâvrud 

bölgesinde doğmuş olduğu bilinmektedir. Eğitimine Gîlân ve Şîraz’da başlayan Zâhid-

i Geylânî (k.s.), önce Sa‘dî-yi Şîrâzî’ye (k.s.), ondan sonra Lâhîcân’daki Cemâleddîn-

 

105 Ahmet Yaşar Ocak, “Hacı Bektâş-ı Velî”, DİA, İstanbul 1996, C. 14, s. 455-458; Ahmet Yaşar Ocak, 
“Bektaşîlik”, DİA, İstanbul 1992, C. 5, s. 373-379; 



 

 

87 

i Tebrîzî’ye intisap ettiği bilinmektedir. Zühd anlayışını şekillendiren en önemli unsur, 

esmâ-i seb‘a ve esmâ-i hamse ile gerçekleştirdiği zikir metodudur. Halvet ve celvet 

arasında kurduğu dengeyle Celvetiyye meşrebine kaynaklık etmektedir. Geniş bir 

coğrafyada irşâd faaliyetlerinde bulunmuş, özellikle Erdebil ve Şirvan bölgelerinde 

etkili olmuştur. En önemli halifesi olan damadı Safiyyüddîn-i Erdebîlî aracılığıyla 

Safeviyye’nin, Ahî Muhammed Halvetî vasıtasıyla Halvetiyye’nin doğmasına zemin 

hazırlamıştır. Ardından manevî bir miras bırakan Zâhid-i Geylânî’nin (k.s.) 1301 

yılında Güştâsfî’de hastalandığı ve Siyâvrud’da vefat ettiği bilinmektedir.106 

Mürşid-i râh-ı Hakk’ın sâhibu’l-unvânı 

Hazret-i Şeyh İbrâhîm Zâhid el-Geylânî (R20/35) 

Hak yolunun mürşidi ve manevî unvanların sahibi Şeyh İbrâhîm Zâhid el-

Geylânî Hazretleridir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh İbrâhîm Zâhid el-Geylânî’yi (k.s.) Hak 

yolunda yürümeye niyet edenlerin rehberi ve Allah’ın bahşettiği unvanların sahibi olan 

bir velî olarak zikretmektedir. “Hak yolunun mürşidi” ibaresiyle, O’nun sadece yol 

gösteren bir kimse olmadığını aynı zamanda Allah’a (c.c.) giden yolda yürümeye 

gayret eden kimseye kılavuzluk eden bir mürşid-i kâmil olduğunu belirtmektedir. 

“Unvanların sahibi” ibaresiyle ise, Şeyh İbrâhîm Zâhid el-Geylânî’nin (k.s.) sadece 

halk arasında değil aynı zamanda Allah (c.c.) tarafından lütuflandırılmış ve manevî 

alemde tanınıp, saygı gösterilen bir velî olduğu anlaşılmaktadır.  

2.5.35. Dede Ömer Rûşenî (k.s.) 

Anadolu’da yetişen önemli mutasavvıf şairlerden biri olan Dede Ömer 

Rûşenî’nin (k.s.) 15. yüzyılın ortalarında yaşadığı bilinmektedir. Aydın Güzelhisar’da 

doğmuş, Halvetiyye tarîkatının ikinci pîri Seyyid Yahyâ-yı Şirvânî’ye (k.s.) intisap 

ederek onun Anadolu’daki en etkili halifelerinden biri olduğu kabul edilmektedir. 

Tasavvufî hayatında sülûkünü kısa sürede tamamlayan Dede Ömer Rûşenî’nin (k.s.) 

Karabağ, Gence ve Tebriz gibi bölgelerde irşâd faaliyetlerinde bulunduğu 

 

106 Mustafa Bahadıroğlu, “İbrâhim Zâhid-i Geylânî”, DİA, İstanbul 2000, C. 21, s. 359-360. 



 

 

88 

kaydedilmektedir. Tebriz’de Uzun Hasan ve Sultan Yâkub’un himayesinde büyük 

saygı görmüş, Halvetiyye’nin Rûşeniyye kolunun kurucusu olmuştur. Özellikle dinî-

didaktik yönü kuvvetli olan eserlerinde tasavvufun temel ilkelerini samimi bir üslupla 

işlediği görülmektedir. Dîvânı ve mesnevileri geniş bir şair grubu tarafından takip 

edilmiş, şiirleri nazîrelere ve bestelenmiş tevşîhlere konu olmuştur. Dede Ömer Rûşenî 

(k.s.), 1487 yılında Tebriz’de vefat etmiş, türbesi halk arasında ziyaretgâh haline 

gelmiştir.107 

Bülbül-i şûrîde-i aşk gülşenî 

Oldu makâm-ı Ömer Rûşenî (R20/36) 

Aşkın perişan bülbülü ve velayet bahçesinin öten sesi Ömer Rûşenî’nin (k.s.) 

makâmı olmuştur. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Ömer Rûşenî’yi (k.s.) aşk-ı ilahî yolunda 

perişan hale gelmiş bir bülbül olarak tasvir etmektedir. Lakin buradaki perişanlıktan 

kasıt mecazen değil, mânen kendinden geçmesi olarak anlaşılmaktadır. Şeyh Ömer 

Rûşenî’nin (k.s.) ilahî aşk ile yanıp tutuşarak mecazi aşktan geçerek hakîki aşka 

ulaştığı vurgulanmaktadır. “Gülşenî” ibaresiyle ise, velayet bahçesi kastedilmektedir. 

Şeyh Ömer Rûşenî’nin (k.s.) makamı bu bahçede ötüşen bülbüller üzerinden teşbih 

sanatı ile gösterilerek O’nun irfân, aşk ve ilahî feyz dolu bir velî olduğu 

anlaşılmaktadır.  

2.5.36. İbrâhim Gülşenî (k.s.) 

Tasavvufî ve ilmî bir aile ortamına doğan İbrâhim Gülşenî’nin (k.s.) genç 

yaşta Tebriz’e giderek medrese tahsili gördüğü bilinmektedir. Halvetiyye tarîkatının 

önemli şeyhlerinden Dede Ömer Rûşenî’ye (k.s.) intisap ederek seyr ü sülûkünü 

tamamlamıştır. Dede Ömer Rûşenî’nin (k.s.) halifesi olan İbrâhim Gülşenî’nin (k.s.) 

Tebriz, Diyarbekir, Kudüs ve son olarak Mısır’da irşâd faaliyetlerini sürdürdüğü 

bilinmektedir. Gülşenî’nin (k.s.) Mesnevî’ye nazire olarak yazdığı Ma’nevî, Arapça 

ve Türkçe dîvânları, onun Mevlânâ (k.s.) ve İbnü’l-Arabî (k.s.) etkisindeki derin 

 

107 Mustafa İsmet Uzun, “Dede Ömer Rûşenî”, DİA, İstanbul 1994, C. 9, s. 81. 



 

 

89 

irfanını yansıtmaktadır. 940/1533’te Kahire’de vefat eden İbrâhim Gülşenî (k.s.), 

“kutbü’z-zamân” sıfatıyla anılmış, zühd ve cezbe dengesini kuran etkili bir mürşid 

olarak tanınmaktadır.108 

Kanûnî Sultan Süleyman’la da görüşüp saygı gören İbrâhim Gülşenî’nin 

(k.s.) tarîkatı İstanbul, Bursa ve Edirne’de yayılmış ve Hasan Sezâyî (k.s.) kanalıyla 

“Sezâîlik” ismiyle devam ettiği bilinmektedir.109 

Andelîbânın Hudâ’nın meskeni 

Dergeh-i Şeyh İbrahîm-i Gülşenî (R20/37) 

Allah’ın bülbüllerinin mekânı Şeyh İbrâhîm Gülşenî’nin (k.s.) dergâhıdır. 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh İbrâhîm Gülşenî’nin (k.s.) dergâhını Allah’ın 

(c.c.) esmâlarını aşk ile zikreden bülbüllerin (âşıklar, ârifler ve sadıklar) mekânı olarak 

tasvir etmektedir. “Allah’ın (c.c.) Bülbülleri” tamlaması, ilahi aşk ile yanan ve 

yaptıkları zikir ile Allah’ı (c.c.) yücelten gönül erlerini işaret etmektedir. Şeyh İbrâhîm 

Gülşenî (k.s.), zahirî eğitimin ötesinde ilahî hakîkatin öğretildiği ve Allah’ın (c.c.) 

muhabbetine erişen ruhların bir araya geldiği; manevî bir meclis ve kutlu bir mekân 

olarak zikredilen Gülşenî dergâhının mimarı olarak anılmaktadır. 

2.5.37. Aziz Mahmud Hüdâyî (k.s.) 

Aziz Mahmud Hüdâyî (k.s.), 1541 yılında Şereflikoçhisar’da doğmuş, ilk 

tahsilini Sivrihisar’da tamamladıktan sonra İstanbul’a giderek ilim ve tasavvuf 

yolculuğuna adım attığı kaydedilmektedir. Medrese eğitimini tamamladıktan sonra 

müderrislik ve kadılık görevlerinde bulunan Aziz Mahmud Hüdâyî (k.s.) hocasının 

vefatının ardından tasavvufa yönelerek Halvetî şeyhi Muhyiddin Üftâde’ye (k.s.) 

intisap etmiştir. Kısa sürede seyrüsülûkünü tamamlayıp şeyhinin halifesi olan Aziz 

Mahmud Hüdâyî (k.s.), zamanla Celvetiyye tarîkatını kurmuş ve özellikle 

Üsküdar’daki dergâhıyla büyük bir irşâd merkezi haline gelmiştir. Sade ve hikmetli 

üslubuyla kaleme aldığı ilâhileri ve otuz civarındaki eseriyle Anadolu ve Balkanlar’da 

 

108 Nihat Azamat, “İbrâhim Gülşenî”, DİA, İstanbul 2000, C. 21, s. 301-304. 
109 Mustafa Kara, “Gülşeniyye”, DİA, İstanbul 1996, C. 14, s. 256-259. 



 

 

90 

geniş bir etki bıraktığı bilinmektedir. 1628 yılında vefat eden Aziz Mahmud Hüdâyî 

(k.s.), hem bir mutasavvıf hem de halkın gönlünde taht kurmuş bir mürşid-i kâmil 

olarak anılmaya devam etmektedir. Türbesi, günümüzde de ziyaret edilen önemli bir 

tasavvufî merkez olarak varlığını sürdürmektedir.110 

Sivâyı terk ile buldu Hudâ’yı 

Cenâb-ı Şeyh Mahmûd Hüdâyî (R20/38) 

Allah dışında her şeyi terk ederek Allah’ı bulan Şeyh Mahmûd Hüdâyî 

Hazretleridir (k.s.). 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Mahmud Hüdâyî’den (k.s.) Allah (c.c.) 

dışında her şeyi terk eden bir hakîkat eri olarak bahsetmektedir. “Sivâyı terk etmek” 

tasavvuf yolculuğunun en derin ve zor merhalelerinden biri olarak bilinmektedir. Bu 

terk ediş, sadece mal, makam ve maddî varlık terki değil aynı zamanda benlik, arzu ve 

ilme dair kibrin de terk edilmesi olarak anlaşılmaktadır. Bu beyit Şeyh Mahmud 

Hüdâyî’nin (k.s.) tevhidin hakîkatine eriştiğini ve mâsivâdan arınmış bir hâl üzere 

olduğunu tasdik etmektedir.  

2.5.38. Hüsâmeddin Uşşâkî (k.s.) 

Hüsâmeddin Uşşâkî (k.s.), 1475 yılında Buhara’da doğmuş, küçük yaşta dinî 

bilgileri babası Hacı Teberrük’ten öğrendiği bilinmektedir. Babasının vefatı üzerine 

çok üzülen Hüsâmeddin Uşşâkî (k.s.) gördüğü bir mânâ üzerine tasavvuf yoluna girmiş 

ve Anadolu’ya göçüp Uşak’ta Halvetî şeyhlerinden Emîr Ahmed-i Semerkandî’ye 

intisap etmiştir. Uşak’ta uzun yıllar irşâd faaliyetinde bulunmuş, Halvetîliğin 

Sinâniyye ve Ahmediyye kollarından aldığı icâzetle Uşşâkiyye tarîkatının kurucusu 

olmuştur. III. Murad’ın davetiyle İstanbul’a gelen Hüsâmeddin Uşşâkî (k.s.), burada 

Kasımpaşa’da kendisine tahsis edilen tekkede irşâda devam etmiş, hac dönüşü 

Konya’da vefat etmiş, cenazesi İstanbul’a getirilmiştir (v. 1593). Evrâd ve virdleriyle 

Halvetîliğe önemli katkılarda bulunan Hüsâmeddin Uşşâkî (k.s.), Anadolu tasavvuf 

 

110 H. Kâmil Yılmaz, “Celvetiyye”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 273-275; H. Kâmil Yılmaz, “Aziz 
Mahmud Hüdâyî”, DİA, İstanbul 1991, C. 4, s. 338-340. 



 

 

91 

geleneğinde kalıcı izler ve birçok tarîkata kaynaklık edecek manevî bir birikim 

bıraktığı kabul edilmektedir.111 

Civâr-ı rahmet-i Yezdân’da bulan devlet-i bâkî 

Cenâb-ı Hazret-i Şeyh Hüsâmeddîn-i Uşşâkî (R20/39) 

Allah’ın rahmeti civarında ebedî saadeti bulan Şeyh Hüsâmeddîn-i Uşşâkî 

Hazretleridir (k.s.).  

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Şeyh Hüsâmeddîn-i Uşşâkî’yi (k.s.) ilahî rahmetin 

civarında ebedî bir devlete ve saadete erişmiş bir velî olarak tanımlamaktadır. Bu 

tanımlamalar ile O’nun Hakk’ın yakınlığına mazhar olduğu anlaşılmaktadır. Bu 

yakınlık yalnızca ölümden sonraki makamına değil dünya hayatındaki manevî 

mertebesine de işaret etmektedir. Ledünnî ve uhrevî himmetten nasiplendiği belirtilen 

Şeyh Hüsâmeddîn-i Uşşâkî (k.s.), Hakk’a vuslat yolunda kemale eren ve fenâ halinden 

bekâ haline uruc eden kâmil bir mürşid olarak yüceltilmektedir.  

 

70F 

2.6. AHİRET VE AHİRET İLE İLGİLİ MEFHUMLAR 

2.6.1. Kıyamet  

Arapça “diriliş, ayağa kalkma” gibi anlamlara gelen kıyamet, dünya hayatının 

son bulmasıyla başlayacak olan ebedî hayatın ilk aşamasını tanımlamaktadır.112 

Kur’an-ı Kerim’de farklı isimlerle tabir edilen kıyamet, gaybi bir bilgi olup vaktinin 

yalnızca Allah (c.c.) tarafından bilindiği belirtilmektedir.113 

Kıyametin kopmasıyla beraber evrenin fiziki yapısında değişikliklerin 

meydana geleceği belirtilmektedir. Bu değişiklikler örnek olarak güneşin dürülüp 

 

111 Mehmet Akkuş, “Hüsâmeddin Uşşâkî”, DİA, İstanbul 1998, C. 18, s. 515. 
112 Bekir Topaloğlu, “Kıyamet”, DİA, Ankara 2022, C.25, s. 516-522. 
113 A’râf, 7/187. 



 

 

92 

ışığının söneceğini, denizlerin ateşlenip kaynatılacağını, yıldızların kararıp 

döküleceğini ve tüm canlıların öleceğini bildirilmektedir.114 

Kıyamet üç şekilde açıklanmaktadır:  

1. Kişinin hayatının sona ermesinden sonra insanın geçici süreliğine ulvi veya 

süfli bir hayat sürdürmesi. Hz. Muhammed (s.a.v.) “Kim ölürse kıyameti kopmuştur” 

buyurmaktadır. Buna da küçük kıyamet denilmektedir.115 

2. İradi ölümden sonra kalbin kudsî alemde ebedî olarak diri kalacağı bir 

forma kavuşması. Bu şekil için ise “iradeyle öl ki tabiatla diri kalasın” denilmektedir. 

Bu da orta kıyamet olarak adlandırılmaktadır.116  

3. Fena Fillah’tan sonra Beka Billah’ta hakiki bir hayata kavuşmak. Buna da 

büyük kıyamet denilmektedir. 

Rûz-i cezâ rahmetini neşr edip 

Sûret-i âdemde yine haşr edip (R14/30)    

Kıyamet gününde Allah (c.c.) rahmetini yayacaktır. Ve insanı tekrar dirilterek 

haşredecektir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, kıyamet günü Allah’ın (c.c.) tekrar kullarını 

dirilteceğini ve onlara rahmetiyle muamele edeceğini işlemektedir. 

2.6.2. Mahşer 

Mahşer kavramı, haşir sözcüğünden türetilmektedir. Haşir kavramı ise 

sözlükte; toplamak, bir araya getirmek, sevk etmek gibi anlamlara gelmektedir. Terim 

olarak ise; Allah’ın (c.c.) ölen insanlara ruhlarını iade edip, dünya hayatında 

yaptıklarının karşılığını vermek üzere toplanma alanına sevk etmesi anlamına 

gelmektedir.117 

 

114 Tekvir, 81/1-14 
115 Süleyman Uludağ, a.g.e., s.317. 
116 Ethem Cebecioğlu, a.g.e., s. 375. 
117 İsmail Karagöz vd., a.g.e., s. 236. 



 

 

93 

İnsanların toplanacakları alana ise mahşer denilmektedir. Mahşer, kelime 

olarak, haşrolunacak ve toplanılacak yer anlamlarına gelmektedir. Terim olarak ise 

insanların dünya hayatında bütün yaptıklarının karşılığını alacakları ve hesaba 

çekilecekleri alana denilmektedir.118 

Râh-ı dalâlette koma onları  

Etme teng başlarına mahşeri (R14/26)    

Onları gittikleri yanlış yolda bırakma, Başlarına mahşer gününü dâr etme, 

affet onları. 

Vurup Hak yüzü karasın yüzüne rûz-ı mahşerde  

Yedi ecnâs-ı zenciyyâtı devr eylerler ervâhât (R17/89)    

Allah (c.c.), mahşer gününde yüzü kara olanlara adaletini gösterecektir. Yedi 

farklı türden kararmış ruhlar etrafta dolaşacaklar. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk beyitte dünya hayatında yanlış yola girmiş 

olan kimseleri yalnız bırakmaması ve onları affetmesi için Allah’a (c.c.) niyazda 

bulunmaktadır. İkinci beyitte ise mahşer gününde günahkarların yüzlerinin kapkara 

olacağını ve Allah’ın (c.c.) onlara adaletiyle muamele edeceğini ve günahkâr olan yedi 

tür ruhun etrafta gezineceğini bildirmektedir. 

2.6.3. Şefâat  

Şefâat, Arapça kökenli bir kavram olarak sözlükte “birine aracılık etmek” 

anlamına gelmektedir. Istılahtaki anlamı ise ahiret hayatında, Allah’ın (c.c.) izniyle 

bazı kimselerin günahkâr kimseler için af dileyip kurtuluşlarına vesile olması sürecini 

ifade etmektedir.119 İslam inancında ise, mahşer gününde müminlerin affedilmesi için 

 

118 Ferit Develioğlu, “Osmanlıca ve Türkçe Ansiklopedik Lügat”, Akaydın Yayıncılık, İstanbul 1998, s. 
571. 
119 İsmail Karagöz vd., a.g.e., s. 612. 



 

 

94 

peygamberlerin ya da Allah’ın (c.c.) veli kullarının yapabileceği aracılığı ifade 

etmektedir.120 

Kur’an-ı Kerim’de genel anlamda Allah’ın (c.c.) izni olmadan kimsenin 

şefâat edemeyeceği121 ve şirk koşup Allah’ın (c.c.) razı olmadığı kimselere şefâatin 

fayda vermeyeceği122 vurgulanmaktadır. Bunların yanında bir de şefâatin varlığına 

işaret eden ayetler bulunmaktadır.123  

Hadis ilminde ise, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ümmeti için mahşer günü şefâat 

edeceğine dair rivayetler bulunmaktadır.124 Tasavvufta ise özellikle Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) ümmeti için şefâatçi olabileceği inancı, mutasavvıflar arasında 

genişçe kabul görmektedir. 

Şefâ’at ma’denidir şâfi’înin  

Hidâyet ma’denin ins û cinnin (R3/3)    

Hz. Muhammed (s.a.v.) Şefâatin kaynağıdır. O hem insanlar hem de cinler 

için hidayet kaynağıdır. 

Şefa’ât eyler elbet geçmez ondan  

Ayırıp atmaz eşrâfın içinden (R3/6)   

Hz. Muhammed (s.a.v.), mutlaka şefâat eder, O’nun şefâati geri çevrilmez. 

O, kıyamet gününde şerefli olan kimseleri ayırmaz onlara sahip çıkar. 

Dahi şehzâdegân u beğde nûr-ı dîde-i uşşâk  

Bulardır rûz-ı mahşerde şefî’-i müznib u ’usât (R17/6)  

Peygamber’in torunları ve büyük zatlar, aşıkların göz nurudur. Bunlar 

kıyamet gününde günahkarların ve asilerin şefâatçileri olacaktır. 

 

120 Yusuf Şevki Yavuz, “Şefâat”, DİA, İstanbul 2010, C. 38, s. 412-415. 
121 Bakara, 2/255. 
122 Müddessir, 74/48. 
123 Necm, 53/26 
124Buhârî, “Rikak”, 51; Müslim, “Îmân”, 322. 



 

 

95 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu üç beyitte de anlaşılacağı üzere Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.), torunlarının ve Allah (c.c.) katında değer atfedilmiş olan büyük 

zatların kıyamet gününde günahkâr kulların şefâatçisi olacağını belirtmektedir. Kur’an 

ayetleri ve rivayet edilmiş olan hadislere baktığımız zaman Allah’ın (c.c.) izin vermesi 

sonucu bunun mümkün olabileceği görülmektedir. Birinci beyitte Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) insanların ve cinlerin doğru yola girmelerinin kaynağı olduğu belirtilmektedir. 

Bunun da kaynağı olarak “(Ey Muhammed!) Seni ancak âlemlere rahmet olarak 

gönderdik.”125 Ayeti gösterilmektedir. İkinci beyitte ise ümmetinden olan lakin insan 

olmaları münasebetiyle hata yapan kimselerin doğru yolda yürümeye gayret 

etmelerinden kaynaklı onları yalnız bırakmayacağı anlaşılmaktadır. 

2.6.4. Tevbe 

Arapça kökenli bir kavram olan tevbe, sözlükte “geri dönmek, vazgeçmek” 

gibi anlamlara gelmektedir. Istılahtaki anlamı ise, insanın Allah’a (c.c.) karşı işlemiş 

olduğu günahlardan kaynaklı af dileyip bir daha aynı hatayı yapmamaya çalışması 

anlamına gelmektedir.126  

Tevbe kavramı, Kur’an-ı Kerim’de de birçok ayette ele alınmaktadır.127 “Ey 

iman edenler! Allah’a (c.c.) samimi bir tevbe ile dönün”128 ayetinde, tevbe konusunda 

içtenlik ve pişmanlığın önemine işaret edilmektedir. Bu ayetten hareketle “tevbe-i 

nasûh” (samimi ve kesin dönüş) kavramı İslam düşüncesinde yer edinmektedir. 

Dinde ve kültürde büyük öneme sahip olan tevbe kavramı, şairler tarafından 

dîvânlarında ve mesnevilerinde sıkça işlenmektedir. Şairler, tevbe kavramını ele 

alırken günahlarını samimi bir şekilde dile getirirken aynı zamanda insanlara nasihat 

vermeyi de amaçlamışlardır.129 

Hüşyâr olucak tevbe edip işbu günâha  

 

125 Enbiya, 21/107. 
126 Bekir Topaloğlu, “Tövbe”, DİA, İstanbul 2012, C. 41, s. 279-283. 
127 Bakara, 2/222; Maide, 5/39; Nisâ, 4/110. 
128 Tahrim, 66/8. 
129 İbrahim Halil Tuğluk, Klasik Türk Şiirinde Manzum Tevbe-Nâmeler, Ekev Akademi Dergisi, 2009. 
38, s. 198.  



 

 

96 

Mest eyleriz öz cânımızı aşk-ı İlâh’a (R34/12/8) 

Uyanık olmak için bu günahlara tevbe etmek gerekir. Biz canımızı Allah 

(c.c.) aşkı ile mest ederiz. 

Tevbe kıl zühdüne zâhid sakin ol meyhânede  

Budurur vallâhi billâh zâlike’l-fadlü’l-azîm130 (R107/4) 

Ey zâhid, zâhitliğe tevbe edip huzurla meyhaneye gir. Vallahi, billahi bu 

gerçekten büyük bir fazilettir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk beyitte insanın öz benliğine dönebilmesi 

için tövbe etmesi gerektiğini ve insanın yalnızca Allah (c.c.) aşkı ile mest olması 

gerektiğini ifade etmektedir. İkinci beyitte ise zâhidin zühdüne tevbe edip bir dergâha 

bend olmasını ve bunun da en faziletli yol olduğunu şiirine işlemektedir. 

2.6.5. Bezm-i Elest 

İslam düşüncesinde ruhların yaratıldığı zaman Allah (c.c.) ile insan arasında 

geçen sözleşmeyi ifade eden bir kavramdır. Farsça da sohbet meclisi anlamına gelen 

“bezm” ile Arapça da ben değil miyim anlamına gelen “elestu” çekimli fiilinin bir 

araya gelerek oluşturduğu terkibdir.131 Bu terkib Kur’an-ı Kerim’de geçen “Elestu bi-

Rabbikum”132 “Ben sizin Rabbiniz değil miyim?” ayetine dayandığı bilinmektedir. 

Ayete göre, Allah (c.c.) insan ruhlarını dünya hayatından önce yaratmış ve onlara bu 

soruyu yönlendirmiştir. Sorunun muhatabı olan insanoğlu ise bu soruya karşılık olarak 

“Bela”133 “Evet sen bizim Rabbimizsin.” Diyerek karşılıkta bulunmuş ve Allah’ın 

(c.c.) varlığına tanıklık etmişlerdir. Allah (c.c.) ile insan arasındaki bu sözleşme 

insanın, yüce yaratıcıyı bilme fıtratına sahip olarak dünyaya geldiğini göstermektedir.  

İslam Edebiyatı’nda ve tasavvuf alanında sıkça kullanılan “Bezm-i Elest” 

kavramı, şairlerin sevgiliye olan aşkın o zaman başladığını ve o günden beri aşklarının 

 

130 Duhan, 44/57. 
131 Yusuf Şevki Yavuz, “Bezm-i Elest”, DİA, İstanbul 1992, C. 6, s. 106-108. 
132 A’râf, 7/172. 
133 A’râf, 7/172. 



 

 

97 

devam ettiğini ifade etmek için de kullanılmıştır. Şiirlerde “Bezm-i Elest”, “Elest 

Bezminde” veya yalnızca “Elest” olarak da işlendiği görülmektedir. Dîvân şiirinde, 

insanın dünyada gurbette olması, ezeli olan aşka duyulan hasret ve Allah’a (c.c.) dönüş 

olarak sıkça işlenmektedir.134 

Delk-i zühdü soyunup bezm-i elest’te bî-riyâ 

Hil’at-ı aşkı giyip su’dâna gelmişlerdenim (R105/2) 

Zâhidlik elbisesini çıkarıp Elest Meclisi’nde samimi olanlardanım. Aşk 

kaftanını giyerek İlahi aşkın cezbesine gelenlerdenim. 

Biziz meyhâne-i bezm-i elest’ten nûş eden câmı  

Bizimle pây-ı humde mest olan meyhâneye gelsin (R132/2) 

Biz Elest Meclisi’ndeki meyhaneden içenlerdeniz. Kim ki bizimle mest 

olmak ister ise meyhaneye (aşk meclisi) gelsin. 

Elest bezminde nûş ettim onu ben dest-i kudretten  

Eylemem hiç ebed asla hemîşe sekr-i hâlâyım (R15/5) 

Elest Meclisi’nde Allah’ın (c.c.) kudret elinden aşk şarabını içtim. Artık 

sonsuza kadar bu manevî sarhoşluk hâlinden çıkmam. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î ilk beyitte, Elest Meclisi’nde Allah’ın (c.c.) 

sormuş olduğu soruya cevap verirken samimi olduğu için zâhidlik elbisesini çıkarıp 

aşk kaftanını giydiğini belirtmektedir. Bundan kaynaklıdır ki, Allah (c.c.) aşkı ile 

cezbeye gelmiş kimselerdendir. İkinci beyitte, Elest Meclisi’nde İlahi aşk şarabını 

içenlerden olduğu için İlahi cezbe ve vecd hali isteyenlerin meyhane diye tabir edilmiş 

olan aşk meclisine gelmeleri gerektiğini belirtmektedir. Çünkü bu cezbe halinin 

oluşması için kişinin dünyevi zevklerden uzaklaşarak Allah’a (c.c.) yakınlaşması 

gerekmektedir. Üçüncü beyitte ise, Aşk şarabını Allah’ın (c.c.) kudret elinden içen bir 

kimse olduğunu ve bu aşk şarabının verdiği sarhoşluk halinden sonsuza dek 

 

134 İskender Pala, “Bezm-i Elest (Edebiyat)”, DİA, İstanbul 1992, C. 6, s. 108. 



 

 

98 

çıkmayacağını belirtmektedir. Çünkü bu dünyevi bir lezzet gibi etkisi geçen bir şey 

olmamakla beraber İlahi bir lezzet olup etkisinin insanı sonsuza dek kaplayacağı 

anlaşılmaktadır. 

2.6.6. Cennet 

İslam inancında müminlere vaad edilen ahiretteki sonsuz sevinç ve nimetler 

diyarını ifade eden “Cennet” kavramı, sözlükte “örtmek, gizlemek” anlamlarına gelen 

“c-n-n” kökünden türemiş olup sık ağaçlı ve yeşil bahçeler anlamına gelmektedir. 

Istılahtaki anlamı ise salih kulların ebedî olarak saadet içerisinde yaşayacakları mekân 

olarak tanımlanmaktadır.135 

Kur’an-ı Kerim’de cennet, “Darü’s-Selam”,136 “Firdevs”,137 Cennetu’n-

Naim”138 gibi isimlerle anılmaktadır. Aynı şekilde cennetin tasviri ve cennete kimlerin 

gireceği ile alakalı olarak birçok ayet mevcuttur. Cennete girmenin temel şartı ise 

Kur’an-ı Kerim’de “İman edip salih ameller işleyenler cennetliklerdir.”139 Ayeti ile 

belirtilmektedir. 

Türk Edebiyatında cennet kavramı, çeşitli biçimlerde ele alınmış ve genellikle 

teşbih sanatı aracılığıyla ifade edilmektedir. Şairler, cenneti sevgilinin yüzü ve mekânı 

ile ilişkilendirerek tasvir etmekte; ayrıca şehirler üzerinden benzetmeler yaparak 

anlam zenginliği kazandırmaktadırlar.140 Dîvân Edebiyatı’nda ise cennet tasavvuru 

özellikle bahçe imgesiyle şekillendirilmiş olup; bağ, ravza, gülzâr, gülşen kimi 

kavramlar ile ilişkilendirilmektedir.141 Firdevs kavramının ise, cennetin tamamını, 

merkezini veya en değerli bölümünü ifade etmek için kullanıldığı görülmektedir.142 

Dil-i dânâ durur cennet kelâmıdır gıdâ rûha  

 

135 Süreyya Şahin, “Cennet”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 374-376. 
136 Yunus, 10/25. 
137 Kehf, 18/107. 
138 Maide, 5/65 
139 Bakara, 2/82 
140 Muhammet Arı, Türk İslâm Edebiyatında Sekiz Cennet, Tez (Yüksek Lisans), Necmettin Erbakan 
Üniversitesi S.B.E., Konya 2016, s.77.  
141 Beşir Ayvazoğlu, Güller Kitabı, Kapı Yayınları, İstanbul 2008, s. 61-62.  
142 Bekir Topaloğlu, “Cennet”, DİA, İstanbul 1993, C.7, s.377. 



 

 

99 

Eger cennâta girdinse görünür sana ondan Zât (R17/17) 

Bilge gönül için cennet, ilahi kelam ve ruha gıdadır. Eğer cennete girdiysen, 

sana Allah’ın (c.c.) hakîkati görünür. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu beyitte cenneti zahiri bir mekân ötesinde 

Allah (c.c.) kelamı ve hakîkatinin idraki olarak değerlendirmiş ve cennete gerçek 

manada girmiş olan kişinin Allah’ın (c.c.) vechini müşahede edeceğini bildirmiştir. 

Tasavvufî düşünceye bakıldığı zaman Allah’ın (c.c.) vechini görmek, nimetlerin en 

büyüğü olarak kabul edilmektedir.  

Bu kere yüzlerin ak eyleyip Hak udhulûhâ143 der  

Girdiler Cennet-i kurba ederler türlü̈ zevkiyyât (R17/92) 

Bu defa Allah (c.c.) yüzlerini ak eyleyerek, oraya (cennete girin) der. Onlar 

Allah’a (c.c.) yakınlık cennetine girerek türlü zevkler yaşarlar. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Allah’ın Hicr Suresi’ndeki “Oraya esenlik ve 

güven içerisinde girin.” Ayetine telmihte bulunarak bu ayetin muhatabının, günahları 

bağışlanan ve ilahi rahmete mazhar olan kimseler için olduğunu ve o kimselerin 

cennette türlü nimetlerle mükafatlandırılacağını belirtmektedir.  

Cennet dil-i ârif durur ona yine ârif girer  

Nâdân onu kande görür ârif olup ihsânı gör (R72/2) 

Cennet, âriflerin gönlüdür, ona ancak arifler girer. Cahiller cenneti nasıl 

görebilir? Ancak ârif olan onu idrak eder. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, teşbih sanatı ile cenneti gerçek manada 

marifet ehli kimselerin gönlünde olduğunu, cahillerin cenneti yalnızca bir bahçeden 

ibaret görmesi, lakin cennetin ilahi bilgi ve aşkın zirvesi olduğunu dile getirerek 

cahillerin yalnızca zahiri gözle, ariflerin ise manevî gözle idrak ettiğini belirtmektedir. 

 

143 Hicr, 15/46. 



 

 

100 

Çün cemâl-ı yâre hayrân dîdesi mestâneler  

Arz olunsa cennet içre hûr u gılmân istemez (R81/3) 

Allah’ın (c.c.) cemaline hayran olanların gözleri mest olmuştur. Onlara 

cennette huriler ve gılmanlar sunulsa bile istemezler. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, dünyada tek amaçları Allah’a (c.c.) vuslat 

olan kimselerin, cennetteki zahiri zevkler için değil de gayelerinin yalnızca Allah’a 

(c.c.) kavuşmak olduğunu belirtmektedir. Tıpkı Yunus Emre Hazretleri’nin (k.s.) 

şiirinde “Sûfilere sohbet gerek ahîlere ahret gerek Mecnunlara Leyli gerek bana seni 

gerek seni.”144 Nutku şerifi gibi, cümle mahlukatın bir amacının olduğunu ve onu 

istediğini belirtip, kendi istediğinin de yalnızca Allah’a (c.c.) vuslat olduğunu 

muntazam bir şekilde belirtmektedir. 

Ruhundur ravza-i Cennet safâ bahşeyler uşşâka  

Lebin Kevser olup olmuş kamu halka sebîlullâh (R138/5) 

Cennet bahçesi, senin ruhundur ve aşıklara safa bahşeyler. Senin dudağın 

Kevser olup, herkes için Allah’a (c.c.) giden bir yol olmuştur. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Hz. Muhammed’e (s.a.v.) telmihte bulunarak, 

ruhunun cennet bahçesi olduğunu ve aşıklara gönül şenliği bahşettiğini dile 

getirmektedir. Dudaklarını ise Kevser suyu gibi hayat verici olarak tasvir edilip bütün 

alemler için Allah’a (c.c.) giden bir yol haline geldiğini belirtmektedir. 

Gûşuna erince sît-i ırci’î ez-savb-ı Hak  

Per açıp pervâz etti Cennet-i Me’vâ’ya tâ (R162/2) 

Kulun kulağına Allah’tan (c.c.) bana dön hitabı gelince, Kanat açarak 

Cennetü’l-Me’vâ’ya doğru uçtu. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, insanoğlunun kulağını Allah’a (c.c.) dönün 

hitabı geldiği vakit tıpkı bir kuş misali kanatlarını açıp, Allah’ın Kur’an-ı Kerim’de 

 

144 Selim Yağmur, Yunus Emre Dîvânı, Dergâh Yayınları, Haziran 2011, s. 367. 



 

 

101 

“İman edip salih amel işleyenlere gelince, onlar için, yapmakta olduklarına karşılık bir 

mükâfat olarak Me’vâ cennetleri vardır.”145 Ayeti ile belirttiği cennete uçacaklarını 

belirtmektedir. 

2.6.6.1. Kevser  

Kur’an-ı Kerim’de, Allah (c.c.) şöyle buyurmaktadır: “Orada akan bir ırmak 

vardır.”146 Bu ırmaklardan birisi de kevser ırmağı olarak geçmektedir. Kur’an-ı 

Kerim’de; “(Resulüm) Kuşkusuz biz sana kevser’i verdik.”147 Ayetinde geçen kevser 

kavramının ne anlamında kullanıldığını Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hadisleri açığa 

kavuşturmaktadır. Hz. Muhammed (s.a.v.), kendisine cennette özel olarak bir ırmağın 

tesis edildiğini ve bu ırmağın iki kıyısı üzerinde içi oyulmuş incilerin bulunduğunu 

ifade etmektedir.148 

Yapılmış olan tefsir çalışmalarında kevser ırmağı hakkında çeşitli izahatlar 

yapılmıştır. Kevser’in çamurunun misk koktuğu ve cennet kumunun miskten oluştuğu 

kaynaklarda belirtilmektedir.149 

Kevser ırmağının; akarsu veya göl olduğu, boyu ve eninin çok uzun olduğu, 

bir kez içen kimsenin bir daha susuzluk çekmediği, suyunun; sütten beyaz, baldan tatlı, 

kardan soğuk olduğu belirtilmektedir. Garâb-ı Kevser ve Âb-ı Kevser isimleriyle de 

bilinmektedir.150 

Kadehler doldurup sundu Ali Haydar bana Kevser  

Açınca cümle ref’oldu hicâblar dîdegânımdan (R11/82) 

Hz. Ali (k.v.) bana kevser kadehlerini doldurup sundu. O içişle gözümden 

tüm perdeler kalktı. 

 

145 Secde, 32/19. 
146 Ğâşiye, 88/12. 
147 Kevser, 108/1. 
148 Buhari, Tefsir: 108. 
149 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’an-ı Kerîm Tefsiri, Çev. Bekir Karlığa- Bederettin Çetiner, Çağrı 
Yayınları, İstanbul 1983, C. 2, s. 229. 
150 İskender Pala, a.g.e., s. 280. 



 

 

102 

Esîr-i aşk edip genc-i belâda ettiren zârî 

Saçı sünbül gözü nergis dudağı âb-ı Kevser’dir (R52/2) 

Beni aşkın esiri yapan, belalar hazinesine düşüren sevgili, beni acınacak hale 

getirdi. Onun saçı sünbül, gözü nergis, dudağı ise kevser suyu gibidir. 

Keşti-i Nûh necâtla bahr-i zulmetten geçip 

  Yâr lebinden Kevser içtim âb-ı hayvân içmezim (R121/5) 

Nuh’un (a.s.) gemisi kurtuluşa zulmet denizinden geçti. Ben sevgilinin 

dudağından kevser içtim, artık fani hayat suyunu içmem. 

Havz-ı Kevser sana teslîm sâkî senin ümmete  

Kevserin irgör susadım çağırırım yâ Ali (R143/7) 

Kevser suyu sana teslim edildi, ey Ali (k.v.) sen ümmetin kevser 

sunucususun, bana kevser’i içir, susadım, seni çağırıyorum Ya Ali (k.v.)! 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, kevser suyuna telmihte bulunarak, kevser 

suyunu sevgilinin ağzından çıkan hikmetli sözlere benzetmektedir. İlahi aşk uğruna 

zelil duruma düştüğünü ve bu durumdan da ancak velayet makamının şahı, kevser 

suyunun sunucusu Hz. Ali’nin (k.v.) himmetiyle çıkabileceğini ve ilahi hakîkate 

ulaşabileceğini belirtmektedir. Zahiri manada kişinin bir kez bu sudan içmesi halinde 

bir daha susuzluk çekmeyeceğine teşbihte bulunarak, eğer bu sudan içerse gözlerinden 

perdelerin kalkacağını ve Aşk-ı İlahi’ye kavuşacağını belirtmektedir. 

2.6.6.2. Sidre  

Arapça “sidre” kavramı, Arap Yarımadası’nda yetişen “hoş gölgeli nebk 

ağacını” ifade etmek için kullanılır. Istılahta ise, Cebrail’in ötesine geçemediği, ancak 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Miraç gecesinde ulaştığı en yüksek mertebeyi ve ilahi 

huzuru simgeleyen en yüce makam olarak belirtilmektedir.151 

 

151 Süleyman Uludağ, “Sidretü’l-Müntehâ”, DİA, İstanbul 2009, C. 37, s. 151-152. 



 

 

103 

Kur’an-ı Kerim’de, “Sidretü’l-Müntehâ’nın yanında Me’vâ cenneti onun 

(Sidre’nin) yanındadır. O zaman Sidre’yi kaplayan kaplamıştı.” Ayetleri, Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) Miraç gecesinde mazhar olduğu ilahi tecellileri ve yükseldiği 

makamı ifade etmektedir. 

Dîde-i dilden Kabûlî hark u ref’-i sırra bak  

Bahr-ı ummânı dolan çek kendini bir sidre bak (R28/5) 

Ey Kabûlî, kalp gözünü aç ve sırların açığa çıkışına ve yücelmesine bak. 

Denizleri okyanusları dolaş ve kendini sidreye yönelt. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î bu beyitte, ilahi sırların açılması için ve ilahi 

hakîkate ulaşması için gönül gözünün açılması gerektiğini belirtmektedir. En yüksek 

makam olarak nitelendirilen Sidretü’l Münteha’ya varılabilmesi için kişinin dünyevi 

kaygılardan uzaklaşarak manevî mertebeleri geçmesi gerektiğini belirtmektedir. Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, kalp gözünü açarak ilahi sırlara ve hakîkate kavuşma 

arzusunu işlemektedir. 

2.6.6.3. Tûbâ Ağacı  

Sidre’de bulunan, kökünün yukarıda dallarının aşağıda olduğu ve gölgesinin 

bütün cennete kapladığı belirtilen bir ağaçtır. Her seferinde farklı tatlarda meyveler 

veren bir ağaç olan Tûbâ Ağacı, rivayetlere göre gövdesinin sarı altından, dallarının 

kırmızı mercandan ve yapraklarının da yeşil zümrütten olduğu belirtilmektedir. Bu 

ağaçta her insanın bir yaprağının olduğunu ve insan öldüğü vakit yaprağının da 

düştüğü rivayet edilmektedir.152 

Edebiyatımızda genel itibariyle Tûbâ Ağacı sevgilinin uzun boynuna 

benzetilmektedir. Tasavvufî anlamda ise Hak ve üns makamını ifade eden bir kavram 

olarak kullanılan Tûbâ, Allah’ın (c.c.) huzurunda mutluluk, sükûn ve huzur içinde 

bulunma halini ifade etme manasında kullanıldığı görülmektedir.153 

 

152 İskender Pala, a.g.e., s. 473. 
153 Mustafa İsmet Uzun, “Tûbâ (Kültür ve Edebiyat)”, DİA, İstanbul 2012, C. 41, s. 317-319. 



 

 

104 

Ey kadi tûbâ cemâlin hüsn-i mir’ât-ı Cemîl  

Sûretin ma’nî yüzünde sûret-i Hakk-ı Celîl (R101/1) 

Ey kadı, senin cemalin, en güzel (Cemîl) olanın aynadaki bir yansımasıdır. 

Senin sûretin, anlam yönüyle Celil olan Allah’ın (c.c.) sûretidir. 

Yüzün Firdevs-i a’lâdır saçın Tûbâ’dır uşşâka  

Bezenmiş türlü elvânı görünce bend-i dâm oldum (R116/3) 

Senin yüzün Firdevs Cenneti’dir, saçın ise âşıklar için Tûbâ ağacıdır. O’nu 

çeşitli renklerle bezenmiş halde görünce tuzağa düştüm. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk beyitte, “kadi” kavramıyla Allah’ın (c.c.) 

güzelliğini yansıtan bir varlığı kastederek, güzelliğinin Tûbâ Ağacı gibi olduğunu 

lakin bunun da yalnızca en güzel olan Allah’ın (c.c.) güzelliğinin sadece bir yansıması 

olarak nitelendirmektedir. Suretinin de el-Celîl olan Allah’ın (c.c.) manevî anlamda 

Allah’ın (c.c.) sureti olduğunu belirtmektedir. İkinci beyitte ise en sevgili olan Hz.  

Muhammed’in (s.a.v.) yüzünün Firdevs Cenneti saçlarının ise aşıklara, onun yolundan 

gitmeye gayret edenlere Tûbâ ağacı olduğunu belirtmektedir. Tıpkı Firdevs Cenneti 

ve Tûbâ Ağacı gibi güzelliklerini gördüğü vakit gönlünü O’na kaptırdığını 

işlemektedir. 

2.6.7. Cehennem 

Cehennem kavramı, Arapça “derin çukur, hayırsız ve uğursuz” anlamlarına 

geldiği bilinmektedir.154 Cehennem kavramının Kur’an-ı Kerim’de 77 yerde geçtiği 

bilinmektedir.155 Kur’an’da cehennem “nâr”156 (ateş), “sair”157 (alevli ateş), 

“haviye”158 (uçurum), “leza”159 (kavurucu ateş), “hutame”160 (paramparça eden ateş), 

 

154 Ömer Faruk Harman, “Cehennem”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 225-226. 
155 Bekir Topaloğlu, “Cehennem (Kelâm)”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 227-233. 
156 Âl-i İmrân, 3/16. 
157 Mülk, 67/5. 
158 Kâria, 101/9-11. 
159 Meâric, 70/15. 
160 Hümeze, 104/4-7. 



 

 

105 

“sekar”161 (yakıp kül eden ateş), “cahîm”162 (tutuşmuş ateş) gibi farklı isimlerle 

anılmaktadır. 

Cehennem, kıyamet günü insanların amellerine göre karşılık görecekleri bir 

azap yurdu olarak tasvir edilmektedir. Günahkârlar ve inkarcılar burada 

cezalandırılacak ve cezalarını çektikten sonra cennete girecek olanların da olacağı 

belirtilmektedir.163 

Türk Edebiyatı’nda nârın, ateş olması ve yakması münasebetiyle ele alınarak 

işlendiği bilinmektedir. Bazı şairlerimiz, kahır, kudret ve aşığın maşuğa olan hicranı 

olarak da ele aldıkları görülmektedir.164 

Dahi tahte’l-arâzîni gezip gördüm cehennemde  

Yanar od içre müşrikler u münkirler cerâimden (R11/76) 

Yer altını gezim cehennemi gördüm, orada müşrikler ve münkirler 

günahlarından kaynaklı ateş içinde yanıyorlardı. 

Olunca nâr ile bâdı ikisi bir yere terkîb 

Karâr eyler nice bin hıkbe eslefde bu cinniyyât (R17/82) 

Ateş ve rüzgâr aynı yerde birleşince, bu günahkâr kimseler binlerce yıl 

boyunca orada kalırlar. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk beyitte manevî olarak yer altını gezip 

cehennemi gördüğünü ve orada Allah’a (c.c.) ortak koşanlar ile Allah’ı (c.c.) inkâr 

edenlerin dünya hayatında yapmış oldukları suçlardan kaynaklı ateşler içinde 

cezalandırıldıklarını işlemektedir. İkinci beyitte ise, ateş ile rüzgârın birleşmesi 

üzerine şiddetli bir azap oluşturduğunu ve günahkâr kimselerin bu şiddetli azap 

 

161 Müddesir, 74/26-27. 
162 Saffât, 37/55. 
163 Bekir Topaloğlu, “Cehennem (Kelâm)”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 227-233. 
164 Harun Tolasa, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Atatürk Üniversitesi Yayınları, Ankara 1973, s. 38.  



 

 

106 

içerisinde nice binlerce yıl yani çok uzun bir zaman cezalandırıldıklarını ifade 

etmektedir. 

2.7. DİĞER DİNÎ KAVRAMLAR 

2.7.1. Besmele 

Kur’an-ı Kerim’de ayet olarak geçen besmele165, “Allah’ın (c.c.) adıyla 

başlarım” anlamına gelmektedir. Tamamı “Rahman ve Rahim olan Allah’ın (c.c.) 

adıyla başlarım” anlamına gelmektedir. Kur’an’da ayet olarak geçmekle beraber, 

surelerin başında müstakil olarak da besmele bulunmaktadır.166 Türk Edebiyatı’nda 

telmih ve iktibas yoluyla kullanılmış olup Arapça, Farsça ve Türkçe dillerinde 

müstakil manzumelerde yer edinmektedir. 

Levh-i Mahfuz’da yazılı ve ism-i azam olan besmele; Hz. Adem’e (a.s.) ilk 

gelen kelam, Hz. Musa’nın (a.s.) asasında, Hz. İsa’nın (a.s.) dilinde, Hz. Süleyman’ın 

(a.s.) mühründe ve Cebrail’in kanadında olan kelamdır.167 Dinde bu kadar büyük 

öneme sahip olan bu kelama şairler tarafından da büyük bir önem verilmiş olup 

işlenmektedir. Eserlerine besmele ile başlamayı gelenek haline getiren şairler, 

mukaddimelerinin manzum ve mensur kısımlarında da besmeleyi işlemektedirler.168 

Söyle gel ey hâme-i câme-siyâh  

Her ne var sırrında îdâ’-ı ilâh (R1/1)  

Ey siyah elbiseli kalem! Gel ve söyle. İçinde Allah’ın (c.c.) sırrını taşıyan her 

şeyi dile getir. 

İzn-i Hak’la idüb âgâz sühan  

Besmeleyle kıl makâle bed’i sen (R1/2)  

 

165 Neml, 27/30. 
166 Halil Altuntaş- Muzaffer Şahin, Kur’an-ı Kerim Meâli, DİB Yay., Ankara 2011, s. 1.  
167 Kemal Yavuz, Türk Hayat ve Şiirinde Besmele, Prof. Dr. Mustafa Çetin Varlık Armağanı, KTB 
Yayınları, Aralık 2013, s. 221. 
168 Mustafa İsmet Uzun, “Besmele”, DİA, İstanbul 1992, C. 5, s. 538.  



 

 

107 

Söz söylemeye Allah’ın (c.c.) izniyle başla. Söze “Bismillah” (Allah’ın (c.c.) 

adıyla) başla. 

Her ne kâra bed’ede bây u gedâ  

Evvelinde lâzımest nâm-ı Hudâ (R1/3)  

İster zengin olsun ister fakir her işe başlarken Allah’ın (c.c.) adıyla başlamak 

gerekir. 

Olmasa bir kâr okuna besmele  

Ebter olup âhiri noksân gele (R1/4)  

Eğer bir işe Allah’ın (c.c.) adıyla başlanılmazsa o iş eksik ve sonu kesik olur. 

Nâm-ı Hak’la her kim ide bed’-i kâr  

Feth eder her müşkilin Perverdgâr (R1/5) 

Her kim işine Allah’ın (c.c.) adıyla başlarsa, işindeki her zorluğu Allah (c.c.) 

onun için çözer. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, birçok dîvân şairi gibi dîvânına “Allah’ın 

(c.c.) adıyla” anlamına gelen besmele başlığı ile başlamış ve dîvânının Allah’ın (c.c.) 

yardımıyla tamam olmasını dile getirmiştir. Bu başlıkta siyah elbiseli kalem ile 

kalemin mürekkebine telmihte bulunmuş ve dîvânında Allah’ın (c.c.) murad ettiğinden 

gayrı bir şey yazılmamasını dile getirmektedir. Daha sonrasında ise bir işe başlamada 

besmelenin önemini dile getirmektedir. Besmele ile başlanılan işin Allah’ın (c.c.) 

desteğini alacağını, besmelesiz fiilin ise ebter olacağını dile getirmektedir. 

2.7.2. Hamd-Şükür 

Sözlükte “lütfu, nimeti ve yüce vasıfları dile getirerek övme” anlamına 

gelmektedir.169 Allah’ın (c.c.) vermiş olduğu nimetler için övgü ve yücelik 

kavramlarıyla O’nu anmaktır. Kur’an-ı Kerim’in ilk suresi olan Fatiha Suresinin 

 

169 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 157. 



 

 

108 

birinci ayetinde hamdın kimin için olması gerektiği açık bir şekilde ifade edilmektedir. 

“Hamd, alemlerin Rabbi olan Allah’a (c.c.) mahsustur”170 Bu ayet ile hamdın yalnızca 

bütün övgülere layık olan tek varlığa yani Allah’a (c.c.) olması gerektiği 

görülmektedir. 

Şükür ise “karşılığını vermek, iyilik edeni iyiliğiyle övmek, minnettarlık” gibi 

anlamlara gelmektedir. Istılahta ise “Allah’tan (c.c.) veya insanlardan gelen iyiliklere 

karşı minnettarlığını ifade etme” anlamına gelmektedir.171 İnsanın gelen iyilik kimden 

olursa olsun nankörlükle değil de minnettarlıkla mukabelede bulunması gerektiği 

anlaşılmaktadır. İnsan kalple, dille ve fiillerle şükrünü dile getirebilmektedir. 

Pes ez-în hamd ü senâ eyleyelim  

Terk-i hubb-ı mâsivâ eyleyelim (R2/1)   

Bu girişi yaptıktan sonra Allah’a (c.c.) hamd ve sena eyleyelim. Ondan 

başkasına olan sevgiyi terk eyleyelim. 

Hamd ona yaraşır ancak dü-cihân  

Ol yarattı her ne var peydâ nihân (R2/2)   

Dünya ve ahirette hamd yalnızca Allah’a (c.c.) yaraşır. Gizli ve aşikâr ne var 

ise Allah yarattı. 

Şükr ü minnet ona olsun her nefes  

Ahsen-i takvîmde yarattığı pes (R2/3) 

Her nefeste şükür ve minnet Allah’a (c.c.) olsun. Çünkü bizi en güzel şekilde 

yarattı. 

Bâhusûs kim ilm ü irfân-ı hüner  

Virüben mülkünden etti mu’teber (R2/4)   

 

170 Fatiha, 1/2. 
171 Mustafa Çağrıcı, “Şükür”, DİA, İstanbul 2010, C. 39, s. 259-261. 



 

 

109 

Özellikle bize ilim, irfan ve yetenek vererek mülkünde itibar sahibi kıldı. 

Kût u fazla verdiği ni’metlerin  

Nice şükrün ideriz biz onların (R2/5) 

Verdiği bu yücelik ve fazilet nimetlere nasıl yeterli şükredebiliriz. 

Dâimâ biz edip isyân ol Gafûr  

Zulmet u isyânımızı etmekte nûr (R2/6)   

Biz daima isyan ederiz, Allah (c.c.) ise bağışlar. Bizim içine düştüğümüz 

karanlığı nurlandırır. 

Dergehine suçlu varan afv olur  

Bahr içinde nice hâşâk mahv olur (R2/7)  

Onun dergahına suçlu varan affolunur. Denizde nice çer çöp (günahlar) yok 

olur gider. 

Böyle bir sâhib-sehâvet pâdişâh  

Var mı kim lâyık ola nâm-ı İlâh (R2/8)  

Böyle cömertlik sahibi bir padişahın namına layık olan kimse var mıdır? 

Birliğine şüphe sığmaz zerrece  

Küfvü yoktur cümleden oldur yüce (R2/9) 

Allah’ın (c.c.) birliğine zerrece şüphe yoktur. Benzeri yoktur ve herkesten 

yücedir. 

Ger olaydı âlem içre dü-ilâh  

Yıkılırdı yer ü gök olup tebâh (R2/10)  

Eğer kâinatta iki ilah olsaydı yer ve gök yıkılır mahvolurdu. 

Kâsırız şükründe yoktur sözümüz  

Rahmetine tutmuşuz ümmîdimiz (R2/11) 



 

 

110 

Şükrünü eda etmekte eksik kaldığımız aşikâr, buna sözümüz yok. Ama 

umudumuzu Allah’ın (c.c.) rahmetine bağladık. 

Ona lâyık kârımız önden sona  

Olsa olsa şirkimiz yoktur ona (R2/12)  

Allah’a (c.c.) layık bir amelimiz baştan sona yoktur. Sadece şirke 

düşmemişizdir. 

Künh-i zâtına erişmez aklımız  

Gece-gündüz eylesek sarf fikrimiz (R2/13)  

Allah’ın (c.c.) zatının mahiyetini gece gündüz fikir sarfetsek de anlamaya 

aklımız yetmez.  

Cümle ni’met kendinin in’âmıdır  

Böyle bilmek şükrünün itmâmıdır (R2/14) 

Bütün nimetler Allah’ın (c.c.) ihsanıdır. Bunu böyle bilmek şükrün 

tamamlanmasıdır. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, besmele ile girişi yaptıktan sonra Allah’a 

(c.c.) hamd ve şükür ile dîvânına devam etmektedir. İnsanın böyle yüce bir varlık 

dışında başka hiçbir varlığa gönlünde yer vermemesi ve gönlünü Allah’tan (c.c.) gayrı 

cümle varlıktan arındırması gerektiğini, bundan kaynaklı hamdı yalnızca Allah’a (c.c.) 

yapması gerektiğini belirtmektedir. Bunun da nedenini şu örneklerle açıklamaktadır: 

Allah’ın (c.c.) insanı en güzel şekilde yaratması, insana yüce bir değer vererek cümle 

mahlukattan üstün kılması, insanın her ne kadar hata yaparsa yapsın Allah’ın (c.c.) 

merhametine sığındığı vakit affedilmesi ve cümle nimetin Allah’ın (c.c.) lütfu olması. 

Bu örneklere bakıldığı zaman insanın acziyetinin farkına vararak, Allah’ın (c.c.) 

zatının mahiyetine asla akıl erdiremeyeceğini anlaması ile Allah’a (c.c.) şükrünü 

tamamlayabileceğini belirtmektedir. 



 

 

111 

2.7.3. Tasliye (Salat ve Selam)  

Hz. Muhammed’e (s.a.v.) yönelik dua, övgü ve rahmet dileme ifadelerini 

kapsamaktadır. Salat kavramı, “dua, rahmet, bereket” gibi anlamlara gelirken selam 

kavramı ise, “esenlik, barış” gibi anlamlara gelmektedir.172 Kur’an-ı Kerim’de 

“Şüphesiz Allah ve melekleri Peygamber’e salat ederler. Ey iman edenler! Siz de O’na 

salat edin ve tam bir teslimiyetle selam verin”173 ayeti ile Hz. Muhammed’e (s.a.v.) 

salat ve selam etmenin önemi ve ciddiyeti belirtilmektedir. Şairler de salat ve selamın 

önemini bizzat eserlerinde bir başlık mahiyetinde kullanarak işlemektedirler. 

Salât ile selâm olsun Resûl’e 

Kim oldur reh-nümâ olan bu yola (R3/1) 

Hz. Peygamber’e (s.a.v.) salat ve selam olsun. Çünkü O, bu hakîkat yolunun 

rehberi ve kılavuzudur. 

Dedi levlâke levlâke Hak Te’âlâ  

Dü-âlemde edip kadrini a’lâ (R3/2) 

Allah (c.c.), “Sen olmasaydın kâinatı yaratmazdım.” Dedi. Böylece iki 

alemde de O’nun mertebesini yüceltti. 

Şefâ’at ma’denidir şâfi’înin  

Hidâyet ma’denin ins ü cinnin (R3/3) 

O, şefâat dileyenlerin şefâat kaynağıdır. İnsanların ve cinlerin hidayet 

kaynağıdır. 

Onun destine vâsıl olmayan dest  

Kalır lâ-büd dalâlet içre pây-best (R3/4) 

O’nun eline ulaşamayan el, kaçınılmaz olarak delalet içerisinde esir kalır. 

 

172M. Suat Mertoğlu, “Salâtüselâm”, DİA, İstanbul 2009, C. 36, s. 23-24. 
173 Ahzab, 33/56. 



 

 

112 

Şu kim zencîr-i aşkındadır unkı  

Yedip çekti ona buldurup Hakk’ı (R3/5) 

Kim ki O’nun aşkının zincirine tutunursa, Hz. Peygamber (s.a.v.) onun 

elinden tutar ve Allah’ı (c.c.) bulmasını sağlar. 

 Şefa’ât eyler elbet geçmez ondan  

Ayırıp atmaz eşrâfın içinden (R3/6) 

Hz. Muhammed (s.a.v.), mutlaka şefâat eder, O’nun şefâati geri çevrilmez. 

O, kıyamet gününde şerefli olan kimseleri ayırmaz onlara sahip çıkar. 

Habîbim dedi çünkü ona Allâh  

Huyuyla huylanır dostunun ol şâh (R3/7) 

Allah (c.c.) O’na “Habibim” dedi çünkü. O, dostunun “Allah’ın (c.c.)” 

ahlakıyla ahlaklanmış bir sultandır. 

 Nitekim merhamet kânıdır Hak  

Habîbi de eder şefaât muhakkak (R3/8) 

Allah (c.c.) merhamet kaynağıdır. Allah’ın (c.c.) Habibi de elbette şefâat eder. 

Kapısına varan reddolmaz elbet  

Mürüvvet kânıdır eyler mürüvvet (R3/9) 

O’nun kapısına varan geri çevrilmez. O, cömertliğin kaynağıdır ve hep 

lütfeder. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Allah’ın (c.c.) adıyla başlayıp, O’na hamd-u 

sena eyledikten sonra kâinatın en sevgilisi olan Hz. Muhammed Mustafa’ya (s.a.v) 

salat ve selam etmektedir. Allah (c.c.) Kur’an-ı Kerim’de, “Kuşkusuz ki Allah ve 

melekleri Peygambere salat ediyorlar. Ey iman edenler! Sizde tam bir teslimiyet ile 



 

 

113 

Peygambere salat ve selam edin.”174 Ayeti ile kendisine inananlardan habîbine karşı 

da tam bir teslimiyet içerisinde saygı duyup anmalarını istemektedir. Şeyh Mustafa 

Kabûlî er-Rifâ’î de Allah’ın (c.c.) bu emri çerçevesinde insanların ve peygamberlerin 

en şereflisi olan Hz. Muhammed Mustafa’yı (s.a.v.) en güzel şekilde anmaktadır. 

Allah’ın (c.c.), O’na gösterdiği teveccüh ile hakîkat yolunun rehberi olarak andığı Hz. 

Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) şefâatin ve hidayetin kaynağı olduğunu, kapısına 

edep ile varanın geri çevrilmeyeceğini, O’na tutunanın Allah’ı (c.c.) bulacağını ve 

Allah’a (c.c.) varanın da kurtuluşa ereceğini belirtmektedir. Allah’ın (c.c.) yüce 

merhametinden sual olunamayacağı gibi “Habibim” dediği Hz. Muhammed 

Mustafa’nın (s.a.v.) da şefâatinden sual edilemeyeceğini çünkü O’nun Allah’ın (c.c.) 

ahlakı ile ahlaklandığını belirtmektedir. 

2.7.4. Zemzem 

Hacerü’l Esved’in karşısında bulunan Kabe’ye 19 metre mesafede bulunan 

suya verilen isimdir. Birçok farklı isimle tabir edilmiş olsa da en yaygın kullanılış “bol 

su” anlamına gelen zemzem kavramı olmuştur.175 Hz. İbrahim, (a.s.) yeni evlendiği eşi 

Hz. Hacer ile oğlu Hz. İsmail’i (a.s.) diğer eşi olan Sare’den korumak maksadıyla 

onları Şam’dan çıkarıp Mekke’ye getirmiştir. Hz. Hacer ve Hz. İsmail’in (a.s.) 

yanlarında olan su tükenince bir hayli susamaları üzerine Hz. Hacer Safa ve Merve 

tepeleri arasında gelip giderek su ararken bir meleğin yeri kazdığını ve kazdığı yerden 

su çıktığı bilinmektedir. Bazı rivayetlere göre Hz. İsmail’in (a.s.) topuğunun değdiği 

yerden de çıktığı söylenmektedir.176 

Tâli’î mes’ûd olanlar bunlara hemdem olup  

Gusl eder cürm ü günehden sanki Zemzem âb ile (R16/70) 

Şanslı olanlar, arif kimselerle hemdem olurlar. Ve onların yanında sanki 

zemzem suyuyla yıkanmış gibi günahlarından ve hatalarından arınırlar. 

 

174 Ahzab, 33/56. 
175 Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Zemzem”, DİA, İstanbul 2013, C. 44, s. 242-246. 
176 İskender Pala, a.g.e., s. 503-504 



 

 

114 

Kaddine dilbestedir serv u çınâr u yâsemîn  

Teşnedir dudağına bî-kâr zemzem cû-yı nîl (R100/2) 

Senin boyuna selvi, çınar ve yasemin gönül vermiş. Dudağına ise, zemzem 

ve nil nehri gibi her şey susamıştır. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk beyitte zemzem suyu ile günah ve 

hatalardan arınacak hale gelebilmeyi, Allah’ın (c.c.) sevgili kulları ile bir arada olan 

ve onlarla hemhâl olanlar için mümkün olabileceğini ve bu hemhalliğin insanı tertemiz 

kılacağını belirtmektedir. İkinci beyitte ise, öncelikle selvi, çınar ve yasemin 

ağaçlarına telmihte bulunup daha sonrasında ise zemzem suyu ve Nil nehrine telmihte 

bulunmaktadır. Bu telmihler ile cümle mahlukatın Hz. Muhammed Mustafa’nın 

(s.a.v.) varlığına ve mübarek dudaklarından dökülen her Hak kelamına meth-ü sena 

ettiklerini ve tâ’zim ile andıklarını belirtmektedir. 

2.7.5. Vahiy 

Allah’ın (c.c.) peygamberlerine doğrudan veya dolaylı olarak bildirdiği ilahi 

emir ve bilgileri tanımlayan kavram olarak tanımlanmaktadır. Sözlükte, “gizlice 

bildirmek, işaret etmek, ilham vermek” anlamlarına gelmektedir. Istılahta ise 

“Allah’ın (c.c.) elçileri aracılığı ile insanlara rehberlik etmek için ilettiği mesajlar” 

anlamlarına gelmektedir.177 

Bu ilme denilir ilm-i ledünnî nüshası sensin 

Sana senden olur ta’lîm budur bil vahy u ilhâmât (R17/48) 

Bu ilme, Ledün ilmi denilir, onun bir örneği de sensin. Bu ilim sana yine 

senden öğretilir. Bil ki bu ilim vahiy ve ilhamdır. 

Bu Kabûlî-veş ve-evheynâ178 hitâbın dinleyen  

Nutkunu intâk-ı Hak’dan vahy-ı mutlak söyleyen (R27/6) 

 

177 Yusuf Şevki Yavuz, “Vahiy”, DİA, İstanbul 2012, C. 42, s. 440-443. 
178 Nisa, 4/163. 



 

 

115 

Bu Kabûlî gibi “Ve biz vahyettik.” Hitabını dinleyenler, sözünü Allah (c.c.) 

tarafından konuşturulmuş mutlak vahyi söyleyen kimsedir. 

Levh-i kalbin menzil-i vahy-i kelâm-ı Hak durur  

Hulk-ı pâkin mushaf-ı innâ hedeynâhu’s-sebîl (R101/7) 

Kalbin levhası, Allah’ın (c.c.) kelamının indiği yerdir. Senin temiz ahlakın 

ise, “Şüphesiz biz O’na doğru yolu gösterdik.”179 Ayetinin mushafıdır. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk beyitte Allah’ın (c.c.) kendi katında 

mu’teber olan kullarına verilmiş ledün ilminin öğretildiği kimselerden biri olduğunu 

ve bu ilmin yalnızca kendi kalbinden öğretildiğini belirterek bu ilmin de vahiy ve 

ilham olduğunu dile getirmektedir. Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed Mustafa 

(s.a.v.) bir hadisinde “Bildiği ile amel edeni Allah (c.c.) bilmediğine varis kılar” 

buyurmaktadır.180 Bu hadis ışığında daha anlaşılır hale gelen bu beyitte, insanın 

Allah’ın (c.c.) herkese verdiği ilimle amel etmesi üzerine Allah’ın (c.c.) yalnızca 

seçkin kullarına vereceği bir ilimle şerefleneceği anlaşılmaktadır. İkinci beyitte ise, 

“Ve biz vahyettik.” Ayetinin muhatapları gibi Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin de 

söylediği sözün Allah’ın (c.c.) ilhamı olduğunu belirtmektedir. Üçüncü beyitte ise Hz. 

Muhammed Mustafa’nın (s.a.v.) kalbine, Allah (c.c.) kelamının nazil olduğunu ve 

ahlakının da “Biz O’na doğru yolu gösterdik.” Ayetinin mushafı olduğunu 

belirtmektedir. 

2.7.6. Helal-Haram 

İslam hukukunun temelini oluşturan bu iki ana kavram, muhataplarının 

davranışlarını ve tüketimlerini belli bir düzlemde düzenleyen şer’i hükümlerdir. Helal, 

Arapça bir kavram olarak “mübah, serbest bırakılmış ve izin verilmiş”181 anlamlarına 

gelirken haram kavramı ise, “yasaklanmış, dinen yapılması kesin olarak menedilmiş” 

anlamlarına gelmektedir.182 Bu iki kavram Kur’an-ı Kerim’de yeme-içme, kazanç 

 

179 İnsan, 76/3. 
180 Aclunî, İsmail b. Muhammed, Keşfû’l-Hafa, Beyrut, 1351-1352, II, 265; et-Tusî, Ebu Serrac, el-
Luma, Çev: H. Kamil Yılmaz, Altınoluk Yayınları, İstanbul 1996, s. 147 
181 Kürşat Demirci, “Helal”, DİA, İstanbul 1998, C. 17, s. 173-175. 
182 Kürşat Demirci, “Haram”, DİA, İstanbul 1997, C. 16, s. 97-100. 



 

 

116 

yolları, evlilik, ibadet ve sosyal ilişkiler alanlarında genişçe ele alınmıştır. Aynı 

zamanda helal ile haramın çerçeveleri de belirtilmiştir. Örneğin helal kavramı için 

Kur’an-ı Kerim’de, “Ey insanlar! Yeryüzünde bulunanların helal ve temiz 

olanlarından yiyin.”183 Ayeti ile sadece helal olmasına değil temiz ve faydalı olmasına 

da dikkat çekerek helal olan her şeyin çerçevesi de belirlenmiştir. Haram kavramının 

çerçevesi de Kur’an-ı Kerim’de, “Size ölü hayvan eti, kan, domuz eti ve Allah’tan 

(c.c.) başkası adına kesilen hayvanlar haram kılındı.”184 Ayeti ile belirginleştirilmiştir. 

Bu iki kavramın çerçevesi belirlenirken, sadece maddi değil aynı zamanda 

manevî olarak da belirginleştiği görülmektedir. Örneğin helal kazanç denildiği zaman 

sadece meşru olan gelir yöntemleri değil aynı zamanda adil, dürüst ve kul hakkının da 

gözetilerek kazanılması gerektiğini bildirmektedir. Haram kılınan durumlarda ise, 

yalancı şahitlik, faiz, içki, kumar ve zina gibi manevî boyuttaki bu filler de 

değerlendirilmektedir. 

Bu ilm atı makâm-ı fark-ı sâniye kadem bastı  

Bunun ile bilir cümle nedir bu hill u tahrîmât (R17/52) 

Bu ilim atı, fark makamının ikinci derecesine adım attı. Bununla bilebilirler 

helal ve haramın ne olduğunu. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu beyitte helal ve haramın ne olduğunu ve 

nasıl bilinebileceğini, insanın nefsini terbiye ederek doğru ile yanlışı birbirinden ayırt 

edecek seviyeye gelmesiyle anlaşılabileceğini belirtmektedir.  

2.7.7. Mihrab 

İslam sanatında; cami, mescit ve namaz kılınan her yerde kıbleyi ve imamın 

duracağı alanı gösteren mimari bölüme verilen isimdir.185 Mimari bir bölüm olmasının 

 

183 Bakara, 2/168. 
184 Mâide, 5/3. 
185 Tuğba Erzincan, “Mihrap”, DİA, İstanbul 2020, C. 30, s. 30-37. 



 

 

117 

dışında Türk İslam Edebiyatı’nda, ümit bağlanılan yer ve sevgilin kaşları olarak da 

kullanıldığı bilinmektedir.186 

Müyesser olalı rü’yet Muhammed’in cemâlini  

Anın kaşları mihrâb el’ân eylencem olmuştur (R70/4) 

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) cemalini görmek bana nasip olduğundan beri, 

O’nun kaşları artık benim için bir mihrap olmuş ve kıble niyetiyle yöneldiğim yer 

olmuştur. 

Hayâl-ı hattını yârin çü gördü çeşm-i giryânım  

Olup mihrâbına sâcid figân eylencem olmuştur (R70/5) 

Ağlayan gözüm, sevgilinin (Peygamber’in) yüzünü görünce, o görüntünün 

mihrabına secdeye kapanıp, feryatla ibadet etmeye başlamıştır. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, iki beyitte de mâna aleminde Hz. Muhammed 

Mustafa’nın (s.a.v.) nur cemalini gördükten sonra kıble niyetiyle döndüğü yerin, 

mihrap telmihinde bulunduğu kaşları olduğunu ve bununla neşv ü nema bulup sevinçle 

ibadet ettiğini belirtmektedir.  

2.7.8. Tevekkül 

Tevekkül kavramı sözlükte, Allah’a (c.c.) güvenmek anlamına gelen “Vekl” 

kökünden türemiş olup, “bir kimsenin işini üstlenme, bir kimseye işini havale etme, 

güvenme” gibi anlamlara gelmektedir. Terim olarak ise, “Bir kimsenin bir iş için 

elinden gelen her şeyi yaptıktan sonra işin sonucunun hayırlı olması amacıyla Allah’a 

(c.c.) güvenip dayanması” anlamına gelmektedir. Güvenen kişiye “Mütevekkil”, 

güvenilen kimseye ise “Vekil” ismi verilmektedir.187  

 

186 Ferit Develioğlu, “Osmanlıca ve Türkçe Ansiklopedik Lügat”, Akaydın Yayıncılık, İstanbul 1998, s. 
646. 
187 Mustafa Çağrıcı, “Tevekkül”, DİA, İstanbul 2012, C. 41, s. 1-2. 



 

 

118 

Allah (c.c.), Kur’an-ı Kerim’deki birçok ayette tevekkülün önemine vurgu 

yapıp İnanan kimselerin de yalnızca Allah’a dayanıp güvenmelerini açık bir şekilde 

belirtmiştir.188 

Tasavvuf ehli kimseler de bu ayetlerden yola çıkarak tevekkülü, hâl ve 

makam olarak kabul etmektedirler.189  

Yazıp bu nüsha-i dilde tevekkeltü alellâh190  

Giyindim eğnime şâlı refîkim oldu cezbullâh (R139/3) 

Kalbimin defterine “Allah’a (c.c.) güvendim” ayetini yazdım. Üzerime bir 

derviş şalı giydim, dostum Allah’ın (c.c.) cezbesi oldu. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, tevekkül kavramı ile ilgili bu beytinde, gönül 

levhasına “Allah’a (c.c.) güvendim” ayetini yazıp yalnızca O’na teslim olup 

dayandığını ve bu teslimiyet ile giydiği derviş şalının neticesinde Allah’ın (c.c.) 

cezbesine erdiğini bildirmektedir. İnsanın yalnızca Allah’a (c.c.) güvenmesi ve 

dayanmasıyla beraber gerçek bir dost ve yardımcıya kavuşacağını, bunun sayesinde 

cümle mahlukatın bir araya gelmesiyle beraber O’na hiçbir zarar 

dokunduramayacakları anlaşılmaktadır. “Şayet Allah (c.c.) sana bir zarar dokundursa, 

bunu O’ndan başka giderecek yoktur. Fakat sana bir hayır dokunduracak olsa onu da 

kimse gideremez. Bil ki O, her şeye hakkıyla gücü yetendir.”191 Ayeti ile de insanın 

Allah’tan başka dostu olmadığını ve insana dost olarak da Allah’ın (c.c.) kâfi olduğu 

anlaşılmaktadır. Bundan kaynaklı insanın, yalnızca Allah’a (c.c.) dayanıp güvenmesi 

gerekmektedir. 

  

 

188 Âl-i İmrân, 3/160. 
189 Süleyman Uludağ, “Tevekkül”, DİA, İstanbul 2012, C. 41, s. 3-4. 
190 Ahzab, 33/3. 
191 En’âm, 6/17. 



 

 

119 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ŞEYH KABÛLÎ MUSTAFA ER-RİFÂÎ DÎVÂNI’NDA TASAVVUFÎ 

MEFHUMLAR 

3.1. TASAVVUFÎ KAVRAMLAR 

3.1.1. Şerîat, Tarîkat, Hakîkat ve Ma‘rifet 

Şerîat, İslam düşüncesinde ilahi kaynaklı hukuki düzenlemeleri ve kapsamlı 

bir yaşam biçimini ifade etmek amaçlı kullanılan bir kavramdır. Arapça kökenli olan 

şerîat kavramı, sözlükte “suya giden yol, açık ve düz yol” anlamlarına gelmektedir.192 

Terim olarak ise birçok farklı yaklaşım bulunsa da genel itibariyle “Allah (c.c.) 

tarafından insanlara gönderilen, dinî emir ve yasakları barındıran, muhataplarının hem 

dünyevi hem de uhrevi yaşamlarını düzenleyen ilahi kanunlar” olarak 

tanımlanmaktadır.193 

Öncelikli olarak Kur’an ve sünnet tabanlı olan bu sistem, İslami ilimlerin 

merkezinde bulunup hem ibadetsel hem de sosyal ve hukuksal alanları kapsamaktadır. 

Allah (c.c.) Kur’an-ı Kerim’de “…Her birinize bir şerîat ve bir yol tayin 

ettik...”194 Ayetiyle göndermiş olduğu bütün elçilere bir şerîat verdiğini bildirmektedir. 

Lakin Hz. Muhammed’in (s.a.v) son peygamber olması, tebliğ etmiş olduğu İslam 

şerîatının da son şerîat olduğunu göstermektedir.  

Tasavvufî düşüncede ise şerîat, manevî anlamda katedilmek istenilen yolun 

ilk adımı ve zorunlu temeli olarak görülmektedir. Bundan kaynaklı Allah’a (c.c.) giden 

yolun şerîattan geçtiği ve şerîatsız yolun, sahte bir manevî ilerleyiş olduğu 

anlaşılmaktadır.195 

 

192 İskender Pala, a.g.e., s. 442. 
193 Talip Türcan, “Şerîat”, DİA, İstanbul 2010, C. 38, s. 571-574. 
194 Mâide, 5/48. 
195 Reşat Öngören, “Tasavvuf”, DİA, İstanbul 2011, C. 40, s. 119-126. 



 

 

120 

Tarîkat müridin Allah’a (c.c.) giden yolda takip ettiği ruhî ve ahlaki eğitim 

süreci ile bu sürecin kurumsal ve sistemli bir şekilde yürütüldüğü yapıyı ifade eden bir 

kavram olarak geçmektedir. Arapça “tarîk” kökünden türemiş olan “tarîkat” kavramı, 

sözlükte” yol, yöntem ve usûl” gibi anlamlara gelmektedir. Istılahtaki anlamı ise, 

müridin şerîat çerçevesinde başlayıp hakîkat çerçevesine ulaşmak için seyr ü sülük 

yoluyla ilerlediği manevî terbiye yolu anlamına gelmektedir.196 

Özellikle hicri 3. ve 4. yüzyıllardan bu yana kurumsallaşan, bir mürşid-i kâmil 

etrafında halkabend olan, silsile, zikir ve rabıta gibi kendilerine özgü uygulamaları 

olan ekoller olarak tanımlanmaktadır. İmamiyye düşüncesine sahip olan bu ekoller on 

iki tane olup şu şekildedir; Rifâ’îyye, Kadiriyye, Bayramiyye, Bektaşiyye, Bedeviyye, 

Dussukiyye, Celvetiyye, Halvetiyye, Sa’diyye, Mevleviyye, Şazeliyye ve 

Nakşibendiyye.197 

Tarih boyunca büyük bir coğrafyaya yayılarak hem insanların manevî 

dünyaları hem de toplumun yapısı üzerinde derin etkiler bırakarak Allah’ın (c.c.) 

kelamını ve peygamberin sünnetini insanlara aktardıkları bilinmektedir. 

Arapça “Hakk” kavramından türeyen “Hakîkat” kavramı, sözlükte “var 

olduğu kesin ve açık bir şekilde bilinen şey, mahiyet ve bir şeyi o şey yapan husus” 

gibi anlamlara gelmektedir.198 Tasavvufî literatürde ise, “Hakk’ın sâlikten içinde 

bulunduğu vasıfları alarak onun yerine kendi vasıflarını koymasıdır.” Çünkü kul ile 

kulda ve kul üzerinden faaliyette bulunan O’dur.199 İlk dönem Sufileri ise hakîkat 

kavramını “ilahi gerçeklere ve sırlara aşina olmak, Hakk’ın tecellisini temaşa etmek” 

olarak betimlemektedirler.200 

Şerîat ve hakîkat bir paranın iki yüzü olarak değerlendirilmiş olup ikisini de 

birbirinden ayırmanın mümkün olmadığı anlaşılmaktadır. Hakîkatsiz şerîatın makbul 

olmadığı ve şerîatsız hakîkatin ise batıl olduğunu dile getirilmektedir. Aynı zamanda 

 

196 Reşat Öngören, “Tarîkat”, DİA, İstanbul 2011, C. 40, s. 95-105. 
197 İskender Pala, a.g.e., s. 452. 
198 Mustafa Çağrıcı, “Hakîkat”, DİA, İstanbul 1997, C. 15, s. 178-179. 
199 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 153. 
200 Mehmet Demirci, “Hakîkat (Tasavvuf)”, DİA, İstanbul 1997, C. 15, s. 177-178. 



 

 

121 

hakîkat, Hz. Adem’den (a.s.) kıyamete kadar değişmeyen bilgiler olarak 

değerlendirilmektedir.201 

Marifet sözlükte, “bilgi, tecrübe ve ameli bilgi” anlamına gelmektedir. 

Tasavvuf ıstılahında ise, sûfi olan kişinin ruhani halleri yaşamasıyla ve manevî olarak 

ilahi hakîkatleri tatmasıyla elde edilen bilgi olarak geçmektedir.202 Bu manevî yol ile 

elde edilmiş olan bilgi ise, “marifetullah” kavramı ile belirtilmektedir. İlim ile 

benzerliği bulunsa da mahiyet açısından birbirinden ayrılmaktadır. Çünkü ilim; akılla 

elde edilen, öğrenilebilen ve bilgi yükü olarak tanımlanırken, marifet ise; kalple açığa 

çıkan, yaşanılan, hâl ve idrak hali olarak tanımlanmaktadır. Tasavvuf literatüründe 

marifet, akli düşünceden ziyade ancak ilahi bir lütuf ve keşf yoluyla edilebildiği 

belirtilmektedir. Ahlaki bir dönüşüm ve ruhsal bir hâl olarak değerlendirilen marifetin 

teorik bir kavrayıştan çok daha geniş bir kapsama sahip olduğu anlaşılmaktadır.203  

Bir kimsenin marifet sahibi olabilmesi için kibirden arınması, nefsini terbiye 

edip benlik duygusundan arınması, cümle mahlukata karşı merhamet nazarıyla 

bakabilmesi ve en önemlisi olarak Allah’a (c.c.) tam bir teslimiyet ile bağlı olması 

gerekmektedir. Allah’ı (c.c.) tanımanın yeterli olmadığı, Allah (c.c.) ile ahlaki bir 

uyum ve dengenin içinde olunması gerektiği anlaşılmaktadır. 

Şerî’atla tarîkat hem hakîkat Ma‘rifet bunlar 

Mümâsil oldular cevze oluna sana temsîlât (R17/30) 

Şerîat, tarîkat, hakîkat ve ma‘rifet cevizin katmanlarına benzetilir ki sana 

örnek oluştursunlar. 

İbâdetler riyâzetler dahi hem zühd ü takvâlar 

Bular dış kabıdır cevzin ki bunlar oldu meşrû’ât (R17/31) 

 

 

201 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 153. 
202 Süleyman Uludağ, a.g.e. s. 236. 
203 Mustafa Kara, Tasavvuf ve Tarîkatlar Tarihi, İstanbul 1995, s. 129. 



 

 

122 

İbadetler, nefs terbiyesi takva ve zâhitlik gibi ameller meşru sayıldığı için 

cevizin dış kabuğuna benzetilir. 

Kişinin kalbi bunlarla olur âreste vü sâfî 

Kulûb-ı sâlikîne âlet olmuştur bu mevzû’ât (R17/32) 

Bu ibadetler ile kişinin kalbi temizlenip saflaşır. Bunlar sâlik’in kalbine 

ulaşmak için birer araçtır. 

Tarîkat hizmet ü erkân dahi bunlara benzerler 

İkinci kabıdır cevzin bulara dendi râhiyyât (R17/33) 

Tarîkattaki hizmetler, zikir ve erkanlar cevizin ikinci kabuğuna benzetilir. 

Bunlara yol amelleri denilir. 

Dil-i dânâya yol bulmak üçüncü kabıdır cevzin 

Ol olmasa kemâl bulmaz cevizde bu huşuk lezzât (R17/34) 

Gönül anlayışına ulaşmak cevizin üçüncü kabuğudur. Bu kabuk kırılmadığı 

vakit cevizin özündeki lezzete ulaşılamaz. 

Bular çün âlet olmuştur gerekmez bunların terki 

Hiç âlet terk olur mu tâ yapılmayınca masnû’ât (R17/35) 

Bunların hepsi birer araçtır lakin terk edilmesi gerekmez. Çünkü sanat icra 

edilmeden alet terk edilmez. 

Dil-i dânâda bir takrîb yapıp bir lübbe aydınsa 

O cevzin kabların bir bir kırıp ekl eyle lübbiyyât (R17/36) 

Anlayışlı gönülde bir yakınlık meydana gelip öz ortaya çıktığı vakit kabukları 

tek tek kırıp özü tat. 

Terakkî vererek ma’cûn-ı lüb kalbin cilâsına 

Alâyıktan avâyıktan bulur dil küll-i tasfiyyât (R17/37) 



 

 

123 

O özün cevheriyle kalp terakki eyleyip parıldar. Gönül her türlü arıza ve 

pislikten temizlenir. 

Neliksiz niteliksiz Hak bu dem zâtın edip izhâr 

Görürsün zât-ı Hak zâtın olursun Hakk ile yekzât (R17/38) 

Vasıf ve benlik ortadan kalktığı vakit Hak zatını ortaya çıkarır. O zaman 

kendi zatında Hak’kı görür ve Hak ile bir olursun. 

Bu vuslat hâsıl oldukta muhît olursun eşyâyı 

Ki er-Rahmân ala’l-arşi’s-tevâdır bil bu tesviyyât (R17/39) 

Bu vuslata erdiğin vakit, artık eşyayı kuşatan sen olursun. “Rahmân arşa 

istivâ etti” ayetini bu manada anlarsın. 

Bu sırra mahrem oldukta bilirsin kün diyen sensin 

Senin emrine kâimdir beri gel cümle mahlûkât (R17/40) 

Bu sırra eriştiğin vakit “Kün (Ol!)” emrini verenin sen olduğunu ve bütün 

mahlukatın senin emrine âmâde olduğunu anlarsın. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î; şerîat, tarîkat, hakîkat ve Ma‘rifet 

makamlarını teşbih sanatı ile cevizin katmanlarıyla anlatmaktadır.  

Şerîatin; ibadetler, riyâzet, zühd ve takva gibi zahirî ve meşru fiillerden 

oluştuğu belirtilmektedir. Bunlar cevizin sert ve koruyucu kabuğuna benzetilmektedir. 

Bu kabuk, sâlikin ilk temasa geçtiği, nefsini disipline etmek istediği ve zâhirî 

sorumluluklarını yerine getirdiği alan olarak anılmaktadır. Bu yönleriyle şerîat 

vazgeçilemez bir temel olarak sunulmaktadır. 

Tarîkat; hizmet, erkân ve ezkâr gibi manevî fiillerle tanımlanmaktadır. Bu 

fiiller de cevizin ikinci kabuğu olarak anılmaktadır. Bu kısım, şerîatle zahirî anlamda 

terbiye edilmiş nefsin, manevî dönüşüme yöneldiği bir boyut olarak zikredilmektedir. 

Tarîkat, sâliki ibadetten irfana, zahirden manâya yönlendiren bir eğitim sistemi olarak 

görülmektedir. Bu yoldaki erkânlar kalbin uyandırılması için birer araç olarak 

görülmektedir.  



 

 

124 

Hakîkat; cevizin iç kabuğunun da kırılarak öz’e ulaşma aşaması olarak 

belirtilmektedir. Sâlik’in, gönül gözüyle bu yolda anlamaya ve idrâk etmeye 

başladığında hakîkatin kapısının aralandığı zikredilmektedir. Bu kabuk hala bir perde 

olarak sâlik’in vuslatına engel olarak görülmektedir. Bu kabuk kırılmadığı takdirde 

kalp tam manasıyla tatmin olmaz. 

Ma‘rifet; sâlikin çıktığı bu yolculuğun zirvesi olarak tanımlanmaktadır. 

Cevizin özü, manevî lezzete benzetilmektedir. Bu makamda sâlik artık, aklı ve şekli 

geride bırakarak kalp ve sır mertebesinde Allah (c.c.) ile doğrudan ünsiyyet kurmaya 

başlamaktadır. Cevizin özü, kalbe cilâ olarak sürülünce gönül her türlü arıza ve 

lekeden arınmaktadır. Bu sayede kalbin nurlanarak latifleştiği zikredilmektedir. Bu 

durum ilahî hakîkatin kalpteki tecellisine benzetilmektedir.  

Bu aşamalar neticesinde sâlik, tevhid-i zâta ulaşmaktadır. Benlik sıfatının 

ortadan kalkmasıyla beraber, Hak zâtı ile zahir olur. Buradaki birlikten kasıt mutlak 

vuslat olarak ifade edilmektedir. Bu vuslatın neticesinde, “Rahman arşa istiva etti.” 

Ayeti bu anlamda sâlikin arş makamına yükselerek, rahmet sıfatının tecellisiyle bütün 

eşyayı kuşatması yönünde yorumlanmaktadır. Daha sonrasında sâliğin, “Kün fe-

yekün.” Ayetinin sırrına ererek cümle mahlukat üzerinde tasarruf sahibi haline gelerek 

Hakk’ın aynası olacağı anlaşılmaktadır. 

3.1.2. Aşk 

Arapça asıllı bir kavram olan aşk sözlükte, “aşırı sevgi, tutkuyla bağlılık ve 

bir kimsenin kendini tamamen sevgiliye adaması” olarak tanımlanmaktadır. İslam 

literatüründe aşk hem ilahi hem de beşerî olarak değerlendirilmektedir. İlahi aşk büyük 

ölçüde tasavvufta ve kısmi olarak İslam Felsefesinde geçmektedir. Her ne kadar İslami 

ilimlerin bazı kaynaklarında ilahi aşk tenkit edilmiş olsa da şairler tarafından sıkça 

kullanılmış olup edebiyat alanında büyük yer edindiği görülmektedir.204 

Aşk anlayışının sadece manevî bir tecrübe olmakla kalmadığını, 

medeniyetlerin edebi, kültürel ve sanatsal alanlarında da önemli bir kapsama sahip 

 

204 Süleyman Uludağ, “Aşk”, DİA, İstanbul 1991, C. 4, s. 11-17. 



 

 

125 

olduğu görülmektedir. Klasik Arap, Fars ve Türk edebiyatlarında, aşk teması üzerine 

çok yönlü bir sistem oluşturulduğu ve tasavvufî bir anlam dünyasının inşa edildiği 

görülmektedir. Eserlerde her ne kadar şairin dünyevi bir aşkın pençesine düştüğü 

izlenimi verilse de gerçek anlamda şairlerin kendi nefsani benliklerinden geçerek ilahi 

aşka olan yolculuklarını temsil ettikleri görülmektedir.205 

Dîvân edebiyatında ise aşk kavramının ve mahiyetinin çerçevesinin biraz 

daha farklı olduğu görülmektedir. En sık kullanılan hali ilahi aşk teması olsa da bazı 

şairlerin melankolik bir duruma girdiklerini ve bundan kaynaklı işten-güçten 

kesildikleri ve hatta terk-i diyar ettikleri eserlerde geçmektedir. Gazellerin ana 

temasını yine “aşk” kavramı oluşturmaktadır. Burada da benzer bir durum 

görülmektedir. Şairlerin büyük bir çoğunluğu ilahi aşkı anlatırken, dünyevi aşkı 

kaleme alan şairler de bulunmaktadır.206 

Bülbül-i şûrîde-âsâ olmuşum şeydâ-yı aşk 

Eyledi âhir beni Mecnûn-sıfat Leylâ-yı aşk (R95/1) 

Aşk yüzünden perişan olmuş bir bülbül gibiyim; Aşkın Leylâ’sı sonunda beni 

Mecnûn gibi etti. 

Dil tahammül etmeyip bünyâ-ı nâz dilbere 

Fâş edip esrârım etti âleme rüsvâ-yı aşk (R95/2) 

Gönlüm, nazlı sevgilinin güzelliğine tahammül edemeyip; sırrımı açığa 

vurdu, beni aşkın rezilliğiyle aleme rüsvâ etti. 

Yok yere taş atmasın âlem bana ta’n eyleyip 

Sanki gör bin vuslat etti bana bu sevdâ-yı aşk (R95/3) 

Halk beni kınayarak boş yere taş atmasın; sanki bu aşk bana bin kere vuslat 

bahşetmiş gibi. 

 

205 Mustafa İsmet Uzun, “Aşk (Edebiyat, Kültür ve Sanat)”, DİA, İstanbul 1991, C. 4, s. 18-21. 
206 İskender Pala, a.g.e., s. 48-49. 



 

 

126 

El çekip cümle sivâdan terk ü tecrîd olmuşum 

Cezbe-i Kâf içre hem-dem olalı Ankâ-yı aşk (R95/4) 

Allah (c.c.) dışındaki her şeyden el çekip yalnızlığa ve terk hâline girdim; Kaf 

Dağı'ndaki cezbe içinde aşkın Anka’sıyla dost oldum. 

Ben Kabûlî’yim nemîdânem yecûzu lâ-yecûz 

Sâkî-i bezm-i ezelden içeli sahbâ-yı aşk (R95/5) 

Ben Kabûlî’yim, Ezel meclisinin sâkîsinden aşk şarabını içtiğimden beri helâl 

nedir, haram nedir bilmem. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î aşkı, yalnızca bir duygu değil sâliğin tüm 

benliğini saran ve onu halden hale koyan bir tasavvufî hâl olarak değerlendirmektedir.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î kendini ilahî aşk ile perişan hâle gelmiş bir 

bülbüle benzetmektedir. Bu teşbih, aşkın gönlü nasıl yakıp kavurduğunu ve aşığı nasıl 

bir vecd haline soktuğunu göstermektedir. “Aşkın mahbubu” ifadesiyle Hakk’ın 

cemâlini, “mecnûn sıfat” tamlamasıyla aşığın, aşkın cezbesiyle aklın sınırlarının dışına 

çıkma hâli anlaşılmaktadır.  

Nazlı sevgilinin güzelliğine tahammül edemeyen gönlün, aşkın sırrını açığa 

vurduğu belirtilmektedir. Bu durum tasavvuftaki ilâhî sırların cezbe haliyle taşması ve 

aşığın kendini ifşa etmesi ile belirtilmektedir. “Rüsvâ-yı aşk” ibaresiyle aşığın, halk 

arasında kınanması hatta deli sayılmasına rağmen bu hâlin yüce bir makam olduğunu 

belirtmektedir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu aşk uğruna halkın kınamalarını dikkate 

almadığını çünkü ilâhî aşkın halk tarafından anlaşılamayacağını dile getirmektedir. Bu 

aşkın kendisini Allah’a (c.c.) ulaştıracak kadar kıymetli olduğunu belirterek aşkı bir 

mecaz değil vuslatın sebebi ve vecdin özü olarak nitelemektedir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, sivâyı terk etmesiyle aşkın en yüce zirvesine 

ulaştığını belirtmektedir. “Ankâ-yı aşk” ifadesiyle, aşkın ulaşılamayan hakîkatini ve 

âşığın onunla hem-dem olduğunu ifade etmektedir.  



 

 

127 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î ezel bezminde aşk şarabını içtiğini belirterek, 

bu aşk ile helal-haram gibi şerîat hükümlerinin anlamlarını yitirdiğini zikretmektedir. 

Lakin bu anlam yitirme hâli şer’î sınırları aşıp öze eren fenâ-fillâh makamındaki bir 

aşk vecdinden söz etmektedir. 

3.1.3. Âsitân-Tekke-Dergâh 

Farsça bir kavram olan “Âsitân” sözlükte, “kapı eşiği, eşik yanı ve kapı dibi” 

gibi anlamlara gelmektedir. 16. yy. itibariyle tarîkat ıstılahında “âsitân” kavramı bir 

tarîkat veya tarîkatın kolunun merkezi olarak kullanılan tekkeler için kullanıldığı 

bilinmektedir. Büyük tekkelere aynı zamanda yine Farsça dilinden alınan “dergâh” 

ismi verilmektedir. Âsitanelerin içerisinde tarîkat kurucularının türbelerinin 

olmasından kaynaklı “pîr evi, makâm-ı pîr veya huzûr-u pir” olarak da isimlendirildiği 

belirtilmektedir.207 

Osmanlı Türkçesi’nde “tekye” olarak kullanılmış olup edebî eserlerde bu 

şekilde geçmektedir. Lakin “tekke” olarak kullanılması yaygın olan bu kavramın 

kökeni hakkında kesin bir bilgi bulunmamaktadır. Birçok farklı kökten geldiği rivayet 

edilen “tekke” kavramının Farsça ve Arapça eserlerde kullanılmamasından kaynaklı 

bu dillerden gelmediği düşünülmektedir. Osmanlı Türkçesi’nde 15. yy. itibariyle 

kullanıldığı belirtilmektedir. Tarihle zaman içerisinde birçok farklı mimari ve farklı 

birimle tekkeler kurulmuştur. Aynı zamanda değişik coğrafya ve zamanda “dergâh, 

âsitâne, hankâh, tevhidhâne, ribât ve imâret” gibi isimlerle anılmaktadır.208  

Farsça bir kavram olan dergâh kavramı ise, “dayanılacak ve sığınılacak yer 

veya makam” olarak geçmektedir. Tasavvufî ıstılahta ise tarîkatların toplu bir şekilde 

ibadetlerini icra ettikleri, dervişlerin şeyh nazariyesinde seyr u sülük ile meşgul 

oldukları, nefs terbiyesinde bulundukları ve manevî olarak geliştikleri mekanlar olarak 

belirtilmektedir.209 Tarîkatın şeyhi ve dervişleri bu mekanlarda bulunur ve 

faaliyetlerini bu mekanlarda yaptıkları bilinmektedir. Dergahların daha geniş kapsamlı 

 

207 M. Baha Tanman, “Âsitâne”, DİA, İstanbul 1991, C. 3, s. 485-487. 
208 Mustafa Kara, “Tekke”, DİA, İstanbul 2011, C. 40, s. 368-370. 
209 Kadir Özköse, Tasavvuf, Grafiker Yayınları, Ankara 2017, s. 232. 



 

 

128 

olanlarına “âsitâne”, küçüklerine ise “zâviye” denilmektedir. Dîvân edebiyatında 

“halka açık yer” olarak kullanılan dergâh kavramı, derviş kavramı ile çokça 

kullanılmaktadır. İhtiyaç sahibi herkesin ve her yolcunun kalabildiği dergâhların, 

eserlerde “dergeh” olarak da kaleme alındığı belirtilmektedir.210 

Sâlikân olmak dilersen vâsıl-ı dergâh-ı Hak 

Per urup pervâne-veş küll-i vücûdun oda yak (R159/1) 

Allah’ın (c.c.) dergâhına ulaşmak istersen ey yolcu; Bir pervâne gibi tüm 

varlığını ateşe at. 

Gayri tedbîr çâre kılmaz râh-ı Hak’da bî-gümân 

Ol Rifâ’î âsitânı içre ateşbâz-ı aşk (R159/2) 

Allah (c.c.) yolunda başka çare aramak boşunadır; çünkü Rifâ’î dergâhında 

aşkın ateşbazı vardır. 

Gûşuna erip nidâ-ı ırci’î ez-savb-ı Hak 

Azm edip dergâh-ı Hakk’a etti uşşâkı melül (R156/2) 

Aşıklar, Allah’ın (c.c.) “Rabbin katına dön” çağrısını işitince; Hakk’ın 

dergâhına yönelip oraya ulaşmaya azmettiler. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, âsitân ve dergâh kavramlarını tasavvufî 

yolculuğun yapıldığı merkezler olarak anmaktadır. Bu mekanlar hakîkate ulaşma 

yolunda mânevî duraklar ve aşk yolunun kapıları olarak işlenmektedir.  

İlk beyitte geçen “dergâh-ı Hak” ifadesiyle, Allah’a (c.c.) vuslat yolunda 

yolculuğun gerçekleştirildiği manevî bir mekân anlatılmaktadır. Şeyh Mustafa Kabûlî 

er-Rifâ’î, bu mekâna girmek isteyen yolcuyu bir pervane gibi yanmaya çağırmaktadır. 

Nefsin terbiye edildiği ve aşk ateşi ile arınmanın gerçekleştiği bu kapının eşiğini 

geçmek için yolcunun varlığını tamamen feda etme niyetinde olması gerekmektedir. 

 

210 İskender Pala, a.g.e., s. 121-122. 



 

 

129 

İkinci beyitte, “Rifâ’î Âsitânı” ifadesiyle ise; teslimiyetin, sabrın ve edeple 

yeniden varoluşun gerçekleştirildiği mekân zikredilmektedir. Bu beyitte geçen 

“ateşbâz-ı aşk” tamlamasıyla, Rifâ’î tarikinin kerâmet ve aşk ehli mensupları işaret 

edilmektedir. Allah (c.c.) yolunda ilerlemek isteyen yolcunun başka bir arayışa 

girmesine gerek olmadığını çünkü Rifâ’î yolunun, aşk ve cezbenin merkezi 

olmasından kaynaklı yolcu için yeterli olduğu zikredilmektedir. Vuslat için bu yolda 

aşk ateşine girmenin yeterli olacağı anlaşılmaktadır. 

Üçüncü beyitte “dergâh-ı Hak” ve “Irci’î” ifadeleriyle yolcunun “Rabbine 

dön” hitabını duyduğu vakit gidilmesi gereken eşiğin, Allah’ın (c.c.) kendisine 

çağırdığı bu kutsal eşik olduğu zikredilmektedir. Bu ilahî nida duyulduğu vakit 

yolcuların Hakk’ın dergahına yönelmesi, teslimiyet ve vuslat arzusunun tezahürü 

olarak gösterilmektedir. Çünkü hakîkate ulaşma arzusunun ilk adımı dergâh eşiğinde 

başlamaktadır. 

3.1.4. Himmet 

Arapça bir kavram olan “himmet” kavramı sözlükte “gayret etme, azim, istek 

ve çabalama” gibi anlamlara gelmektedir. Istılahta ise “herhangi bir maksat ile kalbin 

bütünüyle Allah’a (c.c.) yönelmesi” olarak tarif edilmektedir.211 Tasavvufta ilahi 

yardım ve rahmetin gelmesine vesile olan himmet, şeyh-mürid ilişkisi açısından büyük 

önem arz etmektedir. Buna da örnek olarak Hacı Bektâş-ı Velî Hazretleri (k.s.) ve 

Yûnus Emre Hazretleri (k.s.) arasında geçen menkıbe gösterilmektedir. Menkıbeye 

göre Yûnus Emre Hazretleri (k.s.) un istemek amacıyla Hacı Bektâş-ı Velî 

Hazretlerine (k.s.) gelir. Lakin un yerine himmet teklif edilince bunu reddeder. Unu 

alıp yola koyulduktan sonra pişman olup dönen Yûnus Emre Hazretleri (k.s.), 

anahtarının Tapduk Emre’ye (k.s.) verildiği öğrenmektedir. Bunun üzerine Tapduk 

Emre Hazretlerinin (k.s.) dergâhına vararak seyr-û sülûk yolculuğuna başlamaktadır. 

Bu da himmetin ne kadar önemli bir nimet olduğunu göstermektedir.212 

 

211 Mehmet Demirci, “Himmet”, DİA, İstanbul 1998, C. 18, s. 56-57. 
212 M. Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar (haz. Orhan F. Köprülü), DİB Yayınları, 
Ankara 1976, s. 260. 



 

 

130 

Değişip sûretim bu kez erip himmet-i pîrânî 

Görüp sûret-i şâhine gözlerim şikârânî (R152/1) 

Bu sefer suretim değişti, pirlerin himmetiyle; Şah suretini görüp gözlerim 

avcı gibi oldu. 

Çü nutk-ı pîr böyle oldu alıp himmet kanadına 

Cihânı ettirem pervâz göre mekteb-i irfâni (R152/6) 

Pir böyle konuşunca, himmet kanadına alarak; irfân mektebinde dünyayı 

dolaşır oldum. 

Dahi pîrân pür-himmet edip sa’y ile gayretler 

Bu âlî dînde ettiler bana bin türlü techîdât (R17/8) 

Pirler çok himmet eylediler gayret ile çalışanlara; bu yüce dinde bana türlü 

türlü görevler verdiler. 

Demiş ki ey muhabbetli âlî-himmet karındaşım 

Sana bizden selâm olsun halleyle bu müşkil işim (R6/13) 

Ey muhabbetli, yüksek himmet sahibi kardeşim,” dedi; “Sana bizden selam 

olsun, bu zor işimi hallet. 

Sen kardaşım himmetine ihtiyâç oldu bu iş 

Kerem kıl cidd u sa’y eyle ki hall ola bu müşkil iş (R6/15) 

Kardeşim, bu iş senin himmetine muhtaç oldu; Lütfen gayret et, ciddi çalış ki 

bu zor iş çözülsün. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, himmet kavramını; sâliğin manevî ilerleyişini 

sağlayan, himmet ehli pîrlerin elinden gelen desteğin ve yükselişin vesilesi 

anlamlarında ele almaktadır.   

İlk beyitte, pîrlerin himmetiyle sâliğin görünüşünün değiştiğine, idrak 

seviyesini artırdığına işaret etmektedir. Bu sayede sâlik, hakîkat yolunda avcı hâline 



 

 

131 

ve yönünün vuslata döndüğü anlaşılmaktadır. Dönüşümün anahtarı olarak tasvir edilen 

himmet, saliğin Hak yolundaki değişimini göstermektedir. 

İkinci beyitte himmet; irfânı yayan ve kişiyi manevî bir seyahate çıkaran 

kuşatıcı güç olarak anılmaktadır. Bu himmet ile sâlik, sadece kendi iç yolculuğunda 

değil aynı zamanda manevî mertebelerde de seyahat etmektedir. 

Üçüncü beyitte himmet, yalnızca terakki vesilesi değil aynı zamanda sâliğe 

sorumluluk katan manevî bir görev tevdi edilmesi olarak ele alınmaktadır. Bu himmet 

ile saliğe gayret zorunluluğu da yüklenmektedir.  

Son iki beyitte himmet, himmet ehli olan bir kardeşe yöneltilen samimi bir 

rica olarak ele alınmaktadır. Bu yolda saliğin mürşidi kadar aynı zamanda yol 

kardeşinin de yardımına muhtaç olduğu belirtilmektedir. Çözülmesi zor olan bir 

meselenin muhabbet dolu bir gönülle çözülebilmesi için yapılan yardım çağrısı olarak 

zikredilmektedir. Lakin bu çağrı yalnızca bir temenni değil aynı zamanda aktif bir 

harekete geçme çağrısı olarak dile getirilmektedir. 

3.1.5. Sâlik 

Arapça bir kavram olan sâlik sözlükte, “yola giren yolcu ve o yolda giden” 

anlamlarına gelmektedir.213 Sâlik bir tarîkat ile Allah’a ulaşmayı gaye edinen yolcuya 

denilmektedir. Tasavvufî ıstılahta, Allah’a (c.c.) giden yolu tutup seyr halinde olduğu 

müddet boyunca mürit ile müntehi arasında bulunan kişiye denilmektedir. Sâlik, 

“zâhitler, fukara, hâdimler ve âbitler” olmak üzere dört gruba ayrılmaktadır.214  

Benim bir sâlikim vardır yazıp bana du’ânâme 

Taleb etmiş ol cân benden bir mu’teber sülûknâme (R6/14) 

Bir müridim var, bana dua dileğiyle mektup yazdı; benden güvenilir bir 

sülûknâme (manevî yol risalesi) talep etti. 

Keser dilden sivâ ceng-i ölümü lâ gibi mikrâz 

 

213 İskender Pala, a.g.e., s. 403. 
214 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 306. 



 

 

132 

Gece vü gündüz oku sâlik edip terk eyle iğmâz (R89/1) 

Dilden her şeyi kesip, ölüm savaşını lâ (yokluk) gibi bir makasla; Gece 

gündüz oku, sâlik ol ve gafleti terk et. 

Hak için efgân eden sâlik arar görmez beni 

Ben ise ol bülbül-i şeydâların gülzârıyım (R124/2) 

Allah (c.c.) için feryat eden sâlik beni arar ama göremez; çünkü ben, aşk 

bülbüllerinin gül bahçesiyim. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, sâliği; yürüdüğü yolun bilicinde olmak 

isteyen, gafletten uzak durup nefsini terbiye etmeye gayret eden ve Hak yolunda 

vuslata ermek amacıyla gözyaşı döken bir kimse olarak ele almaktadır. 

Birinci beyitte sâlik, aralarında manevî bağ olan mürşidinden “mu’teber bir 

sülûkname” dilemesi ile bilinçli bir şekilde yön arayan ve bu yönü güvenilir bir 

rehberlik merkezinde yürümek isteyen bir kimse olarak anılmaktadır. Sülûknameden 

kasıt ise, usûl ve erkanın olduğu bir yol haritasının çizilmesi anlaşılmaktadır. 

İkinci beyitte sâlik; Allah (c.c.) dışındaki her şeyden vazgeçerek, nefsini bir 

makasla keser gibi kesip atarak ve gece-gündüz gayret içerisinde gafletten uzak 

kalarak istikamet üzere disiplin ve bilinç düzleminde yol yürüyen yolcu olarak 

anılmaktadır. 

Üçüncü beyitte sâlik; henüz vuslata erememiş ve bu vuslat için feryad eden 

tâlip konumunda gösterilmektedir. Çünkü mürşidi bulmak için, kişinin derin bir aşk, 

incelik ve arayış içerisinde olması ve bu halde sabit-i kıdem olması gerekmektedir. 

3.1.6. Feyiz 

Feyiz (Feyz) sözlükte, “fazla suyun yatağından taşması, bir haberin şayi 

olması” gibi anlamlara gelirken bu kökten türeyen fiiller “akmak, taşmak” gibi 

anlamlar ile geçmektedir. Bu kavram mecazi anlamda ise “bağış ve lütufkârlık” 

anlamlarında kullanılmaktadır. İlahi ve Rabbani feyzin insanlara ulaşmasında aracı 



 

 

133 

olmaları münasebetiyle peygamberler ve Allah’ın (c.c.) veli kulları da feyzin kaynağı 

olarak kabul edilmektedirler.215 

Tasavvufî ıstılahta ise, sâlikin çalışma ve çabası olmadan Allah’ın (c.c.) onun 

gönlünden taşırdığı hususlar için kullanılmaktadır. Bir yolla gelen feyze, “feyz-i 

isnadi”, doğrudan gelen feyze ise, “feyz-i ilhami” ismi verilmektedir.216 

Ederler bahş-ı feyz onlar da nâsa 

Kıyâmet haşr olunca âmm u hâsa (R8/3) 

Feyz ihsanını dağıtırlar insanlara; Kıyamet günü hem avama hem havasa. 

Kıraât eyle bî’at âyetin benden sahîh sâlim 

Ki feyz ilkâ edem dedi sana Birrü’s-Selâm’ımdan (R11/88) 

Benden sahih ve sağlam bir şekilde beyat ayetini oku ki Birrü’s-Selâm’dan 

sana feyiz edebileyim. 

Alıp karşısına pîrim bana feyzin revân etti 

Olur allâmeler âciz benim ilm ü kemâlımdan (R11/111) 

Pirim beni karşısına alarak feyzini bana akıttı; benim ilim ve kemâlim 

karşısında büyük alimler bile âciz kaldı. 

Bu dem râhım hakîkattır kılavuzum dahi Hak’dır 

Alır feyzin gelen süllâk benim ahd u visâkımdan (R11/118) 

Şu anda benim yolum hakîkat yoludur, kılavuzum da Hakk’ın kendisidir. 

Gelen her yolcu benim sözüm ve ahdim ile feyz alır. 

Velâkin vasf-ı hâlâtım değildir cidd ü sa’yımla 

Ne feyzim var ise Hak’dan bahştır üstadımdan (R11/122) 

 

215 Selçuk Eraydın, “Feyiz”, DİA, İstanbul 1995, C. 12, s. 513-514. 
216 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 137. 



 

 

134 

Ancak hâlimin niteliği ne gayretimle ne de çalışmamladır. Ne feyz var ise 

hepsi Allah’ın (c.c.) izniyle üstadımdan bir ihsandır. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î “feyzi”, tasavvuftaki seyr ü sülûk sürecinde 

ilahî nurun, manevî terbiyenin ve hikmetin kalpten kalbe akışı olarak işlemektedir. 

Beyitler feyzin kaynağını, aracılığını, yöneliş şeklini ve feyze mazhar olan kimsenin 

üzerinde nasıl etki ettiğini çerçeveleyen çok katmanlı bir sitemi oluşturmaktadır.  

Birinci beyitte, feyzin yalnızca havas ehline değil aynı zamanda avama da 

lütfedilen kuşatıcı ve evrensel bir ilahî ihsan olarak değerlendirilmektedir.  

İkinci beyitte, feyzin insana bahşedilmesi için biat ayetiyle gönülden 

bağlılığın olması gerektiği belirtilmektedir. Feyzin Birrü’s-Selam’dan gelen bir nur 

olduğu ve mürşid aracılığı ile iletilebildiği bildirilmektedir. 

Üçüncü beyitte, feyz mürşidin manevî sohbet aracılığı ile doğrudan sâliğe 

iletildiği belirtilmektedir. Bu feyz sayesinde ilim sahipleri bile sâliğin karşısında aciz 

kalmaktadırlar. Çünkü buradaki feyz; ilham, hikmet ve manevî ilim olarak 

anlaşılmaktadır. 

Dördüncü beyitte feyz, sâliğe hakîkat yolunda olmasından kaynaklı Hak 

tarafından doğrudan verilmesi olarak belirtilmektedir. Çünkü bu yol üzere sabit-i 

kıdem olan sâlik Hakk’ın ahdinden ve O’na olan bağlılığından feyz almaktadır. Bu 

feyzin alınması da ancak manevî bir silsile ile oluşabilmektedir. 

Beşinci beyitte feyz ne sâliğin gayretiyle ne de çalışmasıyla açıklanabildiği 

belirtilmektedir. Çünkü feyzin ancak Allah’ın (c.c.) lütfu ve mürşidinin himmetiyle 

gelen bir ihsan olduğu bildirilmektedir. 

3.1.7. Sülûk 

Sülûk kavramı sözlükte, “yola girmek, yolda yürümek, katılmak” gibi 

anlamlara gelmektedir. Tasavvufî ıstılahta ise, “insanı Allah’a (c.c.) ulaştıran hâl, 

hareket, tavır ve amel” olarak kullanılmaktadır. Sülûk kavramı tarîkatlar sonrası 

dönemde aynı anlama gelen “seyr” kavramı ile birleştirilmiş olup “seyrüsülûk” 

şeklinde kullanılmaktadır. Bu yola talip olan kişinin nefsini mâsivâdan arındırarak, 

ahlak-ı Muhammediyye ile ahlaklanıp, Allah’a (c.c.) ulaşmaya gayret etmesi 



 

 

135 

gerekmektedir. Bu yola başlayana “mübtedi”, yolda mesafe katedene ise “sâlik” ve 

yolun sonuna varan kimseye ise “müntehi” denilmektedir.  

Ey sülûk erbâbı ihvânım benim 

Cân u dilden dinle bu pendim benim (R7/1) 

Ey tasavvuf yoluna giren kardeşlerim, candan ve gönülden bu nasihatimi 

dinleyin. 

Şol Revâfız kavline edip amel 

Yok yere cânın cehîme atma gel (R7/2) 

Rafızîlerin sözlerine uyup amel etme; Boş yere canını cehenneme atma, gel 

bu yoldan dön. 

Bûbekir ile Ömer Osmân’a sen 

Buğz edipte hâin olmaklık neden (R7/3) 

Hz. Ebû Bekir (r.a.), Hz. Ömer (r.a.) ve Hz. Osman’a (r.a.) neden buğz edip 

hainlik ediyorsun? 

Bunların her birleri bir vechile 

Oldu yâr Peygamber’e hizmet ile (R7/4) 

Bunların her biri bir şekilde Peygamber’e (s.a.v.) hizmet ederek O’na yâr 

oldular. 

Sen Ali’nin cânda sakla hubbını 

Bunların da ver muhabbet hakkını (R7/5) 

Sen, Hz. Ali’ye (k.v.) sevgini canında taşı; ama diğer sahabelere de sevgi 

hakkını ver. 

Etme sen yâr-ı Resûl’e buğz u kin 

Sen de sev Peygamberin sevdiklerin (R7/6) 



 

 

136 

Peygamber’in (s.a.v.) dostlarına kin ve nefret etme; sen de Peygamber’in 

(s.a.v.) sevdiklerini sev. 

Kimâkim sevmez Muhammed’i bî-gümân 

Sevmez Allâh sende sevme ey civân (R7/7) 

Kim ki Hz. Muhammed’i (s.a.v.) sevmez, şüphesiz ki Allah (c.c.) da onu 

sevmez, sen de onu sevme ey genç! 

Sevdiğin kâmil insânın dahi 

Hak sever billâh şeksiz ey ahi (R7/8) 

Ey kardeşim, sevdiğin kâmil insanı Hak da sever, Allah (c.c.) adına yeminle 

söylüyorum, şüphesiz böyledir. 

Kâmil insânı kimi ki merdûd eder 

Reddeder Allâh dahi şekkî gider (R7/9) 

Kâmil insanı kim reddederse, Allah (c.c.) da onu reddeder, o kişi şüpheyle 

yok olur gider. 

Bizlere lâyık olan ey ârifân 

Sevdiğini Ahmed’in sevmek hemân (R7/10) 

Ey Ârifler! Bize yaraşan, Hz. Ahmed’in (s.a.v.) sevdiklerini sevmektir. 

Sevmediğin fark edersek sevmeyiz 

Farkımız yok ise dil uzatmayız (R7/11) 

Sevmediğini fark edersek biz de sevmeyiz; Fark yoksa kimseye laf etmeyiz. 

Bilmişiz hâin durur çünküm Yezîd 

Ona la’net eyleriz görmen baîd (R7/12) 

Yezîd’in hain olduğunu biliyoruz. Ona lanet ederiz, sakın çok görmeyin. 

Zulm ile âl-i Resûl’e etti kasd 



 

 

137 

Nesl-i pâkin inkırâza etti cehd (R7/13) 

Resul’ün ailesine zulümle kastetti. O’nun temiz neslini yok etmeye çalıştı. 

Zâlimîne la’net etmiştir İlâh 

Biz de la’net eyleriz yoktur günâh (R7/14) 

Allah (c.c.) zalimlere lanet etmiştir. Biz de lanet ederiz, bunda hiçbir günah 

yoktur. 

İşbu bendim gûş edip eyle amel 

Etme halka boş yere bahs u cedel (R7/15) 

Bu nasihatimi dinle ve onunla amel et. Halk ile boş yere tartışmaya girip 

çekişme. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin yazdığı bu şiirin sülûk ehli olan ihvanı için 

gönülden kaleme aldığı bir nasihatname olduğu anlaşılmaktadır. Tasavvuf yoluna 

girmiş olan ihvanının hem itikadi hem de manevî terbiye için nasıl hareket etmeleri 

gerektiğini bildirmektedir. Nasihatinin gönülden geldiğini belirterek can kulağı ile 

dinleyip, idrak etmelerini istemektedir. Yanlış yola girip kendisine zarara vermemesini 

ve özellikle Hz. Ebubekir (r.a.), Hz. Ömer (r.a.) ve Hz. Osman’a (r.a.) yönlendirilen 

eleştirileri reddetmesini istemektedir. Çünkü bu sahabelerin farklı yollardan Hz. 

Muhammed’e (s.a.v.) hizmet ettikleri bildirilmektedir. Hz. Ali’ye (k.v.) olan sevgi ve 

muhabbetin muhafaza edilerek, diğer sahabelere karşı muhabbeti de ihmal etmemeleri 

gerektiğini dile getirmektedir. Bu yaklaşım ile muhabbeti adalet temeline oturtan Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) sevdiği kimselere nefret 

duyanların dolaylı olarak Allah’a (c.c.) muhalefet ettiklerini ifade etmektedir. Diğer 

beyitlerde ise, insan-ı kâmil sevgisine daima gönülde yer verilmesi gerektiği 

belirtilmektedir. Çünkü Allah’ın (c.c.) kâmil kullarını sevmek, Hak katında makbul 

sayılırken, onları reddetmek ilahî reddi de beraberinde getirmektedir. Bunlardan yola 

çıkarak muhabbetin temeline Hz. Muhammed’in (s.a.v.) sevdiklerinin konulması 

gerektiği anlaşılmaktadır. Yezid örneği ile, zulmün açık bir temsili olarak lanetlemiş 

ve Ehl-i Beyt’e kasteden herkesin ilahî gazaba layık olduğu zikredilmektedir. Halkla 

boş ve faydasız tartışmaların yapılmamasını dile getirerek, tasavvuf yolunun esasının 



 

 

138 

sözden ziyade hâl ve edep olduğu vurgulanmaktadır. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, 

beyitlerin son kısımlarında bu nasihatlerinin sadece bilgi düzeyinde kalmaması 

gerektiğini aynı zamanda bu nasihatleri amele dönüştürmeleri gerektiğini 

vurgulamaktadır.  

3.1.8. Şeyh-Mürşid 

Şeyh kavramı sözlükte, “yaşlı kimse” anlamına gelip, tasavvufta veli, mürşid 

ve pir kavramlarıyla aynı anlamda kullanılmaktadır. Şeyh- mürşid olan kimsenin örnek 

olup onlardan ilim talep eden kimselere rehberlik edebilmeleri için öncelikli olarak o 

hallerin kendilerinde bulunmaları gerekmektedir. İlim öğretebilmeleri için ilme, edep 

öğretebilmeleri için edebe, örnek olabilmeleri için örneklik vasfına ve doğru yolda 

rehberlik edebilmeleri için yol tecrübesine sahip olmaları gerekmektedir.217 Mürşid 

kavramı Kur’an-ı Kerim’de “… artık ona doğru yolu gösterecek bir rehber 

bulamazsın” ayetinden yola çıkarak bir şeyhin “talep eden kişiye doğru yolu gösterip 

rehberlik eden kimse” olduğu çıkarımı yapılmaktadır.218 

Burada şeyh-mürşide yüklenen misyon, Hz. Peygamberin (s.a.v.) manevî 

mirasını temsil etmek olarak görülmektedir.  

İzim bilmek dilersen sen de dilden 

Özün kul et gönül al mürşidinden (R10/57) 

Benim izimi kalpten gelerek takip etmek istiyorsan, nefsini kul ederek, 

mürşidinden gönül al. 

Ma’nâyı nazmım bilmek dilersen 

Bir mürşide ol hâdim u âhid (R12/11) 

Eserlerimin manasını bilmek istiyorsan, Bir mürşide hizmet et ve sözünü tut. 

Dahi mürşidlere hizmet olunmakdan murâd ol kim 

 

217 Reşat Öngören, “Şeyh”, DİA, İstanbul 2010, C. 39, s. 50-52. 
218 Kehf Suresi, 18/17. 



 

 

139 

Dil-i dânâda yer yapıp makâmın eyleye cennât (R17/16) 

Mürşidlere hizmet etmekten maksat, bilge gönülde yer edinip makamını 

cennet eylemektir. 

Mürşid-i kâmil olanlar âlem içre dâimâ 

Gâh celâl ü gâh cemâl-i Hak ile hem-demlenir (R62/3) 

Kâmil mürşidler, dünyada daima bazen Allah’ın (c.c.) celâliyle, bazen 

cemâliyle hemhâldir. 

Mürîd oldum irâdetten geçip teslîm-i şeyh oldum 

Cemâl-ı zâtını asla dirîğ etmem hayâlimden (R11/34) 

İrademden geçerek mürid oldum, şeyhe teslim oldum. Zâtının cemalini 

hayalimden asla çıkarmam. 

İtâ’at eyleyip şeyhe eğer kavlen eğer fi’len 

Yüzüm döndürmedüm kat’en cefâyı ihtiyârımdan (R11/35) 

Sözle ve fiille şeyhe itaat ettim; İsteğimle gelen cefaya asla yüz çevirmedim. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, tasavvufî terbiyede mürşid-mürid ilişkisini; 

sadakat, hizmet ve teslimiyet çerçevesinde ele almaktadır. Saliğin manevî yolculukta 

bir mürşide duyduğu ihtiyaç ve bu yolda gösterilmesi gereken ahlaki davranışların 

önemini zikretmektedir. 

İlk iki beyitte, hakîkatin keşfedilebilmesi ve manevî sırların anlaşılabilmesi 

için bir mürşide yönelmenin gerekliliği açıkça ifade edilmektedir. Şeyh Mustafa 

Kabûlî er-Rifâ’î, kendi izinden gitmek isteyen kişinin öncelikli olarak nefsini kul 

etmesi gerektiğini sonrasında ise mürşidden gönül almanın şart olduğunu dile 

getirmektedir. Eserlerini idrak etmeyi dileyen kimselerin ise doğrudan bir mürşide 

hizmet etmeleri ve bu hizmette sadık olmaları gerektiğini belirtmektedir. Buradaki 

hizmetten maksat ise sadece fiziki bir hizmet değil aynı zamanda gönülden bir 

teslimiyet ve iradeyi terk etmek olarak anlaşılmaktadır. Diğer beyitlerde ise, yapılması 

istenilen bu hizmetin amacına değinmektedir. Mürşide yapılan hizmet, kâmil 



 

 

140 

gönüllerde yer edinip orada manevî bir cennet kazanmak için yapılmaktadır. Çünkü 

kâmil mürşidler, Allah’ın (c.c.) hem “Celâl” hem de “Cemâl” sıfatlarının tecelligâhları 

oldukları için müridin hem nur hem de sır tecrübelerinde ona rehberlik edecek 

salahiyete sahip oldukları belirtilmektedir. Mürîdin şeyhinin cemâlini hayalinden hiç 

çıkarmaması gerektiği, onunla sürekli olarak manevî bir bağ kurduğu, sözle ve fiille 

itaat etmesi gerektiği ve şeyhinden gelecek olan cefâyı bile isteyerek kabul etmesi 

gerektiği zikredilmektedir. Bunlardan anlaşılacağı üzere müridin mürşidine hem 

zahiren hem de bâtınen sadakat ve teslimiyet içerisinde olması gerektiği 

anlaşılmaktadır. 

3.1.9. Evliya 

Arapça “Veli” kavramının çoğulu olan “Evliya” kavramı sözlükte; dost, yar 

ve sevgili gibi anlamlara gelmektedir. Tasavvufî ıstılahta ise, Allah’ın (c.c.) dostu olan, 

nefsi duygulardan arınmış ve Allah’ın (c.c.) iradesine tam bir teslimiyet ile bağlanmış 

şahsiyetler için kullanılmaktadır.219 Kur’an-ı Kerim’de evliya kavramı açıkça 

kullanılmakta olup, “İyi bilin ki Allah’ın (c.c.) evliyalarına korku yoktur, onlar 

mahzun da olmayacaklardır.”220 Diye buyurulmaktadır. Peygamber Efendimiz Hz. 

Muhammed Mustafa (s.a.v.) ise bir hadisinde “Allah (c.c.) bir kulunu sevdiği zaman 

onun gözü, işiten kulağı, tutan eli, yürüyen ayağı olur. Bu kul Allah'tan bir şey dilese 

dileği kabul edilir. Allah'a (c.c.) sığındığında Allah (c.c.) onu korur. Allah (c.c.), 

velisine düşman olan kimselere harp ilan eder.”221 Diye buyurmaktadır. 

Kim ki makbûl oldu Hakk’a halk onun menfûrudur 

Kim ki menfûr oldu halka Hakk’ın ol mağfûrudur 

Kim ki mağfûr oldu Hak’ tan Hakk’ın ol mestûrudur 

Ol ecilden evliyâ halka görünür pây-pes (R85/4) 

 

219 Süleyman Uludağ, a.g.e., s. 379. 
220 Yunus Suresi, 10/62. 
221 Buhari, Rekaik 38. 



 

 

141 

Hakk katında kabul görmüş olan kimse halk nezdinde kabul görmeyebilir. 

Halk nezdinde kabul görmeyen kimse Hakk nezdinde affedilmiş bir kimse olabilir. 

Hakk nezdinde affedilmiş kimse O’nun tarafından gizlenmiştir. Bundandır ki evliyâlar 

halk arasında değersiz ve sıradan görülebilir. 

Evliyânın Hak katında izzetini Hak bilir 

Sanma ki onu cihânda ey dilâ mahlûk bilir 

Ey Kabûlî rütbe-i uşşâkı kim tahkîk bilir 

Yine onlar bildi bilmez gayr kimse sözü kes (R85/5) 

Evliyâ olan kimsenin değerini yalnızca Allah (c.c.) bilir. Ey gönül, halkın 

onların izzet ve yüceliğini bileceğini zannetme. Ey Kabûlî, aşıkların mertebesini kim 

hakkıyla bilir. Yine ancak aşıklar bilebilir başka kimse bilemez o yüzden sözü bitir.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, manevîyat ile dünyevi olgular arasında fark 

olabileceğini belirtmektedir. Bunu da Hak katında “velî” olan bir kimsenin halk 

arasında dışlanabileceği örneği üzerinden anlatmaktadır. Allah’ın (c.c.) bazı kullarını 

kendisine yakın kılarak onları halkın nazarından gizlediği anlaşılmaktadır. Bu nedenle 

velî olan bir kimse, toplumda değersiz hatta sıradan bir kimse olarak 

görülebilmektedir. Bu gizlilik Allah’ın (c.c.) velî kullarının nefislerinden soyunmuş, 

gösterişten uzak ve gerçek mânâda Allah’a (c.c.) yönelmelerinin sonucu olarak 

anlaşılmaktadır. Velî olan bir kimsenin değerini ve makamını ancak ona değer ve 

makam veren veya onunla aynı değerde ve makamda olan kişinin bilebileceği 

zikredilmektedir. O makamda ve değerde olmayan bir kişinin bu hali anlayabilmesinin 

mümkün olmadığı belirtilmektedir. Bu anlayış da aşığın halinden ancak yine bir aşığın 

anlayabileceği örneği üzerinden açıklanmaktadır.  

3.1.10. Muhib 

Muhib kavramı sözlükte, “seven, sevgi besleyen dost” anlamlarına 

gelmektedir. Tasavvufta bir tarîkata yeni girmiş kişiyi tanımlamak amacıyla 

kullanılmaktadır. Bu anlamın Mevlevilik ve Bektaşilik yollarında kabul gören bir 



 

 

142 

anlam olduğu bilinmektedir. Bu anlayışa göre kişi bir yola girdiği vakit ilk başta muhib 

olup sebat gösterip yolda devam ettiği vakit ise derviş olmaktadır.222 

Bir başka anlam olarak ise, “sûfi ve tarîkat ehli olmadıkları halde onlara karşı 

muhabbet duyanlar” olarak tanımlanmaktadır. Burada ise muhib Hak dostu olanların 

dostu olarak tanımlanmaktadır. Sufiler ve tarîkat ehli olan kimseler muhiblere karşı 

sevgi beslemiş ve kendilerinden görmüşlerdir.223 

Muhib ol sen dahi gel evliyâya 

Kabûl etsin seni ol bi’l-velâye (R10/60) 

Sen de evliyayı sevenlerden ol, gel yaklaş onlara. Onlar da seni velayetleriyle 

kabul etsin. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, sâliğin manevî yolculukta ilerleyebilmesi için 

evliyâya muhabbet beslemesi gerektiği vurgulamaktadır. Tasavvufî anlayışta “muhib 

olmak” sadece bir sevgi hali değil aynı zamanda bir bağlılık, yöneliş ve teslimiyet hali 

olarak zikredilmektedir. “Gel” hitabıyla da sâlik, pasif bir izleyicilikten çıkıp aşkın ve 

bağlılığın fiili boyutuna davet edilmektedir. Bu sevgi, bağlılık ve teslimiyetin 

sonucunda ise Allah’ın (c.c.) velî kullarının sâliği kabul etmeleri söz konusu 

olabilmektedir. 

3.1.11. Pervâne 

Geceleyin ışığın etrafında görülen küçük kelebek manasına gelen “pervâne” 

dîvân edebiyatında âşık olan kimseyi tanımlamak için sıkça kullanılmaktadır. Dîvân 

şairleri eskiden şiirlerini mum ışıklarında yazmaya çalışırken ışığa gelen bu küçük 

kelebekleri de şiirlerinde konu edinmiş ve ilahi aşk yolculuğunda hareket eden 

dervişleri de pervânelere benzetmişlerdir.224 Edebiyatta bu konu ile ilgili Şem ü 

Pervane alanında birçok mensur eser ve mesnevinin kaleme alındığı bilinmektedir. Bu 

mensur eser ve mesnevilerin haricinde sembolleşmiş olan şiirlerin de olduğu 

 

222 İskender Pala, a.g.e., s. 346. 
223 Süleyman Uludağ, “Muhib”, DİA, Ankara 2020, C. 31, s. 34. 
224 İskender Pala, a.g.e., s. 370. 



 

 

143 

görülmektedir. Bu semboller gazel, beyit ve rübâîlerde âşıkâne bir tarzda kaleme 

alınmaktadır.225 Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v) bir hadisinde 

“Benim misalim ateş yakan bir adamın misali gibidir. Ateş, etrafını aydınlatınca 

pervâneler ve benzeri hayvanlar içine düşmeye başlarlar. Adam onları engellemeye 

başlarsa da onlar kendisine galebe çalarak ateşe atılırlar. İşte benimle sizin misaliniz 

budur. Ben ateşten korumak için sizin eteğinizden tutuyorum: Ateşten uzaklaşın! 

Ateşten uzaklaşın diyorum. Siz, baskın çıkarak onun içine atılıyorsunuz.” 

Buyurmaktadır.226  

Dilâ aşk âteşin Ferhâd gibi dîvânelerden sor 

Muhabbet şem’ine sûzân olan pervânelerden sor (R73/1) 

Ey gönül, aşk ateşini Ferhat gibi delilere sor. Muhabbet mumuna yanmış 

pervanelere sor. 

Nâr-ı aşkınla Kabûlî yanalı pervâne-veş 

Kalmadı cismimde tâkat tut elin koyma zelîl (R100/7) 

Kabûlî aşk ateşiyle pervane gibi yandığından beri, vücudumda hiç güç 

kalmadı, elini tut da bırakma beni düşkün hâlde. 

İki yanında mihrâbın uyandı şem’-i aşk-ı Hak 

Ona pervâne-veş cânın yakan gelsin bu meydâna (R134/4) 

İki yanında mihrabın, Allah aşkının mumları yanar. Ona pervane gibi canını 

yakan buyursun bu meydana. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, aşk yolunun bilgiyle değil yanmakla 

yürünmesi gerektiğini, sözle değil hâl ile anlaşılabileceğini ve gerçek muhabbetin 

ancak bedel ödemeye razı olanların meydanı olduğunu “pervâne” mecazı üzerinden 

dile getirmektedir.  

 

225 Sadık Armutlu, Kelebeğin Ateşe Yolculuğu: Klasik Fars ve Türk Edebiyatında Şem‘ü Pervâne 
Mesnevileri, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, Erzurum 2009, S. 39, s.903-904. 
226 Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi (Trc. Ahmed Davutoğlu), İstanbul 1983, C. 5, s. 6005-6006. 



 

 

144 

Aşkın mahiyetinin anlaşılabilmesi için onun derinliğine vakıf olan; Ferhad 

gibi meczuplara ve muhabbet uğruna ateşe uçan pervanelere sorulması gerektiği 

belirtilmektedir. Bu aşka, teorik bir bilgiyle değil hâl ve tecrübe ile ulaşılabileceği 

anlaşılmaktadır. Aşk bir ateş olarak zikredilse de gönül ehli için yalnızca bir arınma 

ve vuslat sebebi olduğu bildirilmektedir. Pervane gibi yanmak mecazı aşk 

yolculuğunun hem güzelliğini hem de zorluğunu belirtmek için kullanılmaktadır. Son 

beyitte “mihrabın iki yanında yanan ilahî aşkın mumları”, Allah’a (c.c.) olan 

yönelmenin merkezindeki ilahî sevgiyi belirtmektedir. Bu ateşe giren kimsenin tıpkı 

bir pervane gibi canını ortaya koyması gerekmektedir.  

3.1.12. Recâ 

Recâ kavramı sözlükte, “ümit, beklenti ve istek” gibi anlamlara gelmektedir. 

Tasavvufî ıstılahta ise, “kulun ilâhî rahmetin genişliğine nazar etmesi, Allah’ın (c.c.) 

lütfunu kendine yakın hissetmesi ve sonucun daima iyi olacağını düşünüp bütün 

olacakları cemal gözüyle görmesi” şeklinde tanımlanmaktadır. Ayrıca terim olarak, 

insanın hoşuna gitmeyen bir durumun bitecek olma temennisine “recâ” 

denilmektedir.227 Kur’an-ı Kerim’de recâ kavramı farklı şekillerde geçmektedir. Bu 

ayetlerin geneline bakıldığı zaman insanın Allah’ın (c.c.) rahmetinden ümidini 

kesmemesi gerektiğini ve Allah’ın daima onunla olduğunu hatırlayıp idrak etmesi 

gerekmektedir.228 Tasavvuf ehli recânın çeşitli şekillerinden bahsetmektedirler. 

Recâ’nın, yeis ve havf gibi kavramlarla ilişkisi bulunmaktadır. Aynı zamanda tasavvuf 

ehli havf ve recâyı amelin iki kanadı gibi görülüp onlarsız vuslata erilememe tasvirleri 

bu iki kavramın tasavvuftaki önemini göstermektedir. Tasavvuf ehli şairler, recâ 

kavramını Allah’ın rahmetinden daima ümitvar olma şeklinde kullanmaktadırlar.229 

Özüm teslîm edip ona recâmend olduğum hâlde 

Bana bir nush pend etti kabûl ettim cinânımdan (R11/33) 

 

227 Zafer Erginli, Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kalem Yayınevi, İstanbul 2016, s. 507. 
228 Zümer Suresi, 39/9.; Kehf Suresi, 18/110.; Ahzab Suresi, 33/21. 
229 Mahmud Esad Erkaya, Kur'an Kaynaklı Tasavvuf Kavramları, Otto Yayınları, Ankara 2017, s.162. 



 

 

145 

Özümü O’na teslim edip beklentiye girdiğim halde, O da bana bir nasihat 

verdi, ben de gönülden kabul ettim. 

Ente’r-Rifâ’iyyü rafe’akellâhu kadren ve menzileten 

V’azherekellâhu fî evliyâihi burhânen ve kerâmeten 

Dehalnâke yâ seyyidenâ bi’l-isti’âneti ve’l-istimdâd 

Akbil recâunâ ve recâu’l-müstemedîn 

Şey’en lillâh yâ Rifâ’î yâ kutbe zevi’r-reşâd 

Umdud lenâ bi-sırrıke v’erşid ile’s-sedâd230 (R32/2) 

“Sen Rifâî’sin, Cenâb-ı Hak senin kadrini ve menzilini yüce kıldı, velîleri 

arasında kerâmet ve burhan ile izhar eyledi. Ey efendimiz, sana yardım ve istimdad 

için müracaat ediyoruz, bu isteklerimizi kabul buyur. Allah (c.c.) için bize yardım et, 

sırrınla bize imdat buyur ve bizi doğru yola ulaştır”. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, sâliğin tam bir teslimiyet içerisinde 

bulunmasını ve bu teslimiyetin neticesinde gelen nasihati gönülden kabul edip yerine 

getirmesi gerektiğini belirtmektedir. Kendini Hakk’a teslim edip gönülden bir 

beklentiye girdiğini belirten Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, bu yönelişin sonucunda 

O’na gelen öğüdü de gönülden kabul ettiğini zikretmektedir. Bu da tasavvuf 

anlayışında bir mürşide ya da Hakk’a teslim olmuş olan müridin gelen her sözde bir 

hikmet görüp, sorgulamadan uyması düşüncesiyle örtüşmektedir. Diğer bölüm ise, 

Rifâî tarîkatına ait dua içeren Arapça bir metin zikredilmektedir. Bu bölümde Rifâî 

şeyhi bir kutup olarak çağırılmakta ve Allah’ın (c.c.) O’na lütfettiği kerametler 

zikredilip yardım çağrısı yapılmaktadır.  

 

230 “Sen Rifâî’ sin, Cenâb-ı Hak senin kadrini ve menzilini yüce kıldı, velîleri arasında kerâmet ve 
burhan ile izhar eyledi. Ey efendimiz, sana yardım ve istimdad için müracaat ediyoruz, bu isteklerimizi 
kabul buyur. Allah için bize yardım et, sırrınla bize imdat buyur ve bizi doğru yola ulaştır”. 



 

 

146 

3.1.13. Zikir 

Sözlükte, “anmak, açıklamak, bildirmek ve hatırlamak” gibi anlamlara gelen 

“zikir” kavramı, Allah’ın (c.c.) adının belli sayılarda tekrarlanması demektir. Hakiki 

zikir kalbi mâsivâdan arındırmak olarak açıklanmaktadır. Tasavvufta zikrin 

mutasavvıfın bütün hücrelerine etki etmesi ve ilahi aşka giden yolda adımların zikir 

ile atılması gerekmektedir.231 Zikir kavramı Kur’an- Kerim’de; en büyük ibadet,232 

itaat ve amel,233 kalp ile zikretmek234 ve dil ile zikretmek235 gibi anlamlarda 

işlenmektedir. Allah (c.c.) Kur’an’ı Kerim’de aynı zamanda varlıkların içinde 

bulundukları her halde Allah’ı (c.c.) zikrettiklerini “Onlar ayaktayken, otururken ve 

yanları üzerinde yatarken Allah’ı (c.c.) anarlar…”236 Bildirmektedir.  

Mutasavvıfların ortak esaslarından biri olan zikir, Allah’ı (c.c.) anmak için 

temel esas olarak karşımıza çıkmaktadır. Yeryüzünde bulunan cümle mahlukatın 

Allah’ı (c.c.) kendi lisanlarında zikrettikleri bilinmektedir. Bu da canlıların aldığı her 

nefesin zikir olarak değerlendirilmesi ile açıklanmaktadır.237 

Zikir ibadeti tarîkatlarda iki şekilde icra edilmektedir. Bunların ilki zikr-i hafî 

(gizli zikir) gönülden yapılan zikir, ikincisi ise zikr-i celî (sesli zikir) dervişlerin 

yüksek sesle ve cem’en yaptıkları zikirdir.238 

Zâhidâ fikr-i Hudâ’dır dâimâ ezkârımız 

Zînet-i dünyâya yoktur meyl için efkârımız 

Bizi görüp bu kesrette cîfeye dalmış deme 

Bi’n-nazâre me’mûrlarız yoktur asla vârımız (R82/1) 

 

231 Kaplan Üstüner, Dîvân Şiirinde Tasavvuf, Birleşik yay., Ankara 2007, s. 152. 
232 Ankebut Suresi, 29/45 
233 Bakara Suresi, 2/152. 
234 Bakara Suresi, 2/200. 
235 Al-i İmran, 3/135. 
236 Al-i İmran, 3/191. 
237 Reşat Öngören, “Zikir”, DİA, İstanbul 2013, C. 44, s. 409. 
238 İskender Pala, a.g.e., s. 506. 



 

 

147 

Ey zâhid, bizim zikrimiz daima Allah (c.c.) fikridir; Dünya süsüne karşı hiçbir 

meylimizi gösteren bir düşüncemiz yoktur. Bizi bu çokluk içerisinde görünce dünyaya 

dalmış zannetme! Biz bakmakla görevlendirildik. Hiçbir varlığımız yok bizim. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, kendilerini dünya süslerine dalmış gibi 

yorumlayan kimselere yönelik; kendilerinin Allah (c.c.) dışındaki her şeye sadece 

bakmakla görevli olduklarını, hiçbir aidiyet hissetmediklerini ve tek zikirlerinin Allah 

(c.c.) fikri olduklarını söylemektedir. Buradan yalnızca dillerinin değil aynı zamanda 

gönülleri ve akıllarıyla da daimî olarak Allah’ı (c.c.) zikrettikleri ve O’nun dışında 

hiçbir şeye meyletmedikleri anlaşılmaktadır. 

3.1.14. Rind  

Rind Farsça bir kavram olarak sözlükte, “aldırışsız, dünya işlerini boş gören 

ve kalender” olarak tanımlanmaktadır. Dîvân şiirinde kullanılan âşık, mâşuk ve zâhid 

gibi tiplemelerin yanında rind tiplemesi de sıkça kullanılmaktadır. Bu kavramın çoğulu 

ise “Rindan” olarak geçmektedir. Acı ve tatlıyı, üzüntü ve sevinci bir gören kimseye 

rind denilmektedir.239 Her ne kadar rind ve kalenderlik birbirine benzetilse de muhteva 

açısından birbirinden ayrılmaktadır. 

Klasik Türk şiirinde rind ve zâhid sürekli olarak çatışma halinde 

işlenmektedir. Zâhidde bulunan özelliklerin rindde olmaması gerekmektedir. Klasik 

şiirde “zâhid” kaba bir sofu olarak tanımlanırken “rind” ise olgun bir kişilik olarak 

tanımlanmaktadır.240 Birçok kimsenin sürekli ulaşmak için peşinden koştukları 

makam, mevki ve parayı umursamaz kendi değer yargılarına uygun bir yaşam tarzını 

benimseyen kimselerdir. Din karşısında hoşgörülü, yaşam ve geçim kurallarını boş 

veren rindler kimsenin kınamasına aldırış etmeden yalansız ve riyasız yaşayan 

kimseler olarak işlenmektedirler.241 

 

239 İskender Pala, a.g.e., s. 396. 
240 Kader Keleş, Dîvân Edebiyatında Rind Tip, 
https://www.academia.edu/5410577/Dîvân_Edebiyat%C4%B1nda_Rind_Tipi, 30.01.2019 
241 Gülay Durmaz, Dîvân Şiirinde Rind, U.Ü. Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, Bursa 
2005, S. 8, s. 58. 



 

 

148 

Sûretâ fenn-i hakâyık içre lâlim zâhidâ 

Der ledünnî nüshayım rindâne gelmişlerdenem (R105/5) 

Ey Zâhid! Hakîkat ilmi içerisinde dilsiz görünürüm. Ben, ledün ilmin bir 

nüshasıyım, dünyayı terk etmişlerdenim. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, rindliğin yalnızca şarap ve mest olma 

hallerinden ibaret olmadığını, görünüşte suskun; içte ise ilim ve irfanla dolu olan, 

dünya ile bağını kesen hakîkat ehli bir duruş olduğunu belirtmektedir. Zâhidin zahirî 

ibadet ve bilgi temelinde olan anlayışına nazaran rindin, kalbi derinliği ve içsel keşfi 

ön plana çıkartılmaktadır. 

3.1.15. Felek 

Arapça bir kavram olan “Felek” sözlükte; “gök, gökyüzü, sema, talih, kader 

ve her gezegene mahsus gök tabakası” olarak geçmektedir. Çoğulu ise eflakdır. 

Batlamyus düşüncesinde dünya kâinatın merkezi olarak kabul edilmektedir. Dünyayı 

dokuz felek çevreler. Bunlarda tıpkı soğan zarı gibi iç içe geçmiş şekilde birbirlerini 

çevrelemektedirler. Edebiyatta ise felek, daha çok şikâyet amaçlı kullanılmaktadır. 

Felek-câh, felek-rif’at, felek-pâye gibi birleşik sıfatlar ile kullanıldığı vakit ise daha 

müspet anlamlar teşkil etmektedir. Eflâk, çerh, semâ ve gök gibi eş anlamlısı 

olabilecek bu kavramlar dîvân şairleri tarafından daha çok yükseklik, sonsuzluk ve 

parlaklık gibi muhtevalarla işlenmektedir. Sevgili felekten bile daha yüce değerde 

görülmektedir. Aşığın çektiği sıkıntılardan kaynaklı ettiği âh ve figanlar felekler kadar 

sonsuz olarak değerlendirilmektedir.242  

Cânım alacak zannederim her nazarında 

Cellâd-ı felek gözleri kirpikleri hançer (R78/8) 

Her bakışında canımı alacak sanıyorum. Feleğin celladı gibi gözleri, 

kirpikleri hançer gibidir. 

 

242 İskender Pala, a.g.e., s. 159-160. 



 

 

149 

Ne kadar çarh-ı felek aksine etse güzeri 

Edemez cümleten küm kıymet-i ehl-i hüneri (R148/1) 

Feleğin çarkı ne kadar aksine dönse de ehl-i hünerin kıymetini cümlesi 

silemez. 

Ruhların pertevidir nûr-ı hurşîd-i semâ 

Nüh felek hem arş u kürsî nûr-ı çeşminde cemîl (R100/4) 

Semânın güneş ışığı olan nur, ruhların parıltısıdır; Dokuz felek, arş ve kürsî 

onun gözünün nurunda cem olmuştur. 

Gelip cânânımın bu dem ruhundan bû meşâm ettim 

Olup ben mest-i lâ-ya’kıl (u) çarh döndü semâ’ımdan (R11/64) 

Şu anda cananımın ruhundan bir koku aldım; Akıldan geçerek mest oldum ve 

gök döndü semâ’mda. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î felek kavramını, teşbih sanatıyla sevgilinin 

bakışlarına benzetmektedir. Sevgilinin her bakışta canını alacağını dile getirmektedir. 

Felekten kasıt kader, dolayısıyla sevgilinin nazarını kaderden de keskin olarak 

zikretmektedir. İkinci beyitte ise, feleğin çarkının her ne kadar tersine dönse de ehl-i 

hünerin değerini düşüremeyeceğini ifade etmektedir. Bu da kaderin değişkenliği 

karşısında mâ’rifetin kalıcılığını ve hakîkatin direncini göstermektedir. Üçüncü beyitte 

ise felek, kozmik bir düzen ve ilahî aşkın bir bakışta tecelli olduğu manevî âlem olarak 

ele alınmaktadır. Son beyitte, sevgiliden gelen ruh kokusu ile mest olan aşığın, akli 

sınırları aşarak göğün dönmesini semâî bir vecd hali olarak yaşadığı belirtilmektedir. 

3.1.16. Cezbe 

Cezbe kavramı sözlükte, “çekmek” anlamına gelirken tasavvufî ıstılahta ise, 

“Allah’ın (c.c.) kulunu kendine çekmesi ve aniden huzuruna yükseltmesi” anlamında 

kullanılmaktadır.243  Tasavvufta hakîkate erişmek cezbe ile gerçekleşmektedir. 

 

243 Hasan Kâmil Yılmaz, “Cezbe”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 504. 



 

 

150 

Dervişin cezbe ile varlığını terk etmesi gerekmektedir. Cezbe haline giren kimseye 

“meczub” denilmektedir. Cezbenin meydana gelmesi için zikir, fikir ve çile 

gerekmektedir. Cezbeye gelmek için bir mürşide ihtiyaç yoktur lakin bu şekilde 

cezbeye gelen kişi yol-yordam bilmeyeceğinden kaynaklı cezbesinin herhangi bir 

faidesi olmamaktadır. Dîvân edebiyatında âşık sevgilinin cezbesine kapılmış olarak 

işlenmektedir. Mutasavvıflar ise ilahi aşk sarhoşluğu ile cezbe halinin oluştuğunu 

belirtmektedirler. Sufiler “Allah (c.c.) dilediğini kendisine çeker.” Mealindeki ayeti 

cezbe için kaynak olarak görmektedirler.244  

Temevvüc eyledi aşkım karıştı bahr ile katre 

Vücûdum küllü mahvoldu erişti şemse çün zerre 

Urûc ettim mu’allâya geçip akl-ı meâdımdan 

Delîl oldu bana cezbem kavuşturdu beni sırra (R19/1) 

Aşkım kabardı, damlayla deniz karıştı. Varlığım tümüyle yok oldu, güneşe 

erişince zerre gibi oldum. Yüce makama çıktım, aklımı aşıp geçtim. Cezbem bana 

kılavuz oldu ve beni sırra ulaştırdı. 

Hüşyâr olana sunar idi sâgar-ı aşkı 

Mest eyler idi nûş edeni cezbe-i Rahmân (R34/10/7) 

Aşk kadehini ayık olana sunardı; İçen, Rahmân’ın cezbesiyle mest olurdu. 

Şol mest olanı cezbe eriştirdi vusûle 

Uydurmak ile hâlini ahvâl-i Resûl’e (R34/10/8) 

O mest olanı cezbe vuslata eriştirirdi. Halini Resûl’ün (s.a.v.) hallerine 

uydurarak. 

Nesîm-i cezbe-i Rahmân erişip cezbeder Hakk’a 

Hemîşe seyr-i lâhûta sefer eyler Rifâ’îler (R58/2) 

 

244 İskender Pala, a.g.e., s. 101. 



 

 

151 

Rahmân’ın cezbe meltemi erişip Hakk’a çeker; Rifâîler daima ilahi âleme 

sefer eder. 

Nesîmî cezbe-i Hak’la dimâğ pür olan uşşâk 

Şemîmî ıtr-ı nesrîn nergis ü sünbülden almazlar (R67/2) 

Hak cezbesiyle zihni dolmuş âşıklar, güzel kokuyu Gül, sümbül ve nergisden 

almazlar. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, “cezbe” kavramını sâliki fenâ mertebesine 

ulaştıran bir anahtar gibi zikretmektedir. Aşkın kabarmasıyla damlanın denize 

karışması ve nefsin ilahî varlıkta yok olması olarak tanımlanan cezbe, kişiyi ilahî 

sırlara eriştiren asıl kılavuz olarak anılmaktadır. İkinci beyitte cezbe, aşkın doğrudan 

etkisinin bir sonucu olarak değil de Rahmani kaynaktan gelen vecd hali olarak 

tanımlanmaktadır. Üçüncü beyitte cezbe halinde olan kişinin Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) sünnet-i seniyyesi ile ahlaklanmasından kaynaklı terbiye ve vuslata ermenin 

yolu olarak görülmektedir. Dördüncü beyitte cezbe, sürekli bir seyr ü sülûk hâli ve 

devamlı olan manevî bir yolculuk olarak ifade edilmektedir. Son beyitte cezbe, insanın 

gönül ve zihin dünyasını tam manasıyla doldurmasından kaynaklı fiziki güzelliklerin, 

bâtınî lezzetlerin karşısında silinmesine vesile olan hâl olarak görülmektedir. 

3.1.17. Vecd 

Vecd kavramı sözlükte “istediğine kavuşmak, yitiğini bulmak yüksek 

heyecan duymak; aşk ve iştiyak sarhoşluğuyla kendinden geçme” anlamlarında 

kullanılmaktadır. Tasavvufî ıstılahta ise “zorlama durumu olmadan Allah’ın (c.c.) bir 

ihsanı şeklinde tâlibe gelen ve onu kendinden geçiren manevî hal” olarak 

tanımlanmaktadır.245 Murakabe sonucunda vicdani bir zevk coşkunluğuna sahip olan 

sufînin bedeninin boş bir saray gibi olduğu, mâsivâ ile ilişkisini kesip yalnızca Allah 

(c.c.) ile beraber olduğu belirtilmektedir. Bu hâlin olma durumunda ise sufînin yapılan 

burhanlardan (ağza şiş sokma, başa topuz indirme) haberdar olmadığı bilinmektedir. 

 

245 Semih Ceyhan, “Vecd”, DİA, İstanbul 2012, C. 42, s. 583-584. 



 

 

152 

Vecd hali ruhun, aşka yenik düşüp ona tahammül edememe halidir. Bu yüzden bu hâl 

isteyerek olan bir durum değil irade dışı gerçekleşen bir hâl olarak bilinmektedir.246 

Kur’an-ı Kerim’de “Mü’minler ancak o kimselerdir ki; Allah (c.c.) anıldığı 

vakit kalpleri ürperir…”247 ve “Onlar ağlayarak yüzüstü yere kapanırlar…”248 Ayetleri 

vecd hali içinde bulunan kimseleri tasvir ettiği anlaşılmaktadır. 

Hatâ kıldımsa ey ihvân bu nazmın güft ü vezninde 

Ayıp görmen özüm mecnûn idi vecd u hiyâcımdan (R11/126) 

Ey kardeşlerim, bu şiirin söz ve vezninde hata ettiysem ayıplamayın zira 

özüm şiddetli bir aşk halindeydim. 

Çünkü bildi Hakk’ı bunlar hâl-i vecd u keşf ile 

Oldular me’mûr Hak’tan âlemi îkâz ile (R16/81) 

Bu kimseler Hakk’ı vecd ve keşif hâliyle bildiler. Allah (c.c.) tarafından halkı 

gafletten uyandırmak için görevlendirilmiştir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk beyitte vecd kavramını aklın sınırlarını 

aşarak bir aşk ve coşku hâline gelmesi olarak tanımlamaktadır. Bu hâlden kaynaklı 

eğer yazdıklarında zahirî mânâda bir kusur görülse de bunun ilahî aşkın bir tezahürü 

olduğunu belirtmektedir. İkinci beyitte ise vecd, keşifle beraber Allah’ı (c.c.) 

tanımanın bir yolu olarak zikredilmektedir. Buradaki vecd hali yalnızca bireysel bir 

hâl değil aynı zamanda sosyal ve irşâdî sorumluluk oluşturan yüksek bir mertebe 

olarak zikredilmektedir. 

3.1.18. Zâhid 

Dîvân şiirinde sıkça rastlanan zâhid tipi, zahirî dindarlıkla tanımlanan, dinîn 

biçimsel yönlerine sıkı sıkıya bağlı ancak bu bağlılığın ötesine geçemeyen bir karakter 

olarak tasvir edilmektedir. Zâhid, temel olarak Allah’ın (c.c.) emirlerini yerine getiren, 

 

246 İskender Pala, a.g.e., s. 486. 
247 Enfal Suresi, 8/2. 
248 İsra Suresi, 17/109. 



 

 

153 

hatta şüpheli olan durumlardan dahi sakınan bir dindar görünümündedir. Ancak dîvân 

şairlerinin bakış açısından bu dindarlık, içsel derinlikten ve samimiyetten yoksun, 

yüzeysel bir bağlılığa işaret etmektedir. Bunun da nedeni olarak aşktan uzak olmaları 

ve tek emellerinin cennete kavuşmak olduğu anlaşılmaktadır. Zâhid tipi, çoğunlukla 

dinîn ruhuna nüfuz edemeyen, kavrayışı sınırlı ve şekilci bir kimse olarak 

resmedilmektedir.249 

Dîvân edebiyatında zâhidin karşısına çoğunlukla rind çıkar. Rind, dünyevî 

zevklerden sakınmayan ancak içsel bir hakîkat arayışında olan, şekilcilikten uzak, 

derûnî bir inanç taşıyan kişidir. Bu bağlamda rind-zâhid karşıtlığı, dîvân şiirinde 

sadece iki farklı yaşam tarzını değil, aynı zamanda dinîn içselliği ile dışsallığı 

arasındaki hâli de temsil etmektedir.250 

Zâhid figürü yalnızca "zâhid" olarak değil; aynı zamanda vaiz, fakih, şeyh, 

molla, hatib, nasih, imam gibi çeşitli isimlerle de karşımıza çıkar. Ancak bu isim 

farklılıkları, temsil edilen zihniyetin değiştiği anlamına gelmez. Şair, bu isimler 

aracılığıyla aynı yüzeysel ve biçimci dindarlık anlayışını hicvetmeye devam eder. 

Dîvân şairi, zâhidi kimi zaman alaycı, kimi zaman sert, kimi zaman da öğüt verici bir 

üslupla eleştirir; ancak her durumda onu içtenlikten uzak, ikiyüzlü ve dünyayı da 

ahireti de kazanma hırsıyla hareket eden bir kimse olarak resmetmektedir.251 

Bu eleştirel yaklaşım, dîvân edebiyatının sadece estetik değil aynı zamanda 

düşünsel boyut taşıdığını; dönemin dinî ve toplumsal yapısına karşı da söz söyleme 

cesareti barındırdığını ortaya koymaktadır. Zâhid tipi, bu yönüyle hem bir sembol hem 

de bir eleştiri aracıdır. 

Halk-ı âlem onu zâhid anlayıp bilsin diye 

Dilden eksik etmez asla zikr-i âh-vâh ile (R16/28) 

 

249 İskender Pala, a.g.e., s. 501. 
250 Mine Mengi, Dîvân Şiiri Yazıları, Akçağ Yayınları, Ankara, 2000, s. 216-217. 
251 Nurgül SUCU, Zâhid-Sufi Tipinin Kimliği, Dîvân Edebiyatındaki Yeri ve Sosyal Hayattaki 
Örnekleri, İstem Dergisi, Konya 2007, S.10. s. 233. 



 

 

154 

Alem halkı onu zâhid olarak anlayıp bilsinler diye, hiçbir zaman dilinden 

sızlanma zikri eksik olmaz. 

Menzil-i ilme’l-yakîne erdi bunlar cehd edip 

Dendi zâhid bu gürûha halk içinde nâm ile (R16/38) 

Bu kişiler, çaba ile kesin bilgi (ilme’l-yakîn) makamına ulaştılar. Bu topluluk 

halk içinde zâhid diye isimlendirildi. 

Sanman bizi zâhid gibi beyhûde mekâliz 

Biz kâşif-i esrâr-ı me’ânî vü me’âliz (R34/1/1) 

Bizi zâhid gibi boş sözler söyleyen sanmayın. Biz mana ve yücelik sırlarını 

keşfedenleriz. 

Eğer duysandı ey zâhid bu ilmin şemmesin zerre 

Ururdun terkini varın kılardın dâim istikzâz (R51/6) 

Ey zâhid, bu ilmin kokusunu bir zerre duysaydın; Her şeyi terk eder, sürekli 

onu istemeye başlardın. 

Ey zâhid beyhûde kâl aldanma yanlıştır bu fâl 

Çekme ta’ab hayvân-misâl âdemdeki irfânı gör (R72/3) 

Ey zâhid, boş yere aldanma bu fal yanlıştır. Sıkıntı çekme, hayvan gibi olma, 

insandaki irfanı gör. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, ilk iki beyitte zâhid, halkın nezdinde takva 

sahibi, sürekli zikreden ve çilekeş bir kimse olarak tanımlanmaktadır. Zâhidin sürekli 

olarak “ah-vah” ile zikirde bulunması, kişinin gerçekten manevî bir derinlikte 

olmadığını, toplumun algısını yönlendirmek amacıyla sergilenen bir davranış 

olduğunu ima etmektedir. Diğer beyitlerde ise zâhid, genellikle eleştirel bir düzlemde 

değerlendirilmektedir. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î hakîkatin sırlarına erişmiş bir 

kimse olmasından kaynaklı beyhude söz söyleyen bir kimse olarak tanımlanmaması 

gerektiğini zikretmektedir. Zâhid, yalnızca dış görünüşteki ibadetle yetinip, irfanî 

hakîkatten mahrum kalması bakımından eleştirilmektedir. Son beyitte zâhidin, boş 



 

 

155 

sözlere ve yanlış yollara inanmaması, hayvani heveslerden uzaklaşarak insandaki 

irfanı görmesi tavsiye edilmektedir. 

3.1.19. Nefs 

Nefs kavramı sözlükte “ruh, can, hayat, beden, insan ve zât” gibi anlamlarda 

kullanılmaktadır.252 Ruh ile nefs aynı muhtavaya sahip görülmekle beraber, insanın iyi 

şeylere yönelmesinin ruh ile kötü şeylere yönelmesi ise beden ile açıklanmaktadır. 

Nefs kendi dairesi içerisinde yedi kısma bölünmektedir. Bunlar; kötülüğü emreden 

nefs “nefs-i emmâre”, yaptığı kötülükten pişman olup hayra yönelen nefs “nefs-i 

levvâme”, Allah (c.c.) tarafından iyilik ilham edilmiş ve kötülüklerden arınan nefs 

“nefs-i mühimme”, imanında hata yapmayacak derecede kötülüklerden uzaklaşmış 

nefs “nefs-i mutmainne”, Allah’tan (c.c.) razı olan nefs “nefs-i râzıyye”, Allah’ın (c.c.) 

kendisinden razı olduğu nefs “nefs-i marzıyye” ve kötülüklerden tamamen arınmış 

olan nefs “nefs-i sâfiyye” olarak kabul edilmektedir. Bu kısımlar kişinin Allah 

yolundaki yolculuğunu temsil etmektedir. İnsan bu mertebeleri aşmaya gayret 

göstererek Allah ile yakınlık kurmayı talep etmektedir. Bu nefs kısımlarının her 

birinde Allah’ın (c.c.) esmalarında bir tanesi zikredilmektedir. Esma-i Seb’a denilen 

bu esmalar “Lâilâhe İllallâh, Allâh, Hû, Hakk, Hayy, Kayyûm, Kahhâr” olarak 

bilinmektedir. 253 

Nefs kavramı Kur’an-ı Kerim’de “Zatullâh”,254 “insan ruhu”,255 “kalp ve 

sadır”,256 “insan bedeni”,257 “bedenle beraber ruh”,258 “zât”,259 “cins”260 ve “insana 

kötülüğü emreden”261 anlamlarında birçok kez kullanılmaktadır. 

Eyledim isyân u cürmü ben kulun yâ Rabbenâ 

 

252 Süleyman Uludağ, “Nefis”, DİA, İstanbul 2006, C. 32, s. 526. 
253 İskender Pala, a.g.e., s. 368. 
254 Tâhâ Suresi, 20/41; Mâide Suresi, 5/116. 
255 Fecr Suresi, 89/27; Zümer Suresi 29/42. 
256 Yusuf Suresi, 12/77; Bakara Suresi, 2/77; Nisa Suresi, 4/113. 
257 İsra Suresi, 17/33; Yusuf Suresi, 12/26,30,61. 
258 Zümer Suresi, 29/70; Yunus Suresi, 10/23,44,54. 
259 Bakara Suresi, 2/48; Müddesir Suresi, 74/38. 
260 Tevbe Suresi, 9/128; Rum suresi, 30/28. 
261 Yusuf Suresi, 12/18,53; Tâhâ Suresi, 20/96. 



 

 

156 

Nefsime zulm eyleyip oldum ikâbına sezâ (R9/1) 

Ey Rabbimiz, kulun olarak isyan ve günah ettim. Nefsime zulmedip cezaya 

layık oldum. 

Bu günâh-ı cürm ü isyân ile geçti ömrüm hep 

Hîle-i nefsimdir ancak bunca isyâna sebep (R9/13) 

Günah ve isyanla geçti ömrümün tamamı. Bunca isyanın tek sebebi nefsimin 

hilesidir. 

Nice bir dil ola âlûde-i çirkâb u günâh 

Ne revâ nefs ola sana püşt ü penâh (R22/1) 

Bir gönül nasıl olur da günah ve pisliklerle dolu olur? Nefs, sana nasıl bir 

sığınak ve korunak olabilir? 

Bâtından oku gel dersi ezber 

Fehmeyle nefsin ol Hakk’a âbid (R12/4) 

Gel, dersi dıştan değil içten oku, ezberle. Nefsini anla ki Allah’a (c.c.) gerçek 

ibadet eden olasın. 

Nefsin bilendir Hakk’ı bilenler 

Bil men aref’tir bu söze şâhid (R12/9) 

Hakk’ı bilenler, nefsini bilenlerdir. 'Men arefe' hadisi bu söze şahittir. 

Gel dinle Kabûlî bu dem nefsini tanı 

Bî-havf u hüzn ol okun atıp da yayın âs (R87/9) 

Gel Kabûlî dinle, bu an nefsini tanı. Korku ve hüzün olmadan okunu atıp 

yayını as. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î ilk iki beyitte nefsi, insanın günah işlemesinin 

temel kaynağı olarak zikretmektedir. Kişi işlediği günahları açık bir şekilde kabul 

ederek cezaya müstehak olduğunu ifade etmektedir. Bu itiraf, günahın dışardan değil, 



 

 

157 

nefsin iç hilelerinden kaynaklandığını gözler önüne sermektedir. Bundan ise nefsin 

kişiyi sürekli olarak günah işlemeye çağıran bir unsur olduğu anlaşılmaktadır. Üçüncü 

beyitte nefs, sığınılacak bir yer değil terbiye edilip arındırılması gereken bir benlik katı 

olarak zikredilmektedir. Dördüncü ve beşinci beyitlerde ise kulun, Allah’a (c.c.) 

gerçek anlamda ulaşabilmesinin yolu olarak nefsini terbiye etmesi gerektiği 

vurgulanmaktadır. Son beyitte ise Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î okuyucuyu nefsini 

tezkiye etmeye davet etmektedir. Nefsin tanınmasıyla beraber kişinin, korku ve 

üzüntüden azade bir hale ulaşabilmesi mümkün olmaktadır. 

3.1.20. Kutb 

Kutb kavramı sözlükte “değirmen mili, eksen demiri, eksen; gökyüzünün 

kuzeyindeki yıldız veya bir topluluğun yöneticisi” olarak geçmektedir. Tasavvufî 

ıstılahta ise “veliler zümresinin başı, dünya ve âlemin mânevi yönetici olduğuna 

inanılan en büyük veli” anlamında kullanılmaktadır. Bu kimsenin makamı “kutbiyyet” 

makamı olarak adlandırılmaktadır. Bazı velî gruplarının başında olan velîlere de kutup 

denilmesinden kaynaklı Allah (c.c.) katındaki en büyük veli için kutbu’l-aktab 

kavramı da kullanılmaktadır.262 Kutba en yakın iki kişiye “imameyn” denilmektedir. 

Bunlar üçler olarak anılmaktadır. Onlardan sonra sırasıyla yediler, kırklar ve abdallar 

gelmektedir. Kutbun sıkıntıya düşenlerin yardımına gelmesinden kaynaklı aynı 

zamanda “gavs” olarak da anıldığı bilinmektedir. İnsan kâinatın ruhu, kutub ise 

insanların ruhu olarak kabul edilmektedir.263 

Dört durur evtâd(ı) arzın hem imâmân ikidir 

Bir durur ol kutb-ı âlem küfvü yok emsâl ile (R16/89) 

Yeryüzünün dört köşesinde dört direk, iki de imam vardır. Bir de âlemin 

kutbu vardır ki, eşi benzeri yoktur. 

Kalb-i kutba cümlesi nâzır durur her rûz u şeb 

 

262 Süleyman Ateş, “Kutub”, DİA, İstanbul 2002, C. 26, s. 498. 
263 İskender Pala, a.g.e., s. 292. 



 

 

158 

Mazhar-ı Hak’dır kutub çün âlem içre zât ile (R16/93) 

Kutbun kalbine her gündüz ve gece nazar edilir. Hakk’ın mazharıdır. Çünkü 

O, alemde Allah’ın zâtı ile daima beraberdir.  

Her ne hizmet emrederse kutb-ı âlem onlara 

Emrine fermân-berdir herbiri âdâb ile (R16/94) 

Âlemin kutbu ne hizmet emrederse, Herkes o emri edeple yerine getirir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î kutbun kalbine gece-gündüz ilahî bir nazarın 

yöneldiğini belirterek onun daimî olarak Allah (c.c.) ile beraber olduğunu ifade 

etmektedir. Kutbu, yalnızca Allah’ın (c.c.) isim ve sıfatlarıyla değil aynı zamanda 

O’nun zatî tecellisine mazhar olmuş kimse olarak tanımlamaktadır. Buradan kutbun 

âlemin manevî ekseni olduğu açıkça anlaşılmaktadır. İkinci beyitte ise kutbun emir ve 

tasarruf yetkisi ön plana çıkarılmaktadır. Kutbun görev verdiği herkesin bu görevi edep 

içerisinde yerine getirdiği bildirilmektedir. Bu da kutbun manevî rütbesine duyulan 

derin saygıdan kaynaklanmaktadır. 

3.1.21. Câm 

Farsça bir kavram olan “câm” sözlükte “sırça, cam, şarap kadehi” olarak ele 

alınmakla birlikte en çok kadeh manasında kullanılmaktadır. “Câm” kavramı 

sevgilinin ağzı ve dudakları olarak nitelendirilmektedir. Bunun nedeni ise içi dolu bir 

sırça kadehin tıpkı dudaklara benzetilmesinden kaynaklanmaktadır. Şarabın sarhoşluk 

hali sevgiliden gelen bir bûseye benzetilirken, acılığı ise sevgilinin ağzından çıkan acı 

sözlere benzetilmektedir. Kırmızılığından kaynaklı gonca veya güle, şekil itibariyle 

laleye, parıltılı halinden kaynaklı güneşe ve aşığın kendisinden geçmesine neden 

olduğu için sevgilinin güzelliği ile tasvir edilmektedir. Bu kadar fazla anlama sahip 

olan “câm” kavramı, şairler tarafından sıkça kullanılmaktadır.264 Câm, gerçek anlamda 

içindeki içkiden öte mecazi anlamda kendisiyle sunulduğu tasavvur edilen baht, kader 

ve ecel gibi başka anlamlarda kullanılmaktadır. Tasavvufî manada kullanıldığı vakit, 

 

264 İskender Pala, a.g.e., s. 92. 



 

 

159 

kadehe konulan şarap ilahi aşkı, kadeh ise aşığın gönlünü veya mürşid-i kâmilin aşığa 

telkin eylediği “İsmullah”ı ifade etmektedir.265 

Bu dîn uğruna nûş etti şehâdet câmını bunlar 

Verince âyîn-i Peygamber’e bu resme takviyyât (R17/7) 

Bu din uğruna şehadet şarabını içtiler. Peygamber’in (s.a.v.) sünnetine bağlı 

kalarak bu yolu desteklediler. 

Şol ârif-i bî-bend ola mürşidliğe lâyık 

Hem mest ola destinden içen câm-ı musaffâ (R34/16/7) 

O, bağımsız ârif mürşitliğe layıktır. Zirâ onun elinden saf aşk şarabını içen 

kişi mest olur. 

Kor lezzet-i dünyâyı vü ukbâyı çekip dest 

Etmek dileyen câm-ı me’ârifle özün mest (R34/16/8) 

Ma‘rifet şarabıyla kendini mest etmek isteyen kimse dünya ve ahiret 

nimetlerini bir kenara koyup onlardan el çeker. 

Tutup destinde câm-ı mey bir ol nûş eylese bir ben 

Alıp câmı dudağın verse emsem ol cihân-ârâ (R39/4)  

Aşk şarabını elinde tutsa, bir o içse bir ben. Kadehi alıp dudağını emsem bile 

hakîkate ererim. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î “câm” kavramını ilk olarak şehadet 

kavramıyla özdeşleştirmektedir. Şehadet şerbetini içen kimselerin din ve sünnet 

ekseninden sapmadan hareket ettiklerini göstermektedir. İkinci beyitte “câm-ı 

Musaffa” tamlamasıyla, tasfiye edilmiş saf aşk şarabı zikredilmektedir. Bu şarabı 

sunan kişi mürşit olarak görülmektedir. Câm burada mürşidin elindeki ilahî aşk ve 

hakîkat bilgisi olarak anlaşılmaktadır. Üçüncü beyitte “câm-ı me’ârif” tamlamasıyla, 

 

265 Cemal Kurnaz, “Câm”, DİA, İstanbul 1993, C. 7, s. 41-42. 



 

 

160 

Allah’ın (c.c.) dışındaki her şeyi terk eden sâlik için mâ’rifet yolunun mest eden 

içeceği olarak tanımlanmaktadır. Buradaki “mestlik” kavramı ile, Hakk’ın bilgisiyle 

varlığın yok olması anlaşılmaktadır. Son beyitte ise “câm” ve “dudak” teşbihleriyle 

sâliğin, mürşidinin dudaklarından dökülen manevî feyz işaret edilmektedir.  

3.1.22. Derviş 

Farsça bir kavram olan “derviş” sözlükte, bir tarîkata bağlı kimse olarak 

geçmektedir. Asıl manada ise ilahi yolda alçak gönüllülüğü ve fakirliği kabul eden 

kimse olarak geçmektedir. Feragatten kâinat hazinesini bulması bakımından âşığa 

benzetilmektedir. Edebiyatta; kerametleri, kanaatkarlığı, masivayı terk etmesi, kul gibi 

görünen sultan olması, ızdıraba alışkın ve evinde daima misafir olması gibi konularla 

işlenmektedir.266 

Türk edebiyatına bakıldığı zaman, dervişler üzerinden İslamiyet’in Anadolu 

topraklarında yayılması dervişlerin, insanlar arasında sıkıntı çeken ruhlara, muhtaç 

oldukları manevî sükuneti ve huzuru vaat edip asıl saadete ancak ölümle 

ulaşılabileceğini söylemişlerdir. Bu söylemler ve dervişlerin söylemlerini sadece dilde 

değil aynı zamanda bir de halde göstermelerinin etkisi olarak da Anadolu 

topraklarındaki insanların Müslümanlığı benimsemelerinde önemli bir yer edindiği 

bilinmektedir. 267 

Dervişler divân şiirinde genellikle; sülûk eden dervişin aynı zamanda âşık 

olduğu, çile ehli olmasına rağmen gönlünün yaralı olduğu, hakîkat yolunda vuslata 

ermeye gayret eden seyyah olduğu, şair ile dervişin kader ortaklığı, hor görülmesine 

rağmen hoşgörüsünden taviz vermediği, her zaman “fakr” ı tercih etmesinden dolayı 

manevîyatın sultanı olduğu, keramet sahibi olmaları ve dualarının kabul olduğu ve 

semâ eden bir fikir olarak işlendiği görülmektedir.268 

 

266 İskender Pala, a.g.e., s. 122. 
267 Mehmet Fuat Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, TTK Basımevi, Ankara 1993, s.196- 
197.  
268 Bkz. Teymur Erol, Klasik Türk Şiirinde Derviş Tipi, U.Ü. Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, Bursa 2009, S.17. 



 

 

161 

Ona derviş olan âdem tarîkinde olur hâtem 

Muhakkak kutb-ı dü-âlem Rifâ’î Seyyid Ahmed’dir (R25/4) 

Şüphesiz ki iki alemin kutbu Seyyid Ahmed Rifâ’î’dir (k.s.). O’na derviş olan 

kimse o yolda zirveye ulaşır. 

Ben Kabûlî’yim cihânda gerçi derviştir adım 

Lîk ma’nâya nazar ben âlemin sultanıyım (R123/7) 

Ben Kabûlî’yim bu cihanda adım derviş olarak bilinse de ma’naya bakıldığı 

zaman âlemin sultanıyım. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î “iki alemin kutbu” olarak yücelttiği Rifâ’î 

tarîkatının piri olan Seyyid Ahmed Rifâ’î’ye derviş olan kimsenin hakîkat yolunun 

zirvesine ulaşabileceği zikretmektedir. Dervişliği, bir mürşide bağlanma ve manevî 

seyri tamamlama vasıtası olarak göstermektedir. İkinci beyitte ise Şeyh Mustafa 

Kabûlî er-Rifâ’î, kendisini zahirî anlamda derviş olarak görmekte lakin mânâya 

bakıldığında âlemin sultanı olarak görüldüğünü dile getirmektedir. Buradan 

dervişliğin, dışta fakirlik ve tevazu, bâtında ise sultanlık olarak anlaşılmaktadır. 

3.1.23. Fenâ-Bekâ 

Arapça bir kavram olan “fenâ” sözlükte “geçici olmak, ölmek ve yok olmak” 

gibi anlamlarda kullanılmaktadır. Bekâ kavramı ise “sürekli olmak ve var olmak” gibi 

anlamlar içermektedir. Genel itibariyle birbirinin zıddı olan bu iki kavram birlikte 

kullanılmaktadır. Tasavvuf yoluna giren kimse mürşidin gözlemi altında yürüdüğü 

yolda, fıtratına uygun bir süre içerisinde mücahede ve riyazetlerle nefsini terbiye 

etmeye gayret etmektedir. Bu yolun sonunda ulaşılan makama, fenâ-bekâ makamı 

denilmektedir. Farklı tarifler yapan müellefler olsa da bu düşüncede olanların 

çoğunlukta olduğu bilinmektedir.269 

Fenâ hâli, kulun benliğinden geçerek tevhide ulaşması demektir. Bu da 

tevhidin en yüksek derecesi olarak kabul edilmektedir. Fenâ halinde olan kimsenin 

 

269 Mustafa Kara, “Fenâ”, DİA, İstanbul 1995, C. 12, s. 333-335. 



 

 

162 

niyeti, davranışı ve ahlakı düzelmeye başlayıp haline yansıdığı görülmektedir. Kulun, 

bütün dünyevi hazlardan uzaklaşıp Allah’ın birlik dergâhına tam bir teveccüh ile 

yönelmesine “fena fillah” denilmektedir.270 

Fenâ kavramı dîvân şiirinde daha çok maddi varlık ve hayat çerçevesinde 

değerlendirilmektedir. Varlığın geçici olmasından kaynaklı “fenâ” rüzgâr veya sele 

benzetilmektedir. Bekâ kavramı dîvân edebiyatında insanın varlığının geçiciliğinden 

bahsetmek maksadıyla kullanılmaktadır.271 

Gel bekâya tâlip ol terk et fenâ kavgâsını 

Kîl u kâldan ihtirâz et kim atıp imlâsını 

Zikr-i Hakk’a meşgul ol tâ sile kalbin pâsını 

Şöyle meşgul ol ki hâlî gitmeye hîç bir nefes (R85/2) 

Gel bekâya talib ol fenâ kavgasını bırak. Dedikodu ve boş sözden uzak dur, 

çünkü o kalbi karartır. Allah (c.c.) zikriyle meşgul ol ki kalbindeki pas silinsin ve bu 

zikirle öyle meşgul ol ki, boş geçen tek bir nefesin olmasın. 

Bâkî olayım der isen et kendini fânî 

Bul lübb-i bekâyı arayıp kışr-ı fenâda (R34/8/4) 

Eğer ebedî kalmak istiyorsan, önce kendini fanî kıl. Fenâ kabuğunda 

dolaşarak onun içinde gizlenmiş bekâ özünü bul. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î okuyuculara doğrudan seslenerek fani olan 

varlıkları ve nefsi arzularını terk edip, ilâhî varlıkta kalıcı olmayı yani bekâya 

ulaşmalarını nasihat etmektedir. Kalbi paslandıran her şeyi terk ederek kalbin cilası 

olan zikr-i Hakk’a yönlendirmektedir. Bu zikir yalnızca dilde değil insanın her 

zerresini kuşatması gerekmektedir. Bu zikir, fenâ hâlinden sıyrılıp bekâ hâline 

ulaşmanın ilk aşaması olarak gözükmektedir. İkinci beyitte ise fenâ hâli, bekâ hâline 

 

270 Ethem Cebecioğlu, a.g.e., s. 81. 
271 İskender Pala, a.g.e., s. 73,160-161. 



 

 

163 

ulaşmak için bir araç olarak görülmektedir. Fenâ kabuk, bekâ ise içteki öz olarak 

değerlendirilmektedir.  

3.1.24. İlham 

Sözlükte “içmek ve birden yutmak” anlamlarına gelen “lehm” kökünden 

türeyen “ilham” kavramı “yutturmak” anlamına gelmektedir. Terim olarak ise 

“Allah’ın (c.c.) bizzat kendisi veya melek aracılığı ile iyiliği tavsiye eden bilgileri 

insanın kalbine ulaştırması” diye tanımlanmaktadır. Kur’an-ı Kerim’de ilham 

kavramı, “O’na kötülüğünü ve takvasını ilham edene andolsun ki” ayetiyle Allah’ın 

(c.c.) insana hem manevî zaafları hem de güçleri yerleştirdiği bilinmektedir. Şeytanın 

vesvese aracılığı ile insana kötülükleri telkin etmesine karşın, Allah’ın (c.c.) veya 

Allah’ın (c.c.) izniyle meleklerin de insanı, hayra ve güzelliğe eriştirecek bilgileri 

ilham yoluyla telkin ettikleri İslam alimleri tarafından kabul edilmektedir.272 

İlhâm ile nazm etti Kabûlî bu peyâmı 

Kim ala sebak ârif olan Hakk’a merâmı (R34/17/8) 

Kabûlî bu şiiri ilham yoluyla yazdı. Zira bu sözler, Hakk’a yönelen gerçek 

âriflere hitap eder. 

Ey Kabûlî söyle nazmın bahşeder uşşâka cân 

İlm-i hikmet fenn-i şâ’ir mi Hak ilhâmı mıdır (R53/7) 

Ey Kabûlî, söyle aşıklara can veren şiirini, sıradan ebedî bilgi ile mi yoksa 

Hak’tan gelen ilham ile mi yazıldı? 

Kabûlî ârif-i billâh olan ilhâma nâzırdır 

Nukûşa aldanıp kâle yekûlü kîl’den273 almazlar (R67/5) 

 

272 Yusuf Şevki Yavuz, “İlham”, DİA, İstanbul 2000, C. 22, s. 98-100. 
273 “Kâle yekûlü kîl”, Arapça “kâle” kelimesinin mâzi, muzâri ve meçhul siga çekimleri olup, “dedi, 
diyor ve denildi” anlamlarına gelmektedir. Tasavvufî düşüncede bu ifadelerden genellikle zâhir ilimleri 
ve âlimleri kastedilmektedir. 



 

 

164 

Kabûlî gibi Allah’ı bilen ârif, yalnızca ilhama bakar. Süslü sözlere aldanıp, 

boş laf ve dedikodulardan nasiplenmez. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î yazdığı eserin kendisine ilham edildiğini ve 

bu eseri ancak Hakk’a yönelen ârifler tarafından tam manasıyla idrak edilebileceğini 

belirtmektedir. İkinci beyitte bu ilim şairliğin bir ürünü mü yoksa ilahî bir ilham mı? 

Sorusu sorulup aşıklara can veren bu sözlerin yalnızca ilahî bir kaynaktan geldiği 

yönünde cevap verilmektedir. Son beyitte ise, gerçek ârifin yalnızca ilhâmı ölçü olarak 

aldığını belirtmektedir. Buradan ârif olan kimsenin; boş söz, dedikodu ve laf 

kalabalığına itibar etmediği yalnızca kalpten gelen hakîkati önemsediği 

anlaşılmaktadır. 

3.1.25. İhlâs 

Sözlükte “bir şeyi, içine karışan ve değerini düşüren şeylerden arındırıp, 

saflaştırmak” anlamına gelen “ihlâs” kavramı terim olarak “ibadetleri, iyilik ve 

davranışları riyadan arındırıp yalnızca Allah (c.c.) rızası için yapmak” anlamında 

kullanılmaktadır. Sufi nazarında ibadetin özü ihlas olarak kabul edilmektedir. Bu 

denklemde ihlâssız amel ile, amelsiz ihlâsın insana fayda vermeyeceği hatta amelsiz 

ihlasın, ihlâssız amelden daha efdal olduğu kabul edilmektedir.274 

İrfân ile ben bahr-ı dile olalı gavvâs 

Buldum sadef-i sıdkın içinde dür-i ihlâs (R87/1) 

Hakiki bilgi ile gönül denizine giren bir dalgıç oldum. Doğruluk sedefinin 

içinde samimiyet incisini buldum. 

İhlâs ile tevhîde erip cümle bir oldu 

Yek renk görünür bana cihân âlem ü hem hâs (R87/2) 

Samimiyet ile birliğe ulaşınca her şey bir oldu. Ondan sonra bana cümle 

kâinat (halk ve seçkin) tek renk görünür. 

 

274 Süleyman Ateş, “İhlâs”, DİA, İstanbul 2020, C. 21, s. 535-537. 



 

 

165 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î ihlâsı, manevî bir cevher olarak 

tanımlamaktadır. İrfân ile gönül denizine dalıp bu yolculuğun sonunda doğruluk 

kabuğunun içerisinde samimiyet incisini bulduğunu ifade etmektedir. İkinci beyitte ise 

ihlâs, tevhide ulaştıran araç olarak işlenmektedir. Bu sayede sâlikin, çokluk içerisinde 

birliği idrak ederek, her şeyi tek bir renk yani birlik sırrı içinde gördüğünü 

zikretmektedir. 

3.1.26. Gül 

Gül Farsçadan dilimize girmiş ve çağlardan beri hem güzel kokusu hem de 

rengiyle insanları derinden etkileyen bir çiçek ve sembol olarak kullanılmaktadır. 

Birçok kültürde önemli bir yere sahip olan gül, İslam inanç ve kültüründe ayrı bir önem 

arz etmektedir. Dîvân edebiyatında sembolik ve estetik anlam dünyasının merkezinde 

yer alan gül hem biçimsel güzelliği hem de çağrıştırdığı mecazi anlamlarla edebiyatın 

en çok kullanılan çiçeği olarak kabul edilmektedir. Sevgilinin yüzü, yanağı ve 

endamıyla sıkı bir ilişki içerisinde ele alınmaktadır. Seher vaktinde sabâ yeliyle 

açılması, onun tazelik ve sevinç kaynağı oluşunu simgelerken; solması ile de varlığının 

geçici olduğunu ve âşığın faniliğini işaret etmektedir.275  

Bülbül ile gül arasında kurulan mecazi aşk ile doğu edebiyatında “Gül ü 

Bülbül” gibi eserlerin ortaya çıkmasını sağlamaktadır. Gülün dikeni ile, aşkın 

önündeki engelleri ve rakibi; fidanı ve dalı ile sevgilinin uzuvları tasvir edilmektedir. 
276 

Gül kokusu, şekli ve rengi ile birçok benzetmeyi de beraberinde 

getirmektedir. Bu benzetmelerin en önemlisi Hz. Muhammed Mustafa’ya (s.a.v) 

benzetilmesi olarak kabul edilmektedir.277 

Onun benden dahi mezdâd olup aşkı vü kıskandı 

Beni tutup oda attı gül oldu od ferâhımdan (R11/62) 

 

275 İskender Pala, a.g.e., s. 182-183. 
276 Cemal Kurnaz, “Bülbül”, DİA, İstanbul 1992, C. 6, s. 485-486. 
277 Cemal Kurnaz, “Gül”, DİA, İstanbul 1996, C. 14, s. 219-222. 



 

 

166 

O (aşk), benden daha fazla çoğaldı ve beni kıskandı. Beni alıp ateşe attı, ama 

o ateş ferahlığımdan güle döndü. 

Menzil verip ona Hak 

Etti Halil’e mülhak 

Nârı gül eden ancak 

Şeyh Ahmed er-Rifâ’î 

Şey’en lillâh yâ Rifâ’î yâ sâhibe’l vedâd 

Umdud lenâ bi-sırrıke v’erşid ile’s-sedâd (R31/4) 

Hak O’na menzil verdi. Hz. İbrahim’e (a.s.) benzer kıldı. Ateşi gül eden ancak 

Şeyh Seyyid Ahmed er-Rifâ’î’dir (k.s.). Ey sevgi ve dostluk sahibi olan Ahmed Rifâ’î 

(k.s.), Allah (c.c.) için bize yardım et. Sırrınla bize imdat buyur ve bizi doğru yola 

ulaştır. 

Mutrib-âsâ hoş nevâlar gülde yok bülbülde var 

Rîş-i câna em sadâlar gülde yok bülbülde var (R65/1) 

Güzel ve mest eden melodiler gülde yok bülbülde var. Canın tüyüne dokunan 

nağmeler gülde yok bülbülde var. 

Gülde gûn-â-gûn zînetle letâfet var ise 

Cân bahş etmek safâlar gülde yok bülbülde var (R65/2) 

Gülde çeşitli süs ve zerâfetler olsa da cana hayat veren manevî safalar gülde 

yok, bülbülde var. 

Her seher şevk-i sabâ ile ederse gül hırâm 

Hüzn ile Hakk’a ricâlar gülde yok bülbülde var (R65/3) 

Gül her sabah sevinç rüzgarıyla nazlansa da hüzün ile Allah’a (c.c.) yakarış 

gülde yok bülbülde var. 

Gül ruh-ı Şîrîn’de mesken tutsa da Hüsrev gibi 



 

 

167 

Şol levendâne edâlar gülde yok bülbülde var (R65/4) 

Gül Hüsrev gibi Şirin’in ruhunda yer edinse de gösterişli davranışlar gülde 

yok bülbülde var. 

Ey Kabûlî gülde varsa bûy-ı dilberden eser 

Yârına her dem vefâlar gülde yok bülbülde var (R65/5) 

Ey Kabûlî, gül sevgilinin kokusunu taşısa bile sevgiliye her zaman vefâ gülde 

yok bülbülde var. 

Misâl-i bülbül-i şeydâ şeb u rûz eylerim feryâd 

Ne gül gülşen ne hûrî vü cinân eylencem olmuştur (R70/3) 

Deli-divâne bülbül gibi gece-gündüz feryad ederim. Gül, gül bahçesi, huriler 

ve cennetler artık bana eğlence değil. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î ilk beyitte, aşkın kendisini geçerek kıskançlık 

duygusuyla onu ateşe attığını, lakin ateşin onun aşkıyla güle dönüştüğü işlemektedir. 

Gül burada aşk ateşinin sonucunda ortaya çıkan manevî güzelliği simgelemektedir. 

İkinci beyitte ise Seyyid Ahmed er-Rifâ’î’ye (k.s.) Allah (c.c.) tarafından makam 

verilerek Hz. İbrahim’e (a.s.) benzer kıldığı belirtilmektedir. Gül burada ise, ateşin 

içinden çıkan ilahî bir lütuf ve himmet simgesi olarak anılmaktadır. Diğer beş beyitte 

ise gül ile bülbül arasındaki farklar zikredilmektedir. Gülün; biçimsel ve mecazi 

güzelliği, zâhirî letafeti, mecazi bir aşk objesi ve yalnızca sevgilinin güzel kokusunu 

taşıyan bir çiçek olarak zikredilmektedir. Bülbül ise güle nazaran; aşkın iç sesini, aşk 

yolunda feda oluşu ve samimi aşkı, bâtınî feryadı, aşkı yaşayan özne ve sadık âşık 

olarak işlenmektedir. Bu nitelendirmelerden Bülbülün; sadakatiyle, feragatıyla ve 

aşkın mecazını aşıp hakîkatine ulaşmış bir ârifin suretinde olduğu anlaşılmaktadır. Gül 

ise bu yolculukta geçilen bir durak ve geçici bir cezbe olarak zikredilmektedir. Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î son beyitte kendisini aşk yolunda deli-divâne bir bülbüle 

benzeterek; gülün geçici güzelliğinin, gül bahçesinin, huri ve cennetlerin kendisine 

cazip gelmediğini belirtmektedir. İlahî aşka ulaşan kimse için mecazi güzelliklerin bir 

önemi kalmadığı anlaşılmaktadır. 



 

 

168 

3.1.27. Ârif 

Daha çok tasavvuf literatüründe kullanılmakta olan “ârif” kavramı “tanıyan, 

bilen, halden anlayan ve vâkıf olan” anlamlarına gelmektedir. Ârifin sahip olduğu bilgi 

mârifet olarak kabul edilmektedir.278 Sufiler irfanın Allah (c.c.) vergisi olmasından 

kaynaklı ilimden daha üstün olduğunu kabul etmektedirler. Ârif olmanın yolu kitabi 

bilgiden geçerek ilham, hâl ve şüphe perdesinin ötesine geçerek olunduğu kabul 

edilmektedir. Ârifler ibadetleri sevap kazanmak veya cenneti elde etmek için değil, 

yalnızca Allah’ın emrini yerine getirmiş olmak ve O’nun zâtını ibadete layık yegâne 

zât olarak görmelerinden kaynaklı ifâ etmektedirler. Dîvân şiirinde şairler sevdiklerini 

ârif kisvesiyle tasvir etmektedirler. Ârif; zamanını zikirle geçiren, kendisini hiçbir 

menfaat gütmeden Hâkk rızası için halka hizmet etmeye adayan, cömert, kanaatkâr ve 

tevekkül sahibi kimse olarak resmedilmektedir.279 

Ârif-i billâh olanlar Hakk’ı kendinde bulup 

Rûz u şeb nâ’im u bîdâr Hak ile mahremlenir (R62/4) 

Allah’ı (c.c.) gerçek anlamda bilen kimseler, O’nu kendinde bulup gece 

gündüz uyku ve uyanık halde iken Allah ile yakınlık içerisinde olurlar. 

Cennet dil-i ârif durur ona yine ârif girer 

Nâdân onu kande görür ârif olup ihsânı gör (R72/2) 

Cennet, ârifin gönlüdür. Ona ancak ârif olan kimse girer. Cahil olan kimse 

onu nasıl görebilir, ârif ol ki lütfu gör. 

Zühd-i huşkten çekmişem el ârif-i dânâdanım 

Sûret u sîrette zîrâ âdem-i ma’nâdanım (R109/1) 

Şekilci sühdden elimi çektim, hikmet sahibi bir kimseyim. Hem görünüşte 

hem de karakterde mâ’na sahibi bir kimseyim. 

 

278 Süleyman Uludağ, “Ârif”, DİA, İstanbul 1991, C. 3, s. 361-362. 
279 İskender Pala, a.g.e., s. 36. 



 

 

169 

Dizildi ârifân saf saf salât-ı kurbe kâmet şod 

Kabûlî hod imâm oldu uyan gelsin bu meydâna (R134/5) 

Arifler Allah’a (c.c.) yakınlık namazı için saf saf dizildiler ve kamet getirildi. 

Kabûlî imam oldu, O’na uyan gelsin bu meydana. 

Eylemez meş’ale-i câh-ı emel ârifi süst 

Ki bilir nahnu kasemnâ da olan cilveleri (R148/2) 

Gerçek ârif, arzuların meşalesine yönelmez ve tembelleşmez. Çünkü “Biz 

andolsun ki…” ayetindeki cilveyi bilirler. 

Ârife gör nice kudret kerem etti yâri 

Mûr şîr eyler erişse ger inâyet nazarı (R148/6) 

Allah’ın (c.c.) ariflere nice kudretler bahşettiğini gör. O’nun ihsan nazarı 

değdiği vakit karıncayı aslan eder. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î, mâ’rifetullaha ulaşan ârifin Hakk’ı kendisinde 

bulacağını ve her haliyle Hakk ile beraber olacağını belirtmektedir. İkinci beyitte 

cennet, ârifin gönlüne benzetilmektedir. Gerçek huzur ve mutluluğun onun gönlünde 

olduğunu ve bunu ancak yine bir ârif tarafından idrak edilebileceği belirtilmektedir. 

Cahil kimsenin bunu anlamayacağını, bundan dolayı ârif olup Allah’ın (c.c.) ihsanına 

mazhar olunması öğütlenmektedir. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î üçüncü beyitte, 

“zühd” ve “mâ’rifet” ayrımı yapıp kendisinin şekilci ve kuru zâhidliği geride 

bıraktığını ve hakikî bir ârif olduğunu belirtmektedir. Dördüncü beyitte ise âriflerin, 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’yi imam kabul edip onun ardında namaz kılmak için 

saflar halinde dizildikleri belirtilmektedir. Buradan Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin 

manevî mertebesinin yüceliği anlaşılmaktadır. Beşinci beyitte gerçek ârifin; makam, 

mevki gibi dünyevi heva ve heveslerin peşinden koşmayacağını ve tembellik 

etmeyeceklerini ifade etmektedir. Bunun da nedeni olarak ilahî sırları ve Kur’an’ın 

ledünni bilgilerine vakıf olmaları zikredilmektedir. Son beyitte ise, Allah’ın (c.c.) bir 

kimseyi kudret nazarıyla yüceltip onu ârif mertebesine çıkarmasıyla, o kimsenin bu 

lütuf ile bir karıncayı aslana çevirme salahiyetinin oluştuğu belirtilmektedir.  



 

 

170 

SONUÇ 

Bu tez çalışması, 19. Yüzyıl tasavvuf geleneğinin önemli temsilcilerinden biri 

olan Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin kaleme aldığı Kabûlî Dîvânını, dinî ve 

tasavvufî düzlemde değerlendirme amacıyla yazılmıştır. Kendisi yaşadığı coğrafyada 

son derece etkili bir mutasavvıftır ve dîvânı sadece yerel anlamda değil evrensel açıdan 

da birçok kişiye hitap etme özelliğine sahiptir. Bu çalışmada ortaya konmaya 

çalışıldığı gibi Kabûlî Dîvânın bir diğer önemli özelliği de tasavvufî meselelerin çok 

derinlikli bir şekilde ele alınmasıdır. Bu açıdan beyitler sadece edebî açıdan güzel 

yazılmış söz dizinlerinden ziyade mâ’rifet makamında olan bir mutasavvıfın hakîkat 

bilgisini aktardığı ifadelerdir. O halde Kabûlî Dîvânı (1) önemli bir edebî eser (2) çok 

yönlü bir tasavvufî metin (3) deruni bilgiyi aktaran bir metin (4) hayatın içinden insana 

dair önemli meseleleri aktaran bir metin (5) insanın yaratılış amacı ile ilişkili anlam 

üreten bir eser gibi daha sayısı arttırılabilecek çok sayıda özelliğe sahiptir. Bu nedenle 

Kabûlî Dîvânı her dönemde muhataplarına farklı bir bakış açısı sunan, duygu ve 

düşünceleri manevî bir bakış açısıyla etkileyen bir eser olduğu görülmüştür. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin dîvânı, tevhid istikameti üzerine inşa 

edilmiştir. Bu istikamet, Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin hem hayat tarzını hem de 

nazmını kapsamış ve hâline yansımasına vesile olmuştur. Yaşamıyla dîvânı arasında 

bir bütünlük bulunmasından kaynaklı insanlar üzerinde manevî bir tesir bırakmıştır. 

Bu bütünlük insanın en şerefli mahluk olması ile yakından ilişkilendirilmektedir. 

Bundan dolayı Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î muhataplarının bu süreçte nasıl bir 

yaşam sürmeleri gerektiğini ve bu sürecin nasıl nihayete kavuşabileceğini nazmıyla 

aktarmıştır.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin dîvânında dikkat çeken konulardan biri de 

İslam’ın insanı koyduğu konumun manevî bir idrak ile anlaşılmasını ve o konuma 

gelebilmek için neler yapmaları gerektiği aktarılmıştır. Onun nazmında işlenen her 

konunun sadece teori ile kalmayıp aynı zamanda hâl diliyle de yansıtılan konular 

olduğu anlaşılmıştır. Bu da asıl temamız olan tasavvufun, yalnızca okumakla 

anlaşılamayacağını, tecrübe ve hâle dönüştüğünde anlam kazandığını göstermiştir. 

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin kaleme aldığı konuları yalnızca onlar gibi olanların 



 

 

171 

anlayabileceğini ifade ederek bu gerçekliği gözler önüne sermiştir. İnsanların gönülleri 

muhatap alan bu nazmı kavramalarının ve bu yol ile kemâlâta erişmelerinin ancak tüm 

benlikleriyle Allah’a (c.c.) yönelmeleriyle mümkün olacağı anlaşılmıştır.  

Bütün mutasavvıflarda olduğu gibi Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin de 

yalnızca bir bilgi aktarıcısı değil aynı zamanda hâl ehli olup insanları irşâd ettiği de 

çalışma ile ulaşılan önemli sonuçlardan bir diğeridir. Dîvânda ele alınan “mürid-

mürşid, irşâd ve Allah (c.c.) aşkı” temalarının yalnızca bilgide kalmayıp hâl diline 

dönüştüğü anlaşılmaktadır. Bu sonuçlardan yola çıkarak dîvânın yalnızca edebî bir 

eser olmakla kalmayıp aynı zamanda manevî bir rehberlik kaynağı olduğu da 

görülmüştür.  

Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin nazmı, her okuyucunun idrak seviyesi 

doğrultusunda seslenmekte, bu yönüyle de eserin evrensel bir anlatımının olduğu 

anlaşılmaktadır. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin yaşadığı dönemde insanlar 

üzerinde oluşturduğu etkinin günümüzde hala devam ediyor olması yazmış olduğu bu 

eserin, gönülleri muhatap aldığını düşündürmektedir. Bu etkinin Şeyh Mustafa Kabûlî 

er-Rifâ’î’nin Allah’a (c.c.), Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.)’e, Ahmed er-Rifâ’î 

Hazretlerine (k.s.) ve şeyhi İbrahim Ecel Hazretlerine (k.s.) duyduğu muhabbetten 

kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Şeyh Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’yi idrâk edebilmek 

yalnızca eserlerini okumakla değil, eserlerinin gösterdiği yolda yürümekle mümkün 

olacaktır. 

Son olarak her ne kadar bu dîvânı inceleme gayretinde bulunmuş olsak da 

eserin muhteviyatının öneminden kaynaklı çok daha geniş bir çalışma ile daha iyi idrak 

edilebileceği anlaşılmıştır. Tezin sınırları çerçevesinde yapılan bu çalışma, Şeyh 

Mustafa Kabûlî er-Rifâ’î’nin din, tasavvuf ve edebiyattaki konumunu ortaya koymakla 

beraber, yapılacak olan yeni araştırmalara kapı aralayacak bir başlangıç niteliğindedir. 



 

 

172 

KAYNAKÇA/BİBLİYOGRAFYA 

Aclunî, İsmail b. Muhammed, Keşfû’l-Hafa, Beyrut, 1351-1352, II, 265; et-

Tusî, Ebu Serrac, el-Luma, Çev: H. Kamil Yılmaz, Altınoluk Yayınları, İstanbul 

1996. 

Akkaya, Hüseyin, “Süleyman (Edebiyat)”, DİA, C. 38, İstanbul 2010. 

Akkuş, Mehmet, “Hüsâmeddin Uşşâkî”, DİA, C. 18, İstanbul 1998. 

Algar, Hamid, “Bahâeddin Nakşibend”, DİA, C. 4, İstanbul 1991. 

Algar, Hamid, “Hasan el-Akerî, Hasan b. Ali”, DİA, C. 16, İstanbul 1997. 

Algar, Hamid, “Nakşibendiyye”, DİA, C. 32, İstanbul 2006. 

Altuntaş, Halil- Muzaffer Şahin, Kur’an-ı Kerim Meâli, DİB Yay., Ankara 

2011.  

Arı, Muhammet, Türk İslâm Edebiyatında Sekiz Cennet, Tez (Yüksek 

Lisans), Necmettin Erbakan Üniversitesi S.B.E., Konya 2016.  

ARMUTLU, Sadık, Kelebeğin Ateşe Yolculuğu: Klasik Fars ve Türk 

Edebiyatında Şem‘ü Pervâne Mesnevileri, A.Ü. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü 

Dergisi, S. 39, Erzurum 2009. 

Aruçi, Muhammed, “Ülü’l-Azm”, DİA, C. 42, İstanbul 2012. 

Ateş, Süleyman, “Cüneyd-i Bağdâdî”, DİA, C. 8, İstanbul 1993. 

Ateş, Süleyman, “İhlâs”, DİA, C. 21, İstanbul 2020. 

Ateş, Süleyman, “Kutub”, DİA, C. 26, İstanbul 2002. 

Ayvazoğlu, Beşir, Güller Kitabı, Kapı Yayınları, İstanbul 2008.  



 

 

173 

Azamat, Nihat, “İbrâhim Gülşenî”, DİA, C. 21, İstanbul 2000. 

Bağdatlı İsmail Paşa, “Hediyyetü’l-Ârifîn Esmâi’l-Müellifîn Âsâru’l-

Musannifîn” (Haz. Kilisli Rıfat Bilge ve İbnülemin Mahmud Kemal İnal), Kültür ve 

Maarif Yayınları, C. 2, İstanbul 1995. 

Bahadıroğlu, Mustafa, “İbrâhim Zâhid-i Geylânî”, DİA, C. 21, İstanbul 

2000.  

Baktır, Mustafa, “Kur’an’da Tanıtılan Model Şahsiyet Hz. İbrahim”, Editör: 

Ali Bakkal, 1. Hz. İbrahim Sempozyumu, Şurkav Yayınları, Şanlıurfa 2007. 

Birışık, Abdulhamit, “Kur’an (Tarifi ve İsimleri)”, DİA, C. 26, İstanbul 

2002.  

Bozkurt, Nebi, “Mescid-i Aksâ”, DİA, C. 29, Ankara 2004. 

Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri (Haz. C. Kurnaz, M. Tatçı), 

Bizim Büro Yayınları, C. 1, Ankara 2000. 

Canım, Rıdvan, “Edirne Şairleri”, Akçağ Yayınları, Ankara 1998. 

Cebecioğlu, Ethem, “Abdülkâdir-i Geylânî”, SGAD, C. 7, 1995. 

Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ağaç 

Kitabevi Yayıncılık, İstanbul 2004. 

Ceyhan, Semih, “Vecd”, DİA, C. 42, İstanbul 2012. 

Çağrıcı, Mustafa, “Hakîkat”, DİA, C. 15, İstanbul 1997. 

Çağrıcı, Mustafa, “Şükür”, DİA, C. 39, İstanbul 2010. 

Çağrıcı, Mustafa, “Tevekkül”, DİA, C. 41, İstanbul 2012. 



 

 

174 

Çelebi, İlyas, “Hızır”, DİA, C.17, İstanbul 1998. 

Çolak, Ali, Kur’an ve Hadislere Göre Melek, Afşar Yayınları, Gümüşhane 

2012. 

Davutoğlu, Ahmed, Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi (Trc.), C. 5, İstanbul 

1983. 

Demircan, Adnan, “Hz. Hasan ve Halifeliği”, Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 1, Şanlıurfa 1995. 

Demirci, Kürşat, “Haram”, DİA, C. 16, İstanbul 1997. 

Demirci, Kürşat, “Helal”, DİA, C. 17, İstanbul 1998. 

Demirci, Mehmet, “Desûki, İbrâhim b. Abdülazîz”, DİA, C. 9, İstanbul 

1994. 

Demirci, Mehmet, “Hakîkat (Tasavvuf)”, DİA, C. 15, İstanbul 1997. 

Demirci, Mehmet, “Himmet”, DİA, C. 18, İstanbul 1998. 

Demirli, Ekrem, “Sadreddin Konevî”, DİA, C. 35, İstanbul 2008. 

Develioğlu, Ferit, “Osmanlıca ve Türkçe Ansiklopedik Lügat”, Akaydın 

Yayıncılık, İstanbul 1998. 

Durmaz, Gülay, Dîvân Şiirinde Rind, U.Ü. Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, S. 8, Bursa 2005. 

Eraydın, Selçuk, “Feyiz”, DİA, C. 12, İstanbul 1995. 



 

 

175 

Erginli, Zafer, Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kalem Yayınevi, 

İstanbul 2016. 

Erkaya, Mahmud Esad, Kur'an Kaynaklı Tasavvuf Kavramları, Otto 

Yayınları, Ankara 2017. 

Erol, Teymur, Klasik Türk Şiirinde Derviş Tipi, U.Ü. Fen-Edebiyat 

Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, S.10, Bursa 2009. 

Erzincan, Tuğba, “Mihrap”, DİA, C. 30, İstanbul 2020. 

Fayda, Mustafa, “Ebû Bekir”, DİA, c. 10, İstanbul 1994. 

Fayda, Mustafa, “Muhammed (Hayatı)”, DİA, C.30, Ankara 2020. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, “Hasan”, DİA, C. 16, İstanbul 1997. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, “Hüseyin”, DİA, C. 18, İstanbul 1998. 

Güler, Zülfi, Dîvân Şiirinde Peygamber Hikayelerine Telmihler, Uğurel 

Matbaası, Malatya 2006.  

Harman, Ömer Faruk, “Cehennem”, DİA, C. 7, İstanbul 1993. 

Harman, Ömer Faruk, “Dâvûd”, DİA, C. 9, İstanbul 1994. 

Harman, Ömer Faruk, “Firavun”, DİA, C. 13, İstanbul 1996. 

Harman, Ömer Faruk, “İbrahim”, DİA, C.21, İstanbul 2000. 

Harman, Ömer Faruk, “İsmail”, DİA, C. 23, İstanbul 2001. 

Harman, Ömer Faruk, “Mûsâ”, DİA, C. 31, Ankara 2020. 

Harman, Ömer Faruk, “Nûh”, DİA, C. 33, İstanbul 2007. 



 

 

176 

İbn Kesîr, Hadislerle Kur’an-ı Kerîm Tefsiri, Çev. Bekir Karlığa- Bederettin 

Çetiner, Çağrı Yayınları, C. 2, İstanbul 1983. 

Kara, Mustafa, “Ahmed el-Bedevî”, DİA, C. 2, İstanbul 1989. 

Kara, Mustafa, “Dâvûd et-Tâî”, DİA, C. 9, İstanbul 1994. 

Kara, Mustafa, “Fenâ”, DİA, C. 12, İstanbul 1995. 

Kara, Mustafa, “Gülşeniyye”, DİA, C. 14, İstanbul 1996. 

Kara, Mustafa, “Tekke”, DİA, C. 40, İstanbul 2011. 

Kara, Mustafa, Tasavvuf ve Tarîkatlar Tarihi, İstanbul 1995. 

Karagöz, İsmail, vd.,dinî Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2017. 

KELEŞ, Kader, Dîvân Edebiyatında Rind Tipi, 

https://www.academia.edu/5410577/Dîvân_Edebiyat%C4%B1nda_Rind_Tipi, 

30.01.2019 

Kılavuz, Ahmet Saim, “Ali el-Hâdî”, DİA, C. 2, İstanbul 1989. 

Kılavuz, Ahmet Saim, “Ali er-Rızâ”, DİA, C. 2, İstanbul 1989. 

Kılavuz, Ahmet Saim, “Zeynelâbidîn”, DİA, C. 44, İstanbul 2013. 

Kılıç, Mahmud Erol, “İbnü’l-Arabî, Muhyiddin”, DİA, C. 20, İstanbul 1999. 

Kırboğa, Mehmet Ali, “Kâmûsu’ l-Kütüb ve Mevzuâti’ l-Müellefât”, Yeni 

Kitap Basımevi, c. 1, Konya 1974. 

Komisyon, “Edebiyatta Allah”, DİA, C. 2, İstanbul 1989. 



 

 

177 

Köprülü, M. Fuad, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar (haz. Orhan F. 

Köprülü), DİB Yayınları, Ankara 1976. 

Köprülü, Mehmet Fuat, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, TTK 

Basımevi, Ankara 1993.  

Kurnaz, Cemal, “Bülbül”, DİA, C. 6, İstanbul 1992. 

Kurnaz, Cemal, “Câm”, DİA, C. 7, İstanbul 1993. 

Kurnaz, Cemal, “Gül”, DİA, C. 14, İstanbul 1996. 

Kurnaz, Cemal, “Hızır (Edebiyat)”, DİA, C.17, İstanbul 1998. 

Kuyumcu, Fehmi, Evliyânın Dilinden, Nur Yayınları, Ankara 1978. 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri, “Zemzem”, DİA, C. 44, İstanbul 2013. 

Mengi, Mine, Dîvân Şiiri Yazıları, Akçağ Yayınları, Ankara 2000. 

Mertoğlu, M. Suat, “Salâtüselâm”, DİA, C. 36, İstanbul 2009. 

Ocak, Ahmet Yaşar, “Bektaşîlik”, DİA, C. 5, İstanbul 1992. 

Ocak, Ahmet Yaşar, “Hacı Bektâş-ı Velî”, DİA, C. 14, İstanbul 1996.  

Öngören, Reşat, “Ma’rûf-i Kerhî”, DİA, C. 28, Ankara 2003. 

Öngören, Reşat, “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”, DİA, C. 29, Ankara 2004. 

Öngören, Reşat, “Şeyh”, DİA, C. 39, İstanbul 2010. 

Öngören, Reşat, “Tarîkat”, DİA, C. 40, İstanbul 2011. 

Öngören, Reşat, “Tasavvuf”, DİA, C. 40, İstanbul 2011. 



 

 

178 

Öngören, Reşat, “Zikir”, DİA, C. 44, İstanbul 2013. 

Öz, Mustafa, “Caʿfer es-Sâdık”, DİA, C. 7, İstanbul 1993. 

Öz, Mustafa, “Mehdî el-Muntazar”, DİA, C. 28, Ankara 2003. 

Öz, Mustafa, “Muhammed el-Bâkır”, DİA, C. 30, Ankara 2020. 

Öz, Mustafa, “Muhammed el-Cevâd”, DİA, C. 30, Ankara 2020. 

Öz, Mustafa, “Mûsâ el-Kâzım”, DİA, C. 31, Ankara 2020. 

Özeryarlı, M. Sait, “Melek”, DİA, C. 29, Ankara 2004. 

Özköse, Kadir, Tasavvuf, Grafiker Yayınları, Ankara 2017. 

Pala, İskender, “Bezm-i Elest (Edebiyat)”, DİA, C. 6, İstanbul 1992. 

Pala, İskender, Ansiklopedik Dîvân Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 

2012. 

Salihoğlu, Mahmut, “Sâmirî”, DİA, C. 36, İstanbul 2009. 

Seçkin, Necâti, “Edirne Evliyâları”, Ülkü Basımevi, İstanbul 1971. 

Sucu, Nurgül, Zâhid-Sufi Tipinin Kimliği, Dîvân Edebiyatındaki Yeri ve 

Sosyal Hayattaki Örnekleri, İstem Dergisi, S.10, Konya 2007. 

Şahin, Süreyya, “Cennet”, DİA, C. 7, İstanbul 1993. 

Şimşek, Selami, Edirneli Şeyh Kabûlî Mustafa er-Rifâî Hayatı, Eserleri ve 

Tasavvufî Görüşleri, Edirne Valiliği Kültür Yayınları, İstanbul 2013, c. 1-2. 

Tahralı, Mustafa, “Ahmed er-Rifâi”, DİA, C. 2, İstanbul 1989. 



 

 

179 

Tahralı, Mustafa, “Rifâiyye”, DİA, C. 35, İstanbul 2008. 

Tanman, M. Baha, “Âsitâne”, DİA, C. 3, İstanbul 1991. 

Tayşi, Mehmet Serhan, “Ömer el-Halvetî”, DİA, C. 34, İstanbul 2007. 

Tolasa, Harun, Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası, Atatürk Üniversitesi 

Yayınları, Ankara 1973.  

Topaloğlu, Bekir, “Cehennem (Kelâm)”, DİA, C. 7, İstanbul 1993.  

Topaloğlu, Bekir, “Cennet”, DİA, C.7, İstanbul 1993. 

Topaloğlu, Bekir, “Kıyamet”, DİA, C. 25, Ankara 2022. 

Topaloğlu, Bekir, “Tövbe”, DİA, C. 41, İstanbul 2012. 

Tuğluk, İbrahim Halil, Klasik Türk Şiirinde Manzum Tevbe-Nâmeler, Ekev 

Akademi Dergisi, S. 38, 2009.  

Türcan, Talip, “Şerîat”, DİA, C. 38, İstanbul 2010. 

Uludağ, Süleyman, “Abdülkâdir-i Geylânî”, DİA, C. 1, İstanbul 1988. 

Uludağ, Süleyman, “Ârif”, DİA, C. 3, İstanbul 1991. 

Uludağ, Süleyman, “Aşk”, DİA, C. 4, İstanbul 1991. 

Uludağ, Süleyman, “Hallâc-ı Mansûr”, DİA, C. 15, İstanbul 1997. 

Uludağ, Süleyman, “Halvetiyye”, DİA, C. 15, İstanbul 1997. 

Uludağ, Süleyman, “Hasan-ı Basrî”, DİA, C. 16, İstanbul 1997. 

Uludağ, Süleyman, “Hızır (Tasavvuf ve Halk İnancı)”, DİA, C.17, İstanbul 

1998.  



 

 

180 

Uludağ, Süleyman, “Muhib”, DİA, C. 31, Ankara 2020. 

Uludağ, Süleyman, “Nefis”, DİA, C. 32, İstanbul 2006. 

Uludağ, Süleyman, “Serî es-Sakatî”, DİA, C. 36, İstanbul 2009. 

Uludağ, Süleyman, “Sidretü’l-Müntehâ”, DİA, C. 37, İstanbul 2009. 

Uludağ, Süleyman, “Tevekkül”, DİA, C. 41, İstanbul 2012. 

Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Marifet Yayınları, İstanbul 

1999. 

Uzun, Mustafa İsmet, “Aşk (Edebiyat, Kültür ve Sanat)”, DİA, C. 4, 

İstanbul 1991. 

Uzun, Mustafa İsmet, “İsmail”, DİA, C. 23, İstanbul 2001. 

Uzun, Mustafa İsmet, “Kur’an (Edebiyat)”, DİA, C.26, İstanbul 2002. 

Uzun, Mustafa İsmet, “Tûbâ (Kültür ve Edebiyat)”, DİA, C. 41, İstanbul 

2012. 

Uzun, Mustafa İsmet, “Besmele”, DİA, C. 5, İstanbul 1992. 

Uzun, Mustafa İsmet, “Dede Ömer Rûşenî”, DİA, C. 9, İstanbul 1994.  

Uzun, Mustafa İsmet, “Edebiyatta İbrahim”, DİA, C.21, İstanbul 2000. 

Ümit, Mehmet, “Şuayb”, DİA, C. 39, İstanbul 2010. 

Üstüner, Kaplan, Dîvân Şiirinde Tasavvuf, Birleşik yay., Ankara 2007. 

Yağmur, Selim, Yunus Emre Dîvânı, Dergâh Yayınları, Haziran 2011. 



 

 

181 

Yavuz, Kemal, Türk Hayat ve Şiirinde Besmele, Prof. Dr. Mustafa Çetin 

Varlık Armağanı, KTB Yayınları, Aralık 2013. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Bezm-i Elest”, DİA, C. 6, İstanbul 1992. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “İlham”, DİA, C. 22, İstanbul 2000. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Peygamber”, DİA, C. 34, İstanbul 2007. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Şefâat”, DİA, C. 38, İstanbul 2010. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Vahiy”, DİA, C. 42, İstanbul 2012. 

Yavuz, Yusuf Şevki; Zeki Ünal, “Cebrâil”, DİA, C. 7, İstanbul 1993. 

Yetik, Erhan, “Habîb el-Acemî”, DİA, C. 14, İstanbul 1996. 

Yıldırım, Suat, Kur’an’da Ulûhiyyet, Akademi Yayınları, İstanbul 2010. 

Yılmaz, H. Kâmil, “Celvetiyye”, DİA, C. 7, İstanbul 1993. 

Yılmaz, H. Kâmil, “Aziz Mahmud Hüdâyî”, DİA, C. 4, İstanbul 1991. 

Yılmaz, H. Kâmil, “Cezbe”, DİA, C. 7, İstanbul 1993. 

Yılmaz, H. Kâmil, “Sa’deddin el-Cebâvî”, DİA, C. 35, İstanbul 2008. 




