
 

 

T.C. 

BOLU ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI  ANA BİLİM DALI 

 

 

TÜRK HALK HİKÂYELERİ VE MASALLARINDA KADINA 

YÖNELİK ŞİDDET 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI DOKTORA TEZİ 

DERYA DOĞAN GÖK 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Serdar UĞURLU 

 

 

BOLU, TEMMUZ 2025 
 



ii 

KABUL VE ONAY SAYFASI 

 

 

Derya DOĞAN GÖK tarafından hazırlanan “TÜRK HALK 

HİKÂYELERİ VE MASALLARINDA KADINA YÖNELİK ŞİDDET” adlı 

tez çalışması jürimiz tarafından Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Türk Dili 

ve Edebiyatı Programında Doktora Tezi olarak oy birliği ile kabul edilmiştir. 

23/07/2025  

 

 

Jüri Üyeleri 

    

İmza 

Danışman 

Prof. Dr. Serdar UĞURLU 

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi  
 .............................................  

 

Üye 

Prof. Dr. Türker EROĞLU 

Gazi Üniversitesi  
 .............................................  

 

Üye 

Prof. Dr. Nedim BAKIRCI 

Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi  
 .............................................  

 

Üye  

Prof. Dr. Mustafa Yahya KESKİN  

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi  
 .............................................  

 

Üye  

Doç. Dr. Selçuk Kürşad KOCA  

Sakarya Üniversitesi 
 .............................................  

 

 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Onayı 

 

Prof. Dr. İbrahim KÜRTÜL 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 



iii 

ETİK BEYAN 

 

 

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez 

Yazım Kılavuzu ve Şablonuna uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir 

aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan 

ederim. 

Teze ilişkin Turnitin adlı programında enstitü̈ müdürlüğünce belirlenen 

filtrelemeler uygulanarak alınmış̧ olan benzerlik raporuna göre, tezin benzerlik 

oranı %30’u geçmemektedir. 

 

 

………………………….. 

DERYA DOĞAN GÖK 

 

 

 



iv 

ÖN SÖZ 

 

Sözlü kültür ürünleri, kültürel belleğin taşıyıcı ve aktarıcı görevini 

görmektedir. Bu işlevler sayesinde toplumun sahip olduğu sosyo-kültürel 

dinamiklerinin çözümlenebilmesi mümkün hale gelmektedir. Toplumsal yapının 

kendisini oluşturan kültürel unsurları yansıtması, kolektif hafızanın izlerini 

sürmeye olanak tanımaktadır. Bu çerçeveden bakıldığında, bir toplumun 

gelenekleri, örf ve âdetleri, inanç sistematiği, yaşam pratikleri, değer yargıları ve 

insan anlayışı, ürettiği anlatılar üzerinden edebiyata, sanata, müziğe 

yansımaktadır. Sözlü kültür geleneğinin ürettiği sözlü kültür ürünlerinden olan 

masal ve hikâyelerimiz, bir milleti millet yapan ve onu defalarca yeniden inşa 

eden eşsiz yapı taşlarındandır. Çalışmamız nedeniyle üzerinde incelemelerde 

bulunduğumuz Türk halk hikâyeleri ve masalları, kültürün manevi değerlerine 

dâhildir. Bu nedenle halk bilimi ürünleri incelendiğinde bir toplumun yalnızca 

kültürel yapısının değil, sosyolojik yapısının da haritası ortaya çıkmış olacaktır. 

Dolayısıyla halk hikâyeleri ve masal metinleri içerisinde yer alan kadın ve kadına 

ait bütün atıflar, aynı yaklaşımla ele alınacak olursa kültürel belleğin birer 

yansıması olarak kabul edilmelidir. Bu bağlamda toplumun bireyden beklentileri 

de sözlü kültür ürünleri üzerinden gözlemlenebilmektedir. Toplumun kadın ve 

erkeğe yüklediği toplumsal roller, her ikisinin de toplum içinde farklı 

konumlandırılmasına neden olmuştur. Kültürel bellekte ve dilde, masal ve hikâye 

metinlerine yansıyan şekliyle yaşamaya devam eden kadına yönelik olumsuz 

tutum ve davranış örnekleri, toplumun kadını nasıl konumlandırdığını bize 

göstermektedir. Bu durumun önüne geçebilmek için sorunun kaynağı tespit 

edildikten sonra çözüm önerilerinin sunulması ve bu konuda toplumsal farkındalık 

oluşturulması gerekmektedir. Kültürel bellekte yer alan hatalı kültür kodlar 

düzeltilmeden ya da toplum hafızasından çıkarılmadan kadınının mevcut 

konumunun iyileştirilmesi de pek mümkün görünmemektedir. 

 

Derya DOĞAN GÖK 

23.07.2025, Bolu 

 



v 

ÖZET 

TÜRK HALK HİKÂYELERİ VE MASALLARINDA KADINA YÖNELİK 

ŞİDDET 

DOKTORA TEZİ 

DERYA DOĞAN GÖK 

BOLU ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI DOKTORA  PROGRAMI 

(TEZ DANIŞMANI: PROF. DR. SERDAR UĞURLU ) 

BOLU, TEMMUZ - 2025 

XI + 268 sayfa 

 

Günümüzün en büyük sorunlarından biri olan kadına yönelik şiddet, son 

yıllarda artarak devam eden bir sorun haline dönüşmüştür. Bu durumun pek çok 

nedeni olduğu gibi kültürel bir arka planının da olup olmadığının araştırılması 

tezimizin konusunu oluşturmaktadır. Şiddet her alanda kendini hissettirmektedir 

ancak çalışma alanının halk bilimi olması nedeniyle şiddetin bilhassa kadına 

yönelik şiddetin halk anlatılarına nasıl yansıdığı araştırılmıştır. Sözlü kültür 

ürünlerinin, kültürün taşıyıcısı ve aktarıcısı olma rolü, sözlü kültür ürünleri 

üzerinden toplumsal yapının çözümlenmesini mümkün kılmaktadır. Toplumun 

gelenekleri, inançları, yaşam biçimi, kültürel değerleri ve bireyleri konumlandırışı 

meydana getirdiği edebi ürünlere yansımıştır. Diğer bir ifadeyle halk bilimi 

ürünleri incelendiğinde, toplumun kültürel yapısıyla birlikte sosyolojik yapısı da 

ortaya çıkmaktadır. Toplumun kadın ve erkeğe yüklediği farklı rol ve görevler, 

toplumsal cinsiyet kavramını meydana getirmektedir. Toplumun yaptığı bu 

ayrımla birlikte kadın ve erkeği konumlandırışının anlaşılabilmesi için toplumsal 

ve kültürel yapının çözümlenmesi gerekmektedir. Bu nedenle toplumun ürettiği 

sözlü ve yazılı kültür ürünlerini inceleme ihtiyacı doğmaktadır. Halk bilimi 

sahasına giren sözlü geleneğin tümünde kadına yönelik şiddet unsurlarını 

araştırmak geniş kapsamlı bir çalışma olacağı için konumuz, Türk halk hikâyeleri 

ve masallarıyla sınırlandırılmıştır. Tezin amacı, halk anlatılarında tespit edilen 

kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların sebep olduğu şiddetin kaynağını 

toplumsal ve kültürel yapıya yüklemek değil; kadının yaşamış olduğu şiddetin 

sebepleri arasında kültürel yapının ne derece etkili olduğunu araştırmaktır. Halk 

anlatılarının kadına yönelik şiddet kapsamında değerlendirilmesiyle halk bilimi, 

güncel bir soruna ışık tutacaktır. Sözlü gelenek ürünleri toplumsal cinsiyet 

perspektifinden incelendiğinde, kültürel ürünlere yansımış bir cinsiyet ayrımının 

olduğu görülmektedir. Sözlü geleneğe yansımış olan bu cinsiyet ayrımı, kadının 

toplum içerisindeki konumunu değiştirmiştir. Çalışmamızda toplumun kadını nasıl 

konumlandırdığı, kadına yönelik bakış açısının halk anlatılarına nasıl yansıdığı 

tespit edilmiş ve toplumun kadına yönelik tutumunun, kültürel düzlemde şiddete 

zemin hazırladığı sonucuna ulaşılmıştır.  

 

ANAHTAR KELİMELER: Türk halk hikâyeleri, Türk masalları, Kadına 

yönelik şiddet, Toplumsal cinsiyet    



vi 

ABSTRACT 

VIOLENCE AGAINST WOMEN IN TURKISH FOLK STORIES AND 

FAIRY TALES 

PHD THESIS 

DERYA DOĞAN GÖK 

BOLU ABANT IZZET BAYSAL UNIVERSITY  

INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

DEPARTMENT OF TURKISH LANGUAGE AND LITERATURE 

(SUPERVISOR: PROF. DR. SERDAR UĞURLU) 

BOLU, JULY 2025 

XI + 268 pages 

 

  

Violence against women is one of the biggest problems of our time and 

has become increasingly prevalent in recent years. Our thesis will investigate 

whether there is a cultural background to this situation, as well as exploring the 

many reasons for it. Since the field of study is folklore, the focus is on how 

violence, especially violence against women, is reflected in folk narratives. 

However, violence makes itself felt in every field. The role of oral cultural 

products in carrying and transmitting culture makes it possible to analyse the 

social structure through them. Literary products reflect the traditions, beliefs, way 

of life, cultural values and positioning of individuals within society. In other 

words, the sociological and cultural structures of a society emerge when its 

folklore is examined. The different roles and responsibilities that society assigns 

to men and women form the basis of the concept of gender. To understand how 

this distinction made by society affects the positioning of women and men, it is 

necessary to analyse the social and cultural structure. To this end, it is necessary 

to analyse the oral and written cultural products created by society. As 

investigating the elements of violence against women in all oral traditions in the 

field of folklore would be a comprehensive study, the scope of our research is 

limited to Turkish folk tales and fairy tales. The aim of the thesis is not to attribute 

violence caused by negative attitudes and behaviours towards women, as 

identified in folk narratives, to social and cultural structures, but rather to 

investigate the extent to which these structures are effective in causing violence 

against women. By evaluating folk narratives in relation to violence against 

women, folklore can shed light on this pressing issue. Analysing the products of 

oral tradition from a gender perspective reveals a gender distinction in cultural 

products. This gender discrimination, reflected in oral traditions, has altered 

women's position in society. Our study has determined how society positions 

women and how this perspective is reflected in folk narratives. It has been 

concluded that society's attitude towards women lays the groundwork for violence 

at a cultural level.  

 

 

KEYWORDS: Turkish folk tales, Turkish fairy tales, Violence against women, 

Gender 

 

 



vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET .................................................................................................................... v 

ABSTRACT ........................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................. vii 

KISALTMALAR VE SEMBOLLER LİSTESİ ............................................... x 

TEŞEKKÜR ....................................................................................................... xi 

1. GİRİŞ ............................................................................................................... 1 

1.1 Toplumsal Cinsiyet ...................................................................................... 8 

1.2 Toplumsal Cinsiyet ile İlgili Kuramları ..................................................... 12 

1.2.1 Psikanalitik Kuram ..................................................................................... 12 

1.2.2 Sosyobiyolojik Kuram ................................................................................ 14 

1.2.3 Sosyal Öğrenme Kuramı ............................................................................ 15 

1.2.4 Sosyal Bilişsel Kuram ................................................................................ 16 

1.2.5 Toplumsal Cinsiyet Şeması Kuramı ........................................................... 17 

1.2.6 Sosyal Rol Kuramı ..................................................................................... 18 

1.3 Toplumsal Cinsiyet ve Ataerkil Sistem ..................................................... 19 

1.4 Toplumsal Cinsiyet ve Halk Bilimi ........................................................... 23 

1.5 Türk Toplumunda Kadın ........................................................................... 28 

1.6 Feminizm ve Kuramları ............................................................................. 38 

1.6.1 Liberal Feminizm ....................................................................................... 41 

1.6.2 Kültürel Feminizm ..................................................................................... 42 

1.6.3 Marksist Feminizm ..................................................................................... 42 

1.6.4 Sosyalist Feminizm .................................................................................... 43 

1.6.5 Radikal Feminizm ...................................................................................... 43 

1.6.6 Varoluşçu Feminizm .................................................................................. 45 

1.6.7 Postfeminizm .............................................................................................. 45 

1.6.8 Lengüistik Feminizm .................................................................................. 46 

1.7 Feminizm ve Halk Bilimi .......................................................................... 47 

1.8 Şiddet Kavramı ve Şiddetin Türleri ........................................................... 50 

1.8.1 Şiddetin Nedenleri ...................................................................................... 54 

1.8.2 Kadına Şiddetin Türk Toplumuna Yansıması ............................................ 62 

1.8.3 Şiddet İstatistikleri ...................................................................................... 66 

2. BİRİNCİ BÖLÜM: TÜRK HALK HİKÂYELERİ VE MASALLARININ 

KADINA YÖNELİK ŞİDDET BAKIMINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ

 ……………………………………………………………………………...74 

2.1 Türk Halk Hikâyelerinde Kadına Yönelik Şiddet ..................................... 74 

2.1.1 Fiziksel Şiddet ............................................................................................ 78 

2.1.1.1 Kirman Şah Hikâyesi ........................................................................... 80 

2.1.1.2 Kürşat Yüzbaşı Hikâyesi ..................................................................... 82 



viii 

2.1.1.3 Ülker Sultan Hikâyesi.......................................................................... 84 

2.1.1.4 Latif Şah Hikâyesi ............................................................................... 86 

2.1.2 Cinsel Şiddet .............................................................................................. 87 

2.1.2.1 Alihan Hükümdar ile Peri Hatun Hikâyesi ............................................. 88 

2.1.3 Psikolojik Şiddet ........................................................................................ 90 

2.1.3.1 Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesi .................................................. 94 

2.1.3.2 Salur Kazan’ın Evinin Yağmalandığı Hikâye ................................... 101 

2.1.3.3 Kam Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesi .................................... 104 

2.1.3.4 Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Hikâyesi .............................................. 107 

2.1.3.5 Salur Kazan’ın Tutsak Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı Hikâye .......... 110 

2.1.3.6 İç Oğuz’a Dış Oğuz’un Asi Olup Beyrek’in Öldüğü Boyu Beyan Eder

 …………………………………………………………………………...111 

2.1.3.7 Hüseyin ile Senem Hikâyesi .............................................................. 112 

2.1.3.8 Necip ile Telli Hikâyesi ..................................................................... 114 

2.1.3.9 Hamit Han ile Melek Sultan Hikâyesi ............................................... 115 

2.1.3.10 Şeyh Senan Hikâyesi ....................................................................... 118 

2.1.3.11 Ahmet ile Mehmet Hikâyesi ............................................................ 118 

2.1.3.12 Hasret ile Ferhat Hikâyesi ............................................................... 120 

2.1.3.13 Rıza Bey Hikâyesi ........................................................................... 124 

2.1.3.14 Saraç İbrahim ile Perişan Sultan Hikâyesi ...................................... 127 

2.1.3.15 Seyfet Çavuş ile Filiz Hikâyesi ....................................................... 131 

2.1.3.16 Yusuf ile Elif Hikâyesi .................................................................... 136 

2.1.3.17 Perizan Hikâyesi .............................................................................. 139 

2.1.3.18 Hikâyet-i Hurşid ile İlik Hanım Beyân ........................................... 140 

2.1.3.19 Köroğlu Hikâyesi Keloğlan Kolu .................................................... 141 

2.1.3.20 Yusuf ile Gülistan Hikâyesi ............................................................ 143 

2.1.3.21 Sümmani Ağa ile Gülgez Hanım Hikâyesi ..................................... 144 

2.1.3.22 Migumi Han Hikâyesi ..................................................................... 146 

2.1.3.23 Gelin Taşı Hikâyesi ......................................................................... 149 

2.1.3.24 Afyonlu Âşık Ömer Hikâyesi .......................................................... 150 

2.2. Türk Masallarında Kadına Yönelik Şiddet ................................................ 151 

2.2.1 Fiziksel Şiddet .......................................................................................... 156 

2.2.1.1 Hüzün Kuşu ....................................................................................... 158 

2.2.1.2 Balık Bilmezse Hâlık Bilir ................................................................ 161 

2.2.1.3 İğci Baba ............................................................................................ 162 

2.2.1.4 Üç Turunçlar ve Üç Narlar ................................................................ 165 

2.2.1.5 Pabuçlu Mehmet ................................................................................ 167 

2.2.1.6 Avcı Mehmet ..................................................................................... 169 

2.2.1.7 Havva Hanım ..................................................................................... 170 

2.2.1.8 Fes Padişahı ....................................................................................... 172 

2.2.1.9 Dört Köseler ...................................................................................... 173 

2.2.1.10 Zilli Tilki ......................................................................................... 175 



ix 

2.2.1.11 Ölü Yiyen Derviş II ......................................................................... 176 

2.2.1.12 Kamçı, Sabır Taşı,  Küllü Fatma, Mercan Kız ................................ 178 

2.2.2.1 Tembel Ahmet ................................................................................... 182 

2.2.2.2 Gelin ve Kayını ................................................................................. 183 

2.2.2.3 Leylek I .............................................................................................. 185 

2.2.2.4 Ahmedi Dürre .................................................................................... 187 

2.2.2.5 Helvacı Güzeli ve İftiraya Uğrayan Kız Masalları ............................ 188 

2.2.3.1 Sarık Kırbaç Seccade ......................................................................... 193 

2.2.3.2 Üç Portakal Peri ................................................................................. 196 

2.2.3.3 Şah Yusuf ve Hoca Efendi Masalları ................................................ 197 

2.2.3.4 Muztarip Sultan ................................................................................. 199 

2.2.3.5 Benli Dilber ....................................................................................... 201 

2.2.3.6 Padişahın Kızının Ahlaksızlığı .......................................................... 202 

2.2.3.7 Nalıncı ile Padişah ............................................................................. 204 

2.2.3.8 Zümrüdüanka Kuşu ........................................................................... 206 

2.2.3.9 Pamuk Kız ve Seksen Göz Masalları ................................................ 208 

2.2.3.10 Ağlayan Nar ile Gülen Ayva ........................................................... 210 

2.2.3.11 Congalaz Karısı ............................................................................... 214 

2.2.3.12 Hain Vezir ....................................................................................... 216 

2.2.3.13 Topal Leylek .................................................................................... 217 

2.2.3.14 Ölü Yiyen Derviş I .......................................................................... 218 

2.2.3.15 Kamçı .............................................................................................. 219 

2.2.3.16 Çuhadaroğlu .................................................................................... 220 

2.2.3.17 Çobanın İki Karısı ........................................................................... 222 

2.2.3.18 Sihirli Saç Tokası ............................................................................ 223 

2.2.3.19 Nartanesi .......................................................................................... 226 

2.2.3.20 İki Kardeş ........................................................................................ 227 

2.2.3.21 Muradına Ermeyen Dilber I............................................................. 228 

2.2.3.22 Padişahın Üç Kızı ............................................................................ 229 

2.2.3.23 At-Dev ile Cadı ............................................................................... 230 

3. SONUÇ ve ÖNERİLER ............................................................................. 232 

KAYNAKLAR ................................................................................................ 249 

EKLER ............................................................................................................. 256 

 

 

  

 

 

  



x 

KISALTMALAR VE SEMBOLLER LİSTESİ 

 

ASHB : Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı 

çev.  : Çeviren  

DSÖ  : Dünya Sağlık Örgütü   

KADEM  : Kadın ve Demokrasi Derneği  

KSGM  : Kadın Statüsü Genel Müdürlüğü  

OECD  : Ekonomik Kalkınma ve İşbirliği Örgütü  

TAAR  : Türkiye Aile Araştırma Raporu  

TAYA : Türkiye Aile Araştırması 

TBMM  : Türkiye Büyük Millet Meclisi  

TKDF  : Türkiye Kadın Dernekleri Federasyonu 

TKYAİŞA : Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırmaları 

TSNA  : Türkiye Sağlık ve Nüfus Araştırmaları  

TÜİK  : Türkiye İstatistik Kurumu  

UNFPA  : Birleşmiş Milletler Nüfus Fonu  

WHO  : Word Health Organization 

 

 

 

 

  



xi 

TEŞEKKÜR 

 

Uzun, zor ve bir o kadar da keyifli bir sürecin ardından nihayete eren 

araştırmamın Türkoloji camiası ve Halk Bilimi alanına katkı sunabilmesini 

temenni ederim. En büyük temennim ise kadının sadece “kadın” olduğu için değer 

gördüğü, kadın üzerindeki tüm baskı ve zorlamaların sona erdiği bir dünyanın 

kapısının aralanmasıdır. Yaptığım bu çalışma, toplumsal cinsiyet eşitsizliği ve 

hatalı kültür kodlarının giderilebilmesi adına, yıllardır artarak devam eden kadına 

yönelik şiddet vakaları hususunda topluma bir farkındalık kazandırırsa amacına 

ulaşmış olacaktır. 

 Doktora eğitimim ve tez sürecim boyunca benden desteklerini, ilmi 

tecrübelerini esirgemeyen, yönlendirmeleriyle zorlu süreçleri aşmamı sağlayan 

kıymetli danışman hocam Prof. Dr. Serdar UĞURLU’ya; araştırma sürecim 

boyunca çalışmama fikirleri ile katkı sunan Tez İzleme Komitemde yer alan 

hocalarım Prof. Dr. Nedim BAKIRCI ve Prof. Dr. Mustafa Yahya KESKİN’e; tez 

savunma jürimde yer alarak önerileriyle çalışmama katkı sağlayan hocalarım Prof. 

Dr. Türker EROĞLU’na ve Doç. Dr. Selçuk Kürşad KOCA’ya şükranlarımı 

sunarım. Bugüne gelmemde emeği olan, eğitim hayatıma dokunmuş saygıdeğer 

hocalarıma; sevgiyle beni yetiştirip bu günlere getiren, her zaman yanımda 

olduklarını hissettiren, canım aileme ve bana güçlü bir kadın olmayı öğreten 

anneme sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Her anımda yanımda olduklarını 

hissettiğim kıymetli dostlarıma ve son olarak iyi günümde, kötü günümde; 

desteği, hoşgörüsü ve sevgisiyle hep yanımda olan canım eşim Veli GÖK’e 

teşekkür ederim. 



1 

 

1. GİRİŞ 

Sözlü kültür ürünlerinin, aynı zamanda kültürün birer taşıyıcısı ve 

aktarıcısı rolünde olması, onlar üzerinden toplumsal yapının çözümlenmesini 

mümkün kılmaktadır. Toplumsal yapı kültürü yansıtmakta ve kültürü oluşturan 

ögelerin incelenmesi, toplumsal hafızayı da ortaya çıkarmaktadır. Bu nedenle 

toplumun gelenekleri, âdetleri, inanç sistemi, yaşama biçimi, kültürel değerleri ve 

insana bakışı, ürettiği ürünlere dolayısıyla edebiyata, sanata, müziğe 

yansımaktadır. Halk bilimi ürünleri incelendiğinde, toplumun kültürel yapısıyla 

birlikte sosyolojik yapısı da ortaya çıkmaktadır. Toplumun, yetiştirdiği bireye ne 

gibi görevler verdiği, bireyi nasıl konumlandırdığı ve bireyden beklentilerinin 

neler olduğu, sözlü ve yazılı kültür ürünlerine yansımıştır. 

Toplum, kadın ve erkeğe farklı rol ve görevler yüklemektedir. Kadın ve 

erkek, toplumun kendisine uygun gördüğü rol ve sorumlulukları bilip buna göre 

davranmaktadır. Bu da toplumsal cinsiyet kavramını ortaya çıkarmaktadır. 

Toplumsal cinsiyet, biyolojik farklılıkların olduğunu kabul ederek psikolojik ve 

kültürel farklılıkların ön plana çıkaran cinsiyet kimliğini ifade etmek için 

kullanılan bir kavramdır. Toplumun bu ayrımı neden yaptığının anlaşılabilmesi 

için toplumsal ve kültürel yapının çözümlenmesi gerekmektedir. Bu da 

beraberinde toplumun oluşturduğu sözlü ve yazılı kültür ürünlerini inceleme 

ihtiyacı doğurmaktadır. 

Sözlü kültür ürünleri toplumsal cinsiyet açısından incelendiğinde, kültürel 

ürünlere yansımış bir cinsiyet ayrımının olduğu hemen dikkat çekecektir. Sözlü 

geleneğe yansımış, toplum içerisinde yer etmiş bu cinsiyet ayrımı, toplum 

içerisinde kadının ve erkeğin konumunu belirlemiştir. Her ne kadar kadın ve 

erkeği birbirinden ayıran biyolojik ve fiziksel etkenler bulunmakta olsa da 

toplumun bu farklılıklara yüklemiş olduğu anlamlar, toplumsal cinsiyet rollerini 

oluşmaktadır. Bunların yanı sıra var olan farklılıklar ise sosyal hayattaki 

değişimlerden kaynaklanmaktadır ve kadını, erkeğin karşısında ikincil konuma 

itmektedir. Geçmişten günümüze sosyal hayat düzenindeki meydana gelen 

değişim, kadın ve erkeğin toplum içerisindeki konumlandırılışını, rol ve 

sorumluluklarını da etkilemektedir. Yani toplumsal cinsiyet rollerine o toplumun 

yüklemiş olduğu anlamlar zaman içerisinde farklılaşabilmektedir. 



2 

Kadın geleneksel toplumlarda olduğu kadarıyla günümüz modern 

toplumlarında da birçok alanda erkeğe kıyasla daha geri planda tutulmakta ve bu 

nedenle de dezavantajlı bir durumda yer almaktadır. Burada belirleyici olan şey 

aslında toplumun kadına bakış açısıdır. Bu bakış açısı kadının toplumsal 

konumunu geçmişte olduğu gibi halde de belirlemektedir. Bu da toplumsal 

cinsiyet rolleri bağlamında kadın için inşa edilmiş cinsiyet rollerini, özellikle 

modernleşme ile birlikte sosyal bilimlerde daha fazla tartışılır bir hale getirmiştir. 

Toplumsal cinsiyet kavramı, son zamanlardaki kadın çalışmaları ile birlikte son 

50 yıla damgasını vuracak kavramlardan biri olmaya adaydır. Toplum düzeninde 

kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların var olmaya devam etmesi, kadının 

toplum içerisindeki statüsünün hâlâ tartışmalara neden olması ve bununla birlikte 

günümüz toplumunda kadının, olumsuz düşünce ve davranışların hedefi haline 

gelmeye devam etmesi konu üzerindeki çalışmaların daha da artarak devam 

edeceğini bize göstermektedir. Bu türlü çalışmaların giderek artıyor olmasının 

aslında sebepleri de bellidir çünkü daha ileri boyutlarda kadına yönelik olumsuz 

tutum ve davranışlar genellikle ya kadına yönelik şiddete dönüşmekte ya da ona 

zemin hazırlamaktadır. Burada bahsi geçen şiddet kavramı, tek boyutlu olmayıp 

psikolojik, ekonomik, fiziksel, cinsel ve sözel gibi türleri de ihtiva etmektedir.  

Toplum sahip olduğu düzenin sosyo-kültürel dinamiklerini, kendi 

toplumsal yapısıyla birlikte çevresine ve kendi bünyesine yansıtır. Bir yerde bu 

dinamikleri yeniden üretip tüketerek de toplum/sosyal yapı tarihsel yolculuğuna 

devam eder. Bu yolculukta toplumun üretmek için beslendiği ana kaynakları ise 

maddi ve manevi kültürel değerleridir. Çalışmamız nedeniyle üzerinde 

incelemelerde bulunduğumuz halk hikâyeleri ve masalları, bu kültürün manevi 

değerlerine dâhildir. Sözlü kültür geleneğinin ürettiği masal ve hikâyelerimiz, bir 

milleti millet yapan ve onu her defasında yeniden inşa eden eşsiz yapı 

taşlarındandır ve oldukça da önemlidir. Bu sözlü kültür ürünleri o milletin his 

dünyasının birer yansıması ve dünyaya bakış açısının izdüşümleridir. O nedenle 

bir kültüre ait halk hikâyelerinde, masallarında, efsanelerinde, mani, fıkra ve 

türkülerinde işlenen konular her daim o toplumun, kültürel belleğinin bir 

yansımasıdır. Dolayısıyla bu metinler içerisinde yer alan kadın ve kadına ait bütün 

atıflar, aynı yaklaşımla ele alınacak olursa kültürel belleğin birer yansıması olarak 

kabul edilmelidir. 



3 

Diğer bir ifadeyle toplum, kadına yönelik bakış açısını, fikirlerini, 

inançlarını, ön yargı ve eleştirilerini hikâye ve masal anlatıcıları üzerinden halk 

edebiyatı ürünlerine yansıtmıştır. Bu nedenle de sözlü edebiyat ürünleri aynı 

zamanda anlatıldıkları zamanın sosyolojik yapısını ve kültürel kodlarını da 

içeriğinde barındıran metinler hükmündedir. Dolayısıyla anlatılmış, derlenmiş, 

yazılmış ya da aktarılmış olan her bir edebiyat ürününde toplumun kültürel ve 

sosyolojik dinamiklerini görmek mümkündür. Bu kültürel yapı ve meydana 

getirdiği toplumsal cinsiyet rolü ancak çözümlenebildiği zaman, kadına yönelik 

olumsuz tutum ve davranışların da nedenleri anlaşılabilecektir. Mevcut çalışmanın 

yola çıkma sebeplerinden birisi de budur. 

Kültürel bellekte ve dilde, masal ve hikâye dışında yaşamaya devam eden 

örnekler, kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların devam ettiğini bize 

göstermektedir. Bu durumun önüne geçebilmek için sorunun kaynağı tespit 

edildikten sonra çözüm önerilerinin sunulması ve bu konuda toplumsal farkındalık 

oluşturulması gerekmektedir. Kültürel bellekte yer alan hatalı kodlar 

düzeltilmeden ya da toplum hafızasından çıkarılmadan kadınının mevcut 

konumunun iyileştirilmesi de pek mümkün görünmemektedir.  

Sözlü kültür ürünlerinde anlatılan hikâyelerin bir kısmı yaşanmış, bir kısmı 

ise yaşanmış olaylardan izler taşımaktadır. Bunların yanı sıra kurgu olarak 

değerlendirilen anlatılar da mevcuttur. Fakat kurgu dahi olsa her anlatıya, mutlaka 

birer kültürel bellek yansıması ya da ürünü olarak bakmak gerekir. Çünkü o 

kültürel ürünü meydana getirecek olan sanatçı, bu toplumun bir parçası 

olacağından inşa esnasında farklı bir kültürel bellek stoğundan faydalanması 

mümkün görünmemektedir. Masal, hikâye, efsane, atasözü, deyim, mani ve fıkra 

gibi sözlü edebiyat ürünlerinin her biri toplumun oluşturduğu, anlattığı, dinlediği, 

aktardığı, yazdığı edebi ürünlerdir ve hepsi de aynı kültürel stoğun bir parçasıdır. 

Dolayısıyla bu ürünler üzerinden bir genelleme yapmakta; toplumun sahip olduğu 

değerleri, düşünce biçimini tespit etmekte bir sakınca görünmemektedir. 

Bu yaklaşımdan hareketle masal, hikâye, atasözü, deyim, mani ve fıkra 

gibi halk edebiyatı ürünlerinde, kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların 

izlerinin görülmesi, bu olumsuz tutum ve davranışların sözlü metinlerde şiddeti de 

ihtiva ediyor olması, geçmişten günümüze toplumsal cinsiyet rollerinin inşasında 

bazı ciddi sorunların olduğunu bize göstermektedir. Mevcuttaki sözlü kültür 

ürünleri incelendiğinde de kadının bugünkü toplumsal, kültürel ve sosyolojik 



4 

konumunun neden erkeğe kıyasla daha geri bir planda kaldığı daha net bir şekilde 

anlaşılabilecektir. Üstelik bu metinlerde hâlâ kadına yönelik şiddete zemin 

hazırlayan ciddi izlere rastlanabiliyor olması oldukça dikkat çekicidir.  

Anlatı türleri olan halk hikâyeleri ve masallar, ilerleyen bölümlerde 

görüleceği üzere toplumun kültürel yapısı hakkında bize bazı bilgiler 

verebilmektedir. Ancak toplumsal yapıyı ve dinamiklerini sadece halk anlatıları 

üzerinden çözümlemek çok da yeterli ve sağlıklı olmayacaktır. Halk 

anlatılarındaki konularla birlikte dönemin sosyal ve kültürel yapısının da 

metinden adeta sökülerek çıkarılmaya çalışılması yani bir yerde metnin 

sosyolojisinin de yeterince anlaşılması oldukça önemlidir. Sözlü kültür ürünleri 

icra edilirken toplumun içinde bulunduğu sosyal ve kültürel yapı, anlatıcının ruh 

dünyası ve yetişme şartları ile tarihi ve bazı ekonomik nedenler metinlere etki 

edebildikleri için incelemeler esnasında olabildiğince de göz önünde 

bulundurulması gereken belirteçlerdir. Kısaca ifade etmek gerekirse sözlü kültür 

ürünleri üzerinde değerlendirmeler yapılırken halk anlatılarının icra edildikleri 

dönemin sosyolojik ve kültürel yapısının göz önünde bulundurulması elzemdir.   

Kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların bu bağlamda toplumun 

sosyolojisinde olduğu ölçüde metnin sosyolojisinde de kendisine yer bulacaktır. 

Ancak bu olumsuz tutum ve davranışların şiddete dönüştüğü noktalarda durmak, 

düşünmek ve sorgulamak artık bir gereksinim haline gelmiştir. Günümüzde 

şiddetin varlığı sadece kadına yönelik olmamakta artık neredeyse her alanda 

kendini hissettirmektedir. Şiddeti önleyebilmek için öncelikle nelerin şiddet 

kategorisine girdiğini ve nedenlerinin neler olduğunu anlamak gerekmektedir.  

Şiddet denilince ilk olarak akla gelen, fiziksel güç kullanılarak kişiyi darp 

etmek suretiyle meydana getirilen eylem akla gelse de gerçekte psikolojik şiddet, 

toplum yaşamında çok daha yaygın ve hatta daha fazla hasar bırakıcıdır. Üstelik 

maruz kalanlarca tanımlanması ve anlamlandırılması da oldukça güçtür. Bireyler, 

maruz kaldıkları baskının çoğu zaman bir psikolojik şiddet türü olduğunun 

farkında bile olmadan günlük yaşamlarına devam ederler. Bu nedenle nelerin birer 

şiddet unsuru olduğu ve kimlere bu şiddetin uyguladığı öncelikle belirlenmeli ve 

daha sonra da çalışmamızda olduğu gibi halk edebiyatı unsurlarına yansıma 

şekilleri ele alınıp değerlendirilmelidir.  

 

 



5 

        Tezin amacı, hemen ifade etmek gerekir ki halk anlatılarından tespit edilen 

kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışlardan hareketle Türk halk kültürüne, 

kadim sözlü geleneğimize ya da sözlü kültür ürünlerimize karşı olumsuz bir 

yaklaşım sergilemek ya da suçlayıcı bir tavır sergilemek değildir. Oradan 

hareketle Türk milletini rencide edecek bir tavır içerisine girmek ise kesinlikle bu 

çalışmada hedeflenen amaçlardan biri değildir. Tezin amacı, günümüzde kadının 

yaşamakta olduğu ve bir türlü çözülemeyen, adeta devasa bir toplumsal sorun 

haline gelmiş bulunan “kadına yönelik şiddetin” sebepleri arasında kültürel 

nedenlerin de olup olmayacağının tespit edilmesi ve sonrasında uygulamalı halk 

bilimi yaklaşımının da yardımıyla bu toplumsal problemin çözüm yollarının neler 

olabileceğinin ortaya konmasıdır. 

Bu noktada halk anlatılarında kadına yönelik şiddetin izlerinin olup 

olmadığı, varsa bunların hikâye ve masal metinlerine nasıl yansımış olduğu, 

toplumsal yapıda şiddeti tetikleyen unsurların bulunup bulunmadığı, şiddetin 

kültürle nasıl bir ilişkisinin olduğu, kültürden kaynaklı şiddeti önlemede yine 

kültürel değerlerden nasıl faydalanılabileceği gibi sorular çalışmamız adına 

önemli hale gelen araştırma konularındandır. Bu bağlamda çalışmamız şiddetin 

sözlü kültür ürünlerine hem nasıl yansıdığını incelemekte hem de diğer taraftan 

sözlü geleneğin sosyoloji ve psikolojiyle olan ilişkisini de ortaya koymaya 

çalışmaktadır. Çalışma bu haliyle kadına yönelik şiddeti ele alıyor olmasıyla halk 

bilimi, güncel bir soruna ışık tutması bakımından önem taşımaktadır. 

Türkiye sahasında derlenmiş halk hikâyeleri ve masalların sayıca fazla 

olması bir sınırlandırmayı gerekli kılmıştır. Bu hususta Türkiye sahasında farklı 

bölgelerden derlenmiş halk hikâyeleri ve masallara ulaşılmaya çalışılmış ve 

çalışmaya dâhil edilmiştir. Halk hikâyelerine nazaran Türk sözlü geleneğindeki 

masal külliyatının fazla olması, ulaşılan masal sayısını da artırmıştır. Bu bağlamda 

çalışmada 157 halk hikâyesine, 711 masala yer verilmiş ve bu metinler 

incelemeye dâhil edilmiştir. İncelemeler esnasında fark edilmiştir ki masal 

metinleri ve başlıkları farklılık gösterse de işlenen konu ve temalar benzerlik 

göstermektedir. Bu da çalışma esnasında özellikle masallarda tekrara düşülmesine 

yol açtığı için çalışmada belirtildiği üzere ulaşılan masal sayısı ile çalışma 

sınırlandırılmıştır. Bununla birlikte masallarda, konu çeşitliliği bakımından 

benzerlik gösteren 31 masal metni teze alınmamış ancak incelendiğine dair 

bilgiler, dipnot olarak verilmiştir. 



6 

Bu türden bir çalışmaya bazı sorular sorarak başlamak, çalışmanın 

yönlendirilmesi ve sınırlandırılması açısından önemli olacaktır. Kaldı ki metinler 

üzerinden kadına yönelik şiddet ile ilgili bir çalışma yürütülmekte olunca, 

uygulamalı halk bilimi yaklaşımlarının da öncelemesiyle akla cevaplanması 

gereken bazı sorular gelmektedir. Aslında bu çalışma bir yerde bu sorulara 

verilebilecek cevapların aranması anlamına da gelmektedir. Şöyle ki: 

1.Şiddet nedir?  

2.Hangi durumlar şiddet olarak kabul edilmektedir? 

3. Şiddetin türleri ve nedenleri nelerdir? 

4.Toplumsal cinsiyet nedir ve şiddetle olan ilişkisi nedir? 

5.Halk biliminin toplumsal cinsiyet ve feminizmle olan ilişkisi nedir? 

6.Sözlü geleneğe ait anlatı unsurlarından halk hikâyeleri ve masallarda 

karşılaşılan şiddet türleri nelerdir? 

7.Kültürel kodlarda şiddete zemin hazırlayan durumlar var mıdır? 

8.Halk hikâyeleri ve masallarda tespit edilen kadına yönelik olumsuz 

durumlar, neden şiddet olarak adlandırılmaktadır? 

9.Halk hikâyeleri ve masallarda tespit edilen şiddet unsurları ve türleri, 

günümüzde yaşanan kadına yönelik şiddetin dayanak noktası olmakta mıdır? 

10.Kadına yönelik şiddeti önlemede, kültürel değerlerden faydalanılabilir 

mi? 

 Bu sorulara verilebilecek cevapları çalışmamız boyunca, sadece seçmiş 

olduğumuz masallardan ve halk hikâyelerinden hareketle bulmaya çalışacağız. Bu 

noktada bir alan sınırlaması yaptığımız doğrudur. Çünkü halk edebiyatı ve halk 

biliminin bütün verilerinde, hem kadına yönelik şiddet unsurlarının taranması 

oldukça güçtür hem de sonraki süreçte elde edilecek olan malzemenin layıkıyla 

değerlendirmesi de pek mümkün değildir. Anlaşılacağı üzere bu işteki imkânsızlık 

bir yerde böyle bir sınırlama yapmayı zorunlu hale getirmiştir. Sadece halk 

hikâyeleri ve masallardan elde edilen verileri bazı örnekler ile desteklemek adına 

atasözleri ve deyimler ile geleneksel halk kültüründeki doğum, evlenme ve ölüm 

âdetleri de incelemeye dâhil edilmiştir. 



7 

Bu bağlamda, Türk halk hikâyeleri ve masallarında metin merkezli 

yaklaşımla tespit edilen kadına yönelik olumsuz tutum ve davranış örnekleri, 

şiddet türlerine göre tasnif edilecektir. Şiddet türleri; fiziksel, cinsel, psikolojik, 

sözlü ve ekonomik şiddet olmak üzere çeşitli gruplara ayrılmaktadır. Halk 

hikâyeleri ve masallarda tespit edilen şiddet türlerinin dağılımı, tablo olarak 

sunulacaktır. Halk hikâyeleri ve masal metinleri üzerinden tespit edilen durumlar, 

toplumsal cinsiyet ve şiddet kuramlarına göre tahlil edilecektir. Metinler 

üzerinden yapılan değerlendirmeleri kuramlara dayandırmak, tespit edilen verileri 

yorumlamada bir şema çıkarılmasını sağlayacaktır. Sözlü kültürde yaşayan ve 

aktarılmaya devam eden kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların tespit 

edilmesiyle, günümüzde kadının maruz kaldığı şiddetin nedenleri de 

çözümlenecektir.   

Günümüzde kadının maruz kaldığı şiddetin, kültürel bir arka planının olup 

olmadığının araştırılması ise çalışmamızın üzerinde duracağı ana konulardan 

birisidir. Şiddet günümüzde her alanda kendini hissettirmektedir. Ancak çalışma 

alanının güncel insan profili olmaması, masal ve hikâyeler ile sınırlı olan sözlü 

kültür ürünleri olması yürütülecek metodolojide bazı düzenlemeleri de 

beraberinde getirmektedir. Yaşayan insanlardan değil de metinler üzerinden 

kadına yönelik şiddet unsurlarının neler olduğunun ve nedenlerinin tespit 

edilmeye çalışılması metin merkezli bir inceleme yönteminin benimsenmesini 

gerekli kılmıştır. Ayrıca var olanı anlamaya ve belgelemeye çalışan halk bilimi 

sahasının, var olana eleştirel bakış açısıyla da yaklaşması fikri çalışmamızın 

çerçevesini oluşturmaktadır. Öyle ki anlatı türleri ve geleneksel halk kültürü 

üzerinden kadının konumuna ilişkin incelemeler yapmak, eleştirel bir okumayla 

mümkün olmaktadır. Bu nedenle bilimin eleştirel olma ve sorgulayıcı vasfı da göz 

önünde bulundurularak eleştirel bir okuma metodu ile metin merkezli bir inceleme 

yapılmıştır.  Metinlerle birlikte metni inşa eden anlatıcıların beklentileri, metnin 

icra edildiği sosyo-kültürel bağlamın durumu, toplumun-dinleyicilerin hazırlık 

durumu ve beklentileri, ataerkil toplum yapısı ve toplumsal cinsiyet rollerinin 

inşasında eril egemen sözlü geleneğin tavrı ve bütün bunların en nihayetinde yine 

anlatıcılara olan etkisi hep birlikte metinle beraber değerlendirmeye alınmak 

durumunda kalınmıştır. 

 

 



8 

1.1 Toplumsal Cinsiyet 

Toplumsal cinsiyet kavramının tanımı ve bu alan üzerine yapılmış çeşitli 

çalışmalar bulunmaktadır. İlk olarak bu kavramların ne olduğuyla ilgili bilgi 

vermek gerekecektir. “Cinsiyet ile toplumsal cinsiyet arasında bir ayrım yaparak o 

güne kadar hep kullanılagelmiş olan cinsiyet kavramı yerine toplumsal cinsiyet 

kavramının kullanılmasını yaygınlaştıran kişi psikanalist J. Robert Stoller’dır. 

Stoller, 1968’de yazdığı “Sex and Gender” adlı kitabında cinsiyet ile toplumsal 

cinsiyet arasındaki ilişkiyi inceler” (Meşe, 2025, s. 287). Bu kavram kısa bir 

zaman içerisinde feminist düşünürlerce kabul görmüş, feminist halk bilimi 

çalışmaları tarafından da inceleme sahasına alınmıştır. 

Yapılan çalışmalar neticesinde cinsiyetin yani erkek ve dişi olma 

durumunun biyolojik bir gerçeklik olarak toplumsal cinsiyetten yani erillik ve 

dişillik durumundan farklı olduğu ortaya çıkmıştır. Dökmen’in ifadesiyle (2009) 

“Cinsiyet (sex) terimi, kadın ya da erkek olmanın biyolojik yönünü ifade 

etmektedir” (s.19-20). Toplumsal cinsiyet (gender) terimi ise kadın ve erkeğin 

sosyal olarak belirlenen rol ve sorumluluklarını anlatmaktadır. Diğer bir ifadeyle, 

toplumsal cinsiyet, biyolojik farklılıkları değil, toplum tarafından kadın ve erkeğe 

uygun görülen rol ve davranışlardır (Öztürk, 2017, s. 17). Bu davranışlar da 

kültürel tanımlarla belirlenmektedir (Berktay, 2018, s. 29). Bu tanımlardan 

hareketle, toplumsal cinsiyet kavramı biyolojik özellikleri de kaynak göstererek 

kültürel özelliklerin şekillendirdiği cinsiyet kimliğini ifade etmektedir. 

İlki anlaşılacağı üzere (sex) biyolojik bir cinsiyet iken ikincisi (gender) 

toplumsaldır. Toplumsal cinsiyet bu yönüyle toplumsal beklentiler, idealler ve 

çeşitli normlar tarafından oluşturulmaktadır. Toplumsal cinsiyet rollerinin inşa 

süreci bir yerde bireyin sosyalleşmesi ile eş güdümlüdür. Çünkü toplumsal 

cinsiyet rollerinin gereği olan tutum ve davranışlar bireylere önce ailede verilir ve 

sonra akraba ve yakın sosyal çevreden ve daha sonra da resmi ya da geleneksel 

kurumlar tarafından aktarılarak öğretilir. Bu süreç aynı zamanda bireyin 

toplumsallaşma sürecidir. Süreç esnasında ve sonunda kişilerden beklenen uygun 

davranış türleri ödüllendirmelere tabi olurken, beklentilerin dışındaki tutum ve 

davranışlar ise sosyal normların ön gördüğü çeşitli müeyyidelerle yani 

yaptırımlarla cezalandırılır.  

Toplumsal cinsiyet rollerinin inşasında sahip olunan biyolojik cinsiyet 

türünün olumlu ya da olumsuz etkileri olabilmektedir.  Buradaki olumlu ya da 



9 

olumsuz etkilenmeler geleneksel kültürdeki kodlamalarla alakalıdır. Eğer o 

geleneksel kültürde erkek cinsiyetine atfen olumlu kodlamalar fazla ancak kadın 

cinsiyetine atfen olumlu kodlamalar az ise kadın ve erkeğe dair toplumsal cinsiyet 

rollerinin inşasında bunun etkileri halk hikâyeleri ve masallarımızda da görüldüğü 

üzere kesinlikle olacaktır.  

Toplumsal cinsiyet kavramı, 1980’lere gelindiğinde sosyal bilimler 

alanında oldukça yaygın bir kullanıma erişmiştir. Bu tarihlerden itibaren artık 

kadın ve erkekleri etkileyen cinsiyet ayrımı toplumsal cinsiyet kavramı ile 

açıklanır olmuştur. Bu noktada artık genel kabul gördüğü üzere “cinsiyet” terimi 

ile fiziksel, morfolojik ve anatomik biyolojik farklılıklar; “toplumsal cinsiyet” 

terimi ile ise kültürün inşa ettiği, tarihin akışıyla değişen, genellikle farklılıkların 

istikrarsız sistemi ifade edilir hale gelmiştir (Hanks, 2023, s. 2).  

Toplum, kadın ve erkeğe farklı davranır; onlara farklı özellikler, 

davranışlar, görevler yükler. Dolayısıyla kadınlardan ve erkeklerden beklenen 

roller, davranışlar, duygular ve görevler farklıdır. Toplumun uygun gördüğü roller 

neticesinde örneğin, genellikle kadından ev işlerini yürütmesi, erkeklerden ailenin 

gelirini sağlaması beklenmektedir. Bu farklılıkların ve görevlerin nedeni, 

kaynakları ve sonuçları hakkında çeşitli görüşler ileri sürülmüştür (Dökmen, 

2009, s. 17).  

Kadın ve erkeğin biyolojik cinsiyet farklılıkları üzerine “Kadın ve erkeğin 

arasında hangi farklılıklar var? Biri diğerinden daha mı duyguludur? Biri 

diğerinden daha mı akıllıdır? Biri evde, diğeri dışarıda mı çalışır? Biri uzun saçlı, 

diğeri kısa saçlı mıdır?” Cinsel organları mı farklıdır?” gibi daha pek çok soru 

sorulabilir. Etrafımızda bulunan kadın ve erkekler düşünüldüğünde bu soruların 

ancak bir kısmına kesin cevap verilebileceği görülecektir. Ancak verilen 

cevapların hepsi tanıdığımız her erkek ve kadın için aynı olmayacaktır. “Kadın 

daha duyguludur” dendiğinde duygu yoğunluğu fazla olan erkekler de olduğunu 

hatırlanır. “Erkek pantolon giyer ya da erkeğin saçı kısadır” dendiğinde kadının da 

pantolon giydiği ya da saçının kısa olduğu akıllara gelir (Dökmen, 2009, s. 23). O 

halde zihinlerimizde yer alan ve kadın ile erkeği birbirinden ayırdığını 

düşündüğümüz dış görünüşe dair olan özellikler, gerçekte tam da güvenilir ve 

ayırt edici özellikler değildir. Gerçek farklılık biyolojik farklılıklardadır. Diğer 

farklılıklar ise toplumun belirlemiş olduğu rolleri, davranışları ve beklentileri 

ifade etmektedir.  



10 

Burada hemen belirtmek gerekir ki biyolojik cinsiyet farklılıkları 

öğrenilmemiş olup doğuştan getirilen özellikleri kapsamaktadır. Toplumsal 

cinsiyet farklılıkları ise öğrenilen, sosyalleşme sürecinde kazanılan özelliklerdir. 

Toplumsal cinsiyet farklılıkları, bireyden bireye, kültürden kültüre değişiklikler 

göstermektedir (Dökmen, 2009, s. 25). Scott da (2010) toplumsal cinsiyetin ve 

buna bağlı rollerin, toplumsal olarak yaratıldığını ifade eden “kültürel inşalar”a 

işaret etmektedir (s. 116). Toplumsal cinsiyetin inşasında kültür, kişisel yaşamlar, 

toplumsal etkileşim, inançlar, değerler ve hayatın öğütlenme şekli gibi farklı 

dinamikler bulunmaktadır (Karaaslan, 2019, s. 28-31). Kültürel ve bireysel 

farklılıklar, toplumsal cinsiyet kimliğini şekillendirmektedir. Toplum içerisinde 

yer alan birey, kendisinden beklenen davranış kalıplarını sosyalleşme sürecinde 

gözlemleyerek öğrenmektedir. Toplumsal cinsiyete dayalı ayrımın oluşmasında 

toplum ve kültürel yapının beklentileri doğrudan etkili olmaktadır.  

Bir kültürün toplumsal cinsiyet yapısı diğer tüm yapıları etkilemektedir. 

İnsanların toplumsal cinsiyet anlayışları, onların yalnızca kadınlara ve erkeklere 

dair düşünce tarzlarını etkilemekle kalmayıp toplum hakkındaki düşünce tarzlarını 

da etkilemektedir (Hanks, 2023, s. 3). Toplumsal cinsiyete ilişkin fikirler 

insanların zihinlerine öylesine yerleşmiştir ki bu fikirleri nereden edindiklerinin 

farkına varmazlar. Çünkü toplumsal cinsiyete dair fikirlerin, gayri resmi normlar 

ve gelenekler haline gelmesi ve sonradan resmi kurallara, yasalara girmesi süreci, 

dünyanın her tarafında farklı işlemiştir (2023, s. 141). Çünkü toplumsal cinsiyet 

kavramı yaşamın diğer alanlarıyla iç içe örülüdür (2023, s. 138). Her kültürde 

kadınlara ve erkeklere dair sahip olunan fikirler, sadece toplumsal cinsiyete 

odaklanan eserlerde, evlilik ve benzeri kadın/erkek ilişkilerini düzenleyen 

yasalarda ifade edilmekle kalmaz; o kültürün ürettiği neredeyse her şeyde 

görülmektedir (2023, s. 141). 

Toplumsal cinsiyet ile birlikte toplumsal cinsiyet rolleri kavramından da 

bahsetmek gerekmektedir. TDK’ya göre (2011) rol kelimesi mecaz anlamıyla 

“Bir kimse veya şeyin üstüne düşen görev” olarak tanımlanmaktadır (s. 1982). 

Toplumsal cinsiyet rolü, toplumun tanımladığı, cinsiyetle ilgili kadına ve erkeğe 

uygun bulunan kişilik özellikleri ve davranışlardan oluşan kültürel beklentileri 

ifade etmektedir (Dökmen, 2009, s. 29,31). Toplumun kadın ve erkeğe uygun 

gördüğü roller, kültürel beklentiler çerçevesinde belirlenmekte ve kişilerin 

davranışlarında sınırlar çizmektedir.  



11 

Toplumsal cinsiyet kavramı aynı zamanda bir eleştirinin de adıdır. Kadın 

kimliğinin edinilmesinde kültürdeki erkek egemen tavrına karşı geliştirilmiş bir 

eleştiridir. Smith’in ifade ettiği üzere (2022) “Toplumsal cinsiyet doğal değildir, 

kültüreldir; toplum ve inançlar tarafından inşa edilmektedir. Kadınlar, kendi 

görüşlerine göre değil, erkeklerin kendileri ile ilgili görüşleri doğrultusunda 

hareket etmekte, bununla birlikte erkeklerin kendilerine dair imgelerini kimlik 

olarak kabul etmektedirler. Bu görüşe göre, çoğu kadının yaşadığı biçimiyle 

kadınlık, sahte bir kimliği ifade etmektedir” (s. 125). Kadınların kendi 

kimliklerini ve toplum düzenindeki rol ve görevlerini, erkeklerin görüşlerine göre, 

diğer bir ifadeyle erkeklerin uygun gördükleri biçimiyle kabul etmekte olmaları 

feminist düşünürlerce eleştiriye tabi tutulmaktadır. Bu eleştiri zannedildiğinin 

aksine toplumsal cinsiyetin inşasında, toplumun sahip olduğu inançlar ve kültürel 

değerlerin belirleyiciliğini reddetmektedir. Reddedilen şey, kadınların süreci 

itirazsız bir şekilde benimsiyor olmasıdır. Sürecin itirazsız bir şekilde kabul 

ediliyor olması, toplumda cinsiyet eşitsizliğine neden olmakta, üstelik bu cinsiyet 

eşitsizliği de toplumun meşru kıldığı kültürel mekanizmalar temelinde ortaya 

çıkmaktadır.  

Sözlü geleneğin doğası gereği kadınlar, genellikle kültürün taşıyıcıları, 

koruyucuları ve aktarıcıları olarak görülmüşlerdir. Kadınlar kültürün yeniden 

üretilmesi hususunda da aktiftirler. Ancak bütün bunlara rağmen kadın, yine de 

süreç boyunca edilgendir. Onun bu edilgen pozisyona düşmesinde dinin ve 

geleneksel kültürün de etkileri olabilmektedir. Çünkü din ve o dinden etkilenerek 

şekil almış olan gelenek her daim kadını, erkek karşısında gerek ailede ve gerekse 

de toplumda daha farklı bir konumda inşa edebilmektedir. Bu inşa süreci, bazı 

toplumlarda kadının aleyhine işleyebilmekte ve kadın ailede ve toplumda baskı 

altında kalabilmektedir  (Berktay, 2018, s. 59,63).  

Cinsiyete dayalı ayrım noktasında dikkat çeken başka bir husus da 

kadınların rol ve sorumluluklarının neler olduğu hususunda erkek egemen bir 

bakış açısının benimsenmiş olmasıdır. “Toplumsal Cinsiyet İnşası ve Kadın 

Folkloru: Balıkesir Örneği” adlı konuyla alakalı yürütülen bir proje çalışmasının 

verileri incelendiğinde, toplumda yer etmiş olan cinsiyet ayrımının geleneksel 

kodlara dönüştüğünü ve aktarımın da aynı geleneksel süreçlerle devam ettiğini 

ortaya koyduğu görülecektir (Aça, 2019). Yani çalışma, cinsiyet eşitsizliğinin 



12 

artık geleneksel bir kültür kalıbı haline geldiğini ve sonraki nesillere de bu haliyle 

aktarıldığını ortaya koymaktadır.  

Toplumsal cinsiyet eşitsizliği durumu da genellikle ve çoğu zaman 

beraberinde şiddeti getirmektedir. Ya da en masum haliyle cinsiyet temelli şiddete 

zemin hazırlamaktadır. Konu ile alakalı çalışmaları olan Ersöz (2023), toplumsal 

cinsiyet temelli şiddeti, bir kişiye sırf cinsiyeti veya toplumsal cinsiyeti nedeniyle 

yönelen şiddet olarak tanımlamaktadır. Bu hususta bir bireyin başka bir bireyi 

zorlama, tehdit, aldatma, kültürel beklentiler veya ekonomik güç kullanarak 

iradesi dışında hareket etmeye zorlamasını da konuya dâhil eden Ersöz, cinsel ve 

toplumsal cinsiyete dayalı şiddet mağdurlarının büyük çoğunluğunu kız çocukları 

ve kadınlar olduğunu hatırlattıktan sonra erkek çocuklarının da bu tür şiddetten 

zarar gördüklerini ifade etmektedir. Ersöz ayrıca toplumsal cinsiyet temelli şiddeti 

“nefret suçu” olarak da değerlendirmektedir (s. 177). 

1.2 Toplumsal Cinsiyet ile İlgili Kuramları 

Toplumsal cinsiyetin kazanımı ve cinsiyetler arası farklılıkların 

açıklanmasına ilişkin çeşitli kuramlar bulunmaktadır. Kuram, “Bir bütün olarak 

gerçekliği ya da gerçekliğin belirli bir bölümünü açıklama; olay, olgu ve nesneler 

arasındaki düzenli ilişkilerden genel sonuçlar çıkarma ve bu sonuçlara göre 

gelecekle ilgili öndeyilerde bulunma amacı güden, geçerliliği temel aldığı 

varsayımlarla sınırlı sistematik bilgi çerçevesi” olarak tanımlanmaktadır 

(Çobanoğlu, 2012, s. 16). En kısa haliyle kuram, teori anlamına gelmektedir. 

Teoriler, dünyayı anlayıp yorumlamamızı mümkün kılan kavramsal mercekleri 

ifade etmektedir (Berktay, 2018, s. 10). 

Cinsiyet rollerinin gelişimini açıklayan pek çok kuram bulunmaktadır. 

Psikanalitik kuram, sosyobiyolojik kuram, bilişsel gelişim kuramı, sosyal 

öğrenme kuramı, toplumsal cinsiyet şeması gibi kuramlar cinsiyet rollerinin nasıl 

kazanıldığını açıklamaya yardımcı olan fikirlerdir (Dökmen, 2009, s. 41). Bu 

kuramları destekleyen araştırmacılar olduğu gibi eleştiren görüşler de olmuştur. 

Ancak sonuç olarak toplumsal cinsiyet kuramları tek bir akım üzerinden ortaya 

çıkmamıştır. 

1.2.1 Psikanalitik Kuram 

Freud’un görüşlerine dayanan bu yaklaşım, toplumsal cinsiyetin gelişimine 

ilişkin getirilen ilk kuramlardan biridir. Dökmen’in (2009, s. 42-45) aktardığına 

göre, Freud’un kuramında toplumsal cinsiyet rollerinin kazanımı üç dönemde ele 



13 

alınmaktadır. İlk dönem (oral ve anal dönem), ikinci dönem (fallik dönemin ilk 

bölümü) ve üçüncü dönemdir. İlk dönemde, doğumdan itibaren erkek ve kız 

çocukları için cinsiyet ve toplumsal cinsiyet deneyimleri aynıdır. Erkek çocuklar, 

yaşama erkek anatomisi ile başlarlar. Erkeklik organı olarak penisleri vardır. 

Anneleriyle ilişkileri karşı cins ilişkisidir. Kız çocukları, anatomik olarak iki 

cinsiyetlidir; dişilik organı olarak vajinaları, erkeklik organı olarak da klitorisleri 

vardır. Yani yaşamın ilk dönemlerinde kız çocukların da erkek çocukların da 

cinsiyetleri erkektir, toplumsal cinsiyetleri de erkeksidir. Annesiyle ilişkisi yine 

karşı cins ilişkisidir. İkinci dönem olan fallik dönemde ise çocuklar kadın ve 

erkek arasındaki farklılıkları anlamaya başlar ve 5 yaş civarında da cinsel 

kimlikleri oluşur. Çocukların anlayışına göre, cinsiyet farkı penise sahip olmak ya 

da olmamak sorunudur. Freud’a göre, erkek çocuklar kendilerinin sahip olduğu 

penise kız çocuklarının sahip olmadığını görürler ve bunu kaybedeceklerinden 

korkarlar. Babalarının da fiziksel ve cinsel olarak daha güçlü olduklarını görürler. 

Kız çocukları ise penise sahip olmadıkları için bu durumu bir kayıp olarak 

görürler ve kıskanma duygusu ile tepkide bulunurlar.  

Fallik döneminde 5-6 yaş civarında iken çocuklar artık yavaş yavaş masal 

anlatıcılarının da dinleyici kitlesi olmaya başlamışlardır. Sahip oldukları biyolojik 

kimliğin farkını kendi ve karşısındakinin bedeninden anlamaya başlayan çocuklar, 

masal ve halk hikâyesi gibi metinlerden hareketle bu sefer toplumsal cinsiyetlerini 

de inşa etmeye başlayacaklardır. Biyolojik cinsiyetlerini sözlü gelenekte inşa 

edilmiş olan toplumsal cinsiyet rolleri ile örtüştürme süreci bu yaşlardan itibaren 

başlar.   

Toplumsal cinsiyet rolü kazanımının üçüncü döneminde erkek çocukları, 

anneleri için babalarıyla yarışa girerler ve babaları tarafından hadım 

edileceklerinden korktukları için annelerine olan cinsel eğilimden vazgeçerler. Bu 

dönemdeki çatışmanın çözülmesiyle üst benlik gelişir. Kız çocukları ise annenin 

veremediği penisi babanın vereceğini umarlar. Daha sonra bu davranıştan 

vazgeçerek babalarıyla kadınsı ilişki içine girerler. Freud’a göre kadınlar hem 

cinsel hem de ahlaki olarak erkekler kadar üstün değillerdir. 

Freud cinsiyet rolü gelişimini sosyalleşme farklılıklarından ziyade 

biyolojik cinsiyetin bir işlevi olarak görmektedir. Ayrıca Freud, erken çocukluk 

döneminin, çocukların erkek ve kız olarak kimliklerinin ve rollerinin gelişimi 

bakımından çok kritik olduğunu ifade etmektedir (Gümüş, 2006, s. 92). Kadın ve 



14 

erkek beyin yapılarının farklı olması, hormanlar, üreme organları iki cinsiyeti 

birbirinden ayıran biyolojik etkenlerdir (Dökmen, 2009, s. 48-49). Bu yaklaşım 

cinsiyet farklılıklarını biyolojik faktörlere dayanarak açıklamaya çalışan 

yaklaşımdır. Ancak biyolojik farklılıklara geleneksel kültürün devreye girmesiyle 

toplumsal cinsiyet farklılıklarının da ekleneceği unutulmamalıdır. Çalışmamızda 

incelemeye tabi tuttuğumuz farklılıklar ve meydana getirdiği kadına şiddet 

unsuru, daha çok toplumsal cinsiyet rollerinin neden olduğu farklılıklar üzerine 

olacaktır.   

1.2.2 Sosyobiyolojik Kuram 

Biyolojik farklılıkları da destekler nitelikte olan sosyobiyolojik yaklaşım, 

Dökmen’in (2009, s. 53-58) aktardığına göre sosyobiyolojik kuram, sosyal 

davranışların biyolojik süreçlerden ve genetik faktörlerden etkilendiğini ileri süren 

bir disiplindir.  

Çalışmamızda toplumsal cinsiyet rollerinin inşasının daha çok kültürel bir 

arka plana dayandığı tezinden hareket edildiği için masal ve halk hikâyeleri 

değerlendirilirken sosyobiyolojik kuram bağlamında bir yönteme ihtiyaç 

duyulmamıştır. Daha doğru bir ifadeyle sosyobiyolojik kuram, toplumsal cinsiyet 

kuramlarından biridir ancak çalışmamız için hedeflenen sonuçlara ulaşmamız 

bakımından tercih edilebilir bir kuram değildir. Çünkü bu kuramın yaklaşımı, 

cinsiyet farklılıklarının daha çok biyolojik faktörlerden hareketle meydana 

geldiğini ve hatta sadece biyolojik faktörlerden de değil evrimsel süreçlerden de 

etkilendiğini savunmaktadır. Evrimsel süreçlerden kasıt yine biyolojik aktarım ve 

zaman içerisinde meydana gelen değişim ile sınırlıdır. 

Bu görüşe göre, toplumsal cinsiyet rolleri insanoğlunun genetik özellikleri 

kuşaklar boyu aktarmak istemesinden dolayı ortaya çıkmıştır. Bazı biyolojik 

özellikler cinsiyetler arasında ayrıma neden olmaktadır. Örneğin, pek çok 

araştırma saldırganlık davranışının testosteron hormonu ile ilişkili olduğunu ileri 

sürer. Başka bir örnek de üreme organlarıyla ilgili verilebilir. Üremek için erkekte 

sperm çoktur ve kolay bulunur ama kadında bulunan yumurta sınırlıdır ve zor 

ulaşılır. Kadın sadece bir erkek tarafından döllenebilir ama erkek birden fazla 

kadını dölleyebilir. Bu da annelik babalık yatırımlarını ve erkeğin kadına bakışı 

üzerinde etkili olabilmektedir.  

Görüldüğü üzere her ne kadar sosyobiyolojik kuram, kadın ile erkek 

arasındaki farklılıkları, biyolojik ve evrimsel süreçler ile açıklamaya çalışıyor olsa 



15 

da araştırmacılar, son aşamada kadın ile erkek arasındaki farklılıkların birini 

diğerinden daha üstün ya da daha zayıf yapmadığı görüşünde birleşmektedirler. 

Bu demek oluyor ki cinsiyetler arasında yer alan biyolojik ve genetik farklılıklar, 

toplumsal cinsiyet açısından bir farklılık teşkil etmemekte; farklılık, toplumsal 

cinsiyet rolünün halk kültürü üzerinden inşası esnasında meydana gelmektedir. 

Toplum kadını ve erkeği kendi geleneksel bağlamından hareketle biyolojik 

cinsiyetiyle de temas halinde ancak daha çok kendi geleneksel egemen 

yaklaşımıyla inşa ediyorsa işte oradaki cinsiyet türünü sosyobiyolojik kuram 

çerçevesinde değerlendirmek doğru olmayacaktır. Bu nedenle de çalışmamız daha 

çok geleneksel halk kültürünün inşa ettiği toplumsal cinsiyet rollerini ve meydana 

getirdiği hatalı kültür kodlarını hedef aldığı için kültür düzleminde hareket eden 

bir çalışma olacaktır.    

1.2.3 Sosyal Öğrenme Kuramı 

Toplumsal cinsiyet ile ilgili kuramlardan biri de Sosyal Öğrenme 

Kuramı’dır. Bu kuram Bandura tarafından öğrenmenin sosyal etkilerinin ortaya 

konması amacıyla geliştirilmiştir. Dökmen’in (2009, s. 59-61) aktardığına göre, 

sosyal öğrenme kuramı iki öğrenme süreci içerisinde temellendirilir. Edimsel 

koşullanma ile model alma ve taklit. Edimsel koşullanma ile cinsiyete uygun 

davranışlarda bulunan çocuk ödüllendirilir, cinsiyetine uygun davranmayan çocuk 

ise cezalandırılmaktadır. Cezalandırılan çocuk, o davranışlardan kaçınır. Örneğin, 

ağlamak, kız çocuklarının işine yararken erkek çocukların işine yaramaz. Çünkü 

erkek çocukları ağladığında onların bu davranışı pekiştirilmez. Bu durumu 

yaşayan erkek çocuk, erkeklerin ağlamayacağı, ağlarsa bile bu davranışın bir 

karşılık bulmayacağı deneyimini öğrenmiş olur.  

Model alma ve taklit yoluyla çocuk, çevresinde bulunan anne, baba, 

kardeş, arkadaş, televizyondaki bir kahramanı model alır ve onların davranışlarını 

taklit eder. Diğer bir ifadeyle çocuk, gözleyerek öğrenir. Bunun sonucunda 

gözlemlediği davranışın ödül ya da ceza alması durumuna göre cinsiyetine uygun 

davranışı öğrenir. Örneğin, annesine mutfakta yardım eden kız çocuğu övgü 

aldığında bu davranışa devam edecektir ama araba tamir ederken babasına yardım 

etmek istediğinde ona uygun iş olmadığı söylenip uzaklaştırıldığında bu davranışı 

tekrarlamak istemeyecektir. Bu nedenle cinsiyet rollerinin öğrenilmesinde en 

başta anne ve babalar olmak üzere öğretmenler, yakın çevre ve kitle iletişim 

araçları çok önemlidir. 



16 

Çalışmamızda elde ettiğimiz değerlendirmelerde de görüleceği üzere 

sosyal öğrenme kuramı, masal ve halk hikâyesi gibi sözlü kültür ürünlerinin 

inşasında ve tüketilmesinde oldukça aktiftir. Eril egemen sözlü kültür geleneğinin 

masal anlatıcısı gibi anlatıcı kaynak kişilere durmaksızın ilham ettiği mesaj, 

aslında toplumda kadın ve erkeğin toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl olması 

gerektiğine dairdir. İncelediğimiz masal ve hikâye metinlerinde bu mesajın 

anlatıcılar tarafından çok iyi anlaşıldığı ve dinleyici kitlesine de hâkim ataerkil 

egemen anlayışın ön gördüğü şekilde, uygun ve etkileyici bir tarzda aktarıldığı 

görülmektedir. Anlatıcılar toplumun istediği ve beklediği kadını ve erkeği hiç 

durmadan eserlerinde inşa etmiş ve dinleyici kitlesine daha çocukluktan itibaren 

sosyal öğrenmeleri sürecinde rol modeller sunmuşlardır. Özellikle masallardaki 

üslup ve konu seçiminin hikâyelere nazaran, genellikle bireyi sarsıcı bir mahiyeti 

haiz olması, anlatıcının dinleyici kitlesi üzerinde meydana getirmek istediği 

davranış değişikliğini ne kadar önemsediğini göstermesi bakımından dikkat 

çekicidir. 

İncelemelerimiz esnasında görülmüştür ki masal anlatıcıları, tıpkı 

hikâyecilerde olduğu gibi sözlü kültür ürünlerini sosyal öğrenme kuramı 

bağlamında değerlendirebileceğimiz bir tarzda inşa etmektedir. Bu nedenle de 

çalışmamız esnasında toplumsal cinsiyet rollerinin inşasında sosyal öğrenme 

kuramının etkileri göz önünde tutularak değerlendirmeler yapılmaya çalışılmıştır.    

1.2.4 Sosyal Bilişsel Kuram 

Sosyal bilişsel kuram, toplumsal cinsiyet gelişimini kişisel faktörler, 

davranış örüntüleri ve çevresel olaylarla birlikte ele almaktadır. Bilişsel, duygusal 

ve biyolojik olaylar, cinsiyetle bağlantılı davranışlar ve çevresel etkiler toplumsal 

cinsiyet kazanımına etki etmektedir (Dökmen, 2009, s. 63). Bu kuram ile iç içe 

değerlendirilebilecek bir diğer kuram ise Bilişsel Gelişim Kuramı’dır. Bu kuramı 

ayrı başlık içerisinde değerlendirmeyip kendisiyle ilgili burada kısaca bilgi 

vermek yerinde olacaktır. Bu kurama göre, cinsiyet rolü kazanmada çocuğun belli 

başlı üç ayrı bilişsel süreci etkili olmaktadır. Her ne kadar çevresel faktörler etkili 

olsa da çocuk kendisi bilişsel sürecin içerisine dâhil olduğunda öğrenme 

gerçekleşmektedir (2009, s. 64). 

Bilişsel Gelişim Kuramı, Kolhberg tarafından geliştirilmiştir. Kurama göre 

çocuklar belli bir yaşa geldikten sonra yani belli bir bilişsel gelişim seviyesine 

eriştikten sonra ancak toplumsal cinsiyet rollerini edinmeye başlarlar. Kohlberg’e 



17 

göre bu seviye 4,5-7 yaş aralığına denk gelmektedir (Lips, 1988, s. 46). Çocuklar 

bu yaş aralığında artık “cinsiyetin değişmezliği” kanaatine erişmiş olacaktır. 

Cinsiyetin değişmezliğinin çocuklar tarafından kesinkes öğrenildiği bu dönem 

ayrıca çocukların sözlü kültür ürünlerine de muhatap edildiği dönemdir. Özellikle 

masal gibi anlatı türlerinin çocuklar ile ilk buluştuğu yaş aralığı yukarıdaki yaş 

aralığı ile örtüşmektedir. Bu da demek oluyor ki çocuklar net olarak kendi sahip 

oldukları biyolojik cinsiyet türünün ne olduğunu öğrendikleri dönemde toplumsal 

cinsiyet rollerini de öğrenmeye başlamaktadır. 

Bu tespit çalışmamız açısından değerlidir çünkü çalışmamızda ayrıca 

kadına yönelik şiddetin nedenleri de araştırılmaktadır. Bu yapılırken halk 

kültüründen seçilen malzemeler olmaları nedeniyle masal ve hikâyeler çalışma 

masasına yatırılmıştır. Halk kültür ürünlerindeki hatalı kültür kodlarının tespiti 

çalışmamız açısından ne kadar önemli ise bu hatalı kültür kodlarına bireyin hangi 

yaşlardan itibaren muhatap olmaya başladığı da o kadar önemlidir. Çünkü çalışma 

sonunda çıkarılacak sonuçlar ve ulaşılacak çözüm önerileri buna göre 

şekillenecektir.       

1.2.5 Toplumsal Cinsiyet Şeması Kuramı 

Bu kuram, sosyal öğrenme ve bilişsel gelişim kuramlarının temel 

görüşlerini birleştirmektedir. Buna göre çocuk, içinde bulunduğu, yetiştiği 

topluma göre şekillenmekte ve böylelikle toplum içerisinde gördüğü, maruz 

kaldığı davranış şekillerini de öğrenmektedir. Bunun sonucu olarak bilgiyi 

toplumsal cinsiyet şemasına göre işlemektedir. Çocuk, davranışları “kadınsı” ve 

“erkeksi” olarak kategorilere ayırmaktadır. Örneğin, “nazik” ve “kuğu” gibi olma 

özellikleri kadınsı kategoride, “cesur” ve “kartal” gibi olma özellikleri erkeksilik 

kategorisinde değerlendirilmektedir. Kadın ve erkek arasındaki ayrıma vurgu 

yaparak yaşayan bir kültürde yetişen çocuk, bu davranış kalıplarını kabul ederek 

buna göre bir yaşam şekli benimseyecektir (Dökmen, 2009, s. 69). Zaten süreç 

sonunda birey kendi toplumsal cinsiyet rolünün de gereklerini yerine getirir bir 

hale gelecektir. 

Toplumsal cinsiyet kimliğinin ön gördüğü davranışlara cinsiyet 

şemalarının bulunduğunu ifade eden Dökmen (2009), cinsiyet şemalarına örnek 

vermektedir (s. 78). Örneğin, kızlar bebeklerle, erkekler kamyonlarla oynar gibi 

davranış kalıplarını öğrenen çocuk bu bilgiyi kodlamaktadır. Başka bir örnek 

vermek gerekirse, “kızlar dikiş diker, erkekler bozulan eşyaları tamir eder” 



18 

davranış kalıbını öğrenen bir kız çocuğu, cinsiyetiyle tutarlı davranmak için dikiş 

dikmek isteyecektir.  

Toplumsal cinsiyet şeması kuramına göre çocuklar bilgiyi, toplum düzeni 

içerisinde yer etmiş davranış kalıplarına göre kodlayacak ve bu şekilde 

öğreneceklerdir. Cinsiyetine uygun olması için de öğrendiği gibi davranacak 

böylelikle çocukların öğrendikleri davranış kalıpları pekişecek ve toplumun 

belirlediği davranış şemasına uygun hareket ettikleri için toplum tarafından kabul 

göreceklerdir. 

Çalışmamızda ele aldığımız sözlü kültür ürünleri olan masal ve hikâyeler, 

aslında bu toplumsal cinsiyet şemalarının oluşmasında aktif rol oynayan kültür 

unsurlarıdır. Diğer kültür unsurlarında olduğu gibi masal ve hikâye metinleri 

aracılığı ile de bireye sahip olması gerektiği toplumsal cinsiyet rollerinin neler 

olduğu gösterilmektedir. Bu toplumsal roller masal ve hikâyelerde kahramanların 

üzerinden dinleyici kitlesine aktarılmaktadır. Anlatıcı bunu yaparken ataerkil 

egemen sözlü geleneğin de beklentilerini metnine yansıtmaktadır. Metinler bu 

haliyle hem döneminin sosyo-kültürel gerçekliklerini bizlere kadar taşımakta hem 

de o dönemdeki nesillerin toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl inşa edildiğini de 

göstermektedir.    

1.2.6 Sosyal Rol Kuramı 

Sosyal rol, toplum tarafından tanımlanan, sosyal kategorideki bireylerin 

hepsinden beklenen öğrenilmiş tepkilerdir. Sosyal rol kuramı, kadın ile erkek 

arasındaki bütün davranışsal farklılıkların, cinsiyete göre kalıplaşmış yargılar ve 

sosyal roller ile açıklanabileceğini ileri sürmektedir. Kurama göre kadın ve 

erkeklerden beklenen bazı davranış örüntüleri vardır. Bir davranışı herhangi bir 

cinsiyete yüklemek ve ondan sürekli bu davranışı yerine getirmesini beklemek bir 

süre sonra davranış ile cinsiyet arasında özdeşim kurmaya sebep olacaktır. 

Örneğin, çoğu kültürde çocukların sorumlulukları, bakımları genellikle kadınlara 

verilmiştir. Kadının her zaman çocuk bakımı ile ilgileniyor olması, onların çocuk 

bakımı için gerekli olan sıcaklığa ve şefkate sahip olduklarını düşünmeyi 

kolaylaştırır (Dökmen, 2009, s. 82). Yani kadınlar daha iyi çocuk bakar çünkü 

sevgi dolu ve şefkatlidirler ancak erkekler bu kadar şefkatli değillerdir. Bu 

nedenle de çocuk bakımında zorlanabilirler. Bunun gibi bazı kalıp yargılar ortaya 

çıkmış olacaktır ki bununla da sosyal rol kuramı ilgilenmektedir. 



19 

Sosyal rol kuramı, sosyobiyolojik kuramdakine benzer olarak, davranışlar 

üzerinde tolumun tanımladığı rollerin ve sorumlulukların etkili olduğunu ileri 

sürerken genetik özelliklerin de önemini görmezden gelmez. Örneğin bu 

yaklaşıma göre erkeğin fiziksel olarak daha iri ve güçlü olması erkeği 

farklılaştırmıştır. Kadının da çocuk doğurması ve emzirmesi kadını farklılaştırır. 

Bu gibi kabullenilmiş sosyal roller nedeniyle kadın ve erkek biyolojik ve fiziksel 

olarak ayrılmaktadır (Dökmen, 2009, s. 84). Bu ayrımın gerektirdiği iş bölümleri 

ve sorumluluklar da belirlenmiştir. Ancak burada önemli olan husus, fiziksel ve 

biyolojik özelliklerin dışında her iki cinsiyetten de beklenen davranışların sosyal 

ve kültürel olarak değişiklik göstermesidir. Bu ayrıntıyı halk kültüründen 

hareketle inşa edilmiş olan sözlü kültür ürünlerinde görmek mümkündür.  

Kadın ve erkek arasındaki biyolojik ve fiziksel önemli bazı farklılıkların 

olduğu bir gerçektir. Ancak bu farklılığın, kültürel boyutlarda da bazı davranış 

kalıplarına kapı aralaması çalışmamız açısından önemli bir durumdur. Çünkü 

biyolojik ve fiziki cinsiyet farklılıklarına toplumun ve geleneksel kültürün bakış 

açısındaki farklılık, ister istemez toplumsal cinsiyet rollerinin inşasında da 

karşımıza çıkacaktır. Toplumsal cinsiyet rollerinin sözlü geleneğimizde olduğu 

gibi erkeklik unsuru üzerine inşa ediliyor olması, kadın cinsiyetini dezavantajlı bir 

konuma sürüklemiştir. Kadına yönelik meydana gelen şiddet türlerinin neredeyse 

tamamı böyle bir inşa süreci sonunda meydana gelmektedir ki bu inşa süreci, 

masal ve hikâyelerimizde sıklıkla karşılaştığımız üzere bizi, toplumsal cinsiyet 

ayrımcılığı ve eşitsizliğine de götürebilmektedir. 

1.3 Toplumsal Cinsiyet ve Ataerkil Sistem 

Toplumun düzenine bakıldığında, cinsiyetler arasında bir eşitsizlik ve 

ayrım olduğu görülmektedir. Kadınlarla erkeklerin farklı olması, farklı yetenek ve 

eğilimlerinin olması kaçınılmazdır. Ancak bu farklılıklar cinsiyete yönelik 

yaptırımlar, ayrımlar ve uygulamalar getiriyorsa burada bir eşitsizliğin olduğu 

görülmektedir (Bayoğlu Kına, 2020, s. 151). Toplumun meşru kıldığı cinsiyet 

eşitsizliği, toplumsal hayata şekil veren kültürel kodlar içerisinde çoğunlukla 

sorgulanmadan kabul görmekte, toplumsal yapılarca meşrulaştırılmakta ve eğitim 

öğretim süreçleriyle yeniden üretilmektedir (Gezgin, 2007, s. 407). Scoott’a göre 

(2010) toplumsal cinsiyet, her zaman açık bir şekilde göz önünde bulundurulmaz 

ama yine de eşitliğin ve eşitsizliğin nasıl örgütlendiğini anlamanın önemli bir 

parçasıdır (s. 132). Toplum düzeninde yer etmiş toplumsal cinsiyet rolleri, 



20 

cinsiyet eşitsizliğini ve bir cinsiyetin diğer cinsiyet karşısında üstünlüğünü 

meşrulaştırmaktadır. Bireyin cinsiyetinden dolayı geri plana atılması ya da 

birtakım haklardan mahrum bırakılması ayrıştırıcı davranışlara yol 

açabilmektedir. 

Günümüzde kadınların karşılaştıkları ve mücadele etmek zorunda 

kaldıkları birçok sorun, kadın ve erkek kimlikleri konusunda toplum tarafından 

belirlenmiş kalıp yargılarla ilişkilidir (Aybars, 2019, s. 10). Toplumun kadına 

uygun gördüğü roller zaman zaman kadını zorlamaktadır. Türkiye’de 2009 yılında 

kadına yönelik aile içi şiddet konusunda yapılan bir araştırmada, görüşülen 

erkeklerin neredeyse tümü, kadınların da önemli bir kısmı kendilerine atfedilen 

roller yerine getirilmediği durumlarda eşler arasında huzursuzluk ve anlaşmazlık 

çıktığını / çıkacağını ve bu durumun kadına şiddet olarak yansıdığını / 

yansıyacağını belirtmişlerdir (Aslan ve Şeker, 2013, s. 175). Bu durum her iki 

cinsiyet için de toplumsal rollerin benimsendiğini göstermektedir. Cinsiyetlere 

göre belirlenmiş toplumsal sorumluluklar yerine getirilmediğinde, kadınlara şiddet 

uygulanabileceği her iki cinsiyet için de kabul görmüş bir kanı olmaktadır. 

Kadını bir birey olarak değil toplumsal cinsiyet rolüyle tanımlayan erkek 

egemen bakış, kadına şiddet uygulamasının meşruluğunu savunabilmektedir. Bu 

hususta ilginç olan durum şu ki kadın bireylerin de bu meşruluğa toplumsal 

cinsiyet rolleri gereği katılabilmekte olmalarıdır. Görüldüğü üzere sosyal öğrenme 

süreci içerisinde toplumsal cinsiyet rolleri içselleştirilmekte ve bununla birlikte 

şiddet kavramı da meşrulaşarak benimsenmiş olmaktadır. Bu perspektiften 

hareketle kadına şiddet olaylarına bakıldığında, ülkemizin özellikle kırsal 

bölgelerinde eşlerine şiddet uygulayan erkeklerin bu şiddeti aynı yaklaşımla 

meşru görebildikleri tespit edilmiştir (Buğu, 2019, s. 183). Bunun sebeplerinden 

birisi de aile içerisinde de şiddetin öğreniliyor olmasıdır. Bazı ailelerde erkek 

bireyler, sosyal öğrenme sürecinde kadına şiddet uygulanmasının normal bir 

davranış olduğu algısıyla yetişebilmektedir. Bahsi geçen çalışma kırsal bölgelere 

yönelik yapılan bir çalışma olduğu için elde edilen veriler de ülkenin kırsal 

kesimleriyle sınırlı kalmıştır. Bu durum, şiddetin sadece kırsal bölgelerde olduğu 

anlamına gelmemektedir. 

İnsanlar ve toplumlar, bir dayanağı olmayan eylemleri desteklemezler. Bir 

davranışın toplum tarafından kabul görmesi için bir ilkeye dayanması gerekir. 

Ancak bu durumda davranış, meşruluk kazanır. Bu nedenle toplumsal cinsiyet 



21 

ilişkileri ve cinsiyete dayalı şiddetin nedenleri araştırılırken ataerkil sosyal yapılar 

analiz edilmelidir (Bayoğlu Kına, 2020, s. 153). “Pederşahilik”, “patriyarki” ve 

“erkek egemen toplum” gibi terimlerle de adlandırılan ataerkil kavramı ile ilgili 

çeşitli tanımlamalar bulunmaktadır (Duman, 2022, s. 33). 

Ataerkillikle ilgili çalışmaların ortak noktası, ataerkil sistemin eril 

tahakkümü ifade etmesidir. Ancak söz konusu bu eril tahakküm, yalnızca kadını 

değil, aynı zamanda diğer erkeklik biçimlerini de sınırlama ve kontrol etme 

eğilimindedir (Duman, 2022, s. 37). Bunun yanı sıra ataerkilliği sadece erkek ile 

kadın arasındaki hiyerarşik ilişki olarak kabul etmek, beraberinde tüm erkeklerin 

kadınlardan hiyerarşik olarak üstün olması gibi bir hali ifade etmektedir. Oysa bu 

durum tam olarak böyle değildir. Ataerkil sistem içerisindeki hiyerarşik yapı, her 

iki cinsiyet üzerinde de etkili olmaktadır (2022, s. 39). Scoott’a göre (2010) 

hiyerarşik yapılar, erkek ve dişi arasında güya doğal ilişkiye dair geleneksel 

anlayışlara dayanmaktadır (s. 132). 

Ataerkil sistemin içerisinde etkili olan hiyerarşik yapı, hegemonik erkeklik 

kavramını ortaya çıkarmıştır. Hegemonya, ataerkilliği var eden ve sürekli kılan 

ana kavramdan biri olarak kabul edilmektedir (Duman, 2022, s. 40). Hegemonik 

erkekliği kısaca açıklamak gerekirse; erkekler arasında toplumsal cinsiyete dayalı 

bir hiyerarşi söz konusudur. Bu hiyerarşinin en üst basamağında, toplum 

tarafından belirlenmiş erkeklik özelliklerine sahip erkekler yer almakta ve bunlar 

hem erkeği hem de kadını kontrol edip sınırlandırmaktadır (2022, s. 70). 

Hegemonik erkekliğin inşasında sünnet, askerlik, iş bulmak ve baba olmak gibi 

geçiş ritüelleri bulunmaktadır (2022, s. 76). 

Ataerkil dönem, toplumda her alanda erkeğin hâkimiyetini ifade eden 

iktidar biçimini anlatmaktadır. Soy erkek üzerinden korunmakta, miras erkeğe 

bırakılmaktadır. Kadın ev içi işlere yönlendirilirken erkek evin yönetimi ve 

geçimi ile uğraşmaktadır. Erkek, rasyonel düşünebilen ve aklı temsil eden aile 

reisi konumundadır. Kültür bu noktada erkeğin konumunu destekleyici değerler 

ile şekillenmektedir (Yıldırım, 2017, s. 195). Cinsiyete dayalı ayrım ve şiddet, 

erkeğin kadın üzerindeki iktidarının bir şekli ve kadın üzerinde bütün alanlarda 

görülen ataerkil kontrolün bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır (Bayoğlu Kına, 

2000, s. 155). 

Ataerkil yönetimin en etken yönlerinden birisi, kadın uyruklar üzerindeki 

baskıdır. Geleneksel ataerkil düzenlerde, kadınlara para kazanma, para sahibi 



22 

olma hakkı ve hukuki kişilik tanınmadığı için kadının ekonomik bir varlığı 

bulunmamaktadır (Millett, 2024, s. 91).  Ataerkil toplumlarda kadınlar ev içi 

işlerde ya da evin geçimine katkı sağlayacak ev dışı işlerde çalışıyor olsalar bile 

bunun ekonomik bir karşılığının olmaması, kadınların aile ekonomisine katkıda 

bulunduğu işlerin görmezden gelinmesine neden olmaktadır. Böylece kadınlar 

“yedek işgücü” (2024, s. 93) kategorisine girmekte ve bu algı onları yardımcı 

eleman pozisyonuna sokup erkeğe kıyasla daha geri planda tutulmasına neden 

olmaktadır. 

Kadının erkek karşısında ikincilleştirilme süreci geçim biçimleriyle 

yakından ilişkili olduğu görüşü yaygındır. Toplumsal işbölümünde kadın ve 

erkeğin rolü açıkça görülmektedir (Özcan, 2019, s. 28-29). İnsanlık tarihinin 

başlangıcından 20. yüzyıla kadar bütün dünyada cinsiyete göre işbölümü 

yapılmıştır. Erkekler dış dünya ile ilgili faaliyetleri üstlenirken kadınlara ev içi 

faaliyet ve aile ilişkilerini düzenleme gibi sınırlı görevler verilmiştir. Bu işbölümü 

sonucunda dış dünyanın gerisinde kalan kadınlar, kendilerini geliştirme, kanıtlama 

ve üretken olma şansından mahrum kalmışlardır. Bu nedenle bütün dünyada 

sanatta, edebiyatta, bilimde, politikada öncü durumda ve eser sahibi kadın sayısı 

oldukça azdır (Günay, 2000, s. 4). 

Tüm diğer tarihi uygarlıklar gibi bizim toplumumuz da ataerkildir. Askeri 

kurumlar, sanayi, teknoloji, üniversiteler, bilim, siyasi kurumlar, ekonomi kısacası 

toplumdaki tüm iktidar kaynakları erkeklerin elinde olduğu düşünülürse, bu 

gerçek daha belirgin şekilde ortaya çıkacaktır. Ataerkil devlet düzeninde erkekler 

kadınlara, yaşlı erkekler daha genç erkeklere hükmetmektedir (Millett, 2024, s. 

72). Bunun yanı sıra Millett, cinsiyetler arasındaki ilişkinin bilinen tüm 

toplumlarda güce dayandığını ve bu nedenle politik olduğunu, erkeklerin yaşamın 

tüm alanlarında kadınlar üzerinde tahakküm kurmasının evrensel olduğunu ve bu 

nedenle de erkeklerin kadınlar üzerinde ataerkil bir iktidara sahip olduğunu 

belirtmektedir. Ataerki, ailede özellikle çocukluk dönemindeki toplumsallaşma 

süreciyle birlikte başlamaktadır. Ataerki değerler kadınlar ve erkekler tarafından 

içselleştirilmektedir. Eğitim, din, edebiyat gibi toplumsallaşma sürecinde etkili 

olan kurum ve araçlar ataerkilliğin pekişmesini sağlamaktadır. 

Binlerce yıldır ataerkil sistem içinde yaşayan kadınlar, inançlarının ve 

değerlerinin dayandığı düşüncelerin nereden geldiği üzerinde düşünmeden bu 

değerleri önemli ya da normal bulabilirler. Ataerkil sistem, kadın ve erkek için 



23 

olumsuz algılanmaz. Ne zamanki kadın ve erkek arasında üstü örtülmüş iktidar 

ilişkileri açığa çıkartılırsa o zaman ataerkil sistem olumsuz olarak algılanır 

(Berktay, 2018, s. 12). Ataerkilliğin belki de en büyük psikolojik silahı, 

evrenselliği ve sürekliliğidir (Millett, 2024, s. 116). Ataerkil sistem, bir yönetme 

biçimi olarak toplumsal düzende hâkim olduğu için bireyler tarafından kabul 

görmektedir. Ancak geçmişten günümüze kadına yönelik olumsuz tutum ve 

davranışların artması nedeniyle var olan sistemin sorgulanması, ataerkilliğin 

aksayan yönlerini ortaya çıkarmaktadır.  

1.4 Toplumsal Cinsiyet ve Halk Bilimi 

Çalışmamızın konusu, toplumsal cinsiyet eşitsizliğine dayalı algıların 

toplum içerisinde nasıl oluştuğunun, nasıl benimsendiğinin ve hangi yollarla 

aktarılmaya devam edildiğinin araştırılmasıdır. Bu soruların cevapları; sözlü 

geleneğe ait anlatı türlerinden olan halk hikâyeleri ve masalları üzerinde; 

toplumsal cinsiyet, feminist akımlar ve şiddet kuramları çerçevesinde yapılacak 

incelemelerle verilecektir. Böylece toplumun sahip olduğu kültürel değerlerin, 

kadın ile erkeği nasıl konumlandırdığı, onlara ne gibi roller verdiği ve bu rollerin 

sebep olduğu toplumsal aksaklıkların da neler olduğu ortaya çıkacaktır. Bu 

bağlamda toplumun ve topluma ait geleneksel halk kültürünün çözümlenmesi, 

halk bilimi disiplini açısından, kadına yönelik şiddetin nedenlerini ortaya koyma 

noktasında önem taşımaktadır. Mustafa Duman’ın (2022, s. 80-81) ataerkilliğin 

kültürle olan ilişkisinden bahsederken, hegemonik erkekliği ve ataerkilliği 

meşrulaştıran, sürekli kılan, kültürel unsurların anlatı türleri üzerinden 

incelenmesinin kültürel analiz bakımından önemli olduğunu vurgulaması bu 

aşamada çalışmamız için bir başlangıç noktasıdır. Yine Duman’ın ifade ettiği 

üzere Hegemonik erkekliğin dolayısıyla ataerkil sistemin yol açtığı toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğinin, geleneksel anlatılara nasıl yansıdığını tespit etmek, kadına 

yönelik olumsuz tutumların giderilmesinde de etkili olacaktır. 

Toplumsal cinsiyet kavramı, yaşamın hemen her alanında örtük veya açık 

şekilde vurgulanmaktadır. İnsanlar bebeklik çağından itibaren toplumun 

belirlediği kategorilere göre sınıflandırılmakta ve ayrıca kamusal alan içinde ciddi 

bir kontrol ve denetim mekanizması kendini hissettirmektedir. Sözlü kültürün 

çeşitli ürünlerinde bu denetim mekanizması kendini hissettirmektedir.  

Bu bağlamda sözlü geleneğin dilimize ve kültürümüze kazandırdığı sayısız 

ürüne, aynı zamanda toplumsal bilinçaltının da birer yansıması olarak bakılması 



24 

gerekir. Ortaya çıkan ürünlerin bu perspektiften okunması da önemlidir. Diğer bir 

deyişle, halk bilimi ürünleri toplumun arka planda kalan düşünce yapısını 

yansıttığından bu ürünler yorumlanırken farklı bakış açıları geliştirmek 

gerekmektedir. Örneğin, efsane türünden örnekler incelendiğinde; bir kadının 

namusunu ya da canını kurtarmak için dua edip taşa veya kuşa dönüşmeyi neden 

istemekte olduğu farklı yaklaşımlarla ele alınmalıdır. Efsanelerde olduğu gibi 

masal ve halk hikâyelerinde de kadına yönelik olumsuz davranışların neticesinde 

bu işten genelde ve devamlı surette hep kadınların zararlı çıkıyor olması nasıl 

yorumlanmalıdır? Kötülük olarak ifade edilebilecek tutum ve davranışları sözlü 

kültür ürünlerinde genelde hep erkek karakterlerin işlemesine rağmen daha çok 

kadınların şiddete maruz kalması ya da cezalandırılıyor olmaları neye işaret 

etmektedir? Efsanelerde az önce de ifade edildiği üzere kadın neden istemediği bir 

şeyden kurtulmak için taşa dönüşmeyi ya da kuş olup uçup gitmeyi Allah’tan 

istemek zorundadır? Bu örnek soruların bütün yanıtları aslında inşa edilen 

metinlerin derinliklerinde gizli durmaktadır. 

Efsane örneğinden hareketle devam etmek gerekirse kadın buradaki 

tavrından ötürü iki şekilde yorumlanabilmektedir. Kadın burada ya kendisine 

istemediği bir şeyin dayatılması üzerine yaşamının bitmesini göze alabilecek 

kadar kahraman bir kimsedir ya da kadın, namusunu ve iffetini koruma noktasında 

toplumun kendisinden beklediği davranışları gerekirse ölümü dahi göze alma 

pahasına göstermesi gereken bir kişidir. Erkek egemen sözlü geleneğin kadınlar 

için inşa ettiği bu tutum, aynı zamanda efsaneyi okuyan ya da dinleyen diğer 

kadınlardan da beklenmektedir. 

Kadının kendisine biçilen toplumsal cinsiyet rollerine uygun davranış 

sergilemesi durumunda ancak kahraman olacağı algısı gelenekte mevcuttur. Bir 

kadının efsaneleşmesi için taş kesilmesi gerektiği gibi (Özcan, 2019: 34). 

Erkekten gelen tehdit karşısında namusunu korumak adına ölmesi kadını 

kahramanlaştırmaktadır. Sözlü kültür ürünlerinde yer alan ve bu türden inşa 

edilmiş kültürel kodlar, anlatılan olaylar, verilen örnekler toplumu 

şekillendirmektedir. Dolaylı olarak da kadının, hangi olay karşısında nasıl tepkiler 

vereceğinin onun toplum içerisindeki konumunu belirleyeceği mesajı 

verilmektedir. Göçebe hayattan yerleşik hayata geçiş sürecini yansıtan, bu nedenle 

hem destan hem hikâye özellikleri gösteren Dede Korkut Hikâyelerinde, buna dair 

izler görmek mümkündür. Mesela Dirse Han’ın karısının adı anılmaz; onun 



25 

konumu erkeğe göre inşa edilmiştir. Kazan’ın karısı Burla Hatun da ancak bir 

anne ve eş olarak saygınlık kazanabilmektedir (Yolcu, 2019, s. 66). Dede Korkut 

Hikâyelerinde göçebe hayat içinde kadınların aktif rol üstlendiği fakat bu rolleri 

de erkeğin izin verdiği ölçüde yerine getirebildiği görülmektedir. Kadın sadece 

anne ya da eş olarak saygınlık kazanabilmektedir. Anne olamayan ya da bir 

erkeğin karısı olmayan kadın, kendi kimliğiyle var olamamaktadır. Kadın ancak 

belirli rollerle ve kimliklerle saygınlık kazanabilmektedir.  

Sözlü geleneğe ait anlatı türlerinden olan masallar incelendiğinde, efsane 

örneklerinde olduğu gibi kadının, karşı cinse ve toplum kurallarına karşı bir 

mücadele içine giremediği ve genelde edilgen olduğu da görülmektedir. Örneğin, 

kadın belli zorluklardan geçtikten sonra ancak bir ödül mahiyetinde 

evlenebilmektedir ya da padişah, o kadını ki genelde bu kişi kızıdır, istediği kişiye 

hediye olarak verebilmektedir. Kadın, kendisi ile ilgili bu gibi tasarruflar 

karşısında hep edilgendir. Toplum tarafından hoş karşılanmayan bir davranış 

sergilediklerinde ya da bir iftiraya uğradıklarında ise hemen cezalandırmaktadır.  

Cezaların ormana götürülüp yalnız başına ölüme terk edilme ya da kırk katıra 

bağlanarak parçalanma gibi ağır cezalar olması ise dinleyici üzerinde bırakılmak 

istenen etki nedeniyledir. Buradaki mesaj anlatıcılar tarafından dinleyicilere eğer 

toplumsal cinsiyet rollerinin gereği gibi davranmazlarsa başlarına nelerin 

gelebileceğin hatırlatılmasından ibarettir. 

Masallarda kadın kahramanların, erkek kahramanlarla mücadelesinin yanı 

sıra kadının kadına uyguladığı şiddet örnekleri de mevcuttur. Buna örnek olarak 

incelediğimiz metinlerde karşılaştığımız üzere, evin güzel ve en küçük kızının 

genelde ya üvey anne ya da kız kardeşleri tarafından istenilmediği ya da 

kıskanıldığı olabilmektedir. Bu kıskanılma olayı ciddi şiddet hadiselerine kadar da 

gidebilmektedir. Bunun sonucunda genç kız, hemcinsleri olan kadınlardan da 

zarar görmektedir. Bazen de kayınvalidesi ile anlaşamadığı için yine hemcinsi 

olan kayınvalidesi tarafından fiziksel ya da psikolojik şiddete maruz 

kalabilmektedir. Yaşlı kadınlar metinlerde tıpkı erkeklerde olduğu gibi daha 

otoriter ve güçlü karakterlerle ifade edilmektedir. Bu da anlatıcıların aslında 

toplumsal bir gerçeği metinlerine yansıtması olarak görülmelidir. Türk 

toplumunda evin büyüğü bir kadın dahi olsa sözü erkek gibi geçerli ve ağır 

olmaktadır.  Masallarda belki de bu yüzden belli bir yaş üstü kötü kadınlar 



26 

genelde cadı olarak karakterize edilmekte ve diğer kadınlara kötülük yapan roller 

de bu cadılara uygun görülmektedir.   

Mustafa Duman (2022) “Eril Kültür ve Hegemonik Erkeklik” adlı 

kitabında, destanlarda hegemonik erkekliğin izlerini ve temsillerini analiz 

etmektedir (s. 28). Diğer geleneksel halk anlatılarında da ataerkilliğin etkisini ve 

hegemonik erkekliğin nasıl bir inşa sürecine tabi olduğunu anlamak için 

Duman’ın uyguladığı bakış açısının faydalı olacağı kuşkusuzdur. Çünkü 

Duman’ın da ifade ettiği üzere insanın toplu bir şekilde yaşamasının, sosyal bir 

hayat sürmesinin arkasında bir “toplumsal kurgu” yatmaktadır. Toplumsal kurgu, 

töre, âdet ve gelenekleri bünyesinde barındıran yazısız kurallar bütünüdür. Bu 

kurallar ise halk anlatılarının içinde yaşamaktadır (2022, s. 21). Geleneksel 

anlatılardaki hegemonik erkekliğin izlerinin ve etkilerinin tespit edilmesi ise 

toplumun nasıl bir ataerkil düzene sahip olduğunu anlamamız açısından 

değerlidir. Bu aynı zamanda toplum tarafından sürdürülen bilinçli bir tercihtir. Bu 

tercihin benzer bir okuma şekliyle metinlerden çıkarılması gerekir. 

Destanlar ve diğer türler, ataerkil bir toplumda üretilmekte ve bu nedenle 

ataerkilliği inşa edip meşrulaştırmaktadır. Destanlar bize idealize edilmiş bir 

erkeklik biçimi sunmakta ve bu idealize edilmiş erkeklik, hegemonik erkekliğe 

tekabül etmektedir (Duman, 2022, s. 28). Hegemonik erkeklik konusunu, 

destanlar üzerinden açıklamak gerekirse; destanlar ideal insan modelini yansıtma 

girişiminde olan anlatılardır. Bu nedenle destanlarda özellikle kahraman üzerinden 

sunulan ideal insan tipolojisi tam olarak hegemonik erkekliği anlatmaktadır. 

Çünkü destan kahramanı aslında kurgu unsuru olan bir karakter değil, toplumun 

ideal insandan beklentilerini yansıttığı bir alandır. İdeal insan tipolojisinin 

temsilcisi erildir. Kadın başkahramanlı destanlarda bile kadın kahramanın 

biyografisi erkek kahramanınki gibi eril özelliklere sahiptir. Bu destanlarda ortaya 

“erkek gibi kadın” tipolojisi konulmaktadır (2022, s. 22). 

Kadının ataerkil sistemde ve bu sistemin yansıdığı sözlü kültür 

geleneğinde belli görev ve sorumluluklarıyla birlikte ancak bir kadın olabildiği 

unutulmamalıdır. Evlenmeden önce de sonra da iffetini korumak zorunda olması, 

yuvayı kurma, çocuğuna bakma, kocasıyla iyi geçinme ve ev içi hizmetlerini 

yerine getirme görevlerinin olması onu aynı zamanda toplumsal cinsiyet rollerinin 

bir parçası haline getirmiştir. Örneğin, “Konuşan Bebek” masalında aslında bir 

peri kızı olan kurbağa prenses, kayınpederinin kendisine sarkıntılık etmesi 



27 

durumunda kocasıyla işbirliği yaparak evini koruma yoluna gider (Ölçer Özünel, 

2017, s. 72). Kadınların ev dışında olmakla birlikte ev içinde de iffetlerini 

koruması rolleri gereğidir. Zira iffetlerine leke gelmesi durumunda suçlanacak 

taraf kadın olacaktır. Başka bir örnek vermek gerekirse, “Ahu Melek” masalında 

başına türlü felaketler gelen kız, çareyi erkek kılığına girmekte bulur. Kız ancak 

erkek kılığına girdiğinde ve erkek gibi davrandığında güvenliğini sağlamaktadır 

(2017, s. 59). 

Halk hikâyelerinde kadınların verdikleri mücadeleler masal ve 

efsanelerden biraz daha farklıdır. Çünkü bazı hikâyeler yaşanmış, gerçek 

olaylardır. Kadının eşi herhangi bir sebepten bulunduğu şehir ya da köyden ayrılır 

ve uzun yıllar gelmezse başka bir erkek o kadını rahat bırakmamakta ve evlenmek 

isteyebilmektedir. Başında erkek olmayan kadın, kendisiyle evlenmek isteyen 

erkeği kabul etmek ya da onun ikinci eşi olmak zorunda kalmaktadır. Bazı 

hikâyelerde durum daha vahimdir. Kadın evli dahi olsa başka bir erkek o kadını 

eşi yapmak isteyebilmektedir. Hatta bunun için de iftira ya da hileye başvurarak o 

kadına sahip olduğu görülür. Bu türden hikâyelerde kadının fikrinin ya da 

isteğinin bir önemi de yoktur. 

Gerçek hayat hikâyelerinin yansıdığı bu tür metinlerinden anlaşılacağı 

üzere, geleneksel toplum yaşamında kadının iffetini koruması oldukça zor bir iştir 

ve bunun için de mücadele vermesi gerekmektedir. Aksi takdirde kadın namusunu 

koruyamazsa toplum tarafından yargılanmakta ve suçlanmaktadır. Böyle bir 

durumda kötü hadiselere her ne kadar erkek karakterler sebebiyet vermiş olsalar 

da tek taraflı olarak sadece kadının cezalandırıldığını ve kadına yönelik bazı ciddi 

yaptırımların uygulandığını söylemek mümkündür. 

Bu gibi süreçler nihayetinde inşa edilmiş olan cinsiyet rolleri, kadınlar 

tarafından tartışmaksızın kabul edilmek durumunda kalınır. Sözlü geleneğe ait 

anlatılar incelendiğinde de kadınların bu durumu kabullendiği hemen 

anlaşılmaktadır.  Sözlü kültür ürünlerinin bir yerde bu türden bir görevi de vardır. 

Kadınlar kendi toplumsal cinsiyet rollerini o sözlü kültür ürünleri üzerinden 

edinmeye devam ederler. Her kadın böylelikle kendi payına düşeni almakta, 

kendilerinden itaat isteniyorsa bunu kaderlerinin bir parçası olarak kabul ederek 

geleneğin içinde eğitilmeye devam etmektedir (Özcan, 2019, s. 35).  

Toplumsal cinsiyet ayrımı hayatın her alanında görülmekle birlikte 

aktarımı da devam etmektedir. Bu hususta halk biliminin inceleme alanı ciddi bir 



28 

taşıyıcı görevini üstlenmektedir. Halk bilimi ürünlerinin daha genel bir ifadeyle 

edebi ürünlerin işlevlerinden biri, var olan değerlerin aktarımının sağlanmasıdır 

(Özcan, 2019, s. 34). Halk bilimine ait ürünler incelendiğinde toplumsal cinsiyet 

ayrımına ilişkin örneklerin oldukça fazla olduğu ve bu örneklerin de toplumsal 

cinsiyet rolleri zemininde şekillendiği görülmektedir. Nenola, benzer olarak 

folklorun kuşaktan kuşağa aktarılan kültürü hem yansıttığını hem desteklediğini 

ifade eder. Folklor kullanıcıları yine benzer olarak toplum tarafından miras alınan 

değerleri sorgulamama tarafındadır. Folklor ürünlerinde kadınların sonsuz itaatkâr 

ve ikincil statülerde olduğu örnekleri bulmak oldukça kolaydır ki folklor ona itiraz 

edenlerin yanı sıra bu durumu daha makul kılar (2019, s. 89, 94). Toplumsal 

cinsiyet rollerinin bu şekilde inşa edildiği bir toplumda insanları baskılayan 

“cinsiyetçi” normların edebiyata da yansıması kaçınılmazdır (Güllük, 2022, s. 

256). 

Stoeltje (2017) bu hususta sözlü, yazılı, sinematik, dramatik, görsel ve 

müzikal ürünlerin hepsine toplumsal cinsiyet sunumlarının artık yansımış olduğu 

belirttikten sonra; mitlere, edebi destanlara ve şenliklere yansıdığı şekliyle 

kadınların geçmişten beri akademik eserlerin dışında tutulmalarını ve kendilerinin 

de bunları göremeyecek kadar körleştirildiğini ifade ederek, adeta bu durumdan 

yakınmaktadır (s. 43, 46). Çünkü Stoeltje’a göre mitlerin, destanların ve 

şenliklerin o zamana kadarki açıklanma şekilleri, o alanlardaki toplumsal cinsiyet 

ilişkilerini görmelerine engel oluşturmuştur. 

1.5 Türk Toplumunda Kadın 

“Aile” Türk toplum hayatının temelini oluşturmaktadır. Ailenin de 

vazgeçilmez unsuru kuşkusuz “kadın”dır. Kadın; anne, eş, abla, kız kardeş gibi 

unvanlarla aile içinde olduğu kadar, “kadın” kimliği ile de Türk toplumunda 

önemli bir yere sahip olmuştur (Yılmaz, 2004, s. 112). Türk toplumlarında 

kadının değeri ve konumundan bahsedilecek olursa; Hun Türklerinde kadın, 

bereket kaynağı, hanların, hakanların önünde saygıyla eğildikleri bir şeref abidesi 

olduğu bilinmektedir. Hunlarda kadınsız bir iş görülmez, kadın erkeğin 

tamamlayıcısı rolünde bulunmaktadır. Yabancı devletlerin elçilerinin kabulünde 

hatun da hakanla beraber yer almaktadır. Tören ve şölenlerde kadın, hakanın 

solunda oturmakta, siyasi ve idari konumlardaki görüşlerini beyan etmektedir. 

Göktürk ve Uygularda da benzer şekilde kadının, devlet işlerinde kocasıyla 

birlikte söz sahibi olduğu, sosyal ve siyasi hayatta etkin şekilde rol aldığı 



29 

bilinmektedir (Gültepe, 2020, s. 164-165). Hatun diye hitap edilen kadınların 

yönetici sınıfından oldukları bilinmekle birlikte Hakan, Tegin, Yabgu gibi 

yönetici konumundaki kişilerle evlenen kadınlar doğrudan yönetimde dâhil 

olmaktadırlar (2020, s. 166). 

İnsanlık tarihinin en eski kaynağının mitoloji olması sebebiyle kadının 

toplumdaki yerini tarihi dönem içerisinde incelerken mitolojik dönemden 

başlamak yerinden olacaktır. Türklerde Umay olarak bilinen Kadın Tanrı’nın 

adının geçtiği ilk yazılı belgeler, Göktürk yazıtlarıdır (Gültepe, 2020, s. 96). 

Orhun Yazıtları’nda kadın ile ilgili yer alan şu satırlar, Türk toplumunda kadının 

yerini ve önemini ortaya koymaktadır: 

“Türk halkı yok olmasın diye, halk olsun diye, babam İlteriş Hakanı (ve) annem 

İlbilge Hatunu göğün tepesinden tutup (daha) yükseğe kaldırmışlar muhakkak ki” 

(Tekin, 2010: 27).  

“Umay misali annem Hatun’un kutu sayesinde, kardeşim Kül Tigin erkeklik adını 

elde etti” (Tekin, 2010, s. 33).  

 “Türk halkının adı sanı yok olmasın diye, babam hakanı (ve) annem hatunu 

yüceltmiş olan Tanrı, devlet veren Tanrı, Türk halkı(nın) adı sanı yok olmasın 

diye, beni o Tanrı hakan (olarak tahta) oturttu” (Tekin, 2010, s. 31). 

Bu satırlardan anlaşıldığı üzere anne, Umay’a benzetilmekte ve kut 

anlayışının kadını da kapsadığı anlaşılmaktadır. Hatûn, Hakan’ın yanında yer 

almakta ve devlet yönetiminde Hatûn’un da söz sahibi olduğu görülmektedir. 

Tanrı’nın, Türk halkı için Hakan’ı ve Hatûn’u yücelttiği, Tanrı’nın, kadın ve 

erkeği birbirinden ayırmadığı, eşit kabul ettiği, birini diğerine üstün kılmadığı 

anlaşılmaktadır.  İbrahim Kasefoğlu (2020) da Türk devletlerinde hatûnların 

arasında devlet siyasetine yön verenlerin, devlet reisliği yapanların, naip olarak 

devleti idare edenlerin ve devlet meclislerine katılanların bulunduğunu 

söylemektedir. İktisadî hayatta erkeğin yanında yer alan Türk kadını, erkeğe denk 

bir konumda bulunmaktadır (s. 459). 

Türklerin sosyal hayatlarını, ilk yazılı kaynağımız olan Orhun 

Yazıtları’ndan sonra günümüze kadar ulaşmış destan metinlerinden de 

öğrenmekteyiz. Destan metinlerinde; savaşan, mücadele eden, anne, eş ve sevgili 

olan kadın alp tipleri karşımıza çıkmaktadır. Bunların yanı sıra kadın, kutsal bir 

varlık olarak kabul edilmektedir. Türk destanlarının ilki olan Yaratılış Destanında 

Tanrı Ülgen’e yaratma ilhamını veren Ak Ana’nın (Ak ene) bir kadın olduğu 



30 

bilinmektedir. “… Birden bire su içinde Ak Ana karşısına çıkıverdi ve: Bir nesne 

yaratmak istersen ‘yaptım oldu’ de, ‘yaptım olmadı’ deme!” (Sakaoğlu ve 

Duymaz, 2019, s. 166). 

Oğuz Kağan Destanında, Oğuz Kağan’ın eşlerinden birinin gökten inen 

ışığın içinde bir kız, diğerinin ise ağaç kovuğunda oturan bir kız olduğu destan 

metninde belirtilmektedir. Oğuz Kağan’ın iki eşi de ışık ve ağaçtan türemiş kutsal 

kadınlardı. Dolayısıyla onlardan doğan çocuklar da kutsaldı. Destanda geçtiği 

şekliyle: 

“Oğuz Kağan bir yerde Tanrı’ya yalvarmakta idi. Karanlık bastı. Gökten 

bir gök ışık indi. O ışığın içinde yalnız oturan bir kız vardı. Başında (alnında) 

ateşli ve parlak bir beni vardı, demir kazık (kutup yıldızı) gibi idi. O kız öyle 

güzeldi ki, gülse Gök Tanrı gülüyor; ağlasa Gök Tanrı ağlıyordu. Oğuz Kağan 

onu görünce aklı gitti; sevdi, aldı. Yine bir gün Oğuz Kağan ava gitti. Önünde bir 

göl ortasında, bir ağaç gördü. Bu ağacın kovuğunda bir kız vardı, yalnız 

oturuyordu. Çok güzel bir kızdı. Gözü gökten daha gök idi; saçı ırmak gibi dalgalı 

idi; dişi inci gibi idi. Oğuz Kağan onu görünce aklı gitti; onu sevdi, aldı” 

(Sakaoğlu ve Duymaz, 2019, s. 213). 

Göktürklerin Bozkurt Destanında dişi bir kurdun yardımı ve sonrasında bu 

kurttan türeme söz konusudur. Şöyle ki: 

“…Tamamen öldürülen Göktürkler içinde yalnızca on yaşında bir çocuk kalmıştı. 

Askerler çocuğun çok küçük olduğunu görünce onu öldürmemişler, bacaklarını 

kesip bataklık içindeki otların arasına atmışladır. Bu sırada çocuğun etrafında 

dişi bir kurt peyda oldu. Ona et vererek çocuğu besledi. Çocuk büyüdükten sonra 

dişi kurt ile karı koca oldu. Kurt da çocuktan bu şekilde gebe kaldı” (Sakaoğlu ve 

Duymaz, 2019, s. 197). 

Orhun Yazıtları’nda ve Türk destanlarında açıkça görülüyor ki, Türk 

kadının sosyal hayatta üstün bir yeri vardır. İslamiyet öncesi Türk sosyal ve siyasi 

hayatında kadının söz sahibi olduğu, kadının yerinin kocasıyla denk olduğu, aile 

ve toplum hayatında değerli kabul edildiği destan metinlerden anlaşılmaktadır. 

Mitolojik döneme bakıldığında kadının, dünyanın var oluşunda ilham kaynağı 

olması, onu aile ve toplum hayatı için önemli kılmaktadır. Tanrı tarafından kadına 

verilen doğurganlık özelliği, bir insan dünyaya getirebilmesi onu kutsal bir varlık 

yapmaktadır. Ancak Türk toplumunda kadın, her şeyden önce “kadın” olduğu için 

değerli kabul edilmekte ve kadının varlığına kutsallık atfedilmektedir.  



31 

Fuat Köprülü (2016), kadının ailedeki mevkiini ve önemini belirtirken 

ailenin velayetinde kadın ile erkek eşitliğine vurgu yapmaktadır. Kadının sadece 

aile içerisinde değil, devlet yönetiminde de erkek ile eşit mevkide yer almasının 

Türk toplumunda kadına verilen ehemmiyeti gösterdiğini belirtmektedir  (s. 44). 

Ziya Gökalp (1976), Türkçülüğün Esasları kitabında Türklerin, pederî aile 

yapısına sahip olduğunu belirtmektedir. Pederî ailede, babanın zevcesi ve 

çocukları üzerinde yalnız demokrat bir velayeti vardır. Pederî aile ile pederşahî 

aile birbirinden çok farklıdır. Pederşahî ailede, ailenin reisinin gerek evlatları 

gerek zevcesi üzerinde sultanlık hakkı vardır. Evlatlarıyla beraber zevcesi ve 

aileye dâhil bulunan diğer fertler, aile reisinin adil malları ve mülkleri 

mahiyetindeydi. Aile reisi bunları isterse satar, isterse öldürürdü; isterse bir 

başkasına hibe ederdi (s. 156). Eski Türklerde ev, Arap toplumlarında olduğu gibi 

yalnız zevcin değildi, zevc ile zevcenin ortak malıydı. Bu sebeple evin erkeğine 

(od ağası) denildiği gibi evin hanımına da (ev kadını) unvanı verilirdi (1976, s. 

157). Çocuklar üzerinde baba kadar annenin de velayet hakkı bulunmaktadır. 

Erkek daima karısına hürmet ederdi. Kadınlar mallarını kullanabildikleri gibi 

dirliklere, zeametlere, haslara, malikânelere de sahip olabilirlerdi (1976, s. 160). 

Eski Türklerde her işe ait toplanmada, kadınla erkeğin beraber bulunması 

şarttı. Örneğin, hakan ile hatunun her ikisinin birlikte söylediği bir emirname 

yazıldığı zaman (hakan emrediyor ki) ibaresiyle başlarsa itaat edilmezdi. İtaat 

olması için (hakan ve hatun emrediyor ki) sözü ile başlaması lazımdı. Hakan tek 

başına bir elçiyi huzuruna kabul edemezdi. Elçiler ancak sağda hakan, solda hatun 

oturdukları bir zamanda ikisinin birden huzuruna çıkardı. Şölenlerde, 

kurultaylarda, ibadetlerde ve ayinlerde, harp ve sulh meclislerinde, hatun da 

mutlaka hakanla beraber bulunurdu. Hatun, hakan sülalesine mensup umum 

prenseslerin ortak unvanıydı (Gökalp, 1976, s. 158). Türk toplumunda kadınların 

sosyal ve siyasal hayatta etkin olması bunlarla sınırla kalmamış; Türk kadınları 

ata binmesi ve silah kullanmasının yanı sıra hükümdar, kale muhafızı, vali ve sefir 

olmasıyla da sosyal hayatta önemli bir yere sahip olmuşlardır (Gökalp, 1976, s. 

159). 

Eski Türklerde zevce yalnız bir tane olabilirdi. Emperyalizm devirlerinde 

hakanların ve beylerin bu hakiki zevceden başka “kuma” namıyla başka illere 

mensup odalıkları da bulunabilirdi. Fakat bu kumalar, hakiki zevce mahiyetinde 

değillerdi. Türk töresi bunları resmen zevce tanımazdı. Bunlar adeta şeriata uygun 



32 

hile ile ailenin içine girmişlerdi. Kumaların çocukları öz annelerine “Anne” diye 

hitap edemezler, “Teyze” diye çağırırlardı. “Anne” hitabını sadece babalarının 

hakiki zevcelerine söyleyebilirlerdi. Aynı zamanda kumaların çocukları mirasa da 

ortak olamazlardı. Kumaların oğulları, babaları hakan olsa bile asla hakan 

olamazlardı. Kumaların, hakanın kendi ilinden olmaması, hatun ile arasındaki 

farkı oluşturmaktadır (Gökalp, 1976, s. 159). Yazılı kaynaklarda Türklerde çok 

eşliliğin olduğu görülmekte ancak Türklerde evlilik müessesine önem verilmiş 

olup zina ve ırza tecavüz, çok ağır suçlar olarak kabul edilmiştir. Zinada 

bulunmak, tecavüz etmek, soygunculuk yapmak, adam öldürmek gibi ağır suçlar 

işleyen kişilerin idamla cezalandırıldığı tarihi kaynaklarda belirtilmektedir.  

(Altunbaş, 2022, s. 29). 

Ziya Gökalp (1976) eski Türklerin hem demokrat hem de feminist 

olduklarını ileri sürmekte ve bunun nedenini de eski Türklerde Şamanizmin, 

kadındaki kutsi kuvvete dayanmasına bağlamaktadır (s. 158). Tüm bunlarla 

birlikte Gökalp, eski kavimler arasında hiçbir kavmin, Türkler kadar kadın cinsine 

hukuk vermediğini ve hürmet göstermediğini de belirterek (s. 162) Türk 

toplumunun kadına verdiği önemi ve değeri gözler önüne sermektedir. Türk 

toplumunda kadının cinsiyetinden dolayı ayrım görmediği, sosyal, siyasal ve 

toplumsal hayatta erkek ile eşit olduğu, kadına kıymet verildiği görülmektedir.  

Ziya Gökalp, Türk toplumunda kadın haklarının neler olduğu ve neleri 

kapsadığını açıkça belirtmiştir. Türk devletlerinde kadın, devlet yönetiminde söz 

sahibi olduğu gibi hükümdar, kale muhafızı, vali ve elçi de olabildiği 

belirtilmektedir. Bunların yanı sıra kadının, aile içerisinde sahip olduğu haklar 

bakımından erkekten farkının olmadığı görülmektedir.  

Kadim çağlardan itibaren kadınların toplumda, devlette ve ailede varlığı ve 

konumu, eşitlikçi ve saygınlığıyla dikkat çekmektedir. İslami dönemde kadının 

durumunda değişim söz konusudur. Ancak bu değişim sadece dinle değil, Türk 

devletlerinin İslam coğrafyasına gelmesi ve buradaki kültürün etkisiyle 

gerçekleşmiştir (Yuvalı ve Demirci, 2021, s. 18). 

Günümüzde genellikle kadın erkek eşitliğinde ortaya çıkan yasaklar 

İslamiyet’e bağlanmaktadır. İslamiyet’in kabulü ile birlikte bir medeniyet ve 

kültür değişimi yaşandığı doğrudur. Fakat kadın konusundaki bu olumsuz 

değişmenin sebebi, İslamiyet’in kabulünden sonra tesiri altına girdiğimiz Arap-

Fars ve Hint geleneklerinden kaynaklanmaktadır. İslamiyet’in müminlere 



33 

öngördüğü kurallar Kuran-ı Kerim’de bulunmaktadır. Bu kurallara ve sahih 

hadislere bakıldığında İslam inancında kadınları erkeklerden ayıran ve aşağı gören 

hükümlerin bulunmadığı görülmektedir. Kuran-ı Kerim kadına ve erkeğe insan 

olarak aynı değeri vermiştir. Diğer bir ifadeyle dini kurallar, kadın ile erkeği eşit 

tutmaktadır. Biri diğerine üstün değildir (Günay, 2000, s. 5).  

Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere, İslamiyet’in erkeği kadından üstün 

tutmadığı, kadın ile erkeğe insan olarak aynı değeri verdiği görülmektedir. Böyle 

bir gerçek söz konusu iken kadının aşağılanmasının, insan olarak ikincil plana 

atılmasının, cinsiyetinden dolayı ayrım görmesinin sebepleri tartışma konusudur. 

Kadına yönelik bu olumsuz değişimin sebepleri, İslamiyet’in kabulü gibi görünse 

de gerçek olan toplum tarafından Arap-Fars ve Hint geleneklerinin, geleneksel 

toplum yaşamında İslamiyet’in getirdiği kurallar olarak kabul görmesidir. 

Türkler İslamiyet ile birlikte Arap-Fars kültür dairesinin etkisi altına 

girmişlerdir. Dede Korkut Hikâyelerinde evlilikte eş seçiminin kişisel bir tercih 

olduğu görülürken geleneksel Hint anlayışında evlilik, erkeklere fiziki 

ihtiyaçlarını gidermek için tavsiye edilmektedir. Kadınla paylaşılacak duygu ve 

düşüncenin erkeğin kişiliğini olumsuz etkileyeceği görüşü yaygındır. Arap-Fars 

anlayışı da kadını, denetlenmesi gereken tehlikeli bir canlı olarak görmektedir. 

İslamiyet öncesi Araplarda kız çocuklarının diri diri gömüldükleri herkes 

tarafından bilinen bir gerçektir. Bu gerçek erkeklerin doğuştan üstün olduklarını, 

bütün olumsuz vasıfların kadınlara has olduğunu göstermektedir (Günay, 2000, s. 

7). Din ve kültürel yapı iç içedir ve yeni bir dini kabul etmiş bir milletin inanç 

sistemi ile kendi kültürel değerlerini bir arada yaşadığı anlaşılmaktadır. Her millet 

içinde bulunduğu kültür dairelerinden etkilenmekte fakat bu etkilenme 

örneklerden de anlaşılacağı üzere her zaman olumlu yönde olmamaktadır. 

Orhun Yazıtları ve Türk destanlarından sonra Dede Korkut Hikâyelerinde, 

Oğuz Türklerinde kadının konumunu ve farklı kadın tiplerini görmekteyiz. Ancak 

hikâye dönemine geçişle birlikte toplumsal hayatta ve kadının konumunda 

birtakım değişiklikler olduğu da görülmektedir. Hikâyelerin ilki olan Dirse Han 

Oğlu Boğaç Han’da oğlunu aramak için ata binip dağa giden kahraman anne tipi 

görülmektedir (Ergin, 2012, s. 30). Kam Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek 

Hikâyesinde, Oğuz beyleri Bamsı Beyrek’e Allah Teâla sana bir oğul versin diye 

dua ettiklerinde Bamsı Beyrek, Allah Teâla bana bir de kız versin diye dua 

etmektedir (2012: 58). Yine aynı hikâyede Banu Çiçek beşik kertmesi Beyrek ile 



34 

evlenmeden önce onunla ava çıkmakta, ok atmakta ve güreş tutmaktadır (2012: 

64). Duha Koca Oğlu Deli Dumrul Hikâyesinde kocası için hiç düşünmeden kendi 

canını feda etmek isteyen bir eş görülmektedir (2012, s. 120). Kanlı Koca Oğlu 

Kan Turalı Hikâyesinde Selcan Hatun düşman üzerine at salıp savaşmakta, 

dövüşmekte ve kocasını kurtarmaktadır (2012, s. 137).  

Dede Korkut Hikâyelerinde kadın; oğlu, ailesi için mücadele eden yiğit 

anne, kocası için savaşan, canını feda etmeyi göze alan kahraman ve cesur eş 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca Selcan Hatun’un evleneceği erkek, beşik 

kertmesi dahi olsa onu bir sınavdan geçirdikten sonra evlenip evlenmeyeceğine 

kendisinin karar vermek istemesi dikkat çekmektedir. Beyrek’in ise Allah’tan 

sadece oğul değil kız evlat da istemesi, kız ve erkek evladın, aile hayatında eşit 

şekilde yer aldığını göstermektedir. Oğuz kadınlarının, ata binen, silah kullanan, 

savaşan, dövüşen alp kadın tipi özelliklerini taşıyan kahraman kadınlar olduğu 

Dede Korkut Hikâyelerinden anlaşılmaktadır.  

Mehmet Kaplan (1951), Dede Korkut Hikâyelerinde kadının en büyük 

meziyetinin, kahramanlık ve annelik duygusu olduğunu söylemektedir (s. 111). 

Kadın, erkek gibi savaşçı, göçebe yaşam şartlarında güçlü, hayatın içinde var olan 

bir bireydir. Ailesinin tehlike altında olması kadını savaşçı kimliğe 

büründürmüştür (Alsaç, 2018, s. 120). Oğuz Türklerinde kadının, eş ve anne 

kimlikleriyle belirgin rol oynadığı görülmektedir. 

Türklerin İslamiyet’i kabul etmesi ile birlikte sadece dini değil, kültürel 

değişimler de olmuştur. Bu değişimler o döneme ait eserlerde görülebilmektedir. 

Türklerin İslam dinini kabul etmesinden sonra yazılmış ilk eser olan Kutadgu 

Bilig’de kadınlar ile ilgili açıklamalar yer almaktadır. Kutadgu Bilig ’in 62. 

Bab’ında nasıl evlenileceği ve 63. Bab’ında ise erkek ile kız çocuk doğduğunda 

nasıl eğitileceği şöyle anlatılmaktadır: 

“Ev kızı al, el değmemiş, senden başka erkek yüzü görmemiş.  

Böylesi seni sever, başkasını bilmez, yararsız ya da densiz davranmaz.  

Kendinden aşağıda olanı al alırsan, senden yukarıdakine yaklaşma, esir 

olursun. 

Kadın alma alırsan eğer kendine sen günahtan sakınanı al erenler eri.  

  Soyu sopu büyük olanların dili büyüklenir, olma kadının kulu.” (Kutadgu Bilig, 

2020, s. 336).  



35 

Yusuf Has Hacib burada evlenilecek kadının özellikleri konusunda erkeğe 

öğüt vermektedir. Bu satırlardan, kadına yönelik olumsuz bakış açısı 

anlaşılmaktadır. Kadın aşağılanmakta, ikinci planda tutulmakta ve daima erkeğin 

bir adım gerisinde olması gerektiği vurgulanmaktadır. Bunların yanı sıra kadının 

cinselliği hususuna vurgu yapılarak ayrıştırıcı bir dil kullanılmaktadır. 

Yusuf Has Hacib’in kız ve erkek çocuklarının nasıl eğitileceği ile ilgili 

görüşleri şu şekildedir: 

“Senden ay gibi bir oğul ya da kız olursa evinde eğit, eğitme dışarıda.  

Kızını beysiz tutma evde uzun zaman, pişman olup hastalanmadan ölürsün.  

Ey yoldaş, erdeş, bir söz söyleyeyim kesinlikle bu kızlar doğmasa daha iyi, 

doğarsa yaşamasa.  

Eğer doğarsa yeğdir ona yerin altı ya da evinin ölüler karargâhına komşu 

olması. Dişileri her zaman evde gözetmeli, dişinin dışı gibi olmaz içi.  

Yabancıyı eve alma, çıkarma dişiyi, kadını görüp beğenen kişinin gözü.  

Dişiyi erkeğe katma yiyip içerken. Aşırı olur bu eğer katarsan.  

Dişiyi evden dışarı çıkarmamalı, eğer çıkarsa yitirir doğruluk yolunu.  

Dişinin aslı ettir, gözetmeli eti.  

Eti gözetmezsen kokar, yok başka çaresi.  

Vefa yoktur bunlarda ezelden beri, gözleri nereye baksa oraya akar 

gönülleri.  

Onlar cefa ile yetişmiş birer ağaç.  

Yemişi zehirlidir, ona olma aç.  

Nice bin güçlü eren erkeğin dişilerden ötürü kökü kurudu.  

Nice kızıl yanaklı, yüzü parlayan er dişilerden ötürü diri diri yere 

gömüldü.  

Binlerce kahraman erkeği dişiler gömdü diri diri.  

Onları nasıl tutup gözetirsin, gözeten Tanrı onları gözetsin.” (2020, s. 

337-339). 

Yusuf Has Hacib’in kız çocukları ve kadınlar ile ilgili görüşleri, Arap-Fars 

kültürü etkisiyle kadına yönelik cinsiyetçi bir yaklaşımın artık Türkler arasında da 

başladığının resmi bir belgesi niteliğindedir. 

Yukarıdaki cümlelerde kadının gözetlenmesi gerektiğinin vurgulanması, 

dışarı çıkartılmaması ve eğer dışarı çıkarsa doğruluktan sapacağının söylenmesi, 

binlerce kahraman erkeğin kadınlar tarafından diri diri gömüldüğünün ifade 



36 

edilmesi, kadının en nihayetinde bir et parçası olarak görülmesi bize kadına karşı 

önyargılı bir bakışın oluştuğunu göstermektedir. Hatta Has Hacib daha da ileri 

giderek kızların doğmaması gerektiğini, doğsa bile yaşamamasının daha iyi 

olacağını söylemektedir. Bu düşünceler Arapların cahiliye döneminde kız 

çocuklarını diri diri toprağa nasıl gömdüklerini bize hatırlatmaktadır. 

Yusuf Has Hacib, birçok erkeğin ölmesinin sebebi olarak kadınları 

göstermektedir. Kadınlara yönelik bu olumsuz söylemler ve kadını suçlayıcı 

ifadeler, sonraki dönemde kadının neden olumsuz bir konum edinmiş olduğunu ve 

maruz kaldığı şiddetin nedenlerini bize hatırlatmaktadır. 

Kadına yönelik bu ve benzeri olumsuz bakış açılarının meydana getirdiği 

hatalı kültür kodlarının, geleneksel halk kültürü üzerinden günümüze kadar 

ulaşarak kadına uygulanan eşitsizliğin, ayrımcılığın ve hatta şiddetin dayanak 

noktasını oluşturduğu düşünülmektedir. Tarihi dönemlerden itibaren geleneksel 

toplum hayatında kadına yönelik olumsuz bakış açısının hâkim olduğu 

anlaşılmaktadır. Kadına yönelik olumsuz bakış açısının, İslamiyet’in kabulünden 

sonra girilen yeni kültür ikliminin etkisiyle artık Türklerde de başladığı 

görülmektedir. 

Dini kaynaklarda ahlâk genellikle insanın iyi veya kötü olarak 

vasıflandırmaya yol açan manevi niteliklerini ve iradeli davranışlarının bütünü 

olarak tanımlanmaktadır. Ancak İslâm tarihinde ahlâk kavramının zamanla bazı 

anlam kayması ve daralmasına uğradığını görmekteyiz. Ahlâk kavramı, İslâm’ın 

ilk asrının sonlarına doğru önce anlam daralmasına, sonra anlam kaymasına ve 

daha sonra da anlam değişmesine başlamıştır. Bir insanı her yönüyle çepeçevre 

sarması gereken ahlâk, zamanla sadece “iffet”e indirgenmek suretiyle anlam 

daralmasına doğru evrilmeye başlamıştır. Bu evrilme zamanla iffet kavramının 

sadece kadınlarla alakalı bir konu gibi algılanmasına kadar gitmiştir (Erdoğan, 

2023: 5). Ahlakın ve iffetin kadınlarla bağdaştırılarak kadın davranışlarına 

indirgenmesi, kadına yönelik toplumsal baskının en başlıca sebebini 

oluşturmaktadır. 

Türk milletinin İslamiyet’e geçiş sürecine bakıldığında, önceki döneme 

kıyasla kadının mahrem olarak görülmesi ona birtakım kısıtlamalar getirmiş, ön 

planda olması çok da hoş görülmemiştir. Kadına yönelik bu kısıtlamalara yerleşim 

yeri, çevre koşulları ve geleneksel yaşam etki etmiştir. İslamiyet’in kabulü ile 

birlikte kadının erkeğe kıyasla arkada planda durması, kadını aşağılamak ya da 



37 

ayrıştırmak için değil, kadını korumak amacıyladır. Osmanlı dönemine 

bakıldığında, kadının kamusal alandan soyutlandığı görülecektir. Bu 

soyutlanmasının sebebinin ise kadının her alanda olmasının ona getireceği zarar 

düşüncesinden kaynaklandığı görülmektedir (Şimşek, 2020, s. 199). Osmanlı 

Devletinde kadınların konumu İslam hukuku çerçevesinde belirlenmiştir. Bu 

nedenle kadınların mülkiyet ve tasarruf hakları bulunmaktaydı. İslam’ın ilk 

zamanlarından itibaren kadınlar ticaret yapmış, çeşitli iş kollarında çalışarak 

paralar kazanmıştır. Ancak Osmanlı Devleti döneminde birtakım geleneksel 

düşünceler neticesinde kadınların zaman zaman arka plana itildiği de 

görülmektedir (Temizer, 2022, s. 63). 

Osmanlının ilk dönemlerinde eski Türk gelenekleri yani Oğuz ananesi 

varlığını sürdürmeye devam etse de yerini zamanla Arap-İslam kültürüne bırakma 

sürecine girmiştir. Göçebe yaşam gereği kadın ve erkeğin eşit şekilde toplumsal 

ve sosyal hayatta etkin olmasının yerini Arap ve İran kültürünün etkisi almış, bu 

süreçte kadın ikincil plana atılmaya başlanmıştır. İslamiyet’in kabulüyle birlikte 

dini yükümlülükler ve geleneksel yapı, kadın ve erkeğin biçimlendirilmesine aracı 

olmuştur. Osmanlı döneminde kadının “Haremlik-Selamlık” biçiminde bir ayrıma 

tabi tutulması, kadının ev içi ve ev dışındaki yerine kısıtlama getirmiş; kadının 

toplumsal yaşamdan koparılma sürecini hızlandırmıştır. Kadına yönelik 

kısıtlamalar giderek artmış ve nihayetinde kadının kılık kıyafetine kadar 

uzanmıştır (Yılmaz, 2010, s. 193-195). 

Tanzimat döneminde, devlet ve sosyal kurumlara verilen nizamlar, aile ve 

kadını da etkilemiş, kadının statüsünde değişmeler olmaya başlamıştır (Uğurcan, 

1999, s. 990). Tanzimat döneminde yapılan reformlarla birlikte Osmanlı 

döneminde kadınlar, ebe ve öğretmenlik mesleğine teşvik edilmiştir. Sanayileşme 

ve yeni iş imkânlarının doğmasıyla birlikte kadının toplumdaki yeri değişmiştir. 

Osmanlı’da kadınların eğitimi konusu da Tanzimat dönemindeki girişimlerle 

değişmeye başlamış, kızlar için ibtidai ve rüşdiyeler dışında meslek eğitimi 

alabilecekleri okullara izin verilmiştir (Temizer, 2022, s. 54-56). Tanzimat 

döneminden sonra sosyal muhtevalı yazarlar sosyal konulara eğilmişler ve kadın, 

edebiyatın konusu olmaya başlamıştır. Kadını ve erkeği aydınlatıcı, kadın konulu 

bilgiler kaleme alınmıştır (1999, s. 990). II. Meşrutiyet dönemi ile birlikte kadın 

faaliyetleri daha zengin ürünler vermeye başlamış; kadın dernekleri kurulmuş ve 

kadınlar bu dernekler aracılığıyla Türk toplumunun sosyal, ekonomik, politik ve 



38 

kültürel meselelerine destek olmuşlardır. Milli Mücadele döneminde ise 

kadınların her alanda mücadeleye katıldıkları bilinmektedir  (1999, s. 991-992). 

Cumhuriyet dönemine gelindiğinde, Cumhuriyetin ilanından itibaren Türk 

kadınına verilen haklarla birlikte kadının sosyal konumu değişmeye başlamıştır. 

Türk kadını İstiklal Savaşı’nda gerek cephede gerekse cephe gerisinde tüm gücü 

ile hizmet vermiş, fedakâr ve mücadeleci yanını vatanı için göstermiştir (İçli, 

1998, s. 583). Mustafa Kemal Atatürk, Türk kadınının İstiklal Savaşı sırasında 

göstermiş olduğu fedakârlığı ve hizmetleri takdir etmiş, kadınların her alanda 

erkeklerle eşit sosyal, siyasal ve hukuksal haklara sahip olmaları konusunda 

gerekli adımları atmıştır.  

Kadınların sosyal ve siyasal haklar elde etmeleri aşamalı şekilde ilerlemiş; 

ilk olarak 1924’te Tevhid-i Tedrisat kanunu ile birlikte herkesin eşit eğitim 

hakkına sahip olması gerektiği vurgusu yapılmıştır. Atatürk’ün kadın konusundaki 

uygulamalarının en önemlilerinden birisi olan Medeni Kanun, 1926 yılında kabul 

edilerek yürürlüğe girmiş ve kadının, aile içerisindeki statüsünün iyileştirilmesi 

hedeflenmiş, kadına evlilik müessesesinde sahip olması gereken haklar 

verilmiştir. Sosyal haklarla birlikte siyasal haklara sahip olan Türk kadınına; 

1930’da belediye seçimlerinde, 1934’te milletvekili seçimlerinde seçme ve 

seçilme hakkı verilmiştir (1998, s. 584-588). Cumhuriyet döneminde Atatürk’ün 

öncülüğünde Türk kadınına sosyal, siyasal ve hukuksal alanda çeşitli haklar 

verilmesiyle kadınların yıllar boyunca maruz bırakıldıkları toplumsal cinsiyet 

eşitsizliği giderilmeye başlanmıştır. 

1.6 Feminizm ve Kuramları 

Feminizm teriminin ilk defa ne zaman kullanıldığı ile ilgili çeşitli 

kaynaklarda farklı görüşler mevcuttur. En genel tanımı ile Sosyoloji Sözlüğünde 

feminizm; “18. yüzyılda İngiltere’de doğan, cinsler arası eşitliği kadın haklarının 

genişletilmesiyle sağlamaya çalışan bir toplumsal harekettir” şeklinde 

tanımlanmaktadır (Marshall, 1999, s. 240). Kadınlara verilen hakların kısıtlı 

olması ve bu durumun eşitsizlik yarattığı fikrinden başlamış bir harekettir. Atılan 

bu adımla birlikte kadınlar için mücadele eden bir akım haline dönüşecek olan 

feminizmin hareket noktası kadındır ve feminizm cinslerin değil, cinsiyetçiliğin 

karşısındadır (Yurtsever, 2019, s. 5). O halde feminizmin cinsiyet eşitsizliğinin 

giderilmesi için mücadele eden bir fikir akımı olduğunu söylemek yanlış 

olmayacaktır.  



39 

Feminizm günümüzde zannedildiğinin aksine bazı kesimlerin algıladığı 

şekliyle bir erkek düşmanlığı ya da kadını üstün etme çabası değildir. Feminizmde 

esas olan kadın ve erkeğin yani cinsiyetlerin eşit olduğu fikrini kabul etmek ve 

yaymaktır. Marshall’ın (1999) belirttiğine göre feminizm terimi 1890’larda, 

özellikle kadınlara oy hakkı verilmesi,  kadınların eğitim ve çalışma olanağına 

sahip olmaları için kampanya yürüten kadınlar ve erkekler için kullanılıyordu (s. 

240). Buradan anlaşılacağı üzere, bu toplumsal harekette kadın ve erkek birlikte 

yer almaktadır.  

Feminizmle ilgili olarak ortaya atılan temel kavram ve kuramların hepsinin 

temelinde aile kavramı yatmaktadır. Aile, toplumsal cinsiyet kavramının açığa 

çıktığı, oluştuğu yerdir. Toplumsal cinsiyette meydana gelen rol değişimleri de 

aile içinde yaşanır (Öztürk, 2017, s. 16). Toplumsal cinsiyet (gender) kadın ile 

erkek arasındaki farklılıkların toplumsal düzlemde kurulmuş yönlerini ifade 

etmektedir. Cinsiyet (sex) kelimesi ise kişinin biyolojik, fizyolojik ve genetik 

olarak gösterdiği farklılıktır (Marshall, 1999, s. 98). Kadın ve erkeğin arasındaki 

farklılıkları, görevleri ve rolleri belirleyen toplumdur. Toplumsal cinsiyet 

farklılığında ilk yapılanma aile kurumunda başlamaktadır. Bu farklılıklar ve 

sorumluluklar çocuklara en erken yaşlarda kabul ettirilmektedir. Bu nedenle 

feminizmin temelinde aile kavramı önemli bir yer tutmaktadır. 

Feminizm, Avrupa kökenli bir fikir hareketidir ve Avrupa tarihi boyunca 

kadına yapılan haksızlıklar, zulümler, bu fikrin doğmasında başrol oynamaktadır. 

Özellikle insanı, sırf cinsiyetinden dolayı sosyal hayattan dışlamak feminist 

hareketin ortaya çıkmasında etkili olmuştur (Öztürk, 2017, s. 21).   

Feminizmin ortaya çıkmasında Avrupa tarihi boyunca kadının içinde 

bulunduğu duruma neden olan pek çok sosyal ve siyasi olay etkili olmuştur. 

Bunlardan biri aydınlanma dönemi yani modern dönem felsefesidir. Aydınlanma 

düşüncesinin temelinde Rönesans felsefesi yatmaktadır. Rönesans düşüncesinin 

merkezinde ise insan ve insana verilen büyük değer yer almaktadır. Aydınlanma 

ile birlikte toplum içerisinde özgürlük kavramı doğmuş ve özgürlüğün bir 

zorunluluk olduğu duygusu yayılmıştır. Fakat bir farkla. O da aydınlanma 

düşünürlerinin kadınların özgürlüğü ve sahip oldukları haklar noktasında ortak bir 

düşünceyi benimseyememeleri farkıdır. Aydınlanma düşünürleri, dönemin ruhuna 

aykırı olarak, tüm insan haklarının yalnız erkekler için geçerli olduğunu ve 

kadının kamusal alanla herhangi bir ilgisinin olamayacağını söylemişlerdir. Bu 



40 

düşünceden hareketle 17. ve 18. yüzyıllarda ve hatta öncesinde, kadının eş ve 

anne olarak sadece evine ait bir kimse olduğu varsayımı neredeyse evrenseldir 

(Öztürk, 2017, s. 31-35). 

Aydınlanma Çağı boyunca doğal haklar doktrini oluşturulurken kadınların 

özellikle de okumuş yazmış kadınların desteği alınmıştır. Rönesans devri aydın 

kadınları, hümanizme ve kendilerinin de pek çok hakları olacağına inandıkları için 

bu uğurda savaşmış, destek verdikleri bu modernleşme sürecinin sonunda kamusal 

alandan dışlanınca isyan etmişlerdir. Feminizmin ortaya çıkışında etkili olan en 

önemli etkenlerden biri bu aydınlanma ve devrim sürecidir. Diğeri ise Sanayi 

Devrimi’dir. Aydınlanma çağı ve Fransız Devrimi’yle insanların daha fazla 

okudukları, araştırdıkları, bilimsel faaliyetlerin hız kazandığı bir süreçte ayrıca 

Sanayi Devrimi’nin de gerçekleşmiş olması, kadını haklar noktasında mücadele 

sahasına sürüklemiştir. Kadınlara hakları verilmeyince kadınlar da kendileri bu 

hakları mecbur sürüklendikleri bu sahada aramaya karar vermişlerdir. Sanayi 

Devrimi’nde kadının, devrimin malzemesi olan işçi kitlesi arasında olması, 

kadınların da erkekler gibi fabrikalarda çalışıyor fakat erkeklerin çalıştığı ücretin 

yarısını alıyor bulunması feminist hareketin ikinci ateşleyicisi olmuştur (Öztürk, 

2017, s. 36-37).  

Feminist hareketin geçirdiği bu tarihsel süreçler sonucunda feminist 

düşünce akımlarının şekillendiğini söylemek mümkündür. Hatta çeşitli feminist 

kuramlar da bu süreç sonucunda ortaya çıkmıştır. Feminist hareket diğer düşünce 

hareketlerini etkilediği gibi 20. yüzyılda ortaya çıkan hemen bütün fikir 

akımlarından da etkilenmiştir (Öztürk, 2017, s. 12). Bu bağlamda ortaya çıkan 

feminist teorilerin neler olduğu ifade edilecek olursa; 

Liberal Feminizm,  

Kültürel Feminizm,  

Marksist Feminizm,  

Radikal Feminizm,  

Sosyalist Feminizm,  

Psikanalitik Feminizm,  

Postmodern Feminizm,  

Linguistik Feminizm gibi bir çeşitlilik hemen kendisini göstrecektir 

(Yurtsever, 2019, s.13) Bazı araştırmacılar feminizmi “Modern” ve “Postmodern” 

feminizm olmak üzere ikiye ayırmaktadır. Buna göre Modern Feminizm;  



41 

Liberal Feminizm,  

Kültürel Feminizm,  

Marksist ve Sosyalist Feminizm,  

Radikal Feminizmden oluşmaktadır. Postmodern Feminizm ise;  

Lengüistik Feminizm,  

Varoluşçu Feminizm ve Postfeminizmden oluşmaktadır (Öztürk, 2017, s. 

46-112). Bazı araştırmacılar ise modern ve postmodern feminizm ayrımı 

yapmadan her bir fikir akımını ayrı bir teori olarak değerlendirmişlerdir.  

1.6.1 Liberal Feminizm 

Liberal feminizm, kadın ile erkeğin ontolojik olarak farklı olmadığına 

dikkat çekerek erkeğe tanınan hakların kadınlara da tanınması gerektiğini 

savunmuştur (Yurtsever, 2019, s. 14). Çünkü liberalizmin vurgu yaptığı en önemli 

husus hak ve özgürlüktür. Aydınlanmacı Feminizm olarak da adlandırılan Liberal 

feminizm, ilk feminist hareketlerin temelini oluşturur (Öztürk, 2017, s. 47). 

Liberal feminizm, kadınların yasa önünde eşit olmasını, oy vermesini, kamu 

hizmetlerinde çalışabilmesini, kız ve erkek çocuklara eşit eğitim hakkı verilmesini 

talep etmiştir (Heper, 2014, s. 19).  

Liberal feminizmin en önemli özelliklerinden ilki, eğitimde fırsat 

eşitliğidir. Tarihsel olarak kadının zihinsel kapasitesini erkekten daha az 

kullanmasının, birçok kişinin öne sürdüğü gibi, kadının doğal olarak erkekten 

daha düşük bir zihinsel kapasiteye sahip olması değil, tamamen eğitimdeki fırsat 

eşitsizliğinden kaynaklandığını ileri sürmektedir. Kız ve erkek çocuklarına aynı 

eğitim hakkı verilmelidir (Öztürk, 2017, s. 57). Liberal feminizmin önemli 

temsilcilerinden olan Mary Wollstonecraft’ın en çok üzerinde durduğu konu, 

kadınların birey olmalarıdır (Tong ve Botts, 2021, s. 33). Kadın, birey olduğunun 

farkına varırsa ve bunun yanında toplum da kadının birey olduğunu kabullenirse 

ancak o zaman erkekle eşit konumda olacaktır. Bu hususta en önemli sorun, 

kadınların birey olarak kabul edilmemesidir. 

Liberal feminizmin ikinci önemli özelliği, ekonomide eşitliktir. Kadın, 

kamusal alana çıkarak özgürlüğünün temelini oluşturmaktadır. Çünkü kadının 

özgürlüğünün teminatı, ekonomik özgürlüktür. Üçüncü özellik, siyasi ve hukuki 

eşitliktir. Liberal feministlerin temel amacı, kadınlara erkeklerle aynı siyasal, 

sosyal ve hukuksal hakların sağlanmasıdır. Kısacası liberal feminist kuramcılar, 

kadın ve erkeğin eğitim, siyaset, ekonomi, sağlık, sanat, özel ve kamusal hayat 



42 

gibi her alanda eşit olmasını istemektedir (Öztürk, 2017, s. 58-60). Liberalizm, 

kadınların ve baskı gören diğer insanların haklarını ve çıkarlarını koruma fikrini 

savunmaktadır (Tong ve Botts, 2021, s. 66). 

Liberal feminist kuramcıların en önemlileri, Olympe de Gouges, Mary 

Wollstonecraft, Sarah Grimke, Elizabeth Cady Stanton ve Susan B. Anthony’dir. 

Olympe de Gogues, Kadın Hakları Bildirgesi’ni sunmuştur. “Kadının giyotine1 

çıkma hakkı varsa, kürsüye çıkma hakkı da olmalıdır.” görüşünü savunmuştur ve 

feminizm uğruna ölen ilk kadın o olmuştur (Öztürk, 2017, s. 43, 60). Yapılan 

açıklamalardan hareketle, liberal feminizm, kadın hareketlerinin başlangıcı 

niteliğindedir. Kadının, suç işlediğinde cezalandırılacak hatta öldürülecek kadar 

varlığı kabul ediliyorsa o halde konuşma, seçme, seçilme, eğitim görme gibi 

haklarının da olması gerektiğini savunmaktadır. 

1.6.2 Kültürel Feminizm 

Kültürel feminizm, Liberal feminizmin üzerinde durduğu siyasal ve 

eğitimsel hakların kadınların kurtuluşu için yeterli görmez ve kültürel bir yeniden 

yapılanmanın olmasını savunur (Yurtsever, 2019, s. 15). Kültürel feminizm, 

liberal feminizmin savunduğu kadın ve erkek eşitliğinden ziyade kadınların 

psikolojik, biyolojik, kültürel özelliklerine vurgu yapar (Heper, 2014, s. 20). 

Kültürel feminizmde ilk akla gelen isimlerden biri, Charlotte Pekins Gilman’dır. 

Gilman, insanların toplumsal ve ekonomik ortamları tarafından belirlendiklerini 

iddia eder (Öztürk, 2017, s. 77). Bununla birlikte, erkek merkezli bir toplumda 

yaşadığını ve kültürümüzün her yönüyle erkek merkezli önyargıları yansıttığını 

söyler (Donovan, 2016, s. 93-94). Gilman, bu önyargıların yok edici olduğunu, 

kadın merkezli ya da anne merkezli bir dünyanın çok daha farklı olacağını ifade 

eder (Yurtsever, 2017, s. 79). Kültürel feminizm, Liberal feminizmin savunduğu 

fikirleri kabul etmekle beraber bunların tek başına yeterli olmayacağını, köklü bir 

değişimin gerekli olduğunu söylemektedir. Bu değişimin, erkek merkezli bir 

sistemden kadın merkezli bir sisteme geçişle başlayacağını ifade etmektedir.  

1.6.3 Marksist Feminizm 

Marksist Feminizmin üç temel teması vardır: erkek şovenizminin kadını 

sömürmesi, kadın emeğinin erkek tarafından sömürülmesi ve kadının kendi 

emeğine yabancılaştırılması, erkek dışarıda çalışırken kadın da evde çalıştığından 

                                                                 
1  Giyotin: Fransa'da ölüm cezasına çarptırılanların başını kesmek için kullanılan araç 

(https://sozluk.gov.tr/) 



43 

kadına da erkekle aynı ücretin verilmesi gerektiğidir (Yurtsever, 2017, s. 84). İş 

hayatı başta olmak üzere her alanda kadın ile erkeğin eşit olduğunu savunmakta 

ve kadının erkek tarafından sömürülmesine karşı çıkmaktadır.  

Marksist feministlere göre, tüm kadınların aynı şekilde ezildiklerine 

yönelik yapılan çalışmalar sorunludur. Çünkü kadınlar sınıf, ırk, etnik ve sosyo-

ekonomik konumlar temelinde kendi aralarında bölünmüşlerdir (Güneş, 2017, s. 

247).  

1.6.4 Sosyalist Feminizm 

Sosyalist feminizm, Marksist kategorilerin temelinde ve Radikal 

feminizmin eleştirileri ışığında şekillenmiştir. Sosyalist feministler, toplumsal 

cinsiyetin kadının ezilmesinde etkili olduğunu düşünürler (Çakır, 2008, s. 188). 

Marksist ve Sosyalist Feminizm benzer fikirleri savunurlar. Fakat sosyalist 

feministler, marksizmin kadınların ezilmişliğini sınıf ilişkileri içinde ele 

almalarını eleştirir (Güneş, 2017, s. 247). Sosyalist feministlerin yaklaşımında 

ataerkillik kavramı kapitalizm ile birlikte ele alınır ve hem kapitalizm hem de 

ataerki kadınların tahakküm altına alınmasından faydalanmaktadır. Kapitalizm, 

ataerki özellikleriyle kadınların sömürülmesinden sorumlu bir sistemdir (Güneş, 

2017, s. 251). 

Marksist ve sosyalist feminizm arasında ayrım yapmanın çok zor olduğunu 

ileri süren feminist düşünürler de vardır. Marksist feministler, kadına yönelik 

baskının temel sebebinin cinsiyetçilik değil, sınıf ayrımı olduğunu savunurlar 

(Tong ve Botts, 2021, s. 117). Marksist ve sosyalist feministleri ortak paydada 

buluşturan fikir, kadınların erkeklerle eşit işlerde eşit ücret almaları, iş yerlerinde 

eşit statüye sahip olmaları ve ev işlerinde kendi paylarına düşenden fazlasını 

yapmamalarıdır (2021, s. 161). 

1.6.5 Radikal Feminizm 

Radikal feminizm, ataerkil yapıya gönderme yapar. Erkek egemenliğinin 

ve kadına hükmetmenin toplumdaki baskının kökü olduğunu ve ancak köklü bir 

değişiklikle bu durumun çözülebileceğini savunur (Yurtsever, 2019, s. 17). 

Radikal feministler için ataerki, erkeklerin kadınlar üzerinde kurduğu bir 

egemenlik biçimidir, evrenseldir ve bütün toplumlarda vardır. Ataerki kavramı, ilk 

olarak 1960’lı yıllarda Radikal feministler tarafından kadınların ezilmesinin temel 

nedeni olarak ele alınmıştır (Güneş, 2017, s. 246-247).  



44 

Radikal feminizm, ataerkil yapıya, evlilik kurumuna ve hatta ailenin 

varlığına karşı çıkarlar. Evliliği ve anne olmayı kadının temel bir vazife olarak 

gördüğünü, toplumun kız çocuklarına bunu empoze ettiğini söylerler.  Radikal 

feministlerin bir başka iddiaları da patriarşinin ve kadının baskı altında oluşunun 

sebebi, cinsel sınıf sistemidir ve bunun kaldırılması gerekmektedir. Radikal 

feminizmin uzun dönemdeki amacı, kadın kültürünün egemen olduğu bir toplum 

inşa etmektir. Çünkü kadın yücedir ve yüceltilmelidir (Öztürk, 2017, s. 85-92). 

Toplumsal sistemde var olan eril kültür, bireylere sanki doğal bir gerçeklikmiş ve 

değiştirilemezmiş gibi sunularak kabul ettirilir (Gezgin, 2017, s. 404). Fakat bu 

yaklaşım feminizmin temel ilkelerine aykırıdır. Çünkü feminizm cinsiyetler 

arasında herhangi bir üstünlüğün olduğunu savunmaz, aksine cinsiyetler arasında 

eşitlik olması gerektiğini öne sürer. 

Radikal feministlere göre, kişisel kimlikler yeniden düzenlenmeli, dilin ve 

kültürün erkeksi şeklinden yeniden dönüştürülmelidir. Bunun yanı sıra edebiyatta, 

kitle iletişim araçlarında, reklamlarda vb. yerlerde kadının sunuluş biçimi 

değiştirilmelidir. Kadının kurtuluşu ancak kadının erkekten farklılaşmasından 

geçmektedir (Demir, 1996, s. 55). Toplum düzeni içerisinde yer etmiş kadın 

algısının değiştirilmesi gerektiği bir gerçektir. Bu değişim, edebiyat, sanat, eğitim, 

siyaset, medya gibi pek çok kanal üzerinden yapılmalıdır. 

Radikal feminizmin temsilcilerinden Kate Millet, kadına yönelik baskının 

kökenlerinin, ataerkil cinsiyet sisteminin derinliklerinde gömülü olduğu 

fikrindedir (Tong ve Botts; 2021, s. 70). Bunun yanı sıra Millet, feminist edebiyat 

eleştirisine de yer vermiştir. Kadına yapılan şiddetin büyük bir kısmının da erkek 

egemen edebi söylemler vasıtasıyla toplumsal belleğe yerleştirildiğine değinmiştir 

(Öztürk, 2017, s. 90). Bu bakış açısının birçok örneğini bugün edebi eserlerimize 

yansıyan kadın imgelerinde görmek mümkündür. Erkek egemen bakış açısıyla 

üretilmiş sözlü ve yazılı kültür ürünleri pek çok edebi üründe kadını yeren, ikincil 

konuma atan ve toplumsal düzende geri plana atan örnekler barındırmaktadır. Bu 

örneklerin tespitine çalışmamızın ilerleyen bölümlerinde yer verilecektir. 

Kate Millet, Cinsel Politika kitabında ataerki sistem çözümlemesi 

yapmaktadır. Millett (2024), cinsiyetler arasındaki ilişkinin güce dayandığını ve 

bu nedenle politik olduğunu, kişilerin egemenliği temeline dayanan geleneksel 

ataerkil düzenlerde babaya, karısı ve çocukları üzerinde mülkiyet hakkı 

tanındığını söylemektedir (s. 83). Ataerkil düzen, sürekli ve evrensel yasaklamalar 



45 

yoluyla hem çocuğun hem de annenin durumunun erkeğe bağımlı olduğunu 

belirler. Annenin ve çocuğun durumu sadece toplumsal konumundan değil, 

ekonomik bakımdan da erkeğe bağımlı olması, erkeğin aile içindeki konumunu 

manen ve madden güçlü kılmaktadır (2024, s. 85). 

1.6.6 Varoluşçu Feminizm 

Varoluşçuluk, feministlerin çok fazla dikkatini çeken bir fikir değildir. 

Ancak Simone de Beauvoir’in düşünceleri feminizm için önemlidir. Varoluşçu 

feminist ekolün kurucusu kabul edilen Simone de Beauvoir, tarihsel olarak 

kadınların erkekler tarafından tahakküm altına alındığını ve tüm toplumsal rollerin 

de buna göre biçimlendirildiğini ifade etmektedir. Bunu mümkün kılan şey ise 

varoluşa ilişkin yanlış kavrayıştır. Erkek “kendi” kadın ise “başkası” olarak 

algılanmaktadır. Bu bakış açısı değiştirilmeli ve kadının, “kendi başına bir varlık” 

olduğu kabul edilmelidir. Bunun için de toplumsal rolleri yeniden kurarak işe 

başlamak gerekmektedir (Demir, 1996, s. 77-90). 

1.6.7 Postfeminizm 

Postfeminizm, sosyal, toplumsal ve bireysel ilişkilerde kadının ikinci cins 

oluşunun altında yatan karmaşık nedenleri aramış ve sonuçlarını açıklamaya 

çalışmıştır (Yurtsever, 2019, s. 22). Postfeminizm, cinsiyet, ırk, sınıf gibi 

toplumsal kategorilerin belirleyicilerine karşı çıkmaktadır. Bunun yanı sıra 

totalitarizme ve evrenselliğe de karşıdır. Çünkü çocuk bakımı, toplumsal güvence 

ve konut gibi sorunlar birçok kadının ortak sorunu olmasına karşın, evrensel 

düzeyde bütün kadınların ortak sorunu değildir (Öztürk, 2017, s. 114-116). Diğer 

bir ifadeyle, kadınlar için var olan sorunlar bütün kadınlar için ortak değildir. Bu 

nedenle sorunlar da çözümler de evrensel değildir. 

Postfeminizmin önemli bir özelliği, çoğulculuk ve yerelliktir. Sadece 

cinsler arasında değil, bir cinsin kendi içinde de çeşitli farklılıklarının 

olabileceğini, bu nedenle kadın kategorisi altında yaşayan tüm kadınların ortak 

özelliklerinin toplanamayacağını gündeme getirmektedirler.  Postmodern 

feministler, tüm dünya kadınlarının yaşamının kurtulacağı gibi üst anlatılara 

karşıdırlar. Çünkü evrensel olarak kadınları toptan kurtuluşa erdirecek bir meta 

anlatının olamayacağını söylemektedirler (Demir, 1996, s. 101-102). 

Postfeminizm bu fikirlerinden dolayı Liberal ve Marksist feminizmin görüşlerine 

de karşı çıkmaktadır. Çünkü kadınların kurtuluşu için bulunacak çözümler, 

kadınların tümünü etkilemeyecektir. Bu durumu bir örnekle somutlaştıracak 



46 

olursak; Türkiye’nin batısındaki bir şehirde yaşayan kadınlar ve onların sorunları 

ile ülkenin doğusunda yaşayan kadınlar ve soruları ortak değildir. Dolayısıyla 

bulunan çözümler, daha da önemlisi çözümün karşılık bulabileceği şartlar aynı 

değildir. Bu nedenle sorunlar, çözümler ve çıkış yolları evrensel değil bölgesel ve 

yerel olmalıdır. 

Postmodern feministler araştırmalarında, toplumsal cinsiyeti, toplumsal 

eşitsizliğin meşrulaştırıcı bir temeli olarak görmektedirler ve toplumsal cinsiyete 

dayalı oluşturulan baskın söylemlerin çözümlenmesine ve yeniden yapılanmasına 

çalışmaktadırlar. Kadınların toplumsal cinsiyet kimliği kazanmaları zaman ve yer 

itibariyle farklılık teşkil etmektedir (Demir, 1996, s. 104). Sonuç olarak 

postmodern feministler, toplumsal cinsiyetin yapısal olarak var olmasının 

kültürden kültüre ve toplumdan topluma farklılık göstermesi nedeniyle, toplumsal 

cinsiyet adı altında bütün kadınları kapsayan genelleme yapmanın mümkün 

olmadığını söylemektedirler (1996, s. 114). 

1.6.8 Lengüistik Feminizm 

Lengüistik Feminizm, Fransız düşünürlerce ortaya konulduğu için bu 

akıma “Fransız Feminizmi” de denilmektedir ve dil eksenli bir eleştiri üzerine 

kurulmuştur (Yurtsever, 2017, s. 102). Fransız feministler, patriarkal ideolojinin 

temelinin dilde olduğunu düşünürler. Bu nedenle özellikle dil alanında çalışırlar 

ve kadının ikincilleştirilmesinde dilin işlevi üzerinde dururlar (Demir, 1996, s. 

91).  

Lengüistik fikir akımı, dilin yapısında kadının konumunda sıkıntılar 

doğuracak kullanımların olduğu gerçeğini doğrulamaktadır. Örneğin, “adam 

olmak, erkek sözü, kız gibi, kadın” vb. gibi kullanımlar doğrudan cinsiyet ayrımı 

yapan ve erkeği yüceltirken kadını küçülten kalıp yargılardır. Dildeki bu 

yapılanmanın çözümlenmesi gerekmektedir. Bunun yanında dilde yer alan bazı 

sıfatlar erkekler için, bazı sıfatlar ise kadınlar için kullanılmaktadır. Örneğin, 

“yiğit, kahraman, cesur, mert, korkusuz” gibi sıfatlar erkekler için 

kullanılmaktadır. Başka bir örnek vermek gerekirse, erkek güç ve iktidar 

açısından, aslan ve koça benzetilir; “aslan gibi erkek, koç gibi delikanlı.” Bu 

sıfatların ya da benzetmelerin kadınlar için kullanıldığı görülmemektedir. 

Ataerkil düzenlerin çoğunda, kültürel geleneğin yanı sıra dil de insan olma 

niteliğini sadece erkeğe tanımaktadır. “Adam” ve “insan” terimlerinin her iki cinsi 

de kapsadığı yolundaki alışılagelmiş düzenin aksine gerçek bunun tam tersidir. 



47 

Genel olarak bu terimlerle kadından çok erkek belirtilmektedir (Millett, 2024, s. 

113). Toplumsal ilişkilere egemen olan bu erkek merkezli yapı, dil yoluyla 

yeniden üretilmekte ve sonraki kuşaklara aktarılmaktadır (Demir, 1996, s. 95). 

Ayrıca bu feminist akım, edebiyat eleştirisini de başlatan akım olmuştur 

(Yurtsever, 2017: 102). Lengüistik feminizm akımının düşüncelerine paralel 

olarak feminist hukuk bilimciler, hukuk dili ve bunun kullanımın şeklinde 

bahsederler. Onlara göre, hukuk dili büyük bir ölçüde eril bir dildir ve dil çok 

sayıda ön kabulü, ön yargıları iletir ve korur (Heper, 2014, s. 23). 

Bahsedilen feminist akımların yanı sıra ekofeminizme de değinmek 

gerekmektedir. 1970’li yıllar itibariyle sesini duyurmaya başlayan ekofeminizm, 

kadının ezilmesinin diğer tahakküm biçimleriyle olan ilişkisini ele alarak bütüncül 

bir bakış açısıyla konuyu ele almaktadır (Gezgin, 2017, s. 397). Ekofeminizmin 

temel ilkesi, kadınların egemenlik altına alınmalarıyla, doğanın egemenlik altına 

alınmasının benzer olduğu yönündedir. Bu hususta şiddet pratiklerini mümkün 

kılan etken ise patriarşinin işleyiş mantığı olduğu söylenmektedir (Türk, 2017, s. 

380). Ekofeministler, kadına uygulanan şiddet ile doğaya karşı uygulanan şiddeti 

eş tutmaktadır ve toplumsal tahakküme karşı çıkmaktadır. Hayvan kesip et 

yemekle kadına hükmedip şiddet uygulamak aynı düşünce sisteminin 

eylemleridir. Kadınlar da hayvanlar da nesneleştirilmiştir (Tong ve Botts, 2021, s. 

312). Doğanın sömürülmesine kadınların daha fazla direnç göstermesinin 

sebeplerinden biri budur. Kadınların gördükleri baskı ve sömürü deneyimleri, 

doğaya karşı yapılan sömürüyü daha kolay anlamalarına neden olmaktadır 

(Günindi Ersöz, 2022, s. 1376). 

1.7 Feminizm ve Halk Bilimi 

Feminist teorinin folklorla ilişkisi, radikal sorgulamanın yapıldığı 

dönemde başlamıştır. Folklor alanındaki feminist yaklaşımlar, cinsiyetin kültürel 

deneyimleri, bilgi üretiminde kadın deneyiminin nasıl ihmal ve inkâr edildiği, 

değersizleştirildiği konularını içermektedir. Feministler, toplumsal cinsiyetin 

temel örgütlenme kategorisi; cinsel eşitsizliğin bir kültürel yapı olduğunu ve erkek 

bakış açılarının bilgi, paradigmalar ve yöntemlerin biçimlendirilmesi alanlarında 

dominant olduğunu iddia etmişlerdir (Kousaleos, 2019, s. 116-117). Cinsiyet 

eşitsizliğinin kültürel bir arka planının olması, feminizm ve halk bilimi ile 

doğrudan ilişkilidir. Halk kültürü üzerine feminist okumalar yapmak, toplumun 



48 

sahip olduğu kültürel değerlerde, kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların 

olup olmadığını bizlere gösterecektir. 

Yaratıcılık alanında kadın önemli bir yere sahipken, gerçek hayatta bunun 

karşılığını layıkıyla alamadığı görülmektedir. Kadın sözlü geleneğin şiir sanatını 

baştanbaşa kaplamaktadır. Şiirlere ilham veren varlıktır ancak tarih 

söyleyiciliğinde kadın bulunmaz. Kurmaca eserlerde kralların ve fatihlerin 

hayatlarına hükmeden kişidir kadın ancak gerçekteyse ebeveynlerinin parmağına 

zorla yüzük taktığı çaresiz bir kişidir. Edebiyatta ilham dolu sözcüklerin, en derin 

düşüncelerin bazıları onun dudaklarından dökülmüştür. Gerçek hayatta ise güç 

bela heceler (Woolf, 2020, s. 63). Kadın, sadece kadın olduğu için bu denli yok 

sayılmakta, geri plana atılmakta ve erkek karşısında ötekileştirilmektedir. Bu 

durumun sebebinin sadece cinsiyet olması gerçeği ilginç ve şaşırtıcı olmaktadır. 

Kadın ve erkek arasındaki bu eşitsizlik, her alanda kendini hissettirmektedir. Aile 

hayatı, iş hayatı, edebiyat, sanat, politika, medya gibi her alanda erkek 

üstünlüğünün hâkim olduğu görülmektedir.  

Kadına yönelik olumsuz tutumun ve şiddet unsurlarının halk bilimi 

ürünlerine nasıl yansıdığını tespit etmek ise bizim çalışma konumuzu 

oluşturmaktadır. Toplumun kadına bakış açısı, sosyal düzende kadını 

konumlandırışı ve sözlü-yazılı kültür ürünlerine kadının yansıması, konumuz 

dâhilinde incelemelerimize tabi tutulacaktır. Bu bağlamda çalışmamız doğrudan 

halk kültürünü feministik bir okuma çalışması olmasa da çalışmamızda feminizm 

ile halk biliminin kesiştiği noktalar üzerinde durulmaya çalışılmıştır. Bunun için 

de masal ve halk hikâyelerimiz incelenmiş ve kadınların Türk kültürdeki yeri 

tespit edilmeye çalışılmıştır. Ya da en azından geçmişten günümüze kadına Türk 

kültüründeki verilen yer tespit edilmeye çalışılmıştır. Kadına verilmiş olan yer 

önce tespit edilmiş sonra da yorumlanmıştır. Bu bağlamda anlatılarda kadını 

görünmez kılan üslup ortaya çıkarılmaya çalışılmış buna neden olan ataerkil 

anlayış da eleştiriye tabi tutulmuştur. Ayrıca masal ve halk hikâyeleri incelemeleri 

esnasında kadının içinde bulunduğu toplumsal kabullere karşı meydana getirdiği 

direniş biçimleri de tespit edilmeye çalışılmıştır. Geleneksel ataerkil egemen 

anlayışın kadınlar için uygun gördüğü toplumsal cinsiyet rollerine karşı kadınların 

sözlü metinler üzerinden ürettiği pasif de olsa var olan o direniş biçimleri görünür 

hale getirilmeye çalışılmıştır. 



49 

Kadına dair bu feminist çalışmalar aslında 1970’lerden itibaren feminist 

kuramların gelişmesiyle daha da belirgin bir hale gelmiştir. Mevcut çalışmamız bu 

anlamda kadına yönelik meydana gelen olumsuz yaklaşımların ve anlayışların 

tespiti noktasında 1970’lerden itibaren gelişmesine devam eden feminist 

kuramlardan faydalanmış bir çalışmadır. Kültürel hafızanın taşıyıcısı olan 

kadınlar gelenekte karşımıza sıklıkla masal anlatan, ninni söyleyen, ağıt yakan, 

türkü söyleyen, atasözü ve tekerlemeleri aktaran rolleriyle çıkmaktadır. Bu gibi 

rolleri kadınların sözlü kültürdeki payını ortaya çıkarmaktadır. Bir çalışmada 

feminizm ile folklor bir araya getirilince işte bu roller ve kadının katkıları daha 

görünür bir hale gelmektedir. 

Bu bağlamda çalışmamız hem kültürel hafızanın taşıyıcıları olarak kadının 

sözlü geleneğe olan katkılarını ele almış hem de konumuz gereği ataerkil yapının 

masal ve halk hikâyesi gibi geleneksel anlatılarda kadının pasif, edilgen ya da 

kurban gibi bir pozisyonda inşa edilmiş olmasını ortaya koymaya ve sorgulamaya 

çalışmıştır. Kadın bütün bu anlatılarda eril egemen anlatı geleneğinin belirlediği 

kurallara göre inşa edilmiş ve kendisine de ona göre bir toplumsal cinsiyet rolü 

belirlenmiştir. Bu toplumsal cinsiyet türü genelde erkeğe göre oldukça arka 

planda inşa edilmiş bir türdür. Bir yerde kadın bu şekilde inşa edilirken diğer 

taraftan aynı eril egemen anlatı geleneği kadını bu sefer karşımıza ideal kadın 

olarak da çıkarabilmektedir. Yani kadın sözlü anlatmalarda ister kötü vasıflarla 

vasıflandırılsın isterse de “ideal kadın” biçiminde sunulsun bütün bu tanımlamalar 

ve takdim, eril egemen anlayışın belirlediği anlatma geleneği tarafından 

yapılmaktadır. İşte bu ilişkiler ağı feminist halkbilimi çalışmaları tarafından 

sorgulanmaktadır ve çalışmamızda da bu haliyle kendisine yer bulmuştur. 

Feminist halk bilimi çalışmaları mevcut çalışmamızda olduğu gibi sadece kadını 

merkeze alan çalışmalar gibi gözükse de aslında kadın, içerisinde bulunduğu 

geleneksel bağlamla birlikte değerlendirilmektedir. Kadın merkezli üretilen 

folklor ürünlerinde kadının o geleneksel bağlam içerisinde nasıl bir rol ile inşa 

edildiği, güç ilişkileri ve kadının temsil edilme biçimleri feminist folklor 

çalışmaları için önemli verilerdir. Bu verilerin değerlendirilmesi ve kadına yönelik 

toplumda ve kültürde meydana gelen olumsuz yaklaşımların ki bu olumsuz 

yaklaşım kadına yönelik şiddetin altında yatan en önemli nedenlerdendir, 

çözümlenmesi ise çalışmamız boyunca ulaşılması hedeflenen sonuçlar arasında 

olacaktır. 



50 

1.8 Şiddet Kavramı ve Şiddetin Türleri 

Birleşmiş Milletler Genel Kurulu’nda 20 Aralık 1993 tarihinde yayımlanan 

“Kadınlara Yönelik Şiddetin Ortadan Kaldırılmasına Dair Bildirge”de şiddet; 

“ister kamusal ister özel alanda olsun, kadınlara fiziksel, cinsel veya psikolojik 

zarar veya ıstırap veren veya verebilecek olan cinsiyete dayalı eylem, uygulama 

ya da bu tür eylemlerle tehdit etme, zorlama veya keyfi olarak özgürlükten yoksun 

bırakma” şeklinde tanımlanmaktadır (Birlemiş Milletler, 1993, s. 183). Kadınlara 

yönelik şiddet sadece bunlarla sınırlı değildir. Dayak, hırpalama, ev halkına dâhil 

olan kız çocuklarının cinsel suiistimali, evlilik içi tecavüz, kadın cinsel organını 

sakatlama veya kadına zarar veren diğer geleneksel uygulamalar, eş haricinde ev 

halkına dâhil olan bireylerce uygulanan şiddet, sömürüyle bağlantılı şiddet dâhil 

olmak üzere aile içinde meydana gelen fiziksel, cinsel veya psikolojik şiddet; iş 

yerinde, eğitim kurumlarında veya diğer yerlerde meydana gelen cinsel taciz ve 

sindirme, kadın ticareti ve fahişeliğe zorlama dâhil olmak üzere toplum içinde 

meydana gelen şiddet (1993, s. 184) gibi durumlar, kadına yönelik olumsuz tutum 

ve davranışlar kapsamına girmektedir. 

Dünya Sağlık Örgütü şiddeti; kişinin kendisine başka birine, bir gruba ya 

da topluluğa karşı fiziksel güç veya kuvvetin kasıtlı olarak kullanımı, yaralama, 

ölüm, psikolojik zarar, gelişme geriliği veya yoksunlukla sonuçlanan/sonuçlanma 

olasılığı yüksek olan tehdit ya da fiili fiziksel güç kullanımı olarak 

tanımlamaktadır (WHO, 2002, s. 5). 6284 sayılı Ailenin Korunması ve Kadına 

Karşı Şiddetin Önlenmesine Dair Kanun (6284 sayılı Kanun)’da şiddet; kişinin, 

fiziksel, cinsel, psikolojik veya ekonomik açıdan zarar görmesiyle veya acı 

çekmesiyle sonuçlanan veya sonuçlanması muhtemel hareketleri, buna yönelik 

tehdit ve baskıyı ya da özgürlüğün keyfi engellemesini de içeren, toplumsal, 

kamusal veya özel alanda meydana gelen fiziksel, cinsel, psikolojik, sözlü ve 

ekonomik her türlü tutum ve davranış olarak tanımlanmıştır (TBMM Raporu, 

2022, s. 186). 

Şiddet tek boyutlu bir kavram değildir. Fiziksel, cinsel, ekonomik ve 

psikolojik olmak üzere çeşitli türleri vardır (Boyacıoğlu, 2016, s. 129). Şiddet 

faktörüne neden oluşturan çok yönlü nedenler bulunmaktadır. Bunun yanı sıra 

farklı şiddet türleri de vardır. Günümüzde en yaygın şiddet türünün fiziksel, cinsel 

ve psikolojik şiddet olduğu görülmektedir. Bunları ekonomik şiddet, mobbing, 

sosyal ve kültürel şiddet türleri izlemektedir (Gürkan ve Korkmaz, 2017, s. 250). 



51 

Günümüz dünyasında hem özel hem de kamusal alanda artan şiddet gerçeği, 

birçok disiplinle bir arada çalışma yapmayı gerektirmektedir. Şiddetin nedenlerini, 

yaygınlığını ve sonuçlarını biyolojik, psikolojik ve sosyolojik kuramlarla birlikte 

ele almak gerekmektedir (Günindi Ersöz, 2023, s. 19).  

Günümüzde şiddet; temeli saygı ve sevgi olan aile kurumundan 

centilmenlik temeline dayalı spora, sağlık kuruluşlarından eğitim kurumlarına 

kadar uzanmakta, pek çok nedenle birlikte medya da şiddetin yayılmasında ve 

yeniden üretilmesinde rol oynamaktadır (Günindi Ersöz, 2023, s. 28). Çünkü 

cinsiyetçi, ataerkil ve hegemonik değerlerin medya aracılığıyla ve erkek egemen 

bakış açısıyla yeniden üretildiği; medyanın, erkek egemen toplumsal kontrolün 

temel araçlarından bir olarak işlev gördüğü feminist kuramcılar tarafından ileri 

sürülmekte ve eleştirilmektedir (2023, s. 198). Şiddet kavramı karmaşık bir yapı 

olup görüldüğü üzere; fiziksel, psikolojik, ekonomik ve cinsel biçimlerde 

karşımıza çıkmaktadır. Her bir şiddet türünün özgül nedenleri olmakla birlikte 

tüm şiddet biçimlerinin kesişimsel noktaları da bulunmaktadır. Şiddet gibi 

karmaşık bir olguyu tartışırken şiddet türlerinin birbirinden bağımsız olmadığını 

da görmekte fayda bulunmaktadır (Günindi Ersöz, 2023, s. 28). Bu bağlamda 

şiddet türlerinden kısaca bahsedilecek olursa; 

Fiziksel Şiddet: Fiziksel şiddet; başkasının vücut bütünlüğüne zarar veren, 

ona acı çektiren her türlü saldırı olarak tanımlanmaktadır. Bireyin fiziksel olarak 

zarar görmesine neden olan her türlü eylemi kapsayan fiziksel şiddet, sağlıksız 

koşullarda yaşamaya mecbur bırakmadan, töre ve namus cinayetine kadar 

uzanmaktadır (KSGM, 2016, s. 5). Bedensel güç olarak daha avantajlı durumda 

olan erkeğin en çok başvurduğu şiddet çeşidi, fiziksel şiddettir (Kılıç, 2009, s. 33).  

Çalışmamız esnasında Kirman Şah, Kürşad Yüzbaşı, Ülker Sultan ve Latif Şah 

hikâyeleri ile 16 halk masalımızda fiziksel şiddete dair bazı unsurlara 

rastlanmıştır. Masallardaki kadına uygulanan fiziksel şiddetin halk hikâyelerine 

oranla daha ağır olduğunu belirtmek mümkündür.     

Cinsel Şiddet: Birini istemediği yerde, zamanda veya şekilde ilişkiye 

zorlamak; kişinin rızası olmaksızın cinsel nitelikli eylemlerde bulunmak; 

cinselliği bir tehdit, sindirme ve kontrol etme aracı olarak kullanmak cinsel şiddet 

kapsamına girmektedir. Dünya Sağlık Örgütü (DSÖ) tarafından cinsel şiddet, 

“cinsel eylem gerçekleştirmek amacıyla girişim, istenmeyen cinse içerikli 

konuşmalar, birini cinsel amaçlı kullanmak, mağdur ve fail arasındaki ilişkinin 



52 

niteliğine bakmaksızın, ev ya da iş ortamında kişinin cinselliğine yönelik zorlayıcı 

yaptırımlar” olarak tanımlamıştır (KSGM, 2016, s. 5).  Erkeğin, kadını cinsel 

ilişkiye zorlaması, tecavüz, sözlü ve cinsel taciz, kadını cinsel ticarete zorlama, 

kadınların cinselliğini denetim altına almak gibi durumlar cinsel şiddet olarak 

değerlendirilmektedir (Kılıç, 2009, s. 33). Cinsel şiddette özellikle vurgulanması 

gereken nokta, arada evlilik birliği dahi olsa kadının istemediği halde eşi 

tarafından cinsel ilişkiye zorlanması kesinlikle cinsel şiddete girmektedir 

(Köseoğlu, 2018, s. 80). Fiziksel şiddet; psikolojik, cinsel ve sözlü şiddeti de 

beraberinde getirmektedir. Cinsel şiddet gören bir kadın aynı zamanda fiziksel ve 

duygusal şiddete de maruz kalmaktadır. Alihan Hükümdar Hikâyesi ile 6 halk 

masalımızda cinsel şiddet unsurlarına rastladığımızı söylemek mümkündür. Bu 

sözlü anlatılara yansıdığı şekliyle cinsel şiddet, genellikle kadının rızası olmadığı 

halde kötü niyetli erkeklerin onlara musallat olmaları şeklinde karşımıza 

çıkmaktadır. Kadın bu cinsel şiddeti başından savmakla mücadele ederken fiziksel 

ve psikolojik şiddete de maruz kalabilmekte ve genelde de hep kadın suçlu 

bulunmaktadır. Anlatıcıların kadınlar için uygun gördükleri cezalar ise oldukça 

ağırdır. Yani dinleyici kitlesi için oldukça caydırıcı cezalardır. 

Psikolojik / Duygusal Şiddet: Psikolojik şiddet; bağırmak, korkutmak, 

küfretmek, tehdit etmek, hakaret etmek, eve kapatmak, küçük düşürmek, lakap 

takmak, kadının nasıl giyineceği, nereye gideceği, kimlerle görüşeceği konusunda 

baskı yapmak, öfkesini çocuklardan çıkarmak, çocuklarını göstermemekle tehdit 

etmek, silah göstermek gibi eylemleri kapsamaktadır (KSGM, 2016, s. 5). 

Çalışmamız boyunca psikolojik şiddet unsuruna rastladığımız 25 halk hikâyesi ile 

47 halk masalı incelenmiştir. Görüldüğü üzere sözlü anlatılarımızda en çok 

karşılaştığımız şiddet türü psikolojik şiddettir. Kadınların aslında anlatılar 

boyunca karşılaştıkları her türlü şiddetin ayrıca bir de psikolojik şiddet yönünün 

de olduğu unutulmamalıdır.    

Ekonomik Şiddet: Kadının para harcamasının kısıtlanması, çalışmasına izin 

verilmemesi, zorla çalıştırılması, ekonomik konulardaki kararların erkek 

tarafından tek başsına alınması, kadının parasının elinden alınması, iş yerinde olay 

yaratmak suretiyle kadının işten atılmasına neden olunması, kadının iş bulmasının 

zorlaştırılması, ev ihtiyaçlarını karşılayacak maddi kaynaktan yoksun bırakılması, 

birini kontrol etme ya da cezalandırma amacıyla ekonomik olarak sınırlandırmak 

için yapılan her türlü eylem ekonomik şiddet kapsamına girmektedir (KSGM, 



53 

2016, s,  5). Kadını isteği dışında çalışmaya zorlamak, kazandığı parayı ya da 

şahsi eşyalarını elinden almak, eğer kadın çalışmıyorsa para harcama yetkisine 

karıştırmamak gibi durumlar da ekonomik şiddet türüne dâhildir (Kılıç, 2009, s. 

36). Bunların yanı sıra kadının ziynet eşyası ya da ailesinden gelen herhangi bir 

mal varlığına el konulması, aile ekonomisine ilişkin durumlarda kadının 

bilgilendirilmemesi, mal varlığının erkeğin üzerine yapılması gibi örnekler de 

kadına yönelik ekonomik şiddet kapsamına girmektedir (Aktu ve Varol, 2017, s. 

200). Çalışmamız esnasında ekonomik şiddet ile ilgili bir başlık doğrudan 

açılmamıştır. Çünkü bu şiddet türü genelde kadınlar üzerinde daha çok psikolojik 

ve fiziksel şiddet olarak karşılığını bulmuştur. Mesela kadının mal gibi alınıp 

satıldığı hadiselere masal ve hikâye metinlerimizde sıklıkla karşılaşılmıştır. Bu 

gibi uygulamalar kadın kahramanlar üzerinde olumsuz sonuçlar doğurmuş olan 

uygulamalardır. Yine bir kadının dul kalması ile ekonomik olarak yokluk çekmesi 

ve istemediği evliliklere mecbur boyun eğmesi, ekonomik şiddetin sebep olduğu 

psikolojik ve hatta devamında fiziksel ve cinsel şiddete de kapı aralayan bir 

örnektir. Bu türden hadiselere de halk hikâye ve masallarımızda sıklıkla 

karşılaşılmaktadır. 

Fiziksel, cinsel ve ekonomik şiddetin yanı sıra “sembolik şiddet” kavramı 

da yapılan çalışmalarda karşımıza çıkmaktadır. Walby (2013) “Şiddet ve Toplum” 

adlı makalesinde Bourdieu’nun ortaya koyduğu “sembolik şiddet” kavramına 

değinmekte ve güçlü olanın egemenliğini sembolik şiddet olarak tanımlamaktadır. 

Sosyolojideki kültürel dönüşüm şiddeti, fiziksellik üzerinden yorumlamak yerine 

semboller ve kültür üzerinden yorumlama eğilimi göstermektedir. Bu bakış açısı 

neticesinde şiddet analizinin kültürel boyutta yapılması gerektiği sonucu ortaya 

çıkmaktadır (s. 102). Cemile Yılmaz (2020), “Baurdieu’da Temel Kavramlar ve 

Simgesel Şiddet Analizi” adlı makale çalışmasında şiddetin görünmeyen, örtük 

şekilde yapılan şeklini, “sembolik şiddet” olarak tarif etmektedir. Sembolik şiddet, 

geçmişten günümüze kadar uzanan toplumsal normlarla varlığını sürdürmekte ve 

bu hususta toplumun hangi tutum ve davranışları şiddet olarak değerlendirip 

değerlendirmediğinin önem arz etmektedir (s. 164). Toplumsal kuralların 

sorgusuz kabul edilmesi ve bireyin doğduğu andan itibaren içinde bulunduğu 

toplumun sosyal ve kültürel normlarına göre şekillenmesi Bourdieu’nun sembolik 

şiddetin kavramını içermektedir (2020, s. 176). Sembolik ya da simgesel şiddet, 



54 

temelde gizli, nazik ve farkında olmadan uygulanan ya da maruz kalınan bir 

şiddet türünü ifade etmektedir (2020, s. 177). 

Anlaşılacağı üzere, şiddet çok boyutlu olduğu gibi bütün şiddet türleri 

birbiriyle ilişkilidir. Kadının maruz kaldığı şiddetin her türünde psikolojik çıktılar 

olmaktadır. Fiziksel, cinsel, sözlü ve ekonomik şiddetin etkileri psikolojik şiddete 

dönüşmekte, kadını psikolojik olarak yıpratmakta ve ruh sağlığının bozulmasına 

neden olmaktadır. Sembolik şiddet ise örtük şekilde icra edilen, çoğu kez bireyin 

şiddete maruz kaldığının kendisi dahi farkında olmadığı bir tür olarak 

görülmektedir. Bireyin ruh sağlığını olumsuz etkileyen ve toplumsal bir baskıya 

dönüşen şiddet türlerinin meşru bir hal aldığı dikkat çekmektedir. İncelemiş 

olduğumuz masal ve halk hikâyelerinde, masal ve hikâye anlatıcılarının kadının 

maruz kaldığı çoğu şiddet unsurunu normalleştirerek yansıtması, karşılığında 

verilen ağır cezaların kadınlar tarafından da sorgulanmaksızın kabul edilmesi bu 

türden bir şiddetin metinlere girmiş olduğunu ifade etmek için yeterlidir.   

1.8.1 Şiddetin Nedenleri 

Kadına yönelik şiddet türleri, çok boyutlu olduğu gibi şiddetin nedenleri 

de çeşitlilik göstermektedir. Şiddetin biyolojik, psikolojik, toplumsal ve çevresel 

etkenler gibi farklı nedenleri bulunmaktadır. Şimdi bunları kısa kısa açıklamak 

gerekirse; 

Biyolojik Nedenler: İlk olarak biyolojik neden ele alındığında yapılan 

incelemeler sonucunda, erkeklik hormonlarının şiddet içeren davranışlarda etkili 

olduğu gözlemlenmiştir. Saldırgan davranışların ilerleyen yaşlarda azalmaya 

başlaması bu bilginin gerçekliğini güçlendirmektedir. Biyolojik şiddetin nedenleri 

arasında sosyal kişilik bozuklukları ve ruhsal bozukluklar da vardır (Yörük, 2010, 

s. 26). Çalışma esnasında anlatılarda kadının maruz kaldığı şiddet türlerinde 

genelde erkeklerdeki biyolojik üstünlüğün geleneksel ataerkil halk kültürünün 

etkisiyle toplumsal cinsiyet rollerine de yansıtıldığına şahit olunmuştur. Ataerkil 

halk kültürü erkek biyolojik cinsiyetinin üstünlüğü söylemini toplumsal cinsiyet 

rollerinin inşasında da sürdürmüştür.   

Psikolojik Nedenler: Şiddetin psikolojik nedenleri daha çok içsel faktörler 

olarak ele alınmakta, kişilik ve karakter özellikleri bağlamında 

değerlendirilmektedir (Gök, 2016, s. 455). Kadına yönelik şiddetin toplumda 

geleneksel olarak benimsenmesi, kadın erkek eşitliğinin olmadığı ve kadının daha 

edilgen kabul edildiği toplumlarda yaygın olduğu görülmektedir (Yörük, 2010, s. 



55 

28). Kadının edilgen konumda tutulduğu bir düzende, erkek kendini üstün 

görmektedir. Dolasıyla kendinden daha aşağıda ya da geride kabul ettiği kadına 

karşı şiddeti de olağan algılamaktadır. Kaldı ki kadının edilgen kabul edilmesi ya 

da erkeğe kıyasla daha geri planda konumlandırılması bile kadına yönelik 

psikolojik şiddete zemin hazırlayan bir durumdur. Kadınlara dair anlatıcıların bu 

türden olan mesajları, masal ve halk hikâyelerimizde örtük bir şekilde dinleyici 

kitlesine aktarılmaktadır. Hatta bu durum onlara toplumsal cinsiyet rolü olarak 

benimsetilmektedir. Buna aykırı tutum ve davranışların ise yaptırımlarının nasıl 

ağır olabileceği anlatılarda mevcuttur. 

Anlatılardaki şiddete sebebiyet veren bireysel ve toplumsal beklentiler 

biyolojik olmaktansa genelde toplumsal hüviyettedir. Toplumsal beklentiler de 

sonuç itibariyle birey üzerinde şiddete dönüşebilmektedir. “Şiddetin Sosyolojisi” 

üzerine çalışmalar yapan Ersöz’ün (2023) aktardığına göre Freud bu nokrada, 

şiddet ya da saldırganlığı içgüdüsel olarak daha çok biyolojik gerçeklerle 

açıklamaktadır. Bu psikolojik kurama göre temel ihtiyaçlarını karşılama 

konusunda çeşitli engellerle karşılaşan bireyler, bu karşılaştıkları kısıtlamalara 

tepki olarak saldırganlığa başvurabilmektedirler. Diğer yandan aşırı sıcak, nem ve 

gürültü gibi bireye etki eden çevresel faktörler de saldırganlığı 

tetikleyebilmektedir (s. 20). Bu gibi biyolojik nedenler üzerinde incelemelerde 

bulunduğumuz masal ve halk hikâyelerimizde oldukça sınırlıdır. Genelde 

karşılaştığımız şiddet kaynağı toplumsal beklentilere yani halk kültürüne 

dayanmaktadır.   

Toplumsal Nedenler: Az önce de ifade edildiği üzere biyolojik ve 

psikolojik nedenlerin yanı sıra şiddetin ortaya çıkmasında etkili olan toplumsal 

nedenler de vardır. Sosyolojik yaklaşıma göre şiddet, öğrenilen bir davranıştır. 

Kişi ailesinde kendisi şiddet görmüşse ya da annesinin şiddete uğradığına tanıklık 

etmişse ve bu davranış tekrar edilmişse, kişinin belleğine kazınmaktadır (Kılıç, 

2009, s. 28). Öğrenme kuramının en önemli temsilcisi olan Bandura’ya göre 

saldırganlık ya taklit yoluyla ya saldırgan içgüdülerin serbest kalmasıyla ya 

geçmişte oluşmuş saldırgan davranışların eğilimlerinin su yüzüne çıkmasıyla ya 

da genel tahrik unsurunun artmasıyla oluşmaktadır (Günindi Ersöz, 2023, s. 20). 

Bireyin yaşamının farklı dönemlerinde şiddeti deneyimlediği veya tanık olduğu 

bir ortamda bulunması, ileride onun şiddete başvurma olasılığını artırmaktadır. 



56 

Sosyal öğrenme kuramı ile açıklanan bu durum, şiddetin taklit yoluyla 

öğrenildiğini ve uygulandığını göstermektedir (Gök, 2016, s. 455).   

Şiddet uygulama, öğrenilen bir davranış olduğu için bu davranışı 

öğrenmenin en önemli kaynağı da ailedir. Şiddetin, toplum tarafından kabul 

edilmesi ve kuşaktan kuşağa aktarılması da sosyal bir neden olarak kabul 

edilmektedir (Yörük, 2010, s. 27). Bir davranış şekli olarak aile içerisinde 

öğrenilen şiddet, ileriki dönemlerde çevrenin etkisiyle pekişmeye ve artmaya 

devam etmektedir. Bireyin kültürel özellikler ve topluma ait değer yargılarını 

öğrendiği, bunun yanında birçok davranışı rol model aldığı ilk topluluk ailedir. 

Aile davranış kalıplarının ilk öğrenildiği yerdir. Hoşgörü ve sağlıklı iletişimin 

olduğu, sorunların konuşularak çözüldüğü bir aile ortamında yetişen bireyin, 

yetişkin olduğunda da olayları çözme şekli benzer olacaktır. Bu durumun tam tersi 

de söz konusudur. Şiddetin bir sorun çözme aracı olarak kullanıldığı ailede yetişen 

bir birey, yetişkin olduğunda aynı yola başvurma ihtimali daha yüksek olacaktır 

(Can, 2014, s. 16). Şiddet algısı, sosyalleşme sürecinde bireyler tarafından 

içselleştirilmektedir ve yetişkin döneminde sorgulanmadan normal olarak 

karşılanmaktadır. Günümüzde yapılmış birçok araştırmada, şiddetin kültürel 

yapıyla birlikte öğrenildiğini ve içselleştirildiğini doğrular nitelikte sonuçlar elde 

edilmiştir (Akıncı Çötok, 2015, s. 35-36). Aile ve sosyal çevre, bireyin hayatında 

önemli derecede rol oynamaktadır. Şiddetin çözüm aracı olarak kullanıldığı aile 

ve toplumlarda, şiddetin olağan karşılanması ve meşrulaştırılması kaçınılmaz 

olmaktadır. Toplumun kadına bakış açısı, kadının aile ve toplum içerisindeki 

konumunu belirleyen en önemli undur olmaktadır.  

Sosyolojik kuramlar içinde şiddeti açıklayan birçok kuram bulunmaktadır. 

Sosyoloji bilimi için şiddet, toplumsal kurumlarca biçimlendirilmekte, bireyin 

geçirdiği sosyalizasyon süreci, dâhil olduğu alt kültür grupları, sınıf, yoksulluk, 

işsizlik, eşitsizlik, kentleşme, göç ve bireyselleşme gibi değişkenler şiddeti ortaya 

çıkarmaktadır. Sosyoloji biliminin şiddete ilişkin kuramsal açıklamaları arasında 

kültürel teoriler ön plana çıkmaktadır. Kültürel kuramlar, şiddetin toplumda 

öğrenilen ve paylaşılan değerlerin/davranışların sonucu olarak oluştuğuna dikkat 

çekmektedir. Şiddet olgusu bu yaklaşımı esas alarak incelendiğinde bazı 

toplumlardaki kültürel yapının, şiddet eylemlerini teşvik eden niteliğini anlamak 

kolaylaşmaktadır (Günindi Ersöz, 2023, s. 22). Şiddeti özellikle de kadına yönelik 



57 

şiddeti özendiren, teşvik eden ve hoş gören kültürel kalıplar şiddetin hem olağan 

görülmesine hem de sürüp gitmesine zemin hazırlamaktadır (2023, s. 201). 

Toplumsal ve kültürel yapımız incelendiğinde, şiddetin bir erkek davranışı 

olarak onaylandığı; “Erkek adam sert olur” , “Erkek adam masaya vurdu mu ses 

getirir” , “Erkektir sever de döver de” gibi ön kabullerle toplumda şiddetin hoş 

karşılandığı ve şiddete zemin hazırlandığı görülmektedir. Bunun yanı sıra toplum 

yapımızda şiddetin bir sorun çözme aracı olarak işlev gördüğü de yadsınamaz bir 

gerçektir. Erkeğe şiddeti ve saldırgan davranışı uygun gören toplum yapısı, kadına 

şiddet uygulanmasını sorun olarak görmemekte bununla birlikte şiddetin de sürüp 

gitmesine zaman hazırlamaktadır (Günindi Ersöz, 2023, s. 201). Kültürel normlar 

olarak toplumda hâkim olan erkek ve kadın rolleri, şiddet eğilimli davranışları 

olağan karşılamakta ve sorun olarak görmemektedir. Kültürel kabuller, erkeğin 

şiddete meyletmesinin olağan olduğunu, kadının ise bu davranış kalıplarının 

bilincinde olarak hareket etmesi gerektiği; “Kan kussan kızılcık şerbeti içtim 

diyeceksin” , “Kol kırılır yen içinde kalır” , “Kocandır döver de sever de” 

şeklinde sözlü kültürde yer etmiş atasözleriyle öğütlemektedir.  

Kadına yönelik şiddetin temel nedenleri üzerine yapılan çalışmalarda (Koç 

vd., 2012, s. 751), kadınlar şiddetin nedenlerine yönelik görüşleri belirtmişlerdir. 

Bu görüşlere göre, şiddetin ortaya çıkmasında toplumdan kaynaklanan 

nedenlerden en sık tekrar edilenleri; eğitimsizlik, kadının toplumda değersiz 

görülmesi ve sosyal kabullerdir. Kadından kaynaklanan nedenler arasında ise 

kadının maddi gücünün olmaması, şiddete sessiz kalmaları ve kendilerini 

ezdirmeleri gibi nedenler yer almaktadır. Erkeklerden kaynaklanan nedenlerden 

en sık tekrar edenler, erkeklerin üstünlük kurma çabası, kıskançlık, öfkesini 

kontrol edememe durumlarıdır. 

 Kadına yönelik şiddetin temel nedenlerine ilişkin erkeklerin görüşleri de 

alınmıştır. Buna göre şiddetin ortaya çıkmasında toplumdan kaynaklanan 

nedenlerin başında eğitimsizlik, ataerkil toplum yapısı ve sosyal kabuller 

gelmektedir. Kadından kaynaklanan nedenler arasında, kadının çok konuşması ve 

eşinin sözünü dinlememesi yer almaktadır. Erkeklerden kaynaklanan nedenler ise 

eğitimsizlik, alkol ve özgüven eksikliği olarak öne çıkmaktadır. Kadına yönelik 

şiddetin nedenlerine ilişkin kadın ve erkeklerin görüşleri incelendiğinde, birinci 

sırada toplumdan kaynaklanan faktörlerin geldiği görülmektedir. Çevresel 

faktörler bunlardan biridir. 



58 

Çevresel Nedenler: Çevresel faktörler de şiddete neden olabilmektedir. 

Ekonomik koşullar, eğitimsizlik, kötü aile koşulları, şiddete eğilimli gruplar 

içerisinde yer alma, kitle iletişim araçları, alkol ve uyuşturucu madde kullanımı, 

çocuklukta yoğun şiddete maruz kalma, sosyopati, kadının törelere uygun 

davranması, namusunu koruması gerektiğine dair ataerkil yapı ve değerler, 

erkeğin güçlü kadının ise ondan daha güçsüz olduğuna dair geliştirilen geleneksel 

düşünce yapısı gibi çevresel etkenler kadına yönelik şiddeti doğurmaktadır  

(Yüksel Oktay, 2015, s. 63-64). Bu ve benzeri faktörler, şiddete neden olduğu gibi 

aynı zamanda şiddeti destekler nitelikte olan durumlardır. 

Erkek egemen toplum yapısının hâkim olduğu ülkemizde, kadına yönelik 

şiddet ve ayrımcılık günden güne artmaktadır. Kadına yönelik şiddet, kadının 

insan hakları ihlallerindendir ve günümüzde önemli bir sorun haline gelmiştir. 

Kadına yönelik şiddet, kadının maddi ve manevi bütünlük hakkı, güvenlik hakkı, 

kişi ve ifade özgürlüğü gibi insan haklarını ihlal etmektedir. Kadına yönelik 

şiddet, cinsiyet ayrımcılığından kaynaklanmakta aynı zamanda cinsiyet 

ayrımcılığını da beslemektedir (Yörük, 2010, s. 122). Biyolojik olarak kadınlar ve 

erkekler eşit olmayan varlıklar olarak doğmamıştır, cinsiyetlerine yüklenen rol 

kalıpları yüzünden eşitsiz kılınmışlardır. Cinsiyete bağlı bu eşitsizlik kadını 

siyasal, sosyal, ekonomik, hukuk gibi birçok alanda da eşitsiz yapmakta ve kadına 

uygulanan şiddeti meşrulaştırmaktadır (Arıkoğlu Ündücü, 2016, s. 3). Bu 

eşitsizlik, kadınlık ve erkeklik kalıplarının, yeniden üretilmesine ve nesilden 

nesile aktarılarak devam etmesine zemin hazırlamaktadır. 

Şiddet, kişiye yalnızca fiziksel zarar veren bir davranış değildir. Kişiyi 

psikolojik açıdan incitmeyi hedefleyen, hak ve özgürlükleri kısıtlayan davranışları 

da içine almaktadır. Bir toplumda hangi davranışların şiddet olarak tanımlandığı, 

o toplumun kültürel yapısı ve insanların değer yargılarıyla da ilgilidir. 

Toplumumuzda şiddet içeren davranışlar her ne kadar istenmeyen davranışlar 

olarak nitelendirilse de geleneksel ögelerle şiddete başvurulduğunda ya da şiddet 

doğruyu / yanlışı öğretmek amacıyla kullanıldığında haklılık kazanmaktadır. Bu 

açıdan bakıldığında ailenin ve toplumun şiddeti nasıl değerlendirdiğine dikkat 

etmek gerekmektedir.  

Toplumumuzdaki ailelerde hangi eylem ve davranışların şiddet olarak 

algılandığı ile ilgili yapılmış bir çalışma (Zülal, 2001, s. 36), şiddet ve toplum 

gerçeğini ortaya koymaktadır. Bu araştırmaya katılan bireylerin hemen hepsi 



59 

şiddeti yanlış bir davranış olarak görmelerine rağmen şiddet uygulayan ve maruz 

kalan bireyler, şiddete başvurmayı haklı bulmuşlardır. Özellikle toplumun 

belirlediği bir amaca ulaşmak ya da toplumsal değerleri korumak için 

kullanıldığında şiddet, haklı bulunmakta hatta meşruluk kazanmaktadır. Örneğin, 

kadın geleneksel görevlerini yerine getirmiyorsa, itaatsizlik yapıyorsa ya da 

eşinden izinsiz bir yere gidiyorsa, “ailenin saygınlığını, namusunu korumak” 

adına şiddete başvurulması hem erkekler hem de kadınlar tarafından haklı bir 

davranış olarak görülmektedir.  

Toplumu oluşturan bireylerin şiddeti, kendi değer yargıları kapsamında 

haklı bir davranış olarak görmeleri, şiddetin yaygınlaşmasına ve meşruluk 

kazanmasına neden olmaktadır. Özellikle şiddete maruz kalan tarafın yani 

kadınların şiddeti haklı bulmaları bu durumu kabullendiklerini göstermektedir. 

Kadınların şiddeti kabullenmesi demek, yetiştirdikleri çocukların da şiddeti 

olağan bir davranış olarak algılamaları anlamına gelecektir. Çünkü şiddet, 

öğrenilen bir davranıştır ve toplum içerisinde olağan kabul edildikçe aktarımı da 

devam edecektir. Hangi durumların, davranışların şiddet içerdiğinin tespit 

edilmesi ve bilinmesi, şiddete kaynaklık eden olumsuz bakış açısının da önüne 

geçmiş olacaktır.  

Şiddeti, kuramsal açıdan açıklayan Zahir Kızmaz (2006), şiddet 

davranışını gerçekleştiren bireyleri, şiddete yönelten pek çok faktörün olduğunu 

ve bu faktörler içerisinde özellikle sosyo-kültürel faktörlerin önemli yer tuttuğunu 

söylemektedir. Bunun yanı sıra şiddet nedenlerini kültürel temelde açıklayan ilk 

ve en kapsamlı kuramlardan birinin, Wolfgang ve Ferracuti tarafından geliştirilen 

“şiddet alt-kültürü” kuramı olduğunu ileri sürmektedir. Bu kurama göre, şiddet 

pratiklerinin temelinde, kültürel bir yapı bulunmaktadır (s. 255). Kültürel yapı 

içerisinde farklı grup ve yapılaşmaları temsil eden alt kültür grupları, şiddet 

eylemini meşrulaştırıcı ve teşvik edici konumda yer almaktadır (Günindi Ersöz, 

2023, s. 24). Şiddet alt kültür teorisine göre şiddet; bir cesaret, güç gösterimi ve 

statü koruma aracı olarak da kullanılmaktadır. Alt kültürel bağlamında şiddet, 

özellikle erkeklerin bir itibar veya statü unsuru olarak hayati bir rol oynamaktadır 

(2006, s. 256). 

Şiddet Alt Kültürü Kuramı, Sosyal Öğrenme Kuramı ile örtüşmektedir. 

Şiddetin temelinde, kültürel yapının bulunduğunun ileri sürülmesi, şiddetin sosyal 

öğrenme yoluyla aktarıldığına bir delildir. Toplumsal düzende ve kültürel 



60 

sistemde şiddet göstermek, ne kadar olağan karşılanıyorsa, bireyler de kendi 

hayatlarında şiddet uygulamayı o kadar normalleştirmektedirler. Kadına yönelik 

olumsuz tutum ve davranışların, söylemlerin kültürel norm olarak kullanılması ve 

bu nedenle normalleştirilmesi, kadına yönelik şiddeti de meşrulaştırmaktadır. 

Toplumun kadına bakış açısını ortaya koyan önemli unsurlardan biri de 

dildir. Dilin, kültürün taşıyıcısı olduğu düşünüldüğünde, kadına yönelik dilde yer 

etmiş olumsuz ifadelerin varlığı kadına yönelik şiddetin de aktarımına zemin 

hazırlamaktadır.  “Saçı uzun aklı kısa”, “Kızını dövmeyen dizini döver”, 

“Kadının karnından sıpayı sırtından sopayı eksik etme”, “Kız kocaya oğlan 

hocaya”, “Kadına mı gidiyorsun kamçını unutma” gibi dilde yer etmiş ifade 

biçimleri kadına yönelik olumsuz bakış açısını arttırmakta ve şiddetin 

normalleştirilmesinde önemli bir etken olmaktadır.  

Dil ve kültürel sebeplerin yanı sıra, toplum içerisinde yer etmiş olan erkek 

çocuğa sahip olmanın çok önemli görüldüğü, kız çocuklarının ev içi işlerle erkek 

çocuklarının ise ev dışı işlerle ilişkilendirildiği, erkek çocuklarının bir meslek 

sahibi olmaları önemsenirken kız çocukları için aynı hassasiyetin gösterilmediği, 

kadına gerektiğinde şiddet uygulamanın normal olduğu, namusu korumak için 

gerektiğinde kadının öldürülebileceği gibi pek çok davranış kalıbı kadını ikincil 

plana atmaktadır (Can, 2014, s. 17). Bu yaklaşım tarzı kadını ikincil plana attığı 

gibi benzer davranışların da kültürel değerler olarak benimsenmesine, toplum 

içerisinde aktarılmasına ve yaygınlaşmasına neden olmaktadır. Kültürel değerler, 

bireyin davranışlarının şekillenmesinde önemli rol oynamaktadır. Öyle ki sahip 

olduğumuz kültür, davranışlarımıza da yön vermektedir. Bu nedenle olumsuz 

davranışların öğretisinin normalleştirilmemesi gerekmektedir. 

Şiddetin kaynağı ve türleri üzerine çalışmalar yapan Erich Fromm’un 

(2023) ödünleyici şiddet kavramı, kadına uygulanan şiddetin sebeplerine ilişkin 

ipuçları vermektedir. İster hayvan ister insan olsun canlı bir varlık üzerinde tam 

ve mutlak denetim kurma dürtüsü, ödünleyici şiddetle yakından ilişkilidir. Bu 

dürtü, öteki üstünde bir üstünlük kurma, onu irademizin çaresiz bir nesnesine 

dönüştürme, onun Tanrısı olma, ona istediğimiz her şeyi yapma dürtüsüne kadar 

gitmektedir. Onu aşağılamak ve kötüleştirmek bu amaca yöneliktir (s. 32). Bu 

açıklamalardan hareketle, bugün kadınların yaşadıkları şiddet sorunu, şiddeti 

uygulayan ve şiddete maruz kalan açısından değerlendirildiğinde, tam da burada 

anlatıldığı gibi bir üstünlük kurma ve karşı taraf üzerinde istediğini yapma 



61 

arzusundan kaynaklanmaktadır. Şiddet uygulayan birey bu sayede bir güç elde 

etmiş olacak ve şiddet uyguladığı kişiye hükmedecektir.  

Kadına yönelik şiddetin kökeni ve nedenlerinin çok boyutlu olduğu 

görülmektedir. Bu hususta Gülmez (2014) tarafından yapılan “Kadına Yönelik 

Aile İçi Şiddet, Ahlaki Çözülme ve Dindarlık” başlıklı bir doktora tezinde, şiddet 

teorileri ayrıntılı şekilde açıklanmıştır. Buna göre ilk olarak “Mikro Düzey 

Teoriler” ele alınmaktadır. Bu teori, kadına yönelik şiddeti yalnızca bireysel 

özelliklere dayalı olarak ele almaktadır. Psikolojik / Psikopatolojik durumlar, 

hormonların ya da beynin anormal durumları, kişilik bozuklukları, anti-sosyal 

kişilik ki saldırganlar arasında en psikopatik olan gruptur. Bunların yanı sıra 

biyolojik durumlar, testesteron hormonu, kalıtsal özellikler, kafa tramvaları da 

şiddetle ilişkilidir. Psikolojik ve biyolojik sebeplerin yanında alkol ve madde 

bağımlılığı da mikro düzey teori çerçevesinde değerlendirilmektedir. İkinci madde 

olarak ele alınan “Mezo Düzey Teoriler” de birey, sosyal çevresiyle etkileşimi 

içinde incelenmektedir. Anne ve çocuk arasındaki bağlanma, engellenme-

saldırganlık, stres, kaynak ve değişim/sosyal kontrol teorileri bireyi, ailesi ve 

çevresiyle olan iletişim ve etkileşimi dikkate alarak daha geniş çerçevede 

incelemektedir. “Makro Düzey” ya da “Sosyo-Kültürel Teoriler” olarak 

adlandırılan üçüncü teori çeşidi, şiddeti açıklamak için sosyal ve kültürel 

faktörlere odaklanmaktadır. Bu düzey analizler aile içi şiddeti eşitsizlik, 

ataerkillik, kültürel normlar ve aile ilişkileri gibi sosyal değişkenler ışığında ele 

almaktadır. Burada feminist teori ve patriarkal yapı karşımıza çıkmaktadır. 

Feminist düşünce ağırlıklı olarak erkek egemenliğinin hüküm sürdüğü ataerkil 

yapıya odaklanmaktadır. Feminist düşünceye göre, kadına yönelik şiddetin temel 

nedeni tarih boyunca toplumları makro sistemden (hukuk, eğitim, sağlık, ekonomi 

vb.) mikro sisteme (aile) biçimlendirmiş olan ataerkil sistemdir. “Çok Boyutlu 

Teoriler” olarak adlandırılan teori, şiddete ilişkin mikro, mezo ve makro 

düzeylerin hepsini kapsamaktadır. Çok Boyutlu Teori içinde yer alan Ekolojik 

Teori, şiddeti erkeğin kadın üzerindeki kontrolünü hoş gören sosyal normların, 

kültürel inançların ve değerlerin oluşturduğunu ileri sürmektedir. Son olarak 

“Sosyal Bilişsel Teori”,  Bandura’nın sosyal bilişsel saldırganlık kuramını esas 

almakta ve şiddetin nesiller arası aktarımının olduğunu savunmaktadır. Teori, 

saldırgan davranışların nasıl kazanıldığını ve devam ettirildiğini açıklamaya 



62 

çalışmaktadır. Gözlemleyerek öğrenmenin ve pekiştirilmiş davranışların, 

saldırganlığın asıl kaynağı olduğunu ileri sürmektedir (s. 54-77).  

Gülmez’in çalışmasında ele aldığı Ekolojik Teori, bizim çalışmamızın 

amacını destekler niteliktedir. Bu teoriye göre, kadına yönelik olumsuz tutum ve 

davranış örnekleri, kültürel inanç ve değerler olarak toplum düzeninde yer etmiştir 

ve toplum da bunu yadırgamadan kullanmaya devam etmektedir. Çünkü kültürel 

inanç, toplumu oluşturan bireylerin sosyal öğrenme yoluyla alıp kabul ettiği 

değerlerdir. Dolayısıyla kadın ya da erkek bu değerleri sorgulamaz ve toplumsal 

cinsiyet rolleri olarak kabul eder. 

Şiddetin analizinin sosyoloji için önemli olduğunu vurgulayan Walby 

(2013), alandaki son gelişmelerin, şiddet ve toplum sosyolojisi üzerine yapılan 

çalışmaların, şiddeti daha görünür hale getirdiğini, şiddetin ayırt edici özelliğinin 

ortaya çıktığını ileri sürmektedir (s. 106). Türkiye’de son yıllarda şiddet ve 

toplumsal cinsiyet eşitsizliğine ilişkin yapılmış çalışmalar, toplumsal düzeyde 

şiddetin farkındalığını arttırmış ve var olan şiddeti görünür hale getirerek konunun 

farklı boyutlarda ele alınmasını sağlamıştır. 

1.8.2 Kadına Şiddetin Türk Toplumuna Yansıması 

Kadına yönelik şiddetin temel kaynağını, toplumsal cinsiyet eşitsizliği 

oluşturmaktadır. Kadına yönelik toplumsal cinsiyete dayalı şiddet, kadınlara 

yönelik ayrımcılığın bir biçimi ve insan hakları ihlali olarak görülmektedir. Bunun 

yanı sıra, ataerkil düzeni sürdürmek ve süregelen güç dengesini korumada en 

etkin araç olarak bilinmektedir. Dünya üzerinde tüm kadınlar ülke, etnik köken, 

din, ekonomik ve sosyal statü gözetmeksizin, toplumsal cinsiyete dayalı şiddete 

maruz kalmaktadır (Bükecik ve Özkan, 2017, s. 212).  

Günümüzde toplumun yaşadığı sosyo-ekonomik sorunlar, şiddetin ortaya 

çıkışını kolaylaştırmaktadır. Toplum üzerinde gelenek ve din gibi yerleşik 

normların etkisinin azalıyor olması, yerleşik ilişki düzenlemesinde toplumsal 

mekanizmalardan uzak birey anlayışının hâkim olmasına zemin hazırlamaktadır. 

Sosyal mekanizmaların zayıflaması, sosyal denetimin de zayıflamasına neden 

olmaktadır (Albayrak, 2015, s. 28). Toplum düzenini sağlayan sosyal normların 

zayıflaması insan ilişkilerini de etkilemektedir.  

Kadına yönelik şiddeti meşrulaştıran değer yargıları, kadına yönelik 

şiddeti alışkanlık haline getiren bir sosyal öğrenmedir (Aslan ve Şeker, 2013, s. 

192). Şiddet uygulayan da buna maruz kalan da bu durumu normalleştirdikçe 



63 

şiddet bir sorun olarak görülmeyecektir. Oysaki bu sorunun ortadan kalkması için 

önce şiddeti besleyen toplumsal örneklerin ortadan kaldırılması ve bu duruma 

kalıcı çözümlerin bulunması gerekmektedir.  

Şiddetin meşruluğu, kültürel özelliklerce pekiştirilip pekiştirilmediğiyle 

orantılı olabilmektedir. Bu bağlamda şiddetin Türkiye örneğine bakıldığında, 

şiddetin bir davranış biçimi olarak görülmesine zemin hazırlayan bazı özellikler 

tespit edilmiştir. Erkeklik özelliklerinin abartılması, çocuk ve kadın dövmenin 

kültürel olarak olağanlığı, kan davası, trafik kazaları gibi örnekler bunlardan 

birkaçıdır (Eren, 2005, s. 9). Şiddete zemin hazırlayan bir takım kültürel unsurlar, 

içinde yaşadığımız toplumun değerleri olduğu için bunun bir sorun olarak dile 

getirilmesi oldukça zordur. Öncelikle şiddetin toplum tarafından nasıl kabul 

gördüğünün tespit edilmesi gerekmektedir. 

Şiddetin fiziksel olduğu kadar psikolojik yönünün de olduğu 

malumumuzdur. Şiddet içerikli atasözleri incelendiğinde toplumun şiddetle ilgili 

algısının ne olduğu, nasıl oluştuğu saptanabilecektir. Şiddet içerikli atasözlerinin 

kullanılması, bireylerin fiziksel ve psikolojik şiddeti içselleştirmesine zemin 

oluşturmaktadır. Bu atasözleri sadece erkekler tarafından değil, kadınlar tarafında 

da içselleştirilip kabul edilmektedir (Soncu, 2017, s. 462). 

Kültür, yaşamla ilgili olan her şeyi kapsayan bir yapıya sahiptir. Şiddetin 

de yaşamın dolayısıyla da kültürün içinde yer alan öğrenilmiş davranışlar 

olduğunu söylemek mümkündür. Çünkü insanlar, şiddeti de diğer davranış 

kalıpları gibi içerisinde yaşadıkları toplumdan öğrenen bir yapıya sahiptirler. 

İnsanlar inancını ve alışkanlıklarını hangi esaslara göre öğreniyorlarsa şiddeti de 

aynı esaslara göre edinmektedirler. Şiddet eğilimleri, toplumun kültürel kodlarına 

göre şekillenmektedir (Talas, 2017, s. 66). Şiddet, öğrenilen bir davranış olarak 

aile içerisinde ya da toplum düzeni içerisinde nesilden nesile aktarılmaya devam 

etmektedir. 

Erkeğe ve kadına yüklenen toplumsal rolleri her iki taraf da 

kabullenmektedir. Ancak kadının toplumsal rolleri kabullenmesinin olumsuz bir 

sonucu, kadın maruz kaldığı şiddeti de kabullenmekte olması, şiddeti haklı 

bulması ve şiddete karşı sessiz kalmasıdır. Aile içinde yaşanan sorunlar mahrem 

kabul edildiğinden kadın, ailede gördüğü şiddeti, yakın kişilere bile anlatmakta 

güçlük çekmektedir. Kadının şiddet karşısında sessiz kalması, durumu 

kabullenmesi, şiddeti meşrulaştırmakta ve artarak devam etmesine neden 



64 

olmaktadır. Toplumda eşitlik anlayışını geliştirmek daha da zorlaşmaktadır. 

Toplumun kadına biçtiği rol ve sorumluluklar, cinsiyeti nedeniyle kadının 

ayrıştırılmasına, birçok hakkını elde edememesine ve kadına yönelik şiddete 

neden olmaktadır (Bükecik ve Özkan, 2017, s. 213). 

Şiddet olgusunun çok önemli bir yönü de toplum tarafından nasıl 

sunulduğu ve toplum içinde nasıl kabul gördüğüdür. Çünkü kabul gören veya 

makul görülen şiddet, “meşru” dur. Şiddet genellikle bir yaşam biçimi olarak 

benimseniyorsa toplumsal davranışlar içerisinde yer almakla kalmamakta, sorun 

çözmenin de bir aracı olarak onay görmektedir. Türk toplumunda şiddeti bir 

kültür haline getiren, davranış biçimi olarak kabul görmesini sağlayan birçok 

davranış kalıbı tespit edilebilir. Erkeklik özelliklerinin abartılması ve yüceltilmesi, 

çocuk ve kadın dövmenin kültürel olarak olağanlığı, kan davaları, namus 

cinayetleri, zorla bekâret kontrolleri gibi uygulamalar toplum içerisinde kabul 

gören denetim ve egemenlik girişimleridir. Bu davranış kalıpları, şiddete ortam 

hazırlamakta ve toplum içerisinde aktarılarak normalleştirilmektedir. Şiddet, bir 

sosyal denetim ve baskı aracı olarak kullanılmaktadır. Kültürel olarak en yaygın 

üstünlük aracı olmasının yanı sıra aile içi şiddet, öğrenilen ve diğer sosyal ortam 

ve ilişkilerde uygulanan bir sosyalizasyon aracıdır (Ergil, 2001, s. 41). 

Aile içinde bir kişinin bir diğerine uyguladığı her türlü fiziksel, cinsel, 

psikolojik, sözlü ve ekonomik şiddet  “aile içi şiddet” olarak tanımlanmaktadır. 

Aile içi şiddet, çoğunlukla kadınlara yönelirken bundan çocuklar ve yaşlılar da 

payına düşeni almaktadır. Tüm dünyada en yaygın aile içi şiddet biçimi, erkeğin 

eşine ya da birlikte yaşadığı kadına yönelik şiddetidir (Günindi Ersöz, 2023, s. 

99). Kadınların şiddeti ev ortamının sıradan bir parçası olarak algılamaları, 

çocuklarını dayakla terbiye edebileceklerini düşünmeleri, şiddeti bir davranış 

kalıbı olarak kabul ettiklerini ve makul bulduklarını göstermektedir (Sevim ve 

Yerlikaya Şaşmaz, 2012, s. 820). Uluslararası araştırmalar kadına şiddet 

vakalarının önemli bir kısmında suç faillerinin kadının eşi, birlikte olduğu kişi 

veya diğer aile bireylerinin olduğunu ortaya koymuştur. Kadın şiddetle 

çoğunlukla aile içinde karşılaşmaktadır (Yüksel Oktay, 2015, s. 60).  

Aile içi şiddete ilişkin kadınlar ve erkekler yani şiddete maruz kalan ve 

şiddet uygulayan bireyler üzerinde çeşitli çalışmalar yapılmıştır. Bu çalışmalar 

aşağıda sıralanmıştır: 



65 

Kadına yönelik aile içi şiddete ilişkin, Eskişehir Tepebaşı Belediyesi 

Beldeevlerindeki kurslara katılan 154 kursiyer kadınla 2017 yılında bir çalışma 

yapılmıştır (Demiray vd., 2017, s. 268-269). Çalışmanın amacı, Beldeevlerindeki 

kurslara katılan kadınların aile içi şiddete ve kendi yaşadıkları şiddete ilişkin 

görüşlerini belirlemektir. Çalışma sonundaki görüşler, kadına yönelik şiddetin ve 

toplumsal cinsiyet içeren bakış açısının toplumsal yapıda var olduğunu 

yansıtmaktadır. Psikolojik şiddet yaşadığı halde bunu şiddet olarak algılamayıp 

kabul edilebilir bulan kadınların oranı oldukça yüksektir. Aynı durum ekonomik 

şiddet için de geçerlidir. Çalışma hayatına katılmaktan, paranın nasıl 

harcanacağına kadar karar veren otoritenin erkek olması gerektiği şeklinde bir 

düşünce kadınlar arasında yaygındır. Bunların yanı sıra kadın, eşine karşı cinsellik 

görevini yerine getirmediğinde, bir yere gideceği zaman eşinden izin almadığında, 

tartışma esnasında susmadığında kendisine eşi tarafından fiziksel ya da cinsel 

şiddetin uygulanabileceğini düşünmektedir. Kadınlara uygulanan şiddet türünün 

başında ekonomik şiddet gelmektedir. Bunu sırasıyla psikolojik, fiziksel ve cinsel 

şiddet takip etmektedir.  

Aile içi şiddete yönelik yapılan bir diğer çalışma, Mardin’de 15-49 yaş 

arasındaki kadınlarda aile içi şiddetin nedenlerini içermektedir (Çifçi ve Açık, 

2017, s. 282). Araştırma kapsamına alınan kadınların maruz kaldıkları şiddet 

nedenleri arasında eşinin bir anlık öfkesi, maddi sorunlar, ailevi sorunlar, 

kıskançlık, zor evlendirme, kötü alışkanlıklar, eşine göre ev işlerini yapmama 

durumları yer almaktadır.  

Toplumsal kuralların ağır bastığı kapalı toplumlarda, kadına yönelik şiddet 

ve haksızlıklar oldukça sık görülmektedir (Yeşilbursa ve Baykal, 2012, s. 800). 

“Yüksekova’da Kadın Olmak” adlı çalışmada, o bölgede yaşayan kadınların hangi 

şiddet türlerine maruz kaldıkları tespit edilmiştir. Buna göre, şiddetin, fiziksel, 

ekonomik, duygusal (psikolojik) ve toplumsal olarak çeşitliliği görülmektedir. 

Ensest, kuma, berdel, erkek çocuk isteği ve kadının ekonomik bağımsızlığı ile 

ilgili sorunlar şiddetin biçimlerini kapsamaktadır. Bu bölgede yaşanan şiddetin 

kaynağı, yıllardır coğrafyada yaşanılan toplumsal sorunlar, gelenek içerisinde yer 

alan kalıplaşmış birtakım uygulamalardır (2012, s. 806). 

Aile içi şiddete maruz kalan kadınlarla yapılan bir çalışmanın (Sevim ve 

Yerlikaya Şaşmaz, 2012, s. 828) sonuçlarına göre, kadınların maruz kaldıkları 

şiddetin kökeninde geleneksel kalıp fikirler, eş kıskançlığı, eşin ailesinin evlilik 



66 

üzerindeki olumsuz müdahaleleri, alkol ve ekonomik sebeplerin olduğu 

görülmektedir. Kadınlarla yapılan görüşmelerde elde edilen en önemli 

bulgulardan biri de şiddete maruz kalan kadınların büyük çoğunluğunun, bu 

davranış kalıbıyla evlendikten sonra karşılaşmalarıdır.  

Aile içi şiddete maruz kalan kadın ve çocuklarla ilgili yapılan bir 

çalışmanın bulgularına göre (Akpolat ve İnci 2012, s. 883), özellikle işsiz ve alkol 

bağımlısı babaların yaşadıkları sosyo-ekonomik ve kültürel sıkışmışlığın acısını 

eşlerine ve çocuklarına yansıttıkları tespit edilmiştir.  

Kadına yönelik şiddetin nedenlerine ilişkin yapılan bir çalışma (Bayhan, 

2012, s. 900), uygulanan şiddet türlerinin başında fiziksel şiddetin geldiği 

gösterilmektedir. Bunu sözel şiddet, öldürmeye teşebbüs ve cinsel şiddet takip 

etmektedir. Şiddetin nedenlerine yönelik yapılan görüşmelerin sonucunda ise 

hiçbir neden yokken şiddet uygulama en başta gelmektedir. Ekonomik yetersizlik, 

kadının geleneksel davranmaması, erkeğin gece hayatı, kadının hakkını 

savunması, erkeğin eğitimsizliği, kocasına karşı gelme ve kadının cinsel görevini 

yapmaması şiddetin diğer nedenleri arasındadır. Bu verilere ek olarak şiddet gören 

kadınların çocuklarına şiddet uyguladığı da yapılan görüşmeler sonucunda 

belirtilmiştir. Aile içi şiddetin, sosyo-kültürel faktörlerinin ortaya konulduğu bu 

çalışma  (2012, s. 911) hem kadın hem de erkek katılımcılarla gerçekleştirilmiştir. 

Şiddet uygulayan erkeklere bunun nedeni sorulduğunda, eşlerinin kendilerini 

anlamadıkları ve sözlerini dinlemedikleri cevabı verilmiştir. 

İletişim sorunu yaşanan aile içi ilişkilerde, şiddeti bir çözüm aracı olarak 

kullanan erkeklerin olduğu yukarıda sıralanan çalışmalarda görülmektedir. Bu 

davranış kalıbı, şiddeti uygulayan taraf için olağandır çünkü içinde yetiştikleri 

toplum, sosyal yaşam düzeninde bu gibi tutum ve davranışları destekler nitelikte 

uygulamalara sahiptir. Birey, şiddetin çözüm aracı olarak kullanıldığı bir ailede 

yetişmişse ya da çevresinde buna benzer davranışlar görmüşse, kendisinin de bu 

yola başvurması kaçınılmazdır. Çünkü bu yol, kendi yetiştiği düzende olağan 

davranışlar arasında yer almaktadır. 

1.8.3 Şiddet İstatistikleri 

Türkiye İstatistik Kurumu’nun, “Toplumsal Yapı ve Cinsiyet İstatistikleri” 

en nesnel verileri sunmaktadır. TÜİK kapsamında yürütülmüş ve halen yürütülen 

pek çok çalışma bulunmaktadır (TÜİK, Cinsiyet İstatistikleri, 2022). 



67 

 TÜİK tarafından üretilen Toplumsal Cinsiyet Göstergeleri veri seti; 

toplum içinde kadın ve erkek arasındaki farklılıkların ortaya konulması, toplumsal 

cinsiyet eşitliliğinin sağlanması, kadının toplum içindeki yerinin belirlenmesi ve 

sosyo-ekonomik kalkınma içinde kadının katkısının güçlendirilmesi 

amaçlanmaktadır. Ulusal ve uluslararası politikaların üretilmesi, geliştirilmesi ve 

değerlendirilmesi için gerekli olan güvenilir ve güncel bilgileri kapsamaktadır. 

Veriler, yıllık olarak güncellenerek 2008 yılından itibaren TÜİK web sitesinde 

yayınlanmaktadır. Toplumsal Cinsiyet Göstergeleri veri seti; nüfus, doğurganlık, 

sağlık, engellilik, evlenme, aile yaşamı, boşanma, eğitim, işgücü, seçilmiş 

meslekler, siyasal yaşam, şiddet ve güvenlik, yoksulluk ve ölüm konuları ile 

birlikte cinsiyet eşitliğini sağlamak ve tüm kadınlar ile kız çocuklarını 

güçlendirmek başlığı altındaki göstergeleri kapsamaktadır (TÜİK, İstatistiklerle 

Kadın, 2021). 

TÜİK tarafından gerçekleştirilen bir diğer çalışma, Türkiye Aile 

Araştırması (TAYA), ülkemizdeki aile yapısını, bireylerin aile ortamındaki yaşam 

biçimlerini ve bireylerin aile yaşamına ilişkin değer yargılarını tespit etmeyi 

amaçlamaktadır. Türkiye Aile Araştırması, Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı ile 

TÜİK işbirliğinde 2006 ve 2016 yıllarında gerçekleştirilmiştir. Araştırma, 2011 

yılında Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı tarafından uygulanmıştır. Bu tarihten 

sonra 2021 yılında yine Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı ile TÜİK işbirliğinde 

gerçekleştirilmiştir. Her beş yılda bir uygulanması planlanan TAYA, 2026 yılında 

tekrarlanacaktır (TAYA, 2021). 

ASHB tarafından yaptırılan bir diğer çalışma, 2008 yılında Hacettepe 

Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü’nün gerçekleştirmiş olduğu, “Türkiye’de 

Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırması”dır. Araştırma, 2014 yılında 

tekrarlanmıştır. Bir sonraki araştırmanın, 2024 yılında tekrarlanması 

planlanmaktadır (TKYAİŞA Raporu, 2014). 

Hacettepe Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü tarafından 2018 yılında 

Türkiye Nüfus ve Sağlık Araştırması (TSNA), Türkiye’de nüfus ve sağlık 

durumunun izlenmesi için veri sağlamak amacıyla tasarlanmıştır. Bu araştırma, 

doğurganlık, aile planlaması, anne ve çocuk sağlığı, kadın ve çocukların beslenme 

durumu ve kadınların güçlenmesi konularını kapsamaktadır (TSNA Raporu, 

2019). 



68 

TÜİK tarafından gerçekleştirilen Toplumsal Cinsiyet İstatistiklerinde 

(2021), eğitim durumuna göre fiziksel ve cinsel şiddet yaygınlığının 2008 ve 2014 

yıllarındaki verileri rapor olarak sunulmuştur. Araştırmaya ilişkin veriler 

incelendiğinde; 2008 yılında fiziksel şiddetin yaygınlığı, hiç eğitimi olmayan ya 

da ilköğretimi bitirmemiş kesimde % 39,3 iken eğitim durumu lise ve üzeri olan 

kesimde % 25’tir. Cinsel şiddet yaygınlığı, hiç eğitimi olmayan ya da ilköğretimi 

bitirmeyen kesimde % 41,9 iken eğitim durumu lise ve üzeri olan kesimde % 

8,7’dir. 2014 yılında fiziksel şiddetin yaygınlığı, hiç eğitimi olmayan ya da 

ilköğretimi bitirmemiş kesimde % 41,4 iken eğitim durumu lise ve üzeri olan 

kesimde % 7,9’dur. 

2008 yılında Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı tarafından Hacettepe 

Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü’ne yaptırılan, Türkiye’de Kadına Yönelik 

Aile İçi Şiddet Araştırması, 2009 yılında rapor olarak sunulmuştur. Araştırma 

kapsamında 12,795 kadın ile görüşme yapılmıştır.  Elde edilen verilere göre; ülke 

genelinde yaşamın herhangi bir döneminde fiziksel şiddete maruz kaldığını 

belirten kadınların oranı % 39’dur. Başka bir ifadeyle, her 10 kadından 4’ü eşi 

veya birlikte olduğu kişi(ler) tarafından fiziksel şiddete maruz kalmıştır. Fiziksel 

şiddetin yaşanması açısından, bölgeler arasında belirgin farklılıklar vardır. Batı 

Marmara bölgesinde yaşayan kadınlar arasında fiziksel şiddet yaşama oranı % 25 

iken Kuzeydoğu Anadolu bölgesindeki kadınlar arasında bu oran % 53’tür 

(TKYAİŞA Raporu, 2009, s. 6). 

Cinsel şiddeti ölçmek amacıyla kadınlara, cinsel şiddet içeren bazı 

davranışlara maruz kalıp kalmadıkları sorulmuştur. Kadınlar için cinsel şiddeti 

açıklamak, fiziksel şiddeti anlatmaktan daha zor olmaktadır. Türkiye genelinde 

evlenmiş kadınların % 15’i cinsel şiddet içeren davranışlara maruz kalmıştır. 

Belirtilen cinsel şiddet yüzdesi Batı Marmara Bölgesinde % 9, Kuzeydoğu 

Anadolu Bölgesinde ise % 29’dur. Belirtilen cinsel şiddet eylemleri arasında en 

fazla ifade edilen, erkeğin fiziksel şiddet uygulayabileceği, terk edeceği ya da 

başka kadınlarla birlikte olabileceği yönündeki korkulardan dolayı kadınların, 

istemediği bir cinsel ilişkiye zorlanmasıdır (TKYAİŞA Raporu, 2009, s. 8). 

Kadına yönelik şiddet biçimleri arasında yer alan bir diğer şiddet biçimi, duygusal 

şiddet ya da istismardır. Ülke genelinde kadınların % 44’ü duygusal istismarı 

hayatının herhangi bir döneminde yaşamıştır (2009, s. 12). Ekonomik şiddet 

biçimleri, kadının çalışmasına engel olma ya da işten ayrılmasına neden olma, ev 



69 

harcamaları için para vermeme ile kadının gelirini elinden alma olarak 

tanımlanmaktadır. Kadınların % 23’ü eşi veya birlikte olduğu kişinin/kişilerin 

kendi çalışmasına engel olduğunu ya da işten ayrılmasına neden olduğunu 

belirtmiştir. Belirtilen sorunun en yüksek görüldüğü yer, % 29 ve 27 ile Doğu 

Marmara Bölgesidir. Bu yapısıyla ekonomik şiddet/istismar, diğer şiddet 

biçimlerinden farklı bir yapı göstererek kentsel yerleşim alanında yaşayan 

kadınlar arasında kırsal alanda yaşayan kadınlara göre daha fazla bulunmuştur 

(2009, s. 13). 

Kadınların toplumsal cinsiyet rolleri ve şiddete ilişkin tutumlarına yönelik 

yapılan araştırmada, kadınların % 49’u “Kadın eşiyle tartışmamalı”, % 47’si 

“Erkek kadından sorumludur”, % 33’ü “Kadın parayı nasıl harcayacağına kendi 

karar veremez”, % 32’si “Erkeklerin ev işi yapması gerekmez”, % 30’u “Kadın 

cinselliği reddedemez” cevaplarını vermişlerdir (TKYAİŞA Raporu, 2009, s. 16). 

Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırması 2014 yılı raporuna 

göre ülke genelinde fiziksel şiddete maruz kalan kadınların oranı %36’dır. 

Fiziksel şiddetin en fazla görüldüğü bölge, Orta Anadolu Bölgesidir. Cinsel 

şiddete maruz kalan kadınların oranı % 12’dir. Cinsel şiddet en fazla, Kuzeydoğu 

Anadolu bölgesinde görülmektedir. Kadınların duygusal şiddet/istismara maruz 

kalma oranı %44’tür. Batı Anadolu ve Orta Anadolu Bölgelerinde yaşayan 

kadınların yarısı, yaşamının herhangi bir döneminde duygusal şiddete maruz 

kaldıklarını belirtmişlerdir. Ekonomik şiddete maruz kalanların oranı ise % 30’dur 

(TKYAİŞA Raporu, 2014, s. 7-12). 

2008 ve 2014 yılı araştırma sonuçları karşılaştırıldığında; fiziksel ve 

duygusal şiddete maruz kalan kadınların oranının değişmediği görülmektedir. 

Cinsel şiddete maruz kalan kadınların oranında %15’ten %12’ye düşme 

görülmektedir. 

Türkiye 2018 Nüfus ve Sağlık Araştırması’nın kadınların fiziksel şiddete 

yönelik tutumlarına ilişkin 2018 yılı raporuna göre kadınların % 9’u aşağıda 

verilen nedenlerden en az birinin olduğu durumlar için erkeklerin eşlerine fiziksel 

şiddet uygulamasını doğru bulmaktadır. Kadın yemeği yakarsa, kadın eşine 

karşılık verirse, kadın eşinden habersiz dışarı çıkarsa, kadın çocukların bakımını 

ihmal ederse veya kadın eşiyle cinsel ilişkiye girmeyi reddederse kadına fiziksel 

şiddet uygulanabileceğini belirtmiştir (TSNA Raporu, 2018, s. 10). 



70 

KADEM Türkiye Aile Araştırması Raporuna göre (2022), Türkiye’de aile 

içi şiddet mağdurlarının büyük bölümü kadınlardan oluşmaktadır. Bu rapora göre; 

ekonomik şiddete, dul-eşi vefat etmiş olan, bekâr kadınların evli ve bekâr olanlara 

göre daha sık maruz kaldığı; sözel-duygusal şiddete, evli olanların, bekâr ve 

boşanmış olan kadınlardan daha az maruz kaldığı; cinsel şiddete, evli olanların, 

dul-eşi vefat etmiş ve boşanmış kadınlardan daha az maruz kaldığı; fiziksel 

şiddete, evli olanların, dul-eşi vefat etmiş ve boşanmış kadınlardan daha az maruz 

kaldığı sonucuna ulaşılmıştır (TAAR, 2022, s. 124). 

Türkiye Kadın Dernekleri Federasyonu (TKDF) ve Birleşmiş Milletler 

Nüfus Fonu (UNFPA), Türkiye’nin en önemli toplumsal sorunlarından biri 

olmaya devam eden “Kadına Yönelik Şiddet” ile mücadele alanında, Türkiye’de 

geniş kapsamlı veri analizi çalışmalarından birine imza atmıştır (UNFPA, Ev İçi 

Şiddet Raporu, 2023). TKDF’nin 5 dilde hizmet veren “Ev İçi Şiddet Acil Yarım 

Hattı”na 2007-2021 yılları arasında gelen 28 binden fazla çağrının analizi 

yapılmış ve ortaya çıkan veriler rapor olarak hazırlanmıştır. 

“Ev İçi Şiddet Acil Yardım Hattı 2007-2021 Yılları arası Verilerinin 

İstatiksel Analizi” raporuna göre; “Ev İçi Şiddet Acil Yardım Hattı”na 2007-2021 

yılları arasında 28 bin 198 arama gelmiştir. Gelen aramaların yarısından fazlası 

(% 57) bizzat şiddete maruz bırakılan kişiler tarafından yapılmıştır. Gelen 

aramalara göre şiddete maruz bırakılan her 10 kişiden 8’inin kadın olduğu tespit 

edilmiştir. Her 10 aramadan birinde hem kadına hem çocuğa yönelik şiddet 

raporlanmıştır. Şiddete maruz bırakılanların % 73’ü evli, % 12’si bekâr ve % 7’si 

ise boşanmış kişilerdir. Gelen aramaların analizlerine göre faillerin % 90’ı erkek. 

Fail, en yüksek oranda ‘eş’ (% 63) sonra da aile üyesi (% 21). Failin aile üyesi 

olduğu durumlarda, baba ve kardeşin doğrudan şiddet uygulayan taraf olduğu 

tespit edilmiştir. 

Analizlere göre en yaygın uygulanan şiddet biçimi, fiziksel (17601), sonra 

sırasıyla duygusal (15059), sosyal (5608), ekonomik (4346) ve cinsel (1456) 

şiddettir. Fiziksel şiddete maruz bırakılan kişilerin % 79’u kadınlar, şiddet 

uygulayanlar ise % 68 oranla eşlerdir. Yapılan aramalara göre, vakaların % 8’i 

cinsel şiddettir. Cinsel şiddete maruz bırakılanların % 73’ü kadınlar, % 11’i 

kadınlar ve çocuklar, % 10’u ise kız çocuklarıdır.  

Birleşmiş Milletler Nüfus Fonu (UNFPA) verilerine göre, Dünya 

Ekonomik Forumu 2020 Cinsiyet Eşitsizliği Endeksi sonuçları kapsamında 



71 

Türkiye, 156 ülke arasında 133. sırada yer almaktadır. Cinsiyet eşitsizliği ile 

ortaya çıkan bir kavram olan kadına yönelik şiddet, tüm dünyada olduğu gibi 

Türkiye’de de halen çok yaygındır. Resmi verilere göre, sadece 2020 yılında, 

Türkiye’de 266 kadın, erkek şiddeti sonuç hayatını kaybetmiştir. Bu rakamlar, 

Türkiye’de toplumsal cinsiyete dayalı şiddetin boyutlarını ve konunun ciddiyetini 

gözler önüne seriyor (UNFPA, Toplumsal Cinsiyet Eşitliği, 2024). 

Bugüne kadar kadına yönelik şiddetle ilgili en kapsamlı çalışma, Dünya 

Sağlık Örgütü’nün (WHO) tarafında yapılmış ve rapor olarak yayımlanmıştır 

(“WHO”, 2021). Bu rapor, 2000-2018 dönemine ait veriler içermektedir. Buna 

göre kadınların üçte biri, yaşamlarının bir noktasında fiziksel ya da cinsel şiddete 

maruz kalmaktadır. Raporda dünya çapında 640 milyondan fazla kadının, 

çalışmanın yapıldığı dönem içerisinde erken yaştan itibaren şiddete maruz kaldığı 

vurgulanmaktadır. Bunun yanı sıra kadınların en çok partnerleri tarafından şiddete 

maruz kaldıkları belirtilmektedir.  

Kadına şiddete yönelik uluslararası verilere bakıldığında, Ekonomik 

Kalkınma ve İşbirliği Örgütü (OECD) ülkeleri arasında en fazla şiddete maruz 

kalan kadınların, Türkiye’de yaşayan kadınlar olduğu saptanmıştır. Türkiye, %38 

oranla kadınların en fazla şiddete maruz kaldığı OECD ülkesi olarak birinci sırada 

yer alırken onu %37,4 oranıyla Kolombiya, %36 oranla Kosta Rika takip 

etmektedir. ADB ise %35,6 şiddete maruz kalan kadın oranıyla dördüncü sırada 

yer almaktadır. Listeyi %30 şiddete maruz kalan kadın oranıyla Finlandiya, %29 

oranla İngiltere, %26 oranla Fransa, %22 oranla Almanya ve %19 oranla 

Yunanistan ve İtalya takip etmektedir. Hayatlarında en az bir kere eşi veya 

sevgilisinin fiziksel ve/veya cinsel şiddetine maruz kalan kadınların oranını 

gösteren OECD verileri, Türkiye’de kadınların önemli bir kesiminin hayatlarında 

en az bir kere bu şiddet türüne maruz bırakıldıklarını ortaya koymaktadır (Türkiye 

Raporu, 2022). 

İstatistikler, ülkemizde kadına yönelik şiddetin yaygınlığını gözler önüne 

sermektedir. Kadınlar, fiziksel şiddet başta olmak üzere cinsel, duygusal ve 

ekonomik şiddete maruz kalmaktadırlar. Yapılan araştırmalar, kadının yakın 

çevresinden şiddet gördüğünü yani aile içi şiddetin uygulandığını ortaya 

koymaktadır. Şiddet uygulamanın nedenleri incelendiğinde, toplumda baskın olan 

erkek hâkimiyetinin buna zemin hazırladığı dikkat çekmektedir. Kadının eşinden 

izin almadan bir yere gitmesi, ev işlerini ya da çocuk bakımını ihmal etmesi, 



72 

eşinin sözünü dinlememesi ve eşiyle tartışmaya girmesi gibi nedenler, erkeklerin 

kadınlara şiddet uygulama nedenleri arasında yer almaktadır. Erkek, bu ve benzeri 

nedenlerden dolayı eşine, kız kardeşine ya da birlikte olduğu kadına karşı şiddet 

uygulamayı olağan kabul etmektedir. Kadınlarla yapılan görüşmelerde, kadınların 

da yukarıda belirtilen nedenlerden dolayı eşlerinin kendilerine şiddet 

uygulayabileceğini yani şiddetin olağanlığını kabul ettikleri görülmektedir. Bunun 

asıl nedeni, içinde yaşadıkları toplumun onlara öğrettiği kültürel değerlerdir. 

Kadın, sadece cinsiyetinden dolayı erkeğin gerisinde olmayı, eşinin sözünü 

dinlemeyi, fikirlerini özgürce dile getirememeyi, eşine karşı gelmemeyi ve ev işi, 

çocuk bakımı gibi görevlerini aksatmaması gerektiği öğretilerek yetiştirilmiştir. 

Kadın bu görevlerden birini ya da birkaçını yerine getiremediğinde, eşi ya da 

birlikte olduğu erkek tarafından şiddet göreceğini kabul etmiştir. Bu durum, 

toplum düzeninde hangi tutum ve davranışların şiddet olarak algılandığı 

hususunda farkındalık olmadığının göstergesidir. 



73 



74 

2. BİRİNCİ BÖLÜM: TÜRK HALK HİKÂYELERİ VE 

MASALLARININ KADINA YÖNELİK ŞİDDET 

BAKIMINDAN DEĞERLENDİRİLMESİ 

2.1 Türk Halk Hikâyelerinde Kadına Yönelik Şiddet  

Halk hikâyeleri ve halk hikâyeciliği üzerine çalışmalar yapan Pertev Naili 

Boratav (2018), Türk halk hikâyelerinin üç kaynağı olduğunu ileri sürmektedir. 

Birincisi, olmuş vakalardır. Küçük veya büyük bu çeşitten hikâyelere, bir köy 

içinde geçmiş trajik bir olay konu olabilir. İkincisi, yaşanmış ya da yaşandığı 

rivayet edilen olaylardır ki bazılarının yaşanmış olma ihtimalleri yüksektir. 

Üçüncüsü ise Köroğlu menkıbeleri tipinde kahramanlık hikâyelerinin 

mevzularıdır (s. 47). Bu açıklamalar neticesinde, halk hikâyelerinin yaşanmış ya 

da yaşandığı rivayet edilen olaylardan olması önem teşkil etmektedir. Öyle ki 

sözlü anlatı türlerinden olan halk hikâyeleri incelendiğinde, geçmişten günümüze 

Türk toplumunun kültürel yapısı ve sosyal yaşam düzeni hakkında bilgi sahibi 

olunabilmektedir. Diğer bir ifadeyle toplumun uzun belleğinde kendisine yer 

bulan halk hikâyeleri, bugün toplumu oluşturan gerçek bireylerden izler 

taşımaktadır. 

Bu bilgiler ışığında Türk milletinin uzun tarihsel süreçte meydana getirdiği 

Türk halk hikâyeleri, toplumsal cinsiyet ve kadına yönelik şiddet açısından 

değerlendirildiğinde, elde edilecek verilerden hareketle günümüz Türk 

toplumunun kadın ve erkeğe ilişkin tutumu, bakış açısı ve yaklaşımı daha net bir 

şekilde ortaya çıkmış olacaktır. Günümüzün en büyük sorunlarından biri olan 

şiddetin, bilhassa kadına yönelik şiddetin, nedenleri arasında kültürel izlerin de 

olup olmadığı hususu, halk bilimi sahasına giren anlatı türleri ve çeşitli pratikler 

üzerinde yapılacak analitik incelemeler neticesinde tespit edilebilecektir. 

Boratav’ın da belirttiği üzere halk hikâyelerinin yaşanmış ya da yaşandığı rivayet 

edilen ve yaşanmış olma ihtimalinin yüksek olduğu bilgisi, hikâyelerde yer alan 

toplumun kadına yönelik tutumunun gerçeklik payını da yükseltmektedir. 

Günümüz Türkiye’sinde kadının maruz kaldığı şiddet artık ciddi bir toplumsal 

yara haline gelmiştir. Bu şiddetin meydana gelmesinde ekonomik, sosyal ve 

psikolojik nedenler olduğu gibi kültürel nedenler de bulunmaktadır. Bu bakış 

açısıyla sözlü geleneğimizde asırlar içerisinde meydana getirilmiş olan Türk halk 

hikâyeleri incelendiğinde, günümüzde kadının maruz kaldığı şiddetin kültürel 



75 

nedenlerine dair, hatalı kültür kodlarının neler olduğu daha net bir şekilde 

anlaşılmış olacaktır. 

Toplum, kadın ve erkeğe cinsiyet rollerine göre sorumluluklar yüklemiştir. 

Bu sorumluluklar bir nevi, toplumun kadın ve erkekten beklentilerini de ifade 

etmektedir. Halk hikâyeleri, toplumsal cinsiyet perspektifinden incelendiğinde, 

kadın ve erkeğe yüklenen cinsiyet rolleri metinler üzerinden tespit 

edilebilmektedir. Geleneksel anlatı türlerinden olan halk hikâyeleri, kadın ve 

erkeğe yüklenen cinsiyet rolleri bakımından tahlil edilirken dikkat edilmesi 

gereken husus, olayların geçtiği zaman ve o zamanın şartlarının da göz önünde 

bulundurulmasıdır. Mevcut çalışmada bu husus yani toplumun zaman içerisindeki 

tutum ve davranışlarındaki meydana gelen değişimler ya da devam eden 

alışkanlıklar, hikâye metinlerinde tespit edilerek değerlendirmeler yapılmıştır. 

Geleneksel anlatı türlerinin tümünde olduğu gibi halk hikâyelerinde de 

kadın, farklı kimlik ve sorumluluklarla karşımıza çıkmaktadır. Kadın; önce kız 

evlat olarak toplumda yerini almakta, kardeşleri varsa kız kardeş kimliği 

eklenmekte, daha sonra hayatın geçiş dönemlerinden biri olan evlenme eşiğini 

yerine getirdiğinde eş olmakta ve sonrasında anne kimliğini almaktadır. Torun 

sahibi olan bir kadın artık büyük annedir ve aynı zamanda kayınvalide kimliği de 

kazanmıştır. Akrabalık ilişkileri nedeniyle teyze, hala, elti ve görümcelik ise sahip 

olunan diğer kimliklerdir. Kadının her kimlikte farklı rol ve görevleri bulunmakta 

ve bu görevler toplumsal cinsiyet rollerine göre verilmektedir.  

Hikâye metinleri incelendiğinde görülmüştür ki genel olarak kadının ilk ve 

en önemli görevi, kendisinin ve ailesinin namusunu korumaktır. Bunun için de 

kadın, aile tarafından değerli görülmüş ve hikâye metinlerinde korunacak, 

kollanacak bir birey haline getirilmiştir. Bu nedenle bir genç kız, günümüz toplum 

yaşamında olduğu gibi hikâye metinlerinde de evlenene kadar babasının ve varsa 

erkek kardeşinin sorumluluğu altındadır. Buradaki sorumluluk; koruma, gözetme 

maksatlı olup bazı aile yapılarında baskıya dönüşebilmektedir. Kadın evlendikten 

sonra artık kocasının sorumluluğunda yaşamını devam ettirmektedir. Tıpkı baba 

evinde olduğu gibi yeni aile düzeninde de kadın, kocası tarafından korunmakta ve 

gözetilmektedir. Bu aşamada incelenen metinlerden de anlaşılacağı üzere erkeğin 

bu koruma-gözetme rolü, önce baskı unsuruna daha sonra da kadına yönelik 

psikolojik şiddete doğru değişebilen bir yelpazeye sahip olabilmektedir. Bu 

paragraftan anlaşılacağı üzere hikâye metinlerinde toplumun erkeğe verdiği 



76 

görevlerden belki de en önemlisi, kadını korumak ve gözetmek iken kadına 

verilen görev ise bunu tartışmaksızın kabul etmek ve ona göre davranmak olduğu 

görülmektedir.  

Metinlerdeki ortaklık bağlamında söylenebilir ki Anadolu sahası halk 

hikâyeciliğinde, hikâye anlatıcıları tarafından evlilik ve ailenin kurulması önemli 

görülmüştür. Bu nedenle de kadın kahramanlar her hikâyede sosyal 

yaşantılarındaki ortak bir nokta olarak mutlaka belli bir yaşa geldiklerinde 

evlenmektedirler. Bu evlilik genç kızın kendi seçimiyle olabildiği gibi ailesinin 

uygun gördüğü kişiyle de olabilmektedir. Kadın evlenmeden önce babasının 

evinde, evlendikten sonra da kocasının yanındayken hayatında onu koruyacak bir 

erkek olduğu sürece sıkıntı yaşamayacaktır. Kadının hikâye metinlerindeki rolü, 

erkeği ile birlikte tamam olmaktır.  Burada hikâye anlatıcıları, kadın kahramanın 

rolünü ve konumunu erkeğin rolü ve konumuna göre belirlemekte bir mahzur 

görmemiştir. Hikâye anlatıcılarının neredeyse tamamının erkek anlatıcılardan 

oluşmasının ve anlatı geleneğine de erkek egemen anlatıcı türünün hâkim 

olmasının buradaki rolü elbette belirleyici olmuştur. 

Kürşat Yüzbaşı Hikâyesi, Hüseyin ile Senem Hikâyesi, Necip ile Telli 

Hikâyesi, Hamit Han ile Melek Sultan Hikâyesi, Seyfet Çavuş ve Filiz Hikâyesi, 

Abdullah ile Gülizar Hikâyesi ve Yusuf ile Elif Hikâyesinde olduğu gibi evin 

erkeği konumundaki hikâye kahramanı, bazı durumlarda herhangi bir sebepten 

dolayı evinden ayrılmak zorunda kalabilmektedir. Bu durumda karısı ve varsa 

çocukları da yalnız kalmakta ve kadın için hikâyelerdeki tehlikeli dönemler işte o 

zaman başlamaktadır. Bu gibi durumlarda halk hikâyelerinden hareketle şunu 

söyleyebiliriz ki kadın kahramanlar ya başka biriyle evlendirilmekte ya da 

babasının evine geri gönderilmektedir. Çünkü metinlerden anlaşıldığı kadarıyla 

kadının içinde yaşadığı toplum ve hikâye metinlerine yansıyan toplumsal kabuller, 

kadının henüz yalnız yaşamasını makul görecek bir seviyede değildir. 

Halk hikâyelerinin sözlü gelenekte aktif olarak icra edildiği zaman dilimi 

ve coğrafyası göz önüne getirildiğinde, bu da zaman dilimi olarak 14. yüzyıldan 

günümüze ve coğrafya olarak da Türkiye ve Azerbaycan sahasını ifade etmekte, 

bu dönemde de kadının bir hikâye kahramanı olarak yalnız yaşamasına müsaade 

edilmediği görülmektedir. Kadının korunması, ekonomik kaygılar yaşamaması ve 

çocuklarının da sahipsiz kalmaması adına geleneksel bir uygulama olarak hikâye 

metinlerinde yeniden evlen(diril)me söz konusudur. Diğer bir ifadeyle, bu zaman 



77 

diliminde ve hitap ettiği coğrafyada, dönemin sosyal yaşantısına hâkim olan 

anlayış bu şekilde karşımıza çıkmaktadır. 

Kadın kahramanların eşinin ya da babasının vefatı ya da ortadan 

kaybolması üzerine ikinci kere evlenmek durumunda kalması dışında bazen daha 

farklı şekilde cereyan eden nedenlerle de kadın kahramanlar ikinci kez evlenmek 

durumunda kalabilmektedir. Buna dair örnek vermek gerekirse; Kürşat Yüzbaşı 

Hikâyesi, Necip ile Telli Hikâyesi, Şeyh Senan Hikâyesi, Sümmani Ağa ile Gülgez 

Hanım Hikâyesi, Celali ve Kenani Hikâyesi, Migumi Han Hikâyesi, Gelin Taşı 

Hikâyesi, Şah İsmail Hikâyesi ve Hikâyet-i Murad Şah hikâyelerini sıralamak 

mümkündür. Bu hikâyelerde bir erkeğin, evli bir kadına göz koyması sonucu, 

türlü hilelerle o kadını önce boşanmaya ve sonra da kendisiyle evleneceği bir 

ortamın hazırlanması söz konusudur. Burada halk hikâyelerinde gördüğümüz 

kadını korumak amacıyla, yalnız kalan bir kadının ikinci kez evlendirilmesi 

anlayışı, hikâye kahramanı olan erkek için farklı amaçlara hizmet adına 

kullanılabilmektedir. Şayet bir erkek kahraman hikâyede bir kadınla evlenmek 

istiyorsa, kadının ya da kendisinin evli olmasının bir öneminin olmadığı, 

dinleyicilerin vicdanını yaralayacak bir şekilde de olsa bu engellerin aşılabileceği 

görülmektedir. 

Halk hikâyelerinde tespit edilen kadına yönelik bir diğer olumsuz tutum da 

kadının, rızası olmasa da erkeğin evlenme ya da ikinci karısı olma isteğini kabul 

etmek zorunda kalmasıdır. Necip ile Telli Hikâyesi, Saraç İbrahim ve Perişan 

Sultan Hikâyesi ve Sümmani Ağa ile Gülgez Hanım Hikâyesinde bu durum 

görülebilmektedir. Bu hikâyelerde kadın kahramanın yerine karar verme yetkisini; 

baba, erkek kardeş, koca ya da kayınpeder üstlenmektedir. Bu durum, ataerkil aile 

yapısının kadın üzerindeki güçlü etkisini halk hikâyelerimizde görebilmemiz 

adına önemlidir. Kadını bu şekilde koruma anlayışına sahip olan toplumsal yapı 

ve onun çözüm yöntemleri, hikâyelerimizde de görüldüğü üzere bir yerde kadına 

yönelik psikolojik şiddetin de kaynağı olabilmektedir. Bağırma, hakaret etme, 

küfretme ve tehdit gibi davranışlar psikolojik şiddete örnek davranışlar olabildiği 

gibi Melike Nur Kılıç’ın (2009) ifadesiyle kişinin karar vermesine izin vermemek 

de bir psikolojik şiddet örneğidir (s. 35). Kaldı ki bu şiddet türü fiziksel ve hatta 

cinsel şiddeti de beraberinde getirebilmektedir.  

Hikâyelerde kadına yönelik tespit edilen olumsuz ve şiddet içeren davranış 

türlerini, Charlotte Pekins Gilman’ın ileri sürdüğü “Kültürel Feminizm”le 



78 

açıklamak mümkündür (Öztürk, 2017, s. 77). Gilman, erkek merkezli bir 

toplumda yaşadığımızı ve kültürümüzün de her yönüyle erkek merkezli 

önyargıları yansıttığını söylemektedir (Donovan, 2016, s. 93-94). Bunun yanı sıra 

Radikal Feminizm de bu konuya açıklık getirmektedir. Radikal feminizm, ataerkil 

yapıya gönderme yaparak erkek egemenliğinin ve kadına hükmetmenin 

toplumdaki baskının kökü olduğunu ve ancak köklü bir değişiklikle bu durumun 

çözülebileceğini savunmaktadır (Yurtsever, 2019, s. 17). Radikal feministler için 

ataerkil, erkeklerin kadınlar üzerinde kurduğu bir egemenlik biçimidir ve evrensel 

olup bütün toplumlarda bulunmaktadır (Güneş, 2017, s. 246-247). 

Radikal feminizmin temsilcilerinden Kate Millet, feminist edebiyat 

eleştirisine yer vermektedir. Kadına yapılan şiddetin büyük bir kısmının da erkek 

egemen edebi söylemler vasıtasıyla toplumsal belleğe yerleştirildiğine 

değinmektedir (Öztürk, 2017, s. 90). Halk hikâyelerimizde bunun örneğini 

görmek mümkündür. Hatta geleneksel halk anlatılarımızda da kadının nasıl 

yansıtıldığına, toplum içerisinde nasıl konumlandırıldığına yönelik tespitler, bu 

bakış açısını destekler niteliktedir. Bu bağlamda genel olarak erkek egemen bakış 

açısıyla kaleme alınmış olan anlatı türlerinde kadın kahramanların, toplumsal 

rolleri ve cinsiyetleri nedeniyle, geri planda tutulan ve çeşitli şiddet türlerine 

maruz kalan bir kahraman tipi olarak inşa edildikleri söylenebilir. Kadına yönelik 

sözlü gelenekteki bu olumsuz yaklaşımın günümüz Türk toplumunda da kadına 

yönelik devam eden şiddete zemin olabileceği göz ardı edilmemelidir. 

Kadına yönelik şiddet kapsamında değerlendirilen 157 halk hikâyesinden; 

4 halk hikâyesinde fiziksel şiddet, 1 halk hikâyesinde cinsel şiddet ve 25 halk 

hikâyesinde de psikolojik şiddet tespit edilmiştir. Dede Korkut Hikâyeleri de halk 

hikâyeleri başlığı altında incelemeye alınmış olup 13 hikâyeden, 6 hikâyede 

kadına yönelik psikolojik şiddet olarak değerlendirilen tutum ve davranışlara 

rastlanmıştır. 

2.1.1 Fiziksel Şiddet  

Fiziksel şiddet kavramı; kişiyi dövme, tokatlama, tekmeleme gibi diğer 

eylemleri de ifade edecek şekilde genişletilebilen bir kavramdır (Köseoğlu, 2018, 

s. 80). Genel olarak fiziksel olarak güç kullanarak bir kişiye zarar verme eylemi, 

fiziksel bir şiddet eylemi olarak kabul edilmektedir. Kadına ya da başka bir bireye 

yönelik şiddetin türleri çok boyutlu olabildiği gibi şiddetin nedenleri de çeşitlilik 



79 

gösterebilmektedir. Mesela şiddetin biyolojik, psikolojik, toplumsal ve çevresel 

etkenler gibi farklı nedenleri bulunabilmektedir. 

Bazı toplumlarda da bu şiddetin türü ve yönü geleneksel bir hal 

alabilmektedir. Konumuz gereği incelediğimiz halk hikâyelerimizde buna dair 

örnekleri görebilmekteyiz. “Kadına Yönelik Şiddet: Antalya Örneği” adlı 

makalede, kadına yönelik şiddetin toplumda geleneksel olarak benimsendiği, 

kadın erkek eşitliğinin olmadığı ve kadının daha edilgen kabul edildiği 

toplumlarda şiddetin yaygın olduğu tespitini yapan Sevde Yörük (2010), şiddetin 

toplum tarafından kabul edilmesini ve kuşaktan kuşağa aktarılmasını da bir sosyal 

problem olarak öne çıkarmaktadır (s. 27).  Bu örnekten de anlaşılacağı üzere halk 

hikâyelerimizdeki kadına olan menfi yaklaşımın toplumsal hayatta da devam 

ediyor olması, öğrenilmiş olan olumsuz tutum ve davranışların kusurlu birer 

kültürel kod haline geldiği ve sonraki nesillere de sözlü gelenek yoluyla 

aktarımının devam ettiğini göstermesi bakımından değerlidir.     

Sosyolojik yaklaşıma göre şiddet, öğrenilen bir davranıştır. Kişi ailesinde 

kendisi şiddet görmüşse ya da annesinin şiddete uğradığına tanıklık etmişse ve bu 

davranış tekrar edilmişse, kişinin belleğine kazınır (Kılıç, 2009, s. 28). Bireyin 

yaşamının farklı dönemlerinde şiddeti deneyimlediği veya tanık olduğu bir 

ortamda bulunması, ileride onun şiddete başvurma olasılığını artırmaktadır. 

Sosyal öğrenme kuramı ile açıklanan bu durum, şiddetin taklit yoluyla 

öğrenildiğini ve uygulandığını göstermektedir (Gök, 2016, s. 455).   

Bir davranış şekli olarak aile içerisinde öğrenilen şiddet, ileriki 

dönemlerde çevrenin etkisiyle pekişmeye ve artmaya devam etmektedir. Ayrıca 

bazı aile yapılarında şiddet, bir sorun çözme aracı olarak kullanılmaktadır (Can, 

2014, s. 16). Şiddet algısı, sosyalleşme sürecinde bireyler tarafından 

içselleştirilmektedir ve yetişkinlik döneminde sorgulanmadan normal olarak 

karşılanmaktadır. Günümüzde yapılmış birçok araştırmada, şiddetin kültürel 

yapıyla birlikte öğrenildiğini ve içselleştirildiğini doğrular nitelikte sonuçlar elde 

edilmiştir (Akıncı Çötok, 2015, s. 35-36). 

Toplumsal nedenlerin yanı sıra çevresel faktörler de şiddete neden 

olabilmektedir. Ekonomik koşullar, eğitimsizlik, kötü aile koşulları, şiddete 

eğilimli gruplar içerisinde yer alma, kitle iletişim araçları, alkol ve uyuşturucu 

madde kullanımı, çocuklukta yoğun şiddete maruz kalma, sosyopati, kadının 

törelere uygun davranması, namusunu koruması gerektiğine dair ataerkil yapı ve 



80 

değerler, erkeğin güçlü kadının ise ondan daha güçsüz olduğuna dair geliştirilen 

geleneksel düşünce yapısı gibi çevresel etkenler kadına yönelik şiddeti 

doğurmaktadır  (Yüksel Oktay, 2015, s. 63-64). 

Bu kriterler eşliğinde halk hikâyelerimiz incelendiğinde kadına yönelik 

fiziksel şiddet olarak değerlendirilebilecek eylemlerin bulunduğunu tespit 

ettiğimiz 4 halk hikâyemizin olduğunu söyleyebiliriz.  Bu hikâyelerin ilki, 1998 

yılında Posoflu Müdâmî’den derlenmiş olan Kirman Şah Hikâyesi’dir  (Türkmen 

vd., 2020, s. 161). Fiziksel şiddetle birlikte ekonomik şiddetin de görüldüğü halk 

hikâyeleri bulunmaktadır. Kadını çalışmaya ya da çalışmamaya zorlamak, 

kazandığı parayı ya da şahsi eşyalarını elinden almak, eğer kadın çalışmıyorsa 

para harcama yetkisine karıştırmamak, gibi durumlar ekonomik şiddet türüne 

dâhildir (Kılıç, 2009, s. 36). Günümüzde kadınlar, sıkılıkla fiziksel ve ekonomik 

şiddete maruz kalmaktadır. Bu durumun sebepleri arasında; incelemekte 

olduğumuz kültürel nedenlerin dışında psikolojik sorunlar, ekonomik geçimsizlik, 

alkol kullanımı, kıskançlık gibi pek çok neden bulunmaktadır. 1977 yılında Âşık 

İhsan Yavuz’un Âşık Mevlüt İhsani’den dinleyerek öğrendiği Kürşat Yüzbaşı 

Hikâyesi’nde, alkol kullanımı nedeniyle kocanın karısına fiziksel ve ekonomik 

şiddet uygulaması bu tür şiddete örnek ikinci halk hikâyesi örneğimizdir (Yılmaz, 

2011, s. 10). 

Diğer şiddet türlerinden olan psikolojik şiddetin, fiziksel şiddet ile sebep 

sonuç ilişkisi oluşturan bir bağlantıya sahip olduğu incelenen metinlerde 

görülmektedir. Fiziksel şiddet, beraberinde psikolojik şiddeti doğurmaktadır. 

Şiddeti uygulayan kişide psikolojik sorunların varlığı, şiddet gören bireyde de 

psikolojik sorunlara yol açmaktadır. Şiddet türlerini tanımlarken birbirinden 

ayırmak kolay olmakla birlikte şiddete maruz kalma durumlarında, şiddet 

türlerinin birbiriyle içe içe durumlar olduğu görülmektedir.  

Fiziksel ve psikolojik şiddetin birlikte görüldüğü halk hikâyesinden biri, 

Âşık Nuri Çırağı tarafından 1963-64 yıllarında ustası Âşık Mevlüt İhsani’den 

öğrenilmiş olan Ülker Sultan Hikâyesi üçüncü halk hikâyesi örneğimizdir 

(Yılmaz, 2011, s. 35). Kadına yönelik fiziksel ve psikolojik şiddetin birlikte 

görüldüğü dördüncü halk hikâyemiz ise Erzurumlu ünlü Meddah Behçet 

Mahir’den derlenmiş Latif Şah Hikâyesi’dir (Sakaoğlu, 1997, s. 71). 

2.1.1.1 Kirman Şah Hikâyesi 



81 

Posoflu Müdâmî’den derlenmiş olan Kirman Şah Hikâyesi, halk hikâyesi 

anlatma geleneğine uygun olarak Tiflis hükümdarı Hurşut Şah’ın çocuksuzluk 

sorunu ile başlamaktadır. Hükümdar su kenarında karşılaştığı bir dervişin 

tavsiyelerini yerine getirerek Kirman Şah adında bir evlat sahibi olur ve böylece 

çocuk hasreti son bulur.  Kirman Şah çok iyi eğitimli ve parlak bir delikanlı olarak 

büyüdükten sonra rüya ve bade nihayetinde âşık olduğu Herat Hükümdarı Selim 

Şah'ın kızı Mahperi Han’ın aşkına yollara düşer. Türlü türlü engeller ve zorlukları 

aşan Kirman Şah tam sevdiğine ulaşacakken bu sefer de Kaf Dağı'ndan gelen Ağ 

Dev, Mahperi'yi kaçırır. Bu olay bütün Herat halkını yasa boğar. Kirman Şah yine 

türlü türlü maceralar nihayetinde sevdiği Mahperi Han’ı kurtarır ve hikâye mutlu 

bir sonla biter (Türkmen vd., 2020, s. 113). 

Kısaca özetlediğimiz bu hikâyede Ahmet Şah, yersiz bir kıskançlık 

yüzünden hamile olan karısını öldürmek istemektedir. Buradaki kıskançlığın 

sebebinin, padişahın kendi kafasında yarattığı karısına yönelik olumsuz izlenimler 

olduğu görülmektedir.  Padişahın hamile olan karısını öldürmek isteyecek kadar 

ileri boyutlarda yaşadığı kıskançlık duygusu, bir kadının canına mâl olmaktadır. 

Fiziksel şiddete dönüşecek olan kıskançlık hadisesi Kirman Şah Hikâyesi’nde şu 

şekilde cereyan edecektir: Buna göre hikâyede Horasan’da Ahmet Şah isminde bir 

padişahtan bahsedilmektedir. Hikâyede anlatıldığına göre Ahmet Şah, genç ve 

adaletli olduğu kadar da insanlara zulüm eden bir padişahtır. Her gittiği yerde, 

mutlaka cellatlarına emretme ve kan dökmektedir. Veziri bu durumun önünü 

almak ve padişahın neslini de devam ettirmek için Ahmet Şah’ı evlendirmek 

istemektedir. Padişah, Mahbup Hanım adında bir zatın kızıyla evlenir. Aradan 

zaman geçer, Mahbup Hanım hamiledir ve bir gün pencerenin kenarında oturmuş, 

ağacın dalındaki kuş yuvasına bakarak kendi bebeği ile ilgili hayal kurmaktadır. 

Bunu gören padişah şaşırır ve Mahbup Hanım’ın kendisini karşılamadığı bir yana 

gözlerini dikmiş sanki onu karşı tarafta bir adamla bakışıyormuş gibi düşünür. 

Hemen cellada haber verir ve karısının idam edilmesini ister. Vezir padişahı ikna 

etmeye çalışsa da padişahın kararı kesindir. Vezir padişaha, eğer karısını 

öldürürse tüm ülkenin bunu konuşacağını ve ailesine sahip çıkamayıp karısını 

onun bununla gördüğünü düşüneceklerini söyler. Bu sözlere ikna olan padişah, 

karısını kendisi öldürmez ama kız kardeşinin yanına başka ülkeye gönderir ve kız 

kardeşine, Mahbup Hanım’ı zehirleyerek öldürmesini söyler (Türkmen vd., 2020, 

s. 113). Halk hikâyelerinde tespit edilen bu türden fiziksel şiddet içeren olaylara, 



82 

günümüz toplum yaşantısında da şahit olabilmekteyiz. Çalışmamızda “Şiddet 

İstatistikleri” adlı bölümdeki sayısal verilere bakılacak olursa, günümüzde pek 

çok kadın cinayetinin kıskançlık nedeniyle, eşi ya da birinci dereceden yakını 

tarafından işlendiği görülecektir. 

Ahmet Şah, hikâyede zalim bir hükümdar olarak öne çıkmaktadır. Şiddete 

meyli olmasına rağmen kendisine iyi gelir düşüncesiyle veziri tarafından 

evlendirilmiştir. Şiddet eğilimi olan saldırgan bireylerin, evlenip yuva kurunca 

düzelecekleri algısı bu hikâyeden de anlaşılacağı üzere oldukça kadim bir 

anlayıştır. Üstelik bu anlayış, sözlü kültür yoluyla günümüze kadar ulaşmış ve 

günümüz Türk toplumunca da kabul görmüştür. Ancak bu anlayış, bir çözüm 

olmamakla birlikte aile içinde ve kadın aleyhine olabilecek başka sorunları da 

beraberinde getirmektedir.  

 2.1.1.2 Kürşat Yüzbaşı Hikâyesi 

1977 yılında Âşık İhsan Yavuz’un Âşık Mevlüt İhsânî’den dinleyerek 

öğrendiği hikâye, Kürşat Yüzbaşı’nın arkadaşı tarafından uğradığı ihanet 

neticesince ailesinin dağılmasını konu almaktadır. Küşat Yüzbaşı aslen Vanlı olup 

Kars’ta görev yapan, çevresi ve padişah tarafından çok sevilen yiğit bir 

yüzbaşıdır. Küşat Yüzbaşı’nın böyle sevilmesini kıskanan Mehmet isminde bir 

arkadaşı vardır. Mehmet, çok kıskanç ve kötü bir insandır. Ona olan kıskançlığını 

hikâyede;  “Kürşat Yüzbaşı olmasa, bu alayda en çok sevilecek olan benim, 

başıma bela oluyor” şeklindeki ifadelerle dile getirmekte ve yüzbaşıyı öldürmek 

istemektedir. Durumu erken fark eden Kürşat Yüzbaşı, Mehmet’ten önce davranır 

ve onu vurur. Bu olaydan sonra Kürşat Yüzbaşı, Kars’tan İstanbul’a sürgün edilir. 

Ancak orada ne yapacağını bilemez ve arkadaşının ağzıyla ailesine bir mektup 

yazar. Kendisine 25 yıldan fazla hapis cezası verdiklerini, çocuklarının ve karısı 

Elmas Hanım’ın kendilerini kurtarmasını ve eşinin başka bir kocaya gitmesini 

söyler (Yılmaz, 2011, s. 13). 

Elmas Hanım bu haberi duyduktan sonra buralarda ne yapayım diyerek iki 

çocuğunu da alıp bir kervancı bulur ve İstanbul’a gider. 93 Harbi dönemi, savaş 

zamanı İstanbul karışıktır. Bir mahalleye gider ve muhtara sığınır. Elmas Hanım’a 

ufacık bir ev ve birkaç eşya verirler. Komşularının da takdiriyle Elmas Hanım, 

Mehmet isminde bir adamla evlenir. Adam kısa sürede, Elmas Hanım’ın Kürşat 

Yüzbaşı’ndan kalma küpelerini, altınını bozdurur. Annesinin durumunu gören 

oğlu, bir lokantaya çırak olarak girer, çalışır, annesine para getirir. Ancak adam, 



83 

Elmas Hanım’ın elinden bu parayı da alır. Bu adam, sarhoşun biridir ve bir süre 

sonra Elmas Hanım’ı dövmeye de başlar. Aradan epey zaman geçtikten sonra 

Elmas Hanım vefat eder. Geride bir kızı kalır. Zalim üvey baba Mehmet, kızı 

kolundan tutar “Benim sana yedirecek ekmeğim yok” deyip onu sokağa atar 

(Yılmaz, 2011, s. 14-15). 

Yukarıda anlatılan halk hikâyesinde, ikinci evliliği olan Elmas Hanım, 

eşinden fiziksel şiddet görmekte bunun yanı sıra kendisine ait olan ziynetleri de 

elinden zorla alınarak ekonomik şiddete maruz bırakılmaktadır. Hikâyenin 

devamında Elmas Hanım vefat ettikten sonra kızı, üvey babası tarafından sokağa 

atılmaktadır. Elmas Hanım’ın kızı da annesi gibi şiddete maruz kalmakta, üvey 

babası tarafından sokağa atılmaktadır. Sokağa atılan genç kız, ekonomik şiddete 

ve bunun devamında psikolojik şiddete maruz bırakılmaktadır. Bu olayın, 93 

Harbi zamanında geçtiği hikâye içerisinde belirtilmektedir.  

Kürşat Yüzbaşı Hikâyesi’nde anlatılan olay, 1870’li yıllarda yaşandığı 

tahmin edilerek bu dönemin şartlarına göre değerlendirildiğinde Elmas Hanım, 

İstanbul gibi bir yerde çocuklarıyla tek başına yaşayamayacağı ve ekonomik 

geçimini sağlayamayacağı için evlenmek zorunda kalmıştır. Bu nedenle Elmas 

Hanım ve çocuklarının ekonomik geçimi eşi tarafından sağlanmalıdır ki o 

dönemin sosyal yaşantı düzeni de buna göredir. Ancak Elmas Hanım bu desteği 

göremediği gibi bir de ekonomik, fiziksel ve bunların sonucu olarak psikolojik 

şiddete maruz kalmıştır. Üstelik sadece Elmas Hanım değil, kızı da annesinin 

vefatından sonra üvey babası tarafından sokağa atılarak ekonomik ve psikolojik 

şiddete maruz bırakılmıştır. 

Kürşat Yüzbaşı Hikâyesi’nde anlatılan bu olay ya da buna benzer olaylar, 

günümüzde kadınların yaşadıkları şiddet türüne örnek gösterilecek 

durumlardandır. Bu hikâyede, erkeğin uyguladığı şiddetin sebebi söylenmektedir. 

Evin geçimini sağlamak ve karısına, çocuğuna bakma görevi olan erkek, alkol 

bağımlılığı nedeniyle hem karısının elindeki ziynetleri almakta hem de karısını 

dövmektedir. Bazı durumlarda erkeğin neden şiddete başvurduğu 

bilinmemektedir. Ancak günümüzde yaşanan kadına yönelik şiddet olayları 

incelendiğinde, sıkça rastlanan sebepler arasında, ekonomik nedenlerin ve gelecek 

kaygısının önde gelen nedenler arasında olduğu görülmektedir.  Türkiye’de 2007-

2021 yılları arasında ev içi şiddet nedeniyle insanların acil yardım hattına olan 

müracaatlarından elde edilen verilerin istatiksel analiz raporuna göre, Türkiye’de 



84 

ekonomik şiddete maruz kalan kadın sayısı, 4346’dır. Rapora göre, en yaygın 

uygulanan şiddet biçimi sırasıyla fiziksel, psikolojik ve sosyal şiddettir. En son 

olarak ise ekonomik şiddet gelmektedir (“UNFPA”, Ev İçi Şiddet Raporu, 2023). 

           2.1.1.3 Ülker Sultan Hikâyesi 

Ülker Sultan Hikâyesi’nde, mistik bir şekilde hamile kalan genç bir kızın 

yaşadıkları ve ailesinin bu olaya verdiği tepki anlatılmaktadır. Meşhur sihirbaz Ali 

Cengiz döneminde, ülkenin güzel bir kralı, kralın da çok güzel bir kızı vardır. Bir 

gün kralın kızı Ülker Sultan, Ali Cengiz’in verdiği gülü koklar ve hamile kalır. 

Ülker Sultan’ın hamile kalma şeklinin olağanüstülüğü Cengiz Han Destanı’nı akla 

getirmektedir. “Bu destanda Cengiz’in ataları olan Altın Han’ın hanımı 

Kerlevüç’ten Ülemelik adında çok güzel bir kızı dünyaya gelir. Bu kız o kadar 

güzeldir ki anne ve babası onu hiç kimseye göstermez, hatta ay ve güneşe bile 

çıkartmazlar. Ülemelik, merakını gidermek için bir gün pencereyi açar ve güneşe 

bakınca hamile kalır” (Çetindağ Süme, 2015, s. 145). Kız bu ışıktan hamile 

kalınca Altın Han tıpkı hikâyedeki gibi etrafa rezil olmamak amacıyla kızını ve 

kırk cariyesini bir gemiye koyup denize salar.  

 Ülker Sultan da hikâyede hamile olduğu duyulunca babası ve vezirler onu 

cezalandırmak isterler. “Asalım, keselim, yılanlara zehirletelim, aslanlara 

parçalatalım” diyerek aralarında tartışırlar (Yılmaz, 2011, s. 38). En sonunda 

Bozkurt Türeyiş Destanı’ndaki (Sakaoğlu ve Duymaz, 2019, s. 197) anlatıya 

benzer bir şekilde Hint ormanının derinliklerinde bir yere atmaya karar verirler. 

Orada kızı kurtların, kuşların yiyeceğini ve kızdan kurtulacaklarını, bu olayın da 

geçip gideceğini düşünürler. Böylece kendilerinin de şanlarının şöhretlerinin 

sarsılmayacağını düşünürler ve kızı ormana bırakırlar. Kız, bir şekilde hayatını 

sürdürür ve ormanda hayatta kalmayı başarır. Aradan dokuz ay geçer ve kız, Oğuz 

Kağan Destanı’nda (Sakaoğlu ve Duymaz, 2019, s. 213) Oğuz Kağan’ın ikinci 

eşini gölün ortasındaki bir adada bir ağacın kovuğunda bulmasına benzer olarak 

ya da Uygur Türeyiş Destanı’ndaki (2019, s. 202) gibi bir ağaç kovuğundan 5 

çocuğun dünyaya gelmesini hatırlatacak şekilde destansı motiflerle bezeli olarak 

bir ağaç kovuğunda, perişan halde çocuğunu dünyaya getirir (Yılmaz, 2011, s. 37-

48). 

Ülker Sultan Hikâyesi’nde, kızının hamile olduğunu duyan babası ve 

çevresi kızı suçlu buldukları için cezalandırmak istemektedirler. Evlilik dışı 

hamile kaldığı düşünülen kız, ölmesi için ormana terk edilmektedir. Burada genç 



85 

kızın suçu kanıtlanmadan yalnız bırakılarak ölüme terk edildiği görülmektedir. 

Aile ise evlilik dışı hamile kaldığı düşünülen kızları öldüğünde şerefini korumuş 

olacaktır. Bu hikâye, eğer ortada namus ile ilgili bir hata işlenmişse, bu hatanın 

öncelikle kadın kahramanda arandığına dair bariz bir örnektir. Halk 

hikâyelerindeki bu, kusuru önce kadın kahramanda arama tavrına, atasözleri ve 

deyimler üzerinden yapılan kadın merkezli incelemelerde de ulaşılmıştır. Bir 

örnek vermek gerekirse; “Dişi köpek kuyruğunu sallamayınca erkek köpek ardına 

düşmez” atasözü doğrudan kadını suçlayıcı bir yaklaşımda bulunmaktadır. 

Hikâyede görüleceği üzere, bir kıza hem fiziksel hem de psikolojik şiddet 

uygulanmaktadır. Buradaki olaya benzer bir durumun günümüzde yaşanması 

halinde, benzer ağır yaptırımlara kızlarımızın maruz kaldıkları görülebilmektedir. 

Bu ya bir öldürme ya da zorla evlendirilme şeklinde tezahür edebilmektedir. 

Erkek bireylere ise benzer bir durumda toplum tarafından uygulanan bir müeyyide 

bulunmamaktadır. Erkek bireyler normal yaşantılarına devam ederken genç 

kızlarımız çok ciddi sıkıntılarla baş etmek durumunda kalmaktadır. Yaşanan 

olumsuz bir olayda her iki tarafın sorumlu kabul edilip suçlandığı durumlarda 

dahi genç kız ya da kadın bireylerin üzerindeki baskı erkek bireylere göre çok 

daha fazla olabilmektedir. 

Buradan hareketle özellikle namusu koruma ve iffetli olma noktasında 

kadına karşı geleneksel halk kültürümüzde ön yargılı bir yaklaşımın olduğunu 

söylemek yerinde olacaktır. Bu ön yargılı yaklaşıma eski Türk destanlarında, Türk 

halk hikâyelerinde ve masal metinlerinde rahatlıkla rastlanıyor olması bir tesadüf 

olmadığı gibi benzer yargılara, sözlü gelenekte hâlâ yaşamakta olan atasözlerinde 

de rastlamak mümkündür.  Örnek vermek gerekirse: 

 “Dişi köpek kuyruğunu sallamayınca erkek köpek ardına düşmez” 

(Aksoy, 2020, s. 241). 

“Dişi yalanmazsa erkek dolanmaz” (Aksoy, 2020, s. 241). 

“Kancık yalanmadan erkek dolanmaz” (Aksoy, 2020, s. 340). 

“Kadının arka eteği, ön eteğine düşmandır” (Albayrak, 2009, s. 584). 

 “Kadın erkeğin şeytanıdır” (Albayrak, 2009, s. 583). 

Yukarıdaki atasözlerinden de anlaşılacağı üzere kadın erkek ilişkilerinde 

geleneksel Türk toplumunun değer yargılarını zorlayacak ya da aşacak bir 

durumun yaşanması durumunda, kabahatli taraf doğrudan kadın bireylerdir. 



86 

Atasözünde kadın bireyin “kancık” şeklinde ifade ediliyor olması, kadına karşı 

toplumsal bakış açısının ne kadar marazlı olduğunu açıkça göstermektedir. 

Sözlü kültür ürünleri kapsamında değerlendirilen yukarıdaki atasözlerinde 

kadının olumsuz tanımlandığı örnekler tespit edilmiştir. Buna göre kadın, erkeğin 

aklını karıştıran, onu kötü yola sevk eden, erkeği cinsel anlamda kışkırtan kişi 

olarak anılmaktadır. Kadının cinsel kimliği, bu olumsuz adlandırmalarla 

kötülenmektedir. Tıpkı Ülker Sultan Hikâyesi’nde olduğu gibi toplumsal düzende 

ahlaki açıdan bir suç işlendiğinde, bunun sorumlusu kadınmış gibi görülmek 

istenmektedir. Ortada ahlaki bir suç varsa ve bunun bir ortağı da erkek olmasına 

rağmen bu durum çok fazla dillendirilmek istenmemektedir.  

Bu anlayışın hâkim olduğu bir düzende yetiştirilen her birey, kadına 

yönelik olumsuz bakış açısını olağan karşılamaktadır. Diğer bir ifade şekliyle 

örneğin, erkek ahlaki açıdan bir suç işlemişse, onu bu suça sürükleyen kişinin 

kadın olduğu, toplumda kabul gören bir anlayıştır. Böylelikle erkeğin üzerinde 

kadın bireylere göre çok daha az bir sorumluluk hissi meydana gelmektedir. Bu da 

günümüz Türk toplum düzeninde bir kız ya da kadın olmanın, pek çok 

sorumluluğu da beraberinde getirdiğini bize göstermektedir. Toplumsal hafızada 

yer etmiş atasözlerindeki kadına yönelik olumsuz kullanımlara halk hikâyesi 

metinlerinde rastlıyor olmamız ve hatta bugün gerçek hayatta da bu olumsuz 

kullanımların devam ettiğine tanıklık etmemiz, kültürel yapıdaki bozuklukların 

sözel yollarla aktarılarak günümüze kadar getirildiğini göstermesi bakımından 

önemlidir. 

2.1.1.4 Latif Şah Hikâyesi 

Latif Şah Hikâyesi’nde, Ülker Sultan Hikâyesi’ne benzer bir şekilde gül 

koklayarak hamile kalma motifi karşımıza çıkmaktadır. Latif Şah, Horasan 

şehrinin hükümdarıdır ve Gatmer Çiçek adında bir kızı vardır. Gatmer Çiçek bir 

gün sarayın penceresinden bakarken bir ihtiyarın gül sattığını görür ve ondan bir 

gül satın alır. Gatmer Çiçek, gülü kokladıktan sonra hamile kalır. Çok geçmeden 

kızın hamile olduğunu herkes anlar ve çevrenin dedikodusu üzerine Latif Şah, 

kızını öldürmek ister. Kızın hiçbir suçu olmadığı anlaşılır lakin Latif Şah kızını 

sürgün etmek ister. Kıza kıyamayan cellatlar, onu Fas ülkesine bırakarak geri 

dönerler. Bir ağacın kovuğuna giren kız günlerini orada geçirir ve bir oğlan 

çocuğu doğurur (Sakaoğlu, 1997, s. 71). 



87 

Latif Şah Hikâyesi’nde Gatmer Çiçek’in başına gelenler ve sonrasında 

ailesinin verdiği tepki Ülker Sultan Hikâyesi’ndeki olayla  (Yılmaz, 2011, s. 35) 

benzemektedir. Her iki hikâyede de kızın hamile kalması mistik bir olaydır. 

Ancak aile bu gerçeği bilmediği için namuslarını korumak adına, kızın suçluluğu 

kanıtlanmadan, kızlarını cezalandırmaktadırlar. Genç kız hamile haliyle ölüme 

terk edilerek hem fiziksel hem de psikolojik şiddete maruz bırakılmaktadır. 

Kız çocuklarına dair peşinen onları suçlu kabul etme ile karşımıza çıkan 

bu şiddet türü, toplumsal hafızaya da geçmiş olmalıdır ki kız çocuklarının kendi 

hallerine bırakılmaları durumunda yanlış ilişkiler kuracaklarına ya da başlarına 

kötü işler geleceğine dair bazı atasözleri üretilmiştir. “Kızı gönlüne bırakırsan ya 

davulcuya varır (kaçar) ya zurnacıya (TDK, 2025); Avrat attır, gemisini boş 

tutma (Albayrak, 2009, s. 200).” gibi atasözleri, halk kültürümüzde karşımıza 

çıkan ve hâlâ sosyal hayat içerisinde kullanılmakta olan atasözlerimizdir. Ülker 

Sultan ve Latif Şah Hikâyeleri için bu atasözlerini oluşturacak toplumsal hafızayı 

besleyen halk kültür ürünlerindendir denilse, yeridir.   

Ülker Sultan ve Gatmer Çiçek, evlilik yaşları gelmiş iki genç kızdır. 

Evlenmeden önce yaşadıkları düşünülen ilişki ve hamile kalmaları, ailelerinin ve 

toplumun uygun bulmayacağı bir olaydır. Bu nedenle aileleri tarafından genç 

kızlar suçlu bulunmakta ve ölüme terk edilerek cezalandırılmaktadırlar. 

Toplumsal normlara aykırı hareketlerde bulunan genç kızların, toplum tarafından 

ne şekilde cezalandırılacağı, halk hikâyeleri aracılığıyla bir ders niteliğinde 

anlatılmaktadır. 

         2.1.2 Cinsel Şiddet 

Cinsel şiddet ifadesi kavram olarak, erkeğin kadını cinsel ilişkiye 

zorlaması, tecavüz, sözlü ve cinsel taciz, kadını cinsel ticarete zorlama, kadınların 

cinselliğini denetim altına almak gibi durumları ifade etmek için kullanılmaktadır 

(Kılıç, 2009, s. 33). Cinsel şiddette özellikle vurgulanması gereken nokta, arada 

evlilik birliği dahi olsa kadının istemediği halde eşi tarafından cinsel ilişkiye 

zorlanması bile kesinlikle cinsel şiddet olarak kabul edilmektedir (Köseoğlu, 

2018, s. 80). Cinsel şiddet gören bir kadın aynı zamanda fiziksel ve duygusal 

şiddete de maruz kalmaktadır. Çünkü fiziksel şiddet; psikolojik, cinsel ve sözlü 

şiddeti de beraberinde getirmektedir. Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet 

Araştırması 2014 yılı raporuna göre, cinsel şiddete maruz kalan kadınların oranı 

% 12’dir. Psikolojik, fiziksel ve ekonomik şiddetten sonra en sık görülen şiddet 



88 

biçimi, cinsel şiddet olmaktadır. 2014 yılı Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi 

Şiddet Araştırması Raporu’na göre cinsel şiddet en fazla, Kuzeydoğu Anadolu 

bölgesinde görülmektedir (2014, s. 7-12). 

2.1.2.1 Alihan Hükümdar ile Peri Hatun Hikâyesi 

Cinsel şiddete dair verilerden hareketle halk hikâyelerimiz içerisinde 

Alihan Hükümdar ile Peri Hatun Hikâyesi’nde cinsel şiddet içeren bir örneğe 

rastlanmıştır (Yılmaz, 2011, s. 121). 

Alihan Hükümdar ile Peri Hatun Hikâyesi’nde, çocuğu olmayan Tiflisli 

Hacı Seyyad’ın nasıl çocuk sahibi olduğu ve sonrasında çocuklarının başına 

gelenler anlatılmaktadır. Taptuk ile Peri Hatun adında iki kardeş vardır. Daha 

doğrusu onlar birbirlerini kardeş sanarak büyürler. Günün birinde Cazı Nene 

Taptuk’a, Peri Hatun senin kardeşin değil, dedikten sonra Taptuk’un niyeti değişir 

ve Peri Sultan’ı kendine eş yapmak ister (Yılmaz, 2011, s. 122). Halk 

hikâyelerimiz içerisinde kahramanlarının birbirlerini kardeş bilip büyüdüğü ve 

fakat daha sonra kardeş olmadıklarını öğrendikten sonra birbirlerine 

sevdalandıkları halk hikâyesi örneklerimiz de mevcuttur. Bu halk hikâyelerinde de 

ilginçtir ki şiddet, kahramanların gerçekte kardeş olmadıklarını öğrenip 

birbirlerine âşık olmaları ile başlamaktadır. Mesela Arzu ile Kanber Hikâyesi’nde 

(Şimşek, 1987, s. 84) kahramanlar, birbirlerini kardeş zannederek 

büyümektedirler ve bir gün bir koca karının söylemesiyle kardeş olmadıklarını 

öğrenirler. Aşk bunun üzerine başlar ama bu sefer de kötü anne tiplemesi 

karşımıza çıkar. Arzu’nun annesi pişirdiği yemeğe sütünü katarak Arzu ile 

Kanber’i sütkardeşi yapmak ister. Bu sayede evlenmelerine engel olmaya 

çalışacaktır.  Taptuk ile Peri Hatun’un durumları ise buradakinden farklı gelişir. 

Kardeş olmadıklarını öğrenmiş olmalarına rağmen arada bir aşk meydana 

gelmemiştir. Bu sefer devreye zorla elde etme yani farklı bir şiddet türü girmiştir. 

Taptuk reddedilmesi üzerine kıza saldırır, kız komşunun evine kaçar. 

Karşılık bulamayan Taptuk, Peri Hatun’a iftira atar ve bacısının aileye ihanet 

ederek eve bir adam aldığını, onunla aşna fişnelik yaptığını söyler. Kendisi de 

onları gördüğü için Peri Hatun’un kendisine saldırdığını söyler. Kız bütün olup 

biteni babasına anlatır ama babası ona inanmaz ve ormana götürülüp 

öldürülmesini, kanlı gömleğinin de kendisine getirilmesini ister (Yılmaz, 2011, s. 

122). 



89 

Hikâyenin ilerleyen bölümlerinde Peri Hatun, Alihan Hükümdar ile 

evlenir, iki çocuğu olur. Hükümdarın en güvendiği vezir olan Kara Vezir’in en 

baştan beri Peri Hatun’da gözü vardır. Bir gün Kara Vezir, hükümdarın isteği 

üzerine Peri Hatun ve çocuklarını memleketine götürür. Yolda çadır kurarlar. 

Kara Vezir gece Peri Hatun’un çadırına gelerek onu tehdit eder ve kendisiyle başı 

birlik etmesini yoksa onu burada öldüreceğini söyler. Tam o sırada çocuklarından 

birini çeker, boğazına kılıcı tutarak kendisiyle başı birlik etmezse çocuğunu 

keseceğini söyler. Peri Hatun kabul etmez ve vezir, çocuğun boğazını keser. Bu 

kez ikinci çocuğu için tehdit eder, Peri Hatun yine onu reddeder ve Kara Vezir 

ikinci çocuğunun da boğazını keser. Peri Hatun bir şekilde Kara Vezir’den kaçar, 

kurtulur. Ancak çocukları ölmüştür (Yılmaz, 2011, s. 123-144). 

Sözlü geleneğe ait bu hikâyede Taptuk, Peri Hatun ile kardeş olmadıklarını 

anladığı an, kıza saldırmaya kalkışmaktadır. Peri Hatun’un kendisini reddetmesi 

üzerine ona iftira atarak hem kızı cezalandırmakta hem de kendi yaptığını örtbas 

etmektedir. Çünkü Taptuk, yetiştiği toplum düzeninde kızın namusuyla ilgili bir 

sorun söz konusu olduğunda kızın cezalandırılacağını bilmektedir. Toplumsal 

hafızada yer etmiş; “Dişi köpek kuyruğunu sallamayınca erkek köpek ardına 

düşmez”, “Kadın erkeğin şeytanıdır” gibi atasözleri halk hikâyelerinde de 

gördüğümüz gibi aynı sözlü gelenekten kaynağını alan ve kadını peşinen suçlu 

kabul eden nitelikte sözlerdir. Öyle ki Peri Hatun başından geçenleri babasına 

anlatmasına rağmen babası kendisine değil, erkek kardeşine inandığı için kızının 

öldürülmesini dahi istemektedir. Ortada ailenin itibarını zedeleyecek bir durum 

söz konusu olmuşsa, Ülker Sultan ve Latif Şah Hikâyelerinde olduğu gibi bu 

hikâyede de bu durumdan doğruca kadın kahraman mesul tutulmaktadır. Örnek 

atasözlerinden de anlaşılacağı üzere toplumsal hafızada da bu durum maalesef 

kabul edilmiş ve yerleşmiş gözükmektedir.  

Alihan Hükümdar ile Peri Hatun Hikâyesinin ikinci bölümünde de Peri 

Hatun, bu kez vezirin kendisine uygun olmayan bir teklifte bulunması sonucu onu 

reddetmektedir. Reddedilen vezir, bunu hazmedemeyip Peri Hatun’u çocuklarının 

canını almakla tehdit etmekte, Peri Hatun ise çocuklarının canı pahasına 

namusunu korumak için veziri reddetmektedir. Namus kavramının, bir kadın için 

ne denli önemli olduğu, kadının göstermiş olduğu tepkiden anlaşılmaktadır. 

Kadın, çocuklarının canı pahasına namusunu korumaktadır. Hikâyede vezir, Peri 

Hatun’un evli olduğunu bile bile onun namusuna göz dikmiştir. Hikâyenin 



90 

başından sonuna kadar kadın kahramanın, namusunu korumak için karşı tarafla 

bir mücadele halinde olduğu görülmektedir. Hikâyede bu haliyle görülecektir ki 

sadece cinsel şiddete konu olan hadiseler yoktur. Fiziksel ve psikolojik şiddete 

girebilecek konu ve hadiseler de karşımıza çıkmaktadır. Bu da hikâyenin 

söylendiği ve dinlendiği dönemde bu hikâyenin geleneksel icra bağlamlarına eşlik 

eden halk kitlelerinin iç yüzünü bize yansıtması bakımından değerlidir. Toplumda 

kadının kalmış olduğu bu zor durum halk hikâyelerinde karşılığını bulmuş 

gözükmektedir. Peri Hatun’un hem cinsel hem de ağır psikolojik şiddete maruz 

bırakılması aslında dönemin toplumundaki kadınların halini bize yansıtması 

bakımından önemlidir. Bu şiddetin günümüz Türk toplumunda da benzer şekliyle 

devam ediyor olmasında bu sözlü kültür geleneğinin rolü ise çalışmamızdaki ana 

tartışma konumuzu oluşturmaktadır. 

         2.1.3 Psikolojik Şiddet  

Psikolojik ya da duygusal şiddetin de pek çok şekli vardır. Bağırma, 

hakaret, küfretmek, tehdit etmek, korkutmak, aşağılamak, kişinin karar vermesine 

izin vermemek, başka kişilerle kıyaslamak vb. gibi durumlar psikolojik şiddet 

örneğidir (Kılıç, 2009, s. 35). 

2008 yılında Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı tarafından Hacettepe 

Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü’ne yaptırılan, Türkiye’de Kadına Yönelik 

Aile İçi Şiddet Araştırması, 2009 yılında raporuna göre, ülke genelinde kadınların 

% 44’ü duygusal istismarı hayatının herhangi bir döneminde yaşamışlardır. 2014 

yılı araştırma raporuna göre, bu oranın değişmediği, kadınların % 44’ü duygusal 

şiddete maruz kaldığı görülmektedir  (“Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet 

Araştırması Raporu”, 2009, s. 12). 

Türkiye Kadın Dernekleri Federasyonu (TKDF) ve Birleşmiş Milletler 

Nüfus Fonu (UNFPA) tarafından “Kadına Yönelik Şiddet” ile mücadele alanında, 

kapsamlı bir veri analizi çalışması yapılmıştır. Bu analizlere göre, 2007-2021 

yılları arasında, duygusal şiddete maruz kalan kadın sayısı, 15059’dur. Fiziksel 

şiddetten sonra en yaygın uygulanan şiddet türü, duygusal şiddet olmaktadır 

(“UNFPA”, Kadına Yönelik Şiddet, 2023). 

Psikolojik şiddet, diğer şiddet türlerinin arasında sınırları en geniş olan 

türdür. İnsan psikolojisine zarar veren ya da zarar vermeyi hedefleyen her türlü 

eylem psikolojik şiddet türüne girmektedir. Bu nedenle öncelikle birey, neyin ve 

hangi durumların kendisine zarar verdiğini bilmelidir ki kendisine psikolojik 



91 

şiddet uygulandığının farkına varabilmelidir. Bunun yanı sıra psikolojik şiddet 

uygulayan kişi de sergilediği davranışın şiddet olduğunun bilincinde olmalıdır.  

Psikolojik şiddeti anlamak ve çözümlemek için bu konuda ailenin ve toplumun 

farkındalığının olması gerekmektedir. Psikolojik şiddeti örnek vererek anlatmak 

daha açıklayıcı olacaktır. Çocuk sahibi olamayan ya da erkek çocuğu olmayan 

çiftlere, toplum baskı yaptığı gibi bu baskıya en çok maruz kalan kişi kadın 

olmaktadır. Çocuk doğuramadığı ya da erkek çocuğu olmadığı için suçlanan ve bu 

durumun yükünü çeken kadın, kocası tarafından da psikolojik şiddet görmektedir. 

Bu gibi durumlarda, ileriki bölümlerde hikâyeler üzerinden yapılacak 

açıklamalarda görüleceği gibi, erkek ikinci kez evlenmekte ve eşi de bu durumu 

kabul etmek zorunda bırakılmaktadır.  

Geleneksel aile ve toplum yapısında kumalık uygulamasının olağan 

olduğunu bilerek yetişen erkek ve kadın, bu durumun psikolojik şiddet olduğunun 

ve kadına zarar verdiğinin bilincinde olmayacaktır. Bir kadının üzerine kuma 

getirilmesi ya da bir kadının kuma olarak evlendirilmesi kadınların kaderi olarak 

kabul edilen bir toplumda, kadınların psikolojik şiddet görmesi son derece olağan 

karşılanmaktadır. Çünkü kültürel normlar buna göre şekillenecek olduğu için 

yaşanacak şiddet de normalleşmiş olacaktır. Bu durumun dezavantajlı yanı ise bu 

gibi toplumlarda bu duruma maruz kalmak şiddet olarak bile 

değerlendirilmeyecektir. Toplumsal roller buna göre belirlenmiş olduğundan bu 

gibi toplumlarda kadının kuma olabileceğine, üzerine kuma getirilebileceğine; 

erkeğin gerektiği durumlarda birden fazla kadınla evlilik yapabileceğine dair 

roller artık kendisine meşru birer zemin bulabilmiştir. Daha çok geleneksel 

toplum yaşamında var olan bu gibi durumların kadına yönelik psikolojik birer 

şiddet olduğunun bilincine varılması ise artık onların normalleştirilmeyeceği 

anlamına gelecektir. 

Geleneksel anlatı türlerinden olan Türk halk hikâyelerinde, kadına yönelik 

psikolojik şiddet içeren tutum ve davranışlara dair incelemelerimize ve 

tespitlerimize kronolojik olarak Dede Korkut Hikâyeleri ile başlanabileceğini 

ifade etmek gerekir. Dede Korkut Hikâyeleri’nde kadın ve erkek birlikte yer 

almaktadır ve hikâyeler üzerinden dönemin sosyal yaşantısını, aile yapısını, 

toplumsal düzende kadın ve erkeğin konumlandırılışını tespit etmek mümkündür. 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde kadın, kamusal alanda ata binen, kılıç kuşanan, ok 

atan, güreşen, mücadele eden güçlü ve yiğit bir kadın kimliğiyle öne çıkarken; 



92 

özel alanda ise ev içi işlerle ilgilenen, çocuk doğuran ve çocuk bakımını üstlenen, 

eş ve anne kimliğiyle öne çıkmaktadır.  

Kadına dair psikolojik şiddet olarak değerlendirebileceğimiz örneklere ise 

ilk olarak Dede Korkut Hikâyeleri’nin mukaddime bölümünde rastlamaktayız. 

Mukaddime bölümünde kadınlar, dört türde tanımlanmaktadır: Birisi solduran 

soptur, birisi dolduran toptur, birisi evin dayağıdır, birisi ise ne kadar söylesen de 

bayağıdır. Evin dayağı olarak tanımlanan kadın, eve bir misafir gelse ve kocası 

evde olmasa, kadın onu yedirir, içirir, ağırlar öyle gönderir. Solduran top olarak 

tanımlanan kadın, elini yüzünü yıkamadan ekmek yapmaya başlar, yer, içer, 

karnını doyurur ama sürekli şikâyet eder, söylenir, mutsuzdur ve yüzü hiç gülmez. 

Dolduran top olarak tanımlanan kadın, elini yüzünü yıkamadan dışarı çıkıp 

dedikodu yapar, eviyle hiç ilgilenmez. Son olarak bayağı olarak tanımlanan kadın, 

eve misafir gelse onu ağırlamaz, yedirip içirmez bir de evde hiçbir şey yok diye 

sürekli şikâyet eder (Ergin, 2012, s. 18). 

Toplumu oluşturan en önemli yapının aile olmasına vurgu yapılan Dede 

Korkut Hikâyeleri’nde, aile ve kadının öneminden bahsedilmektedir. Aileyi bir 

araya getiren kişilerden biri de anne kimliğiyle kadındır. Bu nedenle kadının 

topluma uygun tutum ve davranışlara sahip olması son derece önemlidir. Dede 

Korkut’a göre ideal kadın, ev içindeki işlerin sorumluluğunu alan, misafire karşı 

hoş davranan, ona ikramda bulunan ve güzel ağırlayan kişi olup davranışlarıyla 

örnek teşkil etmektedir. Bu kadın evlenilecek kişidir ve onun gibi kadının soyu 

devam etmelidir. Ancak diğer tarif edilen kadınların, huyları ve aile hayatına 

ilişkin tutumları bakımından uygun davranışlarda bulunmadığı ve uzak durulması 

gereken kişiler olduğu söylenmektedir. Ayrıca bu kadınların soylarının da devam 

etmemesi gerektiği belirtilmektedir. Bu bölümde kadının aile için öneminden 

bahsedilirken anneliğin de sorumluluğuna vurgu yapılmaktadır. 

Dede Korkut Hikâyeleri toplumsal cinsiyet perspektifinden 

değerlendirildiğinde, ataerkil yapının ön planda olduğu görülmektedir. Kadın ok 

atar, savaşır, güreşir ancak bunları erkeğin gösterdiği yiğitliklere gölge 

düşürmeden yapmaktadır. Diğer bir ifadeyle, kadının yiğitliği, erkeğin gösterdiği 

yiğitliğin önüne geçmemektedir. Kadının erkeğe kıyasla bir adım geride olması 

gerektiği, ataerkil sistemin bir anlayışıdır ve bu anlayış Dede Korkut 

Hikâyeleri’nin içinde saklıdır. Toplumsal cinsiyet rollerine göre kadının en önemli 

görevlerinden biri çocuk doğurmak ve büyütmektedir. Eğer aile çocuk sahibi 



93 

olamıyorsa bunun sorumlusu kadın olmaktadır ve hesabı kadına sorulmaktadır. 

Hikâyelerdeki bu gerçekliğin günümüzde de halen devam ettiğini söylemek 

mümkündür ve bu gerçekliğin izleri görüldüğü üzere Dede Korkut Hikâyeleri’ne 

kadar sürülebilmektedir.  

Dede Korkut Hikâyeleri’nde, kadın için namuslu olmak, bekâreti korumak, 

sabır göstermek, erkeğin sözünden çıkmamak ve büyük oranda erkeğin gerisinde 

durmak gibi toplumsal roller, kabul edilebilir davranışlar olarak yüceltilmektedir. 

Bu durum eril egemen toplum yapısının sözlü geleneğe ne derece etki ettiğini 

göstermesi bakımından önemlidir. Zaten hikâyelerin hemen tamamının erkek 

adlarıyla anılıyor olması da bunu göstermektedir (Çerikan, 2020, s. 269). 

 Toplum, sahip olduğu değerleri kendisi oluşturmaktadır. Toplumun sahip 

olduğu değerler, geleneksel kültür olarak yer ettiğinde bunların değiştirilmesi 

zorlaşmaktadır. Çünkü kültür, aktarımı devam eden dinamik bir yapıya sahiptir ve 

her birey kendi kültür dairesinde yetişmektedir. Bu nedenle incelediğimiz 

metinlerde kadının, erkeğin bir adım gerisinde konumlandırılması ve bunun da 

pozitif bir söylemle yüceltilerek metinlerde işleniyor olması, ister istemez kadının 

da bunu sorgulamadan kabul etmesiyle sonuçlanmıştır. Benzer şekilde 

metinlerdeki toplumsal yapı; erkeğe de kendisinin kadına göre ön planda 

olduğunu ve kadın ile arasında cinsiyete dayalı bir üstünlüğün bulunduğunu yine 

pozitif bir söylemle aktarmaktadır.  Bunu toplumsal rol olarak benimseyen 

erkeğin, gerek hikâye metinlerinde olsun ve gerekse de günümüz Türk 

toplumunda, kadına göre kendisini daha önemli bir mevkide konumlandırması 

normal karşılanmalıdır. 

Bu bağlamda Dede Korkut Hikâyelerinin (Ergin, 2012) tümü (Kanlı Koca 

Oğlu Kan Turalı Hikâyesi, Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesi, Salur Kazan’ın 

Evinin Yağmalandığı Hikâye, Kam Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesi, İç 

Oğuz’a Dış Oğuz’un Asi Olup Beyrek’in Öldüğü Boyu Beyan Eder,  Salur 

Kazan’ın Tutsak Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı Hikâye) incelenmiş olup, yapılan 

incelemeler neticesinde altı hikâyede, kadına yönelik psikolojik şiddete örnek 

olarak gösterilebilecek olumsuz tutum ve davranışlara rastlanmıştır.  

En yalın haliyle örnek vermek gerekirse daha önce de ifade ettiğimiz üzere 

Dede Korkut Hikâyeleri’ndeki kadın kahramanlar, idealize edilmiş alp kadın 

kahraman tipinde olmalarına rağmen kendileri için “yiğit” sıfatı hikâyelerde 

kullanılmamaktadır. Kadınlar da erkekler gibi güreşmekte, savaşmakta, mücadele 



94 

etmekte ve dolayısıyla yiğitlik göstermektedir. Fakat o sıfata nail 

olamamaktadırlar. Geleneksel toplumlarda sıfatlarda bir cinsiyet aranmasa da, 

kadınlara ve erkeklere has belirli özelliklere göre roller ve sıfatlar buradan da 

anlaşılacağı üzere paylaştırılmış gözükmektedir. Günümüzde de bunun örneklerini 

görmek mümkündür: “Yiğit, aslan, koç” gibi gücü simgeleyen sıfatlar çoğunlukla 

erkeklere uygun görülmektedir. Ancak “aslan gibi kadın” ya da “yiğit kadın” gibi 

benzetmeler pek yaygın değildir. Bunların yanı sıra kadın yiğitlik gösterdiğinde 

de “erkek gibi kadın” benzetmesi yapılmakta ve yine erkeğe olan atıf ön plana 

çıkarılmaktadır. Kadın görüldüğü üzere ancak erkeğe benzetilerek 

övülebilmektedir. Toplum içerisinde yer etmiş bu tutumun izlerine Dede Korkut 

Hikâyeleri’nde rastlanıyor olması, günümüzde kadına uygulanan şiddetin ya da 

cinsiyet ayrımının köklerinin nerelere kadar dayanabileceğini göstermesi 

bakımından değerlidir.   

2.1.3.1 Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesi 

Halk hikâyelerinde ve masallarda olduğu gibi çocuk sahibi olamayan 

çiftlerin yaşadıkları toplumsal baskıya Dede Korkut Hikâyelerinden Dirse Han 

Oğlu Boğaç Han Hikâyesi’nde de rastlanmaktadır. Hikâyede Bayındır Han, yılda 

bir defa toy düzenlemekte ve Oğuz beylerini konuk etmektedir. Bayındır Han’ın 

bu toyun oturma düzeni ile ilgili emri; “Oğlu olanı ak otağa, kızı olanı kızıl otağa, 

oğlu kızı olmayanı kara otağa kondurun. Oğlu kızı olmayana Allah Teâlâ beddua 

etmiştir, biz de hep ederiz, belli bilsin.” şeklindedir. Bayındır Han’ın bu emri 

Dirse Han’ı toya gelen herkesin önünde küçük düşürmüş ve onu diğer Oğuz 

beylerinden ayırmıştır (Ergin, 2012, s. 22).   

Yukarıda Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesi’nden yapmış olduğumuz 

alıntılamaya göre, çocuk sahibi olamayan Oğuz beylerinin toplum içerisinde 

ayrıştırıldığı görülmektedir. Üstelik çocuk sahibi olamayan kişilere Allah’ın 

beddua ettiği belirtilmektedir. Çocuk sahibi olamamak çiftlerin tercihi dışında 

bazı biyolojik sebeplerden ya da hastalıklardan kaynaklı gerçekleşmektedir. Böyle 

bir durumdan hareketle çocuk sahibi olamamış birinin toplum içinde 

ayrıştırılması, cinsiyet farkı gözetmeksizin uygulanan bir psikolojik şiddet 

örneğidir. Hikâyede Bayındır Han’ın bu sözüyle çocuğu olmadığı için psikolojik 

baskıya maruz kalan Dirse Han, hemen eve gidip çocuk sahibi olamamanın 

sebebini karısına sormakta ve kendi gördüğü psikolojik baskıyı karısına 

yansıtmaktadır.  



95 

Bayındır Han’ın, yılda bir defa düzenlediği toya Dirse Han da gelmektedir 

fakat onun oğlu veya kızı olmadığı için kara otağa oturtulması çok gücüne 

gitmektedir. Dirse Han bu duruma çok içerlemekte ve eve gidip hatununa Allah 

Teâlâ’nın onlara neden aslan gibi bir oğul vermediğini hanımına suçlayıcı bir 

üslup ile sormaktadır. Şöyle ki: 

“Han kızı yerimden kalkayım mı? 

Yakanla boğazından tutayım mı? 

Kaba ökçemin altına alayım mı? 

Kara polat öz kılıcımı elime alayım mı? 

Öz gövdenden başını keseyim mi? 

Can tatlılığını sana bildireyim mi? 

Alaca kanını yeryüzüne dökeyim mi? 

Han kızı, sebebi nedir, söyle bana 

Katı gazap ederim şimdi sana”  (Ergin, 2012, s. 23). 

Dirse Han’ın karısına yönelttiği sözler fiziksel-psikolojik şiddet içermekle 

birlikte çocuk sahibi olamamalarının da tek suçlusunun hanımı olduğunu ifade 

eder türden sözlerdir. Bu da doğrudan karısı üzerinde hem sözlü hem de 

psikolojik bir baskı oluşturmaktadır. Ayrıca Dirse Han, sadece bir evlat sahibi de 

olmak istememekte, aslan gibi bir erkek evladının olmasını istemektedir. Bu ağır 

sözleri işiten Dirse Han’ın karısı ise kocasının kendisine yaklaşımını olgunlukla 

karşılamakta ve kocasını teselli etmekte, ona yol göstermektedir.  

“Hey Dirse Han! Bana gazap etme 

İncinip acı sözler söyleme 

Yerinden doğrulup kalk 

Alaca çadırını yeryüzüne diktir 

Attan aygır, deveden buğra, koyundan koç kestir 

İç Oğuz’un, Dış Oğuz’un beylerini üstüne topla 

Aç görürsen doyur 

Çıplak görürsen donat 

Borçluyu borcundan kurtar  

Tepe gibi et yığ 



96 

Göl gibi kımız sağdır 

Ulu toy eyle, hacet dile 

Ola ki bir ağzı dualının dileğiyle 

Tanrı bize aslan gibi bir oğul vere” 

Dirse Han dişi ehlinin sözüyle büyük bir ziyafet vermiş, attan aygır, 

deveden buğra, koyundan koç kestirmiş. İç Oğuz, Dış Oğuz beylerini toplamış. Aç 

görse doyurmuş, çıplak görse donatmış, borçluyu borcundan kurtarmış, tepe gibi 

et yığdırmış, göl gibi kımız sağdırmış. El kaldırıp dilek dilediler. Bir ağzı dualının 

hayır duasıyla Allah Taâla bir çocuk vermiş, Hatunu hamile olmuş. Bir nice 

müddet sonra bir oğlan doğurmuş (Ergin, 2012, s. 24). 

Bu hikâyede Dirse Han’ın, Oğuz beylerinin kendisine yaptığı psikolojik 

baskıdan karısının aklı ve çözümü ile kurtulduğu görülmektedir. Dirse Han’ın 

karısı burada bilge sıfatıyla öne çıkmaktadır. Dirse Han’ın karısına olan uygunsuz 

yaklaşımı, erkeğin kadın üzerinde hükmedici tutumunu ve erkeğin fiziksel 

üstünlüğünü göstermektedir. Dirse Han’ın karısı, kocasının kendisine söylediği 

sözler karşısında sessiz kalmakta ve çözüm önerisi sunarak hem kocasını hem de 

kendisini bu dertten kurtarmaktadır. Dirse Han, karısının sözleriyle sakinleşmekte 

ve karısının söylediklerini yapmaktadır. Bu da kadının sözünün kocası tarafından 

dinlendiğini, kadının ev içi hâkimiyette söz sahibi olduğunu göstermesi 

bakımından önemlidir.  

Dirse Han ve eşinin yaşadığı bu çocuksuzluk sorunu ve sonrasında maruz 

kaldıkları psikolojik baskılar günümüz Türk toplumunda da hâlâ devam eden 

sorunlardandır. Ancak ilginçtir ki bugün de çocuk sahibi olamayan çiftlerde 

hikâyede de olduğu gibi hâlâ bunun sebebi önce kadın üzerinden araştırılmaktadır. 

Yakın zamana kadar “Kısır, meyvesiz ağaç, dölsüz” gibi sözler daha çok kadınlar 

için kullanılmaktaydı ve çocuk sahibi olabilmekle ilgili geleneksel uygulamalar da 

daha çok kadın üzerinde denenmekteydi. Günümüzde erkek çocuk sahibi olma ile 

ilgili baskıların, geçmişteki kadar olmamakla birlikte, kadınlar üzerinde devam 

ettiğini söylemek mümkündür. Ancak bugün şunu da ifade etmek gerekir ki artık 

aileler, erkek çocuk sahibi olmak istedikleri kadar kız çocuğu sahibi olmayı da 

istemektedir. 



97 

Geleneksel Türk halk kültüründe evli çiftler çocuk sahibi olamadığında 

bunun sorumlusu kadın gibi görülmektedir. Bu nedenle kadınlara yönelik 

suçlayıcı tavırlarda bulunulmakta ve çocuk sahibi olmakla ilgili birtakım 

uygulamalar kadınlar üzerinde denenmektedir. Çocuk doğuramayan ya da hep kız 

çocuğu dünyaya getiren kadınlarla ilgili olarak Türk toplumunda devam eden ve 

kadına karşı birer şiddet örneği olarak değerlendirilebilecek olan kuma getirme, 

aşağılama, boşama ya da ağır geleneksel sağaltma yöntemlerine maruz bırakma 

gibi pratikler ilk dikkatleri çeken geleneksel çare arama yöntemleridir. Kadının 

yaşamak zorunda kaldığı bu durumlar ve çocuk konusundaki eksikliğin sadece 

kendisinde aranması, Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesi’nden de anlaşılacağı 

üzere kaynağını çok daha eskilere dayanan bir toplumsal hafızadan 

alabilmektedir. 

Günümüzde Anadolu’nun çeşitli bölgelerinde yapılan derleme 

çalışmalarından hareketle modern tıbbi müdahalelerin yetersiz kaldığı durumlarda 

devreye bazı geleneksel tedavi yöntemlerinin girdiğini ve bu tedavi yöntemlerinin 

de hep kadınlar üzerinde uygulandığını görüyoruz. Üstelik bu yöntemlerin birçoğu 

insan psikolojisine ağır gelen uygulamalardır. Bu geleneksel sağaltmaların çoğu 

eski din ve gelenek kaynaklı olup analojik benzeşmeler ile rahimde bir canlıcılığın 

zuhur edeceğine inanılan yöntemlerdir. 

Hayatın geçiş dönemleriyle ilgili yapılan saha çalışmalarının doğum 

âdetleri uygulamalarında çocuk sahibi olamayan kadınlara yönelik birtakım 

geleneksel tedavi yöntemlerine başvurulduğu görülmektedir. Bu yöntemlere 

bakıldığında, kadının fiziksel ve ruhsal sağlığına olumsuz etkilerde bulunabilecek 

birtakım uygulamaların olduğu ve bunların da kadına bir tür şiddet olarak 

yansıyabileceği görülmektedir. Örneğin Ardahan ilinde yapılan bir saha 

çalışmasında kaynak kişilerin aktardıklarına göre gebe kalamayan gelin kızlar ya 

da kadınlar çocuk sahibi olmak için saman, ot, arpa veya koyun dışkısının 

yakılmasıyla oluşan dumanın buğusuna oturtulmakta böylelikle rahimde bir 

sağaltımın sağlanacağına inanılmaktadır (Çapan, 2022, s. 26-27). Alanya halk 

kültürü üzerine yapılan bir derleme çalışmasında da yine kaynak kişiler, kısırlığı 

giderme ya da gebe kalma çarelerinin genellikle kadınlara uygulandığını 

belirtmekte, Ardahan’dakinden farklı olarak da türbeye ve hocaya giderek 

sağaltımın yapılmaya çalışıldığı ifade edilmektedir. Kaynak kişilerin 

aktardıklarına göre çocuğu olmayan kadınların türbe ziyareti sonrası karnına taş 



98 

bağlanması ve bu taş ile kırk gün boyunca dolaşması istenmektedir. Göbek 

kaldırma, süt buğusuna oturtma gibi uygulamalar da yapılan diğer sağaltım 

yöntemleridir (Yücesan, 2022, s. 8). Manavgat’ta da çeşitli otların buğusuna 

oturmanın dışında otlardan ilaç yapıp içme, üzüm ve sarımsağın ezilmesi ile elde 

edilen hamurun rahme bağlanması ile sağaltım hedeflendiği görülmektedir (Ak, 

2022, s. 24). Kökleri çok eskilere giden bu sağaltma yaklaşımlarında merkezde 

yine hep kadın yer almaktadır. Üstelik bu yöntemlerin birçoğu genç gelinler 

üzerinde eşinin ailesi ve çevresinin baskısıyla gerçekleştirilmektedir. Kadın bu 

durumlardan psikolojik olarak etkilenmekle birlikte içtiği bitkilerden ya da 

vücuduna temas ettirilen yabancı cisimlerden fiziksel olarak da etkilenmektedir. 

Çünkü bu tedavi yöntemlerinin olumlu etkileri olabildiği gibi kadın bedenine 

zarar veren olumsuz yan etkileri de olmaktadır. Kadının geçmişte olduğu gibi 

günümüzde de eksik ve kusurlu görülmesi ve yine geçmişte olduğu gibi 

günümüzde de yukarıdaki sağaltma örneklerinden da anlaşılacağı üzere psikolojik 

ve fizyolojik şiddete maruz kalması ile sonuçlanabilmektedir. Halk 

hikâyelerimizde karşımıza çıkan benzer çare arama teknikleri ile günümüzdeki bu 

sağaltma yaklaşımlarının kadın merkezli odaklanmış olması, dönemin kadına 

yönelik olan toplumsal bakış açısını da bize göstermesi bakımından önemlidir. 

Eski toplumsal hafızanın günümüz toplumunda da devam ediyor olması yeni evli 

gelinler üzerinde ve hatta genişleyerek güvey ve çevresinin üzerinde de bazı 

baskıların oluşması ile sonuçlanmaktadır. 

Çocuk sahibi olmakla ilgili geleneksel tedavi yöntemlerinin kadınlar 

üzerinde meydana getirdiği psikolojik ve fizyolojik şiddetin yanı sıra kadınlar 

sözlü şiddete de maruz kalmaktadır. Sözlü gelenekte halk hikâyelerimizde 

kadınların maruz kaldıkları sözlü şiddet türlerine değinilmiş olmakla birlikte 

yazılı kaynaklarımızda da bu türden sözlü şiddete girdiğini düşündüğümüz 

örneklerle karşılaşmak mümkündür. Örneğin, Dîvânu Lugâti’t-Türk’te, “kısır” 

kelimesi “kısır kadın…” şeklinde ve doğrudan kadın üzerinden 

anlamlandırılmıştır (Ercilasun-Akkoyunlu, 2020, s. 156). Devamında ise “kısır 

hayvan…” ifadesinin geliyor olması düşündürücüdür. Çünkü burada “kısır” 

ifadesinin hem kadın hem de hayvanlar için eşdeğerde kullanılmasına şahit 

olmaktayız. Yani kadın burada suçlu görülmesinin yanında bir de değersizdir ve 

anlamlandırmanın da bu zihni durumu açık ettiği kanaati oluşmaktadır. Dönemin 

kadına olan bakış açısını anlamamız açısından bu tanımlama manidardır. 



99 

Günümüzde de hâlâ devam eden kısırlığın sadece kadına özgü olduğu 

düşüncesinin, eserin yazıldığı dönemde de var olduğu “kısır kadın” ifadesinden 

hemen anlaşılmaktadır (Özdemir, 2022, s. 21). Çocuk sahibi olamayan çiftlerden 

sadece kadının seçilerek “kısır kadın” diye hitap edilmesi sözlü ve psikolojik 

şiddete bir örnektir. Bu “kısır” ifadesi artık günümüzde hem kadın hem erkek için 

kullanılmakta olsa da kırsal kesimde yine çocuk sahibi olamamaktan önce 

kadınların suçlandığı, onlar için “dumanı tütmez, tutuk, bağlı, meyvesiz, avrat 

olamamış, sonsuz” gibi sıfatların kullanıldığı; bununla birlikte “Bir ağacın 

altında bin koyun eğleniyor, seninkinde kim eğlenir”, “Meyveli ağaç taşlanır 

meyvesiz ağacın dibine kim varır.” gibi atasözlerinin söylendiği kaynak kişiler 

tarafından aktarılmaktadır. Ayrıca toplum içerisinde kısırlığın kadınların bir 

kusuruymuş gibi algılandığı da yapılan saha derlemelerinde ifade edilmektedir 

(Ak, 2022, s. 22).  Kaynak kişiler haricinde atasözleri üzerine yapılan 

çalışmalarda da dikkate değer örneklere rastlamak mümkündür. Mesela “Oğlu, 

kızı olmayan avrattan, eski hasır yeğdir” atasözü, geleneksel halk kültüründe 

çocuğu olmayan kadına yönelik hâkim olan bakış açsını özetlemektedir. 

(Albayrak, 2009, s. 730).  Bu atasözünde bir kadının ancak çocuk sahibi olursa 

değerli olacağı ya da değerinin artacağı ifade edilmektedir. Burada dolaylı olarak 

da olsa çocuk sahibi olamamaktan yine sadece kadının sorumlu tutulacağı 

anlaşılmaktadır. 

Çoğu yörede çocuk sahibi olamayan kadınlara “zürriyetsiz, dölsüz” 

denilirken erkeğe dair bir benzetmenin olmaması ve bu bilgileri de daha çok kadın 

kaynak kişilerin veriyor olması düşündürücüdür (Özdemir, 2022, s. 33). Çocuk 

sahibi olamayan kadınlar için “eksik insan”, “kusurlu kadın” gibi ifadelerin de 

sıklıkla kullanıldığı kaynak kişiler tarafından söylenmektedir (Birkanım, 2020, s. 

19-20). Günümüzde artık “kısır” ifadesinin erkekler için de bir sıfat olarak bazı 

yörelerde son yıllarda kullanıldığını görmek mümkündür. Ancak yine yapılan 

benzetmeler bakımından erkek ile kadın arasında fark olduğunu da söylemek 

gerekir. Mesela kısır olan bir kadın için “meyvesiz, kuru dal, çöp, kısır” gibi 

ifadeler rahatlıkla kullanılmakta iken çocuğu olmayan bir erkeğe ise sadece 

“kısır” denildiği yine kaynak kişi tarafından belirtilmiştir (Kartal, 2020, s. 27-29). 

Anlaşılacağı üzere “doğurmak” eyleminin kadın tarafından gerçekleştiriliyor 

olmasından olsa gerek, çocuk sahibi olamamanın sorumlusu da kadınmış gibi 



100 

görülmektedir. Bunun izlerini de örneklerden anlaşılacağı üzere Dede Kokut 

Hikâyeleri’ne kadar sürmek mümkündür. 

Toplumsal tavrın kadını değersizleştiren bu ve benzeri tutumları, kadın 

üzerinde bir psikolojik şiddet oluşturmaktadır. Kadına kıyasla erkeğin çocuk 

sahibi olamadığında maruz kaldığı şiddet çok daha azdır. Halk hikâyelerimizdeki 

örneklerden ve yazılı kaynaklarımızdan bunu görmek mümkündür. Çocuk sahibi 

olmakla ilgili pratiklerin kadın üzerinde denenmesi gibi benzer şekilde gebelikten 

korunmak ve istenmeyen gebeliğe son vermek gerektiğinde de çeşitli yöntemlere 

başvuran ya da başvurmak zorunda bırakılan yine kadın olmaktadır. Yapılan saha 

derlemelerinden elde edilen bilgilere göre; ağır kaldırma, yüksekten atlama, rahme 

yabancı cisim sokma gibi uygulamalar ve daha niceleri yine ve her zamanki gibi 

kadın merkezli olarak uygulanması gereken sağaltmalar olarak kabul görmektedir. 

Bu uygulamaların sonucunda hayatını kaybeden ya da sakat kalan kadınların 

olduğu bilgisi de işin trajik tarafını oluşturmaktadır (Türbedar, 2011, s. 41). 

“Sosyal Rol Kuramı” bağlamında çocuk sahibi olamamakla ilgili 

sorumluluğun neden kadına yüklendiğini açıklamak gerekirse; kadın ile erkek 

arasındaki bütün davranışsal farklılıkların cinsiyet kalıp yargıları ve sosyal rollerle 

açıklanabileceği fikri ortaya çıkmaktadır. Kadın ve erkeklerden beklenen davranış 

örüntüleri bulunmaktadır. Örneğin, çoğu kültürde çocukların sorumlulukları, 

bakımları kadınlara verilmiştir. Kadın her zaman çocuk bakımı ile ilgileniyorsa 

onların çocuk bakımı için gerekli olan sıcak ve şefkatli gibi özelliklere sahip 

olduklarını düşünmek kolaylaşmaktadır (Dökmen, 2009, s. 82). Bir başka örnek 

vermek gerekirse, erkeğin fiziksel olarak daha iri ve güçlü olması, kadının çocuk 

doğurması ve emzirmesi, kadın ve erkeği biyolojik ve fiziksel olarak ayırmakta 

(Dökmen, 2009, s. 84) ve bu durum, kadın ile erkeğin davranış ve 

sorumluluklarına da etki etmektedir. Öyle ki kadının çocuk doğurabilmesi 

beraberinde çocuğa ait her sorumluluğu kadına yüklemiştir. Bu nedenle de 

toplum, çocuk sahibi olmakla ilgili uygulamaları kadından beklemekte, çocuk 

sahibi olamayan çiftler arasından da kadını seçerek çocuk sahibi olamamanın 

suçunu ve sorumluluğunu kadına yüklemektedir. Sosyal Rol Kuramı’nın 

öngördüğü davranış kalıpları nedeniyle kadın ve erkekten beklenen görev ve 

sorumluluklar, özellikle kadın üzerinde baskıya dönüşmekte ve psikolojik şiddete 

yol açmaktadır. Çünkü bir davranış kalıbını herhangi bir cinsiyete yüklemek ve 

ondan sürekli bu davranışı yerine getirmesini beklemek bir süre sonra davranış ile 



101 

cinsiyet arasında özdeşim kurmaya sebep olacaktır ve bu bir sorumluluğa 

dönüşecektir. Bireylerden beklenen ve sorumluluğa dönüşen her davranış kalıbı 

cinsiyetle sınırlandırıldığında birey üzerinde psikolojik baskının oluşması 

kaçınılmaz olacaktır. 

2.1.3.2 Salur Kazan’ın Evinin Yağmalandığı Hikâye 

Dede Korkut Hikâyelerinden, Salur Kazan’ın Evinin Yağmalandığı 

Hikâye’de, “Dokuz kara gözlü, güzel yüzlü, saçı ardına örülü, göğsü kızıl 

düğmeli, elleri bileğinden kınalı, parmakları süslü, mahcup kâfir kızları Kudretli 

Oğuz beylerine kadeh sunup içerlerdi” şeklinde bir ifade dikkat çekmektedir 

(Ergin, 2012, s. 38). Burada kâfir kızlarının, fiziksel olarak tasvir edildiği, Oğuz 

Beylerine hizmet ettirildiği ve kadeh sundurulduğu görülmektedir. Düşmana karşı 

üstünlük göstergesinin bir örneği olan bu kadeh sunma ve hizmet ettirme ritüeli, 

kadının dönemin toplum düzenindeki ikircikli konumunu göstermesi bakımından 

oldukça önemlidir. Kadın kara gözlü, güzel yüzlü, saçı ardına örülü, göğsü kızıl 

düğmeli, elleri bileğinden kınalı, parmakları süslü, mahcup bir şekilde tasvir 

edilmiştir. Yani kadın buradan da anlaşılacağı üzere oldukça değerli ve güzeldir 

ve bu değerlilik düşman ülkenin haysiyeti, onuru, şerefi ve namusu ile denk 

görülen bir değerlilik olarak metinde karşımıza çıkmaktadır. İşte bu güzele olan 

hâkimiyet ve tahakküm düşman ülkeye karşı kurulmuş olan üstünlüğün bir 

göstergesi olacaktır. Bir yerde erkeğin kadın üzerindeki egemenliği ve hâkimiyeti 

ile kurmuş olduğu otorite burada kadeh sundurulmak suretiyle aşağılanmaktadır. 

Bu aşağılanmanın kadın üzerinden yapılması ise kadının hem stratejik hem de 

erkeğin gerisindeki bir konuma sahip olduğunu bize göstermektedir. Stratejik 

değeri de yine erkek egemen anlayışın kendisine vermiş olduğu rol ile 

açıklanabilirdir. Bu rolü kadının oynamasındaki mecburiyetin yansımaları kadın 

cinsi üzerinde psikolojik bir şiddet türü olmaktadır. 

Bu açıklamaların yanı sıra metin, feminen bir yaklaşımla değerlendirilecek 

olursa, zorla hizmet ettirilmek, kâfir kızı da olsa kadınları üstünlüğün bir nişanesi 

olarak erkeklere zorla hizmetkâr olarak çalıştırmak ve kadeh sunmalarını istemek 

kabul edilebilir bir tutum değildir. Oğuz Beylerinin sergilediği bu tavır tam tersi 

bir şekilde yani kendilerine karşı yaşandığı zaman hoş karşılanmadığı 

görülebilmektedir. Kâfir kızları ya da Oğuz kadınları fark etmeksizin kadına karşı 

sergilenen bu tutum, kadına yönelik olumsuz bir davranıştır ve kadının konumunu 

göstermesi bakımından önemlidir.   



102 

Salur Kazan’ın Evinin Yağmalandığı Hikâye’nin devamında, kâfirler Salur 

Kazan’ın oğlu Uruz ve kırk yiğidi tutsak etmişlerdir.  Kırk ince belli kız ile 

Kazan’ın karısını kaçırmışlardır. Kâfirin planı, Kazan’ın karısı Burla Hatun’u 

getirip ona kadeh sundurmaktır. Kırk ince belli kız arasından Burla Hatun’un kim 

olduğunu bilememişlerdir. Bunu anlamak için kâfir yine planlar yapmıştır: 

“Kazan oğlu Uruz’u hapisten çıkarın, boğazından urganla asın, iki küreğinden 

çengele asın, kıyma kıyma ak etini çekin, kara kavurma edip bey kızına iletin. Her 

kim yedi o değil, her kim yemedi o Kazan’ın hatunudur. Çekin döşeğimize 

getirelim, kadeh sunduralım” demişler. Bunları duyan Burla Hatun oğlu Uruz’a 

feryat eder: “Senin etini yiyeyim mi, yoksa kâfirin döşeğine gireyim mi, baban 

Kazan’ın namusunu kirleteyim mi?” diye oğluna sormuştur. Oğlu Uruz ise 

anasına, kendi etinden yemesini, babasının namusunu kirletmemesini söylemiştir 

(Ergin, 2012, s. 47-49). 

Kâfir ile Salur Kazan arasında geçen konuşma ise: 

“Bre Şökli Melik 

Kırk ince belli kız ile Burla Hatun’u getirmişsin, sana esir olsun. 

Kırk yiğidimle oğlum Uruz’u getirmişsin, kulun olsun. 

Bre kâfir, anamı ver bana.”  

“Bre Kazan 

… 

Sana vermeyiz  

Yayhan Keşiş oğluna veririz 

Yayhan Keşiş oğlundan oğul doğar 

Biz onu sana hasım koruz” (Ergin, 2012, s. 51-52). 

Salur Kazan’ın kâfirle yaptığı bu konuşmada anneliğin ve annenin 

namusunu korumanın ne kadar önemli olduğu anlaşılmaktadır. Fakat Kazan’ın 

karısı da bir kadın olarak kıymetli olmalı ve düşmana esir verilmemelidir. Bunun 

yanında kırk ince belli kız da düşmana esir verilmek istenmektedir. Burada Salur 

Kazan, kâfirden doğrudan annesini geri vermesini istemekte, karısını ve kırk ince 

belli kızı, geri almak için mücadele etmeden kâfire vermeye razı olmaktadır. Fakat 

kâfir, annesi dâhil hiçbir kadını geri vermeyi kabul etmemektedir. Ayrıca 



103 

hikâyenin başındayken Oğuz beylerinin kâfir kızlarına yaptığı muameleyi, kâfirler 

Oğuz Beylerinin kadınlarına yapmaktadırlar. Kâfirler, Burla Hatun’u getirip 

döşeklerine almak ve kadeh sundurmak istemektedir. Burada her iki tarafın da 

birbirinden intikam almak için kadınları siyasi ilişkilerine dâhil etmeleri, aslında 

kadınların hem değerli olduklarını göstermekte hem de en kıymetlileri olan bu 

kadınlar üzerinden birbirlerinin canını acıtıp intikam almak istemektedirler. 

Ancak anne ve eş arasında anne yönünde bir tercih yapılması, anneyi değerli 

kılarken eş statüsündeki kadını değersizleştirmektedir. Kadının toplumsal 

kimliklerinden biri olan eş olma durumu, anneliğe göre daha değersiz bir kimlik 

olarak ortaya çıkarılmaktadır. Toplumsal yapının birer yansıması olan bu halk 

hikâyesi metinlerinde eş olan kadınların daha çok şiddete maruz bırakılması ve 

gerekse günümüzdeki kadının da eş olarak maruz kaldığı çeşitli şiddet 

örneklerinin altında işte bu tarihsel arka planın olduğunu görmek önemlidir. 

Hikâyede Salur Kazan’ın karısı ve kırk ince belli kızı bırakıp annesini 

kâfirin elinden kurtarmak istemesi, Türk aile yapısında annenin bir kadın olarak 

önemli bir konuma sahip olduğunu bizlere göstermektedir. Bu nedenle Türk 

toplumunda kadınlık vasfı, içerisinde anneliği de taşıdığı ve ailede bu vasfıyla 

önde görüldüğü için değerlidir. 

 “Ana gibi yar, Bağdat gibi diyar olmaz” (TDK Sözlüğü, 2025). 

“Ana hakkı Tanrı hakkıdır” (Aksoy, 2020, s. 143). 

“Bir adamın karısı, o adamın yarısıdır” (Albayrak, 2009, s. 249). 

“Erkek aslan, dişisinden kuvvet alır” (Albayrak, 2009, s. 249).   

“Evi ev eden avrat, yurdu şen eden devlet” (TDK Sözlüğü, 2025).  

“Kadın erkeğin eşidir, evinin güneşidir” (Albayrak, 2009, s. 583).    

“Kadınsız ev olmaz” (Albayrak, 2009, s. 586).   

“Kadınsız ev, parasız kasaya benzer” (Albayrak, 2009, s. 586).   

şeklinde sözlü geleneğimizde yaşamakta olan atasözlerinden de görüleceği üzere 

annelik vasfına haiz olan bir kadın her daim erkeğin en önemli güç kaynağı olarak 

görülmüştür. Bir erkeği tamamlayan, ona güç veren, evi yuva yapıp aile birliğini, 

düzenini sağlayan kişinin kadın olduğu bu atasözlerinde vurgulanmaktadır. Bunun 

yanı sıra kadının olmadığı evin aile olmayacağı da belirtilmek suretiyle annelik 



104 

vasfının aile kurmadaki önemine atıfta bulunulmuştur. Hatta anne hakkının Tanrı 

hakkı ile eş tutulması oldukça dikkat çekicidir. Burada üzerinde durulması 

gereken husus ise kadının ister klasik metinlerde ve isterse de günümüzde olsun 

maruz kaldığı şiddete dair bütün tanımlamalarda ataerkil anlayışın baskın 

olmasıdır. Kadını öven ya da rencide eden bütün tanımlamalar ataerkil anlayışın 

ürettiği tanımlamalar olarak karşımıza çıkmaktadır.    

Kadının ve annenin önemini anlatan atasözleri olduğu gibi kadını yeren, 

erkeğe kıyasla ikincil konuma atan, cinsiyetine bağlı negatif ayrımcılığa tabi tutan 

atasözlerinin de kaynağı bu ataerkil hâkim yaklaşımın sonucudur. Geleneksel 

toplum düzeninde bir erkeğin karısıyla “Elinin hamuruyla erkek işine karışma” 

atasözünü benimseyerek iletişim kurması, “Bir adamın karısı, o adamın 

yarısıdır” atasözündeki anlayışın önüne geçmesi yine ataerkil yaklaşımın tercihi 

nedeniyledir.   

Günümüzde de aynı ataerkil hâkim anlayışın bir gereği olarak Salur Kazan 

Hikâyesinde görüldüğü gibi anne, değerli ve kutsal kabul edilmektedir. Bu 

nedenle hikâyedekine benzer olarak bugün de birine zarar vermek, kışkırtmak ya 

da psikolojik olarak onu rahatsız etmek isteniyorsa ya da birine küfredilecekse 

aynı yaklaşımın bir gereği olarak bu önce annelerin ve daha sonra bacıların ya da 

eşlerin üzerinden yapılmaktadır. Bu durum eski metinlerdeki kadının maruz 

kaldığı küçük düşürücü davranışların günümüzde de devam ettiğine bir örnek 

olmaktadır.  

2.1.3.3 Kam Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesi 

Kam Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesi’nde, Bamsı Beyrek, Banu 

Çiçek ile güreşir. Bamsı Beyrek, Banu Çiçek’i bir türlü yenemez. Bu kızı 

yenemezsem Oğuz beyleri bunu yüzüme vururlar, der ve gayrete gelip kızı sarar 

ve memesinden tutar. Bağnı çiçek bundan rahatsız olur ve kendini yere atar güreşi 

bırakır (Ergin, 2012, s. 64). Burada Bamsı Beyrek, Banu Çiçek’i kadınlığı ile yere 

vurmuştur (Dökmen, 2009, s. 95). Bamsı Beyrek, Banu Çiçek’i yenemeyeceğini 

anlayınca onu kadınlığıyla rahatsız ederek güreşte yenilmesini sağlamıştır. 

Aynı hikâyede, Kısırca Yenge ve Boğazca Fatma adında iki kadın, Oğuz 

toplumunun genel ahlak kurallarına uygun davranışlar sergilemedikleri için 

Beyrek tarafından hor görülmüşlerdir. Kısırca Yenge, çocuk sahibi olmadığı için 

“kısır kısrak”lara benzetilmiş, yaşadığı cinsel hayat yüzünden Fatma’nın adı kötü 

anılmaktadır. Ancak Bamsı Beyrek’in, Banu Çiçek’i üç öpüp bir dişlemesinde 



105 

hiçbir sakınca görülmemektedir. Üstelik Banu Çiçek ile Bamsı Beyrek’in henüz 

meşru olmayan bir ilişkisi vardır. Sonuç olarak, erkek egemen toplumların, erkek 

bakış açısıyla belirlediği ahlak kuralları erkeğin çıkarlarına göre şekil almaktadır 

(Yurtsever, 2019, s. 60). 

Beyrek’in Oğuz toplumunda bir kadına: “Senin adın kırk oynaşlı Boğazca 

Fatma değil miydi? Daha ayıbını açarım belli bil.” (Ergin, 2012, s. 84) diyerek 

tehdit eder şekilde konuştuğu görülmektedir. Toplumun ahlak kurallarına uygun 

davranmayan bir kadının, yaptığı yanlış yüzüne vurularak toplum içinde 

dışlanmaktadır. Toplumsal ahlak düzenine aykırı hareket eden kadının bir şekilde 

cezalandırıldığı görülmektedir. Aynı hikâyede Bamsı Beyrek’in Banu Çiçek’le 

güreşirken memesini sıkması sonucu kadını yere vurması, toplumsal ahlak 

kuralları çerçevesinde değerlendirildiğinde aykırı bir davranış olmaktadır. Bamsı 

Beyrek, Banu Çiçek’i güreşte yendikten sonra bir öpüp üç dişleyerek 

parmağındaki altın yüzüğü çıkarıp kızın parmağına takar ve nişanımız kutlu olsun, 

der. Banu Çiçek ise o zaman şimdi birbirimizden uzak durmak gerek diyerek 

evine gider (Ergin, 2012, s. 64). Burada Bamsı Beyrek’in evlilik merasimi 

olmadan önce Banu Çiçek’i öpmesinin, toplum tarafından yadırganmadığı 

görülmektedir. Ancak Banu Çiçek açısından bundan sonra Bamsı Beyrek’ten uzak 

durması gerektiği anlayışı, Banu Çiçek’in yetiştiği ailenin ve toplumun kurallarını 

benimsediğini göstermektedir. Dolayısıyla bu hikâyede Bamsı Beyrek ve Banu 

Çiçek’in sergilendikleri tutum, bireylerin ataerkil anlayışın belirlediği toplumsal 

cinsiyet rollerini kabul ettiklerini ve buna göre davranışlar sergilediklerini 

göstermektedir. 

Kam Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesi’nde, Kısırca Yenge adında bir 

kadından bahsedilmektedir (Ergin, 2012, s. 63). Çocuk sahibi olamadığı için 

toplum tarafından “kısırca” lakabı ile anılmakta ve adı bile söylenmemektedir. 

Çocuk sahibi olamamak onu, diğer Oğuz kadınlarından ayırmakta ve toplumdaki 

kimliği bununla belirlenmektedir.  Kadına verilen bu isimde çocuksuzluk 

problemi öne çıkarılmakta ve onun,  toplum içerisinde ötekileştirmesi bu yönüyle 

yapılmaktadır. Metnin hüküm sürdüğü dönemde çocuk sahibi olamamanın nedeni 

kadından kaynaklanan bir kusur olarak görülmektedir. Kadın bu durumda “kısır, 

tutuk, meyvesiz, yarım, avrat olamamış, sonsuz” gibi kelimelere muhatap 

tutulmaktadır. Ancak bilimsel gelişmeler neticesinde artık çocuk sahibi 

olamamanın tek sorumlusu artık kadın olarak görülmemektedir. 



106 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde ataerkil düzen ve ona verilen önem kendini 

göstermektedir. Her ne kadar Banu Çiçek, Burla Hatun, Selcen Hatun ve Dirse 

Han’ın eşi gibi kadınların isimleri zaman zaman ön plana çıksa da hikâyelerde bu 

kadınlar, “ataerki” müsaade ettiği sürece öne çıkıp hizmet eden kadınlardır. Dirse 

Han’ın eşinin adı bile geçmemekte, savaşçı özellikler göstermesine ve han kızı 

olmasına rağmen kocasının adıyla anılmaktadır (Yurtsever, 2019, s. 58). 

Aynı hikâyede Bay Büre, evlerine gelen dedeye getirdiği haberin iyi mi 

kötü mü olduğunu şöyle sorar: “Dede, oğlan mısın, kız mısın?” (Ergin, 2012, s. 

67). Burada kötü haberin kızla, iyi haberin erkekle özdeştirildiği görülmektedir. 

Anadolu’da yaygın olan bir âdet, doğum geleneklerinde karşımıza çıkmaktadır. 

Kız evlat dünyaya geldiğinde bir sessizlik olmakta çünkü pek sevinilmemektedir. 

Erkek evlat doğduğunda ise etrafa haber verilmekte, silahla havaya ateş 

edilmekte, çeşitli kutlama etkinlikleri yapılmaktadır. Bu duruma başka bir örnek 

vermek gerekirse, bir ortamda sessizlik olduğunda, “Kız doğdu!” ya da “Kız mı 

doğdu, bir sessizlik oldu!” gibi ifadeler kullanılmaktadır. Günümüzde devam eden 

ve kız çocuğuna karşı olan bu tavrın izlerine görüleceği üzere Dede Korkut 

Hikâyelerinde de rastlamak mümkündür. Günümüzden örnek vermek gerekirse 

Erzurum’un Halilçavuş köyünde yöre halkının ilk çocuk olarak kız çocuk sahibi 

olmayı pek istememesi örnek olarak verilebilir. Yöre halkı ilk çocuk olarak daha 

çok erkek çocuk sahibi olmayı istemektedir ve hatta bunun için ziyaretlere gidilir, 

kurbanlar adanır, dualar edilir ve pirlerden bile yardım dilenilir. Ancak kız çocuğu 

için böyle şeyler yapılmaz. Doğum sonrası uygulamalardan olan “müjde verme” 

âdetinde de özellikle erkek çocuğu müjdesinin verilmesi üzerine baba ve yakınları 

havaya ateş açar ve ebeye kuzu verirler. Kız çocuğu müjdesinde yine bunların 

olmadığı görülmektedir. (Akdağ, 2023, s. 42-49).  

Dede Korkut Hikâyeleri’nde geçen “Oğlan mısın, kız mısın?” sözü, 

günümüzde atasözü olarak hâlâ kullanılmaktadır (Aksoy, 2020, s. 984). Kişinin 

getirdiği haberin iyi mi yoksa kötü mü olduğunu ifade etmek için kullanılan bu 

atasözü toplumsal hafızadan silinmemiştir. Kullanımıyla da toplumsal hafızada 

yaşayan bir atasözüdür. Bu atasözünde kötü haber, üzüntü, bela gibi olumsuz 

durumlar kız olmakla ilişkilendirilirken olumlu ya da iyi olan şeyler de erkeklikle 

ilişkilendirilmektedir. Bu da geçmişte ve halen toplumun kız çocuğunu nasıl 

konumlandırdığını ve ona yönelik olan bakış açısını ortaya koymaktadır. Burada 



107 

kadın ile erkek arasındaki cinsiyet ayrımcılığına bağlı kadına yönelik 

ötekileştirme dikkati çekmektedir. 

Kadın ve erkeği, cinsiyet ayrımcılığıyla ayrıştıran toplumsal yapıyla ilgili 

özeleştiri türünden bazı özlü sözlere de gelenekte rastlamak mümkündür. Kadının 

erkekten farkı olmadığını, kadın ve erkeğin eşit olduğunu ifade eden bu söz 

karşımıza “Erkek aslan aslan da, dişi aslan aslan değil mi?” şeklinde 

çıkmaktadır. Bu atasözü, kadın ile erkeğin cinsiyetinden dolayı tabi tutuldukları 

ayrıma karşı bir itirazdır. Diğer bir ifadeyle olan bir şeyi kabul etmemedir. Kadın 

ve erkeğe biçilen rollerdeki eşitsizliği destekleyen anlayış ile bunu reddeden 

anlayışın aynı sözlü gelenekte yaşamakta olması çözümlenmesi gereken bir başka 

mesele olmakla birlikte asıl mesele eril hâkimiyetin baskın olduğu Türk toplum 

yapısında eril dilin de baskın olarak kullanılması meselesidir.  

2.1.3.4 Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Hikâyesi 

Kan Turalı Hikâyesi’nde, Selcen Hatun Kan Turalı’nın önüne geçip 

düşmanla savaşmaya koyulur. Kan Turalı, Selcen Hatun’a nereye gittiğini sorunca 

Selcen Hatun: “Bu gelen kâfir çok kâfirdir, savaşalım, dövüşelim, ölenimiz ölsün, 

kalanımız otağa gelsin” der. Burada Selcen Hatun at salar, düşmanı bastırır, 

kaçanı kovalamaz, aman diyeni öldürmez, düşman bastırıldı sanır ve kılıcının 

kabzası kan içinde otağa gelir. Ancak Kan Turalı’nı otağda bulamaz ve ata binip 

Kan Turalı’nı aramaya çıkar. Nihayet Kan Turalı’nın izini bulan Selcen Hatun 

düşmanı önüne katıp kocasını kurtarır. Kan Turalı, Selcen Hatun’un kendisini 

kurtarmasıyla övüneceğinden, kendisini at ardına alıp geldim demesinden korkar 

ve Selcen Hatun’u öldürmekle tehdit eder. Bunun üzerine Selcen Hatun şu söyler: 

“Bey yiğit övünürse yiğit övünsün, aslandır 

Övünmek avratlara bühtandır 

Övünmekle avrat er olmaz” (Ergin, 2012, s. 137-140). 

Eski Türk destanlarında karşımıza çıkan alp kadın tipi ve onu temsil eden 

kadın kahramanın, destanda bir kahramanlık göstermesi erkek kahramanlar 

tarafından bir sorun olarak görülmezken yerleşik hayata geçildikten sonra ve 

destan çağından hikâyeye geçilen dönemde artık bunun bir sorun teşkil eder hale 

geldiği yukarıdaki alıntılamalardan anlaşılabilmektedir. Manas destanında 

Manas’ın eşi Kanıkey, bir alp kadın tipi olarak destanın pek çok yerinde 

bilgeliğini ve alplığını gösterir ancak hiçbir yerde bu nedenle bir eleştiriye tabi 

tutulmaz. Destanda Kanıkey adamlarının ölümünden kederli olan eşine 



108 

“Kalmuklarla kanlı savaşlar yapan kaplanım, sağ salim döndün mü? Almambet 

ve Çuvak gibi pek çok er böyle bu dünyadan gitmişlerdir. Dünya böyledir: Bugün 

var, yarın yok. Aldatıcı dünya. Gidenler için ağlamak, sızlanmakta fayda yok” 

şeklinde hitap ederken ölümü kabullenişi ve eşini tesellisi dikkat çekicidir (İnan, 

2017, s. 117). Kanıkey’in alpliği ve yiğitliği bilgeliğiyle sınırlı değildir. Destanda 

Manas’ın esaretten kurtarılması şu şekilde anlatılmaktadır: 

“Saç örgüsünü toplayıp tepesine bağladı, Manas’ın silahlarını takınarak, 

zırhını giyip Akkula’ya bindi. Ona Manas’ın sadık erlerinden Akayar katıldı. 

Manas’ı, hapsedildiği evdeki çukurdan çıkarıp Akayar’ın yanına ata bindirdiler. 

Manas’ta güç kalmamıştı. Birden Gökçegöz’ün adamlarının hücumuna uğradılar. 

Kanıkey arslan gibi savaşıyor, Akayar da Manas’ı kaçırmakta devam ediyordu. 

Nihayet o ağırca yaralandı, Manas’ı Kanıkey’in arkasına yerleştirip kendisi yere 

düştü. Onu Kalmuklar yakalayıp bir çukura attılar. Kanıkey bir yerinden yara 

yedi. Buna rağmen Manas’ı mahfuz bir yere getirmeyi başardı ve tedavisine 

başladı” (İnan, 2017, s. 46).  

Manas Destanı’nda da erkeğini atının terkisine alarak kurtaran bir eş 

karşımıza çıkıyor ama kadın bundan dolayı eleştirilmemektedir. Selcen Hatun’da 

da benzer olarak kocasını düşman elinden kurtarmış alp-yiğit bir kadın karşımıza 

çıkmaktadır. Ancak Selcen Hatun burada ölümle tehdit edilmesi üzerine zaten 

yiğitlikle övünmenin kadınlara yakışmayacağını, kadının övünse bile erkek gibi 

olamayacağını ifade etmek zorunda bırakılmaktadır. Bu dönüşüm toplumsal 

dönüşümün metne yansımasından ibarettir. Edebiyat sosyolojisi bağlamında 

değerlendirilmesi gerekirse değişen toplumsal yapı, metnin sosyolojisini de 

değiştirmiştir ve Selcen Hatun, yiğitliğin ancak erkeklerin övünebileceği bir 

meziyet olduğunu artık kabul etmektedir. Selcen Hatun’un bu şekilde 

konuşmasının sebebi olarak her ne kadar eşinin kendisine karşı tehditkâr tutumu 

metinde öne çıkarılsa da aslında asıl gerekçe, yaşanmış olan toplumsal 

dönüşümün meydana getirmiş olduğu yeni toplumsal cinsiyet türüdür. Konargöçer 

bozkır yaşam tarzında kadının dâhil olduğu toplumsal yapı ve bu yapının ürettiği 

toplumsal cinsiyet türü ile yerini yerleşik hayata bırakmış olan ve tamamen erkek 

egemen bir toplumdaki toplumsal cinsiyet türü elbette ki farklı olacaktır. 

Toplumsal Cinsiyet Şeması Kuramına göre, bireyler çocuk yaşlardan 

itibaren içinde yetiştikleri toplumun davranış şekillerini öğrenmektedirler. Bilgiyi, 

toplumsal cinsiyet şemasına göre işlemekte, davranışları “kadınsı” ve “erkeksi” 



109 

olarak kategorilerine ayırmaktadırlar. Örneğin, “nazik” ve “kuğu” gibi olma 

özellikleri kadınsı kategoride, “cesur” ve “kartal” gibi olma özellikleri erkeksilik 

kategorisinde değerlendirilmektedir. Kadın ve erkek arasındaki ayrıma vurgu 

yaparak yaşayan, böyle bir kültürde yetişen çocuk, bu davranış kalıplarını kabul 

etmekte ve buna göre bir yaşam şekli benimsemektedir (Dökmen, 2009, s. 69). 

Bu kuram, yukarıda anlatılan Kan Turalı Hikâyesi’nde, Kan Turalı ve 

Selcen Hatun’un yiğitlik konusundaki tutumlarını destekler niteliktedir. Selcen 

Hatun, yiğitlik göstermenin erkeğe has bir davranış olduğunu ifade etmektedir. 

Selcen Hatun’un içinde yetiştiği geleneksel toplum düzeninde, kız ve erkek 

çocuklarının bu cinsiyet şemasına göre yetiştirildiği görülmektedir. Bu nedenle 

bireyler, çocukluktan itibaren kadın ve erkeğe ait davranış kalıplarını kodlayarak 

öğrenmekte ve buna uygun davranışlar göstermektedirler. Dolayısıyla bu davranış 

kalıplarını yadırgamadan kabul etmektedirler.  

Kan Turalı Hikâyesi’nde de gördüğümüz üzere kadının kabullenilmiş 

toplumsal cinsiyet rolüne uygun üretilmiş olan bazı özlü sözlerimizin günümüzde 

kullanılıyor olması, aynı yaklaşımın bir tezahürüdür. 

“Avradın kazdığı kuyudan su çıkmaz” (Albayrak, 2009, s. 199). 

“Kadına kılıç ver, fırsat verme” (Albayrak, 2009, s. 584).  

“Kadının sardığı yük şuradan şuraya gitmez” (Aksoy, 2020, s. 585). 

 “Kadının şamdanı olsa mumu dikecek erkektir” (Aksoy, 2020, s. 338). 

“Eksik etek” (TDK Sözlüğü, 2025). 

“Elinin hamuruyla erkek işine karışmak” (TDK Sözlüğü, 2025). 

Kadının erkeğe göre iş ve güç anlamında daha geri planda olduğunu 

vurgulayan bu atasözleri ve deyimlerin toplumsal hafızada hala yaşıyor olması 

toplumsal cinsiyet rolünün kadın için son 5-6 asırda pek değişmediğini 

göstermektedir. Günlük hayatta yaygın kullanılan yukarıdaki atasözleri ve 

deyimler, kadınların erkeğe kıyasla daha güçsüz olduğunu, güç bakımından 

erkekler kadar başarılı olamayacağını, kadının erkeğin işine karışmaması 

gerektiğini vurgulamakta ve kadının toplumsal cinsiyet rolünü de bu çerçevede 

kodlamaktadır.  

Kan Turalı Hikâyesi’nden günümüze toplumsal hafızada yer eden bu 

örnekler, toplumun kadına karşı bakış açısını da ortaya koymaktadır. Geleneksel 



110 

toplum düzeninde yaygın olan ve toplumsal cinsiyet bağlamında görevleri 

belirtilen kadın, erkeğe kıyasla güçsüz olmalı ve güç gerektiren işlerde de kadına 

güvenilmemelidir. 

2.1.3.5 Salur Kazan’ın Tutsak Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı Hikâye 

Salur Kazan’ın Tutsak Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı Hikâye’de, Trabzon 

tekfurunun adamları Kazan Bey’i kaçırıp Toma’nın Kalesi’nde bir kuyuya 

bırakırlar. Kâfirler kendilerini övmesi şartıyla Kazan Bey’i kuyudan çıkartırlar. 

Kazan Bey’in eline kopuz verirler. Kazan Bey’in kâfire söylediği sözler arasında: 

“Kızını gelinini ak göğsümde oynattım” (Ergin, 2012, s. 195) ifadesi yer 

almaktadır. Dede Korkut Hikâyelerinden, Salur Kazan’ın Evinin Yağmalandığı 

Hikâyede geçen “Dokuz kara gözlü, güzel yüzlü, saçı ardına örülü, göğsü kızıl 

düğmeli, elleri bileğinden kınalı, parmakları süslü, mahcup kâfir kızları Kudretli 

Oğuz beylerine kadeh sunup içerlerdi” şeklinde ifadeler ile yukarıdaki geçen 

ifade aslında aynı maksada hizmet etmek için söylenmiş ifadelerdir (Ergin, 2012, 

s. 38). Salur Kazan’ın Tutsak Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı Hikâyesi’nde geçen 

“Kızını, gelinini ak göğsümde oynattım” ifadesinden ve diğerinden Oğuz 

beylerinin düşmana karşı üstün gelmek ve onları aşağılamak adına kızları ve 

gelinleriyle doğrudan cinsel münasebet kurmak suretiyle eğlendiği anlaşılabilir ya 

da buna yönelik bir isteğin olduğu kanısına da varılabilir. Ancak unutulmamalıdır 

ki buradaki asıl hedef kâfirin başındaki bey ve idarecilerdir. Yoksa Dede 

Korkut’ta geçen bu gibi sözlere sadece şehevi duyguları peşinde koşan birinin 

sözleriymiş gibi bakmak doğru olmaz. 

Burada gerçekte kâfiri kızdırmak ve onun elindeki en değerli varlığı olan 

kızını, gelinini ya da kadınını alarak bunun üzerinden onun otoritesini ve gücünü 

aşağılamak isteği gelmektedir. Ancak “Kızını, gelinini ak göğsümde oynattım” 

sözünün ve benzerlerinin doğrudan kadın cinselliği üzerinden üretilmiş olması 

hem döneminde hem de sonraki dönemlerde kadının bu yönde değersiz görülerek 

çeşitli şiddet türlerine maruz kalmasına neden olmuştur. Bu algının zamanla 

kadına yönelik bir şiddete dönüşmesi ise elbette ki kabul edilemez bir durumdur. 

Çünkü kadın üzerinden karşı tarafın aşağılanmaya çalışılması ve merkezinde de 

cinsel içerikli bir mesajla bunun yapılması, üstelik devamında her iki tarafın 

birbirine kadın üzerinden saldırmaya devam etmesi yani arada hep kadının 

kalması, kadının toplum içindeki konumunu küçük düşürmektedir. Kadın 

üzerinden karşı tarafa saldırıda bulunmak, kadını erkek egemen anlayışın elinde 



111 

metalaştıran bir eylemdir. Erkek egemen toplumlar kendilerinde bu türden bir hak 

olduğunu düşünmektedir. Bu anlayış da kendisine göre tanımladığı kadını istediği 

zaman değerli istediği zaman da değersiz olarak kodlayabilmektedir. 

Günümüzde kadınların erkekler tarafından yaygın bir şekilde şiddete 

maruz kalıyor olmasında, kadınlar üzerinde metinler ve sözlü gelenek üzerinden 

kurulmuş olan bu türden bir sınırsız ve bilinçaltını yeniden inşa eden bir 

hâkimiyet algısının etkili olduğu düşüncesindeyiz.  

2.1.3.6 İç Oğuz’a Dış Oğuz’un Asi Olup Beyrek’in Öldüğü Boyu 

Beyan Eder 

Toplumsal yapıda cinsiyet ayrımcılığına varan tutumlar, kadına yönelik 

olumsuz bakış açılarını da kültürel norm olarak aktarmaktadır. Olumsuz 

davranışın kadınlarla ilişkilendirildiği bir örnek İç Oğuz’a Dış Oğuz’un Asi Olup 

Beyrek’in Öldüğü Boyu Beyan Eder adlı hikâyede geçmektedir. Aruz, Beyrek’i 

çağırır ve orada bulunan beylerle birlikte Kazan’a asi olduklarını, ant içtiklerini, 

kendisinin de Kazan’a asi olmasını ister. Beyrek de Kazan’a asi olmayacağını 

söyler. Aruz, Beyrek’in sakalını tutar; bunun üzerine Beyrek, Aruz’a öfkelenir ve: 

“Aldatarak er tutmak avrat işidir. Avradından mı öğrendin sen bu işi kavat” 

(Ergin, 2012, s. 208) şeklinde çıkışması, olumsuz olarak kabul edilen bazı 

davranışların kadın cinsiyetiyle ya da toplumsal cinsiyet rolünde kadına has olan 

taraf davranışlar olarak kodlandığını görmek mümkündür. “Aldatmak, 

kandırmak” eyleminin kadınla özdeştirilmesi ve bir erkeğin de bunu ancak bir 

kadından öğrenebileceğinin söylenmesi, kadının o toplumdaki pozisyonunu 

göstermesi bakımından önemlidir. Hikâyede olumsuz bir davranışın doğruca 

kadına ait olabileceği ifade edilmektedir. “Aldatmak” eylemi pek tabii erkek 

tarafından da icra edilebilir bir eylem olmasına rağmen hikâyede doğruca kadına 

atfediliyor olması, destan çağına göre Türk kadın tipinin getirilmiş olduğu 

konumu bize göstermektedir. Ayrıca o dönemin kadına yönelik bakış açısını da 

ortaya koymaktadır. 

Olumsuz bir davranışın kadınla ilişkilendirildiği bir örnek olarak “Kadınla 

yalan akrabadır” atasözümüz dikkat çekicidir. Günümüzde kullanılan bir atasözü 

olarak yalan söyleme eyleminin cinsiyeti olmamakla birlikte bu davranışın 

doğrudan kadın cinsiyeti ile ilişkilendirilmesi, toplumsal ön yargının yalan 

söyleme konusunda kadına karşı ne derece ileride olduğunu göstermesi 

bakımından değerlidir. Ataerkil anlayışın ve inşa ettiği halk kültürünün desteğiyle 



112 

bu gibi toplumsal önyargıların yaygınlaşması, diğer pek çok olumsuz davranış 

türünde de kadının hedef gösterilmesine neden olmaktadır. Bu ilişkiler ağında 

kadına yönelik oluşan önyargılar, beraberinde elbette ki şiddeti de getirmektedir. 

2.1.3.7 Hüseyin ile Senem Hikâyesi 

Hüseyin ile Senem Hikâyesi, Diyarbakırlı bir aşiret ağasının oğlu Hüseyin 

ile gelini Senem’in hikâyesidir. Burada çocuksuzluk üzerinden kadına karşı 

uygulanan bir psikolojik şiddete şahit olmaktayız ki bu şiddet örneği 

çalışmamızda ilk olarak Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesi’nde ele alınmıştır. 

Bayındır Han yılda bir defa toy düzenlemekte ve Oğuz beylerini konuk 

etmektedir. Bayındır Han düzenlediği bu toyda oğlu olanı ak otağa, kızı olanı kızıl 

otağa, oğlu kızı olmayanı kara otağa oturtarak ve hatta oğlu-kızı olmayana Allah 

Teâlâ beddua etmiştir diyerek çocuksuzluk üzerine olan töresini ilan etmiştir. 

Bayındır Han’ın bu sözüyle çocuğu olmadığı için psikolojik baskıya maruz kalan 

Dirse Han, aynı psikolojik baskıyı ve şiddeti çocuk edinememekten suçlu gördüğü 

eşine yöneltmiştir. Hatta yetinmemiş boğazını sıkmakla, başını kesmekle, onu 

canından etmekle ve alaca kanını da yerlere dökmekle tehdit etmiştir. 

Çocuksuzluk üzerinden kabahatin kadında bulunması ve devamında psikolojik ve 

hatta fiziksel şiddetin doğması, sözlü gelenekte diğer pek çok türde de karşımıza 

çıkabilen bir temadır. Tıpkı Hüseyin ile Senem Hikâyesi’nde olduğu gibi… 

Hikâyeye göre, Ali İzzet Ağa’nın bir kız çocuğu vardır. Bir erkek çocuğu 

olsun diye feryad eder. Allah dualarını kabul eder ve bir erkek çocuğu olur. 

Kurbanlar kesilir, davullar vurulur, zurnalar çalınır. Oğlu Hüseyin büyür ve 

Senem adında bir kızla evlenir. Senem ile Hüseyin’in çocuğu olmaz ve Senem’in 

kayınpederi bunun için Senem’i suçlar. Hal böyle olunca Senem de suç bende 

değil, senin oğlundadır diye söylerken Hüseyin bunları duyar. Sen beni babama 

şikâyet ettin diyerek evi terk eder, sen de başının çaresine bak der. Yedi yıl olur, 

Hüseyin gelmez. Hüseyin’in gittiği yerde arkadaşı ile arası bozulunca arkadaşı da 

memleketi Diyarbakır’a Hüseyin öldü diye mektup gönderir. Bunun üzerine 

Hüseyin’in babası, Senem yâd ellere gitmesin diye en yakın arkadaşının oğluna 

gelin verir. Senem ikinci kez gelin olur. Bu kez davullar, zurnalar çalmaz. 

Hüseyin bunu duyar ve bu duruma sevinir, evine geri döner. Hüseyin’in derdine 

bir pir tarafından çare bulunur. Hüseyin’in eve geri döndüğü duyulunca Senem’i 

gelin gittiği yerden geri getirirler. Hüseyin ile Senem’in çocukları olur. Senem’i 



113 

geri getirdikleri için Ali İzzet Ağa, onun yerine kızı Fatma’yı gelin verir (Yılmaz, 

2011, s. 25-33). 

Hikâyede görüleceği üzere evli çiftlerin çocuk sahibi olamamasından 

doğruca yine kadın mesul tutulmaktadır. Senem, çocuk doğuramadığı için tıpkı 

Dirse Han’ın eşine yaptığı gibi kayınpederi tarafından suçlanmaktadır. Doğurmak 

eylemi, kadının gerçekleştirdiği bir durum olduğu için geleneksel toplum 

düzeninde çocuk sahibi olamamanın sorumlusu burada da kadın olarak 

algılanmaktadır. Ancak bu sefer durum biraz farklıdır. Senem bu suçlamalara 

dayanamayıp sorunun kendinde değil, kocasında olduğunu kayınpederine söyler. 

Bunu söylemesi üzerine de kocası tarafından terk edilmektedir. Yani haklı olduğu 

bir davada da yine haksız duruma düşmektedir. Çünkü çocuk sahibi olamamanın 

sorumlusu olarak erkeğini işaret etmesi bir yerde erkeğin kusurunun ifşa edilmesi 

anlamına gelmektedir ki bu durum, dönemin sosyal yapısınca kabul edilecek bir 

şey değildir. Erkek egemen bir toplumda eril saiklerle üretilmiş bir sözlü kültür 

ürününde de bu kural işleyecektir ve kusurun söylenmesi ya da dillendirilmesi 

toplum içerisinde hoş karşılanmayacaktır. Çünkü çocuk sahibi olamamanın 

suçlusunun erkek olması ve bu durumun başkaları tarafından bilinmesi erkek için 

gurur kırıcı bir olaydır. Hüseyin’in de erkeklik gururu kırıldığı için evini ve 

karısını terk ettiği hikâyede görülmektedir. 

Bu hikâyede kadının uğradığı şiddet, kocası tarafından terk edilmiş olması 

değildir. Kocası tarafından kadının yalnız bırakılmasıdır. Çünkü geleneksel 

toplumlarda dul kalan ya da yalnız yaşayan bir kadın olmak oldukça zordur. 

Hikâyede geçtiği üzere hikâyeye konu olayların yaşandığı yıllar bilinmemekle 

birlikte hikâyenin anlatıldığı yıllar 1980’li yıllardır. Hikâyenin yaşandığı yıllar ve 

coğrafyası göz önünde bulundurulacak olursa, yedi yıl boyunca bir kadının 

yanında kocası olmadan yaşaması oldukça zordur. Ayrıca Senem yeni evlenmiş 

ve kocasından ayrılmış, genç bir kadındır. Bu nedenle Senem, kayınpederi 

tarafından başka bir aileye gelin olarak verilmektedir. Kadının dul bekletilmesi 

Türk kültüründe hoş karşılanmaz. Manas Destanında dahi alp kadın tipi olan 

Kanıkey, eşi Manası’ın ölümü üzerine yeni han tarafından kayınlarıyla evlenmeye 

zorlanmıştır. İhtiyat Kırgıl’ın, Han Kobeş’in evlenme üzerine olan emrini 

Kanıkey’e “Ben hiç kimseyle evlenmeyeceğim desen başına bela gelecek” 

ifadeleriyle okuması üzerine Kanıkey “Kırk yiğidin başı Kırgıl Alp, akıllı doğmuş 

er idin. Bu teklifi bana yapacak kişi sen mi idin? Ben bu iki kaynımla 



114 

evlenmeyeceğim Manas’ın ölümünü kırk gün bile geçmedi, aş tören yapılmadı, 

ben bu Kobeş’in sözüyle evlenecek değilim. Bana fenalık düşünenlere Manas’ın 

tuzu vursun. Ben ölümden korkmuyorum. Sen ihtiyar Kırgıl, Kobeş’n elçisi olup 

bana gelmekten nasıl utanmadın?..” diyerek eline aldığı kılıçla bunlara saldırır 

(İnan, 2017, s. 127). İki alp de arkasına bakmadan kaçar. Burada Kanıkey gibi 

baskın bir alp kadının dahi kocasız kalması üzerine devreye toplumsal baskının 

nasıl girdiği dikkatleri çekmektedir. Hüseyin ile Senem Hikâyesi’nde Senem ki 

çok da baskın bir karakter olmadığı için bu türden bir baskıya maruz kalması 

oldukça doğaldır.     

Hikâyenin devamında Hüseyin yıllar sonra geri döndüğünde Senem tekrar 

eve geri getirilmiştir. Senem’in geri dönmek noktasında bir tercih şansının 

olmadığı açıktır. Burada Senem’in hayatını yönlendiren ve kendi dışında bir karar 

mekanizmasının bulunduğu anlaşılmaktadır. Ayrıca Senem eve geri döndükten 

sonra onun yerine kocasının kız kardeşi de Senem’i getiren aileye gelin olarak 

verilir ki bu da benzer bir tercihsizliğin ikinci bir örneğidir. Hikâyede her iki 

kadının aile içerisinde üzerlerinde istenilen tasarrufta bulunulabilecek birer meta 

hükmünde karşımıza çıkarılması söz konusudur. Bu durum bir yerde kadının 

varlığının yok sayılmasına, kararlarının olup olmadığının önemsenmemesine de 

işaret etmektedir. 

2.1.3.8 Necip ile Telli Hikâyesi 

Necip ile Telli Hikâyesi, Kars yaylalarında yaşanmış acı bir hikâyedir. 

Necip ile Telli birbirini seven iki âşıktır ve zaman geçer, evlenirler. Evlendikten 

sonra Necip beş yıl askerlik yapmak için evinden, köyünden ayrılır. Ayrılırken de 

anasını ve karısını komşuları Kara’ya emanet eder. Kara, Telli’nin güzelliğini 

görür ve kalbine bir kötülük düşer. “Necip bu evi bana emanet etti, Telli’yi de 

kendi elleriyle bana emanet etti.” diye düşünür. Telli, Kara’ya karşılık vermeyince 

Necip’in kapısında zamparalar dolanıyor diye köyde dedikodu çıkartır. Üstelik 

bunu mektup yazarak Necip’e de söyler. Necip de bu dedikodulara inanır ve 

Telli’yi babasının evine gönderir. Kara, amacına ulaşır ve kocasından ayrılan 

Telli’yi babasından ister. İtiraz etmesine, istememesine rağmen Telli’yi 

dinlemeden ikinci kez gelin ederler.  Üstelik Kara evlidir (Yılmaz, 2011, s. 51-

62). 

Necip ile Telli Hikâyesi’nde, bir dostun ihaneti ve bir kadının çaresizliği 

anlatılmaktadır. Evli bir kadına, kocasının en yakın arkadaşı göz koymakta ve hile 



115 

ile onu kendine eş yapmaktadır. Üstelik kadınla ikinci eşi olarak evlenmektedir. 

Birtakım suçlamalara maruz kalan kadın, kocası tarafından terk edilip babasının 

evine gönderilmektedir. Çünkü ortada namusla ilgili bir sorun varsa bundan 

sorumlu tutulan ve cezalandırılan taraf, önce kadın olmaktadır. Telli’nin kocası, 

ona hiç sormadan duyduklarına inanmış ve kendi şerefini korumak için karısını 

babasının evine göndermiştir. Telli bu şekilde cezalandırılmıştır. Hâlbuki burada 

suçlu olan taraf, Necip’in karısını ve annesini emanet ettiği komşusu Kara’dır. 

Ancak Necip bunlardan habersizdir ve karısıyla ilgili duyduğu olumsuz 

söylentilere hiç düşünmeden inanmıştır. Toplumsal hafızada yer etmiş; “Dişi 

köpek kuyruğunu sallamayınca erkek köpek ardına düşmez” atasözü bu gibi 

durumlarda kadının suçlu olduğuna delil olmaktadır. Delilin geçerliliği toplum 

tarafından sorgulanmaksızın kabul ediliyor olması ise kadına biçilen toplumsal 

cinsiyet rolü nedeniyledir.  Yaşanan olayda kadının herhangi bir suçu olmamasına 

rağmen kadına işin aslı ya da fikrinin ne olduğunun sorulmaması, ataerkil anlayış 

tarafından kendisine biçilen rol gereğidir. Burada erkeğin kadın üzerindeki 

hükmedici gücü ortaya çıkmaktadır. 

Metinden de anlaşılacağı üzere, hikâyenin yaşandığı zamandaki sosyal 

yaşantı, kadının tek başına yaşamasına müsaade etmemektedir. Kadın, kocası 

yanında olmadan yaşadığı anlaşıldığında hemen başka biriyle evlendirilmeye 

zorlanmaktadır. Aksi takdirde namusuyla ilgili çıkacak söylentilere maruz 

kalacağına dair bir toplumsal hafıza ya da ön yargı bulunmaktadır. Erkeğin kadın 

üzerindeki baskısı bu gibi arka plan saikleriyle hikâyede kendini hissettirmektedir. 

Bir erkek, bir kadınla evlenmek isterse karşıdaki kadının ne düşündüğünden ya da 

ne hissettiğinden ziyade isteyip istemediğinin dahi pek bir öneminin olmaması 

aynı saikler nedeniyledir. Yani eril geleneğin ürettiği ve yürüttüğü toplumsal 

hafıza ve ön yargılar… Bu da beraberinde kadının namusu ile ilgili bir söylenti 

olduğunda çevredeki insanların hemen açıklama beklemeden bu söylentiye 

inanmasını doğurmaktadır. Çünkü ahlaki açıdan kadının yanlış yapabileceği ve 

suçlu taraf olma ihtimali toplum tarafından kabul görmüştür. 

2.1.3.9 Hamit Han ile Melek Sultan Hikâyesi 

Necip ile Telli Hikâyesi’nde yaşanan olayın bir benzeri de Hamit Han ile 

Melek Sultan Hikâyesi’nde görülmektedir. Hikâye Erzurum’un İspir kazasında 

tarihi bilinmeyen bir hadiseye dayanmaktadır. Ancak askerliğin yedi yıl olduğu 

dönemlerde yaşandığı bilinmektedir. Belki buradan hareketle 1912 Balkan 



116 

Savaşları ve akabinde başlayıp devam eden I. Cihan Harbi dönemi kastediliyor 

olabilir. Hikâyede Hamit Han adında bir delikanlı, Melek Sultan adında bir genç 

kızla evlenir ve evlendikten beş altı ay sonra Hamit Han yedi yıl gibi uzun bir süre 

askere gider. Melek Sultanı seven Hamit Han’ın arkadaşı Yunus, Hamit Han’ın 

babasına mektup gönderir ve oğlun öldü der. Hamit Han’ın annesi ve babası, bu 

acıya daha fazla dayanamayıp ölürler. Bunun üzerine Melek Sultanın babası gelip 

kızını alır, kendi evine götürür. Bu fırsatı kollayan Yunus, Melek Sultana dünürcü 

gönderir ve onu ister. Melek Sultan istemese de babası onu Yunus’a verir. Hamit 

Han askerden döner, karısının başka biri ile evlendiğini duyunca onu istemez 

(Yılmaz, 2011, s. 101-119). 

Genç yaşta kocasının ölüm haberini alan Melek Sultan, kayınpederi ve 

kayınvalidesi de ölünce yalnız kaldığı için babasının evine geri gider. Hikâyede 

anlatılan olayın yaşandığı zamanlar, genç yaşta kocası ölmüş bir kadının, 

babasının evinde bekâr kalamayacağı dönemdir. Çünkü kadının başından bir kez 

evlilik geçmiştir ve geleneksel toplum düzeninde evlenip ayrıldığı için ya da eşi 

öldüğü için babasının evine geri dönen kadının başka biriyle yeniden evlenmeden 

hayatına devam etmesi oldukça güçtür.  

Hayatından bir kez olsun başından evlilik geçmiş, kocasından ayrılmış ya 

da kocası ölmüş kadınlar “dul” olarak adlandırılmaktadır. Aynı adlandırma 

erkekler için de kullanılmaktadır. Toplum, başından evlilik geçmiş kişileri ayırt 

edebilmek için ayrı tanımlamaya başvurmuştur.  Kadın ve erkek “dul” olarak aynı 

adlandırmaya sahip olmakla birlikte aynı muameleyi görmemektedir. “Dul kadın” 

toplumun gözünde hata yapmaya meyilli ve kontrol edilmesi gereken kişi olarak 

görülmekte iken erkekte durum böyle değildir. Toplumsal hafızada yer etmiş “dul 

kadın” imajı sözlü geleneğe ve atasözlerine de yansımıştır:  

“Dul kadının eteği uzundur” (Albyarak, 2009, s. 371). 

“Dul karı, şeytan karı; aldatır, alır bekârı” (Albyarak, 2009, s. 371).  

“Alma avradın dulunu, dalında gelir kulunu” (Albyarak, 2009, s. 148). 

“Ersiz avrat, dizginsiz at gibidir” (Albyarak, 2009, s. 427). 

“Ersiz avrat, eyersiz at” (Albyarak, 2009, s. 427). 

“Ersiz avrat yularsız at” (Albyarak, 2009, s. 427). 

“Ersiz avrat, yularsız eşek” (Albyarak, 2009, s. 427). 



117 

“Ersiz avrat, yuvasız at” (Albyarak, 2009, s. 427). 

“Kocasız karı, beysiz arı” (Albyarak, 2009, s. 427). 

Yukarıda bahsedilen atasözlerinden anlaşılacağı üzere geleneksel toplum 

yaşantısında “dul kadınlarla” ilgili ağır ifadeli bu türden öğretilerin bulunması, 

benzer öğütlerin “dul erkekler” için söylenmiyor olması cinsiyet eşitsizliğine 

girmektedir. Tıpkı “Dul kadının eteği uzundur” atasözünde olduğu gibi… Burada 

dul olan bir kadının, ahlaki açıdan da rahat davranacağı kastedilmektedir. Bu 

ifade, kocası ölmüş ya da kocasından ayrılmış bütün kadınları kapsayacak bir 

genişliğe sahiptir. Ahlaki açıdan zaaflarının olacağı ifade edilmesinin yanında dul 

kadınların kötü hasletlere de sahip olacağı yönünde var olan “Dul karı, şeytan 

karı” atasözü dikkat çekicidir. “Dul kadın” şeytana benzetilmekte ve ona çok ağır 

bir yakıştırmada bulunulmaktadır. Bu yönde bir toplumsal hafızanın olup 

olmadığı ise sorgulanmaz çünkü buradaki yakıştırma daha çok toplumsal cinsiyet 

rolünün tanımlanması ile alakalıdır. Başka bir atasözünde “dul kadın”la ilgili 

onunla evlenilmemesi gerektiği öğütlenirken de aynı tanımlı rol hatıra 

getirilmektedir. Çünkü dul kadın çok güvenilecek bir eş olmayacaktır ya da dul 

kadın kimliği-rolü bu şekilde kodlanmıştır. Ancak tam zıttı bir durum 

yaşandığında, karısı ölmüş ya da karısından ayrılan bir erkek mevzubahis 

olduğunda, özellikle çocuğu da varsa o kişi mutlaka bir kadınla evlendirilmelidir. 

Buradaki evlendirilmeli ifadesi erkeğin eşsiz kalmaması yani kendisine hizmet 

edecek birinden yoksun bulunmaması amacıyladır. Anlaşılacağı üzere burada 

farklı bir toplumsal hafıza ve onun ürettiği farklı bir toplumsal cinsiyet türü 

devreye girmektedir. Kadınlarda “Ersiz avrat, yularsız at gibidir” atasözünün bir 

benzerine erkeklerde rastlamak bu bağlamda pek mümkün değildir.    

Yukarıdaki atasözünde erkeği olmayan bir kadının, yuları olmayan bir ata 

benzetilmekte olması, kadını mutlaka kontrol altında tutulması gereken bir varlık 

olarak tanımlamaktadır. Hâlbuki nasıl hareket edeceğini bilmek insan olmanın bir 

özelliğidir ve cinsiyete göre farklılık göstermez. “Kocasız karı, beysiz arı” 

atasözüyle de aynı mesajın verilmeye çalışılmış olması bu yöndeki toplumsal 

hafızanın hazırlık durumunu bize göstermektedir. Kadının kocası olmadan kime 

nasıl zarar vereceğinin belli olmadığı “beysiz arı” ifadesi ile anlatılmaya 

çalışılmıştır. İşte bu gibi kültürel kodlamalar neticesinde dul kadınlar, kendileri 

için belirlenmiş toplumsal cinsiyet rolleri gereği eğer toplumsal düzende rahat 



118 

hareket etmek ve davranışlarından dolayı da eleştirilmemek istiyorlarsa evlenmek 

zorundadırlar. 

2.1.3.10 Şeyh Senan Hikâyesi 

Şeyh Senan Hikâyesi’nde, genç bir kızın yaşadığı psikolojik şiddet olayını 

görmekteyiz. Senan ülkesinde Mürşit Şah diye çok merhametli bir padişah vardır. 

Ancak bu padişah şanını yürütecek, bacasını tüttürecek bir evladı olmadığı için 

dertlenmektedir. Mürşit Şah’ın eşi de bunun için dertleneceğine tebdili kıyafet 

olup dolaşmasını söyler. Padişah da karısının sözünü dinler ve tebdili kıyafet olup 

yollara düşer. İhtiyar bir dervişle karşılaşır ve ona derdini söyler. Bunun üzerine 

derviş, padişaha bir elma verir ve elmanın yarısını kendisinin, diğer yarısını da 

karısının yemesini söyler. Aradan iki üç ay geçer padişahın karısı Nur Sultan 

hamile kalır, bir oğlu olur ve derviş çıkıp gelir, çocuğa Şeyh Senan adını verir 

(Yılmaz, 2011, s. 182). Şeyh Senan rüyasında Hakan şehrinde İbare Sultan diye 

bir kızı rüyasında görür ve onunla badelenir. Bunun üzerine Şeyh Senan yollara 

düşer ve Hakan şehrine gider. Sevdiği kızın Şeyhülislam tarafından zirdest 

edildiğini öğrenir. Kız kendisine yâr olmadı diye Şeyhülislam onu zindana 

kapatmıştır. (Yılmaz, 2011, s. 198).  

2.1.3.11 Ahmet ile Mehmet Hikâyesi 

Âşık Sabri Yokuş’un 1985 yılında Murat Çobanoğlu’dan öğrenmiş olduğu 

Ahmet ile Mehmet Hikâyesi, iki yakın arkadaş ve Ahmet’in sevdiği kız 

hakkındadır. 

Ahmet ile Mehmet Hikâyesi, Erzincanlı Ahmet ile Kayserili Mehmet’in 

hikâyesidir. Ahmet ile Mehmet, İstanbul’da kaymakamlık okulunda okuyan iki 

arkadaştır. Ahmet ile Perişan Sultan nişanlıdır. Ahmet’in en yakın arkadaşı 

Mehmet, Ahmet’in nişanlısı olduğunu bilmeden Perişan Sultan’a âşık olur. Ahmet 

bunun üzerine Perişan Sultan ile konuşur ve nişanlısının arkadaşı Mehmet ile 

evlenmesini ister. Perişan Sultan nişanlısının kararlı olduğunu görünce bu duruma 

çok kızar ve ona beddua eder. Çünkü nişanlısı Ahmet, Perişan Sultan’ın 

sevmediği ve istemediği biriyle evlenmesini ister (Yılmaz, 2011, s. 166).  

Yukarıda anlatılan hikâyedeki kadın karakterin maruz kaldığı olumsuz 

tavır ile Şeyh Senan, Necip ile Telli, Hamit Han ile Melek Sultan, Alihan 

Hükümdar ile Peri Hatun Hikâyelerindeki kadın kahramanların maruz kaldıkları 

olumsuz tavırlar arasında benzerlikler bulunmaktadır. Burada Max Lüthi'nin 

“Metin Merkezli Masal Çözümleme Yöntemi” örnek alınarak hikâye metinleri 



119 

üzerinde bir inceleme gerçekleştirilecek olsa, kadın karakterinin kalmış olduğu 

çaresiz durum hemen kendisini ele verecek seviyededir. Propp’un masal metinleri 

üzerinde geliştirdiği yapısal inceleme yönteminin aksine Max Lüthi, biçimsel bir 

inceleme yöntemi geliştirmiş olmakla birlikte masal metinleri için geliştirdiği bu 

yöntem, halk hikâyesi metinlerine uygulanacak olsa halk hikâyelerimizdeki 

değişmeyen unsurlardan biri olarak kadın karakterinin kalmış olduğu bu çaresiz 

durum, halk hikâyelerimizdeki değişmeyen ortak bir unsur olarak tespit 

edilecektir. Kadın karakterinin erkek hegemon sözlü geleneği karşısında 

tanımlanırken kalmış olduğu pozisyon, değişmeyen biçimsel ortak özelliklerden 

biri olacak kadar karakteristiktir (Gümüş, 2018, s. 69). Bunun yanı sıra Joseph 

Campbell’in “Monomit Kuramı” ikincil kahramanlardan olan kadın karakterler 

üzerinde yeniden uyarlansa, kadın karakterlerin halk hikâyesi metinlerindeki 

yolculuklarında karşılaştıkları ve kendilerine uygun görülen toplumsal cinsiyet 

rollerinin hep benzer türden roller olduğu görülecektir. Kahramanın ilk görevi, 

güçlüklerin üstesinden tek başına gelmektir; ikinci önemli görevi ve amacı ise 

dönüşmüş olarak bize geri dönmek, yenilenmiş yaşamdan aldığı dersi öğretmektir 

(Campbell, 2025, s. 25). 

Şeyh Senan Hikâyesi’nde kız, şeyhülislamın yersiz teklifini kabul etmediği 

için zindana atılarak cezalandırılmak istenmekte ve bu şekilde kızın üzerinde 

psikolojik baskı uygulanmaktadır. Ahmet ile Mehmet Hikâyesi’nde ise Ahmet, 

arkadaşı için fedakârlık yapmak istemektedir. Ancak bu fedakârlık nişanlısından 

vazgeçmektir ve nişanlısının buna rızası yoktur. Bu olayda her ne kadar erkek 

karakter de bir olumsuz psikolojik havaya girmiş gibi gözükse de aslında asıl 

baskı ve psikolojik yük kadın karakter üzerinde yoğunlaşmaktadır. Kadın 

karakterinin bir arkadaş kadar değerinin olmadığı algısı metnin arka planında 

dinleyiciye aktarılmaktadır. Günümüzde de birçok yörede evlenecek yaşa gelen 

kızların, fikirlerinin hâlâ sorulmadan evlendirilmelerinin altında böyle bir kültürel 

birikimin yatıyor olması kuvvetle muhtemel gözükmektedir. Ayrıca bu tutum 

geleneksel bir tutum olarak da devam etmektedir. 

Radikal feminizm ataerkil yapının, erkek egemenliğinin ve kadına 

hükmetmenin toplumdaki baskının kökü olduğunu ve ancak köklü bir değişiklikle 

bu durumun çözülebileceğini savunmaktadır (Yurtsever, 2019, s. 17). Toplumsal 

sistemde var olan eril kültür, bireylere sanki doğal bir gerçeklikmiş ve 

değiştirilemezmiş gibi sunularak kabul ettirilmektedir (Gezgin, 2017, s. 404). 



120 

Ahmet ile Mehmet Hikâyesi özelinde ve diğer hikâyelerde ataerkil düzenin kadın 

üzerindeki yaptırımı ister Max Lüthi’nin biçimsel inceleme yöntemi açısından ele 

alınsın isterse de Joseph Campbell’in “Monomit Kuramı” bağlamında 

değerlendirilsin biçimsel bir ortak özellik olacak kadar karakteristiktir. 

Hikâyelerde kadın, istemediği kişilerle evlendirilmeye zorlanmakta ya da rızası 

dışında bir ilişki teklif edilmekte ve bunları kabul etmediği zaman da 

cezalandırılmaktadır. Bu durumun kısmen ya da tamamen günümüzde de devam 

ediyor olması toplumsal yapının bu noktada değişmediğini bize gösterir. Edebiyat 

sosyolojisi ya da metin sosyolojisi çalışmalarından da anlaşılacağı üzere toplumda 

devam eden bir durum o toplumun kendi dünyasının yansıtıldığı sözlü kültür 

metinlerine de karşılığını bulacaktır. Buradaki etkileşim karşılıklı olup sözlü 

kültür ürünleri değişmediği müddetçe toplumda bu noktada bir değişiklik 

olduğunu düşünmek hata olacaktır. 

2.1.3.12 Hasret ile Ferhat Hikâyesi 

Hasret ile Ferhat Hikâyesi, Malatya’nın Akçadağ kazasında geçmektedir. 

Bu hikâye, Yunus ve İskender adında iki kardeşin çocukları arasında geçmektedir. 

Buna göre İskender Bey’in hiç çocuğu olmazken, Yunus Bey’in ise yedi tane kız 

çocuğu vardır. Allah’ın takdiri bir gün İskender Bey’in eşi hamile kalır, o sırada 

Yunus Bey’in eşi de hamiledir. İki kardeş aralarında “Senin kızın, benim oğlum 

olursa, sen kızını benim oğluma vereceksin; benim kızım, senin oğlun olursa ben 

kızımı senin oğluna vereceğim” diye sözleşirler (Yılmaz, 2011, s. 184). Yunus 

Bey yedi kız çocuğundan sonra bir oğlu olsun diye çok dua eder. Hatta bir gün 

Yunus Bey erkek çocuğu olmadığı için eşi Belkıs Hanım’a sitem ederek “Hanım, 

bu kız çocukları, evet, benim çocuklarım fakat onlar elin malı olduğu için bana bir 

erkek çocuk lazım. Benim yuvamın tutabilmesi için, dumanımın tütebilmesi için 

Cenabı Allah bana bir erkek çocuk nasip etsin” der. Aradan aylar geçer ve Yunus 

Bey’in iki oğlu, İskender Bey’in de bir kızı olur. İskender Bey’in kızına Hasret; 

Yunus Bey’in oğullarına ise Kahraman ve Osman adını verirler. Çocuklar büyür, 

kardeşler sözünü tutar ve çocukları evlendirmek isterler. Ancak iki erkek kardeşin 

de gönlü Hasret’tedir. Babası da kızını ilk doğan çocuk olan Kahraman’a vermek 

ister. Lakin Hasret’in iki oğlanda da gönlü yoktur. Hasret, kapılarına çoban olarak 

gelen Ferhat’a gönlünü kaptırmıştır. Diğer yandan Kahraman ile Osman, Hasret’i 

paylaşamadıkları için sürekli birbirleriyle kavga ederler. En sonunda Osman 

kazmayı Kahraman’ın başına vurur ve kardeş katili olur. Osman bu vicdan 



121 

azabıyla başımı alıp gurbete gider. Hasret, Ferhat için deli divane olur ancak 

Ferhat, Yunus Bey’e ayıp olur düşüncesiyle kızdan uzak durur. Diğer taraftan 

Hasret’in dayısı da Hasret’i oğluna ister. Nişan için tören kurulur, sazlar çalar o 

esnada Ferhat, Hasret’e olan sevdasını bir türkü dile getirir ve babası Hasret’i, 

Ferhat’a verir (2011, s. 185). 

Görece mutlu bir sonla biten Hasret ile Ferhat Hikâyesi’nde, geleneksel 

Türk halk kültüründe hâkim olan eril bakış açısının kız ve erkek çocuklarına 

yönelik tavrını görmek mümkündür. Kız çocukları, erkek çocuklarına nazaran ele 

hizmet edecek evlatlar olarak görülüp kabul edildikleri ve ayrıca erkek egemen 

toplumlarda soyun da erkek çocuk üzerinden devam edeceği anlayışı gibi 

nedenlerle değersiz görülmektedir. Kız çocuklarına bu erkek egemen anlayışın 

meydana getirdiği toplumsal cinsiyet rolü gereği dışarı, “ele gidecek” ve hizmetini 

“ele verecek” evlatlar olarak bakıldığı görülür. Günümüzde sözlü kültürde 

varlığını sürdüren “Oğlan doğuran övünsün, kız doğuran dövünsün” (Aksoy, 

2020, s. 396). “Oğlan doğur, at gibi yat; kız doğur it gibi yat”; “Oğlan olsun da 

keçeden olsun”  (Albayrak, 2009, s. 729-30) şeklindeki atasözlerinde bu anlayışın 

yansımalarını görmek mümkündür. Hikâye metnine soyun devamı noktasında kız 

çocuklarının değersizliği şeklinde yansıyan anlayış, aynı şekilde atasözlerinde de 

karşımıza çıkmakta, ayrıca ataerkil söylemin ve eril düşüncenin toplumsal cinsiyet 

rolünü ne şekilde inşa ettiğini bize açık etmektedir.   

Hikâyede kız evlat büyüdüğünde bir gün evlenip baba evinden gidecek ve 

başka bir ailenin üyesi olacaktır. Bu nedenle kız evlatlar, günü geldiğinde aileden 

ayrılacakları kabul edilerek yetiştirilmektedir. Tıpkı “Oğlan büyür, koç olur; kız 

büyür, hiç olur” (Albayrak, 2009, s. 729) atasözünde olduğu gibi bir anlayış 

metne yansımıştır. Erkek evlat ise ocağı tüttürecek ve soyu devam ettirecek evlat 

olduğu için evden ayrılmayacak yani kız çocuğunun aksine soyu güçlendirecek 

kişi olarak kabul edilmektedir. Hal böyle olunca kız ile erkek çocuk sahibi olma 

konusunda eşitsizlikler yaşanmaktadır. Bu durum çocuklar arasında eşitsizlik 

yarattığı gibi kız evladı da değersizleştiren bir yaklaşımı ortaya çıkarmaktadır. 

Metinde erkek kardeşlerin Hasret nedeniyle birbirlerine düşmesi ile alakalı olarak, 

kız çocuğu sahibi olmanın çeşitli dertlere sebep olduğu da ifade edilmeye 

çalışılmıştır. Böyle dert sahibi olunacağına kötüsünden bir erkek çocuk sahibi 

olmayı eril geleneğin yeğlediği “Oğlan olsun deli olsun, ekmek olsun kuru olsun” 

(Aksoy, 2020, s. 397) atasözünden çıkarmak mümkündür. Aksi takdirde erkek 



122 

egemen anlayışta kız çocuğu sahibi olmak hem sorumluluk gerektiren hem de 

sıkıntılı görülen bir unsur olmanın yanında; belalı, sorunlu bir husus olarak da 

kabul edilmektedir. Bunun da böyle olduğunu ve kız çocuklarına dair inşa edilen 

toplumsal cinsiyet rolünün bunu ihtiva ettiğini “Oğul bala doğdu, baht doğdu; kız 

bala doğdu, bela doğdu” (Albayrak, 2009, s. 732); “Kız doğuran, tez kocar” 

(Albayrak, 2009, s. 637); “Kızın var, sızın var” (Aksoy, 2020, s. 360); “Bir evde 

iki kız olacağına, dağda domuz olsun” (Albayrak, 2009, s. 255) gibi günümüz 

atasözlerinden çıkarmamız mümkündür. Kız çocuğunun daha doğduğundan 

itibaren aileye çeşitli sorunlar getireceği şeklindeki geleneksel ve erkek egemen 

anlayışın inşa ettiği algı, erkekte ise tam tersine dönmektedir. Erkek çocuğun 

dünyaya gelmesinde bile eril bir rolün kadına, anneye yüklendiğini görmek 

mümkündür. “Oğlanı her karı doğuramaz, er karı doğurur” (Albayrak, 2009, s. 

730) atasözünden ne demek istediğimizin anlaşıldığını düşünüyoruz. Bu 

atasözleri; toplumda erkek evlada sahip olmanın sevinme sebebiyken kız evlada 

sahip olmanın üzüntü verici bir durum olduğunu, çünkü kız evladın sorun, 

sorumluluk ve bela anlamına geldiğini ifade etmektedir. Öyle ki aile bireylerinin 

daha erken kocama nedeni bile kız evlat sahibi olmadır. Erkek evlat doğuran 

kadınlar, kız evlat doğuran kadınlardan daha üstün kabul edilmekte hatta kız 

çocuk doğuran kadınlar bazı hayvanlara dahi benzetilerek aşağılanabilmektedir. 

Hayvanlar üzerinden kadınlara yönelik olumsuz benzetmelerin yapılması erkek 

çocuğu doğuramayan kadına verilen değeri göstermesi bakımından önemlidir. 

Asırlar boyunca toplum tarafından işlenerek inşa edilmiş ve akabinde 

çeşitli enstrümanlar vasıtasıyla takdim edilmiş olan eril söylemin benimsenmiş 

olması, onu kimin söylediğini önemsiz kılmaktadır. Hasret ile Ferhat 

Hikâyesi’nde toplum içerisinde erkek evlat sahibi olmanın bir güç göstergesi 

olduğu inancı bu noktada sadece erkekler tarafından sürdürülen bir inanç değildir. 

Bu inanç ve anlayışın ördüğü toplumsal cinsiyet rolü kadınlar tarafından da 

sürdürülmekte ve hatta inşa edilmektedir. “Erkek adamın erkek çocuğu olur” 

şeklindeki eril niteliği fazla olan atasözlerinin kadın kaynak kişilerce de ifade 

ediliyor olması eril egemen söylemin Türk kültürü üzerindeki hâkimiyetini 

göstermesi bakımından değerlidir. Bu atasözü halk arasında oldukça yaygın 

kullanılan, erkek evlada sahip olmanın önemini, ayrıcalığını vurgulayan bir 

sözdür. Öyle ki erkek çocuk sahibi olamayan erkekler, bazı durumlarda toplum 

tarafından dışlanarak psikolojik baskıya maruz bırakılmaktadır. Burada psikolojik 



123 

baskı sadece eril bireylerden değil kadınlardan da gelebilmektedir. Bir erkek 

çocuk sahibi olmayan babanın ailedeki kadın bireylerin gözünde de değeri düşük 

olmaktadır. Bu da doğal olarak o babanın aile içinde karısına ve kız çocuğuna 

bakışını ve tavırlarını olumsuz etkilemekte, psikolojik ve hatta fiziksel şiddete 

varacak kadar uygunsuz davranışlar sergilemesine neden olabilmektedir. 

Geleneksel Türk halk kültüründe, soyun devam etmesi ve aile bireylerinin 

çoğalması için erkek çocuğu, şüphesiz kız çocuğuna nazaran daha çok 

istenmektedir. Asırlardan bu yana devam eden bu erkek egemen söylemin inşa 

ettiği değersizleştirici yaklaşım, günümüzde kadına yönelik mevcut olan şiddetin 

belki de en önemli nedenlerinden birisi olmaktadır. Erkek ve kız çocuk sahibi 

olmakla ilgili psikolojik şiddete varan, erkek çocuk sahibi olmanın bir üstünlük ve 

ayrıcalık olarak vurgulandığı, kız çocuğu sahibi olmanın ise çoğu zaman bir dert 

ve sıkıntı olarak görüldüğü atasözlerimiz iddiamızı destekler mahiyettedir. Bu gibi 

atasözlerin varlığı, Hasret ile Ferhat Hikâyesi’ndeki Yunus Bey’in erkek çocuk 

sahibi olamamasından kaynaklanan sitemini daha anlaşılır kılmaktadır. Yunus 

Bey’in içinde yaşadığı toplum, erkek çocuk sahibi olamayan bireyleri 

ötekileştirmektedir. Sözlü kültürde ve günlük dilde kullanılan ötekileştirici üslup, 

toplumsal hafızada varlığını sürdürdükçe kadına ve erkeğe uygulanan toplumsal 

baskı da devam edecektir. 

Toplumun kültürel hafızasında yer etmiş bu ve bunlara benzer 

atasözlerinin kullanılıyor olması, kadına yönelik bu algının sonraki kuşaklara da 

aktarıldığı anlamına gelmektedir. Kadına yönelik olumsuz bakış açısının kültürel 

hafızada var olması, bu yönde mevcut olan kadına yönelik şiddetin devam 

edeceğini göstermektedir. Çünkü toplumu oluşturan bireyler, toplumsal yapının 

meşrulaştırdığı, eril egemen söylemin uygun gördüğü olguları kabul edecektir. Az 

önce örnek verilmiş olan atasözüne tekrar dönmek gerekirse; “Oğlan büyür, koç 

olur; kız büyür, hiç olur” sözü, kültürel hafızada yaşadığı sürece, erkek çocuk ile 

kız çocuk arasındaki cinsiyet ayrımcılığı bitmeyecek aksine nesilden nesile 

aktarılmaya devam edecektir. 

Günümüzde kız ve erkek çocuk sahibi olma tercihlerinde değişen zaman 

şartları nedeniyle bir nebze değişikliklerin olduğunu görmek mümkündür. Artık 

eşlerin erkek çocuk kadar kız çocuk sahibi de olmayı istedikleri görülür. Ancak bu 

istek ve değişen toplumsal şartlar, yeterince sözlü geleneğe yansımış bir durumda 

değildir. 



124 

2.1.3.13 Rıza Bey Hikâyesi 

Rıza Bey Hikâyesi, eskiden Kars’ın Ardahan ilçesinin bir köyünde 

yaşanmış, gerçek bir hikâyedir. Ardahan ilinin bir köyünde yaşayan, çocukları 

olmayan Rıza Bey ve Hazer Hanım’ın hikâyesidir. Bunun üzerine Hazer Hanım 

kocasına, ikinci hanım almasını söyler. Kendisi kocasına bir kız arar ve başka bir 

köyden yetim bir kız bulur. Dayısının, emmisinin yanında yaşayan Suna adında 

bu kızı, yetim olduğu için bir an önce baş göz etmek isterler. Rıza Bey ile Suna 

Hanım evlenirler. Hazer Hanım, kumasını bağrına basar. Suna Hanım hamile 

kaldığında etrafında dört döner. Rıza Bey ve ikinci hanımı Suna’nın, erkek 

çocuğu olur. Hazer Hanım bu çocuğun adını kendisi koyar ve onu kendi çocuğu 

gibi ilgilenip büyütür, yetiştirir (Yılmaz, 2011, s. 65). 

Bireyler içinde yaşadığı toplumun kurallarına, geleneklerine, âdetlerine, 

inanç ve inanışlarına uyum sağlamaktadırlar. Günümüzde dahi kadın hakları ihlali 

olarak kabul edilen pek çok durum, başta kadınlar tarafından olağan 

karşılanmaktadır. Çünkü bireyler, içinde yetiştikleri geleneksel toplum düzenine 

göre, kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışları kültürel değer olarak kabul 

etmişlerdir. Bunu bir örnekle açıklamak gerekirse; geleneksel halk kültüründe 

çiftler çocuk sahibi olamadığında bu durumdan genellikle kadın sorumlu 

tutulmakta ve aile içinde ya da toplum içerisinde psikolojik baskıya maruz 

kalmaktadır. Bazı bölgelerde bu gibi durumlarda erkek, ikinci kez evlenmekte ve 

birinci eşinin üzerine kuma getirmektedir. Bu durumun olağan karşılandığı 

toplumlarda birinci eş, buna itiraz etmeden kocasının evinde yaşamaya devam 

etmektedir.  

Rıza Bey Hikâyesi’nde Hazer Hanım, çocuğu olmadığı için kocasının 

başka biriyle evlenmesini istemekte hatta kocasının evleneceği kişiyi kendisi 

seçmektedir. Çocuksuzluk nedeniyle erkek üzerindeki toplumsal baskı, aile 

içerinde kadın üzerinde psikolojik baskıya dönüşmekte ve kadın da kendini 

sorumlu hissetmektedir. Bu durum bir kadın için ne kadar zor olsa da soyun 

devam etmesi ve evin şen olması gibi nedenlerle Hazer Hanım fedakârlık 

göstermektedir. Diğer bir ifadeyle kadın, üzerine kuma gelmesini kabul etmekte 

ve bunu olağan karşılamaktadır. Üstelik hikâyenin başında bahsedildiği gibi bu 

olay, Ardahan bölgesinde yaşanmış, gerçek bir hikâyedir. Bu olay günümüz 

koşullarında değerlendirildiğinde, kadınların kabul etmeyeceği bir durumdur. 

Ancak ülkemizde kumalığın meşru olduğu bölgeler olduğu göz önünde 



125 

bulundurulursa, bu durumu olağan karşılayan ya da karşılamak zorunda olan 

kadınlar da olmaktadır. Bu olaya erkek açısından yaklaşılırsa, kadın çocuk 

doğuramıyorsa ya da çiftin çocukları olmuyorsa o halde erkeğin, ikinci kez 

evlenme ve çocuk sahibi olma hakkına sahip olduğu anlayışı toplumsal düzende 

yer etmiştir. Geleneksel Türk halk kültüründeki erkek egemen bu anlayışın hem 

kadın hem de erkek tarafından benimsendiği görülmektedir. Ancak bu durumun 

kadına yönelik psikolojik bir şiddet olduğu gerçeği göz ardı edilmemelidir. 

Çocuk sahibi olamayan kadınlar, toplum içinde çeşitli baskılara maruz 

kalmaktadırlar. Çocuksuz kadınlar için kullanılan “Bir ağacın altında bin koyun 

eğleniyor, seninkinde kim eğlenir”, “Meyveli ağaç taşlanır meyvesiz ağacın 

dibine kim varır” gibi atasözlerinin sahada yaygın olduğu tespit edilmiştir. Saha 

derlemeleri esnasında kaynak kişinin ifadeleri de kısırlığın sanki kadınların bir 

kusuruymuş gibi algılandığını göstermektedir. Kadın bir kaynak kişinin; 

“Zürriyetsiz derler, erkeğe hiç mana bulmazlar erkeğin olmasa bile hep gadına 

mana bulurlar gadını kısır belliyolar” şeklindeki ifadeleri dikkat çekicidir 

(Özdemir, 2022, s. 33). Kadınların maruz kaldıkları bu psikolojik baskı, çocuk 

sahibi olamama konusunda kendilerini suçlu hissettirmekte ve bu durum da onları 

çözüm yolları bulmaya itmektedir. Kadınlar, Rıza Bey Hikâyesi’nde Hazer 

Hanım’ın yaptığı gibi kumalığı kendi istekleri ile kabul ederek hem suçluluk 

psikolojisini aşmaya çalışmakta hem de ailesi için fedakârlık göstermektedirler. 

Çocuksuzluk nedeniyle metinde karşımıza çıkan kadının içerisine düştüğü 

o zor durum psikolojik bir baskı olarak değerlendirilmeli ve eril söylemin 

sonuçlarından biri olarak kabul edilmelidir. Bunun örneklerine günümüz halk 

kültürü derlemelerinde, saha çalışmalarında da rastlanabilmektedir. Hayatın geçiş 

dönemlerinden olan evlenme âdetleri ile ilgili yapılan saha derlemesinde 

(Özdemir, 2022, s. 86), İskilipli bir kaynak kişinin aktardığı bilgiye göre; 

çocuksuzluk, ilk eşin yaşlanması ve daha genç eş istenmesi, ev işlerine yardımcı 

olabilecek birine ihtiyaç duyulması gibi başlıca nedenlerle ikinci evlilik 

gerçekleştirilmektedir. Ancak en yaygın sebebinin çocuksuzluk olduğu 

belirtilmektedir. Halk kültüründe yer alan çok eşlilikle ilgili Erzurum’un Hınıs 

yöresinde yapılan saha derlemesi dikkat çekicidir  (Akdağ, 2023, s. 121-122). 

Buna göre kaynak kişiler, geçmiş yıllarda yaşanmış bir hadiseden bahsetmektedir. 

Çocuğu olmayan bir kadının kendi rızası ile bir kızı kaçırarak kocasına kuma 

getirdiği belirtilmektedir. Çiftin çocukları olmuyor diye konuşmaların artması 



126 

üzerine kadının, kocasının bu durumdan mahcup olduğunu gördüğü için bu yola 

başvurduğu ifade edilmektedir. Kuma gelen kadının beş çocuğu olmuş ve iki 

kadın, kocası, çocuklar hep birlikte yaşamışlardır. Bölgede “kuma”ya “çocuk 

anası” da denilmektedir. Bu şekilde kuma gelen ikinci kadın, birinci kadına 

kayınvalide gözüyle baktığı, halk kültüründe derlemelerinde anlatılmaktadır. 

Çok eşle evlilik/kuma ile ilgili Van/Gevaş bölgesinde yapılan saha 

derlemesinden de örnek vermek gerekirse (Kartal, 2020, s. 96) çok eşliliğin 

eskiden daha yaygın olmakla birlikte günümüzde de hâlâ devam ettiği 

belirtilmektedir. Bu derleme erkek bir kaynak kişiyle yapılmıştır ve kaynak 

kişinin aktardığına göre, birden fazla evlilik genellikle çocuk olmuyorsa ya da 

erkek çocuk olmuyorsa yapılmaktadır. Kaynak kişi, dinde 4 kadına kadar evlilik 

olduğunu ve bölgede, üç ya da dört kadınla evlenenlerin bulunduğunu 

belirtmektedir. Ayrıca aynı kişi imam nikâhı kıyıldıktan sonra istenildiği kadar 

evlenmekte sakınca olmadığı da söylemektedir.  Bunların yanı sıra durumu iyi 

olan ağa ve beylerin birden fazla evlilik yaptığı da belirtilmekte hatta sadece eşine 

kızdığı için bile yapılan ikinci evliliklerin olduğu ifade edilmektedir. Çok eşliliğe 

Anadolu sahasında başka bir yöreden örnek vermek gerekirse; Nevşehir’de 

yapılan saha derlemesinde (Yılmaz, 2020, s. 118) birden fazla kadınla evliliğin 

yapıldığı kaynak kişiler tarafından belirtilmektedir. Bu tür evlenmelerin başında 

ilk eşlerden çocuk olmaması neden olarak gösterilmektedir. Bunun yanı sıra 

Nevşehir bölgesinde eşi vefat eden bir kadın ancak eşi ölen bir adamla 

evlenebildiği buna karşın eşi ölen bir adamın böyle bir şartının bulunmadığı 

kaynak kişiler tarafından ifade edilmektedir (2020, s. 119). 

Evlenme âdetleri ile ilgili yapılan saha derlemelerinden verilen örnekler 

incelendiğinde, ilk eşten çocuk sahibi olamamak ya da erkek çocuk olmadığında 

erkekler, ikinci ya da üçüncü ve hatta dördüncü bir kadınla evlenmektedir. Burada 

devreye geleneksel bir refleksin girdiğini görmek mümkündür. Toplumda soyun 

devamının önemli olması, o ulusun ancak güçlü bir nüfusla düşmanları gözünde 

kuvvetli ve korkutucu olacağı gibi geçmişten getirilen soya ve nüfusa dayalı güç 

algısı, beraberinde çocuk sahibi olamayan ailelere “kuma getirme”yi bir çözüm 

önerisi olarak sunmuştur. Geleneğin bu kritik çözüm önerisi, toplum ve insan 

yararına asırlar içerisinde üretilmiş bir çözüm şekli olarak aynı zamanda kadının 

da toplum içerisinde oturtulduğu mevki bakımından ayrıca ele alınması ve 

irdelenmesi gereken bir meseleye dönüşmüştür. 



127 

Erkek egemen bir yaklaşımla inşa edilen toplum düzeninde, kadın eski 

zamanlardan itibaren erkek egemen söylemin belirlediği kurallara göre toplumsal 

görevlerini yerine getirmek ve o görevleri benimsemek zorundadır. Aynı 

geleneksel refleks sadece çocuksuzluk durumunda devreye girmemekte, sahadan 

elde edilmiş bilgilere bakıldığında bunun yanı sıra ilk eşin yaşlanması ve evdeki 

işleri yapmakta zorlanması gibi sebeplerle de erkeklerin birden fazla evlilik 

yapma hakları doğabilmektedir. Bu bilgilere günümüz halk kültür derlemeleri 

sonucu ulaşılmış olması, sözlü gelenekte inşa edilmiş olan erkek egemen 

söylemin günlük hayatta da ne derece aktif olduğunu göstermesi bakımından 

önemlidir. Halk hikâyelerinin geneline bakıldığında, çocuksuzluk nedeniyle 

kadınların kuma olarak bir erkeğe eş olmasının yanında, daha çok ya o kadının 

yalnız kalmaması ya da o kadına kötü niyetli bir erkeğin göz koyması gibi 

sebeplerin etkin olduğu görülmektedir. Günümüzde devam eden kumalık 

sisteminin sebepleri arasında ise daha çok çocuk sahibi olmak başta gelmekle 

birlikte, ilk eşin yaşlanması ve erkeğin daha genç bir kadınla evlenmek istemesi 

gibi nedenlerin de olduğu görülmektedir. 

Kumalık sisteminde, kuma olarak aileye gelen kadın ve üzerine kuma 

getirilen kadın, çocuksuzluk nedeniyle yaşanan psikolojik baskıdansa kumalığın 

meydana getireceği psikolojik baskıyı tercih eder görünmektedirler. Toplumsal 

cinsiyet rollerinin inşası esnasında kadına eril egemen anlayış tarafından biçilen 

rol bu şekildedir. Toplumsal cinsiyet rollerinin inşası esnasında kadına yönelik 

olumsuz koşullara itiraz edilmemesi ve bu şartların geleneksel halk kültürünün bir 

unsuru olarak uygulanıyor olması ise ister istemez kadının ikinci plana atılmasına, 

psikolojik şiddete maruz kalmasına ve değersizleşmesine neden olmaktadır ki 

günümüzde bu nedenle şiddete maruz kalan kadınlarımızın oranı oldukça fazladır. 

Benzer tema incelemiş olduğumuz masallar arasında “Çobanın İki Karısı” 

(Bekdik, 2014, s. 274) adlı masalda da karşımıza çıkmaktadır. 

2.1.3.14 Saraç İbrahim ile Perişan Sultan Hikâyesi 

Saraç İbrahim ile Perişan Sultan Hikâyesi’nde, mesleği saraçlık olan 

Saraç İbrahim adında bir gencin Perişan Sultan adında padişahın kızına olan aşkı 

ve hazin sonu anlatılmaktadır. Padişahın kızı bir gün bu kızın balkondan düşerek 

ölür. Bunu öğrenen Saraç İbrahim çok üzülür, kızın tabutunun başında türkü 

söyler. O esnada kızın burnundan kan akar ve kız gözlerini açar. Lakin uyandığını 

babasına söylemezler ve kız adını Suna olarak değiştirir, Saraç İbrahim ile kendi 



128 

rızasıyla evlenir. Tabii kızının ölümünden sonra padişahın karısı da çok üzülür 

günler, geceler geçer ama kadın durmadan ağlar. Padişah, karısı sürekli ağladığı 

için eğer ağlamayı kesmezse başkasıyla evleneceğini söyleyerek karısını tehdit 

eder… Saraç İbrahim ile Perişan Sultan’ın çocukları da olur. Saraç İbrahim’in 

kulağına bir ses çalınır ve başlarına bir zulüm geleceği, bu zulmü gençlikte mi 

yoksa ihtiyarlıkta mı istediği sorulur. Perişan Sultan da gençlikte gelsin deyince 

karı koca ve çocuklar hep birlikte köyü terk ederler. Epey yol giderler ve bir köye 

varırlar. Bu köyde Süleyman Ağa adında biri vardır, onun yanında çalışmaya 

başlarlar. Beş altı ay sonra köye bir bezirgânbaşı geldi ve Arap kölesine, 

elbiselerini köyün en fakirine vermesini, onları yıkayıp ütüleyecek birini 

bulmasını söyler. Köyde herkes Saraç İbrahim’i işaret eder. Perişan Sultan 

bezirgânbaşının elbiselerini alır, yıkar, ütüler ve Arap köleye verir. Bezirgânbaşı 

yapılan ütüleri çok beğenir ve bunu kim yaptıysa onu almak ister. Bezirgânbaşı 

köyde bir nene bulur ve elbiselerini ütüleyen kadını, Saraç İbrahim’in karısını, 

kendisine getirmesini söyler. Karşılığında da neneye yüz altın verir. Bunun 

üzerine bezirgânbaşının adamları, Perişan Sultan’ı bir çuvalın içine koyup 

bezirgâna götürürler. Perişan Sultan akıllı kadındır, bezirgânbaşına; “Ben padişah 

kızıyım, benim üzerimde zehirli hançer var, elin bana değdiği an kendimi 

öldürürüm” der. Bunun üzerine bezirgânbaşı Perişan Sultan’a; “Kendine zarar 

verme, yeter ki benimle beraber ömür boyu sürün. Götüreceğim seni, ne zaman 

kendin kabul edersen o zaman seninle evleneceğim” der (Yılmaz, 201, s. 257). 

Bu hikâyeyi ayrı ayrı iki kadın penceresinden ele almak gerekmektedir. 

Hikâyede padişahın karısı, kızının ölümüne üzüldüğü için sürekli ağlamaktadır. 

Padişah ise karısı durmadan ağladığı için buna bir son vermesi adına, başka 

biriyle evleneceğini söylemektedir. Anlaşılacağı üzere padişah karısını üzerine 

kuma getirmekle tehdit etmektedir. Kuma getirme tehdidini yapıyor olması bu 

uygulamanın kadın eşler tarafından çok da kabul edilebilen bir uygulama 

olmadığını göstermesi bakımından değerlidir.   

 Hikâyenin yaşandığı dönemin koşulları göz önünde bulundurulduğunda 

padişahın birden fazla evlilik yapması normal kabul edilmektedir. Ancak bu kuma 

getirme tehdidinin padişah tarafından karısına, karısının durmadan ağlaması 

üzerine yani istenmedik bir harekete karşı bir tehdit olarak yapılıyor olması, 

bunun saray hayatından ziyade daha çok dönemin toplum yapısının ve aile 

ilişkilerinin hikâye anlatıcılar tarafından hikâye metnine yansıtıldığı kanısını 



129 

uyandırmaktadır. Burada dönemin sosyolojik yapısı içerisinde ve geleneksel 

anlayışında kocanın kuma getirme ile ilgili nasıl geniş bir salahiyete sahip olduğu 

anlaşılabilmektedir. Çocuk sahibi olamamak ve eşin yaşlanıp ev işlerinde artık 

zorlanıyor olması gibi geleneksel bazı sebepler belki alışılmış gerekçeler olarak 

sıklıkla karşılaşılan gerekçeler olsa da bu gerekçelerin dışında da kuma getirmek 

isteyen bir koca tarafından başka nice gerekçelerin bulunabildiği bu hikâyedeki 

örnekten hareketle ifade edilebilir.  Üstelik burada da kocanın ikinci kez evlilik 

yapmasından yine kadın sorumlu olmaktadır. Bu hikâyeden hareketle söylenebilir 

ki geleneksel Türk halk kültüründe bulunan birtakım uygulamalar, erkek egemen 

bakış açısıyla metinlere ve geleneğe yansıtıldığı müddetçe, kadının psikolojik 

şiddete maruz kalma ihtimali hiçbir zaman ortadan kalkmayacaktır.   

Toplumsal cinsiyet rollerinin belirlenmesindeki en temel ölçüt her ne 

kadar daha çok fiziki yeterlilikler olarak ilk önce karşımıza çıkıyor olsa da 

devamında huy ve karakter noktasında da eşler üzerinde belirlenmiş ve zamanla 

da eril söylemin beklentileri doğrultusunda kalıplaşmış bazı cinsiyet rolleri vardır. 

Yukarıdaki hikâyede anlatılan olayı destekler nitelikte “Karının dırdırı, üstüne 

kuma getirir” atasözü, kadının çok konuşması ya da kocasının istemediği bir 

davranışta bulunması nedeniyle erkeğin, ikinci bir kadınla evlenebileceğine zemin 

hazırlama gerekçesidir. Buradan hareketle erkek egemen anlayışın toplumsal 

cinsiyet rollerine muhalif olduğu anlaşılmaktadır. Bu ve buna benzer atasözlerinin 

toplumsal hafızada yaşıyor olması, toplumsal cinsiyet rollerinin bireyler 

üzerindeki kalıplaşmış hâkimiyeti nedeniyledir. Toplumsal cinsiyet rollerinin 

inşasında her ne kadar ilk kriter kadınlar için “güzellik”, erkekler için de 

“yakışıklılık” unsuru olsa da bu beklentiler doğrultusunda davranışların da 

bireyler tarafından içselleştirilmiş olması eril söylemin domine ettiği sözlü 

gelenek tarafından beklenilmektedir. Birden fazla evlilik yapmak isteyen erkeğin 

isteklerine dayanak oluşturacak nitelikte bir davranış bozukluğunun metinde 

ortaya çıkması, öncelikle metin sosyolojisi açısından değerlendirildiğinde 

dönemin toplumsal kabullerindeki “güzellik” anlayışına uymayacağı ve akabinde 

toplumsal cinsiyet rollerinin inşa ettiği davranış kalıplarına da uygun olmayacağı 

sonucunu ortaya çıkmaktadır. 

Halk hikâyelerimizde de görüldüğü üzere bireyler görünümleri 

doğrultusunda davranışlarını da desteklemekle mükelleflerdir. Bu yaklaşımın eril 

söylem tarafından belirlendiğini burada ifade etmeye gerek olmadığını 



130 

düşünüyoruz. Görünüm ve davranış kalıpları “güzel”e uygun olmayan kadın erkek 

egemen anlayışın inşa ettiği toplumsal cinsiyet rolleri gereği kuma getirilmekle 

tehdit edilebilmektedir. “Toplum, bireylerin toplumsallaşma sürecinde edindikleri 

görünüm ve davranış kalıplarını toplumsal cinsiyete göre inşa etmektedir. Çünkü 

hemen her toplumda cinsiyet ile davranış ve görünüm arasında doğrudan ilişki 

tesis edilmiştir. Bireylerin davranışları ve görünümleri toplumsallaşma sürecinde 

birbirlerini tamamlayan bir bütünlük içerisinde bireyin cinsiyetini (sex) temsil 

etmektedir” (Vatandaş, 2007, s. 44). Bireyler geleneğin zaman içerisinde 

kendilerine bellettiği rolleri gereği davranmazlarsa çeşitli yaptırımlara maruz 

kalabilmekte ya da alternatifleri tercih edilebilmektedir. 

Buna göre göre hikâye metninde kadın, evlendikten sonra kocasının 

isteklerini yerine getirmezse ya da kocasının hoşuna gitmeyecek davranışlarda 

bulunursa ki durum bunu gösteriyor, kocası başka biriyle evlenme hakkına sahip 

olacaktır. Gelenek burada kocaya ”başka bir güzel ile” evlenme hakkını tanımakta 

ve kadın üzerindeki erkek egemenliğini desteklemektedir. Sözlü gelenekte kadın, 

güzelliği ile olduğu kadar davranışlarıyla da erkek egemen anlayışın indinde güzel 

olmak mecburiyetindedir. Geleneksel toplum yaşamında var olan bu anlayış 

nedeniyle erkekler, eşlerini baskı altında tutabilmekte, bu da kadın üzerinde bir 

psikolojik şiddete neden olabilmektedir. Hikâye metninde de kadına uygulanan bu 

baskı, kendini ancak bu silsile doğrultusunda meşrulaştırabilmektedir. 

Hikâyeyi Perişan Sultan açısından değerlendirmek gerekirse, yine bir 

kadının erkek tarafından maruz kaldığı psikolojik ve cinsel şiddet, toplumsal 

cinsiyet rollerine ters düşülüyor olması nedeniyle erkeğe meşru kılınıyor 

görünmektedir. Bezirgânbaşı’nın, elbiselerini yıkayıp ütüleyen kadının sırf 

tertibini, düzenini beğendiği için kadının evli ve çocuk sahibi olduğunu bile bile 

kendine zorla eş yapmak istemesi toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında eril 

söylemin inşa ettiği “güzellik” anlayışıyla örtüşmektedir. Kadının 

davranışlarındaki güzellik aynı zamanda kendisinin de güzel olacağı beklentisini 

yükselttiği için Bezirgân bu kadının kendisine getirilmesini istemiştir. 

Bu noktada kadının söz hakkının bulunmaması, zorla kaçırılmış ve 

ailesinden koparılmış olması ise sözlü geleneğe ve toplumsal yapıya eril geleneğin 

hâkimiyetini göstermesi bakımından değerlidir. Burada bir erkeğin gücü ve isteği 

doğrultusunda neler yapabileceği, var olan düzene nasıl hükmedebileceği 

görülebilmektedir. Çünkü sözlü geleneğe ve halk hikâyelerimize damgasını 



131 

vurmuş olan husus “Toplumsal cinsiyet rollerinde erkeği görünür kılan güç ve 

başarı faktörü iken kadını görünür kılan ve dikkat çekmesini sağlayan güzel ve 

alımlı olmasıdır” (Duman, 2024, s. 175). Hikâyede Perişan Sultan’ın 

bezirgânbaşına karşı tutumu oldukça dikkat çekicidir. Perişan Sultan, 

Bezirgânbaşı’nın kendisine el sürmesi durumunda kendi canına kıyacağını 

söyleyerek namusunu korumanın canından daha değerli olduğunu göstermektedir. 

Bir kadının, namusunu korumak için ölmeyi tercih etmesi bu hikâyede ve bu 

hikâyeden hareketle sözlü kültür ürünü olan efsanelerde, geleneksel halk 

kültüründe sıkça karşımıza çıkan bir durumdur. Türk toplumunda kadın ve 

kadının namusunu korumasının ne denli önemli olduğu halk hikâyelerinde, 

masallarda, efsanelerde, atasözlerinde kısacası çeşitli sözlü kültür ürünleri 

aracılığıyla sıkça zikredilen bir durumdur. Kız çocuklarının bu tutum ve disiplinle 

yetiştirilmekte olduğu ve ölene kadar da namusunu koruması gerektiği toplumsal 

cinsiyet rolleri bilinciyle hareket etmekte olduğu görülmektedir. Bu bilince 

nazaran bu halk hikâyesinde ya da diğer halk hikâyelerinde görülen bir erkeğin 

istediği kadını elde etmek için başvurduğu türlü türlü hilelere, zorlamalara, şiddete 

yönelik eylemlere başvuruyor olması ise toplumsal cinsiyet rollerinin inşası 

sonrasında erkeğin güç ve başarı faktörü ile toplum içerisinde görünür kılınıyor 

olmasından kaynaklanmaktadır. Sözlü gelenekteki erkek cinsiyetinin bu aşkın 

konumlandırması kadın bireyler için bir tehdide dönüşebilmektedir. 

2.1.3.15 Seyfet Çavuş ile Filiz Hikâyesi 

           Seyfet Çavuş ile Filiz Hikâyesi, İstiklal Harbi zamanında Balıkesir’de 

yaşanmış bir hikâyedir. Hikâyede kocası askere giden bir kadının toplumda nasıl 

zorlandığı, ne gibi mücadeleler verdiği anlatılmaktadır. Seyfet annesini, karısını 

ve oğlunu geride bırakarak askere gider. O zamanlar askerlik yedi yıldır. Aradan 

beş altı yıl geçer, bu zaman zarfında köyün muhtarı Kâhya Mehmet, Filiz’e göz 

koyar, onu almak için türlü yollar dener, sonunda da alır. Kâhya Mehmet, zalim 

nefsi için her gün gelip gidip Filiz’e cefa eder: 

“Benim hanımım yaşlandı, ev işlerini yapamıyor. Ben muhtar olduğum için 

kocanın haberi bana geldi, askerde şehit olmuş, artık kimi bekliyorsun, gel benim 

karım ol” der. Filiz her seferinde karşı koysa da ondan kurtulamaz ve Seyfet 

Çavuş’un askerde şehit olduğuna inanarak o zalimle evlenir. Kocası köye geri 

döndüğünde karısına hesap sorar. Filiz de: “Seyfet ölmüş diye köye yayıldı, annen 

da dayanamadı, üzüntüsünden öldü. Kardeşin Mehmet Çanakkale’ye askere gitti, 



132 

çok geçmeden orada şehit düştü. Kimim kimsem kalmadı. Aç kaldım, susuz 

kaldım, çocuğumla ortada kaldım, Zalim Kâhya Mehmet beni her gün 

sıkıştırıyordu, ıstırap veriyordu, sonunda beni zorla kendine yar etti. Benim bir 

suçum, günahım yoktur Seyfet, inan bana” diyerek yalvarır. Ama Seyfet Çavuş, 

yolunu beklemeyip evlendiği için Filiz’e serzenişte bulunur ve köyden ayrılır. 

Filiz çocuklarını da alıp kocasının peşinden gittiyse de artık Seyfet onu istemez. 

Filiz bundan sonra köye geri dönmez ve Manisa’ya doğru yol alır. Orada bir 

mahalleye yerleşir ve çocuklarıyla birlikte yeni bir hayata başlar (Yılmaz, 2011, s. 

323-336).  

Seyfet Çavuş ve Filiz Hikâyesi’nde ele alınan konu bize daha önceki 

bölümlerde ele aldığımız Necip İle Telli Hikâyesi ile Hamit Han ile Melek Sultan 

Hikâyesi’ni hatırlatmaktadır. Necip İle Telli Hikâyesinde, Necip ile Telli birbirini 

seven evli bir çifttir. Necip beş yıl askerlik yapmak için evinden, köyünden 

ayrılınca Telli’ye en yakın arkadaşı Kara, göz koyar ve onu elde edebilmek için 

türlü türlü hilelere başvurur. Kara’nın ortaya koyduğu türlü türlü hileler 

sonucunda Telli, dul bir kadın gibi ortada kalacaktır ki zaten Kara’nın da amacı 

budur. Telli, “dul gibi” ifade edilecek bir konunda kalınca da onu alır ve eşi yapar. 

Hikâyede eril geleneğin ürettiği ve yürüttüğü toplumsal hafıza ve ön yargılar, 

Telli ile ilgili yaşanan olumsuz hadiselerde başat rol oynamış gözükmektedir. 

Hamit Han ile Melek Sultan Hikâyesi’nde ise mevcut hikâyeye benzer olarak 

konu askerliğin yedi yıl olduğu bir dönemde geçmektedir. Hamit Han, Melek 

Sultan ile evlendikten beş altı ay sonra yedi yıl gibi uzun bir süreliğine askere 

gider. Melek Sultan’da gözü olan Hamit Han’ın arkadaşı Yunus işte bu aşamadan 

sonra devreye girer ve Hamit Han’ın babasına mektup göndererek oğlunun 

askerde öldüğünü iletir. Bu hikâyede de benzer olarak elde edilmek istenen kadın 

önce dul olabilecek bir konuma sokulmaya çalışılmaktadır. Dul kadının aynı 

zamanda yalnız ve kimsesiz kalması ise bu son iki hikâyede ortak temadır. Çünkü 

Hamit Han’ın annesi ve babası da bu acıya daha fazla dayanamayıp öleceklerdir. 

Bunun üzerine Melek Sultanın babası gelip kızını alır, kendi evine götürür. Zaten 

Yunus’un da istediği tam da budur. Melek Sultan’a dünürcü gönderir ve onu alır. 

Melek Sultan istemese de babası onu Yunus’a verir. Bu nedenle Seyfet Çavuş İle 

Filiz Hikâyesi’ne iki farklı açıdan yaklaşmak gerekmektedir. 

Birincisi, İstiklal Harbi’nin olduğu zamanlarda, kocası askerde olan ve 

sonrasında şehit olduğu haberi verilen bir kadının, o dönemde yalnız başına 



133 

yaşamasının zorluğu; ikincisi, böyle bir durumdan faydalanmak isteyen, bu gücü 

de kendinde bulan erkeğin dul bir kadın karşısındaki eril cinsiyet rol 

üstünlüğüdür. Hikâyede köyün muhtarı Kâhya Mehmet, savaş zamanında kocası 

askerde olan kendi köyünün kadınlarından birine göz koymuştur. Üstelik Kâhya 

Mehmet evlidir ve karısı da yaşlandığı için Filiz’i kendine ikinci eş yapmak 

istemektedir. Bunun yanı sıra Filiz’e eşinin askerde şehit olduğu yalanını 

söyleyerek Filiz’in kendisiyle evlenmesi konusunda baskı yapmaktadır. Burada 

toplumsal cinsiyet rollerinin erkeğe tanımış olduğu geniş imkânların erkek 

karakter tarafından olabildiğince serbest bir şekilde kullanıldığını görmek 

mümkündür. Filiz ise dul ve çaresiz bir konuma düşürüldüğü için kendisinde bir 

tercih şansını bulamamaktadır.   

Bu hikâye Filiz açısından değerlendirildiğinde, çocuğuyla birlikte zor 

durumda kalan, maddi zorluk yaşayan ve kendisine baskı yapan bir zalimle 

evlenmek zorunda kalan bir kadın görülmektedir. İstiklal Harbi zamanı, savaş 

yılları göz önünde bulundurulduğunda, kadınların tek başına yaşamaları, 

ekonomik geçimlerini sağlamaları açısından oldukça zor olan bir dönemdir. 

Kendisinin ve çocuklarının geçimini sağlayamayan kadınların da kötü yola 

düşecekleri yönündeki toplumsal baskı ve ön kabuller, kadını yalnızlaştıran 

etkenlerdir. Evin ekonomik geçimini erkeğin sağladığı bir sosyal düzende, kadının 

evlenerek hayatını devam ettirmesi olası görülmekle birlikte bu durumu kötüye 

kullanan erkeklerin de olduğu incelenen hikâyelerden anlaşılabilmektedir. 

Hikâyenin ilerleyen bölümlerinde Seyfet Çavuş köye dönmüş ve şehit 

olmadığı anlaşılmıştır ancak eşi Filiz’in de başka biriyle evlendiğini görmüştür. 

Filiz ne kadar dil dökse de Seyfet Çavuş, Filiz’i istemez ve başka biriyle evlendiği 

için ona kızar. Diğer bir ifadeyle Filiz’i ve yaşadıklarını anlamaz ya da anlamak 

istemez. Ancak hikâyede anlatılan olaydan da anlaşılacağı üzere burada suçlu ne 

Filiz ne de Seyfet Çavuş’tur. Bu hikâyede tartışılması gereken husus kadının zor 

durumundan faydalanmak isteyen bir erkeğin, bu kötü niyetini 

gerçekleştirebilmesine dönük bir toplumsal yapının ve anlayışının mevcut 

olmasıdır. Üstelik bu anlayışın erkek bireylerde olduğu kadar kadınlarda da kabul 

edilmiş olması ise toplumsal cinsiyet rollerinin ezber bir şekilde içselleştirilmiş 

olduğunu göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Buna geleneksel refleks de 

denilmektedir. 



134 

Geleneksel refleksler genellikle aile birliğini koruma ve kollama amacına 

matuf olarak oluşturulmuş olsalar da bu şekilde kötü niyetli kimselerin elinde bu 

aile birliği aynı geleneksel refleksler nedeniyle parçalanabilmektedir. Hikâyenin 

devamında Filiz, çocuklarını da alıp Seyfet Çavuş’un peşinden gider ancak Seyfet 

Çavuş, Filiz’i artık istemez. Bunun üzerine Filiz, köye -Kâhya Mehmet’in evine- 

de geri dönmez. Manisa’ya doğru yol alır ve orada bir mahalleye yerleşerek 

çocuklarıyla birlikte yaşamaya devam eder. Hikâye boyunca Filiz, meydana gelen 

olaylar bağlamında hep edilgen bir konumda olmasına rağmen, eril sözlü 

geleneğin öngördüğü şekilde, sonuçta yine suçlu olan ve bu suçluluğun da 

mağduriyetini yaşayan taraf olmaktadır. Buradan sonra yani Manisa’ya 

yerleştikten sonra Filiz’in başından nelerin geçtiği bilinmese de hâkim toplumsal 

kabuller ve bu kabuller doğrultusunda inşa edilmiş olan toplumsal cinsiyet 

rollerinin hayata olan etkileri düşünülecek olursa Filiz’in pek de güzel şeyler 

yaşamış olma ihtimalinin az olduğunu tahmin etmek zor olmasa gerekir.  Yine de 

hikâyenin sonunda Filizi’in tek başına bir hayatı tercih ediyor görünmesi, hâkim 

otoriter toplumsal yapıya karşı bir itiraz olarak değerlendirilebilir. Şartlar ne 

olursa olsun kadınları istemedikleri bir hayatı yaşamaya zorlamak, başka çare 

yokmuş algısı yaratmak baskın ataerkil düzenin bireyler üzerinde meydana 

getirdiği bir dayatma olarak karşımızda durmaktadır. Bu hikâyenin yaşanmış, 

gerçek bir hikâye olması ise geleneksel Türk toplum yaşamını kadın 

perspektifinden özetlemektedir. 

Buna benzer temaların halk hikâyelerinde sıklıkla karşımıza çıkıyor olması 

dönemin toplumsal gerçekliklerini bize göstermesi bakımından önemlidir. Buna 

dair bir diğer örnek ise karşımıza “Mahir Hikâyesi”nde çıkmaktadır. Hikâyeye 

göre Erzurumlu Âşık Sümmani bir gün Mahir adında bir âşık ile tanışır ve Âşık 

Mahir ona kendi hikâyesini anlatır. Buna göre Âşık Mahir bir gün karısını ve 

çocuklarını bırakıp gurbete gitmek zorunda kalır ve 25 yıl sonra köyüne 

döndüğünde karısının başka birisiyle evlenmiş olduğunu görür. Kadının evlendiği 

adam Mahir’i görünce, nikâh üzerine nikâh olmaz diyerek kadını tekrar kocasına 

vermek istese de Mahir bunu kabul etmez (Yılmaz, 2011, s. 142). Burada da kadın 

edilgen bir durumda olsa da suçlanacak olan taraf yine kadın olacaktır. Dönemin 

zorlu şartları ve yaşanan gurbete çıkma hadiseleri anlaşılan o ki dönemin 

Anadolu’sunda daha nice benzer hikâyelerin doğmasına neden olmuştur. Kadının 

toplum içerisindeki marazlı konumu bu gibi olumsuz hadiseler neticesinde iyice 



135 

görünür bir hale gelmiş gözükmedir ki bu da mevcut çalışmamızın konusunu 

oluşturmaktadır. Günümüzde de kadının sahip olduğu benzer marazlı konum, yine 

yaşanan olumsuz her hadise ile her defasında tekrar görünür bir hale gelmekte ve 

toplumsal cinsiyet rollerinin inşasındaki sözlü geleneğin hâkimiyetini de artık 

tartışılması gereken bir konu olarak önümüze koymaktadır. 

Tematik olarak eşin askere gitmesi ve dönmemesi üzerine hanımının dul 

kalması ve evlendirilmek zorunda bırakılması hadisesi “Abdullah ile Gülizar 

Hikâyesi”nde de karşımıza çıkmaktadır. Hikâye, Bitlis’in Ahlat ilçesinin iki 

köyünde yaşayan Abdullah ile Gülizar’ın başından geçen gerçek bir hayat 

hikâyesine dayanmaktadır.  Gülizar’ın eşi askere gider ve sonra öldü haberi gelir. 

Bunun üzerine Gülizar’ı kaynı ile evlendirmek isterler. İsminin lekelenmemesi 

için evlenmeye mecbur olduğu, aksi halde dul karı diye etrafa kötü haberler 

yayılacağı kendisine söylenir. Gülizar, kendi büyüttüğü on dört on beş yaşlarına 

kadar gelen kaynı ile evlenmek istemez ama gelenek, töre denilerek böyle uygun 

görülür. Gülizar’ın babası da bu duruma üzülür, ağlar ancak kızını geri götürseler 

bir dert, götürmeseler bir dert diye elinden bir şey gelmez. Bu durum on dört 

yaşındaki kayna da anlatılır. Kardeş karısını kardeşe vermek yörede bir gelenektir. 

Aradan zaman geçer, Gülizar bu üzüntüye dayanamayıp günden güne sararır, 

solar ve sonra ölür (Yılmaz, 2011, s. 212). 

Abdullah ile Gülizar Hikâyesi’nde diğerlerinden farklı olarak koca olacak 

olan eş de psikolojik ve hatta fizyolojik baskı altında bırakılmaktadır. Burada hem 

kadını hem de erkeği baskı altına alan söylem, ataerkil aile yapısının belirlediği 

söylemdir. Hikâyedeki hadise kadın perspektifinden değerlendirildiğinde Seyfet 

Çavuş ve Filiz Hikâyesi’ne benzer bir durum karşımızda durmaktadır. Mahir 

Hikâyesi’nde de benzer olarak kocası gurbete giden bir kadın, başka bir erkekle 

evlenmektedir. Ancak bu hikâyede Seyfet Çavuş ve Filiz Hikâyesi’nde olduğu gibi 

kadının ikinci kez evlenmeye yönelik zorlanması gibi bir durum doğrudan 

metinden çıkarılamamaktadır. Bunun yanı sıra kadının ilk kocası 25 yıl sonra geri 

döndüğünde, ikinci kocası kadını geri vermek de istemektedir. Bu durum kadının 

metalaştırıldığını göstermektedir. 

Abdullah ile Gülizar Hikâyesi’nde eşi ölen Gülizar, töre gereği kocasının 

kardeşiyle evlendirilmek istenir ki bu durum, hâkim gelenek tarafından “dul” 

olarak adlandırılan kadının ve çocuğunun sahipsiz bırakılmaması şeklinde 

açıklanmaktadır. Geleneksel toplum düzeni, eşi ölen kadını başıboş kalmaması 



136 

adına evlendirerek korumak istemektedir. Hâlbuki toplumda hâkim olan “dul 

kadının namusunu koruyamayacağı” anlayışı, topluma hâkim olan ataerkil 

anlayışın bir yaklaşımıdır. Diğer bir ifadeyle toplumsal yapıda hâkim olan “dul 

kadın imajı”, ataerkil söylem ve anlayışı gereği kültürel bir unsur olarak toplumun 

hafızasında yer ettiği sürece, kadına yönelik bilhassa eşi ölen ya da eşinden 

ayrılan kadına yönelik olumsuz bakış açıları meşru kalmaya devam edecektir. 

Hikâyenin Gülizar’ın üzüntüsünden ölmesiyle sonuçlanması, kadının gelenek 

karşısındaki çaresizliğinin bir yansıması olarak karşımıza çıkmakta ve efsane 

metinlerinde olduğu gibi bu hikâyede de kadının kendi aleyhine gerçekleşen 

olumsuz tutumlardan kurtulma yolu olarak ölmeyi seçmesi dikkat çekmektedir. 

Burada “kadının genellikle pasif yani alınan ya da talep edilen bir hüviyete 

sahip olmasının en temel sebeplerinden biri ataerkil toplumun inşası sürecinde 

kadının metalaştırılmasıdır. Bu hususta Mustafa Duman, ataerkilliğin inşası 

sürecinde kadının erkeğe bağımlı bir hayat sürmeye başlamasının en temel 

nedenlerden birinin kadının metalaştırılması olduğunu ifade eder. Bu bağlamda 

ataerkillik eril bir tahakkümü ifade eder ve kadınların erkekler tarafından 

metalaştırılmasının ve kadın bedeninin denetlenmesinin önünü açar. Varlığı ikinci 

plana atılan, kurumsal hayatın dışına itilen, pasif bir konumda bırakılan kadının 

arzu nesnesine dönüşmesi söz konusu olur” (Duman, 2024, s. 176). Mevcut 

hikâyelerde de kadının dul kalması gibi bir gerekçeye dayanılarak sahip olduğu 

“güzellik” unsuru, erkek tarafından kullanılmak istenmektedir. Toplumsal cinsiyet 

rolü gereği burada kadın, durmaksızın güzelliğine ve dişiliğine yatırım yapmaya 

devam edecektir ancak erkekler tarafından da meşru ya da gayrı meşru bir şekilde 

arzu edilmeye de rıza göstermesi beklenecektir. 

2.1.3.16 Yusuf ile Elif Hikâyesi 

Yusuf ile Elif Hikâyesi’nde, bir babanın vasiyeti ve Erzurum bölgesinde 

yaşayan Yusuf ile Elif’in birbirine olan aşkı anlatılmaktadır. Lakin bu hikâyede 

asıl olan Manisa’daki kılıç ustası Mehmet Bey’in başına gelen vahim olaydır. 

Adil Ağa’nın Hasan, Yusuf ve Mehmet adından üç oğlu vardır. Adil Ağa 

bir gün oğullarını çağırır ve onlara nasihat eder: “Yavrularım, eğer ben ölürsem şu 

dağın arkasına kesinlikle gitmeyin, o dağın arkasına geçmeyin. Bu benim 

vasiyetimdir” der. Ancak babası, oğlum şu dağın arkasına gitmeyin dediği günden 

beri Hasan’ı merak sarmıştır ve en nihayetinde hanımına haber verip yola koyulur. 

Dağda ceylanlarla karşılaşır ve onların peşine düşer. Ceylanlar bir saraya doğru 



137 

giderler. Bu ceylanlar meğerse o sarayın beyi olan Mahmut Bey’in kız kardeşi 

Elif’in ceylanlarıymış. Elif onlarla gönül eyler, salarmış çayırlara. Bu ceylanları 

kim kovalarsa ahdetmiş, onların kellesini vurduruyormuş. Hasan’ın da kellesi 

vurulmuş. Hasan geri dönmeyince kardeşleri merak eder ve bu kez de Mehmet 

yola koyulur. Aynı şekilde Mehmet Bey de dağda ceylanlarla karşılaşır ve onları 

kovalar. Ceylanlar Mehmet Bey’i de saraya kadar getirirler. Elif, ceylanlarını 

kovalayan Mehmet Bey’in de kellesini vurdurur. Üç gün olur bu kardeşi de geri 

dönmeyince bu kez de Yusuf yola koyulur. Yusuf dağda ceylanları görür ve 

kardeşlerinin kaybolmasını bu ceylanlara bağlar. Sessizce ceylanları takip eder ve 

saraya kadar gider. Yusuf saraya normal bir şekilde girdiği için kellesi vurulmaz 

ama olup biteni hancıdan öğrenir. Yusuf kardeşlerinin intikamını almak için 

sarayda kalır. Kardeşlerinin kellesini vuranın o da kellesini vurmak ister lakin Elif 

de Yusuf da birbirlerine âşık olurlar. Elif, Yusuf ile evlenmek için bir şart koşar 

ve onu Manisa’daki kılıç ustası Mehmet’in sırrını öğrenmeye gönderir. 

Sivaslı Mehmet Bey, Ayşe Hanım’a âşık olur ve evlenirler. Bir de oğulları 

olur. Mehmet Bey yoksulluk sebebiyle çalışmak için gurbete gider. Aradan 20 yıl 

geçer geri döner ve evine gittiğinde karısının yatağında yakışıklı bir delikanlının 

yattığını görür. Hanımım herhalde birini sevmiyor, geceleri yanına dostunu alıyor 

der ve kılıçla delikanlıyı öldürür. Ayşe Hanım uyanır ve kocasını hemen tanır, 

kendi evladını öldürdüğünü söyler. Mehmet Bey bu acıyla burada 

yaşayamayacağını söyler ve Ayşe Hanım’ı da alıp Manisa’ya dönmek ister. 

Birlikte Manisa’ya giderler. Mehmet Bey 20 yıldır Manisa şehrinde kılıç ustalığı 

yaparak geçimini sağlamaktadır. Ayşe Hanım evin içinde dört çocuk ve bir de 

kadın görür. Meğer Mehmet Bey gurbette kendine bir aile kurmuştur ve bunu da 

Ayşe Hanım’a söyleyememiştir. Bu olaydan sonra Ayşe Hanım da bu evde, 

onlarla yaşamaya devam eder (Yılmaz, 2011, s. 289).  

Yukarıdaki hikâyede Mehmet Bey’in, eşi Ayşe Hanım’a olan tutumu 

kıskançlık gibi görünse de asıl neden hikâyenin ilerleyen bölümünde 

anlaşılmaktadır. Yoksulluk sebebiyle çalışmaya giden Mehmet Bey, gittiği yerde 

bir aile kurmuş ve yirmi yıl boyunca bıraktığı ailesinin yanına hiç gitmemiştir ki 

büyüyen oğlunu bile tanımamaktadır. Yirmi yıl sonra geri döndüğünde karısının 

başka biriyle birlikte olduğunu düşünerek o kişiyi öldürür. Bu olay toplumsal 

cinsiyet eşitliği açısından değerlendirildiğinde, Mehmet Bey yıllar önce gittiği 

şehirde bir aile kurmuş ve bu süre içerisinde geride bıraktığı ailesinin yanına hiç 



138 

gitmemiştir. Üstelik onların ekonomik geçimini sağlayıp sağlamadığı hususunda 

da hikâye içerisinde bir bilgi bulunmamaktadır. Yıllar sonra geri döndüğünde 

karısının da başka biriyle evlenmiş olduğunu düşünerek bu duruma tepki 

göstermiştir. Bu durumda erkeğin başka bir aile kurması sözlü geleneğin eril 

yaklaşımı çerçevesinde makul gibi görülürken kadının böyle bir adım atmasının 

yanlış olduğu duygusu metinde vurgulanmıştır.  

Geleneksel erkek egemen söylem tarafından belirlenmiş toplumsal cinsiyet 

rollerinde bu türden bir dengesizliğin metinde ve günümüzdeki sosyal-kültürel 

hayatta yaşanıyor olması normal görülmelidir. Çünkü rolleri inşa eden taraf 

eşitlikçi bir yaklaşımla cinsiyet rollerini inşa etmemiştir. Cinsiyet rolleri eril 

egemen bir üslup ve yaklaşımla inşa edilmiştir. Bu nedenle de kadın, toplum 

karşısında eril söylemin inşa sürecine tabi tutularak ona göre bir pozisyona 

itilmiştir. Bu pozisyonda kadın, aslında erkek için var edilmiş bir bireydir. Kına 

fenomeninde bunun somutlaştığını görmek mümkündür. Gelin gidecek kız 

çocuklarına kına yakılması ve gelin gittiği eve ve kocasına adeta kurban olarak 

gönderilmesi, bu dediğimizi kanıtlar mahiyettedir. Bu gün dahi Anadolu halk 

kültüründe “Kına temizliğin, saflığın, iyi niyetin ve bereketin simgesi olduğu için 

kına yakma töreni coşku ile kutlanmakta ve bu törene de kına gecesi adı 

verilmektedir. Bazı yörelerde ise kına gecesinde gelinin ellerine, ayaklarına veya 

başına yakılan kına ertesi sabah hamamda bir kutlama yapılarak yıkanmakta, bu 

kutlamaya da kına hamamı denilmektedir” (Karaca ve Şar, 2016, s. 33). Kına 

yakma aynı zamanda kocasına gidecek olan genç kızın süslenmesi ve 

güzelleştirilmesi anlamını da taşımaktadır. Kocadan bir şeyler bu aşamada 

beklenmezken kadının güzel olması, kocasına kurban olacak bir teslimiyete sahip 

olması, kına fenomenindeki gibi kadının kocasına kurban olması gerektiği 

duygusu, sözlü geleneği ve geleneksel halk kültürümüzü etkilemiştir. Metindeki 

gibi yaklaşımlar normalleşmiş cinsiyet rollerine dönüşmüştür.      

Türk halk hikâyeleri, coğrafya ve zaman etkeni de göz önünde 

bulundurularak değerlendirildiğinde, hikâye metinlerinde bir kadının tek başına 

hayatını devam ettirebilmesinin de ayrıca oldukça zor olduğunun vurgulandığı 

görülecektir.  Mevcut hikâyede Mehmet Bey’in tutumu, bu zorluğu erkeğin 

tutumu karşısında bir mazerete dönüştürmemekte, kadının ikinci kez evlenmesine 

yönelik toplumsal bakış açısını inşa etmiş olan eril egemen söylemin eleştirisini 

makul göstermektedir. Toplumsal normların, cinsiyet eşitsizliğine zemin 



139 

oluşturduğu ve kadını sınırlandırdığı hikâye metninde görülmektedir. Hikâyenin 

devamında Ayşe Hanım, Mehmet Bey’in Manisa’daki evine gittiğinde kocasının 

başka bir ailesinin olduğunu görmesi ancak buna tepki göstermemesi ve hatta geri 

dönemeyip orada kocasının yeni ailesiyle yaşamaya mecbur kalması hep aynı 

ataerkil yaklaşımın belirlemiş olduğu toplumsal cinsiyet rollerinin, birey ve 

toplum üzerindeki egemenliğini bize göstermektedir. Ayşe Hanım açısından bir 

tercih siz konusu değildir ve bu zamana kadar oğluyla devam ettirdiği hayatına 

geri dönemeyeceği için yıllar sonra varlığını öğrendiği kumasıyla yaşamak 

zorunda bırakılmıştır. 

2.1.3.17 Perizan Hikâyesi 

Âşık Mevlüt Aktaş’tan derlenen hikâyeye, “Halk hikâyesi, halkın 

yaşantısını dile getirir.” diyerek başlanmakta ve yiğit bir kadının evlenme 

hikâyesi anlatılmaktadır. 

Perizan Hikâyesi, vaktiyle Balkan yörelerinde yaşamış üç beyden biri olan 

Timur Bey’in güzelliği dillere destan olan kızı Perizan hakkındadır. Perizan, çok 

güçlü bir pehlivandır bu nedenle evleneceği erkeğin kendisinden güçlü kuvvetli 

olmasını isteyerek evleneceği kişi ile güreş tutmak ister. Her kim kendisine 

yenilirse onun evleneceğini söyler. Balkan yörelerinde bir bey olan Turan Bey’le 

güreşir ve Turan Bey Perizan Hanım’ı yener. Bu duruma çok kızan Borazan Bey, 

zalim bir plan yapar. Çünkü Perizan Hanımla kendisi evlenmek istemektedir. 

Turan Bey’i kaçırıp saklar ve Turan Bey öldü diye etrafa haber salar. Bu kez 

Borazan Bey, Perizan Hanımla güreşir ve onu yener. Perizan Hanım ile Borazan 

Bey evlenirler, gerdek odasında elleri kolları bağlı, saçı sakalı birbirine karışmış, 

perişan bir adam durmaktadır. Perizan Hanım, gerdek odasında bu adamın kim 

olduğunu sorunca Borazan Bey: “Perizan Hanım burada ben güçlüyüm, unutma. 

Sen karışamazsın, sen sadece dediğimi yaparsın” diyerek cevap verir. Meğerse bu 

adam Turan Bey’dir. Borazan Bey’in planı, Turan Bey’in gözü önünde 

nişanlısıyla birlikte olup sonra da Turan Bey’i öldürmektir. Perizan Hanım, Turan 

Bey’i görünce yanında taşıdığı hançerle Borazan Bey’i hemen oracıkta öldürür ve 

Turan Bey’i de alıp oradan gider (Yılmaz, 2011, s. 403-408). 

Perizan, güçlü ve yiğit bir kadındır. Tıpkı “Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı 

Hikâyesi”ndeki Selcen Hatun gibidir (Ergin, 2012, s. 140). Selcen Hatun gibi 

evleneceği kişinin güçlü biri olmasını istediği için kendisi güreşerek karar vermek 

istemektedir. Ancak burada Perizan Hanım’ın karşısına çıkan Borazan Bey’in sırf 



140 

Perizan’ı elde etmek için hileye başvurduğu ve zalimce bir plan yaptığı 

görülmektedir. Üstelik bunu da bir güç göstergesi olarak yapmak istediği 

hikâyede söylenmektedir. Erkeğin kadın karşında güçlü ve üstün olma isteği 

hikâyede görülmekle birlikte ataerkil toplum yapısının anlatı türlerine nasıl 

yansıdığı da tespit edilmektedir. Kadın güreşebilir, güçlü kuvvetli olabilir ancak 

bu yetenekleri ile erkekten üstün olduğunun düşünülmesi, toplum tarafından 

erkeğin gücünü gölgeleyecek bir tutum gibi görülmektedir. Oysaki güçlü olmak 

ya da gücü gösterecek davranışlarda bulunmak fiziksel bir durumdur. Bunu 

cinsiyetle ilişkilendirmek, toplumun erkek ve kadına dayattığı cinsiyet rollerinin 

bir sonucudur. 

2.1.3.18 Hikâyet-i Hurşid ile İlik Hanım Beyân 

Hurşid ile İlik Hanım Hikâyesi’nde, birbirini seve iki genç ve bu durumda 

kızın maruz kaldığı olumsuz durum anlatılmaktadır. Hikâyede Hurşid adında bir 

oğlan ile İlik Hanım adında bir kız birbirlerine âşık olurlar. Oğlan kızı alacak olur 

ancak annesi ve kardeşleri vermek istemez. O memlekette bir cadı kadın vardı. 

Oğlanın haberi yokken kızın kardeşlerine gidip kızlarının falanca âdem ile 

konuştuğunu, kızlarını tembihlemeleri gerektiğini yoksa akşam sabah bir gürültü 

kopacağını söyler. Bunu duyan kızın annesi ve kardeşleri kızı çağırıp kıza, “Sen 

bu oğlan ile niye konuşuyorsun? Sen kızdın, tutuştun mu? diye sorarlar. Bunun 

yanında annesi bir de kızını dövmekle tehdit edip oğlana varmaya gönlü olup 

olmadığını sorar (Kaya ve Koz, 2000, s. 101-102). 

Kadınların, aile ve toplum içerisindeki rol ve kimliklerine göre çeşitli 

görevleri bulunmaktadır. Kız evlat ya da kız kardeş olarak yerine getirilmesi 

gereken sorumlulukların başında namusun korunması gelmektedir. Kız evlat ya da 

kız kardeş, evlenene kadar kendi namusunu ve dolayısıyla ailesinin itibarını 

korumak zorundadır. Evlendikten sonra da yine önce kendi namusunu ve 

kocalarının itibarını korumak zorundadır. Öyle ki kızlara söylenecek en ufak bir 

kötü söz, toplumun uygun görmeyeceği bir davranışta bulunmak ya da iftiraya 

uğramak, kızların cezalandırılmalarına neden olmaktadır. Bu ceza halk 

hikâyelerinde genellikle zorla evlendirilmek suretiyle verilmektedir.  

Hurşid ile İlik Hanım Hikâyesi’nde, kadına yönelik şiddete örnek 

gösterilecek bir durum yok gibi dursa da kadına ve kadın davranışlarına yönelik 

psikolojik bir şiddetin olduğu görülebilmektedir. Üstelik şiddeti uygulayan taraf 

her zaman karşı cinsiyetten birileri de olmamaktadır. Bu hikâyede anne kızına, kız 



141 

kardeşler de kardeşine baskı değildir. Bu hikâyede anne ve kız kardeşler İlik 

Hanım’a toplumsal cinsiyet rolleri dışında kaldığını düşündükleri 

davranışlarından dolayı bir yaptırım uygulamaktadırlar. 

Hikâyede Hurşid ile İlik birbirlerini seven iki gençtir. Onların buluşup 

görüşmesi kötü niyetli bir kadın tarafından kızın ailesini kışkırtacak şekilde 

anlatılmaktadır. Aile de kızlarını ve kendi itibarlarını koruma güdüsüyle İlik 

Hanım’a kızmaktadır. Erkek bireyler için makul görülen bu durum kız bireyler 

için bir kınanma ve çeşitli şiddet türlerine maruz kalma nedenidir. Bunun böyle 

olması da yine erkekler ile kadınların toplumsal cinsiyet rollerinin inşa ediliş 

şekilleri nedeniyledir. Çünkü benzer bir durumu bir erkek yaşadığında sevdiği 

kişiyle konuşuyor şeklinde algılanarak kendisi ile ilgili bir yaptırıma gerek 

duyulmayacaktır. Bu durum aynı zamanda toplumsal bir kabullenişi de 

göstermektedir. Çünkü kadın da erkek de yetiştirildikleri toplum düzeninde, bu 

tutumu öğrenerek yetiştikleri için kendilerine yapılan cinsiyet ayrımcılığının 

farkına da varamamaktadırlar. 

Toplumsal cinsiyet rollerine göre kadına verilmiş olan birçok görevin yanı 

sıra kocasının ve varsa oğullarının da itibarını koruma görevi verilmiştir. Buradaki 

kabulleniş kadının namuslu olmasından ziyade erkeğin toplumda itibarlı 

olmasıdır. Kadın, tutum ve davranışlarıyla örnek olmalı ve ailesini de bu örnek 

davranışlarıyla temsil etmelidir. Aslında mantıklı bir yaklaşımla değerlendirilecek 

olursa her iki taraf için de sergilenmesi gereken ortak roller, aynı zamanda insan 

olmanın da bir gerekliliğidir. Fakat bu sorumlulukların eril egemen yaklaşımlarla 

sadece kadına yüklenmesi, görüleceği üzere cinsiyet ayrımcılığı yaratmakla 

birlikte kadın üzerinde psikolojik şiddete de neden olabilmektedir. Buna dair 

“Kadın isterse kocasını vezir, isterse rezil eder”, “Avrat var ev yapar, avrat var 

ev yıkar” şeklindeki atasözleri, kadının kocasına ve ailesine karşı sahip olduğu 

görev ve sorumluluklarının ne derece yüksekten okunduğunu bize göstermesi 

bakımından önemlidir.  

2.1.3.19 Köroğlu Hikâyesi Keloğlan Kolu 

Köroğlu Hikâyesi’nin Keloğlan Kolu, Silistre’de vali olan Hasan Paşa ile 

Keloğlan’ı anlatmaktadır. Hasan Paşa, Köroğlu’nun kır atını getirene güzeller 

güzeli kız kardeşi Perizar’ı vereceğini vaat etmiştir. Keloğlan’ın Köroğlu’nun kır 

atını getirmesi üzerine söz olarak verdiği kız kardeşini Keloğlan’a verir. Kız 

kardeşi istemez, karşı gelir ancak ağabeyi Hasan Paşa Keloğlan’a söz verdiği için 



142 

Perizar istemeyerek evlenmeye mecbur kalır. Köroğlu, Hasan Paşa’nın çaldığı 

atını geri almaya giderken bir kız görür ve çok beğenir. Kızı bileğinden kaptığı 

gibi atının terkisine alır, götürür. Ancak bu kızın Hasan Paşa’nın nişanlısı 

olduğunu bilmez. Bunu öğrendikten sonra kızı geri verir (Yılmaz, 2011: 339-352). 

Aynı hikâyenin bir başka varyantı da “Keloğlan’ın Köroğlu’nun Atını 

Kaçırması” adındadır. Kırat’ı çalınan Hasan Paşa, Keloğlan’dan atını getirmesini 

ister. Buna karşılık da kız kardeşi Perizar’ı kendisine vereceğini söyler (Alptekin, 

2019, s. 143). 

Köroğlu Hikâyesi’nde, bir ailede erkeğin karar vericiliğinin ne kadar güçlü 

olabildiği görülmektedir. Erkeğin otoriter konumu onda bu karar vericiliği 

meşrulaştıran bir sebeptir. Hikâyede Hasan Paşa, kız kardeşini kendisinin fikri 

olmaksızın istediği kişiyle evlendirebilmektedir. Üstelik bu evliliğin bir ödül 

olarak yerine getirilmesi kadını daha da değersizleştiren bir tutumdur. Kadının bu 

şekilde rahatlıkla alınıp verilebilmekte olması, onun erkek egemen anlayışla inşa 

edilmiş olan toplumsal cinsiyet rolünden kaynaklanmaktadır. Kadının bu anlayışla 

zaten varlık nedeni erkeğin ta kendisidir. Burada ataerkil toplum yapısından 

hareketle kadının metalaştırılmasına dair güzel bir örnekle karşılaşıldığını 

söylemek gerekir. “Ataerkillik eril bir tahakkümü ifade eder ve kadınların erkekler 

tarafından metalaştırılmasının ve kadın bedeninin denetlenmesinin önünü açar. 

Varlığı ikinci plana atılan, kurumsal hayatın dışına itilen, pasif bir konumda 

bırakılan kadının arzu nesnesine dönüşmesi söz konusu olur. Arzu nesnesi ise 

doğası gereği “güzel” ya da “estetik” özelliklere sahip olmalıdır” (Duman, 2024, 

s. 177). Kadın, eril egemen söylem tarafından inşa edilen bu “güzel” sıfatıyla aynı 

zamanda üzerinde erkeğin istediği gibi tasarrufta bulunacağı bir metaya da 

dönüştürülmüş olur. Çünkü hiçbir masal ya da hikâye çirkin bir kadın üzerine 

söylenmemiştir. Kadın illaki güzel olarak kabul edilir ve bu şekliyle kabul 

edilmesi zaten söylemdeki erkek egemen gücün bir belirtisidir.        

Aile içinde baba ve erkek çocuğun hane bireyleri ve özellikle kadınlar 

üzerinde istedikleri kararı verme hakkına sahip olmaları bu toplumsal kabuller 

nedeniyledir. Onu güzel olarak inşa eden eril söylemdir. Erkeğe göre konumunu 

ve görevlerini de belirleyen yine eril söylem olduğu için ona dair istediği kararı 

alma yetkisi de yine erkeğe verilmiştir. Bu durumun halk hikâyelerine de 

yansıdığı görülebilmekte ve mevcut Köroğlu Hikâyesinde erkek kardeşin, kız 

kardeş üzerinde benzer bir karar verme hakkına sahip olduğu tespit 



143 

edilebilmektedir. Hikâyede kız kardeş, istemese de ağabeyinin dediğini kabul 

etmekte ve onun istediği kişiyle evlenmektedir. 

2.1.3.20 Yusuf ile Gülistan Hikâyesi 

Yusuf ile Gülistan Hikâyesi, Selçuklu İmparatorluğu zamanında bugünkü 

Türkiye Cumhuriyeti sınırları içinde yaşamış bir babayiğidin hikâyesidir. 

Yusuf ile Gülistan Hikâyesi’nde Yusuf, Botan Kalesi komutanlarından 

Yakup Bey’in oğludur. Gülistan adında bir kıza âşık olur. Buna göre Yusuf ve 

arkadaşları bir gün Cırcın Vadisi’ne ava çıkarlar. Sekiz on tane babayiğidin, beş 

altı kızı bağlayıp atlarla kaçırdığını görürler. O adamlar askerdir ve kızları da 

vadide yakalamış, kendi yurtlarına götürüyorlardır. Yusuf, bu kızların içinde 

sevdiği kız Gülistan’ın da olduğunu fark eder. Yusuf ve arkadaşları, askerlere 

saldırır. İki arkadaşı ölür, Yusuf da ağır yaralanır. Aradan zaman geçer ve Yusuf 

iyileşir. Gülistan’ı aramaya başlar. Bir nalbantın yanında çırak olarak çalışmaya 

başlar. Bir gün usta ve çırak köle pazarına giderler. Yusuf burada birçok güzel kız 

satıldığını görür. Gülistan’ın burada olabileceği aklına gelir. Sonra içinden bu 

güzeller nasıl satılır, bu coğrafyalarda kölelik hâlâ devam mı ediyor diye düşünür. 

Pazarı arkadaşları ile gezerken üç beş kölenin satışına şahit olur. Pazarı idare eden 

adam, iki gün sonra buraya çok güzel kızlar geleceğini duyurur. Üstelik bu 

güzellerin Cırcın Vadisi’nden gelen güzeller olduğunu, ancak çok büyük paralar 

verirlerse alabileceklerini söyler. Gülistan’ın köle pazarında Cimin Kalesine 

satıldığını öğrenir ve bir yolunu bulup kaleye girer, sevdiği kızı kurtarır (Yılmaz, 

2011, s. 150). 

Hikâyenin en başında olayın geçtiği zamanın Selçuklu İmparatorluğu 

dönemi, yerin ise bugünkü Anadolu sınırları içinde bir yer olduğu belirtilmektedir. 

Köleliğin olduğu bir dönemden bahsedilmektedir. Ancak Yusuf,  köleliğin o 

topraklarda hâlâ var olmasını sorgulamaktadır. Yusuf’un, Botan Kalesi 

komutanının oğlu olması nedeniyle ülkenin doğu bölgesinden geldiği tahmin 

edilebilmektedir. Böylece Yusuf’un sorgulamalarından anlaşılan aynı ülkenin 

farklı coğrafyalarında farklı sosyal düzenlerin olduğudur.  

Köleliğin olduğu dönemlerde, sadece kadınların değil erkeklerin de köle 

olarak pazarlarda satılması söz konusu olsa dahi hikâyede sadece kadınların 

satılıyor olarak gösterilmesi bir önceki hikâyede ele alındığı üzere bu durum 

kadının metalaştırılmasına bir örnek olarak görülebilir. Kadınların zorla para 

karşılığı satıldığı bir sosyokültürel ortamda kadınlara yönelik çeşitli şiddet 



144 

türlerinin de uygulanıyor olması şaşırtıcı olmayacaktır. Çünkü kadın zaten birey 

olarak erkek egemen yaklaşımla kocasına köle olmuş bir birey olarak toplumda 

inşa edilmiştir. Bir de bu kadının aynı zamanda köle olması, onun üzerindeki 

otoriter erkek egemenliğinin şiddetini de olabildiğince arttıracaktır. Kadınların 

parayla alınıp satılması, onlara bir mal muamelesi yapılması ise bu durumda 

sadece bir sonuçtan ibarettir. Hikâyedeki köle pazarında satılan kızların zorla 

kaçırılmış kızlar olmaları durumu ise o dönemde kadınların erkekler karşısındaki 

vasıflarının baskı ve zorlama yoluyla değiştirebildiği sonucunu bize açık 

etmektedir.  

Günümüz sosyokültürel hayat düzeni içerisinde her en kadar kölelik gibi 

bir sistem bulunmasa da ataerkil otoriter anlayış, kadın üzerinde baskı ve zorlama 

yoluyla hâlâ kadına dair vasıf ve kimliklerde dönüştürme emelini 

gerçekleştirebilmektedir. Tıpkı hikâye metninde olduğu gibi… Bu realite kadına 

geçmişte olduğu gibi günümüzde de fiziksel, cinsel ve psikolojik şiddet olarak 

yansımaya devam etmektedir.  

2.1.3.21 Sümmani Ağa ile Gülgez Hanım Hikâyesi 

Sümmani Ağa ile Gülgez Hanım Hikâyesi’ni, Âşık Sabri Yokuş, 1998 

yılında Diyarbakır’da yaşlı bir nineden dinleyerek öğrenmiş, türkülerini kendisi 

yazarak tasnif etmiştir.  

Sümmani Ağa ile Gülgez Hanım Hikâyesi’nde, Sümmani adında bir ağanın 

köy halkına ve bilhassa kadınlara yönelik baskıcı tutumu anlatılmaktadır. 

Sümmani, 60 yaşında Diyarbakır beldelerinin birinde bir ağadır. Nerede güzel bir 

kız görse sorgusuz, sualsiz kendisine getirilmesini ister. Bir gün çeşmenin başında 

güzel bir genç kız görür. Kızı babasından isterler. Baba da kız da teklifi kabul 

etmek istemezler çünkü kızın başka bir sevdiği vardır. Ağanın elçi gönderdiği 

adamlar, kızın ve babasının cevabını ağaya iletirler. Reddedilen ağa o ailenin 

yurdunu, yuvasını ateşe vereceğini söyler. Bunun üzerine kız istemese de ağa ile 

evlendirilir. Aradan epey zaman geçtikten sonra ağa yine genç, güzel bir kız görür 

onunla da evlenmek, kendine üçüncü eş yapmak ister (Yılmaz, 2011, s. 222-226). 

Sümmani Ağa Hikâyesi’nde, baskın olan eril egemen anlayış, kadın 

üzerindeki hâkimiyetini ağalık sistemi üzerinden göstermektedir. Kadın “güzel” 

ve “alımlı” olma vasıfları ile erkeğin egemen olduğu söylem dünyasında var 

edilirken, erkek de kendisini kadın karşısında meslek, konum ve zenginlik 

bakımından var etmeye çalışmaktadır. Toplumsal cinsiyet rollerinde erkeği 



145 

görünür kılan güç ve başarı faktörü iken kadını görünür kılan ve dikkat çekmesini 

sağlayan güzel ve alımlı olmasıdır. Güzel ve alımlı kadın aynı zamanda kendi 

cinsine ait özelliği ve kültürel kabulleri en iyi taşıyan birey olarak görülür. Bu 

bağlamda toplum nezdinde “güzel olmayan” ile dişilik arasında bir ters orantı 

mevcuttur. Grappe’e göre “Çirkinlik ile dişilik bağdaşmamaktadır. Çirkin kadın 

daha nötr, daha az cinsel kimlikli bir kategoriye aittir ve bu yüzden kültürün 

ürettiği anlatılarda ve imgelerde yer alma olasılığı daha azdır. Kültür kadınlık ile 

görünüş, kadınlık ile fiziksel güzellik, kadınlık ile cinsellik arasında çok yakın bir 

bağlantı kurar” (Kurtdaş, 2021, s. 191). Bu kültür, ataerkil egemen anlayışın 

hâkimiyet alanında inşa edilmiş olan eril kültürdür. 

Kadının metalaştırılmasına ve üzerindeki erkek egemen otoritenin 

pervasızlığına dair bir başka örneğe Celali ve Kenani’nin hikâyesinde de 

rastlanmaktadır. Bu hikâye Âşık Sabri Yokuş tarafından derlenmiş, eski 

zamanlarda Kudret şehrinde yaşanmış bir hikâyedir. 

Celali ve Kenani Hikâyesi’nde, Hatem Padişah ile bir önceki hikâyede yer 

alan Sümmani Ağa’nın gücünü kullanma şekli benzerlik göstermektedir. Kudret 

şehrinin padişahı olan Hatem Padişah çok zulümkâr ve adaletsiz biridir. Padişah, 

teftişe çıktığı bir gün bir kız görür ve beğenir. Suciyet Hanım’ı hemen araştırıp 

sordurur, evli olduğunu öğrenince kocasını tuzağa düşürüp öldürmek ve kadını 

kendine eş olarak almak ister. Bu planı tutmayınca, kadına iftara atarak kocası 

Mehmet’ten ayırır ve Suciyet Hanım’ın çocuklarını da bırakıp babasının evine 

dönmesine neden olur. Suciyet Hanım’ın da Celali ile Kenani adında iki oğlu 

vardır. Daha sonra Suciyet Hanım’ı gidip ağabeylerinden ister ve ağabeyleri de 

para karşılığında kardeşlerini padişaha verirler (Yılmaz, 2011, s. 242-244). 

Hikâye kısaca bu şekildedir. 

Yukarıdaki iki hikâyenin de ortak özelliği, hiyerarşik olarak gücü elinde 

bulunduran kişilerin eril hâkimiyeti de kullanarak istediklerini yapmayı 

kendilerinde hak görmeleridir. Sümmani Ağa ve Hatem Padişah’ın, beğendikleri 

kadınla evlenmek için her türlü zorbalığa başvurmaları bu hakkı kendilerinde 

görüyor olmalarından ileri gelmektedir. Celali ve Kenani Hikâyesi’nde ilave 

olarak padişahın beğendiği kadın ayrıca evlidir. Ancak padişah için bunun bir 

öneminin olmadığı hikâye metninden anlaşılmaktadır. Bir hile ile Suciyet Hanım’ı 

ailesinden ayırmakta ve kadının ağabeylerinden para karşılığında Suciyet Hanım’ı 

almaktadır. Kadının bütün bu yaşananlar karşısında yetkisiz ve güçsüz bir 



146 

pozisyonda kendisi için belirlenen kaderi yaşamaya mecbur tavrı ise geleneksel 

erkek egemen yaklaşımın kendisine çizmiş olduğu toplumsal cinsiyet rolü 

gereğidir. Bu rol gereği kadın sessizdir. Kadın istemediği biriyle, rızasının 

olmadığı bir evliliğe mecbur bırakılmaktadır. İki hikâyede de kadının iradesinin 

yok sayılmakta olması, kadın ve toplum üzerindeki ataerkil hegemonik söylemin 

hâkimiyetini göstermesi bakımından önemlidir. 

Bu bağlamda ağalık ya da padişahlık, sosyal bir statü olarak eril sistemin 

içinde başka bir yapılanmayı, bir gücü temsil etmektedir. Mustafa Duman bu 

sistemi hegemonik erkeklik kavramıyla açıklamaktadır. Hegemonik erkeklik, 

erkekler arasında toplumsal cinsiyete dayalı bir hiyerarşiyi ifade etmektedir 

(2022: 70). Ağalık düzeninde de erkekler arasında bir hiyerarşi bulunmaktadır. 

Ağanın istekleri geri çevrilmemekte, her istediği sorgulanmadan yapılmaktadır. 

Ağanın evlenmek istediği kadının kim olduğu ya da fikrinin ne olduğu pek önemli 

değildir. Benzer bir durum karşımıza Celali ve Kenani Hikâyesi’nde de 

çıkmaktadır. Burada kadın evli ve hatta çocuklu dahi olsa ağaya eş 

yapılabilmektedir (Yılmaz, 2011, s. 237). 

2.1.3.22 Migumi Han Hikâyesi 

Migumi Han Hikâyesi’nde, yukarıdaki hikâyelerde bahsedildiği gibi bir 

ağa ve ağanın isteklerinin aileye verdiği zarar, kadına yönelik baskıcı tutum 

anlatılmaktadır. Migumi ile Perizad adında iki genç rüyalarında birbirlerine âşık 

olurlar ve evlenirler. Çeşitli sebeplerden yaşadıkları yerden ayrılıp gurbete 

giderler. Bir köye yerleşen Migumi ile Perizad’ın iki çocuğu olur. Geçimini 

sağlamak için Migumi gurbete gider. Karısı ve iki çocuğu köyde kalır. Perizad’ın 

yıkadığı çamaşırları Şahin Ağa görür ve temizliği karşısında şaşırır kalır. Bir 

görüşte kadına âşık olan Şahin Ağa, isteklerini köy halkına bildirir. Perizad’a bir 

dünürcü gönderir fakat Perizad reddeder. Bu duruma çok kızan Şahin Ağa intikam 

almak ister. Migumi köye geri döner ve çocuklarıyla karısını alıp köyden ayrılır. 

Şahin Ağa onları takip ettirir ve Perizad’ı kaçırtır. Migumi karısını kurtarması için 

Köroğlu’ndan yardım ister ve karısını ağanın elinden kurtarır (Sakaoğlu, 1997, s. 

32).  

Buradaki Perizad’ın yıkadığı çamaşırları Şahin Ağa’nın görüp beğenmesi 

ve ne olursa olsun onunla evlenmek istemesine benzer bir durum önceki ele 

aldığımız hikâyelerden Saraç İbrahim ve Perişan Sultan hikâyesinde de karşımıza 

çıkmıştır. Bu hikâyede Bezirgânbaşı’nın elbiselerini alıp, yıkayan ve ütüleyip 



147 

Arap köleye veren Perişan Sultan, temizliği ve ütüsünün güzelliği ile 

Bezirganbaşı’nın dikkatini çekecektir.  

Bezirgânbaşı, Sümmani Ağa ve Hatem Padişah gibi bu hikâyedeki Şahin 

Ağa da bir kadına göz koyar ve onu elde etmek için uğraşır. Üstelik buradaki 

kadın da evlidir. Perizad’ın, kendini isteyen kişi ile evlenmeye zorlanmasının yanı 

sıra bunu kabul etmediğinde iftiraya uğraması da yine benzer bir motif olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Kadın ataerkil egemen kültürde güzel ve alımlı olmak 

zorundadır. Bu güzel ve alımlı olmanın bir sonucu da onun evlenmesidir. Bu 

haliyle evli bir kadın güzel ve alımlı olmaya yaptığı işlerdeki temizliği ve 

düzenliliği ile devam ettiği sürece erkeğin onun üzerindeki tasarruf yetkisi devam 

etmektedir. Kadın ancak çirkin olursa bu erkek egemen anlayışta özgür kalacak 

gibi gözükmektedir. Halk hikâyelerinde kadının güzel ve alımlı olmasının belki de 

en ağır bedeli, Şah İsmail Hikâyesi’nde ödenmektedir.  

Hikâye, Kandalar hükümdarı Ethem Şah’ın oğlu İsmail ile Türkmen 

Beyi’nin kızı Gülizar’ın birbirlerine olan aşkı ile ilgilidir. Şah İsmail türlü türlü 

sıkıntılar sonrasında Gülizar’ı alıp memleketine döner ancak bu sefer de babası, 

kızın güzelliğini görünce ona âşık olacak, akabinde de Gülizar’ı elde etmek için 

öz oğluna kötülük yapacaktır (Sakaoğlu, 1997, s. 34). Şah İsmail Hikâyesi’nin bir 

başka varyantında ise Şah İsmail’in annesi, gelinlerini görür görmez güzelliklerini 

kıskanacaktır. Kocasına, oğlu olan Şah İsmail’i öldürmesini, gelinleri ile 

kendisinin evlenmesini söyler. Padişah da Şah İsmail’i oyuna getirerek yakalar ve 

idam etmek ister (Alptekin, 2019, s. 208). Benzer bir ağır bedeli Murad Şah 

Hikâyesi’nde de görmek mümkündür. Hikâyede Murad Şah ile Gülizar birlikte 

kaçarlar ancak Murad Şah’ın babası olan padişah onların peşine düşer ve onları 

bir çölde yakalar. İkisini de ayrı yerlere hapseder. Gülizar, sevdiğinden ayrı 

düştüğü için padişahtan ya kendisini azat etmesini ya da öldürmesini ister. Bunun 

üzerine padişah, oğlunun öldüğünü Gülizar’ı kendine alacağını söyleyerek bir 

önceki hikâyede olduğu gibi oğlunun sevdiğine göz koyacaktır. Hikâyede bu 

durum “padişah sarığını boyacı küpüne daldırır” şeklinde ifade edilmektedir. 

Sarığı boyacı küpüne daldırmak deyimi “yapılmayacak, utanılacak bir iş yapmak, 

söylenmeyecek bir sözü söylemek” anlamında kullanılan bir deyimdir (Kaya ve 

Koz, 2000, s. 168). Görüldüğü üzere sözlü geleneğin icracıları dahi metindeki bu 

türden tavırları hoş karşılamamakta ancak buna rağmen eril egemen anlayışın 

önünde de duramamaktadır. 



148 

İncelenen halk hikâyelerinde bir güzele ulaşmak adına erkeğe tuzak 

kurulması ya da kadına iftira atılmasının nedeni bir yerde geleneğin öngördüğü 

şekliyle, güzel ve alımlı olan kadına sahip olmak adına onu zayıf bırakma ya da 

çirkinleştirme ameliyesidir. Erkeği tuzağa düşürülüp öldürülen kadın 

güçsüzleştirilmiş bir kadındır ve ulaşılması da artık daha kolaydır ya da iftiraya 

maruz kalan kadın eskisi gibi güzel, iffetli ve alımlı kabul edilmeyeceğinden 

genelde halk hikâyelerinde ya kocası tarafından terk edilmekte ya da baba evine 

geri gönderilmektedir. Yani kadın çirkinleşince aynı zamanda eşini de 

kaybetmektedir. Ancak onun çirkinleşmesine neden olan iftiranın bir aslının 

olmadığı kötü niyetli erkek tarafından bilindiği için artık o kadına hâkim 

olmasının önünde kendisi için bir engel kalmamış olmaktadır. Burada kadının 

toplumsal cinsiyet rolünün erkek tarafından istenildiği zaman nasıl suiistimal 

edilebildiğine dair bir motifle aslında karşı karşıya olunduğunun anlaşılması 

gerekmektedir.   

İftira atma burada bir cezalandırma yöntemi olmaktan ziyade geleneksel 

eril söylemin etrafını dolanma şekli olarak karşımıza çıkmaktadır.  Kadın her 

hâlükârda metinlerde erkeğe mahkûm bir şekilde inşa edilmektedir. Üzerinde önce 

baskı kurulmakta bu baskıya direnirse de iftiraya başvurulmaktadır. Çünkü bir 

kadının namusuyla ilgili konuşulması hem kadının hem de ailesinin itibarını 

sarsacak ve onu artık eskisi gibi “güzel” de yapmayacaktır. Böyle bir durumda 

toplum bunun hesabını yine dönüp dolaşıp kadına sormaktadır. Bu anlayışın 

hâkim olduğu bir toplum düzeninde eril zihniyet, kadına iftira atarak isteklerini 

karşı tarafa kabul ettirme yoluna başvurmaktadır. Eğer istekleri bu şekilde de 

yerine getirilmiyorsa bu kez de intikam alma duygusuyla yine bir güç elde ettiğini 

düşünerek rahatlamaktadır. Bu olaya kadın perspektifinden bakıldığında, kadınlar 

var olan bu toplum düzenine uyum sağlamaya cinsiyet rolleri gereği mecbur 

bırakılmaktadır. Bu nedenle de istemedikleri evlilikleri yapmakta ve bu 

sonucunda da çeşitli şiddet türlerine maruz kalmaktadırlar. Migumi Han 

Hikâyesi’nde de Şahin Ağa’nın kendi isteği doğrultusunda Perizad’a baskı ve 

zorlama yoluyla sahip olması, buna dair güzel bir örneği teşkil etmiştir. Saraç 

İbrahim ve Perişan Sultan,  Sümmani Ağa ile Gülgez Hanım, Celali ve Kenani 

Hikâyesi’nde olduğu gibi Migumi Han Hikâyesi’nde de kadının aynı nedenlerle 

iradesinin yok sayıldığı görülmektedir. 



149 

İftira atılması suretiyle kadın üzerinde egemenliğin kurulmaya çalışıldığı 

bir diğer hikâye ise Arzu ile Kamber Hikâyesi’dir. Baştan sonra sevgi üzerine 

kurulmuş bir hikâyedir. Kahramanlar doğar, büyür, okula giderken birbirlerine 

âşık olurlar ve kavuşmak için hikâyenin sonuna kadar mücadele ederler. Neticede 

ikisi de ölür (Şimşek, 1987, s. 57). Ancak daha önceki hikâyelerde karşılaştığımız 

gibi Arzu ile Kamber Hikâyesi’nde de kadına atılan bir iftira söz konusudur. Arzu 

ile evlenemeyen Kamber, Arzu gelin giderken onun hamile olduğuna dair iftirada 

bulunarak Arzu’nun evlenmesine engel olmak ister. İki aşığı birlikte gören 

komşular da Kamber, Arzu’yu öpüyordu diye ailesine haber verirler (Şimşek, 

1987, s. 155). Arzu’nun Kamber ile buluştuğunu gören annesi de kızını döverek 

odaya hapseder (1987, s. 166). 

Türk aile yapısında kız ve erkek evladın rol ve sorumlulukları farklı 

olduğu gibi yetiştirilme şekillerinde de farklılık görülmektedir. Kız çocuklarının 

evlenmeden önce karşı cinsle konuşması, görüşmesi istenmez. Bunda kız 

çocuklarını koruma isteği bulunmakla birlikte kızın namusunu, itibarını 

zedeleyecek bir durumunun olması da engellenmek istenmektedir. Bu nedenle 

genç bir kızın bir erkekle görülmesi, ailenin ve toplumdaki diğer bireylerin hoş 

karşılamayacağı bir durum olduğu Arzu ile Kamber Hikâyesi’nde görülmektedir. 

Arzu’nun, Kamber ile buluşması nedeniyle annesi tarafından dövülmesi ve odaya 

kapatılmasındaki amaç, bu hareketin tekrarlanmasını engellemek ve kızının adını, 

iffetini korumaktır. Dolayısıyla aile, kendi itibarını da korumaktadır. Kamber’in 

Arzu’nun hamile olduğunu söyleyerek iftirada bulunmasının altında yatan sebep 

ise Arzu’nun evlenmesini engellemektir. Ancak bu iftira Arzu’nun evlenmesine 

engel olmamakla birlikte Arzu’yu toplum içinde daha zor bir duruma 

sokmaktadır. 

2.1.3.23 Gelin Taşı Hikâyesi 

Gelin Taşı Hikâyesi’nde, gelin olan bir kadının kendini ve namusunu 

korumak için ölmeyi tercih etmesi anlatılmakta ve taş kesilme motifi ile efsane 

özelliği taşımaktadır. Kars’ın Tezharap diye bir mahallesinde Laçin Bey adında 

bir adam yaşardı ve Yusuf adında babayiğit bir oğlu vardı. Yusuf Bey ile 

Yasemen Hanım evleneceklerdir. Düğün alayı yolda giderken Kars’a yaklaştıkları 

sırada, Kars’a yakın Akkom köyünden Yedi Deli Kardeşler ve zalim adamları 

pusu kurmuş, düğün alayını bekliyorlardır. Amaçları Yasemen Hanım’ı 

kaçırmaktır. Gelin alayını götüren Laçin Bey ve adamları alayın yolunu kesenlerle 



150 

savaşa başlar. Yedi Deli Kardeşler, düğün alayındakileri öldürür. Geriye birkaç 

kişi kalır. Yasemen Hanım Allah’a yalvarır ve bu zalim insanlara beni yar 

olmaktansa beni burada taş kes diyerek Allah’a dua eder. Yasemen Hanım’ın 

duası kabul olur ve oracıkta taş kesilir. Âşık Şeref Taşlıova, Kars’ın Semavat 

köyü ile Akkom köyü arasındaki yamaçta gerçekten de böyle bir taş yığını 

görüldüğünü belirtmektedir. O günden beri oranın adı Gelin Taşı olarak 

bilinmektedir. Taşların üzerinde, kına rengi gibi bir renk vardır ve üzerinde ot 

bitmemiştir. O kına gibi renklerin, gelinin ellerindeki kınanın işareti olduğu ve 

gelinin ahından, bedduasından dolayı burada ot bitmediği söylenmektedir 

(Türkmen vd., 2020, s. 386). 

Gelin Taşı Hikâyesi, konusu ve taş kesilme motifi olması sebebiyle efsane 

türüne benzeyen bir hikâyedir. Yasemen Hanım, gelin olup gittiği sırada düğün 

alayının karşılaştığı saldırı sonucunda kendini, namusunu ve itibarını korumak 

için taş kesilmeyi dilemektedir. Bu hikâyede olduğu gibi kadınlar, yaşadıkları bazı 

zor durumlardan kurtulabilmek ya da kendilerini koruyabilmek için ölmeyi tercih 

edebilmektedirler. Özellikle efsanelerde sıkça karşılaşılan taş kesilme motifi, 

çaresiz kalan kadınların bu durumuna verilebilecek en büyük örnektir. Kadın, 

istemediği biriyle evlenmektense ya da bir erkeğin zorlamalarına, namusunu 

lekelemesine boyun eğmektense taş kesilmeyi bile isteyebilmektedir. Taş kesilme 

motifi, efsane ve halk hikâyelerinde kadının bir kurtuluş yolu olarak 

yorumlanmasından ziyade eril egemen anlayışa karşı belki de kadınların bir 

itirazı, başkaldırısı olarak değerlendirilmelidir.  Buradaki “kadının namusu için 

ölmeyi göze alması” tanımlaması eril egemen anlayışın bir yakıştırmasıdır. 

Aslında kadın, istemediği bir erkekle evlenmeyi kabul etmemektedir ve hatta 

bunun için gerekirse ölmeyi de göze almakta olduğu taş kesilme motifi ile görünür 

hale getirilmiştir. 

2.1.3.24 Afyonlu Âşık Ömer Hikâyesi 

Afyonlu Âşık Ömer Hikâyesi’nde de hegemonik olarak güçlü olan bir 

erkeğin isteği ve kadın üzerindeki baskısı anlatılmaktadır. Ömer, Afyon 

müftüsüdür ve kendisine Müderris Efendi derler. Afyon Paşasının oğlu da 

Müderris Efendi’nin talebesidir. Müderris Efendi bir gün divit kalemini alması 

için paşanın oğlu şehzadeyi evine gönderir ve “Yengene söyle, divit kalemimi 

versin, sen de bana getir” der. Şehzade, Müderris Efendi’nin evine gider. Ömer 

Efendi’nin dünya güzeli karısı Zeynep de evde çamaşır yıkıyormuş bu nedenle 



151 

kolları sıvalı, göğsü ve saçı açıkmış. Zeynep kapıyı çalan kişinin çocuk olduğunu 

görünce, üstünü başı düzeltmeden kapıyı açar. Şehzade, Ömer Efendi’nin karısını 

görünce âşık olur, yataklara düşer. Durumu öğrenen Afyon Paşası da Ömer 

Efendi’nin karısını boşamasını, kendine başka kadın bulmasını ister. Ömer Efendi, 

paşaya karşı gelemez ve dediğini yapar sonra da o şehri terk eder. Zeynep ile 

şehzade evlenir ancak gerdeğe girecekleri gece damadın belinden aşağısı felç olur 

ve dili de tutulur. Böyle olunca Zeynep gelinliğini çıkarıp çingene elbiseleri 

giyerek dağlara kaçar (Türkmen ve Cemiloğlu, 2009, s. 150). 

Hikâyede görüleceği üzere paşa ve paşanın oğlu hegemonik olarak 

müderris Ömer Efendi’den daha üst statüde yer almakta ve onların isteklerinin 

yerine getirilmesi elzem görülmektedir. Diğer hikâyelerden farklı olarak daha 

egemen bir erkeğin otoriter durumundan bir başka erkek de etkilenmekte ve hatta 

mağdur olmaktadır. Bu nedenle evli olan erkek karısını bırakmaya ve karısının 

başka biriyle evlenmesine razı olmaktadır. Hikâye kadın kahraman olan Zeynep 

açısından değerlendirildiğinde, hikâyede kadın iradesinin yok sayıldığı karşımıza 

çıkmaktadır.  

2.2. Türk Masallarında Kadına Yönelik Şiddet  

Türk masallarındaki insan tiplerini kadın ve erkeği kıyaslayarak anlatan 

Pertev Naili Boratav (2021), masallarda kadınların erkeğe göre daha ön planda yer 

aldığını belirtmektedir. Çünkü masallar bizim memleketimizde mani, ağıt gibi 

kadın çevresinde gelişmiş bir sanat olarak görülmektedir. Bununla birlikte masalı 

yoğuran, şekillendiren kadın sanatçı olduğunda kendi cinsini daha kesin çizgilerle 

anlattığını ve onun alın yazısı üzerinde ısrarla durduğunu, kadınlara ilişkin 

davaları ön plana aldığını ifade etmektedir. Masallarda genç kız, baba için satılık 

bir mal, yabancı genç erkek için bazı bazı uğrunda akıllar yitirilen, canlar feda 

edilen ama elde edildikten sonra bir süre güzelliğiyle oyalanılan, sonra çocuk 

yetiştirmekle aile ekonomisindeki payına düşen ağır yükü gık demeden ömür 

boyunca taşımakla vazifelendirilen bir varlık olarak karışımıza çıkmaktadır. Oğlan 

anası olmak –daha sonra da kayınvalide olmak- kadına bazı imtiyazlar 

sağlayacaktır. Aksi takdirde köle şartlarına katlanmak kadının tek nasibi 

olmaktadır. Böylece kadının, erkeğe kıyasla iki kat çetin bir savaşı vardır. Genç 

kız için bu savaş hem babasına, kocasına, kardeşlerine hem de erkek cinsine karşı 

olmaktadır (s. 18-19). 



152 

Pertev Naili Boratav’ın da ifade ettiği üzere masal anlatıcılarının genellikle 

kadınlardan oluşması, masal metinlerinden hareketle kadınların yaşadıkları sosyo-

kültürel ve daha nice sorunları anlayabilmemize olanak sağlamıştır. Kadın 

anlatıcıların masallara damgasını vurduğu bu metinlere toplumsal cinsiyet rolleri 

perspektifinden yaklaşıldığında da kendisini göstermektedir. Çünkü metinlerdeki 

kadına ait olumsuz tutum ve davranışların fazlalığı hemen dikkatleri çekmektedir. 

Aslında bu durum yalnızca masallar değil halk anlatılarının genelinde bu 

minvalde tezahür etmektedir. Kadın ve erkeğin toplumsal konumunun 

değerlendirildiği bu gibi metinler sayesinde toplumun kadın ve erkeğe hangi rol 

ve görevleri verdiği de ortaya çıkmaktadır. Bu çıkarımı destekler nitelikte halk 

anlatılarındaki kişilerin, toplumun beklentisi doğrultusunda ortaya çıktığını 

vurgulayan Mustafa Duman (2022) halk anlatılarındaki kahramanların/kişilerin 

kurgu unsuru değil, toplumun ideal insandan beklentilerini temsil ettiğini 

söylemektedir (s. 22). 

Masallarda ön plana çıkan kadın tipleri hakkında açıklama yapan Boratav 

(2019), masallarda kadın kişilerin, haklarına ulaşmak için girişmek zorunda 

kaldıkları bir savaşı temsil ettiklerini belirtmektedir. Bunun yanı sıra olağanüstü 

ya da gerçekçi masalların her ikisinde de tuttuğunu koparan, gözünü budaktan 

sakınmayan genç kız ve genç kadın tipleri çok belirgin şekilde çizilmiştir (s. 94). 

Masal anlatıcısı kadınların masal metinlerinde hemcinslerinin rollerinden bu 

şekilde bahsediyor olması, Boratav’ın düşüncesinde, masallarda kadınların 

varlıklarını ve haklarını kabul ettirmek için vermiş oldukları bir mücadelenin 

neticesidir. 

Masalların toplumsal hafızada neden ve nasıl yaşadığını ifade eden Mircea 

Eliade (2001), masallarda hiçbir zaman kültürün belli bir evresinin tam bir 

anısının bulunmadığını belirtmektedir. Kültür üslupları, tarihsel çevrimler burada 

içe içe girip birbirine karışmıştır; ancak örnek oluşturacak bir davranışın yapıları 

varlığını sürdürmektedir. Bu davranış, çok sayıda kültür çevriminde ve tarihsel 

anlarda yaşanmaya elverişli bir davranış olmaktadır (s. 239). Masal, birçok edebi 

türde gözlendiği gibi anlatıldıkları toplumun değişim hızına koşut bir hızda 

değişmeyebilir. Dolayısıyla masalların tarihsel gerçeği birebir yansıttığı iddia 

edilememektedir (Ölçer, 2017, s. 22). 

Masalların ele aldığı konular üzerinde çalışmalar yapan Bruno Bettelheim 

(2024), “Masallar Ne Anlatır?” adlı eserinde masalların kuşaktan kuşağa 



153 

aktarılmasını şu şekilde açıklamaktadır: Masal, yalnızca tek kişinin bilinciyle 

değil, insanın evrensel sorunlarına ve arzu edilir çözümlerine dair fikir birliğiyle 

şekillenmiş bilinçdışı içeriğin ve ortak bilincin sonucudur. Masalda tüm bu 

unsurlar bulunmasa, kuşaklar boyunca anlatılarak aktarılmazdı. Çok sayıda 

insanın bilinçli ve bilinçdışı koşullarını karşılayabilen masallar tekrar tekrar 

anlatılmış ve büyük bir ilgiyle dinlenmiştir. Masalların içeriğinde içsel psikolojik 

görüngüler simgesel şekilde vücut bulmaktadır (s. 46). 

Bu açıklamadan anlaşılacağı üzere, masallarda işlenen konular ve sorunlar, 

insanların genelini ilgilendiren konular olmasa, masalların kuşaktan kuşağa 

aktarımı da devam etmeyecektir. Masallarda anlatılan konular, kolektif bilincin 

bir yansımasıdır ve masal metinlerinde kendi yaşamından izler bulan birey, 

masalları dinmeye ve aktarmaya devam edecektir. Masalların ne anlattığının 

çözümlenebilmesi için hangi bakış açısıyla incelendiği de önemlidir. Masallar; 

psikolojik, sosyolojik ve toplumsal cinsiyet gibi farklı bakış açılarıyla 

değerlendirildiğinde metinlere yansıyan toplumsal yapı hemen ortaya çıkmaktadır. 

Böylelikle toplumun olaylara bakış açısı, sorunlar karşısında ürettiği çözümler, 

kültürel değerleri, kadın ve erkeğe yüklediği roller de tespit edilmektedir.  

“Masallar ve Toplumsal Cinsiyet” adlı çalışmasıyla masalları toplumsal 

cinsiyet bağlamında ele alan Melek Özlem Sezer’in (2020), masalların dile 

getirdikleriyle ilgili dikkat çekici tespitleri bulunmaktadır. Sezer çalışmasında, 

alışılagelmiş tariflerin dışında masalları, gözü pek bir anlatı türü olarak aile 

içindeki sansürlenmiş acıların dile geldiği bir mecra şeklinde tarif etmektedir. 

Örnek vermek gerekirse, Anadolu masallarında karşılaşılan babanın güzel 

gelinine göz dikmesi ve hatta bu uğurda karısıyla işbirliği yaparak oğlunu 

öldürmek istemesi motifi dikkat çekici bir motiftir. Bu türden motiflere sahip 

masallar her ne kadar babanın ve işbirlikçi annenin öldürülmesiyle sonlanmakta 

olsa da bu gibi sorunların toplumda var olduğu gerçeğini de bize göstermektedir. 

Fıkra ve halk hikâyesi gibi diğer anlatı türlerine de konu olan bu türden motifler, 

bize toplumda bu sorunun pek çok kez yaşandığına işaret etmektedir. Oysa gerçek 

hayatın içinde bu tip babalarla yaşanan sorunlar genellikle örtbas edilmeye 

çalışılmaktadır (s. 44). Geleneksel toplumlarda örtbas edilmeye çalışılan bu 

gerçekliğin masal ve hikâye metinlerinde dillendirilmekte ve bireyler arasında 

aktarılmaya devam edilmekte olması ise aslında anlatıcıların dilinden metnin 

sosyolojisinin açık edilmesinden başka bir şey değildir. Kadın anlatıcıların, aile 



154 

içinde ya da dışında yaşadıkları pek çok olumsuz durumu masal metinlerine 

yansıtmış olması da bundan farklı değildir. Bu masalların mevcut içeriğiyle 

birlikte kuşaktan kuşağa aktarılarak günümüze kadar ulaşmış olması ise, 

toplumsal hayatta bu anlatıların hala bir karşılığının olduğunu bize 

göstermektedir. 

Masalları, “Anadolu Masalları Az Gidenler Uz Gidenler” ve “Esil ile 

Yesil Anadolu Masalları” adlı çalışmalarında gerçekle olan ilişkisi bakımından 

değerlendiren Muhsine Helimoğlu Yavuz (2014), gerçek hayatta karşılığı 

olmayan hiçbir olayın masalda yer almayacağını belirtmektedir. Her masal bir 

gerçekten, bir sorundan hareket etmekte ve sonunda da yine gerçeğe ulaşmaktadır. 

Öyleyse her gerçeğin bir masalı, her masalın bir gerçeğinin olduğu sonucu ortaya 

çıkmaktadır (s. 16). Bunun yanı sıra masallar, ait oldukları toplumların gelenek, 

görenek ve inançlarını; sosyal, kültürel ve ekonomik yapılarını yansıtan pek çok 

motiften oluşmaktadır. Böylece insanın serüvenini geçmişten, günümüze, 

günümüzden de geleceğe taşıyıp durmaktadırlar. Bu taşıyıcılık işlevi özellikle 

sosyolojik, psikolojik, ahlaksal ve kültürel açıdan önem taşımaktadır (Helimoğlu 

Yavuz, 2012, s. 8). Bu nedenle masallar incelendiğinde bir toplumun kültürel 

yapısı, sosyal hayatı ve insan ilişkileri çözümlenebilmektedir. Masallar metin 

sosyoloji bağlamında değerlendirildiği takdirde görüldüğü üzere sadece birer 

kurgu değil, aynı zamanda gerçek hayatın izlerini taşıyan birer belge 

niteliğindedir. Toplumlar, sosyal ve kültürel yaşantılarını masallara ve hikâyelere 

taşımışlardır.  

Masalların toplumsal cinsiyetle olan ilişkisini anlamak için metinlerde yer 

alan kadın ve erkeğin toplumsal rollerini iyi yorumlamak gerekmektedir. Anlatı 

türlerine yansımış olan toplumsal cinsiyetin inşası, kadın ve erkeği toplumsal 

düzende farklı kılmaktadır. Toplumun kadın ve erkeğe uygun gördüğü rol ve 

görevlerin neler oldukları, masal metinleri üzerinden de tespit edilebilmektedir. 

Toplumsal cinsiyet rolleri, kadın ve erkeğe belirli görev ve sorumluluklar 

yüklemiştir. Bu görev ve sorumluluklara göre kadın ve erkeğin zaman içerisinde 

kimlikleri birbirinden farklılaşmıştır. Erkeğin; erkek evlat, erkek kardeş, eş ve 

baba kimlikleriyle o alana ait sorumlulukları bulunurken kadının; kız evlat, kız 

kardeş, eş ve anne kimlikleriyle farklı sorumlulukları bulunmaktadır. Masal ve 

hikâye metinlerine yansıyan bu farklılaşma, günümüz toplum yapısında da 

karşılığını bulmuştur. Kadının ve erkeğin günümüz Türk toplumunda sahip 



155 

olduğu kimlikler anlatı geleneğinde karşımıza çıkan kimliklerden çok da farklı 

değildir.   

Türk halk hikâyelerinde olduğu gibi masallarda da kadınlar, farklı kimlik 

ve rollerde karşımıza çıkabilmektedir. Bu kimliklerin her biri kadına ayrıca farklı 

bir sorumluluk da yüklemektedir. Ancak kadının bütün kimliklerinde ortak olan 

görevi, iyi bir ahlaka sahip olup hem kendi hem de ailesinin namusunu koruma 

mecburiyetidir. Masal metinlerinde kadına verilen bu ağır sorumluluk, ağır bir 

yaptırımı da beraberinde getirmiştir. Mesela kadın karakterinin sahip olduğu 

kimliklere muhalif olarak masal metinlerinde kötü bir karaktere bürünmesi, 

neticede onu kırk katırın kuyruğuna bağlanarak öldürülmek ile karşı karşıya 

getirecektir. Bu kötü son onun toplumsal cinsiyet rolüne ters düşmesinin bir 

neticesidir. Benzer bir sonla genelde erkek kahramanlar karşılaşmaz. Bu da eril 

egemen sözlü geleneğin erkeğe dair toplumsal cinsiyet rolünü inşa ediş şekliyle 

alakalıdır. İlginçtir ki burada da anlatıcı genelde kadındır. Kadının anlatıcı olması 

masal metinlerdeki eril egemen anlatım türünü değiştirmemektedir. 

Masallarda kötülük yapanların kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

cezalandırılmasının yalnızca kadınlara uygulanan bir ceza yöntemi olduğunu 

söylemek pek mümkün değildir. Ancak kadın ve erkek kahramanlar 

kıyaslandığında, masal metinlerinde bunun daha çok kadın kahramanlara 

uygulanan bir ceza yöntemi olduğu hemen dikkatleri çekmektedir. Buradan 

genellikle kadın kahramanların suç işlediği, yanlış işler ya da kötülük yaptığı 

sonucu çıkarılmamalıdır. Kadınların toplumsal cinsiyet rolleri gereği eril egemen 

söylem karşısında maruz kaldığı şiddet türlerinin aşağı yukarı neler olduğu buraya 

kadarki tespitlerimiz neticesinde belirlenmiş durumdadır. Bu şiddet türlerinin 

metnin sosyolojisinde birer şiddet olarak kabul edilmediğini ortadadır. Çünkü bu 

şiddeti uygulayan taraflar herhangi bir şekilde cezalandırılmamaktadır.  Bu 

durum, suç ve ceza ilişkisinde kadın ve erkeğe metnin bağlamında farklı 

yaptırımların uygulandığını göstermektedir. Mesela kırk katır kuyruğuna 

bağlanarak cezalandırılma yöntemi aynı suçları işlemiş olan erkek kahramanlarda 

çok da karşımıza çıkan bir cezalandırma yöntemi değildir.   

Kadın; eş, anne, kız evlat ve kız kardeş gibi kimlikleriyle babasının, eşinin 

ve varsa ağabeyinin sorumluluğunda bulunmaktadır. Bu sorumluluk aynı zamanda 

himaye altında bulunmak anlamına da gelmektedir. Ataerkil aile düzeninde ailede 

bulunan ve yaşça en büyük erkeğin, aile içerisindeki kadınları koruma görevi 



156 

metinlerde himaye etme sorumluluğu olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu görev, eril 

egemen söylem tarafından şekillendirilmiş ve toplumsal cinsiyet rolleri 

kapsamında da erkeğe verilmiştir. Bu nedenle genç kız evlenmeden önce baba ve 

varsa erkek kardeşinin sorumluluğundayken, evlendikten sonra ise bu sorumluluk 

eş kimliğiyle kocasının üzerine geçecektir. Erkeğe yüklenen bu sorumluluğun 

başında, kadını dışarıdan gelecek olumsuz etkenlere karşı korumak ve ailenin 

ekonomik geçimi sağlamak gelmektedir. 

Geleneksel aile yapısındaki bu korumacı tavra rağmen kadın 

kahramanların masallarda namus mefhumu çerçevesinde sakıncalı görülen bir 

tavra bürünmeleri durumunda hemen cezalandırıldıkları görülür. Kadına verilen 

bu cezanın da genellikle ölüm cezası olduğu yine masal metinlerinde 

görülebilmektedir. Bu yolla sadece masal metinlerindeki değil reel hayattaki 

kadına da namusunu koruması gerektiği, aksi takdirde ağır bir şekilde 

cezalandırılacağı uyarısı yapılmaktadır. Namusunu koruyamadığında 

cezalandırılacağının bilincinde olan kadın ise bu uyarıya karşı bir itirazda 

bulunmaz. Bunun nedeni ise toplumsal cinsiyet rolünün bu şekilde inşa edilmiş 

olmasıdır. Kadına sadece sözlü anlatmalar yoluyla bu rolü öğretilmemekte ayrıca 

sosyal normlar yoluyla da cinsiyet rolleri kendisine kazandırılmaktadır. Türk 

toplumunda kadının sosyalleşmesi işte bu şekilde gerçekleşmektedir. Öğretim, 

ikna ve kabullendirme ile kazandırılmış olan toplumsal cinsiyet rolleri, masal ve 

halk hikâyeleri gibi sözlü anlatılar aracılığıyla da kültürel bir veri olarak hafızalara 

kazınmaktadır. 

Çalışmamızda bu aşamadan sonra, toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl inşa 

edildiği ve kadına yönelik şiddet türlerinin neler olduğu masal metinleri üzerinden 

ortaya konulmaya çalışılacaktır. Bu nedenle incelemede kadın merkezli bir 

yaklaşım tercih edilmiş olup kadın kahramanların bilhassa yaşadıkları sorunların 

ön plana çıktığı masallar öncelikli olarak ele alınmıştır. Toplumsal düzende 

kadınların konumlandırılışını, kadına yüklenen rol ve sorumlulukların kadın 

üzerindeki etkisini ve erkeklerin kadın üzerindeki hâkimiyetlerine ilişkin konuları 

ele aldığımız metinlerde görmek mümkündür.  

2.2.1 Fiziksel Şiddet  

Kişiyi dövme, tokatlama, tekmeleme, yakma gibi çeşitli eylemler fiziksel 

şiddet kapsamına girmektedir (Köseoğlu, 2018, s. 80). Fiziksel olarak güç 

kullanarak bireye zarar verme eylemi, fiziksel şiddet sayılmaktadır. Birleşmiş 



157 

Milletler Genel Kurulu’nda 20 Aralık 1993 tarihinde yayımlanan “Kadınlara 

Yönelik Şiddetin Ortadan Kaldırılmasına Dair Bildirge ”de; dayak, hırpalama, ev 

halkına dâhil olan kız çocuklarının cinsel suiistimali, evlilik içi tecavüz, kadın 

cinsel organını sakatlama veya kadına zarar veren diğer geleneksel uygulamalar, 

eş haricinde ev halkına dâhil olan bireylerce uygulanan şiddet, sömürüyle 

bağlantılı şiddet dâhil olmak üzere aile içinde meydana gelen fiziksel, cinsel veya 

psikolojik şiddet; iş yerinde, eğitim kurumlarında veya diğer yerlerde meydana 

gelen cinsel taciz ve sindirme, kadın ticareti ve fahişeliğe zorlama dâhil olmak 

üzere toplum içinde meydana gelen şiddet (1993, s. 184) gibi durumlar, kadına 

yönelik olumsuz tutum ve davranışlar kapsamına girmektedir ve hepsi de fiziksel 

şiddet merkezli şiddet türleridir. 

TÜİK verilerine göre Türkiye’de en çok görülen şiddet türü, fiziksel şiddet 

olmaktadır (2022, s. 148). Bu durumun nedenleri arasında, fiziksel şiddetin gözle 

görülebilir tespitlerinin ve ispatlarının olması gelmektedir. Günümüz Türk 

toplumunda yaygın bir şekilde gördüğümüz şiddetin birçok nedeni olabilmektedir. 

Ekonomik, sosyolojik, psikolojik ve kültürel pek çok nedenle bireylere şiddet 

uygulanabilmekte ve hatta bu şiddet kültürel nedenlerden ötürü meşru da 

görülebilmektedir. Şiddetin nedenleri önemli olduğu ölçüde kaynakları da bu 

noktada önem arz etmektedir. Çünkü günümüzde bireyleri birbirlerine şiddet 

uygulamaya götüren pek çok farklı kaynak mevcuttur. Bireyleri şiddete götüren 

kaynaklar arasında ekonomik olanlar her ne kadar başat rol oynuyor olsalar da 

sosyolojik, psikolojik ve kültürel kaynaklar da oldukça önemli şiddet 

kaynaklarıdır. Bizim konumuz gereği üzerinde duracağımız kaynak türü ise 

kültürel kaynaklar olacaktır. 

Günümüzde sadece kadına değil bütün bireyler üzerinde uygulanmakta 

olan ve kökenini geleneksel halk kültüründen alan şiddet türlerimiz 

bulunmaktadır. Çalışmamızın ilk bölümünde halk hikâyelerimiz üzerinden tespit 

etmeye çalıştığımız bu şiddet türlerini bu aşamadan sonra masallarımız üzerinden 

tespit etmeye çalışacağız. Yapmış olduğumuz incelemeler neticesinde 16 masal 

metninde rastladığımız ve kadına yönelik doğrudan fiziksel şiddet olarak 

değerlendirdiğimiz bazı unsurlara ulaşılmıştır. Buna göre masallarda kadınların 

maruz kaldıkları fiziksel şiddet içeren tutum ve davranışlara genellikle yakınları 

tarafından maruz bırakıldığı gözlemlenmektedir. Kadının en fazla fiziksel şiddet 



158 

gördüğü birincil kişisi kocası iken ikincil kişiler ise daha çok aile dışından olan 

erkek bireylerdir. 

İçeriğinde doğrudan kadına yönelik fiziksel şiddet unsurlarına ulaştığımız 

masallarımız: 

Hüzün Kuşu,  

Balık Bilmezse Hâlık Bilir,  

İğci Baba,  

Üç Turunçlar ve Üç Narlar,  

Pabuçlu Mehmet,  

Avcı Mehmet,  

Havva Hanım,  

Fes Padişahı,  

Dört Köseler,  

Zilli Tilki,  

Ölü Yiyen Derviş II,  

Kamçı,  

Sabır Taşı,  

Küllü Fatma,  

Mercan Kız şeklinde sıralanmaktadır. Bunlar arasında Hüzün Kuşu, Balık 

Bilmezse Hâlık Bilir, İğci Baba, Üç Turunçlar ve Üç Narlar masallarında kadınlar 

aile dışındaki erkeklerden fiziksel şiddet görmektedirler. Pabuçlu Mehmet, Avcı 

Mehmet, Havva Hanım, Fes Padişahı, Dört Köseler, Zilli Tilki, Ölü Yiyen Derviş 

II, Kamçı, Sabır Taşı, Küllü Fatma masallarında ise kadın, doğrudan kocasının 

fiziksel şiddetine maruz kalmaktadır. Mercan Kız masalında ise suç işleyen bir 

cariyenin fiziksel şiddet uygulanarak cezalandırıldığı görülmektedir. Kadınların, 

fiziksel şiddetle birlikte belli ölçülerde psikolojik şiddete de maruz kaldığı masal 

metinlerinde öne çıkmaktadır. 

2.2.1.1 Hüzün Kuşu2 

                                                                 
2 Bu masal,  Tahir Alangu (2019, s. 129), Bilge Seyidoğlu (2016, s. 118) ve Halil Altay Göde 

(1997, s. 240) tarafından “Tasa Kuşu” adıyla derlenmiştir. Bilge Seyidoğlu tarafından derlenen 



159 

Hüzün Kuşu masalında kadının, toplumsal cinsiyet rolüne uygun bir 

kurguyla masala uyarlandığı görülmektedir. Genel olarak masallarda kadın; 

fedakâr, sabırlı, mücadeleci özellikleriyle ön plana çıkmaktadır. Hüzün Kuşu 

masalında da genç kız, sabrıyla imtihan olmakta ve sabretmesinin sonucunda 

ödüllendirilmektedir. Bu durum kadının, çeşitli imtihanlardan geçtikten sonra 

mutluluğa ulaştığını, mutluluğun kadına bir ödül gibi sunulduğunu 

göstermektedir.   

Hüzün Kuşu masalında, hüznün nasıl bir şey olduğunu merak eden 

padişahın kızına dadısı, kafesin içinde bir kuş hediye eder. Ancak bu kuş normal 

bir kuş değildir, Hüzün Kuşu’dur. Hüzün Kuşu bir gün kafesinin dışına çıkmak 

ister ve kızı ikna edip kafesin kapısını açtırır. Aradan birkaç saat geçer kuş, 

sahibini pençeleriyle yakaladığı gibi yüksek bir dağın tepesine götürür. “İşte 

üzüntü, hüzün budur! Ben sana daha neler edeceğim” deyip kuş gözden kaybolur. 

Aç, susuz boş boş dolanan kız, bir çobana rastlar ve onunla giysilerini değiş tokuş 

yaparak erkek kılığına bürünmenin kendisi için daha güvenli olacağını düşünür. 

Uzunca bir yürüyüşten sonra bir köye varır, bir köy kahvesi bulur ve dükkân 

sahibine kendisini işe alması için yalvarır. Gerçekten de kendisine yardım edecek 

birisine ihtiyaç duyan adam, sultanı genç bir erkek zannederek yanına alır. Genç 

kız dükkânda hem çalışır hem de orada kalır. Bir gece Hüzün Kuşu gelir ve açık 

pencereden içeri girerek dükkânda ne kadar tabak bardak varsa kırar döker. Sabah 

olunca dükkânın sahibi geri, dükkânının başına gelenleri görür kızı önce bir güzel 

döver, sonra da eşyalarını toplayıp derhal defolmasını ister. Daha sonra kız, terzi 

dükkânında iş bulur. Burada çalışırken de Hüzün Kuşu gelip dükkânı dağıtır. Yine 

dükkânın sahibi gelip kıza sağlam bir dayak atar. Kız bu kez kilimcide işe başlar. 

Hüzün kuşu yine gelip dükkânı dağıtır. Bunu gören dükkân sahibi kızı acımasızca 

döver (Kunos,  2020, s. 201-207). 

Sultanın imtihanı burada bitmez. Ormanda bir şehzade ile karşılaşan güzel 

sultan onunla evlenir ve çocukları olur. Ancak Hüzün Kuşu sultana burada da 

rahat vermez. Dünyaya getirdiği üç çocuğu da kaçırır ve sultanın ağzını kana 

bulayarak onun çocuklarını yemekle suçlanmasına sebep olur. Sultan, şehzade 

tarafından cellatlara verilir ve ölüme mahkûm edilir. Sultanın güzelliğine 

kıyamayan cellatlar, onu serbest bırakırlar. Talihsiz kadın dağda kara kara 

                                                                                                                                                                                
Tasa Kuşu adlı masalın sonunda, köy halkı ile birlikte kahveci ve terzi, kızın ayağına ip bağlayıp 

kızı şehirden dışarı sürerler, kurtların yemesi için dağa bırakırlar. 



160 

düşünürken kuş ansızın çıkagelir ve sultanı yakalayıp büyükçe bir sarayın 

bahçesine götürür. Sarayda üç çocuğuna kavuşan sultan sevinçten ağlar. Kuş 

oracıkta silkinir ve yakışıklı bir delikanlıya dönüşür; bunca zaman kendisine keder 

ve üzüntü verdiğini, eziyet ettiğini, rezil bir ölüme mahkûm ettiğini söyler. Bütün 

bunlara rağmen sultanın olup bitene sabırla katlanmasının mükâfatı olarak 

kendisine bu sarayı verdiğini söyleyen delikanlı, bundan sonra sultanın kölesi ve 

kulu olacağını açıklar (Kunos,  2020, s. 201-207). 

Masalda genç kız, ormanda tek başına kaldığında karşısına çıkan çobanın 

kıyafetleriyle değiş tokuş yaparak erkek kılığına girmekte ve yoluna böyle devam 

etmektedir. Metinde de belirtildiği gibi genç kız, kendisinin daha güvende 

olacağını düşündüğü için erkek kılığına bürünerek yoluna devam etmektedir. Bu 

durum, genç bir kızın ancak erkek kılığına girerek kendini koruduğunu, 

korkmadığını ve özgürce yol alabildiğini göstermektedir. Burada kadının toplum 

içerisinde kendisini var edebilesi için ancak erkek gibi davranması gerektiği ve 

bunun da erkek gibi giyinerek sağlanabileceği anlayışı, eril egemen yaklaşımın 

kültüre ve sözlü geleneğe olan etkisinden başka bir şey değildir. Masaldaki genç 

kız, bir sultan dahi olsa, ancak erkek kılığına girerek kendisini güvende 

hissedebilmekte ve bir iş bulmak için de imkânı olabilmektedir. Aksi takdirde 

kadın kaldığı sürece güvenlik ve geçim gibi imkânlardan mahrum olacaktır. Bütün 

bunların yanında bir genç kız, yine sultan dahi olsa fiziksel şiddete maruz 

kalabilmektedir. Hüzün Kuşu’nun sebep olduğu dağınıklık ve zarar nedeniyle 

genç kız sorgulanmaksızın şiddete maruz kalır. Şiddeti uygulayan kişi onun bir 

erkek birey olduğu zannıyla hareket ediyor olsa da masal dinleyicisi üzerinde 

bırakacağı algı yine eril egemen sözlü geleneğinin öngördüğü ve toplumsal 

cinsiyet rolüne de uygun düşecek şekilde kadının erkek karşısındaki zayıflığı ve 

sonuçlarıdır.   

Kadının sadece kadınken aciz ve zayıf görülmesi onun üzerinde erkek 

egemen anlayışın istediği tasarrufu yapma hakkını da ortaya çıkarmaktadır ki bu 

da kadına yönelik şiddette başat aktördür. Hatta bu yönde tezahür eden erkek 

egemenliği kadına yönelik olan şiddeti de bir şiddet olarak görmez onu 

meşrulaştırma yoluna gider. Masalda kadın kahramanın yaptığı evlilik sonrasında 

yine Hüzün Kuşu’nun sebep olmasından dolayı bu sefer kocasının fiziksel ve 

psikolojik şiddetine maruz kaldığı görülmektedir. Eril egemen sözlü geleneğinde 

kadın bu yolla, ister içerde kocasından isterse de dışarıda yabancı erkeklerden her 



161 

daim şiddet görebilme potansiyeline sahip bir cinsiyet olarak kodlanmaktadır. 

Kadının toplumsal cinsiyet rolünün bu şekilde inşa edilmesindeki amaç erkeğin 

onun üzerinde sahip olmak istediği sınırsız egemenlik isteğidir. Bütün bu süreçte 

kadın edilgen iken karar veren ve tanımlamaları yapan erkek egemen anlayışın 

hâkim olduğu eril sözlü gelenektir.  

Masaldaki kadın kahramanın yaşadığı tüm zorluklar ve katlandığı sıkıntılar 

neticesinde rahata ermesi bile yine bir erkek kahramanın sayesinde olacaktır. Ona 

türlü türlü sıkıntıları ve ezayı yaşatan da sonunda onu rahata kavuşturan da 

masalın sonunda yakışıklı bir erkek olarak karşımıza çıkacak olan Hüzün 

Kuşu’nun kendisidir. Masaldaki derin anlam, toplumsal cinsiyet rolleri gereği 

kadın, eril egemen anlayışın inşa ettiği düzene uyumlu davranırsa ancak o zaman 

rahat edeceği ve mutlu olacağı anlamıdır. Masalın sonunda sultanın, tüm bunlara 

sabrettiği için güzel bir hayatın kendisine ödül olarak sunulması bize bunu 

göstermektedir. Masal, kadının sabır ve fedakârlık göstermesi neticesinde 

mutluluğu da elde edeceği mesajını beraberinde vermektedir.  

2.2.1.2 Balık Bilmezse Hâlık Bilir 

İncelenen bazı masallarda kadının alınıp satılan bir meta gibi görülmesi 

durumu söz konusudur. Bu yaklaşım kadının, masal anlatma geleneğinin icra 

edildiği geleneksel bağlamındaki değersizliğini ve masal anlatıcılarının da o 

haliyle kadın karakterleri masal metnine aldığını bize göstermektedir. 

Kadının alınan, satılan ya da paylaşılan bir eşya gibi kabul edildiğine 

geleneksel anlatı türlerinden halk hikâyelerinde de rastlanabildiği 

unutulmamalıdır. İncelemekte olduğumuz Balık Bilmezse Hâlık Bilir masalının 

asıl konusu doğru arkadaşlık seçimi ve adil paylaşım olmasına rağmen masalın 

sonunda masal anlatıcısı yersiz bir isteği masal metnine yansıtmış ve kadının ikiye 

bölünmek suretiyle fiziksel bir şiddete maruz kalmasına neden olmuştur. Masal 

anlatıcısının bu tercihi elbette ki içerisinde yaşadığı toplumun gerçeklikleriyle 

alakalı bir tercihtir. Dönemin toplumsal yapısında kadına verilen değerin 

günümüzdekinden daha düşük olduğu metindeki bu kısımlardan 

anlaşılabilmektedir. 

Buna göre metne bakmak gerekirse masalda bir adam oğluna nasihat 

etmektedir. Arkadaşını seçerken önce oturmasını, ekmeği arkadaşıyla taksim 

etmesini öğütler. Eğer arkadaşı, ekmeğin fazlasını alırsa onunla arkadaşlık 

yapmaması şeklinde babası öğüdüne devam eder. Çocuk da babasının öğüdüne 



162 

göre arkadaşını seçmek istemektedir. Bir gün bu çocuk gurbete çalışmaya gider. 

Birlikte çalıştığı ve babasının dediği gibi bir arkadaş olup olmadığını henüz 

kestiremediği kişiyle artık yollarının ayrılacağı zaman geldiğinde ise “Burada 

ayrılalım, gel şu kazandıklarımızı bir dökelim, üleşelim” der. Yükte hafif olanlar 

üleşirler ve en son kazandıkları padişahın kızı ortada kalır. Diğer kişi “Bunun da 

yarısını ben alacağım” diye tutturur. Çocuk olmaz, bu kadını bana bağışla, bunu 

nasıl üleşeceğiz dediyse de laf dinletemez. Kadının bir ayağını bir tarafa bağlarlar 

ve kılıçla ortadan ortaya ilikten iliğe ayırırlar (Alptekin, 2002, s. 366).   

Masalda kadının mal gibi paylaşılması adına kılıçla ikiye bölünmesi 

fantastik bir hadise olarak karşımızda dursa da kadın ile ilgili toplumun o 

dönemdeki genel kanaatini de bize açık etmesi bakımından değerlidir. Masalın 

vermek istediği mesajla alakası olmadığı halde kadının ikiye bölünerek 

parçalanmasına razı olmayan tarafın da bu taksime katılıyor olması, dinleyici 

üzerindeki bırakacağı etki ile alakalı olarak ancak açıklanabilir. Çünkü masalların 

hedef kitlesi çocuklardır ve çocuklara eğlenceli vakit geçirmeleri için anlatılan bu 

masalların ikinci bir amacı da onları eğitmektir. Masalın icra bağlamı gece evde 

büyük annelerin yatakları başında ya da ocak ateşi önünde torunlarına anlattığı bir 

fiziki mekân olarak düşünülecek olursa, bu türden bir son ile masalın bitmesi 

dinleyici olan çocuklar üzerinde masal anlatıcısının bırakmak istediği etkiyi bize 

göstermektedir. 

Dramatik bir sonla bitmesine rağmen masal metninin değişmeden bize 

kadar gelmiş olması ise toplumsal düzende ve kadına olan yaklaşımda ciddi bir 

değişimin gerçekleşmemiş olduğunu göstermektedir. Kadının ikiye bölünmek 

suretiyle masal metninin bitirilmesi, masal anlatıcısının dinleyici üzerinde derin 

bir etki bırakmak istemesi nedeniyledir ve o esnada etrafındaki dinleyici kitlesinin 

erkek çocuklarından mı yoksa kız çocuklarından mı oluştuğu da ayrıca önemli bir 

konu ve ciddi bir soru işaretidir. Çünkü masal metninin meydana gelmesinde 

birçok faktörün etkisinin olduğu bilinmekle birlikte masalcının kendi dünya 

görüşü ile dinleyicide meydana getirilmek istediği davranış değişikliği bu 

etkilerden biridir. Buna göre dinleyici kitlesinin sadece kız çocuklarından 

meydana geldiği bir geleneksel icra bağlamında masal anlatıcısı, bu türden bir 

sonu yine kullanır mıydı, sorusu gündeme gelmektedir. 

2.2.1.3 İğci Baba 



163 

Bu masal metni, Umay Günay (2011, s. 108) ve Tahir Alangu (2019, s. 

185) tarafından İğci Baba adıyla derlenmiş bir masal metnidir. Umay Günay 

"Elazığ Masalları ve Propp Metodu" adlı çalışmasına aldığı bu metni Elazığ ve 

çevresinden derlemiştir. İğci Baba masalında, üç kız kardeşten en büyüğü İğci 

Baba’nın evine iğ bakmaya gider. İğci Baba sofra kurup yemek yemek için kıza 

teklifte bulunur. Kız sofrayı kurar ve İğci Baba genç kıza zorla insan eti 

yedirmeye çalışır. Kız yememekte direnir ancak İğci Baba “Yemezsen seni 

keserim” diye kızı tehdit eder. İhtiyar adam bu kez de kendi parmaklarını kesip 

kıza yedirmeye çalışır. Kız da yer gibi yapıp bahçeye atar. Parmağı yemediğini 

anlayan ihtiyar, kızı keser. Sonra kızın evine gidip “Ablanızı zengin bir kocaya 

verdim, sıra ortanca kardeşte” der ve bu sefer ortanca kızı evine götürür. Aynı 

olayları ortanca kardeş de yaşar ve sonunda ihtiyar adam onu da keser. En son 

küçük kızı evine getirir, ona da ablalarına yaptıklarını yapar. Küçük kız iki 

ablasının da cesetlerini odada asılı görür. İhtiyar adamın kesip verdiği parmağı yer 

(Alptekin, 2002, s. 220).  

Masal metnimiz ataerkil toplum yapısında kadının edilgen konumda yer 

almakta olduğuna dair güzel bir örnektir. Geleneksel anlatı türlerine yansımış olan 

toplumsal yapı, bu gerçeği gözler önüne sermektedir. Aile içinde baba ya da koca 

konumundaki erkek, baskın rolde bulunmakta bu da kadının ikincil konumda yer 

almasına sebep olmaktadır. Burada toplumsal yapının, kadının toplumsal cinsiyet 

rolünün ve geleneksel eril egemen sözlü geleneğin masal anlatıcısı tarafından 

metne olduğu gibi yansıtıldığını görmek mümkündür. İğci Baba masalında, 

erkeğin kadın üzerindeki hâkimiyeti metinde de görüldüğü üzere oldukça üst bir 

sınırda kompoze edilmiştir. Burada yine toplumsal kabuller, masal anlatıcısının 

hazırlık durumu ve dinleyicide bırakılmak istenen izlenim başat rol oynamaktadır. 

Kadın-erkek rolleri arasındaki eşitsizlikte erkek, karar verici ve hükmeden 

konumunda tutulurken; kadın ise hükme itaat eden, hatta etmek zorunda olan, 

itaat etmemesi durumunda ise katledilme seviyesinde şiddete maruz kalacak olan 

kişidir. İğci Baba masalında toplumsal cinsiyet rollerine göre, itaatkâr kadın 

kimliği fantastik diyebileceğimiz bir kurguyla kutsallaştırılmakta ve teşvik 

edilmektedir. 

İhtiyar adam, ablalarında olduğu gibi, vermiş olduğu kesik parmağı bu 

sefer yediğini gördüğü küçük kıza kırk anahtar verir. İtaatkâr davranan küçük kız, 

geleneğin beklediği tavrı sergilemiştir ve bu kırk anahtar belki de onun ödülü 



164 

olacaktır. Ancak masal anlatıcısı henüz ikna olmamış olacak ki bu kırk anahtar, 

metnin devamında küçük kızı yeni bir sınmaya götürecektir. Bunu da ihtiyar 

adamın küçük kıza, otuz dokuz odayı açmasını, kırkıncı odayı ise açmamasını 

tembihlemesinden anlamaktayız. Köroğlu anlatmalarında da sıklıkla 

karşılaştığımız bu motif bu sefer bir halk masalında karşımıza çıkmaktadır. 

“Köroğlu-Han Nigâr, Hasan Bey-Telli Hanım Kolu Sivas Varyantı” adlı 

makale çalışmasında (Uğurlu, 2017, s. 116) Köroğlu, Ayvaz’a “İşte burada kırk 

tane oda var. Bu anahtarları al Hasan Bey’e her gün birini aç. Kırk odayı kırk 

günde açarsan biz de kırk gün sonra buradayız” şeklinde tembihlemesine rağmen 

Hasan Bey bir fırsatını bulup bu kırkıncı odanın kapısını kırar ve odada bulunan 

bir çekmecelikteki Nigâr Hanım’ın resmini görüp ona âşık olur. Yani odanın 

açılması nihayette Hasan Bey için hiç de iyi olmamıştır çünkü aşk ıstırabından 

hasta düşer.   

Masal metninde de buna benzer olarak küçük kız bütün odaları gezer ve 

kapılarını açar. En son kırkıcı odayı da merak eder ve açar. Tavanda bir oğlanın 

asılı olduğunu görür. Ancak oğlan yaşıyordur. Sözlü geleneğe bağlı bir şekilde 

inşasına devam edilen masal metninde, küçük kızın bu oğlan çocuğuyla 

karşılaşması kendisine verilmiş bir ödül ya da yeni bir sınama gibidir. Bu oğlan 

kendisini oraya ihtiyar adamın astığını söyleyerek hâlâ güç merkezinde bu adamın 

olduğunu dinleyiciye hatırlatır. Öyle ki ihtiyar adamın sakalından bir tel çekince 

onun kırk gün kırk gece uyuyacağını, kurtulmanın da ancak bu yolla mümkün 

olacağını oğlan bilmektedir. Oğlanın dediği gibi yapılır ve küçük kızla birlikte 

oğlan kaçar. Aslında masaldaki bu kaçış kendisini güç merkezinde konumlandıran 

erkeğin hâkimiyet alanından da bir kaçıştır. Masal anlatıcısı, geleneğin 

beklentilerinin aksine metni her ne kadar bu şekilde inşa edecek gibi görülse de 

işin öyle olmadığı ihtiyar adamın uyanması ve kaçakları yakalamasıyla 

anlaşılacaktır. Anlatıcı bu yolla dinleyici üzerindeki son ümitleri de kırmaktadır. 

Dinleyiciye geleneğin beklentisi ne ise gerçekleşecek olanın da ancak o olacağı 

mesajını güçlü bir şekilde verilmektedir. Geleneğe aykırı hareket eden kaçaklara 

ise ihtiyar adam tarafından gerekli cezalar verilecektir. Kaçakları uyutan ihtiyar 

adam, kızı uyandırır ve onu sopayla döver. Sopayla dövme genelde kırsal kesimde 

itaatkâr davranmayan hayvanlara uygulanan bir cezalandırma yöntemidir. Genç 

bir kız eğer sopayla dövülüyorsa bu onun ne kadar büyük bir suç işlemiş olduğunu 

gösterir (Alptekin, 2002, s. 220). Küçük kız üzerindeki bu güçlü erkek egemenliği 



165 

ve onun meydana getirdiği fiziksel ve psikolojik şiddet metinde rahatlıkla 

görülebilmektedir. 

Küçük kızın bu şiddetten kurtulması ise yine ancak bir erkeğin yardımıyla 

mümkün olacaktır. Şöyle ki beraber kaçtığı oğlan uyanınca, birlik olup ihtiyar 

adama adam akılı bir sopa atacaklardır. Nihayetinde verilmek istenen mesaj kadın, 

eğer erkeğe tam bir teslimiyetle itaat ederse mutlu olacağı mesajıdır. Aksi takdirde 

cezalandırmalar oldukça ağırdır. Masalda, isteği yerine getirilmeyen İğci Baba 

erkek egemenliğini temsil etmektedir. İğci Baba bu egemenliğin tanınması 

doğrultusunda psikolojik baskıyla kızları istediği şeyi yaptırmak için zorlamakta, 

kızların direnmesi sonucu da onları öldürmektedir. Masal anlatıcısı buradan 

hareketle dinleyici kız çocuklarına olduğu kadar erkek çocuklarına da kıssadan 

hisse dersler vermek istemektedir. En küçük kız kardeşin ise ablalarının 

durumunu gördükten sonra İğci Baba’nın isteği karşısında direnmemesi aslında 

kadının erkek karşısında nasıl davranması gerektiğini ifade eder. Geleneğin 

çizdiği çerçevede davranışlar sergileyen genç kızın cezalandırılmayacağı mesajı 

masal metninde verilmektedir. Korku ve baskının kadın üzerindeki etkisi aslında 

burada geleneğin bireyler üzerindeki müeyyidesinden başka bir şey değildir. 

Baskın ve güçlü olan taraf, pasif durumdaki tarafa hükmetmektedir. 

Böylece kadın, itaat etmenin görevi olduğu kanısına varmakta ve dışarıdan gelen 

yaptırımlara karşı itirazda bulunmamaktadır. İğci Baba masalı, erkeğin kadına 

yaklaşımını göstermesi bakımından önem taşımaktadır. Bunun yanı sıra masalın 

sonunda şiddet gören tarafın, karşı tarafa -İğci Baya’ya- benzer şekilde şiddet 

uyguladığı da görülmektedir. Bu durum şiddetin öğrenilen bir davranış olduğunu 

ve bireylerin tıpkı geleneksel kabulleri aktardığı gibi şiddet içeren eylemleri de 

aktardığını göstermektedir. 

2.2.1.4 Üç Turunçlar ve Üç Narlar 

Her iki masalda da kötülük yapan çingene kızı, masalın sonunda benzer 

şekilde cezalandırılmaktadır. Çingene kızın bir ayağı bir katıra, diğer ayağı başka 

bir katıra bağlanır. Katırların biri kızı suya çeker, diğeri ota çekip kızı paramparça 

ederler. Üç Narlar masalında ayrıca padişah oğlu çingene kızının parçalarını 

aslanlara ve kaplanlara yedirmektedir (Seyidoğlu, 2016, s. 194, 204). 

Görüldüğü üzere Üç Turunçlar ve Üç Narlar masallarının sonunda 

kadınlar, yaptıkları kötülük nedeniyle kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

cezalandırılmışlardır. İncelenen iki masalda da bu cezayı verenlerin ve 



166 

uygulayanların padişahın oğlu olduğu görülmektedir. Padişahın oğlu, hem güce 

sahip kişi hem de erkek olmasının hegemonik üstünlüğüyle, böyle bir cezayı 

uygulayabilmektedir.  

Masalların sonunda kötülerin cezalandırılması ve bir cezalandırma şekli 

olarak da kırk katır kuyruğuna bağlanma, ağır bir cezalandırma yöntemidir. Bu iki 

masalda da kötülük yapan kadınların kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

cezalandırıldığı görülmektedir. Burada masal anlatıcısı geleneğin uygun gördüğü 

davranışların dışında eylemlerde bulunacak kadınların ölümle cezalandırılacağı 

mesajını açıkça dinleyiciye vermekte, kadının toplumsal cinsiyet rolleri dışında 

görülen hal ve tavırları şiddetle cezalandırılmaktadır. Masallarda kötülük yapan 

kadınların kırk katır kuyruğuna bağlanarak cezalandırılması sıkça karşılaşılan bir 

motiftir. Bu nedenle masal anlatıcısı bir ders niteliğinde dinleyiciye gereken 

mesajı bu etkileyici motif üzerinden vermektedir. Ancak incelenen bu masallarda 

kötülük yapan erkeklerin benzer şekilde kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

cezalandırılmadığı da ayrıca ifade edilmesi gereken bir husustur. Bunun yanı sıra 

incelenen masallarda bu cezayı veren tarafın hep erkek, cezaya çaptırılan tarafın 

ise kadın olması dikkat çeken bir diğer husus olmaktadır. Böylece erkeğin karar 

verme ve hükmetme rolü ile kadının itaat etme rolü masal metninde masal 

anlatıcısı tarafından vurgulanmaktadır. Hatta anlatıcı bunun için erkeğe 

masallarda uygun bir rol de vermeyi ihmal etmez. Erkek kahramanı ya bir bey ya 

da bir padişah seviyesine yükselterek kuracağı hâkimiyeti ayrıca meşrulaştırmayı 

ihmal etmez. Kadın ise bu yaklaşımın aksine masal metinlerinde hep zayıf rollerle 

ifade edilmekte ve o hâkim otoriter erkeğin kendisi ile ilgili vereceği her türlü 

kararı kabul edeceği bir pozisyonda tutulmaktadır. Bu türlü masal metinlerinden 

kadının o dönemdeki toplumsal yapıda konumlandırılış şekli anlaşılmaktadır. 

Masalcıların genelde kadın olması ve toplumsal yapı içerisinde bu silsilenin 

farkında bulunması görüldüğü üzere masal metinlerini etkilemiştir. Üstelik kadın 

ile ilgili reva görülen şiddet türleri de bu silsile içerisinde meşru kabul 

edilmektedir.   

Geleneksel toplum yaşamında, “disiplin etme” ya da “ders verme” 

amacıyla özellikle aile içinde şiddete başvurulduğu görülmektedir. Bu nedenle 

özellikle çocukları ve kadınları, terbiye etme ve eğitme aracı olarak fiziksel 

şiddete başvurulabilmektedir. Bu şiddeti meşrulaştıran ifadeler ise “Dayak, 



167 

cennetten çıkmadır” , “Kadının karnından sıpayı, sırtından sopayı eksik 

etmeyeceksin” gibi toplumsal hafızada yaşayamaya devam eden sözlerdir.  

Bu ilk etapta aklımıza gelen atasözlerinden çok daha fazlası sözlü 

geleneğimizde mevcuttur ve fiziksel şiddete hem dayanak oluşturmaktadırlar hem 

de onu meşrulaştıran kültür kodları olarak işlev görmektedirler. Aile ve toplum 

yaşamında şiddeti görerek büyüyen bir çocuk için şiddet görmek ve göstermek 

olağan bir davranış olacaktır. Bu nedenle bireyler sosyal yaşamlarında şiddeti 

kabullenmekte ve özellikle kadın bireyler hem aile içinde hem de aile dışında bu 

türden yaklaşımlar nedeniyle şiddetle karşılaşmaktadırlar. Kadınlar aile içinde 

baba, erkek kardeş ve eş; aile dışında ise kendileri için tehdit oluşturan 

erkeklerden şiddet görebilmektedirler. Bu durumun yanı sıra kadınların 

kendilerinden yaşça büyük diğer kadınlardan, annelerinden ya da kız 

kardeşlerinden de eril egemen sözlü geleneğe tabiiyetlerinden ötürü fiziksel, 

psikolojik ve sözlü şiddet gördükleri masal örnekleri ilerleyen bölümlerde ele 

alınacaktır.  

2.2.1.5 Pabuçlu Mehmet 

Toplumsal düzende kadın; kız evlat, kız kardeş, eş ve anne gibi farklı 

kimlik ve rolleriyle karşımıza çıkmaktadır. Ancak bu kimlik farklılığı onun 

gördüğü şiddeti engellememekte, hangi kimliği ile karşımıza çıkarsa çıksın 

görmekte olduğu şiddet türü değişiklik göstermemektedir. Yani kadınlar; kız 

evlat, kız kardeş ve eş kimlikleriyle maruz kaldıkları şiddete anne kimliğiyle de 

maruz kalabilmektedir.  

Pabuçlu Mehmet masalı da bu yaptığımız açıklamaya uygun bir örnektir. 

Masalda anne olan kadın kahraman, oğlunun psikolojik şiddetine maruz kalmakta 

ve oğlunun isteğini zorunlu olarak yerine getirmektedir. Erkeğin, evlat 

konumundayken dahi cinsiyetinin ona verdiği toplumsal gücü kullanarak annesine 

hükmettiği, Pabuçlu Mehmet masalında rahatlıkla görülebilmektedir. Erkeğin ise 

kardeş, evlat, eş, baba kimliklerine sahip olması onun kadın üzerindeki 

hâkimiyetine ve otoriter gücüne bir halel getirmemektedir. Öyle ki bu masalda 

Keloğlan kendi isteğini yerine getirmesi için annesine psikolojik baskı 

uygulamakta ve sözünü şiddete başvurma yoluyla dinletmektedir. 

Bu masalda Pabuçlu Mehmet adında kel bir oğlan vardır. Kel oğlanın 

ağzından salyalar akar, ayağında pabuçlar âşık oynar. Bir gün eve gelir ve 

annesine padişahın büyük kızını istemesini söyler. Annesi, padişahın kızını 



168 

kendisine vermeyeceğini söylese de oğlunu ikna edemez. Üstelik isteğini yerine 

getirmezse annesi de öldürmekle tehdit eder. Annesi kızı ister, düğün yaparlar. 

Gelin, Pabuçlu Mehmet’in ağzından salyalar akıtarak uyuduğunu görünce kayın 

validesini bir güzel döver ve çekip gider. Keloğlan bu kez ortanca kızı istetir. Bu 

kez de padişahın adamları kadını döverler. Kadın yine de ortanca kızı ister, 

padişah verir ve yine aynı durumlar tekrar eder. Bu kız da kayınvalidesini bir 

güzel döver. Pabuçlu Mehmet’in annesinin her tarafı dayak yemekten simsiyah 

olur. Üçüncü kızı istemeye gittiğinde padişahın adamları yine kadını döverler. 

Kadın en son küçük kızı ister ve padişah onu da verir. Fakat aynı durumlar küçük 

kız ile yaşanmaz ve sonunda kadın dayak yemekten kurtulur (Seyidoğlu, 2013, s. 

78). 

Masalda anne kimliğindeki kadının hem oğlunun eşinden hem de 

padişahın adamlarından fiziksel şiddete maruz kaldığı görülmektedir. Buna sebep 

olan ise kadının kendi oğludur. Kadının itaatkâr, fedakâr ve sabırlı olma rolü 

Pabuçlu Mehmet masalında ön plana çıkmaktadır. Anne, oğlu için her türlü 

meşakkate katlanmakta, şiddete göz yummakta ve bu durumu kabullenmektedir. 

Toplumsal düzende kabullenilen her şiddet meşrulaşmakta ve sosyal bir norma da 

dönüşmektedir ki bu da sözlü geleneğe yansımaktadır. Masal anlatıcısı; anne, eş, 

kız kardeş fark etmeksizin kadının fedakâr, sabırlı ve itaatkâr bir rol oynaması 

gerektiğini metnin dizeleri arasında vurgulamaktadır. Aksi halde göreceği şiddet 

önceki örneklerden de hatırlanacağı üzere canına bile mal olabilmektedir.  

Bu masalda kadın kahramanın, annelik görevi üzerinde durulmaktadır. Eril 

sözlü geleneğin inşa ettiği geleneksel toplum yapısı içerisinde kadın eğer erkeğin 

istediği toplumsal cinsiyet rollerine uygun hareket ederse “Ana gibi yar, Bağdat 

gibi diyar olmaz”, “Ana hakkı Tanrı hakkı” gibi atasözlerine muhatap 

kılınmaktadır. Aksi takdirde kadını zemmeden atasözlerimiz ve deyimlerimiz akla 

gelecektir. 

 Masal metninde masal anlatıcısı en küçük kıza gelene kadar gelen 

gelinlerin uygunsuz davrandığını ve evi terk ettiğini, bunu yapmadan önce de 

anneye şiddet uyguladığını anlatmıştır. En küçük kızda ise aksi bir durum 

yaşanmamış Pabuçlu Mehmet ağzından salya akıtsa da küçük gelin istenmedik bir 

davranış içerisine girmemiştir. Masalın icra edildiği kültürel bağlamda bunun bir 

karşılığı olabileceği asla unutulmamalıdır çünkü metnin de bir sosyolojisi vardır. 

Metin sosyolojisi toplumsal gerçeklikler doğrultusunda masal anlatıcısı tarafından 



169 

kurgulanmakta ve ona göre inşa edilmektedir. Masalın geleneksel icra bağlamında 

en küçük kızın en makbul gelin olduğu şeklinde bir kültürel kodun bulunması 

masal anlatıcısını etkilemektedir. Bu da örnek masalda olduğu gibi metni 

etkileyecek önemli bir veridir. Bu yolla da masal anlatıcısı hem anneye hem de 

kendisine eş beğenecek olan erkek evlatlara bir mesaj verme niyetinde olabilir. 

Verilen mesajda kadının konumu hep aynıdır. Geleneksel toplum yapısı içerisinde 

toplumsal cinsiyet rollerinin, kadının padişah kızı olması durumunda bile 

değişmediği, ağzı salyalı vasıfsız birine ardı ardına eş olarak gitmelerinden 

anlaşılmaktadır. Burada baba olarak padişahın karar vericiliği yeterli görülmekte 

ve kızlar bu karara itiraz edememektedirler. 

Sonuç olarak Pabuçlu Mehmet masalında toplumsal cinsiyet rollerine göre 

anne; fedakâr, sabırlı ve itaatkâr olmalıdır. Bunun yanı sıra masal anlatıcısı, baba 

kimliğindeki kişinin karar verici ve otoriter konumda oluşunu masalda ayrıca 

vurgulamaktadır. Bu baba rolü ile toplumda hâkim olan baba rolü eş değerdir. 

Baba, evdeki karar verici, otoriter ve söz sahibi olan kişidir ve ev halkı da babanın 

sözünü dinlemek ve yerine getirmekle görevlidir. Masal anlatıcısı döneminin 

toplumsal kabullerini ve cinsiyet rollerini metne olduğu gibi yansıtmış 

görünmektedir. 

2.2.1.6 Avcı Mehmet 

Erkeğin güçlü olma ve hâkimiyet kurma isteği Avcu Mehmet masalında 

kendini göstermektedir. Masalda, kocası tarafından kendisine yönelik olumsuz 

düşünceleri nedeniyle acımasızca öldürülen bir kadın söz konusudur. 

Buna göre masalda geçtiği üzere Avcı Mehmet, karısının kendisinin 

ölmesine razı olduğunu anlar ve karısına, suyu kaynat, kefeni hazırla diye istekte 

bulunur. Karısı da kocasının kendisinden istediklerini yerine getirir. Karısı yanına 

oturduğu vakit kılıcını eline alır ve kadının kellesine vurur. Hazırlanan suyla 

karısını yıkar, kefene de kadını sara, onu mezara gömer. Avcı Ahmet birini daha 

beğenir, onu da alır (Alptekin, 2002, s. 229). 

Kadının eşine karşı sahip olduğu olumsuz düşünceden dolayı böyle bir 

ölümle cezalandırılması, masaldaki kıssadan hisse alınması gereken derslerden 

biridir. Masal anlatıcısı, toplumda kadının kocasına karşı itaatkâr ve sadık olması 

gerektiği gerçeğinden hareketle, bunu yerine getirmeyen kadınların nasıl 

cezalandırıldıklarını masal metni üzerinden aşkın bir örnekle göstermiştir. Bu 

kadar aşkın bir örneğin kullanılması ise dinleyici kitlesi üzerinde bırakılmak 



170 

istenen etki nedeniyledir. Kocaya yönelik olumsuz bir tutumun cezasız 

kalmayacağı mesajı Avcı Mehmet masalında açıktır. Koca, toplumda ve aile 

içerisindeki eril gücü temsil etmekte ve ona karşı oluşacak olumsuz bir tutum 

ölümle cezalandırılacaktır. Böylelikle masalın hedef kitlesi olan kız ve erkek 

çocuklarının daha bu küçük yaşlarından itibaren bu rolleri benimseyerek 

büyümeleri hedeflenmektedir. 

Görüldüğü üzere masalın sonunda Avcı Mehmet karısını öldürmüş ancak 

bu sebeple cezalandırılmadığı gibi bir de başka bir kadınla evlenerek hayatına 

devam etmiştir. Karısını öldüren kocanın masal sonunda cezalandırılmaması, 

şiddetin kadına yönelik olduğunda toplum içerisinde olağan karşılandığına ve 

bununla birlikte eril söylemin masalda ne denli etkili olduğuna bir işarettir. Çünkü 

bu türden bir şiddete başvurmasına rağmen erkeğin cezalandırılmıyor olması, 

kadına uygulanan şiddetin bir şiddet olarak görülmediğini, meşru karşılandığını 

gösterir. 

Bunun yanı sıra şiddetin olağan karşılanması ve cezasız kalması şiddetin 

toplum içinde yaygınlaşmasına da sebep olmaktadır. Ancak şiddet içeren eylem 

hatta düşünce dahi erkeğin aleyhinde olduğunda kadının cezalandırılıyor olması, 

suç ve ceza denkleminde cinsiyet ayrımcılığının ne boyutta olduğunu bize 

göstermektedir. Bu durum, ahlaki ve sosyal düzeni korumak adına şiddeti 

meşrulaştırırken toplumsal cinsiyet rollerine göre kadın ve erkeğin davranış 

kalıplarını da belirlemektedir. Masal anlatıcısı kadının kocasına yönelik olumsuz 

tutumunun sonucunda hatta yalnızca olumsuz düşüncesi nedeniyle dahi olsa 

cezalandırılacağı mesajını ders verir nitelikte anlatmaktadır.  

2.2.1.7 Havva Hanım 

Bu masalda asıl konu gelin kaynana çekişmesi üzerine inşa edilmiştir. 

Buna göre masalda gelin, kayınvalidesine zarar vermek istemektedir. Geleneksel 

toplum yaşamındaki kayınvalide gelin arasında yaşanan sorunların temelinde 

kadının değişen konumu yer almaktadır. Aileye yeni bir gelin geldiğinde evin 

hanımı ve annesi konumundaki kadının statüsü değişmekte, daha otoriter ve güçlü 

bir mevkie sahibi olmaktadır. Bu otoriter güç ve kazanılan mevki, eve yeni gelen 

gelin üzerinde psikolojik baskıya dönüştüğünde de iki taraf arasında çekişme 

başlamakta ve bu çekişme çoğu zaman, karışlıklı intikam alma isteğine de 

dönüşebilmektedir. Havva Hanım masalı bu anlamda bir örnek teşkil eder. 



171 

Masalı bu bağlamda kısaca özetlemek gerekirse masalın ana karakteri olan 

Havva Hanım, kayınvalidesini salıncakta sallamaktadır. İyice başı dönen yaşlı 

kadına, “Anacığım dilini aç da bir bakayım” der. Kadın dilini açmasıyla Havva 

Hanım kadının dilini keser. Hemen kadının ağzı açıkken kanını kurular ve 

kocasını çağırır… O arada kaynana ölür, Havva Hanım başından geçenleri bir bir 

kocasına anlatır, bunun üzerine kocası Havva Hanımı döver ve boşar (Alptekin, 

2002, s. 232). 

Masalda Havva Hanım’ın kayınvalidesinin özellikle dilini keserek ona 

zarar vermek istemesi, ilk etapta kayınvalidesinin kendisine sözlü şiddet 

uyguladığını ve bu nedenle de gelinin böyle bir şiddete başvurduğunu bize 

düşündürtebilir. Ancak masal anlatıcılarının genelde kadınlar olması ve toplumda 

kadının kendini ifade edebilme enstrümanlarının da masallarla birlikte mani, ninni 

ve türkü gibi birkaç sözlü kültür ürünüyle sınırlı olması meseleye metin 

sosyolojisi ve kadın folkloru perspektiflerinden de yaklaşılması gerektiğini bize 

gösterir. Çünkü burada dil kesmek suretiyle uygulanan şiddet, anlaşıldığı 

kadarıyla toplumsal yaşantımızdaki gelin-kaynana çekişmesine atıfta bulunulan 

sembolik bir şiddet tasarımıdır. Gelinlerin en çok kaynanaların dillerinden 

çektiğini ve kendileri ile ilgili hiç durmadan söylenmelerine karşılık bir 

tepkilerinin de olduğunu, masal anlatıcısı tarafından kurgulanmış olan bu dil 

kesen sembolik şiddeti ile anlamak mümkündür. 

Bu konuya kadın folkloru çalışmaları perspektifinden yaklaşacak olursak 

kadın folklorunun sadece kadınların yarattığı, aktardığı ya da kadın 

deneyimlerinin yansıtıldığı folklorik öğeleri, yine kadınların dünyasından ve bakış 

açılarından hareketle inceleyen bir yaklaşım olmadığını kabul etmekle işe 

başlamak gerekir. Kadın folkloru çalışmaları bütün bunlarla birlikte aynı zamanda 

kadınların anlattığı ve yarattığı masallarda, manilerde, ninnilerde ve ağıtlarda, 

kadınlarının toplumsal cinsiyet rolleri nedeniyle maruz kaldıkları şiddete karşı 

sergiledikleri direniş biçimlerini ve protest duruşlarını da ele almaya çalışan bir 

yaklaşım türüne sahiptir. Yani erkek egemen Türk toplumunda kenara itilmiş ve 

edilgen bir hale getirilmiş olan kadının, sözlü kültür ürünlerindeki protest 

ifadelerini feminist folklor yaklaşımı gereği kadın folkloru tespit etmeye çalışır. 

Çünkü zaten kadının sözlü ya da sözsüz yani halı, kilim ve el zanaatları üzerinden 

gerçekleştirdiği kendini ifade edişlerini, feminist teori ile dirsek teması içerisinde 



172 

çalışmalarını ilerleten kadın folkloru çalışmaları, incelemekte ve tespit etmeye 

çalışmaktadır.   

Kadının masal metninde kaynanasının dilini keserek ona şiddet 

uygulamasını, bu bağlamda kendisine biçilen toplumsal cinsiyet rolü gereği kabul 

etmesi beklenen egemen otoriter yapıya karşı bir başkaldırı olarak değerlendirmek 

gerekir. Dil kesmek bu noktada bir anlatı aracı olarak kullanılmıştır. Masal 

anlatıcısının metinde bu direnişi, dil kesmek türünden bir motifle sembolleştirdiği 

de aşikârdır.  

Gelinin kayınvalidesine gösterdiği tepki bu bağlamda basit ve sıradan bir 

fiziksel şiddet olarak görülmemeli, altındaki bastırılmış duyguların ve yeterince 

temsil edilemeyişin hırsı olarak da görülmelidir. Bununla birlikte tüm olup 

bitenleri kocasına anlatan kadın, dürüst bir tavır sergilemekte olmasına rağmen 

yine kocasının şiddetine maruz kalacaktır. Bu da metinde kadının o protest tavrına 

karşı erkeğin takındığı yaklaşımı göstermesi bakımından önemlidir. Masal anlatıcı 

buradaki direnişin erkek egemen anlayış tarafından makul kabul edilmeyeceğini 

böylelikle göstermiş olmaktadır. 

Kadının yanlış bir eylemde bulunması ya da istenmedik bir davranış 

sergilemesi üzerine cezalandırılacağı, bunun karşılıksız kalmayacağı mesajı ise 

diğer masallarda olduğu gibi bu masalda da verilmiştir. Her ne kadar bir önceki 

Avcı Mehmet masalında, karısını öldüren kocaya herhangi bir ceza verilmezken bu 

masalda kaynanasını öldüren kadının ölümle cezalandırılması mantıksız gibi gelse 

de suç ve ceza denkleminde kadın ile erkek arasındaki adalet dengesinin ataerkil 

toplumlarda ve ataerkil söylemle üretilmiş sözlü kültür ürünlerinde bu şekilde 

olduğunu ifade etmek ve bunu da masalda gördüğümüzü belirtmek yeterli 

olacaktır. 

İşlenen suç aynı olsa da masal anlatıcısı tarafından cezanın cinsiyete göre 

farklı farklı verilmesi, eril egemen anlatı geleneğinin meydana getirmiş olduğu 

cinsiyet eşitsizliğinin metne ve anlatıcıya yansımasından başka bir şey değildir. 

Bu durum masalın geleneksel icra bağlamı olan toplumun sosyo-kültürel yapısı 

hakkında da bize gerekli ipuçlarını vermektedir. 

2.2.1.8 Fes Padişahı3 

                                                                 
3  Fes Padişahı masalının bir varyantı, Naki Tezel tarafından “Mavi Kuş” adıyla derlenmiştir 

(2018, s. 187). 



173 

Sosyal yaşamda kıskançlık duygusu kişinin zaman zaman kontrol 

edemediği ve bunu eyleme döktüğü bir durum olarak karşımıza çıkabilmektedir. 

Hele ki evli çiftler arasında yaşanan kıskançlık duygusu eyleme dönüştüğünde, bu 

durum beraberinde şiddeti de doğurabilmektedir. Bunun örneğini Fes Padişahı 

adlı masalda görmekteyiz.  

Padişahın karısı bir akşamüstü kocası balkonda otururken beyaz bir tabağa, 

siyah üzüm ıslayıp getirir. Padişah tabağa bakınca hoşuna gider ve güler. Padişah 

bunun üzerine karısına neden güldüğünü sorar. Karısı da; “Niye gülmeyeyim 

beyaz tabağın üzerine siyah üzüm ne güzel yakıştı” der. Bunun üzerine padişah 

yanında çalışan Arap’ı öldürür. Onu seviyorsun da ondan böyle dedin diye karsını 

kırk gün döver. Her gün Arap’ın ölüsünü kadının sırtına sarar, kadına öyle kırbaç 

atar. Kadın en sonunda “Fes Padişahının hışmına uğrayasın, birkaç günüm geçti 

artık bana vurma” diyerek kocasının kendisine dayak atmasını kırk birinci günün 

sonunda durdurur (Alptekin, 2002, s. 282). 

Bu masalda, toplumsal cinsiyet rollerine göre kadının sadakat sahibi 

olması ve aile ahlakına uygun hareket etmesi gerektiği, aksi halde 

cezalandırılmasının kaçınılmaz olduğu vurgulanmaktadır. Bu masalda dikkat 

çeken husus ise kadının fiziksel şiddet görmesine sebep olan gerekçedir. Bu 

gerekçe kıskançlıktır. Padişah sırf kendi kuruntusu ve yersiz kıskançlığından 

dolayı karısına eziyet etmiş ve onu günlerce dövmüştür. Kadın ancak hamile 

olduğunu söyleyerek bu şiddetten kurtulabilmiş ve kocasına mani olmuştur. 

Kötülerin cezalandırıldığı masal metinlerinin aksine burada padişahın 

karısına uyguladığı fiziksel şiddet neticesinde diğer masallarda olduğu gibi 

herhangi bir ceza almadığı görülmektedir. Bu durum gerek aile içinde ve gerekse 

toplumsal düzende kadına yönelik şiddetin kabul gördüğüne, meşrulaştığına ve 

ayrıca karşılıksız da kaldığına bir kanıt olmaktadır. Şiddet uygulayan tarafın 

cezalandırılıyor olması, şiddetin toplumsal düzende hoş karşılanmadığına bir 

işaretken, masalda karısına fiziksel ve psikolojik şiddet uygulayan Padişah’a 

herhangi bir ceza verilmemesi, toplumun kadına yönelik işlenen suçlar karşısında 

nasıl tepkisiz kaldığı gerçeğine bir cevaptır.  

2.2.1.9 Dört Köseler 

Toplumsal hayatta şiddetin meşrulaştığının en büyük kanıtı, şiddet içeren 

davranışların bireyler arasında çok kolay uygulanabilir olmasıdır. Özellikle 

fiziksel şiddetin sıklıkla kadınlara uygulanıyor olması fiziksel gücün kötüye 



174 

kullanıldığını göstermektedir. Dört Köseler masalında, kadının kocasının 

isteklerini yerine getirmemesi, onun şiddet görmesi için yeterli bir sebep 

olmaktadır. Erkeğin karısına yönelik bu denli kolay bir şekilde fiziksel şiddet 

uyguluyor olması, toplumsal düzende var olan şiddet kültürünü göstermesinin 

yanında kadının da oldukça değersiz görüldüğüne dair bir işarettir. Geleneksel 

toplum yapısında şiddet bir terbiye aracı ve cezalandırma yöntemi olarak 

kullanılmaktadır. Bu da şiddetin nesiller arasında bir rol-model olarak örnek 

alınan bireylerden hareketle sonraki nesle aktarılmasına sebep olmaktadır. 

Masala göre; köse olarak bilinen adam eve gittiğinde, tembihlediği yemeği 

karısının yapmadığını üstelik evdeki tavşanı da dağa saldığını görür. Karısına 

kızar ve birden boğazını keser. Kadının boğazdan kan boşanır. Adamın yanında 

arkadaşları da vardır. Onların üçü de kösedir. Adamlar birbirine bakar ve bunun 

katillik bir olay olduğunu söylerler. Köselerden biri de karısının tembel olduğunu 

söyleyerek o da kendi karısını keser. Sonra sırayla diğer adamlar da benzer 

nedenlerle karılarını keserler (Alptekin, 2002, s. 326).   

Masal metninde, kadına yönelik olarak çok ileri-aşkın diyebileceğimiz bir 

fiziksel şiddetin, cezalandırma yöntemi olarak kullanıldığını söylemek 

mümkündür. Üstelik kadına uygulanan bu şiddet, ölümle sonuçlanmakta olduğu 

için artık bir şiddetten ziyade kadına karşı bir katletme eylemi olarak 

değerlendirilmelidir. Masal anlatıcısı burada toplumsal cinsiyet rollerine göre 

kadının görevini ve bu görevi yerine getirmemesi durumunda neyle karşılaşacağı 

mesajını dinleyici kitlesine çok net bir örnekle vermek istemektedir. Kadının 

tembellik yapması ve kocasının kendisinden istediği yemeği yapmaması gibi basit 

bir nedenle bu kadar güçlü bir şiddete maruz kalması ve hatta diğer erkeklerin de 

eşlerine benzer nedenlerle aynı şiddeti reva görmeleri, masal metnine hâkim olan 

eril söylemin sahip olduğu gücü dinleyici kitlesine hatırlatmak istemesinden başka 

bir şey değildir.  

Ataerkil düzende baskın olan erkek ve onun kadın üzerinde kurmuş olduğu 

hâkimiyet Dört Köseler masalında net bir şekilde hissedilmektedir. Masalın 

sonunda, yine önceki masallarda olduğu gibi eşlerine şiddet uygulayan erkeklerin 

cezalandırılmaması işte bu hâkimiyetin bir neticesidir. Bu hâkimiyet anlayışının 

etkisi altındaki masal anlatıcısının yetişme şekli ve benimsediği geleneksel kültür 

de burada etkendir.  



175 

Linda Degh, “Halk Anlatısı” adlı makale çalışmasında; masalı, orantılı bir 

bütün olarak tarif ederken bu bütünü, belirli bir taslağa göre hareket eden 

anlatıcılar tarafından sağlam yöntemlerle şekillendiğinden bahsetmesi, bu işin 

merkezinde masal anlatıcısının olduğunu işaret etmek istemesindendir. Bu 

bağlamda masaldaki kahramanların, etten kemikten olan karakterlerden çok 

sembolik şekilde sunulan kişiler olduğunu ve onlar aracılığıyla masal 

anlatıcılarının en uç zalimliği, acı çekmeyi, feci ölümü, hiç duyulmamış telaşları, 

mümkün olmayan insan hareketlerini ve süper insan maceralarını işlediğini ifade 

eder (2003, s. 102,110). Buradan da anlaşılacağı üzere masala yön veren ve 

masalın yorumunu dinleyicinin yargıçlığına bırakan kişi, masal anlatıcısının ta 

kendisidir. Masal onun yönlendirmeleriyle şekillenmektedir. Tabii ki o da hâkim 

anlayışın yönlendirmesiyle hareket etmektedir. 

2.2.1.10 Zilli Tilki 

Şiddet öğrenilen bir davranıştır ve şiddet gören bireyler maruz kaldıkları 

şiddeti daha sonra başka bireylere de yansıtabilmektedirler. Bu durumun bir 

örneğini Zilli Tilki masalında görmekteyiz. Buna göre masalda şiddeti bir iletişim 

dili olarak kullandığı anlaşılan bir kocanın, karısına kızması ve ona şiddet 

uygulaması söz konusudur. Masalda bu şiddete sebep ise bir tilkidir. Tilki eşiyle 

oturmakta olan bu adamın sakalını tutuşturur ve adam karısına suç atarak sakalını 

karısının tutuşturduğu gerekçesiyle onu döver. Adam karısına şiddet uygulayınca 

karısı da bu sefer tilkiyi kovmadın, dövmedin diye evin önünde köpeğe şiddet 

uygular (Alptekin, 2002, s. 475). 

Masalda uygulanan şiddetin yanı sıra dikkat edilmesi gereken bir diğer 

husus da kadının verdiği tepkidir. Kadın, kendisine şiddet uygulayan kocasına 

tepki vermez ancak evin önündeki olayla alakası olmayan köpeği döver. 

Kocasının kendisine şiddet uygulaması karşısında kadın, kocasına karşı tepkisiz 

kalmaktadır. Bu durum, kadının şiddet karşısında pasif bir duruş sergilediğini ve 

kocasının kendisini dövmesini olağan karşıladığını göstermektedir. Çünkü 

geleneksel aile düzeninde kadının kocasına karşı gelmesi, saygısızlık ve itaatsizlik 

olarak değerlendirilmektedir. Kadının toplumsal cinsiyet rolünün inşasında 

toplum, kadının kocasına karşı itaat etmesi gerektiğini öğütlemekte ve bunu da 

sözlü geleneğe yansıtmaktadır. Toplumsal cinsiyet rollerine göre erkek evde 

otoriter güçtür ve kadın ise bu güce itaat etmek mecburiyetindedir. Masalda 

kadının meydana gelen olayda bir kabahatinin olmamasına rağmen 



176 

cezalandırılıyor olması ve bu cezaya herhangi bir itirazının bulunmaması dikkat 

çekicidir. Anlatıcı tarafından verilmek istenen mesaj aslında tam da budur. Yani 

ne olursa olsun haksız yere bir mağduriyet yaşanmış bile de olunsa erkeğin 

otoritesi sorgulanmamalıdır. Masal anlatıcı bunu böyle kabul etmiş olmalı ki 

metni de aynen bu şekilde inşa etmiştir ancak bir farkla! Anlatıcının erkeğin bu 

kadar da otoriter olmasına itirazı vardır. Bu itirazı da kadının sözlü kültür 

ürünlerindeki direnişi olarak görmek gerek. Burada kadın kendisine yapılan 

haksızlığa karşı en azından bir itiraz olarak kabul edebileceğimiz bir eylem 

gerçekleştirir ve köpeğe şiddet uygular. Tilki yerine köpeğe şiddet uygulaması ise 

bir ironidir. Yani kadının da alacağı intikam ancak bu kadar olabilirdi şeklinde 

yine masal anlatıcısı, kadını çıkmak ve kurtulmak istediği o pozisyona geri 

itmektedir.   

 Masal anlatıcısı görüldüğü üzere masal metni üzerinden kadın ve erkeğin 

toplumsal rolleri gereği ne yapması ve nasıl davranması gerektiği hususunda 

dinleyiciye mesajlar vermeye devam etmektedir. 

2.2.1.11 Ölü Yiyen Derviş II 

Masallarda padişahın, sorduğu soruyu bilene ya da istediği şeyi yerine 

getirene kızını vereceğini söylemesi sıkça rastlanan bir durumdur. Bu duruma iki 

açıdan yaklaşmak mümkündür. Birincisi padişah, kızını hak ettiğini düşündüğü 

birine, bir şart koştuktan sonra vermek istemekte; ikincisi ise kızını bir ödül gibi 

kendi istediği kişiye vermektedir. Her iki durumda da dikkat çeken nokta, kızın 

bir meta olarak görülmesi ve onun ne isteyip ne istemediğinin sorulmamasıdır. 

Ölü Yiyen Derviş masalında da bu duruma benzer olarak padişah, şart koştuğu bir 

soru neticesinde kızını evlendirecektir ve beraberinde kızının bu evlilikte 

yaşayacağı sorunlar ele alınacaktır. 

Buna göre masalda padişah bir gün eline bir tane bit, bir tane pire alır. 

“Kim benim elimdekini bilirse küçük kızımı ona vereceğim” der. Bir derviş gelir 

ve padişahın elindekini bilir. Padişah yaptığına pişman olsa da kızını verir. Derviş 

kıza oradan kalk buraya otur demez, hiç karışmaz. Kız bir gün dervişin mezarları 

eşip ölü yediğini görür. Kendisini gördüğünü fark eden derviş, o gece yatağa 

yattıklarında, “Biraz öteki tarafa git” diye kızı yumruklayıp tekmeler. Kızı bunları 

annesine, babasına, kardeşlerine anlatamaz. Çünkü derviş onu korkutur. Bir gün 

dadısına anlatır o sırada dadısı kılığına girmiş olan derviş silkinir ve eski haline 



177 

döner. Kızı yiyeceğini söyler. Lakin kız bir şekilde dervişin elinden kurtulmayı 

başarır ve kaçar (Seyidoğlu, 2016, s. 52). 

Masalda iki ana karakter bulunmaktadır. Biri pasif bir konuma itilmiş olan 

bir kız; diğeri bilge konumunda gösterilen ama aslında hiç de öyle olmadığı 

anlaşılan bir koca yani Derviş’tir. Derviş, padişahın sorduğu soruyu bilmesiyle 

bilge rolü üstlenmiş ve padişahın kızıyla evlenmeyi hak etmiş kişidir. Ancak 

masalda derviş, bilinen derviş rolüyle değil farklı bir kimlikle karşımıza 

çıkmaktadır. Derviş, geceleri mezar eşip ölü yemekte ve karısının bunu görmesi 

üzerine ona fiziksel ve psikolojik şiddet uygulamaktadır.  

Dervişin karısına uyguladığı şiddet görünürde bir cezadır ancak gerçekte 

ise dinleyiciye masal anlatıcısının yapmakta olduğu bir uyarıdır. Ne olduğu belli 

olmayan bir kişiye, güya ki derviş kisvesinde dahi olsa bilip bilmeden kız 

verilmemesi gerektiği mesajı masal anlatıcısı tarafından masala işlenmiştir. 

Masalcının içerisinde yaşadığı sosyo-kültürel bağlama ve onun kız verme ile ilgili 

kabullerine bir itirazının olduğu hemen anlaşılabilmektedir. Bunu da oldukça 

etkileyici ve dikkat çeken bir tarzda meydana getirmiştir.  

Masal anlatıcısının yanlış bir uygulama olan küçük kızların ne olduğu 

bilinmeyen güveylere, görücü usulüyle verilmesinin yanlış olduğunu bir derviş 

üzerinden kurgulaması, onun dinleyiciyi sarsmak istemesinden başka bir şey 

değildir. Geleneksel toplumlarda dervişlik, hocalık ve şeyhlik gibi sıfatlar oldukça 

saygı duyulan ve herkesin o dönemlerde çocuklarını özendirdikleri sıfatlardır. 

Masalcı derviş bile olsa bilip bilmeden kızların gelin gittiği evlerde ne gibi 

zorluklar yaşadığını masal metnine yansıtmaya çalışmıştır. Geçmişte olduğu gibi 

günümüzde de gelin gidilen evlerde kadınlarımızın ve kızlarımızın yaşadıkları 

sorunlar hiç bitmemiştir. Bu sorunların geçmişte çok daha derin bir şekilde 

yaşanmakta olduğunu konu ile alakalı yakılmış olan türkülerimizden, 

manilerimizden, ninnilerimizden ve ağıtlarımızdan görebildiğimiz kadar bu gibi 

masallarımızdan da görebilmekteyiz. Derviş görünümlü ama aslında neredeyse bir 

canavar olan bu güvey, masalcı tarafından bilinçli olarak bu haliyle 

resmedilmiştir.  

Karısı olarak giden bu küçük kızın masaldaki küçüklüğüne vurgu ise 

aslında bu yaşlarda gelin edilen ve acı olaylarla karşılaşan kızların feryadını dile 

getirmek içindir. Bu küçük kızın kocası olacak dervişin o kötü sırrını öğrenmesi 

ise aslında kızlarımızın kimlerle evlendirildiğinin anne-babalar tarafından çok da 



178 

bilinmediğine bir hatırlatmadır. Burada kadın yine pasif ama bu sefer bir kurban 

rolündedir. Kocasına göre karısının o korkunç sırrı öğrenmesi bir suç olarak 

görülmüş ve karısına karşı uygulayacağı baskı, tehdit ve şiddete bir gerekçe 

oluşturulmuştur. Kocası olacak dervişin gece mezarlıklarda ölü eti yemesiyle 

kızların verildiği kocaların aslında ne gibi kötülüklere sahip olabilecekleri 

gösterilmek istenmektedir. Masal aslında baştan ayağa masal anlatıcısının bir 

protestosudur. Masal anlatıcısı padişah kızı bile olsa, kızların kim olduğu 

bilinmeyen kimselere üstelik daha küçük yaşlarından itibaren gelin olarak 

verilmesini protesto etmekte, olumsuz taraflarını ironik ve hatta fantastik 

denilebilecek bir örnekle ve üslupla ele alıp dinleyiciye aktarmaktadır.    

Kocasına itaat etmeyen kadının her şeye rağmen şiddet yoluyla 

cezalandırılacağı mesajı da yine masal aracılığıyla sosyal bir uyarı olarak 

verilmektedir. Diğer masallarda olduğu gibi bu masalda da şiddet uygulayan 

kocanın ki bu kadar kötü bir şekilde resmedilmiş olsa bile, karısına uyguladığı 

şiddet neticesinde cezalandırılmadığı görülmektedir. Böyle bir kocanın dahi 

cezalandırılmıyor olması, kadına yönelik şiddetin toplumsal düzende bir 

karşılığının olmadığını, kadına yönelik şiddetin cezasız kaldığını iyice göstermiş 

durumdadır.   

2.2.1.12 Kamçı, Sabır Taşı4,  Küllü Fatma, Mercan Kız 

Kamçı, Sabır Taşı, Küllü Fatma ve Mercan Kız masalları burada tek bir 

bölüm altında ele alınmıştır. Çünkü bu dört masalın da sonunda ortak olarak 

kadınlar, yaptıkları kötülükler nedeniyle kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

cezalandırılmışlardır. İncelenen bu dört masalda cezayı verenler ve uygulayanlar 

yine hep erkek kahramanlardır. Masallarda yer alan kötülerin cezalandırılması, 

toplumsal bir kural olarak karşımıza çıkmaktadır. Masalların ders verme amacına 

yönelik öğretici metinler olması ve bu masallarda kadınların kırk katır kuyruğuna 

bağlanarak cezalandırılması, bu cezanın masal anlatıcıları tarafından ibretlik bir 

ders olarak görüldüğü şeklinde yorumlanabilir. Bu ibretlik ceza, masal kahramanı 

için değildir, masal dinleyicisi içindir. Böylelikle toplumsal cinsiyet rollerine göre 

kadınların sahip olması ve dikkat etmesi gereken ahlaki ve toplumsal kurallar 

onlara hatırlatılmakta, aksi bir durumda ise neler olacağı gösterilmektedir. 

                                                                 
4 Bu masal, Ali Berat Alptekin (2002, s. 430) ve Muhammed Bekdik (2014, s. 293) tarafından da 

“Sabır Taşı” adıyla derlenmiştir. Ayrıca Tahir Alangu (2019, s. 85) tarafından da “Muradına 

Eremeyen Dilber” adıyla derlenmiştir. 



179 

Sırasıyla masallara geçecek olursak Kamçı masalında padişaha gelin olan 

bir kadının hayvana çevrilerek cezalandırılmakta olduğu görülecektir. Kadın 

masal metninde katıra çevrildikten sonra kırbaçlanarak fiziksel şiddete maruz 

bırakılmaktadır. Görünürde bu ağır bir fiziksel şiddet olsa da masalda verilmek 

istenen mesaj aslında çok daha başkadır. Buna göre masalda padişahın oğlu bir 

çingene kızına âşık olur ve onunla evlenir. Ancak bu çingene kızının Arap bir 

sevdiği vardır. Gizli gizli onunla görüşmektedir. Kocası bunu öğrenince dertlenir. 

Bir kadının sihriyle karısını katıra çevirir ve üzerine biner. Katırın üzerine 

bindikçe katırı kamçılar hatta kamçı parçalanıncaya kadar ona vurur (Seyidoğlu, 

2016: 129). 

Masal anlatıcısı masalda yine kadın üzerinden dinleyicilere bazı mesajlar 

vermektedir. Öncelikle gelin olarak alınacak kişilerin kim olduğuna da dikkat 

edilmesi gerektiği masal metnine giydirilmiştir. Bir çingene kızı padişaha gelin 

olarak gitse de o yine bir çingene kızıdır ve ona çok güvenilmemesi gerektiği 

masal metninde verilmektedir. Asaletin önemi bir çingene kızı üzerinden masalda 

ele alınmıştır. Masal anlatıcısı bu kurgusuyla dinleyici kitlesine herkesin kendi 

dengiyle evlenmesi gerektiği yoksa istenmedik hadiselerle karşılaşılabileceği 

uyarısını yapmaktadır. Bir diğer uyarısı ise evlenecek olan genç kızların eşlerine 

karşı sadakatli olmaları gerektiği mesajıdır. Aksi takdirde Allah’ın bazı kavimleri 

işlemiş oldukları günahlar nedeniyle hayvana çevirme cezasının kendilerinin 

başına da gelebileceği onlara ihtar edilmiştir. Genç bir kızın katıra dönüştürülmesi 

ve akabinde bir de şiddete maruz bırakılması yine ağır bir cezalandırma şekli olup 

yine sadece kadınlara has bir cezalandırılma yöntemidir.  

Sabır Taşı masalında ise bu sefer bir çingene kızı, yalan söylemesinin 

cezasını kırk katırkuyruğuna bağlanıp parçalanarak ödeyecektir. Bu şekilde biten 

her gün çeşme başına su doldurmaya giden genç bir kızdan bahsedilmektedir. Bu 

genç kızın yanına bir gün bir kuş gelir ve ona kırk gün bir ölünün başını 

bekleyeceğini söyler. Üç gün ardı ardına kuş gelir ve bu sözleri tekrar eder. Kız 

olan biteni anne babasına anlatır. Anne babası kızlarının başına bir felaket 

gelmesinden korktukları için köyü terk ederler. Az giderler, uz giderler uzakta bir 

ev görürler, geceyi orada geçirip dinlenmek için kapıyı çalarlar. Kapıyı açan 

olmaz ancak önce baba sonra kız kapıyı açmak için zorlarlar. Tam o sırada kapı 

açılır ve kız içeri girer ancak anne babası dışarıda kalır. Kız evin odalarını 

gezerken bir yatak içinde evde ölünün yattığını görür. Pencereden anne babasına 



180 

seslenir ve alınyazısının bu olduğunu, kendisini bırakıp gitmelerini söyler. Kız 

günlerce bu ölünün başını bekler. Bir gün pencerenin önünden bir çingene kızı 

geçer ve kendisini yukarı almasını ister. Genç kız uyurken ölünün başını bu 

çingene kızı bekler. Kırk gün tamamlanır ve yatakta yatan ölü dirilir. Başucunda 

çingene kızı görünce “Kırk gün benim başımı bekleyen sen misin?” diye sorar. 

Çingene kızı, benim diye cevap verince genç adam onunla evlenmek ister. Genç 

kız bu duruma çok üzülür ve olup biteni sabır taşına anlatır. O anlatır, sabır taşı 

şiştikçe şişer sonunda çat diye çatlar. Kızın bütün anlattıklarını duyan adam, 

çingene kızını çağırır ve onu katırların kuyruğuna bağlar. Kırk katır çingene kızını 

dağa taşa çarpa çarpa bin parça eder (Boratav, 2021, s. 202).  

Küllü Fatma masalında da bir önceki masala benzer olarak kötülük yapan 

kadınların padişahın oğlu tarafından iki katıra bağlanmak suretiyle dağlara 

salınarak parçalanmaları söz konusudur. Masalda birlikte yaşayan bir anne ve üç 

kızdan bahsedilmektedir. Bunların işleri güçleri çıkrık eğirmektir. Kızlardan 

birinin adı hiç külden ocaktan çıkmadığı için Küllü Fatma’dır. O ne çıkrık eğirir 

ne de iş tutar. Günlerden bir gün Küllü Fatma’nın iki kız kardeşi; “Anne kimin 

urganı koparsa onu keselim yiyelim” derler. Anne kabul eder ve ilk olarak 

annenin urganı kopar. Anne, abdest alıp namaz kıldıktan sonra kendisini kesip 

yemelerini söyler. O esnada da kızı Fatma’ya, “Kardeşlerin beni kesip yiyecek, 

sakın sen yeme! Kemiklerimi de topla damın arkasındaki kör kuyunun içine at, 

ondan sana çok şey gelecek” der. Günün birinde padişah gelip Küllü Fatma ile 

evlenmek ister. Küllü Fatma evlenip evden gideceği sırada annesinin kuyuya 

attığı kemikleri, kırk deve yükü altın olarak yanında götürür. Kızın kardeşleri, 

Fatma annemizin bütün eşyalarını alıp götürdü diye ona düşmanlık ederler. Bunun 

üzerine padişahın oğlu bir katır tutar, iki kız kardeşi dağlara salar (Alptekin, 2002, 

s. 248).  

Mercan Kız masalında ise Arap cariyeyi katırların kuyruğuna bağlayıp 

kıçlarına birer kamçı vurmaları ve bu cariyeyi de bu şekilde parçalayarak 

öldürmeleri söz konusudur. Kırk katır kırk yöne doğru fırlayıp Arap cariyeyi 

sürükleyerek parça parça eder (Alangu, 2019, s. 328). 

Görüldüğü üzere bu dört masalda da kötülük yapan, yalan söyleyen ya da 

kocasının hışmına uğrayan kadınların başlarına gelen sonlar hep aynıdır. Kadına 

yönelik şiddet bağlamında incelenmiş olan bu masallarda katır kuyruğuna 

bağlanmanın, bir cezalandırma yöntemi olarak kullanıldığı hatırlanacaktır. 



181 

Masallarda kötülük yapan kişilerin, kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

parçalanmasını sağlamak ağır fiziksel bir şiddet içermektedir. Masalların sonunda 

hep kötüler cezalandırılmaktadır. Ancak toplumsal cinsiyet perspektifinde 

değerlendirdiğimiz bazı masallarda, sadece kötülük yapan kadınların kırk 

katırkuyruğuna bağlanarak cezalandırılması bununla birlikte haksız olarak kadına 

yönelik çeşitli şiddet eylemlerinde bulunan erkeklerin ise benzer bir şekilde 

cezalandırılmaması dikkat çekicidir.  

Toplumsal düzeni sağlamak ve kontrol altında tutmak adına uygulanan bu 

cezalandırma yöntemi için masallardaki toplumsal cinsiyet eşitsizliğine bir 

işarettir denilebilir. Bu durum ayrıca toplumsal yapıda şiddetin kadın üzerinde 

baskın ve meşru olduğunun bir kanıtı olarak da kabul edilebilir. Ama bütün 

bunların dışında bu şiddet türü ve cezalandırma şekli aslında masal anlatıcısının 

dinleyicilerine vermek istediği mesajlar ve kabullendirmek istediği toplumsal 

roller olarak görülmelidir. 

Bu nedenle de masal anlatıcısı; itaatsizlik, karşı gelme, kıskançlık, 

ahlaksızlık ve namusa laf getirecek eylemlerde bulunma gibi davranışları, mevcut 

sözlü geleneğin kuralları çerçevesinde eril egemen anlayışın da uygun gördüğü bir 

tarzda inşa eder. Kötülük yapan kadınların masallarda cezalandırılıyor olmasının 

ve bunun da meşru görülmesinin başlıca sebebi budur. Üstelik cezayı verecek ve 

uygulayacak olan tarafın genellikle ve her zaman erkekler olması, masallarda 

olduğu gibi gerçek hayatta da kadınların devamlı surette erkeklerle muhatap 

olacak olması nedeniyledir. Gerçek hayattaki erkek egemen anlayış masal 

anlatıcısının inşa ettiği masal metinlerinde de aynı şekliyle devam edecektir. Bu 

da hem gerçek hayatta hem de sözlü gelenekte eril söylemin baskın olduğunu 

göstermektedir. 

2.2.2 Cinsel şiddet 

Erkeğin kadını cinsel ilişkiye zorlaması, tecavüz, sözlü ve cinsel taciz, 

kadını cinsel ticarete zorlama, kadınların cinselliğini denetim altına almak gibi 

durumlar cinsel şiddet olarak değerlendirilmektedir (Kılıç, 2009, s. 33). 2008 

yılında Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı tarafından Hacettepe Üniversitesi 

Nüfus Etütleri Enstitüsü’ne yaptırılan, Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet 

Araştırması, rapor olarak sunulmuştur (2009, s. 8). Cinsel şiddeti ölçmek amacıyla 

kadınlara, cinsel şiddet içeren bazı davranışlara maruz kalıp kalmadıkları 

sorulmuştur. Kadınlar için cinsel şiddeti açıklamanın, fiziksel şiddeti anlatmaktan 



182 

daha zor olduğu belirtilmektedir. Bu rapora göre, Türkiye genelinde evlenmiş 

kadınların % 15’i cinsel şiddet içeren davranışlara maruz kalmıştır. “Ev İçi Şiddet 

Acil Yardım Hattı 2007-2021 Yılları arası Verilerinin İstatiksel Analizi” raporuna 

göre; cinsel şiddete maruz bırakılanların % 73’ü kadınlar, % 11’i kadınlar ve 

çocuklar, % 10’u ise kız çocuklarıdır. 

Buna göre kadını istemediği bir birlikteliğe zorlama, bunun için tehdit 

etme, iftira atma gibi durumlar cinsel şiddet olarak değerlendirilmektedir. 

Kadınlar cinsel şiddete, aile içinde de aile dışında da maruz kalabilmektedir. Gelin 

ve Kayını masalında kayınından, Tembel Ahmet masalında tanımadığı bir 

erkekten, Leylek I masalından kocasından, Helvacı Güzeli ve İftiraya Uğrayan Kız 

masallarında ise bir aile dostu olan erkekten, cinsel birlikteliğe yönelik zorlama ve 

baskı gören kadınlar ön plana çıkmaktadır. Ahmedi Dürre masalında ise genç bir 

kızın bedeni üzerinde tacize yönelik bir yaptırım söz konusudur. Toplumsal 

cinsiyet perspektifinden değerlendirilen bu 6 masalda, kadına yönelik cinsel 

şiddete örnek olacak durumlar ve davranışlar tespit edilmiştir. 

2.2.2.1 Tembel Ahmet 

Geleneksel toplum yaşamında genç bir kızın namusunun evlenene kadar 

babasının, evlendikten sonra ise kocasının sorumluluğunda olduğu kabul edilir. 

Bu noktada genç bir kızın en önemli görevi, kendi namusunu ve ailesinin şerefini 

korumaktadır. Çeşitli sebeplerden dolayı bu görevi yerine getiremeyen kızlar 

aileden ve toplumdan dışlanmakta, yalnız bırakılmakta ya da ölüme terk 

edilmektedir. Genç kızın, namusunu koruyamadığı için ölümle cezalandırıldığına 

dair pek çok örnek olmakla birlikte bizim ele alacağımız masal burada Tembel 

Ahmet masalıdır. 

Masalda Tembel Ahmet bir ağadır ve hiçbir yere gitmeyip sürekli yatan bir 

adamdır. Elinde bir tas çeşme başına gider. Tasa su doldurur içer, artığını döker. 

Döktüğü su altın olur. Padişahın kızı da uzaktan Tembel Ahmet’i izler. Yanına 

gidip bu tası satıp satmayacağını sorar. Tembel Ahmet de; “Ben bunu satarım ama 

paraya vermem, bir kucağa veririm” der. Kız da Tembel Ahmet’e bir kucak verir 

ve altın tası alır. Padişahın kızını bir beyin oğluna verirler. Düğünden sonra kızı 

gerdeğe koyarlar, tabi gerdekte gelin, kız çıkmaz. Hemen gidip bunu padişaha 

söylerler ve kızı babasına gönderirler. Bu duruma çok kızan padişah, kızını 

cellatlara verir (Alptekin, 2002, s. 340).  



183 

Bu masalda, genç kız için cinsel bir zorlama bulunmamaktadır. Padişahın 

kızı Ahmet Ağa’nın uygunsuz teklifini, altın tası alabilmek için kendi rızasıyla 

kabul etmiştir. Ancak kız başka biriyle evlendirildiğinde, kızın namusunu 

koruyamadığı ortaya çıkmakta ve bu sebeple babasının evine geri getirilmektedir. 

Bu durumda babanın kızına uygun gördüğü ceza da kızın cellatlara verilmek 

suretiyle öldürülmesidir. Masalda toplumsal cinsiyet rolleri gereği genç bir kızın 

yapmaması gereken bir hatanın ne denli ağır bir şekilde cezalandırılabileceği 

konusu ele alınmıştır.  Masal anlatıcısı içinde yaşadığı toplumun kuralları gereği 

padişah kızı dahi olsa genç bir kızın iffetini koruyamamış olmasını onun 

öldürülme cezasına çarptırılacağı sonucuyla dinleyicisine ihtarda bulunmaktadır. 

Ancak yine bu iffeti koruma işi sadece ve yalnızca kadına terk edilmiş 

görünmektedir. Kadının iffetine musallat olan Tembel Ahmet Ağa’nın ise 

herhangi bir cezaya çarptırılmadığı masal metninde görülmektedir. 

2.2.2.2 Gelin ve Kayını 

Kadının aile dışında kendisi için tehdit oluşturacak erkeklerden şiddet 

görmesi, hem anlatı türlerinde hem de günümüzde karşılaşılan bir durumdur. 

Bunun yanı sıra kadının, aile içinde hiç beklemediği bir erkekten, kayınından ya 

da kayınpederinden de taciz ya da psikolojik baskı gördüğü durumlar 

yaşanabilmektedir. Toplumsal cinsiyet rollerinin kalıplaştığı geleneksel 

toplumlarda erkeğin, kadın üzerinde güçlü bir otoriteye sahip olması, bu erkeği 

herhangi bir konuda reddedilince olumsuz etkilemektedir. Bu nedenle de kendisini 

reddeden kadını cezalandırmak istemekte; cezanın kadın üzerinde caydırıcı 

olabileceğini düşünmektedir. Bu durumun yaşandığı bir olayı Gelin ve Kayını 

masalında görebilmekteyiz. 

Buna göre masalda büyük kardeş, küçük kardeşi askerdeyken onun 

karısına: “Beni alır mısın?” diye sorar. Kadın da “Almam” diye cevap verir. “Sen 

beni almazsan ben sana bir garaz edeceğim, seni ben biriyle yakaladım deyip seni 

bu evden çıkaracağım” diye kardeşinin karısını tehdit eder ve dediğini de yapar. 

Kadının kayını, ben bunu biriyle yakaladım diye herkese duyurur. Kadını ceza 

olarak bir çakıla gömerler, tuzlu ekmek yedirirler, çırılçıplak ederler ve deriye 

sararlar. Kadın deriye sarılı vaziyette çakıla gömülür ve çakılda aç susuz durur. 

Bir bey kadını ham deriden çıkarır evine getirir. Kadın onun yanında bir iki sene 

yaşar. Bir gün bey, kadına; “Sen beni al!” der. Kadın da “Ben seni almam, ben 

senin yanında kardeş niyetine dururum, ben evvelden ırzımı şey etmeyeceğim 



184 

diye o ham deriye gömüldüm” der. Sonra aynı teklifi kadına bir Arap eder. Kadını 

Arap’ı da reddeder. Bunun üzerine Arap da kadına; “Ben de sana garaz ederim” 

der. Kadın da “Edersen bir garaz da sen et” der ve teklifi kabul etmez (Alptekin, 

2002, s. 341). 

Masalda önce kayını sonra bir bey ve en son olarak da bir Arap tarafından 

ahlaksız bir teklifle rahatsız edilen genç bir kadın söz konusudur. Tekliflerin kabul 

edilmemesi üzerine de kendisine iftiralar atılacaktır. Bu masalda da kayınının, 

attığı iftiraya ailesi başta olmak üzere çevrede olan herkes inanır. Genç kız, bu 

söylenenlerin doğru olup olmadığı sorulmaksızın çakıla gömülerek cezalandırılır.  

Bu masal ile aslında masal anlatıcısı, genç ve güzel bir kadın isen ve 

başında da kocan yoksa etraftan ve hatta en yakınlarından bile ahlaksız bir teklifin 

gelebileceğini, türlü türlü iftiralara muhatap olunabileceğini muhataplarına 

aktarmaya çalışmıştır. Masal anlatıcısı kadının en değerli şeyinin namusu ve iffeti 

olduğunu ve bunu ne olursa olsun koruması gerektiğini de masal da genç kızın 

başına gelen kötü hadiselerle ifade etmiştir. Kadını bu zor durumdan kurtaran bir 

beyin de belli bir süre sonra kadınla evlenmek istemesi, kimseye güven 

olmayacağı mesajını içermektedir. Çünkü reddedilen bu bey de yine ona kötülük 

edeceğini ve iftira atacağını söyleyecektir.  

Masalda iki farklı erkek de kadın tarafından reddedilmekte ve bu nedenle 

her iki erkek de kadına aynı tehdidi yaparak bir yerde ona karşı psikolojik bir 

baskı uygulamaktadır. Üstelik kayını, kadının hem psikolojik hem de fiziksel 

şiddet görmesine sebep olmaktadır. Masalda kadına doğrudan bir cinsel şiddet 

uygulandığı söylenemez ise de muhataplarının ahlaksız teklifleri ve 

zorlamalarının varacağı nokta, cinsel şiddetin ta kendisi olacaktır. Amaç o güzel 

kızla bir cinsel münasebet kurmanın yollarını açmaktır. Masal anlatıcısının 

konuyu doğrudan bu şekilde inşa ediyor olmasını salt kendi beklentileriyle böyle 

inşa etmiştir şeklinde açıklamak yetersiz olacaktır. Dönemin şartları, toplumsal 

gerçeklikler ve yaşanan hadiseler muhtemeldir ki masal anlatıcısını metni bu 

şekilde inşa etmeye teşvik etmiştir. Böyle bir yaklaşım daha isabetli olacaktır 

çünkü toplumda olduğu gibi metnin de bir sosyolojisi vardır ve bu sosyoloji, 

toplumsal gerçeklikle kuvvetli bağları olan bir sosyolojidir.   

Toplumsal hafızada ve dilde yaşayan “Dul kadının eteği uzundur” , “Dul 

karı, şeytan karı; aldatır, alır bekârı” , “Kocasız karı, beysiz arı” gibi atasözleri 

bu toplumsal gerçekliği bize hatırlatan ve oldukça da meşhur olan 



185 

atasözlerimizdendir. Buna göre kocası yanında olmayan kadınların rahatça 

yaşayamayacağı, toplumun gözünün onların üstünde olacağı ve yanlış yapmaya 

meyledebilecekleri gibi hususlar metinlerde masal anlatıcısı tarafından 

vurgulanarak toplumda bu yöndeki var olan ön yargılı bakış açısı ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. Çünkü toplumsal hafızada “dul” diye adlandırılan bu gibi 

kadınlardan herkesin faydalanabileceği ve bu kadınların da aldatmaya ya da 

kandırmaya daha yatkın olabilecekleri gibi bazı olumsuz izlenimler yer 

almaktadır. 

2.2.2.3 Leylek I5 

Leylek I masalında ailesinin kendisini dışlamasıyla psikolojik şiddet gören 

padişahın kızı, evlendiği kişinin de cinsel şiddetine maruz kalmaktadır. Kadının 

kararlarının ve düşüncelerinin yok sayılması, kadına yönelik bir ötekileştirme 

durumu yaratmakta ve psikolojik şiddete sebep olmaktadır. Genç bir kızın, 

seçimlerinden dolayı ailesi tarafından dışlanması bir cezalandırma yöntemidir. 

Böylelikle genç kız, aileye özellikle de babaya karşı itaatsizliğin cezasız 

kalmayacağını ve toplumsal normlara göre hareket etmenin önemini 

öğrenmektedir.  

Buna göre masalda padişah, tellal aracılığıyla şehir halkına bir haber 

gönderir. Haberde herkes gelsin, padişahın konağına davetlidir ve kızları kime 

mendil atarsa o kızını o kişiyle evlendireceğini vadetmektedir. Padişahın küçük 

kızı mendilini bir leyleğe atar. Bunun üzerine padişah: “Benim böyle bir evladım 

yok artık, seni evlatlıktan reddettim. Hemen üstünü başını soyundurun. Her şeyini 

alın ve bırakın o leyleğe gitsin” der. Hemen küçük kızı soyundururlar, üzerine 

çuval giydirirler ve leyleğe verirler. Leylek kızı alır ve uçar gider. Kızı yedirir, 

içerir ve uyutur. Kız uyuduktan sonra bir gün kapısı çalınır. Kapıyı çalan kişi 

leylekten şarabının, şurubunun olup olmadığını kendisine verilecek bir kızının 

bulunup bulunmadığını sorar. Leylek de var der ve kapıyı açar. Aslında bu leylek, 

peri padişahının oğlunun hizmetçisidir. O gelen kişi de peri padişahının oğludur. 

Peri padişahının oğlu içeri girince yer, içer ve kızın koynuna girer. Leylek de kız 

uyanmasın diye şarap ve şurup verir. Bu durum böyle birkaç kez tekrar eder. 

                                                                 
5 Bu masalın bir diğer varyantı “Leylek II” adıyla derlenmiştir. Leylek II masalının sonunda 

padişahın oğlu, hizmetçisi aracılığıyla genç kıza fahişe yaftasında bulunarak babasının evine 

gönderir (Seyidoğlu, 2016, s. 25). 



186 

Sonunda kız hamile kalır ama kimden olduğunu bilmez. Kızın doğumu yaklaşır. 

Padişahın oğlu kızı istemez, başkasıyla evlenir (Seyidoğlu, 2016, s. 19). 

Bu masalda padişah, kızlarının kiminle evleneceklerini kendilerinin 

seçmesini istemektedir. Ancak baba burada sadece mendil atarak kızlarına seçme 

imkânı sunmaktadır. Kızının yaptığı seçime tepki gösteren padişah, kızını 

evlatlıktan reddetmektedir. Üstelik kızını leyleğe verirken de üzerindeki bütün 

kıyafetleri soydurmakta ve kızını çuvalla evden göndermektedir. Böylece kızını 

hem aileden dışlamakta hem de onu toplumun gözünde aşağılamaktadır. Babanın 

kızına uyguladığı muamele, aileye karşı itaatsizliğin bir cezasının olduğunu 

göstermektedir. Padişahın kızı gittiği evde, peri padişahının oğlu tarafından ilaçla 

uyutularak bilinci yerinde değilken rızası dışında padişahın oğluyla birlikte 

olmaktadır. Burada kıza cinsel şiddet uygulandığı açıkça görülmektedir. Üstelik 

genç kız hamile kalmakta ve kimden hamile kaldığını dahi bilmemektedir. Bu 

durum genç kızın iradesinin hem aile evinde hem de evlenip gittiği evde yok 

sayıldığını göstermektedir.  

Masalda masal anlatıcısının vermek istediği mesaj elbette ki görünen 

metnin derinliklerinde gizlidir. Anlatıcı genelde evin en güzeli ve en çok 

şımartılmış olanını yani evin en küçük kızını masalına konu edinmiştir.  Çünkü bu 

en küçük kızlar baba otoritesinin etkisinde de en az kalmış olan kızlardır ve 

kendilerinden beklenen davranışları göstermekte hata yapmaya da en çok meyilli 

olan kızlardır. Anlatıcı işte bu en küçük kız çocuğu üzerinden masalında 

dinleyicilerine bazı ihtarlarda bulunmaktadır. Buna göre babalarının istemediği ya 

da öngörmediği biriyle evin kızları asla evlenmemelidirler. Böyle bir durumun 

yaşanması halinde bu kızların evden kovulmak ya da baba himayesinden 

dışlanmakla karşı karşıya kalacakları masalda anlatılmıştır. Eğer bu gibi bir 

tercihte bulunmaları durumunda da başlarına gelecek felaketler masalın devamına 

eklenmiştir. Buna göre bir leylek kadar masum bile olsa gidilen ev, eğer baba 

rızası alınmadan gidilmişse başa onmaz belaların geleceği bir eve dönüşebilir. 

Masal anlatıcısının masalında leylek karakterini kullanmış olması da ayrıca dikkat 

çekicidir. Çünkü leylek kuşu, Anadolu halk kültüründe “hacı kuş” diye bilinir ve 

ona zarar vermek, kurşun sıkmak ya da öldürmek büyük günah sayılır. İşte böyle 

mübarek bir kuş dahi olsa eğer evin kızları, baba rızasını almamışsa o evde ancak 

felaketler yaşanabilir mesajı anlatıcı tarafından örülmüştür. Öyle ki leyleğin 

himayesinde bu kıza ağır bir cinsel şiddet uygulanmakta ve en sonunda da kız, 



187 

karnındaki bebeği ile ortada bırakılmaktadır. Bu yaşanan kötü hadise masal 

anlatıcısının içerisinde yaşadığı toplumda bir kızın başına gelebilecek en kötü 

hadiselerden biridir. Masalda küçük kıza uygulanan cinsel şiddetin arkasında 

böyle bir yaklaşım yatmaktadır.       

Toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında da Leylek I masalı, kadın üzerinde 

ataerkil toplum yapısının her yaşta ve konumda ne kadar baskın olduğunu bize 

göstermektedir. Üstelik bu baskın olma hali, kadın üzerinde psikolojik ve cinsel 

şiddete yol açsa dahi bu durumun yine normalleştirilmekte olduğu görülür. Leylek 

I masalı, diğer pek çok masal örneğinde olduğu gibi kadın iradesinin yok 

sayıldığını ve kadının baskı yoluyla cezalandırıldığını gösteren bir örnek 

sunmaktadır. Bu kanıya varılmasının nedeni ise masal sonunda kadına şiddet 

uygulayan kişilerin yine her zamanki gibi cezalandırılmıyor olmasıdır. Genç kız, 

ailesine karşı itaatsiz davrandığında cezalandırılırken genç kıza uygulanan cinsel 

ve psikolojik şiddet içeren davranışlar cezasız kalmaktadır. Bu durum, cezanın 

toplumsal cinsiyet kurallarına göre uygulandığını ve cinsiyetler arasında bir 

eşitsizlik olduğunu tekraren göstermektedir. 

2.2.2.4 Ahmedi Dürre 

Kadın bedeninin konu edildiği bir masal örneği olan Ahmedi Dürre 

masalında, kadın bedeni bir şifa kaynağı olarak öne çıkarılmaktadır.  

Buna göre masalda padişahın kızı ile Ahmedi Dürre birbirlerine âşık 

olurlar. Padişahın kızı, Ahmedi Dürre’nin gerçekten kendinde gönlü olup 

olmadığını anlamak için yalandan düşer bayılır. Bunu göre Ahmedi Dürre de 

düşer bayılır. Onların yanında olan nene kızın yanına gider ve oğlanı ayıltmanın 

çaresi olarak: “Kızım hele bak ergen kızın memesi, ergen oğlanın derdine 

dermandır, kalk memeni oğlanın yüzüne sür” der. Kız kalkar, memesini oğlanın 

yüzüne gözüne sürer, oğlan uyanır (Seyidoğlu, 2016, s. 306). 

Masalda şifanın, kadın memesinin erkeğin yüzüne sürülmesiyle 

sağlanacağının vurgulanması, kadının cinsel bir meta olarak görülmesine ve 

kullanılmasına dair bir örnektir. Çünkü genç kız bu eylemi kendi rızasıyla değil, 

nenenin isteğiyle yapmaktadır. Bu istek her ne kadar şifa kaynağı olarak 

adlandırılsa da erkeğin isteklerine hizmet edecek bir eylem olmaktadır. Halk 

anlatılarında kadınlar üzerinden mahremiyetin önemi vurgulanırken kadının 

mahrem bir bölgesinin açığa çıkarılmak istenmesi toplumsal ahlak kurallarıyla 

çelişen bir durum olmaktadır. Bu masalda kadın bedeni ve cinsellik örtük bir 



188 

şekilde işlenmektedir. Ayrıca yaşlı bir kadının, genç bir kızı bu eylemi yapması 

için teşvik edici davranması da dikkat çekmektedir.  

2.2.2.5 Helvacı Güzeli6 ve İftiraya Uğrayan Kız Masalları 

Geleneksel toplumlarda ortada namus ile ilgili bir sorun varsa bu sorunun 

kaynağı genellikle kadınlar olarak kabul edilir. Erkeklerde ise durum farklıdır. 

Namus meselesinde erkeğin bir suçu varsa bu suç bir suç olmaktan öte daha çok 

hata olarak kabul edilir ve “Şeytana uymuştur!”, “Kadın, erkeğin şeytanıdır”, 

“Erkeğin elinin kiridir!”, “Dişi köpek kuyruk sallamasa erkek ardına düşmez!” 

gibi gerekçelerle bu hata dahi hafifletilmektedir. Bütün bunların yanında 

geleneksel ataerkil toplumlarda, kadının bu husustaki savunmazlığını bilen erkek, 

bazen bunu kötü amaçları için suiistimal de edebilmektedir. Masallarda 

karşılaştığımız ve erkeğin ahlaksız teklifine muhatap olan kadınların bu teklifi 

reddetmeleri üzerine bu sefer de iftiraya maruz kalmaları ve başlarına kötü 

hadiselerin gelmesi işte bu suiistimal örneklerinden sadece biridir. 

Kadına atılan iftira, onun toplumdan dışlanmasına ve suçlu ilan edilmesine 

sebep olmaktadır. İnceleyeceğimiz Helvacı Güzeli masalında da bu iki durumun 

izlerini ve kadın üzerindeki olumsuz etkisini görebilmekteyiz. Helvacı Güzeli 

masalı farklı bir başlıkla, İftiraya Uğrayan Kız adıyla da derlenmiştir (Bakırcı, 

2006, s. 205-206). İftiraya Uğrayan Kız masalında, Helvacı Güzeli masalına 

benzer olarak anne-babası Hicaz’a giden ve yalnız kalan bir kız, köyün hocasına 

emanet edilmektedir. Aradan birkaç gün geçince de hoca, kıza yanaşmak ister ama 

kız istemez. Reddedilen hoca hemen kıza iftira atar. Kızın babası Hicaz’dan 

dönünce adamın yanına gider: Hoca “Kızınız bozuk çıktı. İt ile zina ediyor” diye 

kıza iftira eder. Bu sözleri duyan baba hemen oğluna, bacısını götürüp kesmesini, 

kanlı gömleğini de alıp kendisine getirmesini söyler. 

İftiraya Uğrayan Kız masalı, Helvacı Güzeli masalının bir varyantıdır. Bu 

masalın başlığı, masalın konusu hakkında bilgi vermekte ve kızın aslında suçsuz 

olduğunu daha en başında ortaya koymaktadır. Genç kız, ailesi tarafından emanet 

edildiği hocanın iftirasına uğramakta ve ailesi tarafından ölümle cezalandırılması 

uygun görülmektedir. Toplumsal cinsiyet bakış açısıyla değerlendirildiğinde 

masalda, erkeğin sözünün sorgulanmadan doğru kabul edildiği, kadının ise 

kendisine atılan iftira karşısında kendisini savunma gibi bir durumunun dahi 

                                                                 
6 Helvacı Güzeli masalı, Ignaz Kunos (2020, s. 448), Umay Türkeş Günay (2011, s. 221), Saim 

Sakaoğlu (1973, s. 556)  ve Esma Şimşek (1990, s. 758) tarafından da derlenmiştir. 



189 

olmadığı görülmektedir. Bu durum, toplumsal düzende kadına bakış açısını ve 

erkek ile kadın arasındaki eşitsizliği göstermektedir. Üstelik bu masalda genç 

kızın suçlanmasının ve ölümle cezalandırılmasının sebebi, bir erkeğin ahlaksız 

teklifini reddetmesi nedeniyledir. 

Helvacı Güzeli masalında aynı konu biraz daha farklı bir şekilde ele 

alınmıştır. Buna göre masalda mahalle camisinin müezzini bir gün minareye çıkıp 

ezan okurken komşu bahçelerden birinde, çıkrıklı kuyudan su çeken göğsü bağrı 

açık, baldırı bacağı çıplak, akça pakça bir güzel kıza gözü ilişir. O anda aklı 

başından gider; ne dediğini, ne okuduğunu şaşırır; iyice bakınca anlar ki o kız 

Hicaz’a giden komşusunun kendisine emanet ettiği kızıdır. İçine bir ateş düşer; ne 

durabilir ne oturabilir. Bütün gün düşünür düşünür, “Nasıl etsem neylesem de şu 

kızı elde etsem?” diye tasarlarsa da türlü düzen, yüz çeşit plan yapsa da hiç birini 

beğenmez. Komşusu olan ihtiyar bohçacı kadından yardım ister. Kızı kandırıp 

hamama getirmesini ister. Kız hamama gider soyunur, havlusunu sarınır, içeri 

girer. İçeri girince bir de bakar ki mahallenin müezzini, babasının vekili olan 

adam, ayağında nalın, peştamal kuşanmış, gözlerini belertmiş kıza bakar. Kız 

müezzinin niyetini anlar ama belli etmez. Bir şekilde hamamdan kaçar. Kızı 

elinden kaçırdığına sinirlenen müezzin, kızın Hicaz’daki babasına bir mektup 

yazar. Kızının kötü yola saptığını, şurada burada öteki beriki ile sürttüğünü 

bildiren mektup yazar, gönderir. Mektubu alan ve okuyan baba sinirlenir, hemen 

yanındaki oğluna, “Ata binip eve geri döneceksin, hemen kızımın başını 

keseceksin. Gömleğini de kanına boyayıp bana getireceksin” der. Oğlan eve varır, 

kardeşine babasının isteğini anlatır. Kızı ormana götürür ama kardeşinin suçsuz 

olduğuna inanır, ona kıyamaz ve kaçıp gitmesini söyler. Kızın başından türlü 

mücadeleler geçer, sonunda bir şehzade ile evlenir ve çocukları olur. Bu sefer de 

sarayda Lalabaşı’nın en başından beri kızda gözü vardır. Şehzade bir gün karısını 

ve çocuklarını Lalabaşı’na emanet ederek karısını memleketine gönderir. Yolda 

ıssız bir yerde yalnız kalınca Lalabaşı kıza niyetini söyler: “Şimdi saraydan epeye 

uzaklaştık, dağ başında iyi elime girdin. İşi uzatmadan bana gönül rızası ile teslim 

olur musun yoksa çocuklarından birini öldüreyim mi?” der. Kadın teslim olmaz, 

direnir fakat Lalabaşı üç çocuğunun da boğazını keser ve “Gel boşa inat etme, 

elimden kurtulamazsın. Namusun gider ama canın kurtulur” der. Kadın bir oyun 

eder ve bir şekilde Lalabaşı’nın elinden kaçar, kurtulur. Bunun üzerine Lalabaşı 

saraya döner ve şehzadeye, karısının çocukları da alıp kaçtığını söyler. Çaresiz 



190 

kalan kız ağlaya ağlaya dağlar aşar, babasının memleketine varır. Yüzüğünü, 

küpelerini satıp kendisine erkek elbiseleri alır, saçlarını da külahının içine sokar 

ve bir helvacının yanında işe başlar. Gel zaman git zaman yine türlü maceralardan 

sonra her şey gün yüzüne çıkar ve masalın sonunda kız aklanır (Alangu, 2019, s. 

9). 

Yukarıdaki masallarda masal anlatıcıları evlenecek genç kızların başlarına 

gelebilecek olası felaketlerin neler olduğunu, hoca veyahut müezzin dahi olsa 

insanlara asla güvenilmemesi gerektiğini, muhatap olunan kişilerin kendilerine 

karşı her zaman kötü niyetler besliyor olabileceklerini ve evlatlarını gözünün 

önünde öldürecek kadar da gaddarlaşabileceklerini anlatmaya çalışmıştır. Metnin 

sosyolojisinden anlaşılan, dönemin toplumsal yapısındaki kadın erkek rollerinin 

nelere gebe olabileceğidir. Masalcı bu mesajları verirken yine kadını toplumsal 

cinsiyet rolleri bağlamında inşa etmiş ve her daim erkeğin karşısında onu 

savunmasız ve suçlu bir pozisyona itmiştir. Kadının masal metinleri boyunca 

erkeğin gözünde cinsel bir tema olarak kurgulanmış olması ve bu haliyle de 

devamlı surette cinsel şiddete maruz bırakılması, dönemin sosyo-kültürel 

gerçekliğinin metinlere yansıtılmış olmasından başka bir şey değildir.    

Her iki masalda da eril egemen sözlü geleneğin bir gereği olarak erkeğin 

beyanının kadının beyanından üstün tutulduğu hatta kadına konuşma ya da 

açıklama yapma imkânının bile verilmediği görülmektedir. Kız, kendini ve 

namusunu korumak için hoca ya da müezzinden kaçmıştır ancak istediğini elde 

edemeyen karşı taraf bu sefer de iftiraya başvurmuştur. Kıza atılan iftira asılsız 

olmasına rağmen erkek tarafının beyanının sorgulanmadan kabul gördüğü 

metinlerden anlaşılmaktadır. Babanın, kendi kızı hakkında duyduklarına, olayın 

aslını dahi sormadan inanması ve öldürülmesine karar vermesi ise toplumun bu 

gibi durumlarda kadına bakış açısını ortaya koymaktadır. Toplumsal normların 

kişiler üzerindeki yaptırımı, toplumsal düzenin nasıl sağlandığını göstermekte, 

masal metinleri de bu toplumsal cinsiyet rollerine göre kurgulanmış olarak 

dinleyiciye ulaştırılmaktadır.  

Günümüzde de kadının, karşı tarafı reddettiğinde benzer zorlama ya da 

iftiralara maruz kalabilmekte olması, işte bu toplumsal cinsiyet rollerinde geçen 

zaman içerisinde bir değişiklik olmadığını bize gösterir. Bu durumda aynı 

tutumun bugün de devam ettiğini söylemek mümkündür. Kadına atılan iftiranın ya 

da suçlamaların izi kalmakta, sonraki süreçte kadın bu iftira ve suçlamaların 



191 

sonuçlarıyla mücadele etmek durumunda bırakılmaktadır. Günümüzde benzer 

olaylar yaşandığında önceden olduğu gibi kadın ölümle cezalandırılmıyorsa bile 

toplum tarafından dışlanıp yalnızlaştırılmaktadır. Başka bir örnekle açıklamak 

gerekirse kadın, istemese bile karşı tarafın teklifini ya da zorlamasını kabul etmek 

durumunda kalabilmektedir. Çünkü bir kadının ötekileştirildikten sonra toplum 

içerisinde huzurlu bir şekilde yaşayabilmesi oldukça zordur. Kadın üzerindeki 

toplumsal baskı, kadının cinsel ve fiziksel şiddete boyun eğmesine, sessiz 

kalmasına sebep olmaktadır. Toplumsal hayatta kadın aleyhine bir dayanak 

noktası olarak kullanılan ve yeri geldiğinde örnek olarak verilen “Kancık 

yalanmadan erkek dolanmaz” , “Dişi köpek kuyruğunu sallamayınca erkek köpek 

ardına düşmez” , “Kadının arka eteği, ön eteğine düşmandır” gibi atasözleri 

kadını peşin olarak suçlayıcı ve yanlış yapmaya meyilli taraf olarak 

göstermektedir. 

2.2.3 Psikolojik şiddet 

Daha önceki bölümlerden hatırlanacağı üzere şiddetin pek çok türünün 

olduğu ve bunlardan birisinin de psikolojik şiddet olarak nitelendirildiği 

malumunuzdur. Psikolojik ya da duygusal şiddetin de pek çok şekli vardır. 

Bağırma, hakaret, küfretmek, tehdit etmek, korkutmak, aşağılamak, kişinin karar 

vermesine izin vermemek, başka kişilerle kıyaslamak vb. gibi durumlar psikolojik 

şiddet örneğidir (Kılıç, 2009, s. 35). 

2008 yılında Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı tarafından Hacettepe 

Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü’ne yaptırılan, Türkiye’de Kadına Yönelik 

Aile İçi Şiddet Araştırması, 2009 yılında raporuna göre, ülke genelinde kadınların 

% 44’ünün hayatının herhangi bir döneminde duygusal bir istismara maruz 

kaldıkları anlaşılmaktadır. 2014 yılı araştırma raporuna göre ise bu oranın 

değişmediği, kadınların % 44’ünün hâlâ duygusal şiddete maruz kaldığı 

görülebilmektedir  (Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırması 

Raporu, 2009, s. 12). 

Türkiye Kadın Dernekleri Federasyonu (TKDF) ve Birleşmiş Milletler 

Nüfus Fonu (UNFPA) tarafından “Kadına Yönelik Şiddet” ile mücadele alanında, 

kapsamlı bir veri analizi çalışması yapılmıştır. Bu analizlere göre, 2007-2021 

yılları arasında Türkiye’de, duygusal şiddete maruz kalan kadın sayısı, 15059’dur. 

Fiziksel şiddetten sonra en yaygın uygulanan şiddet türü, duygusal şiddet 

olmaktadır (UNFPA, Kadına Yönelik Şiddet, 2023). 



192 

Psikolojik şiddet, diğer şiddet türlerinin arasında sınırları en geniş olan 

türüdür. Kişinin ruh sağlığına zarar veren ya da verilebilecek her türlü söz ve 

eylem psikolojik şiddet kapsamına girmektedir.  

Konumuz gereği incelediğimiz 47 masalda psikolojik şiddet kapsamında 

değerlendirebileceğimiz bazı şiddet unsurlarına rastlanmıştır. Bu masallar, 

toplumsal cinsiyet ve şiddet türleri bakımından incelenmiş ve kadınların daha çok 

aile içinde ve dışında toplumsal baskı yoluyla bir psikolojik şiddete maruz 

kaldıkları tespit edilmiştir. İncelenen masallarda anlaşıldığı kadarıyla genç kızlar, 

daha çok evlenme çağına geldiklerinde ailede ve toplumda ön plana çıkmakta ve 

bu aşamadan sonra artık kız evlat olarak ailesine ve topluma karşı bazı 

sorumlulukları üstlenmeleri beklenmektedir. Masallardaki genç kızların 

üstlendikleri bu sorumlulukların zamanla onların üzerinde psikolojik bir şiddete 

dönüşebildiği görülmüştür.   

 Masallarda genellikle karar verici konumda olan figür baba figürüdür. 

Genç kızların birer evlat olarak bu baba figürüne karşı saygı göstermesi ve 

itaatkâr olması beklenir. Babanın olmadığı durumlarda ise bu rolü, erkek kardeş 

üstlenir. Kız çocukları, böyle bir geleneksel bağlamda, evlenene kadar ilk olarak 

kendilerinin ve ailelerinin iffetlerini korumakla görevlidirler. Bunun zor bir görev 

olduğu incelenen masallardan anlaşılabilmektedir. Çünkü masallarda sıkça 

karşılaşılan bir husus, genç ve güzel kızların yakınlarından ya da yabancı 

erkeklerden devamlı surette ahlaksız teklif almaları hususudur. Aldıkları ahlaksız 

tekliflere karşı takındıkları tavırlar ise masaldaki olayların gelişip ilerlemesine 

vesile olacaktır. Bu gibi durumlar neticesinde genç kızlar, karşı cinsle sürekli bir 

mücadele halinde bulunmaktadır. Kız evladın iffetini koruyamadığı durumlarda 

ailesinin de itibarını zedelemiş olacağı düşüncesinden hareketle böyle bir durum 

söz konusu olduğunda baba ya da erkek kardeşin, kız evlada ya da kardeşe karşı 

ölüme kadar gidebilecek cezaları uyguladıkları görülebilmektedir. 

Genellikle bu çatışmalar ya baba tarafından kız evladın başka birine 

sorgusuz sualsiz verilmesi üzerine ya da kız evladın evlenme ile ilgili yapmış 

olduğu tercihlerden sonra ortaya çıkmaktadır. Ailenin otoriter gücü konumunda 

olan babanın, kızının iradesini yok sayarak kiminle evleneceği konusunda 

kendisine söz hakkı tanımaması ve onu bir meta gibi alıp vermesi masallarda 

sıklıkla karşılaşılan bir durumdur. Kadının, babasının tasarrufu karşısında itaatkâr 

ve fedakâr bir tutum takınması ise toplumsal cinsiyet rolleri gereği adeta bir 



193 

zorunluluktur. Baba otoritesinin yanında üvey annenin kız evlatlarına karşı 

takınmış olduğu olumsuz tutum ve davranışlar ile kız kardeşlerin kıskançlık 

nedeniyle kendi kardeşlerini zora sokmaları gibi durumlar da masallarda 

karşımıza, kadının kadına uyguladığı psikolojik baskı örnekleri olarak 

çıkabilmektedir. 

2.2.3.1 Sarık Kırbaç Seccade 

Masallarda yaygın olarak görülen bir diğer husus ise padişah olan otoriter 

baba figürü tarafından meydana getirilen evlenmelerin sebep olduğu psikolojik 

şiddet türüdür. Bu otoriter baba figürü rolüne büründürülen baba, masallarda 

genellikle “padişah koşulu” olarak öne çıkan bir şarta bağlayarak kızlarını hiç 

tanımadıkları kimselere o şartı yerine getirmeleri durumunda eş olarak 

verebilmektedir. Bir babanın kızını evlendireceği kişiyi tanıyabilmek amacıyla 

karşısındaki kişiden birtakım isteklerde bulunması olağan bir durumdur ancak 

bunun yerine zor bir işin şart olarak koşulması durumu masallara özgü bir 

yaklaşımdır.  

Padişahın kızını bu şekilde bir meta hükmüne sokup değersizleştirmesi 

anlaşılacağı üzere dönemin toplumsal anlayışının masal metinlerine 

yansımasından başka bir şey değildir. İncelemekte olduğumuz Sarık Kırbaç 

Seccade masalı bu türden bir içeriği bize sunan masallarımızdandır ve yalnız da 

değildir. Masallar üzerinde yapmış olduğumuz çalışma esnasında Sarık Kırbaç 

Seccade masalında karşılaştığımız bu ortak husus, Rüzgâr Dev, Kamer Tay, 

Meram Şah ile Sade Sultan, Yılan Peri ile Sihirli Ayna, Macun, Oduncunun Kızı, 

Gümüş Boynuzlu, İnsan Kılığındaki Dev, Korkak Ahmet adlı 9 masalda ele 

alınmıştır. 

Bu masallarda, kızların evlenecekleri kişilerle ilgili fikirlerinin 

sorulmadığı, evlenecekleri kişiyi seçme haklarının da olmadığı ve hatta 

istemeseler bile babalarının sözlerine karşı gelemeyecekleri için evlenmeyi kabul 

ettikleri görülmektedir. Bu masallardaki ortak husus, kadının iradesinin geri plana 

atılmış olması ve erkeğin kadın üzerinde hâkim bir karar verici konumda 

bulunmasıdır. Bu durum sadece kadın üzerindeki psikolojik şiddeti ortaya 

koymamakta ayrıca toplumun ataerkil bir disiplinle nasıl idare edildiğine de masal 

metinleri aracılığı ile örnek olmaktadır.  

Konuyla ilgili olarak ilk masalımıza geçecek olursak Sarık Kırbaç Seccade 

başlıklı masalımızda padişahın her gece durduk yere kızının kaybolmasıyla ilgili 



194 

bir sıkıntı vardır. Bunun üzerine artık padişah, kızının başına ne geldiğini ve 

neden böyle durduk yere ortadan kaybolduğunu eğer kim ortaya çıkarırsa onunla 

hem kızını evlendirmeyi hem de bu yiğide ülkesinin yarısını vereceğini vadeder 

(Kunos,  2020, s. 124).  

Rüzgâr Dev masalında ise padişahın kızıyla evlenmek isteyen bir dev 

vardır. Ancak padişah, kızının bu canavarla evlenmesine razı değildir. Bu arada 

bir şehzade de padişahın kızıyla evlenmek ister. Padişah her ne kadar kızını 

korumak için saklasa da şehzadeye vermeye razı olur. Ama dev ne yapar ne eder 

bir gün şehzadenin karsını kaçırır ve sarayına kapatır (Kunos,  2020, s. 146). 

Kamer Tay masalında padişah bir ferman çıkarır. Buna göre her kim 

padişahın elindeki derinin hangi hayvana ait olduğunu doğru tahmin edebilirse 

padişahın kızıyla evlendirilmeye nail olacaktır. Bu soruyu doğru tahmin edebilen 

sadece bir dev olur. Padişah kızını bir deve vermeye hevesli olmasa da kızına, 

devin onun kısmeti olduğunu söyler. Kız bunun üzerine ağlar ama onun ağlaması 

ve gözyaşları boşunadır. Kız babasının emrine boyun eğer ve devle evlenir 

(Kunos,  2020, s. 190).  

Meram Şah ile Sade Sultan masalında da padişah bir ferman yazdırır. 

Fermana göre bir hançer vardır ve her kim bu hançeri saplı olduğu kapıdan çekip 

çıkartmayı başarabilirse padişah onu güzel kızıyla evlendireceğini ilan etmektedir. 

Bu başarıyı en nihayetinde bir delikanlı gösterir ve padişah da kızını ona verir. 

Fakat alışık olunanın aksine masalda bu sefer delikanlı bir şart koşar ve benim iki 

de kardeşim vardır der. Bunun üzerine padişah, bu iki kardeşe de diğer kızlarını 

vereceğini vadeder (Kunos,  2020, s. 302).  

Yılan Peri ile Sihirli Ayna masalında farklı olarak bir istila ordusu 

padişahın kapısına dayanmıştır ve padişah da bu ordudan çok korkmaktadır. 

Ordunun başındaki delikanlı padişaha, kızını kendisine verip onunla evlenmesine 

rıza göstermesi durumunda korkulacak bir şeyin olmadığını söyler. Padişah 

yalnızca kızını değil, tüm hükümdarlığını seve seve delikanlıya vermeyi kabul 

eder (Kunos,  2020, s. 349).  

Macun masalında padişah, kızını isteyen Keloğan’a şart koşmaktadır. 

Buna göre eğer cihandaki tüm kuşları bir araya getirmeyi başarabilirse kızını ona 

verecektir. Keloğlan padişahın şartını yerine getirir. Padişah, Keloğlan’a kızını 

vermek istemese de verdiği sözden dolayı mecbur kalır (Kunos,  2020, s. 430).  



195 

Oduncunun Kızı masalında ihtiyar, fakir bir oduncu vardır. Bir gün odun 

kesip sırtına yüklenir yolda gelirken yorulur ve bir “of” çeker. Karşısına bir Arap 

çıkar. Kendisini neden çağırdığını sorar ihtiyar adama. Adam da onu 

çağırmadığını, sadece “of” çektiğini söyler ancak Arap kızar ve önce kendisini 

yiyeceğini söyler. Sonra ise evde karşısına ilk kim çıkarsa onu getirmesi koşuluyla 

kendisini yemeyeceğini söyler. İhtiyar adam eve gittiğinde karşısına ilk kızı çıkar 

ve istemese de kızını Arap’a verir. Kız üzülür ancak anne babasını kurtarmak için 

Arap’la gitmeye razı olur (Boratav, 2021, s. 192).  

Gümüş Boynuzlu masalında padişah, öküzünü almak istediği oğlanla bir 

anlaşma yapar. Anlaşmaya göre eğer oradaki sekiyi akşama kadar sürerse, kızını 

ona verecektir. Süremezse de öküzü elinden alacağını söyler. Ayrıca senin 

öküzlerin bu ahırdaki samanları yer, havuzdaki suyu da içebilirse, kızımı yine 

sana vereceğim diyerek çeşitli vaatlerde bulunur (Alptekin, 2002, s.  389).     

İnsan Kılığındaki Dev masalında da padişah, sorduğu sorunun cevabını 

bilene kızını vereceğini vadetmektedir (Şimşek, 1990, s. 646). 

Korkak Ahmet masalında da benzer olarak padişah bu sefer şart olarak devi 

öldürene kızını vereceğini vadetmektedir (Şimşek, 1990, s. 663). 

Bu masalların ortak özelliği, karar verici konumda olan otoriter bir baba 

figürünün karşımıza çıkmakta olmasıdır. Bu baba figürü, kızını ya bir ödül olarak 

ya da bir şeye bedel olarak karşı tarafa verip durmaktadır. Bu durum genelde de 

karşı tarafa koşulan şartın yerine gelmesi üzerine gerçekleşir. Yukarıdaki 

masallarda yine ortak olarak baba, aile ve kızı üzerinde otoriter bir gücü temsil 

ederken, kızı ise bu güce karşı gelemeyen ve kaderine razı olan, pasif konumda 

kadını temsil etmektedir. Bu durum bir yerde, Türk toplumunun ataerkil aile 

yapısının masallara yansıması olarak görülebilir. Bu masallara toplumsal cinsiyet 

açısından bakıldığında, kadının razı olduğu ve mecbur edildiği cinsiyet rolü, 

sosyal birer kural olarak sunulmakta ve genç kız için istemediği biriyle 

evlendirilme bu noktada olağan karşılanmaktadır. Babasının kararlarına boyun 

eğen kız, kadının itaatkâr olması gerektiği mesajını vermektedir. Bu masalların 

toplumsal cinsiyet rolleri ve şiddet kuramları perspektifinden analiz edilmesi, 

toplumsal cinsiyet normlarının masallara nasıl yansıdığını, kadına ve erkeğe 

yüklenen görevlerin neler olduğunu göstermektedir.  

Kadının itaatkâr olması gerektiğini vurgulayan masalların yanı sıra 

Oduncunun Kızı masalında olduğu gibi kadının ailesi için fedakârlık göstermesi 



196 

gerektiği de vurgulanmaktadır. Yani bazı durumlarda kız çocukları, aileleri adına 

hiç istemedikleri biriyle ki bu kişi genelde bir dev olarak kurgulanmıştır, 

ailelerinin menfaati gereği evlendirilebilecekleri algısı masallarda işlenmiştir. 

Oduncunun Kızı masalında genç kız, anne babasını kurtarmak için istemediği 

biriyle evlenmeye razı olmaktadır. Toplumsal cinsiyet rolleri, daha küçük 

yaşlardan itibaren kız ve erkek çocuklarına sergilemeleri gereken davranış 

kuralları olarak öğretilmektedir. Kız evladın itaatkâr ve fedakâr olması gerektiği 

onların sergilemeleri gereken davranış türlerindendir. Bunun yanı sıra kız evlat, 

babanın otoriter güç olduğunu, kendi hayatı konusunda en güçlü karar verici 

konumda bulunduğunu kabul ederek yetişmektedir. Bu nedenle masallarda 

okuduğumuz kız, erkek rolleri ve bu roller kapsamında kendilerinden beklenen 

görevler, toplum tarafından eşitsizlik olarak algılanmamaktadır. En nihayetinde 

birer toplumsal norm haline gelmiş olan her uygulama, toplum tarafından kabul 

görecektir. 

2.2.3.2 Üç Portakal Peri 

Toplum içerisinde kadının bir meta olarak görüldüğü durumlar bulunmakta 

ve bu durumun halk anlatılarına da yansıtıldığı bilinmektedir. Üç Portakal Peri 

masalı işte buna örnek masallarımızdan biridir. Masalda, şehzadenin gördüğü 

hizmetçi kızı çok beğenmesi üzerine onu satın almak istemesi söz konusudur. Bu 

hizmetçi kızın kaç para olduğunu sorması, kadının bir eşya ya da mal gibi satılıp 

alınabileceğini yani bir meta gibi kullanılabileceğini bize göstermektedir.  

Masala geçecek olursak masalda genç bir kız, bir kuş tüyü halinde yaşlı bir 

kadının evine düşer. Yaşlı kadın, genç kıza yardım etmek ister ve gidip şehzadeyi 

evine davet eder. O sırada genç kız, kahveleri getirir. Genç kızı gören şehzade 

kızın güzelliği karşısında oracıkta bayılıverir. Şehzade ayılır ayılmaz yaşlı kadına, 

bu kızı nereden bulduğunu sorar ve o kızı kendisine satmasını ister. Yaşlı kadın da 

“Senin olanı sana nasıl satayım?” der. Bu kız meğerse şehzadenin sevdiği kızdır 

ve lakin zenci kadın eve gelmesi adına şehzadeye tuzak kurmuştur (Kunos,  2020, 

s. 39).  

Masalda kadın, parayla satın alınabilecek bir meta hükmündedir. Kadının 

parayla satın alınmak istenmesi, diğer masallarda olduğu gibi burada da kadın 

iradesinin yok sayıldığını, erkek egemen yapının hâkim olduğunu ve erkeğin karar 

verici konumda bulunduğunu göstermektedir. Bunun yanı sıra zenci kadının, 

şehzadeye sevdiği kız üzerinden tuzak kurması, kadınlar arasındaki psikolojik 



197 

çatışmaya da bir örnektir. Erkek egemen yapının kadına uyguladığı psikolojik 

şiddetin yanı sıra, kadınların da birbirlerine uyguladığı psikolojik baskı ve 

çatışmaların olduğu masalda görülebilmektedir. 

2.2.3.3 Şah Yusuf ve Hoca Efendi Masalları 

Aile içerisinde fedakârlık denilince akla ilk olarak kadınlar gelmektedir. 

Toplumsal cinsiyet rollerine göre bu görev, kadına uygun görülmüştür ve kadın, 

fedakâr olması gerektiğini öğrenerek yetiştirilmektedir. Bu nedenle de kadının; 

annesi, babası, kardeşleri, eşi ve çocukları için fedakârlık göstermesi gerektiği 

anlatı türlerinde karşımıza çıkmaktadır. Genç kız için bu zorunluluğunun aynı 

zamanda bir sorumluluğa dönüştüğünü Şah Yusuf masalında görebilmekteyiz. 

Masala göre bu genç kız, ailesi için istemediği biriyle evlenmeyi kabul 

etmektedir. 

Masala geçecek olursak yoksul bir ailenin üç kızı vardır ve zengin bir Arap 

kızlarından biriyle evlenmek ister. Babaları önce en büyük kıza sonra ortanca 

kızına sorar, ikisi de Arap’la evlenmeyi kabul etmezler. En son küçük kıza sorar. 

O da ailesinin durumunu bildiği için onlara da yardım edebilmek adına Arap 

adamla evlenmeyi kabul eder. Arap kızı alıp evine götürür. Arap’ın evi saray 

gibidir, her işi hizmetçiler yapar. Yemekler, içecekler, altın tas ve kadehlerde 

sunulmaktadır. Ancak bu Arap, kıza her gece şerbet içirir, kız da sabaha kadar 

deliksiz uyur. Bir gece kız bunu fark eder ve şerbeti içmiş gibi yapar ancak içmez. 

Her gece kız uyuduktan sonra sarayın beyi ile Arap konuşurlar. Şerbeti içmediği 

gece kız, sarayın beyi ile Arap’ın konuşmalarına şahit olur. Sarayın beyi, kızı fark 

eder ve “Demek bizi aldatarak merakını giderebileceğini düşüyordun, öyle mi? 

diye öfkeyle bağırır. Kıza ceza olarak ayaklarına demir ayakkabı giydirilmesini, 

eline de demirden bir asa tutuşturularak bu yüklerle yedi yıl boyunca dolana 

dolana dört bir yanda kendisini aramasını ister (Kunos,  2020, s. 403).  

Genç kızın evlendikten sonra eşi tarafından gördüğü muamele hem fiziksel 

hem psikolojik şiddet içermektedir. Kadının kocası tarafından şerbetle uyutulması, 

onun rızası dışında bir davranıştır. Kadın bunu fark edip şerbeti içmemesi 

durumunda kocası tarafından ağır bir şekilde cezalandırılmaktadır. Masalda yer 

alan bu durum, erkeğin kadın karşısında sözünün ve gücünün üstünlüğünü 

gösterirken, kadına söz hakkı tanınmadığını üstelik kadının ses çıkarması 

durumunda ceza ile susturulduğunu göstermektedir. Kadın merak etmesinin 

karşılığında cezalandırılarak baskılanmaktadır. Böylece kadın aynı hareketi 



198 

tekrarlamayacak ve ceza ile uslandırıldığı için kocasının işine karışmamayı 

öğrenecektir. Bu masalda kadının hem ailesi için fedakârlık göstermesi hem de 

kocasına itaat etmesi gerektiği vurgulanmaktadır. Toplumsal cinsiyet rollerine 

göre kadının, fedakâr ve itaatkâr olması gerektiği bu masalda ön plana 

çıkmaktadır.  

İtaat etmemenin karşılığında, kadının cezalandırılarak terbiye edileceği 

mesajının verildiği bir diğer masal ise Hoca Efendi masalıdır. Buna göre masalda 

bir tüccar vardır ve kızını okuyan bir hocaya vermek istemektedir. En nihayetinde 

bu isteğini gerçekleştirir ve kızını bir hocaya verir. Kız on dört on beş 

yaşlarındadır. Kız, hocanın yanına gider ancak bu hoca, insan kemikleri yemekle 

meşguldür. Kız korkup ondan kaçar. İlerleyen zamanlarda kız bu sefer bir şehzade 

ile evlenir. Ama hoca kızın peşini bırakmaz. Kendisini gördüğü için kıza ceza 

vermek ister. Kız, şehzadeden bir çocuk dünyaya getirir. Ancak hoca gelir bebeği 

kaçırır ve kızın ağzına da güvercin kanı sürer. Üstelik bir de kıza, bebeğini yedi 

diye iftira atar. İkinci doğumunda da aynısını yapınca şehzadenin babası ve annesi 

kızın zindana atılmasını ister. Kız, yedi-sekiz yıl zindanda kalır (Seyidoğlu, 2016, 

s. 60). 

Hoca Efendi masalında da bir babanın kızını kendi istediği kişiye vermesi 

ve kızın yaşadıkları anlatılmaktadır. Genç kızdan babasına davrandığı gibi 

kocasına da itaatkâr davranması beklenmektedir. Masalda kocaya karşı itaatkâr 

davranmamanın cezasız kalmayacağı vurgulanmaktadır. Erkek egemen yapıda, 

korku ve baskı yoluyla kadını susturma ve kocaya karşı itaat etmeye zorlamanın, 

aile içerisinde olağan karşılandığı bu gibi anlatı türlerinde görülmektedir.  

Diğer taraftan kadını baskılamanın ve ceza ile terbiye etmenin, toplumsal 

ve ahlaki norm olarak uygulanması, şiddeti meşrulaştırmaktadır. Ayrıca bu şiddet 

masalda geçtiği kadarıyla daha on dört yaşında evlendirilmiş olan küçük bir kızın 

başından geçmektedir.  

Masal anlatıcısı burada yaşadığı zamanın gerçeklerini masal metnine 

olduğu gibi yansıtmaktadır. Evliliklerin kız çocukları için küçük yaşlarda 

gerçekleştiğini, gelin olarak gittikleri evlerde başlarından iyi şeylerin geçmediğini 

ve her ne olursa olsun itaatkâr davranmaları gerektiğini anlatıcı masala işlemiştir. 

Burada dikkat edilmesi gereken husus, günümüz şartları ve bakış açısıyla geçmiş 

dönemlerin toplumsal şartlarını değerlendirmenin yanlış olacağı husussudur. Aksi 

takdirde günümüzün değer yargılarıyla değerlendirecek olursak, kızların küçük 



199 

yaşlarda ve kendilerinden büyük erkeklerle evlendirilmesi çok da tutarlı bir 

davranış gibi görünmeyecektir. 

Kültürümüzde kızların erken yaşlarda evlendirilmesi gerektiğini 

vurgulayan atasözleri de yine kendi kültürel bağlamlarında ve o dönemin 

şartlarında değerlendirilmesi gereken sözlerdir. Örnek vermek gerekirse; 

“Kız beşikte (kundakta) çeyiz sandıkta” (TDK Sözlüğü, 2025), 

“Kız evladı on ikisine bastı mı ya ere, ya yere (Kız yedi yaşından sonra ya 

ere, ya yere)” (Albayrak, 2009, s. 637),  

“Kızın on beşe geldiğinde kendin koca ara” (Albayrak, 2009, s. 640).  

“On beşinde kız ya erde gerek ya yerde” (Aksoy, 2020, s. 398),  

“Oğlunu zamanı gelince ever, kızını fırsat bulunca ver” (Albayrak, 2009, 

s. 732)  

Şeklindeki atasözlerinden anladığımız on dört yaşında, Hoca Efendi ile 

evlendirilen kızın evliliğinin toplum düzeninde olağan olarak karşılandığıdır. 

Bahsedilen atasözlerinde dikkat edilecek olursa doğrudan kızların erken yaşta 

evlendirilmesi gerektiği vurgulanmaktadır. Hatta bazı atasözlerinde kızların on 

beş yaşına geldiğinde evlendirilmesi gerektiği, evlenmiyorsa da ölmesinin daha 

iyi olacağı söylenmektedir. Bir yerde on beş yaşından sonra evde evlenmemiş bir 

kız evlat varsa onun ileride başa bela olacağı mesajı bu atasözleri üzerinden 

verilmek istenmektedir. 

Günümüzde bazı bölgelerde halen bu anlayışın devam ettiği bilinmektedir. 

Ancak küçük bir kızın, kendisinden yaşça büyük bir erkekle evlendirilmesi, 

geçmiş zamandaki anlayışın aksine artık bu kızı koruma amacına hizmet 

etmemektedir. Bununla birlikte erken yaşta evlilik, kızlar için oldukça zorlayıcı 

bir durum olmaktadır ve erken yaşta evlenen kızlar, eş ve anne olduklarında pek 

çok sıkıntıyla da karşı karşıya kalmaktadırlar. 

2.2.3.4 Muztarip Sultan 

Aile içinde gücü temsil eden otoriter baba figürünün ve kız evladın bu gücü 

temsil eden babasına karşı itaatkâr davranması gerektiği toplumsal cinsiyet 

rolünün diğer masallarda olduğu gibi Muztarip Sultan masalında da karşımıza 

çıktığı görülmektedir. Babanın ataerkil aile yapısı gereği kızı üzerindeki sınırsız 

karar verme hükmünün, eril egemen anlatı geleneği çerçevesinde masal metnine 

yansıdığını görülebilmekteyiz. 



200 

Buna göre masalda padişah, tek çocuğu olan kızına bir gün kendisinden bir 

isteği olup olmadığını sorar. Kızı da, her sabah elini yüzünü yıkarken anasının 

leğeni, babasının da havluyu tutmasını ister. Buna çok sinirlenen padişah derhal 

kızının idam edilmesini ister. Kızın haline acıyan cellatlar kızı bir dağ başına 

çıkarıp orada kaderine terk ederler (Kunos,  2020, s. 437).  Masalın devamında 

padişahın oğlu bir devin kızına âşık olur ve o kızı almazsa öleceğini söyler. Bunun 

üzerine padişah, deve ulak gönderir ve kızını ister. Dev de “Padişaha söyleyin, 

kızım emrine âmâdedir. Lakin şu yoksul halimle kızımdan başka bir şey vermemi 

beklemesin benden. Razı olursa nişan töreni haftaya gerçekleşir” diye cevap verir 

(Kunos,  2020, s. 442).  

Masalda oğulun isteğinin aksine kızın isteğini saygısızlık olarak algılayan 

baba, kızının öldürülmesini istemektedir. Bu bağlamda masal anlatıcısı kızın, 

babasına göstereceği yanlış bir davranış sonucu ölüm cezasına çaptırılacağı mesajı 

ile otoriter baba gücünün ne denli baskın olduğu mesajını dinleyiciye vermek 

istemektedir. Babaya karşı saygısızlığın dahi ölümle cezalandırılacağı mesajı, 

otoriter güç olan babanın aile içerisinde ne denli önemli olduğunu göstermektedir. 

Kızın babasına yönelik saygısızlık olarak değerlendirilen bu davranışından ötürü 

kıza ölüm cezası verilmesi, onun doğrudan bir fiziksel şiddete maruz kalacağını 

bize göstermektedir. Bu durum, kızın yanlış bir davranışında mutlaka 

cezalandırılacağını ve aileden dışlanacağını aslında bir yerde vurgulamak içindir. 

Cellatların kıza acıması sonucu kız öldürülmemekte ancak dağ başında yalnızlığa 

terk edilmektedir. Yani ölüm cezasından kurtulmuş olsa da bir dağ başına 

yapayalnız terk edilmiş olmak da oldukça ağır bir cezadır. Bu tür aileden ve 

yaşadığı sosyal çevreden bir yerde sürgün edilme cezası almak, sözlü gelenek 

üzerinden bireylere verilen bir ihtar hükmündedir. Böylelikle bireyler toplum ve 

aile içerisinde kendilerinden beklenen doğru davranışları sergilemeye 

zorlanmaktadır. 

Masalın ikinci bölümünde bir devin kızına âşık olan padişahın oğlu, isteği 

yerine gelmezse öleceğini söylemesi ve bunun üzerine babası olan padişahın da 

bu isteği yerine getirmek için seferber olması, erkeğin arzusunun ve isteğinin 

mutlak surette yerine getirilmesi gerektiğinin altını çizmektedir. Üstelik bu istek 

padişah oğlu gibi hegemonik olarak üst statüde yer alan bir erkeğin isteğiyse 

mutlaka yerine getirilecektir. Bu masalda da kızı adına karar verici konumda olan 

baba, padişahın oğluna kızını vermekte ve hatta kızının emrine amade olduğunu 



201 

söylemektedir. Üstelik baba, kızından başka verilecek değerli bir şeyinin 

olmadığını söylerken hem kızının değerli olduğunu belirtmekte hem de kızını 

değerli bir meta olarak kendi canını kurtarmak adına isteyen kişiye vermeyi kabul 

etmektedir. Masal anlatıcısı burada toplumsal rollerin altını çizerek aksi 

eylemlerde bulunmanın da cezasız kalmayacağını dinleyiciye söylemektedir. 

Buna göre babanın, kızı üzerinde sorgusuz karar verme yetkisi bulunmakta; kız 

ise babanın isteklerini sorgulamadan kabul etmeli, babaya itaatkâr davranmalı ve 

saygısızlık yapmamalıdır. 

Masalda her iki kızın da kaderlerinin babalarının kararlarıyla belirlendiği, 

kendilerinin pasif konumda yer aldığı görülmektedir. Padişah ve dev hem baba 

hem de otoriter bir güç olarak karşımıza çıkmaktadır. Metinde önce kadının 

iradesinin yok sayılmasıyla kadına yönelik psikolojik şiddetin olduğu 

görülmektedir. Daha sonra ise babanın kızını, cellatlara vermesiyle kadına yönelik 

fiziksel bir şiddetin de ön plana çıktığı görülür. İlk olarak masal anlatıcısının, 

masalda verilmek istenen mesajı öne çıkarmak adına bu idam sahnesini 

kurguladığını düşünmek de doğru olacaktır. Ancak bununla birlikte kadın 

cinsiyeti üzerinde bu kadar pervasızca verilebilen bir ölüm cezası bize kadının, 

anlatının icra edildiği geleneksel icra bağlamındaki konumunu göstermesi 

bakımından önemlidir. 

Toplumsal cinsiyet rollerinin erkek ve kadına verdiği rol ve görevler bu 

masalda da yine ön plandadır. Bunun yanı sıra Türk aile yapısında etkin olan 

ataerkil aile düzeninin masala yansıdığı görmek mümkündür. Kadının, toplum 

içerisinde nasıl konumlandırıldığı, masalda açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. 

2.2.3.5 Benli Dilber 

Kız ve erkek çocukları, toplumsal cinsiyet rollerine uygun olarak 

yetiştirilmektedir. Daha küçük yaşlardan itibaren kız ve erkek çocuğunun 

görevlerinin neler olduğu, neler yapması veyahut yapmaması gerektiği sosyal 

öğrenme yoluyla çocuklara öğretilmektedir. Kız çocukları, genellikle ev içinde 

zaman geçirmekte, erkek çocuklar kadar kamuya açık alanlarda 

bulunamamaktadır. Bu durum aslında, kız çocuklarını dışarıdan gelebilecek 

tehlikelerden korumak amacıyla uygulanan bir yöntem gibi görünmektedir. Ancak 

bu yöntemle birlikte kızlar, toplum içerisinden uzaklaştırılmakta ve toplumsal 

düzenden soyutlanarak yetiştirilmektedir. Bu durum doğal olarak, kızların 

erkeklere kıyasla daha geri planda kalmasına ve zamanla da değersizleştirilme 



202 

nedeniyle bunun da toplum içerisinde normal görülmesine neden olmaktadır. 

Bunun bir örneğini Benli Dilber masalında gördüğümüzü söyleyebiliriz. 

Buna göre Benli Dilber masalında, Hint padişahının bir kızı vardır ve bu 

kız, altı aylıkken babası onu bir odaya kapatır. Onu hiç dışarıya çıkarmaz. Kız 

daima o odada oturur. Hizmetçiler yemeğini getirir, hizmetini yaparlar, kızı o 

odadan hiç çıkarmazlar. Kız büyüdüğü halde dünyanın ak mı kara mı olduğunu 

bile bilmez (Alptekin, 2002, s. 278). 

Görüldüğü üzere masalda kızın sosyal hayattan koparılmasının çok da 

ötesinde adeta bir odaya hapsedilmesi söz konusudur. Daha bebek denilebilecek 

bir çağda hapsedilen bu kız, anlaşıldığına göre evleneceği zamana kadar, ömrünün 

geri kalan kısmını da bu hapsedildiği yerde geçirmeye mecbur bırakılmaktadır. Bu 

uygulamanın masal metinlerinde asıl nedeninin kızı korumak olduğu 

belirtilmektedir. Ancak bunun kız çocuğu üzerinde doğurduğu psikolojik ve 

fizyolojik şiddet tartışılmamakta ve sanki kızlar bu uygulamadan memnunlarmış 

gibi bir hava meydana getirilmektedir. Bu durum farklı bir bakış açısı ile ele 

alındığında, bu masalda olduğu gibi kızların sosyal ortamlardan uzak tutulmak 

istenmesi ve bunun da daha küçük yaşlardan itibaren yapılıyor olması, toplumda 

bu durumun sanki kızların kaderiymiş gibi kabul edildiğini ya da böyle 

yansıtılmak istendiğini düşündürtmektedir. 

Masal anlatıcısı bu masalda ve buna benzer diğer bütün masallarda 

dışarıdaki hayatın tehlikeli olduğu ve genç kızların ancak ev içinde iken güvende 

olabilecekleri vurgusunu yapmak istemektedir. Bir diğer verilmek istenen mesaj 

da kız çocuklarına güvenilmemesi gerektiği mesajıdır. Kız çocukları bir yerde 

namus ile ilgili meselelerde potansiyel bir tehlike olarak görülürler. Geleneksel 

ataerkil toplum düzeninde kız çocukları her an sanki bir iffetsizlik yapabilirler ya 

da başkalarının iftiralarına maruz kalabilirler türünden bir anlayış hâkimdir. Bu 

iffetsizliğe mani olmak ya da düşmanların iftiralarından korunmak adına kız 

çocukları üzerinde uygulanan ağır tecrit, masal metinlerinde bu şekilde karşılığını 

bulmaktadır. Padişahın Kızının Ahlaksızlığı masalı işte tam da bu anlayışla inşa 

edilen masallardan biri olarak değerlendirilebilir. 

2.2.3.6 Padişahın Kızının Ahlaksızlığı 

Geleneksel aile yaşamında bir ailenin kız evladının olması, o aile için 

büyük sorumluluk üstlenmeyi de beraberinde getirmektedir. Kız evlat, evlenene 

kadar ailenin sorumluluğundadır. Aile için kız evladın namusunu koruması ve iyi 



203 

bir ahlakla yetişmesi her şeyden önemlidir. Öyle ki Padişahın Kızının Ahlaksızlığı 

masalında olduğu gibi genç kızın başına kötü bir iş gelmesindense ölmesi daha 

uygun görülmektedir. Böylece hem kızın namusu hem de ailenin itibarı korunmuş 

olacaktır. 

Masalda bir padişah ve onun küçük kızından bahsedilmektedir. Bu 

padişahın karısı ölür, dünyada bir kızı kalır. Padişah her gün bu kızı için fal bakar. 

Acaba bu kız ileride büyüyüp hırsız ya da kötü yola düşmüş bir kadın olacak mı 

diye! Çünkü padişah kızı hakkında, dilense, hırsızlık etse ya da kötü yollara düşse 

hep bu hallerinin kendisine zararının dokunacağını düşünmektedir. Bu şekilde 

günlerce düşünür. En sonunda saraydaki kırkıncı daireye bir mezar kazdırır ve 

demir kapaklı bir mezar hazırlatır. Kızını da bu mezara koydurur. Bu kız bu mezar 

içinde aç susuz inler durur. Padişahın yeni karısı yani kızın analığı bu hale 

dayanamayıp, ne yapıp eder bu dairenin anahtarını bulur ve kızı mezardan kurtarır 

(Alptekin, 2002, s. 431).   

Padişahın Kızının Ahlaksızlığı masalı, Benli Dilber masalı ile görüldüğü 

üzere benzerlik göstermektedir. İki masalda da baba öncelikle kızını korumak 

adına kızının dış dünya ile iletişim kurmasını engellemek istemektedir. Böylece 

hem kızının namusu hem de ailenin itibarı korunmuş olacaktır. Çünkü kızın 

namusuna ilişkin yaşanacak her türlü olumsuz durumda öncelikle kız suçlu 

bulunacak ve ardından ailenin de itibarı sarsılmış olacaktır. Bu nedenle de baba 

böyle bir durumla karşılaşmaktansa kızının diri diri mezara gömülmesini tercih 

etmektedir. Masalda masal anlatıcısının bu kısmı yani küçük kızın kapatılacağı 

yeri bir mezara benzetmesi hatta kapağının bile demirden bir mezar kapağı olarak 

ifade edilmesi, özellikledir. Masal anlatıcısı burada dinleyicilere adeta bir gözdağı 

vermek istemektedir. Yanlış bir hareketleri olmasa bile kız çocuklarının 

üzerlerindeki ebeveyn kontrolünün ne derece ağır olduğunu, istenmedik bir 

davranışlarının sonucunun onları mezara kadar götürebilecek ağır cezaları 

barındırdığını onlara anlatmak istemektedir.  

   Padişahın Kızının Ahlaksızlığı masalı bu noktada Benli Dilber 

masalından biraz farklılaşır. Çünkü Benli Dilber masalındaki koruyucu ebeveyn 

tavrı Padişahın Kızının Ahlaksızlığı masalında kız çocuğunu potansiyel tehlike 

gören bir tavra dönüşmektedir.  Çünkü toplumda kız çocuğunun ileride ailenin 

namusuna ya da itibarına leke düşürebileceğine dair bir önyargı bulunmaktadır. 

Bu önyargı nedeniyle de baba, masalda ileride bir rezaletle karşılaşmaktansa 



204 

kızının diri diri toprağa girmesini tercih eder bir pozisyonda kurgulanmıştır. 

Buradan hareketle masal dinleyicisine çok net bir mesaj verilmektedir. Böyle bir 

ihtimalin gerçekleşmesi durumunda, kız çocuklarının ölmelerinin toplum için 

daha tercih edilebilir bir seçenek olduğu mesajı masal yoluyla küçük kız 

çocuklarına ve ebeveynlerine verilmek istenmektedir.     

Masalın sonunda, genç kıza yardım eden kişinin kızın üvey annesi olması 

hem üvey annenin her zaman kötü biri olmayacağını hem de eril egemen otorite 

karşısında, bu kadar ağır şartlar altında bir kadın dayanışmasının olabildiğini ve 

masal anlatıcısı, üvey anne rolüyle eril egemen sözlü geleneğin yaklaşımına karşı 

burada bir direniş sergilemek istemektedir.  

2.2.3.7 Nalıncı ile Padişah 

Çalışmamızda görüldüğü üzere eril gücün kadına hükmettiğine dair pek 

çok masal örneğiyle karşılaşmış bulunmaktayız. Masallardaki hegemonik 

üstünlük anlayışı, ataerkil yapının baskınlığını ortaya koymakta ve bu üstünlük, 

kadın üzerinde adeta toplumsal ve kültürel bir baskıya dönüşmüş durumdadır. 

Bunun yanı sıra hegemonik üstünlük anlayışı, erkekler arasında da baskıya 

dayanmakta ve statü üstünlüğüne dayanan bir gücü temsil etmektedir. Yani 

hegemonik üstünlüğü elinde bulunduran “Padişah” ya da “Bey” gibi otoriter erkek 

karakter, kadınlar üzerinde olduğu gibi herhangi bir otoriter gücü bulunmayan 

diğer erkek karakterler üzerinde de hükmedici olabilmektedir. Diğer bir ifadeyle 

burada eril gücün erkekler üzerinde de hükmedici bir güç olduğu gerçeği 

görülmek zorundadır. Nalıncı ile Padişah masalı işte böyle bir güç çatışmasına 

örnek bir masal olarak karşımıza çıkmaktadır. Horasan Padişahı, Keloğlan ve 

Evvel Mi Gelsin Sonra Mı masalları da benzer türden masallar oldukları için bu 

bölümde değerlendirilmeleri uygun görülmüştür. 

Buna göre Nalıncı ile Padişah masalında padişah, güzelliğini ve 

hamaratlığını duyduğu Mehmet Ağa’nın karısını oğluna ister. Bunun için de 

Mehmet Ağa’yı yanına çağırır ve şart koşar: “Ya bana onu verirsin ya da senden 

isteyeceklerimi harfi harfine yaparsın” der. Padişah, Mehmet Ağa’dan yerine 

getirmesi imkânsız şeyler ister ancak Mehmet Ağa, karısının da yardımıyla 

padişahın her isteğini yerine getirir ve karısını padişaha vermekten kurtulur 

(Boratav, 2021, s. 212). Masalda padişah, sahip olduğu mevkii ve gücü kullanarak 

otoriter güç olma vasfını Mehmet Ağa üzerinde bir yaptırım aracı olarak 

kullanmaktadır. Kadınlar üzerinde gerçekleşen hegemonik üstünlük anlayışının 



205 

metinde, erkekler arasında da baskıya dönüşebilmekte olduğu ve statü 

üstünlüğüne dayanan bu güç ile diğer erkek karakterin baskılanabildiği 

görülebilmektedir.   

Masalda kadın, güzelliği ve işini düzgün yapmadaki mahareti ile ön plana 

çıkmakta ve padişahın da dikkatini çekmektedir. Bu yüzden padişah bu kadınla 

oğlunu evlendirmek ister fakat kadın evlidir. Kadının evli olması da engel değildir 

ve padişah kadını, kocasından ister. Burada hegemonik olarak daha üst konumda 

olan bir erkeğin, statü olarak daha alt konumda olan başka bir erkeğe yani kocaya 

üstünlüğü görülebilmektedir. Kocanın, padişahın talebini yerine getirmesi ise 

karşı karşıya kaldığı psikolojik baskı nedeniyledir. Masalda, kadının iradesi yine 

yok sayılmaktadır. Mehmet Ağa’nın, karısının yardımıyla padişahın her isteğini 

yerine getirip karısını padişaha vermekten kurtulması ise kadının zekâsının ancak 

erkeğin menfaatine çalıştırıldığında yüksek olabileceği şeklinde bir ironidir.    

Bu masala benzer bir örnek de Horasan Padişahı masalında karşımıza 

çıkmaktadır. Masalda Keloğlan, Köse’nin öldürdüğü iki kardeşinin de intikamını 

almak için Köse’nin başını keser ve hanımını kendisi alır. Servetine de el koyar 

(Alptekin, 2002, s. 255). Keloğlan masalında ise Ağa’nın başında bir dert vardır. 

Keloğlan’dan yardım ister: “Keloğlan ne istiyorsan vereyim, yeter ki bizi bu 

rezillikten kurtar” der. Keloğlan Ağa’dan kızını ister. Ağa; “Kocası burada benden 

isteme ondan iste” diye cevap verir. Keloğlan damada, karısından vazgeçerse 

kendisini kurtaracağını söyler. Damat da; “Al nikâhı da senin olsun, her şeyi de” 

der ve karısını Keloğlan’a vermeye razı olur. Kız, kocasından boşanır ve Keloğlan 

ile nikâhları kıyılır (Seyidoğlu, 2016, s. 234). Bu son iki masalda da erkekler 

arasında bir üstünlük ve otorite çatışmasının masal metnine yansımasını görmek 

mümkündür. Normalde kadın karakterlere uygulanan üstünlük alametleri, bu 

örneklerde bu sefer erkek karakterler üzerinde cereyan etmektedir. 

Horasan Padişahı masalında kadın bu sefer, ödül ya da intikam aracı 

olarak ön plana çıkmaktadır. Keloğlan’ın öldürdüğü adamın karısını alması, 

intikam duygusunun ağır bastığını işaret etmektedir. Bu masalda da kadın, başka 

bir erkeğin psikolojik şiddetine maruz kalmakta ancak yine de fikrini beyan etme 

hakkının bulunmadığı anlaşılmaktadır. Keloğlan masalında iki erkek arasındaki 

çekişmenin, kadın üzerinden çözüldüğü görülmektedir. Üstelik masalda, kocanın 

kendi isteğiyle karısını, başka bir erkeğe vermeye razı olması dikkat çekicidir. Bu 

durum hem kadına yönelik psikolojik bir baskının olduğunu hem de kocanın 



206 

tutumunun, aile hayatı ve ahlaki kurallara uygun olmasa bile eril güç karşısında 

bir ehemmiyetinin olmadığını göstermektedir. 

Evvel Mi Gelsin Sonra Mı masalında ise kendi hallerinde yaşayıp giden bir 

karı koca ve iki çocuk ele alınmaktadır. Masalda meydana gelen kötü hadisenden 

etkilenecek ve mağdur olacak olan bu sefer bir erkektir. Masala göre bir gün bir 

kuş, oduna giden adama “Başına bir hal gelecek. Evvel mi gelsin, yoksa sonra 

mı?” diye seslenir. Adam da eve dönünce bunu karısına anlatır. Karısı, bekleyelim 

bakalım der. Aynı kuş üç gün art arda adamın karşısına çıkar ve aynı şeyleri 

söyler. En sonunda adam, “Evvel gelsin” diye cevap verir. Sonra da çocuklarını, 

karısını alıp başka bir yere gitmek için yola düşer. Bir ovada dururlar. Orada bir 

Kervancı başı vardır ve kirli çamaşırlarını ücreti karşılığında yıkatmak için birini 

arar. Adam da çamaşırları karısına götürür ve yıkatır.  Kervancı başı, bu adamın 

karısının yıkadığı çamaşırları çok beğenir ve “Bu güzel kadın bu adama hiç layık 

değil” diyerek kadını kaçırır. Adam iki çocuğuyla birlikte ortada kalır (Alay, 

2005, s. 210). 

Yukarıdaki dört masalın da ortak özelliği; evli olan kadınların başka 

erkekler tarafından beğenilmeleri, evli olup olmadıklarına bakılmaksızın 

kocalarından istenmeleri ve kocalarının da bu istekleri çeşitli nedenlerle yerine 

getirmek zorunda kalmalarıdır. Özellikle Horasan Padişahı, Keloğlan ve Evvel 

Mi Gelsin Sonra Mı masallarında, kadınların hayatlarının erkeklerin istek ve 

kararlarına göre şekil aldığı görülmektedir. Bu masallarda kadının iradesinin yok 

sayıldığı ve erkeğin isteğinin baskın olduğu görülebilmektedir. Erkek, güçlü olan 

konumda, kadın ise pasif bir konumda yer almaktadır. Masallarda iki erkek 

arasında üstün olanın isteğinin gerçekleştiği görülmektedir. Erkeğin güç ve statü 

kullanarak kadın üzerindeki baskısının, bazı durumlarda kendinden daha alt 

konumda yer alan diğer erkekler üzerinde de hâkim olabildiği masallarda 

görülebilmektedir. 

2.2.3.8 Zümrüdüanka Kuşu 

Toplumsal cinsiyet perspektifinden değerlendirilen masallarda kadın ve 

erkeğin toplumdaki konumu bakımından bir eşitsizliğe tabi oldukları aşikârdır. Bu 

eşitsizliğin belirgin bir şekilde görüldüğü masallardan biri Zümrüdüanka Kuşu 

masalı iken diğeri ise Zümrüdüanka masalıdır. Bu bölümde bu masallar inceleme 

altına alınacaktır. Buna göre Zümrüdüanka Kuşu masalında köyün suyunun 

olmadığını gören oğlan, yaşlı kadına bunun nedenini sorar. Kadın da “Köyde bir 



207 

devin olduğunu, deve günde bir kız çocuğu gelin edip verdiklerini” söyler. Masala 

göre bu dev kendisine gelin olarak verilen kızı yedikten sonra köyün suyunu 

açmaktadır. Köylü bu şekilde suyu devden alır (Alptekin, 2002, s. 294). 

Zümrüdüanka masalı da içerik olarak bu masala benzemektedir. Masala göre 

kasabada bir tek çeşme vardır. Onun da gözesinde bir ejderha yatar ve suyu 

salıvermez. Zümrüdüanka Kuşu masalında olduğu gibi yılda bir kez bu ejderhanın 

önüne köylü götürüp bir kız çocuğu bırakır. Ejderha da kızı parçalayıp yerken 

çeşmeden su akmaya başlar (Alangu, 2019, s. 154). 

Yukarıda yer alan her iki Zümrüdüanka masalında da genç kız 

çocuklarının, devi memnun etmek için kurban verildiği görülmektedir. Buradaki 

amacın, en değerli varlığı kurban etmek olduğu düşünülebilir. Ancak bu masallar 

toplumsal cinsiyet yaklaşımları çerçevesinde değerlendirildiğinde, özellikle genç 

kızların kurban edilmesi onların gözden çıkarılacak kimseler olduğunu bize 

göstermektedir. Suya yani bir menfaate karşılık bir genç kızın kurban verilmesi, 

kız çocuklarını toplumun gözünde metalaştırmaktadır.  

Kız çocuklarının başlık parası adı altında alınıp verilmesine giden süreç 

işte bu şekilde inşa edilmektedir. Elbette ki bu süreç, kadının şahsiyetine zarar 

veren bir süreç olarak içeriğinde hem fiziksel hem de psikolojik şiddeti 

barındırabilmektedir. Masal anlatıcısı bu gibi kurgularıyla gelin gidecek kız 

çocuklarına aslında kendilerinden belli bir değer karşılığında vazgeçilebildiğini 

dramatik ve hatta biraz da fantastik bir tarzda anlatmak istemektedir.  Amaç genç 

kızların belli bir değer karşılığında gelin gidecekleri zaman en ağır tecrübelere 

bile kendilerini hazır etmeleridir. Bunun yanı sıra masalda kızın kurban 

edilmesine köy halkının razı olması ve bu ritüeli devamlı surette yerine getirmesi, 

kız çocuklarının belli bir değer karşılığında verilmesine artık toplumun da meşru 

baktığı anlamına gelmektedir. Metne doğrudan bakıldığında kız çocuklarının 

parçalanarak ölmesine köy halkının razı olması ve kız çocuklarının yaşadıkları o 

kötü son, oldukça ağır bir şiddettir. Ancak köy halkı için bunun bir sorun 

olmaması, bu türden bir şiddetin köy halkı için meşrulaştığına işaret etmektedir.  

Bu gibi anlatıların bize gösterdiği genç kızların sözlü gelenekte ve 

toplumsal yapıda; ailenin, köyün ve köyde yaşayan insanların iyiliği için feda 

edilebilecek bir nesne haline geldiğidir. Üstelik birinci masalda, genç kızların 

kurban edildiğini bir kadının söylemesi ve buna tepkisiz kalması, hem ileri 

yaşlardaki kadınların kurban edilmeye değer görülmediğine hem de kadınların 



208 

başına gelen bu kötü son ve şiddetin, toplumsal cinsiyet rolü olarak kadınlarca da 

artık benimsenmiş olduğuna işarettir. Sözlü gelenekte ve toplumda var olan bu 

yaklaşım, genç kızları değersizleştirirken günümüzde yaşanan kadına yönelik 

şiddetin nedenlerine de işaret etmektedir.  

2.2.3.9 Pamuk Kız ve Seksen Göz Masalları 

Geleneksel halk kültüründe çocuk sahibi olmak, toplum tarafından sadece 

kadının bir göreviymiş gibi algılanmaktadır. Öyle ki çocuk sahibi olunamadığında 

bunun sorumlusu kadındır ve hesabı da kadına sorulmaktadır. Bu bilincin hâkim 

olduğu ataerkil toplumlarda yetişen erkek de evlendiğinde aynı yaklaşımı karısına 

yansıtabilmektedir. Hâlbuki çocuk sahibi olmak ya da olamamak her iki tarafın 

sorumluluğundadır ve burada sadece “doğurmak” eylemini gerçekleştiren 

kadındır. Bu nedenle çocuk doğuramamak, kadının bir suçu ya da eksikliğiymiş 

gibi algılanmamalıdır. Bu durum nedeniyle kadın hem toplum hem de eşi 

tarafından psikolojik şiddete maruz kalabilmektedir. Bu türden bir psikolojik 

şiddete Pamuk Kız masalında rastlamaktayız ve masalda, şiddete maruz kalan 

kadının bazı çözüm yollarına başvurduğu görülmektedir. 

Pamuk Kız masalında kadının hiç çocuğu olmamaktadır. Bunun için de 

herkesin onu ayıplamasına maruz kalmaktadır. Bu durum kocasının da hoşuna 

gitmez ve bir gün kocası da karısının çocuğu olmadı diye başka bir kadınla 

evlenmeye kara verir. Çaresiz kalan kadın bir çözüm yolu olarak her gün karnına 

yüklüyüm diye pamuk koymaya başlar. Dokuz ay olur ve kadın benim çocuğum 

dünyaya geldi diye etrafa haber verir. Kadın on beş sene boyunca çocuğu kimseye 

göstermez. On beş sene sonra ise kızını evlendirmek için birine verir (Alptekin, 

2002, s. 416).  

Bu masalda kadın çocuk sahibi olmadığı için hem eşi hem de toplum 

tarafından psikolojik şiddete maruz bırakılmaktadır. Kadının sırf çocuk 

doğuramadığı için kocası tarafından üzerine kuma getirilmek suretiyle ikinci 

plana itilmesi, kadını değersizleştirmekte ve kadın üzerindeki psikolojik baskıyı 

da arttırmaktadır. Masalda da görüldüğü üzere bu baskı neticesinde kadın, yalan 

söylemeye mecbur kalmaktadır. 

 Görülen hadiselerin dışında masal anlatıcısının muhataplarına vermek 

istediği mesaj da önemlidir. Buna göre anlatıcı, kadının ancak çocuk sahibi 

olduğunda toplum tarafından değer göreceği mesajını masalında ele almaktadır. 

Masal anlatıcısının ve dinleyici kitlesinin kadın olduğu göz önünde 



209 

bulundurulacak olursa, bu mesajın bilinçli olarak verilmek istendiği anlaşılacaktır. 

Bu türden metin kurgularına ya toplumda olan şeylerin ya da toplumda olabilecek 

olan şeylerin metne yansıması olarak bakmak gerekir. Geleneksel toplum 

yaşamında kadının değerini, çocuk doğurup doğurmaması belirliyorsa bu 

gerçeklik, sözlü gelenekte inşa edilen anlatıları da doğal olarak etkileyecektir. 

Metin sosyolojisi işte bu gerçeklik üzerine çalışmaların yürütüldüğü bir alan 

olarak son yıllarda öne çıkmaktadır. Metnin sosyolojisinin çözümlenmesi, metnin 

inşa edildiği dönemdeki toplumsal gerçeklerin de neler olduğunun anlaşılmasına 

vesile olacaktır. 

Ele aldığımız Pamuk Kız masalındaki metnin sosyolojisinden anladığımız, 

toplumun o dönemden günümüze çok da değişmemiş olduğudur. Çünkü günümüz 

geleneksel halk kültüründe de çiftler çocuk sahibi olamadıklarında, kusur hâlâ 

önce kadında aranmakta ve hemen “kısır” şeklinde damgalanarak toplumsal 

baskıya maruz bırakılmaktadır. Toplumun çocuk doğuramayan kadını değerli 

görmeme eğilimi günümüzde devam etmektedir. Bu durum geçmişte olduğu gibi 

günümüzde de sözlü geleneği etkileyen en önemli etkenlerdendir. Mesela: “Oğlu, 

kızı olmayan avrattan, eski hasır yeğdir” atasözünün günümüzde hâlâ kullanılan 

bir söz olması buna işarettir.  

Çocuk doğuramadığı için kadının fiziksel ve psikolojik şiddete maruz 

kaldığı başka bir masal örneği de Seksen Göz masalıdır. Bu bağlamda 

değerlendirilen Seksen Göz masalında, can yakmaktan hoşlanan padişah, hemen 

çocuk doğurmadı diye evlendiği kadının gözlerini çıkarttırıp bir kavanozda 

saklatır ve kadını da zindana attırır. Daha sonra da başka bir kadınla evlenir. Bu 

padişah evlendiği her kadına aynı şeyi yapar. Padişah bu şekilde tam otuz dokuz 

kadınla evlenir ve hepsine de aynı muameleyi yapar (Tezel, 2018, s. 254). 

Masalda padişahın can yakmaktan hoşlandığının belirtilmesi, padişahın 

gücünü bu yönde kullanmak istediğini ve sorunlu bir kişilik özelliğine sahip 

olduğunu göstermektedir. Üstelik padişah kusuru kendisinde aramayan bir tiptir. 

39 kadınla evlenmiş ve her defasında çocuk sahibi olamayınca kabahati kadında 

görmüştür. Padişahın evlendiği her kadına aynı muameleyi uygulaması ve bu 

sayının oldukça fazla olması, masal anlatıcısının vermek istediği mesajla 

alakalıdır. Anlatıcı erkeğin otoriter gücünün sorgulanamaz olduğunu ve her 

defasında kusurun ne olursa olsun kadında aranacağını bir mesaj olarak masal 

metninde kurgulamıştır. Masalda erkeğin birden fazla evlilik yapması, buna 



210 

rağmen çocuk doğurmadığı için eşlerine fiziksel ve psikolojik şiddet uygulaması 

ve bu durumun da normalmiş gibi görülmesi bu mesaj nedeniyledir. Üstelik şiddet 

uygulayan kocanın herhangi bir şekilde cezalandırılmadığı da görülür. Bu da 

çocuk doğuramadığı zaman kadına uygulanacak her türlü şiddetin meşru olacağı 

algısını doğurmaktadır. Masal anlatıcısının muhatap olduğu dinleyici kitlesi bu 

gibi ağır metin kurgularıyla hem mevcut kültürel yaklaşımın ne olduğunu hem de 

gelecekte nasıl bir toplumsal cinsiyet rolünü benimsemesi gerektiğini 

öğrenmektedir.   

2.2.3.10 Ağlayan Nar ile Gülen Ayva7 

Masallarda çocuksuzluk temalı konular toplumsal bir gerçeklik olduğu 

üzere ve önceki bölümden de anlaşılacağı kadarıyla karşımıza çıkabilmektedir. 

Anne babanın çocuk sahibi olamaması o aile için büyük bir problemdir. Çünkü 

soyun devamı bir çocuk dünyaya getirmekle ancak mümkün olacaktır. Bazı 

masallarda ise kadının çocuk doğurması ile yeterli olmayabilmektedir. Eğer ki bir 

ailede devamlı olarak kız çocukları dünyaya geliyorsa, bu da bir yerde soyun 

erkek evladı üzerinden devam edeceği düşüncesinden ötürü sorun haline 

gelebilmektedir. Ağlayan Nar ile Gülen Ayva masalı buna örnek bir masaldır. 

Masalda baba ve eş kimliklerinde olan bireyler için erkek çocuğunun ne denli 

önemli olduğu vurgusu yapılırken, kız çocukları da değersizleştirilmektedir. Yedi 

Kancık Babası ve Muradına Ermeyen Dilber masalları da bu türden benzer bir 

içeriğe sahip masallar oldukları için bu bölüm altında değerlendirilmeleri uygun 

görülmüştür. 

Bu üç masalda da erkek çocuğun dünyaya gelmesi ailenin gurur ve 

mutluluk sebebiyken, diğerinin dünyaya gelmesinin üzüntü ve bela sebebi 

olduğunun vurgusu, iki cinsiyet arasındaki farkı ve eşitsizliği net bir şekilde 

ortaya koymakta ve bu durumun, sözlü geleneğe de nasıl yansımakta olduğunu 

bize göstermektedir. Günümüzün değer yargılarıyla bunun artık bir geçerliliğinin 

olmadığı ortaya çıkmış olsa da erkek çocuk doğuran kadınların toplumda hâlâ 

daha değerli kabul ediliyor olmaları dikkat çekicidir. Toplumsal hafızada yaşayan 

ve bugün dahi sıklıkla kullanılan bazı atasözlerinin, şöyle ki:  

 “Oğlan doğur, at gibi yat; kız doğur it gibi yat” (Albayrak, 2009, s. 729), 

                                                                 
7 Bu masal, Saim Sakaoğlu (1973, s. 390), Naki Tezel (2018, s. 223) ve Tahir Alangu (2019, s. 54) 

tarafından da “Ağlayan Nar ile Gülen Ayva” adıyla derlenmiştir. 



211 

 “Oğlan doğuran övünsün, kız doğuran dövünsün” (Albayrak, 2009, s. 

730), 

“Oğlan olsun da keçeden olsun (Oğlan olsun deli olsun, ekmek olsun kuru 

olsun)” (Albayrak, 2009, s. 730), 

“Oğlanı her karı doğuramaz, er karı doğurur” (Albayrak, 2009, s. 730), 

“Oğlu, kızı olmayan avrattan, eski hasır yeğdir” (Albayrak, 2009, s. 730), 

“Oğul bala doğdu, baht doğdu; kız bala doğdu, bela doğdu” (Albayrak, 

2009, s. 730), 

“Kızın var, sızın var” (Aksoy, 2020, s. 360) 

Görüldüğü üzere aynı eşitsizlik vurgusuyla kullanılmaya devam etmesi, 

mevcut duruma delil niteliğindedir. Sözlü kültürde yaşayan bu atasözleri, erkek 

çocuğunun ve erkek çocuk doğuran kadının değerli olduğunu vurgularken kadın 

üzerinde psikolojik bir şiddet yarattığının bilincinde olunmamaktadır. Kadını ve 

kız çocuklarını değersizleştiren atasözlerinin ve anlatı türlerinin, sözlü kültürde 

yaşıyor olması kadına yönelik sürmekte olan psikolojik ve devamında da gelecek 

olan fiziksel şiddeti sıradanlaştırmaktadır. Toplumda normalleşen hiçbir durum da 

bir sorun olarak algılanmamaktadır. 

Bu bakış açısı göz önünde bulundurularak değerlendirilen masallardan 

Ağlayan Nar ile Gülen Ayva masalına bakacak olursak masalda, padişahın üç kızı 

vardır ancak hiç erkek evladı olmamıştır. Bu padişah bir gün karısına, bu sefer kız 

doğurursa kendisini de kızı da keseceğini söyler. Kadın dokuz ay sonra kız 

çocuğu doğurur ancak kocasından saklar. Ta ki çocuğun sünnet olma zamanı 

gelene kadar. O gün padişahın karısı gerçeği kızına anlatır ve babasının kendisini 

de kızı da idam edeceğini söyleyerek kızın evden kaçmasını sağlar (Alptekin, 

2002: 449). 

Görüldüğü üzere bu masalda kadın, erkek evlat doğuramadığı için kocası 

tarafından suçlanmakta ve bir daha kız çocuk doğurması durumunda ise ölümle 

tehdit edilmektedir. Bu yaklaşım kadın üzerinde psikolojik bir baskı oluşturmakta 

ve kadının kendini suçlu hissetmesine yol açmaktadır. Kadın kendini ve 

doğurduğu kız çocuğunu korumak adına yalana başvurmaktadır. Padişahın erkek 

çocuk istemekteki ısrarı, toplumun erkek çocuk hususundaki tutumunu 

göstermektedir. Masaldan anlaşılacağı üzere aile için erkek çocuğun önemi 

vurgulanırken, kız çocuğun varlığı değersizleştirilmektedir. Bu da toplumun erkek 

ve kız çocuğuna yüklediği anlamı ve her iki cinsiyeti de nasıl konumlandırdığını 



212 

gözler önüne sermektedir. Öyle ki masal anlatıcısı burada erkek çocuk vurgusunu 

keskin bir şekilde yapmakta ve aile için özellikle de bir baba için erkek evladın ne 

denli önemli olduğu mesajını dinleyicisi olan özellikle de kız çocuklarına 

vermektedir. 

Başkahraman olarak bir padişahın seçilmiş olması da kasıtlıdır. Çünkü 

soyun ve doğal olarak da saltanatın devam etmesi için en çok erkek çocuğuna 

ihtiyaç duyacak olan kişi bir padişah olacaktır. Geleneksel aile düzeninde bir 

Padişah ya da Bey olunmasa dahi erkek çocuk sahibi olmak, soyun devam etmesi 

adına önem taşımaktadır. Erkek çocuk sahibi olmak, toplumun gözünde anne ve 

babayı değerli ve güçlü kılmaktadır. Sadece kız çocuğuna sahip olmanın ise 

zamanla anne ve baba üzerinde psikolojik bir baskıya sebep olduğu aşikârdır. Yedi 

Kancık Babası masalı adından da anlaşılacağı üzere tam da bu konu etrafında 

kurgulanmış bir masaldır.  

Buna göre masalda iki kardeş bulunmaktadır. Bu kardeşlerden birinin yedi 

tane kızı, diğerinin ise yedi tane oğlu vardır. Kızların babası ne zaman kardeşinin 

dükkânı önünden geçse kardeşi kapıyı açıp ona “Yedi kancık babası nereye 

gidiyorsun?” diye seslenir. Bu durum sürekli tekrar eder ve kızların babası artık 

çok üzülmektedir. Evine gider, oturup ağlar. O ağlarken büyük kızı görür. “Baba, 

ne için ağlıyorsun?” diye sorar. “Niçin ağlamayayım ki yavrum. Amcanın 

dükkânının önünden gelip geçerken bana yedi kancık babası nereye gidiyorsun? 

der. Allah bana bir oğul vermedi ki bana böyle demesin” diye sitem eder 

(Seyidoğlu, 2016: 328). 

Masalda kız çocuğundan “kancık” olarak bahsedilmesi yani bir köpek 

yavrusuna benzetilerek masalda yer alması onun toplum indindeki değersizliğini 

bize göstermektedir. Bu hitap şekli sadece kız çocuğu üzerinde psikolojik bir 

şiddete neden olmamakta ayrıca o kız çocuğunu dünyaya getiren anne üzerinde de 

aynı psikolojik baskıya neden olmaktadır. Günümüzde de bu durum pek 

değişmemiştir. Kız çocuklarından “kancık” olarak bahsedilmesi, toplumun kız 

çocuğunu nasıl konumlandırdığını açıkça göstermektedir. Bu nedenle aileden ve 

çevreden çeşitli baskılara maruz kalmak istemeyen kadınlar daha çok erkek çocuk 

dünyaya getirmek isterler.  

Halk kültürü ile ilgili yapılan saha çalışmalarından elde edilen 

malzemelerde de aynı sonucu görmek mümkündür. 



213 

Mesela Erzurum’un Halilçavuş köyünde yapılan bir saha çalışmasında 

(Akdağ, 2023, s. 42), kaynak kişiler ilk çocuk olarak kız çocuklarının dünyaya 

gelmesinin pek istenmediğini belirtmektedir. Van/Gevaş bölgesinde de yapılan 

saha çalışmalarına göre (Kartal, 2020, s. 34) genellikle ilk çocuk olarak erkek 

çocuk istenmektedir. Van’da olduğu gibi Bitlis yöresi halk kültüründe de aileler 

hep erkek çocuk istemektedir (Ergöz, 2019, s. 105). Her üç bölgede de erkek 

çocuk dünyaya getirmek adına çeşitli ritüellerin düzenlendiği görülür. Gelin ile 

damadın eve girdiklerinde kucaklarına bir erkek çocuk verilmesi ya da gerdek 

sonrasında gelinin duvağını yine bir erkek çocuğun açması hep ilk çocuğun erkek 

olması için yapılan bir uygulamadır. İlk çocuğun erkek olması adına ziyaretlere 

gidilmesi, kurban-adakların verilmesi, duaların edilmesi ve pirlerden duaların 

alınması da yine ortak uygulamalar olarak öne çıkmaktadır ve erkek çocuğun bu 

bölgelerde ne denli önemli olduğunu bize bir daha göstermektedir.  Doğu 

vilayetlerimizden vermiş olduğumuz bu örnekler aslında memleketin geneli için 

de ortaktır. Bunun nedeni ülkemizde gerek Doğu’da ve gerekse Batı’daki 

vilayetlerimizde olsun, erkek çocuk her daim soyun devamı noktasında gerekli 

kabul edilir ve ayrıca ileride iş görecek, aileye destek olacak olan çocuğun da yine 

erkek çocuk olacağı algısı etkili olmaktadır. Masallarda bu konunun bu haliyle ele 

alınıyor olması ise toplumsal gerçekliğin aslında masal metinlerine yani sözlü 

geleneğe yansımasından başka bir şey değildir.  

Yukarıdaki bahsi geçen vilayetlerde kaynak kişilerin aktardığı kadarıyla 

kız çocuğunun dünyaya gelmesi adına halk kültüründe hiçbir ritüelin 

düzenlenmiyor olması düşündürücüdür. Geleneksel halk kültürünün aksine 

hâlbuki kadınlar ileride kendisine yardım etsin diye genelde bir kız evlat sahibi 

olmak isterler. Ancak onların bu talepleri, eril egemen anlayışın şekillendirdiği 

sözlü geleneğe tam etki edememiş olmalı ki masallarda bu türden bir talebe masal 

anlatıcıları pek yer vermezler. 

Bu örnekler, geleneksel halk kültüründe var olan inanışlar olup 

Anadolu’nun çeşitli yörelerinde bu durumun hâlâ hâkim olduğu bilinmektedir. 

Erkek çocuğun soyu devam ettireceği gerekçesiyle kız çocuğuna nazaran daha çok 

istenmesi, aile ve toplum içerisinde erkek çocuğunu değerli kılmaktadır. Kız 

çocuğunun ise soyun devamında bir rolünün olmadığı düşüncesi ve büyüdüğünde 

de evlenip başka bir ailenin üyesi olacağı gerekçesiyle istenmemesi, kız çocuğunu 

değersizleştirmektedir. Bu da her iki çocuk arasında cinsiyete dayalı bir eşitsizliğe 



214 

ve değersizleştirmeye sebep olmaktadır. Çocuk yaşlardan itibaren toplumsal 

kanıya göre değersiz olduğu kabul edilen kız çocukları, büyüdüklerinde de değer 

görmemekte ve yok sayılmaktadır.  

Bu bağlamda erkek çocuğa sahip olmanın önemini ortaya koyan bir başka 

masalımız da Muradına Eremeyen Dilber masalı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu masalda genç bir kız vardır ve babasına, erenlerin arkasından bir adam 

çıktığını bu nedenle korkup kaçtığını söyler. Bunun üzerine baba da: “Demedim 

mi kızım eksiksiniz diye. Erkek evladı aranmaz mı?” der (Bakırcı, 2006, s. 201). 

Masalda geleneksel halk kültüründe yaygın olan erkek evlat bakış açısının 

masal metnine doğruca yansıdığını görmek mümkündür. Erkek evlat olmadığı 

müddetçe aile hep noksan kalacaktır. Bu bakış açısı ve geleneksel yaklaşım 

nedeniyle kız çocukları toplumda hep “eksik” olarak kabul edilmiştir. Toplumda 

kız çocuklarının “Eksik etek” olma düşüncesi de buradan kaynaklanır ve bu 

nedenle de erkeğin bir adım gerisindedir. Bu eksiklik erkeğe kıyasla oluşmuş bir 

noksanlıktır. Kız çocukları doğdukları andan itibaren cinsiyetlerinden dolayı 

“eksik” kabul edilmekte ve bu eksiklik hayatları boyunca da karşılarına 

çıkarılmaktadır. Sonuç itibariyle söylenebilir ki incelemiş olduğumuz bu üç masal 

metninde, eril söylemin hâkimiyetini hissetmekte ve toplumun bakış açısının 

anlatı türlerine nasıl yansımış olduğunu görebilmekteyiz. 

2.2.3.11 Congalaz Karısı 

Geleneksel toplum yapısında namus ile ilgili bir sorun ortaya çıktığında 

sorumlu tutulan ve ilk cezalandırılacak olan kişinin kadınlar olduğu önceki 

bölümlerde incelemiş olduğumuz hikâye ve masal örneklerinden kolayca 

anlaşılabilmektedir. Halk hikâyesi ve masalları dışında pek çok diğer halk 

anlatısına da yansımış olan bu durumun bir örneğine Congalaz Karısı masalında 

görmekteyiz.  

Masalda bir kadın ile yedi çocuğu anlatılmaktadır. Bu kadının yedi erkek 

evladı vardır ancak hiç kızı yoktur. Kadın sekizinci çocuğuna hamiledir ve 

çocukları annelerine, yine oğlun olursa eve gelmeyiz ama kızın olursa evin önüne 

kırmızı bayrak as, biz anlarız derler. Kadının bu sefer bir kızı dünyaya gelir ama 

oğullarının gelip gelmeyeceğini merak ettiği için evin önüne kara çaput asar. 

Annesinin kara çaput astığını gören oğulları, eve gelmezler. Kız büyüyünce annesi 

kızına, aslında ağabeyleri olduğunu ancak evden çekip gittiklerini anlatır. Bunun 

üzerine kız kardeş, ağabeylerini aramaya gider. Bu kız nihayet bir gün 



215 

ağabeylerini bulur ve onların yanında yaşamaya başlar. Bir gün bir congalaz karısı 

gelir ve kıza tuzak kurar. Kıza bir yüzük verir. Bu yüzük kızın boğazına kaçar ve 

kız bayılır. Kız kardeşlerini baygın bulan yedi ağabey, kardeşleri uyandığında hiç 

konuşmadığını fark ederler. Bunun üzerine: “Bu bize madem seslenmiyor, bunu 

götürelim. Bu mutlaka namusuna ziyan etti” diye düşünürler. Diğer kardeşler 

küçük oğlana “Bunu götür bir yere atıver veya kes gel, bunu ne edersen et, bu bize 

mutlaka bir namus etti, ondan bize seslenmez” derler. Küçük kardeş kızı götürür 

ama öldüremez, gömleğini kuşun kanına sürüp getirir, kardeşini de özgür bırakır. 

Daha sonra kızın başına gelenlerin aslı anlaşılır ve yedi oğlan kardeş, congalaz 

karısını tüfekle vururlar. Kız kardeşlerini de congalaz karısının oğluyla 

evlendirirler (Alptekin, 2002, s. 444).   

Masalda yedi erkek kardeşin, kız kardeş istemeleri ve eğer kız kardeşleri 

olmazsa eve gelmeyeceklerini söylemeleri, ailede kız kardeş isteğinin olduğunu 

göstermektedir. Burada anlatıcı ancak yedi erkek çocuktan sonra bir kız 

çocuğunun akla gelebildiğini bir masal metni üzerinden aktarmaya çalışmıştır. 

Masal bu haliyle diğer masallardan alışık olduğumuzun dışında bir giriş ile ve 

farklı bir algıyla anlatıya başlamakta olsa da ilerleyen bölümlerde yine ailede ve 

toplumda genç bir kız olmanın sorumluluklarının ne denli ağır olduğu dinleyiciye 

hatırlatılmaktadır. 

Masal metninde genç kızın bayılmasını ve sonrasında konuşmamasını 

kızın namussuzluk yaptığına yoran erkek kardeşler, kardeşlerini ölümle 

cezalandırmak isterler. İşte bu tavır geleneksel toplumlarda bir ailede kız evlat 

olmanın ne denli zor olduğunu, toplumsal cinsiyet rollerinin ne kadar ağır 

olduğunu bize göstermektedir. Bu cezalandırma yöntemi, dönemin toplumsal 

yaşantısında gerçekte de bu suçu işleyen kadınlara ya da işlemese bile o yönde bir 

kuşkuya neden olan kadınlara karşı nasıl bir önyargı ile yaklaşıldığına dair iyi bir 

işarettir. Genç bir kızın namusuyla ilgili bir sorun yaşadığında, kendisine uygun 

görülen cezanın, öldürmek ya da ölüme terk edilmek olduğunu masal anlatıcısı 

yine ölüm cezasıyla masalda açıkça vurgulamaktadır. Kız kardeşi öldürme görevi 

genellikle evdeki en küçük erkek kardeşe verilmektedir. Helvacı Güzeli (Alangu, 

2019: 9) masalında da aynı durum söz konusudur. Ortada namusla ilgili bir sorun 

olduğunda bunun sorumlusu, kadın olarak görülmektedir ve bu nedenle ceza da 

kadına verilmektedir. Aile içindeki tüm bireyler dâhil olmak üzere toplumun 

görüşü bu yönde olmaktadır. Bu nedenle de cezalandırılması gereken kişi, kadın 



216 

olmakta ve bu durum toplum tarafından ortak bir kanıyla kabul edilmektedir. 

Masalın sonunda kız kardeşin, congoloz karısının oğluyla evlendirilmesi de 

oldukça ironiktir. Kızın ağabeyleri intikam almak amacıyla congoloz karısını 

öldürürler ve congoloz karısının oğluyla da kız kardeşlerini evlendirirler. Bu 

türden bir son, sonradan oluşacak hasımlığın önüne geçmek için uygulanmış bir 

çözüm yöntemini ya da kadının haklı çıktığı bir durumda bile ancak bu kadar 

ciddiyet gösterilebildiğini akla getirmektedir. 

2.2.3.12 Hain Vezir 

Kadına uygulanan şiddetin, güçlü ve güçsüz konumda olan iki taraf 

arasında yaşanabildiğine dair bir örnek de Hain Vezir masalında 

görülebilmektedir. Güçlü konumda olan vezir, güçsüz ve savunmasız anda 

yakaladığı padişahın eşini kendisiyle birlikte olmaya zorlamakta ve ona karşı 

cinsel ve psikolojik bir şiddet uygulamaktadır. 

Buna göre masalda vezir, padişahın karsına göz koyar. Bir gün padişah, 

karısını ve üç çocuğunu vezire emanet eder, onları babasının evine götürmesini 

söyler. Vezir, padişahın karısı, çocukları ve askerler epey yol gittikten sonra çadır 

kurup dinlenmek isterler. Vezir bütün askerleri uyuttuktan sonra gizlice kadının 

çadırına girer. “Ya bana el verirsin ya da seni öldüreceğim” der. Kadın, yapma 

etme, dese de vezir onu dinlemez ve oğlunu kesmek ister. Kadın, “kes” der. Vezir, 

büyük oğlunu yatırır, boğazını keser. Yine kadını zorlar, sırasıyla diğer 

çocuklarının da boğazını keser. Kadın, vezirin elinden kurtulur, kaçar gider. Vezir 

saraya geri döner ve padişaha, karısının çocuklarını kesip gittiğini söyler 

(Seyidoğlu, 2016, s. 311). 

Bu anlatıda tehdit ve zorlama yoluyla kadına cinsel şiddet uygulandığı 

görülmektedir. Bunun yanı sıra vezir, çocuklarını öldürmekle kadını tehdit 

etmekte ve isteği yerine gelmediği için çocukları teker teker öldürmektedir. 

Burada da çocuklar üzerinde fiziksel şiddet uygulanmaktadır. Tüm bunlar 

karşısında kadının hem bir kadın hem bir anne olarak ağır bir psikolojik şiddete 

maruz kaldığı görülebilmektedir.  Kadın için namus kavramının ne denli önemli 

olduğu, çocuklarının ölümüne dahi razı olmasından anlaşılmaktadır. Masalda 

kadının namusunu korumak adına çocuklarını dahi feda etmesi gerektiği, namus 

kavramının her şeyden daha üstün tutulduğunun mesajını iletmek içindir. Ancak 

buna rağmen istediğini elde edemeyen vezir, kadına iftira atmakta ve padişaha 

yalan söylemektedir. Vezirin padişahın karısına yaptığı muamele ve uyguladığı 



217 

şiddet, toplumsal düzende kadın erkek arasındaki eşitsizliğe bir işarettir. Vezir 

baskı yoluyla kadına istediklerini yaptırmaya zorlamakta; kadın ise direnmekte 

ancak sonuçta yine suçlanmaktadır. Bu durum, toplumun suçlu ve kurban olma 

rolünü kadına yüklediğini göstermektedir.  

Bu masalda eril egemen anlayış, padişah karısı bile olunsa erkekler 

karşısında kadının her daim zayıf olduğunu göstermek istemekte ve kadınlara da 

her an teyakkuzda olmaları gerektiği mesajını salık vermektedir. Padişahın veziri 

bile olsa kimseye güvenmemeleri gerektiği masal anlatıcısı tarafından âdeta ihtar 

edilmektedir. Görüldüğü üzere masal anlatıcısı, içerisinde yaşadığı toplumun 

sosyo-kültürel dinamikleri doğrultusunda kadın ve erkeğin sahip olduğu toplumsal 

cinsiyet rolleri gereği neyi nasıl yapmaları gerektiğini masal metni üzerinden 

geleneğin öğrenicilerine aktarmaya çalışmaktadır.   

2.2.3.13 Topal Leylek 

Çocuğu olmayan kişilerin, bir dervişin, Hızır’ın veya evliyanın yardımıyla 

çocuk sahibi olmaları motifi, masallarda sıklıkla karşılaşılan motiflerdendir. Bu 

şekilde dünyaya gelmiş olan çocuğun hayatı da mistik çerçevede ilerleyecektir. 

Buna dair bir örnek Topal Leylek masalıdır. Masalda bu çerçevede, bir dervişin 

yardımıyla dünyaya gelen kızın, daha sonra bir leylek ile evlenmesi ve akabinde 

yaşadığı olaylar ele alınmaktadır. 

Buna göre masalda, çocuğu olmayan bir padişah vardır. Bir dervişin 

yardımı ile bu padişahın bir kız çocuğu olur. Kız büyüyüp evlenecek yaşa gelince 

topal bir leylek ile evlenmek ister. Padişah da kızını, istediğine verir ve leylek, 

kızı alıp götürür. Bu leylek genç bir şehzadedir. Aradan biraz zaman geçince 

leylek, kıza onun yükünü kaldıracak gücünün olmadığını ve kendisini götürüp 

satacağını söyler. Kızı pazara götürür ve bir adama satar. Sonra tekrar geri alır, 

aradan biraz zaman geçince yine satar. Bu durum birkaç kez bu şekilde tekrar eder 

(Seyidoğlu, 2016, s. 32). 

Masalda kadının bu şekilde satılıp geri alınması ve sonra yeniden satılması 

onun masal anlatıcısı tarafından bir meta hükmüne konulduğunu bize 

göstermektedir. Kocası durumundaki bir erkeğin, karısına bakamayacağı 

gerekçesiyle onu satmak istemesi kadını erkeğin indinde değersizleştirmektedir. 

Üstelik bu durumun birkaç kez tekrarlanması kadının adeta bir mal gibi alınıp 

satılabildiği köle ve cariye pazarlarını akla getirmektedir. Dönemin toplumsal 

düzeninde kadının hiçbir şahsiyetinin olmadığı, onun köle ve cariye pazarlarına 



218 

muhatap ediliyor olmasından anlaşılabilmektedir. Metinde her ne kadar bu türden 

pazarlarda doğrudan bir satış söz konusu olmasa da kadının götürülüp satılması 

akla köle ve cariye pazarlarını getirmektedir. Masal anlatıcısı aslında kurguladığı 

bu metin ile dinleyicilerine kendi konumlarını yeniden hatırlatmakta ve ona göre 

kendilerinden beklenen tavır ve davranışları sergilemeleri gerektiğini ihtar 

etmektedir.  

Kadın, beklenildiği gibi bütün bu süreç boyunca yine edilgen bir konumda 

tutulmaktadır. Bu durum karşısında herhangi bir fikir beyan edememesi onun 

iradesinin bütünüyle yok sayıldığını göstermektedir. Bu gibi anlatılardan 

hareketle, toplumsal hayatta kadın ve erkeğin nasıl konumlandırıldığını anlatı 

türlerine nasıl yansıtıldığından çıkarmak mümkündür. Kadın bu anlatıda olduğu 

gibi dönemin geleneksel toplum algısında da zayıftır. Bu zayıflığın beraberinde 

masaldaki gibi psikolojik ve fiziksel şiddet türlerine de kapı aralaması oldukça 

doğal bir durumdur. 

2.2.3.14 Ölü Yiyen Derviş I 

Masalların, toplumsal cinsiyet perspektifinden incelendiğinde, genç 

kızların kiminle evleneceği konusunda karar mekanizmasının babalar olduğu 

sonucunu anlatı türlerinden edinmekteyiz. Babanın otoriter bir güç olarak ailedeki 

bireylerin ve özellikle de kız çocuklarının kaderini belirledikleri aşikârdır.  Ölü 

Yiyen Derviş masalında da baba benzer bir rol ile karşımıza çıkmaktadır. Masalda 

baba rolündeki karakter, daha çocuğu doğmadan büyüyünce kim isterse ona 

vereceği hususunda vaatte bulunmaktadır. Masalda çocuğunu daha doğmadan 

vereceğini söylemesi ise aslında onun bir kız çocuğu olacağına işaret etmektedir. 

Nitekim adamın beklenildiği gibi bir kız çocuğu olur ve onu daha önce vadettiği 

üzere yaşlı bir adama verir.  

Masalda, çocuğu olmayan bir karı koca vardır. Adam, “Allah bana bir tane 

evlat versin kurt gelsin kurda, köpek gelsin köpeğe vereceğim” diye dua eder. Bu 

adamın bir gün üç kızı olur. Kızlar büyüyüp on beş on altı yaşlarına geldiğinde 

dünürcü taşında ihtiyar bir adam oturur. Baba verdiği sözü hatırlar ve mecbur 

kızını bu ihtiyar adama verir. İhtiyar kızı evine götürür. İhtiyarın evinde kırk oda 

vardır. Kız her bir odaya tek tek bakar. Bir odada kefenlenmiş ölüler vardır. Güya 

kocası olacak olan bu ihtiyar adam, ölüleri getirmiş yemiş ve getirip o odaya 

doldurmuştur. Bunu gören kız, çok korkar. Uzun bir mücadeleden sonra ihtiyarın 

elinden kaçmayı başarır (Seyidoğlu, 2016, s. 49). 



219 

Görüldüğü üzere masalda kız, daha doğmadan bir adak gibi evlendirilmek 

suretiyle üstelik de yaşlı bir erkeğe verilebilmektedir. Kız, evlenecek çağa 

geldiğinde kendi rızası olmasa da babasının uygun gördüğü kişiyle evlenmeyi 

kabul etmek zorundadır. Bu durum kız evladın babasına karşı sadece itaatkâr 

olduğunu göstermemekte ayrıca böyle de davranması gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Benzer şekilde kızın sahip olduğu itaatkârlığı, evlendikten sonra da 

kocasına göstermesi istenmektedir. Ancak kocasına itaat edemeyeceği sakıncalı 

durumların söz konusu olması durumunda ise kadın, tehditle ya da birtakım 

zorlamalarla söz dinlemeye ikna edilmektedir. 

Masalda genç bir kızın hem ihtiyar hem de istemediği biriyle evlendirilmiş 

olması masal anlatıcısı tarafından toplumsal gerçekliğin metne yansıtılması olarak 

görülmelidir. Babanın bu tercihine kız çocuklarının itirazsız uymaları ise yine 

dönemin toplumsal gerçekliği doğrultusunda kadınlara biçilen toplumsal cinsiyet 

rollerinin bir gereğidir. Bu türden evlilikler neticesinde genç kızların gelin 

gittikleri evlerde ne gibi sorunlar yaşadıkları ise ihtiyar adamın aslında bir ölü 

yiyicisi olduğu gerçeği ile ifade edilmeye çalışılmıştır. Masalın bu kısmı masal 

anlatıcısı tarafından hem metne konulmuş bir toplumsal eleştiri olarak 

değerlendirilebilir hem de ne kötü olayların aslında meydana gelebildiğini 

dinleyicilere aktarmanın bir örneği olarak da yorumlanabilir. Bu yönüyle bu 

masalı bir kadının serzenişi, örtük bir yardım istemesi, toplumsal bir eleştirisi 

olarak yorumlamak yanlış olmayacaktır. Ya da bu temada işlenmiş olan masallar 

aslında baba konumunda kurgulanmış olan bütün otoriter güçlere karşı ve onların 

karısı ve kızları üzerindeki hâkimiyetlerine dair bir eleştiridir. Genç kızlarımızın, 

gelinlerimizin ve kadınlarımızın yaşadıkları bu türden sorunlar, kendilerinin icra 

ettikleri manilerde, ninnilerde, masallarda, hikâyelerde ve türkülerde işte bu 

şekilde dile gelebilmektedir. 

2.2.3.15 Kamçı 

Toplumsal hayatta bazı durumlarda kadının meta olarak görüldüğü 

durumlar anlatı türlerine de yansımıştır. Kadının bir eşya gibi alınıp satıldığının 

masallarda ifade ediliyor olması, kadını insan olarak değersizleştirirken varlığı 

için de tehdit oluşturmaktadır. Kamçı masalı buna dair güzel bir masal örneğidir. 

Masalda genç ve bakire olduğu özellikle belirtilen bir kız, bir saatlik işe bedel 

olarak karşı tarafa sunulabilmektedir.  



220 

Masalda bu hadise tellalın bir saatlik iş için bakire bir kız ve karın 

doyuracak ekmek ile bir kat da elbise verileceğine dair ilanıyla duyurulmaktadır. 

İlanı duyan bir delikanlı da karnımı doyursalar yeter der ve işi kabul eder. Genç 

adamı beyin yanına götürürler. Bey, üç kız getirtip: “Oğlum, hangisini alırsan al. 

Kendine eş et, senin olsun” der. Genç adam bakar, küçük kız hepsinden daha 

güzeldir. Genç adam küçük kızı alır (Seyidoğlu, 2016, s. 126). 

Masalın sonunda genç adama, eşya seçer gibi kız seçmesi ve kendine eş 

yapması teklif edilmektedir. Bu durum, bir erkekle kızı evlendirmek gibi görünse 

de kızın bir eşya gibi sunulduğu gerçeğini değiştirmemektedir. Üstelik delikanlı 

ilk ilanı duyduğunda karnının doymasını yeterli görmekte, bakire genç bir kızın da 

verilecek olmasını önemsememektedir. Bu yaklaşım kadına yönelik daha da 

değersizleştirici bir yaklaşımdır.  Burada kadına yönelik toplumsal bakış açısının 

masal anlatıcısı yoluyla metne nasıl yansıtıldığını görmek mümkündür. Toplumsal 

düzende genç kızların, kadınların namuslarını korumak gibi önemli bir görevi 

bulunurken ve bu nedenle öldürüldükleri dahi görülürken, bakire bir kızın bir 

erkeğe hediye olarak sunuluyor olması, toplumun kadın cinsiyeti üzerindeki 

çelişkili durumunu ortaya koymaktadır. 

2.2.3.16 Çuhadaroğlu 

Toplumsal cinsiyet rolleri gereği toplum yaşamında kadınlara sınırlar 

çizilmekte ve kadının iyi ya da kötü olarak değerlendirilmesi bu rollere uygun 

davranıp davranmadığıyla ilişkilendirilmektedir. Kadınların nasıl davranması, 

neler yapması ya da yapmaması gerektiği halk anlatılarında sıklıkla 

vurgulanmakta ve sözlü gelenek aracılığıyla da tekrar topluma iletilmektedir. 

Topluma iletilen bu mesajlardan herkes payına düşeni aldığı gibi kadınlar da 

toplumsal cinsiyet rollerinin çizdiği sınırlar içerisinde yaşamayı öğrenmektedir. 

Çuhadaroğlu masaldaki adamın, ailesindeki kadınların sokağa bile çıkmadığını 

söylemesi ve bundan övgüyle bahsetmesi üstelik bunu başkalarına da ispat etmek 

istemesi, toplum tarafından belirlenmiş olan toplumsal cinsiyet rollerinin bir 

gereğidir. Masal anlatıcısı döneminin toplumsal cinsiyet rollerinde önemli bir 

unsur olduğunu düşündüğü sokağa dahi çıkmayan kadın rolünü, görüldüğü 

şekliyle masal metnine almıştır. Böylelikle masal aracılığıyla kadınların ancak bu 

şekilde ahlaklı olabileceği düşüncesini dinleyiciye aktarmak hedeflenmiştir.  

Masaldan bahsetmek gerekirse Çuhadaroğlu masalında, baba ile oğul 

Haleb’e giderken yol üstünde bir otelde kalırlar. Orada otururken “İstanbul’daki 



221 

kadınların hepsi kötü kadındır” diye bazı konuşmalar duyulur. İddiaya girerler ve 

“Bizim ailemiz sokağa bile çıkmaz” derler. Adamın biri, ben gidip ailenizden bir 

işaret getirirsem bu odadaki malların hepsini kendisine verip vermeyeceklerini 

sorar. Herkes kabul eder. Adam bir kadın tutar ve diğer adamın ailesinin evine 

gönderir. Kadın bir plan yapıp evin içine girer ve evdeki kızın göğsünün 

ortasından öper. Kızın göğsünde de ben vardır. Sonra bunu gidip adama söyler. 

Adam, “Kızının göğsünün ortasındaki benden öptüm” der. Adamlar utanır, 

mallarını öylece bırakıp giderler (Seyidoğlu, 2016, s. 321). 

Masalda genç bir kızın odasına gizlice girilip onun rızası dışında bedenine 

dokunulması ve göğsünden öpülmesi açıkça cinsel bir tacizdir. Üstelik bu eylem, 

kadın üzerinde bahse giren erkeklerin haklılığını ispat etmek için bir kadın 

tarafından yapılmaktadır. Kadın bedeni üzerinden bahse girilmesi ve kadın 

bedenine rızası dışında dokunulması, dışarıdan bakıldığında mahremiyet 

sınırlarını aşan bir davranıştır. Bununla birlikte kadın üzerinde cinsel ve psikolojik 

bir şiddete de yol açacağı hemen akla gelebilmektedir. Ancak masal anlatıcısının 

burada vermek istediği mesaj daha başka bir mesajdır. Anlatıcı makbul kadınların 

ancak evlerinde oturan kadınlar olabileceği ve hatta bu kadınların dahi evlerinde 

otururken, çeşitli tehlikelerden ve iftiralardan kendilerini tam da kurtarmış 

olmadıkları, dikkatli olmaları gerektiği mesajını masal metni aracılığıyla topluma 

iletmek istemektedir. Bu türden mesajların doğrudan kadın cinselliği üzerinden 

verilebiliyor olması, masal metninin icra edildiği geleneksel icra bağlamındaki 

yani toplum indindeki konumunu bize göstermektedir. 

Üstelik kadına uygulanan bu muamele, kadının bir birey olmasından 

ziyade onun bir nesne, bir araç gibi kabul edildiğini de bize göstermektedir. Kadın 

bedeni üzerinden bahse girilmesi ve sonucunda para kaybedilmesi bunun ispatı 

niteliğindedir. Sokağa dahi çıkmayan kadınlar ahlaklı ve namuslu olarak kabul 

edilirken aksinin olması, kadınların sokağa çıkması onların namusunu 

zedeleyecek bir eylem olarak masalda yansıtılmaktadır. Ancak bu masalda genç 

kız kendi evinde bile tacize uğrayabilmektedir. Bu durum, kadının evinde dahi 

mahremiyetine dokunulabileceğini, kadın için namusunu korumasının olağanüstü 

bir çaba gerektirdiğini göstermektedir. Öyle ki kadın ne yaparsa yapsın hep 

namusuyla ilgili tehlike altındadır. Kadınlar eril egemen sözlü geleneğin de 

yaklaşımından anlaşılacağı üzere, namuslarının korunması amacıyla 



222 

baskılanmakta ancak bunun sınırları erkeklerin istekleri doğrultusunda 

çizilebilmektedir. 

Masal metninde ayrıca bir itiraz da vardır. Sadece sokağa çıkan kadınların 

ahlaksız olarak nitelenmesine masal anlatıcısı, kurgulamış olduğu bu metinle 

itiraz eder. Anlatıcı evlerinden dışarı çıkmayan kadınların da istedikleri takdirde 

ahlaksızlık yapabilecekleri mesajını metne yansıtmıştır. Metinde evlerine giren 

yabancı bir kadının genç kızın göğsünün ortasından öpmesine bir itirazın 

olmaması, evlerinden dışarı çıkmayan kadınların da iffetsizlik edebileceklerine 

dair bir işarettir.    

2.2.3.17 Çobanın İki Karısı 

Kadının çocuk doğuramaması, erkeğin isteklerini yerine getirememesi ya 

da sadece erkek istediği için birden fazla kadınla evlenebileceği halk 

hikâyelerinde sıklıkla karşımıza çıkmakla birlikte masallarda da görülen bir 

durumdur. Erkeğin birden fazla evlilik yapıp ilk eşinin üzerine başka bir kadınla 

evlenmesi kumalık olarak tanımlanmaktadır. Kuma getirme uygulamasının 

günümüzde çok yaygın olmamakla birlikte hâlâ devam ettiği de bilinmektedir. 

Çobanın İki Karısı adlı masalda bu kuma getirme uygulaması karşımıza 

çıkmaktadır. Çoban karakterindeki Ali, karısından gereken mutluluğu göremediği 

için ikinci kez evlenmektedir.  

Masaldan kısaca bahsedecek olursak; ülkenin birinde Ali adında bir çoban 

vardır. Bu çoban evlenir ve bir çocuğu olur. Karısından gereken mutluluğu 

göremeyen Ali, karısının üstüne kuma getirir. Ali, ikinci karısı daha güzel olduğu 

için bu karısına ve onun doğurduğu oğluna daha çok ilgi göstermeye başlar. Eski 

karısı, kocasının yeni karısını kıskanmaya başlar hatta ona kötülük yapmak için 

fırsat kollar. Eski karısı bir gün kumasını kuşa çevirir. Aradan zaman geçtikten 

sonra eski haline dönen kadın olup biteni kocasına anlatır. Olanlara kızan çoban 

eski karısını atın kuyruğuna bağlar ve atı dağlara doğru dehler, karısını 

cezalandırır. Çoban ikinci karısı ve çocukları ile mutlu bir hayat yaşar (Bekdik, 

2014, s. 274). 

Masalda kadınlar, hem kuma olarak karşı karıya getirilmekte hem de 

güzellik algısıyla karşılaştırılmaktadır. Bir kadının daha güzel olduğu için başka 

bir kadına tercih edilmesi kadın için hem onur kırıcı bir davranış hem de 

psikolojik şiddet sayılabilecek bir eylemdir. Bu durum, birinci eşin kendisini 

yetersiz ve eksik hissetmesine sebep olmakta üstelik eve gelen yeni kadınla 



223 

birlikte yaşamasının dayatılmasıyla psikolojik baskının şiddetini arttırmaktadır. 

Bu durum kadınlar arasında erkek merkezli bir çatışmanın yaşanmasına sebep 

olmaktadır. Kadının kıskançlık duygusuna kapılması, kışkırtıcı davranışların 

sonucunda oluşmaktadır. Ancak bu nedenle kocası tarafından suçlanmakta ve 

masalın sonunda ölümle cezalandırılmaktadır.  

Burada erkeğin karısını kuma hayatına mecbur etmesinin ve sonrasında 

onu bir de ölüme mahkûm etmesinin olağan karşılandığı görmek mümkündür. 

Ali’nin ikinci karısı ve çocukları ile birlikte mutlu bir hayat sürdüğü vurgusunun 

yapılmasını ise masala eril egemen söylemin bir yansımasıdır. Eril egemen sözlü 

geleneğin inşa ettiği toplumsal cinsiyet rollerinde, ilk eşe ikinci eş ile ilgili 

olumsuz tutum ve davranışlarda bulunmaması gerektiği bu gibi sözlü anlatılar 

yoluyla hatırlatılmaktadır. Çünkü masalda olay baştan sona eril sözlü gelenek 

doğrultusunda inşa edilmekte ve ona karşı olan kişi de yok edilmektedir.  

Masal anlatıcısı masalda erkeğin istekleri doğrultusunda metni inşa 

ederken kadının mücadelesini hoş görmez. Anlatıcı burada eril egemen sözlü 

geleneğin inşa ettiği toplumsal cinsiyet rollerine karşı gelinmemesi gerektiğini, 

aksi takdirde bunun sonucunun ölüm cezası olacağı mesajını dinleyiciye vermek 

istemektedir. Ali’nin karısına uyguladığı fiziksel ve psikolojik şiddetin herhangi 

bir yaptırımının bulunmaması ise her defasında karşılaşıldığı üzere erkeğin kadına 

yönelik şiddet eylemlerini meşrulaştırmaktadır. Günümüzdeki kadına yönelik 

şiddetin bu kadar yükselmiş olmasında bu türden anlatıların meydana getirdiği 

şuur altının da katkısının olduğunu düşünmek yersiz olmayacaktır. 

2.2.3.18 Sihirli Saç Tokası 

Halk hikâyeleri ve masalları toplumsal cinsiyet rolleri perspektifinden 

incelendiğinde, kadınların genel olarak erkek cinsiyeti karşısında zor durumlarda 

kalabildikleri görülmektedir. Bu zor durumda kalma türleri arasında psikolojik, 

cinsel ve fiziksel şiddet örnekleri de mevcuttur. Ancak bunun yanı sıra metinlerde 

kadınların da birbirlerine karşı psikolojik ya da fiziksel şiddet uyguladıkları 

durumlar olabilmektedir. Bu durum masallarda genellikle ya kız kardeşlerin ya da 

üvey annenin evin güzel ve kimsesiz küçük kızını kıskanmaları sonucu 

oluşmaktadır. Masallarda özellikle kız kardeşler arasındaki çatışma genelde 

kıskançlık sonucu ortaya çıkar. Kız kardeşlerden birinin padişahla evlenmesi diğer 

kardeşlerin onu kıskanmasına yol açmakta, bu da kardeşler arasında bir çatışmayı 

doğurabilmektedir. Benzer şekilde üvey annenin de üvey kızını evden 



224 

uzaklaştırmak istemesi, genelde onun güzelliğini kıskanması nedeniyledir. Hatta 

bu nedenle genç kıza şiddet uyguladığı da görülmektedir. Bütün bunların yanı sıra 

evdeki Arap cariyenin, padişahın karısını kıskanması ya da kayınvalidenin 

gelinini istememesi gibi nedenlerden dolayı da kadınlar arasında kıskançlık 

merkezli bir anlaşmazlık ve şiddet içeren davranışlar ile karşılaşılabilmektedir. 

Bu doğrultuda incelediğimiz masallardan 13’ünde kadının kadına yönelik 

uyguladığı psikolojik, fiziksel ve sözlü şiddet örneklerine rastlamış olduğumuzu 

söyleyebiliriz. Bu masallardan Sihirli Saç Tokası, Kara Gözlü Yılan ve Üvey 

Anne,Nardaniye Hanım, Nar Tanesi I, Nar Tanesi II, Nar Tanesi, Muradına 

Ermeyen Dilber II adlı yedi masalda üvey annenin, üvey kızına uyguladığı 

psikolojik ve fiziksel şiddet örnekleri bulunmaktadır.  

Buna göre Sihirli Saç Tokası masalında üvey anne, üvey kızı olan Nar 

Tanesi’nin güzelliğini kıskanır ve ona tuzak kurar. Bir dağa götürür ve kızı orada 

bırakır. Dağda yalnız başına kalan Nar Tanesi bundan sonra türlü mücadeleler 

verir. Masalın sonunda, üvey anne ve ona yardım eden kadının yaptıkları işler 

ortaya çıkar ve Nar Tanesi ile evlenen şehzade her iki kadını da asarak 

cezalandırır (Kunos,  2020, s. 230). Bu masala benzer bir masal da Nar Tanesi I 

masalıdır. Bu masalda da üvey anne, üvey kızını evde istemez ve kocasına, “Ya 

bu kızı evden götürürsün ya da ben sana eş olmam” der. Adam istemese de 

karısının dediğini yapar, kızını kandırıp bir ormana götürür ve orada terk eder. 

Burada kızın başına türlü işler gelir, üvey anne cadı kılığına girer ve kıza hiç 

huzur vermez. Masalın sonunda üvey anne, padişah tarafından katır kuyruğuna 

bağlanır ve katırlar üvey anneyi paramparça ederler (Seyidoğlu, 2016, s. 143).  

Nar Tanesi II masalı da diğer iki masala benzemekle birlikte bu masalda 

üvey annenin, kızına yönelik eylemi ağır fiziksel şiddet içermektedir. Masalda 

üvey anne, üvey kızını evde istemez. Kızını tuzağa düşürüp evden uzak bir yere 

götürür. Bir faytoncu bulur ve ona: “Sen bu kızın başını öyle kır ki kanlar aksın” 

der. Daha sonra bir nine gelir ve kızın saçlarını eline dolar, sürükleye sürükleye 

getirip kırk tane atın gübresinin bulunduğu yere atar ve üstünü gübre ile örter. Nar 

Tanesi’ni bulunduğu yerden bir padişah oğlu kurtarır (Seyidoğlu, 2016, s. 150). 

Nar Tanesi II masalında üvey anne, üvey kızına olan nefretini, onu öldürmeyi 

istemekle açıkça göstermekte ve genç kıza fiziksel şiddet uygulamaktadır. 

Kara Gözlü Yılan ve Üvey Anne masalında, üvey kızından nefret eden bir 

anne, kızından kurtulmak için ona tuzak kurar. Kız türlü mücadeleler verir, bir 



225 

şehzade ile evlenir. Ancak kızın ıstırabı o zaman da bitmez. Sonunda üvey 

annenin yaptıkları ortaya çıkar ve şehzade üvey anneyi kırk katırın kuyruğuna 

bağlatır. Kadın katırların arkasında sürüklenir, parçalara ayrılır (Kunos,  2020, s. 

247). Nardaniye Hanım masalında ise üvey anne, üvey kızını evden göndermek 

için ona tuzak kurar. Kıza suyla birlikte yılan yutturunca kızın karnı şişer. 

Babasına da kızı, kıra gezmeye gönderdiğini, orada birine kanıp gebe kaldığını 

söyler. Buna inanan baba, kızı bir dağın tepesine çıkarır ve orada bırakıp döner.  

Dağda tek başına kalan kız türlü mücadeleler verir ve bir şehzade ile evlenir. 

Şehzade düğüne, Nardaniye Hanım’ın babasını çağırtır. Nardaniye Hanım’ın 

babası dert içindedir, kızına yaptığını itiraf eder. Kızının başına bir kaza geldiğini, 

bunu namusuna yediremeyeceği için kızını dağa bıraktığını söyler. Masalın 

sonunda kötülük yaptığı anlaşılan üvey anne cezalandırılır ve kırk katırın 

kuyruğuna bağlanır (Boratav, 2021, s. 114). 

Yukarıdaki beş masalın da ortak özelliği, üvey annenin üvey kızını 

istememesi nedeniyle evden göndermek için ona tuzak kurmasıdır. Sihirli Saç 

Tokası adlı masalda üvey annenin, üvey kızını neden istemediği söylenmekte, 

kızın güzelliğini kıskandığı belirtilmektedir. Diğer dört masalda, Kara Gözlü 

Yılan ve Üvey Anne, Nardaniye Hanım, Nar Tanesi I ve Nar Tanesi II, üvey 

annenin, üvey kızını neden istemediği söylenmemekte ancak masal metni 

incelendiğinde, sebebin kıskançlık olması kuvvetli ihtimal dâhilinde 

görünmektedir.  

Bu dört masalda dikkat çeken diğer hususlar; anne kimliğinde olan kadın 

statü ve güç bakımında daha baskın olması ve aile içinde alınacak kararlarda söz 

sahibiyken, genç kızın kendini savunma ya da fikrini beyan etme gibi bir 

durumunun bulunmamasıdır. Nardaniye Hanım masalında, genç kıza namusunu 

koruyamadığı yönünde üvey annesi tarafından iftira atılmaktadır. Bunu duyan 

baba, kızına değil evde söz sahibi olan karısına inanmakta ve kızını kendi eliyle 

dağa bırakıp ölüme terk etmek istemektedir. Böylece baba şerefini kurtarmış, 

üvey anne de kızdan kurtulmuş olacaktır. İyilerin ödüllendirildiği, kötülerin 

cezalandırıldığı masallarda, kötülük yapan üvey anneler ortaya çıkmakta ve kırk 

katır kuyruğuna bağlanarak ya da asılarak ölümle cezalandırılmaktadır. Diğer 

masallarda olduğu gibi bu dört masalda da kötülük yapan kadınların ağır bir 

şekilde, fiziksel şiddete başvurularak cezalandırıldığı görülmektedir. 



226 

Masal anlatıcısı masal metinlerinde hem son kertede kötüleri 

cezalandırmakta ve iyileri ödüllendirmekte hem de toplumsal yaşamdaki var olan 

bir yaraya parmak basmaktadır. Burada üvey anne nedeniyle üvey kızların aile 

içerisinde yaşamış oldukları şiddet, toplumun sosyolojisinin metin sosyolojisi 

olarak karşımıza çıkmasından başka bir şey değildir.    

2.2.3.19 Nartanesi 

Üvey annenin üvey kızına olan nefretini fiziksel şiddete başvurarak 

gösterdiği ve sonucunda kızın gözlerini kaybettiği masal, Nartanesi adında bir 

kızın üvey annesi ona türlü kötülükler eder. Üvey anne, Nartanesi’nin evlenip 

gelin gittiği eve bir çiftçi gönderir ve Nartanesi’nin çocuğunu kesmesini, suçu 

Nartanesi’nin üzerine atmasını ister. Çiftçi çocuğu keser ve kanlı bıçağı da 

Nartanesi’nin cebine koyar. Tabi kanlı bıçağı gören herkes de Nartanesi’nin 

çocuğunu kestiğine inanır. Bunun üzerine Nartanesi’nin gözlerini oyup kendisini 

dağa bırakırlar. Dağda bir kuşun, gözlerine çimen ve tükmüğünü sürmesini 

tavsiye etmesi üzerine kızın gözleri eskisinden daha iyi görmeye başlar. Masalın 

sonunda üvey annenin ve çiftçinin kötülük yaptığı, Nartanesi’nin suçsuz olduğu 

anlaşılır (Alptekin, 2002, s. 286). Bu masala benzer bir başka masal da Muradına 

Ermeyen Dilber II masalıdır. Bu masalda üvey anne, üvey kızının değil kendi 

kızının padişahla evlenmesini ister ve üvey kızına tuzak kurar. Ona tuzlu çörekler 

yedirir. Kız çok susar ama üvey anne kıza su vermez. “Gözünü ver, su vereyim” 

der. Kızın gözlerini oyduktan sonra kız kör olur ve kızın elbiselerini çıkarıp onu 

bir kuyuya atar. Kendi kızını padişaha verir. Masalın sonunda kötülük yapan üvey 

anne ve kızı padişah tarafından kırk katır kuyruğuna bağlanır, parçalanarak can 

verirler (Seyidoğlu, 2016, s. 180). 

Yukarıda yer alan Nartanesi ve Muradına Ermeyen Dilber II masallarında, 

üvey anne şiddet uygulayan konumda, genç kız ise kurban rolünde bulunmaktadır. 

Üvey annenin genç kıza psikolojik ve fiziksel şiddet uyguladığı masalda 

görülmektedir. Adı geçen masallarda genç kız, savunmasız durumdadır ve kendini 

koruyabilecek güçte değildir. Muradına Ermeyen Dilber II masalının sonunda, 

Sihirli Saç Tokası, Kara Gözlü Yılan ve Üvey Anne, Nardaniye Hanım ve Nar 

Tanesi I masallarında olduğu gibi kötülük yapan üvey anne, kırk katır kuyruğuna 

bağlanarak cezalandırılmaktadır. Kötülerin cezalandırıldığı masallarda, kötülük 

yapan kadınların cezalandırıldığı görülürken, kötülük yapan erkek kahramanlara 



227 

benzer cezalar uygulanmadığı dikkat çekmektedir. Bu durum, toplumda hâkim 

olan ataerkil yapının masallara nasıl yansıdığını göstermektedir. 

2.2.3.20 İki Kardeş  

Bu bölümde yer alacak olan İki Kardeş, Bacı Bacı Can Bacı, Muradına 

Nail Olamayan Dilber adlı üç masalda yine kadınların kadınlara uyguladıkları 

şiddet türlerine örnek hadiseler karşımıza çıkmaktadır. Buna göre masallarda 

ortak bir hususiyet olarak, aynı evin içinde bulunan ancak ailenin dışında olan 

kadınların, evin hanımı konumundaki kişiye kıskançlık duygusuyla zarar verdiği 

ve psikolojik şiddet uyguladığı görülebilmektedir.  

Sırasıyla masallara bakacak olursak İki Kardeş masalı saraydaki zenci 

cariyenin padişahın karısını kıskanmasıyla başlamaktadır. Zenci cariye, padişah 

kendisiyle değil de başka bir kızla evlendiği için o kızı durur. Kızdan öcünü almak 

için uygun bir zamanı kollar. Bir gün padişah karısı, sarayın yakınlarındaki gölün 

başında dururken cariye saklandığı yerden çıkar ve hanımını suya atar. Gölde 

yüzen büyük bir balık da onu yutuverir. Zenci cariye hiçbir şey olmamış gibi 

saraya döner ve hanımının giysilerini giyerek onun yerine geçer. Bir süre padişahı 

bu şekilde kandırır. Padişahın karısını gölde bir balık yer. Zaman geçer ve 

padişahın karısı kucağında bir oğlan çocuğu ile balığın karnından çıkar. Yaptıkları 

ortaya çıkan cariye, padişah tarafından cezalandırılır ve kırk katırın kuyruğuna 

bağlanır. Dörtnala koşan katırlar cariyeyi parçalarına ayırarak öldürürler  (Kunos,  

2020, s. 23).  

Bu masaldaki olaya benzer kıskançlık sonucu iki kadın arasındaki 

çatışmaya örnek olacak bir diğer masal da Bacı Bacı, Can Bacı 8  masalında 

karşımıza çıkmaktadır. Buna göre masalda, şehzade ile evlenmek isteyen Arap 

halayık, şehzade kendisini tercih etmediği için şehzadenin karısına tuzak kurar ve 

onu ortadan kaldırmak ister. Şehzadenin karısı yıkanırken Arap halayık onu suyun 

derin yerine iter. Kızın esvaplarını giyer, tacını başına koyar, sultan olur oturur. 

Masalın sonunda yaptıkları ortaya çıkan Arap halayık, kırk katırın kuyruğuna 

bağlanır ve her bir parçası bir dağın başında kalır (Boratav, 2021, s. 103). Buna 

benzer bir başka masal da Muradına Nail Olamayan Dilber masalıdır. Masalda, 

vezirin karısı padişahın evleneceği kızı çekemez. Kendi kızı yerine dağda bir 

hambalın kızı padişaha eş olarak alındı diye kıza bir kötülük eder. Kızın gözlerini 

                                                                 
8 “Bacı Bacı Can Bacı” masalının farklı bir varyantı Umay Türkeş Günay tarafından derlenmiştir 

(2011: 142). 



228 

oyup bir ormana bırakır. Kızın yerine de kendi kızını koyar. Masalın sonunda 

kötülük eden iki hain kadın, anne ve kız, atın arkasına bağlanarak cezalandırılır 

(Alptekin, 2002, s. 332).  

İki Kardeş ve Bacı Bacı, Can Bacı masalları konu itibariyle birbirlerine 

benzemektedir. Evdeki Arap halayık/zenci cariye padişahın/şehzadenin evlendiği 

kadını kıskanmakta ve onu öldürmek istemektedir. İki masalda da kadının, 

kıskançlık nedeniyle başka bir kadına fiziksel şiddet uyguladığı görülmektedir. 

Masalın sonunda Arap halayığın/zenci cariyenin kötülük yaptığı anlaşılmakta ve 

padişah/şehzade tarafından kırk katır kuyruğuna bağlanarak cezalandırılmaktadır. 

Muradına Nail Olamayan Dilber masalı ise diğer iki masalda olduğu gibi 

kıskançlık nedeniyle genç bir kıza verilen zarar anlatılmaktadır. Masalda genç 

kızın gözleri kendisini kıskanan kadın tarafından oyulmakta ve ormana 

bırakılmaktadır. Muradına Nail Olamayan Dilber masalında kadının, kadına 

uyguladığı fiziksel ve psikolojik şiddet oldukça bariz bir şekilde 

görülebilmektedir. Bu üç masalın sonunda da diğer masallardan hatırlanacağı 

üzere kötülük eden kadınların ölümle cezalandırıldığı görülmektedir.  

2.2.3.21 Muradına Ermeyen Dilber I9 

Muradına Eremeyen Dilber I masalı, bir babanın kızının sevgisini 

gösterme şeklini yanlış anlaması sonucunda kızını cezalandırması ve bunun da 

psikolojik bir baskı türü olarak karşımıza çıkması durumu söz konusudur. 

Masalda ailede otoriter ve baskıcı güç olan baba, kızının kendisini “tuz kadar” 

sevdiğini söylemesi üzerine onu aileden dışlamaktadır. Kızının sevgi ölçütünü 

yanlış anlayan baba, onu yalnızlıkla cezalandırmaktadır. Burada diğer masallarda 

olduğu gibi kızın kendisini savunmasına, açıklama yapmasına izin verilmediği 

görülmektedir. Genç kıza babası tarafından uygulanan psikolojik şiddete, cadı bir 

kadının da katılması ve kızın gözlerini almasıyla masala fiziksel şiddet de 

eklenmektedir. Genç kız yalnız ve savunmasız olduğu bir zamanda bu cadı ile 

karşılaşmakta ve cadının kötülüğüne maruz kalmaktadır. Bu masalda genç kızın 

hem aile içinde hem de aile dışında şiddetle karşılaştığı ve bir mücadele halinde 

olduğu görülmektedir. 

Masaldan kısaca bahsedecek olursak; padişahın küçük kızı, babasını tuz 

kadar sevdiğini söyler. Bunu duyan padişah çok kızar ve: “Bana öyle bir kız 

gerekmez. Beni tuz kadar seven kızın gereği yok. Atın onu dışarı” der. Kızın 
                                                                 
9 Bu masal,  Tuz Kadar Sevgi adıyla da Saim Sakaoğlu tarafından derlenmiştir (1973, s. 584). 



229 

başından türlü olaylar geçer. Bir gün bir cadı ile karşılaşır. Kadın, kıza tuzlu 

çörekler yedirir fakat kıza su vermez. Kız su isteyince de: “Bana gözlerini ver, 

sana su vereyim” der. Kadın, kızın gözlerini yerinden çıkarır ve götürüp kendi 

kızının gözlerine takar (Seyidoğlu, 2016, s. 175). 

2.2.3.22 Padişahın Üç Kızı10 

Padişahın Üç Kızı adlı masalda, kız kardeşler arasında yaşanan kıskançlık 

sonucu ortaya çıkan bir şiddet vakası görülmektedir. Buna göre masalda padişahın 

üç kızı vardır. Padişah ölür yerine yeni padişah geçer. Bu padişah, üç kız 

kardeşten en büyüğü ile evlenir. Ancak kız, padişaha verdiği sözü tutmaz. Bunun 

üzerine padişah, ortanca kardeşe dünürcü gönderir, onunla evlenir. O kız da 

padişaha verdiği sözü tutmaz. Bunun üzerine padişah en küçük kıza dünürcü 

gönderir, onunla evlenir. Bu kız söz verdiği gibi çocuklar doğurur. Ancak bu sefer 

de ablaları bu küçük kız kardeşlerini kıskanır ve ona düşmanlık beslemeye 

başlarlar. Kardeşleri doğum yaptığında iki bebeği alıp yerine kedi köpek yavrusu 

koyarlar. Bunu duyan padişah karısını, beline kadar toprağa gömdürür ve gelen 

geçen yüzüne tükürsün ister. Masalın sonunda kötülük yapan iki abla 

cezalandırılır ve kırk katırın kuyruğuna bağlanır. Katırlar kadınları dağa taşa 

çarparak öldürürler (Alptekin, 2002, s. 241).  

Masalda padişahın, sırayla üç kız kardeşle evlenmesi ve evliliğine en 

küçük kardeşle devam etmesi, kardeşler arasında rekabete ve kıskançlığa neden 

olmuştur. Bu kıskançlık nedeniyle iki kız kardeş, padişahın karısına, yani kendi 

kız kardeşlerine tuzak kurmuşlardır. Padişah, karısının kedi köpek yavrusu 

doğurduğuna inanarak karısını cezalandırmaktadır. Bu durum padişahın karısına 

karşı güven duygusunun zayıf olduğunu göstermektedir. Padişahın karısını, beline 

kadar toprağa gömdürmesi ve herkesin yüzüne tükürmesini istemesi ağır fiziksel 

ve psikolojik şiddet içermektedir. Bunun yanı sıra padişahın karısının, hem 

kardeşleri hem de kocası tarafından psikolojik şiddete maruz kaldığı 

görülmektedir.  

Masalın sonunda kötülük yaptığı anlaşılan iki kız kardeş cezalandırılmakta 

ve katır kuyruğuna bağlanarak öldürülmektedir. Masalın sonunda suçlu olan 

                                                                 
10 Aynı masalın farklı varyantları bulunmaktadır. Zülfü Mavi ve Gülükân (Türkeş Günay, 2011, s. 

178, 343), Gül Sinan (Seyidoğlu, 2016, s. 110), Vezirin Üç Kızı ve Padişahın Oğlu (Alptekin, 

2002, s. 435), Üç Bacı (Şimşek, 1990, s. 736), Gül Sinan (Seyidoğlu, 2016, s. 110), Güneş Kız 

(Tezel, 2018, s. 295), Köpek Eniği Doğuran Kız, Padişahın Üç Oğlu ile Üç Kız Kardeş ve Çoban 

ile Üç Kız Kardeş (Alay, 2005, s. 224). 



230 

kadınların cezalandırılmıştır. Ancak burada, masalda kötülük eden kadınlar 

cezalandırılırken padişahın karısına uyguladığı şiddetin cezasız kaldığı, masal 

içinde o hususta herhangi bir söylemin bulunmadığı da dikkat çekmektedir. Masal 

anlatıcısı bu masallarda kıskançlık duygusunun etkisiyle kadınlar arasında 

çatışmanın daha sık yaşandığını ve bu duygunun ne denli tehlikeli sonuçlar 

doğurabileceğini vurgulamak istemektedir. Kıskançlık duygusuyla birine zarar 

vermenin cezasız kalmayacağı âdete ibretlik ders niteliğinde anlatılmaktadır. 

2.2.3.23 At-Dev ile Cadı 

At-Dev ile Cadı adlı masalda ise kayınvalide ile gelini arasında yaşanan 

anlaşmazlık masala konu olmuştur. Bu anlaşmazlığın gelin açısından olumsuz 

psikolojik sonuçları olacaktır. Bunun yanı sıra masalda, kayınvalide ile gelini 

arasında yaşanan anlaşmazlığın anlatılmasıyla kadınlar arasında da hegemonik bir 

çatışmanın olabileceği dile getirilmektedir. 

Masala göre padişahın kızı bir Cin oğlanla evlenir. Kızın kocası, 

kendisinin cin olduğunu kimseye söylememesini ister ancak kadın bu sırrı herkese 

söyler. Bunun üzerine kocası ortadan kaybolur. Kadın bir şekilde kocasını bulur 

ancak oğlanın annesi onları ayırmak ister. Cin oğlanın annesi bir cadıdır. Oğlanın 

annesi kızı istemediği için kız çok üzülür. Bunu gören Cin oğlan, annesiyle 

karısını tanıştırır. Annesi hiçbir şey demez, kıza birkaç basit iş verir. Cadı kadın 

birkaç gün oğlu ile gelinini rahatsız etmez ancak cadının asıl isteği oğlunu evden 

uzaklaştırıp kızı yalnız bırakmaktır. Böylece ondan intikamını alacaktır. Cadı 

kadın, kıza; “Süpür ve süpürme!” deyip evden ayrılır. Kız neyi süpürüp neyi 

süpürmeyeceğini anlamaz, kocasından yardım ister. Cadı kadın akşam gelip de 

verdiği işin yapıldığını görünce öfkelenir ve: “Seni düzenbaz seni! Sen kendin 

düşünememişsindir bunu, kesin oğlum gelip yardım etmiştir sana, seni kurnaz 

mahlûk! Bu senin işin değildir” diye kıza çıkışır (Kunos,  2020, s. 101).  

Masal anlatıcısı toplumsal bir kabulle kadın üzerinde bir etiket gibi olan 

kadının sır saklayamamasına vurgu yaparak masala başlamaktadır. Kadın, 

kocasının verdiği sırrı saklayamadığı için kocası tarafından yalnız bırakılmakla 

cezalandırılır. Burada kadının güvenilmez ve kocasına karşı itaatkâr olmadığı 

vurgusu yapılmaktadır. Bunun da mutlak surette bir cezasının olacağı 

belirtilmektedir. Kayınvalide statüsündeki anne, cadı kadın olarak yansıtılmakta 

ve oğluyla gelinini ayırmak isteyen kötü anne rolüyle masalda yer almaktadır. 

Gelin ise aile içinde baskı gören kurban kadın rolünde bulunmaktadır. Burada 



231 

hegemonik erkekliğin, kadınlar arasında da bir statü çatışması olarak 

görülebileceği sonucu çıkarılabilmektedir. Çünkü masalda kadınlar arasında bir 

çatışmanın olduğu ve anne statüsünde olan kadının, gelin statüsünde olan kadını 

kabullenemediği görülmektedir. Bunun pek çok nedeni olabileceği gibi annenin, 

aile içinde kendinden sonra gelen kadını kendisine rakip olarak görmesi kuvvetli 

bir ihtimal gibi durmaktadır. Çünkü kadının, gelini ile oğlunu ayırmak ve gelini 

evden göndermek istemesi bununla birlikte anlatıcı tarafından kayınvalidenin cadı 

olduğunun vurgusunun da yapılması bize bu ihtimali düşündürtmektedir. 

 Masalda aslında bir gelinden beklenen görevlerin neler olduğu mesajı da 

verilmek istenmektedir. Gelinin, kocasından sonra kayınvalidesine de itaat etmesi 

istenmekte aksi halde o evde mutsuz olacağı vurgusu masal üzerinden 

anlatılmaktadır. Ancak kayınvalidesinin gözünde de gelinin, aldatıcı, güvenilmez 

kişi rolünde olduğu dikkat çekmektedir. Kayınvalide, gelinini küçümseyip hakaret 

ederek üzerinde psikolojik baskı kurmakta ve onu değersizleştirmektedir. Böylece 

kayınvalide, gelinine hem sözel hem de psikolojik şiddet uygulamaktadır.  

Burada dikkat çeken bir diğer husus ise kadınlar arasında yer alan 

hegemonik üstünlük durumunun baskın olmasıdır. Kayınvalide konumundaki 

kadın, kendisinden daha alt konumda yer aldığını düşündüğü gelinine karşı 

baskıcı davranışlar sergilemektedir. Bu durum, kayınvalide konumundaki kadına 

ve o dönmede toplumda birer birey olarak var olmaya çalışan bütün kadınlara, 

aslında daha önce aile içinde nasıl davranıldığını bize biraz hatırlatmaktadır. 

Şiddete yönelik eylemlerin ve tutumların, öğrenilen davranışlar olduğu bilgisi göz 

önünde bulundurulursa kadınların birbirlerine karşı gösterdikleri bu davranışların 

sebebi de anlaşılmış olacaktır. Bu anlamda masallar, toplum sosyolojisini ortaya 

koymaktadır.



232 

3. SONUÇ ve ÖNERİLER 

Sözlü gelenek ürünleri olan halk hikâyeleri ve masallar, çalışmamızda 

kadına yönelik şiddet perspektifinden değerlendirilmiş ve kadının maruz kaldığı 

bazı şiddet türleri tespit edilmiştir. Kadına yönelik şiddet konusu 

değerlendirilirken kadının ve erkeğin toplumsal cinsiyet rolleri üzerinden 

gidilmeye çalışılmıştır. Toplumsal cinsiyet rolleri, kadın ve erkeğe farklı rol ve 

görevler yüklemekte ve bu da kadın ile erkeğin toplum içerisindeki konumunu 

etkilemektedir. Anlatı türlerinin toplumsal cinsiyetle olan ilişkisini anlamak için 

metinlerde yer alan kadın ve erkeğin toplumsal cinsiyet rollerini iyi yorumlamak 

gerekmektedir. Anlatı türlerine yansımış olan toplumsal cinsiyetin inşası, kadın ve 

erkeği toplumsal düzende farklı kılmaktadır. Toplumu oluşturan bireylerin 

davranış kalıplarını etkileyen toplumsal cinsiyet rolleri, toplumsal normlar 

üzerinde de etkili olmuştur. Geleneksel halk kültürü içinde yer etmiş toplumsal 

kabuller, erkek ve kadın bireyler arasında cinsiyet eşitsizliğine varacak özellikler 

barındırmaktadır. 

Metinlerden anlaşılacağı üzere toplumun kadın ve erkeğe uygun gördüğü 

toplumsal cinsiyet rolleri,  kadının erkeğe kıyasla geri planda kalmasına ve 

kadının kamusal alanda da daha pasif bir pozisyonda konumlandırılmasına neden 

olmaktadır. Toplum sosyolojisinin bu noktada metin sosyolojisi olarak karşımıza 

çıktığını söylemek mümkündür. Çalışmamızda icra ettiğimiz üzere metinlerin de 

metin sosyolojisi bağlamında çözümlenmesi, kadın ve erkeğin dönemin 

geleneksel icra bağlamlarındaki toplumsal konumunu daha açık bir şekilde ortaya 

koymamıza yardımcı olmuştur. 

Metinlerden hareketle edindiğimiz izlenim, şiddet sorununun bilhassa 

kadına yönelik şiddet eylemlerinin çok fazla bir değişikliğe uğramadan günümüze 

kadar geldiğidir. Özellikle kadına yönelik şiddet, günümüzde artarak devam 

etmekte ve hatta en önemli toplumsal sorunların da başında gelmektedir. Tabii ki 

şiddet eyleminin gerçekleşmesinin pek çok nedeni vardır. Şiddeti oluşturan 

nedenlerin tespit edilebilmesi için yapılmış çalışmalar da bulunmaktadır. 

Sosyoloji ve psikoloji alanında yapılmış pek çok çalışmada şiddetin kaynağının 

genellikle psikolojik ve çevresel olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bununla birlikte 

bizim çalışmamızda da olduğu gibi toplumsal ve kültürel nedenlerin de şiddete 

zemin hazırladığını öne süren çalışmalar bulunmaktadır.  



233 

Anlatı türlerini toplumsal cinsiyet bağlamında çözümlemeye çalıştığımız 

ve bu suretle de geçmişte ve haldeki şiddetin kültürel nedenlerini bulmaya 

çalıştığımız çalışmamızda, kültürel yapı ve toplumun bu kültürel yapı karşısında 

kadın ile erkeği nasıl konumlandırdığı gerçeği, iyice somut bir gerçeklik olarak 

ortaya çıkmıştır. Bunun için de çalışma boyunca toplumsal cinsiyet ve şiddet 

türlerine göre toplam 157 halk hikâyesi incelenmiş olup bunlardan 30’unda 

fiziksel, cinsel, psikolojik ve ekonomik şiddet türlerine rastlanmıştır. Bunları da 

kendi arasında tasnif etmek gerekirse 30 halk hikâyesinin 3’ünde fiziksel şiddete, 

1’inde fiziksel ve ekonomik şiddete, 1’nde sadece cinsel şiddete ve 25 halk 

hikâyesinde ise psikolojik şiddet türüne rastlanmıştır. Ayrıca bu halk hikâyelerine 

ek olarak Dede Korkut Hikâyelerinin 6’sında psikolojik şiddet türü tespit 

edilmiştir.  

Dede Korkut Hikâyeleri toplumsal cinsiyet ve şiddet perspektifinden 

değerlendirildiğinde; Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesi, Salur Kazan’ın Evinin 

Yağmaladığını Hikâye, Kam Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesi, Kanlı Koca 

Oğlu Kan Turalı Hikâyesi, Salur Kazan’ın Tutsak Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı 

Hikâye, İç Oğuz’a Dış Oğuz’un Asi Olup Beyrek’in Öldüğü Boyu Beyan Eder adlı 

altı hikâyede kadına yönelik psikolojik şiddet türüne dair örneklere rastlanmıştır. 

Toplumsal cinsiyet ve kadına yönelik şiddet yönüyle incelenen masallarda 

ise durum şu şekildedir: İncelenen 711 masaldan, değerlendirmeye alınan 69 

masalda; fiziksel, cinsel ve psikolojik şiddet türlerine rastlandığı görülmüştür. 

Masalların genelini incelemek elde edilecek olan verilerde bir değişikliğe neden 

olmayacağı için halk hikâyelerinde olduğu gibi masallarda da sınırlandırmaya 

gidilmiştir. Anadolu’nun farklı sahalarından derlenmiş masal metinleri seçilmiş ve 

benzer masallar dipnot ya da masal metinlerinde incelendiğine dair bilgi olarak 

verilmiştir. Tespit edilen 69 masaldan; 16 masalda fiziksel şiddet, 6 masalda 

cinsel şiddet ve 47 masalda da psikolojik şiddet türüne rastlanmıştır.  

Bu bölümde, çalışmada değerlendirmeye alınmış olan halk hikâyeleri ve 

masallar üzerinden elde edilen tespitler verilecektir. Bu bağlamda Ek 1’de, hangi 

Dede Korkut Hikâyesinde hangi şiddet türünün tespit edildiği, şiddet uygulayan 

ve şiddete maruz kalan kişilerin kimler olduğu açık bir şekilde belirtilmiştir. Ek 

1’de de görüleceği üzere; Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesinde, diğer 

hikâyelerden farklı olarak erkeğin de psikolojik şiddete maruz kaldığı 

görülebilmektedir. Dirse Han, çocuğu olmadığı için Bayındır Han tarafından 



234 

psikolojik baskı görmektedir ve aynı baskıyı eve döndüğünde eşine 

uygulamaktadır. İncelenen altı hikâyenin genelinde şiddet uygulayan tarafın 

erkek, şiddete maruz kalan tarafın ise kadın olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Dede 

Korkut Hikâyelerinde kadının kendisine biçilen toplumsal cinsiyet rolleri 

bağlamındaki görevlerinin başında ev içi sorumluluklarını yerine getirmek, 

misafire karşı hürmet etmek, kocasının sözünü dinlemek ve anne olup çocuk 

büyütmek olduğu görülecektir. Eğer aile çocuk sahibi olamıyorsa bunun 

sorumlusunun kadın olduğu ve hesabının da kadına sorulduğu Dede Korkut 

Hikâyelerinde görülebilmektedir. Çocuk sahibi olamayan bir kadına ve hatta 

erkeğe toplum içinde küçük düşürücü ithamlarda bulunulduğu da Kam Büre’nin 

Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesi ve Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesinde 

mevcuttur. Dede Korkut Hikâyelerinde kız ve erkek çocuk arasında bir cinsiyet 

ayrımcılığının olduğu da görülebilmektedir. Örnek vermek gerekirse Kam 

Büre’nin Oğlu Bamsı Beyrek Hikâyesinde, Bay Büre’nin evlerine gelen dedeye, 

getirdiği haberin iyi mi kötü mü olduğunu belirtmek için “Dede, oğlan mısın, kız 

mısın?” diye sorması; Dirse Han Oğlu Boğaç Han Hikâyesinde Dirse Han’ın, 

“Allah’ın kendisine neden aslan gibi bir erkek evlat vermediğini” sorgulaması, 

toplumun kız ve erkek çocuğunu nasıl konumlandırdığını ortaya koymakta ve 

aralarındaki cinsiyet ayrımcılığına da iyi birer örnek olmaktadır. 

Dede Korkut Hikâyelerinde rastlanan bir diğer durum ise kadının, erkeğin 

önüne geçecek şekilde bir kahramanlık göstermesinin hoş karşılanmamasıdır. 

Kadınlar da erkekler gibi güreşmekte, savaşmakta, mücadele etmekte ve 

dolayısıyla yiğitlik göstermektedir ancak bu durum, erkeğini geçecek düzeyde 

olursa kadına yönelik bir şiddete dönüşebilir. Diğer bir ifadeyle Dede Korkut 

Hikâyelerindeki kadın; savaşan, güreşen, aile içinde sözü dinlenen kişi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Ancak Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı Hikâyesinde olduğu 

gibi kadının gösterdiği kahramanlıklar, erkeğin kahramanlığına gölge 

düşürmemelidir. Bu nedenle Dede Korkut Hikâyelerinde kadının, erkeğin bir 

adım gerisinde konumlandırılması gerektiği vurgulanmakta ve bu da pozitif bir 

söylemle yüceltilerek metinlerde işlenmektedir. Yani kadının ancak erkeğin 

gerisinde olursa makbul bir kadın olabileceği mesajı metinlere mündemiçtir. 

Tüm bunların yanı sıra Dede Korkut Hikâyelerinde, Salur Kazan’ın Tutsak 

Olup Oğlu Uruz’un Çıkardığı Hikâyede olduğu gibi kadın üzerinden karşı tarafa 

saldırıda bulunulduğu da görülmektedir. Bu durum bir yerde kadının 



235 

metalaştırıldığını ve kadın iradesinin yok sayıldığı bize göstermektedir. Oğuz 

Türklerinde kadının anne kimliğiyle değerli ve kutsal olduğu, eş kimliğiyle ise 

ikincil plana atıldığı da Salur Kazan’ın Evinin Yağmalandığı Hikâyede mevcuttur. 

Bunun yanı sıra kadının namusunu koruması gerektiğinin ne denli önemli olduğu 

da yine aynı hikâye metninde vurgulanmaktadır. İç Oğuz’a Dış Oğuz Asi Olup 

Beyrek’in Öldüğü Hikâyede ise Beyrek’in kadınlarla ilgili olumsuz ithamı, Oğuz 

toplumunda kadına yönelik ön yargılı bakış açısının olduğunu göstermektedir. 

Sözlü kültür ürünü olan halk hikâyelerinden bahsedecek olursak, halk 

hikâyelerinin bütününü incelemek geniş kapsamlı bir çalışma olacağı ve konu 

itibariyle birbirine benzeyen hikâyeler çalışmayı tekrara düşüreceği için incelenen 

halk hikâyelerinde sınırlandırmaya gidilmiştir. Çalışmaya dâhil edilen halk 

hikâyesi ürünleri:  

 Ali Berat Alptekin’in Halk Hikâyelerinde Motif Yapısı;  

Timur Yılmaz’ın derlediği Âşıklardan Halk Hikâyeleri;  

Fikret Türkmen, M. Mete Taşlıova ve Nail Tan’ın derlemiş oldukları Âşık 

Şeref Taşlıova’da Derlenen Halk Hikâyeleri;  

Esma Şimşek’in yüksek lisans tezi olan Arzu ile Kamber Hikâyesi;  

Doğan Kaya ve M. Sabri Koz’un Halk Hikâyeleri I;  

Saim Sakaoğlu, Ali Berat Alptekin, Yurdanur Sakaoğlu, Esma Şimşek’in 

derledikleri Meddah Behçet Mahir’in Bütün Hikâyeleri; 

 Fikret Türkmen ve Mustafa Cemiloğlu’nun derledikleri Âşık Mevlüt 

İhsanî’den Derlenen Halk Hikâyeleri adlı eserleridir. 

Bu sınırlama doğrultusunda Ek 2’de, incelenen halk hikâyelerinin sayısı, 

kaç halk hikâyesinde şiddet unsurunun yer aldığı ve halk hikâyelerinin 

kaynaklarının neler olduğu bilgisi yer almaktadır. Ek 3’te ise, hangi halk 

hikâyelerinde hangi şiddet türünün tespit edildiği, şiddet uygulayan ve şiddete 

maruz kalan kişilerin kimler oldukları bilgisine yer verilmiştir.  

Türk milletinin uzun tarihsel süreçte meydana getirdiği Türk halk 

hikâyeleri, toplumsal cinsiyet ve kadına yönelik şiddet açısından 

değerlendirildiğinde, elde edilen verilerden hareketle günümüz Türk toplumunun 

kadın ve erkeğe ilişkin tutumu, bakış açısı ve yaklaşımı ortaya çıkmaktadır. Bu 

çalışmada günümüzün en büyük sorunlarından biri olan kadına yönelik şiddetin 

nedenleri arasında elde edilen verilerden hareketle, kültürel yapının da doğrudan 

etkisinin olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bu araştırmalar sonucunda sözlü kültür 



236 

ürünlerine yansımış olan kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların 

günümüzde de kadına yönelik devam eden şiddete âmil nedenler olduğu 

görülmüştür.  

Sözlü gelenekteki bu kabul edilemez durum, sözlü metinler yoluyla 

günümüze kadar taşınmış ve günümüzde de bireyin toplumsallaşmasında aktif 

olarak varlığını sürdürmüştür. Bunun böyle olduğu çalışma esnasında kendisinden 

örnek verilen masal ve hikâye metinlerinin yanı sıra faydalanılan atasözleri ve 

saha derleme verilerinden de bellidir. Anlaşılacağı üzere kadına yönelik olumsuz 

tutum ve davranışların ileri boyutlara taşınıp şiddete dönüşmesinde ekonomik, 

psikolojik ve sosyal nedenlerin payı olduğu gibi sözlü geleneğe temas eden 

kültürel nedenlerin de bu şiddette payı olduğu artık reddedilemez bir gerçekliktir. 

Toplumun cinsiyet rollerine göre kadın ve erkeğe yüklediği sorumlulukların 

sosyal hayatın gerekleri içinde, kadına yönelik dezavantajlı durumları 

doğurabilmekte olduğu, günümüzde kadınının maruz kaldığı şiddetten 

anlaşılabilmektedir. Bu noktada sözlü kültür ürünlerindeki hatalı kültür kodlarının 

tespiti ve bu bozuk kültür kodlarının ivedilikle düzeltilmesi en önemli eylem 

planlarından birini oluşturmalıdır.   

Geleneksel sözlü kültür ürünü olan ve toplumun kültürel yapısını yansıtan 

halk hikâyelerinin toplumsal cinsiyet perspektifinden incelenmesi sonucu elde 

edilen ya da ulaşılan verilerden bir diğeri de en çok şiddete kadınların maruz 

kaldığı gerçeğidir. Şiddet uygulayan tarafların ise genelde metinlerde kadının eşi, 

babası, erkek kardeşi, yabancı erkek kişi, hegemonik olarak daha üst statüde olan 

bir erkek kişi ve kayınpeder olarak karşımıza çıktığı görülmektedir. Bunun yanı 

sıra toplumsal baskı sonucu oluşan psikolojik şiddet örneklerine de rastlanmıştır. 

Halk hikâyelerinde kadınların aile içinde ve dışında daha çok erkek kahramanlar 

tarafından şiddete maruz kaldığı ancak farklı olarak sadece bir halk hikâyesinde 

kadın kahramanın; annesi, kız kardeşleri ve cadı kadın olarak adlandırılan kadınlar 

tarafından psikolojik şiddete maruz bırakıldığı tespit edilmiştir. 

Geleneksel Türk halk hikâyeleri incelendiğinde, elde edilen verilerden bir 

diğeri de kadının metinlerde ilk ve en önemli görevinin iffetini doğal olarak da 

ailesinin namusunu korumak olduğudur. Kadından hem kendi iffetini koruyacak 

hem de ailesinin namusunu gözetecek şekilde davranması beklenmektedir. Bu 

nedenle genç bir kızın en güvenli yeri evlenene kadar babasının evi, evlenme çağı 

geldiği andan itibaren de kocasının yanı olmaktadır. Çünkü toplumsal yapı 



237 

kadının başında erkek olmadan yaşamasının kadın için zor olacağı fikrini 

dayatmaktadır. Bu nedenle kadın, sözlü kültür ürünlerine korunup kollanacak, 

gözetilecek, başıboş bırakılmayacak bir birey olarak yansıtılmıştır. Anadolu sahası 

halk hikâyelerinde, kadın kahramanların sosyal yaşantılarındaki ortak nokta, 

mutlaka belli bir yaşa geldiklerinde evlenmeleri gerektiğidir. Çünkü kadının 

hikâye metinlerindeki rolü, erkeği ile birlikte tamam olmaktır. Burada hikâye 

anlatıcıları, kadın kahramanın rolünü ve konumunu erkeğin rolü ve konumuna 

göre belirlemekte bir mahzur görmemiştir. Hikâye anlatıcılarının neredeyse 

tamamının erkek anlatıcılardan oluşmasının ve anlatı geleneğine de erkek egemen 

anlatıcı türünün hâkim olmasının bunda belirleyici olduğu muhakkaktır. 

Halk hikâyelerinde dikkat çeken bir diğer husus, eşi vefat etmiş ya da 

herhangi bir sebepten dolayı kocasından ayrılan kadının yani dul bir kadının, 

toplumda rahatça hareket etmesinin kısıtlanması hususudur. Çünkü metinlerden 

anlaşıldığı kadarıyla kadının içinde yaşadığı toplum ve hikâye metinlerine 

yansıyan toplumsal kabuller, kadının henüz yalnız yaşamasını makul görecek bir 

seviyede değildir. Bu nedenle kadın kahramanlar ya başka bir erkekle 

evlendirilmekte ya da babasının evine geri dönmekte ancak orada da bekâr 

kalamayıp yine başka bir erkekle evlendirilmektedir. Toplumda “dul kadın” 

algısının ne derece baskın olduğu çalışmamız esnasında görülmüştür ki halk 

hikâyesi, masal ve atasözü gibi sözlü kültür ürünlerine yansımıştır. Toplumsal 

hafızada yer etmiş “dul kadın” algısı, boşanmış ya da eşi vefat etmiş ve yalnız 

yaşayan kadınların ahlaki bakımından zayıf olduğu/olacağı ve bu nedenle de diğer 

erkeklerin hedefi haline geleceği fikrini dayatmaktadır. Bu algının oluşmasında 

şüphesiz ataerkil toplum yapısı ve bazı olumsuz örnekler etkili olmaktadır. Sözlü 

kültür ürünlerine yansıyan kadın ile günümüz toplum yaşamındaki dul kadına olan 

bakış açısı mukayese edildiğinde, hâkim olan bu anlayışta pek bir değişikliğin 

olmadığı ise hemen görülecektir. 

Halk hikâyelerinde karşılaşılan bir diğer durum ise dul kadınlarda daha 

çok olmakla birlikte genel olarak kadına yönelik metinlerde karşımıza çıkan iftira 

atılması hususudur. Kadınlara atılan bu iftiralar onların namusu üzerinde toplumu 

şüpheye düşürmekte ve bu şüphe de kendilerine psikolojik ve hatta fiziksel şiddet 

olarak geri dönebilmektedir. Özellikle kadınların, rızaları dışında elde edilmeye 

çalışılması ve bunu da reddetmeleri sonucu ağır iftiralara uğradıkları 

görülmektedir ve bu durum hikâyelerde sıklıkla karşılaşılan bir durumdur. Erkek 



238 

kahramanların, elde edemedikleri kadın kahramanlara namuslarına ilişkin iftira 

atmaları halk hikâyelerinde olduğu gibi masallarda da sıkça rastlanan bir 

durumdur. Çünkü söz konusu kadının namusu ile ilgili bir problem olduğunda 

kadın, erkeğin çok gerisinde kalmaktadır. Toplum bir açıklama beklemeksizin 

iftira doğrultusunda doğrudan kadını suçlu bulmaktadır. Üstelik bu durumda 

ailesinin dahi onun arkasında durmadığı, ailenin bizzat kendi şerefini korumak 

adına kızlarına ölüm cezasını dahi reva görebildikleri örnekler metinlere 

yansımıştır. 

 Buradan hareketle özellikle namusu koruma ve iffetli olma noktasında 

kadına karşı geleneksel halk kültürümüzde ön yargılı bir yaklaşımın olduğunu 

söylemek yerinde olacaktır. Bu ön yargılı yaklaşıma sözlü gelenekte var olan ve 

çalışmamız esnasında örnekler verdiğimiz atasözlerinde de rastlıyor olmamız, bu 

anlayışın günümüzde de devam ettiğine bir işarettir. Kadına yönelik bu ön yargılı 

bakış açısının var olduğu bir toplum düzeninde yetişen erkek de namusla ilgili 

konularda kadının kabahatli bulunacağını bilerek kadına iftira atmaya daha yatkın 

davranmaktadır. Namusu koruma, iffetli olma ve ahlaki değerlere sahip olma 

hususunda kadına yönelik var olan ön yargı, onu yaşadığı olaylarda doğrudan 

kabahatli pozisyona sokmaktadır. Kusurlu tavırlara sahip olduğu kabul edilen 

kadının da yanlış yapmaya meyilli olduğu inancı, kadını suçlayıcı bir bakış 

açısının hâkim olduğunu ortaya koymaktadır. Geleneksel halk kültüründe ve 

toplumsal hafızamızda yaşayan sözlü kültür ürünlerinde kadına yönelik bu 

olumsuz tutuma rastlıyor olmamız, ataerkil toplum yapısının kadın cinsiyeti 

üzerindeki tahakkümünü göstermektedir. Görüleceği üzere kadın daima namus ve 

iffet konusunda sorunlar yaşamakta ve toplumun ahlaki değerleri salt kadın 

namusuna indirgenmiş gibi kabul edilerek hareket edilmektedir. Kız çocukları 

büyüyüp kadın olana ve hatta yaşlanıp ölene kadar sürekli cinsiyetlerinden dolayı 

bir mücadele eder halde yaşamaktadırlar. Bu durum hem sözlü kültür ürünlerine 

yansımış hem de günümüz dünyasında artarak devam eden vakalara dönüşmüştür. 

Halk hikâyelerinde kadının yaşadığı diğer şiddet sebeplerinden biri de kıskançlık 

odaklıdır. Evli olan kadın, kocasının kendisini kıskanması sonucu fiziksel, 

psikolojik ve sözlü şiddetle karşı karşıya kalmaktadır. Bunun yanı sıra sadece bir 

halk hikâyesinde de olsa genç bir kızın, kız kardeşleri, üvey annesi ya da evdeki 

cariye tarafından kıskanılması sonucu da şiddete maruz kaldığı tespit edilmiştir. 



239 

Kadınların karşılaştığı ve belki de en dramatik olarak değerlendirilebilecek 

bir diğer şiddet nedeni ise çocuksuzluktur. Halk hikâyeleri ve masallarında 

kadınlara karşı uygulanan ve oldukça da yaygın görülen bir şiddet nedenidir. 

Sözlü kültür ürünlerine yansımış olan ve çiftlerin çocuk sahibi olamadığında 

kusurun ilk önce kadında aranması, sebebinin kadın üzerinde araştırılması 

durumu, günümüzde hâlâ devam eden toplumsal bir yaradır. Yakın zamana kadar 

“kısır, meyvesiz ağaç, dölsüz” gibi sözlerin daha çok kadınlar için kullanılıyor 

olması ise buna en güçlü delildir. Bu benzetmelerin yanı sıra sözlü gelenekte 

yaşamaya devam eden atasözlerimizde, çocuk doğuramayan kadınlarla ilgili 

aşağılayıcı ithamların hâlâ yer alıyor olması da bir diğer ciddi delilimizdir. 

Kadınların birçoğu çocuk sahibi olamamakla ilgili bu suçlayıcı ve aşağılayıcı 

tavırlara maalesef maruz kalmaya devam etmektedir. 

Ailede ve toplumdaki çocuksuzluk baskısının yanı sıra bir de sadece erkek 

çocuk doğuramama baskısı da kadınların metinlerde sıkça karşılaştığı şiddet 

nedenleri arasında yer almaktadır. Çocuk doğuramayan ya da hep kız çocuğu 

dünyaya getiren kadınlarla ilgili olarak Türk toplumunda devam eden ve kadına 

karşı birer şiddet örneği olarak değerlendirilebilecek olan kuma getirme, 

aşağılama, boşama ya da ağır geleneksel sağaltma yöntemlerine maruz bırakma 

gibi pratikler, ilk dikkatleri çeken şiddet örnekleridir. Kadının yaşamak zorunda 

kaldığı bu durumlar ve çocuk konusundaki eksikliğin sadece kadında aranması, 

halk hikâyeleri ve masallarına yansımış olan ortak bir tutumdur. Bu tutumun 

geçmişteki kadar yoğun olmamakla birlikte günümüzde de kadına yönelik 

süregelen bir baskı unsuru olduğu görülebilmektedir.  

Kadın çocuk doğuramadığında ya da üst üste kız çocuğu dünyaya 

getirdiğinde erkeğin kuma getirme istediğine halk hikâyeleri ve masallarında 

rastlanıyor olması, aslında bu yöndeki bir toplumsal gerçekliğin metinlere 

yansımasından başka bir şey değildir. Üstelik bu gibi durumlarda evdeki kadının 

bile bu durumu kabullenerek kocasına ikinci bir eş aradığına yani kendi kumasını 

kendisinin aradığına metinlerde rastlamak mümkündür. Bu durum geleneksel 

toplum yapısında kuma getirmenin olağan kabul edildiğini ve bunun yanında 

evdeki ilk eşin ailesi için gerekirse neleri göğüslemesi gerektiğini de bize 

göstermektedir. Metinleri inşa eden hikâyeciler ve masalcılar bu türden örtük 

mesajlarını metinlerden hareketle dinleyicilere aktarma gayretindedirler. 



240 

Geleneksel halk kültüründe erkek çocuğu dünyaya getirmek için yeni 

evlenen gelinlere uygulanan çeşitli ve ağır sağaltma yöntemlerinin olması, erkek 

çocuk doğduğunda ise bunun bir müjde ile etrafa haber verilmesi ve akabinde 

çeşitli kutlamaların yapılıyor olması toplumun erkek çocuğuna verdiği değeri ve 

önemi bize göstermektedir. Kız çocuğu dünyaya getirmek için ise herhangi bir 

sağaltma yönteminin uygulanmaması, kız çocuğu doğduğunda buna çok 

sevinilmemesi, sessizlik olması ve hatta kendisinin belayla eş değer tutulması bize 

cinsiyet eşitsizliğini hatırlatmaktadır. Daha da ileri giderek kız çocuğundan 

bahisle çeşitli sözlü kültür ürünlerinde “kancık” diye bahsedilmesi ise toplumun 

kız çocuğunu nasıl konumlandırdığını ve ona yönelik bakış açısını ortaya 

koymaktadır. Kız çocuğu daha doğduğu andan itibaren sadece cinsiyetinden 

dolayı değersiz görülmekte ve bu anlayış, kız çocuğu büyüdüğünde de devam 

etmektedir.  

Halk hikâyelerine bakıldığında kız çocuklarının, gelinlerin ve ileri yaşlı 

kadınların aile içinde ve dışında çeşitli şiddet türlerine maruz kaldığının görülmesi 

yukarıda anlatılan savları destekler mahiyettedir. Halk hikâyelerinde, masallarda, 

toplumun kültürel belleğinde yer etmiş atasözlerinde ve diğer sözlü kültür 

ürünlerimizde erkeğe yönelik sadece cinsiyetinden dolayı, “erkek” olduğu için 

herhangi bir olumsuz söylemin ithaf edilmiyor olması; buna nazaran kadına 

sadece cinsiyetinden dolayı uygulanan baskının toplumda meşrulaşmış bir 

davranış haline gelmiş olması toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin en büyük ispatıdır. 

Toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin ve bunun neden olduğu şiddet türlerinin sözlü 

geleneğimize yansımış olduğu, yapmış olduğumuz çalışmada ortaya çıkmıştır.  

Halk hikâyeleri ve masallarında toplumsal cinsiyet rollerine göre genç bir 

kız bir erkekle görüşmemeli ve konuşmamalı, ailesinin uygun gördüğü kişiyle 

evlenmeli, hem bekârken hem de evlendikten sonra iffetini korumalı, evlendikten 

sonra hemen çocuk doğurmalı özellikle de erkek çocuk dünyaya getirmeli, çeşitli 

nedenlerden dolayı kocası ikinci bir evlilik yapmak isterse kumasını kabullenmeli, 

kadın kahramanlık gösterse dahi bu durum erkeğin önüne geçmemelidir. Buna 

karşın erkeğin görev ve sorumlulukları toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında 

oldukça sınırlı tutulmuştur. Erkeğin görev ve sorumlulukları arasında ailedeki 

kadın bireyler üzerinde karar vermek, ailenin geçimini sağlamak ve evlenip çoluk 

çocuğa karışmak metinlere daha çok yansıtılmıştır. Görüldüğü üzere toplumun 

kadına yüklediği görevler ve sorumluluklar oldukça fazladır. Bunun yanında 



241 

kadın için öngörülen bu ağır sorumluluklara rağmen kadın, her konumda erkeğe 

göre ikincil planda yer almaktadır. Bu yaklaşım ayrıca metinlerde ve o 

metinlerden hareketle oluşturulan halk kültüründe kadın iradesinin yok 

sayılmasına ve kadının değersizleştirilmesine sebep olmaktadır. 

Kültürel hafızada yaşayan;  

“Dul kadının eteği uzundur”,  

“Elinin hamuruyla erkek işine karışma”,  

“Kadınla yalan akrabadır”, 

“Kancık yalanmadan erkek dolanmaz”, 

“Oğlu, kızı olmayan avrattan, eski hasır yeğdir”, 

“Oğlan mısın, kız mısın?”, 

“Oğlan büyür, koç olur; kız büyür, hiç olur”,  

“Oğlanı her karı doğuramaz, er karı doğurur”  

Şeklindeki sözler ve kadına yönelik olumsuz ithamlar, toplumun kadına 

bakış açısını ortaya koymaktadır. Cinsiyetinden dolayı kadına yapılan 

benzetmeler, olumsuz tutum ve davranışların kaynağı olarak kadının işaret 

ediliyor olması, erkek çocuğun ve erkek çocuk doğuran kadının değerli kabul 

edilmesi toplumda kadına yönelik ön yargılı tavrın olduğunu ve bu tavrın da 

sonraki nesillere aktarılarak devam ettiğini göstermektedir. Toplumda baskın olan 

ataerkil düzenin zemin hazırladığı kadına yönelik bu olumsuz tutum, kadına karşı 

şiddeti meşru hale getirmektedir. 

Sonraki dönemin halk hikâyelerindeki kadının konumu, Dede Korkut 

Hikâyelerindeki kadının konumuna kıyasla daha da gerilemiş; kadının kamusal 

alandan tamamen uzaklaştırıldığı ve sadece ev içi işlerle ilgilendiği bir pozisyona 

itildiği görülmüştür. Dede Korkut Hikâyelerinden itibaren değişen sosyal hayat 

sonraki dönem sözlü metinlerine etki etmiştir. Toplumsal cinsiyet rollerinde de 

bazı değişikliklerin olması olağandır. Dede Korkut’a nazaran sonraki dönemdeki 

halk hikâyelerinde daha çok kadının namusuna ilişkin örneklerin ön plana çıktığı 

görülmektedir. Kadının önce kendi iffetini daha sonra da ailesinin şerefini 

koruması artık başlıca görevi olmuştur. Savaşan, güreşen, mücadele eden alp 

kadın tipi yerini sadece kadın tipine terk etmiştir.   

Ek 4’te masallarda fiziksel şiddet uygulayan ve fiziksel şiddete maruz 

kalan kişiler ile bu tespitlerin yapıldığı masalların adları ve kaynakları; Ek 5’te 

masallarda cinsel şiddet uygulayan ve cinsel şiddete maruz kalan kişiler ile bu 



242 

tespitlerin yapıldığı masalların adları ve kaynakları; Ek 6’da ise masallarda 

psikolojik şiddet uygulayan ve psikolojik şiddete maruz kalan kişiler ile bu 

tespitlerin yapıldığı masalların adları ve kaynakları belirtilmiştir.  

Şunu da belirtmek gerekir ki metinlerdeki şiddet türleri tasnif edilirken 

şiddet türlerinin birbirlerinden kesin hatlarla ayrılmadığını ve bunun da çalışma 

esnasında karşılaşılan bir zorluk olduğunu ifade etmek gerekir. Mesela kadının 

metinler boyunca maruz kaldığı fiziksel, cinsel ve ekonomik şiddet türlerinin her 

birinde, bir şekilde psikolojik şiddete de yer vardır. Fiziksel, cinsel ve ekonomik 

şiddet içeren eylemlerin her birinde psikolojik şiddetin etkilerini görmek 

mümkündür. Çünkü fiziksel, cinsel ve ekonomik şiddete maruz kalan biri aynı 

zamanda duygusal baskıya da maruz kalmakta ve bu durumda o bireyin psikolojik 

şiddet görmesi kaçınılmaz olmaktadır. Yine fiziksel şiddet olarak değerlendirilen 

bir eylem aynı zamanda cinsel şiddet eylemi olarak da değerlendirilebilmektedir 

ya da cinsel şiddet, haddizatında zaten doğrudan bir fiziksel şiddet türüdür. Bu 

girift yapı ve şiddet türleri arasındaki iç içe geçmişlik, çalışmada sınıflandırma ve 

yorumlama noktasında çeşitli zorluklara neden olmuştur.  Bu zorluklar da ancak 

şiddetin yoğunluğuna göre hangi şiddet türüne daha yakın ise o şiddet türünden 

kabul etmek suretiyle yani bir tercih yapılarak aşılabilmiştir. Örnek vermek 

gerekirse çalışmada eğer bir kadına onunla cinsel birliktelik kurmak adına bir 

şiddet uygulanmışsa bu, cinsel şiddet olarak değerlendirilirken onu cezalandırmak 

adına ona fiziken bir zarar verilmişse bu da sadece fiziksel şiddet olarak 

değerlendirilerek çalışmaya alınmıştır. En nihayetinde şiddet türleri bu şekilde 

belirlendikten sonra ifade edilmelidir ki bütün bu incelemeler ve tasnifler 

sonucunda, halk hikâyeleri ve masallarda en fazla görülen şiddet türü psikolojik 

şiddet türüdür. 

Sonuç ve öneriler kısmında masallara geçecek olursak masallarda da tıpkı 

halk hikâyelerinde olduğu gibi en çok karşılaşılan şiddet türünün, psikolojik 

şiddet olduğu ortaya çıkmıştır. Ancak masallarda fiziksel ve cinsel şiddet 

türlerinin halk hikâyelerine kıyasla daha fazla olduğu da görülebilmektedir. 

Toplumsal cinsiyet rollerine göre incelenmiş olan masallarda karşımıza çıkan 

kadınlar; fedakâr, sabırlı, itaatkâr ve mücadeleci özellikleriyle ön plandadır. Bir 

anlamda masal anlatıcısı dinleyiciye, kadınların fedakâr, sabırlı ve itaatkâr 

olmalarını öğütlemekte, bunun yanı sıra karşılaştıkları olumsuz durumlarla 

mücadele etmeleri gerektiğini ve ancak bu imtihanlardan geçtikten sonra mutlak 



243 

mutluluğa ulaşacakları mesajını vermektedir. Masallarda türlü imtihanlardan 

geçmek ve bu imtihanlar neticesinde mutlu sona ulaşmak sıklıkla kullanılan bir 

motiftir. Kadınların imtihan dünyasında özellikle namuslarını korumaya yönelik 

çetin bir mücadelesi söz konusudur. Kadınların masallarda da önce kendi 

namuslarını sonra da ailelerinin itibarını korumaları en önemli görevlerindendir. 

Bir kadın için namusunun ne denli önemli olduğu masallarda sıklıkla 

vurgulanmaktadır. Ancak masallarda kadınların namuslarını korumak adına 

verdikleri mücadele hikâyelerdekinin aksine çoğu durumda şiddete dönüşmüştür. 

Masallarda da genç kızların evlilik çağına geldikleri andan itibaren 

imtihanları başlamaktadır. Genç bir kız evlenmeden önce namusuyla ilgili 

olumsuz bir durum yaşadığında babası ya da erkek kardeşi tarafından ölümle 

cezalandırılmakta veyahut dağ başında ıssız bir yere terk edilmektedir. Bu ıssız 

yere terk edilme motifi halk hikâyelerinde pek karşılaştığımız bir cezalandırma 

yöntemi değildir. Kadının namusuna ilişkin yaşadığı sorun halk hikâyelerine 

kıyasla masallarda genellikle iftira olmakta ancak kadına atılan bu suçlamanın 

masalın sonunda bir iftira olduğu anlaşılsa dahi kadın bu süre içinde iffetiyle ilgili 

imtihanını vermiş bulunmaktadır. Evli kadınların ise iffetleriyle ilgili yaşadıkları 

sorun daha farklıdır. Hegemonik olarak daha üst bir statüde yer alan padişah, ağa, 

lalabaşı, kervancıbaşı gibi erkeklerin evli kadınlara göz koymaları durumunda 

onları eşlerinden ayırıp kendileri evlenebildikleri görülmektedir. Yani kadının 

imtihanı evlendikten sonra da devam etmektedir. 

Masallarda kadınlar kendi seçtikleri kişilerle değil, ailenin otoriter gücü 

konumunda olan babanın seçtiği kişilerle evlenmektedir. Babanın kızının iradesini 

yok sayarak kiminle evleneceği konusunda kendisine söz hakkı tanımaması ve 

onu bir meta gibi alıp vermesi masallarda halk hikâyelerine nazaran sıklıkla 

karşılaşılan bir durumdur. Özellikle padişah gibi üst bir statüde bulunan babanın, 

isteğini yerine getiren erkeğe kızını bir ödül gibi vereceği vaadinde bulunması, 

kızların babalarının gözünde dahi bir meta hükmünde olduğunu göstermektedir.  

Kadının evlilik hayatında eşinden gördüğü baskı, tehdit, darp, aşağılama 

ve değersizleştirme gibi şiddet unsurları masallara yansımıştır. Erkeğin güçlü 

olma ve kadın üzerinde hâkimiyet kurma isteği pek çok masalda tespit edilmiştir. 

Bu hâkimiyet kadın üzerinde psikolojik, cinsel ve fiziksel şiddete dönüşmüştür. 

Kadının evlenmeden önce babasına karşı gösterdiği itaatkâr tavrın, evlendikten 

sonra da kocasına göstermesi istenmekte ve bu husus masallarda sıklıkla 



244 

vurgulanmaktadır. Aksini yapan kadınların ise cezalandırıldığı, masal metinleri 

üzerinden dinleyicilere ikaz edilmektedir.  

Masallarda kötülük yapan kadınların kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

cezalandırılması masallara has bir uygulama olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

türden cezalandırmalarla iyi ve kötünün, ödül ve ceza ile dengelendiği gösterilmek 

istenmiştir. Ancak masallarda kötülük yapan ya da yaptığı düşünülen kadınların 

cezalandırıldığı görülürken, kötülük yapan özellikle de kadına yönelik şiddet 

içeren eylemlerde bulunan erkek kahramanların cezalandırılmaması dikkat 

çekicidir. Bu durum toplumda, suç ve ceza denkleminde toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğinin olduğunu bize göstermektedir. Masallarda kötülük yapanların 

cezalandırılması, iyilik yapanların ise ödüllendirilmesi masal metninin yapısını 

oluşturan en önemli etkendir. Ancak bu cezalandırmanın kadınlara şiddet 

uygulayan erkek kahramanlara uygulanmıyor olması, anlatılarda hâkim olan eril 

söylemin ve hatta ataerkil toplum yapısının ne denli güçlü olduğunu ortaya 

koymaktadır. Bunun yanı sıra kadın aleyhine işlenen suçların ve şiddet içeren 

eylemlerin toplumda olağan karşılandığını da göstermektedir. Masallardaki bu 

ortak tavrın nedenini masal anlatıcısı tarafından metinlere toplumsal cinsiyet 

rollerinin gereği olarak yansıtılmış birer mesaj gözüyle bakmak en doğrusu 

olacaktır. Dinleyici kitlesinde meydana getirilmek istenen davranış değişiklikleri 

ve toplumsal beklentiler masal metinlerini etkilemiştir.  

Halk hikâyeleri ile masallar mukayese edildiğinde; masallarda kadınlar 

arasında yaşanan kıskançlık sonucu çeşitli şiddet içeren eylemlere başvurulduğu 

tespit edilmiştir. Masallarda üvey annenin üvey kızını ve ablalarının küçük kız 

kardeşlerini kıskanması sonucu kadınlar arasında fiziksel, psikolojik ve sözel 

şiddete başvurulduğu durumlara rastlanmıştır. Bunun sonucunda da kötülük yapan 

kadınların yani şiddete başvuran kadınların kırk katır kuyruğuna bağlanarak 

cezalandırıldığı görülmektedir. Bunun yanı sıra kayınvalide ve gelin arasında 

yaşanan hegemonik çatışmasının şiddete dönüştüğü durumlar da mevcuttur. 

Halk hikâyelerinde olduğu gibi masallarda da çocuk doğuramayan ya da 

sadece çocuk doğurması yeterli olmayıp erkek çocuk doğuramayan kadınların 

eşlerinden fiziksel ve psikolojik şiddet gördüğü masal metinlerine yansımıştır. Kız 

evladın eksik olarak kabul edildiği, bir ailede illaki bir erkek çocuğun da istendiği 

incelenen masallarda vurgulanmıştır. Hatta kız çocuk doğuran kadınlar, eşi 

tarafından öldürülmek ya da üzerine kuma getirilmek suretiyle tehdit 



245 

edilmektedir. Bu durum hem anne olan kadını hem de dünyaya gelen kız 

çocuğunu değersizleştirmekte ve üzerinde psikolojik baskı yaratmaktadır. Bu 

nedenle kız çocuğu doğuran kadınların bunu sakladığı, yalana başvurmak zorunda 

kaldığı durumlar da masallarda görülmektedir. Bir erkeğin karısının üzerine kuma 

getirmesi halk hikâyelerinde daha sık karşılaşılan bir durumken, masallarda da 

rastlanan bir durum olduğu tespit edilmiştir. 

Sonuç olarak her iki anlatı türünde de kadın, erkeğe kıyasla pasif durumda 

ve şiddete maruz kalan tarafta yer almaktadır. Üstelik bunun sebebinin kadının 

cinsiyetinden kaynaklanıyor olması, toplumda hâkim olan ataerkil yapının her 

alanda kendini hissettirmesinden ileri gelmektedir. Halk edebiyatı türleri 

içerisinde yer etmiş toplumsal cinsiyet kültürünün anlamlandırılması için 

öncelikle kadın ve erkeğe yüklenen toplumsal cinsiyet rollerinin çözümlenmesi 

gerekmektedir. Kadın ve erkeğe uygun görülen toplumsal roller çoğu zaman 

kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışları beraberinde getirmekte ve hatta bu 

olumsuz tutum ve davranışlar toplum tarafından kabul görerek meşrulaşmaktadır. 

Her iki anlatı türünde de kadınların en çok maruz kaldığı şiddet türünün psikolojik 

şiddet olması, aksi istikametteki tutum ve davranışların toplumsal kabullerle 

meşrulaştırılmış olması nedeniyledir.   

Şiddete yönelik yapılan istatistiksel çalışmalar da günlük hayatta kadının 

en fazla psikolojik şiddete maruz kaldığını ortaya koymaktadır. Bunu sırasıyla 

fiziksel, cinsel ve ekonomik şiddet takip etmektedir. Kadınların şiddet gördüğü 

kişiler daha çok aile içi bireyler olmakla birlikte evli kadınların daha fazla şiddet 

gördüğü sonucuna da ulaşılmıştır. Geleneksel halk kültürüne bakıldığında ise 

çeşitli doğum âdetlerinin, yeni evlenen gelinlerin çocuk sahibi olma hususunun ve 

kadınların toplumsal hayattaki rollerinin cinsiyet bazlı şiddeti bir tür kalıp 

davranış olarak dayattığı görülmektedir. Kadının sahip olduğu kız evlat, kızı 

kardeş, anne, eş, kayınvalide kimliklerinin hepsinde farklı rol ve sorumlulukları 

olduğu ve her bir kimlikte de cinsiyetinden dolayı ağır imtihanlardan geçtiği 

yadsınamaz bir gerçeklikle anlatı türlerinden tespit edilebilmektedir. 

Kadının bugün içinde bulunduğu durumun arka planında kültürel 

nedenlerin de etkili olduğu sonucu yaptığımız çalışmada ortaya çıkmıştır. Kültürel 

yapı şiddete sebep oluyor çıkarımı tek başına anlatı türlerine bakılarak varılacak 

bir sonuç değildir. Ancak kültürel yapının beslediği şiddet ortamının olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Şöyle ki halk hikâyelerinin ve masalların, 



246 

toplumun bilinçaltının bir yansıması olduğu göz önünde bulundurulduğunda, 

kadına yönelik tutumun bu anlatılara nasıl yansıdığı, toplumun bu konudaki bakış 

açısını anlamak açısından önem taşımaktadır.  Toplumun kültürel hafızasında 

yaşayan kadına yönelik söylenmiş ve hâlâ aktif olarak kullanıldığı tespit edilmiş 

atasözlerinin çokluğu, yukarıdaki çıkarımı destekler niteliktedir. Bir toplumda;  

“Kadının saçı uzun, aklı kısa”,  

“Dişi köpek kuyruğunu sallamayınca erkek köpek ardına düşmez”, 

“Avradın kazdığı kuyudan su çıkmaz”,  

“Elinin hamuruyla erkek işine karışmak”,  

“Dul kadının eteği uzundur”,  

“Ersiz avrat, dizginsiz at gibidir”,  

“Oğul bala doğdu, baht doğdu; kız bala doğdu, bela doğdu” ,  

“Oğlan olsun da keçeden olsun” ,  

“Oğlan büyür, koç olur; kız büyür, hiç olur”  

Gibi atasözleri nesiller boyu aktarılarak günümüze kadar geliyorsa ve hâlâ 

günlük dilde ve toplumun kültürel belleğinde yaşıyorsa, kadının değersizleşmesi, 

ikincil plana atılması ve hatta şiddete maruz kalması kaçınılmaz olacaktır. 

Kültürel belleğimizde kadına yönelik marazlı durumların varlığı, kadına yönelik 

şiddete zemin hazırlarken aynı zamanda bu durumu da meşrulaştırmaktadır. 

Kadına yönelik olumsuz tutum ve davranışların önlenebilmesi ve akabinde 

kadına yönelik şiddete de çözüm olabilmesi için öncelikle farkındalık çalışmaları 

yapılmalıdır. Bu sayede toplumsal kabullerin değişmesi gerekmektedir. Bilhassa 

erkek ve kız çocukları daha küçük yaşlardan itibaren toplumsal cinsiyet rollerinin 

keskin çizgilerinde; erkek çocukları kendilerinin sadece cinsiyetlerinden dolayı 

kız kardeşlerinden daha üstün oldukları bilinciyle yetiştirilmemelidir. Kız 

çocukları da cinsiyetlerinden dolayı geri planda olmanın, erkeğe kıyasla birtakım 

haklardan mahrum olmanın olağan olduğu bilincine terk edilmemelidir. Bunun 

için de hatalı kültür kodları bu gibi çalışmalarla tespit edilmeli ve ilgili kurumların 

da ortaklaşa çalışmaları neticesinde bu bozuk kültür kodlarından halk kültürü 

temizlenmelidir. Toplumsal cinsiyet rollerinde kadına ya da başka birine şiddete 

neden olabilecek ne kadar sözlü kültür ürünü var ise ki bunlar atasözleri, 

deyimler, bilmeceler, maniler, ninniler, türküler, masal, efsane ve hikâye metinleri 

olabilir; her birinin bulunup gerekirse ilkokul sıralarından itibaren bu gibi kültür 

ürünlerinin vermiş olduğu mesajların yanlış olduğu topluma kabullendirilmelidir. 



247 

İlave olarak farkındalık çalışmaları, reklam ve belgeseller, projeler ve toplumsal 

katkı türünden çalışmalar ile bu türden halk kültür ürünlerinin toplumun 

belleğinden silinmeye çalışılması gerekmektedir. 

Öyle görülüyor ki kadına yönelik şiddette en temel sorun, özellikle 

psikolojik şiddetin toplumsal bir kabul olarak toplumun genelinde olağan 

karşılanmasıdır. Burada tehlikeli olan şey birey ya da toplum için olağan olan bir 

durumun sorun olarak görülmeyecek olmasıdır. Bu da şiddet içeren eylemlerin ve 

uygulanmaların devam edeceği anlamına gelmektedir. Bu nedenle öncelikle neyin 

şiddet olduğunun ve bunun neden uygulandığının farkında olunması 

gerekmektedir. Toplumda meşru olmuş her davranış, toplumsal bir kabule 

dönüşmekte ve sorun olarak algılanmamaktadır. 

Kadına ya da başka bir bireye yönelik halk kültüründen hareketle meydana 

gelmiş olan olumsuz tutum ve davranışların önlenebilmesi için yapılması gereken 

ikinci önemli adım eğitim ve farkındalık çalışmalarıdır. Bu hususta erkeklerle 

birlikte ancak daha çok kadın bireylere yönelik eğitim ve farkındalık 

çalışmalarının yapılmasının daha faydalı olacağı kanaatindeyiz. Çünkü kadınların 

birer anne olmaları ve sözlü geleneğin ailedeki aktarıcısı konumunda bulunmaları 

nedeniyle gömüldükleri eril egemen söylemden ve onun dayattığı kültür 

ürünlerinden kurtarılmaları gerekmektedir. Sosyal öğrenme yoluyla, anne babayı 

ve çevreyi kendisine rol model olarak benimseyen çocuk, bu türden bir süreç 

sonucunda ancak hatalı kültür kodlarından kurtulabilecektir. 

Şiddetin çözüm aracı olarak kullanıldığı toplumlarda, şiddet bir sorun 

olarak kabul edilmemektedir. Atasözlerinde, anlatı türlerinde yer alan ve kıssadan 

hisse olarak örnek verilen kadına yönelik her türlü olumsuz tutum ve davranış, 

kültürel bellekte yeniden inşa edilmemelidir. Bunun için de gerekirse disiplinler 

arası; sosyoloji, psikoloji, edebiyat ve sanat alanlarında işbirliğiyle çalışmalar 

yapılmalıdır. Akademik ve kurumsal alanlarda eğitimler verilmeli, çeşitli kadın 

projeleri ve medya aracılığıyla kadına yönelik şiddet kapsamında önleyici-

bilgilendirici faaliyetler düzenlenmelidir. Toplumun kolektif hafızasında yer etmiş 

“Erkek döver de sever de”, “Kadın eksik etektir” , “Karının dırdırı üstüne kuma 

getirir”, “Kancık yalanmadan erkek dolanmaz” gibi kadını doğrudan hedef 

gösteren sözler ve kalıplar böylelikle toplumun hafızasından silinerek ve belki de 

dönüştürülerek gelecek nesillere bu ön yargılı ve zararlı söylemler 

aktarılmamalıdır. Böylelikle toplumsal belleğin ve kültürel yapının kadına yönelik 



248 

olumlu dönüşümü ile kadının cinsiyetinden dolayı şiddet görmesi de önlenmiş 

olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



249 

KAYNAKLAR 

Aça, M. (2019). Toplumsal cinsiyet inşası ve kadın folkloru: Balıkesir örneği adlı tübitak projesi 

üzerine değerlendirme. M. A. Yolcu (Ed.), Toplumsal cinsiyet ve kadın folkloru yazıları 

içinde (s. 73-84). Paradigma Akademi. 

Akıncı Çötok, N. (2015, Aralık). Şiddeti anlamada temel dinamikler: şiddetin sosyo-psikolojik 

arkeolojisi. II. Uluslararası Disiplinlerarası Kadın Araştırmaları Kongresi. Sakarya 

Üniversitesi, Sakarya.  

Akpolat, Y. ve İnci, Y. (2012, Nisan). Erzurum’da çocuk ve şiddet. Uluslararası Katılımlı Kadına 

ve Çocuğa Karşı Şiddet Sempozyumu, Ankara. 

Aksoy, Ö. A. (2020). Atasözleri ve deyimler sözlüğü 1-2. İnkılâp Kitabevi. 

Aktu, Y. ve Varol, B. (2017,  Nisan). Şiddetin görünmeyen yüzü, kadına yönelik ekonomik şiddet: 

nitel bir araştırma. 3. Uluslararası Farklı Şiddet Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi, 

Kocaeli. 

Alangu, T. (2019). Billur köşk masalları (19. Baskı). Yapı Kredi Yayınları. 

Alay, O. (2005). Bingöl masalları. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Fırat Üniversitesi. 

Albayrak, H. Ş. (2015, Aralık). Kadına şiddet tartışmalarında ihmal edilen toplumsal şiddetin 

dönüşümü. II. Uluslararası Disiplinlerarası Kadın Araştırmaları Kongresi, Sakarya 

Üniversitesi, Sakarya. 

Albayrak, N. (2009). Türkiye Türkçesinde atasözleri. Kapı Yayınları. 

Alptekin, A. B. (2002). Taşeli masalları. Akçağ Yayınları. 

Alptekin, A. B. (2019). Halk hikâyelerinin motif yapısı (9. Baskı). Akçağ Yayınları. 

Alsaç, F. (2018). Dede korkut hikâyelerinde arketipsel bir sembol olarak kadın. Akra Kültür Sanat 

ve Edebiyat Dergisi, (14) 6, 91-122. https://doi.org/10.31126/akrajournal.359937.  

Altunbaş, A. (2022). İslamiyet öncesi Türklerde hukuk. HKÜHFD, 12(23), 15-31. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/hkuhfd/issue/69430/1103701.  

Arıkoğlu Ündücü, C. (2016). Kadına yönelik şiddetin tarihi. Alternative Politics/Alternatif 

Politika, 2, 1-22.  

Aslan, M. ve Şeker, S. (2013). Aile içi şiddetin boyutu olarak kadına yönelik şiddet: toplumsal algı 

ve tutumlar. Nişantaşı Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1(1), 171-193.  

Aybars, S. (2019). Kadın folkloru ve toplumsal cinsiyet üzerinde kültürel kimliğin etkisi: tavşanlı 

ilçesi dedeler ve beyköy örneği. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Nevşehir Hacı 

Bektaş Veli Üniversitesi. 

Bakırcı, N. (2006). Niğde masalları. Niğde Yüksek Öğretim Vakfı Yayınları. 

Bayhan, V. (2012, Nisan). Sosyolojik açıdan kadına yönelik şiddetin nedenleri (Malatya örneği). 

Uluslararası Katılımlı Kadına ve Çocuğa Karşı Şiddet Sempozyumu, Ankara.  

Bayoğlu Kına, F. (2020). Toplumsal cinsiyete dayalı şiddetin temelleri üzerine. Anasay, 4(12), 

149-164. DOI: 10.33404/anasay.716400.   

Bekdik, M. (2014). Ereğli masalları. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Niğde Üniversitesi. 

Berktay, F. (2018). Tarihin cinsiyeti (6. Baskı).  Metis Yayınları. 

Bettelheim, B. (2024). Masallar ne anlatır?. (3. Baskı). Sfenks Kitap. 

https://doi.org/10.31126/akrajournal.359937
https://dergipark.org.tr/tr/pub/hkuhfd/issue/69430/1103701


250 

Birkanım, F. (2020). Zonguldak ili kozlu ilçesi geçiş dönemlerindeki kültürel değişimler. 

[Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Ondokuz Mayıs Üniversitesi. 

Birleşmiş Milletler Genel Kurulu (1993). Kadına yönelik şiddetin ortadan kaldırılmasına dair 

bildirge.   

Boratav, P. N. (2019). 100 soruda Türk halk edebiyatı (5. Baskı). Bilgesu Yayıncılık. 

Boratav, P. N. (2021). Zaman zaman içinde (3. Baskı). İmge kitabevi. 

Boyacıoğlu, İ. (2016). Dünden bugüne Türkiye’de kadına yönelik şiddet ve ulusal kadın 

çalışmaları: psikolojik araştırmalara davet. Türk Psikoloji Yazıları, 19, 126-145.  

Buğu, İ. (2019). Kırsal yörelerde kadına yönelik şiddetin sosyal kültürel ve psikolojik nedenleri. 

M. A. Yolcu (Ed.), Toplumsal cinsiyet ve kadın folkloru yazıları içinde (s. 181-185). 

Paradigma Akademi. 

Bükecik, E. ve Özkan, B. (2017, Nisan). Kadına yönelik toplumsal cinsiyete dayalı şiddet. 3. 

Uluslararası Farklı Şiddet Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi, Kocaeli.  

Can, Y. (2014). Türk ailesinde aile içi şiddetin kültürel dinamikleri. Turkish Studies, 9(8), 13-19. 

Campbell, J. (2025). Kahramanın sonsuz yolculuğu (18. Baskı). İthaki Yayınları. 

Çakır, S. (2008). Kapitalizm ve patriyarkaya karşı: sosyalist feminizm. Toplum ve Demokrasi, 

2(4), 185-196. https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/210992.  

Çapan, E. (2022). Ardahan ili göle ilçesi geçiş dönemleri. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. 

Ardahan Üniversitesi. 

Çifçi, S. ve Açık, Y. (2017, Nisan). Mardin ilinde 15-49 yaş arası kadınlarda aile içi şiddetin 

nedenleri. 3. Uluslararası Farklı Şiddet Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi, Kocaeli.  

Çetindağ Süme, G. (2015). Halk anlatılarında “olağanüstü biçimde hamile kalma” motifi üzerine 

bir değerlendirme. International Journal Of Eurasia Social Sciences, 6(20), 135-151.  

Çobanoğlu, Ö. (2012). Halkbilimi kuramları ve araştırma yöntemleri tarihine giriş (6. Baskı). 

Akçağ Yayıncılık. 

Degh, L. (2003). Halk Anlatısı. Halkbiliminde kuramlar ve yaklaşımlar içinde (s. 91-127). Milli 

Folklor Yayınları. 

Demir, Z. (1996). Modern ve postmodern feminist akımlar. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Kırıkkale Üniversitesi. 

Demiray, E, Candemir, Ö. ve Ulutak, İ. (2017, Nisan). Eskişehir Tepebaşı belediyesi 

beldeevlerindeki kurslara katılan kadınların kadına yönelik aile içi şiddete ilişkin 

görüşleri. 3. Uluslararası Farklı Şiddet Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi, Kocaeli.  

Donovan, J. (2016). Feminist teori. İletişim Yayınları. 

Duman, M. (2022). Destan ve hegemonik erkeklik eril kültür. Kabalcı Yayınevi. 

Duman, M. ve Güngil T. (2024). Toplumsal cinsiyet bağlamında ninnilerde kadınlık rolleri / 

Beklentileri. Folklor Akademi Dergisi. 7(1), 172-194. 

https://doi.org/10.55666/folklor.1443928.  

Eliade, M. (2001). Mitlerin özellikleri. (Sema Rifat. Çev.). Om Yayınları (Orijinal eserin basım 

tarihi 1962, 2. Baskı). 

Erdoğan, İ. (2023). Din ve felsefenin konusu olması bakımından ahlâk. Ihlamur Kültür Sanat ve 

Edebiyat Dergisi. 133(15),  4-6. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/210992
https://doi.org/10.55666/folklor.1443928


251 

Eren, A. (2005). Korku kültürü, değerler kültürü ve şiddet. Aile ve Toplum. 7(2), 1-13.  

Ergil, D. (2001). Şiddetin kültürel kökenleri. Bilim ve Teknik, 399(Şubat),  40-41. 

Ergin, M. (2012). Dede Korkut hikâyeleri (47. Baskı). Boğaziçi Yayınları. 

Fromm. E. (2023). Sevginin ve şiddetin kaynağı. Say Yayıncılık. 

Gezgin, E. (2017). Kadın ve doğa üzerindeki tahakküme alternatif bir bakış: ekofeminizm üzerine 

bir değerlendirme. Border Crossing, (7)2, 195-412. 

Güllük, D. (2022). 2000 Sonrası Türk romanında toplumsal cinsiyetin edebî söylemler yoluyla 

üretimi ve temsili. [Yayımlanmamış Doktora Tezi]. İstanbul Üniversitesi. 

Gülmez, Ç. (2014). Kadına yönelik aile içi şiddet, ahlaki çözülme ve dindarlık. [Yayımlanmamış 

Doktora Tezi]. Ondokuz Mayıs Üniversitesi. 

Gültepe, N. (2020). Türk kadın tarihine giriş (4. Baskı). Ötüken Yayınları. 

Gümüş, D. Ö. (2006). Toplumsal cinsiyet sosyalleşmesine ilişkin kuramlar -Özet Çeviri-. Türk 

Psikoloji Bülteni, 12(38), (ss. 92-99).  

Gümüş, İ. (2018). Türk masalları ve max lüthi yöntemi (2. Baskı). Gece Kitaplığı Yayınevi. 

Günay, U. (2000). İslâmî dönem Türk toplumunda kadının yeri ve önemi. Milli Folklor, 46,  4-9.  

Güneş, F. (2017). Feminist kuramda ataerki tartışmaları üzerine eleştirel bir inceleme. Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (27)2, 245-256. 

https://doi.org/10.18069/firatsbed.346526.  

Günindi Ersöz, A. (2022). Vandana shiva’nın ekofeminizme katkıları üzerine bir değerlendirme. 

Uluslararası Anadolu Sosyal Bilimler Dergisi. (6)4, 1376-1385. 

https://doi.org/10.47525/ulasbid.1176285.  

Günindi Ersöz, A. (2023). Şiddetin sosyolojisi: kişiler arası şiddete bütüncül bir bakış. Nobel 

Akademi Yayıncılık. 

Gürken, A. ve Korkmaz, M. (2017, Nisan). 2008-2017 yıllarına ait Türkiye’de kadına yönelik 

şiddet verilerinin farklı istatistiksel yöntemlerle analizi. 3. Uluslararası Farklı Şiddet 

Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi, Kocaeli.  

Göde, H. A. (1997). Yalvaç masalları üzerine bir inceleme. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi]. Süleyman Demirel Üniversitesi. 

Gökalp, Z. (1976). Türkçülüğün esasları. Milli Eğitim Basımevi. 

Hacettepe Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü (2019). Türkiye Nüfus ve Sağlık Araştırması 

Temel Bulguları. 

https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/2018_turkiye_nufus_ve_saglik_arastirmasi-55 adresinden 

24.10.2024 tarihinde alınmıştır. 

Hacettepe Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü (2009). Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet 

Araştırması Raporu. 

https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/menu/kadina_yonelik_aile_ici_siddet_aras-44 adresinden 

24.10.2024 tarihinde alınmıştır. 

Hanks, M. E. W. (2023). Tarihte toplumsal cinsiyet (2. Baskı). (Meral Çiyan Şenerdi, Çev.). İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Helimoğlu Yavuz, M. (2012). Esil ile yesil anadolu masalları. Can Sanat Yayınları. 

Helimoğlu Yavuz, M. (2014). Anadolu masalları az gidenler uz gidenler. Kaynak Yayınları. 

https://doi.org/10.18069/firatsbed.346526
https://doi.org/10.47525/ulasbid.1176285
https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/2018_turkiye_nufus_ve_saglik_arastirmasi-55%20adresinden%2024.10.2024
https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/2018_turkiye_nufus_ve_saglik_arastirmasi-55%20adresinden%2024.10.2024
https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/menu/kadina_yonelik_aile_ici_siddet_aras-44%20adresinden%2024.10.2024
https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/menu/kadina_yonelik_aile_ici_siddet_aras-44%20adresinden%2024.10.2024


252 

Heper, A. (2014). Feminizm ve hukuk. Hukuk Kuramı, 1(5), 11-27.  

İçli, T. G. (1998). Cumhuriyet döneminde kadının sosyal konumu. Hacettepe Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi. 15, 583-595. 

İnan, A. (2017). Manas destanı (2. Baskı). Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

KADEM, (2022). Türkiye Aile Araştırması Raporu. Kadem Yayınları. 

https://kadem.org.tr/turkiye-aile-arastirmasi-raporu/ adresinden 14.04.2025 tarihinde 

alınmıştır. 

Kadına Yönelik Şiddet. (2023). https://turkiye.unfpa.org/tr/ev-ici-siddet-raporu-basin-bulten  

adresinden 22.03.2024 tarihinde alınmıştır. 

Kafesoğlu, İ. (2020). Türk milli kültürü (45. Baskı).  Ötüken Yayınları. 

Kaplan, M. (1951). Dede korkut kitabında kadın. Türkiyat Mecmuası, 9,  99-112. 

Karaaslan, C. (2019). Anonim Türk masallarında toplumsal cinsiyet bağlamında kadın. 

[Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Marmara Üniversitesi. 

Karaca, E. G. ve Şar, S. (2016). Geçmişten günümüze kına. Lokman Hekim Dergisi. 6(2),  30-37. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/mutftd/issue/43177/523719.  

Kaya, D. ve Koz, M. S. (2000). Halk hikâyeleri I. Kitabevi. 

Kılıç, M. N. (2009). Kadına yönelik şiddet: sosyo-psikolojik arka plan, manevi boyut, hukuki 

yaptırımlar. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Ankara Üniversitesi. 

Kızmaz, Z. (2006). Şiddetin sosyo-kültürel kaynakları üzerine sosyolojik bir yaklaşım. Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 16(2), 247-268. 

Koç, M., Düşünceli, B. ve Çolak, T. S. (2012,  Nisan). Kadın ve erkelerin kadına yönelik şiddetin 

temel nedenlerine ve önlenmesine ilişkin görüşleri. Uluslararası Katılımlı Kadına ve 

Çocuğa Karşı Şiddet Sempozyumu, Ankara.  

Kousaleos, N. (2019). Feminist teori ve folklor. (Aslı Büyükokutan Töret, Çev.). Folklore Forum, 

30(1/2). (Orijinal makalenin yayım tarihi 1999). 

Köprülü, M. F. (2016). Türk Edebiyatı Tarihi (2. Baskı). Alfa Yayınları. 

Köseoğlu, M. (2018). Kadına yönelik şiddet sorununun sosyalleşme süreci ve toplumsal cinsiyet 

rolleri çerçevesinde değerlendirilmesi. Sosyal ve Beşeri Bilimler Araştırmaları Dergisi. 

19(42), (ss. 77-95). https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/537423.  

KSGM (2016). Kadına Yönelik Şiddetle Mücadele Ulusa Eylem Planı. 

https://www.aile.gov.tr/ksgm/ulusal-eylem-planlari/kadina-yonelik-siddetle-mucadele-iv-

ulusal-eylem-plani-2021-2025/ adresinden 23.03.2024 tarihinde alınmıştır. 

Kunos, I. (2020). 44 Türk masalı (3. Baskı). Tutikitap. 

Kurtdaş, E. M. (2021). Kadınların omuzlarındaki ağır yük: güzellik. Adıyaman Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi. 14(39), 220-259. https://doi.org/10.14520/adyusbd.989739.  

Lips, H. M. (1988). Sex and gender. Mayfield Publishing Company. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji sözlüğü. (Osman Akınhay ve Derya Kömürcü, Çev.). Bilim ve 

Sanat Yayınları. 

Meşe, İ. (2025). Feminist teoride cinsiyet - toplumsal cinsiyet kavramları ve eleştiriler. Akdeniz 

Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet Dergisi. 8(1), 285-310. DOI: 

10.33708/ktc.1498355.  

https://kadem.org.tr/turkiye-aile-arastirmasi-raporu/
https://turkiye.unfpa.org/tr/ev-ici-siddet-raporu-basin-bulten
https://dergipark.org.tr/en/pub/mutftd/issue/43177/523719
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/537423
https://www.aile.gov.tr/ksgm/ulusal-eylem-planlari/kadina-yonelik-siddetle-mucadele-iv-ulusal-eylem-plani-2021-2025/
https://www.aile.gov.tr/ksgm/ulusal-eylem-planlari/kadina-yonelik-siddetle-mucadele-iv-ulusal-eylem-plani-2021-2025/
https://doi.org/10.14520/adyusbd.989739


253 

Millett, K. (2024). Cinsel politika. (Seçkin Selvi, Çev.). Can Yayınları. 

Nenola, A. (2019). Toplumsal cinsiyet, kültür ve folklor. (Mehmet Çeribaş, Çev.). ELO, (5). 

(Orijinal makalenin yayım tarihi 1999). 

Sakaoğlu, S. (1973). Gümüşhane masalları. Sevinç Matbaası. 

Sakaoğlu, S., Alptekin, A. B., Sakaoğlu, Y., Şimşek, E. (1997). Meddah Behçet Mahir’in bütün 

hikâyeleri I-II. Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları. 

Sakaoğlu, S. ve Duymaz, A. (2019). İslamiyet öncesi Türk destanları (14. Baskı). Ötüken 

Yayınları. 

Scott, J. W. (2010). Toplumsal cinsiyet: faydalı bir tarihsel analiz kategorisi. (Derya Demirler, 

Fahriye Dinçer, Çev.). Kültür ve Siyasette Feminist Yaklaşımlar, 12.  (Orijinal makalenin 

yayım tarihi 1971). 

Sevim, Y. ve Yerlikaya Şaşmaz, O. (2012, Nisan). Doğunun aile içi şiddete maruz kalan kadınları 

(Elazığ ili örneği). Uluslararası Katılımlı Kadına ve Çocuğa Karşı Şiddet Sempozyumu, 

Ankara. 

Seyidoğlu, B. (2016). Erzurum masalları (4. Baskı). Dergâh Yayınları. 

Soncu, A. G. (2017, Nisan). Şiddeti meşrulaştırma aracı olarak atasözleri. 3. Uluslararası Farklı 

Şiddet Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi, Kocaeli. 

Smith, B. G. (2022). Kadın çalışmaları temeller. (Özde Çakmak, Çev.). İletişim Yayınları. 

Stoeltje, B. (2017). Feminist revizyonlara giriş. (Berna Ayaz, Çev.). Kadın folkloru kuram ve 

yöntem üzerine yazılar. (Orijinal makalenin yayım tarihi 1988). 

Şimşek, E. (1987). Arzu ile Kamber hikâyesi üzerine mukayeseli bir araştırma. [Yayımlanmış 

Yüksek Lisans Tezi]. Fırat Üniversitesi. 

Şimşek, E. (1990). Çukurova masallarında motif ve tip araştırmaları. [Yayımlanmış Doktora 

Tezi]. Fırat Üniversitesi. 

Şimşek, V. (2020). Osmanlı döneminde kadının yeri üzerine. International Journal of Social and 

Humanities Sciences (IJSHS), 4(3), 191-200. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/ijshs/issue/59252/853215.  

Ölçer Özünel, E. (2017). Masal mekânında kadın olmak (2. Baskı). Geleneksel Yayıncılık. 

Özcan, D. (2019). Toplumsal cinsiyet ekseninde efsaneleşen kadınlar. M. A. Yolcu (Ed.), 

Toplumsal cinsiyet ve kadın folkloru yazıları içinde  (s.27-38). Paradigma Akademi. 

Özdemir, D. (2022). Dîvânu Lugâti’t-Türk’te geçiş dönemleri: doğum-evlenme-ölüm. 

[Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

Özdemir, F. (2022). İskilip halk kültüründe geçiş dönemleri (doğum-evlenme-ölüm). 

[Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Akdeniz Üniversitesi. 

Özpınar, S. (2017, Nisan). Türkiye’de çocuk gelinler sorunu ve önlemler: çocuktan gelin olmaz. 3. 

Uluslararası Farklı Şiddet Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi, Kocaeli.  

Öztürk, E. (2017). Feminist teori ve tarihsel süreçte Türk kadını. Gece Kitaplığı Yayınevi. 

Sezer, M. Ö. (2020). Masallar ve toplumsal cinsiyet. Kor Kitap Yayınevi. 

T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı ve Hacettepe Üniversitesi Nüfus Etütleri Enstitüsü 

(2014). Türkiye’de Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırması Raporu. 

https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/turkiyede_kadina_yonelik_aile_ici_siddet_arastirma-101 

adresinden 23.03.2024 tarihinde alınmıştır. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/ijshs/issue/59252/853215
https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/turkiyede_kadina_yonelik_aile_ici_siddet_arastirma-101%20adresinden%2023.03.2024
https://hips.hacettepe.edu.tr/tr/turkiyede_kadina_yonelik_aile_ici_siddet_arastirma-101%20adresinden%2023.03.2024


254 

Talas, M. (2017, Nisan). Kültür ve şiddet. 3. Uluslararası Farklı Şiddet Boyutları ve Toplumsal 

Algı Kongresi, Kocaeli.  

TDK Sözlüğü (2025). https://sozluk.gov.tr/ adresinden 18.10. 2024 tarihinde alınmıştır. 

Tekin, T.. (2010). Orhun Yazıtları. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Temizer, N. C. (2022). 19. yüzyılda batı’da ve Osmanlı’da kadının sosyal ve ekonomik hayattaki 

yeri. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Kadın ve Aile Araştırmaları Dergisi. 2(1),  51-70. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/okad/issue/70010/1087762.  

Tezel, N. (2018). Türk masalları (11. Baskı). Bilge Kültür Sanat Yayınları. 

Tong, R., Botts, T. F. (2021). Feminist düşünce. (Beyza Sumer Aydaş, Çev.). Sel Yayıncılık. 

TÜİK. (2022). Toplumsal Yapı ve Cinsiyet İstatistikleri. https://www.resmiistatistik.gov.tr/subject 

adresinden 17.03.2024 tarihinde alınmıştır. 

TÜİK. (2021). İstatistiklerle Kadın. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Kadin-

2020-37221 adresinden 17.03. 2024 tarihinde alınmıştır. 

TÜİK. (2021).  Türkiye Aile Yapısı Araştırması. https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Turkiye-

Aile-Yapisi-Arastirmasi-2021-45813 adresinden 17.03.2024 tarihinde alınmıştır. 

Türk, S. M. (2017). Ekofeminizm ve dualizm fikri. Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, (7), 377-

392. https://dergipark.org.tr/en/pub/flsf/issue/48632/618036.  

Türkeş Günya, U. (2011). Elazığ masalları ve propp metodu. Akçağ Yayınları. 

Türkiye Büyük Millet Meclisi Raporu (2022). 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstreams/5b909ba8-d9c8-40f5-9b56-

330c7060d1e1/download adresinden 12.06.2025 tarihinde alınmıştır. 

Türkiye Raporu. (2022). Kadına Yönelik Şiddette Dünya Liderliği. 

https://turkiyeraporu.com/arastirma/kadina-yonelik-siddette-dunya-liderligi-11275/ 

adresinden 18.04.2025 tarihinde alınmıştır. 

Türkmen, F. ve Cemiloğlu, M. (2009). Âşık Mevlüt İhsanî’den derlenen halk hikâyeleri. Türk Dil 

Kurumu Yayınları. 

Türkmen, F., Taşlıova M. M., Tan, N. (2020). Halk hikâyeleri. TDK Yayınları.  

Uğur Çerikan, F. (2020). Dede korkut hikâyelerini feminist kuram bağlamında okuma. Avrasya 

Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 8(25), 257-271. 

https://doi.org/10.33692/avrasyad.840057.  

Uğurcan, S. (1999). Osmanlı’dan cumhuriyete Türk kadını. Erdem, İnsan ve Toplum Bilimleri 

Dergisi, 11(33), 989-998. 

Uğurlu, S. (2017). Köroğlu-han nigâr, hasan bey-telli hanım kolu sivas varyantı. Kafkas 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 19, 97-118. 

DOI:10.9775/kausbed.2017.007.  

Uğurlu, S. ve Doğan Gök, D. (2022). Bolu folklorunda mâniler. Bolu Abant İzzet Baysal 

Üniversitesi Yayınları. 

Vatandaş, C. (2007). Toplumsal cinsiyet ve cinsiyet rollerinin algılanışı. Istanbul Journal of 

Sociological Studies, 35, 29-56.  

Yeşilbursa, B. K. ve Baykal, Ö. (2012, Nisan). Yüksekova’da kadın olmak. Uluslararası Katılımlı 

Kadına ve Çocuğa Karşı Şiddet Sempozyumu, Ankara. 

https://sozluk.gov.tr/
https://dergipark.org.tr/en/pub/okad/issue/70010/1087762
https://www.resmiistatistik.gov.tr/subject
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Kadin-2020-37221
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Kadin-2020-37221
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Turkiye-Aile-Yapisi-Arastirmasi-2021-45813
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Turkiye-Aile-Yapisi-Arastirmasi-2021-45813
https://dergipark.org.tr/en/pub/flsf/issue/48632/618036
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstreams/5b909ba8-d9c8-40f5-9b56-330c7060d1e1/download
https://acikerisim.tbmm.gov.tr/bitstreams/5b909ba8-d9c8-40f5-9b56-330c7060d1e1/download
https://turkiyeraporu.com/arastirma/kadina-yonelik-siddette-dunya-liderligi-11275/
https://doi.org/10.33692/avrasyad.840057


255 

Y. Dökmen, Z. (2009). Toplumsal cinsiyet sosyal psikolojik açıklamalar (11. Baskı). Remzi 

Kitabevi 

Yıldırım, S. (2017, Mayıs). Kadına yönelik şiddet ve ataerkillik. 6. Türkiye Lisansüstü Çalışmaları 

Kongresi, Muş.  

Yılmaz, A. (2010). Osmanlı’dan cumhuriyet’e: kadın kimliğinin biçimlendirilmesi. Çağdaş 

Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, 9(20-21), 191-212. 

Yılmaz, A. (2014). Türk kültüründe kadın. Milli Folklor, (16) 61, 111-123. 

Yılmaz, C. (2020). Bourdieu’da temel kavramlar ve simgesel şiddet analizi. HABİTUS 

Toplumbilim Dergisi, (1), 161-179. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/habitus/issue/56842/769784.  

Yılmaz, T. (2011). Âşıklardan halk hikâyeleri I-II. Eğiten Kitap Yayınevi. 

Yolcu, M. A. (2011). Balıkesir’den derlenen maniler üzerine bir araştırma. [Yayımlanmamış 

Doktora Tezi]. Balıkesir Üniversitesi. 

Yolcu, M. A. (2019). Kadın folkloru araştırmalarında yöntem sorunları. M. A. Yolcu (Ed.), 

Toplumsal Cinsiyet ve Kadın Folkloru Yazıları içinde (s. 65-72). Paradigma akademi. 

Yörük, S. (2010). Kadına yönelik şiddet: Antalya örneği. [Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. 

Akdeniz Üniversitesi. 

Yurtsever, D. (2019). Feminist kuramlar bağlamında Dede Korkut kitabı’nda kadın. 

[Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi]. Aksaray Üniversitesi. 

Yusuf H. H. (2020). Kutadgu Bilig. (Çev. Ayşegül Çakan). (9. Baskı). Kültür Yayınları. 

Yuvalı, A. ve Demirci, H. (2021). Türk dünyasının ortak kültür tarihinde aile ve kadın. Selenge 

Yayınları. 

Yüksel Oktay, E. (2015). Türkiye’nin ve dünyanın ortak sorunu: kadına şiddet. Akademik 

Araştırmalar Dergisi, 16(64), 57-118. 

Zülal, A. (2001). Şiddet. Bilim ve Teknik. 399(Şubat),  34-39. 

Walby, S. (2013). Violence and Society: İntroduction to an emerging field of sociology. Current 

Sociology, 6(12),  95-111. 

WHO. (2021). Kadına Yönelik Şiddet. https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-56333817 

adresinden 04.04.2024 tarihinde alınmıştır. 

World Health Organization  (2002). World Report On Violence and Health. Geneva. 

Woolf, V. (2020). Kendine ait bir oda. İndigo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://dergipark.org.tr/en/pub/habitus/issue/56842/769784
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-56333817


256 

EKLER 

EK 1. İncelenen Dede Korkut Hikâyeleri 

 

DEDE KORKUT 

HİKÂYELERİ 

 

Psikolojik Şiddete Maruz 

Kalan Kişiler 

 

Psikolojik Şiddet 

Uygulayan Kişiler 

 

Dirse Han Oğlu Boğaç Han 

Hikâyesi 

 

Dirse Han’ın karısı 

Dirse Han 

 

Dirse Han 

Bayındır Han 

 

Salur Kazan’ın Evinin 

Yağmalandığı Hikâye 

 

Burla Hatun 

Salur Kazan’ın karısı 

Kırk ince belli kız 

 

Oğuz Beyleri 

Kâfirler 

 

Kam Büre’nin Oğlu Bamsı 

Beyrek Hikâyesi 

 

Bağnı Çiçek 

 Boğazca Fatma 

Kısırca Yenge 

 

Kam Büre 

Bamsı Beyrek 

 

Kanlı Koca Oğlu Kan Turalı 

Hikâyesi 

 

Selcen Hatun 

 

Kan Turalı 

 

Salur Kazan’ın Tutsak Olup 

Oğlu Uruz’un Çıkardığı 

Hikâye 

 

Kâfirlerin kızı ve gelini 
 

Kazan Bey 

 

İç Oğuz’a Dış Oğuz Asi 

Olup Beyrek’in Öldüğü 

Hikâye 

 

Kadınların geneli 

Aruz 

 

Beyrek 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



257 

EK 2. İncelenen Türk Halk Hikâyeleri ve Sayısı 

 

Kaynaklar 

 

İncelenen hikâye 

sayısı 

 

Kadına yönelik şiddet 

unsuru içeren hikâye 

sayısı 

 

Halk Hikâyelerinin Motif Yapısı 

(Alptekin, 2019)  

 

70 

 

2 

Âşık Şeref Taşlıova’dan Derlenmiş 

Halk Hikâyeleri (Türkmen vd., 

2020). 

 

22 

 

2 

Âşıklardan Halk Hikâyeleri 

(Yılmaz, 2011). 

40 20 

 

Arzu ile Kamber Hikâyesi (Şimşek, 

1987). 

 

1 

 

1 

Halk Hikâyeleri I (Kaya ve Koz, 

2000). 

8 2 

 

Meddah Behçet Mahir’den 

Derlenen Halk Hikâyeleri 

(Sakaoğlu vd., 1997). 

 

 

25 

 

 

3 

 

Âşık Mevlüt İhsanî’den Derlenen 

Halk Hikâyeleri (Türkmen vd., 

2009). 

 

20 

 

1 

 

Toplam 

 

157 

 

31 

 

 

 

 

 



258 

EK 3. Halk Hikâyelerinde Şiddet Uygulayan, Şiddete Maruz Kalan Kişiler ve 

Şiddet Türleri 

 

Halk Hikâyeleri 

 

Şiddete Maruz 

Kalan Kişiler 

 

Şiddet Uygulayan 

Kişiler 

 

Şiddet Türü 

Kirman Şah Hikâyesi Padişahın karısı Padişah 

(eş) 

Fiziksel şiddet 

Kürşat Yüzbaşı 

Hikâyesi 

Elmas Hanım Elmas Hanım’ın 

ikinci eşi 

(eş) 

Fiziksel şiddet 

Ülker Sultan Hikâyesi Ülker Sultan Ülker Sultan’ın babası 

ve vezirler. 

(baba) 

Fiziksel şiddet 

Latif Şah Hikâyesi 

 

Gatmer Çiçek Latif Şah 

(baba) 

Fiziksel şiddet 

Alihan Hükümdar ile 

Peri Hatun Hikâyesi 

Peri Hatun Taptuk 

(erkek kardeş) 

Peri Hatun’un babası 

(baba) 

Kara Vezir 

Cinsel şiddet 

Hüseyin ile Senem 

Hikâyesi 

Senem Hüseyin 

(eş) 

Psikolojik şiddet 

Necip ile Telli Hikâyesi Telli Kara 

(kocasının arkadaşı) 

Psikolojik şiddet 

Hamit Han ile Melek 

Sultan Hikâyesi 

Melek Sultan Yunus  

(kocasının arkadaşı) 

Psikolojik şiddet 

Şeyh  

Senan Hikâyesi 

Genç kız Şeyhülislam Psikolojik şiddet 

Ahmet ile Mehmet 

Hikâyesi 

Perişan Sultan Ahmet 

(nişanlısı) 

Psikolojik şiddet 

Hasret ile Ferhat 

Hikâyesi 

Perişan Sultan ve 

kızları 

Yunus Bey 

(eş ve baba) 

Psikolojik şiddet 

Rıza Bey Hikâyesi Hazer Hanım Toplum Psikolojik şiddet 



259 

Saraç İbrahim ile 

Perişan Sultan Hikâyesi 

Perişan Sultan ve 

Bezirgânbaşının 

karısı 

Padişah 

(eş) 

Psikolojik şiddet 

Seyfet Çavuş ile Filiz 

Hikâyesi 

Filiz Kâhya Mehmet 

(köyün muhtarı) 

Psikolojik şiddet 

Mahir Hikâyesi Mahir’in karısı Mahir 

(eş) 

Psikolojik şiddet 

Abdullah ile Gülizar 

Hikâyesi 

Gülizar Toplum ve kocasının 

ailesi 

Psikolojik şiddet 

Yusuf ile Elif Hikâyesi Ayşe Hanım Mehmet Bey 

(eş) 

Psikolojik şiddet 

Perizan Hikâyesi Perizan Hanım Turan Bey 

(Perizan Hatun’un 

evleneceği kişi) 

Psikolojik şiddet 

Hikâyet-i Hurşid ile İlik 

Hanım Beyân 

İlik Hanım İlik Hanım’ın annesi, 

kardeşleri ve cadı 

kadın 

(kadınlar) 

Psikolojik şiddet 

Köroğlu Hikâyesi 

Keloğlan Kolu 

Hasan Paşa’nın kız 

kardeşi 

Hasan Paşa 

(erkek kardeş) 

Psikolojik şiddet 

Yusuf ile Gülistan 

Hikâyesi 

Gülistan ve köyün 

genç kızları 

Askerler Psikolojik şiddet 

Sümmani Ağa ile 

Gülgez Hanım Hikâyesi 

Genç kız Sümmani Ağa 

(köyün ağası) 

Psikolojik şiddet 

Celali ve Kenani 

Hikâyesi 

Suciyet Hanım Hatem Padişah 

(ülkenin padişahı) 

Psikolojik şiddet 

 

Migumi Han 

 

Perizad 

 

Şahin Ağa 

(köyün ağası) 

 

Psikolojik şiddet 



260 

Arzu ile Kamber 

Hikâyesi 

Arzu Kamber  

(sevdiği erkek) ve 

Arzu’nun annesi 

 

Psikolojik şiddet 

Gelin Taşı Hikâyesi Yasemen Hanım Yedi Deli Kardeşler 

(yabancı) 

Psikolojik şiddet 

Şah İsmail Gülizar Şah İsmail’in babası 

(kayınpeder) 

Psikolojik şiddet 

Hikâyet-i Murad Şah Gülizar Murad Şah’ın babası 

(kayınpeder) 

Psikolojik şiddet 

Şah İsmail Hikâyesi Gelin Şah İsmail’in annesi 

ve babası 

Psikolojik şiddet 

Afyonlu Âşık Ömer 

Hikâyesi 

 

Zeynep 

Ömer Efendi 

Şehzade 

Afyon Paşası 

Psikolojik şiddet 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



261 

EK 4. Türk Masallarında Fiziksel Şiddet Uygulayan, Fiziksel Şiddete Maruz 

Kalan Kişiler ve Masal Kitapları 

 

Masallar 

 

Şiddete 

Maruz Kalan 

Kişiler 

 

Şiddet 

Uygulayan 

Kişiler 

 

Şiddet 

Türü 

 

Masal Kitabının Adı 

 

Hüzün 

Kuşu 

 

Genç kız 

 

Dükkân sahibi 

olan adam 

 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

Balık 

Bilmezse 

Hâlık Bilir 

 

Padişahın kızı 

 

İki erkek arkadaş 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Taşeli Masalları 

Billur Köşk Masalları 

Erzurum Masalları 

 

 

İğci Baba 

 

 

Üç kız kardeş 

 

 

İğci Baba 

 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Taşeli Masalları 

Elazığ Masalları 

Billur Köşk Masalları 

Yalvaç Masalları 

 

Pabuçlu 

Mehmet 

 

Keloğlan’ın 

annesi 

 

Padişahın 

adamları ve gelin 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Zaman Zaman İçinde 

 

Avcı 

Mehmet 

 

Avı 

Mehmet’in 

karısı 

 

Avcı Mehmet 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Havva 

Hanım 

 

Havva 

Hanım’ın 

kayınvalidesi 

Havva Hanım 

 

Havva Hanım 

Havva Hanım’ın 

kocası 

 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

 

Taşeli Masalları 

 

Fes 

Padişahı 

 

Padişahın 

karısı 

 

Padişah 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Taşeli Masalları 

Türk Masalları 

 



262 

 

 

Dört 

Köseler 

 

 

Kadın 

 

 

Koca 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Zilli Tilki 

 

Kadın 

 

Koca 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Ölü Yiyen 

Derviş II 

 

Padişahın kızı 

 

Derviş 

(Koca) 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Erzurum Masalları 

 

Kamçı 

 

Kadın 

 

Koca 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Erzurum Masalları 

 

 

Sabır Taşı 

 

 

Çingene kızı 

 

 

Genç adam 

 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Evvel Zaman İçinde 

Taşeli Masalları 

Ereğli Masalları 

 

Küllü 

Fatma 

 

Küllü Fatma 

İki kız kardeş 

 

İki kız kardeş 

Padişah 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Üç 

Turunçlar 

 

Çingene kızı 

 

Padişahın oğlu 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Erzurum Masalları 

 

Üç Narlar 

 

Çingene kızı 

 

Padişahın oğlu 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Erzurum Masalları 

 

Mercan 

Kız 

 

Arap cariye 

 

Şehzade 

 

Fiziksel 

şiddet 

 

Billur Köşk Masalları 

 

 

 

 



263 

EK 5. Türk Masallarında Cinsel Şiddet Uygulayan, Cinsel Şiddete Maruz 

Kalan Kişiler ve Masal Kitapları 

 

 

Masallar 

 

Şiddete Maruz 

Kalan Kişiler 

 

Şiddet 

Uygulayan 

Kişiler 

 

 

Şiddet Türü 

 

 

Masal Kitabının 

Adı 

 

Tembel 

Ahmet 

 

Padişahın kızı 

 

Tembel Ahmet 

 

 

Cinsel şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Gelin ve 

Kayını 

 

Gelin 

 

Kayını 

 

Cinsel şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

 

 

Leylek I 

 

 

Padişahın kızı 

 

 

Peri padişahının 

oğlu 

 

 

Cinsel şiddet 

 

 

Erzurum 

Masalları 

 

 

Ahmedi 

Dürre 

 

Padişahın kızı 

 

Nene 

 

Cinsel şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

 

Helvacı 

Güzeli 

 

Genç kız 

 

Caminin 

müezzini 

Lala başı 

 

Cinsel şiddet 

 

Billur Köşk 

Masalları 

 

İftiraya 

Uğrayan Kız 

 

Genç kız 

 

İmam 

 

Cinsel şiddet 

 

Niğde Masalları 

 

 

 

 

 

 



264 

EK 6. Türk Masallarında Psikolojik Şiddet Uygulayan, Psikolojik Şiddete 

Maruz Kalan Kişiler ve Masal Kitapları 

 

 

Masallar 

 

Şiddete Maruz 

Kalan Kişiler 

 

Şiddet 

Uygulayan 

Kişiler 

 

 

Şiddet Türü 

 

 

Masal Kitabının 

Adı 

 

Sarık Kırbaç 

Seccade 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

Rüzgâr Dev 

 

Padişahın kızı 

 

Dev 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 

Kamer Tay 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah  

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

Meram Şah ile 

Sade Sultan 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

Yılan Peri ile 

Sihirli Ayna 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

Macun 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 

Oduncunun 

Kızı 

 

Genç kız 

 

Arap 

 

Psikolojik şiddet 

 

Evvel Zaman 

İçinde 

 

 

Gümüş 

Boynuzlu 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

İnsan 

Kılığındaki Dev 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

Çukurova 

Masalları 



265 

 

Korkak Ahmet 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

Çukurova 

Masalları 

 

Üç Portakal Peri 

 

Hizmetçi kız 

 

Şehzade 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 

Şah Yusuf 

 

Genç kız 

 

Arap 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 

Hoca Efendi 

 

Tüccarın kızı 

 

Hoca (imam) 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum Masalları 

 

Muztarip Sultan 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 

Benli Dilber 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Padişahın 

Kızının 

Ahlaksızlığı 

 

 

 

Padişahın kızı 

 

 

Padişah 

 

 

Psikolojik şiddet 

 

 

Taşeli Masalları 

 

 

Nalıncı ile 

Padişah 

 

Mehmet Ağa’nın 

karısı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

Evvel Zaman 

İçinde 

 

 

Horasan 

Padişahı 

 

Köse’nin karısı 

 

Keloğlan 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Keloğlan 

 

Ağanın kızı 

 

Ağa 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

Evvel Mi Gelsin 

Sonra Mı? 

 

Genç kadın 

 

Kervancı başı 

 

Psikolojik şiddet 

 

Bingöl Masalları 

 

 

Zümrüdüanka 

Kuşu 

 

Kız çocuğu 

 

Dev 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 



266 

 

Zümrüdüanka 

 

Genç kız 

 

Ejderha 

 

Psikolojik şiddet 

 

Billur Köşk 

Masalları 

 

Pamuk Kız 

 

Kadın 

 

Koca 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

 

Seksen Göz 

 

Padişahın eşleri 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

Türk Masalları 

 

Ağlayan Nar ile 

Gülen Ayva 

 

 

 

Kadın ve kızı 

 

 

Koca 

 

 

Psikolojik şiddet 

 

 

Taşeli Masalları 

 

 

Yedi Kancık 

Babası 

 

Kız 

 

Baba 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

 

Muradına 

Ermeyen 

Dilber 

 

Kız 

 

Baba 

 

Psikolojik şiddet 

 

Niğde Masalları 

 

Congalaz 

Karısı 

 

Genç kız 

 

Erkek kardeşler 

ve Congalaz 

karısı 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Hain Vezir 

 

Padişahın karısı 

 

Vezir 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

 

Topal Leylek 

 

Kadın 

 

Koca 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

 

Ölü Yiyen 

Derviş I 

 

Kadın 

 

Koca 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 



267 

 

Kamçı 

 

Genç kızlar 

 

Bey 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

 

Çuhadaroğlu 

 

Genç kız 

 

Yabancı kadın 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

Çobanın İki 

Karısı 

 

Kadın 

 

Koca 

 

Psikolojik şiddet 

 

Ereğli Masalları 

 

Sihirli Saç 

Tokası 

 

Üvey kız 

 

Üvey anne 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 

Kara Gözlü 

Yılan ve Üvey 

Anne 

 

Üvey kız 

 

Üvey anne 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 

Nardaniye 

Hanım 

 

Üvey kız 

 

Üvey anne 

 

Psikolojik şiddet 

 

Evvel Zaman 

İçinde 

 

Nar Tanesi I 

 

Üvey kız 

 

Üvey anne 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

Nar Tanesi II 

 

Üvey kız 

 

Üvey anne 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

Muradına 

Eremeyen 

Dilber II 

 

Üvey kız 

 

Üvey anne 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

İki Kardeş Padişahın karısı Cariye Psikolojik şiddet 44 Türk Masalı 

Bacı Bacı, Can 

Bacı 

 

 

Şehzadenin karısı 

 

 

Arap halayık 

 

 

Psikolojik şiddet 

 

 

Evvel Zaman 

İçinde 

Muradına Nail 

Olamayan 

Dilber 

Padişahın 

evleneceği kız 

 

Vezirin karısı 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 



268 

Muradına 

Eremeyen 

Dilber I 

 

Padişahın kızı 

 

Padişah 

 

Psikolojik şiddet 

 

Erzurum 

Masalları 

 

Padişahın Üç 

Kızı 

 

Küçük kız kardeş 

 

İki abla 

 

Psikolojik şiddet 

 

Taşeli Masalları 

 

 

At-Dev ile Cadı 

 

Kadın 

 

Koca 

 

Psikolojik şiddet 

 

44 Türk Masalı 

 

 


