
 

 

 

 

 

T.C. 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

DİNDEN UZAKLAŞMANIN PSİKO-SOSYAL SEBEPLERİ 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Ahmet Rifat SAĞLAM 

 

 

Çorum – 2025 



 

DİNDEN UZAKLAŞMANIN PSİKO-SOSYAL SEBEPLERİ 

 

 

 

 

Ahmet Rifat SAĞLAM 

 

 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Muammer CENGİL 

 

 

 

 

Çorum 2025 



 
 

Ahmet Rifat SAĞLAM tarafından hazırlanan “Dinden Uzaklaşmanın Psiko-Sosyal Sebepleri” adlı 

tez çalışması 12/05/2025 tarihinde aşağıdaki jüri üyeleri tarafından oy birliği/oy çokluğu ile 

Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalında 

Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Prof. Dr. Ali Rıza AYDIN                         …………………………………… 

 

Prof. Dr. Muammer CENGİL                                 …………………………………… 

 

Prof. Dr. Mustafa BIYIK     ……………………………………. 

 

Doç. Dr. Selahattin YAKUT                                 …………………………………… 

 

Doç. Dr. Nevzat GENCER     ……………………………………. 

 

 

 

 

Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulunun 16/05/2025 tarih ve 

2025/844 sayılı kararı ile Ahmet Rifat SAĞLAM’ın Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalında 

Doktora derecesi alması onanmıştır.     

 

 

Prof. Dr. Osman ÇUBUK 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 



 
 

TEZ BİLDİRİMİ 

 

Tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek 

sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada bana ait 

olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf yapıldığını beyan ederim. 

 

 

 

 

Ahmet Rifat SAĞLAM

 



 
iv 

 

DİNDEN UZAKLAŞMANIN PSİKO-SOSYAL SEBEPLERİ 

 

Ahmet Rifat SAĞLAM 

ORCID: 0000-0002-7011-1422 

 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Doktora Tezi 

Aralık 2025 

 

ÖZET 

 

Bu tez, bireylerin dinden uzaklaşma süreçlerinde etkili olan psiko-sosyal faktörleri incelemeyi 

amaçlamaktadır. Toplumsal ve bireysel düzeyde yaşanan değişimlerin ve bireylerin dinî 

inançlarından uzaklaşmalarına yol açan sebeplerin anlaşılması, bu çalışmanın temel hedefidir. 

Araştırma, dinin ve dinî inançların bireylerin hayatındaki rolünü inceleyerek, dinden 

uzaklaşmanın kişisel, sosyal ve psikolojik boyutlarını kapsamlı bir şekilde 

değerlendirmektedir. 

Bu bağlamda çalışma, nitel araştırma yöntemlerinden yararlanılarak gerçekleştirilmiştir. 

Araştırmanın verileri, dinden uzaklaşma deneyimlerini yaşamış toplam yirmi katılımcıyla 

yapılan derinlemesine görüşmeler yoluyla elde edilmiştir. Bu görüşmelerden elde edilen 

bulgular, tematik analiz yöntemi kullanılarak değerlendirilmiştir. Bu yöntem sayesinde, 

bireylerin dinî inançlarından uzaklaşmalarında etkili olan kişisel, psikolojik ve sosyal faktörler 

belirlenmiş ve bu faktörler detaylı olarak ele alınmıştır. 

Araştırmanın sonucunda, dinden uzaklaşmanın çok boyutlu bir süreç olduğu ve bu süreci 

etkileyen çeşitli psiko-sosyal faktörlerin bulunduğu görülmüştür. Çocukluk ve gençlik 

döneminde maruz kalınan yüzeysel veya ezberci din eğitimi, dinî liderlerin tutarsız 

davranışları, toplumsal modernleşme ve bireyselleşme süreçleri, ailevi baskılar, duygusal 

travmalar ve anlam arayışına çözüm sunabilecek dinî çözümler bulunamaması gibi unsurlar 

bu faktörlerden bazılarıdır. Ayrıca, dinî pratiklerin dayatmacı bir şekilde sunulması, dinî 

toplulukların kapalı ve yargılayıcı yapıları, bilimsel ve felsefi sorgulamalar, bireylerin dine olan 



 
v 

 

bağlılıklarını zayıflatan diğer önemli faktörler olarak öne çıkmıştır. Tüm bu bulgular, dinden 

uzaklaşmanın bireysel ve  çevresel faktörlerle yakından ilişkili olduğunu ortaya koymaktadır. 

Anahtar Kavramlar: Dinden Uzaklaşma, Din Psikolojisi, Anlam Arayışı, Dinî Kopuş, Psiko-

Sosyal Etkenler 

Bilim Kodu: 60203 

 

  



 
vi 

 

PSYCHO-SOCIAL REASONS FOR RELIGIOUS DISENGAGEMENT 

 

Ahmet Rifat SAĞLAM 

ORCID: 0000-0002-7011-1422 

 

HITIT UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL 

Doctor of Philosophy Thesis 

 

December 2025 

 

ABSTRACT 

 

This thesis aims to examine the psychosocial factors influencing individuals’ processes of 

distancing themselves from religion. Understanding the reasons that lead individuals to move 

away from religious beliefs, both at the societal and individual levels, is the main goal of this 

study. By investigating the role of religion and religious beliefs in individuals’ lives, this 

research provides a comprehensive assessment of the personal, social, and psychological 

dimensions of distancing from religion. 

In this context, the study was conducted using qualitative research methods. The data for the 

research were obtained through in-depth interviews with a total of twenty participants who 

have experienced distancing from religion. The findings from these interviews were analyzed 

using the thematic analysis method. This approach enabled the identification of personal, 

psychological, and social factors contributing to individuals’ detachment from religious beliefs, 

which were then examined in detail. 

The study’s results reveal that distancing from religion is a multidimensional process 

influenced by a variety of psychosocial factors. These factors include superficial or rote 

religious education experienced during childhood and adolescence, the inconsistent behaviors 

of religious leaders, societal modernization and individualization processes, familial pressures, 

emotional traumas, and the inability of religion to provide satisfactory answers to existential 

questions. Furthermore, the coercive presentation of religious practices, the closed and 

judgmental nature of religious communities, and scientific and philosophical inquiries are 

highlighted as additional important factors that weaken individuals’ religious commitment. 



 
vii 

 

These findings underscore that distancing from religion is closely linked to personal, social, 

and psychological needs as well as environmental influences. 

Key Terms: Religious Disengagement, Psychosocial Factors, Search for Meaning, Conversion, 

Deconversion. 

Science Code: 60203 

  



 
viii 

 

TEŞEKKÜR 

 

Bu doktora tezinin hazırlanmasında her aşamada bilgi ve deneyimlerini benimle paylaşan, 

sabır ve destekleriyle yanımda olan değerli danışmanım Prof. Dr. Muammer CENGİL hocama 

en içten teşekkürlerimi sunarım. Onun rehberliği ve bilimsel öngörüleri, bu çalışmanın 

gelişiminde büyük rol oynamıştır. 

Tez izleme komitesinde yer alarak değerli katkıları ve yapıcı eleştirileriyle çalışmama yön 

veren Prof. Dr. Mustafa BIYIK ve Doç. Dr. Nevzat GENCER hocalarıma da gönülden teşekkür 

ederim. Tez sürecinde verdikleri destek, bu çalışmanın daha kapsamlı ve titiz bir şekilde 

tamamlanmasına büyük katkı sağlamıştır. 

Bu süreçte  manevî desteklerini esirgemeyen sevgili aileme, dostlarıma ve güzîde-i ömrüm can 

yoldaşıma da minnettarım. Onların duaları, teşvikleri ve varlıkları sayesinde bu zorlu süreci 

daha güçlü bir şekilde tamamlama imkânı buldum. 

Dinden uzaklaşmanın psiko-sosyal sebeplerini ele alan bu çalışmanın toplumsal fayda 

sağlamasını temenni eder, destek olan herkese içtenlikle teşekkür ederim. 

Ahmet Rifat  SAĞLAM 

  



 
ix 

 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa 

ÖZET ............................................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT .................................................................................................................................................... vi 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................................................. viii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................................................... ix 

TABLOLAR DİZİNİ ................................................................................................................................... xiv 

GRAFİKLER DİZİNİ ................................................................................................................................... xv 

ŞEKİLLER DİZİNİ ..................................................................................................................................... xvi 

KISALTMALAR ........................................................................................................................................ xvii 

GİRİŞ ................................................................................................................................................................ 1 

1. BÖLÜM 

TEMEL KAVRAMLAR VE TEORİK ÇERÇEVE 

1.1. Din, Dindarlık ve Dinden Uzaklaşma ........................................................................................................ 4 

1.1.1. Din .................................................................................................................................................................... 4 

1.1.2. Dindarlık........................................................................................................................................................ 7 

1.1.3. Dinden uzaklaşma .................................................................................................................................. 12 

1.2. Dinden Uzaklaşan Bireylerin Yöneldikleri İnanç Sistemleri ....................................................... 16 

1.2.1. Agnostisizm ............................................................................................................................................... 16 

1.2.2. Ateizm ......................................................................................................................................................... 18 

1.2.3. Deizm ........................................................................................................................................................... 20 

1.2.4. Kişisel inanç tanımlamaları ................................................................................................................ 22 

1.3. Dinden Uzaklaşmanın Psiko-Sosyal Sebeplerini Açıklayan Teorik Yaklaşımlar ................. 24 

1.3.1. Yapısalcılık ve dinden uzaklaşma .................................................................................................... 24 

1.3.2. İşlevselcilik ve dinden uzaklaşma .................................................................................................... 25 

1.3.3. Davranışçılık ve dinden uzaklaşma ................................................................................................. 27 



 
x 

 

1.3.4. Gestalt psikolojisi ve dinden uzaklaşma ....................................................................................... 30 

1.3.5. Psikanaliz ve dinden uzaklaşma ....................................................................................................... 32 

1.3.6. Bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma .......................................................................................... 34 

1.3.7. Hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma ..................................................................................... 36 

1.4. Dinden Uzaklaşma Süreciyle İlgili Diğer Yaklaşımlar .................................................................... 39 

1.4.1. Psikolojik teoriler ve yaklaşımlar .................................................................................................... 40 

1.4.2. Sosyolojik ve sosyokültürel yaklaşımlar ....................................................................................... 48 

1.4.3. Aile ve bağlanma temelli teoriler ..................................................................................................... 57 

1.4.4. Başa çıkma ve adaptasyon stratejileri ........................................................................................... 60 

1.5. Dinden Uzaklaşmanın Psikolojik Sebepleri ........................................................................................ 63 

1.5.1. Anlam arayışı ............................................................................................................................................ 63 

1.5.2. Travmatik olaylar ................................................................................................................................... 64 

1.5.3. Duygusal ilişkiler .................................................................................................................................... 65 

1.5.4. Olumsuz çocukluk tecrübeleri .......................................................................................................... 66 

1.5.5. Ergenlik dönemi tecrübeler ............................................................................................................... 67 

1.5.6. Suçluluk ve günahkârlık duygusu .................................................................................................... 68 

1.5.7. Başka hayat tarzlarına özenti ............................................................................................................ 69 

1.6. Dinden Uzaklaşmanın Sosyal Sebepleri ............................................................................................... 70 

1.6.1. Din karşıtı yayınlar ................................................................................................................................ 70 

1.6.2. Kültürel çevre ........................................................................................................................................... 71 

1.6.3. Dini temsil eden kişilerin davranışları .......................................................................................... 72 

1.6.4. Olumsuz dindar örnekleri ................................................................................................................... 73 

1.6.5. Popüler kültür ve medya ..................................................................................................................... 73 

2. BÖLÜM 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

2.1. Araştırmanın Deseni .................................................................................................................................... 75 

2.2. Araştırmanın Evren ve Örneklemi ......................................................................................................... 76 



 
xi 

 

2.2. Verilerin Toplanması ve Analiz İşlemleri ............................................................................................ 76 

2.3. Sınırlılıklar ....................................................................................................................................................... 77 

3. BÖLÜM 

ARAŞTIRMA BULGULARI VE YORUMLARI 

3.1 Görüşme Grubunun Sosyo-Demografik Özellikleri .......................................................................... 78 

3.1.1. Yaş aralığı ................................................................................................................................................... 78 

3.1.2. Cinsiyet ....................................................................................................................................................... 79 

3.1.3. Eğitim durumu ......................................................................................................................................... 80 

3.1.4. Medeni durum.......................................................................................................................................... 81 

3.1.5. Meslek durumu ........................................................................................................................................ 82 

3.2. Görüşme Grubunun Dinî Kimliği ve İnanç Tanımlaması............................................................... 83 

3.2.1. Agnostik inanç tanımlaması ............................................................................................................... 83 

3.2.2. Deist inanç tanımlaması....................................................................................................................... 85 

3.2.3. Kişisel inanç tanımları .......................................................................................................................... 86 

3.2.4. Seküler yaşamı tercih edenler ........................................................................................................... 87 

3.3. Aile Yapısı ve Çocukluk Dönemi Dinî Sosyalleşme .......................................................................... 88 

3.3.1. Ebeveynlerin dinî yönelimleri ve dinden uzaklaşmaya etkisi ............................................. 89 

3.3.2. Kardeşler arasındaki dinî yönelim farklılıkları ....................................................................... 100 

3.4. Çocukluk Döneminde Dışlanmışlık Hissi .......................................................................................... 109 

3.4.1. Dışlanmışlık hissi ve dinî kategoriler .......................................................................................... 111 

3.4.2. Dışlanmışlık hissinin psiko-sosyal etkileri................................................................................ 113 

3.5. Çocukluk Döneminde Dinî Korku veya Baskıya Dayalı Söylemler ......................................... 118 

3.5.1. Korkuya dayalı dinî telkinlerin çocuklarda uyandırdığı ilk tepkiler .............................. 119 

3.5.2. Dinî korku söylemlerinin yaygınlığı ............................................................................................ 127 

3.6. Çocukluk Dönemi Din Eğitiminin Niteliği ve Yaşanan Deneyimler ....................................... 130 

3.6.1. Aile içi din eğitimi deneyimleri ...................................................................................................... 131 

3.6.2. Aile dışı din eğitimi deneyimleri ................................................................................................... 139 



 
xii 

 

3.7. Ergenlik Döneminde Dinî Deneyimler ve Figürler ....................................................................... 153 

3.7.1. Dinî tecrübeler ve olağanüstü deneyimlerin psiko-sosyal etkileri ................................. 153 

3.7.2. Dinî pratiklere bağlılık ve aileden veya çevreden gelen baskılar .................................... 159 

3.7.3. Kimlik ve dinî aidiyet arayışı .......................................................................................................... 173 

3.7.4. Dinî otoritelerle yaşanan ilişkiler ................................................................................................. 179 

3.7.5. Dinî cemaatlerde veya topluluklarda yaşanan deneyimler ve etkileri .......................... 186 

3.7.6. Akran baskısı ve sosyal çevre ......................................................................................................... 192 

3.7.7. Bireyselleşme ve dine mesafe koyma ihtiyacı ......................................................................... 194 

3.8. Dinden Uzaklaşma Süreci ....................................................................................................................... 196 

3.8.1. Ani ya da kademeli olarak dinden uzaklaşma ......................................................................... 197 

3.8.2. Dinden uzaklaşma sürecinin duygusal ve sosyal zorlukları .............................................. 206 

3.8.3. Aile ve çevreyle olan ilişkilerde yaşanan çatışmalarla baş etme stratejileri .............. 218 

3.9. Dinden Uzaklaşmada Psiko-Sosyal Etkenler ................................................................................... 223 

3.9.1. Dinden uzaklaşmada kişisel, psikolojik ve sosyal faktörler ............................................... 223 

3.9.2. Toplumsal olaylar ve meslekî kariyerin etkisi ........................................................................ 238 

3.10. Dine Yönelik Eleştirel Algılar ve Etkileri ........................................................................................ 243 

3.10.1. Din adamları ve dinî uygulamaların temsiline yönelik eleştiriler ................................ 243 

3.10.2. Dinin kendisine ve öğretilerine yönelik eleştiriler ............................................................. 250 

3.10.3. Bilim, felsefe veya alternatif inanç sistemlerinin etkisi .................................................... 263 

3.11. Dinden Uzaklaşma Sonrası Yaşanan Duygusal ve Sosyal Değişimler ................................ 270 

3.11.1. Uzaklaşmanın bireye getirdiği olumlu/olumsuz değişimler .......................................... 270 

3.11.2. Uzaklaşmanın sosyal ve duygusal sonuçları .......................................................................... 277 

3.12. Dinî Hoşgörü ve Dinî Topluluklara Karşı Tutumlar .................................................................. 285 

3.12.1. Dinden uzaklaşma sonrası dinî inançlara ve topluluklara yönelik saygı ve hoşgörüde 

yaşanan değişimler ......................................................................................................................................... 291 

3.12.2. Çevrenin dinden uzaklaşan bireye karşı tutumu ve hoşgörüsüzlük deneyimleri.. 299 

SONUÇ, DEĞERLENDİRME VE  ÖNERİLER ...................................................................................... 306 



 
xiii 

 

KAYNAKÇA ............................................................................................................................................... 311 

EKLER ........................................................................................................................................................ 331 

EK-1. Etik kurul onayı .......................................................................................................................... 331 

EK-2. Gönüllü olur formu .................................................................................................................... 332 

EK-3. Mülakat soruları ......................................................................................................................... 337 

 

  



 
xiv 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

 

Tablo                                                                                                                                                              Sayfa 

Tablo 3.1. Görüşme grubunun meslek durumları ............................................................................. 82 

Tablo 3.2. Görüşme grubunun dinî kimlikleri ve inanç tanımlamaları ........................................ 83 

Tablo 3.3. Agnostik katılımcıların inanç ifadeleri ............................................................................. 84 

Tablo 3.4. Deist katılımcıların inanç ifadeleri .................................................................................... 85 

Tablo 3.5.  Kişisel inançlı katılımcı ifadeleri ....................................................................................... 86 

Tablo 3.6. Seküler yaşamı tercih eden katılımcı ifadeleri ............................................................... 87 

Tablo 3.7. Görüşme grubunun ebeveyn dindarlık düzeyi ............................................................... 91 

Tablo 3.8. Ebeveynlerin dinî yönelimlerinin katılımcılar üzerindeki etkileri ............................ 95 

Tablo 3.9. Görüşme grubunun kardeşlerinin dindarlık düzeyi ................................................... 101 

Tablo 3.10. Kardeşler arası ilişkilerin dinî kimlik ve dinden uzaklaşma sürecine etkisi ...... 102 

Tablo 3.11. Kardeşler arası dinî etkileşimin kümelenmiş analizi ............................................... 108 

Tablo 3.12. Kardeşler arası dışlanmışlık hissi yaşayanlar ............................................................ 110 

Tablo 3.13. Dışlanmışlık hissi ve dinî kategoriler ........................................................................... 111 

Tablo 3.14. Dışlanmışlık hissinin dinî kimlik ve pratiklere etkileri ........................................... 114 

Tablo 3.15. Korkuya dayalı dinî telkinlerin etkisi........................................................................... 120 

Tablo 3. 16. Aile içi olumlu din eğitimi deneyimleri ...................................................................... 132 

Tablo 3.17. Aile içi eğitimde olumsuz deneyimler .......................................................................... 134 

Tablo 3.18. Aile dışı olumsuz din eğitimi deneyimlerinde ortaya çıkan temalar .................... 141 

Tablo 3.19. Katılımcıların dinî tecrübe türlerine göre dağılımı .................................................. 154 

Tablo 3.20. Dinî pratiklere bağlılık sürecinde yaşanan olumsuz deneyimler .......................... 160 

Tablo 3.21. Dinî pratiklere bağlılık sürecinde yaşanan olumlu deneyimler............................. 167 

Tablo 3.22. Akran baskısı deneyimi yaşayan katılımcılar ............................................................ 193 

Tablo 3.23. Ergenlikte sorgulamalar ve ilk adımlar ....................................................................... 198 

Tablo 3.24. Dinden uzaklaşmada kişisel faktörler .......................................................................... 224 

Tablo 3.25. Dinî uygulamaların temsiline yönelik eleştiriler ....................................................... 249 

Tablo 3.26. Dinde açıklanamayan veya mantıksız görülen kurallar .......................................... 251 

Tablo 3.27. Dine yönelik eleştirilerin nedenleri ............................................................................. 263 

Tablo 3.28. Alternatif düşünce sistemlerinden etkilenme............................................................ 267 

Tablo 3.29. Bilim, felsefe veya alternatif inanç sistemlerinden etkilenme oranı .................... 269 

Tablo 3.30. Dinden uzaklaşan bireylerin hoşgörü ve topluluk algılarındaki dönüşüm ......... 285 

Tablo 3.31. Dinî hoşgörü ve dinî topluluklara karşı tutumlar ..................................................... 288 

Tablo 3.32. Dinî inançlara ve topluluklara yönelik saygı ve hoşgörü değişimi........................ 292 

Tablo 3.33. Dinî topluluklara karşı tutumlarda değişimin sebepleri ......................................... 299 

 



 
xv 

 

GRAFİKLER DİZİNİ 

 

Grafik                                                                                                                                                             Sayfa 

Grafik 3.1. Görüşme grubunun yaş aralıklarına göre dağılımı ....................................................... 78 

Grafik 3.2. Görüşme grubunun cinsiyet dağılımı .............................................................................. 79 

Grafik 3.3. Görüşme grubunun eğitim durumu ................................................................................. 80 

Grafik 3.4. Görüşme grubunun medeni durum dağılımı ................................................................. 81 

Grafik 3.5. Görüşme grubunda anne ve babanın dindarlık düzeyi ............................................... 93 

Grafik 3.6. Kardeşler arasında dışlanmışlık hisseden ve hissetmeyenlerin oranları ............. 110 

Grafik 3.7. Aile içi din eğitimi oranları............................................................................................... 138 

Grafik 3.8. Katılımcıların aile dışında din eğitimi alma durumu ................................................. 140 

Grafik 3.9. Aile dışı olumlu din eğitimi deneyimlerinde ortaya çıkan temalar ........................ 148 

Grafik 3.10. Ergenlik döneminde dinî vecibelerini yerine getirme oranları ............................ 159 

Grafik 3.11. Dinden uzaklaşmanın olumsuz etkileri ...................................................................... 276 

Grafik 3.12. Dinden uzaklaşmanın sosyal ve duygusal sonuçları ............................................... 284 

Grafik 3.13. Dinî topluluklara karşı tutum ....................................................................................... 291 

 

  



 
xvi 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

 

Şekil                                                                                                                                                                Sayfa 

Şekil 3.1. Ergenlik döneminde kimlik ve aidiyet arayışında ortaya çıkan ortak temalar ...... 174 

Şekil 3.2. Dinî otoritelerle yaşanan olumsuz deneyimlerde öne çıkan ortak temalar ............ 180 

Şekil 3.3. Gençlikte dinî cemaat veya topluluklarla yaşanan deneyimler ve etkileri .............. 187 

Şekil 3.4. Ergenlikteki sorgulamalarla başlayan uzaklaşma süreci ............................................ 200 

Şekil 3.5. Dinden uzaklaşmanın duygusal ve sosyal zorlukları .................................................... 206 

Şekil 3.6. Dinden uzaklaşmada psikolojik faktörler ............................................................................... 228 

Şekil 3.7. Dinden uzaklaşmada sosyal faktörler .............................................................................. 238 

Şekil 3.8. Toplumsal olaylar ve meslekî kariyerin inanç üzerindeki etkileri ............................ 239 

 

 

  



 
xvii 

 

KISALTMALAR 

 

çev. 

ed.  

SCM 

SPSS 

 

örn. 

vd. 

 

Çeviren 

Editör 

Student Christian Movement (Öğrenci Hristiyan Hareketi) 

Statistical Package for the Social Sciences (Sosyal Bilimler İçin İstatistik 

Paketi 

örneğin 

ve diğerleri 



 
1 

 

GİRİŞ 

 

“İnsanın en temel arzusu, varoluşuna bir anlam 

kazandırmaktır. Din bu anlamı sunmakta yetersiz 

kaldığında, birey anlamı başka yollarda ve kaynaklarda 

aramaya yönelir.” 

Viktor E. Frankl 

 

İnsan davranışları, karmaşık psikolojik süreçler ile sosyal çevrenin etkileşimi sonucu 

şekillenmektedir. Bu karmaşık yapı, bireylerin inanç dünyalarında farklı yönelim ve 

değişimlere neden olmaktadır. Özellikle modern dönemde küreselleşme, hızlı iletişim araçları 

ve bilgiye erişim kolaylığı, bireylerin dinî konulardaki tutumlarında önemli değişimlere yol 

açmaktadır. 

Dindarlık, bireyin ruhsal ihtiyaçlarını karşılayan, anlam dünyasını şekillendiren ve 

davranışlarını yönlendiren önemli bir faktördür. Ancak bireyin din ile ilişkisi sabit olmayıp, 

zaman içinde değişebilmektedir. Dindarlıkta yoğunlaşma yaşanabildiği gibi dinden uzaklaşma 

veya tamamen kopuş da söz konusu olabilmektedir.1 Bireylerin hangi psikolojik ve sosyal 

faktörlerle dinden uzaklaştığını anlamak, din psikolojisinin önemli konularından biridir. 

Dinden uzaklaşma, bireyin geçmiş deneyimleri, kişilik özellikleri, sosyal çevresi ve psikolojik 

ihtiyaçları gibi birçok faktöre bağlıdır. Bu faktörlerin her biri, dinden uzaklaşma sürecinde 

farklı roller üstlenebilir.2 Din psikolojisi literatürüne bakıldığında, genel olarak dindarlığın 

sonuçları üzerine yoğunlaşıldığı, dindarlığın ya da dinden uzaklaşmanın sebeplerinin ise daha 

az incelendiği görülmektedir. Türkiye’de de bu konuda yapılan çalışmalar sınırlıdır. Bu nedenle 

dinden uzaklaşmanın sebeplerini ortaya koymak, literatüre önemli bir katkı sağlayacaktır. 

Günümüzde bireylerin dinî inanç sistemlerinden uzaklaşma eğiliminde artış 

gözlemlenmektedir. Ancak bu eğilim, din psikolojisi bağlamında hâlâ yeterince anlaşılabilmiş 

değildir. Dinden uzaklaşan bireylerin yaşantılarına, karar alma süreçlerine ve bu kararları 

şekillendiren psiko-sosyal etkenlere dair kapsamlı saha verilerine dayalı çalışmalar sınırlıdır. 

Özellikle Türkiye bağlamında, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde hangi deneyimlerden 

geçtikleri, hangi psikolojik gerilimleri yaşadıkları ve toplumsal çevre ile nasıl bir etkileşim 

içinde oldukları gibi sorular yanıt beklemektedir. Bu bağlamda araştırmanın problemi, 

bireylerin dinî inançlardan uzaklaşmalarına neden olan psikolojik ve sosyal etkenlerin neler 

 
1 Muammer Cengil, “Tasavvufî Yaşantıya Yönelmede Etkili Olan Psiko-Sosyal Nedenler”, Tasavvuf İlmi ve Akademik 

Araştırma Dergisi 4/11 (2003), 215; Kesen Kurçak, Türkiye’de Din Değiştirme Üzerine Yapılan Çalışmaların 
Sosyolojik Analizi (Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2012), 
3. 

2 William James, The Varieties of Religions Exprerince (New York: The Modern Library, 2002), 260. 



 
2 

 

olduğu ve bu etkenlerin bireylerin inanç dünyasında nasıl bir dönüşüme yol açtığı sorusu 

etrafında şekillenmektedir. Tezin konusu “Dinden Uzaklaşmanın Psiko-Sosyal Sebepleri”dir. 

Bu çalışma, bireylerin dinden uzaklaşma süreçlerini anlamaya yönelik psiko-sosyal temelli bir 

analiz sunmayı hedeflemektedir. 

Batı literatüründe gerek dindarlık gerekse dinden uzaklaşma ve sekülerleşme süreçleri 

üzerine kapsamlı çalışmalar yapılmıştır. Örneğin Berger, modern dünyada sekülerleşmenin 

kaçınılmaz olmadığını ve dinin yeniden canlandığını vurgulamaktadır.3 Luckmann, modern 

toplumlarda dinin kurumsal biçimlerden uzaklaşarak bireyselleştiğini belirtmektedir.4 Hood 

ve arkadaşları, bireylerin dinî inançlarından uzaklaşmalarında psikolojik çatışma ve 

belirsizliklerin önemini ortaya koymuşlardır.5 Streib ve arkadaşları, dinden uzaklaşmayı 

kimlik gelişimi ve bilişsel sorgulama süreçleriyle ilişkilendirmiştir.6 Paloutzian, dinî dönüşümü 

psikolojik anlamlandırma süreçleri bağlamında değerlendirmiştir.7 Bullivant ve Cotter, 

modern toplumlarda din dışı kimliklerin yükselişini sosyo-kültürel faktörlerle açıklamıştır.8 

Türkiye bağlamında ise Aydın’ın çalışması, dinî inkâr tutumlarının psikolojik ve sosyal 

nedenlerine odaklanmıştır.9 Küçükural ve ekibi, Türkiye'deki lâdinîlik arayışlarını kavramsal 

bir çerçevede ele almıştır.10 Malkoç ise gençlerin dinî değerlerden uzaklaşmasında etkili 

faktörleri incelemiştir.11 Ancak bu çalışmaların bazıları güncelliğini yitirmiş olup, 

derinlemesine nitel analizlere ihtiyaç duyulmaktadır. 

Bu araştırma, bireylerin dinden uzaklaşmalarına neden olan psikolojik ve sosyal faktörleri 20 

katılımcı ile derinlemesine mülakatlar yaparak anlamayı amaçlamaktadır. Araştırmanın temel 

hedefi, dinden uzaklaşma sürecini çok yönlü ve kapsamlı biçimde ele alarak okuyucuya 

bütüncül bir bakış açısı sunmaktır. 

Bu araştırma  giriş, üç ana bölüm ve sonuç bölümünden oluşmaktadır. 

Birinci bölümde, araştırmanın teorik temelleri ele alınmış, dinden uzaklaşma kavramı 

kapsamlı bir şekilde açıklanmıştır. Bu bağlamda, din, dindarlık ve dinden uzaklaşma 

 
3 Peter A. Berger, “The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics”, Sociology of Religion, 

(2001). 

4 Thomas Luckmann, The Invisible Religion: The Problem of Religion in Modern Society (Macmillan, 1967). 

5 Ralph W. Hood vd., The Psychology of Religion: An Empirical Approach (New York: The Guilford Press, 1996). 

6 Heinz Streib vd., Deconversion Qualitative and Quantitative Results Cross-Cultural Research İn Germany and the 
United States of America. (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht., 2009). 

7 Raymond F. Paloutzian, Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality, thk. Crystal L. Park (New York: 
The Guilford Press, 2005). 

8 Stephen Bullivant, Contemporary Nonreligion in Britain and the Usa: Theoretical and Empirical Studies (University 
of Warwick, Phd, 2019). 

9 Ali Rıza Aydın, Dini İnkarın Psiko-Sosyal Nedenleri (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 1995). 

10 Önder Küçükural, Kurtuluş Cengiz, “Türkiye’de Lâdinî (nonreligious) Arayışları Çalışmak: Dinden Uzaklaşma ve 
Ayrılma Eğilimlerine Dair Kavramsal Bir Çerçeve Önerisi”, Abant Sosyal Bilimler Dergisi 1 (2023), 437-451. 

11 Mehmet Malkoç, “Gençliği Dinî Değerlerden Uzaklaştıran Sebepler”, Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 8/16 (2019), 252-268. 



 
3 

 

kavramları tanımlanmış, dinden uzaklaşmayı açıklayan çeşitli psikolojik ve sosyolojik teorik 

yaklaşımlar tartışılmıştır. Ayrıca, dinden uzaklaşan bireylerin yöneldikleri agnostisizm, ateizm 

ve deizm gibi inanç sistemleri ele alınmış; bireylerin dinî pratiklerden uzaklaşmasında etkili 

olan psikolojik ve sosyal sebepler detaylandırılmıştır. 

İkinci bölümde araştırmanın yöntemi açıklanmıştır. Bu araştırma, nitel araştırma yöntemiyle 

gerçekleştirilmiş olup bireylerin deneyimlerini ve bu süreçte etkili olan dinamikleri 

derinlemesine analiz etmek için “gömülü desen modeli” kullanılmıştır. Araştırmanın 

örneklemi, geçmişte kendini dindar olarak tanımlayan ancak sonrasında dinî inançlarından 

uzaklaşmış 18 yaş ve üzeri 20 katılımcıdan oluşmaktadır. Veriler, yarı yapılandırılmış mülakat 

tekniği kullanılarak toplanmıştır. Görüşmeler sırasında katılımcıların izinleri doğrultusunda 

ses kaydı alınmış ve ardından yazıya dökülmüştür. Katılımcıların kimlikleri gizli tutularak 

Katılımcı 1, Katılımcı 2 gibi kodlar kullanılmıştır. 

Araştırmanın analiz sürecinde, toplanan verilerin sınıflandırılması, kodlanması ve 

yorumlanmasında Maxqda Analytics programından yararlanılmıştır. Ayrıca, analiz sırasında 

araştırmacı tarafından tutulan detaylı notlar ve araştırmacı günlüğü de kullanılmış; bu sayede 

veriler çok yönlü bir şekilde değerlendirilmiştir. 

Üçüncü bölümde araştırmanın bulguları ve yorumları sunulmuştur. Katılımcıların sosyo-

demografik özellikleri, çocukluk döneminde yaşanan dinî deneyimler, ergenlik ve gençlikteki 

dinî tecrübeler ile dinden uzaklaşma süreci kapsamlı bir şekilde analiz edilmiştir. Bu 

analizlerde özellikle dışlanmışlık hissi, dinî korkuya dayalı söylemler, aile içi din eğitiminin 

niteliği ve dinî otoritelerle ilişkiler gibi faktörlerin bireylerin dinden uzaklaşmasındaki rolü 

ortaya konulmuştur. Ayrıca, dinden uzaklaşmanın bireylerin duygusal ve sosyal hayatlarına 

olan etkileri ile dine yönelik eleştirel algılar da değerlendirilmiştir. 

Sonuç ve değerlendirme kısmında ise elde edilen bulgular bütüncül bir yaklaşımla ele alınarak, 

dinden uzaklaşmanın psiko-sosyal dinamikleri tartışılmış ve araştırmanın genel çerçevesi 

çizilmiştir. 

  



 
4 

 

1. BÖLÜM 

TEMEL KAVRAMLAR VE TEORİK ÇERÇEVE 

 

Bu bölümde, çalışmanın temel kavramları ve kuramsal arka planı ele alınacaktır. Din, dindarlık 

ve dinden uzaklaşma kavramları üzerinde durularak, bu kavramların farklı perspektiflerden 

nasıl tanımlandığı ve anlaşıldığı tartışılacaktır. Ayrıca, ilgili literatürdeki teorik yaklaşımlar 

çerçevesinde, bireylerin dinî yönelimlerini ve uzaklaşma süreçlerini etkileyen faktörler 

incelenecektir. Bu sayede, araştırmanın dayandığı teorik temeller ve metodolojik bakış açısı 

netleştirilecektir. 

 

1.1. Din, Dindarlık ve Dinden Uzaklaşma 

Din kavramı, insanlık tarihi boyunca bireylerin ve toplumların yaşamına yön veren, anlam 

arayışını şekillendiren önemli bir olgu olmuştur. Bu kavram, hem bireysel inanç ve pratikleri 

hem de toplumsal yapı ve kültürel normları içine alacak şekilde geniş bir anlam yelpazesine 

sahiptir. Tanımın kapsamı, filozofların, sosyologların, psikologların ve din bilimcilerinin 

yaklaşımına göre farklılık göstermekte, her disiplin kendi perspektifinden din olgusunu 

incelemektedir. 

 

1.1.1. Din  

Din kavramı hakkında bugüne kadar çok sayıda tanım yapılmıştır. Tanımı yapan kişinin dünya 

görüşü, ilgi ve uzmanlık alınana göre bu tanımlar birbirinden ayrılmaktadır.12 Buna göre teistik 

bir bakış açısına sahip felsefeciler, insanı aşan üstün bir güç ya da güçlerle insan ve evren 

 
12 İlhami Güler, Dine Yeni Yaklaşımlar (Ankara Okulu Yayınları, 2016), 17. 



 
5 

 

arasındaki ilişki bakımından bir tanım yapmaya çalışırken; ateistik düşünce, dinî inançları 

genellikle eleştirel bir gözle tanımlamayı tercih etmiştir.13 

Karl Max’a (1818-1883) göre din, toplumdaki ekonomik ve sosyal çelişkilerin bir sonucudur ve 

mevcut düzeni meşrulaştıran bir ideolojik araçtır.14  

Yahudilikte din, Tanrı’nın (Yahve) insanlara vahyettiği emirler, yasalar ve ahlâki öğretiler 

bütünü olarak tanımlanır. Yahudilikte din, bireyin Tanrı ile yaptığı ahit (covenant) ilişkisi 

çerçevesinde şekillenir ve bu ilişkiyi sürdürmek için Tanrı’nın emirlerine itaat etmek esastır.15 

Hristiyanlığa göre din, Tanrı’nın (God) insanlığa olan sevgisinin bir yansıması olarak O’na iman 

etmek, itaat etmek ve O’nun buyruklarına göre yaşamaktır. Bu tanım, Hristiyanlıkta Tanrı'nın 

kendisini İsa Mesih aracılığıyla insanlığa vahyetmesi ve insanın bu vahye karşılık olarak 

Tanrı'ya iman etmesi, itaat etmesi ve O'nunla ruhsal bir ilişki kurması üzerine temellenir.16 

İslam dinine göre din, Allah tarafından peygamberler aracılığıyla insanlara bildirilen, hem 

dünya hem de ahiret mutluluğunu sağlayan inanç, ibadet, ahlâk ve hukuk kurallarının 

bütünüdür.17 İslam dininde din deyince İslam anlaşılır.18 İslam, Kur’an-ı Kerime ve Hz. 

Peygamberin öğretilerine inanmak olarak özetlenmiştir. 

Dinin tanımları farklı bilim dallarının bakış açılarına göre değişiklik göstermektedir. Örneğin, 

sosyoloji ve ekonomi alanıyla ilgili görüşleriyle bilinen Karl Marx, dini toplumsal düzen ve 

ekonomiyle ilişkilendirirken, felsefe ve psikoloji disiplinlerinde öne çıkan Friedrich 

Schleiermacher ve William James gibi düşünürler dinî tecrübeyi bireyin iç dünyasıyla 

ilişkilendirmiştir. Bu bağlamda psikoloji bilimi, dini genellikle bireyin düşünce, duygu ve 

davranışlarını şekillendiren temel bir olgu olarak değerlendirmiş ve dinî yaşamın psikolojik 

boyutlarına odaklanmıştır. Bu psikolojik yaklaşımlardan biri de Erich Fromm’un yaptığı 

tanımdır: 

Erich Fromm (1900-1980), dini daha geniş anlamıyla “bireyin hayatında amaç edindiği, 

peşinden koştuğu, düşünce ve davranışlarını düzenlemesinde etkili olan her fikir ve nesne” 

olarak tanımlamıştır.19 Bu açıdan bakıldığında insan paraya, başarıya, atalarına, hayvanlara, 

doğaya, altından ya da taştan yapılmış putlara, ulusuna, sınıfına ya da partisine tapınabilir. 

 
13 Fatma Aygün, “Ateizme Yol Açan Başlıca Faktörler”, e-Makalat Mezhep Araştırmaları Dergisi 10/2 (2017), 532-

533. 

14 Karl Max, Zur Kritik der Hegel’schen Rechts-Philosophie (CreateSpace Independent Publishing Platform, 2015), 
25. Marx bu eserinde şöyle der: Din, ezilen insanın iç çekişi, kalpsiz bir dünyanın kalbi, ruhsuz koşulların 
ruhudur. Din, halkın afyonudur. 

15 Jacob Neusner, The Way of Torah: An Introduction to Judaism (North Scituate, Mass. : Duxbury Press, 1979), 30-
35. 

16 Aziz Augustine, Augustine: De Civitate Dei (Oxford University Press, 2014), 15-18. 

17 Ebu’l Abbâs Şihâb Remlî, Nihayetü’l-Muhtâc ilâ Şerhi’l-Minhâc (Beyrut: Daru’l-Kütüb’ül-İlmiyye, 2022), 1/32; İbn 
Hâcib - Ebu’l-Fadl ed-Dimyâtî, Et-Tavdih Şerhu Muhtasari İbni’l-Hâcib (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2012), 1/672. 

18 Allah katında din, İslam’dır. Âl-i İmran 3/19. 

19 Erich Fromm, Psychoanalyse und Religion, ed. Reiner Funk (München: Open Publishing, 2015), 28. 



 
6 

 

İnsan üstü, aşkın bir varlığa yani Allah’a tapmayan kişi, daha aşağı düzeydeki bir tapınmadan 

kendini kurtaramaz.20 Bu yaklaşım, dinin yalnızca geleneksel anlamıyla Tanrı'ya yönelen bir 

inanç biçimi olmadığını, aksine insan hayatındaki değer ve anlam arayışının çeşitli biçimlerde 

kendini gösterdiğini ortaya koymaktadır. Fromm'un bu tanımı, insanın içsel bir boşluğu 

doldurma ihtiyacını, bağlanacak ve anlam yükleyecek bir obje veya ideoloji üzerinden 

gerçekleştirdiğini vurgulaması açısından önemlidir. 

Dinin farklı bilim alanlarına göre tanımlanmasında felsefî ve ahlâkî bakış açıları da önemli bir 

yer tutmaktadır. Bu bakımdan Friedrich Schleiermacher (1768-1834), din kavramını klasik 

bilgi ve ahlâk anlayışlarının ötesinde, bireyin içsel yaşantısı ve duygu dünyasıyla 

ilişkilendirerek tanımlamıştır. Ona göre din, “mutlak bağımlılık duygusu” olarak ortaya çıkar. 

Bu tanım, insanın varoluşu ve evren karşısındaki acizliğini, kendisini aşan bir güce olan 

bağlılığını ve bu güce karşı geliştirdiği güven duygusunu ifade etmektedir.21 

Schleiermacher’ın tanımı, dini bir bilgi ya da ahlâk sistemi olarak görme anlayışından 

uzaklaşıp, onu bireyin içsel bir tecrübesi ve tavrı olarak ele almaktadır. Din, bu bağlamda, 

insanın evrenin bütünlüğü ve kutsallığı karşısındaki yoğun hislerini, sezgilerini ve bağımlılık 

farkındalığını temsil eder. Schleiermacher için bu his, dinin özüdür ve onu anlamanın temel 

yoludur. 

William James’e (1842-1910) göre din, yalnızca bireyin Tanrı ile olan ilişkisinden kaynaklanan 

duygular, eylemler ve deneyimlerden ibaret bir gerçekliktir.22 Bu yaklaşım, dini daha çok 

bireysel tecrübelerin bir toplamı olarak ele alır ve dinî tecrübelerin insanın psikolojik 

dünyasındaki önemine vurgu yapar. 

Sigmund Freud (1856-1939), din kavramını psikolojik açıdan ele alarak, onu insanın 

bilinçaltındaki korkularından, suçluluk duygularından ve çaresizliklerinden doğan bir 

yanılsama olarak tanımlamıştır.23  Freud’a göre din, insanın içsel çatışmalarını bastırmak için 

oluşturduğu, koruyucu bir savunma mekanizmasıdır ve olgunlaşmamış, nevrotik bir davranış 

biçimidir. Buna karşılık, Carl Gustav Jung (1875-1961) dini, bireyin psikolojik gelişimi ve 

bütünleşmesi için vazgeçilmez bir tecrübe olarak görür ve dinî sembollerin insanın iç 

dünyasında derin anlamları olduğunu ileri sürer.24 Jung’a göre din, kolektif bilinçdışının dışa 

vurumu olarak, bireyin hayatına anlam ve bütünlük kazandıran bir unsurdur. Freud dinin 

insan hayatında olumsuz ve kaçınılması gereken bir yanılsama olduğunu savunurken, Jung 

onun psikolojik bütünleşme için önemli ve gerekli bir işlev üstlendiğini iddia etmektedir. Bu 

 
20 Hüseyin Peker, Din Psikolojisi (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2016), 30-33. 

21 Friedrich Schleiermacher, Über die Religion: Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, ed. Niklaus Peter 
(Zürich: TVZ Theologischer Verlag, 2012), 20-35. 

22 William James, Die Vielfalt religiöser Erfahrung (Berlin: Weltreligionen, 2022), 35. 

23 Arthur Brühlmeier, Die Psychoanalyse Sigmund Freuds: Ein Lehrtext Im Rahmen Der Lehrerbildung 
(Oberrohrdorf: A. Brühlmeier, 1995), 4-8. 

24 Reka Jakabhazi, “Archetypen Und Das Kollektive Unbewusste in Hermann Hesses Demian (1919) Und in Urtrost 
(1924) Von Áron Tamási. Ein Vergleich”, Germanistische Beiträge 47/1 (2021), 84-86. 



 
7 

 

farklı yaklaşımlar, din kavramının tanımının, yapan kişinin dünya görüşü, ilgi alanları ve 

uzmanlık sahasına göre değiştiğini açıkça göstermektedir. 

Gordon Allport (1897-1967), dinî tutumları “içsel din” ve “dışsal din” olarak ikiye ayırır. İçsel 

din, bireyin samimi bir inanç ve değer sistemine bağlılığını ifade ederken, dışsal din, bireyin 

toplum içindeki statüsünü korumak ya da menfaat sağlamak için dini bir araç olarak 

kullanmasını ifade eder.25 

Görüldüğü üzere her yaklaşım kendi bakış açısına göre bir tanım yapmayı tercih etmiştir. Din 

psikolojisi; dinin bireyin zihin sağlığına, duygusal durumuna, davranışlarına etkilerini ele alır. 

Bu yönüyle din psikolojisi açısından şöyle bir din tanımı yapmak mümkündür: 

Din, insanın aşkın bir güçle ilişki kurma çabasının sonucu olarak hayatına anlam, değer ve yön 

kazandıran, içsel bağlılık ve samimiyetten doğan varoluşsal bir tecrübedir. 

Bu tanım Schleiermacher’in “mutlak bağımlılık duygusu” ve William James’in “bireysel dinî 

tecrübe” vurgularıyla örtüşmektedir. Ayrıca tanımın bireyin duygularını, sezgilerini ve içsel 

dünyasını kapsıyor olması, Gordon Allport’un “içsel din” kavramına paralel olarak, bireyin 

samimi bağlılığını ve ruhsal huzurunu desteklemektedir. Bir başka deyişle, bu tanım dinin 

duygusal ve davranışsal boyutlarını bir araya getirerek, bireyin anlam arayışı, içsel huzur, 

ahlâkî değerler ve toplumsal kimlik gibi çok yönlü etkilerini kapsamlı bir şekilde ele 

almaktadır. 

Din psikolojisi, normatif bir bilim olmamasının doğal sonucu olarak herhangi bir dinin 

perspektifinden dini tanımlamaktan kaçınır. Bu yaklaşıma göre bireyin hayatını 

anlamlandıran, kutsal olarak kabul ettiği değerler  ve inanç sistemleri din olarak kabul edilir. 

Bu nedenle din psikolojisi,  “hak-bâtıl din” ya da “semâvî-beşerî din” gibi ayrımlara gitmek 

yerine yerine, bireyin kutsal kabul ettiği her türlü inanç ya da yaşam felsefesini de bir “din” 

olarak ele alır.  

 

1.1.2. Dindarlık 

Dindarlık, bireyin dinî inancı, tutumu, davranışı ve dinî pratiklere katılımı üzerinden 

tanımlanan karmaşık bir kavramdır. Bu kavram, tarihsel ve sosyo-kültürel bağlamlara göre 

farklı anlamlar kazanmakta ve bireylerin öznel dünyasında çeşitli biçimlerde tezahür 

 
25 W. Allport Gordon, The Individual and His Religion (New York, 1950), 48. 



 
8 

 

etmektedir. Dindarlık, bireyin dinî inancını hayatının merkezine alması, dinî emir ve yasaklara 

uyma çabaları ile şekillenirken; bireysel, toplumsal ve psikolojik boyutlarıyla ele alınmaktadır. 

 

1.1.2.1. Dindarlık Tanımları 

Dindarlık, sosyal bilimlerde çok boyutlu bir kavram olarak ele alınır. Tanımlamalar, çoğunlukla 

bireyin dinî yaşantısı, inancı ve dinî pratiklere bağlılığı üzerinden yapılmıştır. Din psikolojisi 

ise bireyin dinî tutum, yaşantı ve davranışlarının psikolojik temellerini araştırarak dindarlığın 

bireysel ve sosyal etkilerini inceler. 

William James dinin bireyin Tanrı ile olan ilişkisinden kaynaklanan duygu ve deneyimlerin 

toplamı olduğunu ifade eder. Dini bireysel ruhsal deneyimlerin merkezine koyarak, dindarlık 

kavramını daha çok psikolojik bir olgu olarak inceler. Ona göre dindarlık; bireyin Tanrı veya 

kutsal bir varlık ile kişisel ilişkisinden doğan, içsel bir duygu ve tecrübedir. Kurumsal dinin 

aksine, bireysel dindarlık samimi ve öznel bir yaşam biçimi olarak ortaya çıkar. 26 

Carl Gustav Jung'a göre dindarlık, bireyin bilinçdışı dünyasındaki arketiplerle olan ilişkisinden 

doğan bir olgudur. Jung, dinin ve dindarlığın insan doğasının derinlerinde yer alan kolektif 

bilinçdışına dayandığını savunur. Bu kolektif bilinçdışında, insanlığın ortak tecrübelerini ve 

evrensel sembolleri içeren arketipler bulunur. Tanrı kavramı, Jung’un kuramında “kendilik 

arketipi” olarak tanımlanır. Kendilik arketipi, insanın içsel varoluşunun en derin ve anlamlı 

boyutunu temsil eder.  Ona göre dindarlık, bu kendilik arketipinin farkına varmak ve onunla 

ilişki kurmak anlamına gelir.27 Jung’un bu tanımı, dindarlığı bireyin içsel dönüşüm sürecinin 

bir parçası olarak görmektedir. Dindarlık, dışsal ritüellerden ziyade, bireyin kendi ruhsal 

dünyasında bir anlam arayışı ve içsel bir denge kurma çabasıdır. Tanrı arketipi, bireyin 

kendisini aşan ve bütünlüğe ulaşmasını sağlayan bir rehber olarak işlev görmektedir. Bu 

bağlamda Jung, dindarlığı insan doğasının ayrılmaz bir parçası olarak tanımlar ve bireyin 

ruhsal sağlığı için önemli bir rol oynadığını savunur. 

Antoine Vergote’nin (1921-2013)  dindarlık tanımı, varoluşun kaynağı olarak Allah’ı görmek 

ve O’nu iyiliksever bir kudret olarak kabul etmek şeklindedir. 28 Bu tanımda iki temel boyut 

dikkat çekmektedir. Birincisi, Vergote’ye göre dindarlığın temelinde insanın varoluşunun 

kaynağını arayışı yatmaktadır. Bu, bireyin kendisini aşan bir kudrete bağlaması ve yaşamın 

anlamını bu kudret üzerinden temellendirmesi anlamına gelmektedir. Dindarlık, insanın hayatı 

bir tesadüf olarak değil, bir yaratıcı iradenin eseri olarak görmesini ifade eder. İkinci olarak 

Vergote’nin tanımında Allah’a karşı geliştirilen güven, bağlılık ve sevgi gibi duygusal boyutlar 

ön plana çıkmaktadır. Dindar birey, Allah’ı sadece bir varoluş kaynağı olarak değil, aynı 

 
26 James, The Varieties of Religions Exprerince, 45-50. 

27 Carl Gustav Jung, The Archetypes and the Collective Unconscious (Princeton University Press, 1969), 55-70. 

28 Antoine Vergote, Din, İnanç Ve İnançsızlık: (Psikolojik İnceleme) (Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 
1999), 48-52. 



 
9 

 

zamanda iyiliksever, merhametli ve kuşatıcı bir güç olarak kabul eder. Bu bağlamda, Allah’a 

karşı duyulan güven duygusu, bireyin hayatı anlamlandırma sürecinde merkezi bir rol 

oynamaktadır. Vergote’nin tanımı, teistik bir bakış açısıyla dindarlığı ele almakta ve dinî 

tecrübeyi bireyin varoluşsal arayışı ile ilişkilendirmektedir. Bu tanım, dindarlığı yalnızca bir 

inanç ya da ritüel sistemi olarak değil, insanın varoluşsal temellerini ve hayata dair anlam 

arayışını doğrudan Allah’a bağlama çabası olarak görmektedir. 

Dindarlık kavramı, klasik düşünürlerin yanı sıra günümüzde yerli akademisyenler tarafından 

da farklı boyutlarıyla ele alınmaktadır. Bu kapsamda Subaşı ve Okumuş'un tanımlamaları 

dikkat çekicidir. 

Subaşı'na göre dindarlık, “dinselliğin öznel dünyasında kullanılan ve bireyin dinî tutum, davranış 

ve yaşantısını ifade eden bir kavramdır.”29  

Okumuş'a göre dindarlık, “insanın iman-ameli temelinde ortaya koyduğu dinî tutum, deneyim ve 

davranış biçimini, dinî yaşantıyı ve dinî emir ve yasakları hayatına yansıtmasını ifade eden bir 

olgudur.”30 

Bütün bu tanımlar ışığında dindarlık, bireyin kutsal ile kurduğu ilişkinin hem bilişsel hem de 

duygusal ve davranışsal boyutlarını kapsayan çok katmanlı bir olgu olarak değerlendirilebilir. 

Bu bağlamda dindarlık, yalnızca inanç sistemlerine bağlı kalmayı değil, aynı zamanda bu 

inancın bireyin düşünce dünyasında kök salması, duygularında yankı bulması ve gündelik 

yaşam pratiklerine yansıması sürecini de içermektedir. Dindarlık, bireyin hayatına anlam 

kazandırma çabasında, aşkın bir varlıkla bağ kurma ihtiyacının ifadesi olarak şekillenir. Bu 

nedenle, dindarlığı; “bireyin hem zihinsel hem de varoluşsal düzeyde kendisini aşan bir hakikate 

yönelmesi, bu yönelişi içsel tutarlılıkla sürdürmesi ve hayatını bu değerler doğrultusunda inşa 

etmesi” olarak tanımlamak mümkündür. 

 

1.1.2.2. Dindarlık Modelleri 

Dindarlık modelleri, bireylerin dinî yaşantılarının çok boyutlu yapısını anlamak için 

geliştirilmiş teorik çerçevelerdir. Bu modeller, bireylerin dinî inançlarını, tutumlarını, 

davranışlarını ve tecrübelerini sistematik bir şekilde analiz etmeyi mümkün kılar. Dindarlık 

 
29 Necdet Subaşı, “Türkiye Dindarlığı: Yeni Tipolojiler”, İslâmiyât 5 (2002), 20-25. 

30 Ejder Okumuş, Gösterişçi Dindarlık (İstanbul: Ark Kitapları, 2017), 38. 



 
10 

 

modellerinin temel amacı, bireylerin din ile olan ilişkilerini farklı boyutlardan ele almak ve bu 

ilişkinin sosyal, psikolojik ve kültürel etkilerini değerlendirmektir.  

 

1.1.2.2.1. Allport ve Ross’un dindarlık modeli 

Allport ve Ross, bireylerin dinî tutumlarını “iç güdülümlü dindarlık” ve “dış güdümlü dindarlık”  

olarak ikiye ayırmıştır. İç güdümlü dindarlıkta din, birey için başlı başına bir amaçtır. Dinî 

inancını özümsüyen birey, hayatını bu inanca göre şekillendirir. Samimi bir dinî yaşantıya 

sahiptir.31 Bu tür dindarlıkta din, birey için başlı başına bir amaçtır ve yaşamın merkezine 

yerleşir. Bu kişiler, dinî inançlarını samimiyetle benimser ve hayatlarını bu inanç 

doğrultusunda şekillendirir. İç güdümlü dindarlar, dinin sadece ritüeller ve dışsal görünüşlerle 

sınırlı olmadığını, aynı zamanda bir yaşam biçimi ve değerler sistemi sunduğunu kabul ederler. 

İbadetleri ve dinî uygulamaları gösterişten uzaktır; motivasyonları Allah’ın hoşnutluğunu 

kazanmak ve içsel bir huzura ulaşmaktır.32 

Dış güdümlü dindarlıkta din, birey için bir araçtır. Toplumsal statü, güvenlik veya çıkar 

sağlamak amacıyla kullanılır.33 Dış güdümlü dindarlar din aracılığıyla sosyal statü, güvenlik, 

aidiyet veya itibar kazanmayı hedeflerler. İbadetleri ve dinî ritüeleri, genellikle çevrenin 

beklentilerini karşılamaya veya sosyal kabul görmeye yöneliktir. Dinî inançları, samimi bir 

içsel bağlılıktan ziyade dışsal kazanımlar ve faydalar etrafında şekillenir. Bu tür bir dindarlık, 

dinî motivasyonların yüzeysel kaldığını ve bireyin dinî yaşantısının samimiyet ve içsel 

derinlikten yoksun olduğunu gösterebilir. Dış güdümlü dindarlar, dinî değerlerden ziyade 

toplumsal ve kişisel çıkarlarını ön planda tutabilirler, bu da dinî yaşantılarının tutarlılığını 

zayıflatır. 

 

1.1.2.2.2. Batson ve Ventis’in sorgulamacı modeli 

Batson ve Ventis, Allport’un modeline “sorgulmalı dindarlık” adını verdikleri üçüncü bir boyut 

eklemişlerdir. Sorgulamacı dindarlıkta birey, dini bir araştırma alanı olarak görür ve varoluş, 

hakikat gibi sorulara cevap arar.34 

Bu model, bireyin dini sadece bir amaç ya da araç olarak görmesinden ziyade, dini bir anlam 

arayışı ve varoluşsal sorulara bir cevap bulma süreci olarak tanımlamaktadır. Sorgulamacı 

dindarlık, bireyin dinî dogmaları sorgulaması ve körü körüne bir bağlılık yerine eleştirel bir 

 
31 Gordon Wlliard Allport - John Robert Ross, “Personal Religious Orientation and Prejudice”, Journal of Personality 

and Social Psychology 5/4 (1967), 432-443. 

32 Sonay Yıldırım - Orhan Gürsu, “Yetişkinlerde Dindarlık ve Psikolojik Dayanıklılık İlişkisi”, Turkish Academic 
Research Review 6/1 (2021), 38-42. 

33 Allport - Ross, “Personal Religious Orientation and Prejudice”, 443. 

34 Daniel Batson, The Religious Experience: A Social-Psychological Perspective (New York: Oxford University Press, 
1982), 340-345. 



 
11 

 

bakış açısıyla dini anlamlandırmaya çalışmasını ifade etmektedir. Bu yaklaşım, bireyi zihinsel 

ve ruhsal olarak daha aktif bir konuma taşımaktadır. 

Batson ve Ventis’in modeli, bireyin varoluşsal kaygılarına odaklanır ve dini, hayatın anlamı, 

hakikat, ölüm, özgürlük ve ahlâki değerler gibi temel soruların cevaplarını aradığı bir alan 

olarak görmektedir. Bu, bireyin dinî inancını daha derinlemesine sorgulamasına ve 

anlamlandırmasına imkân tanımaktadır. Sorgulamacı dindarlık, statik bir inanç sisteminden 

ziyade, sürekli gelişen, değişen ve bireyin tecrübelerine göre yeniden şekillenen bir dinî 

anlayışı temsil etmektedir.35 

Sorgulamacı dindarlık, bireyin dini anlamlandırma sürecinde eleştirel bir yaklaşım 

benimsemesini teşvik ederken, bu süreç bazen beklenmedik sonuçlar doğurabilir. Dinî 

dogmaları ve geleneksel inançları sorgulama sürecinde birey, tatmin edici cevaplar 

bulamadığında ya da kendi varoluşsal kaygılarıyla dinî öğretiler arasında uyumsuzluk 

hissettiğinde, bu durum dinden uzaklaşmaya veya farklı inanç sistemlerine yönelmeye yol 

açabilir. Sorgulamacı dindarlığın bu yönü, bireyin dinî inançlarını daha kapsamlı bir şekilde 

değerlendirmesine olanak tanırken, aynı zamanda inançsızlık ya da dinî bağlılığın azalması gibi 

sonuçları da beraberinde getirebilir. Ancak, bu durum sorgulamacı dindarlığın doğasında 

bulunan özgür ve eleştirel düşüncenin bir yan ürünü olarak değerlendirilebilir ve bireyin 

anlam arayışı sürecinin bir parçası olarak görülebilir. 

 

1.1.2.2.3. Glock ve Stark’ın beş boyutlu modeli 

Glock ve Stark’ın geliştirdiği beş boyutlu model, dindarlığın en yaygın kabul gören ve kapsamlı 

açıklamalarından biri olarak öne çıkmaktadır. Model, bireylerin dinî yaşantılarının farklı 

yönlerini sistematik bir şekilde analiz etmeyi mümkün kılarak, dindarlık olgusunun çok 

boyutlu yapısını anlamaya katkı sağlamaktadır. Glock ve Stark’ın modeli, bireyin dinî 

yaşantısını beş temel boyutta inceleyerek bu boyutlar arasında bir denge ve etkileşim 

 
35 Batson, The Religious Experience: A Social-Psychological Perspective, 346. 



 
12 

 

olduğunu ortaya koymaktadır.  Glock ve Stark dindarlığın beş boyutunu şu şekilde 

tanımlamışlardır:36 

1. İnanç (Ideological): Bireyin dinî inandığı ve kabul ettiği öğretiler. 

2. İbadet (Ritualistic): Dinî ritüellere ve ibadetlere katılım düzeyi. 

3. Deneyim (Experiential): Bireyin dinî duyguları, ruhsal tecrübeleri. 

4. Bilgi (Intellectual):  Din hakkında bilgi sahibi olma. 

5. Sonuç/Etki (Consequential): Dinî inançların bireyin hayatında ortaya çıkardığı tutum 

ve davranışlar. 

Glock ve Stark'ın modeli, dindarlığı çok yönlü bir olgu olarak tanımlayarak, bireylerin dinî 

yaşamlarının farklı boyutlarını analiz etme imkânı sunmaktadır. Modelin beş boyutu arasında 

bir denge ve etkileşim olması, dinin bireysel ve toplumsal etkilerini bütüncül bir şekilde 

anlamayı sağlamaktadır. Bu yaklaşım, dindarlığın statik bir olgudan ziyade, dinamik ve 

bireyden bireye değişebilen bir yapı olduğunu vurgulamaktadır. Ayrıca, farklı kültürler ve dinî 

gelenekler bağlamında kullanılabilir bir çerçeve çizmesi, modelin evrensel uygulanabilirliğini 

artırmıştır. 

Görüldüğü üzere dindarlık, bireysel, toplumsal ve psikolojik boyutları olan çok boyutlu bir 

olgudur. Tanımları ve geliştirilen modeller, dindarlığın farklı yüzlerini anlamamıza yardımcı 

olmaktadır. Bu modeller, bireylerin dinî yaşantılarının ne boyutta olduğunu, samimiyetini ve 

dindarlığın yaşama biçimlerini analiz etmeyi mümkün kılmaktadır. Din psikolojisi bağlamında 

yapılan bu tür araştırmalar, dindarlığın insan hayatındaki etkilerini daha iyi anlamamıza 

olanak sağlamaktadır. 

 

1.1.3. Dinden uzaklaşma 

“Uzaklaşma” kelimesi genel anlamda fiziksel bir nesne ya da durumla veya bir konumla araya 

mesafe koyma eylemini ifade eder.37 Uzaklaşma fiziksel, duygusal ya da zihinsel olabilir.  

Örneğin, “birinden uzaklaşmak” ile o kişinin bulunduğu ortamdan uzaklaşmak kast edildiğinde 

bu bir fiziksel uzaklaşmadır. Bu ifade ile insan ilişkileri bağlamında duygusal ilişkideki bağın 

zayıflaması veya kaybolması kast edildiğinde bu bir duygusal uzaklaşmadır.38 

Birey kendisine, diğer insanlara veya genel anlamda çevresine karşı bir tür kopukluk ya da 

uzaklaşma duyguları yaşayabilir. Bu durum sosyal bilimlerde, felsefede ve psikolojide ele 

alınan konulardan biridir. Bireyin önceki değer ve normlarından uzaklaşmasını Sigmund 

Freud, Jean-Jacques Rousseau, Karl Marx gibi düşünürler “yabancılaşma” kavramıyla ifade 

 
36 Gergely Rosta, “Charles Y. Glock und Rodney Stark: Religion and Society in Tension”, Schlüsselwerke der 

Religionssoziologie, ed. Christel Gärtner - Gert Pickel (Wiesbaden: Springer Fachmedien, 2019), 221-226. 

37 Ali Püsküllüoğlu, Çağdaş Türkçe Sözlük (Ankara: Arkadaş Yayınevi, 2013), 518. 

38 Püsküllüoğlu, Çağdaş Türkçe Sözlük, 518. 



 
13 

 

etmişlerdir.39 Bireyin yaşadığı bu duygu değişimleri, toplumsal yabancılaşma, doğal 

yabancılaşma, kültürel yabancılaşma başlıkları altında ele alınan bir konseptir. Teknolojik 

gelişmeler, yaşam biçimlerinin değişmesi, göç ve yeni kültürlerle karşılaşılması, travmatik 

olaylar bireyde bir takım duygu değişimlerine ya da kopmalarına neden olabilir. Bu çerçevede 

“uzaklaşma,” bireyin, kutsal kabul ettiği bir inanca ve bağlı olduğu toplumsal değerlere 

bağlılığını kaybetmesi anlamına gelebilir. 

“Din” ve “uzaklaşma” kavramları birlikte ele alındığında, “dinden uzaklaşma”, bireyin kutsal 

kabul ettiği değerlere olan bağlılığını kaybetmesi, dinî kimliğini değiştirmesi ya da dinsizliği 

tercih etmesi şeklinde tanımlanabilir.  

Bu şekilde bir dinî dönüşüm ya da değişim İngilizce’de “conversion” sözcüğü ile ifade 

edilmektedir. “Bir şeyin olduğu formdan başka bir forma geçişi” olarak anlaşılabilen bu 

kavram, geniş bir anlam yelpazesine sahiptir. Conversion, bir dinden diğer dine geçmeyi, dini 

tamamen terk etmeyi ya da dinî bir hayat sürerken dinin buyruklarından uzaklaşmayı 

içermektedir.40 Aynı zamanda sadece dinle ilgili bir dönüşüm ve değişimi değil psikolojik, 

politik, estetik, kültür, sosyal düşüncedeki değişimler de bu kelime ile ifade edilmektedir.41 

Bununla birlikte din değiştirme ya da inançsızlığı seçmeyle ilgili ilk dönem yapılan çalışmalar 

ile sonraki dönem ortaya çıkan çalışmalarda conversion kavramına farklı anlamlar yüklendiği 

görülmektedir. Örneğin; ilk dönem çalışmalarında “conversion” bireyin hastalıklı zihinsel 

süreçlerden kurtulmak için başvurduğu yöntemlerden biri olarak görülürken kavram daha 

sonra bireyin bakış açısını ya da dünya görüşünü bir başka görüşle değiştirme süreci olarak ele 

alınmıştır.42 Son dönem çalışmalarında kavram, bireyin din ile ilişkilerinde meydana gelen 

değişim ve bir inanç sistemini tek edip başka bir inanç sistemini benimsemek anlamında 

kullanılmaktadır. Din psikolojisinde ve din sosyolojisinde ise conversion, bireyin mensup 

olduğu dinle ilgili her türlü değişiklik ya da inancında derinleşmesi ve dindarlaşması için de 

kullanılmaktadır.43 

İslam düşüncesinde “conversion” kavramını birebir karşılayan bir kelime bulunmamaktadır. 

Başka bir dinden İslam dinine geçip Müslüman olan kişiye “mühtedi” (hidayete ermiş kişi) 

denirken bu olaya “ihtida” denmektedir. İslam dininden çıkan kişi için ise “mürted” (dönmüş) 

kavramı kullanılmakta ve bu olaya “irtidat” denmektedir. Dinin emir ve yasaklarına uygun 

hayat yaşamayan, günahkâr, samimiyetsiz bir kişinin bu durumdan vazgeçip bütünüyle dinî bir 

 
39 Tuğba Kırman - Hasan Atak, “Yabancılaşma: Kavramsal ve Kuramsal Bir Değerlendirme”, Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi 10/2 (2020), 281. 

40 Gordon, The Individual and His Religion, 37. 

41 Peker, Din Psikolojisi, 201. 

42 Rodney Stark - John Lofland, Becoming a World-Saver: A Theory of Conversion to a Deviant Perspective 
(Bloomington: American Sociological Review, 1965), 6/862. 

43 Ali Köse, Neden İslam’ı Seçiyorlar (İstanbul: İz Yayıncılık, 2019), 14. 



 
14 

 

yola girmesi durumunda ise “tövbe” ya da “hidâyet” kavramı kullanılmaktadır.44 Bu çalışmada 

ise “conversion” kavramı “dine bağlı bir hayat sürerken dinin buyruklarından uzaklaşmayı ya 

da tamamen dinî inancını terk etme”yi ifade edecek şekilde kullanılmıştır.  

Dinî inanç yoksunluğunu ya da dinden uzaklaşmayı ifade etmek için kullanılan kavramlardan 

biri de “deconversion” kavramıdır.45 Sözlükte “dönüş” anlamına gelen bu kavramla belirli bir 

dine olan inancın kaybı, başka bir dinî inanışa ya da din dışı bir düşünceye (örneğin ateizm, 

agnostisizm) dönüş kast edilmiştir. Geniş bir anlam yelpazesine sahip olan bu kavramın 

anlamlarının ortak yönü ise kişinin dinden uzaklaşmış olmasıdır. John Barbour (1933-), birçok 

dinden uzaklaşma vakasında görülmesi muhtemel dört faktör belirleyerek bu kavramın 

sınırlarını belirlemeye çalışmıştır. Bu faktörler şunlardır: (i) Entelektüel şüphe ya da inanç 

sistemini inkâr, (ii) dinî bir grubun yaşam tarzına yönelik ahlâki bir eleştiri, (iii) eleme bağlı 

olarak beliren duygusal bir hüzün ve (iv) toplumdan kendini ayrıştırma. Barbour dinden 

uzaklaşma konusunda ortaya çıkan ilgi ve artışı bireyselliğin artışına bağlamaktadır.46  

Barbour’un dinden uzaklaşma (deconversion) vakalarında belirlediği dört temel faktörden ilki; 

“Entelektüel şüphe ya da inanç sistemini inkâr”dır. Bu faktör, kişinin inaç ve değer yargılarıyla 

ilgili zihinsel sorgulamalara ve şüphelere kapılmasını ifade eder. Bilgi ve tecrübe düzeyi artan 

birey, daha sorgulamacı ve araştırmacı bir kişiliğe dönüşebilir. Buna bağlı olarak dinin inanç 

ve uygulama (amel) boyutuna ya da mantıksal temellerine yönelik bir sorgulama sürecine 

girebilir. Dinî inançlarının felsefî bir alt yapıya dayanmadığını, bilimsel bir yanı olmadığını ya 

da mantıksal tutarsızlıklar içerdiğini düşünmeye başlar.  Sonuç olarak inandığı dinî 

sorgulamaya ve inancından uzaklaşmaya başlar. 

İkinci olarak, dinî bir grubun yaşam tarzına yönelik ahlâkî eleştiri de kişiyi dinden 

uzaklaştırabilir. Kişi, dini temsil iddiasında bulunan toplulukların davranışlarını ya da 

uygulamalarını ahlâkî bulmayabilir. Örneğin din adamlarının iki yüzlülüğü, dinî kuralların 

insanların onuruna ya da toplumsal adalete uygun düşmeyen bir takım sorumluluklar 

getirmesi kişiyi dinden soğutabilir. Diğer yandan dinin ahlâkî öğretilerine uygun yaşamayan 

dinî grup ya da liderlerden dolayı kişi, inançlarını sorgulamaya başlayabilir. 

Barbour üçüncü olarak, eleme bağlı olarak beliren duygusal hüznü de dinden uzaklaştıran 

faktörler arasında saymıştır. Burada kast edilen, bireyin inandığı dinin müntesipleri tarafından 

 
44 Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011), 124; Heon Choul Kim, Din 

Değiştirmenin Entelektüel Arka Planı (İstanbul: Kaynak Yayınları, 2003), 34. 

45 John Barbour, Versions of Deconversion: Autobiography and the Loss of Faith. (Chalottesville, 1994), 71. 

46 Streib vd., Deconversion Qualitative and Quantitative Results Cross-Cultural Research İn Germany and the United 
States of America., 21. 



 
15 

 

kendisini dışlanmış hissetmesi sonucu ortaya çıkan duygusal bir hüzün ve acıdır.  Bu duygusal 

uzaklaşma, zamanla kişiyi dinî inancından uzaklaşmaya ya da tümden kaybetmeye götürebilir. 

Dördüncü olarak, dinî inancından dolayı toplumdan kopma ya da dışlanma korkusu yaşayan 

kişi de dinden uzaklaşabilir.47 Kişi, dinin öğretilerini ve pratik uygulamalarını yaptığında 

çevresiyle bağlarını kaybedeceğini ya da toplumdan dışlanacağını hissededebilir. Bu kopuş 

hissiyle birlikte kişi dinî inancından uzaklaşabilir. 

Streib, dinden uzaklaşma vakalarında bu dört faktörün geçerli olduğunu ancak Barbour’un bir 

faktörü gözden kaçırdığını iddia eder. Ona göre dinden uzaklaşmanın kişinin spesifik olarak 

dinî bir deneyimini kaybetmekle de yakından ilgisi vardır.48 Örneğin, eskiden yerine 

getirdiğinde büyük haz ve  manevî doyum veren ibadetler artık kişi için bir anlam ifade etmiyor 

olabilir. Bu deneyimlerinin anlamını yitirdiğini gördükçe, kişi dinden daha da uzaklaşabilir.  

Sosyolojik ve psikolojik bağlamda bireyin toplumla ya da belirli bir sistemle olan bağını kısmen 

ya da tamamen koparmasını ifade etmek için “Disengagement” kavramının kullanılması da 

yaygındır. Sözlükte bağlantıyı kesme, uzaklaşma, geri çekilme veya ilgisizleşme anlamına gelen 

bu kavram; bireyin bir bağlamdan, ilişkiden veya rolünden duygusal, zihinsel ya da davranışsal 

olarak uzaklaşmasını ifade etmektedir.49 

Dinî bağlamda disengagement ise bireyin dinî inançlarından, pratiklerinden veya 

topluluklarından uzaklaşması anlamına gelir. Bu süreç, bireyin dinî kimliği ve mensubiyetiyle 

olan bağını gevşetmesi, dinî ritüellere katılımını azaltması ve nihayetinde dinle olan duygusal 

ya da entelektüel bağını kaybetmesiyle sonuçlanabilir.50 Disengagement, genellikle bir süreç 

olarak değerlendirilir ve bu süreçte birey, aktif olarak dinî sorgulama, eleştirme ve hatta 

reddetme aşamalarından geçebilir. 

Dinî uzaklaşma (disengagement), kişinin çeşitli nedenlerle dinden kopmasına yol açabilir. 

Barbour’un tanımladığı entelektüel şüphe, ahlâki eleştiriler, duygusal dışlanma veya 

toplumdan kopma gibi faktörler, disengagement sürecini tetikleyebilir. Örneğin, bireyin dinin 

öğretilerini veya uygulamalarını kendi hayatında anlamlandıramaması, dinî kuralların günlük 

yaşamına uymadığı hissine kapılması, ya da dinî topluluklardan dışlanma hissi dinî 

uzaklaşmanın temel dinamikleri arasında yer alır. Bunun yanı sıra, uzaklaşma bazen bireyin 

dinî bir kimliği tamamen terk etmeden sadece dinî pratiklerden uzaklaşması anlamına da 

gelebilir. Bu durum, modern bireycilik ve sekülerleşmenin yaygın olduğu toplumlarda daha sık 

görülmektedir.51 Dinî uzaklaşma, bireyin yalnızca inançsızlığa yönelmesini değil, aynı zamanda 

 
47 Barbour, Versions of Deconversion: Autobiography and the Loss of Faith., 71-74. 

48 Heinz Streib, The Oxford Handbook of Religious Conversion (New York: Oxford University Press, 2014), 272. 

49 Heinz Streib, “Deconversion: Qualitative and Quantitative Results from Cross-Cultural Research in Germany and 
the United States of America”, Vandenhoeck & Ruprecht, (2009), 75-80. 

50 Barbour, Versions of Deconversion: Autobiography and the Loss of Faith., 125-130. 

51 Mark Chaves, “Secularization as Declining Religious Authority”, Social Forces 72/3 (1994), 755-760. 



 
16 

 

daha bireysel ve sorgulamacı bir dinî anlayışa geçişini de ifade edebilir, bu da kavramın çok 

boyutlu yapısını ortaya koymaktadır. 

Tarih boyunca gerek birey gerekse topluluklar olarak, dinden uzaklaşmalar olmuştur. Dinden 

uzaklaşma kişinin düşüncel gelişimi, bilimsel ve felsefi gelişmeler, bireysel deneyimler gibi 

birçok faktöre bağlı olarak gerçekleşebilir.52 Dinden uzaklaşan bireyin dünya görüşü, değer 

anlayışı ve yaşam tarzında önemli değişiklikler görülebilir.  

 

1.2. Dinden Uzaklaşan Bireylerin Yöneldikleri İnanç Sistemleri 

Her insanın din ile ilişkisi farklı ve kişiye özeldir, bu nedenle kişilerin dinle olan ilgileri 

hakkında genel geçer bir ifadeden kaçınılmalıdır. Ancak bazı durumlarda dinden uzaklaşan 

birey, farklı düşünce akımlarına ya da inanç sistemlerine yönelebilir. Bu, kişinin dinle ilgili 

deneyimlerine, eğitim seviyesine, çevresel etkilere ve kültürel bağlamına kadar birçok faktöre 

bağlıdır.  

Dinden uzaklaşan birey, agnostisizim, ateizm ya da  deizm gibi akımlara yönelebilir. Dinle birey 

arasına mesafe girmesine sebep olan olay ya da olayların kişide yarattığı tatminsizlik duygusu, 

yerini dinin dışındaki felsefî düşüncelere, spiritüel arayışlara veya bilimsel bakış açılarına 

bırakabilir. Ancak bu yönelimler birçok faktöre bağlı olarak kişiden kişiye büyük ölçüde 

değişebilir. Çünkü her insanın dünya görüşü, değer anlayışı ve inançları birbirinden farklıdır. 

Kimi bireyler dinlerini terk edip daha seküler bir yaklaşım tarzını benimserken, kimileri de 

farklı dinlere yönelebilirler.  

Bu bölümde ele alınan inanç sistemleri, araştırma bulgularında öne çıkan eğilimler dikkate 

alınarak belirlenmiştir. Katılımcıların bir bölümü kendilerini agnostik ya da deist olarak 

tanımlamış; bazıları ise herhangi bir kurumsal inanca bağlı hissetmeden, daha çok bireysel bir 

inanç anlayışı çerçevesinde kendilerini ifade etmişlerdir. Bu nedenle ilgili başlıklara çalışmanın 

kuramsal çerçevesinde yer verilmesi gerekli görülmüştür. Araştırma kapsamında doğrudan 

ateist olduğunu belirten bir katılımcıya rastlanmamış olsa da, alanyazında dinî inançtan 

uzaklaşma süreçlerinin anlaşılmasında ateizmin önemli bir kavramsal yer tuttuğu 

görülmektedir. Bu doğrultuda, hem nitel verilerle hem de mevcut literatürle tutarlılık sağlamak 

amacıyla söz konusu inanç sistemlerine ilişkin başlıklara çalışmada yer verilmiştir. 

 

1.2.1. Agnostisizm 

Agnostisizm, Yunanca “bilinmeyen” anlamına gelen “agnostos” kelimesinden türemiştir ve 

“bilinemezcilik” olarak çevrilebilir. Tanrı’nın varlığı ya da yokluğu konusunda karar vermekten 

 
52 Küçükural, Kurtuluş Cengiz, “Türkiye’de Lâdinî (nonreligious) Arayışları Çalışmak: Dinden Uzaklaşma ve 

Ayrılma Eğilimlerine Dair Kavramsal Bir Çerçeve Önerisi”, 438. 



 
17 

 

kaçınma ya da yeterli kanıt olmadığını düşünerek inanmamayı ifade eder. Alvin Alvin 

Plantinga’ya göre, Tanrı’ya inanmayan ama inkar da etmeyen kişiye “agnostik” denir. 

Plantinga’nın ifade ettiği bu tür agnostisizm, Tanrı’nın varlığı konusunda karar vermekten 

kaçınmak, bir çeşit şüphe veya kararsızlık olarak yorumlanabilir. İkinci tür agnostisizm, 

Tanrı’nın varlığına dair yeterli kanıt olmadığı için bu varlığı kabul etmemek anlamına gelir.53 

İkinci tür agnostisizmi ateizmden ayırmak oldukça zordur. 

Agnostisizm kavramını literatüre kazandıran kişi 19. yüzyıl İngiliz biyolog Thomas Huxley’dir. 

Huxley, gnostisizmin “kesin bilgiye sahip olma” iddiasına karşı, agnostisizmin 

“bilinemeyeceğini” savunduğunu ifade etmiştir. Huxley, Tanrı’nın varlığı gibi metafizik 

sorularda insan aklının yeterli bilgiye ulaşamayacağını belirtmiş ve kendisini hiçbir düşünce 

akımına tam anlamıyla ait hissetmediğini söylemiştir.54 

Her ne kadar agnostisizm terimini Huxley icat etmiş olsa da, bu düşünce tarzına sahip olan 

filozoflar Huxley’den çok daha önce de vardı. Agnostisizmi, dinî inançlar karşısında bir tür 

şüphecilik olarak ele alırsak, bu yaklaşımın köklerinin oldukça eskiye dayandığını söylemek 

yanlış olmaz. Bu bağlamda, Antik Yunan filozofu Protagoras’ı belki de tarihteki ilk agnostik 

düşünür olarak kabul edebiliriz. Protagoras, Tanrı’nın varlığı konusunda şunları söylemiştir: 

“Tanrılar hakkında, onların var olup olmadıklarını bilmenin bir yolu yoktur. Sorunun 

karmaşıklığı ve insan ömrünün kısalığı, bu konuda kesin bilgi edinmeyi engelleyen birçok faktör 

arasında yer alır.”55 

Dinî agnostisizm, Tanrı’nın bilinemezliği konusunda agnostisizmle benzerlik gösterir, ancak 

Tanrı’nın varlığı hakkında kesin bir yargıya sahiptir. Dinî agnostisizme göre, Tanrı mutlak ve 

sınırsız bir varlık olarak insanın bilgisi ve kavrayışının ötesindedir.56 Negatif teoloji ise 

Tanrı’nın tanımlanamaz ve kavranamaz olduğunu savunur; Tanrı hakkında olumlu ifadeler 

yerine, O’nun ne olmadığını söylemenin daha doğru olduğunu ileri sürer. Örneğin, “Tanrı 

sonsuzdur” demek yerine, “Tanrı sonlu değildir” demek bu yaklaşımı daha iyi yansıtır. Bu 

düşünceye göre, Tanrı yaratılmış varlıklardan o kadar farklıdır ki, O’nu pozitif bir şekilde 

tanımlamak, O’nun mutlaklığını zedeleyebilir. Negatif teolojinin temel amacı, Tanrı ile 

yaratılmışlar arasındaki farkı koruyarak O’nun aşkınlığını vurgulamaktır.57 

İslam açısından bakıldığında, iman öncesi şüphe ve zihinsel arayış doğal karşılanabilir, ancak 

bu şüphelerin Allah’ın varlığı konusunda bir belirsizlik ya da kararsızlık olarak kalması, 

 
53 Alvin Plantiga, “A Companion to Epistemology: Blackwell Companions to Philosophy” (Hong Kong: Blackwell 

Publisihing, 2010), 223. 

54 George W. Hallam, “Source of the Word ‘Agnostic’”, Modern Language Notes (Johns Hopkins University Press, 
1955), 266. 

55 Diogenes Leartius, Lives of Eminent Philosophers, çev. R.D. Hicks (New York: G. P. Putnam’s Sons, 1925), 465. 

56 Mehmet Akif Altunışık, “Dinî Agnostisizm Üzerine Bir Değerlendirme”, Journal of Islamic Research 34/1 (2023), 
105; Aydın Topaloğlu, Teizm ve Ateizm: Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları (İstanbul: İz Yayıncılık, 2021), 151. 

57 Gerrit Steunebrink, Flight of the Gods: Philosophical Perspectives on Negative Theology (Perspectives in 
Continental Philosophy), ed. Ilse Bulhof (New York: Fordham University Press, 2000), 293. 



 
18 

 

agnostisizmle ilişkilendirilemez. İman, sonuçta şüpheyi aşan ve Allah’ın varlığını kesin bir 

bilgiyle kabul eden bir süreçtir.58 

Dinden uzaklaşan kişiler şüpheci ve eleştirel bir düşünce tarzı geliştirebilirler. Bu kişiler dinin 

dogmalarına karşı kendilerini agnostisizmdeki belirsizlik ve bilinmezlik içinde daha rahat 

hissedebilirler. Yaşadığı dinî deneyimlerden sonra dinden uzaklaşan birey kendini belirli bir 

dinî inanç sistemine ait görmeyebilir. Agnostisizm, bu tür kişiler tarafından, kendilerini net bir 

şekilde belirli dinî kalıplara hapsetmeden düşünme ve araştırma yapma özgürlüğü olarak 

görülebilir. Bilim ve rasyonalitenin öne çıkması ve popülerlik kazanması da agnostisizmi 

destekleyen bir başka faktör olabilir. Diğer yandan farklı dinlerin sunduğu teolojik açıklamaları 

yetersiz bulan kişi, bu belirsizlikle başa çıkma yolu olarak agnostisizmi bir seçenek olarak 

görebilir. Agnostisizmi seçen her bireyin nedenleri kişisel ve birbirinden farklıdır. 

 

1.2.2. Ateizm 

Ateizm, Tanrı ya da tanrılar varlığını reddeden ve aşkın bir varlık konusunda şüpheci bir tutum 

sergileyen bir akımdır. Ateistler, tanrının gözlem ve akıl yürütmeye dayanarak 

kanıtlanamayacağı görüşündedirler.59 Ateist, Yunanca atheos kelimesinden türetilmiştir ve 

kökeni theos yani Tanrı anlamına gelir. Ateist, Tanrı’ya inanmayan ve her türlü aşkın varlığın 

(divinite) varoluşunu inkar eden kişiyi tanımlayan bir sıfattır.60 

Ateist kelimesinin eş anlamlıları arasında “din dışı,” “inanmayan,” “dinsiz,” ve “materyalist” yer 

alır. Zıt anlamlıları ise “inanan,” “deist,” “dini olan,” ve “tanrıcı” (teist) olarak sıralanabilir.61 Bu 

kavram dilimizede “dehrîlik,”62 “dehriye mezhebi,” “zındıklık,”63 ve “ilhad”64 olarak ifade 

edilebilir.65  

Ateizm tarihçesini ele alırken, insanlığın başlangıç dönemlerine kadar inmek mümkündür. Her 

ne kadar “ateizm” terimi daha sonra kavramsallaştırılmış olsa da, Tanrı’nın varlığını inkar etme 

fiili insanlık tarihinin en eski dönemlerine kadar izlenebilir. Örneğin, her putperest toplumun 

ateist olduğunu iddia etmek tartışmalı olsa da, bu toplumların gerçek anlamda bir tanrı 

 
58 Ebu’l Hasan Eş’arî, Makâlâtu‘l-İslâmiyyîn, ed. Helmut Ritter (Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 1980), 280. 

59 Yaşar Ünal - Michael Martin, “Ateizm ve Din”, KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 11/1 (2013), 579. 

60 Robert Paul, Le Petit Robert (Paris: Dictionnaires Le Robert, 1974), 108. 

61 İsmail Fennî, Lügatçe-i Felsefe (İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2015), 60. 

62 Dehrilik: Kâinatın ezeli ve ebedi olduğunu savunarak yaratıcı bir Tanrı’yı inkâr eden, varoluşu zamana (dehre) 
bağlayan materyalist bir felsefî görüştür. İslam düşüncesinde özellikle Allah’ın varlığını ve yaratılışı reddeden 
akımları tanımlamak için kullanılır. Kelime Türkçede çoğunlukla “Dehriyye” veya “Dehrî” biçimlerinde 
kullanılmakta olup, felsefe ve İslâm düşüncesi alanındaki kaynaklarda yer almaktadır; günlük dilde ise daha 
nadiren karşılaşılır. İlhan Ayverdi, Misalli Büyük Türkçe Sözlük (Kubbealtı Neşriyat, 2020). 

63 Âlemin kadîm (öncesi olmayan) olduğunu ileri süren, Allah’ı yahut Allah’ın birliğini ve âhireti inkâr eden kişi. 

64 Dinden çıkmaya sebep olacak inanç ve görüşleri savunma anlamında felsefe ve kelâm terimi. 

65 Fennî, Lügatçe-i Felsefe, 60. 



 
19 

 

inancına sahip olmadıkları, daha çok tanrısal güçleri fiziksel nesnelerle özdeşleştirdikleri 

söylenebilir. 

Orta Çağ’da ateizm yaygın bir hareket olarak ortaya çıkmamış olsa da, kilisenin baskıcı 

tutumları ateizmin canlanmasına katkıda bulunmuştur. Kilise’nin toplumsal ve entelektüel 

yaşam üzerindeki kontrolü, insanların dinî otoriteye karşı eleştirel düşüncelere yönelmesine 

neden olmuştur.66  

Gelişen süreçte ateizm düşüncesinin çizgilerini net olarak çizebilmek güçleçmiştir. Çünkü bazı 

ateistler sadece tanrının varlığını inkâr ederken, diğer bazıları ise genel olarak inançları ve 

doğa ötesi varlıkları inkâr ederler. Agnostisizm, deizm, antiteizm gibi akımları ateizmin farklı 

versiyonları olarak görenler de vardır. Ancak birbirleriyle örtüşen yanları olsa da bu akımlar 

ile ateizm birbirinden farklıdır. Söz gelimi agnostisizm tanrının varlığı ya da yokluğu 

konusunda bilgiye ulaşılmayacağını ifade ederken, ateizm tanrının varlığını reddeder.67 Yani 

agnostisizm, bilgi noktasına odaklanırken, ateizm inanç düzeyine odaklanır. Bir kişi tanrıların 

varlığıyla ilgili kesin bir bilgiye ulaşılamayacağını düşündüğü için agnostik, aynı zaman da tanrı 

inancını reddettiği için ateist olabilir.68 

Ateizme yönelen bireylerin bu değişime gitmelerinin birçok sebebi vardır. Bunların başında 

din adamlarının tutumları, dindar insanlar tarafından haksızlığa uğramak, insanı cezalandıran 

olumsuz tanrı anlayışı, tanrının kötülüklere müdahale etmemesi, tanrı tarafından terk 

edilmişlik duygusu gelmektedir.69  

Bazı insanlar, yaşamlarının bir döneminde inançlarını sorgular ve bu inançları kabul etmek ya 

da reddetmek için bireysel bir araştırma içine girebilirler. Bu süreçte bilimsel, eleştirel ve 

mantıklı düşünce biçimleriyle inandıkları şeyleri yeniden bir değerlendirmeye tabi tutarlar. Bu 

insanlar, dinden uzaklaşarak tanrının olmadığı fikrine sahip olabilirler.70 Toplumsal 

 
66 Robert Coffy, Ateistlerin Tanrısı, çev. Murtaza Korlaelçi (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2003), 

14. 

67 Mehmet Aydın, Din Felsefesi (Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1987), 211. 

68 Ferit Uslu, “Agnostisizm”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/21 (2012), 20. 

69 Sebastian Murken, Ohne Gott leben: Religionspsychologische Aspekte des “Unglaubens” (Marburg, 2008). 

70 Küçükural, Kurtuluş Cengiz, “Türkiye’de Lâdinî (Nonreligious) Arayışları Çalışmak: Dinden Uzaklaşma ve 
Ayrılma Eğilimlerine Dair Kavramsal Bir Çerçeve Önerisi”, 446, 447. 



 
20 

 

adaletsizlik, ayrımcılık ya da dünya görüşlerine katılmadığı dinî kurumların sosyal hayata 

etkisi gibi faktörler bireyi dinden uzaklaştırabilir.71 

 

1.2.3. Deizm 

Dinden uzaklaşan bireylerin sıklıkla yöneldikleri akımlardan biri de deizmdir.72  Deizm terimi, 

aslen “Tanrı” anlamına gelen Latince “Deus” kelimesinden türetilmiştir. Temelde, deizm sadece 

Tanrı’ya inanmayı ifade eder. Ancak zaman içinde, Yunanca “Theos” kelimesinden türetilen 

teizm, yaratıcı varlık inancını ifade etmek için kullanılmıştır. Deizm ise kendi özgün felsefî 

karakterini geliştirmiştir.73 

Deizm, Tanrı’nın var olduğuna inanan, ancak geleneksel dinî kuralları reddeden bir akımdır. 

Deistlere göre, Tanrı evreni yaratmış ve doğal yasaları koymuştur, ancak insanların hayatına 

müdahale etmemiştir. Deistler genellikle dogmatik inançlardan, kutsal kitaplardan ve dinî 

liderlerden uzak dururlar.74 

Deistler, evrenin komleks yapısı ve işleyişinin bir yaratıcının varlığını aklen zorunlu kıldığını 

kabul ederler, ancak bunun belirli bir dinin doktrinlerini benimsemek anlamına gelmediğine 

inanırlar. Deizm, bireyin kendi akıl ve mantığıyla Tanrı’ya inanma eğiliminde olduğu bir dünya 

görüşüdür.75 

Deizmin popülerlik kazanması 17. 18. yüzyılda Aydınlanma döneminde bilim ve mantığın 

öncülük ettiği bir rasyonalizm akımı ile ilişkilendirilir. Bu dönemde akıl ve gözleme dayalı 

olarak evrenin işleyişini açıklamak için bazı düşünürler Tanrı’nın varlığını vurgulamışlardır.76 

Deizm, kilisenin öğretilerine karşı bir tepki olarak doğmuş ve özellikle Aydınlanma dönemiyle 

birlikte Avrupa ve Kuzey Amerika’da yaygınlık kazanmıştır. Bu dönemde, Hristiyan 

öğretilerine yönelik kapsamlı eleştiriler, deizmin yaygınlık kazanmasında önemli bir rol 

oynamıştır. Ayrıca, yeni bilimsel buluşlarla birlikte bilime duyulan güven ve felsefî akımlar da 

deizm düşüncesini artırmıştır. Aydınlanma dönemi, aklın ön planda olduğu ve akılla insanın 

 
71 Derya Gülfil, Psikolojik Açıdan Ateizm: Nitel Bir Araştırma (Adana: Çukurova Üniversitesi, Doktora, 2018), 186. 

72 Hulusi Arslan - İsmail Erdoğan, “Gençliğin İnanç Sorunları Yaşamasında Bilgi-Eylem İlişkisindeki Tutarsızlığın 
Etkisi”, Gençliğin İnanç Problemleri (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2022), 71. 

73 Yasin Ulutaş, “Deizme Götüren Sebepler”, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 23/2 (2021), 503. 

74 Mahsum Aytepe, “Deizm-Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi”, Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi 
Dergisi 3/1 (2017), 114. 

75 Rebecca Kneale Gould, “Deism”, Encyclopedia of Religion and Nature., ed. Bron Taylor (New York, 2005), 463. 

76 Aytepe, “Deizm-Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi”, 117. 



 
21 

 

kendi dünyalarını geliştirmelerinin teşvik edildiği ve vahye olan ihtiyacın sorgulandığı bir 

dönem olmuştur.77 

Hans  Georg Gadamer’in Aydınlanma düşüncesini “hiçbir otoriteyi kabul etmemek ve her şeyi 

aklın muhakemesiyle değerlendirmek” şeklinde tanımlamaktadır. Bu görüş geçmiş geleneklere, 

kurumsal yapılara hatta Tanrı’dan gelen vahye bile bağlı kalmadan sırf akılla gerçeğe ulaşma 

çabasıdır.78 Dolayısıyla deizm, insanın aklını kullanarak kendine özgü bir dünya görüşü 

oluşturma çabasının bir yansıması olarak değerlendirilebilir. 

Deistler, doğa yasalarının incelenmesi yoluyla Tanrı’nın karakterinin anlaşılabileceğine 

inanmışlardır. Onlara göre, Tanrı’nın rasyonel, öngörülebilir ve yararlı bir şekilde davrandığı, 

“doğa kitabı” adı verilen bu yasaların derinlemesine incelenmesiyle belirlenebilir.79 Bunun yanı 

sıra, “doğal içgüdü” de bir bilgi kaynağı olarak kabul edilmektedir. Edwar Herbert (1583-

1648), doğal içgüdünün ilahi olanı hemen tanıma yeteneği taşıdığını savunur; bu da insanda a 

priori bir din anlayışının varlığını gösterir. Bu bağlamda, doğal içgüdünün, Tanrı’nın saf ve 

aşkın boyutunu anlamamıza yardımcı olduğunu ileri sürer. Eğer bireyler dinin temel ilkelerine 

ulaşmak istiyorlarsa, doğal içgüdünün doğasının yeniden keşfedilmesi gerektiğini belirtir. 

Herbert, doğal içgüdünün Tanrı tarafından yönlendirildiğini düşünmekte; “doğal” terimini 

kullanmanın doğaüstünü reddetmek anlamına gelmediğini, aksine doğaüstünün varlığını kabul 

ettiğini vurgulamaktadır.80 Deistler için, hem dış doğa hem de insan doğası, Tanrı’nın 

buyruklarını anlama araçlarıdır. 

İlk deist düşünürlerden Matthew Tindal’a göre, tüm dinlerin temeli harici bir vahiy değil, 

“doğal bilgi”dir. Tanrı’nın varlığına dair inancımız, bu doğal bilgi aracılığıyla oluşur. Doğal din 

o kadar mükemmel bir yapıya sahiptir ki, ona ekleme yapmaya ihtiyaç duyulmaz. Ayrıca, 

vahyin doğruluğuna ilişkin yargıyı verecek olan da yine doğal dindir.81 

Tindal, tek bir Tanrı’nın varlığını savunur ve Tanrı’ya karşı olan duygusal ve pratik 

sorumluluklarımızı, Tanrı’nın mükemmel niteliklerini ve kendi acizliklerimizi anlamanın 

yollarını “doğal din” veya “doğanın ışığı” aracılığıyla keşfettiğimizi ileri sürer. Ayrıca, var olan 

şeylerdeki mükemmelliklerin Tanrı’nın eseri olduğunu belirtir. Ona göre, Tanrı, insanlarla 

 
77 Mehmet Akif Altunışık, “İ̇lk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 

19/2 (2019), 617. 

78 Karen Amstrong, Tanrı’nın Tarihi, çev. Oktay Özel vd. (İstanbul: Pegasus Yayınları, 2017), 424. 

79 Gould, “Deism”, 463. 

80 Peter Harrison, Religion and the Religions in the English Enlightenment (Cambridge: Cambridge University, 
1990), 70. 

81 Matthew Tindal, Chiristianity as Old as the Creation: Or the Gospel a Republication of the Religion of the Nature 
(London, 1730), 69. 



 
22 

 

doğrudan değil, dolaylı olarak doğa ve akıl aracılığıyla ilişki kurar. Bu bağlamda, doğa ve akıl, 

insanın Tanrı ile olan bağını anlaması için kritik birer araç olarak ortaya çıkmaktadır.82 

Wayne Hudson’un (1945-) belirttiğine göre, bazı deistler Tanrı’nın dünyaya müdahale 

etmediğini savunurken, diğer bir grup deist ise Tanrı’nın dünyaya müdahale edebileceğini ve 

bunu aslında gerçekleştirdiğini öne sürmektedir. Deistler, Tanrı’nın varlığına yalnızca akıl 

yoluyla ulaşılabileceğini ve kurtuluş için doğal dinin yeterli olduğunu iddia ederler.83 

Hudson’a göre, deistleri inançlarından ziyade belirli hedefleri çerçevesinde değerlendirmek 

daha uygun olacaktır. Deistlerin temel amacı, ruhban sınıfını, zulmü, hoşgörüsüzlüğü ve 

bağnazlığı ortadan kaldırmak ve vahiyden bağımsız bir ahlâk sistemi oluşturmak olarak öne 

çıkmaktadır.84 Bu bağlamda, deizm, yalnızca bir inanç biçimi olmanın ötesinde, toplumsal ve 

etik bir dönüşüm arayışını temsil etmektedir. 

Deizm, genellikle dogmatik dinî kabulleri reddeden bir dünya görüşü olduğu için, kurumsal 

dinin öğretilerine veya geleneklerine karşı eleştirel bir tutum gelişiteren bazı bireyler deizme 

yönelebilmektedir. 

Dinden uzaklaşan bireyin tercih ettiği yol çeşitli olabilir. Kimileri bütünüyle tanrı inancını 

reddetme eğiliminde olup ateizme yönelirken, diğerleri genel bir Tanrı inancını sürdürme 

eğiliminde olduğu için deizme kendilerini daha yakın hissedebilirler. Bu durum, bireyin kişisel 

deneyimlerine, dünya görüşüne ve evrenin tasarımına ilişkin bakış açısına bağlı olarak 

değişebilir.85 

 

1.2.4. Kişisel inanç tanımlamaları 

Bireylerin din kavramını geleneksel kurum ve öğretilerden bağımsız olarak kendi içsel 

deneyimleri ve bireysel anlam arayışlarıyla şekillendirdikleri kişisel inanç tanımlamaları, 

modernleşmeyle birlikte giderek daha fazla dikkat çeken bir konu hâline gelmiştir. Geleneksel 

toplumlarda din büyük ölçüde topluluk dinamikleri, kurumlar ve kolektif öğretiler 

çerçevesinde belirlenirken, modern bireyler kendilerini bu geleneksel çerçevelerden bağımsız 

olarak tanımlama eğilimine yönelmiştir. Bireyselleşmenin, bilgiye ulaşımın kolaylaşmasının ve 

 
82 Altunışık, “İ̇lk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, 622. 

83 S. J. Barnett, The Enlightenment and Religion The Myths of Modernity (Manchester: Manchester University, 2003), 
17. 

84 Altunışık, “İ̇lk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”, 624. 

85 Vahdettin Başcı, “Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler”, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi 22/1 (2018), 36. 



 
23 

 

geleneksel otoritelere yönelik eleştirel tutumun artmasıyla, kurumsal dinlerin dışındaki kişisel 

anlamlandırmalar din psikolojisinin odak alanına girmiştir. 

Bu bağlamda, kişisel inanç tanımlamaları (personal belief systems); bireyin yaşamına anlam, 

değer ve yön kazandırmak amacıyla kendi iç dünyasında ve bireysel deneyimleri 

doğrultusunda oluşturduğu, subjektif bir anlamlandırma sistemidir.86 Bu sistemler, herhangi 

bir belirli dinî veya ideolojik öğretiyle tam olarak örtüşmek zorunda olmadığı gibi tamamen 

seküler bir zeminde de şekillenebilir.87 Bu tür inanç sistemleri, bireyin duygusal ihtiyaçlarını, 

varoluşsal kaygılarını, ahlâkî yönelimlerini ve dünyayı kavrayış biçimini içermektedir. 

Bireyler, mevcut dinî yapıların ya da kurumsal öğretilerin sunduğu hazır anlam sistemlerini 

sorgulayarak, kendi deneyimleri ve içsel sorgulamaları ile anlam dünyalarını yeniden inşa 

etmektedirler. 

Modernleşme ve sekülerleşmenin bireysellik vurgusu ile doğrudan ilişkili olan bu inanç 

sistemleri, herhangi bir belirli din, ideoloji veya felsefî sistemin sınırları içinde kalmak zorunda 

değildir.88 Bu nedenle kişisel inanç tanımlamaları, klasik din sınıflandırmalarının ötesinde, 

farklı düşünce, duygu ve değerleri özgün bir şekilde harmanlayan bireysel bir çerçevede ortaya 

çıkar.  

Kişisel inanç tanımlamalarının bir diğer belirgin özelliği, değişime açık ve dinamik bir yapıya 

sahip olmalarıdır. Geleneksel dinî sistemlerde inanç, çoğu zaman sabit ve değişmez kurallar 

çerçevesinde tanımlanır. Ancak kişisel inançlar, bireyin yaşam boyunca edindiği yeni 

deneyimler, karşılaştığı farklı kültürel ve felsefî perspektifler doğrultusunda sürekli olarak 

yeniden şekillenebilir. Bu nedenle kişisel inanç sistemleri, bireylerin yaşamsal deneyimlerine 

ve anlam arayışlarına esnek bir şekilde yanıt verebilen, bireyselleşmiş bir inanç yaklaşımını 

temsil eder. 

Din psikolojisi açısından kişisel inanç tanımlamaları normatif bir perspektiften 

değerlendirilmez. Bu yaklaşım, inançların “hak-bâtıl”, “semâvî-beşerî” ya da “doğru-yanlış” gibi 

değerlendirmelerinden uzak durarak, bireyin anlamlandırma sürecini anlamaya çalışır. 

Böylece bireyin varoluşsal arayışında ortaya koyduğu her türlü inanç biçimi, hayatına yön ve 

değer kazandıran psikolojik ve varoluşsal bir gerçeklik olarak ele alınır. Bazı araştırmacılar, bu 

eğilimi bireyin otantik bir kimlik oluşturma ve anlam inşa etme ihtiyacıyla ilişkilendirerek, 

modernitenin bireyselleştirici etkisinin bir sonucu olarak değerlendirir. 89 

Görüldüğü üzere kişisel inanç tanımlamaları, bireyin kendi anlam arayışını ve içsel değerlerini 

esas alarak oluşturduğu inanç sistemlerini ifade etmektedir. Geleneksel dinî otoritelerin ve 

 
86 Hood vd., The Psychology of Religion: An Empirical Approach, 238. 

87 Kenneth I. Pargament, Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the Sacred (New 
York: The Guilford Press, 2011), 178. 

88 Wade Clark Roof, Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Remaking of American Religion (Chichester: 
Princeton University Press, 2001), 127. 

89 Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge: The Belknap Press of Harvard University Press, 2007), 405. 



 
24 

 

öğretilerin ötesine geçen bu inanç biçimleri, modern dünyada bireylerin kimliklerini, ahlakî 

yönelimlerini ve varoluşsal sorularını bireysel düzeyde çözümleme çabalarının bir 

yansımasıdır. Bu yaklaşım, dinin toplumsal ve kurumsal boyutlarından bağımsızlaşarak, daha 

kişisel, daha esnek ve bireysel bir anlamlandırma sürecini ön plana çıkarır. 

 

 

1.3. Dinden Uzaklaşmanın Psiko-Sosyal Sebeplerini Açıklayan Teorik Yaklaşımlar 

Dinden uzaklaşma, bireysel ve toplumsal düzeyde çok boyutlu nedenlere dayanan karmaşık 

bir olgudur. Bu olgunun anlaşılması, psikoloji ve sosyoloji gibi disiplinlerin geliştirdiği teorik 

yaklaşımlarla daha sistematik bir şekilde ele alınabilir. Psiko-sosyal bir olgu olarak dinden 

uzaklaşmanın bireyin zihinsel, duygusal ve çevresel etkileşimleri bağlamında nasıl ortaya 

çıktığını açıklamak amacıyla farklı teorik yaklaşımlardan yararlanılabilir. 

Bu başlık altında “yapısalcılık”, “işlevselcilik”, “davranışçılık”, “gestalt psikolojisi”, “psikanaliz”, 

“hümanist psikoloji” ve “bilişsel psikoloji” gibi önemli teorik akımlar çerçevesinde dinden 

uzaklaşmanın dinamikleri incelenecektir. Her bir teori, bireyin dinî yaşantısından uzaklaşma 

sürecini kendi kavramsal çerçevesi içinde ele alarak farklı bakış açıları sunmaktadır. 

Bu teorik yaklaşımlar sayesinde, katılımcıların dinden uzaklaşma gerekçeleri sadece kişisel 

değil, aynı zamanda literatürdeki genel eğilimlerle birlikte daha anlamlı bir şekilde 

değerlendirilebilmektedir. 

 

1.3.1. Yapısalcılık ve dinden uzaklaşma 

Yapısalcılık, bireyin düşünce ve davranışlarının, içinde bulunduğu toplumsal yapılar, kültürel 

normlar ve dil ile şekillendiğini savunan bir yaklaşımdır. Bu bağlamda, Wilhelm Wundt’un 

(1832-1920) yapısalcı perspektifi, dinden uzaklaşma sürecini anlamak için önemli teorik 

açıklamalar içermektedir. Wundt, dinin bireysel bir fenomen olmadığını, aksine toplumun 

kolektif bilinci tarafından şekillendirilen bir olgu olduğunu vurgulamış ve dinin anlaşılması için 

bireysel değil, toplumsal dinamiklerin incelenmesi gerektiğini ileri sürmüştür. 90 

Wundt’un yaklaşımı, dinin sadece psikolojik süreçlerle değil, kültürel ve tarihsel bağlamlarla 

açıklanması gerektiğini savunur. Bu görüş, Wundt’un geliştirdiği ve “Kavimler Psikolojisi” 

(Völkerpsychologie) olarak bilinen metodolojide belirginleşmiştir.91 Wundt, dil, sanat, mit ve 

din gibi yüksek zihinsel süreçlerin bireysel düzeyde değil, kolektif ve kültürel bağlamda ele 

alınmasını önermiştir. Ona göre, dinî hayatın tüm unsurlarını dikkate alan ve bu unsurların 

 
90 David M. Wulff, Psychology of Religion Classic and Contemporary (New York: Wiley, 1991), 30,31. 

91 Alan Kim, “Wilhelm Maximilian Wundt”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward N. Zalta - Uri 
Nodelman (Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2022). 



 
25 

 

diğer sosyal etkilerle ilişkisini araştıran bütüncül bir yaklaşım gereklidir. Bu nedenle Wundt, 

dinin psikolojik temellerini araştırırken, dinin birden fazla kaynaktan beslendiğini ve dinî 

tecrübelerin bireysel bilinç yerine toplulukların kültürel ve ruhânî yapılarına dayandığını 

savunmuştur.92 

Wundt’un teorisi, dinden uzaklaşmayı anlamak için iki önemli noktaya işaret eder: İlk olarak, 

dinî tecrübeler bireysel düzeyde değil, kolektif düzeyde şekillenir. Bu bağlamda, bireyin içinde 

bulunduğu kültürel yapı ve toplumsal normlar dinî bağlılık üzerinde belirleyici bir rol oynar. 

Örneğin, bireyin ait olduğu toplumun dil ve gelenekleri, bireyin dinî algısını ve dinden 

uzaklaşma eğilimini etkileyebilir. İkinci olarak, Wundt, dinin evrimsel bir süreç içinde değişim 

gösterdiğini ve bu süreçte mitlerin ve dinî sembollerin önemli bir rol oynadığını vurgular. 

Wundt’a göre, mitler, insanın duygu ve arzularının doğaya yansımasıyla şekillenirken, din, bu 

mitolojik düşüncenin daha ileri bir aşamasını temsil eder. Bu bağlamda, mitlerin ve dinî 

sembollerin bireyin modern yaşamda anlamını yitirmesi, dinden uzaklaşma sürecini tetikleyen 

faktörlerden biri olabilir.93 

Dinden uzaklaşmayı yapısalcı bir perspektiften incelemek, bireylerin dinî inanç ve 

pratiklerden uzaklaşmasında kültürel ve toplumsal yapıların nasıl bir rol oynadığını anlamaya 

imkân tanır. Wundt’un yaklaşımı, özellikle modern toplumlarda dinî değerlerin bireyler 

üzerindeki etkisinin azalmasını, bireylerin dini bir otorite olarak değil, kültürel bir fenomen 

olarak algılamaya başlamasını açıklamada kullanılabilir. Bu bağlamda, dinden uzaklaşmanın 

bireysel değil, toplumsal ve kültürel bir dönüşümün parçası olarak ele alınması gerektiği 

sonucuna varılabilir. 

Wundt’un yapısalcı yaklaşımı, bireylerin dinî bağlılıklarından kopuşunu anlamak için önemli 

açıklamalar içermektedir.  Dinî hayatın yalnızca bireysel bir tecrübe olmadığını, aksine kültürel 

ve toplumsal bir süreç olduğunu vurgulayan bu yaklaşım, bireyin sadece psikolojik 

tecrübeleriyle değil, aynı zamanda içinde bulunduğu toplumsal ve kültürel bağlamın etkisiyle 

de dinden uzaklaştığını savunmaktadır. Bu nedenle, dinî inanç ve pratiklerden uzaklaşmayı 

anlamak için, bireyin toplumsal ve kültürel etkileşimlerini de dikkate alan bütüncül bir analiz 

gereklidir. 

 

1.3.2. İşlevselcilik ve dinden uzaklaşma  

İşlevselcilik, bireyin ve toplumun ihtiyaçlarını karşılayan unsurların işlevselliğini inceleyen bir 

yaklaşımdır. Din, bu ekole göre bireysel ve toplumsal yapıyı bir arada tutan, bireyin anlam 

arayışına rehberlik eden ve ruhsal ihtiyaçlarını karşılayan bir işlev görür. İşlevselcilik 

ekolünün önemli temsilcilerinden William James (1842-1910)  ve John Dewey (1859-1952), 

 
92 Nils G. Holm, Din Psikolojisine Giriş (İnsan Yayınları, 2018), 18. 

93 Wulff, Psychology of Religion, 1991, 31. 



 
26 

 

dinin birey üzerindeki psikolojik ve pragmatik etkilerine odaklanmışlardır.94 Ancak, her iki 

düşünürün dine bakış açıları farklılık arz eder. Bu farklılıklar, bireyin dinden uzaklaşmasını 

açıklarken de farklı teorileri beraberinde getirmektedir. 

William James, dinî tecrübeyi bireyin ruhsal ve psikolojik ihtiyaçlarını karşılayan bir yapı 

olarak ele almıştır. “The Varieties of Religious Experience” (Dinî Tecrübenin Çeşitliliği, 1902) adlı 

eserinde James, dinî tecrübenin bireysel düzeyde bir duygu yoğunluğu ve teslimiyet hali 

olduğunu vurgulamıştır.95 Ona göre, dinin bireysel hayat üzerindeki en büyük işlevi, bireyin 

dünyaya bakış açısını değiştirerek ona bir amaç ve anlam kazandırmasıdır. 

James, dinî tecrübeyi diğer insanî tecrübelerden farklı bir yapı olarak tanımlarken, onun birey 

üzerinde psikolojik bir rahatlama ve duygusal denge sağlayan bir işlevi olduğunu ifade etmiştir. 

Ancak, bireylerin yaşadığı olumsuz deneyimler, dini temsil eden kişilerin tutarsız davranışları 

veya kişisel ihtiyaçların karşılanmaması, bu işlevin yitirilmesine neden olabilir. Bu durum, 

bireyin dinden uzaklaşma sürecini başlatabilir.96 

James’e göre din, görünmeyen bir düzenin varlığına inanmak ve hayatı bu düzene göre 

şekillendirmekle ilgilidir. Dindar birey, bu inanış sayesinde hayatındaki çatışmaları 

çözümleyebilir ve psikolojik bir tatmin sağlayabilir. Ancak, birey bu düzeni sorguladığında ya 

da dinî inançlar hayatındaki sorunlara çözüm üretemediğinde, dinin işlevi ortadan kalkar. Bu 

durumda birey, dinden uzaklaşabilir ve alternatif inanç sistemlerine yönelebilir.97 

İşlevselci ekolün bir diğer önemli ismi John Dewey, James’ten farklı olarak dine daha eleştirel 

bir bakış açısı geliştirmiştir. Dewey, dini, bireyin pratik ihtiyaçlarına cevap verme kapasitesine 

göre değerlendirmiştir. Ona göre, dinî öğretiler bireyin hayatına anlam katabilir, ancak bu 

anlamın mantıkî ve deneysel bir temele dayanması gerekir. Dewey, dinî inançların mutlak bir 

hakikati temsil ettiğine dair görüşleri reddetmiş ve dinin, bireyin düşünce ve davranışlarını 

kısıtladığı ölçüde sosyal olarak tehlikeli olabileceğini savunmuştur.98 

Dewey’e göre, bireylerin dinden uzaklaşmasının temel nedenlerinden biri, dinî inançların 

modern bilim ve rasyonalite karşısında işlevini yitirmesidir. Dinî dogmalar, bireyin özgür 

düşüncesini sınırlandırarak onu seküler ve bilimsel düşünceye yöneltmiştir. 99 Bu bağlamda, 

 
94 Henry L. Roediger, Psychology (Minnesota: West Publishing Company, 1996), 7; John R Shook, “Dewey’in 

Pedagojik İnançlarının Felsefi Bağlamı”, çev. Celal Türer, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 2/1 (2002), 
113. 

95 James, The Varieties of Religions Exprerince, 28; Ali Ayten, “William James (1842-1910) Ve Din Psikolojisinde 
Tecrübe Merkezli Bir Yaklaşım”, İslami Araştırmalar Dergisi 19/3 (2006), 457. 

96 Ömer Mahir Alper (ed.), Batı’da Din Çalışmaları (Metropol Yayınları, 2002), 57. 

97 Michael R Slater, “Metaphysical Intimacy and the Moral Life: The Ethical Project of The Varieties of Religious 
Experience”, Transactions of the Charles S. Peirce Society: A Quarterly Journal in American Philosophy 43/1 (2007), 
117. 

98 Todd C. Ream, “Pragmatism and the Unlikely Influence of German Idealism on the Academy in the United 
States”, ResearchGate, (2024), 163. 

99 Roediger, Psychology, 7-10. 



 
27 

 

dinden uzaklaşma süreci, bireyin özgürleşme arayışı ve rasyonel bir hayat tarzını benimsemesi 

ile açıklanabilir. 

Emile Durkheim (1858-1917), dinin toplumsal bütünleşme üzerindeki işlevine odaklanan 

çalışmalarıyla işlevselci ekolün temel taşlarından birini oluşturmuştur. Durkheim, The 

Elementary Forms of Religious Life adlı eserinde, dinî pratiklerin ve sembollerin bireyler 

arasında kolektif bir bilinç yaratarak toplumsal dayanışmayı nasıl güçlendirdiğini ortaya 

koymuştur. Ona göre, din, yalnızca bireyin manevî ihtiyaçlarını karşılamakla kalmaz, aynı 

zamanda toplumu bir arada tutan normların ve değerlerin devamlılığını sağlar. Ancak 

Durkheim, modernleşme süreciyle birlikte dinin bu birleştirici işlevinin zayıflayabileceğini ve 

bireylerin dinî kurumlara olan bağlılıklarında azalmalar görülebileceğini ifade etmiştir. Bu 

bağlamda Durkheim’ın analizleri, bireylerin dinden uzaklaşmasını, dinin toplumsal rolünün ve 

işlevselliğinin değişmesiyle ilişkilendirerek işlevselci bir yaklaşım ortaya koyar.100 

İşlevselcilik, dinden uzaklaşma sürecini bireyin dinî inançlarının psikolojik ve pratik işlevini 

kaybetmesi üzerinden açıklar. Din, bireyin ruhsal ihtiyaçlarını karşılayamadığında, hayatına 

anlam katmakta yetersiz kaldığında ya da bireyin yaşam tarzı ve dünya görüşü ile çeliştiğinde 

işlevsiz hale gelir.101 Bu durumda birey, dini terk ederek alternatif inanç sistemlerine 

(agnostisizm, ateizm, deizm) yönelebilir. 

Ayrıca, işlevselci bakış açısına göre, dinin toplumsal rolü de bireyin dinî bağlılığını etkiler. Eğer 

dinî kurumlar bireyin ihtiyaçlarını karşılamak yerine baskılayıcı bir rol üstlenirse veya dinî 

temsilcilerin tutarsız davranışları bireyin inancını zedelerse, dinin işlevselliği sorgulanır. Bu 

durumda birey, dinî bağlılığını terk ederek bireysel veya seküler bir yaşam tarzını tercih 

edebilir.102 

İşlevselcilik, dinden uzaklaşmayı bireyin ve toplumun ihtiyaçlarının dinî inançlar ve kurumlar 

tarafından karşılanamaması bağlamında ele alır. William James, dinî tecrübeyi bireyin hayatına 

anlam kazandıran ve ruhsal tatmin sağlayan bir yapı olarak tanımlarken, John Dewey dinî 

inançların modern dünyada işlevini yitirdiğini savunmuştur. Bu iki yaklaşım, bireyin dinden 

uzaklaşma sürecini hem bireysel hem de toplumsal düzeyde analiz etme imkânı sağlayan 

teorik açıklamalar içermektedir. 

 

1.3.3. Davranışçılık ve dinden uzaklaşma 

 Davranışçılık, bireyin davranışlarının çevresel uyarıcılar ve tepkiler çerçevesinde 

şekillendiğini savunan, gözlemlenebilir davranışlara odaklanan psikolojik bir yaklaşımdır. Bu 

 
100 Émile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (Oxford: Oxford University Press, 2001), 38-45. 

101 Ream, “Pragmatism and the Unlikely Influence of German Idealism on the Academy in the United States”, 164. 

102 Scott F. Aikin - Michael P. Hodges, “Wittgenstein, Dewey, and the Possibility of Religion”, The Journal of 
Speculative Philosophy 20/1 (2006), 1-5. 



 
28 

 

ekol, özellikle John B. Watson (1878-1958), B.F. Skinner (1904-1990) ve Ivan Pavlov (1849-

1936) gibi önemli isimler tarafından şekillendirilmiştir.103 Davranışçılık, bilincin bilimsel 

olarak incelenemeyeceğini ileri sürerek sadece gözlenebilir davranışları inceleme konusu 

yapmış ve ruhsal veya metafizik olgulara mesafeli bir yaklaşım sergilemiştir. Bu nedenle dinî 

tecrübe ve inanç gibi konular, davranışçılar tarafından sınırlı bir ilgi görmüş ve çoğunlukla 

fizyolojik ya da çevresel şartlanma mekanizmaları üzerinden ele alınmıştır.104 

Davranışçılara göre dinî davranışlar, diğer tüm insan davranışları gibi çevresel uyarıcılar ve 

koşullanma mekanizmaları sonucu ortaya çıkar. Özellikle Skinner’ın edimsel koşullanma teorisi, 

dinî davranışların pekiştireçlerle nasıl şekillendiğini açıklamada kullanılmıştır. Skinner, cennet 

ve cehennem gibi kavramları sırasıyla olumlu pekiştireç ve olumsuz pekiştireç olarak 

tanımlamış ve bireyin bu tür ödül-ceza mekanizmaları ile dinî bir yaşam tarzını 

benimseyebileceğini savunmuştur. Örneğin, cennet ödülü veya cehennem korkusu bireyin dinî 

davranışlarını sürdürmesini sağlayan dışsal pekiştireçler olarak kabul edilir.105 Davranışçılığa 

göre, bireyin dinî inanç ve uygulamalardan uzaklaşması da benzer bir koşullanma sürecine 

bağlıdır. Bu bağlamda, olumsuz pekiştireçler, bireyin dini reddetmesine veya dinî pratiklerden 

uzaklaşmasına yol açabilir.106 Örneğin: 

a) Dinî eğitimde kullanılan korku temelli öğretiler, bireyde olumsuz duygulara sebep 

olabilir. 

b) Baskıcı dinî otoriteler ve cezalandırıcı tutumlar, bireyin dini bir kontrol mekanizması 

olarak algılamasına ve zamanla bu yapıdan kopmasına neden olabilir. 

c) Bireyin hayatında dinî davranışların beklenen ödül veya tatmin getirmemesi, dinin 

işlevini yitirmesiyle sonuçlanabilir. 

John B. Watson; dini, bireylerin davranışlarını kontrol altına almak için kullanılan bir sistem 

olarak görmüştür. Ona göre, dinî öğretiler, bireyin korkuları üzerinden kontrol mekanizması 

oluşturur ve bu kontrol, bireyin çevresel koşullarla şartlandırılması ile devam ettirilir. Watson, 

dinin bilimsel doğruluktan uzak olduğunu ve bireyin rasyonel düşüncesini sınırlandırdığını 

savunmuştur.107 

Benzer şekilde, Skinner da dinî kurumları, toplumsal kontrol mekanizmaları olarak ele almıştır. 

Skinner, dinî yaşamda sıkça kullanılan “iyi” ve “kötü” gibi kavramların, toplumsal değerleri 

pekiştiren kültürel unsurlar olduğunu belirtmiştir. Bu kontrol mekanizması, bireyin belirli 

davranışları sergilemesini ya da sergilemekten kaçınmasını sağlar. Ancak, birey bu kontrol 

 
103 Roediger, Psychology, 8; Wayne Weiten, Psychology: Themes and Variations (Stamford: Wadsworth, 2001), 9; 

Uğur Akpur, Pavlov (İstanbul: Say Yayınları, 2007), 109. 

104 Watson John B., Behaviorism (Chicago: The University of Chicago Press, 1963), 3,4. 

105 Weiten, Psychology: Themes and Variations, 9. 

106 Dodge Fernald, Psychology: Six Perspectives (SAGE Publications, 2007), 17. 

107 David M. Wulff, Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views (Oxford, England: John Wiley & Sons, 
1991), 118. 



 
29 

 

mekanizmasını sorgulamaya başladığında ya da dinî öğretilerle yaşam koşulları arasında bir 

uyumsuzluk fark ettiğinde, dinî pratiklerden uzaklaşma süreci tetiklenebilir.108 

Ivan Pavlov’un koşullu refleks çalışmaları, davranışçılığın temel taşlarından biridir. Pavlov, 

belirli bir uyarıcının (örneğin bir ses veya ışık), tekrarlarla başka bir uyarıcı ile eşleştirildiğinde 

bir tepkiye yol açabileceğini göstermiştir.109 İngiliz psikiyatrist William Sargant, Pavlov’un bu 

teorisini kullanarak dinî dönüşüm (ihtida) deneyimlerini açıklamaya çalışmıştır. Ona göre, 

bireyin maruz kaldığı yoğun duygusal uyarıcılar, zihinsel bir kırılmaya ve yeni inanç 

sistemlerinin kabulüne yol açabilir. Sargant, bu tür dinî tecrübeleri fizyolojik tepkiler 

üzerinden açıklamış ve bireyin çevresel koşullara olan duyarlılığının, dinî dönüşümlerde 

belirleyici bir rol oynadığını savunmuştur.110 

Davranışçılık perspektifinden dinden uzaklaşma süreci şu şekilde açıklanabilir:111 

a) Olumsuz Koşullanma: Bireyin dinî eğitim veya tecrübeleri sırasında yaşadığı olumsuz 

deneyimler (ceza, korku, baskı) dinî öğretilerle ilişkilendirilir ve birey, bu olumsuz 

duygulardan kaçınmak için dinî pratiklerden uzaklaşır. 

b) Pekiştireç Eksikliği: Dinî davranışların bireyin hayatında somut bir tatmin ya da ödül 

getirmemesi, dinin birey için işlevsiz hale gelmesine yol açar. 

c) Çevresel Etkiler: Seküler bir ortamda büyüyen veya dinî normların etkisini kaybettiği 

bir toplumda yaşayan birey, dinî davranışları sürdürmek için gerekli motivasyonu 

bulamayabilir. 

d) Alternatif Şartlanmalar: Birey, dinî inançlara alternatif olarak sunulan felsefî veya 

seküler düşünce sistemlerine şartlanarak dinî kimliğini terk edebilir. 

Davranışçılık, dinden uzaklaşma sürecini bireyin çevresel koşullarla olan etkileşimi ve 

şartlanma mekanizmaları üzerinden açıklar. Dinî inanç ve pratikler, bireyin ödül-ceza 

mekanizmaları ile pekiştirilen davranışları olarak değerlendirilir. Ancak, bireyin dinî 

tecrübeleri sırasında yaşadığı olumsuz pekiştireçler veya dinin işlevini kaybetmesi, bireyi 

dinden uzaklaştıran temel faktörlerdir. Skinner ve Watson gibi davranışçılar, dinî kontrol 

mekanizmalarını eleştirerek, bireyin çevresel faktörler karşısında şekillenen bir varlık 

olduğunu vurgulamışlardır.112 Bu bağlamda, dinden uzaklaşma, bireyin dinî şartlanmaların 

 
108 Robert W. Crapps, An Introduction to Psychology of Religion (Mercer University Press, 1986), 108. 

109 Akpur, Pavlov, 109. 

110 Crapps, An Introduction to Psychology of Religion, 99,100; Wulff, Psychology of Religion, 1991, 87; Adem Şahin, 
Dine Psikolojik Yaklaşımlar (Adal Ofset, 2008), 65,66. 

111 Crapps, An Introduction to Psychology of Religion, 99-102; Wulff, Psychology of Religion, 1991, 86-90. 

112 Crapps, An Introduction to Psychology of Religion, 105-108. 



 
30 

 

etkisinden kurtulması ya da alternatif çevresel uyarıcılarla yeni bir koşullanma sürecine 

girmesi olarak değerlendirilebilir. 

 

1.3.4. Gestalt psikolojisi ve dinden uzaklaşma 

Gestalt Psikolojisi, bireyin zihinsel süreçlerini parçalara ayırarak değil, bütüncül bir yapı 

içerisinde ele alan bir ekoldür. “Gestalt” kavramı Almanca kökenli olup “bütün” ya da “şekil” 

anlamına gelir. Bu ekol, bireyin dünyayı nasıl algıladığına ve bu algının nasıl organize olduğuna 

odaklanır. Gestalt psikolojisinin kurucuları Max Wertheimer (1880-1943), Wolfgang Köhler 

(1887-1967) ve Kurt Koffka (1886-1941), bilinci bir bütün olarak ele alarak algının, 

öğrenmenin ve problem çözmenin temelinde bir organizasyon sürecinin bulunduğunu ileri 

sürmüşlerdir.113 

Dinî inanç ve pratikler, bireyin zihinsel yapısının bir parçası olarak ele alındığında, Gestalt 

psikolojisine göre bireyin dinî hayatı da bir bütünlük içerisinde şekillenir. 114 Ancak bu 

bütünlükte parçalar arasında uyum bozulduğunda, bireyin dinî bağlılığı sorgulanabilir hale 

gelir ve dinden uzaklaşma süreci tetiklenebilir. Gestalt psikolojisini dinden uzaklaşma 

süreciyle ilişkilendirmek için bireyin algı, anlamlandırma ve bütünlük arayışına odaklanmak 

gerekir.115 

 

1.3.4.1. Bütünlük Algısının Bozulması ve Dinden Uzaklaşma 

Gestalt psikolojisi, bireyin deneyimlerini anlamlandırırken, parçaların birbiriyle uyumlu ve 

bütünsel bir yapı oluşturması gerektiğini savunur. Dinî inanç sistemi de bireyin hayatına bir 

anlam ve düzen kazandırarak bu bütünlüğü sağlar. Ancak birey, dinî öğretiler ile kendi yaşam 

gerçekleri arasında çelişkiler ya da uyumsuzluklar algıladığında bu bütünlük bozulur. Bu 

durum, dinden uzaklaşma sürecinin başlangıcı olabilir. Örneğin bireyin dinî temsilcilerde veya 

kurumsal yapıda gördüğü tutarsız davranışlar, bireyin dinî algısında çatlaklar oluşturabilir. 

Dinî öğretiler ile bireyin yaşadığı modern yaşam arasında algıladığı uyumsuzluk, bireyin 

zihninde bir anlam krizine yol açabilir. Dinî yorumların birbiriyle çeliştiği durumlarda, birey 

bu çelişkileri çözümleyemediğinde düşünsel kopuş yaşayabilir. 116 

Bu bağlamda gestalt yaklaşımına göre, birey için dinî hayatın bütünlüğü bozulduğunda, 

parçalar (örneğin ritüeller, dinî öğretiler, otoriteler) anlamını yitirmeye başlar ve birey dinî 

 
113 Roediger, Psychology, 9. 

114 G. Neil Martin vd., Psychology (New York: Pearson Education, 2010), 23. 

115 Duane P. Schultz - Sydney Ellen Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, çev. Yasemin Aslay (Kaknüs Yayınları- Ders 
Kitapları, 2020), 465. 

116 Kurt Koffka, Principles of Gestalt Psychology (Harcourt, Brace & World, 1963), 67. 



 
31 

 

inançlardan uzaklaşabilir. Bu uzaklaşma, bireyin zihinsel bir yeniden yapılandırma 

(reorganization) sürecine girmesine neden olabilir. 

Gestalt psikolojisi, bireyin dünyayı algılarken bazı organizasyon prensiplerini kullandığını 

savunur. Bu prensipler arasında yakınlık, benzerlik, süreklilik ve bütünlük gibi unsurlar bulunur. 

Dinî deneyimlerde bu prensiplerin sağlanamaması, bireyin dinden uzaklaşmasına neden 

olabilir: 

a) Yakınlık İlkesi: Birey, kendisini dinî topluluklara yakın hissetmediğinde veya 

topluluğun değerleri ile kendisinin değerleri arasında mesafe oluştuğunda, dinî bağlar 

zayıflar. 

b) Benzerlik İlkesi: Dinî liderlerin veya dindar bireylerin tutumlarının bireyin beklentileri 

ile benzeşmemesi, dinî pratiklere karşı bir yabancılaşma yaratabilir. 

c) Bütünlük İlkesi: Dinî öğretiler ve bireyin yaşadığı gerçeklik arasında tutarsızlık 

olduğunda, birey bu öğretileri anlamlı bir bütün olarak algılayamaz ve bu da inanç 

krizine neden olabilir.117 

Gestalt psikolojisine göre, bireyin zihni anlamlı bir bütünlük oluşturma eğilimindedir. Dinî 

inanç sistemi, bireyin dünyayı anlamlandırmasını sağlar ve psikolojik olarak bir düzen sunar. 

Ancak bireyin hayatında anlam krizleri yaşaması, dinî bütünlüğün sorgulanmasına yol açabilir. 

Travmatik olaylar veya kişisel krizler, bireyin dinî inançlarının sunduğu açıklamaları yetersiz 

bulmasına neden olabilir. Dinî öğretilerin bireyin yaşadığı çağdaş sorunlara çözüm 

üretemediği algısı, bu inanç sistemini terk etmesine yol açabilir. Birey, kendisine anlam sunan 

başka düşünce sistemlerine (örneğin seküler ideolojilere) yönelerek dinî inançlardan 

uzaklaşabilir.118 

 

1.3.4.2. Gestalt ve Yeniden Yapılandırma 

Gestalt psikolojisi, zihnin kriz anlarında yeniden yapılandırma (reorganization) yoluyla bir 

çözüm aradığını savunur. Dinî inanç sisteminden uzaklaşan birey de benzer bir yeniden 

yapılandırma sürecine girer. Bu süreçte birey; dinî inançlarını tamamen terk edebilir. Dinî 

inanç sistemini yeniden yorumlayarak kişisel bir anlam geliştirebilir. Alternatif düşünce 

sistemlerine yönelerek yeni bir dünya görüşü benimseyebilir.119 

Gestalt psikolojisinin bütüncül yaklaşımı, dinden uzaklaşma sürecini bireyin dinî inanç ve 

pratiklerinin parçaları arasında uyum bozulması ve anlam krizleri bağlamında açıklayabilir. 

Dinî hayatın bir bütün olarak bireyin zihinsel organizasyonunda yer bulamaması, bu 

organizasyonun yeniden yapılandırılmasına yol açar. Bu bağlamda gestalt psikolojisi, dinden 

 
117 Graham Richards, Psikolojiyi Yerli Yerine Oturtmak, çev. Ali Yılmaz - Süleyman Topal (Say Yayınları, 2010), 123. 

118 Koffka, Principles of Gestalt Psychology, 60-70. 

119 Martin vd., Psychology, 20-35. 



 
32 

 

uzaklaşma olgusunu, bireyin algı, anlamlandırma ve bütünlük arayışının bozulması ile 

şekillenen psikolojik bir süreç olarak ele alır. 

 

 1.3.5. Psikanaliz ve dinden uzaklaşma  

Psikanaliz ekolü, Sigmund Freud’un (1856-1939) öncülüğünde gelişmiş ve insan davranışlarını 

bilinçaltı dinamikleri üzerinden açıklamaya çalışan bir psikoloji hareketidir.120 Freud, insan 

zihnini id, ego ve süperego olarak üç yapı üzerinden tanımlamış ve bireyin bilinçdışı 

duygularının, çocukluk deneyimlerinin ve bastırılmış arzularının davranışlarını 

şekillendirdiğini ileri sürmüştür. Bu bağlamda Freud, dinî inanç ve davranışları da psikolojik 

süreçlerle açıklamış ve dini, bireyin çocukluk döneminde yaşadığı baba figürü üzerinden 

oluşturduğu bir yanılsama olarak değerlendirmiştir.121 

Freud’a göre din, bireyin hayatındaki çaresizlik ve korku duygularına bir yanıt olarak 

doğmuştur. Özellikle çocukluk döneminde babaya duyulan korku ve hayranlık, büyüdükçe 

Tanrı figürü ile yer değiştirmiştir. Freud’un ödipal kompleks kavramı, bu dönüşümün psikolojik 

temelini oluşturur. Birey, bilinçdışında bastırdığı bu korku ve sevgi duygularını Tanrı’ya 

yansıtarak dinî inanç sistemini oluşturur. Ancak bu durum Freud’a göre nevrotik bir davranış 

biçimidir.122 Ona göre din, bireyin bilinçdışındaki bastırılmış korkuların ve otorite figürleriyle 

yaşanan çatışmaların bir yansımasıdır.123 

Freud, dinin kökenini bu şekilde açıklarken, bireyin dinden uzaklaşmasını ise bilinçlenme ve 

bilimsel düşünce ile ilişkilendirir. Ona göre; 

• Din, bir yanılsamadır; bireyin arzularından kaynaklanan bir inanış biçimidir. 

• Bilim ve rasyonel düşünce ilerledikçe, birey bu yanılsamanın farkına varır ve dinden 

uzaklaşır. 

• Freud’a göre din, bireyin gerçeklikle yüzleşmesini engeller ve uygarlık gelişimini 

yavaşlatır.124 

Bu görüşe göre dinden uzaklaşma, bireyin bilinçdışındaki korku ve bağımlılık mekanizmalarını 

aşarak rasyonel bir birey haline gelmesinin bir sonucudur. Freud, özellikle Bir Yanılsamanın 

 
120 Cengiz Güleç, Freud (Say Yayınları, 2024), 38. 

121 Güleç, Freud, 38-42; Calvin S. Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, çev. Ersan Devrim (Kaknüs Yayınları, 2016), 29-
35; Sigmund Freud, Psikanaliz Üzerine, çev. Kamuran Şipal (Cem Yayınevi, 2019), 83. 

122 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 515,516. 

123 Freud Sigmund, Totem und Tabu (Stuttgard: Reclam Verlag, 2013), 65-68. 

124 Güleç, Freud, 45-50. 



 
33 

 

Geleceği adlı eserinde, bilimin ilerlemesiyle insanlığın dine olan ihtiyacının sona ereceğini ve 

bunun kaçınılmaz olduğunu savunmuştur. 

Freud’un dine yönelik eleştirileri, psikanalizin ikinci önemli ismi olan Carl Gustav Jung (1875-

1961) tarafından farklı bir perspektifle ele alınmıştır. Jung, dinin insan psikolojisindeki 

önemini kabul etmiş ve onu bireyin ruhsal gelişiminde merkezi bir unsur olarak 

değerlendirmiştir. 

Jung’a göre insan ruhu, kolektif bilinçdışında bulunan arketipler tarafından şekillenir. Bu 

arketipler, insanlığın ortak geçmişinden süzülerek gelen sembollerdir. Dinî inançlar ve Tanrı 

imgesi de bu arketiplerden biridir. Jung, bireyin ruhsal sağlığı ve bireyleşme süreci için dinî 

inançlara ihtiyaç duyduğunu savunmuştur. Ona göre;125 

• Kolektif bilinçdışı içindeki Tanrı arketibi, bireyin hayatına anlam katar ve ruhsal 

dengesini sağlar. 

• Birey, dinî sembollerle ilişki kurarak kendilik arketibi ile bütünleşir ve psikolojik 

bütünlüğe ulaşır. 

• Dinî inançlardan uzaklaşma, bireyin ruhsal dengesini bozabilir ve kişilik bozukluklarına 

yol açabilir. 

Bu bağlamda Jung, bireyin dinden uzaklaşmasını, kolektif bilinçdışı ile bağını koparması ve 

ruhsal bütünlüğünü kaybetmesi olarak değerlendirmiştir.126 Jung’un dinî sembolleri psikolojik 

gerçeklik olarak kabul etmesi, dinin bireysel anlam arayışında ve ruh sağlığında önemli bir rol 

oynadığını ortaya koymaktadır. 

Erich Fromm (1900-1980), Freud ve Jung’un psikanalitik düşüncelerini geliştirerek dini daha 

geniş bir perspektifte ele almıştır.127 Fromm, dinî inançları otoriter din ve insancı din olarak 

ikiye ayırmıştır: 

a) Otoriter Din: Bireyin kendisinden üstün bir güce boyun eğmesini ve itaat etmesini 

ister. Bu tür dinî sistemler, bireyi pasifleştirir ve özgürlük duygusunu yok eder. 

b) İnsancı Din: Bireyin içsel potansiyelini gerçekleştirmesine ve kendini 

geliştirmesine olanak sağlar. Tanrı, insanın üst benliğinin bir sembolüdür ve bireyi 

özgürleştirir.128 

Fromm’a göre bireyin dinden uzaklaşması, otoriter dinin baskılarından kurtulma sürecidir. 

Ancak bu uzaklaşma, bireyin tamamen dinsizleşmesi anlamına gelmez. Birey, insancı bir din 

 
125 E. A. Bennet, Jung Aslında Ne Dedi?, çev. Işıl Çobanlı Erdönmez (Say Yayınları, 2006), 66; Frieda Fordham, Jung 

Psikolojisinin Ana Hatları, çev. Aslan Yalçıner (Say Yayınları, 2023), 24; Carl Gustav Jung, İnsan Ruhuna Yöneliş, 
çev. Engin Büyükinal (Say Yayınları, 2024), 71. 

126 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 564. 

127 Ali Ayten, Psikoloji ve Din Psikologların Din ve Tanrı Görüşleri (İz Yayıncılık, 2024), 71. 

128 Erich Fromm, Psikanaliz ve Din, çev. Elif Erten (Ankara: Say Yayınları, 2006), 44. 



 
34 

 

anlayışını benimseyerek kendini gerçekleştirme ve hayatına anlam katma yolunda 

ilerleyebilir.129 

 

1.3.5.1. Psikanalitik Kuramların Dinden uzaklaşma Üzerindeki Etkisi 

Psikanalitik kuramlar, dinden uzaklaşmayı bireyin bilinçdışı dinamikleri, çocukluk deneyimleri 

ve kişilik gelişimi bağlamında açıklamaya çalışmıştır. 

a) Freud: Dinden uzaklaşma, bireyin rasyonelleşmesi ve bilimsel düşünceyi benimsemesi 

sonucunda ortaya çıkar. Din, bir yanılsamadır ve bireyin psikolojik olgunluğunu 

engeller.130 

b) Jung: Dinden uzaklaşma, bireyin ruhsal dengesini bozar ve kişilik bütünlüğünü tehdit 

eder. Dinî semboller, bireyleşme sürecinde merkezi bir rol oynar.131 

c) Fromm: Dinden uzaklaşma, otoriter dinin baskılarından kurtulma sürecidir. Ancak 

birey, insancı bir din anlayışını benimseyerek özgürlüğünü ve içsel gelişimini 

sürdürebilir.132 

Psikanalitik ekol, dini bireyin psikolojik yapısıyla ilişkilendiren ilk hareketlerden biridir. 

Freud’un dinî inancı nevrotik bir saplantı olarak değerlendirmesi, modern seküler düşünceyi 

büyük ölçüde etkilemiştir.133 Ancak Jung ve Fromm gibi düşünürler, dinin bireysel anlam 

arayışında ve ruhsal sağlıktaki önemini vurgulayarak dine daha uzlaştırıcı bir yaklaşım 

sergilemişlerdir. Bu bağlamda psikanaliz, bireyin rasyonelleşme, anlam arayışı ve özgürleşme 

süreçlerinde dinden uzaklaşmayı açıklamak için önemli bir kuramsal temel içermektedir. 

 

1.3.6. Bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

Bilişsel psikoloji, insan zihninin bilgi edinme, işleme, depolama ve kullanma süreçlerini 

inceleyen bir ekol olarak 20. yüzyılın ortalarında ortaya çıkmıştır. Davranışçılık ekolünün 

aksine, bireyin bilinçli zihinsel süreçleri üzerine odaklanan bu yaklaşım, algı, öğrenme, hafıza, 

problem çözme ve dil gibi konularla ilgilenmiştir.134 Modern bilim ve teknolojinin gelişmesiyle 

birlikte özellikle bilgisayar teknolojisi, insan zihninin bir bilgi işleme sistemi olarak ele 

alınmasına olanak tanımıştır. Bu bağlamda bilişsel psikoloji, dinî inançların bireyin düşünce 

 
129 Fromm, Psikanaliz ve Din, 31. 

130 Fromm, Psychoanalyse und Religion, 78. 

131 Fordham, Jung Psikolojisinin Ana Hatları, 21-25. 

132 Erich Fromm, Sahip Olmak ya da Olmak, çev. Aydın Arıtan (Say Yayınları, 2024), 85. 

133 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 85. 

134 Sibel Ayşen Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi) (Alfa Yayınları, 2005), 10. 



 
35 

 

yapısında nasıl bir rol oynadığını, dinî sistemlerin insan zihninde nasıl organize edildiğini ve 

bu yapıların bireyin yaşamına etkisini inceleme fırsatı sunmuştur.135 

 

1.3.6.1. Dinî İnançlar ve Bilişsel Yapılar 

Bilişsel psikolojiye göre birey, dünyayı anlamlandırırken zihninde bir takım şemalar oluşturur. 

Şema, olayların, nesnelerin veya kavramların zihinde temsil edildiği yapı olarak tanımlanır. Bu 

yapılar, bireyin çevresindeki olayları tanımasını, değerlendirmesini ve tepkilerini organize 

etmesini sağlar. McIntosh’a göre din, bireyin zihinsel dünyasında bilişsel bir şema olarak varlık 

gösterir. Dinî inançlar, bireyin tecrübeleri doğrultusunda şekillenen bir anlam dünyası 

oluşturur ve bu çerçeve üzerinden birey olayları algılar, değerlendirir ve çözüm üretir.136 

Dinî şemalar, bireyin stresle başa çıkma mekanizmalarında ve yaşamına anlam katma 

süreçlerinde önemli bir rol oynar. Örneğin, dindar bir birey, zor koşullarla karşılaştığında dinî 

şemalarına dayanarak çözüm yolları üretebilir ve psikolojik dayanıklılığını artırabilir. Ancak, 

bireyin yaşadığı olaylar dinî şemalarına aykırı düştüğünde, bu durum bilişsel bir çatışma 

yaratarak dinden uzaklaşmaya yol açabilir.137 

 

1.3.6.2. Bilişsel Çatışma ve Dinden Uzaklaşma 

Bilişsel psikoloji perspektifinden dinden uzaklaşma, bireyin zihnindeki dinî şemaların 

çözümsüzlüğe veya çelişkiye düşmesi sonucu ortaya çıkabilir. Bu durumun nedenleri arasında 

şunlar yer alabilir:138 

a) Bilişsel Uyumsuzluk: Bireyin dinî inançları ile yaşadığı tecrübeler arasındaki çelişkiler, 

bilişsel uyumsuzluk oluşturur. Örneğin, bir kişinin adalet anlayışı, yaşadığı 

adaletsizliklerle örtüşmediğinde dinî şemalar sarsılabilir ve bireyin inancını 

sorgulamasına yol açabilir. 

b) Stres ve Dinî Semalar: Dinî şemalar, stresle başa çıkmada önemli bir araç olsa da, 

bireyin dinî inançlarına uygun davranamadığını düşünmesi dinî stres yaratabilir. Bu 

durum, bireyin dinî sorumluluklarını yerine getiremeyeceği inancını pekiştirerek dinî 

uzaklaşmayı tetikleyebilir. 

c) Bilginin İşlenmesi ve Eleştirel Düşünce: Bilişsel psikolojinin bireyin bilgi işleme 

mekanizmasına odaklanması, bireyde eleştirel düşünme yetisini geliştirebilir. Bu 

 
135 Fernald, Psychology, 19. 

136 Daniel N. McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, The 
International Journal for the Psychology of Religion 5 (1995), 1-2. 

137 Doğan Cüceloğlu, İnsan ve Davranışı (İstanbul: Remzi Kitabevi, 2018), 208. 

138 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 7. 



 
36 

 

durum, bireyin dinî öğretileri sorgulamasına ve geleneksel dinî yapılarla arasına 

mesafe koymasına neden olabilir. Özellikle modern dünyada bilginin hızlı erişimi, 

bireylerin dinî metinleri veya öğretileri daha eleştirel bir gözle değerlendirmelerine 

olanak tanımıştır. 

Bilişsel psikoloji, dinden uzaklaşmayı yalnızca olumsuz bir süreç olarak ele almaz; aynı 

zamanda bireyin dinî inançlarını yeniden yapılandırma sürecinin bir parçası olarak görür. Dinî 

semalar, bireyin tecrübeleri, bilgisi ve çevresel etkilerle değişebilir ve yeni bir anlam 

kazanabilir. Birey, dinî inançlarını yeniden yorumlayarak bilişsel çatışmaları çözebilir ve dinî 

yaşamına daha sağlıklı bir şekilde devam edebilir.139 

Bilişsel psikoloji, dinî inançları bireyin zihninde organize olan bilişsel yapılar olarak ele alır. 

Dinî şemalar, bireyin hayatına anlam katarken aynı zamanda stresle başa çıkma, problem 

çözme ve dünya algısını şekillendirme süreçlerinde önemli bir rol oynar. Ancak, dinî semaların 

bireyin yaşantısıyla uyumsuz hale gelmesi veya bilişsel çatışma yaratması, bireyi dinden 

uzaklaşma sürecine sürükleyebilir.140 

Bilişsel psikoloji, dinden uzaklaşmayı bireyin anlam arayışının bir parçası olarak değerlendirir 

ve bu sürecin, dinî inançların yeniden yapılandırılması için bir fırsat sunduğunu savunur. Dinî 

şemaların bireyin zihinsel sağlığı üzerindeki rolü göz önünde bulundurulduğunda, bu 

süreçlerin anlaşılması, bireylerin dinî yaşamlarını daha sağlıklı ve bilinçli bir şekilde 

sürdürebilmelerine katkıda bulunabilir.141 

Gelecekte yapılacak çalışmalar, bilişsel psikoloji perspektifinden dinî şemaların nasıl 

şekillendiği, bireyin psikolojik sağlığı üzerindeki etkileri ve dinden uzaklaşma süreçlerinin 

dinamiklerini daha kapsamlı açıklama potansiyeline sahiptir. 

 

1.3.7. Hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma 

Hümanist psikoloji, 20. yüzyılın ortalarında Davranışçılık ve Psikanaliz’e bir tepki olarak 

doğmuş ve insanın özgür iradesini, potansiyelini ve kendini gerçekleştirme arayışını merkeze 

almıştır.142 Carl Rogers (1902-1987)  ve Abraham Maslow (1908-1970) gibi öncüler tarafından 

geliştirilen bu akım, bireyi olumlu yönleriyle ele alarak, psikolojinin insani değerlere 

odaklanmasını sağlamıştır.143 Hümanist psikologlara göre birey, sadece biyolojik dürtülerin 

 
139 Adem Şahin, “Din Psikolojisinde Bilişsel Yaklaşım : McIntosh’un ‘Bilişsel Bir Şema Olarak Din’ Teorisi Örneği”, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23/23 (2007), 42. 

140 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 8. 

141 Şahin, “Din Psikolojisinde Bilişsel Yaklaşım”, 36. 

142 Fernald, Psychology, 17. 

143 Martin vd., Psychology, 23. 



 
37 

 

veya çevresel koşulların etkisi altında değildir; aksine, insanın gelişime ve iyiliğe yönelik doğal 

bir eğilimi vardır. Hümanist psikoloji, bu bağlamda bireyin kendini gerçekleştirmesini en temel 

hedef olarak belirlemiştir. Bu yaklaşım, bireyin dinî yaşantısını da şekillendirmiş ve modern 

çağda dinden uzaklaşma fenomenini açıklamak için önemli bir zemin oluşturmuştur.144 

 

1.3.7.1. Hümanist Psikolojinin Temel Varsayımları ve Din 

Hümanist psikolojinin temel varsayımları arasında insanın doğuştan iyiye yönelik bir eğilime 

sahip olduğu, özgür irade ile seçim yapabildiği ve bu seçimlerle sorumluluk aldığı yer alır. 

Abraham Maslow, bu bağlamda ihtiyaçlar hiyerarşisi teorisini ortaya koymuş ve bireyin temel 

ihtiyaçlarının karşılanmasının ardından, en üst seviyede kendini gerçekleştirme aşamasına 

ulaşacağını ileri sürmüştür. Kendini gerçekleştirme, bireyin potansiyelini tam anlamıyla ortaya 

koyması ve varoluşuna anlam katması olarak tanımlanabilir.145 

Maslow, bu süreci dinî yaşantı ve mistik tecrübelerle ilişkilendirerek, insanın doruk deneyimler 

yaşayarak kendini gerçekleştirebileceğini belirtmiştir. Doruk deneyimler, bireyin doğaüstü bir 

varlıkla veya evrenin bütünlüğüyle kurduğu yoğun ve kişisel tecrübeleri ifade eder. Bu 

deneyimler, bireyi kendi benliğine daha yakınlaştırır ve anlam arayışında önemli bir rol 

oynar.146 Ancak Maslow, bu tecrübeleri dinî bir bağlama sıkıştırmak yerine naturalist bir 

perspektiften ele almış ve dini, bireyin kişisel gelişiminde bir araç olarak değerlendirmiştir. 

Hümanist psikoloji açısından bakıldığında dinden uzaklaşma, bireyin kendini gerçekleştirme 

sürecinde geleneksel dinî yapıların bireyselliği ve özgür iradeyi sınırlandırdığı algısıyla 

ilişkilidir. Din, bireyin gelişimini desteklemek yerine engellediğinde, birey alternatif anlam 

arayışlarına yönelebilir. Maslow’un dini, tüm dinleri kapsayan geniş bir perspektifte ele alması 

da bu bakış açısını destekler. Ona göre, bireyin dinî tecrübeleri doruk deneyimler bağlamında 

değerlendirilmeli ve dogmatik sınırlamalar olmaksızın bireyin anlam arayışına katkıda 

bulunmalıdır.147 

 

1.3.7.2. Hümanist Psikoloji ve Anlam Arayışı 

Hümanist psikolojinin önemli isimlerinden biri olan Viktor Frankl (1905-1987), geliştirdiği 

Logoterapi yöntemiyle bireyin hayatına anlam katma çabasını merkeze almıştır. Frankl’a göre 

insan, sadece fizyolojik ve psikolojik ihtiyaçlarla sınırlı değildir; insanın en temel güdüsü anlam 

 
144 Fernald, Psychology, 17. 

145 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 240. 

146 Abraham H. Maslow, Doruk Deneyimler (Kuraldışı Yayınları, 2001), 30. 

147 Fernald, Psychology, 18. 



 
38 

 

arayışıdır.148 Dinden uzaklaşma, bu bağlamda bireyin anlam arayışında dinî sistemlerin 

yetersiz kalması veya bireyin özgürlük arayışıyla dinî yapıları terk etmesi sonucu ortaya 

çıkabilir. 

Frankl, anlam ihtiyacını kendini aşma kavramıyla ilişkilendirerek, bireyin kendi sınırlarının 

ötesine geçmesi gerektiğini savunmuştur. Ona göre, din, bireyin anlam arayışına kalıcı bir 

çözüm sunar ve bu nedenle ruhsal iyileşmede önemli bir role sahiptir. Ancak dinin, bireyin 

özgür iradesini ve sorumluluk bilincini geliştiren bir yapıya sahip olması gerektiğini de 

vurgulamıştır. Dinin bireyi sınırlandırmak yerine, ona anlam katması ve potansiyelini 

gerçekleştirmesine olanak sağlaması önemlidir.149 

Hümanist psikoloji açısından dinden uzaklaşma, bireyin özgür iradesine ve kendini 

gerçekleştirme ihtiyacına yaptığı vurgu ile açıklanabilir: 

a) Bireyselleşme ve Özgürlük: Hümanist psikologlar, bireyin kendi kimliğini bulmasını ve 

hayatına anlam katmasını savunmuşlardır. Geleneksel dinî yapılar, bireyselliği 

sınırlandırdığında bireyin dinden uzaklaşması kaçınılmaz hale gelebilir. 

b) Anlam Arayışı: Frankl’a göre bireyin anlam arayışı, modern dünyada dinî yapılar 

dışında da karşılık bulabilir. Dinden uzaklaşma, bireyin anlamı kendisi ve çevresi 

üzerinden arama çabasının bir yansımasıdır. 

c) Doruk Deneyimler: Maslow’un doruk deneyimler kavramı, dinî tecrübeleri naturalist bir 

bağlamda ele alarak bireyin bu tür deneyimleri dinî sistemler dışında yaşamasına 

olanak tanımıştır. 150 

Hümanist psikolojiye göre birey, hayatına anlam katacak araçları özgür iradesiyle seçer. 

Geleneksel dinî yapılar bu sürece destek olmazsa, birey alternatif anlam kaynaklarına 

yönelir.151 Bu, modern toplumlarda bireyin dinden uzaklaşmasını açıklayan önemli bir 

faktördür. 

Hümanist Psikoloji, bireyin potansiyelini gerçekleştirme ve anlam arayışına vurgu yaparak, 

psikoloji tarihinde önemli bir dönüşüm sağlamıştır. Maslow ve Frankl gibi isimler, dini bireyin 

kişisel gelişiminde önemli bir unsur olarak ele almış; ancak dini, dogmatik bir yapı yerine 

bireyin anlam arayışına hizmet eden bir araç olarak değerlendirmişlerdir.152 Bu yaklaşım, 

bireyin dinî hayatını yeniden şekillendirmesine ve bazen de geleneksel dinî sistemlerden 

uzaklaşmasına neden olmuştur. Hümanist psikoloji, insanı sınırlayan yapıların yerine bireyin 

 
148 Abdülkerim Bahadır, “Psikoterapi’de Yeni Bir Yaklaşım: Logoterapi ve Viktor Frankl”, Uludağ Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/1 (2000), 469-486. 

149 Viktor Emil Frankl, Duyulmayan Anlam Çığlığı, çev. Selçuk Budak (Totem Yayıncılık, 2020), 14,15. 

150 Viktor E. (Viktor Emil) Frankl - James C. Crumbaugh, Psychotherapy and Existentialism; Selected Papers on 
Logotherapy (New York: Square Press, 1967), 56-57. 

151 Frankl, Duyulmayan Anlam Çığlığı, 26-28. 

152 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 608. 



 
39 

 

özgürleşmesini ve potansiyelini ortaya koymasını destekleyerek, modern çağda dinden 

uzaklaşma fenomenini anlamada önemli bir temel sağlamaktadır. 

 

1.4. Dinden Uzaklaşma Süreciyle İlgili Diğer Yaklaşımlar 

Dinden uzaklaşma olgusu, farklı bilim dalları tarafından çok yönlü ve kapsamlı biçimde 

incelenmiştir. Psikoloji ve sosyoloji başta olmak üzere birçok disiplin, dinden uzaklaşma 

sürecini açıklamak için farklı teorik perspektifler sunmuştur. Bu bağlamda önceki başlıklarda 

ele alınan psiko-sosyal teorilerin yanı sıra, bireyin varoluşsal anlam arayışını, içsel 

çatışmalarını, kişisel dayanıklılığını ve manevi boşluk gibi psikolojik süreçlerini merkeze alan 

teoriler de dinden uzaklaşmanın anlaşılmasında önemli rol oynamaktadır. Bu teoriler, dinî 

inançları terk eden bireylerin yaşadıkları içsel süreçleri, benlik algılarındaki değişimleri ve 

kişisel kimlik inşasını açıklamada yeni bakış açıları sağlamaktadır. 

Sosyolojik ve sosyokültürel teoriler, bireyin içinde yaşadığı toplumsal çevre, aile ilişkileri, sosyal 

öğrenme süreçleri ve toplumsal beklentilerin etkilerini ön plana çıkararak, dinden 

uzaklaşmanın kolektif ve bağlamsal yönlerini açıklamaya çalışmaktadır. Sosyolojik 

yaklaşımlar, bireyin yaşadığı çevrenin, sosyal ilişkilerin, toplumsal kimliklerin ve gruplar arası 

etkileşimlerin, dinden uzaklaşma davranışına yön verme konusundaki rolünü vurgular. 

Etiketlenme teorisi, sosyal kontrol teorisi, sosyal öğrenme teorisi gibi yaklaşımlar, bireylerin 

dinle ilişkilerinde değişime yol açan sosyal dinamikleri anlamak açısından önemli açıklamalar 

sunmaktadır. 

Ayrıca aile ve bağlanma temelli teoriler, bireylerin çocukluk dönemlerinden itibaren 

geliştirdikleri bağlanma biçimleri ve aile içi dinamiklerin, dinî inançların terk edilmesi 

üzerinde nasıl bir etkiye sahip olduğunu açıklar. Bağlanma teorisi ve aile sistemleri teorisi gibi 

yaklaşımlar, bireylerin aile ortamındaki ilişkisel süreçleri ve duygusal bağlanmalarının, 

sonraki yıllarda dinî tutum ve davranışlarını nasıl şekillendirdiğini detaylı biçimde 

incelemektedir. 

Başa çıkma ve adaptasyon stratejileri de bireyin dinî inançlardan uzaklaşma sürecinde ortaya 

çıkan psikolojik çatışma, stres ve kriz durumlarıyla baş etme yöntemlerini ele almaktadır. Bu 

yaklaşım, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde yaşadıkları duygusal ve psikolojik zorlukları 

aşmada kullandıkları stratejilere odaklanarak, dinî uzaklaşmanın bireysel ve psikolojik 

boyutlarını analiz etmektedir. Bu teoriler, önceki yaklaşımlardan farklı olarak, dinden 

uzaklaşma sürecini bireyin içsel dünyası, sosyal çevresi, aile ilişkileri ve psikolojik uyum 



 
40 

 

süreçleri bağlamında ele almaktadır. Böylelikle konunun farklı disiplinler arası boyutları daha 

kapsamlı bir şekilde ortaya konulmaktadır. 

 

1.4.1. Psikolojik teoriler ve yaklaşımlar 

Dinden uzaklaştıktan sonraki süreci açıklamak için psikolojik perspektifler, bireyin iç 

dünyasında meydana gelen değişiklikleri anlamamıza yardımcı olur. Bu teoriler, bireylerin dinî 

inançlarını ve uygulamalarını sorgulama, yeniden değerlendirme veya tamamen terk etme 

sürecinde karşılaştıkları bilişsel, duygusal ve davranışsal zorlukları ele alır. Ayrıca, kişisel 

kimlik, anlam arayışı, travma sonrası adaptasyon gibi unsurların, bu değişim sürecindeki 

rollerini açıklamaya çalışır. 

 

1.4.1.1. Varoluşçu Psikoloji ve dinden Uzaklaşma 

Varoluşçu psikoloji, bireyin anlam arayışı, özgürlük, sorumluluk ve kimlik gibi temel varoluşsal 

meselelerine odaklanan bir yaklaşımdır. Bu perspektif, insanın yaşamına bir anlam 

kazandırmaya yönelik sürekli bir çaba içinde olduğunu ve bu süreçte karşılaştığı içsel 

çatışmaların, kaygıların ve seçimlerin bireysel inançları üzerinde önemli etkiler 

yaratabileceğini öne sürer.153 Dinden uzaklaşma süreci de varoluşçu psikoloji açısından 

değerlendirildiğinde, bireyin yaşamının temel anlamlandırma çerçevesi olan dinî inançların 

artık ihtiyaçlarını karşılamadığını, bireyin bu çerçeveyi sorguladığını ve kendisine daha otantik 

bir anlam kaynağı aradığını gösterir.154 

Varoluşçu psikolojide, birey kendi özgün varoluşunu gerçekleştirmek için, dayatılmış inanç ve 

değerlerin ötesine geçmek durumundadır. Bu süreçte, din gibi geleneksel yapıların birey 

üzerindeki etkisi çözülmeye başlayabilir.155 Özellikle Erik Erikson (1902-1994), Viktor Frankl 

gibi varoluşçu düşünürler, bireyin kimlik arayışında karşılaştığı temel çatışmaları ve bu 

çatışmaların bireyi özgürleşme yolunda nasıl yönlendirdiğini ele almıştır. Frankl, anlam 

arayışını insanın en temel güdülerinden biri olarak tanımlarken, bu arayışın dinî inançlar 

üzerinden yeterince tatmin edilmemesi durumunda bireyin, başka kaynaklara yönelme veya 

yeni bir anlam sistemi oluşturma eğilimine girebileceğini vurgulamaktadır.156 

Dinden uzaklaşma sürecinde, birey kendine özgü bir kimlik oluşturma ve hayatına bireysel bir 

anlam katma çabasına girişir. Varoluşçu psikolojinin savunduğu gibi, bu süreçte birey, 

 
153 Heinz Streib - Ralph W. Hood, “Modeling the Religious Field: Religion, Spirituality, Mysticism, and Related 

World Views”, Implicit Religion 16/2 (2013), 150. 

154 Beata Zarzycka vd., “Deconversion Processes and Quality of Life among Polish Adolescents: The Mediating Role 
of Social Support”, The International Journal for the Psychology of Religion 32/3 (2022), 197. 

155 Adam R. Fisher, “A review and conceptual model of the research on doubt, disaffiliation, and related religious 
changes”, Psychology of Religion and Spirituality 9/4 (2017), 365. 

156 Streib - Hood, “Modeling the Religious Field”, 140. 



 
41 

 

geleneksel dinî dogmaların ötesine geçerek, özgürlüğünü artıracak ve kendi değerlerine dayalı 

bir hayat kuracak şekilde hareket edebilir. Bu süreç, birey için kaygı uyandırıcı olsa da, 

varoluşçu düşünceye göre aynı zamanda bireyin daha otantik bir benlik geliştirmesi için bir 

fırsat sağlar.157 

Varoluşçu psikoloji, dinden uzaklaşmayı bireyin kimlik ve anlam arayışında doğal bir aşama 

olarak görür. Bu perspektife göre, dinî inançlardan uzaklaşma, bireyin kendi varoluşsal 

ihtiyaçlarını karşılamak için attığı bir adım olarak değerlendirilebilir. Bu süreç, bireyin kendine 

özgü bir anlam sistemi kurmasına, sorumluluk duygusunu artırmasına ve nihayetinde daha 

otantik bir yaşam sürmesine yardımcı olabilir. 

 

1.4.1.2.  Manevî Boşluk ve Yeniden Yapılandırma Teorisi 

Manevî boşluk teorisi, bireylerin  manevî ihtiyaçlarının karşılanamaması durumunda ortaya 

çıkan anlam eksikliği ve tatminsizlik durumunu ele alır. Bu teoriye göre, insanlar genellikle 

yaşamlarının belirli noktalarında anlam arayışlarına girer ve bu süreçte kendilerini  manevî bir 

boşluk içerisinde bulabilir.158 Dinî inançlar, bireylere genelde bu anlam arayışını tatmin edecek 

bir yapı sağlar, ancak bu yapı yetersiz kaldığında veya sorgulanmaya başladığında, kişi bu 

inançlardan uzaklaşabilir ve bu uzaklaşma, bireyin  manevî boşluk hissini artırabilir.159 

Manevî boşluk kavramı, kökenini Viktor Frankl’ın logoterapi kuramına dayandıran ve insanın 

temel motivasyonunun anlam arayışı olduğunu savunan varoluşçu psikoloji perspektifinden 

beslenir. Bu yaklaşım, din psikolojisi alanında Raymond F. Paloutzian (1943–), Crystal L. Park 

(1960–),160  Heinz Streib (1957–) ve Ralph W. Hood (1942–)161 gibi araştırmacılar tarafından 

geliştirilmiş; bireylerin dinî inançlardan uzaklaştıklarında yaşadıkları anlam kaybı ve kimlik 

sorgulamalarının, yalnızca bir boşluk değil, aynı zamanda yeni anlamlar inşa etme süreci 

olarak da değerlendirilebileceği vurgulanmıştır. 

Manevî boşluk, kişinin yaşamında amaçsızlık ve hedef kaybı hissetmesiyle karakterize edilir. 

Bu durum, sadece bir inanç kaybıyla sınırlı değildir; aynı zamanda bireyin kimlik ve aidiyet 

hislerini de etkileyebilir. Teoriye göre,  manevî boşluk yaşayan bireyler, bu boşluğu doldurmak 

için farklı anlam kaynaklarına yönelme eğilimi gösterir. Bu kaynaklar, kişisel gelişim 

arayışlarından sanat, doğa, felsefe veya başka inanç sistemlerine kadar geniş bir yelpazeyi 

 
157 Fisher, “A review and conceptual model of the research on doubt, disaffiliation, and related religious changes”, 

364. 

158 Richard Booth, “Existential Loneliness: The Other Side of the Void”, International Journal of Transpersonal 
Studies 16/1 (1997), 24. 

159 Grafton T. Eliason vd., “Existential Theory and Our Search for Spirituality”, Journal of Spirituality in Mental 
Health 12/2 (2010), 90. 

160 Handbook of the psychology of religion and spirituality, 2nd ed, thk. Raymond F. Paloutzian - Crystal L. Park 
(New York: The Guilford Press, 2013), 356-359. 

161 Heinz Streib - Ralph W. Hood Jr, Semantics and Psychology of Spirituality: A Cross-Cultural Analysis (Cham, 
2016), 36. 



 
42 

 

kapsayabilir.162 Teori, bu sürecin sadece bir kayıp değil, aynı zamanda yeni anlamlar inşa 

etmek için bir fırsat sunduğunu vurgular. 

Teoriye göre, bireyin  manevî ihtiyaçları yalnızca dinî bir bağlamda değil, daha geniş bir 

varoluşsal çerçevede ele alınması gerekmektedir. Bu yaklaşıma göre, birey dinî inançlarından 

uzaklaşsa da bu, onun  manevî anlamda tamamen boşlukta kalacağı anlamına gelmez. Aksine, 

bu süreç, yeni anlamlar ve değerler inşa etmek için bir fırsat olarak değerlendirilebilir. Bu 

yaklaşım, dinden uzaklaşan bireylerin yalnızca inanç eksikliği yaşayan kişiler değil, aynı 

zamanda anlam arayışlarında yeni yollar bulmaya çalışan insanlar olduğunu vurgular. 

 

1.4.1.3. Psikolojik Dayanıklılık Teorisi 

Psikolojik dayanıklılık (resilience), bireylerin ciddi stres, travma, olumsuz yaşam olayları veya 

büyük değişimlerle karşılaştıklarında bu durumlara uyum sağlayabilme ve işlevselliklerini 

sürdürebilme kapasiteleri olarak tanımlanır.163  Bu kavram ilk olarak 1970’li yıllarda Norman 

Garmezy (1918–2009), Emmy Werner (1929–2017) ve Ann Masten (1953–) gibi gelişim 

psikologlarının çalışmalarıyla bilimsel literatüre girmiştir. Özellikle dezavantajlı çocukların zor 

yaşam koşullarına rağmen nasıl sağlıklı gelişim gösterebildiğini inceleyen bu çalışmalar, 

psikolojik dayanıklılığı bireysel bir koruyucu faktör olarak ele almıştır.164 

Zamanla bu kavram sadece çocuk gelişimiyle sınırlı kalmamış, yetişkin psikolojisi, kriz 

yönetimi, sağlık psikolojisi ve din psikolojisi gibi farklı alanlara da uyarlanmıştır. Din psikolojisi 

bağlamında psikolojik dayanıklılık, bireyin inanç sistemiyle olan ilişkisini sürdürebilme ya da 

inanç sisteminden uzaklaşsa bile anlam arayışını ve içsel dengesini koruyabilme kapasitesiyle 

ilgilidir. Bu doğrultuda, Kenneth I. Pargament (1950-) gibi din psikolojisi alanının önemli 

isimleri, bireylerin dinî inançları ve pratikleri kullanarak krizlerle nasıl başa çıktıklarını 

açıklamak üzere "dini başa çıkma" (religious coping) kavramını geliştirmiştir.165 Psikolojik 

dayanıklılık teorisi ile dinî başa çıkma kavramı, bireylerin stresli yaşam olayları karşısında 

 
162 Fisher, “A review and conceptual model of the research on doubt, disaffiliation, and related religious changes”, 

363. 

163 Ayşe Gökmen - Said Sami, “The Effects of Religious Rituals and Religious Coping Methods on the Grief Process 
and Posttraumatic Growth: A Qualitative Study”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26/49 (2024), 
110-115; Yehudis Keller vd., “On a New Path: Social Support, Social Media Engagement, and Well-Being after 
Religious Disaffiliation”, New Media & Society, (2024). 

164 Ann S. Masten, “Ordinary magic: Resilience processes in development”, American Psychologist 56/3 (2001), 
230-235. 

165 Kenneth I. (Kenneth Ira) Pargament, The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice (New 
York: Guilford Press, 1997), 559-563. 



 
43 

 

maneviyatı nasıl bir güç kaynağına dönüştürebildiklerini ortaya koymak açısından birbiriyle 

yakından ilişkilidir.166 

Dinden uzaklaşma süreci ise birçok birey için yalnızca bilişsel bir yönelimi değil, aynı zamanda 

kimliksel, duygusal ve sosyal sonuçları olan bir psikolojik kırılma süreci olarak da 

deneyimlenebilir. Bu bağlamda psikolojik dayanıklılık, bireyin bu süreçte yaşadığı duygusal 

dalgalanmalar, kimlik karmaşası, sosyal yalnızlık ve varoluşsal sorgulamalar gibi zorluklarla 

baş etme kapasitesini belirleyici bir faktör olarak öne çıkar. Dayanıklı bireyler, dinî inançlardan 

uzaklaşsalar dahi bu süreci tamamen bir çöküş biçiminde yaşamaktan ziyade, yeni bir anlam 

arayışı ve yaşam felsefesi inşa etme sürecine dönüştürmeleri mümkündür. 

Ayrıca bu teoriye göre, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde gösterdikleri başa çıkma 

stratejileri, sahip oldukları psikolojik dayanıklılık düzeyine göre farklılık arz etmektedir. Bazı 

bireyler bu süreçte ciddi kimlik bunalımları, boşluk duyguları ve yalnızlık yaşarken; diğerleri 

bu deneyimi içgörü kazandırıcı bir dönüşüm süreci olarak yaşamaktadır. Bu noktada, sosyal 

destek ağları, bireyin mizacı, geçmiş travmalarla baş etme tarzı ve sahip olduğu kişisel anlam 

sistemleri, psikolojik dayanıklılığın şekillenmesinde etkili olmaktadır.167 

 

1.4.1.4. Psiko-sosyal Gelişim Kuramı 

Psiko-sosyal gelişim kuramı, Alman kökenli Amerikalı psikanalist Erik H. Erikson tarafından 

geliştirilmiş olup, bireylerin yaşam boyu geçirdikleri gelişimsel evreleri psikososyal 

boyutlarıyla ele almaktadır. Erikson’a göre bireyler, doğumdan ölüme kadar uzanan sekiz 

aşamalı bir gelişim sürecinden geçer ve her aşamada çözülmesi gereken temel bir psiko-sosyal 

kriz ile karşılaşırlar.168 Bu krizlerin başarıyla çözülebilmesi, bireyin sağlıklı bir benlik duygusu 

ve kimlik geliştirmesi açısından büyük önem taşır. Kuram, yalnızca çocukluk dönemine değil, 

yetişkinlik ve yaşlılık dahil olmak üzere tüm yaşam sürecine odaklanması açısından Freud’un 

psiko-seksüel gelişim kuramından ayrılır ve onu tamamlar niteliktedir. 

Erikson’un kuramında özellikle ergenlik dönemi (kimliğe karşı rol karmaşası) ve genç 

yetişkinlik dönemi (yakınlığa karşı yalıtılmışlık) bireyin kimliğini sorguladığı ve kendi dünya 

görüşünü şekillendirdiği kritik dönemler olarak öne çıkmaktadır. Bu dönemlerde birey, dinî 

inançlarını sorgulama, ailesinden devraldığı değerleri gözden geçirme, otoriteye karşı eleştirel 

tutum geliştirme gibi süreçler yaşar.169 Bu bağlamda dinden uzaklaşma, Erikson’un tanımladığı 

gelişimsel krizlerin bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Özellikle kimlik gelişimi 

 
166 Necmi Karslı - Özlem Yanar, “Genç ve Yetişkinlerde Psikolojik Esneklik ve Dindarlık Arasındaki İlişkinin 

İncelenmesi”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 57 (2024), 10-18. 

167 Pargament, Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the Sacred, 375. 

168 Erik Erikson, Identity: Youth and Crisis (New York: Norton, 1968), 325-330. 

169 Erikson, Identity, 333. 



 
44 

 

aşamasında bireyin dinî kimliğini reddetmesi ya da yeniden yapılandırması, bir çeşit 

psikososyal dönüşümün parçası olarak görülebilir.170 

Kuram, bireyin gelişim sürecinde yaşadığı krizlerin sosyal çevre, kültürel değerler ve aile yapısı 

gibi dışsal etkenlerle de şekillendiğini söylemektedir. Bu nedenle, dinden uzaklaşma yalnızca 

bireysel bir karar değil, aynı zamanda sosyal etkileşimlerle şekillenen bir gelişimsel yönelim 

olarak da anlaşılabilir.171 Nitekim bazı bireyler bu süreçte yeni bir kimlik inşa ederken, eski 

inanç sistemlerini terk etme yoluna gidebilirler. Kimlik gelişimi bağlamında dinî inançtan 

uzaklaşmak, bireyin bağımsızlaşma ve kendine ait bir yaşam görüşü oluşturma çabası olarak 

da yorumlanabilir. 

Psiko-sosyal gelişim kuramı bu çerçevede, dinden uzaklaşma davranışını bir gelişimsel 

gerileme değil, bireyin kendine özgü bir kimlik oluşturma sürecinin doğal bir parçası olarak 

değerlendirme imkânı sunar. Özellikle bireyin anlam arayışı, otoriteyle hesaplaşması, kendilik 

bilincinin güçlenmesi gibi dinamikler bu teorik çerçevede daha iyi anlaşılabilir. 172 Bu bağlamda 

dinden uzaklaşma süreci, bireyin gelişimsel ihtiyaçları doğrultusunda ortaya çıkan bir yönelim 

olup, kimi zaman geçici, kimi zaman ise kalıcı kimlik yapılandırmalarıyla sonuçlanabilir.  

 

1.4.1.5. Öz-Belirleme Teorisi 

Öz-belirleme teorisi (Self-Determination Theory, SDT), bireyin davranışlarını neyin motive 

ettiğini açıklamaya çalışan kapsamlı bir psikolojik kuramdır. Edward L. Deci (1942–) ve 

Richard M. Ryan (1953–) tarafından geliştirilen bu teori, özellikle bireyin sağlıklı gelişimi, 

psikolojik esenliği ve içsel motivasyonları üzerinde durmaktadır.173 Teoriye göre insanın temel 

psikolojik ihtiyaçları üç ana başlık altında toplanmaktadır: otonomi (özgürlük/autonomy), 

yeterlilik (competence) ve ilişkililik (relatedness). Bu ihtiyaçlar bireyin doğuştan gelen 

potansiyelini gerçekleştirebilmesi ve psikolojik açıdan sağlıklı bir yaşam sürebilmesi için 

vazgeçilmezdir. 

Otonomi, bireyin kendi yaşamı üzerinde söz sahibi olma, seçimlerini özgür iradesiyle yapma 

ihtiyacını ifade eder. Yeterlilik, kişinin çevresiyle baş edebileceğine ve kendi eylemlerinde etkili 

 
170 Christian Zwingmann - Helfried Moosbrugger, Religiosität: Messverfahren und Studien zu Gesundheit und 

Lebensbewältigung. Neue Beiträge zur Religionspsychologie (Münster: Waxmann, 2004), 335-338. 

171 Pamela Ebstyne King - Robert W. Roeser, “Religion and Spirituality in Adolescent Development”, Handbook of 
Adolescent Psychology (John Wiley & Sons, 2009), 35-40. 

172 Chris Kiesling vd., “Identity and spirituality: A psychosocial exploration of the sense of spiritual self”, 
Developmental Psychology 42/6 (2006), 1273-1275; Sam A. Hardy - Pamela Ebstyne King, “Processes of Religious 
and Spiritual Influence in Adolescence: Introduction to a Special Section”, Journal of Research on Adolescence 
29/2 (2019), 248. 

173 Richard M. Ryan - Edward L. Deci, “Self-Determination Theory and the Facilitation of Intrinsic Motivation, 
Social Development, and Well-Being”, American Psychologist 55/1 (2000), 70-71. 



 
45 

 

olduğuna dair duyduğu inancı yansıtır. İlişkililik ise başkalarıyla anlamlı, destekleyici ve 

karşılıklı bağlar kurma arzusunu temsil eder.174 

Bu üç temel ihtiyaç tatmin edildiğinde bireylerde içsel motivasyon, psikolojik dayanıklılık ve 

yaşamdan doyum artar. Ancak bu ihtiyaçların engellenmesi veya ihmal edilmesi bireyde içsel 

çatışmalar, yabancılaşma ve psikolojik sorunlara yol açabilir. 

Bu bağlamda, öz-belirleme teorisi, dinden uzaklaşma olgusunun da altında yatan bazı 

motivasyonel dinamikleri anlamada faydalı bir bakış açısı sunmaktadır. Birey, dinî yapılarda 

veya topluluklarda otonomisini yeterince ifade edemediğinde, kararlarını kendi özgür 

iradesiyle alamadığını hissettiğinde dine karşı mesafe geliştirebilir. Özellikle katı ve otoriter 

dinî yapılarda yetişen bireylerde, “dışsal motivasyonla” sürdürülen dindarlık zamanla yerini 

içsel çatışmalara bırakabilir. Bu durum, bireyin kendi değerlerini ve inanç sistemini yeniden 

şekillendirme arzusuna dönüşebilir.175 

Benzer şekilde, birey yeterlilik duygusunu geliştiremediğinde yani kendi düşünsel ve duygusal 

birikimiyle dini anlamlandırma çabası desteklenmediğinde, dinî pratikler anlamını yitirebilir. 

Bu durum, bireyin zihinsel özerklik kazanma isteğiyle birlikte, inanç sisteminden kopma 

eğilimini doğurabilir. 

İlişkililik ihtiyacının karşılanmaması da dinî çevrelerden uzaklaşmayı tetikleyebilir. Kendisini 

dışlanmış, yargılanmış ya da aidiyet duygusundan mahrum hisseden birey, sosyal bağlarını 

sürdürmekte zorlandığında, dinî yapılarla olan ilişkisini koparma yoluna gidebilir. Dinî 

cemaatlerin bireyi olduğu gibi kabul etmemesi, farklı düşünen bireylerin marjinalleştirilmesi 

veya toplumsal cinsiyet rolleri üzerinden dışlayıcı tutumlar bu bağlamda belirleyici olabilir.176 

Bu bağlamda öz-belirleme teorisi; bireyin dinden uzaklaşmasını yalnızca inançsal bir çözülme 

olarak değil, aynı zamanda bireyin kendi psikolojik bütünlüğünü, özgürlüğünü ve anlam 

arayışını yeniden inşa etme çabası olarak yorumlamaya imkân tanır. Bu bağlamda dinden 

uzaklaşma, bireysel bir çözülmeden ziyade, daha bütüncül bir kimlik ve yaşam inşasının 

parçası olabilir. 

 

1.4.1.6. Bilişsel Çelişki Teorisi 

Bilişsel çelişki (uyumsuzluk) teorisi (Cognitive Dissonance Theory), bireyin sahip olduğu 

inançlar, değerler ve tutumlar ile davranışları arasında ortaya çıkan uyumsuzluk durumunu ve 

 
174 Ryan - Deci, “Self-Determination Theory and the Facilitation of Intrinsic Motivation, Social Development, and 

Well-Being”, 2000, 73. 

175 Natasha Lekes vd., “Parental Autonomy-Support, Intrinsic Life Goals, and Well-Being Among Adolescents in 
China and North America”, Journal of Youth and Adolescence 39/8 (2010), 458; Tülin Kocamış, “Anne Baba 
Tutumlarının Psikolojik Sağlamlığa ve Benlik Saygısına Etkisi”, Aydın Sağlık Dergisi 10/3 (2024), 45-58. 

176 Lekes vd., “Parental Autonomy-Support, Intrinsic Life Goals, and Well-Being Among Adolescents in China and 
North America”, 871. 



 
46 

 

bu uyumsuzluğun doğurduğu psikolojik rahatsızlığı açıklamak amacıyla Leon Festinger (1919-

1989) tarafından 1957 yılında geliştirilmiştir.177 Teoriye göre insanlar, bilişsel yapılarında 

bütünlük ve tutarlılık arayışı içindedir. Bir bireyin sahip olduğu iki ya da daha fazla düşünce, 

inanç ya da davranış birbiriyle çeliştiğinde “bilişsel çelişki” oluşur. Bu çelişki, bireyde gerginlik, 

huzursuzluk ve rahatsızlık gibi psikolojik etkiler yaratır.178 

Festinger'e göre insanlar bu rahatsız edici içsel durumu azaltmak için şu üç stratejiden birine 

başvurabilir: (i.) İnanç veya davranışlardan birini değiştirme: Örneğin, birey çelişki yaşadığı 

dinî inancını terk edebilir ya da davranışını o inanca uygun hale getirebilir. (ii.) Yeni bilişler 

ekleyerek çelişkiyi azaltma: Birey, mevcut çelişkiyi rasyonelleştirecek yeni düşünceler 

geliştirebilir. Örneğin, "Her dindar kişi mükemmel değildir, ben de hata yapabilirim". (iii.) 

Çelişkili unsurların önemini azaltma: Birey, yaşadığı çelişkinin çok da önemli olmadığını 

düşünmeye başlayabilir. 179 

Bu kuram çerçevesinde değerlendirildiğinde, dinden uzaklaşma, bireyin dinî inançları ile 

kişisel yaşam deneyimleri veya etik değerleri arasında bir uyumsuzluk hissetmesi sonucu 

gelişen bir süreç olarak yorumlanabilir. Örneğin; bir birey çocukluğunda edindiği katı dinî 

inançların, yetişkinlikte karşılaştığı adalet, özgürlük veya cinsiyet eşitliği gibi değerlerle 

çeliştiğini fark edebilir. Bu farkındalık, bireyde bilişsel çelişki yaratır.180 Bu durumda birey ya 

inançlarını sorgulamaya başlar ya da davranışlarını bu inançlarla uyumlu hale getirmeye 

çalışır. Eğer çelişki derinse ve çözüm bulmakta zorlanıyorsa, inanç sisteminden uzaklaşma 

veya inancı tümüyle terk etme gibi daha radikal kararlar alabilir. 

Ayrıca, bireyin dinî pratikleri sürdürmesine rağmen içsel olarak bu pratiklere inanmaması ya 

da onları anlamsız bulması da bilişsel çelişkiye neden olabilir. Bu tür durumlarda birey, dinsel 

ritüellere olan bağlılığını sorgulayarak bir süre sonra bunlardan kopabilir. 181 

Bilişsel çelişki, özellikle modern toplumlarda bireylerin daha fazla bilgiye erişebilmeleri, farklı 

yaşam tarzlarıyla karşılaşabilmeleri ve özgür düşünce ortamlarında yetişmeleriyle daha 

belirgin hale gelmektedir.182 Bu nedenle birey, dinî dogmalar ile eleştirel düşünme arasında 

 
177 Leon Festinger, A Theory of Cognitive Dissonance (Stanford: Stanford University Press, 1957), 10. 

178 Festinger, A Theory of Cognitive Dissonance, 248-255. 

179 Festinger, A Theory of Cognitive Dissonance, 257. 

180 Cognitive Dissonance: Reexamining a Pivotal Theory in Psychology, thk. Eddie Harmon-Jones (Washington: 
American Psychological Association, 2019), 288-293. 

181 Cognitive Dissonance: Reexamining a Pivotal Theory in Psychology, 295. 

182 Hüseyin Yılmaz, “Bilişsel Çelişki Kuramı ve Dinî İnanç Üzerine Etkileri” 26/2 (2022), 90. 



 
47 

 

sıkıştığında içsel bir tutarsızlık hissedebilir. Bu da dinî bağlılığın zayıflamasına ya da tamamen 

kopmasına neden olabilir. 

 

1.4.1.8. Bilişsel Yeniden Değerlendirme 

Bilişsel yeniden değerlendirme (cognitive reappraisal), bireyin yaşadığı bir olayı, durumu veya 

düşünceyi farklı bir bakış açısıyla yeniden anlamlandırarak, bu olaydan kaynaklanan duygusal 

tepkileri düzenleme sürecidir. Bu kavram, özellikle duygu düzenleme stratejileri arasında yer 

alır ve bireyin psikolojik iyi oluşunu destekleyen en işlevsel mekanizmalardan biri olarak 

görülür.183 Bilişsel yeniden değerlendirme, bireyin olaylara yüklediği anlamı değiştirerek 

yaşadığı olumsuz duyguları hafifletmesini ve daha dengeli bir içsel durum geliştirmesini sağlar. 

Duygusal açıdan zorlayıcı bir yaşam olayıyla karşılaşan birey, ilk anda yoğun bir stres, hayal 

kırıklığı veya öfke hissedebilir. Ancak bu olayı farklı bir çerçevede değerlendirdiğinde –örneğin 

bunu bir “büyüme fırsatı” olarak gördüğünde– duygusal yük azalır ve birey psikolojik olarak 

daha sağlıklı bir tutum geliştirebilir. Bilişsel yeniden değerlendirme, bu anlamda hem duygusal 

tepkiyi değiştiren, hem de bireyin genel bakış açısını dönüştüren bir zihinsel süreçtir.184 

Bu kavram, özellikle dinden uzaklaşma bağlamında önemli bir yere sahiptir. Çünkü birçok birey 

için din yalnızca bir inanç sistemi değil; aynı zamanda bir kimlik, aidiyet, ahlâkî kılavuz ve 

sosyal bağ kaynağıdır. Bu nedenle dinî inançların sorgulanması ya da terk edilmesi, yoğun içsel 

çatışmalar, suçluluk duyguları, korkular ve boşluk hissi doğurabilir. Bu gibi durumlarda birey, 

yaşadığı inanç krizini veya uzaklaşma sürecini sağlıklı bir şekilde yönetebilmek için bilişsel 

yeniden değerlendirmeye başvurabilir. 

Örneğin, geçmişte katı dinî kurallarla büyümüş bir birey, bu öğretileri zamanla baskılayıcı, 

kişisel gelişimi engelleyici veya yaşamla uyuşmaz bulmaya başlayabilir. İlk etapta bu sorgulama 

suçluluk ve kafa karışıklığı doğurabilirken, birey bu inançları farklı bir bakış açısıyla yeniden 

ele alarak daha bireyselci, özgürlükçü ya da manevî yönü öne çıkan bir dinî anlayış 

geliştirebilir. Bu süreç, bireyin dinle tamamen bağını koparmasından ziyade, dinî inançlarıyla 

kurduğu ilişkiyi dönüştürmesi şeklinde de ilerleyebilir.185 

Bazı bireylerde ise bu yeniden değerlendirme süreci, geçmişte yaşanan travmatik veya 

örseleyici dinî deneyimlerin anlamlandırılması açısından da iyileştirici bir rol oynar. Örneğin 

bir kadın katılımcının, çocukluğunda başörtüsü dayatmasını baskı olarak yaşarken; yıllar sonra 

bu süreci kendi kadınlık deneyiminin bir parçası olarak yeniden anlamlandırması ve özgürlük 

 
183 James J. Gross, “The Emerging Field of Emotion Regulation: An Integrative Review.”, Review of General 

Psychology 2/3 (1998), 280. 

184 James J. Gross - Oliver P. John, “Individual Differences in Two Emotion Regulation Processes: Implications for 
Affect, Relationships, and Well-Being”, Journal of Personality and Social Psychology 85/2 (2003), 355. 

185 Crystal L. Park, “Religion as a Meaning-Making Framework in Coping with Life Stress”, Journal of Social Issues 
61/4 (2005), 720. 



 
48 

 

arayışıyla ilişkilendirmesi, bu bağlamda bilişsel yeniden değerlendirmenin tipik bir örneği 

olabilir. 

Ayrıca bilişsel yeniden değerlendirme sadece bireysel bir strateji değil, aynı zamanda kültürel 

ve sosyal bağlamların etkisiyle şekillenen bir süreçtir. Toplumsal normların değişmesi, alternatif 

dinî yorumların tanınması, maneviyat kavramının bireyselleşmesi gibi etkenler de bireyin 

inançlarını yeniden çerçevelemesinde rol oynamaktadır. Bu bağlamda, dinden uzaklaşma her 

zaman bir “kopuş” değil, bazen bir “yeniden yorumlama” ve “anlam üretme” süreci olarak da 

görülebilmektedir.186 

Bilişsel yeniden değerlendirme, dinden uzaklaşma sürecinde bireyin yaşadığı içsel çatışmaları 

ve duygusal yükleri hafifletmesine yardımcı olan güçlü bir zihinsel stratejidir. Bu süreç, bireyin 

yaşamında yeni bir anlam zemini inşa etmesini, geçmişiyle barışmasını ve daha dengeli bir 

manevi yolculuğa yönelmesini mümkün kılabilir. 

 

1.4.2. Sosyolojik ve sosyokültürel yaklaşımlar 

Dinden uzaklaşma süreçlerini anlamada, bireysel psikolojik faktörlerin yanı sıra toplumsal ve 

kültürel bağlamların incelenmesi de önem taşımaktadır. Sosyolojik ve sosyokültürel 

yaklaşımlar, bireylerin dinsel inançlarından neden uzaklaştıklarını anlamak için sosyal 

yapıların, grup kimliklerinin, etiketlenme mekanizmalarının ve toplumsal normların etkilerini 

ele alır.187 Bu teoriler, bireylerin yaşadıkları toplumsal çevrenin inançlarına nasıl şekil 

verdiğini, onlarla nasıl çatıştığını ve sonuçta dinle bağlarının neden zayıfladığını açıklamaya 

çalışır. 

 

1.4.2.1. Sosyokültürel Yaklaşım 

Sosyokültürel yaklaşım, bireylerin inanç sistemlerini yalnızca kişisel psikolojik süreçlerle 

değil, aynı zamanda içinde yaşadıkları sosyal çevre ve kültürel bağlamlarla birlikte 

değerlendirir. Bu yaklaşımın temel varsayımı, dinî inançların ve pratiklerin bireyin 

çevresinden bağımsız olarak gelişmediği; aksine toplumun değer yargıları, gelenekleri, eğitim 

sistemi, ekonomik koşulları ve iletişim biçimleriyle sıkı sıkıya ilişkili olduğudur. Bu nedenle 

 
186 Park, “Religion as a Meaning-Making Framework in Coping with Life Stress”, 725. 

187 Behçet Batur, “İslam ve Sekülerleşme: İbn Halduncu Bir Çözümleme”, Sırat 2/1 (2021), 38-42. 



 
49 

 

bireyin dinle olan ilişkisi, sadece bireysel bir tercih değil, aynı zamanda toplumsal bir inşa 

sürecinin parçası olarak görülür.188  

Sosyokültürel yaklaşımın temelleri, özellikle sosyoloji ve kültürel antropoloji alanlarındaki 

çalışmalara dayanmaktadır. Bu yaklaşımın öncülerinden Peter L. Berger (1929–2017) ve 

Thomas Luckmann (1927–2016), bireyin inanç ve değer sistemlerinin toplumsal süreçler 

içinde nasıl inşa edildiğini açıklayan kuramlarıyla dikkat çeker.189 Berger'in Kutsal Şemsiye 

(The Sacred Canopy) adlı eseri, dinin toplumsal bir gerçeklik olarak nasıl kurulduğunu ve nasıl 

sürdürüldüğünü açıklaması açısından sosyokültürel din anlayışının temel kaynaklarından 

biridir. Sosyokültürel yaklaşım, din psikolojisi alanında ise bireyin dinî inançlarının ve 

pratiklerinin yalnızca içsel dinamiklerle değil; aynı zamanda sosyal çevre, kültürel normlar ve 

tarihsel bağlam tarafından nasıl şekillendiğini anlamak amacıyla kullanılmaktadır.190 

Günümüzde din psikolojisi araştırmaları, bireyin dinî kimliğini incelerken bu yaklaşımı, bireyin 

sosyalleşme süreci, aile yapısı, medya etkisi, eğitim düzeyi ve kültürel kimliği gibi faktörlerle 

ilişkilendirerek daha bütüncül bir analiz imkânı sağlamaktadır. 

Sosyokültürel yaklaşım, dinden uzaklaşma olgusunu da bireyin yalnızca içsel bir sorgulama 

süreciyle değil, kültürel değişim dinamikleriyle birlikte ele alır. Modernleşme, kentleşme, 

sekülerleşme, eğitim seviyesinin artması, teknolojik gelişmeler ve küreselleşme gibi 

faktörlerin bireyin dinî kimliği üzerinde dönüştürücü etkileri olabilir. Örneğin; kırsal bir 

bölgede geleneksel dinî öğretilerle yetişen bir birey, üniversite eğitimi almak üzere büyük bir 

kente gittiğinde farklı dünya görüşleriyle karşılaşabilir. Bu durum, bireyin daha önce 

sorgulamadan benimsediği inançları yeniden değerlendirmesine ve zamanla bu inançlardan 

uzaklaşmasına yol açabilir. 

Özellikle modernleşme teorisi, geleneksel toplum yapılarının çözülmesiyle birlikte bireylerin 

daha bireyci, eleştirel ve rasyonalist düşünme biçimlerine yöneldiğini savunur. Bu çerçevede 

din, kamusal alandaki belirleyiciliğini yitirirken; bireyin dünyayı anlamlandırma araçları da 

çeşitlenir. Artık din, birey için tek anlam kaynağı olmaktan çıkar; bilim, sanat, kişisel gelişim 

gibi alternatif anlam sistemleri ön plana geçebilir. Bu da dinî bağlılıkta azalmayı beraberinde 

getirebilir.191 

Sosyokültürel yaklaşım aynı zamanda toplumsal cinsiyet, sınıfsal yapı, etnik kimlik gibi 

değişkenlerin de bireyin dinle kurduğu ilişkiyi şekillendirmede önemli rol oynadığını ileri 

sürmektedir. Örneğin, bazı kadın bireyler, dinî normların erkek egemen yorumlarla 

şekillenmiş olduğunu düşünerek bu yorumlardan uzaklaşabilir. Benzer şekilde ekonomik 

 
188 Peter L. Berger, The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion (Knopf Doubleday Publishing 

Group, 1990), 243. 

189 Berger, The Sacred Canopy, 246; Luckmann, The Invisible Religion, 130. 

190 Luckmann, The Invisible Religion, 10. 

191 Pippa Norris - Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2004), 78. 



 
50 

 

olarak dezavantajlı bireyler, dinin sunduğu çözümlerin günlük yaşam problemlerine cevap 

veremediği düşüncesiyle dinden soğuyabilirler.192 

Bu bağlamda sosyokültürel yaklaşım, dinden uzaklaşma olgusunu bireyin yalnızca iç 

dünyasına indirgemeden; onu şekillendiren toplumsal, kültürel ve yapısal faktörlerle birlikte 

ele almaktadır. 

 

1.4.2.2. Sosyal Kimlik Teorisi 

Sosyolojik bakış açısı, bireylerin dinî kimliklerinin toplumsal ilişkiler, sınıf, etnisite ve cinsiyet 

gibi sosyal kategorilerle nasıl bağlantılı olduğunu ele alır. Sosyal kimlik kuramı, bireyin dinî 

kimliğini nasıl oluşturduğunu ve bu kimliğin sosyal çevreyle olan etkileşimlerde nasıl 

değiştiğini inceler.193 Dinden uzaklaşma sürecinde, birey, içinde bulunduğu sosyal ortamın 

beklentileri ve normları ile kendi kimliği arasında bir gerilim yaşayabilir. Bu bakış açısı, dinî 

kimliğin toplumsal roller, beklentiler ve aidiyetler çerçevesinde nasıl değiştiğini anlamak için 

kuramsal bir çerçeve çizmektedir.194 

Sosyal kimlik teorisi, bireylerin ait oldukları gruplar yoluyla kimlik geliştirdiğini ve bu gruplara 

olan bağlılıklarının inanç ve davranışlarını etkilediğini öne sürer.195 Dinden uzaklaşma 

sürecinde birey, eski dinî topluluğundan ayrıldığında, sosyal kimliğini yeniden tanımlama 

ihtiyacı hisseder.196 Bu teori, bireyin grup kimliğinden kopmasıyla birlikte yeni bir sosyal 

kimlik arayışına girmesi sürecini anlamaya olanak tanır. Bu süreçte, birey, farklı gruplara 

katılarak ya da bireysel kimliğini ön plana çıkararak kendini yeniden tanımlar. 

 

1.4.2.3. Etiketlenme (Damgalama) Teorisi 

Etiketlenme teorisi, toplumun bireylerin kimliklerini ve davranışlarını nasıl şekillendirdiğini 

anlama imkânı sağlamaktadır.197 Erving Goffman’ın (1922-1982)  stigma teorisi, bireylerin 

toplum tarafından belirlenen normlara uymadığında nasıl damgalandığını ve bunun sosyal 

ilişkiler üzerindeki etkilerini ele alır. Goffman’a göre stigma, bireyin toplumda “normal” olarak 

kabul edilen özelliklerden sapması sonucu ona atfedilen olumsuz bir kimliktir. Bu damgalama 

 
192 Grace Davie, The Sociology of Religion: A Critical Agenda (Los Angeles: SAGE Publications Ltd, 2013), 320. 

193 Barış Çağırkan, “Göç, Hibrit Kimlik ve Aidiyet: Yeni Toplumlar, Yeni Kimlikler”, İnsan ve Toplum Bilimleri 
Araştırmaları Dergisi 5/8 (2016), 2615-2620. 

194 Monika Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität: Religiöse Konversion in Soziologischer 
Perspektive” (Leiden: Brill Schöningh, 2014), 30-34. 

195 Katja Gorbahn, Soziale Identität und Identifikationsangebote in der Darstellung der antiken griechischen 
Geschichte: Eine Untersuchung neuerer Lehrwerke für die Sekundarstufe I (Augsburg: Augsburg Üniversitesi, 
Doktora, 2010), 80. 

196 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 53. 

197 Özcan Hıdır, “İslamofobi-Irkçılık-‘Kültürel Irkçılık’ İlişkisi”, Ombudsman Akademik 7 (2017), 38-39. 



 
51 

 

fiziksel engeller, karakter özellikleri veya grup aidiyetleri (din, etnik köken, cinsel yönelim vb.) 

üzerinden şekillenebilir. Stigmatize edilen bireyler, toplumsal kabul görmekte zorlanır ve 

bazen bu damgalanmayı gizlemek için “kimlik yönetimi” stratejileri geliştirebilirler. Dinden 

uzaklaşan bireyler açısından bakıldığında, inancını kaybettiğini açıklayan biri, ailesi veya 

çevresi tarafından “sapmış” veya “yanlış yolda” olarak etiketlenebilir, bu da onun sosyal 

baskıya maruz kalmasına ve hatta kendini toplumdan izole etmesine yol açabilir.198 

Etiketlenme teorisinin öne sürdüğü gibi, bireyler bu tür damgalamalar karşısında farklı tepkiler 

geliştirir. Bazıları, kendilerine yapıştırılan etiketleri kabul ederek toplumsal dışlanmışlığı bir 

kimlik haline dönüştürebilir. Bu durumda birey, toplum tarafından kendisine yüklenen 

olumsuz kimliği içselleştirir ve bu kimliğin gereklerine uygun bir davranış biçimi geliştirebilir. 

Diğerleri ise, bu etiketlere direnerek yeni bir kimlik arayışına girebilir. Bu direnç süreci, bireyin 

toplumsal normlara karşı daha eleştirel bir tavır geliştirmesine ve kendi inanç sistemini 

yeniden inşa etmesine neden olabilir.199 

Dinden uzaklaşma sürecinde, etiketlenme teorisi bireyin sosyal çevresiyle olan ilişkilerini ve bu 

süreçte karşılaştığı zorlukları anlamak için önemli bir araçtır. Dinî topluluklardan uzaklaşan 

bireyler, eski arkadaş çevrelerinden kopabilir, ailelerinden eleştiri alabilir ya da daha geniş 

toplumsal gruplarda kabul görmeme riskiyle karşı karşıya kalabilir. Bu damgalanma süreci, 

bireyin kimlik algısını doğrudan etkiler ve onun sosyal çevresini yeniden düzenleme ihtiyacı 

doğurur.200 

Özet olarak etiketlenme teorisi, bireyin toplumdan gelen olumsuz algılar ve bu algıların 

yarattığı sosyal sonuçlarla başa çıkma stratejilerini anlamak için güçlü bir açıklama sunar. 

Bireylerin bu süreçte nasıl yeni bir kimlik oluşturduğu, sosyal baskılara nasıl yanıt verdiği ve 

toplumla olan bağlarını nasıl yeniden şekillendirdiği, etiketlenme teorisi çerçevesinde ele 

alınabilir.  

 

1.4.2.4. Sosyal Kontrol Teorisi 

Sosyal kontrol teorisi, sosyolog Travis Hirschi (1935–2017) tarafından 1969 yılında geliştirilen 

bir toplumsal kuramdır. Hirschi, bireylerin suça ya da norm dışı davranışlara yönelmelerini 

engelleyen temel unsurun, toplumla olan bağları olduğunu öne sürer. Ona göre insanlar; aile, 

okul, arkadaş çevresi gibi sosyal kurumlara duydukları bağlılık sayesinde toplumsal düzeni 

korur ve kurallara uymayı sürdürürler. Bu bağlar zayıfladığında ise bireyler norm dışı 

davranışlara daha açık hale gelir. Hirschi’nin yaklaşımı, bireyin davranışlarını yönlendiren 

 
198 Erving Goffman, Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity (Simon and Schuster, 2009), 53-65; 

Ferhan Mutluer, “Sapma Kuramlarına Bir Bakış”, Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 12 (2016), 220. 

199 Rahşan Balamir Bektaş - Ayça Gelgeç Bakacak, “Modernitenin sosyal kontrol söyleminin değişen görünümleri”, 
Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 26/1 (2009), 33-35. 

200 Mutluer, “Sapma Kuramlarına Bir Bakış”, 220-225. 



 
52 

 

dışsal denetim mekanizmalarının –özellikle ahlâkî normlar ve toplumsal beklentilerin– 

önemine dikkat çeker.201 Bu teori zamanla sadece suç sosyolojisi alanında değil, bireylerin 

toplumsal normlardan neden uzaklaştığını anlamaya çalışan diğer sosyal bilim disiplinlerinde 

de etkili bir analiz aracı olarak kullanılmaya başlanmıştır. Din psikolojisi ve din sosyolojisi 

alanlarında da sosyal kontrol teorisi, bireyin dinî normlara uyumu ya da bu normlardan sapma 

eğilimleri üzerine yapılan analizlerde başvurulan önemli kuramsal çerçevelerden biri hâline 

gelmiştir. 

Sosyal kontrol teorisi, bireylerin sosyal düzeni korumak ve toplumsal normlara uyum sağlamak 

amacıyla çeşitli mekanizmalar aracılığıyla denetlendiğini savunur. Toplumlar, bireylerin 

davranışlarını yönlendirmek için resmi ve gayriresmi kontrol araçları kullanır. Hukuki 

düzenlemeler, eğitim sistemi ve dinî kurumlar gibi resmi araçlar, bireylerin toplumsal 

kurallara uymasını sağlamak için tasarlanmıştır. Aynı şekilde, aileden başlayarak akran 

gruplarına, mahalleye ve daha geniş topluluklara kadar uzanan gayriresmi mekanizmalar da 

bireylerin davranışlarını şekillendirmede etkili olur. Bu mekanizmalar, bireylerin topluma 

uyumlu bir şekilde yaşamalarını teşvik ederken, kurallara uymayanları cezalandırma ya da 

dışlama yoluyla toplumsal düzenin sürekliliğini sağlamaya çalışır. 202 

Dinî inançlar ve pratikler, sosyal kontrolün en yaygın ve etkili biçimlerinden biri olarak işlev 

görebilir. Birçok toplumda, dinî değerler bireylerin neyin doğru ya da yanlış olduğuna karar 

vermelerinde rehberlik eder ve davranışlarını şekillendirir.203 Dinî topluluklar, bireylere ahlâkî 

kurallar, yaşam rehberliği ve toplumsal aidiyet sunarak sosyal kontrol mekanizmalarının bir 

parçası haline gelir. Bu bağlamda, dinî normlara uyum sağlamak, toplumda kabul görme ve 

aidiyet hissi kazandırırken, bu normlardan sapmak genellikle dışlanma, eleştiri ya da 

damgalama gibi sonuçlar doğurabilir. 

Dinden uzaklaşma süreci, bireyin bu tür kontrol mekanizmalarından kurtulma ve daha 

bağımsız bir kimlik geliştirme arzusunu da içerebilir. Sosyal kontrol teorisi, bireyin bu süreçte 

dinî toplulukların beklentilerinden, normlarından ve yaptırımlarından sıyrılma çabasını 

açıklama imkânı verebilir.204 Dinden uzaklaşan birey, eski toplumsal normların yerini alacak 

yeni değer sistemleri oluşturabilir veya kendi kurallarını belirleyerek bireysel özerkliğini 

artırabilir. Bu süreç, bireyin toplumsal bağlarını yeniden değerlendirmesi, eski çevrelerinden 

koparak yeni bir sosyal kimlik arayışına girmesi ve zamanla kendine özgü bir anlam çerçevesi 

oluşturmasıyla sonuçlanabilir. 

Sosyal kontrol teorisi, bireylerin dinsel normlarla çevrili bir toplumsal düzenden neden 

uzaklaştığını ve bu süreçte nasıl bir bireysel özgürlük arayışına girdiklerini anlamak için güçlü 

 
201 Travis Hirschi, Causes of Delinquency (New York: Routledge, 2017), 325. 

202 Jörg Stolz, Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religiöser Pluralisierung (Bochinger, Christoph, 2012), 
80-85. 

203 Sibel Kocaer, “Bir Sosyal Kontrol Aracı Olarak Beddualar ve İnternet”, Millî Folklor 75 (2007), 31-32. 

204 Stolz, Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religiöser Pluralisierung, 83-84. 



 
53 

 

bir analitik araçtır. Bu teori, dinden uzaklaşmanın yalnızca bireysel bir karar değil, aynı 

zamanda toplumsal bağlamın, normların ve kontrol mekanizmalarının bir ürünü olduğunu 

göstermeye yardımcı olur. 

 

1.4.2.5. Sosyal Öğrenme Teorisi 

Sosyal Öğrenme Teorisi, bireylerin davranışlarını yalnızca kendi doğrudan deneyimleri yoluyla 

değil, çevrelerinde gözlemledikleri diğer bireylerin davranışları ve bu davranışların sonuçları 

üzerinden de öğrenebileceğini öne sürer. Albert Bandura’nın (1925-2021) öncülüğünü yaptığı 

bu teoriye göre, insanlar sosyal etkileşimleri ve gözlemleri aracılığıyla yeni davranışlar kazanır, 

tutumlarını geliştirir ve değer yargılarını şekillendirir. Bu süreçte, özellikle birey için önemli 

olan model figürlerin (ebeveynler, öğretmenler, akranlar, toplumsal liderler) tutum ve 

davranışları büyük bir rol oynar.205 

Teori, bireylerin çevrelerinde gördükleri tutarlı ve olumlu davranışları model alarak benzer 

davranışlar geliştirdiklerini savunur. Örneğin, bir çocuk dindar bir ebeveyninin sadece dinî 

ritüelleri yerine getirdiğini değil, aynı zamanda bu ritüellerle uyumlu bir ahlâkî yaşam 

sürdüğünü gözlemlediğinde, bu davranışları kendi inanç ve değer sistemine daha kolay entegre 

edebilir. Ancak, tam tersi bir durum ortaya çıktığında, yani önemli model figürlerin tutum ve 

davranışları arasında belirgin tutarsızlıklar gözlemlendiğinde, bireyde öğrenme süreci 

karmaşıklaşır ve bu, inançların sorgulanmasına ya da tamamen terk edilmesine yol açabilir.206  

Bandura, bireyin sosyal çevresinden elde ettiği gözlemsel deneyimlerin, davranışların 

şekillenmesindeki temel unsurlardan biri olduğunu vurgulamıştır. Ona göre, bireyin içsel 

faktörleri (inançlar, duygular, düşünceler), çevresel etkiler (aile, akranlar, kültürel normlar) ve 

davranışsal faktörler (yapılan eylemler ve bunların sonuçları) sürekli etkileşim halindedir. Bu 

etkileşim çerçevesinde, birey çevresinde sıklıkla gözlemlediği ve tekrar eden tutumları, 

özellikle de ödüllendirilen ya da onaylanan davranışları daha çabuk öğrenir ve benimser.207 

Sosyal Öğrenme Teorisi, aynı zamanda bireylerin davranışlarını taklit etme ve bu davranışların 

sonuçlarına göre kendilerine yeni normlar belirleme süreçlerini de açıklar. Bu bağlamda, 

bireylerin, çevresindeki önemli kişilerin dinî öğretilere dair söyledikleriyle yaptıkları arasında 

tutarsızlıklar gördüğünde, bu öğretilerin samimiyetine dair şüpheler geliştirmesi 

muhtemeldir. Örneğin, sürekli dürüstlük ve adalet kavramlarını vurgulayan ancak kendi 

 
205 Belgin Bahar, “Sosyal Öğrenme Kuramı ve Sosyal Değişim Kuramı Perspektifinden Etik Liderlik”, Balkan Sosyal 

Bilimler Dergisi 8/16 (2019), 240-243. 

206 Mustafa Bayrakcı, “Sosyal Öğrenme Kuramı Ve Eğitimde Uygulanması”, Sakarya Üniversitesi Eğitim Fakültesi 
Dergisi 14 (2013), 200-201. 

207 Sevra Su Tatlıoğlu, “Öğrenmeye Sosyal- Bilişsel Bir Bakış: Albert Bandura”, Sosyoloji Notları 5/1 (2021), 17-20. 



 
54 

 

davranışlarında bu değerleri ihmal eden bir ebeveynin çocuğu, bu tutarsızlıkları fark ederek 

bu değerlerin aslında ne kadar geçerli olduğunu sorgulamaya başlayabilir.208 

 

1.4.2.6. Çatışma Azaltma Stratejileri 

Bireyler, dinden uzaklaşma sürecine girdiklerinde hem içsel çatışmalarla hem de sosyal 

çevrelerinden gelen dışsal gerilimlerle karşı karşıya kalabilirler. Bu çatışmalar, bireyin eski 

inançları ve yeni bakış açıları arasında yaşadığı duygusal gelgitlerden tutun, ailesi ve arkadaş 

çevresiyle olan ilişkilerinde karşılaştığı zorluklara kadar geniş bir yelpazeye yayılabilir. 

Çatışma azaltma stratejileri, bu sürecin daha az stresli ve daha sürdürülebilir bir şekilde 

yönetilmesine yardımcı olan yöntemleri kapsar. 209 

İçsel çatışmalar, genellikle bireyin yeni değerleri ve eski inançlarına dair taşıdığı duygusal 

yüklerle bağlantılıdır. Dinî öğretileri terk etmek, bireyde suçluluk, kaygı ve kararsızlık gibi 

hisleri tetikleyebilir. Çatışma azaltma stratejileri, bireyin bu duygularla başa çıkmasını ve yeni 

kimliğini kabullenmesini kolaylaştıran yolları içerir. Örneğin, birey kendi içsel diyaloglarını 

yeniden şekillendirerek, eski inançlarını anlamlı bir geçmiş deneyim olarak görüp, bu 

inançların ötesinde yeni bir kimlik ve anlam yapısı kurabilir.210 

Dışsal çatışmalar ise, bireyin çevresiyle olan etkileşimlerinde kendini gösterir. Dinî topluluk 

üyelerinin ya da yakın aile fertlerinin eleştirileri, bireyin sosyal bağlarını zayıflatabilir ve bu 

durum, bireyin hem psikolojik hem de sosyal dengesi üzerinde olumsuz bir etki yaratabilir. 

Çatışma azaltma stratejileri, bireyin bu tür sosyal gerilimlerle başa çıkmasını kolaylaştıran 

sosyal becerileri, iletişim yöntemlerini ve ilişki yönetimi yaklaşımlarını içerir. Örneğin, birey, 

kendi görüşlerini açık bir şekilde ifade ederken karşı tarafın inançlarına saygı gösterebilir ve 

böylece iletişimdeki sertliği azaltabilir. Aynı zamanda, birey yeni sosyal çevreler edinerek 

destekleyici bir topluluk bulabilir ve kendini daha az yalnız hissedebilir.211 

Bu stratejiler ayrıca, bireyin çatışma ortamını tamamen terk etmek yerine, yapıcı bir şekilde 

yeniden şekillendirme ve daha uyumlu bir yol bulma çabalarını da içerir. Örneğin, birey dinî 

topluluğuyla olan bağlarını tamamen kesmek yerine, bu toplulukla ilişkisinin sınırlarını 

 
208 Bahar, “Sosyal Öğrenme Kuramı ve Sosyal Değişim Kuramı Perspektifinden Etik Liderlik”, 244-246. 

209 Dominiek D. Coates, “Disaffiliation from a New Religious Movement: The Importance of Self and Others in Exit”, 
Symbolic Interaction 36/3 (2013), 320-322. 

210 Kürşat Özdaşlı& Ali Murat Alparslan vd., “Çatişma Yönetimi Stratejilerine İlişkin Tutumlar: Kamu, Özel Sektör 
Ve Sivil Toplum Kuruluşlari Yöneticileri Üzerinde Mukayeseli Bir Araştirma”, Organizasyon ve Yönetim Bilimleri 
Dergisi 1/2 (2009), 18-20; Coates, “Disaffiliation from a New Religious Movement: The Importance of Self and 
Others in Exit”, 323. 

211 Coates, “Disaffiliation from a New Religious Movement: The Importance of Self and Others in Exit”, 320-325. 



 
55 

 

yeniden tanımlayabilir. Bu, bireyin eski çevresindeki olumlu yönleri muhafaza ederken, kendi 

yeni inançlarını ve kimliğini korumasına da imkân tanır. 

 

1.4.2.7. Sosyal Kaçınma Teorisi 

Sosyal kaçınma teorisi, bireylerin sosyal ortamlarında karşılaştıkları stres ve çatışmaları en aza 

indirmek için nasıl davranışsal ya da bilişsel stratejiler geliştirdiklerini açıklayan bir 

yaklaşımdır.212 Bu teoriye göre, bireyler kendilerini rahatsız eden ya da tehdit edici gördükleri 

sosyal durumlardan uzak durarak duygusal dengelerini korumaya çalışır. Özellikle toplumsal 

normlarla ya da grup beklentileriyle uyuşmayan bireyler, kendilerini yargılayıcı bakışlardan, 

olumsuz değerlendirmelerden ve dışlanma riskinden korumak için sosyal etkileşimlerini 

sınırlayabilir. 

Dinden uzaklaşma sürecinde, bireyler sık sık sosyal çatışmalarla yüzleşir. Dinî topluluklarla 

olan bağlarını koparma ya da inançlarını sorgulama sürecine giren bireyler, çevrelerinden 

gelen eleştiriler, damgalamalar ya da dışlama riskleriyle karşılaşabilir. Bu durumda, sosyal 

kaçınma stratejileri devreye girer.213 Örneğin, birey, dinî törenlere katılmamayı, dinî içerikli 

sohbetlerden kaçınmayı ya da dinî toplulukların yoğun olduğu çevrelerden uzaklaşmayı 

seçebilir. Bu tür davranışlar, bireyin kendi inançlarına daha uygun bir yol izlemesine ve 

kendisini baskı altına hissetmemesine imkân tanır. 

Sosyal kaçınma teorisi ayrıca bireylerin kendilerini yeniden yapılandırma sürecinde 

geliştirdikleri uyum mekanizmalarını anlamada da teorik açıklamalar içerir. Dinden uzaklaşan 

bir birey, eski sosyal çevrelerinden kopmak yerine bu çevrelerle olan temasını sınırlandırabilir 

ya da bu ilişkileri daha yüzeysel bir düzeyde sürdürebilir. Bu şekilde birey, hem sosyal 

izolasyondan tamamen kaçınır hem de yeni inançlarına ve değerlerine uygun bir yaşam tarzı 

oluşturabilir. 

Sosyal kaçınma teorisi, bireylerin sosyal çatışmaları yönetmek için geliştirdikleri kaçınma 

stratejilerini anlamak için etkili bir araçtır.214 Bu teori, dinden uzaklaşma sürecinde bireyin 

 
212 Aleksandra Ambroziak vd., “‘I’m hurt,’ ‘Stay away,’ ‘I do not belong’: Understanding Church Hurt, Unforgiveness, 

and Religious Disaffiliation”, Integratus 2/4 (2024), 328. 

213 Anika Bauer, Selektive Körperbezogene Aufmerksamkeitsprozesse Und Ihre Bedeutung Für Die Entstehung Und 
Aufrechterhaltung Des Gestörten Körperbildes Bei Essstörungen (Osnabrück: Osnabrück Üniversitesi, Yüksek 
Lisans, 2017), 26. 

214 Coates, “Disaffiliation from a New Religious Movement: The Importance of Self and Others in Exit”, 326. 



 
56 

 

yaşadığı gerilimlerin azaltılmasına, kendi benliğini koruma çabalarına ve sosyal uyumunu 

sürdürme girişimlerine ışık tutar. 

 

1.4.2.8. Sessiz Direniş Kuramı 

Sessiz Direniş Kuramı, bireylerin açık bir şekilde karşı durmak yerine, otoriteye ve toplumsal 

normlara daha dolaylı yollarla direnç gösterdiği durumları analiz eder.215 Bu kuram, bireylerin 

sosyal uyumu bozmadan, kendi bireysel kimliklerini ve değerlerini koruma çabalarını inceler. 

Özellikle çatışma ve dışlanma korkusunun yoğun olduğu durumlarda, bireyler sessiz direniş 

biçimlerini benimseyerek, hem topluluk içindeki statülerini korur hem de kendi inanç ve 

değerlerine bağlı kalabilir.216 

Dinden uzaklaşma sürecinde, bireyler toplumsal baskılar ve dinsel otorite figürlerinin 

etkisiyle, düşüncelerini veya inançsızlıklarını doğrudan ifade etmekten kaçınabilir. Sessiz 

direniş kuramına göre, bu bireyler, görünürde dinî normlara uyum sağlarken, gerçekte iç 

dünyalarında bu normlara mesafeli bir tutum sergiler. Bu direnç türü, dinî ritüellere 

katılmaktan kaçınmak, dinî içerikli tartışmalardan uzak durmak ya da inançlarına ilişkin 

sorulara açık yanıtlar vermemek gibi farklı şekillerde ortaya çıkabilir. Birey bu şekilde, 

dışlanma ve çatışmalardan kaçınırken kendi inançlarına da sadık kalmayı sürdürür. 

Kuram, bireyin bu tür bir direniş stratejisiyle sosyal riskleri nasıl azalttığını ve aynı zamanda 

kendi kimliğini nasıl koruduğunu anlamaya yardımcı olur. Sessiz direniş, birey için bir güvenlik 

mekanizması olarak işlev görebilir; birey, sosyal kabulden tamamen vazgeçmeden, kendine 

özgü bir inanç pozisyonu oluşturabilir.217 Bu, bireyin toplumsal yapılar içinde görünürde bir 

uyum sergilerken, içsel anlamda bir bireysel kimlik geliştirmesine olanak tanır. 

Sessiz Direniş Kuramı, bireylerin toplumsal ve dinsel baskılar karşısında geliştirdikleri dolaylı 

direnç yollarını anlama imkânı sağlayabilir. Bu kuram, dinden uzaklaşma sürecindeki 

 
215 Neethu P. Antony, “Silence and Resistance: A Theoretical Turn”, Journal of Interdisciplinary Voice Studies 8/2 

(2023), 198-202. 

216 Christine (Cricket) Keating, “Resistant Silences”, Silence, Feminism, Power: Reflections at the Edges of Sound, ed. 
Sheena Malhotra - Aimee Carrillo Rowe (London: Palgrave Macmillan UK, 2013), 28-31. 

217 Alan Vaux, Social Support: Theory, Research, and Intervention (New York, NY, England: Praeger Publishers, 
1988), 48-51. 



 
57 

 

bireylerin hem içsel kimliklerini koruma hem de toplumsal uyumu sürdürme çabalarını 

açıklamada önemli bir rol oynar. 

 

 

1.4.2.9. Sosyal Destek Teorisi 

Sosyal destek teorisi, bireylerin stresli ya da zorlayıcı yaşam olaylarıyla başa çıkarken sosyal 

çevrelerinden aldıkları yardım ve desteklerin onların psikolojik ve sosyal uyumlarını nasıl 

etkilediğini anlamayı hedefler.218 Bu teoriye göre, insanlar stresli durumlarla karşılaştıklarında 

sosyal çevrelerinden gelen duygusal, enstrümantal ve bilgi desteği, onların bu süreçleri daha 

az zararla atlatmalarını sağlayabilir. Bu destek, bireylerin hem duygusal iyi oluşunu artırır hem 

de sorunlara daha etkili çözümler üretmesine yardımcı olur. 219 

Dinden uzaklaşma sürecinde sosyal destek, bireyin eski inanç sistemiyle bağlarını koparırken 

yaşadığı kaygıları ve izolasyonu azaltmada kritik bir rol oynar. Geleneksel dinî topluluklar 

genellikle bireyler için güçlü sosyal bağlar ve bir aidiyet hissi sağlar. Ancak, bu topluluklardan 

uzaklaşma sürecine giren bir kişi, genellikle bu bağlardan da kopar ve bu durum sosyal 

izolasyonu beraberinde getirebilir. Eski çevresinden yeterli destek bulamayan birey, yalnızlık 

ve dışlanmışlık hisleriyle baş başa kalabilir.220 Bu süreçte birey, duygusal anlamda kendisini 

anlamayan ya da değişimini kabul etmeyen kişilerle etkileşimde bulunmak yerine, benzer 

inanç değişimi yaşayan ya da onu anlamaya istekli yeni sosyal bağlar aramaya yönelebilir. 

Sosyal destek teorisi, bireyin çevresiyle kurduğu bu yeni ilişkilerin, zorlu bir geçiş dönemi olan 

dinden uzaklaşma sürecinde ne kadar değerli olduğunu vurgular. Yeni bir sosyal ağ bulmak, 

bireyin kendisini daha az yalnız hissetmesine, inanç değişimiyle ilgili sorularına cevaplar 

bulmasına ve yeniden bir aidiyet hissi geliştirmesine olanak tanır.221 Ayrıca, benzer 

deneyimlere sahip kişilerle iletişim kurmak, bireyin kendi inanç değişim sürecini 

normalleştirmesine ve bu süreçte daha güçlü hissetmesine yardımcı olur. 

 

1.4.3. Aile ve bağlanma temelli teoriler 

Bireylerin dinî inançları ile aile bağları arasındaki ilişki, dinî bağlılık düzeylerinin oluşumunda 

ve sürdürülmesinde kritik bir rol oynamaktadır. Çocukluk döneminden itibaren aile, bireyin 

 
218 Silke B. Gahleitner vd., Psychosoziale und traumapädagogische Arbeit mit geflüchteten Menschen (Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht., 2020), 83. 

219 Asım Yapıcı, “Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi (Bir Model Denemesi)”, Dokuz Eylül Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2016), 104-106. 

220 Brian Lakey - Sheldon Cohen, “Social Support Theory and Measurement”, Social Support Measurement and 
Intervention: A Guide for Health and Social Scientists (New York, NY, US: Oxford University Press, 2000), 33. 

221 Gahleitner vd., Psychosoziale und traumapädagogische Arbeit mit geflüchteten Menschen, 86. 



 
58 

 

temel bağlanma ihtiyaçlarını karşıladığı ve dinî değerlerle tanıştığı ilk sosyal ortam olarak 

karşımıza çıkar. Bu nedenle, aile içi ilişkiler ve bağlanma biçimleri, bireyin dinî inançlarını 

kabul etmesi, bunları sorgulaması ya da terk etmesi üzerinde belirleyici olabilir. Aile ve 

bağlanma temelli teoriler, bireyin inanç sistemini şekillendiren bu erken dönem dinamiklerini 

anlamaya çalışır.222 

Bu çerçevede ele alınan bağlanma teorisi, bireyin duygusal güvenlik arayışını ve bu güvenliği 

sağlamak için kurduğu bağları temel alır. Aile sistemleri teorisi ise, bireyin aile içindeki rollerini, 

bu rollerin ilişkilerini nasıl etkilediğini ve sonuç olarak dinî kimliğinin şekillenmesinde nasıl 

bir etkisi olduğunu inceler. Aile dinamiklerine dayalı yaklaşımlar da, bireyin dinî inançlarını 

bırakmasının ardında yatan aile içi çatışmalar, tutarsızlıklar ve iletişim problemleri gibi 

faktörleri anlamak için kapsamlı bir perspektif sunar.223 Bu teoriler, bireyin sadece kendi 

psikolojik süreçleriyle değil, aynı zamanda içinde bulunduğu aile sistemiyle nasıl bir etkileşim 

içinde olduğunu ve bu etkileşimlerin dinî inançlardan uzaklaşmayı nasıl etkilediğini 

kapsamlıca analiz eder. 

 

1.4.3.1. Bağlanma Teorisi 

Bağlanma teorisi, bireylerin çocukluk dönemlerinde bakım verenleriyle kurdukları bağların, 

yaşam boyu ilişkilerini ve duygusal tepkilerini nasıl şekillendirdiğini açıklayan bir kuramdır. 

Bu teoriye göre, güvenli bağlanma geliştiren bireyler, ileriki yaşamlarında daha sağlıklı sosyal 

ilişkiler kurabilir ve duygusal olarak daha dengeli bir yapıya sahip olabilir. Ancak bağlanma 

deneyimlerinin olumsuz veya tutarsız olması, bireyin kimlik gelişiminden dinî inançlarına 

kadar birçok alanda etkili olabilmektedir.224 

Dinî inançlar ve bağlanma stilleri arasındaki ilişkiyi inceleyen araştırmalar, özellikle güvenli 

bağlanmanın güçlü bir dinî bağlılıkla ilişkilendirildiğini öne sürmüştür. Güvensiz bağlanma 

tarzları ise bireyin dinî inançlarını sorgulamasına, bu inançlardan uzaklaşmasına ya da 

tamamen terk etmesine yol açabilecek bir psikolojik zemin oluşturabilir. Örneğin, çocukluk 

döneminde tutarsız veya yetersiz bir bakım deneyimi yaşamış bireyler, dinî inançlarını 

 
222 Süleyman Abanoz, “6-12 Yaş Arası Çocukların Dinî ve Ahlaki Gelişimlerinde Anne ve Babaların Rolü”, Türk Din 

Psikolojisi Dergisi 1 (2020), 101. 

223 Michael Argyle vd., “Dinî Davranış Teorileri”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 1/16 (2004), 
255-263. 

224 Akif Hayta, “Anneden Allah’a: Bağlanma Teorisi ve İslâm’da Allah Tasavvuru”, Değerler Eğitimi Dergisi 4/12 
(2006), 48-54. 



 
59 

 

sorgularken, kendilerini ait hissettikleri dinî topluluklardan uzaklaşabilir ya da dinî oteritelere 

güvenmekte zorlanabilirler.225 

Bağlanma teorisi aynı zamanda bireyin dinî inançlarıyla duygusal güvenlik ihtiyacını nasıl 

dengelediğini anlama imkânı sağlayabilir. Güvenli bağlanma geliştiren bireyler, dinî inançlarını 

daha çok anlam arayışı,  manevî tatmin ve toplumsal bağ kurma amacıyla yaşarken, güvensiz 

bağlanma stillerine sahip olanlar, bu inançları otoriter ve baskıcı bir yapı olarak görüp 

sorgulamaya başlayabilirler. Bu bağlamda, bağlanma teorisi, bireyin dinî inançlarından 

uzaklaşma süreçlerini anlamada psikolojik bir temel sunmaktadır. 

 

1.4.3.2. Aile Sistemleri Teorisi 

Aile sistemleri teorisi, bireyleri bağımsız varlıklar olarak değil, içinde bulundukları aile sistemi 

bağlamında ele alır. Bu teoriye göre, aile, her üyesinin davranışlarını ve duygusal durumlarını 

etkileyen bir dinamik sistemdir. Bir aile üyesindeki değişiklik, diğer üyeleri de doğrudan 

etkiler. Bu bakış açısı, dinden uzaklaşma sürecini anlamada da önemli ipuçları sunar.226 

Aile sistemleri teorisi, bireylerin dinî inançlarını sürdürme ya da bu inançlardan uzaklaşma 

kararlarının, aile içindeki roller, iletişim biçimleri ve güç dinamikleri tarafından şekillendiğini 

savunur. Örneğin, otoriter bir ebeveyn figürü tarafından baskı altına alınan bir birey, dinî 

inançları sorgulamaya daha yatkın olabilir. Aynı şekilde, aile içinde tutarsız ya da çelişkili dinî 

mesajlar alan bireyler, bu mesajları anlamakta zorlanabilir ve zamanla bu inançlardan 

kopabilir.227 

Bu teori ayrıca, aile içindeki çatışmaların ve iletişim sorunlarının, bireyin dinî kimliğini 

sorgulama ve değiştirme süreçlerine nasıl yansıdığını incelemeyi sağlar. Dinden uzaklaşan 

bireylerin ailelerine karşı hissettikleri suçluluk, baskı ya da hayal kırıklığı gibi duygular, bu 

süreçte önemli rol oynayabilir. Aile sistemleri teorisi, bu karmaşık ilişkileri analiz ederek 

bireyin inanç değişimindeki sosyal ve duygusal dinamikleri anlamamıza yardımcı olur. 

 

1.4.3.3. Aile Dinamikleri ve Dinden Uzaklaşma 

Aile dinamikleri, bireylerin dinî inançlarını benimseme, sürdürme veya terk etme süreçlerinde 

önemli bir rol oynamaktadır. Aile içerisindeki iletişim biçimleri, ebeveyn-çocuk ilişkileri ve aile 

üyelerinin dinî tutumları, bireylerin dinî kimliklerinin şekillenmesinde kritik etkiler 

 
225 Hayta, “Anneden Allah’a”, 68; F. Pedrosa Gil - M. Nickel, “Religiöse Und Spirituelle Einstellungen in Bezug Auf 

Bindungstheoretische Aspekte Bei Somatoformen Störungen”, Nervenheilkunde 26 (2018), 460-463. 

226 Zülal Erkan - Berna Afşin, “Bowen’in Aile Sistemleri Teorisi’nde ‘Üçgenleşme’”, Sosyal Bilimlerde Aktüel 
Araştirmalar: Etkiler-Sonuçlar (Ankara: Kalan Yayınları, 2023), 106-108. 

227 Esra Nihan Bridge, “Review of A Case Study in Light of Bowen Theory: Differentiation of Self”, Yaşam Becerileri 
Psikoloji Dergisi 3/5 (2019), 68-70. 



 
60 

 

yaratabilir.228 Dinden uzaklaşma sürecini inceleyen araştırmalar, bu süreçte aile 

dinamiklerinin nasıl bir etki yaptığını anlamaya yönelik önemli ipuçları sunmaktadır. 

Tutarlı bir dinî atmosfer sunan aileler, bireylerin dinî inançlarına daha uzun süre bağlı 

kalmalarını teşvik edebilirken, tutarsız ya da çelişkili mesajlar veren aileler, bireyde bu 

inançlara karşı sorgulayıcı bir tutum geliştirilmesine neden olabilir. Örneğin, ebeveynlerin dinî 

ritüellere bağlı olmalarına rağmen diğer ahlâkî veya sosyal konularda tutarsız davranışlar 

sergilemeleri, bireyde dinî oteritelere ve inanç sistemine karşı bir güven kaybına yol açabilir.229 

Bununla birlikte, aile içinde yaşanan çatışmalar, boşanmalar veya ebeveynlerden birinin dinî 

inançlarını terk etmesi gibi olaylar, bireylerin dinî inançlarını yeniden gözden geçirmelerine ve 

bu inançlardan uzaklaşmalarına neden olabilir. Ailedeki baskıcı tutumlar da dinden 

uzaklaşmayı tetikleyebilecek önemli bir faktördür.230 Örneğin, ebeveynlerin çocuklarını 

zorlayarak dinî pratiklere katılmaya yönlendirmeleri, bireyin bu pratiklere karşı direnç 

geliştirmesine ve zamanla inançlarını terk etmesine yol açabilir. 

Aile dinamikleri, bireylerin dinî inançları üzerindeki etkisi açısından kapsamlı bir şekilde ele 

alınması gereken bir konudur. Aile içerisindeki iletişim tarzı, çatışmalar, tutarlılık ve model 

olma gibi faktörler, bireyin dinî inançlarını sürdürmesinde ya da bu inançlardan 

uzaklaşmasında önemli rol oynamaktadır. Bu nedenle, dinden uzaklaşma süreçlerini anlamak 

için aile dinamiklerinin detaylı bir şekilde incelenmesi, bu sürecin sosyal ve psikolojik 

boyutlarını daha iyi kavramamıza imkân tanır. 

 

1.4.4. Başa çıkma ve adaptasyon stratejileri 

Dinden uzaklaşma süreci, bireyler için genellikle zorlu bir geçiş dönemi olarak yaşanır. Bu 

süreçte karşılaşılan duygusal, sosyal ve kimlikle ilgili çatışmalar, bireylerin bu zorluklarla başa 

çıkma yollarını ve yeni bir yaşam düzenine adaptasyon stratejilerini geliştirmelerini gerektirir. 

Bu bölümde ele alınan başa çıkma ve adaptasyon stratejileri, bireylerin dinî inançlardan 

 
228 Behçet Batur, “İslam ve Sekülerleşme: İbn Halduncu Bir Çözümleme”, Sırat 2/1 (2021), 49-55. 

229 Adem Aygün, “Religiöse Sozialisation Und Entwicklung Bei Islamischen Jugendlichen in Deutschland Und in Der 
Türkei. Empirische Analysen Und Religionspädagogische Herausforderungen.”, Religious Diversity and 
Education in Europe. 23 (Münster; München: Waxmann, 2013), 126. 

230 Amine Akdemir, “Boşanmış Aile Çocuklarının Sosyal Uyum Süreci ile Dindarlık Düzeyleri Arasındaki İlişki 
Üzerine Bir Araştırma”, Türk Din Psikolojisi Dergisi 5 (2022), 23-27. 



 
61 

 

uzaklaştıktan sonra karşılaştıkları psikolojik ve sosyal zorlukları nasıl yönettiklerini 

anlamamızı sağlayan teorilerdir. 

 

1.4.4.1. Başa Çıkma Stratejileri Teorisi 

Başa çıkma stratejileri teorisi, bireylerin stres, kriz ya da çatışma durumlarına verdikleri 

tepkileri ve bu durumlarla nasıl başa çıktıklarını anlamaya odaklanan bir yaklaşımdır. Bu teori, 

bireylerin yaşadıkları zorluklara karşı geliştirdikleri farklı davranışsal ve bilişsel stratejileri 

sınıflandırır ve bu stratejilerin bireysel uyum sürecine olan etkilerini değerlendirir.231 Dinden 

uzaklaşma süreci, bireyin sadece inanç sisteminde değil, aynı zamanda sosyal çevresi ve kimlik 

algısında da köklü bir değişime sebep olabilir.232  

Başa çıkma stratejileri, genel olarak problem odaklı ve duygu odaklı olarak iki ana kategoriye 

ayrılır. Problem odaklı stratejiler, bireyin karşılaştığı sorunu çözmeye ve onu kontrol altına 

almaya yönelik aktif çabalarını içerir.233 Örneğin, dinî inançlarından uzaklaşan bir birey, bu 

süreçte karşılaştığı sosyal baskılarla mücadele etmek için sosyal destek arayabilir, yeni inanç 

sistemleri hakkında bilgi edinebilir ya da yaşamında anlam bulacağı alternatif aktiviteler 

geliştirebilir. Bu tür stratejiler, bireyin karşılaştığı stresin kaynağını doğrudan ele alarak çözüm 

bulmaya çalışmasını ifade eder. 

Duygu odaklı stratejiler ise, bireyin zorlu bir durumun yarattığı duygusal yükü hafifletmeye 

çalışmasını içerir. Dinden uzaklaşma sürecindeki birey, suçluluk, yalnızlık ya da dışlanmışlık 

gibi duygularla başa çıkmak için meditasyon, günlük tutma ya da kişisel gelişim programlarına 

katılma gibi yöntemlere başvurabilir.234 Bu tür stratejiler, bireyin duygusal durumunu stabilize 

etmeyi ve kendini daha iyi hissetmesini amaçlar. 

Dinî inançlardan uzaklaşma sürecinde kullanılan başa çıkma stratejileri, bireyin sadece mevcut 

durumunu yönetmesini değil, aynı zamanda kendine yeni bir anlam çerçevesi oluşturmasını ve 

toplumsal hayatta kendini yeniden konumlandırmasını da etkileyebilir. Bu teori, bireyin bu 

 
231 Cüneyd Aydın, “Kader İnancının Savunma Mekanizması ve Dinî Başa Çıkma Kavramları Açısından 

Değerlendirilmesi”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/35 (2019), 108-111. 

232 Caroline Fix, Chronische Erkrankungen Und Religiöse Copingstrategien (Marburg Üniversitesi, Doktora, 2010), 
30. 

233 Erdal Hamarta vd., “Benlik Saygısı ve Akılcı Olmayan İnançlar Bakımından Üniversite Öğrencilerinin Stresle 
Başaçıkma Yaklaşımlarının Analizi”, Değerler Eğitimi Dergisi 7/18 (2009), 26, 27. 

234 Hamarta vd., “Benlik Saygısı ve Akılcı Olmayan İnançlar Bakımından Üniversite Öğrencilerinin Stresle 
Başaçıkma Yaklaşımlarının Analizi”, 28. 



 
62 

 

zorlu süreçte neden bazı yöntemleri tercih ettiğini ve bu tercihlerin bireyin duygusal ve sosyal 

iyilik hali üzerindeki etkilerini izah eder. 

 

1.4.4.2. Benlik Doğrulama Teorisi 

Benlik doğrulama teorisi, bireylerin kendilerini algılama biçimlerini destekleyen ve doğrulayan 

bilgiler arama eğilimlerini açıklar. Teoriye göre, insanlar benlik algılarını istikrarlı ve tutarlı 

tutmak için çevrelerinden onay ve doğrulama bekler. Bu süreç, bireyin hem olumlu hem de 

olumsuz benlik algıları için geçerlidir. Örneğin, bir birey kendisini yetenekli, yardımsever ya 

da bağımsız olarak görüyorsa, bu özelliklerini destekleyen geribildirimlere önem verir ve bu 

tür doğrulamalara ulaşmaya çalışır. Aynı şekilde, eğer kişi kendisini yetersiz ya da değersiz 

olarak görüyorsa, bu olumsuz benlik algısını doğrulayan işaretler de onun için anlamlı hale 

gelebilir.235 

Dinden uzaklaşma süreci, benlik doğrulama arayışının yoğun yaşandığı bir dönem olabilir. 

Birey, dinî inançlarını sorguladığında ya da terk ettiğinde, eski inançlarının desteklediği benlik 

algısından farklı bir benlik yapısı geliştirme çabasına girebilir. Bu süreçte, birey kendisiyle ilgili 

daha önce dinî bağlamda kabul görmüş özellikleri (örneğin, “dindar,” “sadık,” “itaatkâr”) farklı 

bir çerçevede yeniden doğrulama arayışına girer. Dinî inançlarından uzaklaşmış bir birey, 

bağımsız düşünme kapasitesini, eleştirel düşünme yeteneğini ya da bireysel özgürlüğünü öne 

çıkararak, bu özelliklerin çevresi tarafından tanınmasını ve onaylanmasını bekleyebilir.236 

Benlik doğrulama teorisi ayrıca, bireyin bu süreçte neden bazı sosyal grupları terk ettiğini ve 

neden diğerlerine katılmaya çalıştığını açıklamada da faydalı olabilir. Örneğin, dinî 

topluluklardan ayrılan bir birey, inançsız ya da farklı inanç sistemlerine sahip bireylerin 

bulunduğu bir gruba dahil olarak kendi benlik algısını yeniden doğrulayabilir. Bu gruplar, 

 
235 Hamarta vd., “Benlik Saygısı ve Akılcı Olmayan İnançlar Bakımından Üniversite Öğrencilerinin Stresle 

Başaçıkma Yaklaşımlarının Analizi”, 27-31. 

236 Karen Santaniello, Terror Management Und Affekt - Psychophysiologische Prozesse Und Individuelles 
Affektmanagement Bei Mortalitätssalienz (Osnabrück: Osnabrück Üniversitesi, Doktora, 2011), 80-86; Fatma Gül 
Cirhinlioglu - Üzeyir Ok, “İnanç Ya Da Dünya Görüşü Biçimleri Ile İntihara Yönelik Tutum, Depresyon Ve Yaşam 
Doyumu Arasındaki İlişkiler”, Cumhuriyet Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 34/1 (2010), 
2-4. 



 
63 

 

bireyin eski benlik tanımlarından uzaklaşmasına ve yeni bir kimlik oluşturmasına yardımcı 

olabilir. 

Bu teori, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde kimliklerini yeniden yapılandırma, bu kimliği 

sosyal çevrelerinde doğrulama ve kendilerini istikrarlı bir benlik algısıyla tanımlama 

çabalarını anlama imkânı sağlayabilir. 

 

1.5. Dinden Uzaklaşmanın Psikolojik Sebepleri 

Dinden uzaklaşmanın psikolojik sebepleri kişisel ve karmaşık olabilir. Her bireyin dinden 

uzaklaşma süreci benzersizdir ve kişisel deneyimlere, dünya görüşüne ve değerlere bağlı 

olarak farklılık gösterebilir. Ancak genel faktörleri şu şekilde sırlayabiliriz: 

 

1.5.1. Anlam arayışı  

Anlam arayışı dinden uzaklaşma yönelimlerine etki eden önemli psikolojik faktörlerden 

biridir. Çünkü anlamsızlık hiçlik, hiçlik ise ölüme eş değer bir acı olarak görülmüştür. Viktor 

Emil Frankl “İnsan acıdan değil, anlam boşluğundan ölür”237 sözüyle bireyin hayatında anlamlı 

bulduğu değerlerin önemine dikkat çekmiştir. 

Frankl’a göre, insanın temel bir eğilimi, içgüdüsel dürtüler veya öğrenilmiş davranış kalıpları 

değil, tam aksine bireyin varoluşunun anlamını bulma arzusudur. Ona göre, insan kişiliğinde 

en temel ve esaslı motivasyon gücü, anlam arayışıdır. Bu, bireyin hayatında önemli bir amacın 

ve anlamın peşinden gitme içgüdüsüdür.238 

Birey içsel bir yolcukla dinin kendisine verdiği anlamı sorgulayabilir. Bu süreçte dinin sunduğu 

anlam ve değerler kişisel gelişimiyle örtüşmediğinde bir anlam arayışına girebilir. Kimi zaman 

kendi değerleriyle dinin öğretileri arasında bir çatışma yaşar ya da dinî öğretilerdeki 

çelişkilere takılır.239 Bu durum bireyde dinden uzaklaşma dürtüsü ortaya çıkarabilir. 

Bireyler, mantıklı düşünce, bilim, felsefe gibi unsurların rehberliğinde dinî inançlarını 

sorgulayabilirler. Bu süreçte dinden uzaklaşma düşüncesi ortaya çıkabilir. 

Kişinin ahlâkî değerleri zamanla evrilebilir. Toplumun normları ve kültürü de değişebilir. Bu 

değişim, bazen geleneksel dinî normların sorgulamasına ve bireyin anlam arayışına çıkmasına 

 
 

 

237 Viktor Emil Frankl, İnsanın Anlam Arayışı (Okyan Us Yayın, 2019), 28. 

238 Mustafa Ulu, “Hayatı Anlamlandırma İle Kişilik Özellikleri Arasındaki İlişki Üzerine”, Bilimname 2018/36 
(2018), 167. 

239 Mustafa Özdemir, “Din-Birey ve Toplum İlişkisi Üzerine”, Mütefekkir 4/7 (2017), 12, 13. 



 
64 

 

neden olabilir. Ancak, herkesin bu konudaki deneyimleri benzersizdir ve anlam arayışının 

sonuçları kişiye göre değişkenlik gösterebilecek bir yapıdadır. 

 

1.5.2. Travmatik olaylar 

Din,  bir çok kişinin anlam arayışına tatmikan cevaplar verip, travmatik zorluklarla başa 

çıkmasında destek buldukları bir kaynak olabilir. Ancak kimileri için bazı travmatik olaylar tam 

tersine kişileri dinden uzaklaştırabilir.   

Travmatik bir olay, kişinin duygusal, zihinsel veya fiziksel sağlığını ciddi bir biçimde etkileyen 

ve çoğunlukla tehlikeli, şiddetli veya aşırı stresli bir durumu ifade eder. Bu tür olaylar, bireyin 

tipik başa çıkma mekanizmalarının sınırlarını aşan ve çoğu zaman aniden ortaya çıkan 

olaylardır. Bu tür durumlar, bireyin yaşamında uzun süreli etkiler bırakabilir ve travma sonrası 

stres bozukluğuna neden olabilir.240 

Hangi olayın travmatik sonuçlara sebep olacağı kişiden kişiye değişebilmekle birlikte şu 

örnekler travmatik olarak kabul edilir: 

Depremler, tsunamiler, kasırgalar gibi doğal felaketler; ölümle ya da ciddi yaralanmalarla 

sonuçlanan trafik kazaları, iş kazaları gibi olaylar; cinayet ya da tecavüz girişimleri gibi bireyin 

güvenliğini tehdit eden olaylar; terör saldırıları, savaş gibi büyük çaplı şiddet olayları; ölüm, 

kayıp ya da beklenmeyen bir durumda ortaya çıkan ayrılık gibi yaşam değişiklikleri… 

Travmatik olaylar kişide anksiyete, depresyon, kabuslar, güvensizlik, korku gibi septomlara 

neden olabilir. Bu tür olaylarla başa çıkma süreci, bireyin psikolojik dayanıklılığı, destek 

sistemleri ve profesyonel yardım alması gibi faktörlere göre her kişide değişikenlik 

gösterebilir.241 Özellikle profesyonel yardım alınması bu tür olayların etkisini en aza indirmek 

için önemli bir kaynak olaral görülmektedir. 

Kişinin olumsuz olaylar karşısında takındığı tavırları onun onun dinî başa çıkma yönelimiyle 

ilgili bir durumdur. Kimi bireyler tehlike anında Allah’tan yardım isteme, dine yönelme gibi 

eğilimler göstererek olumlu dinî başa çıkma metodunu benimseyebilmektedir. Diğer yandan 

kimileri ise bu gibi durumlar karşısında Allah’tan ve dinden uzaklaşma eğilimleri göstererek 

 
240 Nesrin Duman, “Travma Sonrası Büyüme ve Gelişme”, Uluslararası Afro-Avrasya Araştırmaları Dergisi 4/7 

(2019), 179. 

241 Hülya Arslantaş vd., “Yetişkinlerde Profesyonel Psikolojik Yardım Arama Tutumu ve Bunu Etkileyen Faktörler”, 
(2011), 18. 



 
65 

 

olumsuz dinî başa çıkma metedonu kullanmaktadır.242  Bu durumda tramatik olaylar bazı 

bireyler için dinden uzaklaşmaya sebep olabilmektedir. 

Travmatik olayla karşılaşan birey kimi zaman tanrı ile ilişkisini şu şekilde formüle edebilir: 

Eğer Tanrı her şeyi bilen, her şeye gücü yeten, ve bütünüyle iyi olan bir varlıksa, o zaman neden 

bu olayla karşı karşıya kaldım? Bu soru, bireyin yaşadığı acı, travma ve zorluklar karşısında 

yaratıcının varlığı ve kudretiyle ilgili bir çelişkiye düştüğünü gösterir243. 

Bu durum, kişinin hayata ve hayatın anlamına dair dinin sunduğu temel inançlarını 

sorgulmasına ve dinî inançlarıyla  yüzleşmesine neden olabilir. Travmatik olaylar, bireyin 

inancında köklü değişiksiklere sebep olabilir.  Çünkü travma sonrası kişide genellikle 

masumiyetin kaybı, adaletsizliği kabullenmeme ve acı gibi  kavramlar baş gösterebilir. Kişi 

yaşadığı zorluklar karşısında kötülük problemiyle244 ilgili ümitsiz düşüncelere kapılarak, 

yaşadığı trajedilere aksi reaksiyon olarak dinden uzaklaşma eğilimi gösterebilir. 

 

1.5.3. Duygusal ilişkiler 

Dinden uzaklaşma ile duygusal ilişkiler arasındaki ilişki karmaşık ve bireyden bireye 

değişkenlik gösteren bir ilişkidir. Duygusal ilişkiler kimi zaman kişinin dindarlık eğilimlerini 

artırırken kimi zaman da dinden uzaklaşmasına sebep olabilir. 

Bazı duygusal ilişkilerin bireyin kişisel gelişiminde etkisi olabilir. Partnerler birbirlerinden 

öğrenerek düşünce ve davranışlarında bir dizi değişiklik gösterebilirler. Bu süreçte kişi 

inancına farklı bir bakış açısı ile bakarak inancından uzaklaşabilir ya da daha dindar olabilir. 

Duygusal bir ilişki içine giren birey, partneri ile temel değer ve inançlarda uyuşmazlık 

yaşadığında kendi inanç sitemini ve değerlerini sorgulama yoluna gidebilir. Duygusal ilişkikiler 

kimi zaman zorluklar, stres ve duygu travmalarına neden olabilir.245 Bu da bireyin dinden 

uzaklaşmasına kapı aralayabilir. 

Bireyin farklı sosyal çevrelerle etkileşim içinde olması ve ya farklı kültürleri deneyimlemesi de 

duygusal olarak kendini o kültürlere yakın hissetmesine sebep olabilir.246  Özellikle kendi 

 
242 Akkaya Türkol Yeliz, Muammer Cengil, “Kişilik ve Dindarlık Üzerine Alan Araştırması”, Dindarlık, Kişilik ve Ruh 

Sağlığı, ed. Nevzat Gencer, Muammer Cengil (Çamlıca Yayınları, 2020), 64. 

243 Derya Gülfil, “Ateistlerde Olumsuz Tanrı Algısının Psiko-Sosyal Açıdan Değerlendirilmesi”, İnsan ve Toplum 
Bilimleri Araştırmaları Dergisi 8/2 (2019), 1295. 

244 Kötülük problemi, genellikle Tanrı’ya inanan insanların dünya görüşleriyle ilişkilendirilen bir felsefi sorundur. 
Bu soru, bir Tanrı’nın varlığı, gücü ve iyiliği ile bağdaşmayacak bir şekilde, neden kötülük, acı ve adaletsizlik gibi 
durumların yaşandığını sorgular. Şaban Haklı, “Kötülük Problemi, Yaklaşımlar ve Eleştiriler”, Hitit Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/2 (2002), 196, 197. 

245 Simel Parlak - Azize Canel, “Partner Şiddeti Üzerine Bir Derleme ve Ergenlik Döneminde Partner Şiddetini 
Önleme Programının Önemi”, Trakya Eğitim Dergisi 11/3 (2021), 1446. 

246 Sezel Saygın - Derya Hasta, “Göç, Kültürleşme ve Uyum”, Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar 10/3 (2018), 313,314. 



 
66 

 

inancından farklı inanç sitemlerine sahip insanlarla yakın bir ilişki, bireyin dinî toleransını 

zenginleştirebildiği gibi kimi zaman da kendi inancından uzaklaşmasına neden olabilir. 

Her kişinin duygusal durumuna verdiği tepki farklıdır ve duygusal ilişkilerin dinden 

uzaklaşmaya sebep olup olmaması kişisel, kültürel ve sosyal faktörlere bağlı olarak farklılık arz 

edebilir.  Bu konuna genel geçer ve net bir kural koymak zordur. Çünkü her bireyin dinî 

deneyimi, dinî alt yapısı ve bir başkasının düşüncesinden etkilenme düzeyi farklıdır. 

 

1.5.4. Olumsuz çocukluk tecrübeleri 

Çocuklukta yaşanan olumsuzluklar kişinin dünya görüşlerini ve inançlarını etkileyebilir.247 

Ancak bu etki her bireyde değişebilir ve genel geçer bir ifadede bulunmak zordur. Olumsuz 

çocukluk geçmişi ile  dinden uzaklaşma arasında görülmesi muhtemel bazı noktları şu şekilde 

sıralayabiliriz: 

Çocukken edindiği olumsuz deneyimler kişide güven kaybına neden olabilir. Güvensiz bir 

ortamda büyüyen, aile içinde ihmal ya da istismar edilen çocuğun ileri yaşamında güven kaybı 

söz konusu olabilir.248  Güven duygusu edinmekte zorlanan birey tanrıya güvensizlik duyabilir 

ve dinden uzak bir bakış açısı geliştirebilir. 

Olumsuz bir çocukluk, dinde otorite olarak görülen figürlerle olumsuz bir deneyim yaşanması 

anlamına gelebilir. Bu durumda kişi dinî otorite ve figürlere karşı olumsuz duygular 

geliştirebilir ve dinden uzaklaşma eğiliminde olabilir. Camiye ilk defa gittiğinde, din 

görevlisinin olumsuz tutumuyla karşılaşıp daha sonra dine karşı mesafeli bir tutum sergileyen 

kişinin durumu buna örnek verilebilir. 

Çocukken yaşadığı acı ve kayıpları kişi dinî motiflere bağlayarak ahlâkî sorular geliştirebilir ve 

adaletsizlik duygusu yaşayabilir.249  Bu tür deneyimler, kişinin dünya daki adaletsizlikleri 

 
247 Eser Karal - Hasan Atak, “Çocukluk Çağı Ruhsal Travmaları Üzerine Kavramsal Bir Çalışma”, Muş Alparslan 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 2/1 (2022), 94. 

248 Mustafa Koç, “Psikolojik ve Pedago-Sosyo-Teolojik Açıdan Güven: Din ve Değerler Psikolojisi Perspektifinden 
Analizler”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/33 (2018), 10, 11. 

249 Hulusi Arslan, “Sosyal Medya da Gençlerin Dinî Algılarını Etkileyen İnanç Sorunları”, Gençliğin İnanç 
Problemleri (İstanbul, 2022), 34,35. 



 
67 

 

sorgulamasına ve buna dinî açıdan tatmin edici bir açıklama bulmada zorlanmasına neden 

olabilir.  

Bütün bunlar kişinin dinî inançlarına güvensizlik duymasına sebep olabilir. Örneğin, Tanrının 

bir çocuğun zarar görmesine ya da feci bir şekilde ölmesine neden izin verdiği gibi sorular, bu 

tür tecrübelere sahip kişilerde dinî inançlarını sorgulamaya neden olabilir.250 

Ancak olumsuz çocukluk tecrübesi yaşayan kişiler arasında dinî inançlarına bağlı kalanlar da 

bulunabilir. Bu durum, her kişinin deneyiminin benzersiz olduğunu ve dinî inancın bir çok 

faktöre bağlı olarak şekillendiğini gösterir. 

 

1.5.5. Ergenlik dönemi tecrübeler 

Ergenlik dönemi, bireyin kimliğinin oluşması, dünya görüşünün şekillenmesi ve bağımsızlık 

kazanmasında önemli bir yere sahiptir.251 Bu dönemde elde edilen deneyimler kişinin 

dindarlığını etkileyebilir.  

Ergenlik döneminde kişi, kim olduğunu anlama ve kabul etme süreci yaşar.  Bir kimlik arayışı 

diye özetlenebilecek bu evre, bireyin dinî inaç ve değerlerini sorguladığı ve aynı azamanda 

şekillendirdiği bir dönemdir. Bu dönemde dinî inanca dönük gençlerin yaşadığı şüphelerin 

onları mutlak olarak dinden uzaklaştırdığını söylemek doğru bir tespit olmayacaktır.252 Bu 

şüphelerin nasıl yönlendirildiğiyle bağlantılı olarak kişi daha duru bir inanca ve daha dindar 

bir kimliğe sahip olabilir.253 Birey, toplumun kendisine sunduğu dini ya askıya almakta ve 

reddetmekte ya da toplumun sunduğu farklı, yeni veya ruhen kendisini daha tatmin eden bir 

dinî kimliği benimsemektedir.254 

Ergen birey aynı zaman da çocukluk dönemine nazaran daha geniş bir sosyal çevre ile 

etkileşimde bulunur. Okul, arkadaşlar, medya, topluluk gibi unsurlar onun dünya görüşünü ve 

din karşısındaki tutumunu etkiler. Din karşıtı söylemler, dini dışlayıcı tavırlar, seküler kültürün 

 
250 Hulusi Arslan, “Sosyal Medya da Gençlerin Dinî Algılarını Etkileyen İnanç Sorunları”, 43. 

251 Ali Kemal Acar, “İmkân ve Zorluklarıyla Gençlik Dönemi Din Eğitimi”, Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
13 (2022), 27; Fatma Baynal, “Erinlik (Ön Ergenlik) Dönemi Korku, Kaygı ve Din İlişkisi Üzerine Bir Araştırma”, 
Bilimname 45 (2021), 262. 

252 Hasan Peker, “Tanrı ve Din Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 5/8 (2018), 108. 

253 Hökelekli, Din Psikolojisi, 273. 

254 Belma Özbaydar, Din ve Tanrı İnancının Gelişmesi Üzerine Bir Araştırma (İstanbul: Baha Matbaası, 1970), 57; 
Yahya Turan, “Kişilik ve Dindarlık Üzerine Alan Araştırması”, Dindarlık, Kişilik ve Ruh Sağlığı, ed. Nevzat Gencer, 
Muammer Cengil (Çamlıca Yayınları, 2020), 94. 



 
68 

 

kuşattığı etkiler ile gerçekleştirilen gündelik hayat ortamları, çoğunlukta bireyde sağlıklı bir 

dinî kimlik oluşmasında önemli bir engeldir.255 

Bu dönemde birey akran zorbalığına da maruz kalabilir. Kişinin hayatında önemli bir stres 

kaynağı olan akran zorbalığı, onun dinî inançları üzerinde de etki yapabilir. Söz gelimi birey 

sürekli dışlanıyor, aşağılanıyor ya da saldırıyla karşılaşıyorsa, bu durum onun ruh sağlığını 

bozabilir.256 Tanırı’ya ve inançlarına öfkeli bir tutum geliştirebilir. Neden bu tür bir zorbalığın 

oluştuğunu anlamakta sorgulamalar yapan birey, yaşadıklarını Tanrı’nın adaleti ile 

bağdaştırmayabilir. Dindar birey bu tür zorbalığın sebep olduğu stresle başa çıkmakta 

zorlanabilir. 

Bireyde dinî inancın şekillenmesi ve kanıksanmasında topluluk içinden gördüğü destek ve 

anlayışın da önemli payı vardır. Hangi insan davranışı olursa olsun toplumun onay ve desteği 

olmadığında ya da eksik olduğunda, gerçek bir tutum geliştirme imkânı yoktur.257 Akran 

zorbalığına maruz kalan kişi, topluluktan bağlantısını kesebilir.  Butün bu durumlar dinden 

uzaklaşmayla sonuçlanabilir. Ergenlik döneminde birey-din ilişkisinde aile dinamiği de önemli 

bir yere sahiptir.258 Çünkü bireyin dinî inançlarında ailenin rolü büyüktür.  Ailede yaşanan dine 

karşı olumlu ya da olumsuz tutum, ergenin inanç sitemini oluşturmasında etkili olabilir.  

 

 

1.5.6. Suçluluk ve günahkârlık duygusu 

Suçluluk ve günahkarlık duyguları, kişinin kendi davranışından duyduğu rahatsızık, pişmanlık 

ve negatif duygular yaşamasını ifade eder. Bu iki duygu bireyin ahlâkî ya da dinî normlara 

uymamasıyla ortaya çıkar. 

Suçluluk duygusu, kişinin toplumsal ya da bireysel normlara aykırı davranması, başkalarına 

zarar vermesi, yalan söylemesi gibi durumlarda belirir. Genellikle vicdan azabı, pişmanlık ve 

 
255 Hayati Hökelekli, Din Psikolojisine Giriş (İstanbul: Dem Yayınları, 2015), 112. 

256 Nurullah Yelboğa - Orhan Koçak, “Ergenlerde Akran Zorbalığını Yordayan Bazı Faktörlerin Zorba ve Mağdur 
Bireyler Açısından Değerlendirilmesi”, OPUS International Journal of Society Researches 13/19 (2019), 2288. 

257 Hökelekli, Din Psikolojisine Giriş, 112. 

258 Ali Rıza Aydin, “Çocuğun Dinî Şahsiyet Kazanmasında Ailenin Önemi”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 8/8 (1996), 211. 



 
69 

 

sorumluluk gibi duygularla karakterize edilir. Suçluluk duygusu kişinin kendisini 

cezaladırmasına neden olabilir.259 

Günahkarlık duygusu, genellikle dinî veya ahlâkî değerlendirmelerle ilişkilendirilir.260 Örneğin 

birey inandığı dinde günah olan bir eylemi işlediğinde günahkarlık duygusuna kapılabilir. Bu 

durum her bireyde farklı sonuçlara neden olabilir. Kimi bireylerde ibadetlerde azalmaya, dinî 

ortamlardan uzaklaşmaya sebep olabilir. Günahkarlık duygusuna kapılan birey, dinî topluluğu 

ile bağını zayıflatabilir. Dinî topluluktan gördüğü destek sistemini kaybetmesi, bireyin dinden 

uzaklaşmasına sebep olabilir. Kimi bireylerde ise bu duygu dinden uzaklaşmaya değil; ibadet, 

dua etme,  manevî liderlerle konuşma gibi davranışlara yol açabilir. 

Her iki duygu da kişinin içsel çatışma yaşamasına ve davranışlarını değiştirmesine etki eden 

duygusal deneyimlerdir.  Kişinin psikolojik sağlığını koruması için bu duyguları sağlıklı bir 

şekilde yönetmesi gerekir. 

 

1.5.7. Başka hayat tarzlarına özenti 

Kişinin başkasına özenmesi veya kendini başkalarıyla karşılaştırması psikolojide “sosyal 

karşılaştırma teorisi” kavramı ile ifade edilir.261 Buna göre kendisini ya da kendi hayat tarzını 

başkaları ile karşılaştıran kişinin bu davranışının olumlu ya da olumsuz bir takım sonuçları 

vardır.  

Başka hayat tarzlarına özenti, bireyin farklı sosyal gruplardaki yaşam tarzlarına ilgi duymasını 

ifade eder. Dinden uzaklaşma ise kişinin dinî inancını terk etmesi ya da inancıyla bağının 

zayıflaması demektir.  Dinden uzaklaşma çoğunlukla bir sürecin sonunda gerçekleşmektedir. 

Sosyal karşılaştırmalar bireyin dine yönelik algısını ve görüşünü etkileyebilir. Ancak bu durum 

kişiye ve bağlama göre farklı sonuçlara sebep olabilir. Bir başka ifadeyle iki kavram arasındaki 

ilişki çok yönlü ve karmaşıktır. 

Özellikle ergenlik döneminde kimlik kazanma sürecinde birey dış etkilere açıktır. Sahip olduğu 

statü nedeniyle cazip ve gelişmiş bulduğu kişiye hayranlık duyabilir. Bu durum onun gibi olma 

ve hayata onun penceresinden bakma eğilimini beraberinde getirebilir. Bireyin gelişim 

sürecine göre bu durum; çocuklukta aile ve yakın çevreden, okul evresiyle birlikte öğretmen 

ve okuduğu kitaplardan etkilenme şeklinde kendini gösterebilir. Günümüzde ise internetin 

yaygınlığı, sosyal erişim imkânlarının fazlalığı ve medayanın etkisi ile kişiler dünyanın her 

 
259 Nida Özdemir - Sevde Düzgüner, “Suçluluk, Pişmanlık ve Günahkarlığın Kapsamı ve Diğer Yakın Kavramlarla 

İlişkisi”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 49 (2020), 502. 

260 Özdemir - Düzgüner, “Suçluluk, Pişmanlık ve Günahkarlığın Kapsamı ve Diğer Yakın Kavramlarla İlişkisi”, 510. 

261 Saniye Bengisu Büyükmumcu - A. Aykut Ceyhan, “Sosyal Medya Kullanıcılarının Sosyal Karşılaştırma 
Eğilimlerinin İncelenmesi”, Anadolu Journal of Educational Sciences International 10/1 (2020), 275. 



 
70 

 

hangi bir yerindeki olay ya da kişiyi kendisine model olarak alabilmektedir.262 Bu 

etkişileşimden kişinin dine karşı bakışı da etkilenebilir. 

Başka hayatlara özenti duyan bireyin bu davranışı, genellikle farklı kültürleri ve yaşam 

tarzlarını anlama ve kabul etme eğiliminde olmasından kaynaklanır. Bu ise kişinin daha geniş 

bir perspektife sahip olması ve kendi inançlarına katı derecede bağlı olmamasına yol açabilir. 

Farklı sosyal gruplarla ilişki içinde olan bireyler, dünya görüşlerini çeşitlendirebilirler. 

Özellikle laik, seküler ya da çok kültürlü topluluklarla etkileşim yaşan bireyler, bu toplulukların 

değerlerini benimseyebilir263 ve kendi dinlerinden uzaklaşma eğiliminde olabilirler. 

Başka hayat tarzlarına özenti duyan kişiler genellikle eleştirel ve rasyonel düşünme tarzını 

değerli görebilirler. Bu da kendi inançlarına rasyonel ve eleştirel gözle yaklaşmalarına neden 

olabilir. 

Başka hayat tarzlarına özenti, kişinin kimlik arayışının bir parçası olabilir. Bu arayıştaki birey 

dinî inancına karşı daha esnek ve katı olmayan bir tutum sergileyebilir. Bütün bu durumlar 

genelleme yapılamayacak kadar kişiye özel ve karmaşıktır. Her bireyin deneyimleri 

benzersizdir. Kimi bireyler başka hayat tarzlarına özenti duysalar bile kendi inançlarına son 

derece bağlı kalabilirler. Bazıları ise bu özenti sonucu dinden uzaklaşabilir.  

 

1.6. Dinden Uzaklaşmanın Sosyal Sebepleri 

Dinden uzaklaşmanın sosyal sebepleri, bireyin içinde yaşadığı toplum, kültürel yapı ve sosyal 

etkileşimlerle doğrudan ilişkilidir. Toplumdaki çeşitli dinî tutumlar, bireyin dinî kimliğini 

şekillendirirken, kimi durumlarda dinden uzaklaşma sürecini de tetikleyebilmektedir. 

Özellikle modernleşme, küreselleşme ve bilgiye kolay erişim gibi faktörler, bireyin inançlarını 

sorgulamasına ve alternatif dünya görüşlerine yönelmesine zemin hazırlamaktadır. 

 

1.6.1. Din karşıtı yayınlar 

Bireyi dinden uzaklaştıran sosyal sebeplerden biri, din aleyhinde yapılan yayınların etkisidir. 

Sosyal platformlarda, yazılı ve görsel medyada yer alan din karşıtı içerikler, kişinin inancını 

sorgulamasına ve zamanla inancından uzaklaşmasına sebep olabilir. 264 Bu tür yayınlar kimi 

zaman dinin birey ve topluma etkilerini eleştirirken, kimi zaman da dinî inançların felsefî, 

 
262 Zeynep Kaya - Hüseyin Algur, “İmam Hatip Ortaokulu Öğrencilerinin Rol Model Tercihlerinin Çeşitli 

Değişkenler Açısından İncelenmesi”, Değerler Eğitim Dergisi 20/43 (2022), 203. 

263 Saygın - Hasta, “Göç, Kültürleşme ve Uyum”, 314-317. 

264 Mustafa Ünverdi, “Din Karşıtı Yayınlar ve Gençlerde Ateistik Eğilimin Nedenleri”, İlahiyat Akademi 12 (2020), 
168-169. 



 
71 

 

bilimsel veya ahlâkî bir temele dayanmadığını savunur.265 Özellikle karakter inşası döneminde 

olan  gençler bu yayınların etkisi altında daha kolay bir şekilde dinî inançlarından kopma 

eğiliminde olabilirler. 

Dinî inançlar aleyhine yapılan yayınlar, sadece bireyin inançları üzerinde değil aynı zamanda 

dinin topluma olumsuz yansımaları ve dinî kurumların itibarsızlaştırılması şeklinde de 

görülmektedir.266 Dinin pratiklerini ve ahlâkî öğretilerini hedef alan bu tür yayınlar dinin 

sosyal yönünün zayıflamasına neden olabilir.267 Kitlelere ulaşmanın çok koaly olduğu günümüz 

modern dünyasında bu tür yayınlar, düşünce özgürlüğü sloganıyla dinin birey üzerindeki 

etkisinin azalmasına sebep olabilir. 268 

Özellikle internet ve sosyal medya yoluyla dinî inançlar aleyhindeki fikirlerin geniş kitlelere 

hızla ulaşması, bireyin inançlarını sorgulamasını salıkveren bir ortam yaratmıştır. 

 

1.6.2. Kültürel çevre 

Kültürel çevre, bireylerin düşünce ve davranış kalıplarını büyük ölçüde şekillendiren bir 

faktördür. Bireyin ait olduğu toplumun inanç yapısı, değer yargıları ve sosyal normları, dinî 

eğilimleri üzerinde doğrudan bir etkiye sahiptir.269 Özellikle modern toplumlarda, farklı 

inançların, ideolojilerin ve yaşam biçimlerinin bir arada bulunduğu ortamlarda, bireyler dinî 

kimliklerini sorgulama ve yeniden değerlendirme eğiliminde olabilirler. 

Kültürel çevrenin dinden uzaklaşma üzerindeki etkisini açıklarken, toplumsal değişim 

süreçlerine de değinmek gerekmektedir. Küreselleşme ile birlikte farklı kültürlere, dinlere ve 

ideolojilere daha kolay erişim imkânı bulan bireyler, kendi dinî inançlarını diğer yaşam tarzları 

ile karşılaştırmaya başlarlar. Bu karşılaştırma, bazen kişinin dinî inançlarından uzaklaşmasına 

veya dinî pratiklerini daha az uygulamaya başlamasına yol açabilir.270 Özellikle genç nesiller, 

sosyal medya, popüler kültür ve internet gibi mecralar aracılığıyla dinî olmayan değerlerin 

 
265 Aygün, “Ateizme Yol Açan Başlıca Faktörler”, 538. 

266 Mustafa Arslan, “Kitle İletişim Araçları, Medya ve Din İlişkisi Üzerine”, Birey ve Toplum Sosyal Bilimler Dergisi 
6/1 (2016), 6. 

267 Sibel Kandemir, “Lise Öğrencilerinde Dinî Tutum ve Din Dışı Yönelim”, Marife Dinî Araştırmalar Dergisi 24/1 
(2024), 285. 

268 Arslan, “Kitle İletişim Araçları, Medya ve Din İlişkisi Üzerine”, 6. 

269 Selim Eren, “İnanç ve Sosyo-Kültürel Çevre Etkileşimi”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1 
(2007), 132. 

270 Gordon W. Allport, Birey ve Dini, çev. Bilal Sambur (Ankara: Elis Yayınları, 2005), 43-44. 



 
72 

 

etkisi altında kalmakta ve dinî konulara karşı daha eleştirel bir bakış açısı 

geliştirebilmektedirler. 

Bunun yanı sıra, toplumsal normların değişimi ve sekülerleşmenin yaygınlaşması, dinin 

kamusal alandaki etkisini azaltmış, bireyleri daha bireysel ve seküler yaşam tarzlarına 

yöneltmiştir.271 Özellikle şehirleşmenin yoğun olduğu bölgelerde, dinî ritüellere ve toplu 

ibadetlere katılım azalmış, bireysel inançlar yerine daha seküler değerler öne çıkmaya 

başlamıştır. Böylece, kültürel çevrenin birey üzerindeki bu etkisi, zamanla kişinin dinî 

inançlarından uzaklaşmasına sebep olabilmektedir.  

 

1.6.3. Dini temsil eden kişilerin davranışları 

Dini temsil iddiasında bulunan bireylerin veya toplulukların davranışları, genel toplumun din 

algısı üzerinde etkilidir. Dinî otoriteler ya da kendilerini dine adanmış bireyler olarak 

tanımlayan kişilerin toplumsal düzeyde sergiledikleri tutum ve davranışlar, bireylerin dinî 

kurumlara ve öğretilere olan güvenini zedeleyebilir.272 Bu kişiler, dinin öğretilerine uygun 

davranmadıklarında ya da çelişkili eylemler sergilediklerinde, inananlar üzerinde olumsuz bir 

etki yaratabilirler. Bu da zamanla bireylerin dinî inançlarından uzaklaşmalarına yol açabilir. 

Özellikle dinî otoritelerden beklenen dürüstlük, adalet ve ahlâki duruşun ihlal edilmesi, 

toplumda geniş bir hayal kırıklığı yaratmaktadır. Yolsuzluk, ahlâksızlık ya da şiddet gibi 

olayların bu tür kişiler tarafından gerçekleştirilmesi, dinin ahlâki temeline olan inancı 

sarsabilir.273 Örneğin, bir din adamının veya liderin maddi çıkarlar için dini istismar etmesi, 

toplumda genel bir güven kaybına neden olabilir. Bu tür durumlar, dini temsil iddiasında 

bulunan kişilere karşı olan olumsuz algıları pekiştirir ve bu kişilerin takipçilerinin dinî 

bağlılıklarını sorgulamalarına yol açar. 

Dini temsil iddiasında bulunan kişilerin tutarsız veya ikiyüzlü davranışları, sadece bireylerin o 

kişilere değil, aynı zamanda temsil ettikleri dine ve öğretilerine olan inançlarını da 

 
271 Thomas O’Dea, The Sociology of Religion, (New Jersey: Prentice-Hall Inc, 1966), 113. 

272 Ömer Faruk Söylev, “Gençleri Dine Yaklaştıran ve Dinden Uzaklaştıran Sosyal Sebepler”, Diyanet İlmi Dergi 
36/4 (2000), 55. 

273 Beyza Bilgin, “Gençlik ve Din Eğitimi”, Din Öğretimi Dergisi 10 (1987), 26. 



 
73 

 

zayıflatabilir.274 Bu bağlamda, bireylerin dinden uzaklaşması, bu tür olumsuz örneklerin 

yaygınlığına bağlı olarak artabilir. 

 

1.6.4. Olumsuz dindar örnekleri 

Dinî öğretileri takip ettiğini iddia eden bazı bireylerin ahlâkî ve toplumsal anlamda 

sergiledikleri olumsuz örnekler, dinden uzaklaşmanın önemli sebeplerinden biridir. Dinî 

pratikleri düzenli olarak yerine getiren ancak ahlâki değerleri ihlal eden bireyler, toplumda 

“dindarlık” ve “ahlâk” kavramlarının birbirine zıt olarak algılanmasına neden olabilir.275 Bu tür 

kişiler, dinî yaşam tarzını benimseyenlerin geneline yönelik bir önyargı oluşturur ve bireylerin 

dine karşı olan güvenini zayıflatır. 

Dindar olduğu iddiasında olan fakat yalan söyleme, hile yapma, şiddet gösterme ya da başka 

zararlı davranışlarda bulunan kişilerin varlığı, toplumsal düzeyde ciddi hayal kırıklığına yol 

açmaktadır. Bu durum, özellikle genç bireylerde, dinin özündeki ahlâki ve  manevî değerlere 

olan inancı zedeleyebilir.276 Dinin öğretmiş olduğu iyilik, adalet ve sevgi gibi temel değerler, bu 

olumsuz örneklerle çeliştiğinde, bireyler dinî öğretilerin uygulanabilirliği konusunda şüpheye 

düşer. 

Ayrıca, olumsuz dindar örneklerinin medyada geniş yer bulması ve sosyal medya 

platformlarında hızla yayılması, bu algının daha da güçlenmesine neden olmaktadır. Birkaç 

kötü örnek, tüm din mensuplarına karşı genellenebilir ve bu da toplumda dinî pratiklere 

yönelik negatif bir algı yaratabilir. Bireyler, dinin sadece ritüellerden ibaret olduğunu 

düşünerek manevîyatı ve dinî değerleri göz ardı edebilirler. 

 

1.6.5. Popüler kültür ve medya 

Popüler kültür ve medya, bireylerin dinî kimlikleri üzerinde büyük bir etkiye sahiptir ve 

günümüz toplumlarında dinden uzaklaşmanın önemli bir etkeni olarak değerlendirilebilir. 

Televizyon, sinema, müzik, sosyal medya ve diğer popüler kültür araçları, genellikle seküler 

yaşam tarzlarını ve değerlerini ön plana çıkararak bireylerin dinî inançlarından uzaklaşmasına 

katkı sağlamaktadır.277 Medya içeriklerinde din, çoğu zaman klişelerle ele alınmakta ya da 

 
274 Söylev, “Gençleri Dine Yaklaştıran ve Dinden Uzaklaştıran Sosyal Sebepler”, 55. 

275 Kandemir, “Lise Öğrencilerinde Dinî Tutum ve Din Dışı Yönelim”, 271. 

276 David M Wulf, Psychology of Religion (New Jersey: John Wiley Sons, 1997), 375-379. 

277 Söylev, “Gençleri Dine Yaklaştıran ve Dinden Uzaklaştıran Sosyal Sebepler”, 59. 



 
74 

 

alaycı bir yaklaşımla sunulmaktadır. Bu durum, dinin modern toplumda bir değer olarak 

algılanmasını zorlaştırabilir. 

Popüler kültürde dinin rolü, genellikle marjinalleştirilmiş ya da sadece geleneksel ve dogmatik 

bir olgu olarak sunulmaktadır. Dinin çağdaş yaşamla bağdaştırılamayacağı yönündeki bu algı, 

bireylerde dinin modern hayatın ihtiyaçlarına cevap veremeyeceği düşüncesini doğurabilir.278 

Özellikle genç nesiller, popüler kültürün etkisiyle dinî değerlerden uzaklaşarak daha bireysel 

ve seküler değerleri benimsemeye yatkın hale gelebilirler. Medyanın bu sekülerleştirici etkisi, 

dinî pratiklerin toplumsal görünürlüğünü azaltarak bireylerin dinî kimliklerini zayıflatabilir. 

Ayrıca, popüler kültürün sürekli olarak maddi başarı, bireysel özgürlük ve hazcı yaşam 

tarzlarını yüceltmesi,  manevî değerlerin arka planda kalmasına neden olabilir. Dinin sunduğu  

manevî değerler ve disiplinli yaşam, popüler kültürde sıkça “gerici” ya da “kısıtlayıcı” olarak 

lanse edilir. Bu durum, dinin gençler üzerindeki çekiciliğini kaybetmesine yol açabilir ve 

dinden uzaklaşmayı hızlandırabilir.279 

  

 
278 Kandemir, “Lise Öğrencilerinde Dinî Tutum ve Din Dışı Yönelim”, 270-2071. 

279 Malkoç, “Gençliği Dinî değerlerden Uzaklaştıran Sebepler”, 254-255. 



 
75 

 

2. BÖLÜM 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

 

Dinden uzaklaşma ya da din değiştirmeyi merkeze alan araştırmalarda farklı yöntem ve 

tekniklerin kullanıldığı görülmektedir. Bu çalışmada dinden uzaklaşan bireyleri bu zorlu 

karara götüren sebepleri daha iyi anlayabilmek ve yorumlayabilmek için nitel yöntem tercih 

edilmiştir. Bu yöntemde, disiplinlere bütüncül bir bakış açısıyla yaklaşarak, araştırmanın 

problemini yorumlayıcı bir tarzda ele almak esastır. Üzerinde çalışılan olgu ve olaylar, 

insanların onlara yükledikleri anlamlar bakımından yorumlanarak kendi bağlamlarında 

incelenir.280 Nitel yöntem seçilerek çalışılan araştırmalarda konu hakkında kapsamlı bir bilgiye 

ulaşma çabası vardır. Bu yöntemde araştırmacı gerektiğinde ilave sorular yönelterek gerçeğin 

izini yakalamak için bir kâşif gibi hareket eder ve muhatabının öznel yorumlarına önem 

verir.281 

 

2.1. Araştırmanın Deseni 

Araştırmanın deseni, araştırmanın yaklaşımını belirleyen ve çeşitli aşamalarının bu yaklaşım 

çerçevesinde tutarlı olmasına rehberlik eden bir stratejidir. Nitel araştırma yönteminde 

kullanılan, (i) Fenomonolojik desen, (ii) Gömülü desen olmak üzere iki türlü desen vardır.282 Bu 

araştırmada gömülü desen modeli kullanılacaktır. Bu deseni kullanmayı seçmemizin nedeni, 

araştırmanın konusunun dinden uzaklaşan bireyleri bu sürece götüren sebeplerle ilgili 

olmasıdır. Çünkü bir gömülü teori araştırmacısının amacı incelenen sosyal sürecin “neyle 

açıklandığı”, “bu sosyal sürecin hangi koşullarda ortaya çıktığı” ve “bu koşulları yaratan 

dinamiklerin neler olduğunu” açıklamaktır. Fenomonoloji deseninde ise “neden” ve “hangi 

koşullarda” sorusundan daha çok “ne” ve “nasıl” sorularına yer verilir. Dolayısıyla yapacağımız 

derinlemesine görüşmede doğru soruların saptanması, verilerin daha kolay analiz edilmesi ve 

daha sağlıklı sonuçlar elde edebilmek için araştırma konusuna uygun olarak gömülü desen 

modeli seçilmiştir. 

Bu doğrultuda, gömülü kuram deseni, verilerin toplanması ve analiz edilmesi sürecinde 

önceden belirlenmiş bir teorik bir yapıdan ziyade, verilerden doğrudan türetilerek yeni 

 
280 Recai Coşkun vd., Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri SPSS Uygulamalı (Sakarya: Sakarya Yayıncılık, 2010), 

302. 

281 Zeki Karataş, “Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri”, Manevi Temelli Sosyal Hizmet Araştırmaları 
Dergisi 1/1 (2015), 63. 

282 Hilal Çelik vd., “Nitel Veri Analizi ve Temel İlkeleri”, Eğitimde Nitel Araştırmalar Dergisi – Journal of Qualitative 
Research in Education 8/1 (2020), 383. 



 
76 

 

teoriler geliştirmeye imkan tanır. Ayrıca gömülü desen, araştırmanın esnekliğini artırarak 

sürecin doğal akışına uygun şekilde ilerlemesini sağlar. 

2.2. Araştırmanın Evren ve Örneklemi 

Araştırma, kendini dinden uzaklaşmış olarak tanımlayan 20 kişiyle gerçekleştirilmiştir. Dindar 

bireyleri dinden uzaklaşmaya götüren sebepler tespit edilmek istendiğinden, bu kişilerin 

tamamı daha önceki yaşamlarında kendilerini dindar olarak tanımlarken dinî inancından ya 

tamamen vazgeçmiş ya da kendini her hangi bir dine bağlı olarak görmeyen kişilerden 

seçilmiştir. 

 

2.2. Verilerin Toplanması ve Analiz İşlemleri 

Araştırmanın verileri nitel veri toplama tekniklerinden “Yarı Yapılandırılmış Görüşme 

(Mülakat)” tekniği kullanılarak elde edilmiştir. Çalışmada ilk olarak mülakat soruları 

hazırlanmıştır. Araştırmacı tarafından hazırlanan sorular, bu konuda uzman üç kişiye 

gönderilmiş ve onların dönütleri doğrultusunda son şekli verilerek veri toplamaya geçilmiştir. 

Sorular beş bölümden oluşmaktadır. Öncelikle dinden uzaklaşan bireyi ve yetiştiği çevreyi 

tanıyabilmek için bugün ve geçmiş hakkında sorular yöneltilmiş ve kişiyi dinden uzaklaşmaya 

götüren hikâyesine odaklanılmıştır. İkinci bölümde dinden uzaklaşma süreciyle ilgili sorular 

sorulmuş ve bu süreçte bireyi aile ve sosyal çevresinin nasıl karşıladığı ve hangi zorlukları 

yaşadığına ilişkin sorular yer almaktadır. Üçüncü bölümde dinden uzaklaşmaya sebep olan din 

yorumu, dindarların tutum ve davranışları, dini temsil iddiasında olan kurum ya da kişilerin 

bu sürecin neresinde olduklarına ilişkin sorular sorulmuştur. Dördüncü bölümde dinden 

uzaklaşmadan sonra bireyin hayatında olumlu ya da olumsuz hangi değişiklerin olduğu ve 

uzaklaşmanın sosyal ve duygulsal etkilerini ele alan sorular bulunmaktadır.  Son bölümünde 

ise dinden uzaklaşan bireyin önceki hayatına göre dinî hoşgörü ve saygısında nasıl bir değişme 

olduğu hakkında sorular yöneltilmiştir. 

Mülakatlar sırasında, görüşme yapılan kişilerden izin alınarak anlatıları ses kaydına alınmış ve 

ardından yazıya dökülmüştür. Araştırma bulgularının yazıya dökülmesi sürecinde, 

katılımcıların kimliklerinin gizliliği sağlanmak amacıyla gerçek isimleri yerine K1, K2 

(Katılımcı 1, Katılımcı 2) gibi anonimleştirilmiş kodlar kullanılmıştır. 

Nitel veri analizi, üzerinde çalışılan veriyle ilgili anlam üretmek ve veri setinde neyin temsil 

edildiğine dair açıklamalar geliştirmek amacıyla yapılan bir sınıflandırma ve yorumlama 



 
77 

 

sürecidir. 283  Dinden uzaklaşan bireylerle yapılan derinlemesine görüşmenin ardından 

tanımlama, sınıflandırma ve kavramların birbiriyle ilişkileri betimlenmiştir. 

Katılımcıların rızaları doğrultusunda ayrıca araştırmacı tarafından araştırmacı günlüğü de 

tutulmuştur. Böylece verilerin analizinde kodlar, kategoriler, kavramlar ve diğer detaylarla 

ilgili notlardan yararlanılmıştır. 

Verilerin saklanması, düzenlenmesi, kodlanması ve sınıflandırma işleminin bir bütün olarak 

görülebilmesi için bilgisayar destekli nitel veri analiz programı Maxqda Analytics 

programından yararlanılmıştır. 

 

2.3. Sınırlılıklar 

Araştırmanın örneklemi, 18 yaş ve üstü bireylerden oluşan 20 kişiyle sınırlıdır. Çalışma, 

katılımcıların önceki yaşamlarında kendilerini dindar olarak tanımlayan bireylerle sınırlı olup, 

dinden uzaklaşmanın sebeplerini incelemeyi amaçlamaktadır. Bu bağlamda, araştırma, dinî 

inançlarından tamamen vazgeçmiş veya -inkâr düzeyinde olmasa da- dinin buyruklarına 

bağlılık göstermeyen kişilerle sınırlıdır. Ayrıca, araştırma, mülakata katılan bireylerin 

verdikleri yanıtların doğruluğu ve samimiyetine dair bir varsayımda bulunularak 

gerçekleştirilmiştir. Araştırma, 2024 yılı içerisinde yapılmış olup, kişilerin dinî inançları veya 

dinden uzaklaşmalarına etki eden faktörlerin zamanla değişebileceği göz önünde 

bulundurularak, elde edilen bulgular bu belirli zaman dilimiyle sınırlıdır.  

 
283 Çelik vd., “Nitel Veri Analizi ve Temel İlkeleri”, 380. 



 
78 

 

3. BÖLÜM 

ARAŞTIRMA BULGULARI VE YORUMLARI 

 

3.1 Görüşme Grubunun Sosyo-Demografik Özellikleri 

Görüşmeye katılan gurup çeşitli yaş, eğitim ve meslek profillerine sahip 20 katılımcıdan 

oluşmaktadır. Aşağıda gruba ait sosyo-demografik özellikler özetlenmiştir: 

 

3.1.1. Yaş aralığı 

En genç katılımcı 19 yaşında, en yaşlı katılımcı ise 60 yaşındadır. 

Grafik 1’deki yaş dağılımı incelendiğinde, katılımcıların çoğunluğunun 20’li yaşlarında olduğu 

görülmektedir. 

 

Grafik 3.1. Görüşme grubunun yaş aralıklarına göre dağılımı 

 

Dinden uzaklaşma süreci, farklı yaş gruplarında farklı şekillerde ortaya çıkabilmektedir. Genç 

yetişkinlik döneminde (18-25 yaş arası) kimlik gelişimi, anlam arayışı ve dünya görüşlerini 

şekillendirme süreçleri, dinî inançlara ilişkin sorgulamaların daha yoğun yaşandığı bir dönemi 

işaret etmektedir. Bu yaş grubundaki bireylerin dinî inançlarını daha fazla sorgulama 

eğiliminde olması, onları dinden uzaklaşma sürecine daha yatkın hale getirebilir. Benzer 

şekilde, 26-40 yaş aralığındaki bireyler hayatlarında daha yerleşik bir dönem geçiriyor olsalar 

da, bu grubun da toplumsal veya bireysel faktörlerin etkisiyle dinî inançlarını gözden geçirdiği 

0

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

18-25 yaş arası 26-40 yaş arası 41-60 yaş arası

Katılımcı Sayısı

Katılımcı Sayısı



 
79 

 

görülmektedir. 41-60 yaş grubundaki bireylerde ise yaşanmış duygusal veya hayat 

deneyimlerinin dinî inançlar üzerinde etkili olduğu ve sorgulamalara yol açabileceği 

anlaşılmaktadır. 

Genel olarak, bu durum her yaş grubunda dinî inançlarda değişimin yaşanabileceğini 

göstermektedir. Ancak özellikle genç yaş grubunda, kimlik gelişimi ve anlam arayışı gibi 

etkenler nedeniyle, bu süreç daha yoğun şekilde yaşanmaktadır. Bu, genç yetişkinlerin dinî 

inançlarını sorgulama ve dinî inançtan uzaklaşma oranlarının daha yüksek olduğunu ortaya 

koymaktadır. Dolayısıyla, genç bireyler için manevi rehberlik ve dinî eğitimin daha özenle 

planlanması gerektiği sonucuna varılabilir. 

 

3.1.2. Cinsiyet 

Katılımcıların cinsiyet değişkenine göre dağılımları Grafik 2’de gösterilmektedir. 

 

Grafik 3.2. Görüşme grubunun cinsiyet dağılımı 

 

Grafik 3.2’den, cinsiyet dağılımının dengeli bir şekilde olduğu ve araştırmaya toplamda 10 

kadın ve 10 erkek katılımcının katıldığı anlaşılmaktadır. Bu dengeli dağılım, araştırmanın 

katılımcı cinsiyet oranını eşit bir şekilde yansıttığını göstermektedir. Böyle bir denge, elde 

0

2

4

6

8

10

12

Cinsiyet

Katılımcı Sayısı

Erkek

Kadın





 
81 

 

durum, katılımcı grubunun genel olarak yüksek eğitim seviyesine sahip olduğunu 

göstermektedir. 

 

3.1.4. Medeni durum 

Aşağıdaki grafikte, görüşme yapılan katılımcıların medeni durumlarına göre dağılımı 

gösterilmektedir. 

 

Grafik 3.4. Görüşme grubunun medeni durum dağılımı 

 

Verilere göre katılımcıların çoğunluğunu bekarlar (11 kişi) oluşturmaktadır. Bunu evli 

katılımcılar (8 kişi) takip etmekte olup, boşanmış katılımcı sayısı ise 1’dir. Bu durum, katılımcı 

grubunun genel olarak genç bir demografiye sahip olabileceğini ve evlilik gibi yaşam 

kararlarını henüz gerçekleştirmemiş kişilerin ağırlıkta olduğunu göstermektedir. Boşanmış bir 

0

2

4

6

8

10

12

Bekar Evli Boşanmış

Katılımcı Sayısı

Katılımcı Sayısı















 
88 

 

Tanrı’ya inanmaya devam etse de, dinî pratikleri yaşamlarından bilinçli olarak 

uzaklaştırmışlardır. Literatürde, bu tür bir eğilim genellikle modernleşme ve sekülerleşme 

süreçleriyle ilişkilendirilir. Casanova, sekülerleşmenin sadece dinin kamusal alandaki rolünü 

değil, aynı zamanda bireysel inanç pratiklerini de etkileyerek, kişilerin Tanrı inancını koruyup 

dinî ritüellere bağlılıklarını azaltmasına neden olduğunu belirtir.291 Benzer şekilde, Inglehart 

ve Norris, bireylerin sosyo-ekonomik refah düzeyleri arttıkça geleneksel dinî uygulamalara 

olan ihtiyaçlarının azaldığını ve daha bireysel, serbest bir inanç yapısına yöneldiklerini ifade 

etmektedir.292 Bu bağlamda, katılımcıların beyanları literatürde tartışılan çağdaş sosyolojik 

eğilimlerin bir yansıması olarak değerlendirilebilir. 

 

3.3. Aile Yapısı ve Çocukluk Dönemi Dinî Sosyalleşme 

Dinî sosyalleşme, bireylerin dinî değerleri, inançları ve pratikleri öğrenme, içselleştirme ve 

toplumsal hayatta bu değerleri uygulama süreçlerini kapsar.293 Bu süreç, genellikle çocukluk 

döneminde, özellikle aile içindeki dinî etkileşimlerle şekillenir. Çocuklar, ilk dinî 

sosyalleşmelerini ailelerinden alırken, ailenin dinî tutumları ve inanç sistemleri, çocukların 

gelecekteki dinî kimliklerini ve inançlarını belirleyici bir rol oynar.294 Bu bağlamda, aile 

yapısının, çocukluk dönemi dinî sosyalleşmesindeki etkileri, bireylerin dinî tutumlarının ve 

değerlerinin nasıl şekillendiğine dair önemli bir göstergedir. 

Çalışmada yer alan katılımcıların dinî sosyalleşme süreçleri incelendiğinde, aile yapısının ve 

aile içindeki dinî rol modellerinin, çocukların dinî yönelimlerini nasıl etkilediği konusunda 

birkaç anahtar faktör ortaya çıkmaktadır. 

Katılımcıların büyük bir kısmı, çocukluk dönemlerinde dinî değerlerle iç içe bir aile yapısına 

sahip olduklarını belirtmişlerdir. Ailenin dinî geçmişi ve dinî değerler, çocuğun dinî kimliğini 

şekillendiren önemli bir faktördür. Ancak, bazı katılımcıların ifade ettiği gibi, bu değerler 

zamanla zayıflamış veya sorgulanmaya başlanmıştır. Bu durum, özellikle dinî tutumlar 

konusunda karışıklık yaşayan bireylerde daha belirgin bir şekilde gözlemlenmiştir. 

Örneğin, bazı katılımcılar ailelerinin dinî değerlere saygı gösterdiklerini ancak uygulamada 

daha az bağlı olduklarını ifade etmişlerdir. Aile içindeki dinî uygulamaların (namaz, oruç, dinî 

eğitim vb.) zamanla sekülerleşmesi ya da daha esnek bir hale gelmesi, çocukların dinî 

yönelimlerinde belirgin bir değişime yol açmıştır. Bu durumu Katılımcı 4 şöyle ifade 

 
291 José Casanova, Public Religions in the Modern World (Chicago: University of Chicago Press, 1994), 178. 

292 Pippa Norris - Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide (Cambridge New York: 
Cambridge University Press, 2011), 153. 

293 Fazlı Arabacı, “Türkiye’de Dini Sosyalleşmenin Temel Etkenleri”, Dini Araştırmalar 6/16 (2003), 45. 

294 Yılmaz Arı, “Sosyalleşme Sürecinde Aile: Dinî Rol ve İşlevleri”, İlsam Akademi Hakemli Dergisi 3/2 (2023), 207. 



 
89 

 

etmektedir: “Annem-babam dinden bahsederdi, ama pratikte çok da bir şey yoktu. Namaz kılın 

derlerdi ama kendileri pek kılmazdı. Bu yüzden ben de çok ciddiye almadım küçükken.” 

Benzer şekilde Katılımcı 11 ise şu sözlerle ailedeki uygulama eksikliğine dikkat çekmiştir: 

“Ramazan geldiğinde oruç tutulurdu ama sadece gelenek gibi. Pek bilinçli değildi. Namaz zaten 

ara sıra kılınırdı. Ben de dinin ne kadar önemli olduğunu ancak sonradan araştırınca fark ettim.” 

Dinî uygulamaların aile içinde azalmış olması, çocukların bu değerleri içselleştirmelerini ve 

hayata geçirmelerini zorlaştırabilir. Zira bu durum, dinî değerlerin yalnızca sözde kaldığı, 

ancak davranışlara yeterince yansımadığı bir dinî atmosferin oluşmasına neden 

olabilmektedir. 

Bununla birlikte, bazı katılımcılar, ailelerinden dinî pratikleri sıkı bir şekilde öğrenmiş, ancak 

bu değerlerin zamanla sorgulanmaya başlandığını ifade etmişlerdir. Örneğin, Katılımcı 7 bu 

durumu şu sözlerle dile getirmiştir: “Çocukken ailem çok dindardı, bize her şeyi öğretirlerdi. Ama 

büyüdükçe bu öğrendiklerimi sorgulamaya başladım, hepsi doğru mu diye düşünmeye başladım.” 

Benzer şekilde Katılımcı 12 ise, şunları söylemiştir: “Annem namazı hiç aksatmazdı, beni de 

teşvik ederdi. Ama üniversiteye geldiğimde bazı şeyler bana artık anlamsız gelmeye başladı.” 

Bu örneklerde de görüldüğü üzere, çocuklukta edinilen dinî bilgiler ve pratikler zamanla 

sorgulama sürecine girebilmekte ve bu da bireylerin dinî kimliklerinde değişimlere yol 

açabilmektedir. Stark ve Glock, dinî sosyalleşmenin bireyin inanç sisteminin temellerini 

attığını, ancak bu süreçteki tutarsızlıkların veya çelişkili mesajların bireyleri gelecekte dinî 

kimliklerini sorgulamaya yönlendirebileceğini vurgulamışlardır.295 Aynı şekilde, Rokeach 

çocukluk döneminde aileden alınan değerlerin bireyin temel inanç çerçevesini oluşturduğunu, 

ancak bu çerçevenin sosyal ve entelektüel çevrelerle etkileşim sonucu değişebileceğini ifade 

etmektedir.296 Katılımcı ifadelerinin de işaret ettiği gibi, ailedeki dinî uygulamaların azlığı veya 

çelişkili olması, çocukların bu değerleri içselleştirmekte güçlük çekmelerine neden 

olabilmekte, bu da bireylerin dinî kimliklerinin ilerleyen yaşlarda yeniden şekillenmesine yol 

açmaktadır. Bu bulgular, literatürde de sıkça tartışıldığı üzere, dinî sosyalleşmenin sadece 

aktarım değil, aynı zamanda sürekli bir yeniden değerlendirme süreci olduğunu 

göstermektedir. 

 

3.3.1. Ebeveynlerin dinî yönelimleri ve dinden uzaklaşmaya etkisi 

Ailedeki dinî rol modellerinin gücü, çocuğun dinî sosyalleşmesinde önemli bir unsur olarak 

ortaya çıkmaktadır. Katılımcıların ifadeleri, çocukluk döneminde ebeveynlerin sergilediği dinî 

 
295 Rodney Stark - Charles Y. Glock, American Piety: The Nature of Religious Commitment (Berkeley: University of 

California Press, 1970), 201. 

296 Milton Rokeach, The Open and Closed Mind: Investigations into the Nature of Belief Systems and Personality 
Systems (Basic Books, 1960), 122. 



 
90 

 

tutumların çocuk üzerinde doğrudan etkili olduğunu göstermektedir. Tabloda da görüleceği 

üzere, birçok katılımcı annesini babasından daha dindar olarak tanımlamıştır.  Örneğin 

Katılımcı 2, bu durumu şu sözlerle ifade etmiştir: “Annem sürekli namaz kılar, bana da öğretti 

ama babam pek ilgilenmezdi. Onu pek ibadet ederken görmezdim.” 

Benzer şekilde bazı katılımcılar, dinî ritüellere küçük yaşlardan itibaren anneleri aracılığıyla 

dâhil olduklarını ifade etmişlerdir: “Annem beni hep kandil gecelerinde komşulara götürürdü, 

dua eder, sohbet dinlerdik. Babam ise o sırada televizyon izlerdi, o tür şeylerle ilgilenmezdi. 

Zamanla annemin yaptığı şeyleri ben de yapmaya başladım ama o dönemde ne yaptığımı pek 

anlamazdım.”  

Yukarıdaki ifadelerde de görüldüğü üzere, çocukların dinî yaşantıyı büyük oranda anneleri 

üzerinden deneyimledikleri anlaşılmaktadır. Bu durum, Bryant ve diğerlerinin belirttiği gibi, 

çocukların dinî kimlik gelişiminde annenin etkinliğinin daha yüksek olduğu yönündeki 

bulgularla örtüşmektedir. Ancak yalnızca annelerin dinî yönelimiyle sınırlı bir dinî 

sosyalizasyonun, özellikle erkek çocuklarda sürdürülebilir bir dinî aidiyet oluşturamadığı da 

gözlemlenmiştir. Katılımcı 5, bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Annem çok dindardı, ama 

babamla camiye gitmek, onunla bayram namazına hazırlanmak gibi şeyler hiç olmadı. Din hep 

kadın işi gibiydi bizim evde.”  

Bu tür ifadeler, dinin ev içinde sadece bir cinsiyetin sorumluluğunda algılanmasının, çocuğun 

zihninde dinî kimlik oluşumunda cinsiyet temelli bir mesafe yaratabildiğini göstermektedir. 

Oysa Bandura’nın sosyal öğrenme kuramına göre çocuklar, gözlem yoluyla öğrenir ve aynı 

cinsiyetten rol modellerin davranışlarını daha çok benimserler.297 Bu bağlamda, erkek 

 
297 Albert Bandura, Social Learning Theory (New Jersey, 1977), 78. 



 
91 

 

çocukların dinî kimlik gelişiminde babaların daha görünür bir dinî rol üstlenmeleri önemli bir 

ihtiyaç olarak ortaya çıkmaktadır. 

Tablo 3.7 incelendiğinde, katılımcıların büyük çoğunluğunun annelerini babalarından daha 

dindar olarak tanımladıkları görülmektedir. 

Tablo 3.7. Görüşme grubunun ebeveyn dindarlık düzeyi 







 
94 

 

çocuğun zihinsel bütünlük geliştirmesi açısından kritik olduğunu ortaya koymaktadır. 

Literatürde de bu durumun benzer şekilde ele alındığı görülmektedir. Örneğin King ve 

Boyatzis, ebeveynlerin tutarsız dinî davranışlarının çocuklarda dinî şüpheciliği artırdığını 

vurgulamıştır. 

Ailedeki dinî rol modellerinin gücü, çocuğun dinî sosyalleşmesindeki en önemli unsurlardan 

biridir.298 Çocukluk döneminde, çevresindeki insanların dua ederken, ibadet ederken ya da dinî 

söz ve davranışlarda bulunurken sergiledikleri tutum ve hareketler, çocuğun bilinçaltına işler 

ve zamanla onun benimsediği bir davranış biçimi haline gelir. Ancak bu yaşlarda çocuğun dinî 

konuları kavrayıp bilinçli bir şekilde anlaması söz konusu olmadığından, dinî pratikler 

genellikle büyüklerin yaptıklarının mekanik bir şekilde taklit edilmesiyle gerçekleştirilir. 

Örneğin, yemek yerken besmele çekerek başlaması, sonunda şükrederek sofradan kalkması ya 

da namaz kılan ebeveynleriyle vakit geçirmesi, çocuğun anlamını tam olarak kavramadan 

tekrar ettiği davranışlardır.299 

Ailede sergilenen dinî ritüeller, kullanılan dinî ifadeler ve ibadet şekilleri çocuğun zihninde 

derin etkiler bırakır ve doğal bir şekilde taklit edilmeye çalışılır.300 Çocuklar, büyüklerinin 

abdest alma, namaz kılma, Kur’an okuma ya da camiye gitme gibi davranışlarını gözlemleyerek 

onları taklit etme eğilimi gösterirler.301 Özellikle annesiyle birlikte namaz kılmak, babasıyla 

cuma ve bayram namazlarına katılmak, kandil gecelerinde akraba ve arkadaş ziyaretlerine 

eşlik etmek gibi etkinlikler, çocukların keyifle dahil olduğu faaliyetlerdir. Bu tür aile içindeki 

dinî uygulamalar, çocuğun dinî yaşayışı öğrenmesinde ve bu alışkanlıkları kazanmasında 

önemli bir rol oynar. Zamanla, çocuk namaz kılmak için gerekli bilgileri, duaları ve şartları 

 
298 Arı, “Sosyalleşme Sürecinde Aile”, 205. 

299 Peker, Din Psikolojisi, 166. 

300 Bozkurt Koç, “Çocuğun Dinî Gelişiminde Rol Model Olarak Anne ve Baba”, Dinî temsilci Araştırmalar 11/31 
(2008), 79. 

301 Mualla Selçuk, Çocuğun Eğitiminde Dinî Motifler (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2016), 115. 





 
96 

 

hazırlamaktadır.303 Çocuk da tutarsız davranışlar karşısında kendi davranışlarını nasıl 

yönlendirmesi gerektiğini kestiremez ve dengesiz davranışlarda bulunabilmektedir. 

Araştırmada da bazı katılımcılar, ebeveynlerinin dinî değerler konusunda tutarsız davranışlar 

sergilediklerini ve bu durumun kendi inançlarında güvensizlik yarattığını ifade etmiştir. 

Özellikle babaların dinî ritüellerden uzak durması veya ikiyüzlü bir dindarlık algısı yaratması, 

bireylerde sorgulamayı tetiklemiştir. Katılımcı 4’ün “Annem ara sıra namaz kılardı, babam 

kılmazdı. Ortaokulda neden kılmadığını sormuştum, geçiştirdi. Bu tutarsızlık bende dinî 

sorgulamaya başladı” ve Katılımcı 12’nin “Babam çok dindar görünüyordu ama öfkeli ve 

baskıcıydı. Bu nedenle dinî sadece bir otorite aracı gibi gördü.” şeklindeki ifadeleri bu yargıyı 

desteklemektedir. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. Bilişsel 

psikoloji, bireylerin dinî inançlarını nasıl işlediklerini, tutarsızlıkları nasıl algıladıklarını ve bu 

algıların dinî kimliklerini nasıl şekillendirdiğini ele alır.304 Ebeveynlerin tutarsız dinî tutumları, 

çocukların zihinsel şemalarında bir belirsizlik yaratmakta ve bu durum, dini sorgulamaya 

yönlendiren bir bilişsel çatışma oluşturabilmektedir. Katılımcıların, ebeveynlerinin dinî 

tutumlarındaki uyumsuzluk nedeniyle inançlarında güvensizlik yaşamaları, bu çerçevede 

değerlendirilebilir.  

 

 

 

3.3.1.2. Aşırı Dindar Ebeveynlerin Baskıcı Yaklaşımları 

Aşırı dindar ebeveynlerin baskıcı tutumları, bireylerde dinî ritüelleri zorla yapma duygusu 

oluşturmuş, ancak bu yaklaşım uzun vadede bireylerin ritüellerden ve dinî kimlikten 

uzaklaşmasına neden olmuştur. Bu konuda Katılımcı 5 ve Katılımcı 16’nın sözleri manidardır. 

Ebeveyninin aşırı dindarlığı konusunda Katılımcı 5 şunları söylemiştir: “Annem dindarlığı çok 

katı bir şekilde öğretmeye çalıştı. Her şey günah ve yasaktı. Büyüyünce bu kuralların çoğunun 

anlamsız olduğunu düşündüm ve uzaklaştım.” Katılımcı 16 ise annesinin kuralları ve baskısı 

konusunda şöyle demiştir: “Annem sürekli dinî kurallar üzerine konuşurdu, ama bu benim 

üzerimde baskı yarattı. Zamanla tüm bu kurallardan kurtulmak istedim.” 

Görüldüğü üzere, özellikle “otoriter ebeveynlik yaklaşımı” ve “tepkisel bireycilik” gibi teorik 

çerçevelerle ilişkilendirilebilir. Otoriter ebeveynlik yaklaşımı, ebeveynlerin katı kurallar 

 
303 Pınar Güler - Ali Çekiç, “Anne Baba Davranışları İle Çocuklarda Gözlenen Problemli Davranışlar Arasındaki 

İlişkinin İncelenmesi”, Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 19/50 (2022), 143. 

304 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 3-10. 



 
97 

 

koyarak ve disipline aşırı önem vererek çocuklarına rehberlik ettiği bir modeldir.305 Bu 

yaklaşımda, sevgi ve anlayışa dayalı bir ilişki yerine, itaat ve kontrol ön plandadır. Bu tür bir 

yaklaşım, bireylerde otoriteye karşı tepki geliştirme ve dayatılan değerlere mesafeli durma 

eğilimi yaratabilir. 

“Tepkisel bireycilik” ise bireylerin, baskıcı ya da kontrol edici sosyal ve ailevi ortamlara tepki 

olarak kendi özgün kimliklerini oluşturma çabasıdır. Bu bağlamda, bireyler dayatılan kuralları 

ve değerleri sorgulama ve onlardan uzaklaşma eğilimindedir.306 Katılımcıların, baskıcı dinî 

kurallar nedeniyle dinden uzaklaşma deneyimleri, bu teorik yaklaşımların bir yansıması olarak 

değerlendirilebilir. Bu tür baskıcı tutumlar, bireylerde dinî ritüellerin bir yük olarak 

algılanmasına ve bu ritüellerden kaçınma davranışına yol açabilir. 

Bu bulgular, alanyazındaki bazı çalışmalarla benzerlik göstermektedir. Örneğin, Ellison ve 

Sherkat, otoriter ve baskıcı dinî sosyalizasyonun bireylerde dinî katılıma ve ritüellere olan 

ilgiyi zamanla azalttığını ortaya koymuştur.307 Aynı şekilde, Stolz ve Usunier, ebeveynlerin katı 

dinî kurallar dayatmasının genç bireylerde dinden uzaklaşma eğilimlerini artırdığını 

belirtmektedir.308 Bu literatürle çalışmamızın bulgularını karşılaştırdığımızda, Katılımcı 5 ve 

Katılımcı 16’nın ifadeleri, literatürdeki benzer sonuçlarla uyum göstermektedir. Otoriter 

ebeveynlik ve dinî baskı, sadece bir itaat aracı olarak algılanmakla kalmamakta, aynı zamanda 

bireylerin dinî kimliklerinden uzaklaşmasına zemin hazırlamaktadır. 

Diğer yandan bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. 

Psikanalitik teori, bireyin erken çocukluk ve ergenlik döneminde maruz kaldığı baskıcı otorite 

figürlerine karşı bilinçdışı tepkiler geliştirebileceğini öne sürer.309 Otoriter ebeveynlik tarzıyla 

yetişen bireylerin, dinî kuralların zorlayıcı ve baskıcı bir otorite aracı olarak algılanması 

 
305 F. Zeynep Saylık - Meral Gezici Yalçın, “Otoriter veya Demokratik Ebeveyn Tutumunun ve Ebeveyne Bağlanma 

Biçiminin Suçluluk ve Utanç Duygularına Etkisinin Yarı-Deneysel Yöntemle İncelenmesi”, Studies in Psychology 
38/2 (2018), 98-105. 

306 Saylık - Yalçın, “Otoriter veya Demokratik Ebeveyn Tutumunun ve Ebeveyne Bağlanma Biçiminin Suçluluk ve 
Utanç Duygularına Etkisinin Yarı-Deneysel Yöntemle İncelenmesi”, 105-110. 

307 Christopher G. Ellison - Darren E. Sherkat, “Obedience and Autonomy: Religion and Parental Values 
Reconsidered”, Journal for the Scientific Study of Religion 32/4 (1993), 325-326. 

308 Joerg Stolz - Jean-Claude Usunier, “Religions as Brands: Religion and Spirituality in Consumer Society”, Journal 
of Management, Spirituality & Religion 16/1 (2019), 117-119. 

309 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 515. 



 
98 

 

sonucunda, bu kurallara karşı tepki geliştirmesi ve zamanla dinden uzaklaşması, psikanalitik 

çerçevede açıklanabilir.  

 

3.3.1.3. Dinî Eğitim Eksikliği ve Sekülerleşme 

Çocuğun ilk eğitimi ailede başladığından ailede edindiği bilgiler ileriki yaşamında kalıcı etkilere 

sebep olmaktadır. Diğer yandan olumlu anne baba çocuk ilişkisinin aidiyet duygularının 

yerleşmesinde büyük katkısı vardır.310 

Bazı katılımcılar, ebeveynlerinin dinî ritüeleri uygulamada yetersiz kaldığını ve bu durumun 

kendilerinde dinî aidiyet eksikliğine neden olduğunu belirtmiştir. Ebeveynlerin dinî eğitime 

mesafeli yaklaşımı, bireylerde dinî değerlerin yeterince içselleştirilmemesine yol açmıştır. Bu 

konuda Katılımcı 2 ve Katılımcı 10’un sözleri dikkat çekicidir. Katılımcı 2 şunları söylemiştir: 

“Anne ve babam dinle hiç ilgilenmezdi. Çocukken dinî değerleri öğrenmek istesem de yönlendiren 

kimse olmadı. Sonrasında kendi yolumu bulmaya çalıştım ama bu inançsızlığa dönüştü.” 

Katılımcı 10 ise anne babasının ibadetleri ciddiye almaması ile ilgili şöyle demiştir: 

“Ebeveynlerim muhafazakardı ama ibadetleri fazla ciddiye almazlardı. Onları örnek almadım 

çünkü bana bir şey öğretmediler.” 

Bu bulgular, alanyazındaki araştırmalarla da paralellik göstermektedir. Hunsberger ve Brown, 

ebeveynlerin dinî katılım eksikliğinin, çocuklarının dinî değerleri içselleştirmesini 

zorlaştırdığını ve bu durumun ilerleyen yaşlarda sekülerleşme eğilimlerini artırabileceğini 

ifade etmektedir.311 Benzer şekilde, Smith ve Denton, ailedeki dinî rehberliğin eksikliğinin, 

ergenlerin dinî bağlılık seviyelerini önemli ölçüde etkilediğini ve bu bireylerin yetişkinlik 

döneminde daha seküler bir yaşam tarzı benimsemeye yatkın olduğunu vurgulamıştır.312 Bu 

bağlamda, Katılımcı 2 ve Katılımcı 10’un ifadeleri, literatürdeki benzer bulgularla örtüşmekte 

ve ebeveynlerin dinî eğitime olan mesafeli yaklaşımının, bireylerin dinî kimlikleri üzerinde 

nasıl olumsuz bir etkisi olabileceğini göstermektedir. 

Öte yandan bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. 

İşlevselci teori, dinin bireyler ve toplum için bir bağlayıcı unsur olarak işlev gördüğünü 

savunur.313 Aile, bireyin dinî aidiyetini ve kimliğini şekillendiren temel kurum olduğundan, 

ebeveynlerin dinî eğitim konusundaki ilgisizliği, bireylerde dinî değerlerin içselleştirilmesini 

zorlaştırabilir. Katılımcıların ailelerinden dinî yönlendirme alamamaları ve bunun sonucunda 

 
310 Hatice Kübra Durlanık - Ersin Uzman, “Orta Çocukluk Dönemindeki Çocuklarda Aile Aidiyetinin Algılanan 

Ebeveyn Tutumları ve Empati ile İlişkisi”, Dicle Üniversitesi Ziya Gökalp Eğitim Fakültesi Dergisi 41 (2022), 70, 71. 

311 Bruce Hunsberger - L. B. Brown, “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family Background”, 
Journal for the Scientific Study of Religion 23/3 (1984), 244-246. 

312 Christian Smith - Melina Lundquist Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American 
Teenagers (New York: Oxford University Press, 2005), 162-165. 

313 Roediger, Psychology, 113. 



 
99 

 

bir aidiyet eksikliği yaşamaları, dinin sosyal bir bağ ve kimlik oluşturma işlevinin 

zayıflamasıyla açıklanabilir. 

 

3.3.1.4. Sevgi ve Şefkat Eksikliği ile Dinî Kimlik Zayıflığı 

Ailede sevgi ve şevkat eksenli yapılan eğitim çocuklarda kalıcı etkiler oluşturmaktadır. Sevgi 

ve şevkat eksikliği yaşayan çocuklar anne ve babanın değerleriyle bağ kurmakta zorluk 

çekmektedirler.314 

Katılımcılardaa dinî bir çerçevede büyüyen ancak ebeveynlerinden sevgi ve şefkat görmeyen 

bireyler, dinî değerlerle güçlü bir bağ kuramamış ve dinden uzaklaşma eğilimi göstermiştir. 

Sevgi temelli olmayan dinî aktarımlar, bireylerde dinî değerlere mesafeli bir duruş yaratmıştır. 

Bu konuda Katılımcı 6 şöyle demektedir: “Babam dinî eğitimi baskıyla vermeye çalıştı ama 

sevgiden yoksundu. Bu yüzden dini hep bir zorunluluk gibi gördüm.” Katılımcı 15 ise anne 

babasının soğuk ve kuralcı yaklaşımıyla ilgili şöyle demiştir: “Annem ve babamın dinî yaklaşımı 

soğuk ve kuralcıydı. Bu yüzden çocukken din benim için bir yük gibiydi.” 

Bu bulgular, literatürde sevgi eksikliğiyle dinî bağlılık arasındaki ilişkiye dair yapılan 

çalışmalarla paralellik göstermektedir. Roehlkepartain ve Scales, aile içindeki şefkat 

eksikliğinin, çocukların manevi gelişimi üzerinde olumsuz etkiler yarattığını ve bu çocukların 

dinî kimliklerini şekillendirmekte güçlük çektiğini ifade etmektedir.315 Benzer şekilde, Benson, 

Roehlkepartain ve Rude, sevgi ve destekten yoksun aile ortamlarının, gençlerin manevi 

yönelimlerini zayıflattığını ve dinî değerlerle bağlarını kopardığını ortaya koymuştur.316 

Katılımcı 6 ve Katılımcı 15’in ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Sevgi temelli 

olmayan dinî aktarımlar, bireylerin bu değerleri içselleştirmesini ve güçlü bir dinî kimlik 

geliştirmesini engelleyebilmekte; bu da dini bir yük olarak algılamaya ve zamanla dinden 

uzaklaşmaya yol açabilmektedir. 

Öte yandan bu bulgular, özellikle hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla 

örtüşmektedir. Hümanist psikoloji, bireyin gelişimi için sevgi, şefkat ve öznel deneyimlerin 

önemini vurgular.317 Sevgi ve anlayıştan yoksun bir dinî eğitim, bireyde zorunluluk hissi ve 

baskı oluşturabilir, bu da dinî değerlerin içselleştirilmesini engelleyerek dinden uzaklaşmaya 

yol açabilir. Katılımcıların, ebeveynlerinin katı ve duygusal bağdan yoksun dinî tutumları 

nedeniyle dini bir yük olarak algılamaları, hümanist psikolojinin bireyin duygusal 

 
314 Durlanık - Uzman, “Orta Çocukluk Dönemindeki Çocuklarda Aile Aidiyetinin Algılanan Ebeveyn Tutumları ve 

Empati ile İlişkisi”, 71. 

315 Eugene C. Roehlkepartain, Peter C. Scales, “The Significance of Family Relationships for Religious and Spiritual 
Development in Adolescence”, The Handbook of Spiritual Development in Childhood and Adolescence (Thousand 
Oaks: Sage Publications, 2006), 203-206. 

316 Peter L. Benson vd., “Spiritual Development in Childhood and Adolescence: Toward a Field of Inquiry”, Applied 
Developmental Science 7/3 (2003), 209-211. 

317 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 240. 



 
100 

 

ihtiyaçlarının karşılanmamasının inanç sistemleri üzerindeki etkisini açıklayan yaklaşımıyla 

uyumludur. 

 

3.3.1.5. Dinî Rol Modellerin Etkisi 

Anne baba, çocukların dinî ve ahlâkî değerleri öğrenmesinde ve bu değerleri benimsemesinde 

ilk ve en önemli rol modeldir. Sevgi dolu, tutarlı ve yaşantılarıyla örnek olan ebeveynler, 

çocuklarının dinî kimlik gelişimini olumlu yönde şekillendirebilir.318 Bazı katılımcılar, 

ebeveynlerinin dindar tavırlarının birey üzerinde olumlu bir etki yaratabileceğini belirtse de 

bu durum genellikle dinî uygulamalardaki tutarlılık ve sevgi dolu yaklaşımlara bağlıdır. Ancak 

çoğu katılımcı, ebeveynlerin olumlu bir rol model olmadığını ifade etmiştir. Bu konuda 

Katılımcı 1 şöyle demektedir: “Babam dinî ritüeleri öğretmekte çok başarılı değildi, ama 

babaannem çok dindardı ve onunla büyüdüm. Yine de bu bağ, benim dinî sorgulama sürecime 

engel olmadı.” Katılımcı 8 ise annesini rol model almaya çalıştığını ama annesinin baskıcı 

yaklaşımının buna engel olduğunu ifade etmiştir: “Anneme bakıp dine karşı bir saygı duymaya 

çalıştım ama onun baskıcı ve sevgisiz yaklaşımı beni etkiledi.” 

Bu bulgular, özellikle gestalt psikolojisi ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. 

Gestalt psikolojisi, bireyin çevresindeki deneyimleri bir bütün olarak algıladığını ve parçaların 

birbiriyle ilişkili olduğunu savunur.319 Ebeveynlerin dindarlıklarının çocuk üzerindeki etkisi, 

yalnızca dinî bilgiyi aktarmalarıyla değil, aynı zamanda bunu nasıl sundukları ve yaşantılarında 

ne kadar tutarlı olduklarıyla şekillenir. Katılımcıların ebeveynlerinden veya diğer aile 

bireylerinden gelen dinî yönlendirmeyi bütüncül bir şekilde değerlendirmeleri, sevgi ve 

tutarlılığın yokluğunda dinî aidiyetin zayıflayabileceğini göstermektedir. 

 

3.3.2. Kardeşler arasındaki dinî yönelim farklılıkları 

Katılımcıların çoğunluğu, ailedeki dinî tutum ve uygulamaların kardeşler arasında farklı 

şekillerde yansıdığını ifade etmiştir. Bu farklılıklar, kardeşlerin dinî tutumlarındaki çeşitlilikle 

somutlaşmakta ve bireyin dinî kimlik inşasını doğrudan ya da dolaylı olarak etkilemektedir. 

 
318 Koç, “Çocuğun Dinî Gelişiminde Rol Model Olarak Anne ve Baba”, 52-55. 

319 Roediger, Psychology, 9. 







 
103 

 

Katılımcılardan biri bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Abim hiçbir şekilde dindar değil ama iki 

ablam beş vakit namaz kılıyor. Bu farklılık, benim dine yaklaşımımı sorgulamama neden oldu.” 

(K2) 

Benzer şekilde başka katılımcı 4 de kardeşleri arasındaki farklı dinî eğilimlerin kendisinde 

belirsizlik oluşturduğunu şu sözlerle dile getirmiştir: “Kardeşlerimden biri oruç tutmaz, diğeri 

ise dua eder ama namaz kılmaz. Bu durum bana dinin kişisel bir tercih olduğunu düşündürttü.” 

Bu çeşitliliğin birey üzerindeki etkisi, bazı durumlarda dine karşı mesafeli bir tutum 

geliştirilmesine yol açabilmektedir. Katılımcı 8’in ifadesi bu durumu örneklemektedir: “Bazı 

kardeşlerim dinî ritüelleri düzenli olarak yerine getiriyor, diğerleri ise hiçbir şey yapmıyor. Bu 

farklılık beni hep sorgulamaya sevk etmiştir. Din gerçekten gerekli bir şey mi, hangi davranış 

daha doğru?” 

Katılımcı ifadeleri, bireylerin aynı sosyal ortamda yetişmelerine rağmen farklı dinî örneklerle 

karşılaştıklarında, dinî kimliklerini şekillendirme sürecinde bireysel sorgulamalar ve tercihler 

geliştirdiklerini göstermektedir. Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

literatüründe ifade edilen görüşlerle örtüşmektedir. 

Bilişsel psikoloji kuramına göre, bireyler çevrelerinden aldıkları farklı ve hatta çelişkili dinî 

örüntüleri zihinsel olarak işlemekte ve bu süreçte dinî inançlarını yeniden 

yapılandırmaktadırlar.322 Aynı aile içinde dinî eğilimleri farklılık gösteren kardeşlerin varlığı, 

bireyde dinî aidiyetle ilgili bilişsel çatışmaya sebep olabilir. Bu çatışma, kişinin dine olan 

bakışını bir “görecelilik” temelinde inşa etmesine ve inançları bireysel bir seçim olarak 

değerlendirmesine yol açmaktadır.323 

 

3.3.2.2. Kardeşlerin Dindarlığının Rol Model Etkisi 

Kardeşler, bireyin sosyal gelişimi kadar dinî kimliğinin şekillenmesinde de önemli  rol oynayan 

sosyal aktörlerdir.Özellikle dinî ve ahlâkî değerlerin öğreniminde kardeşlerin birbirlerine 

doğrudan ya da dolaylı olarak model oldukları gözlemlenmektedir. Bu model etkisi her zaman 

olumlu yönde gerçekleşmeyebilir; bazen de dindar bir kardeşin yaşam tarzı, bireyde ters 

etkiler yaratarak sorgulama ya da uzaklaşma davranışlarını tetikleyebilir. 324 

Katılımcıların bir kısmı, kardeşlerinin dindar yaşam tarzlarının kendilerinde sorgulama 

duygusu uyandırdığını ifade etmiştir: “Kardeşlerim benden daha dindar. Onların yaşam tarzını 

gördüğümde, dini daha çok sorgulama gereği hissettim.” (K13) Başka bir katılımcı ise 

kardeşlerinin dindar olmasına rağmen, pratiklerinin yetersizliğini fark ederek dine karşı daha 

 
322 Fernald, Psychology, 19. 

323 Mark Collier, “The Natural Foundations of Religion”, Philosophical Psychology 27/5 (2013), 30-32. 

324 Esra Angın - Gülsen Erden, “Kardeşlik İlişkisi ve Psikolojik Uyum Üzerine bir Derleme”, Nesne Psikoloji Dergisi 
7/14 (2019), 128-130. 



 
104 

 

mesafeli bir yaklaşım geliştirdiğini belirtmiştir: “Kardeşlerim inançlı ama dindar değiller. Bu 

yüzden ben de dinî ritüellerin zorunlu olmadığını düşünürdüm.” (K9) 

Bu ifadeler, bireyin kardeşlerinin dindarlık düzeyini ve uygulamalarını gözlemleyerek kendi 

inanç pozisyonunu yeniden şekillendirdiğini göstermektedir. Gözlem ve taklit yoluyla öğrenme 

süreci, bireyin dinî kimliğini doğrudan etkileyebilmektedir. Bu bağlamda, söz konusu etkileşim 

süreci, Davranışçılık kuramı ve sosyal öğrenme teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. 

Davranışçılık yaklaşımına göre birey, çevresindeki davranışları gözlemleyerek öğrenir ve bu 

davranışları taklit eder. Kardeşlerin dinî pratikleri ve bu pratikleri sürdürme biçimleri, bireyin 

bu davranışlara olan tutumunu şekillendirebilir. Özellikle çocukluk ve ergenlik dönemlerinde 

bu gözlemler, dinî ritüellere ilişkin zihinsel şemaların oluşmasında etkili olur.325 

Öte yandan, sosyal öğrenme kuramı bireyin sadece davranışı değil, davranışın sonuçlarını da 

göz önünde bulundurarak öğrenme gerçekleştirdiğini belirtir.326  Bu noktada, dindar kardeşin 

yaşadığı sosyal ödül ya da dışlanma gibi tecrübeler, bireyin dine olan yaklaşımını olumlu ya da 

olumsuz yönde etkileyebilmektedir. Örneğin, katılımcının kardeşlerinin dindarlığının 

kendisinde sorgulama uyandırması, modelin doğrudan taklidi yerine bilişsel süzgeçten 

geçirilerek değerlendirilmesi şeklinde yorumlanabilir. 

Angın ve Erden tarafından yapılan bir derleme çalışmasında da kardeşlik ilişkisinin bireyin 

psikolojik uyumu ve sosyal gelişimi üzerindeki etkisi vurgulanmış, özellikle kardeşler arası 

ilişkilerde gözlem ve taklidin bireysel tutumların oluşumunda belirleyici rol oynadığı ifade 

edilmiştir.327 

Bu bağlamda, katılımcı ifadeleri ve gözlemleri, kardeşlerin yalnızca birer sosyal figür değil; aynı 

zamanda bireyin inanç sisteminin şekillenmesinde güçlü rol modeller olduğunu ortaya 

koymaktadır. Ancak bu rol model etkisi her zaman dindarlığı güçlendiren bir etki 

oluşturmayabilir; tersine bireyin dine mesafe almasına ya da onu sorgulamasına da zemin 

hazırlayabilir. 

 

3.3.2.3. Kardeşler Arasında Rekabet veya Uyumsuzluk 

Kardeşler arası ilişkiler, bireyin kimlik inşasında hem duygusal hem de değer temelli önemli 

bir etkileşim alanı sunar. Bu ilişkilerde zaman zaman ortaya çıkan rekabet ve uyumsuzluklar, 

bireylerin dinî yönelimleri üzerinde belirleyici bir rol oynayabilmektedir. Katılımcı ifadeleri, 

 
325 Watson John B., Behaviorism, 3,4. 

326 Bayrakcı, “Sosyal Öğrenme Kuramı Ve Eğitimde Uygulanması”, 200-201. 

327 Halime Angın, Feyza Erden, “Kardeşlik İlişkileri Üzerine Bir Derleme: Psikolojik ve Sosyal Gelişim Bağlamında 
Bir Değerlendirme”, Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi 11/17 (2019), 1006-1010. 



 
105 

 

bu etkileşimin bazı bireylerde dinî kimliğin güçlenmesine, bazı bireylerde ise dine yönelik 

mesafenin artmasına neden olduğunu göstermektedir. 

Bazı bireylerde kardeşleriyle yaşanan rekabet, onların dinî alanda da kendilerini geliştirme 

motivasyonu oluşturmuştur. Katılımcı 6 bu durumu şöyle anlatmaktadır: 

Kardeşimle aramızda hep bir yarış vardı. Özellikle derslerde ve sosyal 
aktivitelerde daha iyi olmak için adeta yarışıyorduk. Bu rekabetin beni daha 
disiplinli ve çalışkan biri yaptığını söyleyebilirim. Dinî konulara olan ilgim de bu 
süreçte arttı çünkü ailemizden onay almak için bu alanda da öne çıkmam 
gerekiyordu. Kardeşimle yarışırken, bir yandan da ibadetlerimi aksatmamaya, dinî 
bilgilerimi geliştirmeye çalıştım. Aslında bu rekabet, beni dine daha çok 
yaklaştırdı. 

Bu tür örneklerde, kardeşler arası rekabet bireyde hem başarı hem de dinî sorumluluk bilinci 

oluşturarak olumlu bir dinî kimlik gelişimini desteklemiştir. Ancak her durumda bu etkiler 

olumlu yönde seyretmemektedir. Özellikle iletişimde yaşanan kırılmalar ve fikir çatışmaları, 

bireyin dinî aidiyetini sorgulamasına neden olabilmektedir. Katılımcı 16 ise kardeşiyle yaşadığı 

uyumsuzluğun dinî kimliğini nasıl etkilediğini şu sözlerle açıklamıştır: 

Kardeşimle aramızdaki uyumsuzluk hep bir problem oldu. O tamamen farklı bir 
hayat görüşü benimsedi ve bu, benim için bir dönüm noktasıydı. Onun dinî 
konulara olan ilgisizliği ve sürekli eleştirel tavrı beni dinî sorgulamaya itti. 
Zamanla bu durum, dinden uzaklaşmama neden oldu. Çünkü sürekli 
tartışmalarımızda kendimi savunmak zorunda kalıyordum ve bu savunmaların bir 
süre sonra beni yorduğunu fark ettim. Dinî kimliğim üzerinde bu durumun 
olumsuz olduğunu söyleyebilirim.  

Bu anlatım, bireyin ailesi içinde karşılaştığı fikirsel çatışmaların, özellikle aynı kuşaktan bir 

birey olan kardeşiyle yaşanması durumunda, dinî kimliğini nasıl zedeleyebileceğini ortaya 

koymaktadır. 

Söz konusu bulgular, yapısalcı kuram ve dinden uzaklaşma literatürü ile paralellik 

göstermektedir. Yapısalcılık, bireyin kimliğini sosyal yapılar, roller ve ilişkiler çerçevesinde 

inşa ettiğini savunur.328 Bu bağlamda, kardeş ilişkileri yalnızca aile içi bir etkileşim değil, 

bireyin değer sistemini şekillendiren temel bir yapı unsuru olarak değerlendirilir. 

Kardeşler arası rekabetin bazı bireylerde onay alma, başarılı olma ya da ailenin dikkatini çekme 

gibi motivasyonlarla dine yönelmeyi artırdığı görülürken; uyumsuzluk, eleştiri ve zıt 

 
328 Wulf, Psychology of Religion, 31. 



 
106 

 

görüşlerin yoğun olduğu ilişkilerde bireylerin dinî kimliklerinde zayıflama, mesafe koyma ya 

da sorgulama süreçleri öne çıkmıştır. 

Bu durum, bireyin dinî kimliğinin sadece bireysel tercih ya da ebeveyn etkisiyle değil, eş 

düzeydeki sosyal ilişkiler aracılığıyla da şekillendiğini göstermektedir. Yapısalcı perspektifin bu 

etkileşimleri bir bütünün parçaları olarak görmesi, çalışmadaki bulgularla örtüşmektedir. 

Bu bulgular, literatürde kardeş ilişkilerinin bireyin dinî kimlik gelişiminde nasıl bir rol 

oynayabileceğine dair yapılan çalışmalarla da paralellik göstermektedir. Ellison ve Sherkat, 

aile içi etkileşimlerin, özellikle kardeşler arası ilişkilerin, bireylerin dinî bağlılık seviyelerini 

şekillendiren önemli bir faktör olduğunu ifade etmiştir.329 Benzer şekilde, Benson, Donahue ve 

Erickson, aile içinde yaşanan fikir ayrılıklarının, bireylerin dinî kimliklerinde sorgulamalara ve 

potansiyel olarak mesafeye yol açabileceğini belirtmiştir.330 Bu literatürle çalışmanın 

bulgularını karşılaştırdığımızda, Katılımcı 6’nın kardeşler arası rekabetin dinî motivasyonu 

artırdığına dair açıklamaları, kardeşler arası olumlu rekabetin birey üzerindeki yapıcı 

etkilerini vurgulayan çalışmaları destekler niteliktedir. Öte yandan, Katılımcı 16’nın kardeşiyle 

yaşadığı uyumsuzluk sonucu dinî kimliğinde oluşan zayıflama, kardeşler arası çatışmanın 

bireyin dinî kimliği üzerindeki olumsuz etkisini ortaya koyan bulgularla örtüşmektedir.  

 

3.3.2.4. Kardeşler Arası İletişimin Dinî kimlik Üzerindeki Etkisi 

Kardeşler arası iletişim, bireyin dinî kimlik inşa sürecinde etkili sosyal etkileşim alanlarından 

biridir. Sevgi, saygı ve güvene dayalı bir kardeşlik ilişkisi, bireyin dinî değerlere olan bağlılığını 

artırabilirken; çatışmalı ve uyumsuz ilişkiler bu bağları zayıflatabilmektedir. Katılımcıların bir 

kısmı, kardeşleriyle kurdukları ilişkinin dine bakışlarını doğrudan etkilediğini ifade etmiştir. 

Bazı katılımcılar, kardeşleriyle yaşadıkları tartışmalı ilişkilerin kendilerinde dinî sorgulamayı 

tetiklediğini şu sözlerle dile getirmiştir: “Kardeşlerimle aramızda dinî konularda hep bir 

tartışma olurdu. Onların yaklaşımı beni rahatsız ediyordu. Onlarla tartıştıkça o değerlere karşı 

daha fazla kendimi uzak hissediyordum.” (K12) Öte yandan, kardeşleriyle birlikte yürütülen 

dinî pratiklerin olumlu duygular oluşturduğunu belirten katılımcılar da bulunmaktadır. Başka 

bir katılımcı ise bu etkileşimi şöyle açıklamıştır: “Kardeşlerimle birlikte bazen camiye 

gittiğimizde kendimi daha iyi hissederdim. Ancak sonraları ben onlara katılmadım. Derken 

ibadetlerde de azalmayla başlayan genel bir soğukluk oldu.” (K7) 

Bu ifadeler, kardeşler arası dinî uyumun yalnızca bilgi aktarımı veya örnek olma düzeyinde 

değil, aynı zamanda duygusal bir bağ ve dayanışma biçiminde de işlediğini ortaya koymaktadır. 

 
329 Ellison - Sherkat, “Obedience and Autonomy”, 322-325. 

330 Peter L. Benson vd., “Adolescence and Religion: A Review of the Literature from 1970 to 1986”, Research in the 
Social Scientific Study of Religion 1 (1989), 165-168. 



 
107 

 

Dinî pratiklerin birlikte gerçekleştirilmesi, bireyde aidiyet hissini artırırken; bu birlikteliğin 

sekteye uğraması, bireysel bağlılıkların da zayıflamasına yol açabilmektedir. 

Bu bulgular, işlevselci kuram ile örtüşmektedir. İşlevselcilik, dinin birey ve toplum için bir 

birleştirici ve düzenleyici işlev gördüğünü savunur. 331 Bireyler, toplumsal ilişkiler ve aile içi 

etkileşimler aracılığıyla dinî aidiyetlerini güçlendirirler. Kardeşler arası sevgi, destek ve 

birlikte pratik etme hali, dinî kimliği pekiştiren bir sosyal zemin sunmaktadır. Ancak bu 

zeminin bozulması veya çatışmaya dönüşmesi, bireyin inançla olan bağlarını zayıflatma 

potansiyeli taşımaktadır. 

Bu bulgular, literatürde kardeşler arası etkileşimin bireylerin dinî kimlik gelişimi üzerindeki 

etkisini inceleyen çalışmalara paralellik göstermektedir. Smith ve Denton, aile içi 

etkileşimlerin, özellikle kardeş ilişkilerinin, bireyin manevi gelişimini nasıl 

şekillendirebileceğini vurgulamış ve bu ilişkilerin dinî pratiklerin devamlılığı üzerindeki 

önemini ortaya koymuştur.332 Benson ve Scales, kardeşler arasında sevgi ve güvene dayalı bir 

iletişimin, gençlerin dinî bağlılıklarını artırabileceğini, ancak bu ilişkilerin çatışmalı hale 

gelmesi durumunda bireylerin dinî kimliklerini sorgulama eğilimine girebileceğini 

belirtmiştir.333 Katılımcı 7 ve Katılımcı 12’nin ifadeleri, bu alanyazındaki bulgularla uyumlu 

görünmektedir. Kardeşlerle birlikte yürütülen dinî pratiklerin aidiyet hissini artırması, ancak 

bu birlikteliğin bozulması durumunda bireysel bağlılıkların zayıflaması, literatürde ifade 

edilen kardeş ilişkileri ve manevi gelişim arasındaki bağın bir yansımasıdır. 

Katılımcıların bazıları, kardeşleriyle yaşadıkları olumlu ilişkilerin dinî kimliklerini 

desteklediğini ifade ederken; bazıları ise çatışma ve iletişim problemleri nedeniyle dine olan 

 
331 Roediger, Psychology, 7; Shook, “Dewey’in Pedagojik İnançlarının Felsefi Bağlamı”, 113. 

332 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 112-117. 

333 Peter L. Benson, Peter C. Scales, “The Role of Family and Peer Relationships in Adolescent Religiousness”, 
Journal of Adolescent Research 24/1 (2009), 120-125. 





 
109 

 

evrelerinde değişen sebepler doğrultusunda ilerleyen çok boyutlu bir süreç olduğunu 

desteklemekte ve çalışmanın literatüre sunduğu özgün katkılardan birini oluşturmaktadır. 

 

3.4. Çocukluk Döneminde Dışlanmışlık Hissi 

Dinden uzaklaşma sürecini anlamaya yönelik psiko-sosyal temelli araştırmalar, çocukluk 

döneminde yaşanan aile içi dışlanmışlık hissinin bireylerin dinî yönelimlerini ve dinî 

topluluklarla olan bağlarını etkileyen önemli bir unsur olduğunu ortaya koymaktadır. Aile, 

bireyin ilk sosyalizasyon alanı olarak sevgi, değer görme ve aidiyet duygusunun temelini atar. 

Bu duyguların eksik yaşandığı bir çocukluk, bireyin hem benlik algısını hem de dinî kimliğini 

şekillendirme sürecini zayıflatabilir. 

Araştırma bulgularına göre, bazı katılımcılar çocukluklarında aile içinde diğer kardeşlerine 

göre daha az sevgi, ilgi veya değer gördüklerini ifade etmiş; bu durumun da zamanla dinî 

değerlere ve topluluklara karşı mesafeli bir duruş geliştirmelerine neden olduğunu 

belirtmişlerdir. 

Katılımcı 8, ailesinin kendisine kardeşlerine gösterilen ilgiden daha az ilgi göstermesinin 

sonuçlarını şöyle ifade etmiştir: “Ailemde hep diğer kardeşlerim daha çok sevilirdi gibi 

hissederdim. Benim söylediklerim pek dikkate alınmazdı. O yüzden Allah’ın da beni sevmediğini 

düşünmeye başlamıştım. Bu duygu bende Allah’a karşı derin bir kırgınlık oluşturdu.”  

Bazı katılımcılar ise dışlanmışlık hissinin yalnızca psikolojik değil, doğrudan dinî duygular 

üzerinde de etkili olduğunu belirtmiştir: “Küçükken annem hep ağabeyimi överdi, onunla gurur 

duyardı. Ben ise ne yapsam eksik bulunurdum. Zamanla ‘demek ki ben değerli değilim’ dedim. Bu 

da bende yaratıcıya karşı bir soğukluğa sebep oldu.” (K11) 

Bu anlatılar, çocuklukta yaşanan dışlanmışlık hissinin, bireyin hem Tanrı tasavvurunu hem de 

dinî aidiyetini nasıl etkileyebileceğini açıkça ortaya koymaktadır. Aile içindeki eşitsizlik algısı, 

özellikle sevgi ve ilgi dağılımında hissedilen adaletsizlik, bireyde “görülmeme” ya da “önemsiz 







 
112 

 

Katılımcılardan biri bu duygunun inançtan uzaklaşma sürecine etkisini şu sözlerle ifade 

etmiştir: “Ailemde hiçbir zaman tam anlamıyla kabul gördüğümü hissetmedim. Ne söylesem ya 

küçümsendi ya da görmezden gelindi. Bir süre sonra sadece aileden değil, Tanrı’dan da beklentimi 

kestim.” (K16) 

Benzer şekilde, başka bir katılımcı da şöyle demiştir: “Çocukken hep ikinci plandaydım. Bu da 

bende ‘ben zaten önemsizim’ duygusu oluşturdu. Neden böyle oluyor Allah’ım diye sorguladığımı 

hatırlıyorum.” (K5) Bu ifadeler, bireyin dışlanmışlık hissinin sadece ailesiyle değil, Tanrı ve dinî 

yapılarla kurduğu ilişkide de yıpratıcı etkiler doğurabileceğini göstermektedir. 

Buna karşılık agnostik bireylerin tamamı (1, 4, 6, 7, 18, 19) dışlanmışlık hissi yaşamadıklarını 

belirtmiş ve inanç değişimlerini daha çok zihinsel sorgulamalara bağlamışlardır. Katılımcı 1 

bunu şu şekilde dile getirmiştir: “Ailemle çok sağlam ilişkilerim vardı. Dinden uzaklaşmam 

tamamen akıl yürütme ve sorgulamayla gelişti.” (K1) 

Bu farklılık, agnostik bireylerin dinden uzaklaşma sürecinin daha çok bilişsel düzlemde 

işlediğini; seküler ve kişisel inanç tanımlarına yönelen bireylerde ise duygusal ve sosyal 

yaşantıların etkili olabileceğini göstermektedir. 

Deist bireyler arasında ise karma bir tablo görülmektedir. Katılımcı 14 dışlanmışlık hissinin 

etkili olduğunu belirtirken, katılımcılar 10 ve 20 böyle bir duygunun inanç yönelimlerinde rol 

oynamadığını ifade etmişlerdir. Bu durum, dışlanmışlık hissinin tek başına belirleyici bir faktör 

olmadığını; ancak diğer duygusal ve sosyal yaşantılarla birlikte etkili olabileceğini 

düşündürmektedir. 

Bu bulgular, dışlanmışlık hissinin bireylerin inanç biçimlerini etkileyebileceğini ancak bunun 

deterministik bir ilişki kurmadığını göstermektedir. Dışlanmışlık, bazı bireylerde geleneksel 

inanç kalıplarından uzaklaşarak kişisel inanç tanımlarına veya seküler yaşama yönelme 

eğilimini tetiklerken, diğer bireylerde inanç dönüşümüyle ilişkili olmamıştır. 

Bu durum, dinî yönelimin çok boyutlu bir yapı olduğunu ve bireyin psikolojik, sosyal ve bilişsel 

deneyimlerinin inanç sistemini şekillendirmede birlikte etkili olduğunu ortaya koymaktadır. 

Literatürde de benzer şekilde, bireyin erken dönem sosyal deneyimlerinin, özellikle aile 



 
113 

 

içindeki ilişkilerinin, dinî yönelim üzerinde etkili olabileceği ancak bu etkinin kişisel özellikler 

ve bilişsel süreçlerle bütünleşerek çeşitlendiği ifade edilmektedir.336  

 

 

3.4.2. Dışlanmışlık hissinin psiko-sosyal etkileri 

Dışlanmışlık hissi, bireylerin hem psikolojik hem de sosyal gelişimini etkileyen güçlü bir 

deneyimdir. Özellikle çocukluk döneminde aile içinde dışlanan bireyler, zamanla kendilik 

algılarını, değer sistemlerini ve sosyal aidiyetlerini sorgulama eğilimi geliştirebilmektedir.337 

Bu duygusal deneyim, bireylerin dinî kimliklerini, ritüel bağlılıklarını ve inanç sistemlerine 

yaklaşımlarını şekillendiren önemli bir psiko-sosyal faktör olarak ortaya çıkmaktadır. 338 

Araştırma bulguları, dışlanmışlık hissi yaşayan bireylerde dinî sorgulama oranlarının arttığını, 

aidiyet duygusunda zayıflama görüldüğünü ve ritüel uygulamalardan uzaklaşma eğilimlerinin 

belirginleştiğini göstermektedir. Özellikle aile içi adalet, ilgi ve sevgi dağılımında eksiklik 

 
336 Gordon, The Individual and His Religion, 45-52; Pehr Granqvist, Berit Hagekull, “Religiousness and Perceived 

Childhood Attachment: On the Question of Compensation or Correspondence”, 260-265. 

337 Çağlar Solak - Mert Teközel, “Sosyal Dışlanma Olgusu Üzerine Genel Bir İnceleme”, Manisa Celal Bayar 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 17/4 (2019), 321-336. 

338 Koç, “Çocuğun Dinî Gelişiminde Rol Model Olarak Anne ve Baba”, 52-54. 





 
115 

 

 

3.4.2.1. Sorgulayıcı Tutum 

Sorgulayıcı tutum, bireyin dinî inançları ve ritüelleri eleştirel bir bakış açısıyla değerlendirme 

sürecini ifade eder. Araştırma verileri, çocukluk döneminde aile içi dışlanmışlık hissi yaşayan 

bireylerin, bu duygusal deneyimin bir sonucu olarak dinî değerlere ve öğretilere karşı daha 

sorgulayıcı bir tavır geliştirdiğini göstermektedir. Özellikle yeterince sevgi ve kabul 

görmediğini düşünen bireylerin, dinî sistemin doğruluğu ve gerekliliği konusunda zihinsel 

sorgulamalar yapmaya daha yatkın oldukları görülmektedir. Katılımcı 8, bu süreci şu ifadelerle 

açıklamaktadır:  

Çocukluğumdan beri ailemin dinî öğretilerine maruz kaldım ama bir süre sonra bu 
öğretileri sorgulamaya başladım. "Neden bu ritüelleri yapıyoruz?" ya da 
"Gerçekten bir anlamı var mı?" gibi sorular kafamda belirdi. Özellikle ailemden 
beklediğim sevgiyi ve ilgiyi göremediğimde, bu sorular daha da güçlendi. Beni 
anlamayan bir ailenin değerlerini neden kabul edeyim ki, diye düşündüm. 

Benzer şekilde, katılımcı 14 dinî öğretileri sadece aktarım yoluyla değil, anlam boyutuyla da 

değerlendirmek istediğini şu sözlerle dile getirmiştir: 

Her şeyin sorgulanabilir olması gerektiğini düşünüyorum. Ailem bana dinî 
değerleri dayatırken, bu değerlerin altında yatan mantığı açıklamadı. Bu yüzden 
zamanla kendi yolumu bulmaya çalıştım. Özellikle çocukluk dönemimde 
yaşadığım yalnızlık hissi, beni bu tür sorgulamalara iten en büyük etkenlerden 
biriydi. 

Katılımcıların bu ifadeleri, aile içinde yaşanan duygusal kırılmaların dinî değerlere olan güveni 

zedeleyebileceğini ve bireyin inanç sistemine yönelik bilişsel sorgulamalar geliştirmesine 

neden olabileceğini ortaya koymaktadır. Bu sorgulayıcı süreç, bireyin dinî ritüellere olan bağını 

zayıflatmakta ve inançtan uzaklaşmaya giden yolda bir eşik oluşturmaktadır. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma literatürüyle örtüşmektedir. Bilişsel 

psikolojiye göre bireyler, inançlarını mantıksal tutarlılık ve kişisel anlam arayışı doğrultusunda 

yeniden yapılandırır.339 Aile içinde yeterince değer görmeyen bireylerde bu arayış daha keskin 

hâle gelir; dinî ritüel ve inançlar, sadece taklit edilen davranışlar olmaktan çıkarak sorgulanan 

yapılar hâline gelir. Bu sorgulamalar, eğer tatmin edici cevaplarla karşılanmazsa, bireyin dinle 

olan ilişkisini zayıflatabilir. 

Elde edilen bulgular, alanyazındaki araştırmalarla paralellik göstermektedir. Hunsberger ve 

Brown, bireylerin, özellikle genç yaşlarda maruz kaldıkları olumsuz ailevi ilişkilerin, dinî 

inançları ve pratikleri sorgulama süreçlerini hızlandırabileceğini vurgulamışlardır.340 

Paloutzian ve Park ise, bilişsel süreçlerin ve bireysel anlam arayışının, dinî bağlılığın 

 
339 Raymond F. Paloutzian, Invitation to the Psychology of Religion, (New York: The Guilford Press, 2017), 82-89. 

340 Hunsberger - Brown, “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family Background”, 244-246. 



 
116 

 

zayıflamasında belirleyici bir rol oynayabileceğini ifade etmektedir.341 Bu bağlamda, Katılımcı 

8 ve Katılımcı 14’ün ifadeleri, aile içindeki sevgi ve kabul eksikliğinin bireyde sorgulayıcı bir 

tutum oluşturduğu yönündeki literatürle örtüşmektedir. Özellikle dışlanmışlık hissi yaşayan 

bireylerin dinî ritüellerin anlamını daha derinlemesine sorgulama eğiliminde olduğu 

görülmektedir. Bu durum, bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma literatüründeki bulgularla 

uyumlu bir şekilde, sorgulayıcı tutumların inanç zayıflamasına zemin hazırlayabileceğini 

göstermektedir. Çocuklukta yaşanan dışlanmışlık hissi, bazı bireylerde dinî inanç ve pratiklerin 

anlamını sorgulama sürecini tetiklemiş, bu da inançtan uzaklaşma sürecinin bilişsel bir temel 

kazanmasına neden olmuştur. 

 

3.4.2.2. Dinî Aidiyet Eksikliği 

Dinî aidiyet eksikliği, bireyin dinî kimliğini içselleştirememesi ve kendisini bir dinî topluluğun 

parçası olarak görmemesi durumudur. Araştırma bulguları, özellikle aile içinde yeterli 

duygusal destek görmeyen bireylerin dinî kimlik oluşturmakta zorlandıklarını ve dinî 

pratikleri yalnızca görev temelli ya da biçimsel birer ritüel olarak algıladıklarını ortaya 

koymaktadır. Bu durum, bireylerin zamanla dinden uzaklaşmasına neden olabilmektedir. 

Katılımcıların deneyimleri, aidiyet hissinin yalnızca ritüel uygulamalarla değil, sevgi, anlayış ve 

anlam arayışıyla beslenmesi gerektiğini göstermektedir. Katılımcı 5 bu durumu şöyle dile 

getirmiştir: 

İbadetleri yerine getirmenin beni daha Müslüman yapacağını söylerlerdi ama ben 
onu hiçbir zaman hissetmedim. Ailemden yeterince destek ve sevgi görememek, 
onların değerlerine kendimi ait hissetmemi engelliyordu bence. Onlar için önemli 
olan, benim bir şeyleri yapıyor olmamdı, neden yaptığım değil.  

Katılımcı 11 ise dinî pratiklerin duygusal bağdan yoksun biçimde aktarılmasının kendisinde 

yabancılaşma duygusu oluşturduğunu belirtmektedir: “Ailem, benim dinî pratiklere katılmamı 

bekliyordu ama bunu bir zorunluluk gibi hissettim. Bu da beni daha çok uzaklaştırdı. Ailemle bu 

konuda duygusal bir bağ kuramadığım için aidiyet hissim hiçbir zaman oluşmadı. Kendimi hep 

bir dışarıdan izleyen gibi hissettim.” 

Bu anlatımlar, bireyin dinî pratikleri içselleştirebilmesi için yalnızca bilgi veya alışkanlık 

aktarımının yeterli olmadığını, aynı zamanda duygusal ve sosyal boyutun da bu süreçte önemli 

olduğunu göstermektedir. Duygusal bağın kurulamadığı bir ortamda, bireyin dinî aidiyet 

geliştirmesi güçleşmekte ve bu da dinle olan ilişkinin yüzeysel kalmasına veya zamanla 

kopmasına neden olmaktadır. 

Bu bulgular, özellikle işlevselci yaklaşım ile örtüşmektedir. İşlevselcilik, dinin toplumsal yapıyı 

bir arada tutan bir kurum olduğunu ve bireylerin bu yapıya olan bağlılığının sosyal ilişkiler 

 
341 Raymond F. Paloutzian - Crystal L. Park, “Integrative Themes in the Current Science of the Psychology of 

Religion”, Handbook of the psychology of religion and spirituality (New York: The Guilford Press, 2005), 10-15. 



 
117 

 

yoluyla şekillendiğini savunur.342 Aile, bu bağlılığın ilk kurulduğu sosyal yapı olduğundan, 

burada yaşanan sevgi eksikliği veya yabancılaşma, bireyin dinî topluluğa karşı da mesafeli 

olmasına neden olabilir. 

Ayrıca, katılımcıların aidiyet eksikliğiyle ilişkilendirdiği bu deneyimler, dinden uzaklaşma 

literatüründe de yer bulan önemli temalarla örtüşmektedir. Dinî ritüellerin yalnızca biçimsel 

olarak aktarılması, bireyin dinî kimliğini benimsemesini sağlamamakta; aksine, birey kendisini 

dışlanmış veya zoraki hissettiğinde bu ritüellere karşı direnç geliştirmektedir.343 Duygusal 

destek ve sosyal kabulün eksik olduğu ortamlarda yetişen bireyler, dinî yapılarla da güçlü bir 

bağ kurmakta zorlanmakta; bu da dinî aidiyetin gelişmesini engelleyen bir unsur olarak öne 

çıkmaktadır. 

 

3.4.2.3. Ritüellerden Uzaklaşma 

Ritüellerden uzaklaşma, bireyin dinî pratiklere olan ilgisinin azalması ve bu ritüellerin zamanla 

içsel anlamını kaybetmesi sürecini ifade eder. Araştırma bulguları, çocuklukta aile içinde 

duygusal destekten yoksun kalan bireylerin, dinî ritüellere biçimsel ve yabancı bir tutum 

geliştirdiklerini, bu pratiklerin onlarda bir manevî derinlik oluşturmadığını göstermektedir. 

Ritüellerin zorunluluk hissiyle ve sevgi bağından kopuk biçimde sunulması, bu süreci 

hızlandıran önemli bir etkendir. 

Katılımcı 3, dinî ritüellere karşı geliştirdiği bu mesafeli tutumu şu sözlerle açıklamaktadır: 

“Çocukluğumda ailem bizi ritüellere katılmaya zorladı. Ancak bu zorunluluk beni dinî 

pratiklerden soğuttu. Artık namaz kılmak ya da oruç tutmak gibi şeyler bana anlamsız geliyor 

çünkü bu ritüeller benim iç dünyama hitap etmiyor.” 

Benzer şekilde, katılımcı 17, duygusal bağ eksikliğinin ritüelleri anlamsızlaştırdığını ifade 

etmektedir: “Ritüellere katılımın beni aileme daha yakınlaştıracağını düşündüğüm dönemler 

oldu ama zamanla bunun yeterli olmadığını fark ettim. Ailede sevgi ve değer eksikliği varken, 

ritüeller sadece bir formalite gibi gelmeye başladı. Bu yüzden artık ritüellerden uzak duruyorum.” 

Bu ifadeler, bireylerin ritüellere yalnızca davranışsal düzeyde değil, duygusal ve anlam 

boyutuyla da bağlanma ihtiyacı duyduklarını göstermektedir. Zorunlulukla yerine getirilen 

 
342 Roediger, Psychology, 7; Shook, “Dewey’in Pedagojik İnançlarının Felsefi Bağlamı”, 113; Ayten, “William James 

(1842-1910) Ve Din Psikolojisinde Tecrübe Merkezli Bir Yaklaşım”, 457. 

343 Wade Clark Roof - William McKinney, American Mainline Religion: Its Changing Shape and Future (New 
Brunswick: Rutgers University Press, 1987), 123-127. 



 
118 

 

ama duygusal karşılığı olmayan ritüellerin, bireyde gerçek bir dinî aidiyet oluşturmaması 

kaçınılmazdır. 

Bu bulgular, özellikle psikanalitik yaklaşım ve dinden uzaklaşma literatürü ile örtüşmektedir. 

Psikanalitik kurama göre, bireyin erken yaşlardaki duygusal deneyimleri, özellikle ebeveynle 

kurduğu bağ, sonraki dönemlerdeki dinî yönelimleri doğrudan etkileyebilir.344 Bu teoriye göre, 

çocuklukta duygusal eksiklik yaşayan bireyler, dinî figürleri ve öğretileri de benzer şekilde 

“soğuk” ve “yabancı” olarak algılayabilir. 

Öte yandan elde edilen bulgular, alanyazındaki araştırmalarla uyum göstermektedir. Benson 

ve Spilka, dinî ritüellerin, bireyin içsel anlam arayışına cevap veremediği durumlarda, yalnızca 

şekli bir görev olarak algılandığını ve bireyin manevî bağlılığını zayıflattığını ifade 

etmektedir.345 Benzer şekilde, Hunsberger ve Altemeyer, çocuklukta yeterli duygusal 

destekten yoksun bireylerin, dinî pratiklere anlam yüklemekte zorlandığını ve bu nedenle bu 

ritüellerden uzaklaşma eğilimi gösterdiğini ortaya koymuştur.346 Katılımcı 3 ve Katılımcı 

17’nin ifadeleri, literatürdeki bu bulgularla örtüşmektedir. Ritüellerin zorunluluk hissiyle 

sunulması ve duygusal bağdan kopukluğu, literatürde olduğu gibi bu çalışmada da bireyin dinî 

kimliğinde zayıflamaya ve ritüellerden uzaklaşmaya neden olan temel etkenlerden biri olarak 

görülmektedir. 

Ritüellerin sadece bir görev ya da sorumluluk olarak sunulması, manevî deneyimden yoksunluk 

yaratmakta ve bu durum bireyde duygusal kopukluk geliştirmektedir. Bu kopukluk, zamanla 

inançtan uzaklaşmaya ve dinî yapılarla bağın zayıflamasına neden olabilmiştir. Bu bağlamda, 

baskıcı ya da yüzeysel dinî eğitim, bilinçdışı düzeyde bir tepkiye dönüşerek bireyin ritüellerden 

uzaklaşmasına yol açtığı görülmektedir. 

Bireyin dinî ritüellerle bağ kurabilmesi için yalnızca bilgilendirici değil, aynı zamanda duygusal 

olarak besleyici bir ortam gereklidir. Aile içinde sevgi, anlayış ve eşitliğe dayalı bir yaklaşım, 

ritüel uygulamalarının içselleştirilmesini ve anlam kazanmasını kolaylaştırmaktadır. Aksi 

durumda, ritüeller bireyde yük ve yabancılaşma duygusu oluşturarak dinden uzaklaşmanın 

psikososyal bir zeminine dönüşebilir. 

 

3.5. Çocukluk Döneminde Dinî Korku veya Baskıya Dayalı Söylemler 

Çocukluk döneminde karşılaşılan dinî korku ve baskıya dayalı söylemler, bireylerin dinle olan 

ilişkisini şekillendiren önemli bir psiko-sosyal etkendir. Bu tür söylemler çoğunlukla dinî 

pratiklere bağlılığı artırmak, ahlaki davranışları yönlendirmek ve çocukları disipline etmek 

 
344 Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, 29; Freud, Psikanaliz Üzerine, 83. 

345 Benson - Spilka, “God Image as a Function of Self-Esteem and Locus of Control”, 306-309. 

346 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists: A Groundbreaking Study of America’s Nonbelievers (Amherst: 
Prometheus Books, 2006), 142-147. 



 
119 

 

amacıyla kullanılmakta; ancak aynı zamanda bireylerin dinî kimliklerinden uzaklaşmalarına 

da neden olabilmektedir. Araştırma bulguları, bu tür ifadelerin bireylerin dinî gelişimi 

üzerinde kalıcı etkiler bıraktığını göstermektedir. 

Katılımcıların çoğu, çocukluklarında “Allah taş eder”, “Cehennemde yanarsın”, “Günah işlersen 

cezalandırılırsın” gibi korkutucu dinî ifadelerle karşılaştıklarını belirtmiştir. Bu söylemler, kısa 

vadede çocukların davranışlarını şekillendirmekte etkili gibi görünse de, uzun vadede dinî 

değerlerin korkuya dayalı bir çerçevede algılanmasına yol açmıştır. Katılımcıların ifadeleri, 

dinî öğretilerin sevgi, merhamet ve anlam boyutundan çok ceza ve korku odaklı aktarılmasının; 

zamanla bireylerde dinden soğuma, sorgulama ya da tamamen uzaklaşma davranışlarını 

tetikleyebildiğini ortaya koymaktadır. 

 

3.5.1. Korkuya dayalı dinî telkinlerin çocuklarda uyandırdığı ilk tepkiler 

Çocukluk döneminde karşılaşılan korkuya dayalı dinî telkinler, bireylerin bu söylemleri 

anlamlandırma biçimine ve dinî değerlere karşı geliştirdikleri tutumlara önemli ölçüde şekil 

vermektedir. Katılımcıların cevaplarından elde edilen örnekler, bu tür söylemlerin çocuklarda 

yarattığı ilk tepkileri anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

20 katılımcının dinden uzaklaşma süreçlerini anlamaya yönelik yapılan analizler sonucunda, 

katılımcıların yarısının (10 kişi) çocukluk döneminde karşılaştıkları korkuya dayalı dinî 

telkinlerin dinî kimliklerini şekillendirme ve dinden uzaklaşma süreçlerinde etkili olduğu 

tespit edilmiştir. Bu bireyler, korkuya dayalı söylemlerin tetiklediği ilk tepkiler olarak korku ve 

çekingenlik, tepki ve isyan, suçluluk ve kaygı, reddediş ve uzaklaşma ile içsel sorgulama gibi çeşitli 

duygusal ve davranışsal deneyimler yaşadıklarını belirtmişlerdir. 

Buna karşılık, diğer 10 katılımcının korkuya dayalı dinî telkinlerden doğrudan etkilenmediği; 

dinden uzaklaşma süreçlerinin farklı kişisel ve çevresel nedenlerle şekillendiği 

anlaşılmaktadır. Bu durum, dinî korkuya dayalı söylemlerin bireyler üzerindeki etkisinin tek 





 
121 

 

korku nedeniyle kaçınma davranışı gösteren çocuklar, dinî kimliklerini sevgi ve aidiyet 

temelinde değil, kaçınma ve tehdit algısı üzerine kurmaya başlamaktadır. 

Bu bulgular, özellikle psikanalitik yaklaşım ve dinden uzaklaşma kuramıyla örtüşmektedir. 

Psikanalitik teoriye göre, çocuklukta edinilen korkular ve baskı temelli deneyimler, bireyin 

bilinçdışında kalıcı izler bırakır. Bu izler, ilerleyen yaşlarda dinî figürlere ve kurumlara yönelik 

kaçınmacı ya da savunmacı tutumlar doğurabilir.347 Araştırmada yer alan katılımcılar, 

çocuklukta duydukları tehditkar söylemlerin yalnızca o anki davranışlarını değil, 

yetişkinlikteki dinî yönelimlerini de şekillendirdiğini ifade etmişlerdir. 

Diğer yandan bu bulgular, literatürde korku temelli dinî telkinlerin bireyin dinî kimlik gelişimi 

üzerindeki olumsuz etkisini vurgulayan çalışmalarla örtüşmektedir. Granqvist ve Kirkpatrick, 

çocuklukta cezalandırıcı ve tehditkâr bir Tanrı algısına maruz kalan bireylerin, bu algıyı 

yetişkinlikte de sürdürme eğilimi gösterdiğini ve bu durumun dinî aidiyeti zayıflatabileceğini 

ifade etmişlerdir.348 Paloutzian ve Park ise, erken yaşlarda korku ve baskıya dayalı bir dinî 

sosyalizasyonun, bireyin dinî bağlılık yerine savunmacı ve kaçınmacı bir tutum geliştirmesine 

neden olabileceğini belirtmektedir.349 Katılımcı 1 ve Katılımcı 4’ün ifadeleri, bu literatürdeki 

bulgularla uyumlu görünmektedir. Çocukluk döneminde korkuya dayalı dinî söylemlerle 

tanışan bireylerin, bu söylemleri içselleştirmekte güçlük çekmesi ve zamanla dinî ritüellerden 

uzaklaşması, alanyazında sıkça vurgulanan bir eğilimdir. 

Baskı ve korku temelli dinî telkinlerin, bireyin Tanrı ile ilişkisini güvene değil, denetime ve 

cezaya dayalı bir çerçevede kurmasına neden olduğu görülmektedir. Bu nedenle, korku yerine 

sevgi ve güven temelli bir Tanrı tasavvurunun sunulması, bireyin hem psikolojik gelişimi hem 

de sağlıklı bir dinî aidiyet geliştirmesi açısından kritik öneme sahiptir. 

 

3.5.1.2. Tepki ve İsyan 

Araştırma verilerine göre, bazı bireyler çocuklukta maruz kaldıkları korku temelli dinî 

telkinlere karşı, zamanla tepkisel ve reddedici bir tutum geliştirmiştir. Bu bireylerde, özellikle 

ergenlik dönemine geçişle birlikte, korkuya dayalı söylemler artık etkisini yitirmiş ve yerini 

dinî otoriteye karşı bir tür sorgulayıcı hatta isyankâr yaklaşıma bırakmıştır. Katılımcılar, dinî 

öğretilerin sevgi ve anlam değil, baskı ve tehdit yoluyla verilmesini içselleştirememiş ve 

zamanla bu yaklaşımlara karşı mesafe almıştır. 

Katılımcı 5, çocukluk döneminde yoğun biçimde korkutularak yönlendirildiğini, fakat bu 

durumun ilerleyen yaşlarda tepkiye dönüştüğünü şöyle ifade etmiştir: “Küçükken sürekli 

 
347 Güleç, Freud, 38; Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, 33. 

348 Pehr Granqvist - Lee A. Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-
Analysis”, The International Journal for the Psychology of Religion 14/4 (2004), 238-242. 

349 Paloutzian - Park, “Integrative Themes in the Current Science of the Psychology of Religion”, 12-15. 



 
122 

 

korkutuluyordum. ‘Cehennemde yanarsın’ deniyordu. Ama büyüdükçe bu söylemlere karşı öfke 

hissetmeye başladım. Şimdi tamamen reddediyorum.”  

Benzer şekilde, katılımcı 6, çocuklukta korkuya dayalı bir atmosferde büyüdüğünü, ancak 

zamanla bu anlayışa karşı eleştirel bir tutum geliştirdiğini belirtmiştir: “Bana göre her şeyin 

içinde bir korku vardı. Çocuklukta bu korkuyla yaşadım ama büyüyünce ‘Bu doğru değil’ demeye 

başladım.” 

Bu ifadeler, korkuya dayalı söylemlerin yalnızca anlık davranış kontrolü sağladığını, fakat uzun 

vadede bireyin dinî yapılarla bağını koparabileceğini göstermektedir. Katılımcıların öfke, 

reddediş ve sorgulama gibi tepkiler geliştirmesi, bu tür söylemlerin otorite figürleriyle olan 

ilişkiyi zedelediğini ve dinî kurumlara olan güveni sarstığını ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, hem psikanalitik teori hem de hümanist psikoloji çerçevesinden açıklanabilir. 

Psikanalitik yaklaşıma göre, çocuklukta bastırılan korku ve baskı, bilinçdışı düzeyde bir 

savunma mekanizmasına dönüşerek ilerleyen yaşlarda otorite figürlerine karşı isyan olarak 

ortaya çıkabilir.350 Bu durumda dinî otorite, birey için artık saygı değil, tepki nesnesi haline 

gelir. 

Öte yandan hümanist psikoloji, bireyin özgür irade ve anlam arayışına dayalı gelişimini 

vurgular. Bu yaklaşıma göre, korkuya dayalı dinî eğitim, bireyin özgün benliğini geliştirmesini 

engeller; birey dışsal baskıya değil, içsel motivasyona dayalı bir inanç yapısı geliştirmek 

ister.351 Dolayısıyla, baskıcı ve tehditkâr dinî telkinler bireyin içsel özgürlüğünü zedeleyerek 

dinden uzaklaşmaya neden olabilir. 

Bu bulgular, literatürde korkuya dayalı dinî telkinlere karşı bireylerde gelişen tepkilerle ilgili 

yapılan araştırmalarla örtüşmektedir. Hunsberger ve Brown, cezalandırıcı Tanrı anlayışının, 

bireylerin dinî bağlılıklarını güçlendirmek yerine, onlarda otoriteye karşı eleştirel ve mesafeli 

bir tutum geliştirebileceğini ifade etmiştir.352 Kirkpatrick ve Granqvist, sevgi temelli değil, 

baskı ve korkuya dayalı bir dinî sosyalizasyonun, bireyin dinî kimlikten uzaklaşmasına neden 

olabileceğini vurgulamaktadır.353 Katılımcı 5 ve katılımcı 6’nın açıklamaları, bu literatürdeki 

bulgularla uyum göstermektedir. Bu bireylerde korkuya dayalı söylemler, çocukluk döneminde 

kısa vadeli davranışsal kontrol sağlasa da uzun vadede dinî aidiyetin zayıflamasına ve otoriteye 

karşı tepkiye yol açmıştır. Korku ve baskı yoluyla verilen dinî söylemlere karşı bazı bireylerde 

 
350 Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, 33. 

351 Fernald, Psychology, 17; Carl Rogers, On Becoming A Person: A Therapist’s View on Psychotherapy, Humanistic 
Psychology, and the Path to Personal Growth (Erscheinungsort nicht ermittelbar: HarperOne, 1995), 155-122. 

352 Hunsberger - Brown, “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family Background”, 245-248. 

353 Pehr Granqvist - Lee A. Kirkpatrick, “The Religious Life of Adults with Attachment Avoidance and Anxiety: 
Religious Beliefs, Compensatory Mechanisms, and Religious Behavior”, Handbook of attachment: Theory, 
research, and clinical applications (New York: The Guilford Press, 2005), 138-142. 



 
123 

 

gelişen tepki ve isyan, çocuklukta şekillenen içsel çatışmaların yetişkinlikte bilinçli bir 

reddedişe dönüşmesinin bir yansımasıdır. 

3.5.1.3. Suçluluk ve Kaygı 

Korkuya dayalı bir eğitim anlayışıyla büyütülen çocuklarda, sıklıkla suçluluk ve kaygı belirtileri 

gözlemlenir. Sürekli cezalandırılma korkusuyla hareket eden çocuk, davranışlarının her an 

yanlış algılanabileceği endişesiyle kendini ifade etmekten çekinebilir. Bu durum, çocuğun içsel 

bir suçluluk hissi geliştirmesine neden olabilir; çünkü sevgi ve destek yerine, hata yapma 

korkusuyla şekillenen bir dünyada yaşamaktadır.354 Böyle bir ortamda büyüyen çocuk, 

özgüvenini kaybedebilir ve sürekli onay bekleyen bir tutum sergileyebilir. Ayrıca, bu tür bir 

eğitim tarzı çocuğun Allah algısını da olumsuz etkileyerek, O’nu yalnızca cezalandırıcı bir varlık 

olarak görmesine yol açabilir. Bu kaygı ve suçluluk duyguları, ilerleyen yaşlarda da kişide 

psikolojik etkiler bırakabilir. 

Bazı katılımcılar, korkuya dayalı söylemleri çocuklukta içselleştirmiş ve hata yaptıklarında 

suçluluk duygusu hissettiklerini belirtmiştir. Bu suçluluk duygusu, zamanla bireylerde kaygıya 

dönüşmüş ve  manevî pratiklere mesafeli bir tutum geliştirilmesine yol açmıştır. Örneğin 

katılımcı 7 bu konuda şöyle demektedir: “Yaramazlık yapınca ‘Allah her şeyi görür’ denirdi. Bu 

yüzden yanlış bir şey yaptığımda sürekli vicdan azabı çeker ve Allah’ın beni cezalandıracağından 

korkardım.” Hata yapma korkusunun kendisinde kaygıya sebep olduğuna dair katılımcı 12’nin 

sözleri dikkat çekicidir: “Her şey günah, her şey yasak denirdi. Küçükken sürekli hata yapmaktan 

korkuyordum. Bu, büyüyünce üzerimde bir kaygıya dönüştü.” 

Bu tür tepkiler, bireylerin dinî değerlerle kurdukları ilişkiyi, ödül ve ceza mekanizması 

üzerinden şekillendirdiğini göstermektedir. Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden 

uzaklaşma ve bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik 

teori, bireyin çocukluk döneminde edindiği suçluluk ve kaygının bilinçdışında büyük izler 

bırakabileceğini ve bu duyguların ilerleyen yaşlarda dinî pratiklerden uzaklaşmaya neden 

olabileceğini savunur.355 Korkuya dayalı söylemlerle büyüyen bireylerin, sürekli hata yapma 

endişesi taşıması ve cezalandırılma korkusuyla hareket etmesi, onların dinî kimliklerini bir yük 

olarak algılamalarına yol açabilir. 

Bilişsel psikoloji açısından bakıldığında ise, bireyin dinî öğretileri anlamlandırma biçimi, 

çocuklukta oluşturduğu bilişsel şemalarla doğrudan ilişkilidir. Sürekli günah ve ceza 

vurgusuyla büyüyen bireyler, zamanla dinî ritüelleri bir kaygı kaynağı olarak görerek bu 

 
354 İrfan Başkurt, “Eğitimde Çocuk ve ’Öteki’nin Kimliği Problemi”, Journal of Istanbul University Faculty of Theology 

5 (2012), 120-130. 

355 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 564. 



 
124 

 

pratiklerden uzaklaşabilir.356 Katılımcıların, çocukluklarında içselleştirdikleri bu korku ve 

suçluluk duygularının zamanla  manevî pratiklerden uzaklaşmalarına neden olması, hem 

bilinçdışı süreçleri açıklayan psikanalitik çerçeveyle hem de bireyin düşünsel süreçlerini ele 

alan bilişsel psikoloji perspektifiyle uyumludur. 

 

3.5.1.4. Reddediş ve Uzaklaşma 

Korkuya dayalı dinî söylemlere maruz kalan bireylerde, çocukluk döneminden itibaren 

suçluluk ve kaygı duygularının geliştiği gözlemlenmiştir. Sürekli olarak “Allah her şeyi görür”, 

“Günah işlersen cehenneme gidersin” gibi ifadelerle büyüyen çocuklar, hata yapmaktan aşırı 

derecede korkmakta ve davranışlarını cezalandırılma endişesiyle sınırlandırmaktadır. Bu 

durum, çocuğun kendi kararlarını özgürce verememesi, sürekli bir iç denetim ve vicdan baskısı 

altında yaşaması gibi sonuçlara yol açmaktadır. 

Katılımcıların ifadeleri, çocuklukta yaşanan bu korku odaklı yönlendirmelerin bireylerde kalıcı 

suçluluk hissi ve zamanla buna bağlı olarak gelişen manevi kaygı duygularını beslediğini 

göstermektedir. Katılımcı 7, bu durumu şöyle aktarmaktadır: “Yaramazlık yapınca ‘Allah her 

şeyi görür’ denirdi. Bu yüzden yanlış bir şey yaptığımda sürekli vicdan azabı çeker ve Allah’ın beni 

cezalandıracağından korkardım.” (K7) 

Katılımcı 12 ise dinî söylemlerin sürekli yasak ve günah vurgusuyla sunulmasının kendisinde 

kalıcı bir kaygı oluşturduğunu ifade etmektedir: “Her şey günah, her şey yasak denirdi. Küçükken 

sürekli hata yapmaktan korkuyordum. Bu, büyüyünce üzerimde bir kaygıya dönüştü.” (K12) 

Bu tür deneyimler, bireyin dinî yapılarla olan ilişkisini ceza ve denetim ekseninde 

yapılandırmakta ve zamanla bu ilişkinin bir yük haline gelmesine neden olmaktadır. Dinî 

pratiklerin bir huzur ve anlam kaynağı olmak yerine, kaygı ve suçlulukla eşleşmesi, bireyde bu 

pratiklerden uzaklaşma eğilimini güçlendirmektedir. 

Bu bulgular, hem psikanalitik teori hem de bilişsel psikoloji perspektifiyle uyumludur. 

Psikanaliz, çocuklukta içselleştirilen suçluluk duygularının bilinçdışı düzeyde kalıcı etkiler 

bıraktığını ve bireyin ilerleyen yaşlarda dinî otoriteyle kurduğu ilişkiye yansıdığını öne 

sürer.357 Bu bağlamda, dinî söylemlerle cezalandırılma korkusunu ilişkilendiren çocuk, dinî 

kimliği bir tehdit unsuru olarak algılayabilir. 

Bilişsel psikoloji ise bireyin dinî öğretileri nasıl anlamlandırdığını, çocuklukta gelişen bilişsel 

şemalar üzerinden açıklar. Günah, ceza ve kontrol temelli bir dinî eğitim alan birey, bu şemalar 

 
356 Fernald, Psychology, 19; Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 10. 

357 Sigmund) Robson-Scott W. D.  Freud, The Future of an Illusion (Liveright Publishing Corporation, 1953), 35-45. 



 
125 

 

üzerinden dünyayı değerlendirmeye başlar. Sonuç olarak, dinî ritüeller bireyde kaygı 

uyandıran ve uzak durulması gereken uygulamalar haline gelir. 

Bu bulgular, alanyazındaki araştırmalarla paralellik göstermektedir. Hunsberger ve Altemeyer, 

cezalandırıcı bir Tanrı algısıyla büyüyen bireylerin, yetişkinlik döneminde dinî bağlılıklarını 

sürdürememe olasılıklarının daha yüksek olduğunu vurgulamışlardır.358 Granqvist ve 

Kirkpatrick, çocuklukta korkuya dayalı bir dinî eğitim alan bireylerin, bu eğitimden 

kaynaklanan suçluluk ve kaygı duygularını uzun vadede aşmakta güçlük çektiğini ve bu 

durumun dinî pratiklerden uzaklaşmaya yol açabileceğini ifade etmektedir.359 Katılımcı 7 ve 

Katılımcı 12’nin açıklamaları, bu literatürdeki bulgularla uyumlu görünmektedir.  

Çocuklukta suçluluk ve kaygı duygularını içselleştiren bireyler, dinî kimliklerini özgür irade ve 

içsel anlam arayışından ziyade baskı ve endişe temelinde inşa etmişlerdir. Bu durum, 

literatürde de sıklıkla vurgulandığı gibi, bireylerin dinî ritüelleri bir huzur kaynağı yerine bir 

yük olarak görmesine neden olmuştur. Katılımcıların anlatımları, dinî değerlerin sağlıklı bir 

şekilde içselleştirilebilmesi için sevgi, anlayış ve anlam odaklı bir eğitim yaklaşımının 

gerekliliğini ortaya koymaktadır. Aksi takdirde, birey hem dinî ritüellere hem de Tanrı 

imgesine karşı kaygı temelli bir yabancılaşma yaşayabilir. 

 

3.5.1.5. İçsel Sorgulama 

Korkuya dayalı dinî telkinlerle büyüyen bireylerde, erken yaşlardan itibaren yoğun bir içsel 

sorgulama sürecinin başladığı görülmektedir. Bu çocuklar, sık sık otorite figürlerinden gelen 

baskı ve ceza temelli mesajlarla karşılaştıkları için yalnızca kendi davranışlarını değil, aynı 

zamanda bu mesajların doğruluğunu da sorgulama eğilimindedir. “Neden sürekli 

suçlanıyorum?”, “Hata yapmam neden bu kadar büyük bir sorun?”, “Allah neden sürekli kızıyor 

ve ceza veriyor?” gibi sorular, bu bireylerin zihinsel dünyasında belirgin bir yer edinmiştir. 

Sevgi ve güven temelinden yoksun bir dinî eğitim, çocuğun Allah ile sağlıklı bir bağ kurmasını 

zorlaştırmakta; bu da zamanla inanç sistemine yönelik zihinsel mesafelenmeye ve alternatif 

anlam arayışlarına yol açabilmektedir. Bu içsel sorgulamalar, bireyin dinî değerlere karşı 

duyduğu kafa karışıklığını ve kimlik inşası sürecinde yaşadığı çatışmayı yansıtmaktadır. 

Katılımcı 3, çevresinden gelen dinî uyarılar ile aile içinde verilen daha açıklayıcı bilgileri 

karşılaştırarak erken yaşta sorgulama sürecine girdiğini ifade etmiştir: “Dayılarım bana her 

 
358 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 136-141. 

359 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 240-
245. 



 
126 

 

şeyi açıklamaya çalışırdı, ama dış çevreden sürekli ‘Yapma, günah!’ gibi baskılar vardı. Çocukken 

bile bunların mantığını anlamaya çalışırdım.”  

Katılımcı 8 ise korku odaklı dinî anlatımların neden sürekli tekrarlandığını sorguladığını 

belirtmiştir: “Çocukken her şeyin korkutucu olduğunu düşünürdüm. Sonra ‘Neden hep korku 

üzerinden gidiliyor?’ diye düşünmeye başladım.” 

Bu ifadeler, dinî korkunun birey üzerinde yalnızca itaat oluşturmaktan öte, sorgulayıcı bir 

zihinsel süreci de tetikleyebildiğini göstermektedir. Katılımcılar, baskıcı ve cezalandırıcı 

öğretilerin içsel tutarlılığını sorgulamış; bu da zamanla dinî yapılarla olan bağın zayıflamasına 

zemin hazırlamıştır. 

Bu bulgular, hem bilişsel psikoloji hem de psikanalitik teori perspektifiyle uyumludur. Bilişsel 

psikoloji, bireyin inanç sistemlerini oluştururken bu bilgileri nasıl işlediğine, 

anlamlandırdığına ve kendi zihinsel şemalarıyla nasıl bütünleştirdiğine odaklanır.360 

Çocuklukta sürekli günah, ceza ve korku temelli mesajlarla karşılaşan birey, bu şemaların 

tutarsızlığını fark ettiğinde zihinsel bir çatışma yaşayabilir ve sorgulama süreci başlar. 

Psikanalitik kuram ise, bireyin çocuklukta içselleştirdiği korku ve baskının ilerleyen yaşlarda 

bilinçdışı düzeyde tepkiye dönüşeceğini savunur.361 Bu süreçte birey, dinî oterite figürlerinden 

uzaklaşabilir ve otoriteyle özdeşleşmeyi reddedebilir. Katılımcıların, bu korku temelli 

söylemleri erken yaşta anlamlandırmaya çalışmaları ve zamanla mesafe koymaları, hem 

bilinçli bilişsel süreçlerin hem de bilinçdışı dinamiklerin dinden uzaklaşma sürecindeki 

etkisini ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, literatürdeki araştırmalarla paralellik göstermektedir. Hunsberger ve Altemeyer, 

korku ve baskıya dayalı dinî söylemlerin, bireylerde otoriteye duyulan güveni 

zayıflatabileceğini ve bu durumun, inanç sistemine yönelik zihinsel sorgulama süreçlerini 

tetikleyebileceğini belirtmişlerdir.362 Paloutzian ve Park, çocuklukta karşılaşılan tutarsız ya da 

cezalandırıcı dinî mesajların, bireyin dinî inançları üzerinde bilişsel çatışma yaratabileceğini 

ve bu çatışmanın inanç zeminini zayıflatabileceğini ifade etmektedir.363 Katılımcı 3 ve Katılımcı 

8’in açıklamaları, literatürdeki bu bulgularla uyumlu görünmektedir. Çocukluk döneminde 

cezalandırıcı mesajlara maruz kalan bireyler, bu mesajların tutarlılığını sorgulama eğiliminde 

olmuş ve zamanla dinî yapılarla olan bağlarını gevşetmiştir. 

Korkuya dayalı söylemler bireyde yalnızca çekinme ya da kaygı yaratmakla kalmamakta; aynı 

zamanda yoğun bir içsel sorgulama ve otoriteyle hesaplaşma sürecine de neden 

 
360 Aaron T. Beck, Cognitive Therapy and the Emotional Disorders (East Rutherford: Plume, 1979), 121-128. 

361 Güleç, Freud, 45-50. 

362 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 144-147. 

363 Paloutzian - Park, “Integrative Themes in the Current Science of the Psychology of Religion”, 13-16. 



 
127 

 

olabilmektedir. Bu durum, bireyin dinî kimlik inşasında derin bir kırılma yaratmakta ve 

zamanla inançtan uzaklaşmanın düşünsel zeminini oluşturmaktadır. 

Bu bölümde ele alınan bulgular, çocukluk döneminde korkuya dayalı dinî telkinlerle karşılaşan 

bireylerin dinî kimlik inşa süreçlerinde yaşadıkları psiko-sosyal etkilenmeleri farklı temalar 

altında ortaya koymuştur. Katılımcıların deneyimlerinden yola çıkarak belirlenen “korku ve 

çekingenlik”, “tepki ve isyan”, “suçluluk ve kaygı”, “reddediş ve uzaklaşma” ile “içsel sorgulama” 

başlıkları, korku temelli söylemlerin bireylerde yalnızca kısa vadeli davranışsal sonuçlar 

doğurmadığını, aynı zamanda uzun vadede dinî yapı ve otoriteyle kurulan ilişkiyi derinden 

etkilediğini göstermektedir. 

Bulgular, dinin ceza merkezli bir yapı olarak sunulmasının, bireylerde hem duygusal hem 

bilişsel düzeyde yabancılaşma, güvensizlik ve sorgulama gibi etkiler yarattığını ortaya 

koymaktadır. Bu durum, yalnızca bireysel inanç ve uygulamaları değil, aynı zamanda toplumsal 

düzeyde dinî aidiyet hissini ve güven temelli inanç ilişkisini de zedeleyebilmektedir. Özellikle 

sevgi, merhamet ve anlayış temelli bir din anlatımından uzak eğitim ortamlarında büyüyen 

bireylerde, Tanrı tasavvuru da çoğunlukla cezalandırıcı, mesafeli ve ürkütücü bir çerçevede 

şekillenmiştir. 

Bu bulgular hem psikanalitik hem bilişsel hem de hümanist psikoloji yaklaşımlarıyla 

örtüşmekte; bireyin dinî gelişiminin yalnızca öğretilerin içeriğine değil, bu öğretilerin nasıl 

aktarıldığına da bağlı olduğunu göstermektedir. Sevgi temelli bir din dili yerine korkuya dayalı 

bir yaklaşımın tercih edilmesi, bireyde sadece dışsal bir itaat değil, aynı zamanda içsel bir 

uzaklaşma yaratmaktadır. 

 

3.5.2. Dinî korku söylemlerinin yaygınlığı 

Araştırma bulguları, korkuya dayalı dinî söylemlerin çocukluk döneminde yaygın bir eğitim 

aracı olarak kullanıldığını ortaya koymaktadır. Katılımcıların önemli bir kısmı, dinî eğitim 

sürecinde sevgi ve anlam temelli bir anlatım yerine, ceza, günah ve tehdit içerikli ifadelerle 



 
128 

 

yönlendirildiklerini belirtmiştir. Bu tür söylemler, genellikle çocukların davranışlarını kontrol 

altına almak ya da dinî ritüellere katılımı sağlamak amacıyla dile getirilmiştir. 

Katılımcı ifadelerinde, özellikle aile büyüklerinden –anne, baba ya da dede ve nineler gibi– 

sıkça tekrar edilen bazı kalıplaşmış ifadeler öne çıkmaktadır. Bunlar arasında en çok dile 

getirilenler şunlardır: 

a) “Allah taş eder.” Çocuklara istenmeyen davranışlardan vazgeçmeleri için söylenmiş, ani 

ve sert bir ceza beklentisi oluşturmuştur. Katılımcı 6: “Bizim çevrede hep ‘Yaramazlık 

yaparsan Allah taş eder’ gibi şeyler söylenirdi.” (K6) 

b) “Cehennemde yanarsın.” Ritüel ihmalleri veya dinî kurallara uymama durumlarında 

sıklıkla kullanılmıştır. Katılımcı 5: “Çocukken namaz kılmazsan ‘Cehennemde yanarsın’ 

denirdi.” (K5) 

c) “Allah kızar.” Çocuğun sosyal ya da ahlaki kurallara uymasını sağlamak için başvurulan, 

ama zamanla tehditkâr bir Tanrı algısı oluşturan ifadedir. Katılımcı 1: “Annem hep ‘Allah 

baba kızar’ derdi. Ben de bunu gerçekten korkutucu bulurdum.” (K1) 

d) “Her şey günah…” Neredeyse tüm davranışların dinî bağlamda kontrol edildiği, bireyin 

serbest hareket alanının daraltıldığı bir algı oluşturmuştur. Katılımcı 9: “Her şeye günah 

derlerdi. O kadar ki bazen ne yapacağımı bilemezdim.” (K9) 

Bu söylemlerin yaygınlığı, onların bireysel deneyimlerin ötesine geçerek toplumsal bir aktarım 

biçimine dönüştüğünü göstermektedir. Katılımcıların bu ifadeleri ayrıntılarıyla hatırlamaları, 

bu söylemlerin hem sıklıkla hem de güçlü duygusal izler bırakarak kullanıldığını ortaya 

koymaktadır. 

 

3.5.2.1. Korkuya Dayalı Söylemlerin Kullanım Sıklığı 

Korkuya dayalı söylemlerin çocuklukta yaygın biçimde kullanılmasının temelinde, çocuk 

davranışlarını şekillendirme ve ritüel uygulamaları kazandırma çabası yatmaktadır. Ancak bu 

yaklaşımın pedagojik temellerden yoksun oluşu, bireylerde kısa vadede itaat sağlasa da uzun 

vadede ciddi psikolojik ve dinî sorunlara zemin hazırlayabilmektedir. 

Katılımcıların ifadeleri, bu tür korkuya dayalı söylemlerin sadece rastlantısal veya bireysel 

tercihlerle sınırlı olmadığını, aksine çocuklukta sıkça tekrar eden ve belirli amaçlara yönelik 

bilinçli ya da alışkanlık haline gelmiş kalıplar olarak kullanıldığını göstermektedir. Bu 

söylemler, farklı bağlamlarda farklı işlevler üstlenmiş; bireyin davranışlarını yönlendirme, 

toplumsal beklentilere uyum sağlatma ve ahlâki normları içselleştirme amacıyla çeşitli 

şekillerde dile getirilmiştir. 

Katılımcı anlatımlarına göre bu söylemler üç temel işlev etrafında kullanılmaktadır: 

a) Yaramazlığı engelleme veya disiplin sağlama amaçlı: Çocukların yaramazlık yapmasını 

önlemek veya disiplinli olmalarını sağlamak için sıkça bu ifadeler kullanılmıştır. Örnek: 



 
129 

 

Katılımcı 2, “Küçükken hep ‘Yapma, Allah görür’ derlerdi. Bu yüzden hata yapmaktan 

korkardım,” demiştir. 

b) Dinî ritüelerin öğretilmesinde: Çocukları namaz kılmaya, oruç tutmaya veya dinî 

emirleri yerine getirmeye teşvik etmek için korku temelli bir yaklaşım benimsenmiştir. 

Örnek: Katılımcı 12, “Küçükken sürekli ‘Namaz kılmazsan günaha girersin’ denirdi. Bu 

yüzden ilk başta zorla kılardım,” ifadesini kullanmıştır. 

c) Ahlâki değerlerin aktarımında: Çocuklara doğruluk, dürüstlük veya diğer ahlâki 

değerleri öğretmek için dinî korkutma ifadeleri kullanılmıştır. Örnek: Katılımcı 4, 

“Yalan söylersen ceza alırsın diye hep korkutuluyorduk,” diyerek bu yaklaşımın ahlâki 

değerlerle bağlantısını belirtmiştir. 

Bu bulgular, özellikle psikanalitik teori ve davranışçılık yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. 

Psikanalitik kurama göre, çocukluk döneminde içselleştirilen korku temelli öğretiler bireyin 

bilinçdışına yerleşerek uzun vadeli dinî yabancılaşmaya yol açabilir.364 “Cehennemde 

yanarsın” ya da “Allah kızar” gibi ifadeler, Tanrı imgesini bir cezalandırıcı otoriteye 

dönüştürmekte; bu da bireyin dinî otoriteyle duygusal bağ kurmasını engellemektedir. 

Davranışçı yaklaşım ise çevresel uyarıcılara verilen tepkiyle öğrenmenin gerçekleştiğini 

savunur. Bu çerçevede, birey çocuklukta korkuyla şekillenen davranışları tekrar edebilir; ancak 

bu davranışlar bilinçli bir seçimle değil, şartlanma yoluyla oluştuğundan, birey özgür iradesini 

geliştirdiğinde bu davranış kalıplarını terk edebilir. 365 “Zorla yaptırılan ibadetler” veya 

“korkuyla kazanılan ahlakî tutumlar”, bireyin bilinçli seçimleri olmadığından, birey özgür 

iradesiyle hareket etmeye başladığında bu telkinleri reddedebilir. 

Bu bulgular, literatürde korkuya dayalı dinî söylemlerin çocukların dinî gelişimi üzerindeki 

olumsuz etkilerine dair yapılan araştırmalarla paralellik göstermektedir. Granqvist ve 

Kirkpatrick, cezalandırıcı Tanrı tasvirlerinin, çocuklarda kısa vadeli itaat sağladığını ancak 

uzun vadede dinî aidiyeti zayıflattığını ortaya koymuştur.366 Hunsberger ve Brown, çocuklukta 

sürekli cezalandırıcı ifadelerle karşılaşan bireylerin, yetişkinlikte dinî oteritelere duyulan 

güveni kaybettiğini ve dinî ritüellerden uzaklaştığını belirtmektedir.367 Katılımcı 2, 12 ve 4’ün 

açıklamaları, bu literatürdeki bulgularla uyumlu görünmektedir. Çocuklukta korku temelli 

söylemlerle yönlendirilen bireyler, bu söylemlerin içeriğini sorgulama eğilimine girmiş ve 

zamanla dinî pratiklerle bağlarını zayıflatmıştır. Bu durum, alanyazında sıkça dile getirildiği 

 
364 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 515, 516; Güleç, Freud, 45-50. 

365 Watson John B., Behaviorism, 3, 4; Weiten, Psychology: Themes and Variations, 9. 

366 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 238-
242. 

367 Hunsberger - Brown, “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family Background”, 244-247. 



 
130 

 

gibi, korkuya dayalı dinî telkinlerin uzun vadede inançtan uzaklaşmaya zemin 

hazırlayabileceğini göstermektedir. 

Bu bölümde ele alınan bulgular, korkuya dayalı dinî söylemlerin çocukluk döneminde hem 

sıklıkla kullanıldığını hem de kalıcı psiko-sosyal etkiler yarattığını göstermektedir. Katılımcı 

ifadelerinde sıkça geçen “Allah taş eder”, “Cehennemde yanarsın” ve “Her şey günah” gibi 

söylemler, bireylerin dinî değerlerle kurdukları ilişkinin sevgi temelli değil, korkuya dayalı bir 

biçimde inşa edildiğini ortaya koymaktadır. Bu tür ifadeler, çocuğun davranışını kısa vadede 

kontrol altına almakta etkili olsa da, uzun vadede bireyin dinî otoriteye yabancılaşmasına, 

sorgulayıcı bir tutum geliştirmesine veya ritüel pratiklerden uzaklaşmasına neden 

olabilmektedir. 

Söz konusu söylemler, pedagojik ve gelişimsel açıdan değerlendirildiğinde, bireylerin dinî 

kimliklerini sağlıklı biçimde içselleştirmelerine engel teşkil etmektedir. Araştırma verileri, 

korku söylemlerinin yalnızca davranışsal düzeyde değil, aynı zamanda bilişsel ve duygusal 

düzeyde de bireyleri etkilediğini ve bu etkinin bireysel farklılıklara göre farklı inanç 

yönelimlerine (deizm, agnostisizm vb.) evrilebildiğini göstermektedir. 

Dolayısıyla, dinî eğitimin sevgi, anlayış, açıklama ve rehberlik temelli bir yaklaşımla 

yapılandırılması; bireylerin Tanrı ile korku yerine güven ilişkisi kurmasını, dinî ritüellere ise 

zorlama değil içten gelen bir yönelimle bağlanmasını mümkün kılacaktır. Bu, yalnızca bireysel 

dindarlık açısından değil, toplumsal dinî aidiyetin sürdürülebilirliği açısından da büyük önem 

taşımaktadır. 

 

3.6. Çocukluk Dönemi Din Eğitiminin Niteliği ve Yaşanan Deneyimler 

Çocukluk dönemi, bireyin dinî kimliğinin şekillendiği, manevî dünyasının temellerinin atıldığı 

kritik bir evredir. Bu süreçte alınan din eğitimi, yalnızca bilgi aktarımıyla sınırlı kalmaz; aynı 

zamanda bireyin dinî değerlere ve inançlara karşı geliştirdiği tutumları da biçimlendirir. 368  

Araştırmaya katılan bireylerin anlatımlarında, çocukluk döneminde edinilen dinî 

 
368 Eyüp Şimşek, “Çocukluk Dönemi Dinî gelişim Özellikleri Ve Din Eğitimi”, Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 4/4 (2004), 210-2015. 



 
131 

 

deneyimlerin, ilerleyen yaşlarda dinle kurulan ilişkiyi belirleyen önemli bir unsur olduğu 

açıkça görülmektedir. 

Katılımcıların ifadeleri doğrultusunda, çocukluk dönemi din eğitimi deneyimleri iki temel 

başlık altında değerlendirilmektedir: aile içinde edinilen deneyimler ve aile dışı kurumlar 

aracılığıyla edinilen deneyimler. Bu bölümde öncelikle aile içi din eğitimi süreci ele alınacaktır. 

 

3.6.1. Aile içi din eğitimi deneyimleri 

Aile, bireyin ilk sosyalleştiği ortam olarak dinî eğitimin de başlangıç noktasıdır.369 

Katılımcıların çoğu, dinle ilk temaslarının aile içinde gerçekleştiğini ve ebeveynlerinin ibadet 

alışkanlıklarının kendileri üzerinde etkili olduğunu belirtmiştir. Bu bağlamda, özellikle 

annelerin ve büyükannelerin aktif rol üstlendiği, dua öğretme, Kur’an okuma ve birlikte ibadet 

etme gibi etkinliklerin çocukların dinî yönelimini desteklediği gözlemlenmiştir. 

Katılımcıların bir kısmı, aile içi din eğitiminin sevgi ve anlayış çerçevesinde gerçekleştiğini ve 

ebeveynlerinin ibadet pratiklerinin kendileri üzerinde olumlu bir model oluşturduğunu ifade 

etmiştir. Bu bireyler, dinî uygulamalara yönelik ilk farkındalıklarını ebeveynlerini 

gözlemleyerek kazandıklarını belirtmiştir. Katılımcı 1, bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Anne 

ve babam ibadetlerini düzenli yapardı, bu durum bize de örnek olurdu.”  

Bazı katılımcılar ise, özellikle büyükanneler gibi aile büyüklerinin dinî eğitimi sevgi temelli 

yöntemlerle aktardığını ve bu etkileşimin dinî konulara olan ilgilerini artırdığını ifade etmiştir. 

 
369 Aydın, “Çocuğun Dinî Şahsiyet Kazanmasında Ailenin Önemi”, 212. 





 
133 

 

Tabloyu incelediğimizde, aile içi din eğitimi alan katılımcıların büyük çoğunluğunun 

ebeveynlerinin dinî pratikleri doğrudan örnek olarak sunma ve çocuklarına dinî bilgileri 

doğrudan öğretme şeklinde bir yaklaşımı benimsediği görülmektedir. 

Katılımcıların ifadeleri, dinî eğitimin çoğunlukla ebeveynlerin ibadetlerini düzenli olarak 

yaparak, dua ve namaz gibi ritüelleri çocuklara öğretmek suretiyle aktarıldığını 

göstermektedir. Bu durum, aile içinde din eğitiminin genellikle modelleme yoluyla, yani 

ebeveynlerin kendi dinî pratiklerini çocuklarına göstermeleri ve bu sayede örnek olmaları ile 

gerçekleştiğini ortaya koymaktadır. Aynı zamanda, aile içi sohbetler ve birlikte dinî aktiviteler 

yapma da bu eğitimin önemli bir parçasını oluşturmaktadır. Bu bulgular, aile içinde dinî 

eğitimin çocuğun dinî kimliğinin şekillenmesinde ve  manevî değerlerinin oluşmasında kritik 

bir rol oynadığını göstermektedir. 

Bununla birlikte, bazı katılımcılar aile içindeki din eğitiminin daha çok zorlayıcı, baskıcı ya da 

cezalandırıcı bir anlayışla verildiğini ifade etmiştir. Bu tür yaklaşımlar, bireylerde dinî 

değerlere karşı mesafeli bir tutum gelişmesine neden olmuştur. Bu konuda  

Katılımcı 9, şöyle demektedir: “Namaz kılmazsam cezalandırılırdım, bu yüzden hep korkuyla 

yaptım.” 

 Katılımcı 14 ise, dinden bahsedilirken korku dolu ifadelere maruz kaldığını ifade etmiştir: 

“Sohbetlerde sürekli korku dolu ifadeler kullanılırdı. Cehennemden, azaptan bahsederlerdi.” 

Katılımcı 17, ibadetini yanlış yaptığında kendisine ebeveyni tarafından kızıldığını söylemiştir: 

“Namazı yanlış kıldığımda azar işitirdim. Bu da beni dinden soğuturdu.” 

Görüldüğü gibi katılımcılar arasında aile içi din eğitimi deneyimi olumsuz olarak 

değerlendirenler de bulunmaktadır. Bu olumsuz deneyimler genellikle dinî eğitimin katı ve 

zorlayıcı bir şekilde verilmesi, cezalandırıcı tutumlar veya dinî pratiğe zorlanma gibi durumları 

içermektedir. Bu tür olumsuz yaklaşımlar, katılımcılarda dinî eğitime karşı bir tepki 





 
135 

 

yaşlarda dinî pratiklerden uzaklaşma eğilimi doğurabilir. 370 Katılımcıların ibadetleri baskı 

altında yapmaları, bu deneyimlerin zamanla bir “yük” ya da “cezalandırılma riski taşıyan 

görev” olarak algılanmasına sebep olmuştur. 

Öte yandan, hümanist psikoloji, bireyin özgür iradesine dayalı bir dinî gelişimi savunur. Bireyin 

kendi anlam arayışı çerçevesinde dinî kimlik geliştirmesi beklenirken; baskı, korku ve zorlama, 

bu süreci zedeleyen başlıca unsurlar arasında yer alır.371  Katılımcıların dinî ritüelleri 

içselleştirmekte zorlanmaları ve zamanla bu pratiklerden uzaklaşmaları, eğitimin biçim ve 

yönteminin, inanç dünyasında ne derece belirleyici olduğunu bir kez daha ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, alanyazındaki araştırmalarla uyum göstermektedir. Hunsberger ve Altemeyer, 

çocuklukta cezalandırıcı bir dinî sosyalizasyon sürecine maruz kalan bireylerin, yetişkinlik 

döneminde dinî oteritelere mesafeli yaklaşma eğilimi gösterdiğini ve dinî ritüellerden 

uzaklaşabildiğini ortaya koymuştur.372 Granqvist ve Kirkpatrick ise, baskı ve korkuya dayalı 

din eğitiminin, bireylerin Tanrı’yı cezalandırıcı bir figür olarak görmesine neden olabileceğini 

ve bu algının dinî bağlılık yerine dinî ritüellerden kaçınmaya yol açtığını belirtmiştir.373 

Katılımcı 5, 9 ve 17’nin ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Baskı ve zorlama 

temelli bir din eğitimi, bireylerin dinî pratiklerle duygusal bir bağ kurmasını zorlaştırmış ve 

zamanla bu ritüelleri yük gibi algılamalarına neden olmuştur. Bu durum, literatürde dile 

getirildiği gibi, sevgi ve anlam temelli bir din eğitiminin eksikliğinin, dinden uzaklaşmaya yol 

açabileceğini doğrulamaktadır. 

Bu çerçevede değerlendirildiğinde, aile içinde sunulan din eğitiminin biçimi, bireyin hem 

çocukluk hem de yetişkinlik dönemindeki dinî yönelimi üzerinde uzun vadeli etkiler 

oluşturmakta; sevgi temelli bir yaklaşım eksikliğinde, dinden uzaklaşma eğilimi 

güçlenmektedir. 

 

3.6.1.2. Korkutucu ve Cezalandırıcı Dil Kullanımı 

Aile içinde verilen din eğitiminde kullanılan dil, çocuğun dinî algısının şekillenmesinde büyük 

rol oynamaktadır. Bu bağlamda, bazı katılımcılar dinî eğitimin, özellikle korkutucu, 

cezalandırıcı ve sert bir üslupla verildiğini ifade etmiştir. Bu tür bir yaklaşım, çocukların hem 

 
370 Güleç, Freud, 38-42; Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, 34. 

371 Maslow, Doruk Deneyimler, 30. 

372 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 136-141. 

373 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 240-
245. 



 
136 

 

dinî konulara karşı kaygı geliştirmelerine hem de dinle sağlıklı bir bağ kurmakta 

zorlanmalarına neden olmuştur. 

Katılımcı 14, dinî sohbetlerde sıkça kullanılan korku ve ceza içerikli ifadelerin, çocukluk 

döneminde dinî değerlere karşı mesafeli bir duruş geliştirmesine neden olduğunu belirtmiştir: 

“Aile içi sohbetlerde sürekli cehennemden, azaptan bahsedilirdi. Dinî meseleler hep korkutularak 

anlatılırdı. Bu da beni dine karşı soğuttu.”  

Bu tür ifadeler, çocuğun dinî değerleri sevgi ve anlamla ilişkilendirmesini zorlaştırmakta, dinî 

kimliği ise bir tehdit unsuru gibi algılamasına neden olmaktadır. Katılımcının deneyimi, 

özellikle yanlış yapıldığında cezalandırılma tehdidi içeren bir anlatımın, çocuklukta dinî 

konularla özdeşleşmeyi sekteye uğrattığını ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik yaklaşıma göre, çocuklukta karşılaşılan korku 

temelli söylemler, bireyin bilinçdışında kaygı ve suçluluk duygularının kökleşmesine neden 

olabilir.374 Bu durum, ilerleyen yıllarda bireyin dinî değerlere karşı direnç geliştirmesiyle 

sonuçlanabilir. 

Öte yandan, bilişsel psikoloji, bireyin dinî bilgileri zihinsel olarak anlamlandırma ve içsel 

tutarlılık kurma sürecine vurgu yapar.375 Katılımcının belirttiği gibi, korkutma yoluyla 

aktarılan dinî öğretiler, bireyin zihinsel yapısında bir çatışma doğurarak dinî ritüellere karşı 

yabancılaşma ve anlam yitimine yol açabilmektedir. 

Bu bulgular, literatürde cezalandırıcı ve korkutucu dilin çocukluk dönemi dinî gelişimi 

üzerindeki etkilerine dair yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Granqvist ve 

Kirkpatrick, cezalandırıcı Tanrı imgelerinin, bireylerin uzun vadede dinî ritüellerden ve inanç 

sistemlerinden uzaklaşmasına neden olabileceğini vurgulamıştır.376 Hunsberger ve Altemeyer 

ise, korku ve ceza odaklı bir din eğitimine maruz kalan bireylerin, dinî bağlılıklarını 

sürdürmekte güçlük çektiğini ve bu durumun sıklıkla dinî ritüellerin terk edilmesiyle 

sonuçlandığını belirtmiştir.377 Katılımcı 14’ün açıklamaları, bu literatürdeki bulgularla 

örtüşmektedir. Cehennem ve azap gibi kavramların çocuklukta sıkça kullanılması, bireylerin 

dinî algılarında anlam yerine tehdit odaklı bir yaklaşım geliştirmesine yol açmış ve bu durum 

zamanla dinî pratiklere olan ilgiyi zayıflatmıştır. 

Aile içinde kullanılan dilin tonu, içeriği ve aktarım biçimi, çocuğun dinî kimlik oluşumunda 

belirleyici bir faktördür. Sevgi, açıklama ve anlayış yerine korku, tehdit ve cezalandırma diliyle 

 
374 Gorbahn, Soziale Identität und Identifikationsangebote in der Darstellung der antiken griechischen Geschichte, 

66; Fordham, Jung Psikolojisinin Ana Hatları, 24; Güleç, Freud, 48. 

375 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 5. 

376 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 239-
243. 

377 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 138-144. 



 
137 

 

sunulan dinî eğitim; bireyin hem içsel güvenini zedeler hem de dinî değerlere yönelimini 

olumsuz etkileyebilir. Bu bulgu, dinî eğitimin yalnızca içeriğiyle değil, dil ve sunum biçimiyle de 

dikkatli biçimde kurgulanması gerektiğini göstermektedir. 

 

3.6.1.3. Dinî pratiklerde Cezalandırma Korkusu 

Aile içi din eğitimi deneyimlerinde öne çıkan bir diğer olumsuz tema, dinî pratiklerin yanlış 

yapılması durumunda cezalandırılma korkusudur. Bazı katılımcılar, özellikle ibadetleri eksik 

veya hatalı yerine getirdiklerinde aile büyüklerinin tehditkâr bir tavır sergilediğini ve bunun 

kendilerinde dinî ritüellere karşı kaygı ve çekinme duygusu oluşturduğunu belirtmiştir. 

Bu durum, dinî uygulamaların birey tarafından anlamlandırılarak değil, ceza tehdidiyle 

öğrenilmesine neden olmuş ve zamanla ibadetlerin bireyin iç dünyasında yer edinememesine 

yol açmıştır. Katılımcı 9, çocukluk döneminde ibadetleri zorla yapmanın ve yanlış yaptığında 

azarlanma korkusunun, dinî deneyimini nasıl etkilediğini şu sözlerle ifade etmiştir: “Namaz 

kılmazsam ceza alırdım. Bazen de yanlış kılınca azarlanırdım. Bu yüzden hep gerginlik 

hissederdim.” 

Bu tür deneyimler, çocukların dinî pratikleri öğrenme sürecini baskı altında ve kaygı temelli 

bir şekilde yaşamasına sebep olmuş; ritüellerin bir manevî tatmin aracı olmaktan çok, bir tür 

sorumluluk ya da hata yapmama zorunluluğuna dönüşmesine yol açmıştır. 

Bu bulgular, literatürde cezalandırma korkusunun dinî ritüeller üzerindeki uzun vadeli 

etkileriyle ilgili yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Granqvist ve Kirkpatrick, 

çocuklukta cezalandırıcı Tanrı imgelerinin, bireylerde dinî bağlılığın azalmasına ve 

ritüellerden uzaklaşma eğilimine neden olabileceğini ortaya koymuştur.378 Hunsberger ve 

Altemeyer, çocuklukta ibadetlere yönelik baskı ve tehditin, bireylerin ilerleyen yıllarda dinî 

ritüelleri gönüllü ve anlamlı bir şekilde uygulamasını zorlaştırdığını ifade etmektedir.379 

Katılımcı 9’un ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Çocuklukta ibadetleri doğru 

yapmama korkusu altında öğrenen bireyler, bu ritüelleri bir maneviyat kaynağı olarak değil, 

 
378 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 241-

244. 

379 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 139-142. 





 
139 

 

gelişimi önemseyen bir din eğitimi modeli, bireylerin dinî kimliklerini daha sağlıklı inşa 

etmelerine katkı sağlayacaktır. 

 

3.6.2. Aile dışı din eğitimi deneyimleri 

Katılımcıların büyük çoğunluğu, aile dışında çeşitli kurum ve ortamlardan din eğitimi 

aldıklarını belirtmiştir. Bu kurumlar arasında özellikle Kur’an kursları, dinî dernekler ve 

okulda verilen din dersleri öne çıkmaktadır. Aile dışı din eğitimi, bireylerin dinle tanışıklık 

düzeylerini artırmakla birlikte, dinî pratiklere ve değerlere yönelik tutumlarını da 

şekillendiren önemli bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bazı katılımcılar, bu ortamlarda sevgi temelli ve özgür bir atmosferde dinî bilgi edindiklerini 

ve bu süreçte dinle olumlu bir bağ kurduklarını ifade etmiştir. Özellikle rehberlik edici ve 

hoşgörülü bir yaklaşımla verilen din eğitiminin, bireylerin inançlarını sorgulamadan 

benimsemelerine katkı sunduğu görülmektedir. Bununla birlikte, bazı katılımcılar ise aile dışı 

din eğitimi sürecinde zorlayıcı, katı ve korkutucu bir tutumla karşılaştıklarını dile getirmiştir. 

Bu durum, söz konusu bireylerde dinî otoriteye karşı bir mesafe oluşmasına ve dinî kimlikten 

uzaklaşmalarına neden olmuştur. 

20 katılımcıdan büyük çoğunluğu, en az bir kez aile dışı bir din eğitimi sürecine katıldığını 

belirtmiştir. Bununla birlikte, birkaç katılımcı bu tür bir eğitim almadığını ya da aldığı eğitimin 

etkisiz olduğunu ifade etmiş, bu eksikliği önemli bir boşluk olarak görmediklerini dile 







 
142 

 

pratiklerden uzaklaşma ve otoriteye karşı direnç geliştirme eğiliminde olduklarını ortaya 

koymuştur.381 Hunsberger ve Altemeyer, aşırı kontrol ve sert uygulamaların bireylerin dinî 

değerleri içselleştirmelerini zorlaştırdığını ve bu durumun dinî oteritelere mesafeli bir tutum 

sergilemelerine yol açtığını belirtmektedir.382 Katılımcı 5 ve Katılımcı 9’un ifadeleri, bu 

literatürdeki bulgularla uyum göstermektedir. Katı kurallarla verilen din eğitimi, bireylerin 

dinî ritüelleri bir anlam kaynağı yerine bir yük olarak algılamalarına neden olmuş ve zamanla 

bu pratiklerden uzaklaşmalarına zemin hazırlamıştır. 

 

3.6.2.1.2. Korkutma yöntemleri 

Katılımcıların bazıları, aile dışında aldıkları din eğitimi sürecinde özellikle korkutma 

yöntemlerinin sıklıkla kullanıldığını belirtmiştir. Bu yöntemler, çoğunlukla cehennem, azap ve 

günah kavramları etrafında şekillenmiş; dinî öğretiler, sevgi ve anlayış temelinden ziyade 

cezalandırma odaklı bir yaklaşımla aktarılmıştır. Bu durum, çocukluk döneminde dinle yeni 

tanışan bireylerin dinî pratikleri içselleştirmekte zorlanmalarına ve zamanla bu pratiklere 

karşı isteksizlik geliştirmelerine yol açmıştır. 

Katılımcı 12, küçük yaşta camiye gittiğinde sürekli olarak “cehennem” ve “azap” temalarının 

işlendiğini, bunun kendisinde kalıcı bir korku ve baskı hissi oluşturduğunu belirtmiştir: “Din 

eğitimi alırken sürekli cehennemle korkutuluyorduk. Bu da bende dinî bir görev olarak değil, bir 

zorunluluk olarak görme hissi uyandırdı.” 

Benzer şekilde Katılımcı 7 de, dinî eğitim sırasında korkutma ve tehditlerin sıkça kullanıldığını, 

bu nedenle dinî ritüellere karşı mesafeli bir tutum geliştirdiğini ifade etmiştir: “Din dersinde 

cehennemden hep sahneler anlatıldığını hatırlıyorum. Din demek benim için tehdit demekti. Onun 

etkisinden uzun süre çıkamamıştım.” 

Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik perspektife göre, çocukluk döneminde yoğun 

korkuya maruz kalan birey, bu duyguları bilinçdışına iter ve ilerleyen yaşlarda bu duygular, 

dinî otoriteye karşı güvensizlik ya da kaçınma davranışı olarak kendini gösterebilir.383 Bu 

durumda dinî ritüeller, manevi bir anlam taşıyan içsel bir yolculuk değil, kaçınılması gereken 

bir yük olarak algılanmaya başlanabilir. 

Bilişsel psikoloji ise bireyin dinî öğretileri anlamlandırma sürecine odaklanarak, korku temelli 

söylemlerin bireyde içsel bir çatışma oluşturabileceğini ve bu çatışmanın zamanla dinî 

sorgulamayı, hatta inançtan uzaklaşmayı beraberinde getirebileceğini savunur. Katılımcıların 

 
381 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 242-

245. 

382 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 140-145. 

383 Güleç, Freud, 51; Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 515. 



 
143 

 

cehennem ve azap temalarının yoğun şekilde işlendiği bir eğitim sürecinde, dinle bağ kurmak 

yerine bu bağdan uzaklaşmayı tercih etmeleri, bu kuramsal yaklaşımlar doğrultusunda 

anlaşılabilir bir durumdur. 

Öte yandan bu bulgular, literatürde katı disiplin ve baskıcı eğitim yöntemlerinin dinî kimlik 

üzerindeki olumsuz etkileriyle ilgili yapılan araştırmalarla paralellik göstermektedir. 

Granqvist ve Kirkpatrick, cezalandırıcı ve katı din eğitimine maruz kalan bireylerin, ilerleyen 

yaşlarda dinî pratiklerden uzaklaşma ve otoriteye karşı direnç geliştirme eğiliminde 

olduklarını ortaya koymuştur.384 Hunsberger ve Altemeyer, aşırı kontrol ve sert uygulamaların 

bireylerin dinî değerleri içselleştirmelerini zorlaştırdığını ve bu durumun dinî oteritelere 

mesafeli bir tutum sergilemelerine yol açtığını belirtmektedir.385 Katılımcı 5 ve Katılımcı 9’un 

ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla uyum göstermektedir. Katı kurallarla verilen din eğitimi, 

bireylerin dinî ritüelleri bir anlam kaynağı yerine bir yük olarak algılamalarına neden olmuş 

ve zamanla bu pratiklerden uzaklaşmalarına zemin hazırlamıştır. 

 

3.6.2.1.3. Yetersiz rehberlik ve iletişim eksikliği 

Katılımcıların ifadeleri, aile dışında aldıkları din eğitiminde rehberlik eksikliği ve iletişim 

problemlerinin önemli bir sorun alanı olarak öne çıktığını göstermektedir. Eğitimcilerin dinî 

içerikleri yeterince açıklayıcı şekilde sunmamaları ve çocukların bireysel ihtiyaçlarını dikkate 

almamaları, bu sürecin katılımcılar üzerinde olumsuz etkiler bırakmasına neden olmuştur. 

Katılımcı 15, dinî eğitim sırasında yönelttiği soruların ya geçiştirildiğini ya da sert şekilde 

karşılandığını belirtmiştir: “Hocaya sorduğum sorular ya geçiştirildi ya da azarlanarak 

cevaplandı. Bu da benim sorularımı içimde tutmama ve daha fazla sorgulamama neden oldu.” Bu 

yaklaşım, bireyin hem öğrenme motivasyonunu düşürmüş hem de dinle olan bağını 

zayıflatmıştır. 

Benzer şekilde Katılımcı 18, eğitimcilerin çocukların düşünce dünyasını anlamaktan uzak 

olduğunu ve bu durumun kendisinde din eğitimine karşı olumsuz bir algı oluşturduğunu ifade 

etmiştir. “Kursta hocalar bizim ne hissettiğimizi ya da ne düşündüğümüzü hiç önemsemezdi. 

Sadece anlatıyorlardı, ama bizim o anlatılanları o anlatılanları biz içimizde kabul ettik mi? Ona 

bakan yoktu.” 

Görüldüğü üzere rehberlik eksikliğinin yanı sıra, bireyin kendisini ifade etmesine olanak 

tanımayan iletişim tarzı, katılımcının dinle olan ilişkisini mesafeli bir zemine taşımıştır. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ile hümanist psikoloji ve dinden 

uzaklaşma yaklaşımlarıyla uyumludur. Bilişsel psikoloji, bireyin dinî bilgileri anlamlandırma 

 
384 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 242-

245. 

385 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 140-145. 



 
144 

 

sürecinde yeterli açıklama, mantıklı gerekçelendirme ve yönlendirmeye ihtiyaç duyduğunu; bu 

ihtiyaçlar karşılanmadığında ise zihinsel çatışmaların inançta kırılmalara yol açabileceğini 

vurgular. 386  Katılımcıların, cevap alamadıkları sorular nedeniyle içsel sorgulama süreçlerinin 

derinleştiği ve bunun sonucunda dinden uzaklaşmaya yöneldikleri görülmektedir. 

Hümanist psikoloji ise bireyin anlam arayışı, özgür düşünce ve kendini ifade etme hakkına 

odaklanır. Bu yaklaşıma göre, bireyin kişisel gelişimini desteklemeyen, katı ve tek yönlü 

iletişim biçimleri, kişinin inanç sistemine karşı mesafe koymasına neden olabilir. Katılımcıların 

deneyimleri, din eğitiminin yalnızca içerik değil, aynı zamanda pedagojik yöntem ve iletişim 

tarzı açısından da bireyin ihtiyaçlarına duyarlı olması gerektiğini göstermektedir. 

Bu bulgular, literatürde yetersiz rehberlik ve iletişim eksikliğinin dinî bağlılık üzerindeki 

olumsuz etkileriyle ilgili yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Hunsberger ve Brown 

din eğitimi sırasında öğrencilerin sorularına anlamlı yanıtlar verilmemesinin, bu bireylerin 

dinî bağlılıklarını uzun vadede zayıflattığını ve dinî oteritelere olan güvenlerini sarstığını 

ortaya koymuştur.387 Smith ve Denton ise, gençlerin dinî eğitim süreçlerinde yeterli rehberlik 

ve iletişim bulamamaları durumunda, dinî ritüellerden uzaklaşmaya ve inanç sistemlerini 

sorgulamaya daha yatkın hale geldiklerini vurgulamıştır.388 Katılımcı 15 ve Katılımcı 18’in 

ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Cevaplanmamış sorular ve iletişim 

eksikliği, katılımcıların dinî eğitimi anlamlandırmalarını zorlaştırmış ve zamanla dinle olan 

bağlarını zayıflatmıştır. 

 

3.6.2.1.4. Duygusal soğukluk ve yabancılaşma 

Bazı katılımcılar, din eğitimi aldıkları kurumlardaki eğitmenlerin yaklaşımını duygusal açıdan 

yetersiz bulduklarını ifade etmişlerdir. Katılımcılar, sevgi ve anlayış yerine mesafe, otorite ve 

sertlik üzerine kurulu bir iletişim biçiminin, kendilerini dışlanmış ve yabancı hissetmelerine 

neden olduğunu belirtmişlerdir. 

Katılımcı 7, camideki hocanın sert ve mesafeli tavırlarından dolayı dinî eğitim sürecinde 

kendisini din ortamına ait hissetmediğini şu sözlerle dile getirmiştir: “Hoca çok soğuktu, hiç 

 
386 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 7. 

387 Hunsberger - Brown, “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family Background”, 245-248. 

388 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 130-136. 



 
145 

 

bizimle ilgilenmezdi. Sadece dersi anlatır giderdi. Bu yüzden camide hep yabancı gibi 

hissederdim.”  

Benzer şekilde Katılımcı 14, dinî eğitim aldığı ortamda sevgi ve merhametin eksikliğini şu 

ifadelerle vurgulamıştır: “Orada sevgi yoktu, sürekli sert bir dil hâkimdi. Sanki din, sadece 

kuraldan ve ceza vermekten ibaretti. İçim soğudu diyebilirim.”  

Bu tür deneyimler, katılımcıların dinle olan bağlarının zayıflamasına ve dine karşı olumsuz 

duygular geliştirmelerine yol açmıştır. 

Bu bulgular, özellikle hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma ile psikanaliz ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Hümanist psikoloji, bireyin kendini değerli hissetme, anlam 

arayışı ve duygusal bağ kurma ihtiyacına vurgu yapar. Katılımcılar, din eğitimi aldıkları 

ortamda sevgi ve anlayış eksikliği yaşadıklarını, bu nedenle dine karşı mesafeli bir tutum 

geliştirdiklerini ifade etmişlerdir.389 Eğitmenlerin sert ve mesafeli yaklaşımları, bireyin dinî 

kimliğini içselleştirmesini zorlaştırmış ve yabancılaşma hissini artırmıştır. 

Psikanalitik perspektife göre ise, çocukluk ve ergenlik dönemlerinde karşılaşılan duygusal 

soğukluk bilinçdışında olumsuz bir etki bırakabilir; bu da bireyin dinî değerlere yönelik içsel 

bir tepki geliştirmesine neden olabilir.390 Sevgi ve merhamet temelli bir eğitim yerine, disipline 

dayalı ve duygusal bağdan uzak bir yaklaşım benimsenmesi, bireylerin dinî kimlikle bağ 

kurmasını engelleyerek zamanla dinden uzaklaşmalarına zemin hazırlamaktadır. 

Bu bulgular, literatürde duygusal soğukluk ve yabancılaşmanın dinî bağlılık üzerindeki 

etkilerine dair yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Granqvist ve Kirkpatrick, din 

eğitiminde duygusal destek eksikliğinin, bireylerin uzun vadede dinî pratiklere olan bağlılığını 

azalttığını ve bu durumun dine karşı mesafeli bir tutum geliştirilmesine neden olabileceğini 

ortaya koymuştur.391 Hunsberger ve Altemeyer ise, sevgi temelli bir eğitimin eksikliğinin 

bireylerde dinî aidiyeti zayıflattığını ve bu kişilerin dinî oteritelere karşı olumsuz tutumlar 

geliştirdiğini ifade etmektedir.392 Katılımcı 7 ve Katılımcı 14’ün açıklamaları, bu literatürdeki 

 
389 Rogers, On Becoming A Person: A Therapist’s View on Psychotherapy, Humanistic Psychology, and the Path to 

Personal Growth, 116-124. 

390 Rizzuto, Birth of the Living God, 45-52. 

391 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 237-
241. 

392 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 135-138. 



 
146 

 

bulgularla örtüşmektedir. Duygusal bağdan yoksun bir din eğitimi, bireylerin dinî ritüelleri 

içselleştirmelerini zorlaştırmış ve zamanla dinden uzaklaşmalarına yol açmıştır. 

 

3.6.2.1.5. Sosyal baskı ve stigma 

Bazı katılımcılar, aile dışında aldıkları din eğitimi sürecinde farklı düşünceler dile 

getirdiklerinde dışlanma, etiketlenme ya da eleştirilme gibi olumsuz sosyal deneyimler 

yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Bu tür sosyal baskılar, bireylerin kendilerini ifade etme 

konusunda çekingen davranmalarına ve zamanla dinî eğitime karşı mesafe koymalarına neden 

olmuştur. 

Katılımcı 9, din eğitimi aldığı ortamda sorgulayıcı yaklaştığında dışlandığını ve bu durumun 

kendisini dine karşı soğuttuğunu şu sözlerle dile getirmiştir: “Soru sorduğumda ya alay edildi 

ya da susturuldum. Hemen ‘iman zayıflığı’ yaftası yapıştırıyorlardı. Sonra hiçbir şey sormamaya 

başladım.”  

Bu deneyimler, dinî eğitimin bireyi geliştirmesi gereken bir süreç olması gerekirken, sosyal 

dışlanma ve stigmatizasyon393  yoluyla bireyde baskı ve yabancılaşma hissi oluşturabildiğini 

göstermektedir. Özellikle farklı düşüncelerin bastırıldığı ve bireyin sosyal anlamda kabul 

görmediği bir ortamda verilen din eğitimi, bireyin hem kendine hem de dinî değerlere karşı 

yabancılaşmasına yol açabilmektedir. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ile psikanaliz ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Bilişsel psikoloji, bireyin inanç sistemlerini oluştururken sosyal 

çevreden aldığı geri bildirimlerin belirleyici olduğunu vurgular.394 Katılımcıların sosyal baskı 

ve dışlanma nedeniyle soru sormaktan kaçınmaları, onların dinî eğitimi içselleştirmekte 

zorlanmalarına ve zamanla bu sistemle olan bağlarını sorgulamalarına neden olmuştur. 

Psikanalitik teori ise, çocukluk ve ergenlik döneminde yaşanan dışlanma, eleştirilme ve 

etiketlenme gibi olumsuz sosyal deneyimlerin bilinçdışına yerleşerek bireyin gelecekteki 

tutum ve davranışlarını etkileyebileceğini savunur.395 Katılımcıların, kendilerini ifade 

edemedikleri ve farklılıklarının tehdit olarak algılandığı ortamlarda aldıkları din eğitiminin, 

içsel çatışmalara ve inançtan uzaklaşmaya zemin hazırladığı anlaşılmaktadır. 

Bu bağlamda, dinî eğitimin bireyi dışlamayan, farklılıkları tehdit olarak değil gelişim fırsatı 

olarak gören, psikolojik güvenliğin sağlandığı bir ortamda verilmesinin önemi bir kez daha 

 
393 Stigma, bireyin toplum içinde belirli bir özellik, inanç veya davranış nedeniyle damgalanması ve dışlanması 

anlamına gelir. Sosyal psikolojide, bireylerin toplumun genel normlarından farklılaştıklarında olumsuz 
etiketlenmeleri ve bu nedenle ayrımcılığa uğramaları olarak tanımlanır. Dinî eğitim bağlamında stigma, farklı 
düşüncelerin ifade edilmesi sonucunda bireyin eleştirilmesi, dışlanması veya olumsuz bir kimlikle anılması 
durumunu ifade etmektedir. Goffman, Stigma, 28-45. 

394 Fernald, Psychology, 18; Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 12. 

395 Ayten, Psikoloji ve Din Psikologların Din ve Tanrı Görüşleri, 70-74; Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 85. 



 
147 

 

ortaya çıkmaktadır. Dinî eğitimde açıklık, anlayış ve hoşgörü temel alınmadığında, bireyin 

dinle kurduğu bağ zayıflamakta ve bu durum kalıcı uzaklaşmalara neden olabilmektedir. 

Bu bulgular, literatürde sosyal baskı ve stigmanın dinî bağlılık üzerindeki etkilerine dair 

yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Smith ve Denton, din eğitimi sürecinde bireylerin 

farklı düşünceler dile getirdiğinde dışlanma veya damgalanma deneyimi yaşadıklarında, dinî 

pratiklerden uzaklaşma eğilimi gösterebildiklerini ortaya koymuştur.396 Hunsberger ve Brown 

ise, bireylerin inançlarını özgürce sorgulayamadıkları ortamlarda, dinî oteritelere ve ritüellere 

karşı olumsuz tutumlar geliştirdiğini belirtmektedir.397 Katılımcı 9’un açıklamaları, bu 

literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Sorgulama ve farklı düşünceler karşısında maruz 

kalınan sosyal baskı, bireylerin dinî eğitimle sağlıklı bir bağ kurmasını zorlaştırmış ve zamanla 

dine olan mesafelerini artırmıştır. 

 

3.6.2.2. Olumlu Deneyimler 

Katılımcıların aile dışı din eğitimi deneyimlerine ilişkin ifadelerinde, bazı olumlu temaların da 

dikkat çekici bir biçimde öne çıktığı görülmektedir. Bu deneyimlerin olumlu olarak 

değerlendirilmesinde en sık belirtilen unsurlar; “dinî bilgi edinimi”, “manevî destek görme”, 

“rehberlik alma”, “sosyal bağların güçlenmesi” ve “sorumluluk kazanımı” gibi konular olmuştur. 

 
396 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 142-148. 

397 Hunsberger - Brown, “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family Background”, 246-249. 





 
149 

 

eğitimi, bireylerin sadece bilgi edinmesini değil, aynı zamanda inancını içselleştirmesini ve 

ritüelleri daha bilinçli bir şekilde uygulamasını sağlayabilmektedir. 

Bu tür olumlu deneyimler, bireyin dinle kurduğu bağın güçlenmesini ve inancını bilgi temelli 

bir farkındalıkla sürdürmesini destekleyici bir unsur olarak değerlendirilebilir. Dinî eğitimin 

bilgiyle bütünleşmiş şekilde verilmesi, bireyin hem zihinsel hem de manevî gelişimini 

destekleyerek, dinden uzaklaşma eğilimlerinin önüne geçebilecek bir koruyucu faktör hâline 

gelebilir. 

Bu bulgular, literatürde dinî bilgi düzeyinin artmasının bireyin dinî bağlılık ve anlam 

arayışındaki olumlu etkileriyle ilgili yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Hood, Hill ve 

Spilka, bireyin dinî metinlere dair bilgi düzeyinin artmasının, bu metinlerin içeriğini 

anlamlandırmayı kolaylaştırdığını ve dinî ritüellere karşı daha olumlu bir tutum 

geliştirilmesine katkı sağladığını belirtmişlerdir.399 Paloutzian ve Park, din eğitiminin bireyin 

dinî kimliğini daha bilinçli ve anlamlı bir şekilde inşa etmesine yardımcı olduğunu ve bu tür bir 

yaklaşımın dinî pratiklerin sürekliliğini desteklediğini vurgulamıştır.400 Katılımcı 8 ve Katılımcı 

11’in ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Bilgiyle desteklenen bir din eğitimi, 

bireyin inançlarını daha derin bir şekilde anlamasına, ritüelleri anlamlandırmasına ve dinî 

kimliğini daha bilinçli bir şekilde içselleştirmesine olanak tanımaktadır. 

 

3.6.2.2.2. Manevî destek ve rehberlik 

Bazı katılımcılar, aile dışında aldıkları din eğitiminin yalnızca bilgi kazandırmakla kalmayıp, 

aynı zamanda zor dönemlerde psikolojik bir destek ve yönlendirici bir rehberlik sunduğunu 

ifade etmiştir. Özellikle çocukluk veya ergenlik dönemlerinde yaşanan duygusal zorluklar 

sırasında, dinî eğitim yoluyla edindikleri inanç temelli bakış açısının kendilerini rahatlattığını 

ve duygusal bir denge sağladığını belirtmişlerdir. 

Katılımcı 14, bu durumu şu sözlerle ifade etmiştir: “Okulda din derslerini ciddiye alırdım çünkü 

o derslerde duyduğum şeyler bazen hayatımı kolaylaştırırdı. Zorlandığımda, orada 

öğrendiklerimi hatırlamak bana iyi gelirdi.”  

Bu tür deneyimler, özellikle işlevselcilik ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. 

İşlevselci kuram, dinin bireyler için anlam üretme, yön gösterme ve psikolojik rahatlama gibi 

işlevlere sahip olduğunu vurgular.401 Katılımcıların ifadeleri, dinî eğitimin sadece inanç 

 
399 Ralph W. Hood Jr vd., The Psychology of Religion, Fourth Edition: An Empirical Approach (New York, NY: The 

Guilford Press, 2009), 324-329. 

400 Paloutzian - Park, “Integrative Themes in the Current Science of the Psychology of Religion”, 10-14. 

401 Roediger, Psychology, 113. 



 
150 

 

aktarımı değil, aynı zamanda bireyin zor zamanlarında tutunabileceği bir manevî dayanak 

sunduğunu göstermektedir. 

Bu bağlamda, aile dışında sunulan dinî eğitimin, bireyin hayatındaki stresle başa çıkmasına 

yardımcı olan anlamlı ve destekleyici bir unsur olabileceği anlaşılmaktadır. Rehberlik edici ve 

duygusal ihtiyaçlara duyarlı bir din eğitimi, bireyin dinle kurduğu ilişkiyi olumlu yönde 

şekillendirebilir. 

Bu bulgular, literatürde dinî eğitimin bireyin duygusal dengesine ve zorluklarla başa çıkma 

kapasitesine katkıda bulunduğunu ortaya koyan çalışmalarla uyum göstermektedir. Ellison ve 

Levin, dinin bireylerin stresle başa çıkma becerilerini geliştirdiğini ve zorlayıcı yaşam 

koşullarında psikolojik rahatlama sağlayabileceğini vurgulamışlardır.402 Pargament, dinî 

eğitimin bireylerin yaşamlarındaki anlam arayışına katkıda bulunarak duygusal sıkıntılara 

karşı bir tampon görevi görebileceğini ifade etmiştir.403 Katılımcı 14’ün açıklamaları, bu 

literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Aile dışında sunulan dinî eğitim, bireylere sadece bilgi 

kazandırmakla kalmamış, aynı zamanda zor zamanlarında anlamlı bir rehberlik ve psikolojik 

destek sağlamıştır. Bu tür bir dinî eğitim, bireyin ruhsal sağlığını destekleyen ve duygusal 

olarak dengeleyici bir unsur olarak değerlendirilebilir. 

 

3.6.2.2.3. Sosyal bağların güçlenmesi 

Aile dışında din eğitimi alan katılımcıların önemli bir bölümü, bu süreçte kurdukları sosyal 

bağların, kendilerinde aidiyet hissi oluşturduğunu ve toplumsal ilişkilerini güçlendirdiğini 

ifade etmiştir. Özellikle cami, Kur'an kursları veya okulda verilen din eğitimi gibi ortamlarda 

edinilen arkadaşlıkların, ortak değerler etrafında güçlü bir toplumsal bağ oluşturduğu 

gözlenmiştir. Bu bağlar, bireylerin dinî pratiklerle ilişkilerini olumlu biçimde şekillendirmiştir. 

Katılımcı 7, kendi deneyimini şu şekilde anlatmıştır: "Yaz Kur’an kursunda tanıştığım 

arkadaşlarımla çok yakınlaştık. O arkadaşlıklar sayesinde kendimi bir topluluğa ait hissettim. Bu 

ilişkiler hayatımda hep özel bir yere sahip oldu." 

Katılımcının bu ifadesi, din eğitiminin sosyal yönünün bireyin kişisel gelişimi ve sosyal aidiyet 

ihtiyacı üzerindeki olumlu etkisini vurgulamaktadır. Bu durum, özellikle İşlevselcilik ve dinden 

uzaklaşma teorisiyle örtüşmektedir. İşlevselci perspektif, dinin bireyler arasında güçlü sosyal 

bağlar kurarak toplumsal uyumu ve dayanışmayı arttırdığına dikkat çeker. 404  Bu bağlamda, 

aile dışında sunulan din eğitimi ortamlarının bireylerin sosyal çevreleriyle ilişkilerini 

 
402 C. G. Ellison - J. S. Levin, “The Religion-Health Connection: Evidence, Theory, and Future Directions”, Health 

Education & Behavior: The Official Publication of the Society for Public Health Education 25/6 (1998), 705-709. 

403 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 131-137. 

404 Roediger, Psychology, 7. 



 
151 

 

kuvvetlendirdiği, bireyleri ortak değerler etrafında bir araya getirerek anlamlı sosyal bağlar 

inşa ettiği anlaşılmaktadır. 

Bu bulgular, literatürde din eğitimi ortamlarında sosyal bağların güçlenmesine ilişkin yapılan 

araştırmalarla uyum göstermektedir. Smith ve Denton, gençlerin dinî ortamlarda kurduğu 

arkadaşlıkların ve topluluk bağlarının, dinî bağlılıklarını güçlendiren önemli bir faktör 

olduğunu belirtmişlerdir.405 Ellison ve George ise, dinî topluluklarda kurulan sosyal ilişkilerin, 

bireylerin dinî kimliklerini olumlu bir şekilde geliştirdiğini ve bu bağların bireylerin hem 

manevi hem de sosyal ihtiyaçlarını karşılamaya yardımcı olduğunu vurgulamıştır.406 Katılımcı 

7’nin açıklamaları, bu literatürdeki bulgularla uyumlu görünmektedir. Yaz Kur’an kurslarında 

tanışılan arkadaşlıklar ve topluluk bağları, bireylerde aidiyet hissini artırmış, dinî pratiklere 

daha olumlu bir anlam katmıştır. 

Bu sonuçlar, dinî eğitim süreçlerinde sosyal bağların önemini vurgulamakta ve eğitim 

ortamının bireylerin dinî kimlik gelişiminde oynadığı kritik rolü ortaya koymaktadır. 

 

3.6.2.2.4. Sorumluluk ve disiplin kazanımı 

Katılımcıların aile dışı din eğitimi deneyimleri arasında, din eğitiminin bireylerde sorumluluk 

duygusu ve disiplin geliştirdiğine dair ifadeler dikkat çekmektedir. Özellikle yaz Kur’an 

kursları gibi düzenli bir program çerçevesinde gerçekleşen eğitimlerde, bireylerin zaman 

yönetimi, görev bilinci ve ibadet alışkanlıkları kazandığı görülmektedir. Bu deneyimler, 

yalnızca dinî alanda değil, bireyin genel yaşam düzeni üzerinde de olumlu etkiler bırakmıştır. 

Katılımcı 3, bu durumu şu şekilde ifade etmiştir: “Yaz Kur’an kursunda düzenli ibadet etmeyi 

öğrendim. Bu alışkanlıklar sadece dinî açıdan değil, genel olarak hayatıma da disiplin kattı. 

Sabah namaz için erken kalkmak, belli bir düzende hareket etmek bana fayda sağladı.” 

Katılımcının bu ifadesi, din eğitiminin yalnızca bilgi aktaran bir süreç olmanın ötesinde, bireyin 

davranışlarını ve yaşam alışkanlıklarını biçimlendiren bir yapı olduğunu ortaya koymaktadır. 

Nitekim, camilerde düzenlenen yaz Kur’an kursları gibi ortamlarda verilen eğitimlerin, 

katılımcılar tarafından genellikle olumlu ve keyifli anılarla hatırlandığı anlaşılmaktadır. Din 

eğitimi bu ortamlarda baskı ve korku yerine, öğrenmeyi teşvik eden, güvenli ve sıcak bir 

çerçevede sunulmuştur. Örneğin Katılımcı 3, kurs sürecinde kuzenleriyle eğlenceli zaman 

geçirdiğini ve bu ortamın kendisinde güzel bir anı olarak kaldığını ifade etmiştir. 

Öte yandan, bazı katılımcıların tarikat veya cemaat yurtlarında aldıkları din eğitimi ise daha 

karmaşık deneyimlere sahne olmuştur. Aynı katılımcı, bu tür yurtlarda kaldığı dönemde zaman 

 
405 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 155-160. 

406 Christopher G. Ellison - Linda K. George, “Religious Involvement, Social Ties, and Social Support in a 
Southeastern Community”, Journal for the Scientific Study of Religion 33/1 (1994), 52-55. 



 
152 

 

zaman baskıcı tutumlarla karşılaştığını, cehennem gibi korkutucu temaların işlendiğini ve bu 

yaklaşımların kendisinde olumsuz duygular uyandırdığını belirtmiştir. 

Tarikat yurdunda kaldığım dönemde bize verilen din eğitimi bazen çok ağır 
geliyordu. Sürekli cehennem, azap gibi korkutucu konular anlatılırdı. Bazı hocalar 
çok baskıcıydı; ne yapsak günah, ne söylesek sorgulanırdı. Bir noktadan sonra 
içimde hem korku hem de uzaklaşma duygusu oluştu. Din bana huzur değil, baskı 
gibi gelmeye başlamıştı. (K5) 

 Bu durum, din eğitiminin verildiği kurumun yapısı, kullanılan yöntem ve dilin, bireyin dinle 

kurduğu ilişkiyi doğrudan etkileyebildiğini göstermektedir. 

Bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. İşlevselci 

teoriye göre, din yalnızca inanç sistemlerini aktarmakla kalmaz, aynı zamanda bireyin 

davranışlarını yönlendiren, sorumluluk ve disiplin kazandıran toplumsal bir kurum işlevi de 

görür.407 Katılımcıların, yaz Kur’an kursları gibi ortamlarda kazandıkları düzenli ibadet 

alışkanlıkları ve sorumluluk duygusu, bu teorik çerçeveyi destekler niteliktedir. 

Bu bulgular, literatürde düzenli din eğitiminin bireylerde sorumluluk ve disiplin geliştirmeye 

olan katkısıyla ilgili yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Hood, Hill ve Spilka, dinî 

pratiklerin bireylerin gündelik yaşamında düzen ve yapı sağladığını, bunun da bireylerde 

zaman yönetimi, görev bilinci ve kişisel disiplin oluşturduğunu belirtmişlerdir.408 Pargament, 

anlamlı ve düzenli dinî pratiklerin bireylerin manevi dayanıklılığını artırırken, aynı zamanda 

yaşam tarzlarına olumlu bir düzen kattığını vurgulamıştır.409 Katılımcı 3’ün yaz Kur’an 

kurslarında kazandığı disiplin ve sorumluluk duygusu, bu literatürdeki bulgularla 

örtüşmektedir. Yaz Kur’an kurslarının düzenli ibadet alışkanlıkları kazandırması, bireylerin 

yalnızca dinî alanda değil, genel yaşam düzenlerinde de olumlu etkiler yaratmış ve bu süreçte 

olumlu sosyal bağlar geliştirilmesine de katkı sağlamıştır 

Aile  içi ve aile dışı din eğitimi deneyimlerine genel olarak bakıldığında bu tür bir eğitimin 

bireylerin dinî kimlik gelişimi üzerindeki etkisi açıkça görülmektedir. Aile ortamında sevgi ve 

hoşgörü çerçevesinde verilen din eğitimi, bireyin dine karşı olumlu bir tutum geliştirmesini 

kolaylaştırırken, baskıcı ve yargılayıcı yaklaşımlar ise ters yönde etki yapmaktadır. Benzer 

biçimde, cami ve okul gibi kurumlarda verilen din eğitimi genellikle olumlu hatıralarla 

anılırken, tarikat ve cemaat yurtlarındaki bazı deneyimler dinî kimlik açısından daha olumsuz 

izler bırakmıştır. 

Bu bulgular, din eğitiminin yalnızca bilgi aktarımıyla sınırlı kalmaması, aynı zamanda bireyin 

psiko-sosyal ve duygusal ihtiyaçlarını da gözeten, anlamlı ve destekleyici bir çerçevede 

 
407 Shook, “Dewey’in Pedagojik İnançlarının Felsefi Bağlamı”, 113. 

408 Ralph W. Hood Jr vd., The Psychology of Religion, Fourth Edition, 341-345. 

409 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 225-230. 



 
153 

 

sunulması gerektiğini ortaya koymaktadır. Sevgiye, anlayışa ve bireysel farklılıklara dayalı bir 

eğitim yaklaşımı, bireyin dinle kurduğu bağın sağlıklı ve kalıcı olmasına katkı sağlayacaktır. 

 

3.7. Ergenlik Döneminde Dinî Deneyimler ve Figürler 

Ergenlik dönemi, bireyin kimlik ve inançlarını şekillendirdiği, hayatı ve çevresindeki olayları 

anlamlandırma sürecinin yoğunlaştığı dönemlerdir.410 Bu süreçte, dinî inançlar ve pratikler, 

ergenlerin ve gençlerin kimlik gelişiminde önemli bir yer tutmaktadır. Özellikle dinî figürlerin 

etkisi, dinî topluluklarda yaşanan deneyimler ve bu dönemlerde dinî pratiklere bağlılık, bireyin 

dinî kimliğinde ve  manevî gelişiminde oldukça etkilidir. 

Katılımcılarla yapılan görüşmeler, ergenlik ve gençlik döneminde yaşanan dinî deneyimlerin, 

aile ve çevre etkileriyle şekillendiğini ve bu dönemde belirli figürlerin veya toplulukların 

bireyin inancına katkı sağladığını ya da zorluklara sebep olduğunu göstermektedir.  

Ergenlikte dinî pratiklere karşı duyulan bağlılık veya karşılaşılan baskılar, bireyin 

manevîyatının güçlenmesinde ya da zayıflamasında kritik bir rol oynamaktadır.411 Bu süreçte 

özellikle aileden ve çevreden gelen dinî yönlendirmeler, bireyin dinî pratikleri benimsemesini 

ya da onlara karşı direnç göstermesini belirleyen temel etkenlerden biridir.412 Ayrıca, dinî 

figürlerin etkisi, gençlerin inançlarını şekillendirmeleri ve bu inançlara uygun bir yaşam tarzı 

geliştirmeleri noktasında önemli rol oynar.413 

 

3.7.1. Dinî tecrübeler ve olağanüstü deneyimlerin psiko-sosyal etkileri 

Dinî tecrübe, genellikle olağanüstü ve tabiatüstü bir hal olarak tanımlanır. Bu tür deneyimler, 

olayların doğal sebeplerle açıklanmasının zor veya imkânsız olduğu durumlarda meydana 

 
410 Baynal, “Erinlik (Ön Ergenlik) Dönemi Korku, Kaygı ve Din İlişkisi Üzerine Bir Araştırma”, 263. 

411 Asude Coşkunsever, “Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi ve Temel Problemleri”, Türk Din 
Psikolojisi Dergisi 5 (2022), 58. 

412 Coşkunsever, “Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi ve Temel Problemleri”, 59. 

413 Baynal, “Erinlik (Ön Ergenlik) Dönemi Korku, Kaygı ve Din İlişkisi Üzerine Bir Araştırma”, 263. 





 
155 

 

getirmiştir. Bu durum, dua tecrübesinin birey üzerindeki etkisinin kalıcı olabilmesi için 

yalnızca duygusal değil, bilişsel olarak da içselleştirilmesi gerektiğini göstermektedir. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. Bilişsel 

psikoloji, bireyin yaşadığı deneyimi nasıl anlamlandırdığını ve bu deneyimi dinî inançlarıyla 

nasıl bütünleştirdiğini önemser.416 Dua sonucunda yaşanan olumlu bir gelişme, birey 

tarafından Tanrı’nın müdahalesi olarak yorumlanabilir ve inançları pekiştirebilir. Ancak bu 

deneyim, bilişsel düzeyde yeterince anlamlandırılamaz veya başka nedenlerle açıklanabilir 

görülürse, zamanla etkisini yitirebilir. Bu durum, dua gibi dinî tecrübelerin birey üzerindeki 

etkisinin, onların zihinsel süreçleri ve anlamlandırma biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğunu 

ortaya koymaktadır. 

Öte yandan elde edilen bulgular, literatürde dua deneyiminin bireylerin manevi dayanıklılığı 

ve dinî bağlılığı üzerindeki geçici etkileriyle ilgili yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. 

Pargament, dua etmenin stresli yaşam olaylarında bireylere psikolojik rahatlama sağladığını, 

ancak bu etkinin genellikle kısa süreli olduğunu vurgulamıştır.417 Ellison ve George, bireylerin 

kriz durumlarında dua etmeye yöneldiklerini, olumlu sonuçlar elde ettiklerinde dua etme 

eğilimlerinin arttığını, ancak bu deneyimin kalıcı bir dinî bağlılık yaratabilmesi için bireyin 

zihinsel olarak bu yaşantıyı inanç sistemine entegre edebilmesinin gerektiğini belirtmiştir.418 

Katılımcı 3’ün yaşadığı gibi, duanın sonuç verdiği bir deneyim, bilişsel düzeyde Tanrı’nın 

müdahalesi olarak yorumlandığında, bireyin dinî inançlarını pekiştirebilir. Ancak bu deneyim, 

başka nedenlerle açıklanabilir görülürse veya anlamlandırılamazsa, zamanla etkisini 

kaybedebilir. Bu bulgular, dua gibi dinî deneyimlerin bireyin zihinsel süreçleri ve 

anlamlandırma biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğunu ortaya koymaktadır. 

 

3.7.1.2. Ruhânî Duyumlar ve Olağanüstü Deneyimler 

Bazı katılımcılar, ergenlik dönemlerinde olağanüstü hisler, rüyalar ya da ruhânî algılar 

yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Katılımcılar 4, 6, 16 ve 19, bu tür deneyimlerin kendileri 

üzerinde güçlü bir duygusal etki bıraktığını ancak bu etkilerin uzun vadede dinle olan bağlarını 

sürdürmede yeterli olmadığını belirtmişlerdir. 

Örneğin, Katılımcı 19 deneyimini şu şekilde aktarmıştır: “Namaz kılarken bir anda başka bir 

yere ışınlandım ve bu durum beni çok etkiledi.” Benzer şekilde, Katılımcı 16 şu ifadeyi 

kullanmıştır: “Rüyamda Hz. Muhammed’i gördüm ve bu beni oldukça etkilemişti.” 

Bu tür ruhânî deneyimler, bireyde derin bir manevî etki uyandırmakla birlikte, bu etkinin 

zamanla azaldığı ve kalıcı bir dinî bağlılığa dönüşmediği gözlemlenmiştir. Deneyimlerin bu 

 
416 Fernald, Psychology, 19. 

417 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 176-182. 

418 Ellison - George, “Religious Involvement, Social Ties, and Social Support in a Southeastern Community”, 56-59. 



 
156 

 

geçiciliği, dinî tecrübelerin bireyin inanç dünyası üzerindeki etkisinin yalnızca anlık duygusal 

yoğunluklarla sınırlı kalabildiğini göstermektedir. 

Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik teori, bireyin dinî tecrübelerinde bilinçdışı 

süreçlerin belirleyici rol oynadığını; rüyalar, olağanüstü hisler ve benzeri deneyimlerin bireyin 

bastırılmış duyguları, korkuları ya da arzularıyla ilişkili olabileceğini savunur.419  Katılımcıların 

bu tür deneyimleri, içsel ihtiyaç ve beklentilerin bir dışavurumu olarak değerlendirilebilir. 

Ancak bu tarz deneyimlerin, dinî aidiyetin sürekliliğini sağlamada yetersiz kalması, bireyin 

manevî gelişiminin yalnızca duygusal tepkilerle değil, daha kapsamlı ve süreklilik arz eden 

süreçlerle inşa edilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Bilişsel psikoloji perspektifinden bakıldığında ise, bu olağanüstü deneyimlerin birey 

tarafından nasıl anlamlandırıldığı, dinî kimlikle nasıl bütünleştirildiği belirleyici bir faktördür. 

Başlangıçta manevî bir uyanışa neden olan bu deneyimler, tekrar edilememesi ya da birey 

tarafından daha sonra rasyonel açıklamalara yönlendirilmesi gibi nedenlerle etkisini 

yitirebilir. 420 Bu durum, dinî tecrübelerin birey üzerindeki etkisinin, bireyin bilişsel yapısı ve 

anlamlandırma biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğunu göstermektedir. 

Bu bulgular, literatürde dinî tecrübelerin bireylerin dinî bağlılığı üzerindeki geçici etkileriyle 

ilgili yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Hood, Hill ve Spilka, olağanüstü ruhani 

deneyimlerin bireyler üzerinde yoğun bir duygusal etki bırakabildiğini, ancak bu etkinin 

genellikle kısa süreli olduğunu vurgulamışlardır.421 Pargament, bireylerin dinî deneyimlerden 

elde ettikleri duygusal tatminin, uzun vadeli bir dinî bağlılık için yeterli olmayabileceğini ve bu 

tür deneyimlerin kalıcı bir etki bırakabilmesi için bireyin anlamlandırma ve içselleştirme 

süreçlerinin önem taşıdığını belirtmiştir.422 Katılımcı 16 ve Katılımcı 19’un ifadeleri, bu 

literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Olağanüstü bir ruhani deneyim, bireyin dinî inançlarını 

güçlendirebilir; ancak bu güçlenmenin sürdürülebilir olması, deneyimin rasyonel olarak 

açıklanması ya da tekrar edilmesi durumunda etkisini yitirebilir. Bu da dinî tecrübelerin birey 

üzerindeki etkisinin, onların anlamlandırma biçimleri ve bilişsel süreçleriyle doğrudan 

bağlantılı olduğunu ortaya koymaktadır. 

 

3.7.1.3. Dinî Deneyim Yaşamama 

Katılımcılardan 2, 5, 7, 8, 10, 12, 15, 17 ve 20, ergenlik döneminde belirgin bir dinî tecrübe 

yaşamadıklarını ifade etmiştir. Bu katılımcılar, herhangi bir olağanüstü deneyim, ruhânî 

 
419 Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, 45-50. 

420 Fernald, Psychology, 21. 

421 Ralph W. Hood Jr vd., The Psychology of Religion, Fourth Edition, 296-300. 

422 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 131-137. 



 
157 

 

duyum ya da dua ile ilişkilendirdikleri anlamlı bir yaşantıdan söz etmemiştir. Örneğin Katılımcı 

12 bu durumu şu şekilde dile getirmiştir: “Çok hatırlamıyorum açıkçası. Yok diyebilirim.” 

Bu tür ifadeler, ilgili dönemde dinî bir tecrübenin yaşanmamış olmasının, bireyin dinî aidiyet 

duygusunu yeterince derinleştiremediğine işaret etmektedir. Bu durum, bireyin dinle olan 

bağının daha çok biçimsel düzeyde kaldığını ve dinî kimliğin içselleştirilmesinde sınırlı bir 

gelişim gösterdiğini düşündürmektedir. 

Bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. İşlevselci yaklaşım, dinin birey için anlam üretme, aidiyet 

kazandırma ve sosyal bağlılık sağlama gibi önemli işlevleri olduğunu savunur.423  Dinî 

deneyimin yokluğu, bu işlevlerin birey açısından yeterince karşılanmadığını ve dolayısıyla dinî 

aidiyetin zayıf kaldığını göstermektedir. Dinî tecrübe ile desteklenmeyen bir inanç yapısı, 

bireyin dinle olan ilişkisini yüzeysel kılabilir. 

Bilişsel psikoloji açısından değerlendirildiğinde ise, bireyin dinî bir deneyim yaşamamış 

olması, dinî inançlarla güçlü bir duygusal ya da zihinsel bağ kuramadığını ve dinî bilgileri 

derinlemesine anlamlandırmakta zorlandığını gösterir. Dinî tecrübeler, inancın duygusal 

boyutunu pekiştiren ve bireyin dinî sistemle daha bütüncül bir ilişki kurmasını sağlayan 

deneyimlerdir.424 Bu deneyimlerin eksikliği, bireyin dinî kimliğini daha az içselleştirmesine ve 

zamanla dinî pratiklere karşı mesafeli bir tutum geliştirmesine neden olabilir. 

Bu bulgular, literatürde dinî deneyimlerin yokluğunun dinî bağlılık üzerindeki etkileriyle ilgili 

yapılan araştırmalarla uyum göstermektedir. Granqvist ve Kirkpatrick, dinî deneyimlerin 

bireylerde dinî bağlılığı pekiştirdiğini, bu tür deneyimlerin eksikliğinin ise bireylerin dinî 

kimliklerini tam olarak içselleştirememesine yol açabileceğini belirtmiştir.425 Pargament, 

bireylerin yaşadıkları dinî deneyimlerin inançlarını duygusal ve zihinsel düzeyde 

güçlendirdiğini, bu tür bir destekten yoksun olan bireylerin ise dinî ritüellere karşı daha az 

bağlılık gösterebileceğini ifade etmiştir.426 Katılımcı 12 ve diğerlerinin dinî deneyim 

yaşamadıklarına dair ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Bu tür bir deneyim 

 
423 Roediger, Psychology, 13. 

424 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 5; Cüceloğlu, 
İnsan ve Davranışı, 208. 

425 Granqvist - Kirkpatrick, “Religious Conversion and Perceived Childhood Attachment: A Meta-Analysis”, 232-
236. 

426 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 145-150. 



 
158 

 

eksikliği, bireyin dinî inançlarını daha yüzeysel düzeyde tutmakta ve dinî kimliğini 

anlamlandırma sürecini sınırlamaktadır. 

 

3.7.1.4. Manevî Bağların Geçiciliği 

Katılımcıların önemli bir kısmı, ergenlik veya gençlik döneminde yaşadıkları dinî tecrübelerin 

kendilerine yoğun bir manevî tatmin sağladığını ancak bu bağların çoğunlukla geçici nitelikte 

olduğunu ifade etmiştir. Bu durum, bireylerin özellikle stresli veya zorlayıcı yaşam 

dönemlerinde dine yönelmeleri, ancak bu süreçlerin sona ermesiyle birlikte dinî pratiklerden 

uzaklaşmalarıyla açıklanabilir. 

Örneğin Katılımcı 9 bu geçiciliği şu sözlerle ifade etmiştir: “Üniversitede hazırlık 

dönemindeydim ve ders yükü beni çok yıpratıyordu. O süreçte dua ederek rahatladım, hatta 

kendimi Allah’a çok yakın hissediyordum. Ancak bu stresli süreç bitince o büyük manevî hisler de 

kayboldu.”  

Benzer şekilde Katılımcı 10 da dinî pratiklerin yalnızca belirli dönemlerde anlamlı geldiğini 

belirtmiştir: “Zor zamanlarımda ibadetlerime sığınırdım ama içimden gelerek değil. Bu süreçte 

dinî pratiklerin bana faydası olduğunu düşündüm, ama stres geçtiğinde bu istek de kayboldu.” 

Bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. İşlevselci yaklaşım, dinin bireyler için psikolojik destek 

sağlayan bir araç olarak işlev gördüğünü savunur. 427 Katılımcıların zor zamanlarında dua ve 

ibadet aracılığıyla manevî rahatlama yaşadıkları, ancak bu duyguların kalıcı olmadığı 

görülmüştür. Bu durum, dinî pratiklerin kısa vadede psikolojik rahatlama sağlasa da, uzun 

vadeli bir bağlılık oluşturmak için tek başına yeterli olmadığını göstermektedir. 

Bilişsel psikoloji açısından değerlendirildiğinde, bireylerin dinî pratiklere yönelmeleri çoğu 

zaman stres, belirsizlik ve çaresizlikle başa çıkma stratejisi olarak ortaya çıkmaktadır.428  

Ancak bu süreçte bilişsel olarak içselleştirilmemiş, yani zihinsel düzlemde anlamlandırılmamış 

dinî pratikler, stres faktörü ortadan kalktığında bireyin dinle kurduğu bağın da zayıflamasına 

yol açmaktadır. Bu da, dinî bağlılığın sürdürülebilir olabilmesi için yalnızca kriz anlarında değil, 

günlük yaşamla bütünleşen bir anlam kazanması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Psiko-sosyal açıdan değerlendirildiğinde ise, bu tür dinî tecrübeler bireyler için hem geçici bir 

rahatlama aracı, hem de inanç ve kimlik sorgulamalarının tetikleyicisi olarak rol 

oynamaktadır.429 Stresli dönemlerde dine yönelen birey, aynı zamanda kimlik arayışı, çevresel 

baskılar veya otoriteyle yaşanan çatışmalar gibi etkenlerle inancını yeniden değerlendirme 

 
427 Ayten, “William James (1842-1910) Ve Din Psikolojisinde Tecrübe Merkezli Bir Yaklaşım”, 457. 

428 Fernald, Psychology, 20. 

429 Hemşinli, “Dinî Tecrübenin Nesnelliği Üzerine”, 123-127. 







 
161 

 

bireylerin manevî yolculuklarını nasıl şekillendirdiğini anlamak için önemli ipuçları 

sunmaktadır. 

 

3.7.2.1.1. Zorunluluk ve baskı hissi 

Katılımcıların bir kısmı, ergenlik döneminde dinî pratiklerle kurdukları ilişkinin gönüllülük 

temelinden ziyade zorunluluk hissine dayalı olarak şekillendiğini ifade etmiştir. Dinî 

ritüellerin, özellikle aile ya da öğretmen figürleri tarafından sıkı denetim altında ve baskıcı bir 

dille sunulması, bazı bireylerde dine yönelik ilgiyi azaltmış ve içsel bir direnç oluşturmuştur. 

Katılımcı 7, bu durumu şu sözlerle dile getirmiştir: “Annem sürekli ‘namaz kıl, namaz kıl’ diye 

baskı yapıyordu. Sırf onun için kılıyordum ama içimden gelmiyordu, zamanla da bıraktım zaten.” 

Benzer şekilde Katılımcı 14, yaşadığı baskıyı şu şekilde aktarmıştır: “Ergenlikte hocamız her 

fırsatta ‘namaz farzdır, cehenneme gidersiniz’ derdi. Bu tür baskılar beni daha bir dinden 

soğutuyordu.” 

Bu tür ifadeler, bireylerin dinî uygulamalara kendi iradeleriyle değil, dışsal baskılarla 

yönlendirildiğini ve bu nedenle dinî pratiklerin bir yük ya da görev olarak algılandığını 

göstermektedir. Ergenlik döneminde bireyin kendi kimliğini keşfetme arayışıyla zorunlu dinî 

uygulamalar arasında yaşanan çatışma, zamanla bireyde dinî pratiklere karşı bir mesafe 

oluşmasına zemin hazırlamaktadır. 

Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ile hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik teoriye göre, bireyin çocukluk ve ergenlik 

döneminde maruz kaldığı aşırı kontrol ve baskı, bilinçdışı düzeyde direnç ve kaçınma 

mekanizmalarının devreye girmesine neden olabilir. 431  Bu bağlamda, katılımcıların zorla 

yerine getirdikleri ibadetleri zamanla bırakmaları ya da bu pratiklere yönelik olumsuz bir 

tutum geliştirmeleri, otorite figürleriyle yaşadıkları çatışmanın bir sonucu olarak 

değerlendirilebilir. 

Hümanist psikoloji ise bireyin kendi değerlerini keşfetme ve anlamlandırma sürecini merkeze 

alır. Dinî pratiklerin içselleştirilebilmesi için bireyin bu süreçte özgür iradeyle hareket 

edebilmesi gerektiğini savunur.432  Bu açıdan bakıldığında, katılımcıların bazılarının baskıyı 

dinî gerçekliği sorgulama fırsatı olarak görmesi, hümanist bakış açısıyla uyumludur. Ancak 

çoğunlukla bu baskılar, bireylerin içsel motivasyonlarını zayıflatmış ve dine karşı mesafeli bir 

tutum geliştirmelerine yol açmıştır. 

Bu bulgular, literatürde ergenlik döneminde bireylerin dinî pratiklerle zorunluluk temelinde 

ilişki kurmasının, dinî bağlılık üzerindeki olumsuz etkileriyle ilgili yapılan çalışmalarla uyum 

 
431 Fordham, Jung Psikolojisinin Ana Hatları, 21-25. 

432 Maslow, Doruk Deneyimler, 30. 



 
162 

 

göstermektedir. Granqvist ve Hagekull, aşırı kontrolcü ve baskıcı bir dinî eğitimin bireylerin 

uzun vadede dinî ritüellere karşı olumsuz bir tutum geliştirmesine yol açabileceğini 

belirtmiştir.433 Hunsberger ve Altemeyer, bireylerin özgür irade ve anlam arayışıyla çelişen 

zorunlu dinî uygulamaların, dinî bağlılığı zayıflattığını ve zamanla bu ritüellerden 

uzaklaşmalarına neden olduğunu ifade etmiştir.434 Katılımcı 7 ve Katılımcı 14’ün ifadeleri, bu 

literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Zorlayıcı bir tutum, bireyde içsel bir direnç yaratarak 

dinî pratiklerin bir görev ya da yük gibi algılanmasına ve zamanla bırakılmasına yol açmıştır. 

Ergenlik döneminde bireylerin dinî pratiklerle olan ilişkilerinin baskıdan uzak, gönüllülük 

esasına dayalı bir ortamda şekillenmesi gerektiği görülmektedir. Bu, bireyin dinî kimliğini 

sağlıklı bir şekilde oluşturabilmesi ve inancını sürdürülebilir bir şekilde içselleştirebilmesi 

açısından önem arz etmektedir. 

 

3.7.2.1.2. Otoriteyle çatışma 

Ergenlik dönemi, bireyin kimlik geliştirme sürecinin hızlandığı, otorite figürlerine karşı 

sorgulayıcı ve eleştirel bir tavrın öne çıktığı bir dönemdir. Bu süreçte özellikle aile bireyleri, 

öğretmenler veya dinî eğitim veren kişilerle kurulan ilişkiler, bireyin dine yönelik tutumunu 

doğrudan etkileyebilmektedir. Görüşmelerde, bazı katılımcıların bu dönemde dinî otoritelerle 

çatışma yaşadıkları ve bu çatışmaların dine karşı mesafeli bir tutum geliştirmelerine yol açtığı 

görülmüştür. 

Katılımcı 7 bu durumu şu ifadeyle aktarmıştır: “Liseye geçtiğimde hocamız sürekli emir verir 

gibi konuşuyordu. ‘Namazı kılacaksın’, ‘orucu tutacaksın’ gibi. Ne nedenini açıklıyordu ne de 

bizim düşüncemizi soruyordu. Bir süre sonra kendimi sorgularken buldum ve soğudum.” 

Benzer şekilde Katılımcı 14, otorite figürüyle yaşadığı çatışmayı şu sözlerle ifade etmiştir: 

“Evde sürekli annemle tartışırdık. O hep dinle ilgili kuralları hatırlatırdı ama ben artık neden 

yaptığımı bilmek istiyordum. ‘Sorgulama, uygula’ mantığı, bende ters etki yaptı.” 

Bu bulgular, dinî ritüellerin bireylere baskıcı bir üslupla sunulmasının, dinin özündeki manevî 

ve anlam arayışından uzaklaşılmasına neden olabileceğini ortaya koymaktadır. Ergen 

bireylerin, özellikle bu dönemde kendi kararlarını verme ve inançlarını sorgulama ihtiyaçları 

artarken, karşılaştıkları otoriter tutumlar dinî değerlere yönelik direnç geliştirmelerine neden 

olabilmektedir. 

Bu durum, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ve Hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik kurama göre, ergenlik döneminde yaşanan otorite 

çatışmaları bilinçdışı düzeyde bastırma ve direnç mekanizmaları doğurabilir. Bu çatışmalar, 

 
433 Pehr Granqvist, Berit Hagekull, “Religiousness and Perceived Childhood Attachment: On the Question of 

Compensation or Correspondence”, 248-252. 

434 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 147-151. 



 
163 

 

bireyin ilerleyen dönemlerde dinî kimlikten uzaklaşmasına neden olabilir.435  Katılımcıların, 

dinî kuralların aile veya öğretmenleri tarafından dayatılmasına karşı geliştirdikleri olumsuz 

tutumlar, bu teorik çerçeveyle uyumlu bir şekilde yorumlanabilir. 

Hümanist psikoloji ise bireyin özgür iradesine, anlam arayışına ve kendi değerlerini oluşturma 

sürecine vurgu yapar.436 Dinî pratiklerin anlamlandırılmadan ve açıklama yapılmadan 

sunulması, bireyin bu değerlerle sağlıklı bir ilişki kurmasını engelleyebilir. Bu açıdan 

bakıldığında, katılımcıların dine yönelik geliştirdikleri mesafe, dayatma yoluyla sunulan dinî 

eğitim anlayışının doğal bir sonucu olarak değerlendirilebilir. 

Bu bulgular, literatürde ergenlik döneminde bireylerin otoriteyle çatışmasının dinî bağlılık 

üzerindeki etkileriyle ilgili yapılan çalışmalarla uyum göstermektedir. Hunsberger ve Brown, 

otorite figürleriyle yaşanan çatışmaların ergen bireylerde dinî bağlılığı zayıflatabileceğini ve 

dinî ritüellere karşı mesafeli bir tutum geliştirebileceğini belirtmiştir.437 Granqvist ve Hagekull, 

ergenlik döneminde bireylerin otoriter bir dinî eğitime karşı direnç geliştirme eğiliminde 

olduklarını, özgür iradeleriyle anlamlandırılmamış dinî ritüellerin bu bireylerde inanç 

zayıflamasına yol açabileceğini ifade etmiştir.438 Katılımcı 7 ve Katılımcı 14’ün ifadeleri, bu 

literatürdeki bulgularla örtüşmektedir. Otorite figürleriyle yaşanan çatışmalar, bireylerde dinî 

ritüellerin bir anlam kaybına uğramasına ve zamanla bu ritüellere karşı mesafeli bir tutum 

geliştirilmesine neden olmuştur. 

Ergenlik döneminde dinî eğitimde baskıcı ve otoriter yaklaşımların yerine, bireyin 

anlamlandırma ve katılım ihtiyacına duyarlı, açıklayıcı ve destekleyici bir yaklaşımın 

benimsenmesi, bireyin dinle kurduğu ilişkinin sağlıklı bir zeminde ilerlemesini 

destekleyecektir. 

 

3.7.2.1.3. Anlam ve ilişki kuramama 

Katılımcıların bir kısmı, ergenlik döneminde dinî pratiklerin tekrarlanmasına rağmen bu 

uygulamaların arkasındaki anlamın yeterince açıklanmadığını ve bu nedenle dinî ritüellerle 

kişisel bir bağ kuramadıklarını ifade etmiştir. Özellikle Katılımcı 14, kendisine çocukluk ve 

ergenlik yıllarında ritüellerin önemi sıkça vurgulanmasına rağmen, bu ritüellerin neden gerekli 

olduğunun açıklanmadığını şu sözlerle dile getirmiştir: “Sürekli ‘namaz kılmalısın’, ‘oruç 

 
435 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 515. 

436 Fernald, Psychology, 17. 

437 Hunsberger - Brown, “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family Background”, 245-247. 

438 Pehr Granqvist, Berit Hagekull, “Religiousness and Perceived Childhood Attachment: On the Question of 
Compensation or Correspondence”, 249-253. 



 
164 

 

tutmalısın’ deniyordu ama nedenini kimse anlatmıyordu. Ne hissettiğimi kimse sormadı, sadece 

yapmam beklendi.” 

Benzer şekilde, Katılımcı 5, dinî pratiklerin anlamsız birer görev gibi sunulmasının kendisini 

uzaklaştırdığını belirtmiştir: “Bazı şeyleri yaptım ama neden yaptığımı hiç bilmedim. Sadece 

günah sayılmasın diye. Bu yüzden hiçbir zaman içselleştiremedim.” 

Bu ifadeler, bireylerin dinî pratiklerle duygusal ya da zihinsel bir ilişki kuramadıklarını ve dinî 

uygulamaların kendi hayatlarıyla nasıl bağdaştığını sorgulamakta zorlandıklarını 

göstermektedir. Anlamlandırma sürecinin eksik kalması, özellikle kimlik arayışının 

yoğunlaştığı ergenlik döneminde, bireylerin dinî kimliklerine yabancılaşmalarına zemin 

hazırlamaktadır. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ve işlevselcilik ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Bilişsel psikoloji, bireyin dinî öğretileri anlamlandırma 

biçimine vurgu yapar.439  Katılımcıların ifade ettiği gibi, ritüellerin neden uygulandığı 

açıklanmadığında bireyler zihinsel bir çatışma yaşamakta ve bu çatışma zamanla dinî 

pratiklerden uzaklaşmalarına neden olabilmektedir. 

İşlevselci yaklaşım ise, dinin birey için yalnızca bir ritüel bütünü değil, aynı zamanda anlam ve 

yön sağlayan bir sistem olması gerektiğini savunur.440 Dinî pratiklerin birey için bir anlam ifade 

etmediği durumlarda, bu pratiklerin davranışsal düzeyde devam etse bile içselleştirilmediği ve 

zamanla terk edildiği görülmektedir. 

Bu bulgular, literatürde dinî ritüellerin anlamlandırılmasının dinî bağlılık üzerindeki 

etkileriyle ilgili yapılan çalışmalarla uyum göstermektedir. Pargament, dinî pratiklerin 

bireylerin hayatlarında anlam bulduğu takdirde, bu pratiklerin içselleştirilip 

sürdürülebileceğini, ancak bu anlamlandırmanın eksik kalması durumunda bireylerin dinî 

bağlılıklarında zayıflama görülebileceğini vurgulamıştır.441 Hood, Hill ve Spilka, dinî ritüellerin 

anlamlandırılmadan tekrar edilmesinin bireylerde uzun vadede dinî kimlikten uzaklaşmaya 

yol açabileceğini belirtmiştir.442 Katılımcı 14 ve Katılımcı 5’in ifadeleri, bu literatürdeki 

bulgularla örtüşmektedir. Ritüellerin neden yapıldığına dair yeterli açıklama ve bireyin bu 

ritüellerle bağ kurmasına yönelik bir destek sunulmadığında, birey bu pratikleri yüzeysel ve 

zorunlu birer görev olarak algılayarak zamanla bu pratiklerden uzaklaşabilmektedir. 

Din eğitiminin yalnızca davranışa yönelik değil, aynı zamanda bireyin zihinsel ve duygusal 

dünyasına hitap eden bir içeriğe sahip olması gerektiği anlaşılmaktadır. Ritüellerin 

uygulanmasının yanı sıra, bu ritüellerin yaşamla bağlantısının kurulması ve birey için anlamlı 

 
439 Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 13. 

440 Roediger, Psychology, 12. 

441 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 232-236. 

442 Ralph W. Hood Jr vd., The Psychology of Religion, Fourth Edition, 301-305. 



 
165 

 

hale getirilmesi, ergenlik dönemindeki bireyin dinle sağlıklı ve kalıcı bir bağ kurmasında 

önemli bir rol oynamaktadır. 

 

3.7.2.1.4. İhtiyaçlara ve sorulara cevap bulamama 

Katılımcıların önemli bir bölümü, ergenlik döneminde dinî konularda sordukları sorulara 

tatmin edici cevaplar alamadıklarını belirtmiştir. Bu durum, bireylerin dinle olan ilişkilerinde 

kopuşa yol açan önemli bir etken olarak öne çıkmaktadır. Katılımcıların aktarımlarında, dinî 

eğitimin genellikle bilgi aktarmaya odaklandığı, ancak bireysel ihtiyaçlara ve zihinsel 

sorgulamalara yeterince cevap vermediği görülmektedir. 

Özellikle Katılımcı 7, dinî eğitim sürecinde soru sormaya karşı mesafeli bir tutumla 

karşılaştığını şu sözlerle ifade etmiştir: “Birkaç soru sormuştum ama hep tuhaf bakışlarla 

karşılaştım. Sanki soru sormam bile yanlış gibiydi. Bu yüzden sustum.”  

Benzer şekilde, Katılımcı 8, sorduğu soruların geçiştirildiğini ve cevap alamadıkça ilgisinin 

azaldığını dile getirmiştir: “Merak ettiğim şeyler vardı ama hep ‘bilmeyiver ya da dinde her şey 

srogulanmaz’ gibi şeyler denirdi. Cevap alamayınca soğumaya başladım.” 

Katılımcıların bu deneyimleri, dinî eğitimin onların entelektüel gelişimini desteklemediğini ve 

bireyin anlam arayışına yeterince alan tanımadığını göstermektedir. Bu tür deneyimler, 

özellikle kimlik oluşumunun yoğunlaştığı ergenlik döneminde bireylerin dine karşı mesafeli 

bir tutum geliştirmelerine neden olabilmektedir. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ve hümanist psikoloji ve dinden 

uzaklaşma yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Bilişsel psikoloji, bireyin bilgi edinme, sorgulama ve 

anlamlandırma süreçlerine vurgu yapar.443  Katılımcıların, dinî sorularına yeterli yanıt 

alamamaları veya bu soruların bastırılması, onların zihinsel ihtiyaçlarının karşılanmadığını 

göstermektedir. Bu durum, bireylerin dinî bilgileri içselleştirmesini zorlaştırmakta ve dinle 

olan bağlarını zayıflatmaktadır. 

Hümanist psikoloji ise bireyin özgürce düşünme ve kendini ifade etme ihtiyacına odaklanır.444  

Katılımcıların, sorularının yargılandığını veya geçiştirildiğini hissetmeleri, dinî eğitimi yabancı 

ve baskıcı bir yapı olarak algılamalarına yol açmıştır. Bu algı, bireyin dinle kurduğu ilişkiyi 

sekteye uğratarak dinî kimliğini sorgulamasına ve zamanla bu kimlikten uzaklaşmasına neden 

olmuştur. 

Bu bulgular, literatürde dinî eğitimde bireysel ihtiyaçlara cevap verilmemesinin dinî bağlılık 

üzerindeki etkileriyle ilgili yapılan çalışmalarla uyum göstermektedir. Fowler, bireyin 

inançlarını sorgulama ve anlamlandırma ihtiyacının özellikle ergenlik döneminde arttığını, bu 

 
443 Ream, “Pragmatism and the Unlikely Influence of German Idealism on the Academy in the United States”, 163. 

444 Maslow, Doruk Deneyimler, 39. 



 
166 

 

ihtiyacın karşılanmadığı durumlarda bireyin dinî kimlikten uzaklaşabileceğini 

vurgulamıştır.445 Hunsberger ve Altemeyer, dinî eğitimde bireysel sorulara tatmin edici 

yanıtlar sunulmamasının, genç bireylerin dine yönelik olumsuz tutum geliştirmelerine neden 

olduğunu belirtmiştir.446 Katılımcı 7 ve Katılımcı 8’in ifadeleri, bu literatürdeki bulgularla 

örtüşmektedir. Cevap bulamama ya da soruların geçiştirilmesi, bireyin zihinsel ihtiyaçlarının 

karşılanmadığını ve dolayısıyla dinî bağlarının zayıfladığını göstermektedir. 

Ergenlik döneminde bireylerin sorduğu sorulara açık, anlayışlı ve tatmin edici cevaplar 

sunabilen bir dinî eğitim yaklaşımı, dinî kimliğin gelişmesinde ve inançların 

içselleştirilmesinde hayati öneme sahiptir. Sorulara kapalı, yargılayıcı veya geçiştirici 

yaklaşımlar ise bireylerin dine olan ilgisini ve güvenini zedelemekte, uzaklaşmayı 

hızlandırabilmektedir. Bu nedenle dinî eğitim, sadece bilgi aktarmaya yönelik değil, aynı 

zamanda bireyin düşünsel ve duygusal gelişimini dikkate alan bir yaklaşımla 

yapılandırılmalıdır. Gençlerin sorularının ciddiye alınması, onların düşünce dünyasına saygı 

gösterilmesi ve inançla ilgili meselelerde empatik bir tutum sergilenmesi, sağlıklı bir dinî 

kimlik inşasının temel taşlarındandır. Aksi halde birey, dinin hayatındaki yerini sorgulamaya 

başlayabilir ve zamanla bu sorgulama, inançtan kopuşa giden bir sürece dönüşebilir. 

3.7.2.2. Olumlu Deneyimler 

Ergenlik dönemi, bireylerin kimlik ve inanç yapılarının gelişiminde kritik bir evredir. Bu 

süreçte dinî pratiklerle kurulan bağlar, bireylerin manevî ihtiyaçlarını karşılama, anlam 

arayışını yönlendirme ve sosyal ilişkilerini güçlendirme açısından önemli rol 

oynayabilmektedir. Katılımcıların bir kısmı, bu dönemde dinî pratikleri gönüllülükle ve anlam 

yükleyerek yerine getirdiklerinde olumlu duygular yaşadıklarını ve bu sürecin kendilerine 

çeşitli açılardan katkı sağladığını belirtmiştir. 

Bu katkılardan biri, dinî uygulamaların bireylerde içsel huzur ve tatmin duygusu 

oluşturmasıdır. Katılımcılar, düzenli olarak gerçekleştirdikleri ibadetlerin kendilerine ruhsal 

bir denge sağladığını ve bu ritüellerin günlük yaşamlarına anlam kattığını ifade etmiştir. 

Örneğin, Katılımcı 15 şöyle demektedir: “Namaz kıldığımda içim huzur doluyordu. Bu, beni hem 

sakinleştiriyor hem de daha güçlü hissettiriyordu.” Bazı katılımcılar, dinî pratiklerin disiplin ve 

sorumluluk duygusu kazandırdığını da vurgulamıştır. Özellikle Katılımcı 12, ibadetlerin günlük 

yaşamı yapılandıran bir düzen sunduğunu belirtmiş; bu düzenin hedef belirleme ve çaba 

gösterme gibi becerileri desteklediğini ifade etmiştir. “İbadetleri düzenli yapınca sadece dinî 

değil, hayatımda da disiplin oluştu. Bu da kendime güvenimi artırdı.” diyen katılımcı, dinin 

işlevsel yönüne işaret etmektedir. 

Bir diğer olumlu unsur ise aile desteği ve rol model olma durumudur. Katılımcılar, aile 

büyüklerinin ibadetlerini örnek alarak dinî pratikleri daha kolay içselleştirdiklerini 

 
445 Fowler, Stages of Faith, 1981, 179-186. 

446 Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer, Atheists, 156-159. 





 
168 

 

kalıcılığını desteklemektedir. Bu nedenle din eğitimi, sadece bilgi aktarmaya değil, bireyin 

anlam arayışına ve sosyal bağ kurma ihtiyacına da yanıt verecek şekilde yapılandırılmalıdır. 

 

3.7.2.2.1. Aile desteği ve rol model olma 

Katılımcıların birçoğu, dinî pratikleri ailelerinin teşviki ve rehberliğiyle öğrenip 

uyguladıklarını ifade etmiştir. Özellikle ailelerinin dinî ibadetleri düzenli olarak yerine 

getirmesi ve bu süreçte çocuklarına rol model olması, katılımcılara manevî bir yol göstermiştir. 

Katılımcı 5, ailesindeki her bireyin namaz kılmayı bir alışkanlık haline getirdiğini, kendisinin 

de bu düzene ayak uydurduğunu belirterek, “Bizde namaz vakitleri belliydi, herkes o vakitlerde 

ibadet ederdi. Bu benim de içselleştirdiğim bir şey haline geldi,” demiştir. Bu durum, aile 

ortamında olumlu bir manevî atmosferin genç bireyler üzerindeki etkisini göstermektedir. 

Benzer şekilde, Katılımcı 12, ebeveynlerinin sadece söyledikleriyle değil, davranışlarıyla da 

kendisine örnek olduklarını dile getirmiştir. “Annem ve babam sadece namaz kılmam 

gerektiğini söylemekle kalmadılar, bunu her gün düzenli olarak kendileri de yaptılar. Ben onların 

bu tutarlılığını gördükçe, bu ibadetin hayatımın doğal bir parçası olduğunu hissettim.” 

Bu tür ifadeler, ailelerin dinî pratiklerde rol model olmasının, çocuklar ve gençler için güçlü bir 

manevî temel oluşturduğunu göstermektedir. Bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve dinden 

uzaklaşma ve hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. 

İşlevselcilik, dinî pratiklerin bireyler üzerindeki psikolojik ve sosyal işlevlerine odaklanır.448 

Katılımcılar, dinî ritüellerin kendilerine psikolojik denge, toplumsal aidiyet ve yaşam disiplini 

sağladığını ifade etmişlerdir. Düzenli ibadetlerin bireylerin günlük rutinlerini yapılandırdığı, 

hedef koymalarına yardımcı olduğu ve öz-disiplin geliştirmelerine katkıda bulunduğu 

görülmektedir. Ayrıca, aile desteğinin ve sosyal çevrenin bu süreci pekiştirmesi, bireylerin dine 

olan bağlılığını artıran önemli faktörler olarak değerlendirilebilir. 

Hümanist psikoloji ise bireyin anlam arayışı ve kendini gerçekleştirme ihtiyacı üzerine 

yoğunlaşır.449 Katılımcılar, dinî pratikleri içselleştirdiğinde ve anlamlı bir şekilde yerine 

getirdiğinde manevî huzur ve tatmin yaşadıklarını belirtmişlerdir. Dinî ritüellerin yalnızca bir 

yükümlülük değil, aynı zamanda bireyin içsel dengesini sağlayan bir unsur olarak görülmesi, 

bu yaklaşımın temel varsayımlarını desteklemektedir. Özellikle, ailenin rol model olması ve 

dinî değerlere sahip sosyal çevrelerde bulunmanın bireylerin dinle olan ilişkisini güçlendirdiği 

anlaşılmaktadır. 

Dinî pratiklerin bireylerin hem psikolojik hem de sosyal gelişimlerine katkıda bulunması, 

onların kendilerini daha güvende ve bütünleşmiş hissetmelerine yardımcı olmaktadır. 

 
448 Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, 2001, 38-39. 

449 Frankl, İnsanın Anlam Arayışı, 38. 



 
169 

 

Ailelerin ve sosyal çevrenin destekleyici ve rehberlik eden bir tutum sergilemesi, bireyin dinî 

kimliğini daha sağlam bir şekilde inşa etmesini kolaylaştıran önemli bir unsur olarak öne 

çıkmaktadır. 

 

3.7.2.2.2.  Manevî değerleri destekleyen sosyal çevre 

Katılımcıların birçoğu, ergenlik döneminde dinî pratikleri öğrenme ve uygulama süreçlerinde 

ailelerinin rehberliğini ve teşvik edici tutumunu önemli bir etken olarak görmektedir. Bu 

destek, hem sözel yönlendirmeler hem de ebeveynlerin doğrudan örnek teşkil eden 

davranışları aracılığıyla gerçekleşmiştir. Ebeveynlerin düzenli ibadetlerini çocuklarının gözü 

önünde yerine getirmesi, dinî ritüellerin sadece bir yükümlülük değil, hayatın doğal bir parçası 

olarak içselleştirilmesine katkı sağlamıştır. 

Katılımcı 5, ailesinde ibadetlerin günlük rutinin bir parçası olduğunu ve bu düzenin kendisine 

de doğal bir şekilde geçtiğini ifade etmiştir: “Bizde namaz vakitleri belliydi, herkes o vakitlerde 

ibadet ederdi. Bu benim de içselleştirdiğim bir şey haline geldi.” 

Benzer şekilde, Katılımcı 12, ebeveynlerinin davranışlarıyla örnek olduklarını vurgulamıştır: 

“Annem ve babam sadece namaz kılmam gerektiğini söylemekle kalmadılar, bunu her gün düzenli 

olarak kendileri de yaptılar. Ben onların bu tutarlılığını gördükçe, bu ibadetin hayatımın doğal 

bir parçası gibi hissederdim.” 

Bu ifadeler, ebeveynlerin yalnızca sözel yönlendirme değil, davranışsal modelleme yoluyla da 

çocuklarına dinî değerleri aktardığını göstermektedir. Dinî eğitimin bu şekilde örnek temelli 

verilmesi, genç bireylerin ibadetlerle sağlıklı ve gönüllü bir bağ kurmalarını kolaylaştırmıştır. 

Bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve dinden uzaklaşma ile hümanist psikoloji ve dinden 

uzaklaşma yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. İşlevselci yaklaşım, dinî ritüellerin bireyler için 

psikolojik denge, sosyal uyum ve yaşam disiplini sağladığını savunur.450 Katılımcıların ifadeleri 

de bu savı destekler niteliktedir. Düzenli ibadet alışkanlığı bireylerde öz disiplinin gelişmesine, 

günlük yaşamın yapılandırılmasına ve kendini güvende hissetme duygusuna katkı sağlamıştır. 

Aynı zamanda, ebeveynlerin bu sürece aktif katılımı, bireylerde aidiyet duygusunu 

pekiştirmiştir. 

Hümanist psikoloji ise bireyin anlam arayışı, içsel tatmin ve özgür irade ile hareket etme 

ihtiyacına vurgu yapar.451 Katılımcıların, dinî pratikleri gönüllü bir şekilde yerine 

getirdiklerinde manevî huzur ve kişisel anlam deneyimlediklerini ifade etmeleri, bu yaklaşımın 

temel ilkeleriyle örtüşmektedir. Ailelerin örnek davranışları yoluyla oluşturdukları olumlu 

 
450 Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, 1995, 418-420. 

451 Rogers, On Becoming A Person: A Therapist’s View on Psychotherapy, Humanistic Psychology, and the Path to 
Personal Growth, 115-122. 



 
170 

 

ortam, genç bireylerin inançlarını gönüllü ve anlamlı şekilde benimsemelerini 

kolaylaştırmıştır. 

Öte yandan bu bulgular, dinî sosyalleşme literatüründeki mevcut çalışmalarla da 

örtüşmektedir. Özellikle Streib ve Hood gibi araştırmacıların dinî gelişimde aile içi 

modellemenin rolüne vurgu yaptığı görülmektedir.452 Bu çalışmalar, ebeveynlerin yalnızca 

bilgi veren değil, aynı zamanda davranışlarıyla rehberlik eden bir figür olarak çocuklarının 

inanç sisteminin şekillenmesinde merkezi bir konumda olduğunu belirtmektedir. Ayrıca Glock 

ve Stark'ın geliştirdiği dindarlık boyutları modelinde de dinî davranışların öğrenilmesinde 

toplumsal etkileşimin ve yakın çevrenin yönlendirici rolü vurgulanmaktadır.453 Katılımcıların 

ailelerinin günlük ibadet rutinlerine tanıklık etmeleri ve bu pratiğin doğal bir yaşantı olarak 

benimsenmesi, Glock ve Stark’ın “yaşantısal boyut” olarak tanımladığı dindarlık düzeyiyle 

doğrudan ilişkilidir. Bu bağlamda, ebeveynlerin rol model olması, bireyin hem davranışsal hem 

de duygusal düzeyde dinle güçlü bir bağ kurmasını kolaylaştırmakta, dinî kimliğin kalıcı ve 

içselleşmiş bir yapı hâline gelmesini desteklemektedir. 

Ergenlik döneminde dinî pratiklerle olumlu bir bağ kurulmasında, ailelerin destekleyici ve 

örnek teşkil eden tutumu önemli bir rol oynamaktadır. Ailenin bireye sadece bilgi vermesi 

değil, aynı zamanda inancın yaşanabilirliğini göstermesi, gençlerin dinî kimliklerini daha 

sağlam ve içten bir şekilde inşa etmelerine katkı sağlamaktadır. Bu süreçte aile bireylerinin 

samimi ve tutarlı tutum sergilemesi, gençlerin dinî uygulamaları zorunluluktan ziyade anlamlı 

bir tercih olarak görmelerini sağlamaktadır. Ayrıca, bu tür bir destekleyici çevre, ergenlikte 

sıkça karşılaşılan kimlik karmaşasını azaltarak bireyin dinî kimliğini daha sağlıklı bir şekilde 

şekillendirmesine olanak tanımaktadır. Dolayısıyla, ailelerin hem davranışsal hem de duygusal 

düzeyde sundukları bu rehberlik, genç bireylerin inançlarını sorgulama süreçlerinde bir 

dayanak noktası işlevi görmekte ve dinî bağlılığın sürekliliğine katkı sunmaktadır. 

 

3.7.2.2.3. İçsel tatmin ve  manevî huzur 

Katılımcıların bir kısmı, ergenlik döneminde ibadetlerini yerine getirmenin yalnızca dinî bir 

sorumluluğu yerine getirme değil, aynı zamanda içsel bir tatmin ve manevî huzur kaynağı 

 
452 Streib - Jr, Semantics and Psychology of Spirituality, 87-93. 

453 Charles Y. Glock - Rodney Stark, Religion and Society in Tension (Chicago: Rand McNally, 1965), 20-27. 



 
171 

 

olduğunu ifade etmiştir. Bu süreçte dinî pratiklerin bireylerin ruhsal denge kurma, stresle baş 

etme ve duygusal anlamda rahatlama ihtiyacına yanıt verdiği görülmektedir. 

Katılımcı 8, ergenlik döneminde yaşadığı zor bir süreçte namaza yönelerek rahatladığını şu 

sözlerle ifade etmiştir: “Namaz kılmaya başladığımda içimde bir rahatlama hissettim. Hem kendi 

kendime bir düzen oluşturmuş oldum hem de bu bana huzur verdi.” 

Benzer şekilde, Katılımcı 15 de ibadetlerin kendisi için duygusal bir boşalma ve hafifleme 

sağladığını belirtmiştir: “Zor bir gün geçirdiğimde, ibadet etmek bana sanki yüklerimi 

bırakıyormuşum gibi hissettiriyor.” 

Bu ifadeler, dinî ritüellerin bireylerin günlük yaşamlarındaki zorluklarla başa çıkmalarına 

yardımcı olan psikolojik işlevlere sahip olduğunu göstermektedir. Katılımcılar, ibadetleri 

sadece bir görev olarak değil, aynı zamanda kişisel denge kurma ve manevî doyum aracı olarak 

deneyimlemişlerdir. 

Bu bulgular, özellikle hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. 

Hümanist psikoloji, bireyin anlam arayışı, kendini gerçekleştirme çabası ve içsel denge 

ihtiyacına vurgu yapar.454 Katılımcıların ibadetleri kişisel bir rahatlama ve huzur kaynağı 

olarak tanımlamaları, bu yaklaşımın bireyin manevî yönünün psikolojik ihtiyaçlarla nasıl iç içe 

geçtiğini ortaya koyar. 

Benzer şekilde bulgular, alanyazında dinî ritüellerin psikolojik işlevlerine dair yapılan 

araştırmalarla da örtüşmektedir. Örneğin Pargament, dinî baş etme kuramında, bireylerin 

stresli yaşam olayları karşısında dua ve ibadet gibi ritüellere yönelerek psikolojik rahatlama 

ve kontrol duygusu elde ettiklerini vurgulamıştır.455 Katılımcıların ibadeti bir içsel denge ve 

rahatlama aracı olarak tanımlamaları, Pargament’in "manevî baş etme" kavramı ile 

örtüşmektedir. Ayrıca Koenig ve arkadaşları tarafından yapılan din psikolojisi araştırmaları da, 

düzenli ibadetlerin bireylerin kaygı düzeyini azalttığını, depresyonla baş etmelerini 

kolaylaştırdığını ve genel yaşam memnuniyetlerini artırdığını ortaya koymuştur.456 Bu 

bağlamda, katılımcıların ibadet deneyimlerini anlamlandırma biçimleri yalnızca bireysel bir 

tercih değil, aynı zamanda literatürde tanımlanan dinî pratiklerin ruh sağlığı üzerindeki 

destekleyici rolünün somut bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Bu durum, dinî pratiklerin 

genç bireylerin sadece inanç sistemlerini değil, aynı zamanda psikolojik dirençlerini de 

güçlendirebileceğini göstermektedir. 

Dinî pratiklerin bireylerde güven, anlam ve düzen hissi oluşturduğu; bu yönüyle bireylerin 

ergenlik dönemindeki duygusal dalgalanmalara karşı içsel bir istikrar kazandıkları 

anlaşılmaktadır. Dolayısıyla bu deneyimler, dinî ritüellerin sadece geleneksel bir uygulama 

 
454 Maslow, Doruk Deneyimler, 30-38. 

455 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 131-135. 

456 Harold Koenig vd., Handbook of Religion and Health (Oxford: Oxford University Press, 2012), 276-283. 



 
172 

 

değil, aynı zamanda bireyin ruhsal iyilik halini destekleyen önemli bir kaynak olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

 

3.7.2.2.4. Disiplin ve sorumluluk gelişimi 

Ergenlik döneminde dinî pratikleri düzenli şekilde sürdüren bazı katılımcılar, bu 

uygulamaların kendilerine disiplinli bir yaşam tarzı ve sorumluluk bilinci kazandırdığını 

belirtmiştir. İbadetlerin yalnızca manevî değil, aynı zamanda günlük yaşamı düzenleyen bir 

etkisinin olduğu vurgulanmıştır. 

Katılımcı 5, bu sürecin kendi yaşam düzenine etkisini şu sözlerle ifade etmiştir: “Günlük 

namazlarımı kılmaya özen gösterdiğimde, hayatımda belli bir düzen oluştu. Her şeyi daha planlı 

yapmaya başladım.” 

Benzer bir şekilde, Katılımcı 12 de ibadetlerin zaman yönetimi üzerindeki etkisini dile 

getirmiştir: “Namaz saatlerine uymak, aynı zamanda bana diğer işlerimde de disiplinli olmayı 

öğretti. Bu durum, zaman yönetimi konusunda bana çok yardımcı oldu.” 

Katılımcıların bu ifadeleri, dinî ritüellerin bireylerin hayatlarına yalnızca inanç boyutunda 

değil, günlük yaşam alışkanlıkları açısından da yön verdiğini göstermektedir. Düzenli ibadetler, 

bireylerde yapılandırılmış bir zaman algısı oluşturmuş ve bu sayede sorumluluk alma 

becerilerini geliştirmiştir. Özellikle ergenlik döneminde bireyin kendi davranışlarını 

düzenleme ihtiyacıyla birleşen bu uygulamalar, bireysel gelişim üzerinde kalıcı etkiler 

yaratmıştır. 

Bu bulgular, özellikle hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla örtüşmektedir. 

Hümanist psikoloji, bireyin kendini gerçekleştirme sürecinde sorumluluk bilincinin ve içsel 

düzenin önemli bir rol oynadığını savunur.457  Katılımcıların düzenli ibadetler sayesinde yaşam 

becerileri kazandıklarını belirtmeleri, bu yaklaşımın bireyin potansiyelini gerçekleştirme 

sürecine verdiği önemi desteklemektedir. Bu durum, dinî pratiklerin yalnızca manevî bir alanla 

sınırlı kalmayıp, bireyin yaşamının farklı boyutlarına da katkı sunduğunu göstermektedir 

Öte yandan, alanyazında dinî disiplinin bireysel gelişim üzerindeki işlevsel rolüne dikkat çeken 

çalışmalarla da bulgular örtüşmektedir. Örneğin Baumeister ve Exline, düzenli dinî 

uygulamaların özdenetim becerilerini geliştirdiğini, bireylerin yaşamlarını daha planlı ve 

sorumlu bir şekilde sürdürebilmesine katkı sunduğunu ileri sürer.458 Aynı şekilde, King de 

ergenlik döneminde anlam ve değer arayışının dinî pratiklerle desteklenmesinin, gençlerin 

 
457 Frankl - Crumbaugh, Psychotherapy and Existentialism; Selected Papers on Logotherapy, 56-57. 

458 R. F. Baumeister - J. J. Exline, “Virtue, Personality, and Social Relations: Self-Control as the Moral Muscle”, 
Journal of Personality 67/6 (1999), 1165-1194. 



 
173 

 

hedef belirleme, özdisiplin ve uzun vadeli düşünme becerilerini artırdığını belirtmektedir.459 

Bu bağlamda, katılımcıların ibadet yoluyla edindikleri disiplin ve sorumluluk bilinci, dinî 

pratiklerin sadece inançla değil, aynı zamanda psiko-sosyal gelişimle de güçlü biçimde ilişkili 

olduğunu göstermektedir. Araştırmanın bu bulgusu, dinî pratiklerin ergen bireylerin yaşam 

yönetiminde düzenleyici bir işlev gördüğünü ve bireyin gelişim sürecine çok boyutlu katkılar 

sunduğunu vurgulayan literatürle tutarlılık arz etmektedir. 

 

3.7.3. Kimlik ve dinî aidiyet arayışı 

Ergenlik dönemi, bireylerin kimlik gelişimi ve aidiyet duygularını sorguladıkları bir 

dönemdir.460 Bu dönemde gençler, ailelerinden, toplumsal çevrelerinden ve kültürel 

değerlerden aldıkları bilgileri ve inançları yeniden değerlendirme sürecine girerler. Dinî 

aidiyet de bu süreçte önemli bir rol oynar, çünkü bireylerin dine karşı tutumları, büyük ölçüde 

bu dönemde şekillenir.461 Ergenlik döneminde bireylerin özgün bir kimlik geliştirme ihtiyacı, 

dinî inanç ve uygulamalarla ilgili bazı soru işaretleri ve sorgulamalarla sonuçlanabilir. Bu 

süreç, bazen bireylerin dini daha anlamlı bir şekilde benimsemelerine katkıda bulunabilirken, 

bazen de dine karşı bir mesafe koymalarına neden olabilir.462 

Ergenlikte kimlik ve dinî aidiyet arayışı, bireyin sosyal çevresi, ailesi, arkadaş grubu ve 

medyanın etkisi altında şekillenir.463 Bu dönemde, gençlerin içsel olarak kendilerini ifade etme 

ve ait olma ihtiyaçları ön plana çıkar. Aileden, toplumdan veya dinsel otoritelerden gelen 

değerler ve beklentiler ile bireyin kendi iç dünyasında oluşan sorgulamalar arasında 

uyumsuzluk olduğunda, bu durum gençlerin dine yönelik tutumlarını etkileyebilir. Özellikle, 

 
459 Pamela Ebstyne King, “Religion and Identity: The Role of Ideological, Social, and Spiritual Contexts”, Applied 

Developmental Science 7/3 (2003), 197-204. 

460 Coşkunsever, “Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi ve Temel Problemleri”, 58. 

461 Baynal, “Erinlik (Ön Ergenlik) Dönemi Korku, Kaygı ve Din İlişkisi Üzerine Bir Araştırma”, 264-265. 

462 Abdussamet Şen - Nihat Demirkol, “Aidiyet Olgusu Bağlamında Kur’an’da Aidiyetle İlintili Kavramların Tahlili”, 
Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 28 (2021), 293. 

463 Coşkunsever, “Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi ve Temel Problemleri”, 58. 





 
175 

 

bazen de uzaklaşmayla sonuçlanmıştır. Aileden gelen dinî yapının bireyde sorgulama ihtiyacını 

doğurması, bireyin içsel bir tutarlılık ve özgünlük arayışıyla da doğrudan ilişkilidir. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ile psikanaliz ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla açıklanabilir. Bilişsel psikoloji, bireyin inançları anlamlandırma ve 

içselleştirme sürecinde aktif bir zihinsel çaba gösterdiğini savunur.466  Katılımcıların 

ailelerinden gelen dinî değerleri sorgulamalarının, bu dönemin bilişsel gelişim açısından dinî 

kimlik oluşumunda kritik bir evre olduğunu gösterdiği söylenebilir. Bu sorgulama süreci 

sağlıklı şekilde desteklenmediğinde, bireyin dinî inançlara olan bağlılığı zayıflayabilir veya 

bütünüyle kopma yaşanabilir. 

Psikanalitik teori ise, ergenlikte bireyin bağımsız bir kimlik oluşturma çabasıyla, otorite 

figürlerine –bu durumda genellikle ebeveynlere– karşı içsel bir ayrışma yaşadığını vurgular.467 

Aileden gelen dindarlığın sorgulanması, çoğu zaman bireyin bilinçdışı düzeyde özgürleşme 

arzusunun dışavurumu olarak da yorumlanabilir. Bu noktada, bireyin kendi dinî anlayışını 

oluşturmasına izin veren açıklayıcı, esnek ve yargılayıcı olmayan bir dinî eğitim yaklaşımı, bu 

dönemde oluşabilecek inançsal kopmaları önlemede etkili olabilir. 

Bu bulgular, alanyazındaki ergenlik dönemiyle ilgili dinî kimlik sorgulamalarını konu alan 

çalışmalarla da örtüşmektedir. Örneğin Pargament, ergenlik döneminin bireylerin manevî 

yönelimlerini yeniden yapılandırdıkları bir dönem olduğunu, bu süreçte aileden aktarılan 

inançların eleştirel biçimde değerlendirildiğini ve bu sorgulamanın sağlıklı desteklenmemesi 

hâlinde bireyin inançtan uzaklaşabileceğini belirtir.468 Benzer şekilde Boyatzis  de, ergenlerin 

ailelerinin dinî tutumlarını sorgulamalarının, bireysel inanç sistemlerinin gelişiminde doğal bir 

adım olduğunu, ancak bu sürecin açık iletişimle desteklenmesi gerektiğini vurgular.469 

Katılımcıların aileden gelen dindarlığı sorgulama eğilimleri, bu teorik çerçevede 

değerlendirildiğinde, hem bilişsel gelişimin hem de kimlik inşasının ayrılmaz bir parçası olarak 

görülebilir. Bu durum, dinî değer aktarımının sadece miras alınan bir kültürel kalıp olarak 

değil, bireysel anlamlandırma süreciyle harmanlanarak yeniden inşa edilmesi gerektiğini 

ortaya koymaktadır. 

 

3.7.3.2. Dinî Adiyet ve Kimlik Karmaşası 

Ergenlik dönemi, bireylerin kimlik arayışlarını yoğun olarak yaşadıkları ve çeşitli sosyal, 

kültürel ve dinî aidiyetlerle yüzleşerek bunları yeniden değerlendirdikleri bir süreçtir. 

 
466 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 9-13. 

467 Bennet, Jung Aslında Ne Dedi?, 66; Fordham, Jung Psikolojisinin Ana Hatları, 24. 

468 Kenneth Pargament, “The Bitter and the Sweet: An Evaluation of the Costs and Benefits of Religiousness”, 
Psychological Inquiry 13/3 (2002), 168-181. 

469 Chris J. Boyatzis, “Religious and Spiritual Development in Childhood”, Handbook of the Psychology of Religion 
and Spirituality, ed. Raymond F. Paloutzian, Crystal L. Park (New York: Guilford Press, 2005), 128. 



 
176 

 

Katılımcıların ifadeleri, bu dönemde dinî aidiyetle ilgili belirsizlikler, içsel çelişkiler ve 

karmaşık duyguların sıklıkla yaşandığını ortaya koymaktadır. 

Katılımcı 10 bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Ailem dindardı, ama ben o kadar dindar 

olmadığımı fark ettim. Kimi zaman onların beklentilerine uymaya çalıştım, ama bu da beni 

huzursuz etti.” Bu ifade, bireyin ailesinden gelen dinî beklentilerle kendi içsel dünyasında 

şekillenen inanç ve duygular arasında bir uyumsuzluk yaşadığını göstermektedir. 

Benzer şekilde, bazı katılımcılar da dinî cemaat, okul veya arkadaş çevresinden gelen dinî 

yönlendirmelerin, onların dinî aidiyet hissini şekillendirme konusunda baskılayıcı olabildiğini 

ifade etmişlerdir. Bu durum, bireyin bir yandan ait olma ihtiyacı hissederken, diğer yandan bu 

aidiyetin kendi inanç ve değer dünyasıyla tam olarak örtüşmemesinden kaynaklanan bir 

çatışmaya neden olmuştur. 

Bu bulgular, özellikle hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla uyum 

göstermektedir. Hümanist psikoloji, bireyin anlam arayışı, özgünlük ihtiyacı ve içsel tutarlılık 

geliştirme sürecine vurgu yapar.470  Ergenlik döneminde bireyin, dinî kimliğiyle ilgili dışsal 

beklentilerle içsel değerleri arasındaki uyumu sağlamakta zorlanması, dinî aidiyetin 

sorgulanmasına ve karmaşık duyguların ortaya çıkmasına yol açabilir. Katılımcıların dinî 

aidiyetle ilgili olarak yaşadıkları kararsızlıklar ve duygusal dalgalanmalar, bireyin içsel anlam 

arayışıyla çevresel baskılar arasında sıkışıp kaldığını göstermektedir. 

Öte yandan elde edilen bulgular, alanyazında ergenlik döneminin dinî kimlik gelişiminde 

taşıdığı kritik role dair vurgularla örtüşmektedir. Örneğin James Fowler’ın inanç gelişimi 

kuramında, ergenlik dönemi bireyin otoriteden bağımsız düşünmeye başladığı, dışsal inanç 

sistemlerini sorguladığı ve kişisel anlam arayışına yöneldiği bir evre olarak tanımlanır.471 

Arnett ise “gelişen yetişkinlik” kavramı çerçevesinde, gençlerin bu dönemde geleneksel 

otoriteleri sorgulayıp bireysel kimliklerini inşa etmeye çalıştığını ve dinî aidiyetlerin bu 

süreçte yeniden şekillenebileceğini belirtmektedir.472 Katılımcıların, aile veya çevre kaynaklı 

dinî yönlendirmelere karşı duygusal çatışmalar yaşaması ve bu yönlendirmeleri sorgulaması, 

Fowler ve Arnett’in ortaya koyduğu gelişimsel dinamiklerle paralellik göstermektedir. 

Dolayısıyla çalışmada gözlemlenen dinî aidiyet karmaşası, bireyin sadece mevcut sistemle 

değil, kendi inanç kurgusuyla da uyum arayışı içinde olduğunu ve bu arayışın dinî kimliğin 

içselleştirilmesi açısından belirleyici bir süreç olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu bağlamda, dinî aidiyetin sağlıklı bir şekilde gelişebilmesi için bireyin kendi kimlik inşasına 

saygı duyan, sorgulamaya alan açan ve bireysel farkları kabul eden bir din eğitimi yaklaşımının 

benimsenmesi önem arz etmektedir. Bu tür bir yaklaşım, bireyin hem aidiyet ihtiyacını 

 
470 Bahadır, “Psikoterapi’de Yeni Bir Yaklaşım”, 470-473. 

471 James W. Fowler, Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for Meaning (New York: 
HarperOne, 1995), 172-173. 

472 Jeffrey Jensen Arnett, Emerging Adulthood: The Winding Road from the Late Teens through the Twenties (Oxford: 
Oxford University Press, 2006), 19-25. 



 
177 

 

karşılamasına hem de özgün bir dinî kimlik geliştirmesine katkı sağlamaktadır. Aksi takdirde, 

birey kendisine yabancılaşma, dinî yapıdan kopma ya da aidiyet hissini bastırarak yüzeysel bir 

uyum geliştirme riskiyle karşı karşıya kalabilmektedir. 

 

3.7.3.3. Tatmin Edici Yanıtlar Bulamama ve Dinî Uzaklaşma 

Ergenlik dönemi, bireylerin kimlik arayışlarıyla paralel olarak dinî aidiyetlerini de 

sorguladıkları ve bu konuda anlamlı yanıtlar aradıkları bir süreçtir. Katılımcıların ifadeleri, dinî 

aidiyetle ilgili sorularına yeterince tatmin edici yanıtlar bulamamalarının, bu dönemde dine 

karşı mesafeli bir tutum geliştirmelerine yol açtığını göstermektedir. 

Katılımcı 3, bu durumu şu şekilde ifade etmiştir: “Sorduğum sorulara hep kaçamak cevaplar 

alıyordum, ya da sorularımı ciddiye almazlardı. Bu da bende ‘Acaba?’ sorusunu daha da 

artırıyordu.” Bu tür ifadeler, bireylerin dinî aidiyetle ilgili şüphelerini giderecek bir rehberlik 

alamadıklarında, inanç ve uygulama arasında bir kopukluk yaşama olasılıklarının arttığını 

ortaya koymaktadır. 

Katılımcıların tatmin edici yanıtlar bulamama durumuna ilişkin ifadeleri, rehberlik eksikliği, 

bilgi yetersizliği ve duygusal tatminsizlik temaları etrafında toplanmaktadır. Bu süreçte yalnızca 

bilgi eksikliğinden değil, aynı zamanda duygusal bir anlam kaybından da bahsedilmektedir. 

Sorularına anlamlı ve mantıklı yanıtlar alamayan katılımcılar, dinî aidiyetlerini sorgulamaya 

devam etmiş ve zamanla dine mesafeli yaklaşma eğilimi göstermişlerdir. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımıyla uyumludur. Bilişsel 

psikoloji, bireyin dinî inançlarını anlamlandırma sürecinde tatmin edici açıklamaların ve 

mantıksal temellerin önemine dikkat çeker.473  Katılımcıların bu dönemde sordukları sorulara 

anlamlı yanıtlar alamamaları, onların dinî inançlarını içselleştirmelerini zorlaştırmıştır. 

Tatmin edici bir bilgi temeli sunulmaması, bireylerin dinî aidiyetlerinde zayıflamaya ve dine 

karşı mesafeli bir tutum geliştirmeye neden olmuştur. Bu bağlamda, ergenlik döneminde 

bireylere anlamlı ve açıklayıcı rehberlik sunan bir din eğitimi yaklaşımının önemi ortaya 

çıkmaktadır. 

Ayrıca elde edilen bulgu; Astley, Francis ve Robbins gibi din eğitimi araştırmacılarının da 

vurguladığı gibi,474 ergenlik dönemindeki bireylerin sadece bilgiye değil, anlamlandırmaya 

dayalı açıklamalara ihtiyaç duyduğunu ortaya koymaktadır. Fowler’ın inanç gelişimi kuramına 

göre de bu dönemde birey, başkalarının doğrularını sorgulama ve kendi inanç sistemini 

oluşturma çabasına girer.475 Bu bağlamda sorularına yüzeysel veya yargılayıcı yanıtlar alan 

 
473 Şahin, “Din Psikolojisinde Bilişsel Yaklaşım”, 43. 

474 Leslie J. Francis vd. (ed.), Empirical Theology in Texts and Tables: Qualitative, Quantitative and Comparative 
Perspectives (Leiden: Brill Academic Pub, 2009), 45-50. 

475 Fowler, Stages of Faith, 1981, 162-173. 



 
178 

 

bireyler, dinî yapıya olan güvenlerini yitirmekte ve alternatif anlam kaynaklarına yönelme 

eğilimi göstermektedir. Nitekim Smith ve Denton tarafından yapılan araştırmalar, gençlerin 

dinî sistemlerle bağlarını sürdürebilmeleri için açık, rasyonel ve duyarlılıkla yapılan dinî 

açıklamalara ihtiyaç duyduklarını ortaya koymuştur.476 Katılımcıların tatmin edici yanıtlar 

bulamamalarının zamanla dinî uzaklaşmaya dönüşmesi, bu alanyazınla tutarlı biçimde, anlam 

boşluğu yaşayan bireylerin içsel bütünlük kurmakta zorlandığını ve dinle olan bağlarının 

zayıfladığını göstermektedir. 

 

3.7.3.4. Toplumsal ve Aile Baskısı 

Katılımcıların ifadeleri incelendiğinde, ergenlik döneminde dinî aidiyetin şekillenmesinde aile 

ve toplumdan kaynaklanan baskının önemli bir etkiye sahip olduğu anlaşılmaktadır. Bu süreçte 

bazı katılımcılar, ailelerinin dinî beklentilerini baskı olarak algıladıklarını ve bu durumun kendi 

dinî kimliklerini özgürce oluşturma çabalarını engellediğini dile getirmiştir. Örneğin katılımcı 

7, “Ailem, benim de onlar gibi ibadetlerimi eksiksiz yapmamı bekliyordu. Fakat bu, benim içimden 

gelerek yaptığım bir şey değil, bir zorunluluk gibi hissettirdi,” şeklindeki ifadesiyle, aileden 

kaynaklı beklentinin kendisinde dinî pratiklere karşı direnç yarattığını ifade etmiştir. Katılımcı 

12, toplum içinde sürekli dindar görünme baskısı hissettiğini, “Açıkça sorgulama yapmam veya 

farklı düşünceler dile getirmem hoş karşılanmıyordu,” sözleriyle anlatmaktadır. Benzer şekilde, 

katılımcı 16, ebeveynlerinin namaz kılma ve oruç tutma konusunda ısrarcı tutumlarının, 

ibadetleri içtenlikle benimsemesine engel olduğunu ve “ibadet etmek bana zoraki bir görev gibi 

geldi ve anlamını kaybetti,” ifadesiyle durumu özetlemiştir. Katılımcı 18 ise dinî 

sorgulamalarının çevresi tarafından olumsuz karşılanması nedeniyle dışlandığını ifade etmiş 

ve bu sürecin kendisini daha da yalnızlaştırdığını dile getirmiştir: “Bazı yakınlarım benim 

değiştiğimi, ‘yanlış yollara girdiğimi’ söylediler. Bu süreç beni daha da yalnızlaştırdı.” 

Katılımcıların bu deneyimlerinden anlaşılmaktadır ki, ergenlikte aile ve toplumun dayattığı 

dinî beklentiler, bireylerin içten gelen dinî kimlik oluşturma sürecini olumsuz yönde 

etkilemektedir. Bu baskılar, gençlerin dinî aidiyet ve pratiklerle anlamlı bir bağ kurmasını 

zorlaştırarak, dine karşı mesafeli ve eleştirel bir tutum geliştirmelerine neden olmaktadır. 

Bu durum literatürdeki bilişsel psikoloji yaklaşımlarıyla da örtüşmektedir. Bilişsel psikolojiye 

göre, ergen bireyler, aile ve toplum baskısına maruz kaldıklarında, inançlarını eleştirel bir 

biçimde sorgulayarak çevresel beklentilerle kendi değerleri arasında çatışma yaşayabilirler.477 

Ergenlerin dinî kimliklerini özgürce ve sorgulayarak geliştirebilmeleri için, aile ve toplumsal 

çevre tarafından uygulanan baskıcı tutumlar yerine destekleyici, esnek ve açıklayıcı bir dinî 

eğitim yaklaşımının benimsenmesi gerekmektedir. Bu tür bir yaklaşımın bireylerin dinî 

 
476 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 118-120. 

477 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 3-5; Şahin, 
“Din Psikolojisinde Bilişsel Yaklaşım”, 43. 



 
179 

 

aidiyetlerini içtenlikle benimsemelerine, dolayısıyla daha güçlü ve kalıcı bir dinî kimlik 

oluşturmalarına katkı sağlayacağı değerlendirilmektedir. 

Bu bulgular, dinî gelişimin yalnızca bilgi aktarımıyla değil, bireyin duygusal ve sosyal 

ihtiyaçlarıyla bütünleşik bir şekilde ele alınması gerektiğini savunan çağdaş araştırmalarla da 

örtüşmektedir. Örneğin, Arnett ergenlik döneminde bireyin “kimlik kazanımı” sürecinde dışsal 

otoriteye karşı mesafe alma ve içsel tutarlılık arayışında bulunduğunu vurgular.478 Bu 

dönemde dışsal baskılar, bireyin inançlarını içselleştirmesini zorlaştırmakta; bunun yerine 

birey, inanç sistemini ya biçimsel düzeyde sürdürmekte ya da sorgulayarak terk etme eğilimine 

girmektedir. King ve Boyatzis gibi araştırmacılar da ergenlerin dinî gelişiminde, sosyal 

baskının ve kontrolcü ortamların, bireyin öz-yönelimli inanç inşasını engellediğini ortaya 

koymaktadır.479 Katılımcıların aile ve toplum baskısı karşısında dinî pratikleri “zorunlu görev” 

olarak görmeleri ya da dışlanma yaşadıkları sosyal ortamlardan uzaklaşmaları, bu alanyazınla 

büyük ölçüde örtüşmektedir. Dolayısıyla, sağlıklı bir dinî kimlik gelişimi için bireyin inançlarını 

gönüllü biçimde sorgulayabileceği ve anlamlandırabileceği psikolojik güven ortamlarının 

oluşturulması gerektiği sonucuna varılabilir. 

 

3.7.4. Dinî otoritelerle yaşanan ilişkiler 

Gençlik dönemi, bireylerin sosyal ve dinî otoritelerle ilişkilerini yeniden değerlendirdikleri, bu 

ilişkilerin niteliğini sorguladıkları ve kendi kimliklerini oluşturma sürecinde çeşitli 

deneyimlerle yüzleştikleri bir dönemdir.480 Bu dönemde, dinî otoritelerle (imamlar, din dersi 

öğretmenleri, aile büyükleri gibi) kurulan ilişkiler, gençlerin dinî kimliklerini ve inanç 

dünyalarını şekillendirme açısından kritik bir öneme sahiptir. Ancak, bu ilişkilerin niteliği, 

gençlerin dine yönelik tutumlarını pozitif veya negatif yönde etkileyebilir. 

Katılımcılarla yapılan görüşmelerde, dinî otoritelerle yaşanan olumlu ve olumsuz 

deneyimlerin, gençlerin dinî adiyet duygusunu ve dine olan yaklaşımlarını nasıl etkilediği 

üzerine önemli bulgular elde edilmiştir. Bazı katılımcılar, dinî otoritelerle yaşadıkları olumsuz 

deneyimlerin dine karşı mesafe koymalarına neden olduğunu ifade ederken, diğerleri bu 

otoritelerle kurdukları sağlıklı ve destekleyici ilişkilerin dinî adiyetlerini güçlendirdiğini 

 
478 Arnett, Emerging Adulthood, 472-474. 

479 Pamela Ebstyne King, Chris J. Boyatzis, “A Special Issue on Religious and Spiritual Development”, Review of 
Religious Research 45/4 (2004), 320-322. 

480 Malkoç, “Gençliği Dinî değerlerden Uzaklaştıran Sebepler”, 260-265. 





 
181 

 

açıklamıyordu. Anlamadan uygulamak benim için anlamsız hale geldi ve bu yüzden dine karşı 

daha mesafeli oldum." 

Katılımcı 12 de din dersi öğretmeninin kendisine yönelik yargılayıcı ve alaycı ifadelerinin, dinî 

konuları sorgulama cesaretini kırdığını ve kendisini değersiz hissetmesine yol açtığını 

belirtmiştir: "Ne zaman bir şey sorsam, aptalca sorular sorduğum söyleniyordu. Bu tavırlar bana 

sadece değersiz hissettirdi ve dinle de arama mesafeye yol açtı. Benim için din demek, o öğretmen 

demekti. " Bu tür deneyimler, gençlerin kimlik gelişim süreçlerinde önemli bir engel 

oluşturarak dinî inançlarıyla kişisel bağlar kurmalarını zorlaştırmaktadır. 

Katılımcıların bu ifadelerinden yola çıkıldığında, dinî otoritelerin empati eksikliği ve 

sorgulamalara kapalı tavırlarının, gençlerde dine karşı direnç ve mesafe oluşmasında etkili 

olduğu açıkça görülmektedir. Bu bulgular, hümanist psikoloji yaklaşımı ile örtüşmektedir. 

Hümanist psikoloji, bireyin sorgulama özgürlüğü ve anlam arayışını destekleyen bir çevrede 

gelişebileceğini vurgular.481 Buna göre, gençlerin sorgulamalarına karşı gösterilen 

hoşgörüsüzlük ve baskıcı tutumlar, bireylerin kendilerini ifade etme ve inançlarını 

içselleştirme süreçlerini engelleyerek dine karşı yabancılaşmalarına sebep olmaktadır. Bu 

noktada dinî otoritelerin, gençlerin sorularını ve sorgulamalarını anlayışla karşılamaları ve 

onları destekleyici bir yaklaşımla yönlendirmeleri, sağlıklı bir dinî kimlik gelişimi için kritik 

öneme sahiptir. 

Ayrıca elde edilen bulgular, religious socialization (dinî sosyalleşme) literatüründeki 

çalışmalarla da örtüşmektedir. Özellikle Fowler482 ve Benson gibi araştırmacılar, bireyin inanç 

sistemini sağlıklı biçimde içselleştirebilmesi için, dinî otorite figürlerinin baskıcı değil 

rehberlik edici bir tutum benimsemeleri gerektiğini vurgulamaktadır.483 Fowler’ın İnanç 

Gelişimi Kuramı'na göre ergenlik dönemi, bireyin “kişisel yansımalı inanç” düzeyine geçmeye 

başladığı ve inançlarını ilk kez sorgulayarak yapılandırdığı bir dönemdir.484 Bu evrede 

karşılaşılan hoşgörüsüz, yargılayıcı ve açıklamadan yoksun tutumlar, bireyin hem duygusal 

hem de bilişsel gelişimini sekteye uğratarak inanç sisteminden uzaklaşmasına neden olabilir. 

Ayrıca, King & Boyatzis gibi araştırmalar, dinî otoritelerin empatik ve açıklayıcı yaklaşımının, 

gençlerin dine yönelik güven duygusunu artırdığını ortaya koymaktadır.485 Bu bağlamda, 

katılımcıların dinî sorularına karşı aldıkları olumsuz tepkiler, yalnızca bireysel birer deneyim 

 
481 Frankl, Duyulmayan Anlam Çığlığı, 14-17. 

482 Fowler, Stages of Faith, 1981, 120. 

483 Peter L. Benson vd., “Spiritual Development in Childhood and Adolescence: Toward a Field of Inquiry”, Applied 
Developmental Science 7/3 (2003), 209-212. 

484 Fowler, Stages of Faith, 1981, 172-173. 

485 Pamela Ebstyne King, Chris J. Boyatzis, “Religious and Spiritual Development: An Introduction and Theoretical 
Review”, Review of Religious Research 45/4 (2004), 320-322. 



 
182 

 

değil; aynı zamanda yanlış yapılandırılmış dinî eğitimin gençlerin inançla kurduğu bağı nasıl 

zayıflatabileceğine dair dikkat çekici bir göstergedir. 

 

3.7.4.2. Duygusal İhtiyaçların Karşılanmaması 

Katılımcıların dinî otoritelerle yaşadıkları deneyimlerde, duygusal ihtiyaçlarının 

karşılanmaması önemli bir sorun olarak öne çıkmaktadır. Ergenlik dönemi, gençlerin 

kimliklerini şekillendirdikleri ve duygusal destek ihtiyacının yoğunlaştığı hassas bir dönemdir. 

Ancak katılımcılar, dinî otoritelerden bu duygusal desteği yeterince göremediklerini ifade 

etmişlerdir. Katılımcı 6, sorularına verilen cevapların katı ve mesafeli olduğunu, bu yüzden 

kendini anlaşılmamış hissettiğini dile getirerek şunları söylemiştir: "Soru sormaya 

çekiniyordum çünkü cevaplar hep katıydı. Beni gerçekten anlamaya çalışan kimse olmadı. Sadece 

kurallara uymam gerektiği söylendi." Bu durum, gençlerin anlaşılma ve değer görme 

ihtiyaçlarının karşılanmadığında dinî kurumlarla olan bağlarının zayıfladığını göstermektedir. 

Benzer şekilde, Katılımcı 11 de imamların sadece dinî bilgileri aktardığını, ancak gençlerin 

günlük hayatta yaşadığı duygusal zorluklarla ilgilenmediklerini ifade etmiştir: "Bazen ailemle 

veya arkadaşlarımla sorun yaşadığımda bana destek olacak birine ihtiyaç duydum. Ancak camiye 

gittiğimde sadece vaaz dinliyordum, kimse benimle ilgilenmedi. Bu da camiyi ve dinî ortamları 

bana daha uzak hale getirdi." Bu ifade, dinî otoritelerin gençlerin duygusal ihtiyaçlarına 

duyarsız kalmasının, gençlerin dinî çevrelere karşı mesafeli bir tutum geliştirmesine neden 

olduğunu göstermektedir. 

Katılımcı 17’nin ifadeleri de bu bulguyu desteklemektedir. Din dersi öğretmenlerinin yalnızca 

dinin kurallarını öğretmeye odaklandığını, bu kuralların anlamı veya kendi hayatlarına ne tür 

katkılar sağlayacağına dair açıklamalar yapmadığını belirterek şunları söylemiştir: "Biz sadece 

dinin kurallarını öğreniyorduk ama neden bu kurallara uymamız gerektiği veya dinin bana ne 

anlam ifade ettiği üzerine hiç konuşulmuyordu. Bu yüzden dinle bağ kurmakta zorlandım." Bu 

tür deneyimler, dinî otoritelerin gençlerin duygusal ve anlamlandırma ihtiyaçlarını göz ardı 

ettiğini, bunun da dinî aidiyet duygularını zayıflattığını ortaya koymaktadır. 

Gençlerin duygusal ihtiyaçlarının dinî otoritelerce karşılanmaması, onların dinle ilişkilerini 

zayıflatan önemli bir faktör olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bulgular, özellikle işlevselcilik 

teorisiyle uyumludur. İşlevselci yaklaşım, dinin bireylere psikolojik ve sosyal destek sağlaması 

gerektiğini vurgular. Bu açıdan değerlendirildiğinde, dinî otoritelerin gençlerin yalnızca 

bilişsel değil, aynı zamanda duygusal ihtiyaçlarını da dikkate alarak, destekleyici ve empatik 

bir yaklaşım sergilemesi gerektiği anlaşılmaktadır. Katılımcıların deneyimleri, din eğitiminin 

duygusal ve psikolojik boyutlarının önemini açıkça ortaya koymakta ve gençlerin dinle 



 
183 

 

kurdukları ilişkinin sağlamlaşmasında, onların duygusal dünyalarının dikkate alınmasının 

kritik bir unsur olduğunu göstermektedir. 

Nitekim Nye486 ve Astley487 gibi araştırmacıların da ortaya koyduğu gibi, gençlerin dinle olan 

ilişkilerinde yalnızca bilgi değil, anlaşılma, kabul görme ve empatik bir bağ ihtiyacı temel 

belirleyiciler arasındadır. Eğer dinî otoriteler bu duygusal ihtiyaçlara duyarsız kalır ve bireyin 

yaşantısına temas etmeyen soyut kurallar aktarımıyla yetinirse, gençlerin dine yönelik aidiyet 

duygusu zedelenmekte ve din, anlamdan yoksun bir yapıya dönüşebilmektedir. Bu bağlamda, 

çalışmanın bulguları, alanyazında sıklıkla vurgulanan “duygusal karşılık bulma” ihtiyacının 

ergenlerin dinî kimlik gelişiminde ne denli belirleyici olduğunu bir kez daha gözler önüne 

sermektedir. 

 

3.7.4.3. Otoriter Yaklaşıma Tepki 

Ergenlik dönemi, bireylerin özgürlük ve bağımsızlık arzularının arttığı ve bu nedenle otoriteye 

karşı tepki geliştirebildikleri bir dönemdir.488 Katılımcıların ifadelerinden, dinî otoritelerin 

ergenlik döneminde sergiledikleri otoriter yaklaşımların, gençlerin dine yönelik tutumlarını 

olumsuz yönde etkilediği anlaşılmaktadır. Katılımcı 12, din derslerindeki öğretmenlerinin katı 

ve sorgulamaya kapalı tavırlarının kendi dinî aidiyetini olumsuz etkilediğini şu şekilde ifade 

etmiştir: 

Din derslerindeki öğretmenimiz, hiçbir şekilde sorgulama yapmamıza izin 
vermiyordu. Bize sürekli uymamız gereken kurallar anlatılıyordu ama bu 
kuralların neden önemli olduğu, benim hayatımda ne ifade ettiği üzerine hiç 
konuşulmadı. Kendimi sürekli baskı altında hissettim ve bu da dinden 
uzaklaşmama neden oldu. 

Bu ifade, ergenlik dönemindeki gençlerin dinî kurallara yönelik kendi sorgulama ve 

anlamlandırma ihtiyaçlarının karşılanmadığında, dine karşı mesafeli bir tutum geliştirdiklerini 

göstermektedir. 

Benzer şekilde Katılımcı 9 da dinî otoriteler tarafından camiye gitme konusunda zorlandığını 

ve bu durumun kendisinde dine karşı bir tepki oluşmasına sebep olduğunu dile getirmiştir: 

"Camiye gitmek istemediğimde bile zorla götürüldüm. Her hafta camiye gitmek zorundaydık ve 

orada sadece uymamız gereken kurallar anlatılıyordu. Bu baskı, beni daha da uzaklaştırdı." Bu 

 
486 Rebecca Nye, Children’s Spirituality: What It Is and Why It Matters (London: Church House Publishing, 1998), 

45-47. 

487 Jeff Astley, Ordinary Theology: Looking, Listening and Learning in Theology (Aldershot: Routledge, 2002), 58-62. 

488 Malkoç, “Gençliği Dinî değerlerden Uzaklaştıran Sebepler”, 260-265. 



 
184 

 

durum, gençlerin dinî pratikleri zorla uygulama sonucu anlamlandıramadıklarını ve bu 

nedenle dine karşı olumsuz bir yaklaşım geliştirdiklerini açıkça ortaya koymaktadır. 

Katılımcı 18 de dinî otoritelerin otoriter yaklaşımının kendi üzerinde suçluluk duygusu 

yarattığını ve bunun dine karşı direnç göstermesine neden olduğunu belirtmiştir: "Ergenlik 

döneminde, bize sürekli olarak dinin kuralları öğretildi ve bu kuralların dışına çıkarsak kötü biri 

olacağımız söylendi. Bu durum bana kendimi suçlu hissettirdi ve dine karşı bir tepki geliştirdim. 

Kuralların anlamını ve nedenlerini sorgulamak istediğimde ise susturuldum." Bu ifadeler, 

otoritenin baskıcı ve zorlayıcı yöntemlerle kuralları dayatmasının, ergenlerin özgürlük ve 

bağımsızlık arayışlarıyla çatıştığını ve bunun da gençlerin dine karşı mesafeli bir tutum 

benimsemelerine yol açtığını göstermektedir. 

Katılımcıların deneyimlerinden çıkan ortak tema, ergenlerin dinî otoriteler tarafından 

uygulanan otoriter ve sorgulamaya kapalı yaklaşımlara karşı tepki geliştirdikleridir. Dinî 

otoritelerin gençlerin sorgulama ihtiyaçlarını göz ardı ederek otoriter yöntemlerle dinî eğitim 

vermesi, gençlerin bu tutumlara direnç göstermesine ve dine karşı mesafeli bir yaklaşım 

benimsemesine sebep olmaktadır. 

Bu durum hümanist psikoloji yaklaşımıyla da uyumlu görünmektedir. Hümanist psikoloji, 

bireylerin özgürlüğe, kendi değerlerini keşfetmeye ve anlam arayışına yönelik içsel 

ihtiyaçlarını vurgular.489 Bu yaklaşıma göre gençlerin dinî eğitimde kendi düşüncelerini 

özgürce ifade etmelerine izin verilmemesi, onların dinî değerlerle bağ kurmalarını zorlaştırır 

ve dine karşı bir direnç geliştirmelerine yol açabilir. Katılımcıların ifadeleri ışığında 

değerlendirildiğinde, dinî eğitimin gençlerin sorgulama, anlama ve özgür irade ile hareket 

etme ihtiyaçlarına cevap verecek şekilde düzenlenmesinin gerekliliği açıkça ortaya 

çıkmaktadır. Böylece dinî eğitim, gençlerin dinî değerlere olan bağlarını güçlendiren ve kalıcı 

hale getiren bir süreç olabilir. 

Nitekim Templeton & Eccles 490 ve Smith & Denton 491 gibi araştırmacıların da vurguladığı 

üzere, ergenlerin dinî gelişimi desteklenmek istendiğinde, onlara yalnızca kurallar sunmak 

değil, bu kuralların anlamı üzerinde düşünmelerine fırsat tanımak önemlidir. Sorgulamaya 

kapalı ve otoriter dinî yaklaşımlar, genç bireylerde duygusal kopukluk ve anlam yitimi 

yaratarak, dini içselleştirmeyi engellemekte ve dinden uzaklaşmayı hızlandırabilmektedir. Bu 

 
489 Fernald, Psychology, 18; Frankl - Crumbaugh, Psychotherapy and Existentialism; Selected Papers on Logotherapy, 

58. 

490 Jennifer Templeton, Jacquelynne S. Eccles, “The Relation Between Spiritual Development and Identity 
Processes”, New Directions for Youth Development, (2006), 27-30. 

491 Christian Smith - Melina Lundquist Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American 
Teenagers (Oxford: Oxford University Press, 2009), 122-126. 



 
185 

 

çalışma, alanyazındaki bu bulguları nitel verilerle desteklemekte ve gençlerin dinî otoriteyle 

kurduğu ilişkinin biçiminin, dinî aidiyetin kalıcılığında belirleyici olduğunu göstermektedir. 

 

3.7.4.4. Empati ve Hoşgörünün Eksikliği 

Ergenlik döneminde gençlerin dinî otoritelerle kurduğu ilişkilerde empati ve hoşgörünün eksik 

olması, onların dine karşı mesafeli ve eleştirel bir tutum geliştirmelerinde önemli bir etken 

olmuştur. Katılımcı 8, bu eksikliği şu sözlerle dile getirmiştir: 

Dinî sorular sorduğumda ya da bazı konuları anlamadığımı söylediğimde, imam ya 
da hocamız bana sert ve küçümseyici bir şekilde yanıt veriyordu. 'Bunları 
sorgulamak bile yanlıştır' deniliyordu. Kendimi anlamaya çalıştığım bir dönemde 
bu yaklaşım beni çok rahatsız etti ve dine karşı mesafe koymama neden oldu. 

Katılımcı 8’in ifadesinden, gençlerin dinî otoriteler tarafından hoşgörülü bir şekilde 

dinlenmediğinde, sorularının küçümsendiğinde, bu durumun onların dinle bağ kurmasını 

engellediği anlaşılmaktadır. Katılımcı 13 de benzer bir şekilde empati eksikliğini vurgulamıştır: 

"Bizimle ilgilenen dinî rehberlerin çok katı ve hoşgörüsüz olduklarını düşünüyorum. Onlara bazı 

kişisel sorunlarımla ilgili danışmak istediğimde ya yargılandım ya da 'Bunları sormak yanlış' gibi 

cevaplar aldım. Bu da beni rahatsız etti ve bir süre sonra onları dinlememeye başladım.” 

Katılımcı 13’ün ifadesi, gençlerin dinî otoritelerden empatik ve anlayışlı bir destek beklediğini; 

ancak karşılaştıkları hoşgörüsüz tutumun onları dinî ortamlardan uzaklaştırdığını 

göstermektedir. 

Katılımcı 5, dinî otoritelerin gençlerin duygusal ihtiyaçlarını karşılamada yetersiz kalmasının 

kendi üzerinde yarattığı etkiyi şöyle özetlemiştir: "Kendimi zor zamanlardan geçerken imamla 

konuşmak istedim, ama o sadece bana kuralları hatırlattı, asla beni anlamaya çalışmadı. Ben de 

artık bu konularda onlardan yardım istememeye karar verdim." 

Bu ifade, dinî otoritelerin sadece kural aktarıcıları olarak görülmesi ve gençlerin duygusal 

dünyasını göz ardı etmelerinin, gençlerin dinle kurdukları bağların zayıflamasına neden 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Katılımcıların aktarımlarından çıkan ortak bulgulara göre; dinî otoriteler tarafından gençlerin 

duygusal ihtiyaçlarının anlaşılmaması ve sorularına empatik bir tutumla yaklaşılmaması, 

gençlerin dine karşı mesafeli tutumlar geliştirmelerine neden olmaktadır. Gençlerin bu 

dönemde özellikle empati ve hoşgörüye ihtiyaç duydukları, ancak bu ihtiyaçlarının 

karşılanmaması nedeniyle dinî kimlik gelişiminde ciddi problemler yaşadıkları 

anlaşılmaktadır. 

Bu durum özellikle hümanist psikoloji ve işlevselcilik yaklaşımlarıyla uyumlu şekilde 

yorumlanabilir. Hümanist psikolojiye göre bireylerin anlam arayışları, kendilerini 



 
186 

 

gerçekleştirme ve empatik ilişkiler kurma ihtiyaçları oldukça önemlidir.492 Gençlerin ifade 

ettiği gibi, empatik bir destek göremediklerinde, kendilerini anlaşılmamış hissetmekte ve bu 

da dine olan bağlılıklarını azaltmaktadır. Dolayısıyla, dinî eğitim ve rehberliğin, gençlerin 

özgün duygusal ihtiyaçlarına yönelik hoşgörülü ve destekleyici bir yaklaşım sunması gerektiği 

vurgulanmaktadır. 

İşlevselcilik yaklaşımına göre ise din, bireylere sosyal ve psikolojik destek sağlayan bir 

yapıdır.493  Ancak katılımcıların ifadelerinden anlaşıldığı gibi, dinî otoriteler sadece kuralların 

aktarımına odaklanıp empati ve anlayıştan yoksun olduklarında, dinin sosyal ve psikolojik 

destek sağlama işlevi gerçekleşmemektedir. Bu durum, gençlerin dinî ortamlarla ve 

otoritelerle ilişkilerinin kopmasına neden olabilmektedir. Bu nedenle, gençlerle kurulan dinî 

iletişimde empati ve hoşgörünün merkeze alınması, dinî kimlik gelişimi ve aidiyetin 

güçlenmesi açısından kritik öneme sahiptir. 

Nitekim dinî gelişimle ilgili literatürde, dinî rehberliğin etkili olabilmesi için bireyin sadece 

bilişsel değil, duygusal ihtiyaçlarını da dikkate alması gerektiği vurgulanmaktadır. King ve 

Boyatzis, gençlerin dinî gelişim süreçlerinde anlamlı bir bağ kurabilmeleri için empatik, 

destekleyici ve bireysel farklılıklara duyarlı dinî figürlerle karşılaşmaları gerektiğini 

belirtmektedir.494 Pargament ise dinî başa çıkma süreçlerinde bireylerin manevî destek 

arayışına girdiklerini, bu destek karşılanmadığında ise dinle olan bağlarının zayıfladığını 

ortaya koymuştur.495 Bu çalışmanın bulguları, bu literatürle örtüşmekte ve özellikle empati ve 

hoşgörü eksikliğinin gençlerin dinî ortamlardan uzaklaşmalarına yol açtığını göstermektedir. 

Dolayısıyla, gençlerin duygusal ihtiyaçlarını gözetmeyen, sadece kurallara odaklanan dinî 

otoritelerin etkisi, bireyde dinî kimlik inşasını olumsuz yönde etkileyen önemli bir faktör 

olarak değerlendirilmelidir. 

 

3.7.5. Dinî cemaatlerde veya topluluklarda yaşanan deneyimler ve etkileri 

Katılımcıların anlatılarından, bu tür dinî cemaatlerde veya topluluklarla olan ilişkilerinin hem 

olumlu hem de olumsuz etkilerinin bulunduğunu görmekteyiz. Özellikle katılımcılar, 

cemaatlerin sosyalleşme, dinî bilgiyi artırma ve aidiyet hissi oluşturma gibi olumlu etkilerini 

 
492 Frankl - Crumbaugh, Psychotherapy and Existentialism; Selected Papers on Logotherapy, 58. 

493 Aikin - Hodges, “Wittgenstein, Dewey, and the Possibility of Religion”, 8. 

494 Pamela Ebstyne King, Chris J. Boyatzis, “Religious and Spiritual Development: An Introduction and Theoretical 
Review”, 320-322. 

495 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 237-240. 





 
188 

 

gençlerin psikolojik açıdan güçlenmelerine ve yalnızlık hissinden kurtulmalarına önemli 

ölçüde yardımcı olduğu görülmektedir. 

Bu bulgular, işlevselcilik yaklaşımıyla da uyum içindedir. İşlevselcilik teorisine göre din, bireyler 

için sadece inançları yönlendiren bir sistem değildir; aynı zamanda onlara sosyal ve psikolojik 

destek sağlayan bir yapı olarak işlev görür.496 Katılımcıların anlatılarından yola çıkarak, dinî 

cemaatlerin gençlere sağladığı sosyal aidiyetin ve desteğin, bireylerin manevi ve sosyal 

kimliklerinin gelişmesinde oldukça önemli olduğu ortaya çıkmaktadır. Gençler, dinî cemaatler 

sayesinde aidiyet duygusu yaşayarak yalnızlık ve izolasyon hissinden kurtulmakta, bu da 

onların psikolojik ve sosyal açıdan daha sağlam bir yapıya kavuşmalarını desteklemektedir. Bu 

durum, dinî cemaatlerin işlevsel açıdan gençlerin hayatlarında önemli bir role sahip olduğunu 

göstermektedir. 

Bu bulgular, alanyazındaki çalışmalarla da örtüşmektedir. Örneğin Ysseldyk, Matheson ve 

Anisman, dinî gruplara aidiyetin bireylerde sosyal kimlik oluşumunu güçlendirdiğini ve bu 

aidiyetin psikolojik dayanıklılığı artırdığını ifade etmektedir.497 Putnam da sosyal sermaye 

kuramı çerçevesinde, bireylerin cemaat benzeri yapıların sunduğu sosyal destek ve dayanışma 

ortamı sayesinde daha yüksek düzeyde mutluluk ve güven duygusu geliştirdiklerini 

belirtmektedir.498 Bu bağlamda, çalışmamızda elde edilen veriler de dinî cemaatlerin ergen 

bireyler üzerindeki sosyal ve psikolojik işlevlerine dair literatürle örtüşmekte; özellikle aidiyet, 

güven ve sosyal kabul gibi duyguların gençlerin dinle kurdukları bağı olumlu yönde etkilediğini 

göstermektedir. 

 

3.7.5.2. Baskıcı ve Katı Kuralların Etkisi 

Katılımcıların ifadelerinden dinî cemaatlerde karşılaştıkları baskıcı ve katı kuralların, dinle 

olan ilişkilerini olumsuz etkilediği anlaşılmaktadır. Özellikle ergenlik ve gençlik dönemlerinde 

karşılaşılan bu otoriter yaklaşımlar, gençlerin dinî aidiyetlerini sorgulamalarına ve dine karşı 

mesafeli tutum geliştirmelerine neden olmuştur. Katılımcı 12, bu konudaki deneyimini şu 

şekilde dile getirmiştir: 

 Cemaate katıldığımda belirli kurallara uymam gerektiği sürekli vurgulandı. Bu 
kurallara uymak zorunda olduğumu hissettiğimde, üzerimde bir baskı oluştu. Bu 

 
496 Slater, “Metaphysical Intimacy and the Moral Life”, 118. 

497 Renate Ysseldyk vd., “Religiosity as Identity: Toward an Understanding of Religion from a Social Identity 
Perspective”, Personality and Social Psychology Review: An Official Journal of the Society for Personality and Social 
Psychology, Inc 14/1 (2010), 60-71. 

498 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community (London: Touchstone Books 
by Simon & Schuster, 2001), 200-202. 



 
189 

 

durum beni rahatsız etti ve neden bu kuralları sorgusuz sualsiz kabul etmem 
gerektiğini düşündüm. Bu baskı yüzünden dine karşı ilgim zamanla azaldı. 

 Benzer biçimde Katılımcı 18 de cemaatteki baskıyı, “Bana neyin doğru neyin yanlış olduğunu 

sürekli dikte ediyorlardı. Her şeyin kesin ve değişmez kurallarla belirlenmesi beni rahatsız etti. 

Kendi düşüncelerimi ifade etmekte zorlandım ve bu yüzden cemaatten uzaklaşmaya başladım” 

sözleriyle ifade etmiştir. Bu ifadeler, gençlerin katı kurallar altında kendilerini ifade 

edemediklerinde, dine karşı olumsuz duygular geliştirdiklerini ve zamanla uzaklaşmaya 

başladıklarını göstermektedir. 

Ergenlik dönemi, bireylerin kendi kimliklerini özgürce keşfetmek ve oluşturmak istediği bir 

süreçtir. Hümanist psikolojinin vurguladığı gibi bireylerin özgürlük, anlam arayışı ve kendini 

gerçekleştirme ihtiyaçları bu dönemde belirgindir.499 Ancak cemaatlerdeki katı ve 

sorgulamaya kapalı yaklaşımlar, gençlerin bu temel ihtiyaçlarını karşılayamamış ve dinî 

aidiyetlerini güçlendirmek yerine, tersine dine karşı direnç oluşturmalarına neden olmuştur. 

Bu durum, gençlerin dinle olan ilişkilerinde sağlıklı bir gelişim için, bireyin özgürlüğüne ve 

sorgulama hakkına saygı duyan, anlamlandırma süreçlerine alan açan, esnek ve destekleyici 

bir yaklaşımın gerekli olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, alanyazında yer alan dinî cemaat tecrübelerine ilişkin eleştirel çalışmaları da 

destekler niteliktedir. Özellikle Zock, otoriter dinî yapılanmaların bireyin özgür düşünce 

gelişimini sınırladığını ve inancın içselleştirilmesini zorlaştırdığını ifade etmektedir.500 Benzer 

şekilde, Roof da genç bireylerin modern toplumda bireyselleşme eğilimleriyle birlikte katı 

cemaat yapıları içinde kendilerini ifade edemediklerinde, bu yapıdan uzaklaşarak dinî 

aidiyetlerini yeniden tanımlamaya yöneldiklerini belirtir.501 Bu açıdan bakıldığında, 

çalışmamızda katılımcıların baskı, sorgulama yasağı ve ifade kısıtlaması karşısında 

geliştirdikleri mesafeli tutumlar, bu teorik çerçevelerle uyumluluk göstermektedir. Bireyin 

kendi inanç sistemini anlamlandırmasına imkân tanımayan kapalı cemaat yapılarının, 

gençlerin hem psikolojik gelişimlerini hem de dinle kurdukları bağı olumsuz etkilediği 

söylenebilir. 

 

3.7.5.3. Bireysel Özgürlüğün Sınırlandırılması 

Katılımcıların bir kısmı, dinî cemaatlerde bireysel özgürlüklerinin sınırlandırılmasından 

rahatsızlık duyduklarını ifade etmişlerdir. Özellikle gençlik döneminde bağımsızlık ve özgürlük 

arayışının yoğun olduğu dikkate alındığında, bu tür sınırlamaların bireylerin dine ve 

cemaatlere karşı olumsuz tutum geliştirmelerine yol açtığı görülmektedir. Katılımcı 7, 

 
499 Frankl, Duyulmayan Anlam Çığlığı, 18. 

500 Hetty Zock, “Religion and Narrative Identity: A Psycho-Social Approach to Spirituality and Healing”, Journal of 
Empirical Theology 20/1 (2007), 5-8. 

501 Roof, Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Remaking of American Religion, 74. 



 
190 

 

cemaatte yaşadığı deneyimi, “Cemaatin içine girdiğimde sürekli ne yapmam gerektiği konusunda 

talimatlar veriliyordu. Her adımımı kontrol altında hissetmek bana sıkışmışlık duygusu verdi ve 

cemaatten uzaklaşma kararı aldım” sözleriyle dile getirmiştir. Benzer şekilde Katılımcı 13, 

cemaat içindeki kurallara dair açıklama yapılmamasının bireysel ifade alanını sınırladığını, 

“Cemaat içinde sürekli belirli kurallara uymam bekleniyordu ve bu kuralların neden böyle 

olduğuna dair hiçbir açıklama yapılmıyordu. Bu benim kendimi ifade etme alanımı kısıtladı ve 

cemaatlerden uzak durmaya başladım” şeklinde aktarmıştır. Ayrıca Katılımcı 19 ise cemaatin 

hayatına müdahalesinden duyduğu rahatsızlığı, “Neyi giyeceğimden, kimlerle konuşacağıma 

kadar her şeyi cemaat belirliyordu. Bu benim kendi hayatımı şekillendirme arzumla çeliştiği için 

uzaklaştım” ifadeleriyle belirtmiştir. 

Bu tür anlatımlar, gençlerin dinî cemaatlerde yaşadıkları özgürlük sınırlamalarının, kimlik 

gelişimleri üzerinde olumsuz etkiler yarattığını ortaya koymaktadır. Hümanist psikolojinin 

vurguladığı gibi, bireylerin özgünlüğünü ifade edebilmesi, kendi değerlerini oluşturabilmesi ve 

hayatları üzerinde özgürce karar alabilmeleri, kimlik gelişiminin temel unsurlarıdır.502 Dinî 

cemaatlerde bireysel özgürlüğün sınırlanması, gençlerin kendilerini gerçekleştirme ve özgürce 

sorgulama ihtiyaçlarına ters düşmüş ve bu durum onların dinî aidiyetlerini zayıflatmıştır. 

Sonuç olarak, gençlerin sağlıklı bir dinî kimlik oluşturabilmesi için, cemaatlerin onların 

bireysel özgürlüklerine, sorgulamalarına ve kendi değerlerini oluşturmalarına alan açan, esnek 

ve anlayışlı bir yaklaşım benimsemesi gerektiği görülmektedir. 

Bu bulgular, literatürde dinî topluluklarda bireysel özerkliğin sınırlandırılmasının genç 

bireyler üzerindeki etkilerine ilişkin yapılan çalışmalara paralellik göstermektedir. Özellikle 

Streib ve Hood, bireyin özgürce düşünme ve sorgulama ihtiyacının bastırıldığı dinî yapılarla 

karşılaştığında, bu yapıdan kopma eğilimi gösterdiğini vurgulamaktadır.503 Arnett ise ergenlik 

ve gençlik dönemini, bireyin kimlik arayışı ve özerklik geliştirme süreci olarak tanımlar; bu 

süreçte karşılaşılan kontrol edici yapılar, bireyin hem psikolojik gelişimini hem de dinî 

kimliğini olumsuz etkileyebilir.504 Katılımcıların deneyimleri, bu kuramsal çerçeveleri 

desteklemektedir. Gençlerin, dinî cemaatlerdeki katı kuralların nedenlerini sorgulama 

çabalarına karşılık alamamaları, onların yalnızca dine değil, otorite figürlerine karşı da 

güvensizlik geliştirmelerine neden olmuş ve özgün bir dinî kimlik inşasını sekteye uğratmıştır. 

 

3.7.5.4. Dinî Bilginin Artırılması ve  Manevî Destek 

Katılımcıların ifadelerinde öne çıkan bir başka önemli konu da dinî cemaatlerin ve 

toplulukların gençlere sunduğu dinî bilgi ve manevî destek olmuştur. Özellikle gençlik 

 
502 Frankl - Crumbaugh, Psychotherapy and Existentialism; Selected Papers on Logotherapy, 60. 

503 Heinz Streib, Ralph W. Hood Jr., Modeling Religion in Pastoral Counseling: A Textbook for Religion, Psychology 
and Pastoral Care (Leiden: Brill, 2016), 128. 

504 Jeffrey Jensen Arnett, “Emerging Adulthood: A Theory of Development from the Late Teens Through the 
Twenties”, American Psychologist 55/5 (2000), 474-477. 



 
191 

 

döneminde kimlik ve anlam arayışı içinde olan bireyler, bu süreçte ihtiyaç duydukları bilgisel 

ve manevî desteği cemaatlerde bulabildiklerini dile getirmiştir. Örneğin Katılımcı 9, “Cemaat 

içinde olduğum dönemde dinle ilgili birçok konuyu daha detaylı öğrenme fırsatım oldu. Ayrıca zor 

zamanlarımda manevi olarak desteklenmek benim için çok kıymetliydi” şeklindeki ifadesiyle, 

cemaatlerin hem bilgilendirici hem de psikolojik destek işlevini vurgulamıştır. Benzer şekilde 

Katılımcı 5, cemaatte katıldığı sohbet ve derslerin dinî bilgisini artırmasının yanı sıra, 

kendisine yalnız olmadığını hissettirdiğini ve bu sayede dine daha sağlam bağlandığını ifade 

etmektedir: “Bu sohbetlerde yalnız olmadığımı, benzer sorunları yaşayan başkalarının da 

olduğunu fark ettim. Bu bana güç verdi ve dinle daha sağlam bir bağ kurmamı sağladı.” Katılımcı 

12 de cemaat içinde manevi destek alabileceğini bilmenin verdiği güven duygusundan 

bahsetmiştir: “Cemaat içinde her zaman birilerine derdimi anlatabileceğimi ve  manevî olarak 

destek alabileceğimi bilmek beni çok rahatlatıyordu.” 

Bu ifadelerden hareketle, cemaatlerin gençlere yönelik sağladığı manevî destek ve dinî bilginin, 

gençlerin dinî aidiyet duygularını kuvvetlendirdiği ve topluluk içinde kendilerini daha güçlü 

hissetmelerine yardımcı olduğu söylenebilir. Bu bağlamda, gençlerin dinî kimlik oluşumunda 

cemaatlerin işlevsel bir rol üstlendiği görülmektedir. İşlevselcilik yaklaşımının da ifade ettiği 

gibi, dinî cemaatler, bireyler için sadece bir inanç sisteminin parçası olmaktan öte, aynı 

zamanda psikolojik destek ve sosyal aidiyet sağlayan birer yapı olarak işlev görmektedir.505 

Katılımcıların deneyimlerinden hareketle, cemaatlerin sağladığı manevi destek ve dinî 

bilgilendirmenin, bireylerin hem psikolojik açıdan güçlenmelerini hem de topluluk içindeki 

aidiyet duygularını pekiştirdiğini söylemek mümkündür. Böylece cemaatler, gençlerin dine 

olan ilgilerinin korunmasında ve artırılmasında önemli bir etken olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu bulgular, alanyazında dinî cemaatlerin bireylerin psikolojik ve sosyal ihtiyaçlarına sunduğu 

destekleyici işlevlerle ilgili vurgularla örtüşmektedir. Özellikle Durkheim, dinin toplumsal 

dayanışma ve bireysel anlam inşası açısından işlevsel bir rol üstlendiğini belirtir.506 Ysseldyk 

ve arkadaşları ise, bireylerin özellikle zorlayıcı yaşam dönemlerinde dinî topluluklar 

aracılığıyla sosyal destek, anlam ve güvenlik duygusu geliştirdiklerini ortaya koymuştur.507 Bu 

bağlamda, katılımcıların cemaat ortamlarında dinî bilgi edinmelerinin yanı sıra manevî 

yalnızlıklarını giderdiklerini ve psikolojik rahatlama yaşadıklarını ifade etmeleri, dinin bireysel 

işlevselliğine ilişkin kuramsal yaklaşımlarla tutarlılık göstermektedir. Ayrıca bu durum, dinî 

 
505 Roediger, Psychology, 8-10. 

506 Emile Durkheim, Les Formes Elementaires De La Vie Religieuse (Paris4: Felix Alcan, 1912), 387. 

507 Ysseldyk vd., “Religiosity as Identity”, 68. 



 
192 

 

sosyalleşme süreçlerinin, yalnızca davranışsal değil, aynı zamanda duygusal ve bilişsel 

boyutlarda da birey üzerinde etkili olduğunu ortaya koymaktadır. 

 

3.7.6. Akran baskısı ve sosyal çevre 

Ergenlik dönemi, bireylerin arkadaşlarıyla yakın ilişkiler geliştirdiği ve bu ilişkilerin bireysel 

kimlik oluşumu üzerinde önemli bir etkisinin olduğu kritik bir evredir. Katılımcıların ifadeleri, 

akran baskısı ve sosyal çevrenin, gençlerin dinî tutumlarını şekillendirmede güçlü bir etkiye 

sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Bu dönemde gençlerin, akranları tarafından kabul edilme 

ve bir gruba ait olma ihtiyacı, çevrelerindeki arkadaş grubunun değer ve tutumlarını 

benimsemelerine yol açabilir. Nitekim, dine mesafeli veya eleştirel bakış açısına sahip arkadaş 

grupları içinde yer alan katılımcıların da zamanla dine karşı benzer bir tutum geliştirdikleri 

görülmüştür. 

Örneğin Katılımcı 8, arkadaş grubunun dinî değerlere yönelik eleştirel tutumlarının, zamanla 

kendisinin de dine bakışını olumsuz yönde etkilediğini ifade ederek şunları dile getirmiştir: 

“Arkadaş grubum sürekli olarak dini ve dinî kuralları eleştiriyordu. Onların bu eleştirileri benim 

de dine olan ilgimi azalttı ve bir süre sonra onlara katılmaya başladım.” Bu ifade, ergenlik 

çağındaki gençlerin grup içindeki uyum ihtiyacının, kişisel dinî algılarını belirgin şekilde 

etkileyebileceğini göstermektedir. Katılımcı 12 de benzer bir deneyimi paylaşarak, 

çevresindeki arkadaşlarının dinî konulara yönelik alaycı tavırlarının kendisini dine karşı 

mesafeli hale getirdiğini belirtmiştir: “Arkadaşlarım arasında dinle ilgilenen çok az kişi vardı ve 

dinle ilgili konulara hep alaycı bir tavırla yaklaşıyorlardı. Ben de onlarla uyum sağlamak için dinî 

konulardan uzak durmaya başladım.” Bu durum, gençlerin sosyal kabul ve aidiyet duygusu için 

kendi dinî inançlarından vazgeçebileceğini veya bunları sorgulayabileceğini ortaya 

koymaktadır. 

Katılımcı 5 ise, arkadaş grubunun dinle ilgili tutumlarının kendi inanç dünyasını nasıl 

şekillendirdiğini açıkça dile getirmiştir: “Arkadaşlarımın çoğu dindar değildi ve sürekli olarak 

dinle ilgili espriler yapıyorlardı. Bu durum, benim de zamanla dinle ilgili konulara ciddiyetle 

yaklaşmamamı sağladı ve dine olan ilgim azaldı.” Bu ifade, akran grubunun sahip olduğu 





 
194 

 

düşüncelerini ve tutumlarını benimseyebilirler. 508 Sosyal kimlik teorisi ise bireylerin, ait 

oldukları veya olmak istedikleri grupların kimliklerini içselleştirdiğini söyler. Ergenler, kabul 

görmek için sosyal gruplarının normlarına uyma eğilimindedir.509 Katılımcılar, arkadaş 

çevrelerinin dinî eleştirileri ve alaycı yaklaşımlarının, onların dine olan bakış açılarını 

değiştirdiğini belirtmişlerdir. Bireyin ergenlik döneminde kimlik arayışında olması, 

çevresinden gelen dinî eleştirileri daha fazla içselleştirmesine ve dine karşı mesafeli bir tutum 

geliştirmesine neden olmuştur. Akran baskısının, bireyin dini sorgulama sürecinde önemli bir 

etken olduğu ve bu sosyal etkileşimin dinî kimliğin oluşumu ve dönüşümü üzerinde güçlü bir 

etkiye sahip olduğu görülmektedir. 

Öte yandan elde edilen bulgular, alanyazında ergenlik döneminde sosyal çevrenin ve akran 

gruplarının dinî kimlik üzerindeki etkisine ilişkin yapılan çalışmalarla örtüşmektedir. Örneğin 

Erikson, kimlik oluşumunun en yoğun yaşandığı dönemin ergenlik olduğunu ve bu süreçte 

bireyin benlik algısını, büyük ölçüde çevresiyle kurduğu ilişkiler üzerinden geliştirdiğini 

vurgular.510 Nitekim Türkiye’de Görmez ve Erdoğan, tarafından yapılan bir alan çalışmasında 

da, akran baskısı ve arkadaş çevresinin ergenlerin dinî tutumları üzerinde belirleyici bir etkisi 

olduğu; özellikle dine mesafeli gruplarla vakit geçiren gençlerin, zamanla benzer bir mesafe 

geliştirdikleri ortaya konmuştur511. 

Bu çerçevede, katılımcıların arkadaş çevrelerinden etkilendiklerini, bu çevrenin dinî konulara 

yönelik tutumlarının zamanla bireyin dinle kurduğu ilişkiyi belirlediğini ifade etmeleri, teorik 

literatürle ve alanyazındaki bulgularla örtüşmektedir. Araştırma bulguları, dinî kimliğin sadece 

bireysel içsel süreçlerle değil, aynı zamanda sosyal bağlamda şekillendiğini ve akran 

ilişkilerinin bu süreçte belirleyici olduğunu göstermektedir. 

 

3.7.7. Bireyselleşme ve dine mesafe koyma ihtiyacı 

Ergenlik dönemi, bireyin kendine ait özgün bir kimlik oluşturmak istediği, bu nedenle aile ve 

toplumun beklentilerinden bağımsızlaşma çabasının belirgin şekilde ortaya çıktığı bir 

dönemdir.512 Bu süreçte bireyselleşme ve bağımsızlık arzusu, gençlerin dinî inanç ve pratiklere 

karşı mesafe koyma ihtiyacı ile yakından ilişkili olarak karşımıza çıkmaktadır. Katılımcıların 

deneyimlerinden, aile ya da toplum tarafından dinî değerlerin zorla benimsetilmesinin, 

 
508 Bayrakcı, “Sosyal Öğrenme Kuramı Ve Eğitimde Uygulanması”, 208-211. 

509 Gorbahn, Soziale Identität und Identifikationsangebote in der Darstellung der antiken griechischen Geschichte, 
78-81. 

510 Erikson, Identity, 245-253. 

511 Mehmet Görmez, Murat Erdoğan, “Türkiye’de Dinî Hayat ve Gençlik” (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 2014), 112-117. 

512 Baynal, “Erinlik (Ön Ergenlik) Dönemi Korku, Kaygı ve Din İlişkisi Üzerine Bir Araştırma”, 265. 



 
195 

 

gençlerin kendi değerlerini oluşturma çabasıyla çatıştığı ve bunun sonucunda dinle olan 

bağlarında zayıflama yaşandığı görülmektedir. 

Örneğin Katılımcı 11, ergenlik döneminde yaşadığı bireyselleşme ihtiyacını şöyle dile 

getirmiştir: “Ergenlik dönemimde kendi kararlarımı almak ve kim olduğumu bulmak istiyordum. 

Ancak ailem sürekli olarak dinî ritüelleri yapmam gerektiğini söylüyordu. Bu da beni baskı 

altında hissettirdi ve dinle olan bağımı kopardım.” Bu ifade, gençlerin bağımsız kimlik oluşturma 

çabasıyla ailelerin dinî beklentileri arasındaki çatışmanın, dinî pratikleri gençler için anlamını 

yitiren bir yük haline getirebildiğini göstermektedir. Katılımcı 13 ise benzer bir durumu şu 

sözlerle ifade etmiştir: “Kendimi bulmaya çalıştığım bu dönemde, dinin bana empoze edildiğini 

hissettim. Bu nedenle bir süre dinî uygulamalardan uzak durarak kendi doğrularımı bulmak 

istedim.” Bu ifadeden, bireyselleşme sürecinin, dışarıdan dayatılan dinî değerlerle çatışarak 

gençlerin dine karşı mesafeli tutum geliştirmelerine neden olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu süreçte öne çıkan bir başka örnek, Katılımcı 9'un ifadeleridir: “Ailem dindar olduğu için ben 

de dindar olmak zorunda olduğumu düşündüm, ama bu durum beni rahatsız ediyordu. Kendi 

kimliğimi oluştururken bu zorunluluğun dışına çıkmak istedim.” Bu ifade, ergenlik dönemindeki 

gençlerin ailelerinin dinî değerlerini sorgusuz kabul etmek yerine, kendi iradeleriyle ve 

anlamlandırarak benimseme ihtiyacının önemini ortaya koymaktadır. Bireyin bağımsız kimlik 

oluşturma çabasının engellendiği durumlarda, gençlerin dine karşı yabancılaşma ve mesafe 

koyma eğiliminde oldukları açıkça görülmektedir. 

Katılımcıların aktarımları, özellikle psikanalitik teorinin ergenlik dönemine yönelik 

açıklamalarıyla tutarlılık göstermektedir. Psikanalitik kurama göre, ergenlikte bireylerin aile 

veya toplumsal otoriteyle yaşadıkları çatışmalar, bilinçdışı düzeyde direnç ve tepki 

oluşturur.513 Katılımcıların, aileleri ve dinî otoritelerin dinî değerleri kendilerine dayatması 

karşısında direnç geliştirmeleri, bu teorik yaklaşımı desteklemektedir. Bireyin bağımsız kimlik 

geliştirme sürecindeki bu direnç, dinî değerlere karşı yabancılaşma ve dine mesafe koyma 

biçiminde kendini göstermektedir. 

Nitekim Arnett’in ergenlikte bireysel kimlik gelişimi üzerine yaptığı çalışmalarda da, gençlerin 

özellikle geleneksel dinî yapıların dayatmacı tutumlarına karşı tepki geliştirdikleri ve bu 

süreçte bağımsızlık arzularının, dinî kurallara karşı mesafe koyma davranışıyla kendini 

gösterdiği vurgulanmaktadır.514 

Bu doğrultuda, gençlerin kendi kimliklerini ve inançlarını özgürce oluşturabilmeleri için, aile 

ve dinî otoritelerin daha esnek, anlayışlı ve destekleyici bir yaklaşım benimsemelerinin önem 

arz ettiği görülmektedir. Gençlerin kimlik oluşturma sürecinde, dinî değerlerin ve pratiklerin 

anlamlı ve zorlamadan uzak bir biçimde sunulması, dinî aidiyetin sağlıklı bir şekilde 

 
513 Bennet, Jung Aslında Ne Dedi?, 66. 

514 Jeffrey Jensen Arnett, Emerging Adulthood: The Winding Road from the Late Teens Through the Twenties (New 
York: Oxford University Press, 2004), 257-265. 



 
196 

 

gelişmesine katkıda bulunabilir. Böylece gençler, bireyselleşme sürecinde dine karşı tepkisel 

ve mesafeli bir tutum geliştirmek yerine, dinî değerleri kendi iradeleriyle benimseyerek 

içselleştirebilirler. 

Şimdiye kadarki bulgulardan hareketle, ergenlik dönemi boyunca yaşanan dinî deneyimlerin, 

bireylerin dinle olan ilişkilerini önemli ölçüde şekillendirdiği söylenebilir. Özellikle aileden ve 

sosyal çevreden gelen baskılar, otoriter tutumlar ve anlamlandırma süreçlerindeki eksiklikler, 

gençlerin dinî aidiyetini olumsuz etkileyerek dine mesafe koymalarına yol açmıştır. Öte 

yandan, empatik ve destekleyici dinî figürlerle kurulan ilişkiler, bireylerin dinî pratikleri 

içselleştirmelerine ve olumlu dinî aidiyet geliştirmelerine yardımcı olmuştur. Katılımcıların 

ifadelerinden, dinî deneyimlerin gençlerin psiko-sosyal ihtiyaçlarına yanıt verdiği ölçüde etkili 

olduğu, aksi halde tepkisel davranışlara ve dinden uzaklaşmaya zemin hazırladığı 

anlaşılmaktadır. 

Bu bulgular, ergenlik ve gençlik dönemlerinde bireylerin bireyselleşme ihtiyacı ile birlikte 

dinden uzaklaşma eğilimlerinin belirginleştiğini göstermektedir. Çocukluk döneminde daha 

çok ailevi baskılar ve otorite figürlerine bağlı etkiler ön plana çıkarken, ergenlik döneminde 

akran etkisi, sorgulayıcı düşünce yapısı ve özgürlük arayışı gibi bireysel faktörlerin etkisi 

artmıştır. Özellikle kimlik inşa sürecinin hızlandığı bu dönemde, bireyler dinî öğretileri kişisel 

değerleriyle uyumlu bulmakta güçlük çekmiş ve bu uyumsuzluk dine mesafe koymalarına yol 

açmıştır. Bu bulgular, dinden uzaklaşma sürecinin farklı yaş dönemlerinde değişen psikososyal 

dinamiklerle şekillendiğini ve sürecin sabit değil, yaşa bağlı olarak evrilen çok boyutlu bir yapı 

sergilediğini ortaya koyarak çalışmanın özgün katkılarından birini göstermektedir. 

Bu doğrultuda, dinî eğitimin ve dinî otoritelerin yaklaşımının, gençlerin duygusal ihtiyaçlarına, 

anlam arayışlarına ve bireyselleşme süreçlerine uygun olarak şekillendirilmesinin önemi 

ortaya çıkmaktadır. Gençlerin, özellikle ergenlik döneminde, baskı ve otoriter yaklaşımlardan 

ziyade, anlayışlı, hoşgörülü ve açıklayıcı bir rehberliğe ihtiyaç duydukları görülmektedir. Bu 

süreçte ailelerin ve dinî kurumların tutumu, gençlerin dinî değerleri özgür iradeleriyle 

benimsemelerini ve sağlıklı bir dinî kimlik oluşturmalarını destekleyici yönde olduğunda, dinle 

bağların güçlenmesine; aksi durumda ise dinden uzaklaşmaya neden olmaktadır. Bu bağlamda, 

gençlerin dinî deneyimleri şekillendirilirken bireylerin iç dünyalarına ve ihtiyaçlarına 

odaklanan bir yaklaşımın benimsenmesi, sağlıklı bir dinî gelişim için kritik önem taşımaktadır. 

 

3.8. Dinden Uzaklaşma Süreci 

Dinden uzaklaşma süreci, bireylerin dinî inanç ve pratiklerden koparak farklı bir düşünce 

sistemine ya da inançsızlık durumuna yönelme sürecini ifade etmektedir.515 Bu süreç, 

genellikle kişisel deneyimlerin, toplumsal etkilerin ve bireyin düşünsel sorgulamalarının bir 

 
515 Kırman - Atak, “Yabancılaşma: Kavramsal ve Kuramsal Bir Değerlendirme”, 281. 



 
197 

 

birleşimi olarak şekillenmektedir. Katılımcıların ifadeleri, bu uzaklaşmanın her birey için farklı 

hız ve dinamiklerle ilerlediğini göstermektedir. 

 

3.8.1. Ani ya da kademeli olarak dinden uzaklaşma 

Katılımcıların büyük bir kısmı, dinden uzaklaşma sürecinin kademeli olarak geliştiğini 

belirtmiştir. Bu sürecin genellikle bireysel sorgulamalar, çevresel etkiler ve içsel çatışmalarla 

şekillendiği görülmektedir. Ancak bazı durumlarda, sürecin belirli bir olayın ardından ani bir 

kopuşla hızlandığı da dikkat çekmektedir. 

Katılımcı 3, bu kopuşu “bir olayla her şeyin değişmesi” şeklinde tanımlamaktadır: 

Aslında çocukluğumdan beri dindardım. Namazımı kılar, dinî kurallara uyardım. 
Ama bir olay yaşadım ve çok dua etmiştim. Duam kabul olmadı ve çok yalnız 
hissettim kendimi. O güne kadar hiç sorgulamamıştım, ama bir anda inandığım her 
şey bana mantıksız gelmeye başladı. Artık eskisi gibi inanamaz hale geldim. 

Bu ifade, duanın kabul olmamasıyla birlikte bireyin Tanrı tasavvurunda bir kırılma yaşadığını 

ve bu kırılmanın inanç sistemine dair köklü sorgulamalara yol açtığını göstermektedir. 

Beklenen ilahî müdahalenin gerçekleşmemesi, bireyde hayal kırıklığı yaratmakta ve inanca 

olan güveni zedeleyebilmektedir. 

Çoğu katılımcının ise dinden uzaklaşma sürecini kademeli bir biçimde yaşadığı görülmektedir. 

Bu katılımcılar, önce bazı sorularla başlayan sorgulama sürecinin zamanla ibadetlerden 

uzaklaşma ve nihayetinde inanç sistemine yönelik bir mesafe geliştirmeye dönüştüğünü ifade 

etmişlerdir: “Başlarda sadece bazı sorularım vardı. Dinle bilim çelişiyor mu, neden bazı şeyler 

sorgulanamaz deniyor? Önce namazı bıraktım, sonra dualarımın boşa gittiğini hissetmeye 

başladım. Zamanla Allah inancı da içimde zayıfladı.” (Katılımcı 5) 

Katlımcı 8 ise, ibadetleri kademeli olarak bırakma sürecini şu şekilde anlatmıştır: “Üniversiteye 

gidene kadar hiç sorgulamamıştım. Ama sonra bazı şeyleri düşünmeye başladım. Önce oruç 

tutmamaya başladım, sonra namazı bıraktım. Zamanla, dinin insan yapımı olabileceğini 

düşünmeye başladım.” Bu konuda Katılımcı 12 ise şöyle demektedir: “İlk başta ailem zorladığı 

için namaz kılıyordum. Ama içimden gelmiyordu. Sonra, bağımsız düşünmeye başlayınca kendimi 

dinden uzaklaşmış buldum.” 

Bu örneklerde, dinden uzaklaşmanın genellikle aşamalı bir zihinsel dönüşüm süreci olduğu 

anlaşılmaktadır. Özellikle üniversite dönemi gibi özgür düşüncenin desteklendiği ortamlarda, 

bireylerin sorgulama eğilimleri artmakta; bu da ibadet pratiklerinden uzaklaşma ve zamanla 

teolojik kabullerin sorgulanmasıyla sonuçlanmaktadır. 

Elde edilen veriler, dinden uzaklaşma sürecinin dört temel boyut etrafında şekillendiğini 

göstermektedir. Bu boyutlar şunlardır: bireysel sorgulamalar, çevresel etkiler (özellikle akran 

grubu ve üniversite ortamı), içsel çelişkiler (manevî beklenti ile gerçeklik arasında yaşanan 







 
200 

 

baskılarla nasıl birleştiğini ve bunun zamanla dinden uzaklaşmaya nasıl dönüştüğünü şematik 

olarak ortaya koymaktadır. 

Şekil 3.4, ergenlik döneminde dinden uzaklaşma sürecini özetlemektedir: 

 

Şekil 3.4. Ergenlikteki sorgulamalarla başlayan uzaklaşma süreci 

 

3.8.1.2. Çevresel Etkiler ve Sosyal Çevre 

Katılımcıların önemli bir kısmı, dinden uzaklaşma sürecinde çevresel etkilerin belirleyici 

olduğunu ifade etmiştir. Özellikle arkadaş çevresi, sosyal medya içerikleri ve dinî figürlerin 

davranışları, bireylerin inanç dünyasında sorgulamalara ve uzaklaşmalara yol açan temel 

etkenler arasında yer almıştır. Bu bağlamda sekiz katılımcı (Katılımcı 4, 5, 6, 9, 11, 13, 16, 18), 

dinden uzaklaşma süreçlerinde çevresel faktörlerin etkisini açık bir şekilde dile getirmiştir. 

Katılımcı 9, hem arkadaş çevresinden hem de sosyal medyadan etkilendiğini şu sözlerle ifade 

etmiştir: “Yurtta kaldığım dönemde agnostik bir arkadaşım vardı, çok zekiydi. Onun anlattıkları 

beni çok düşündürdü. Bir de sosyal medyada dindar insanların tartışmalarda zorlandığını 



 
201 

 

görünce, kendime şu soruyu sormaya başladım: Acaba bu inançlar düşündüğüm kadar sağlam 

mı?” 

Benzer şekilde, Katılımcı 6, mensubu olduğu dinî cemaatlerde gözlemlediği tutarsızlıkların 

kendisini etkilediğini belirtmiştir: “Cemaate çok bağlıydım ama zamanla orada menfaat 

ilişkilerinin öne çıktığını gördüm. Hocaların söyledikleriyle yaptıkları tutmuyordu. Bu beni ciddi 

anlamda soğuttu.” 

Katılımcı 18 de dinî liderlerin söylem ve davranışlarındaki çelişkiler nedeniyle dine duyduğu 

güvenin sarsıldığını şu şekilde aktarmıştır: “Cemaatte insanlar çok güzel konuşuyordu ama arka 

planda dedikodu, çıkar ilişkileri vardı. Din bana rehberlik etmeli diye düşünüyordum ama orada 

gördüklerim beni daha çok kararsızlığa itti.” 

Katılımcı 13 ise çevresindeki arkadaş grubunun etkisini vurgulamış ve süreci şu sözlerle 

özetlemiştir: “Çevremde kimse dinî değildi. Onlarla vakit geçirdikçe ben de zamanla bu 

konulardan uzaklaştım.” 

Katılımcı 11’in ifadesi de sosyal çevre etkisini gözler önüne sermektedir: “Üniversiteye 

başlayınca çevrem değişti. Dinî konularla dalga geçiliyordu bazen. Ben de konuyu açmamaya, 

sonra da düşünmemeye başladım.” 

Katılımcı 5, sosyal çevrede karşılaştığı alaycı yaklaşımların kendisinde dine karşı mesafeli bir 

tutum gelişmesine sebep olduğunu şöyle ifade etmiştir: “Arkadaşlarım dinle ilgili şeylere hep 

espriyle yaklaşırdı. Onlarla uyum sağlamak için ben de ciddi yaklaşmamaya başladım. Sonra 

zaten pek düşünmez oldum bu konuları.” 

Katılımcı 4 ve Katılımcı 16 da sosyal medya içeriklerinin ve popüler tartışmaların etkisiyle 

zamanla inançlarını sorgulamaya başladıklarını belirtmişlerdir. 

Bu bulgular, Sosyokültürel yaklaşım ile örtüşmektedir. Sosyokültürel perspektife göre bireyin 

inançları, yalnızca bireysel bir tercih değil, aynı zamanda sosyal etkileşimler ve kültürel 

bağlamın ürünüdür.518  Katılımcıların çevresel faktörlerden etkilenerek dinî kimliklerini 

sorgulamaya başlamaları, sosyal çevrenin inanç üzerindeki belirleyici rolünü açıkça ortaya 

koymaktadır. Özellikle dinle mesafeli arkadaş çevresinin etkisi, sosyal medyada karşılaşılan 

tartışmalar ve dinî figürlerin tutarsız davranışları, bireylerin dine olan güvenini zayıflatmış ve 

uzaklaşma sürecini hızlandırmıştır. 

Bu bulgular, sosyokültürel yaklaşıma dair yapılan çalışmaları da destekler niteliktedir. 

Vygotsky’nin sosyal etkileşim yoluyla öğrenmeye dayalı kuramı çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, bireyin kimlik ve inanç yapısının, özellikle gençlik döneminde sosyal 

 
518 Gert Pickel, “Religiosität in Deutschland Und Europa – Religiöse Pluralisierung Und Säkularisierung Auf 

Soziokulturell Variierenden Pfaden”, Zeitschrift Für Religion, Gesellschaft Und Politik 1/6 (2017), 40-43. 



 
202 

 

çevreyle kurulan ilişkiler üzerinden şekillendiği görülmektedir.519 Ergenlerin dinî kimliklerine 

dair sorgulamalarının sosyal bağlamla doğrudan ilişkili olması, dinî aidiyetin bireysel değil, 

sosyal bir inşa süreci olduğunu göstermektedir. 

Genel olarak değerlendirildiğinde, çevresel faktörler, bireyin dinî aidiyetini sürdürüp 

sürdürememesinde yalnızca arka planda kalan unsurlar değil; aksine bireyin inanç sistemiyle 

doğrudan etkileşim kurarak bu sistemi yeniden inşa eden ya da çözülmesine neden olan güçlü 

sosyal dinamikler olarak işlev görmektedir. 

 

3.8.1.3. İçsel Çatışmalar ve Samimiyet Sorgulamaları 

Katılımcıların bir kısmı, dinî uygulamalarını yerine getirirken, bu uygulamaların kendi yaşam 

tarzlarıyla çelişmeye başladığını ve bu durumun içsel çatışmalara yol açtığını ifade etmiştir. 

Özellikle bireyin kendi samimiyetini sorgulamaya başlaması, uzaklaşma sürecinin ilk 

adımlarından biri olarak öne çıkmaktadır. 

Katılımcı 2 bu süreci şöyle ifade etmektedir: “Bir yandan namaz kılıyordum, diğer yandan da 

alkol almaya devam ediyordum. Bu ikisi arasında kaldım. Kendime ‘Gerçekten inanıyor musun, 

yoksa sadece alışkanlık mı?’ diye sormaya başladım. Bu çelişki beni rahatsız etti ve zamanla 

uzaklaşmaya başladım.” 

Katılımcı 7 ise dinî öğretilerin zihinsel olarak kendisini tatmin etmediğini belirterek şunları 

söylemiştir: “Okudukça bazı şeyler bana mantıklı gelmemeye başladı. Hep aynı cevaplar 

veriliyordu ama ben farklı şeyler düşünüyordum. Bu durum beni içten içe rahatsız etti ve inancımı 

sorgulamaya başladım.” 

Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ve bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik perspektif, bireyin bilinçdışı çatışmalarının, 

suçluluk duygusunun ve kimlik arayışlarının inanç sistemine yönelik tutumlarını nasıl 

şekillendirdiğine dikkat çeker.520  Katılımcıların dinî pratikler ile yaşam tarzları arasındaki 

çelişkileri içsel bir gerilim kaynağı olarak deneyimledikleri görülmektedir. Bu çelişki, bireyin 

kendi inancına yönelik samimiyetini sorgulamasına ve zamanla dine karşı bir mesafe 

geliştirmesine yol açmaktadır. 

Bilişsel psikoloji açısından ise bu çatışmalar, bireyin dinî öğretileri rasyonel olarak 

değerlendirmeye başladığı, ancak kendi yaşamıyla bu öğretiler arasında bir uyumsuzluk 

hissettiği durumlarda ortaya çıkmaktadır. Katılımcılar, bu psikolojik rahatsızlıkla baş 

edebilmek için düşünsel bir sorgulama sürecine girdiklerini ve bu sürecin sonunda inançlarını 

terk etmeye ya da mesafe koymaya başladıklarını belirtmiştir. Dolayısıyla, içsel çatışmalar ve 

 
519 Barbara Rogoff, The Cultural Nature of Human Development (Oxford UK New York: Oxford University Press, 

2003), 51-55. 

520 Fordham, Jung Psikolojisinin Ana Hatları, 27. 



 
203 

 

samimiyet sorgulamaları, bireylerin dinî kimliklerinden kopmalarında temel bir rol 

oynamaktadır. 

Katılımcıların aktardığı içsel çatışma deneyimleri, literatürde inanç krizlerinin çoğunlukla 

bireyin dinî değerlerle yaşam tarzı arasında yaşadığı tutarsızlıktan kaynaklandığını ortaya 

koyan çalışmalarla örtüşmektedir. Özellikle James Fowler’ın inanç gelişim modeli, bireylerin 

belli bir gelişimsel evrede, geçmişte sorgulanmadan kabul ettikleri dinî inançları zihinsel ve 

duygusal düzeyde yeniden değerlendirdiklerini ve bu süreçte inançtan kopma ya da dönüşüm 

yaşanabileceğini belirtir.521 Katılımcıların “samimiyet sorgulaması” olarak ifade ettikleri bu 

deneyim, Fowler’ın “bireyselleşmiş-refleksif inanç evresi” ile uyumludur. Bu evrede birey, 

sadece alışkanlıkla sürdürülen inanç kalıplarını yetersiz bulmakta; anlamlı ve bütünlüklü bir 

inanç sistemi oluşturmak için sorgulamalara yönelmektedir. Aynı şekilde, Batson ve Ventis’in 

çalışmaları da bireyin içsel tutarsızlık yaşadığı durumlarda dinî pratiklerini sürdürmede 

zorlandığını ve bu durumun dinden uzaklaşma riskini artırdığını vurgulamaktadır.522 

Dolayısıyla bu çalışma bağlamında elde edilen bulgular, literatürdeki inanç gelişimi ve kriz 

kuramlarıyla ve benzer çalışmalardaki bulgularla tutarlı şekilde, bireyin kendi yaşam tarzı ile 

dinî beklentiler arasında denge kuramaması hâlinde inançtan uzaklaşma sürecinin hızlandığını 

göstermektedir. 

 

3.8.1.4. Ani Olaylar ve Kırılma Noktaları 

Bazı katılımcılar, dinden uzaklaşma sürecinin belirli olaylar veya deneyimlerle hızlandığını ve 

bu olayların birer kırılma noktası olarak süreci tetiklediğini ifade etmişlerdir. Katılımcı 3, bu 

durumu şöyle açıklamıştır: “Kapalıydım ve o dönem çok ciddi saç dökülmesi yaşadım. Hem 

fiziksel olarak çok zorlandım hem de çevremdeki bazı kişilerden, özellikle de hocalardan hiç 

destek görmedim. Tam tersine beni suçladılar. Bu noktadan sonra kendimi yalnız hissetmeye 

başladım ve inancımı sorgulamam hızlandı.” 

Katılımcı 3’ün bu ifadesi, dinî bir pratik olan tesettürle bağlantılı bir fiziksel rahatsızlık ve 

sosyal destek yoksunluğu nedeniyle yaşadığı hayal kırıklığını yansıtmaktadır. Bu tür 

deneyimler, bireyin Allah’a olan güveninde bir sarsılma yaratarak dinden uzaklaşmayı 

hızlandırabilmektedir. 

Katılımcı 19 ise, yaşadığı zihinsel kırılma noktasını şöyle dile getirmiştir: “Farklı dinleri 

okumaya başladım, sonra bilimsel bazı kaynakları da inceledim. O kadar çok çelişki gördüm ki, 

birden bire ‘Ben neden bu kadar emindim ki?’ diye düşündüm. Çok kısa bir sürede her şeyden 

 
521 Fowler, Stages of Faith, 1981, 179-183. 

522 Batson, The Religious Experience: A Social-Psychological Perspective, 150-157. 



 
204 

 

koptum. Şimdi kendimi ateist olarak tanımlıyorum.” Bu ifade, bireyin kısa sürede geçirdiği 

entelektüel dönüşümün inancına olan güveni nasıl sarstığını göstermektedir. 

Bu tür örnekler, Psikanaliz ve dinden uzaklaşma ile travmatik deneyimler ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik açıdan değerlendirildiğinde, bireyin bilinçdışı 

düzeyde yaşadığı hayal kırıklıkları ve otoriteyle çatışmaları, inançla kurduğu bağı 

zayıflatmakta ve içsel savunma mekanizmaları harekete geçmektedir.523 Katılımcı 3’ün fiziksel 

bir sıkıntı üzerinden yaşadığı yalnızlık hissi, bu bağlamda dinî kimliğiyle olan çatışmasını 

derinleştirmiştir. 

Öte yandan, travmatik deneyimler perspektifi, bireyin hayatında ani gelişen ve duygusal olarak 

sarsıcı olayların, inanç sistemine olan güveni hızla zayıflattığını ortaya koymaktadır. 524 

Katılımcı 19’un farklı bilgi kaynaklarıyla karşılaşarak yaşadığı zihinsel sarsılma, kısa sürede 

dinden kopmasına yol açmıştır. 

Katılımcıların deneyimlerinden anlaşıldığı üzere, dinden uzaklaşma süreci her zaman 

kademeli ve fark edilmeden gelişen bir çizgide ilerlememekte; bazı durumlarda, ani ve sarsıcı 

bir olay bu süreci hızlandırıcı bir etkiyle dönüştürebilmektedir. Alanyazında bu durum, kriz 

temelli kopuşlar olarak tanımlanmakta ve bireyin inanç sisteminde ani bir kırılmaya yol açan 

olayların, özellikle duygusal veya entelektüel travmaların, dinle olan bağın hızla zayıflamasına 

neden olabildiği vurgulanmaktadır.525 Katılımcı 3’ün yaşadığı fiziksel zorluk ve sosyal destek 

eksikliğinin, yalnızlık duygusunu tetiklemesi ve bunu takiben gelen inanç sorgulaması, bu tür 

bir kriz deneyiminin dinî aidiyet üzerinde nasıl bir sarsıntı oluşturabileceğine dair somut bir 

örnek teşkil etmektedir. Benzer şekilde, Katılımcı 19’un farklı bilgi kaynaklarıyla karşılaşarak 

kısa sürede geçirdiği entelektüel dönüşüm, literatürde bilişsel çelişki olarak adlandırılan ve 

bireyin zihinsel çelişkileri çözememesi durumunda mevcut inanç sisteminden uzaklaşmasına 

neden olan bir sürece karşılık gelmektedir.526 Dolayısıyla, bireyin yaşadığı ani olaylar sadece 

duygusal düzeyde değil, aynı zamanda bilişsel ve toplumsal düzeylerde de kırılmalara yol 

açmakta ve dinden uzaklaşma sürecini çok boyutlu bir şekilde tetikleyebilmektedir. Bu 

bağlamda, dinden uzaklaşma süreci, sadece rasyonel bir tercihin ürünü değil; bireyin hayatına 

dair anlam arayışı, başa çıkma biçimleri ve çevresel koşullar tarafından şekillenen çok katmanlı 

bir dönüşüm süreci olarak değerlendirilmelidir. 

 

Bu bulgular genel olarak değerlendirildiğinde, dinden uzaklaşma sürecinin ani bir kopuştan 

ziyade, belirli aşamalardan geçen dinamik bir süreç olduğu görülmektedir. Katılımcıların 

 
523 Jung, İnsan Ruhuna Yöneliş, 71. 

524 Duman, “Travma Sonrası Büyüme ve Gelişme”, 181; Arslantaş vd., “Yetişkinlerde Profesyonel Psikolojik Yardım 
Arama Tutumu ve Bunu Etkileyen Faktörler”, 21. 

525 Heinz Streib vd., Deconversion: Qualitative and Quantitative Results from Cross-Cultural Research in Germany 
and the United States of America (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht Gmbh & Co, 2009), 77-84. 

526 Bob Altemeyer - Bruce Hunsberger, Amazing Conversions: Why Some Turn to Faith & Others Abandon Religion 
(Amherst: Prometheus, 1997), 143-147. 



 
205 

 

anlatımlarında, özellikle çocukluk döneminde yaşanan aile temelli kırılmaların, bu sürecin 

başlangıç noktası olarak öne çıktığı dikkat çekmektedir. Bireysel sorgulama süreçleri, sosyal 

çevrede yaşanan dışlanmalar ve kimlik yeniden inşa çabaları, dinden uzaklaşma sürecinin 

devam eden aşamalarını oluşturmuştur. Bu durum, bireylerin dine karşı tutumlarının ani bir 

kararla değişmediğini; aksine zamanla olgunlaşan, içsel ve çevresel etkenlerin etkisiyle 

şekillenen bir dönüşüm yaşadıklarını ortaya koymaktadır. 

Araştırma verilerine dayalı olarak geliştirilen bu çok aşamalı model, dinden uzaklaşmanın 

yalnızca bireysel bir irade beyanı veya anlık bir kırılma olmadığını; bireyin hayatındaki çeşitli 

psiko-sosyal deneyimlerin ve duygusal süreçlerin iç içe geçtiği, döngüsel bir yapıya sahip 

olduğunu göstermektedir. Böylece bu çalışma, literatürde sıklıkla rastlanan doğrusal kopuş 





 
207 

 

şekillenmektedir. Sürece dair katılımcı ifadeleri, bu duygusal yüklerin bireylerin psikolojik iyi 

oluşları üzerinde önemli etkiler bıraktığını göstermektedir. 

 

3.8.2.1.1. Manevî boşluk 

Bazı katılımcılar, uzun yıllar boyunca inandıkları bir sistemin terk edilmesiyle birlikte iç 

dünyalarında büyük bir boşluk hissettiklerini dile getirmiştir. Katılımcı 11 bu durumu şöyle 

ifade etmiştir: “Dinden uzaklaşma sürecinde kendimi büyük bir boşluk içinde buldum. Daha önce 

inandığım şeyler bana bir anlam ve yön veriyordu. Ancak inançlarım sarsıldıkça, hayata dair net 

bir dayanağım kalmadığını düşünüyordum. Tabi bu duyguya da zamanla alışıyorsunuz.” Bu 

ifade, dinî inancın bireyin zihinsel ve duygusal yaşamında nasıl bir yapı taşı işlevi gördüğünü 

ve onun kaybının bireyi ne türden bir belirsizlikle baş başa bıraktığını gözler önüne 

sermektedir. 

Katılımcı 9 ise, inanç kaybıyla birlikte yaşadığı varoluşsal sorgulamaları şöyle dile getirmiştir:  

Allah yoksa her şey anlamsız geliyor. İnancımı kaybettikçe, yaşamanın bir anlamı 
olup olmadığını sorgulamaya başladım. Önceden hayatımın bir amacı vardı, 
ölümden sonra bir karşılık alacağıma inanıyordum. Ama şimdi, tüm bunların belki 
de bir illüzyon olduğu fikri beni depresyona soktu. Şu an hâlâ ilaç alıyorum. 
Hayatın sadece biyolojik bir süreç olmasını kabullenmem çok zor oldu. 

Bu tür ifadeler, inanç kaybının bireyin sadece değerler sistemini değil, varoluşsal zemininin 

tamamını sarsabileceğini göstermektedir. 

Bazı katılımcılar ise dine olan bağlılıklarını kaybetmenin ilk etapta bir rahatlama duygusu 

getirdiğini, ancak bu özgürlük hissinin zamanla yalnızlığa ve kimlik karmaşasına dönüştüğünü 

belirtmiştir. Katılımcı 14’ün şu sözleri bu dönüşümü açıkça ortaya koymaktadır:  

Dini terk ettiğimde önce bir özgürlük hissi yaşadım. Kurallara uymak zorunda 
olmamak bana hafiflik verdi. Ama zamanla bunun yerini büyük bir yalnızlık aldı. 
Önceden ait olduğum toplulukla bağım zayıfladı, hatta bazı arkadaşlarım artık 
benimle konuşmak istemedi. Kendimi iki arada bir derede hissettim. Ne tamamen 
yeni bir çevreye ait hissedebiliyordum ne de eskisi gibi olabiliyordum. Bu süreçte 
kimlik kaybı yaşadığımı düşünüyorum. 

Bu tür deneyimler, bireyin yalnızca dinî bir topluluktan değil, aynı zamanda bir kimlikten, 

sosyal bağlardan ve anlam sisteminden de uzaklaştığını göstermektedir. Dinden uzaklaşma 

 
527 Literatürde dinden uzaklaşma süreci çoğunlukla ani krizler, bireysel kırılmalar veya tek aşamalı kopuşlar 

üzerinden açıklanmaktadır. Bu yaklaşımı destekleyen çalışmalar için bkz. James W. Fowler, Stages of Faith, 1981; 
Charles Glock, Religious Commitment, 1962; Rodney Stark ve William Sims Bainbridge, The Future of Religion, 
1985. 



 
208 

 

süreci, bu bağlamda yalnızca bir inanç değişimi değil, bireyin sosyal konumunu, ilişkilerini ve 

iç dünyasını yeniden yapılandırma çabasıdır. 

Katılımcıların bu ifadeleri, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ve Varoluşçu Psikoloji ve 

dinden uzaklaşma yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik kuram, bireyin çocuklukta 

içselleştirdiği inanç sistemlerinin bilinçdışı düzeyde güven kaynağı olduğunu ve bu inançların 

yitirilmesinin bireyde kaygı, huzursuzluk ve kimlik çözülmesine neden olabileceğini 

vurgular.528  Katılımcıların yalnızlık ve yönsüzlük deneyimlerine dair anlatıları, bu çerçeveyle 

büyük ölçüde uyumludur. 

Öte yandan, varoluşçu psikoloji bireyin anlam arayışına odaklanmakta; özellikle ölüm, 

amaçsızlık ve özgürlük gibi temalarla yüzleşmenin insan psikolojisi üzerindeki etkilerini 

açıklamaktadır.529 Katılımcı 9’un ifadesinde görüldüğü gibi, “Allah yoksa her şey anlamsız” 

düşüncesi, bireyin dini terk etmesiyle birlikte hayatın anlamını yeniden inşa etme gerekliliğini 

doğurmakta ve bu süreçte varoluşsal bir boşluk oluşmaktadır. 

Bu bulgular, alanyazında yer alan çok sayıda çalışmayla da örtüşmektedir. Özellikle dinden 

uzaklaşma sürecinde bireylerin yalnızlık, kimlik kaybı ve anlam yitimi yaşadığı; bu sürecin 

sadece inançsal değil, aynı zamanda psiko-sosyal ve varoluşsal düzeyde etkiler yarattığı ifade 

edilmektedir. Streib ve arkadaşları, dinden kopuş yaşayan bireylerde, özellikle aidiyet 

duygusunun ve yaşamın anlamının sorgulandığını, bu durumun ruhsal boşluk ve depresif 

belirtilerle birlikte görülebildiğini vurgulamıştır.530 Aynı şekilde, Fazzino’nun Amerikan 

bağlamında yürüttüğü çalışmada da, dini terk eden bireylerin başlangıçta bir özgürlük hissi 

yaşadığı, ancak bu hissin zamanla sosyal izolasyona ve aidiyet kaybına dönüştüğü 

belirtilmiştir.531 Katılımcıların yalnızlık, kimlik çözülmesi ve varoluşsal boşluk deneyimlerini 

içeren anlatımları, bu alanyazınla birebir örtüşmektedir. Dolayısıyla, dinden uzaklaşma süreci 

yalnızca inançsal bir tercihten ibaret değil, bireyin yaşamla ve kendi benliğiyle kurduğu 

ilişkinin çok katmanlı biçimde yeniden şekillendiği bir süreçtir. 

 

3.8.2.1.2. Vicdan çatışması 

Katılımcıların bir kısmı, dinden uzaklaşma sürecinde eski inanç kalıplarının zihinsel olarak 

hâlâ etkili olduğunu, bu nedenle dinî kurallara uymadıkları zaman suçluluk ve huzursuzluk 

duygularıyla başa çıkmakta zorlandıklarını ifade etmiştir. Özellikle çocuklukta öğrenilen 

 
528 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 565. 

529 Zarzycka vd., “Deconversion Processes and Quality of Life among Polish Adolescents: The Mediating Role of 
Social Support”, 198-201. 

530 Streib vd., Deconversion, 123. 

531 Dana M. Fazzino, “Leaving the Church Behind: Applying a Deconversion Perspective to Evangelical Exit 
Narratives”, Journal for the Scientific Study of Religion 53/4 (2014), 787. 



 
209 

 

değerler ve günah kavramı, inançsızlığa yönelen bireylerde vicdani çatışmalara neden 

olmuştur. Katılımcı 15 bu durumu şöyle dile getirmiştir:  

Bazen bir şey yapıyorum ve aklıma hemen ‘Gerçekten günah mı?’ sorusu geliyor. 
Çocukluğumdan beri dinî kuralların dışına çıkmanın kötü bir şey olduğu öğretildi. 
Şimdi bu kuralların hepsine inanmasam bile, yaptıklarımın içimde bir huzursuzluk 
yarattığını fark ediyorum. Sanki bir şeyleri yanlış yapıyormuşum gibi 
hissediyorum ama neyin doğru neyin yanlış olduğuna karar vermekte 
zorlanıyorum. 

Bu ifade, bireyin eski inanç şemalarından tamamen kopamamış olduğunu ve zihninde 

sorgulamalarla birlikte ahlaki bir ikircikliğin oluştuğunu göstermektedir. Benzer şekilde, 

katılımcı 5 de dindar çevreden gelen beklentilerin, bireysel özgürlük arzusuyla çatıştığını 

belirtmiştir: 

 Özellikle ailem ya da dindar çevremden biri bana ‘Şunu yapmalısın’ ya da ‘Bunu 
yapmamalısın’ dediğinde sinirleniyorum. Bu tür telkinler beni daha da 
uzaklaştırıyor. Kendi kararlarımı kendim vermek istiyorum ama geçmişten gelen 
iç ses bazen bana engel oluyor. Dinî çevremin beni hâlâ bir ‘günahkâr’ olarak 
görmesi de beni rahatsız ediyor. 

Katılımcının bu ifadeleri içsel çelişki ve dışsal yargıların bir araya gelmesinin bireyde 

oluşturduğu baskıyı göstermektedir. Katılımcı 8’in ifadesi ise bu vicdanî çatışmanın bilişsel 

boyutuna ışık tutmaktadır: 

Çocukluğumdan beri öğrendiğim şeyleri sorgulamaya başladım ama bazı 
alışkanlıklar zihnimden silinmiyor. Bazen bir şey yaparken kendimi suçlu 
hissediyorum. Mesela bir ibadeti yerine getirmediğimde, eskiden olduğu gibi 
içimde bir pişmanlık beliriyor. Ama sonra düşünüyorum: ‘Gerçekten bu pişmanlık 
bana mı ait, yoksa bana öğretilmiş bir şey mi?’ Bu gel gitler beni çok yoruyor. 

Bu sorgulama, bireyin içselleştirilmiş değerler ile yeni düşünce sistemleri arasında sıkışıp 

kaldığını açıkça göstermektedir. 

Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve dinden uzaklaşma ve bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla örtüşmektedir. Psikanalitik kuram, bireyin çocukluk döneminde içselleştirdiği 

inanç sistemlerinin bilinçdışı düzeyde güçlü etkiler bıraktığını ve bu kalıntıların bireyin 

gelecekteki davranışları üzerinde vicdani çatışmalara neden olabileceğini savunur. 532 Bu 

bağlamda, suçluluk hissi ve pişmanlık gibi duygular, bireyin inançtan uzaklaşsa bile geçmişteki 

öğretilerden tamamen kopamadığını göstermektedir. 

Öte yandan, bilişsel psikoloji perspektifinden bakıldığında, bireylerin zihinsel şemalarının 

zaman içinde yeni bilgilerle güncellenmeye çalıştığı ancak eski inanç yapılarının bu 

güncellemeye direnç gösterdiği anlaşılmaktadır.533  Katılımcı 8’in “Bu pişmanlık bana mı ait, 

yoksa bana öğretilmiş bir şey mi?” sorusu, bu içsel bilişsel çatışmayı yansıtan önemli bir 

 
532 Güleç, Freud, 48-51. 

533 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 18. 



 
210 

 

göstergedir. Dolayısıyla, vicdanî çatışmalar yalnızca ahlaki bir gerginlik değil; aynı zamanda 

zihinsel bir uyum arayışının parçası olarak değerlendirilebilir. 

Katılımcıların bu tür vicdanî çatışmaları, alanyazında “post-inançsal suçluluk” (post-religious 

guilt) olarak tanımlanan olguyla da örtüşmektedir. Beckstead ve Morrow’un çalışmasında, 

özellikle katı dinî sistemlerden ayrılan bireylerde, dinî inanç terk edilse bile uzun süre devam 

eden suçluluk ve ahlaki ikirciklik duygularının gözlemlendiği belirtilmiştir.534 Bu suçluluk hissi, 

bireyin bilinç düzeyinde artık onaylamadığı bir inanç sistemine karşı duygusal düzeyde hâlâ 

bağlılık hissetmesinden kaynaklanmaktadır. Katılımcıların çocuklukta öğrendikleri dinî 

kuralların zihinsel düzeyde hâlâ etkili olması ve bu durumun bireyin yeni kimliğini oluşturma 

sürecinde duygusal yük oluşturması, bu alanyazınla büyük ölçüde örtüşmektedir. Dolayısıyla, 

dinden uzaklaşma sürecinde yaşanan vicdanî çatışmalar, hem geçmişteki inanç sisteminin 

derin etkilerine hem de bireyin kendi kararlarıyla tutarlı bir yaşam inşa etme çabasına bağlı 

olarak şekillenmektedir. 

 

3.8.2.1.3. Aidiyet kaybı 

Dinden uzaklaşma süreci, bireylerde yalnızca inançsal bir değişimle sınırlı kalmamakta; aynı 

zamanda sosyal çevrelerinden uzaklaşma, gruplar arası mesafe ve toplumsal aidiyet hissinin 

zayıflaması gibi çok katmanlı duygusal sonuçlara yol açmaktadır. Dinî bir topluluğun parçası 

olmak, yalnızca bir inanç paylaşımı değil, aynı zamanda ortak değerler etrafında kurulan bir 

sosyal bağ anlamı da taşımaktadır. Bu bağın zayıflaması, bireyde yalnızlık, yabancılık ve kimlik 

boşluğu gibi duyguların ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Katılımcı 7, bu sürecin duygusal 

yönünü şöyle ifade etmektedir:  

Dinî bir topluluğun parçası olmanın getirdiği aidiyet duygusunu kaybetmek benim 
için zor oldu. Eskiden ortak değerleri paylaştığım insanlarla bir aradaydım. Ama 
sorgulamalarım arttıkça bu çevrede kendimi yabancı hissetmeye başladım. Bir 
noktadan sonra artık aynı hisleri paylaşamadığımı fark ettim. Fakat bu sefer de 
yalnızlık hissiyle yüzleşmek zorunda kaldım. İnsan, bir gruba ait olmanın verdiği 
güveni kaybettiğinde ne yapacağını bilemiyor. 

Bu ifade, dinî çevreyle duygusal bağların zayıflamasıyla oluşan boşluk hissini açıkça ortaya 

koymaktadır. Benzer bir şekilde, katılımcı 18 de inanç temelli ilişkilerinin zamanla anlamını 

yitirmesiyle hissettiği yabancılaşmayı şu sözlerle aktarmıştır: 

Eskiden sık sık bir araya geldiğim, sohbet ettiğim insanlarla artık aynı şeyleri 
konuşamaz hale geldim. İlk başta kimseye belli etmek istemedim, ama zamanla 
farklı düşündüğüm ortaya çıkınca çevremle olan bağlarım zayıfladı. Bu mesafe 

 
534 A. Lee Beckstead - Susan L. Morrow, “Mormon Clients’ Experiences of Conversion Therapy: The Need for a New 

Treatment Approach”, The Counseling Psychologist 32/5 (2004), 683-685. 



 
211 

 

beni rahatsız etti çünkü hayatım boyunca içinde olduğum bir çevre artık bana 
yabancı gelmeye başladı. 

Katılımcı 11’in sözleri ise bu kaybın kimlik boyutuna dikkat çekmektedir:  

Daha önce inanç bakımından aynı düşündüğüm insanlardan ayrılınca, içimde bir 
boşluk oluştu. Artık eskisi gibi aynı ezan, aynı kıble olayı gibi şeyler yoktu benim 
için. Bazen ‘Nereye aitim?’ diye kendime soruyorum. Çünkü uzun yıllar boyunca, 
İslam davası benim kimliğimin bir parçasıydı. Şimdi ise, yeni bir aidiyet duygusu 
konusunda zorlanıyorum. 

Bu ifade, aidiyetin kaybının yalnızca sosyal bir boşluk değil, aynı zamanda bireyin benlik 

algısında da kırılma oluşturduğunu göstermektedir. 

Bu bulgular, özellikle sosyal kimlik teorisi ile uyum içerisindedir. Sosyolojik yaklaşımlar, 

bireylerin dinî cemaatler ve topluluklar aracılığıyla sosyal kimliklerini inşa ettiklerini, bu 

yapıların çözülmesiyle birlikte bireyin hem psikolojik hem de sosyal anlamda 

yalnızlaşabildiğini vurgular.535 Katılımcıların aidiyet duygusunun zayıflamasıyla birlikte 

yalnızlık ve belirsizlik yaşadıklarını belirtmeleri, bu çerçeveyi desteklemektedir. 

Ayrıca, Sosyal kimlik teorisi’ne göre bireyler kendilerini ait oldukları sosyal gruplar üzerinden 

tanımlarlar.536 Katılımcı 11’in “İslam davası benim kimliğimin bir parçasıydı” ifadesi, dinin 

bireysel kimlik üzerindeki belirleyici rolünü ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, dinden 

uzaklaşma yalnızca bireysel bir karar süreci değil; aynı zamanda bir kimlik dönüşümü ve yeni 

bir aidiyet inşası arayışıdır. Aidiyet kaybı, bireyin kendini yeniden tanımlama sürecinde 

karşılaştığı en önemli psikososyal kırılma noktalarından biri olarak değerlendirilebilir. 

Bu bulgular, mevcut literatürdeki benzer gözlemlerle de örtüşmektedir. Örneğin, Ysseldyk ve 

arkadaşlarının çalışmalarında, dinî kimliğin bireyin sosyal kimlik yapısının önemli bir parçası 

olduğu, bu kimlikteki zayıflamanın ise bireyde sosyal izolasyon ve benlik karmaşasına yol 

açtığı belirtilmektedir.537 Benzer şekilde, Peek, dinden uzaklaşan bireylerin özellikle 

Müslüman kimliğiyle özdeşleşen değerlerden koparken sosyal çevrelerinde anlamlı bağlarını 

da kaybettiklerini vurgulamaktadır.538 Bu da katılımcıların yaşadığı yalnızlık, yabancılaşma ve 

kimlik boşluğu gibi duyguların yalnızca bireysel değil, aynı zamanda toplumsal yapıdaki 

değişimlerle de ilişkili olduğunu göstermektedir. 

Tüm bu çalışmalar, katılımcıların dinden uzaklaştıklarında sadece bir inanç sistemini değil, 

aynı zamanda bir topluluğa ait olma hissini, sosyal desteği ve kimlik bütünlüğünü de 

kaybettiklerini göstermektedir. Dolayısıyla, dinden uzaklaşma süreci bireylerin sosyal 

 
535 Pickel, “Religiosität in Deutschland Und Europa – Religiöse Pluralisierung Und Säkularisierung Auf 

Soziokulturell Variierenden Pfaden”, 46. 

536 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 54. 

537 Renate Ysseldyk vd., “Religiosity as Identity: Toward an Understanding of Religion From a Social Identity 
Perspective”, ResearchGate 14/1 (2010), 68. 

538 Lori Peek, “Becoming Muslim: The Development of a Religious Identity”, Sociology of Religion 66/3 (2005), 235-
240. 



 
212 

 

kimliklerini yeniden inşa etme ve yeni aidiyetler geliştirme çabalarını içeren çok boyutlu bir 

dönüşüm süreci olarak ele alınmalıdır. 

 

3.8.2.1.4. Depresyon ve huzursuzluk 

Dinden uzaklaşma süreci, bazı bireylerde beklenenin aksine bir rahatlama değil; yoğun bir içsel 

huzursuzluk ve depresif duygudurum ile sonuçlanabilmektedir. Katılımcıların anlatımları, 

inanç kaybının yalnızca zihinsel değil, aynı zamanda derin duygusal sonuçlar doğurduğunu 

göstermektedir. Özellikle anlam, yön ve güvenlik hissi gibi dinin sağladığı psikolojik işlevlerin 

kaybı, bireylerde kaygı ve belirsizlik duygularını artırmıştır. Bu süreçte bazı katılımcıların 

profesyonel destek arayışına girdikleri ve depresyon belirtileri yaşadıkları görülmektedir. 

Katılımcı 9, dinî inancını kaybetmesinin ardından yoğun bir varoluşsal kaygı yaşadığını ve bu 

durumun psikolojik sağlığını olumsuz etkilediğini şu sözlerle aktarmıştır: 

Hâlâ ikilemdeyim. Allah yoksa her şey anlamsız geliyor. Önceden hayatımda bir 
amaç ve yön vardı. Ama şimdi, ölümden sonrası hakkında hiçbir şey bilmediğimi 
düşündükçe içimi büyük bir korku kaplıyor. Bu düşünceler beni depresyona soktu 
ve uzun zamandır antidepresan kullanıyorum. Dinden uzaklaştıkça rahatlamayı 
bekliyordum ama tam tersi oldu, daha huzursuz hissediyorum. 

Bu ifade, anlam ve güvenlik kaybının bireyde ne denli sarsıcı bir etki yaratabildiğini ortaya 

koymaktadır. Benzer bir şekilde, Katılımcı 12 inancın bireyde oluşturduğu koruyucu etkiden 

mahrum kalmanın nasıl bir huzursuzluğa dönüştüğünü şu şekilde dile getirmiştir: 

Dindarken daha huzurlu ve bir koruma altında olduğumu hissediyordum. 
Dualarımın bir anlamı olduğunu ve bir gücün beni gözettiğini düşünmek bana 
güven veriyordu. Ancak bu inancımı yitirdiğimde, kendimi tamamen savunmasız 
hissetmeye başladım. Özellikle zor zamanlar geçirdiğimde, artık sığınabileceğim 
manevî bir destek olmadığını düşünüyorum. Bu da zaman zaman yoğun bir 
huzursuzluk hissetmeme neden oluyor. 

Katılımcı 16 ise dinî yapıların sunduğu netlik ve yönlendirme işlevinin eksikliğini şöyle 

aktarmıştır:  

Eskiden hayatımda net kurallar ve anlamlar vardı. Dini terk ettikten sonra her şeyi 
kendi başıma çözmem gerektiğini fark ettim. Önceden doğru ve yanlış belliydi, ama 
şimdi her şey bulanık. Bu belirsizlik hissi beni rahatsız ediyor ve çoğu zaman 
huzursuz olmama neden oluyor. Bazen keşke hiçbir şeyi sorgulamasaydım, 
böylece daha mutlu olurdum diye düşünüyorum. 

Bu bulgular, özellikle varoluşçu psikoloji ve manevî boşluk teorisi çerçevesinde 

değerlendirilebilir. Varoluşçu psikoloji, bireyin anlam arayışının yaşamla kurduğu ilişkiyi 

derinden etkilediğini ve bu ilişkinin zayıflaması durumunda varoluşsal kaygıların 

tetiklenebileceğini öne sürer.539 Katılımcıların ifade ettiği “yönsüzlük”, “belirsizlik” ve 

 
539 Streib - Hood, “Modeling the Religious Field”, 150. 



 
213 

 

“anlamsızlık” gibi kavramlar, inanç kaybının ardından bireylerin psikolojik olarak yeniden bir 

denge kurmakta zorlandıklarını göstermektedir. 

Öte yandan, Manevî boşluk teorisi, dinin bireye sunduğu anlam, aidiyet ve güven gibi temel 

ihtiyaçların karşılanmaması durumunda ruhsal bir boşluğun ortaya çıkabileceğini ifade 

eder.540 Katılımcı 9’un ifadesinde yer alan “daha huzurlu olmayı bekliyordum ama tam tersi 

oldu” cümlesi, bu teoriyle doğrudan örtüşmektedir. Bu bulgular, inanç kaybının bireyde her 

zaman bir “özgürleşme” ile sonuçlanmadığını; tam tersine yeni psikolojik kırılmalar ve ruhsal 

belirsizliklere neden olabileceğini ortaya koymaktadır. Dolayısıyla, dinden uzaklaşma 

sürecinin bireylerin psikolojik destek ihtiyacını artırabileceği ve bu sürecin ruh sağlığı 

bağlamında da ele alınması gerektiği anlaşılmaktadır. 

Bu bulgular, literatürde dinden uzaklaşmanın bireyde her zaman rahatlama veya özgürlük 

hissiyle sonuçlanmadığını ortaya koyan çalışmalarla da örtüşmektedir. Örneğin, Exline ve 

arkadaşları, Tanrı’ya yönelik hayal kırıklığı yaşayan bireylerin artan psikolojik stres ve 

depresif belirtiler gösterdiğini vurgulamaktadır.541 Benzer şekilde, Zinnbauer ve Pargament, 

dinî inançların kaybının özellikle zor yaşam olayları karşısında bireyin baş etme 

mekanizmalarının zayıflamasına neden olabileceğini ve bunun ruhsal çöküntü riskini 

artırdığını belirtmişlerdir.542 Ayrıca, Emmons, dinin bireylerin yaşamlarına anlam ve yön 

kazandırma işlevine dikkat çekerek, bu işlevin kaybının ciddi varoluşsal krizlere yol 

açabileceğini ifade eder.543 Katılımcıların “anlamsızlık”, “korunmasızlık” ve “yönsüzlük” temaları 

etrafında dile getirdikleri duygular, bu akademik bulgularla örtüşmekte; dinden uzaklaşmanın 

her zaman bir psikolojik rahatlama değil, kimi zaman bir “manevî yoksunluk” süreci olduğunu 

göstermektedir. Bu nedenle, bireylerin inanç dünyasındaki değişimlerin psikolojik yönleri göz 

ardı edilmemeli; bu süreçler aynı zamanda ruh sağlığı bağlamında da ele alınmalıdır. 

Katılımcı anlatımlarının bütüncül analizi, dinden uzaklaşmanın yalnızca bilişsel bir sorgulama 

süreci olmadığını, aynı zamanda yoğun duygusal tepkilerle iç içe geçtiğini ortaya koymuştur. 

İnanç kaybı süreci; yalnızlık, kimlik çözülmesi, içsel çatışmalar, öfke, kırgınlık ve varoluşsal 

kaygılar gibi güçlü duygusal deneyimlerle şekillenmiştir. Katılımcıların inançlarını terk 

ettiklerinde yaşadıkları yalnızca bir fikir değişimi değil; aynı zamanda aidiyet duygularının 

zedelenmesi, içsel güven duygularının sarsılması ve duygusal bağların çözülmesi gibi derin 

psiko-dinamik kırılmaları içermektedir. Bu bulgular, dinden uzaklaşmanın sadece rasyonel 

kararlar temelinde açıklanamayacağını; duygusal kopuşların ve psikolojik çözülmelerin sürece 

 
540 Bülent Çelikel, “Dinî Danışmanlık: Psikoterapi Ile Din Eğitiminin Buluşma Noktası”, Marife 13/3 (2013), 63. 

541 J. J. Exline vd., “Guilt, Discord, and Alienation: The Role of Religious Strain in Depression and Suicidality”, 
Journal of Clinical Psychology 56/12 (2000), 1490-1493. 

542 Brian J. Zinnbauer - Kenneth I. Pargament, “Spiritual Conversion: A Study of Religious Change Among College 
Students”, Journal for the Scientific Study of Religion 37/1 (1998), 176-179. 

543 Robert A. Emmons, “Striving for the Sacred: Personal Goals, Life Meaning, and Religion”, Journal of Social Issues 
61/4 (2005), 740. 



 
214 

 

yön veren temel dinamikler olduğunu göstermekte ve bu çalışmanın literatüre sunduğu özgün 

katkılar arasında yer almaktadır. 

 

3.8.2.2. Sosyal Zorluklar 

Bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde karşılaştıkları sosyal zorluklar, genellikle 

çevrelerinden aldıkları tepkilerle şekillenmektedir. Bu tepkiler, bireylerin kendilerini ifade 

etme, kimliklerini koruma ve yeni inançlarına uygun bir sosyal çevre bulma çabalarını 

doğrudan etkilemektedir. Bu bağlamda, hem çevreden gelen baskılar hem de sosyal dışlanma 

deneyimleri, bireylerin bu süreçte yaşadığı zorlukların farklı boyutlarını ortaya koymaktadır. 

 

3.8.2.2.1. Çevre baskısı ve dışlanma 

Dinden uzaklaşan bireyler, yalnızca kişisel inanç değişimleriyle değil, aynı zamanda çevresel 

tepkilerle de yüzleşmek durumunda kalmaktadır. Bu süreçte bireyler, sosyal çevrelerinden 

gelen alaycı yaklaşımlar, dışlayıcı tutumlar ve kimlik sorgulamalarıyla karşı karşıya kalmakta, 

bu durum da onların kimliklerini koruma ve sosyal uyum sağlama süreçlerini 

zorlaştırmaktadır. 

Katılımcı 1, dinî kimliğini dışa vurduğu giyim tarzını değiştirmesiyle birlikte çevresinden aldığı 

alaycı tepkileri şu şekilde ifade etmiştir: “Dinî kıyafetlerimi bırakınca çevremden alaycı 

yorumlar aldım. Mesela biri bana, ‘Oo Recep Hoca, ne oldu? Bize böyle böyle diyordun,’ dedi. Bu 

tür yorumlar insanı rahatsız ediyor.” Bu ifade, bireyin görünürdeki değişiminin çevresi 

tarafından kolayca etiketlendiğini ve bu durumun rahatsızlık uyandırdığını göstermektedir. 

Katılımcı 17 ise dinden uzaklaşmaya başladığında yakın çevresinden dışlandığını belirtmiş ve 

yaşadığı kimlik mücadelesini şu sözlerle aktarmıştır: “Çevremdekiler beni dışladı. Sürekli ‘Sen 

bu değilsin’ diyorlardı. Ama ben kendimi bildiğim gibi korumaya çalıştım. Ne kadar eleştirseler 

de, ‘Ben buyum,’ dedim.” Bu ifade, bireyin çevresel baskılara rağmen kendi içsel kimliğini 

koruma çabasını vurgulamaktadır. 

Benzer bir biçimde, Katılımcı 5, arkadaş çevresinden aldığı tepkilerin kendisini yalnız 

hissettirdiğini şöyle dile getirmiştir: “Arkadaş grubumda alaycı imalarla karşılaştım. Biri ‘Sen 

de değişmişsin, eskiden daha farklıydın,’ dedi. Bu tür tepkiler beni yalnız hissettirdi ama yine de 

kendim olmaya çalıştım.” 

Bu bulgular, özellikle sosyal kimlik teorisi ve damgalama teorisi (Labeling Theory) çerçevesinde 

değerlendirilebilir. Sosyal kimlik teorisi, bireylerin kendilerini sosyal gruplarla özdeşleştirme 

ve grup aidiyetlerini koruma eğiliminde olduklarını savunur. Katılımcıların dinden 

uzaklaştıklarında sosyal çevreleriyle olan bağlarının zayıflaması ve “eski kimlikleri” ile yeniden 

yüzleşmek zorunda kalmaları, sosyal kimlik değişiminin sancılı yönlerini ortaya 



 
215 

 

koymaktadır.544 Öte yandan, damgalama teorisi’ne göre, toplum normlarından sapma olarak 

algılanan davranışlar bireyin etiketlenmesine ve toplumsal dışlanmaya neden olabilir. 545 “Sen 

bu değilsin”, “Sen de değişmişsin” gibi ifadeler, bireyin dönüşümünün çevre tarafından 

onaylanmamasıyla oluşan damgalanmayı yansıtmaktadır.  

Bu bulgular, alanyazında yer alan benzer gözlemlerle de örtüşmektedir. Örneğin, Scheitle ve 

Adamczyk, dinî inançtan uzaklaşan bireylerin özellikle dindar topluluklarda sosyal dışlanma 

ve damgalanma riskiyle karşılaştıklarını ortaya koymuştur.546 Benzer şekilde, Smith, dinî 

çevresini terk eden bireylerin "ihanet eden" olarak etiketlendiğini ve bu durumun bireyin 

sosyal kimliğini yeniden inşa etmesini zorlaştırdığını belirtmektedir.547 Bu çalışmalar inanç 

değişimi yaşayan bireylerin toplumsal baskı ve dışlayıcı tutumlarla karşılaştıklarında, sosyal 

çevreleriyle olan bağlarını ya gizlemek ya da tamamen koparmak zorunda kaldıklarını 

göstermiştir. Katılımcıların yaşadığı alaycı tutumlar, dışlanma ve kimlik sorgulamalarının bu 

literatürle uyumlu olduğu görülmektedir. Damgalama teorisinin öngördüğü şekilde, bireyin 

normdan sapması sosyal çevre tarafından etiketlenmeye ve dışlanmaya neden olmakta; bu da 

bireyin psikososyal uyumunu zorlaştırmaktadır. Bu durum, dinden uzaklaşma sürecinin 

yalnızca bireysel bir inanç değişimi değil, aynı zamanda çevresel faktörlerin derin etkisiyle 

şekillenen sosyal bir mücadele alanı olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu bağlamda, çevre baskısı ve dışlanma, bireyin hem duygusal hem de sosyal düzeyde 

zorluklar yaşamasına neden olmakta; dinden uzaklaşma sürecinde yaşanan yalnızlık, kimlik 

krizi ve sosyal konumlandırma sorunlarını artırmaktadır. 

 

3.8.2.2.2. İzole olma 

Dinî inançlarını sorgulamaya başlayan bazı katılımcılar, bu sürecin doğal bir sonucu olarak 

sosyal çevrelerinden uzaklaştıklarını ve yalnızlık hissiyle baş başa kaldıklarını ifade 

etmişlerdir. İnanç dünyasındaki dönüşüm süreci, aynı zamanda sosyal ilişkilerde bir daralma, 

duygusal geri çekilme ve bireysel içe dönüklükle birlikte ilerlemiştir. Katılımcıların ifadeleri, 

izolasyonun hem zorlayıcı hem de zaman zaman tercih edilen bir süreç olarak 

deneyimlendiğini ortaya koymaktadır. 

Katılımcı 5, dinden uzaklaştıktan sonra çevresinin küçüldüğünü şu sözlerle ifade etmiştir: 

“Dinden uzaklaştıktan sonra çevremdeki dostlar azaldı. Artık sadece dört beş kişi kaldı ama 

 
544 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 33. 

545 Hıdır, “İslamofobi-Irkçılık-‘Kültürel Irkçılık' İlişkisi”, 41. 

546 Christopher P. Scheitle - Amy Adamczyk, “High-Cost Religion, Religious Switching, and Health”, Journal of 
Health and Social Behavior 51/3 (2010), 338-340. 

547 Christian Smith vd., Lost in Transition: The Dark Side of Emerging Adulthood (New York: Oxford University 
Press, 2011), 275-280. 



 
216 

 

anladım ki gerçek dostlarım aslında onlardı.” Bu ifade, sosyal çevrenin daralmasının bireyde 

hem yalnızlık hem de seçici bir bağlanma süreci yarattığını göstermektedir. 

Katılımcı 8, bu süreci gönüllü bir yalnızlaşma olarak yaşamış ve şu şekilde ifade etmiştir: 

“İnançlarımı sorgularken kendi dünyama yönelmeyi tercih ettim. Bu süreçte yalnız olmak bana 

daha iyi geldi.” Burada birey, sosyal ilişkilerden uzaklaşmayı, içsel bir keşif ve dinginlik aracı 

olarak görmektedir. 

Katılımcı 13 ise daha olumsuz bir izolasyon deneyimi yaşamış ve “Zamanla kendimi daha izole 

hissettim. İnsanlar benimle eskisi kadar kolay iletişim kuramıyordu, ben de giderek daha fazla 

içime kapandım” sözleriyle bu durumu dile getirmiştir. Bu örnekte, bireyin hem dışlanma hem 

de kendi içine kapanma süreçlerini bir arada yaşadığı görülmektedir. 

Bu bulgular, özellikle bağlanma teorisi ve sosyal kimlik teorisi ile açıklanabilir. Bağlanma teorisi, 

bireylerin sosyal ilişkiler aracılığıyla güven, aidiyet ve duygusal destek hissetme ihtiyacına 

vurgu yapar.548 Katılımcıların, dinî inançlarını sorgularken sosyal bağlarının zayıflaması ya da 

kopması, onların duygusal yalnızlık yaşamalarına neden olmuştur. Aynı zamanda, sosyal kimlik 

teorisi'ne göre, bireyler kendilerini ait oldukları gruplarla tanımlar ve bu gruplardan 

dışlandıklarında ya da gönüllü olarak uzaklaştıklarında kimlik boşluğu ve sosyal destek 

eksikliği yaşama riski artar.549  Katılımcı 13’ün “iletişim kuramama” ve içe kapanma yönündeki 

ifadesi, bu sürecin kimlik düzeyinde de bir yalnızlaşmaya dönüştüğünü göstermektedir. 

Bu bulgular, literatürdeki benzer çalışmalarla örtüşmektedir. Örneğin, Streib ve Keller, dinî 

inançtan uzaklaşan bireylerin, özellikle dindar çevrelerde yaşadıkları kimlik değişimi 

sürecinde geçici bir sosyal izolasyon dönemine girdiklerini ve bu dönemde yeni sosyal 

gruplarla bağ kurmakta zorlandıklarını belirtmiştir.550 Aynı şekilde Bromley, dinî 

topluluklardan kopmanın yalnızca fiziksel değil, psikolojik ve sosyal olarak da “ayrışma” süreci 

olduğunu ve bireylerin bu süreçte hem eski çevrelerinden kopma hem de yeni bir kimlik inşa 

etme baskısı altında kaldıklarını ifade etmektedir.551 Katılımcı 8’in gönüllü izolasyonu tercih 

etmesi, bireyin psikolojik olarak kendini koruma refleksi geliştirdiğine işaret ederken; 

Katılımcı 13’ün deneyimi, hem sosyal hem de duygusal düzeyde karşılaşılan yalıtılmışlık halini 

somutlaştırmaktadır. Bu durum, dinden uzaklaşmanın birey için yalnızca bir inanç dönüşümü 

değil, aynı zamanda sosyal bağların yeniden kurulmasını gerektiren zorlayıcı bir geçiş süreci 

 
548 Abanoz, “6-12 Yaş Arası Çocukların Dinî ve Ahlaki Gelişimlerinde Anne ve Babaların Rolü”, 103-105. 

549 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 37. 

550 Heinz Streib, Bettina Keller, “The Variety of Deconversion Experiences: Results from a Research Project on 
Deconversion”, Archive for the Psychology of Religion 26/1 (2004), 190. 

551 David G. Bromley, The Politics of Religious Apostasy: The Role of Apostates in the Transformation of Religious 
Movements (Westport, Conn: Praeger, 1998), 235. 



 
217 

 

olduğunu göstermektedir. Bu nedenle, inanç değişimlerinin psikososyal etkilerinin bütüncül 

bir yaklaşımla ele alınması önem arz etmektedir. 

Genel olarak bakıldığında, dinden uzaklaşma süreci, bireylerin sosyal kimliklerinde dönüşüm 

yaratırken, bu dönüşüm sürecinde yeni bir sosyal çevreye geçişin hemen sağlanamaması, 

bireyleri geçici ya da kalıcı bir izolasyonla karşı karşıya bırakabilmektedir. 

 

 

3.8.2.2.3. Ailevi çatışmalar 

Bazı katılımcılar, inançlarında yaşadıkları dönüşüm sürecinde aileleriyle çeşitli anlaşmazlıklar 

ve çatışmalar yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Aile bireylerinin bu değişimi kabullenmekte 

zorlanmaları, zaman zaman pasif-agresif tutumlara ya da doğrudan eleştirilere neden 

olmuştur. Bu durum, bireylerin hem aile içindeki konumlarını hem de psikolojik 

dayanıklılıklarını etkilemiştir. 

Katılımcı 14, ailesinin kendisine yönelik ima ve eleştirilerinin, inanç değişimine karşı bir tepki 

olarak ortaya çıktığını şu şekilde ifade etmiştir: “İnançlarım değiştikçe ailemden ara sıra laf 

sokmalar duyuyorum. Mesela ‘İstanbul’a gidince böyle oldun’ gibi şeyler söylüyorlar. Bu tür 

yorumlar beni gerçekten rahatsız ediyor.” Bu ifade, aile bireylerinin değişimi kabullenemeyip 

bireyin davranışlarını önceki yaşam koşullarına veya dış etkene bağlama eğiliminde 

olduklarını göstermektedir. 

Katılımcı 6 ise inanç pratiklerini terk etmesinin evlilik ilişkisini nasıl etkilediğini şu sözlerle 

dile getirmiştir: “Eşim, namaz kılmadığım için sürekli baskı yapıyordu. ‘Neden namazlarını 

bırakıyorsun?’ diye sorup duruyordu. Bu durum evde sürekli bir gerilim yaratıyordu.” Bireysel 

inanç değişiminin, çiftler arasındaki iletişimi ve ev içi huzuru doğrudan etkilediği 

görülmektedir. 

Katılımcı 3 ise ailesiyle yaşadığı daha doğrudan bir gerilimden söz etmiştir: “Ailem, 

inançlarımdaki değişimi anlamakta zorlandı. Sürekli ‘Böyle yaparsan bizimle nasıl aynı sofraya 

oturacaksın?’ gibi şeyler söylüyorlardı. Bu beni gerçekten zorladı.” Bu ifade, inanç değişiminin 

yalnızca bireysel bir mesele değil, aile içinde ortak yaşam alanlarını etkileyen bir durum 

olduğunu göstermektedir. 

Bu bulgular, özellikle aile sistemleri teorisi ve bilişsel uyumsuzluk teorisi çerçevesinde 

değerlendirilebilir. Aile sistemleri teorisi, ailenin bir bütün olarak işleyen bir sistem olduğunu 

ve sistemdeki bir bireyin değişiminin tüm sistemi etkileyebileceğini savunur. 552 Bu bağlamda, 

 
552 Argyle vd., “Dinî Davranış Teorileri”, 258. 



 
218 

 

bireyin inançlarında yaşadığı dönüşüm, aile yapısındaki dengenin bozulmasına ve sistemin 

buna direnç göstermesine neden olabilmektedir. 

Öte yandan, Bilişsel çelişki teorisi, bireylerin mevcut inanç sistemleriyle çelişen durumlarla 

karşılaştıklarında rahatsızlık hissi yaşayacaklarını ve bu rahatsızlığı azaltmak için savunucu 

veya reddedici tutumlar geliştirebileceklerini öne sürer.553  Aile üyelerinin sergilediği pasif-

agresif tavırlar, bu tür bir uyumsuzluk deneyiminin dışavurumu olarak değerlendirilebilir. 

Bu bulgular, literatürde dinden uzaklaşmanın aile ilişkileri üzerindeki etkilerini ele alan 

araştırmalarla da örtüşmektedir. Örneğin, Bromley, bireylerin inanç sistemlerinde yaşadıkları 

değişimlerin aile içi ilişkilerde ciddi kırılmalara neden olabileceğini ve aile üyelerinin bu 

değişimi tehdit olarak algılayarak savunucu ya da baskıcı tepkiler verebileceğini 

belirtmektedir.554 Benzer şekilde Peek, özellikle geleneksel yapıya sahip ailelerde inançtan 

sapma olarak görülen davranışların aile üyeleri tarafından şiddetli bir duygusal tepkiyle 

karşılanabileceğini ve bu durumun bireyde suçluluk, dışlanma ve yalnızlık duygularını 

tetikleyebileceğini ifade etmiştir.555  

Katılımcıların deneyimlediği pasif-agresif tutumlar, dinî dönüşümün yalnızca bireyin değil, 

ailenin de psikolojik uyum sürecini zorlaştırdığını göstermektedir. Aile sistemleri teorisinin 

öngördüğü üzere, sistemin bir üyesindeki değişim, diğer üyelerde kaygı ve direnç 

oluşturmakta; bu da aile içi çatışmaların temelini oluşturmaktadır. Dolayısıyla, dinden 

uzaklaşma yalnızca bireyin değil, aynı zamanda içinde bulunduğu sosyal sistemin de psikolojik 

bir dönüşüm süreci olarak ele alınmalıdır. 

 

3.8.3. Aile ve çevreyle olan ilişkilerde yaşanan çatışmalarla baş etme stratejileri 

Katılımcıların ifadelerine göre, dinden uzaklaşma sürecinde aile ve çevreyle yaşadıkları 

çatışmalar, sosyal ilişkilerde önemli zorluklar doğurmuştur. Bu çatışmalar genellikle 

anlamama, eleştiri, baskı ve dışlanma gibi durumlarla ortaya çıkmış; bireyler farklı başa çıkma 

stratejileri geliştirerek bu süreçle baş etmeye çalışmışlardır. 

 

3.8.3.1. Başa Çıkma Stratejileri 

Dinî inançlarından uzaklaşma sürecinde katılımcılar, yaşadıkları sosyal ve duygusal zorluklarla 

başa çıkabilmek adına çeşitli stratejiler geliştirmişlerdir. Bu stratejiler, genellikle çevreden 

gelen baskılara karşı bir savunma mekanizması olarak ortaya çıkmış ve bireylerin kendi iç 

 
553 Eddie Harmon-Jones, “A Cognitive Dissonance Theory Perspective on the Role of Emotion in the Maintenance 

and Change of Beliefs and Attitudes”, Emotions and Belief: How Feelings Influence Thoughts (New York: 
Cambridge University Press, 2000), 190. 

554 Bromley, The Politics of Religious Apostasy, 227. 

555 Peek, “Becoming Muslim: The Development of a Religious Identity”, 230-233. 



 
219 

 

dengelerini korumalarına yardımcı olmuştur. Bazı katılımcılar, çevreyle çatışma yaşamamak 

için fiziksel olarak geri çekilerek yalnızlık arayışına yönelmiş, bazıları ise duygusal mesafeler 

koyarak bu baskıyı en aza indirmeyi hedeflemiştir. Bu bağlamda, başa çıkma yöntemlerini 

uzaklaşma ve izole olma, duygusal dayanıklılık geliştirme, destek grupları arayışı, sessiz kalma 

ve diyalog gibi çeşitli stratejilere ayırmak mümkündür. 

 

3.8.3.1.1. Uzaklaşma ve izole olma 

Bazı katılımcılar, dinî inançlarından uzaklaşma sürecinde çevrelerinden gelen baskılarla başa 

çıkabilmek için fiziksel ve duygusal bir mesafe oluşturmayı tercih etmişlerdir. Özellikle 

çevreyle yaşanan tartışmaları en aza indirmek ve kişisel huzuru koruyabilmek adına yalnız 

kalmayı bilinçli bir strateji olarak benimsemişlerdir. Bu tutum, hem çevresel gerilimleri 

azaltma hem de bireysel iç dengeyi sağlama çabasıyla ilişkilidir. 

Katılımcı 8 bu süreci şu sözlerle ifade etmiştir: “Çevremle tartışmaları azaltmak için yalnız 

kalmayı tercih ettim. Kendi dünyama yönelmeye çalıştım çünkü toplum her konuda bunu size 

yapmaya müsait.” Benzer şekilde, Katılımcı 1 de içe kapanma sürecini şu şekilde dile 

getirmiştir: “Çevremden uzaklaştım, insanlara zaman tanıdım. Yeni duruma alışmaları için kendi 

içime çekildim ve onların bunu kabul etmesini bekledim.” 

Bu ifadeler, katılımcıların sosyal baskılardan korunmak amacıyla geri çekilme davranışı 

sergilediklerini göstermektedir. Bu bulgular, sosyal kaçınma teorisi ile açıklanabilir. Bu teori, 

bireylerin kendilerini tehdit altında hissettikleri sosyal durumlardan uzak durmayı bir başa 

çıkma yöntemi olarak tercih ettiklerini öne sürer.556 Aynı zamanda başa çıkma stratejileri 

teorisi kapsamında değerlendirildiğinde, bireylerin çatışmalı sosyal ilişkilerden geçici olarak 

geri çekilerek psikolojik denge kurma çabaları anlam kazanmaktadır.557 

Bu bulgular, literatürde yer alan benzer gözlemlerle tutarlılık göstermektedir. Örneğin, Hill ve 

Pargament, bireylerin dinî inançlarında yaşadıkları değişim sürecinde sosyal çevrelerinden 

gelen eleştirilerin ve çatışmaların artması durumunda, psikolojik iyi oluşlarını koruyabilmek 

adına bilinçli bir sosyal geri çekilme davranışı sergileyebildiklerini ifade etmektedir.558 Benzer 

şekilde, Streib ve Keller, dinî kimliğinde dönüşüm yaşayan bireylerin geçici izolasyon ve içe 

dönme eğilimlerinin, hem kimlik yeniden inşası hem de çevresel stres faktörlerinden korunma 

stratejisi olarak değerlendirilebileceğini vurgulamaktadır.559 Katılımcıların sergilediği 

"insanlara zaman tanıma" ve "tartışmalardan kaçınma" davranışları, sosyal kaçınma teorisine 

 
556 Anika Bauer, Selektive Körperbezogene Aufmerksamkeitsprozesse Und Ihre Bedeutung Für Die Entstehung Und 

Aufrechterhaltung Des Gestörten Körperbildes Bei Essstörungen, 28. 

557 Aydın, “Kader İnancının Savunma Mekanizması ve Dinî Başa Çıkma Kavramları Açısından Değerlendirilmesi”, 
108-111; Fix, Chronische Erkrankungen Und Religiöse Copingstrategien, 30. 

558 Peter C. Hill - Kenneth I. Pargament, “Advances in the Conceptualization and Measurement of Religion and 
Spirituality. Implications for Physical and Mental Health Research”, The American Psychologist 58/1 (2003), 68. 

559 Heinz Streib, Bettina Keller, “The Variety of Deconversion Experiences”, 188. 



 
220 

 

uygun şekilde, bireyin tehdit algıladığı sosyal ortamlardan geçici olarak uzaklaşarak kendini 

koruma çabası olarak anlamlandırılabilir. Bu tür bilinçli geri çekilme stratejileri, kısa vadede 

çatışmaları azaltıcı ve bireyin içsel huzurunu koruyucu işlev görse de, uzun vadede yalnızlık ve 

destek eksikliği gibi yeni psikososyal zorluklara da kapı aralayabilmektedir. Bu nedenle, dinî 

inanç dönüşümü yaşayan bireylerin sosyal çevreyle ilişkilerini yeniden yapılandırma 

süreçlerinin psikolojik danışmanlık ve sosyal destek ağlarıyla desteklenmesi önem arz 

etmektedir. 

 

 

 

3.8.3.1.2. Duygusal dayanıklılık geliştirme 

Bazı katılımcılar, çevrelerinden gelen eleştirilere karşı duygusal dayanıklılık geliştirerek 

kendilerini korumaya çalışmışlardır. Bu süreçte, kendi tercihlerini anlamlandırmaya ve içsel 

bir barış oluşturmaya odaklanmışlardır. Eleştiriler karşısında kırılmak yerine, yaşadıkları 

süreci daha güçlü bir benlik algısıyla karşılamayı seçmişlerdir. 

Katılımcı 14 bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Çevremden gelen eleştiriler bana zor zamanlar 

yaşattı, ama kendime hep şunu söyledim: ‘Keşke bunu yapmasaydım’ gibi bir düşüncem asla 

olmadı. İnsanlar tercihlerinde özgürdür diye kendimi teselli ettim ve daha güçlü hissettim.” 

Bu tür ifadeler, bireylerin zorluklar karşısında geliştirdikleri psikolojik dayanıklılığı ve bu 

süreçte edindikleri içsel gücü göstermektedir. Bu bulgular, psikolojik dayanıklılık teorisi ile 

örtüşmektedir. Teoriye göre bireyler, olumsuz yaşam deneyimleri karşısında uyum sağlayıcı 

mekanizmalar geliştirerek psikolojik bütünlüklerini koruyabilirler.560  

Bu bulgular, psikolojik dayanıklılıkla ilgili literatürde yer alan çeşitli araştırmalarla 

örtüşmektedir. Örneğin, Connor ve Davidson, psikolojik dayanıklılığın bireylerin stresli yaşam 

olayları karşısında duygusal dengeyi koruma ve toparlanma becerisiyle yakından ilişkili 

olduğunu belirtmişlerdir.561 Özellikle bireyin yaşadığı zorlukları anlamlandırma biçimi, bu 

sürecin olumlu ya da olumsuz sonuçlanmasında belirleyici rol oynamaktadır. Ayrıca, Lazarus 

ve Folkman’ın geliştirdiği Bilişsel Yeniden Değerlendirme yaklaşımı da, bireylerin olumsuz 

olayları yeniden çerçeveleyerek bu olaylardan daha az zarar görmelerini sağlayabileceğini öne 

sürmektedir.562 Katılımcı 14’ün "keşke yapmasaydım gibi bir düşüncem olmadı" ifadesi, bu 

 
560 Gökmen - Sami, “The Effects of Religious Rituals and Religious Coping Methods on the Grief Process and 

Posttraumatic Growth: A Qualitative Study”, 110-115. 

561 Kathryn M. Connor - Jonathan R. T. Davidson, “Development of a New Resilience Scale: The Connor-Davidson 
Resilience Scale (CD-RISC)”, Depression and Anxiety 18/2 (2003), 79. 

562 Susan Folkman, “Stress: Appraisal and Coping”, Encyclopedia of Behavioral Medicine, ed. Marc D. Gellman - J. 
Rick Turner (New York: Springer, 2013), 1914. 



 
221 

 

yeniden değerlendirme stratejisinin açık bir örneği olarak görülebilir. Bununla birlikte, 

özgürlük ve bireysel tercih vurgusu, bireyin dışsal baskılara karşı içsel kontrol odağı 

geliştirdiğini ve psikolojik sağlamlık kazandığını göstermektedir. Bu açıdan bakıldığında, dinî 

inanç değişimleri sürecinde yaşanan dışsal baskılara karşı geliştirilen duygusal dayanıklılık, 

bireyin benlik algısını güçlendirici ve psikolojik esnekliğini artırıcı bir işlev görebilmektedir. 

 

3.8.3.1.3. Destek grupları arayışı 

Dinî inançlarını sorgulama sürecinde yaşadıkları zorluklarla başa çıkmak isteyen bazı 

katılımcılar, benzer deneyimleri paylaşan bireylerle iletişim kurmanın kendileri için ne kadar 

anlamlı ve destekleyici olduğunu ifade etmişlerdir. Sosyal medya platformları, çevrimiçi 

forumlar ve dijital topluluklar aracılığıyla bir dayanışma ortamı bulan bu kişiler, yalnız 

olmadıklarını fark ettikçe psikolojik anlamda rahatladıklarını belirtmişlerdir. 

Katılımcı 18, bu konuda şunları söylemiştir: “Sosyal medyada bu tür düşüncelerini paylaşan 

kişilerle buluştuk. Yalnız olmadığımı hissettim.” Bu ifade, dinî inançlarından uzaklaşan 

bireylerin yalnızlık duygusunu hafifletmek ve içsel dengeyi korumak adına benzer yaşam 

öykülerine sahip kişilerle kurduğu iletişimin ne denli önemli olduğunu ortaya koymaktadır.  

Bu bulgular, sosyal destek teorisi ile uyumludur. Teori, bireylerin stresli yaşam olaylarıyla başa 

çıkabilmek için sosyal destek sistemlerine yöneldiklerini ve bu tür desteklerin psikolojik iyi 

oluş üzerinde olumlu etkiler yarattığını savunur.563 Ayrıca, benlik doğrulama teorisi açısından 

değerlendirildiğinde, bireylerin kendi inanç ve kimliklerini onaylayacak sosyal çevreler arayışı 

içinde oldukları görülmektedir.564 Katılımcıların, kendileriyle benzer inanç dönüşümleri 

yaşayan kişilerle etkileşim kurarak içsel tutarlılıklarını korumaya çalışmaları, bu kuramsal 

çerçevelerle örtüşmektedir. 

Elde edilen bulgular, literatürde çevrim içi sosyal destek sistemlerinin bireysel başa çıkma 

süreçlerindeki önemine işaret eden araştırmalarla da örtüşmektedir. Örneğin, Barak ve Gluck-

Ofri, çevrimiçi toplulukların özellikle stigmatize edilen ya da sosyal baskı yaşayan bireyler için 

güvenli bir paylaşım alanı sunduğunu ve bu alanların kişisel farkındalık, kabul ve duygusal 

iyilik hali üzerinde olumlu etkiler yarattığını belirtmektedir.565 Benzer şekilde, DeAndrea, 

sosyal medya platformlarının bireylerin sosyal onay ve aidiyet ihtiyaçlarını karşılamada 

 
563 Yapıcı, “Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi (Bir Model Denemesi)”, 104-106. 

564 Hamarta vd., “Benlik Saygısı ve Akılcı Olmayan İnançlar Bakımından Üniversite Öğrencilerinin Stresle 
Başaçıkma Yaklaşımlarının Analizi”, 28. 

565 Azy Barak - Orit Gluck-Ofri, “Degree and Reciprocity of Self-Disclosure in Online Forums”, CyberPsychology & 
Behavior 10/3 (2007), 413. 



 
222 

 

önemli rol oynadığını ve bu tür çevrim içi etkileşimlerin bireyin benlik algısını güçlendirdiğini 

vurgulamaktadır.566 

Bu bağlamda, dinî inançlarını sorgulayan bireylerin çevrim içi mecralarda benzer deneyimlere 

sahip kişilerle kurdukları bağlantıların, sadece psikolojik destek değil, aynı zamanda kimlik 

inşası açısından da kritik bir rol oynadığı söylenebilir. 

 

3.8.3.1.4. Sessiz kalma ve diyalog 

Bazı katılımcılar, aileleri ve çevreleriyle yaşadıkları çatışmaları azaltmak amacıyla dinî konular 

hakkında sessiz kalmayı veya bu konuları daha az konuşmayı tercih etmiştir. Bu strateji, hem 

aile içindeki gerginliği azaltmaya hem de bireylerin kendi iç yolculuklarına odaklanmalarına 

olanak tanımıştır. Katılımcılar, bu durumu kendi sözleriyle şu şekilde ifade etmişlerdir: 

Katılımcı 7, bu durumu şu sözlerle aktarmıştır: “Bu konular hakkında daha az konuşmayı tercih 

ettim ve zamanla ailem bu duruma alıştı.” 

Benzer şekilde Katılımcı 14 ise, “Onlara zamanla alışmaları için açıklama yaptım ve sonunda 

kabullendiler” diyerek, doğrudan çatışma yerine daha uzlaşıya açık bir iletişim yöntemi 

izlediğini dile getirmiştir. 

Bu bulgular, çatışma azaltma stratejileri ve sessiz direniş kuramı ile açıklanabilir. Çatışma 

azaltma stratejileri, bireylerin sosyal çevreleriyle yaşadıkları gerilimleri en aza indirmek için 

sessizlik, kaçınma ve diplomatik diyalog gibi yöntemleri benimsediklerini öne sürer.567 

Katılımcılar, aileleriyle dinî konular hakkında daha az konuşarak çatışmayı önlemeye 

çalışmışlardır. Sessiz Direniş Kuramı ise bireylerin aktif bir şekilde karşı çıkmak yerine, 

düşüncelerini içselleştirerek ve zaman içinde çevrelerini bu değişime alıştırarak bir 

adaptasyon süreci oluşturduklarını belirtir.568 Katılımcılar, sessizliği ve zaman içinde 

kabullenmeyi sağlayan diyalogları kullanarak, kendi inanç değişim süreçlerini sosyal 

çevrelerine uyumlu hale getirmeye çalışmışlardır. 

Bu bulgular, literatürde yer alan çatışma yönetimi yaklaşımlarıyla da paralellik 

göstermektedir. Özellikle Rahim’in çatışma yönetimi stillerine ilişkin çalışmaları, bireylerin 

aile ve yakın çevreleriyle yaşadıkları fikir ayrılıklarında “kaçınmacı” veya “uyum sağlayıcı” 

stratejilere yönelebileceğini ortaya koymaktadır.569 Bu stratejiler, yüzleşmeyi değil, sosyal 

barışı ve ilişki bütünlüğünü korumayı hedeflemektedir. Nitekim, dinden uzaklaşma gibi hassas 

 
566 David C. DeAndrea, “Testing the Proclaimed Affordances of Online Support Groups in a Nationally 

Representative Sample of Adults Seeking Mental Health Assistance”, Journal of Health Communication 20/2 
(2015), 149. 

567 Coates, “Disaffiliation from a New Religious Movement: The Importance of Self and Others in Exit”, 320-322. 

568 Vaux, Social Support, 47. 

569 M. Afzalur Rahim, Toward a Theory of Managing Organizational Conflict (Westport: Quorum Books, 2002), 127. 



 
223 

 

ve toplumsal açıdan duyarlı bir konuda, bireylerin sessizliği bir koruma kalkanı olarak 

kullanmaları, hem psikolojik dengeyi koruma hem de aile içi ilişkileri zedelememe çabasının 

bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Ayrıca, Scott’un “sessiz direniş” anlayışı da bu 

bağlamda açıklayıcıdır. Scott’a göre, açık çatışma yerine sessizlik, geri çekilme veya alttan alma 

gibi eylemler, bireyin edilgen değil; stratejik bir direnç biçimi sergilediğini gösterir.570 

Katılımcıların sessiz kalma tercihi de bu türden pasif ama etkili bir uyum ve direnç yöntemi 

olarak görülebilir. Bu açıdan bakıldığında, dinî inanç değişimi sürecinde çatışmadan kaçınma 

ve zamanla kabul görmeyi hedefleyen bu iletişim tarzı, bireyin hem içsel sürecine hem de 

sosyal çevresiyle olan ilişkilerine zarar vermeden ilerlemeye çalıştığını ortaya koymaktadır. 

 

 

3.9. Dinden Uzaklaşmada Psiko-Sosyal Etkenler 

İnsanların dinden uzaklaşma süreçleri genellikle çok yönlü bir yapıya sahiptir ve bu durum 

bireylerin kişisel deneyimleri, psikolojik durumları, aile yapısı, sosyal çevreleri ve toplumsal 

dinamiklerin etkisiyle şekillenmektedir.571 

Katılımcıların dinden uzaklaşmasında etkili olan faktörler, psiko-sosyal bir perspektifle ele 

alınmıştır. Bu faktörlerin analizi, bireylerin yaşam öykülerinden ve deneyimlerinden yola 

çıkarak, dine mesafeli bir yaklaşım geliştirmelerinde etkili olan unsurları anlamayı 

amaçlamaktadır. Çocukluk ve gençlik dönemindeki deneyimler, aile ve toplumun dinî 

tutumları, eğitim sürecinde karşılaşılan yaklaşımlar, dinî lider ve otoritelerin tutumları, 

modern yaşamın etkileri gibi birçok unsur bu kapsamda değerlendirilmiştir. Ayrıca, bireylerin 

psikolojik ihtiyaçları ve bu ihtiyaçların karşılanma düzeyi, dinî inançlar ile olan bağları 

üzerinde etkili olduğu görülmüştür. 

Bu çerçevede, katılımcıların kendi ifadelerinden ve yaşanmışlıklarından yola çıkılarak, dinden 

uzaklaşmanın arka planındaki psiko-sosyal etkenler kategorize edilmiştir. 

 

3.9.1. Dinden uzaklaşmada kişisel, psikolojik ve sosyal faktörler 

3.9.1.1. Kişisel Faktörler 

Bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde kişisel özellikler, yaşam deneyimleri ve bireysel 

ihtiyaçlar önemli bir etkiye sahiptir.572 Katılımcılar, bu süreçte genellikle dinî bilgi eksikliği, 

 
570 James C. Scott, Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts (New Haven: Yale University Press, 

1990), 248. 

571 Gergely Rosta, “Charles Y. Glock und Rodney Stark: Religion and Society in Tension”, 2019, 225; Eren, “İnanç ve 
Sosyo-Kültürel Çevre Etkileşimi”, 130-135. 

572 Özdemir, “Din-Birey ve Toplum İlişkisi Üzerine”, 12,13. 





 
225 

 

‘sorgulama, inan’ diyerek susturuluyordum.” Bu ifade, verilen eğitimin bireylerin anlam 

arayışına cevap verememesi durumunda, dinî bağların zayıflayabileceğini ortaya koymaktadır. 

Benzer şekilde Katılımcı 2, dinî eğitimdeki bu eksikliği şu sözlerle açıklamıştır: “Küçükken 

camide hep uzun dualar ezberlettiler ama bir kere bile o duaların anlamını açıklamadılar. Yıllar 

sonra, o duaları anlayamadığım için ne okuyorum, neden okuyorum diye düşündüm ve yavaş 

yavaş bırakmaya başladım.” 

Bu ifadeler, bireylerin yüzeysel bir dinî eğitime maruz kalmalarının, zamanla inançlarında 

anlam kaybına ve dinden uzaklaşmaya nasıl yol açtığını göstermektedir. Bireylerin dinî 

pratiklerini anlamlı bir şekilde içselleştirebilmesi için, dinî bilginin derinlemesine ve 

sorgulamaya açık bir biçimde sunulması gerektiği anlaşılmaktadır. 

Anlam Arayışı Kuramı, bireylerin inançlarını sürdürebilmeleri için bu inançların anlamlı ve 

rasyonel açıklamalar sunması gerektiğini vurgular.573  Katılımcıların ifadeleri, dinî bilgi 

eksikliğinin ve bu bilginin sorgulamalara yanıt verememesinin, bireylerin dinî kimliklerinde 

zayıflamalara ve inançlarını sorgulamalarına neden olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, dinî eğitimin niteliğiyle bireylerin inanç sürekliliği arasındaki ilişkiyi ele alan 

alanyazınla büyük ölçüde örtüşmektedir. Örneğin Astley, dinî eğitimin yalnızca dogmatik bilgi 

aktarımından ibaret olması durumunda bireylerin anlamlı bir inanç geliştirmekte 

zorlanabileceğini ve bu eğitimin bireyin yaşamıyla ilişkilendirilememesi halinde yabancılaşma 

riskinin arttığını belirtmektedir.574 Katılımcıların “sorgulama, inan” şeklinde geri çevrilmesi ya 

da duaların anlamının verilmeden ezberletilmesi gibi deneyimleri, bu görüşlerle paralellik 

göstermektedir. Anlam Arayışı Kuramı’na göre bireyler, inandıkları değerlerin hayatlarına yön 

vermesi ve zihinsel tutarlılık sağlaması için bu değerleri anlamlandırma ihtiyacı duyarlar. 

Dolayısıyla, genç yaşta verilen dinî eğitimin anlam merkezli, katılımcı ve sorgulamaya açık bir 

yapıda olması, bireylerin inançlarını benimsemeleri ve sürdürebilmeleri açısından kritik bir 

öneme sahiptir. 

 

3.9.1.1.2. Ailevî tutumlar 

Dindar ailelerde büyüyen katılımcılar, ebeveynlerinin dinî öğretileri uygularken sergiledikleri 

tutarsızlıkların kendilerinde hayal kırıklığı yarattığını ifade etmişlerdir. Aile içindeki dinî 

yaşantının samimi ve tutarlı olmaması, çocuklar ve gençlerde dinî değerlere olan güveni 

sarsmıştır. 

Katılımcı 8, “Babam çok dindardı, sürekli namaz kılardı ve bize de kılmamızı söylerdi ama evde 

sürekli bağırır, anneme kötü davranırdı. Dışarıda başka bir insan, evde bambaşka bir insan 

 
573 Frankl, İnsanın Anlam Arayışı, 28-30. 

574 Jeff Astley, Exploring God-Talk (London: Darton Longman and Todd, 2004), 130. 



 
226 

 

gibiydi. Bu çelişki beni çok etkiledi ve dine olan inancımı sorgulamaya başladım,” diyerek 

ailesinin davranışlarının kendi dinî algısını nasıl şekillendirdiğini ifade etmiştir. 

Katılımcı 12 ise benzer bir durumdan bahsetmiştir: “Annem hep dinî değerlerden bahsederdi 

ama komşularla tartışınca çok kötü sözler söylerdi. O yaşta bile bunu anlamakta zorlandım. Din 

samimiyet değil mi diye düşündüm ve annemin söylediklerine inanmakta zorlandım.” 

Bu ifadeler, ebeveynlerin tutum ve davranışlarının çocuklarının dinî algısı üzerinde doğrudan 

etkili olduğunu göstermektedir. 

Bu bulgular, sosyal öğrenme teorisi çerçevesinde yorumlanabilir. Bandura’nın geliştirdiği 

Sosyal öğrenme teorisi, bireylerin özellikle çocukluk döneminde gözlem yoluyla öğrenmeye 

açık olduğunu ve tutarsız rol modellerin, öğrenilmesi hedeflenen değerlerin içselleştirilmesini 

zorlaştırdığını ifade eder.575 Katılımcılar, ebeveynlerinin dinî öğretileri dile getirmelerine 

rağmen tutarsız davranışlar sergilediklerini gözlemleyerek, dinî değerlerin samimiyetine dair 

şüpheler geliştirmiştir. Özellikle, aile içinde dini anlatan kişilerin ahlâkî tutarlılık 

göstermemesi, bu değerlerin içselleştirilmesini zorlaştırmış ve dinden uzaklaşmaya yol 

açmıştır. Sosyal öğrenme teorisine göre, bireyler tutarlı ve örnek alınabilir davranışlarla daha 

etkili şekilde eğitilir; aksi durumda, gözlemlenen çelişkiler, bireyin öğrenme sürecinde 

inançlarını sorgulamasına neden olabilir. 

Öte yandan araştırmanın bulguları, dinî gelişimde rol model olarak görülen ebeveynlerin 

tutum ve davranışlarının, çocukların inanç algısında belirleyici bir etkisi olduğunu ortaya 

koyan pek çok araştırmayla örtüşmektedir. Örneğin, Spilka ve arkadaşları, ebeveynlerin dinî 

değerlere dair söyledikleri ile yaşantılarındaki uygulamalar arasındaki tutarsızlığın, 

çocuklarda inanca yönelik güvensizlik geliştirebileceğini ve bu durumun zamanla dinden 

uzaklaşma davranışını tetikleyebileceğini belirtmiştir.576 Katılımcıların, ebeveynlerinin 

dindarlık iddialarına rağmen ev içindeki öfke, hoşgörüsüzlük ya da şiddet içeren tutumlarını 

gözlemlemeleri; dinin ahlaki boyutuna dair şüphe geliştirmelerine ve dinî değerlere 

yabancılaşmalarına neden olmuştur. Bu bağlamda, ebeveynlerin davranışlarındaki çelişkiler, 

 
575 Bandura, Social Learning Theory, 27-30. 

576 Hood vd., The Psychology of Religion: An Empirical Approach, 535-540. 



 
227 

 

çocukların dinî değerleri anlamlı, güvenilir ve yaşanabilir bulma süreçlerini sekteye 

uğratmakta; bu da bireyin dinden uzaklaşma riskini artırmaktadır. 

 

3.9.1.1.3. Kimlik arayışı 

Özellikle ergenlik ve gençlik döneminde kimlik arayışı içinde olan bireyler, dinin kendilerine 

sunduğu açıklamaları yeterli bulmamış veya bu açıklamaların kişisel özgürlükleriyle çatıştığını 

düşünmüştür. Bu süreçte bireyler, dinî pratiklere karşı mesafeli bir tutum geliştirmiştir. 

Katılımcı 7, “Gençlik dönemimde kendimi bulmaya çalışıyordum. Dinin benim kim olduğumla 

ilgili sorulara yeterince cevap vermediğini hissettim” diyerek, kimlik arayışının dinî algısı 

üzerindeki etkisini açıklamıştır. Katılımcı 10 ise şu ifadeleri kullanmıştır: “Din bana sürekli ne 

yapmam gerektiğini söylüyordu ama kim olmak istediğimle ilgili bir şey söylemiyordu. Bu da beni 

başka fikirlerle ilgilenmeye itiyordu.”  

Görüldüğü üzere kimlik arayışı sürecinde bireylerin anlam ve özgürlük ihtiyacının 

karşılanamaması, dinle olan bağlarını zayıflatmıştır.  Bu bulgular, Erikson’un psiko-sosyal 

gelişim kuramı ve öz-belirleme teorisi ile açıklanabilir. Erikson, ergenlik dönemini kimlik 

kazanımı ve rol karmaşası arasındaki bir mücadele olarak tanımlar.577 Bireyler, kendi 

kimliklerini oluştururken çevrelerinden gelen hazır kalıpları sorgularlar. Katılımcılar, dinin 

sunduğu kimlik çerçevesini yeterince tatmin edici bulamadıklarında, özgün bir kimlik inşa 

edebilmek için dinden uzaklaşma eğilimi göstermiştir. Öz-belirleme teorisi ise bireylerin 

otonomi, yetkinlik ve aidiyet ihtiyaçlarının karşılanmasıyla içsel motivasyon geliştirdiğini 

vurgular.578 Katılımcılar, dinî kuralların özgürlüklerini kısıtladığını hissettiklerinde, öz-

beliklenimlerini gerçekleştirebilmek adına farklı düşüncelere yönelmişlerdir. 

Bu bulgular, kimlik oluşumu sürecinde dinî yapıların birey üzerindeki etkisini ele alan 

araştırmalarla örtüşmektedir. Özellikle Marcia, Erikson’un kuramını geliştirerek kimlik 

gelişiminde “kimlik karmaşası” yaşayan bireylerin, otorite figürlerinden gelen hazır kimlik 

tanımlarını sorgulama eğiliminde olduğunu vurgular.579 Bu bağlamda, bireyler dinî yapıların 

sunduğu sabit kimlik şemalarını, kişisel özgürlük ve bireysel ifade alanlarını kısıtlayıcı olarak 

değerlendirdiklerinde, alternatif kimlik alanlarına yönelme ihtiyacı hissedebilirler. Öz-

belirleme teorisi çerçevesinde ise Ryan ve Deci, bireyin psikolojik ihtiyaçları olan özerklik, 

yetkinlik ve ilişki kurma ihtiyaçlarının karşılanmadığı ortamlarda içsel motivasyonun 

 
577 King - Roeser, “Religion and Spirituality in Adolescent Development”, 38; Kiesling vd., “Identity and 

spirituality”, 1275. 

578 Lekes vd., “Parental Autonomy-Support, Intrinsic Life Goals, and Well-Being Among Adolescents in China and 
North America”, 48-52. 

579 James Marcia, “Identity in Adolescence”, Handbook of Adolescent Psychology (New York: John Wiley & Sons, 
1980), 165-169. 





 
229 

 

ve yargılanma hissi yarattığında, dine yönelik yabancılaşmanın kaçınılmaz olabileceğini ortaya 

koymaktadır. 

Katılımcı 9’un ifadesi ise çocuklukta yaşanan travmanın dine bakış açısını nasıl 

şekillendirdiğine işaret etmektedir: “Küçükken Kur’an kursuna gidiyordum. Hocalarımız çok 

sert davranırdı. O dönemde dinle ilgili çok korku dolu bir bakış açım oluştu.” 

Bu bulgular, özellikle psikanaliz ve hümanist psikoloji yaklaşımlarıyla açıklanabilir. Freud’un 

psikanalitik yaklaşımı, çocukluk döneminde yaşanan olumsuz deneyimlerin bireyin bilinçdışı 

dünyasında kalıcı izler bıraktığını ve ileriki yaşlarda inanç sistemlerini etkileyebileceğini öne 

sürer.581 Bu bağlamda, katılımcıların otorite figürlerinden gördükleri sert tutumlar ve 

aşağılayıcı davranışlar, bilinçdışında dinî figürlerle olumsuz bir duygusal bağlantı kurulmasına 

yol açmış olabilir. 

Diğer yandan, Hümanist Psikoloji, bireyin özgürlük arayışını, kendini gerçekleştirme ihtiyacını 

ve anlam bulma çabasını merkeze alır.582 Katılımcıların, dinî yapıları sınırlandırıcı ve 

yargılayıcı bulmaları, kendilerini otantik benliklerinden uzaklaştırılmış hissetmeleriyle 

açıklanabilir. Bu da, bireyin içsel bütünlüğünü koruma adına dinden uzaklaşmayı bir tercih 

olarak görmesine neden olmuştur. Bu yaklaşımlar, dinî ortamlarda yaşanan travmaların 

yalnızca anlık kırılmalar değil, bireyin kimlik gelişimi ve benlik saygısı üzerinde kalıcı etkiler 

yaratabileceğini ortaya koymaktadır. 

Maslow’un kendini gerçekleştirme kuramı ve Rogers’ın koşulsuz kabul ilkesi, bireyin sağlıklı 

gelişimi için empatik, destekleyici ve yargılayıcı olmayan bir sosyal çevreye ihtiyaç duyduğunu 

vurgular.583 Katılımcıların dinî çevrelerde bu tür bir destek ortamı bulamamaları ve aksine 

dışlanma, korku ya da eleştiriyle karşılaşmaları, onların dinle olan bağlarını zayıflatmış; bu 

durum, hümanist psikolojinin öngördüğü temel ihtiyaçların karşılanmamasıyla açıklanabilir 

hâle gelmiştir. Bu nedenle, dinî eğitim ve rehberliğin özellikle çocukluk ve ergenlik 

dönemlerinde daha şefkatli, kapsayıcı ve bireysel gelişimi merkeze alan bir yaklaşımla 

sunulması büyük önem taşımaktadır. 

 

3.9.1.2.2. Kaygı ve suçluluk duygusu 

Katılımcılar arasında, dinin kendilerine sürekli bir yetersizlik hissi aşıladığına dair ortak bir 

algı mevcuttur. Bu his, onları psikolojik olarak yıpratmış ve dinî uygulamalardan uzaklaşmaya 

itmiştir.  Katılımcı 4,  yanlış yapma korkusunun kendisini dinden uzaklaştırdığını şöyle ifade 

etmiştir: “Küçük bir yanlış yaptığımda bile kendimi günahkar hissediyordum. Bu, zamanla dinle 

 
581 Bennet, Jung Aslında Ne Dedi?, 26; Güleç, Freud, 48-49. 

582 Maslow, Doruk Deneyimler, 31. 

583 Abraham Maslow, Toward a Psychology of Being (Van Nostrand Reinhold, 1968), 230; Rogers, On Becoming A 
Person: A Therapist’s View on Psychotherapy, Humanistic Psychology, and the Path to Personal Growth, 353-355. 



 
230 

 

arama mesafe koymama neden oldu.” Katılımcı 10 da benzer bir kaygıyı dile getirmiştir: “Her 

günah, cehennemde bir azap olarak anlatılıyordu. Bu anlatılar, beni sürekli kaygıya 

sürüklüyordu.” Katılımcı 14, Dinî kuralların kendisini baskı altında hissetmesine neden 

olduğunu belirtmiştir: “Dinî kurallar, hayatımın her alanını kapsıyordu ve bu durum beni baskı 

altında hissettiriyordu. Zamanla bundan uzaklaşma ihtiyacı duydum.” 

Suçluluk duygusu, bireylerin dinî pratiklerini sorgulamasına ve psikolojik bir rahatlama 

arayışıyla dinî bağlarını gevşetmesine neden olmuştur. Bu bulgular özellikle psikanaliz ve 

dinden uzaklaşma ve bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma yaklaşımlarıyla ilişkilendirilebilir. 

Freud’a göre din, bireyin bilinçdışındaki bastırılmış korkuların ve otorite figürleriyle yaşanan 

çatışmaların bir yansımasıdır.584 Katılımcıların suçluluk ve kaygı hissetmelerine neden olan 

dinî telkinler, psikanalitik açıdan bireyin süperegosu (ahlâkî otorite) ile id (doğal arzular) 

arasındaki çatışmadan kaynaklanmaktadır. Dinin, bireylere sürekli bir yetersizlik ve 

günahkârlık hissi aşılaması, süperegonun baskın hale gelmesine ve bireyin bu baskıdan 

kurtulmak için dinden uzaklaşmasına yol açabilir.585 Katılımcıların, çocukluk ve gençlik 

dönemlerinde yaşadıkları “günah” ve “cehennem” temelli korkular nedeniyle içsel bir çatışma 

yaşaması ve bu çatışmanın zamanla dine karşı mesafeli bir tutuma dönüşmesi, Freud’un 

baskılanmış korkuların birey üzerindeki uzun vadeli etkileriyle açıklanabilir. 

Bilişsel psikoloji, bireylerin düşünce süreçlerini ve inançlarını şekillendiren zihinsel şemalara 

odaklanır.586 Katılımcıların dinî kuralları bir “baskı” ve “kaygı kaynağı” olarak görmeleri, 

onların zihinsel çerçevelerinde dinle ilgili olumsuz çağrışımlar oluşturmuş olabilir. Dinin 

sürekli olarak “günah”, “cehennem” ve “yetersizlik” mesajları ile algılanması, bireylerin dinî 

pratikleri mantıksal düzeyde sorgulamasına ve bu olumsuz çağrışımlardan kurtulmak için 

uzaklaşma eğilimi göstermesine neden olabilir. Özellikle katılımcıların “kendimi günahkâr 

hissediyorum” veya “her yanlışımın azapla sonuçlanacağı söylendi” gibi ifadeleri, bilişsel 

çarpıtmaların (örneğin, aşırı genelleme, katastrofik düşünme) dinden uzaklaşmada etkili 

olduğunu göstermektedir. Bulguların sonuçlarına göre suçluluk ve kaygı duyguları, bireylerin 

bilinçdışı baskılarından (psikanalitik teori) ve olumsuz bilişsel şemalardan (bilişsel psikoloji) 

kaynaklanarak dinden uzaklaşmalarına yol açmaktadır. 

Bu bulgular, özellikle suçluluk ve kaygı duygularının dinden uzaklaşma üzerindeki etkisini ele 

alan literatürle büyük ölçüde örtüşmektedir. Stauner ve arkadaşları, aşırı cehennem 

vurgusunun ve günah merkezli söylemlerin özellikle genç bireylerde kaygı düzeyini artırdığını 

ve bunun zamanla inançtan uzaklaşmaya yol açabileceğini ifade etmektedir.587 Ancak, 

literatürdeki bazı çalışmalar bu durumun tersine, suçluluk duygusunun bireyi daha çok dine 

 
584 Sigmund, Totem und Tabu, 63-65. 

585 Freud, Psikanaliz Üzerine, 83; Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, 29-35. 

586 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 18-25. 

587 Nick Stauner vd., “Religious and Spiritual Struggles as Concerns for Clinical Practice”, Research and Practice, 46 
(2015), 368. 



 
231 

 

yöneltebildiğini de savunmaktadır.588 Özellikle içten gelen bir pişmanlık hissiyle gelişen 

“sağlıklı suçluluk” duygusu, bireyin kendini yeniden inşa etmesi ve dinî bağlarını güçlendirmesi 

için bir motivasyon kaynağı olabilir. Oysa bu araştırmada ortaya çıkan bulgular, daha çok 

baskılayıcı ve dışsal kaynaklı suçluluk duygularının bireyde psikolojik yük oluşturduğunu ve 

kaçınma davranışını tetiklediğini göstermektedir. Bu durum, suçluluk duygusunun türü ve 

bireyin yaşadığı bağlama göre dinden uzaklaşmaya ya da yakınlaşmaya neden olabileceğini 

ortaya koymaktadır. 

 

3.9.1.2.3. Rasyonellik ve anlam arayışı 

Modern çağın bilgiye kolay erişim imkânı, özellikle genç bireylerde rasyonel düşünme ve 

bilimsel sorgulama becerilerini artırmıştır. Bu süreçte bazı katılımcılar, dinin sunduğu 

açıklamaların modern bilimin sunduğu bilgilerle örtüşmediğini düşündüklerini ifade etmiş, bu 

nedenle dinî inançlarını sorgulamaya başlamışlardır. 

Katılımcı 7, bu durumu şöyle ifade etmektedir: “Bilimle ilgilenmeye başladıkça dinin bazı 

açıklamaları bana masalsı gelmeye başladı. Evrim teorisi gibi konularda dinin söylediklerini 

yeterince ikna edici bulmadım.” Bu ifade, bireyin bilimsel düşünceyle dinî anlatılar arasında 

kurduğu karşılaştırmada, dinî açıklamaların ikna ediciliğini kaybettiğini düşündüğünü ortaya 

koymaktadır. 

Katılımcı 18 ise anlam arayışı doğrultusunda başka yollara yöneldiğini şu sözlerle 

belirtmektedir: “Din, insanın evren içindeki yerini açıklamakta yetersiz kalıyordu. Bu nedenle 

anlam arayışımda başka yollara yöneldim.” Bu ifade, bireyin metafiziksel sorulara dair daha 

kapsamlı ve tatmin edici açıklamalar aradığını göstermektedir. 

Katılımcı 6 da dinî metinlerdeki bazı ifadelerin insan haklarıyla çeliştiğini düşündüğünü şöyle 

dile getirmiştir: “Bazı dinî metinler, insan hakları ve adaletle çelişiyor gibi geldi. Bunları 

sorguladığımda tatmin edici cevaplar alamadım.” 

Bu örnekler, bireylerin rasyonel bir yaklaşımla dinî metinleri ele aldıklarında, çelişkili veya 

tatmin edici bulunmayan açıklamaların inançlarını sarsabileceğini göstermektedir. 

Katılımcıların bu ifadeleri, özellikle bilişsel psikoloji ve hümanist psikoloji çerçevesinden 

değerlendirildiğinde daha da anlam kazanır. 

Bilişsel psikoloji, bireylerin çevreyi ve bilgiyi nasıl işlediklerini, anlamlandırdıklarını ve bu 

süreçlerin inanç sistemlerini nasıl etkilediğini inceler.589 Katılımcılar, dinin sunduğu 

açıklamaları yetersiz veya çelişkili bulduklarında, bilişsel çelişki (cognitive dissonance) 

yaşamaktadırlar. Bilimsel veriler ve rasyonel düşünme süreçleriyle dinî anlatılar arasında 

 
588 June Price Tangney vd., “Moral Emotions and Moral Behavior”, Annual review of psychology 58 (2007), 360. 

589 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 8. 



 
232 

 

çelişkiler algılandığında, bireyler zihinsel bir denge kurabilmek için sorgulama sürecine 

girmektedirler. Katılımcıların “Evrim teorisi gibi konularda dinin söylediklerini yeterince ikna 

edici bulmadım” veya “Din, insanın evren içindeki yerini açıklamakta yetersiz kalıyordu” gibi 

ifadeleri, bilişsel psikolojinin vurguladığı bilişsel çelişki ve anlamlandırma ihtiyacı ile doğrudan 

ilişkilidir. 

Öte yandan Hümanist psikoloji, bireyin anlam arayışına, özgür iradesine ve kişisel gelişimine 

odaklanır. Özellikle Maslow’un kendini gerçekleştirme (self-actualization) kavramı, bireyin 

dünyayı anlamlandırma ve kendi düşüncelerini özgürce oluşturma ihtiyacını vurgular.590 

Katılımcıların “Anlam arayışımda başka yollara yöneldim” veya “Dinî metinlerin insan 

haklarıyla çeliştiğini düşündüm” ifadeleri, bireylerin özgün ve bağımsız düşünme ihtiyacı 

doğrultusunda dinî inançları sorgulamaya başlamalarını göstermektedir. Hümanist psikolojiye 

göre, bireylerin otorite figürlerinden ve geleneksel dogmalardan bağımsız olarak kendi anlam 

dünyalarını inşa etmeleri, bazen dinden uzaklaşmaya yol açabilmektedir. 

Bu bulgular, alanyazında yer alan benzer çalışmalarda da karşılık bulmaktadır. Örneğin 

Altemeyer ve Hunsberger, bireylerin üniversite yıllarında daha fazla eleştirel düşünmeye 

yöneldiklerini ve bu süreçte dinî inançlarını sorgulama eğilimlerinin arttığını 

belirtmektedir.591 Özellikle bilimsel bilginin ön plana çıktığı akademik ortamlarda, bireylerin 

dinî metinlerdeki açıklamaları rasyonel ölçütlerle değerlendirme çabası, inançta dönüşüm 

veya zayıflamaya neden olabilmektedir. Buna karşın Hood, Hill ve Spilka, bazı bireylerin 

bilimsel veriler ile dinî inançlarını uzlaştırabildiğini ve bu çabanın inançlarını güçlendirdiğini 

vurgulamaktadır.592 Dolayısıyla, bilim ve din arasındaki ilişkinin birey üzerindeki etkisi, 

tamamen olumsuz veya uzaklaştırıcı olmak zorunda değildir; bireysel anlamlandırma süreçleri 

bu etkileşimde belirleyici rol oynamaktadır. Bu çerçevede katılımcıların yaşadığı bilişsel 

çelişkilerin, kimi zaman dinden uzaklaşmaya yol açarken, kimi zaman da yeni bir dinî yorum 

biçiminin oluşumuna katkı sunduğu görülmektedir. Bu durum, bireylerin hem bilişsel hem de 

 
590 Maslow, Doruk Deneyimler, 33. 

591 Altemeyer - Hunsberger, Amazing Conversions, 223. 

592 Ralph W. Hood Jr vd., The Psychology of Religion, Fourth Edition: An Empirical Approach (New York: The 
Guilford Press, 2009), 508-512. 



 
233 

 

hümanist psikolojik süreçler aracılığıyla inançlarını yeniden yapılandırabileceklerini 

göstermektedir. 

 

3.9.1.3. Sosyal Faktörler 

Dinden uzaklaşmanın sosyal boyutu, bireylerin çevresel etkileşimleri ve toplumsal 

değişimlerle yakından bağlantılıdır. Katılımcılar arasında yapılan görüşmeler, sosyal 

faktörlerin bireylerin dinî inanç ve pratikleri üzerindeki etkisini açıkça ortaya koymaktadır.  

 

3.9.1.3.1. Dinî otoritelerle ilgili hayal kırıklıkları 

Dinden uzaklaşma sürecinde birçok katılımcının ortaklaştığı noktalardan biri, dinî liderlerin ve 

otorite figürlerinin söylemleriyle yaşam tarzları arasındaki tutarsızlıkların yarattığı hayal 

kırıklığıdır. Bu tutarsızlıklar, sadece bireylerin dinî liderlere olan güvenini değil, aynı zamanda 

dinin temsil ettiği değerlere olan inançlarını da zedelemiştir. 

Katılımcı 9, bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Dinî liderler bize sadece itaati öğütlüyor ama 

onların yaşamlarına baktığımızda samimiyetsizlik görüyoruz. Bu durum beni çok etkiledi ve 

onların söylediklerini sorgulamaya başladım.” Bu ifade, öğüt veren kişi ile öğüt arasında bir 

tutarsızlık algılandığında, bireyin inanca değil, inancı temsil eden kişiye yönelik bir 

sorgulamayla başlayıp zamanla dinî inanç sistemini de sorgulamasına yol açabileceğini 

göstermektedir. 

Benzer şekilde, Katılımcı 15 şöyle demiştir: “Bir vaaz sırasında hocanın anlattıkları çok 

etkileyiciydi, ama onun özel hayatını duyunca hayal kırıklığı yaşadım. Bu beni dine karşı mesafeli 

hale getirdi.” Burada vaazın içeriğinin etkileyici olmasına rağmen, anlatıcının özel hayatındaki 

çelişkili durumun inançla olan bağa zarar verdiği görülmektedir. 

Bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve yapısalcılık yaklaşımlarıyla uyum içerisindedir. İşlevselci 

yaklaşım, dinî liderlerin toplumsal düzende düzenleyici ve birleştirici bir rol üstlendiğini 

vurgular.593 Ancak, liderlerin tutarsız davranışları, dinin bu işlevini sekteye uğratabilir. 

Katılımcıların ifadeleri, dinî otoritenin temsil ettiği değerlerle çeliştiği durumlarda, bireylerin 

bu otoriteye ve onun temsil ettiği dine olan bağlılıklarında azalma yaşadığını göstermektedir. 

Yapısalcı yaklaşım ise bireylerin davranışlarının, kurumlar ve toplum yapısı tarafından nasıl 

şekillendirildiğini inceler.594 Dinî kurumların birey üzerindeki etkisinin zayıfladığı, hatta güven 

erozyonuna uğradığı durumlarda, bu kurumlara olan bağlılık da sorgulanmaya başlar. 

 
593 Ayten, “William James (1842-1910) Ve Din Psikolojisinde Tecrübe Merkezli Bir Yaklaşım”, 460-463. 

594 Wulf, Psychology of Religion, 33. 



 
234 

 

Katılımcı 15’in ifadesi, sadece hocaya yönelik değil, hocanın temsil ettiği kurum ve yapıya 

yönelik bir hayal kırıklığını ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, alanyazındaki bazı çalışmalarda da benzer şekillerde ele alınmıştır. Örneğin, 

Billing ve Zuckerman gibi araştırmacılar, dinî otorite figürlerinin algılanan tutarsızlıklarının, 

özellikle genç bireylerde dinî aidiyetin zayıflamasına yol açabileceğini belirtmiştir. 

Woodberry’nin bulgularına göre, dinî liderlerin sosyal ve ahlaki konulardaki tutarsız tavırları, 

bireylerde “değersizlik hissi” uyandırabilir ve bu da uzun vadede kurumsal dine olan bağlılığı 

ciddi şekilde azaltabilir.595 Zuckerman ise daha çok Batı toplumlarına odaklanarak, dinî 

otoritelerin etik olmayan davranışlarının, sekülerleşme sürecini hızlandıran önemli bir etmen 

olduğunu vurgular.596 Bu bağlamda, mevcut katılımcıların dinî liderlere olan güven kaybının, 

alanyazında daha geniş çaplı bir sekülerleşme trendiyle örtüştüğü görülmektedir. Ancak diğer 

yandan, Hout ve Fischer gibi araştırmalar, bu tür hayal kırıklıklarının bazı bireylerde alternatif 

dinî gruplara ya da bireysel maneviyat arayışlarına yönelmelerine neden olduğunu da 

göstermektedir.597 Dolayısıyla, dinî otoritelerle ilgili hayal kırıklıkları, bireylerin tamamen 

dinden uzaklaşmalarına neden olabileceği gibi, yeni anlam arayışlarına kapı aralayan bir faktör 

olarak da değerlendirilebilir. 

 

3.9.1.3.2. Arkadaş çevresi 

Katılımcıların ifadeleri, bireylerin sosyal çevreleriyle olan ilişkilerinin dinî inanç ve pratikler 

üzerinde doğrudan etkili olduğunu göstermektedir. Özellikle gençlik ve üniversite 

dönemlerinde değişen arkadaş grupları, bireyin düşünsel dünyasında yeni sorgulama 

süreçlerini tetikleyebilmektedir. 

Katılımcı 10, bu durumu şöyle ifade etmiştir: “Arkadaş çevremde kimse dindar değildi ve sürekli 

dinin mantıksız olduğunu konuşuyorlardı. Bir süre sonra ben de onların söylediklerini düşünmeye 

başladım ve uzaklaştım.” Bu ifade, bireyin sosyal çevresinde hakim olan düşünce ikliminin, dinî 

inançlarını gözden geçirmesinde nasıl etkili olduğunu göstermektedir. Özellikle grup içinde 

tekrar eden eleştiriler, bireyde zamanla içsel sorgulamaları tetikleyebilmektedir. 

Benzer şekilde, Katılımcı 6 ise şunları dile getirmiştir: “Üniversitede daha önce hiç 

karşılaşmadığım fikirlerle tanıştım. Arkadaşlarım bilimsel düşüncenin dini gereksiz kıldığını 

savunuyordu. Onların etkisiyle ben de sorgulamaya başladım.” Bu ifade, bireyin üniversite 

ortamında yeni fikirlere maruz kalmasıyla, önceki inanç sistemini yeniden değerlendirme 

 
595 Dwight B. Billings - Shaunna L. Scott, “Religion and Political Legitimation”, Annual Review of Sociology 20 

(1994), 44. 

596 Phil Zuckerman, Society Without God: What the Least Religious Nations Can Tell Us About Contentment (New 
York: NYU Press, 2008), 220-224. 

597 Michael Hout - Claude S. Fischer, “Why More Americans Have No Religious Preference: Politics and 
Generations”, American Sociological Review 67/2 (2002), 170. 



 
235 

 

sürecine girdiğini ve bu sürecin arkadaş çevresinden doğrudan etkilendiğini ortaya 

koymaktadır. 

Bu bulgular, özellikle sosyal kimlik teorisi ve davranışçılık yaklaşımlarıyla açıklanabilir. Sosyal 

kimlik teorisi, bireylerin kendilerini içinde bulundukları sosyal grupların üyeleri olarak 

tanımladıklarını ve bu grupların normlarına uyum sağlama eğiliminde olduklarını savunur.598 

Bu bağlamda, katılımcıların daha seküler ya da eleştirel bir arkadaş grubuna dahil 

olduklarında, zamanla bu grubun düşünce yapısını benimsemeye başladıkları ve dinî 

kimliklerinde bir dönüşüm yaşadıkları görülmektedir. 

Davranışçı yaklaşım ise bireylerin çevrelerinden gelen uyaranlara, tekrar eden mesajlara ve 

model alınan davranışlara göre şekillendiğini savunur.599  Özellikle üniversite ortamında 

sıklıkla karşılaşılan bilimsel ve seküler söylemlerin etkisiyle bireylerin inançlarını 

sorgulaması, bu yaklaşımı desteklemektedir. Yeni çevreden gelen fikirlerin pekişmesi ve 

önceki inançlarla çelişmesi, bireyin dinî inanç sisteminde dönüşüme yol açabilmektedir. 

Alanyazında sosyal çevrenin dinî inançlar üzerindeki etkisi üzerine yapılan çalışmalar da bu 

bulgularla uyum göstermektedir. Örneğin, Smith ve Denton, ergenlik ve erken yetişkinlik 

döneminde arkadaş gruplarının bireylerin dinî tutum ve davranışlarında kritik bir rol 

oynadığını vurgular.600 Bu araştırma, bireylerin dinî kimliklerini sürdürme veya değiştirme 

süreçlerinde sosyal gruplarının normlarının etkili olduğunu ortaya koymaktadır. Aynı şekilde 

Sherkat, üniversite çağındaki gençlerin sekülerleşme eğiliminde arkadaş çevrelerinin önemli 

bir itici güç olduğunu belirtmektedir. Sherkat’ın bulgularına göre, seküler ve bilimsel 

düşüncenin baskın olduğu çevrelerde zamanla dinî aidiyetin azaldığı, bireylerin ise farklı inanç 

sistemlerine veya tamamen seküler bir bakış açısına yönelme eğilimi gösterdiği 

anlaşılmaktadır.601 Bununla birlikte, Hunsberger ve Altemeyer tarafından yapılan bir başka 

 
598 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 33. 

599 Watson John B., Behaviorism, 8. 

600 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 355-358. 

601 Darren E. Sherkat, “Religious Socialization: Sources of Influence and Influences of Agency”, Handbook of the 
Sociology of Religion, ed. Michele Dillon (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 155-160. 



 
236 

 

araştırma, bu süreçlerin sadece bireysel sorgulamalara değil, aynı zamanda daha geniş 

toplumsal sekülerleşme eğilimlerine de katkıda bulunduğunu göstermektedir.602 

Bu bağlamda, katılımcıların ifadeleri alanyazındaki bu bulgularla örtüşmekte, arkadaş 

çevresinin dinden uzaklaşma sürecindeki etkisinin hem bireysel hem de toplumsal düzeyde 

önemli bir rol oynadığını ortaya koymaktadır. 

 

3.9.1.3.3. Medyanın etkisi 

Katılımcıların ifadeleri, modern medya araçlarının ve sosyal medyanın, bireylerin dinî 

inançlarını sorgulama sürecinde önemli bir rol oynadığını göstermektedir. Özellikle dijital 

içeriklerin erişilebilirliğinin artmasıyla birlikte, dinî konuların eleştirel biçimde tartışılması ve 

alternatif düşünce sistemlerinin yaygınlaşması, bireylerde bilişsel sorgulamalara ve inançsal 

dönüşümlere zemin hazırlamıştır. 

Katılımcı 7 süreci şöyle dile getirmiştir: “Sosyal medyada çok fazla ateist içerik izlemeye 

başladım. Özellikle bazı videolar dinin bilimle çeliştiğini öne sürüyordu ve bu beni etkiledi.” Bu 

ifade, bireyin medya yoluyla dinî inançlarını eleştirel gözle yeniden değerlendirmeye 

başladığını, bilimsel söylemler karşısında dinî açıklamaların yetersiz kaldığını düşündüğünü 

göstermektedir. 

Benzer şekilde, Katılımcı 11 şunları söylemiştir: “Dizi ve filmler hep modern hayatı teşvik ediyor. 

Orada dinî pratiklerle alay edilmesi beni de etkiledi ve bu konuları sorgulamaya başladım.” Bu 

örnek, görsel medyanın ve popüler kültürün sunduğu değer dünyasının, bireylerin dinî 

uygulamalara ve geleneksel değerlere dair algılarını nasıl etkilediğini ortaya koymaktadır. 

Bu bulgular, özellikle bilişsel psikoloji ve davranışçılık yaklaşımları çerçevesinde açıklanabilir. 

Bilişsel psikoloji, bireylerin çevresel uyaranları nasıl işlediklerini ve bu süreçte inançlarını 

nasıl yapılandırdıklarını inceler.603  Katılımcıların medya içerikleri aracılığıyla karşılaştıkları 

yeni bilgi ve fikirler, mevcut inanç sistemlerinde bilişsel çelişki (cognitive dissonance) yaratmış 

ve bu çelişkiyi çözme yönünde yeni anlam yapıları oluşturmalarına neden olmuştur. Katılımcı 

7’nin ifadesi, bu süreçte medya aracılığıyla yeni bilişsel çerçevelerle tanışmanın etkisini somut 

biçimde yansıtmaktadır. 

Davranışçı teori ise bireylerin çevresel ödül ve cezalar doğrultusunda inanç ve davranış 

geliştirdiğini savunur. Medya, dinî uygulamaları eleştiren veya alaya alan içeriklerle bireylerin 

düşünsel konfor alanlarını zorlayabilir; aynı zamanda bu içeriklerin sosyal medya 

 
602 Bruce E. Hunsberger - Bob Altemeyer, Atheists: A Groundbreaking Study of America’s Nonbelievers (Amherst: 

Prometheus, 2006), 145. 

603 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 218. 



 
237 

 

ortamlarında beğeni, onay ve destek görmesi, bireylerin bu düşünce biçimlerini 

ödüllendirilmiş olarak algılamalarına neden olabilir. Katılımcı 11’in ifadesinde, popüler 

kültürün etkisiyle dinî sembollere yönelik algının nasıl dönüştüğü açıkça görülmektedir. 

Alanyazında medyanın bireylerin dinî inançları üzerindeki etkisine dair yapılan çalışmalar, 

katılımcıların ifadelerinde dile getirilen gözlemlerle paralellik göstermektedir. Örneğin, 

Hoover ve Clark, dinî toplulukların medya içerikleriyle karşılaştıklarında, geleneksel inanç 

sistemlerinin medya ortamındaki sekülerleştirici söylemler karşısında zorlandığını 

vurgulamaktadır.604 Campbell ise dijital medya ortamlarında karşılaşılan çok sesliliğin, 

bireylerin dinî otoriteleri ve metinleri sorgulama eğilimini artırdığını göstermektedir.605 Bu 

bulgular, sosyal medyanın yalnızca bireylerin farklı düşünce sistemleriyle tanışmalarını 

kolaylaştırmadığını, aynı zamanda dinî anlatıların geleneksel bağlamlarından uzaklaşılarak 

bireysel olarak yeniden değerlendirilmesine de olanak sağladığını ortaya koymaktadır. 

Katılımcıların sosyal medya üzerinden maruz kaldıkları içeriklerin dinî inançlarına yönelik 

eleştirel bakışlarını tetiklediği yönündeki ifadeleri, bu alanyazınla doğrudan ilişkilidir. Aynı 

zamanda, medyanın değer yargıları üzerindeki dönüştürücü etkisini inceleyen diğer 

çalışmalar, medya içeriğinin sadece bireysel inanç sistemlerine değil, toplumsal düzeyde dinî 

kimliklere de meydan okuyabileceğini göstermektedir. Dolayısıyla, medyanın dinî inanç ve 

uygulamalara dair etkileri, bireylerin sorgulama süreçlerinde belirgin bir rol oynayan ve bu 

süreçleri derinleştiren bir etken olarak alanyazında da dikkatle ele alınmaktadır. 

Medyanın sunduğu farklı düşünsel çerçeveler ve sosyal normlar, bireylerin inanç sistemlerinde 

köklü değişikliklere yol açabilmektedir. Hem bilişsel hem de davranışçı yaklaşımlar dikkate 

alındığında, medya birey için yalnızca bir bilgi kaynağı değil, aynı zamanda sosyal etkileşimler 

yoluyla yeni kimlik ve değer yapılarının da inşa edildiği bir alan olarak öne çıkmaktadır. Bu 

 
604 Stewart Hoover - Lynn Schofield Clark (ed.), Practicing Religion in the Age of the Media (New York: Columbia 

University Press, 2002), 295-300. 

605 Heidi A. Campbell, When Religion Meets New Media, 2010, 168. 



 
238 

 

bağlamda medya, dinden uzaklaşma sürecinde etkili ve yönlendirici bir faktör olarak 

değerlendirilebilir. 

Şekil 3.7, dinden uzaklaşmada sosyal faktörleri özetlemektedir. 

 

 

Şekil 3.7. Dinden uzaklaşmada sosyal faktörler 

 

3.9.2. Toplumsal olaylar ve meslekî kariyerin etkisi 

Katılımcılar, toplumsal olaylar ve meslekî kariyer süreçlerinin inançlarını nasıl etkilediği 

konusundaki deneyimlerini çeşitli yönlerden ifade etmişlerdir. Analiz sonucunda ortaya çıkan 



 
239 

 

temel temalar arasında toplumsal adalet algısı, meslekî stres ve zaman yönetimi ile toplumun 

dinî beklentileri öne çıkmaktadır. 

Şekil 3.8, toplumsal olaylar ve meslekî kariyerin inanç üzerindeki etkilerini başlıklar halinde 

göstermektedir. 

 

 

Şekil 3.8. Toplumsal olaylar ve meslekî kariyerin inanç üzerindeki etkileri 

 

3.9.2.1. Toplumsal Adalet Algısı ve Dinî İnanç 

Bazı katılımcılar, iş hayatında ve toplumsal yaşamda karşılaştıkları adaletsizliklerin, dinî 

inançlarını sorgulamalarına neden olduğunu belirtmiştir. Dinî öğretilerde sıkça vurgulanan 

“adalet” ilkesinin, günlük yaşamda karşılık bulamaması bireylerde hem toplumsal düzene hem 



 
240 

 

de bu düzenin ilahi adaletle ilişkilendirilmesine dair derin bir sorgulamayı beraberinde 

getirmiştir. 

Katılımcı 7, bu durumu şu sözlerle ifade etmiştir: “Çalıştığım kurumda sürekli bir ayrımcılık 

vardı. Hakkım olan terfi, sadece güçlü bir bağlantısı olan kişiye verildi. Bu durumu görünce, 

‘Adalet nerede?’ diye düşündüm. Allah’ın adaletine olan inancım bile sarsılacak gibi oldu.” 

Bu ifade, dinî değerlerin özellikle sosyal yaşamla doğrudan örtüşmediği durumlarda, 

bireylerde ciddi bir bilişsel sorgulamaya neden olabileceğini göstermektedir. Katılımcı, 

adaletin hem dünyevî hem de uhrevî boyutunu düşünsel düzeyde ilişkilendirmekte, yaşadığı 

somut adaletsizliğin Tanrı’nın adalet anlayışıyla bağdaşmadığını hissetmektedir. 

Bu bulgular, özellikle işlevselcilik ve bilişsel psikoloji yaklaşımlarıyla açıklanabilir. İşlevselcilik 

yaklaşımı, dinin toplumda düzeni, ahlakı ve sosyal adaleti sağlama işlevi gördüğünü savunur.606  

Bu bağlamda, bireyler dini yalnızca bireysel bir inanç sistemi olarak değil, aynı zamanda sosyal 

yapının dengeleyici bir unsuru olarak görür. Ancak, bu işlevin toplumda karşılık bulmaması — 

örneğin, liyakat sisteminin çökmesi veya yaygın ayrımcılık — dinin işlevselliğini sorgulatır. 

Katılımcı 7’nin “Allah’ın adaletine olan inancım sarsıldı” ifadesi, yalnızca topluma değil, dinî 

değerlere olan güvenin de zedelendiğini göstermektedir. 

Bilişsel psikoloji ise bireylerin inançlarını yaşam deneyimleri ve çevresel gözlemler 

doğrultusunda şekillendirdiklerini belirtir.607 Gerçek yaşamda karşılaşılan adaletsizlikler, 

bireylerde “Tanrı’nın adaletli olduğu” inancıyla çeliştiğinde, bilişsel uyumsuzluk (çelişki) 

oluşabilir. Bu çelişki, bireyin inancını ya yeniden yapılandırmasına ya da inanç sisteminden 

uzaklaşmasına neden olabilir. Katılımcı 7’nin yaşadığı adaletsizlik deneyimi, bu tür bir bilişsel 

çelişkiyi tetiklemiş ve bireysel bir inanç sorgulamasına yol açmıştır. 

Bu bulgu, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde sadece bireysel veya teolojik nedenlerle 

değil, aynı zamanda toplumsal adalet algısının zedelenmesiyle de hareket ettiklerini 

göstermektedir. Din, sosyal hayatta adalet ve ahlakın garantörü olarak görüldüğünde, 

adaletsizliklerle karşılaşan bireylerin yalnızca sisteme değil, sistemin dayandığı ilahi ilkelere 

karşı da sorgulayıcı bir tavır geliştirmesi olası hale gelmektedir. Bu durum, dinden 

uzaklaşmanın yalnızca bireysel bir eğilim değil, aynı zamanda toplumsal yapının birey 

üzerindeki etkilerinin bir sonucu olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bu bağlamda alanyazındaki çeşitli çalışmalar da benzer sonuçlara işaret etmektedir. Örneğin, 

Pargament ve Mahoney, bireylerin Tanrı algılarının yaşadıkları sosyal deneyimlerden 

etkilendiğini ve özellikle adalet gibi temel dinî değerlerin toplumsal düzende görünür 

olmaması durumunda, dinî inançlarda zayıflama meydana geldiğini vurgulamaktadır.608 

 
606 James, The Varieties of Religions Exprerince, 33. 

607 Rokeach, The Open and Closed Mind, 1960, 256. 

608 Kenneth I. Pargament - Annette Mahoney, “Spirituality: The Search for the Sacred”, The Oxford handbook of 
positive psychology, Oxford library of psychology (New York: Oxford University Press, 2005), 880-883. 



 
241 

 

Bununla birlikte, Exline ve Rose gibi araştırmacılar, bireylerin karşılaştıkları adaletsizlikler 

karşısında Tanrı’ya yönelik hayal kırıklığı ve öfke yaşayabileceklerini, bu durumun inanç 

sistemlerini zedeleyebileceğini belirtmiştir.609 Ayrıca Schnabel ve Bock, toplumsal adaletin 

sağlanamadığı toplumlarda dinden uzaklaşma eğiliminin daha belirgin olduğunu, çünkü 

bireylerin dini bir rehber ve toplumsal düzenleyici olarak gördüklerinde, bu rolün yerine 

getirilmemesi durumunda inançlarının sarsıldığını ifade etmektedir.610 Dolayısıyla, 

katılımcıların toplumsal adalet algısı ile dinî inançları arasındaki bağlantıyı sorgulamalarının, 

alanyazında geniş bir karşılığı bulunmaktadır ve bu süreç, bireylerin dini, toplumsal yaşamın 

işlevsel bir parçası olarak görüp görmedikleriyle yakından ilişkilidir. 

3.9.2.2. Meslekî Stres, Zaman Yönetimi ve İbadet 

Katılımcıların ifadelerinden elde edilen bulgular, meslekî stresin ve zaman yönetimi 

sorunlarının, dinî pratiklerin düzenli olarak yerine getirilmesini zorlaştırdığını ve bireylerde 

bir tür vicdan azabına yol açtığını göstermektedir. Bu durumu açıklayan katılımcı 12, yoğun iş 

temposunun ibadetlerini aksattığını şu sözlerle ifade etmiştir: 

Gün boyu toplantılar ve teslim tarihleriyle uğraşıyordum. Eve geldiğimde çok 
yorgun olduğum için namazlarımı aksatıyordum. Bu durum beni ruhsal olarak 
rahatsız ediyordu. Madem inanıyorsun neden ibadet etmiyorsun diyordum kendi 
kendime. İbadet etmediğimde Müslümanlığım zayıflıyor gibi hissediyordum. 

Bu tür ifadeler, iş yükü ve stresin, dinî pratiklerin düzenliliğini bozarak bireyin inancında 

zayıflama hissi uyandırabileceğini göstermektedir. Özellikle günlük hayatın yoğunluğu, 

bireylerin ibadetlerini aksatmalarına ve bu durumun bir süre sonra inançsal kopuşa 

dönüşmesine neden olabilmektedir. 

Bu bulgular davranışçılık ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla ilişkilendirilebilir. Davranışçılık, bireylerin alışkanlıklarının ve çevresel 

koşulların inanç ve pratikler üzerindeki etkisini vurgular.611 Davranışçılara göre, ibadet gibi 

ritüellerin düzenli olarak tekrarlanması, inancın pekişmesini sağlar. Ancak, meslekî stres ve 

zaman yönetimi gibi çevresel faktörler nedeniyle ibadet alışkanlıklarının sekteye uğraması, 

bireyin zamanla bu pratiği bırakmasına ve inançsal bir kopuş yaşamasına yol açabilir. 

Bilişsel psikoloji, bireylerin düşünme süreçleri ve algıları doğrultusunda inançlarını 

şekillendirdiğini öne sürer.612 Katılımcı 12’nin, ibadetlerini aksattığında “ruhsal olarak rahatsız 

oluyorum ve inancımın zayıfladığı hissine kapılıyorum” şeklindeki ifadesi, bireyin dinî pratikleri 

 
609 Exline, Julie J., Rose, Emily, “Relational Spirituality and Forgiveness: The Roles of Attachment and 

Differentiation in Transgression Dynamics”, The Healing Power of Spirituality, ed. Ellens, J. Harold (Westport, 
Connecticut: Praeger, 2013), 50-55. 

610 Annette Schnabel - Mikael Hjerm, “How the Religious Cleavages of Civil Society Shape National Identity”, SAGE 
Open 4/1 (2014), 12-18. 

611 Watson John B., Behaviorism, 42. 

612 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 219. 



 
242 

 

sürdüremediğinde bilişsel bir çelişki yaşadığını ve kendini suçlu hissettiğini göstermektedir. 

Zamanla bu tür bilişsel çelişkiler, bireyin inançlarını rasyonelleştirme veya dinî pratiklerden 

tamamen uzaklaşma sürecine girmesine neden olabilir. 

Alanyazında meslekî stres ve zaman yönetimi sorunlarının dinî pratikler üzerindeki etkisine 

dair benzer sonuçlar bulunabilir. Örneğin, Ellison ve Levin, iş yükü ve stresin artmasıyla 

bireylerin manevî pratiklere ayırdıkları zamanın azaldığını ve bu durumun dinî bağlanmada 

zayıflamaya yol açtığını belirtmiştir.613 Bu bağlamda, mevcut katılımcının ifadeleri, alanyazında 

da gözlemlenen bir eğilimi desteklemekte ve meslekî stresin bireylerin dinî pratikler 

üzerindeki olumsuz etkilerine dair daha geniş bir bağlam sunmaktadır. 

 

3.9.2.3. Toplumun Dinî Beklentileri ve Bireysel İnanç 

Bazı katılımcılar, toplumun dinî pratiklere ilişkin beklentilerinin bireysel inançlarını ve 

meslekî yaşamlarını etkilediğini belirtmiştir. Özellikle dinî değerlerin yüksek olduğu bir 

toplumda çalışan bireyler, bu değerlerle uyumlu hareket etme konusunda baskı 

hissetmişlerdir. Katılımcı 5’in ifadesi bu durumu açıkça yansıtmaktadır: “Çalıştığım iş yerinde 

herkes namaz kılıyor diye namaz kılmaya başladım. Ama aslında bunu gerçekten isteyerek 

yapmıyordum. Bir süre sonra inancım daha da sorgulamaya açık hale geldi.” Bu ifade, bireylerin 

sosyal çevrenin beklentilerini karşılama gayretiyle dinî pratiklere yönelmelerinin, zamanla 

inançlarını sorgulamalarına zemin hazırlayabileceğini göstermektedir. 

Toplumun dinî beklentileri ve bireysel inançlar arasındaki bu gerilim, bireylerin kendilerini 

sorgulamaya iten bir psikolojik uyumsuzluk yaratabilir. Bu bulgular gestalt psikolojisi ve 

hümanist psikoloji perspektifleriyle değerlendirilebilir. Gestalt psikolojisi, bireyin 

deneyimlerini bir bütün olarak ele alır ve çevresel unsurların bireyin davranışları ve kimlik 

gelişimi üzerindeki etkisini vurgular. 614  Bireyin toplumsal normlara uyum sağlama çabasının 

içsel değerleriyle örtüşmediği durumlarda, bu uyumsuzluk bireyi dinî pratiklerden 

uzaklaştırabilir. Hümanist psikoloji ise bireyin otantik benliğini keşfetme ve kendini 

gerçekleştirme sürecine odaklanır.615  Bu bağlamda, bireyin toplumsal baskılar nedeniyle 

inançlarını içselleştirememesi, kendilik gelişiminde bir engel teşkil eder ve bireyin dinî 

uygulamaları sorgulamasına yol açabilir. 

Bu bulgular, toplumsal beklentilerin bireylerin dinî pratiklerini ve inançlarını 

şekillendirmedeki rolünü ortaya koymaktadır. Özellikle işyeri gibi kurumsal ortamlarda 

toplumun dinî değerleriyle uyum sağlama çabası, bireyin inançlarında bir sorgulama süreci 

 
613 C. G. Ellison - J. S. Levin, “The Religion-Health Connection: Evidence, Theory, and Future Directions”, Health 

Education & Behavior: The Official Publication of the Society for Public Health Education 25/6 (1998), 715-720. 

614 Martin vd., Psychology, 27. 

615 Maslow, Doruk Deneyimler, 43. 



 
243 

 

başlatabilir. Bu süreç, bireyin kendini gerçekleştirme arayışıyla çeliştiğinde, dinî kimliğini 

yeniden değerlendirme ve zamanla inanç sisteminden uzaklaşma eğilimi ortaya 

çıkabilmektedir. Alanyazındaki benzer çalışmalar, dinî beklentiler ve sosyal normlarla uyum 

sağlamanın bireyin dinî inançları üzerinde belirgin bir etkisi olduğunu göstermiştir. Bu 

çalışma, mevcut literatüre katkı sağlayarak bireysel inançların toplumsal dinamiklerle olan 

etkileşimini daha derinlemesine anlamayı hedeflemektedir. 

Alanyazında toplumun dinî normlarının bireylerin inançlarına etkisi, çeşitli çalışmalarla da 

desteklenmektedir. Örneğin, Ecklund ve Lee toplum içinde yoğun bir dinî baskının olduğu 

ortamlarda bireylerin, toplumsal normlara uygun davranmak için ibadet alışkanlıkları 

geliştirdiğini, ancak bu pratiklerin bireylerin içselleştirilmiş inançlarından ziyade sosyal uyum 

motivasyonu ile şekillendiğini ortaya koymuştur.616 Benzer şekilde, Rokeach bireyin kendi 

inançları ile toplumun beklentileri arasında bir çelişki yaşadığında, bu çelişkinin içsel 

sorgulamalara ve hatta inanç sisteminin yeniden yapılandırılmasına yol açabileceğini ifade 

etmiştir.617 Bu bağlamda, katılımcıların toplumun dinî değerleri ile bireysel inançları arasında 

yaşadığı gerilim, alanyazında vurgulanan bu süreçlerle tutarlılık göstermektedir. Bireylerin 

toplumsal beklentilere uygun davranma çabalarının, inançlarını gözden geçirme ve sorgulama 

süreçlerini hızlandırdığı, literatürde de sıklıkla karşılaşılan bir bulgu olarak öne çıkmaktadır. 

 

3.10. Dine Yönelik Eleştirel Algılar ve Etkileri 

Dine dair eleştiriler, yalnızca inançların içeriğiyle sınırlı kalmayıp, bu inançları temsil eden 

kişiler ve uygulamalarla da doğrudan bağlantılıdır. Çoğu zaman, din adamlarının tutumları ve 

dinî uygulamaların yorumlanma biçimleri, bireylerin dine yönelik algılarında önemli bir rol 

oynar. Din adamlarının samimiyeti, gelenekselci yaklaşımlar ve dinin toplumsal hayatta nasıl 

kullanıldığına dair eleştiriler, bu süreçte sıkça dile getirilen unsurlar arasındadır. 

 

3.10.1. Din adamları ve dinî uygulamaların temsiline yönelik eleştiriler 

Bu tür eleştiriler, doğrudan dinî inançların kendisine değil, dini öğreten, temsil eden veya 

topluma rehberlik eden din adamlarına ve onların uygulamalarına yöneliktir. Dinî otoritelerin 

 
616 Elaine Howard Ecklund - Kristen Schultz Lee, “Atheists and Agnostics Negotiate Religion and Family”, Journal 

for the Scientific Study of Religion 50/4 (2011), 735-740. 

617 Milton Rokeach, The Nature of Human Values (New York: Free Press, 1973), 355-357. 



 
244 

 

söylemleri ile eylemleri arasındaki tutarsızlıklar, dinin toplumsal hayattaki temsili ve dinî 

uygulamaların bireyler üzerindeki etkileri bu eleştirilerin temelini oluşturmaktadır. 

 

3.10.1.1. Dinî liderlerin Samimiyetsizliği ve Tutarsızlığı 

Katılımcılar, dinî otoritelerin söylemleri ile eylemleri arasında çelişkiler gördüklerini, bu 

durumun da kendilerinde hayal kırıklığı yaratarak dine olan güvenlerini sarstığını 

belirtmişlerdir. Örneğin Katılımcı 1, “Vaazlarında sürekli dürüstlükten bahseden bir hocanın 

ticari konularda insanları aldattığını gördüm,” diyerek, dinî liderlerin samimiyetsizliğine dikkat 

çekmiştir. Benzer şekilde Katılımcı 7, “Tesettürlü olduğu halde dedikodu yapan insanlar beni çok 

rahatsız ediyor” diyerek, dinî değerleri temsil eden bireylerin davranışlarıyla söylemleri 

arasındaki tutarsızlığı eleştirmiştir. Bu ifadeler, dinî liderlerin ve dindar bireylerin 

tutarsızlıklarının bireyler üzerinde nasıl bir güven kaybına yol açtığını ve dine karşı mesafeli 

bir tutum geliştirmelerine sebep olduğunu göstermektedir. 

Bu bulgular, işlevselcilik ve gestalt psikolojisi perspektifleriyle açıklanabilir. İşlevselcilik, dinin 

toplumsal düzeni sağlama ve bireylere ahlâkî bir çerçeve sunma işlevini vurgular.618 Ancak, 

dinî otoritelerin davranışlarındaki tutarsızlık, dinin bu işlevi yerine getiremediği algısını 

oluşturabilir. Katılımcıların, dinî liderlerin söyledikleri ile yaptıkları arasında çelişki bulması, 

dinin ahlâkî işlevine dair güvensizlik yaratmıştır. Gestalt psikolojisi ise bireyin deneyimlerini 

bir bütün olarak algıladığını ve parçalar arasındaki uyumsuzluğun bu bütünlük üzerinde 

olumsuz etkiler bırakabileceğini öne sürer.619  Dinî uygulamalar ile bireylerin davranışları 

arasındaki çelişkiler, bireylerde dinî kimlik ve aidiyet duygusunun zedelenmesine neden 

olabilmektedir. 

Bu durum, bireylerin dinî liderlere olan güvenini yitirmelerine ve dinin toplumsal işlevini 

sorgulamalarına yol açmıştır. Alanyazındaki araştırmalar da bu tür bulguları destekler 

niteliktedir. Örneğin, Regnerus ve Smith, dinî liderlerin samimiyetsiz davranışlarının, 

toplumsal düzende dinin güvenilirliğini zedeleyerek bireylerin dinî pratiklerden 

uzaklaşmasına neden olabileceğini belirtmiştir.620 Ayrıca, Stark ve Bainbridge, dinî liderlerin 

davranışlarındaki tutarsızlıkların dinî otoritelerin meşruiyetine olan güveni azalttığını ve bu 

durumun bireylerde dinî kimliğin sorgulanmasına yol açtığını ifade etmiştir.621 Bu bağlamda, 

katılımcıların gözlemlediği tutarsızlıklar, sadece kişisel hayal kırıklıkları olarak değil, aynı 

zamanda alanyazında da vurgulanan dinî liderlerin sosyal işlevine dair daha geniş çaplı bir 

güven kaybı olarak değerlendirilebilir. Bu durum, dinî liderlerin eylemlerindeki 

 
618 Ayten, “William James (1842-1910) Ve Din Psikolojisinde Tecrübe Merkezli Bir Yaklaşım”, 455. 

619 Ayten, “William James (1842-1910) Ve Din Psikolojisinde Tecrübe Merkezli Bir Yaklaşım”, 455. 

620 Mark D. Regnerus - Christian Smith, “Selection Effects in Studies of Religious Influence”, Review of Religious 
Research 47/1 (2005), 30-33. 

621 Rodney Stark - William Sims Bainbridge, A Theory of Religion (P. Lang, 1987), 384. 



 
245 

 

tutarsızlıkların, bireylerin inançlarını ve dinî bağlılıklarını nasıl etkileyebileceğine dair 

literatürde yer alan tartışmaları desteklemektedir. Ancak, bu çalışmalardan farklı olarak, 

mevcut araştırmada, bireylerin sadece otorite figürleriyle değil, aynı zamanda çevrelerindeki 

sıradan dindar bireylerin davranışlarıyla da hayal kırıklığı yaşadığı ve bu durumun dine 

yönelik algıyı şekillendirdiği gözlemlenmiştir. Bu, dinî eleştirilerin sadece kurumsal yapılarla 

sınırlı kalmadığını, aynı zamanda bireysel örneklerle de güçlendiğini ortaya koymaktadır. 

Bununla birlikte, katılımcıların bir kısmı, dinî temsilcilerin entelektüel yeterlilik konusunda 

beklentilerini karşılayamamasının, dinî aidiyetlerinde zedelenmeye yol açtığını belirtmiştir. 

Bazı katılımcılar, dinî liderlerin çağdaş düşünsel tartışmalara kapalı olmalarını, yüzeysel 

bilgilerle yetinmelerini ve gençlerin entelektüel ihtiyaçlarına cevap verememelerini 

eleştirmiştir. Örneğin Katılımcı 5, “Sorduğum sorulara doyurucu cevaplar alamadım; çoğu 

zaman geçiştirme ya da ezber cümlelerle karşılaştım” diyerek, dinî otoritelerin bilgi düzeyine 

yönelik hayal kırıklığını dile getirmiştir. Benzer şekilde Katılımcı 11, “Bazen öyle şeyler 

söylüyorlardı ki, temel bilimsel gerçeklerle bile çelişiyordu. Bu da benim onlara olan güvenimi 

sarstı” ifadesiyle, dinî temsilcilerin çağdaş bilim ve akılcılıkla uyumsuz açıklamalarına tepki 

göstermiştir. Katılımcı 14 ise, “Din adamları hep aynı şeyleri tekrar ediyor, sanki düşünmeden 

konuşuyorlar gibi bir izlenim veriyorlar” diyerek, dinî liderlerde gözlemlediği entelektüel sığlık 

algısını ifade etmiştir. Bu tür gözlemler, dinden uzaklaşmanın yalnızca ahlâkî ya da tutumsal 

tutarsızlıklardan değil, aynı zamanda entelektüel tatminsizlikten de kaynaklanabileceğini 

göstermekte ve bu çalışmanın literatüre sunduğu özgün katkılardan birini oluşturmaktadır. 

Bu bağlamda, dinî temsilcilerin entelektüel yetersizlik algısının da bireylerin dinî kimliklerinde 

kırılmalara yol açabileceği bulgusu, çalışmanın literatüre sunduğu özgün katkılar arasında yer 

almaktadır. 

 

3.10.1.2. Aşırı Gelenekselci ve Baskıcı Yaklaşımlar 

Katılımcılardan bazıları, din adamlarının çağın gerekliliklerine ayak uydurmaktan uzak ve 

gençlerin dünyasını anlamaktan yoksun olmalarını eleştirmiştir. Örneğin Katılımcı 3 bu 

durumu şöyle ifade etmiştir: “Gençlerle konuşmayı bilmiyorlar. Herkese aynı ezber cümlelerle 

hitap ediyorlar.” 

Bu ifadeler, özellikle gençler arasında, dinî anlatımların katı bir geleneksel yaklaşımla 

sunulmasının olumsuz bir algıya yol açtığını göstermektedir. Kadınların dinî çerçevede ele 

alınış biçimine dair eleştiriler de dikkat çekicidir. Bu konuda Katılımcı 12’nin sözleri 

düşündürücüdür: “Kadınları sürekli sınırlandıran açıklamaları dinlediğimde, dinde kadınların 

yeri bu mu diye düşünüyorum.” 

Bu eleştiriler, özellikle modern değerler ve bireylerin kişisel anlam arayışı ile çelişen 

tutumların bireylerde hayal kırıklığı yarattığını ortaya koymaktadır. Bilişsel psikoloji 



 
246 

 

perspektifine göre, bireylerin zihinsel yapıları ve anlamlandırma süreçleri, yeni bilgilerin ve 

söylemlerin açık ve çağdaş bir şekilde sunulmasını gerektirir.622 Aşırı gelenekselci ve statik 

anlatımlar, bireylerin mevcut zihinsel şemalarıyla uyuşmadığında, inanç sistemlerinden 

uzaklaşma eğilimini artırabilir. 

Hümanist psikoloji bağlamında ise bireyin özgürlük ve kendini gerçekleştirme arzusu ön 

plandadır.623 Kadınlara yönelik kısıtlayıcı söylemler veya çağdaş yaşamın gerekliliklerine 

uygun olmayan dinî yaklaşımlar, bireyin kendini gerçekleştirme süreciyle çatıştığında, 

inançtan uzaklaşma eğilimi gözlenebilir. 

Bu bağlamda, katılımcıların ifadeleri, dinî liderlerin gençlerle daha çağdaş, bağlamla uyumlu 

ve bireylerin ihtiyaçlarını gözeten bir dil kullanmadıkları takdirde, dine yönelik eleştirilerin 

artabileceğini göstermektedir. Aynı zamanda, kadınların toplumdaki rolüne dair geleneksel 

söylemlerin dinin toplumsal kabulü üzerindeki olumsuz etkileri de vurgulanmaktadır. 

Bu tür eleştiriler, alanyazında da karşılık bulmaktadır. Özellikle Ammerman ve Roof gibi 

araştırmacılar, geleneksel dinî anlatıların modern bireylerin beklentilerine uyum sağlamakta 

yetersiz kaldığını, bunun da özellikle gençler arasında dine karşı mesafeli bir duruşa neden 

olduğunu belirtmişlerdir.624 Roof’un çalışmaları, bireylerin kişisel anlam arayışlarının 

artmasıyla birlikte, dinî liderlerin bu arayışlara cevap vermekte zorlanmalarının dinî katılımı 

ve inancı olumsuz etkilediğini vurgulamaktadır. Ayrıca, kadınların dinî çerçevede ele alınışına 

dair eleştiriler, Keddie ve Mahmood gibi araştırmalarda da sıkça dile getirilmiş ve kadınların 

daha fazla özgürlük ve eşitlik talebiyle, geleneksel dinî söylemler arasında yaşadıkları gerilim 

ortaya konulmuştur.625 Bu bağlamda, katılımcıların ifade ettikleri eleştiriler, modern toplumsal 

değerler ve bireylerin kendini gerçekleştirme arayışıyla çatışan geleneksel dinî yaklaşımların, 

inançtan uzaklaşma eğiliminde önemli bir rol oynayabileceğini göstermektedir. 

 

3.10.1.3. Dinin Toplumda Çıkar Amaçlı Kullanılması 

Katılımcılar, dinin toplumsal hayatta manevî bir yol gösterici olmanın ötesinde, bazı kişiler ve 

gruplar tarafından maddi ya da kişisel çıkarlar doğrultusunda kullanıldığını dile getirmiştir. 

Örneğin, Katılımcı 9, “Bazı insanlar dini tamamen kendi çıkarları için kullanıyor. Bu da dine olan 

güvenimi azalttı,” ifadesiyle, dinî kurumlara ve liderlere yönelik eleştirilerini açıkça ortaya 

 
622 John R. Anderson - Kurt VanLehn, “The Architecture of Cognition”, Harvard University Press 28/2 (1986), 238. 

623 A. H. Maslow, “A Theory of Human Motivation”, Psychological Review 50/4 (1943), 378. 

624 Wade Clark Roof, A Generation of Seekers: The Spiritual Journeys of the Baby Boom Generation (San Francisco: 
Harpercollins, 1993), 285-288. 

625 Nikki R. Keddie, Women in the Middle East: Past and Present (Princeton: Princeton University Press, 2006), 388; 
Saba Mahmood, Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject (Princeton University Press, 2005), 
220. 



 
247 

 

koymuştur. Dinin bu şekilde çıkar odaklı kullanımı, bireylerde güvensizlik yaratarak, dinî 

değerlere olan bağlılıklarını sorgulamalarına yol açmıştır. 

Ayrıca, bazı katılımcılar dinin çıkar amaçlı kullanımının sadece bireysel değil, kurumsal 

düzeyde de gerçekleştiğini ifade etmiş ve bu durumun dinî söylemlere karşı genel bir kuşku 

ortamı oluşturduğunu dile getirmiştir. Özellikle yardım kampanyaları, bağış toplama 

faaliyetleri veya dinî temalı organizasyonlarda şeffaflığın sağlanamaması, bireylerde dinî 

yapıların samimiyetine yönelik ciddi soru işaretleri doğurmuştur. Bu güvensizlik hali, yalnızca 

dinî liderliğe değil, aynı zamanda dinin sunduğu değerler sistemine yönelik bir mesafe 

geliştirilmesine neden olmaktadır. Dolayısıyla, dinî pratiklerin araçsallaştırılması, bireylerin 

içsel anlam arayışlarını sekteye uğratmakta ve dinin özündeki manevî boyutun göz ardı 

edilmesine yol açmaktadır. Bu da bireylerde, dinin topluma sağladığı etik ve psikolojik desteğin 

yerine, hayal kırıklığı ve yabancılaşmanın yerleşmesine neden olabilmektedir. 

Bu tür eleştiriler, dinî liderlerin ya da toplulukların dinî referansları kendi menfaatlerine uygun 

şekilde yorumladığını düşünen bireylerin, dinî kurumlara ve dinî liderlere daha mesafeli bir 

tutum takınmasına neden olmuştur. Bu bulgular işlevselcilik ve bilişsel psikoloji yaklaşımları 

çerçevesinde değerlendirilebilir. 

İşlevselci bakış açısına göre, din, toplumsal düzenin sağlanmasında önemli bir rol oynar. Ancak, 

dinin toplumsal işlevi, bireylerin gözünde bir güç ve çıkar aracı haline geldiğinde sarsılabilir. 

626 Katılımcı 9’un “Bazı insanlar dini tamamen kendi çıkarları için kullanıyor” ifadesi, dinin 

işlevini kaybettiğinde bireylerin dinî yapılara duyduğu güvenin zedelendiğini göstermektedir. 

Bu durumda, dinin ahlâkî ve toplumsal düzeni sağlayan bir mekanizma olmaktan çıkarak 

bireylerin inanç sistemlerine olan bağlılığını zayıflattığı ve dinden uzaklaşma sürecini 

hızlandırdığı görülmektedir. 

Bilişsel psikoloji ise, bireylerin algı ve düşünsel süreçlerine odaklanır. 627  Dinin etik ve ahlâkî 

bir rehber olarak algılanması beklenirken, bireyler dinî liderlerin veya kurumların çelişkili ve 

menfaat odaklı davranışlarına tanık olduklarında, bilişsel çelişki yaşayabilirler. Bu çelişkiler, 

bireylerin dinî yapıları sorgulamalarına ve zamanla dinî pratiklerinden uzaklaşmalarına neden 

olabilir. Bu bağlamda, dinin çıkar amaçlı kullanımı, bireylerin dinî değerlerle bağını 

zayıflatırken, bu bağlamda dinin toplumsal birleştiricilik ve etik rehberlik işlevini yitirmesine 

yol açmaktadır. 

Alanyazında, dinin çıkar amaçlı kullanılmasının bireylerin dinî kurumlara ve liderlere olan 

güvenini zedelediğine dair pek çok çalışma bulunmaktadır. Örneğin, Stark ve Bainbridge, dinî 

liderlerin bireysel çıkarlarını dinî doktrinlerin önüne koymalarının, toplumsal seviyede dinî 

 
626 James, The Varieties of Religions Exprerince, 68. 

627 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 27. 



 
248 

 

bağların çözülmesine neden olduğunu ifade etmişlerdir.628 Bu durum, özellikle dinî topluluklar 

arasında bölünmelere ve bireylerin dinî aidiyetlerinden uzaklaşmalarına yol açabilmektedir. 

Aynı şekilde, Bruce tarafından yapılan çalışmalar, modern toplumlarda dinî otoritenin 

meşruiyetinin, çıkar odaklı tutumlarla zayıfladığını ve bireylerin dinî inançlarını sorgulama 

süreçlerini hızlandırdığını vurgulamaktadır.629 Bu bağlamda, katılımcıların dine olan 

güvenlerini sarsan çıkar odaklı kullanıma yönelik eleştirileri, alanyazındaki bu bulgularla 

 
628 Rodney Stark - William Sims Bainbridge, The Future of Religion: Secularization, Revival and Cult Formation 

(Berkeley: University of California Press, 1986), 560. 

629 Steve Bruce, Secularization: In Defence of an Unfashionable Theory (New York: Oxford, 2011), 233. 





 
250 

 

temsilcilerinin samimiyeti ve yaklaşım tarzıyla doğrudan ilişkili olduğunu göstermektedir. 

Katılımcılar, özellikle ahlâki tutarsızlıklar, gençlerle iletişim eksikliği ve dinin çıkar amaçlı 

kullanılması gibi konulara dikkat çekerek, bu tür olumsuzlukların dinî algılarını ve güvenlerini 

zedelediğini ifade etmektedir. Bu eleştiriler, dini temsil eden bireylerin ve kurumların, 

toplumun farklı kesimlerine hitap edebilme ve güven inşa etme konusundaki 

sorumluluklarının önemini vurgulamaktadır. 

3.10.2. Dinin kendisine ve öğretilerine yönelik eleştiriler 

Bu eleştiriler, doğrudan dinî inançlar, kurallar veya öğretilerle ilgili sorgulamalardan 

kaynaklanır. Katılımcılar arasında dine yönelik doğrudan eleştiriler daha nadir görülse de, 

aşağıdaki başlıklarda ifade edilen eleştiriler dikkat çekicidir. 

 

3.10.2.1. Açıklanamayan veya Mantıksız Görülen Kurallar 

Bazı katılımcılar, dinî kurallar ve uygulamalarla ilgili açıklama ve anlamlandırma zorlukları 

yaşadıklarını belirtmiştir. Bu zorluklar, belirli öğretilerin mantıksız veya adaletsiz bulunması 

gibi bireysel algılara dayanmaktadır. Özellikle kadın-erkek eşitliği, kadının şahitliği, çok eşlilik 



 
251 

 

ve cennetteki ödüllerle ilgili kurallar, katılımcılar arasında dikkat çekici eleştirilere yol 

açmıştır. 

Aşağıdaki tabloda, katılımcıların dinî kurallar veya ritüellerle ilgili mantıksız ya da açıklanamaz 

buldukları uygulamaların olup olmadığına dair görüşlerine yer verilmiştir. 

Tablo 3.26. Dinde açıklanamayan veya mantıksız görülen kurallar 









 
255 

 

eleştirilerin artmasına hem de bireylerin dinî algılayış biçimlerini yeniden şekillendirmelerine 

yol açmıştır. 

Katılımcıların bu ifadeleri, hümanist psikoloji ve bilişsel psikoloji bağlamında 

değerlendirildiğinde, bireylerin özgürlük ve adalet arayışlarının, dinî kurallarla uyuşmazlık 

yaşadıklarında inançlarını yeniden gözden geçirmelerine neden olduğu görülmektedir. 

Hümanist yaklaşım, bireyin kendini gerçekleştirme ve otantik bir şekilde var olma ihtiyacına 

vurgu yapar.630 Katılımcıların ifadelerindeki özgürlük ve adalet arayışı, bu teorik çerçeveyle 

örtüşmektedir. Bilişsel psikoloji ise bireylerin dinî metinlerle bilişsel uyumsuzluk 

yaşadıklarında bu uyumsuzluğu çözmek için sorgulama süreçlerine girdiğini öne sürer.631 

Kadın hakları gibi konulara dair mantıksızlık veya adaletsizlik algısı, bu uyumsuzluğu artırarak 

bireyleri dini eleştirel bir şekilde yeniden değerlendirmeye yönlendirmiştir. 

Bu bulgular, dinî kuralların toplumsal cinsiyet eşitliği perspektifinden yeniden gözden 

geçirilmesi gerektiğini ve bireylerin özgürlük arayışlarına daha fazla yanıt verebilecek bir dinî 

anlayışın önemini ortaya koymaktadır. 

Alanyazındaki ilgili çalışmalar, katılımcıların ifadelerinde yer alan eleştirilerin yaygın bir 

trendin parçası olduğunu ortaya koymaktadır. Örneğin, Wadud ve Barlas gibi araştırmacılar, 

kadın hakları ve toplumsal cinsiyet eşitliği bağlamında Kur’an’ın yeniden yorumlanması 

gerektiğini savunarak, geleneksel dinî kuralların çağdaş değerlerle uyumlu hale getirilmesi 

yönünde argümanlar sunmuşlardır.632 Wadud’un çalışmaları, geleneksel İslam hukukundaki 

kadın-erkek eşitsizlik algılarına dair hükümlerle modern eşitlik anlayışları arasındaki 

gerilimleri ortaya koyarken, Barlas da patriarkal yorumların dinin özündeki adalet ilkesini 

zedelediğini ileri sürmektedir. Benzer şekilde Hassan ise, kadınların şahitlikten mirasa kadar 

pek çok konuda erkeklere kıyasla ikinci planda görülmesinin, geleneksel dinî yorumlardan 

kaynaklandığını, ancak bu durumun Kur’an’ın temel prensipleriyle çeliştiğini ifade etmiştir. Bu 

bağlamda, katılımcıların kadın hakları ve çok eşlilik konusundaki eleştirileri, alanyazındaki bu 

 
630 Maslow, Doruk Deneyimler, 27; Jörg Stolz, “The Theory of Social Games: Outline of a General Theory for the 

Social Sciences”, Humanities and Social Sciences Communications 10/1 (2023), 208. 

631 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 209. 

632 Amina Wadud, Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective (New York: Oxford 
University Press, 1999), 130; Asma Barlas, “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of 
the Qur’an (Austin: University of Texas Press, 2002), 168. 



 
256 

 

tartışmalarla tutarlılık göstermekte ve dinin adalet anlayışının modern insanın anlayabileceği 

şekilde sunulması ihtiyacını bir kez daha gündeme getirmektedir. 

 

3.10.2.1.2. İbadetlerin dili ve şekli 

Katılımcı 1, ibadetlerin sadece Arapça yapılmasının kendisine mantıksız geldiğini ifade 

etmiştir: “Namazın Arapça olarak kılınması, ibadetlerin sadece Arapça yapılması... Neden Arapça 

okuyoruz ki? Ben Türkçe şekilde de okusam, Allah her türlü beni biliyor.” 

Katılımcı 20 ise namazın şeklini sorgulamıştır: “Namaz bana son derece saçma geliyor... Bana 

günde beş kere eğilip kalkmak saçma geliyor. Ben Tanrı olsam derim ki gidin sabahları beş dakika 

spor yapın.” 

Katılımcı 19, oruç tutmanın sağlık açısından sorunlu olduğunu düşünmektedir: “Ramazan da 

çok saçma. Su içilse belki mantıklı gelirdi ama su içilmemesi vücuda zarar.” 

Bu bulgular bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ve işlevselcilik ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımları ile yorumlanabilir. Bilişsel psikoloji, bireylerin düşünme süreçleri ve bilgi işleme 

mekanizmalarını inceler.633 Katılımcıların ibadetlerin dili, şekli ve fiziksel gereklilikleri 

hakkındaki sorgulamaları, bilişsel uyumsuzlukla ilişkilendirilebilir. Örneğin, namazın şeklinin 

anlamsız bulunması, bireyin içsel düşünce süreçleriyle mevcut dinî öğretilerin çelişmesine yol 

açmıştır. Aynı şekilde, ibadetlerin sadece Arapça yapılması gerektiği inancına yönelik 

sorgulamalar, bireyin anlam arayışına ve dinî kuralların bireysel mantık süzgecinden 

geçirilmesine işaret etmektedir. 

İşlevselci yaklaşım, dinin birey ve toplum üzerindeki işlevlerine odaklanır.634 Katılımcıların 

ibadetleri işlevsellik açısından sorgulamaları, dini sadece bireyin iç dünyasında bir tatmin aracı 

olarak değil, fiziksel ve toplumsal faydaları olan bir olgu olarak değerlendirdiklerini 

göstermektedir. Örneğin, namaz yerine fiziksel egzersiz önerilmesi veya orucun sağlık 

açısından zararlı bulunması, bireylerin dinî ritüelleri fiziksel ve psikolojik faydalar bağlamında 

değerlendirdiklerini göstermektedir. Dinin fiziksel ya da pratik bir fayda sunmadığını 

düşündüklerinde, bireylerin bu uygulamalardan uzaklaşmaları daha olası hale gelmektedir. 

Bu tür eleştiriler, alanyazında da karşılık bulmaktadır. Örneğin Bell ritüellerin içsel anlamlarını 

kavrayamayan bireylerin bu ritüellere karşı eleştirel bir tutum geliştirme eğiliminde olduğunu 

ifade etmiştir.635 McGuire, modern bireylerin ibadetleri anlamlandırırken sağlık, psikoloji ve 

 
633 Şahin, “Din Psikolojisinde Bilişsel Yaklaşım”, 38-43. 

634 Roediger, Psychology, 18. 

635 Catherine Bell, Ritual: Perspectives and Dimensions--Revised Edition (New York: Oxford University Press, 2009), 
245. 



 
257 

 

kişisel fayda gibi seküler ölçütlere başvurduğunu ifade eder.636 Ramazan orucunun sağlık 

açısından değerlendirilmesi ve ibadetlerin fiziksel yararlarının sorgulanması gibi konular, dinî 

pratiklerin işlevsel boyutunun modern bireylerin inançlarını nasıl şekillendirdiği üzerine 

yapılan çalışmalarla örtüşmektedir. Dolayısıyla, katılımcıların ibadetlerin dili, şekli ve sağlık 

boyutuna dair eleştirileri, mevcut literatürde yer alan bireylerin dinî pratiklerle kişisel mantık 

ve anlam arayışlarını uzlaştırma çabalarıyla tutarlıdır. 

 

3.10.2.1.3. Kurban kesme ve hac ibadeti 

Katılımcılar, kurban kesme ve hac ibadetine ilişkin sorgulamalarında, bu ritüellerin mantığını 

anlamakta güçlük çektiklerini belirtmiştir. Bu durum, bireylerin anlam arayışına ve rasyonel 

değerlendirmelerine bağlı olarak şekillenmiştir. Örneğin, kurban kesmenin gerekliliğini 

sorgulayan Katılımcı 15 şöyle demiştir: "Kurban olayı. Neden bir şeyi kesmek zorundayız. 

‘Hayvanlar kurban edilmeseydi insanlar kurban edilecekti’ olayını mantığıma yatıramıyorum." 

Benzer şekilde, hac ibadetinin anlamını sorgulayan Katılımcı 8 ise şu ifadeleri kullanmıştır: 

"Kâbe’nin etrafında insanlar neden dönüyor, sonuçta dört duvardan ibaret bir şey. Dünyanın öbür 

ucundan insanlar neden oraya çağrılıyor gibi sorgulamalar..." 

Bu eleştiriler, bilişsel psikoloji ve gestalt psikolojisi yaklaşımları çerçevesinde incelenebilir. 

Bilişsel psikoloji perspektifinden bakıldığında, bireylerin öğrenilen bilgileri mantıksal bir 

çerçevede anlamlandırma çabası dikkat çekmektedir.637 Katılımcıların ritüellerin tarihî veya 

sembolik anlamlarını yeterince açıklanmış bulmadıkları anlaşılmaktadır. Özellikle Katılımcı 

15’in, "‘Hayvanlar kurban edilmeseydi insanlar kurban edilecekti’ olayını mantığıma 

yatıramıyorum." şeklindeki ifadesi, bu eksik anlamlandırmanın bir sonucudur. 

Gestalt psikolojisi ise, bireylerin olayları bütüncül bir şekilde anlamlandırma ihtiyacına 

odaklanır.638  Kurban ibadeti ve Kâbe’yi tavaf etmek gibi ritüellerin, Katılımcı 8’in ifadesiyle 

"dört duvardan ibaret bir şey" olarak görülmesi, bu ritüellerin birey için anlamlı bir bütün 

oluşturmadığını göstermektedir. Bireyler, parçaları birleştirerek tatmin edici bir bütünsel 

anlam oluşturamadıklarında, bu ritüellere karşı yabancılaşma hissi geliştirebilir. 

Bu bulgular, alanyazındaki çeşitli çalışmalarda da karşılık bulmaktadır. Örneğin, Baber 

Johansen ve Jakob Skovgaard-Petersen gibi araştırmacılar, modern bağlamda kurban kesme ve 

hac ritüellerinin sembolik anlamlarının, sekülerleşen bireyler tarafından yeterince 

kavranmadığını ve bu durumun inançlarını sorgulamalarına yol açtığını belirtmişlerdir. 

Johansen, kurban kesme ibadetinin tarihsel ve dinî temellerinin çağdaş bireylerce 

anlaşılmamasının, dinî pratiklere yönelik eleştirilerin artmasında etkili olduğunu ifade 

 
636 Meredith B. McGuire - Meredith B. McGuire, Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life (New York: 

Oxford University Press, 2008), 295. 

637 Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 27. 

638 Crapps, An Introduction to Psychology of Religion, 107. 



 
258 

 

etmektedir.639 Skovgaard-Petersen ise, hac ritüellerinin sembolik öneminin modern bireyler 

için giderek daha az anlaşılır hale geldiğini ve bu durumun, ritüellerin anlamını kaybettiği 

algısını güçlendirdiğini savunmaktadır.640 Bu bağlamda, katılımcıların sorgulamaları, 

literatürde ele alınan, bireylerin dinî pratiklere olan bakış açılarındaki değişimle uyum 

göstermektedir. 

Katılımcıların ifadeleri, kurban ve hac ibadetlerine dair eleştirilerinin, bu ritüellerin işlevine ve 

anlamına dair bilişsel ve bütüncül bir tatminsizlikten kaynaklandığını göstermektedir. Bu 

durum, bireylerin dinî pratiklere olan mesafelerinin artmasına ve inanç sistemlerini 

sorgulamalarına zemin hazırlamıştır. 

 

3.10.2.1.4. Şeriat ve modern dünya 

Bazı katılımcılar, şeriat kurallarını modern dünyayla bağdaştıramadıklarını ifade etmişlerdir. 

Katılımcı 15, şeriatın kadınlar üzerinde baskı yaratacağını düşündüğünü ve modern bir 

dünyada uygulanabilir olmadığını belirtmiştir: “Şeriat gelirse kadınlara bir baskı oluşturacağını 

düşünüyorum. Bu yüzden şeriata karşıyım... Ben modern dünyada böyle bir şeyin mümkün 

olmayacağını düşünüyorum.” Benzer şekilde, Katılımcı 16 ise İslam’daki cinsiyet ayrımcılığına 

işaret ederek, kadınların kamusal alandaki yerinin sınırlandırıldığını hissettiğini dile 

getirmiştir: “İslam’da karşı cinsle olan ortamlarda çok bulunmamak lazım gibi şeyler var. 

Cinsiyet ayrımcılığı diyelim. Kadının sesinin günah olması...” 

Bu bulgular işlevselcilik ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla açıklanabilir. İşlevselci yaklaşım, dinî normların toplumsal düzen üzerindeki 

rolüne odaklanır.641 Katılımcıların ifadeleri, şeriat kurallarını modern dünyaya adapte 

edilemez bulduklarını ve bu durumun dini toplum için düzenleyici bir mekanizma olarak 

algılamalarını engellediğini göstermektedir. Kadın-erkek ilişkilerindeki kısıtlamalar ve 

toplumsal cinsiyet konusundaki geleneksel tutumlar, bireylerin modern değerlerle çelişkili 

bulduğu noktalardır. Bu algı, dinî kuralların toplumsal yapıya yeterince uyum sağlayamadığı 

düşüncesine yol açarak dinden uzaklaşmayı tetikleyebilir. 

Bilişsel psikoloji ise bireylerin bilgi işleme ve anlamlandırma süreçlerini vurgular.642 

Katılımcıların modern hukuk, bireysel özgürlükler ve eşitlik gibi kavramlarla şekillenen bilişsel 

şemaları, geleneksel şeriat kurallarıyla çatışmaktadır. Şeriatın günümüz dünyasıyla uyumsuz 

görülmesi, bu kuralları bireysel anlam dünyalarında rasyonel bir zemine oturtamamalarıyla 

 
639 Baber Johansen, Contingency in a Sacred Law: Legal and Ethical Norms in the Muslim Fiqh (Brill Academic, 

1998), 455. 

640 Jacob Skovgaard-Petersen, Defining Islam for the Egyptian State: Muftis and Fatwas of the Dar Al-Ifta (New York: 
Brill Academic Pub, 1997), 355. 

641 James, The Varieties of Religions Exprerince, 38. 

642 Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 18. 



 
259 

 

ilgilidir. Bu çelişki, bilişsel uyumsuzluk yaratarak dinî normlara karşı mesafeli bir tutum 

geliştirmelerine neden olmuştur. 

Alanyazında, şeriat ve modern dünya arasındaki gerilimi ele alan birçok çalışma 

bulunmaktadır. Örneğin, Esposito ve Hefner gibi araştırmacılar, İslam hukukunun modern 

demokratik değerlerle uyumluluğunu sorgulayan bireylerin dinî normlara mesafeli 

yaklaşımlar geliştirdiğini belirtmiştir. Bu çalışmalar, geleneksel şeriat kurallarının toplumsal 

cinsiyet eşitliği, bireysel özgürlükler ve insan hakları gibi çağdaş değerlerle uyuşmadığı 

algısının, özellikle genç nesillerde dinî bağlılığı zayıflatabildiğini ortaya koymaktadır. Esposito, 

kadın-erkek eşitliği ve kamusal alan tartışmalarının, şeriatın modern toplumlarda 

uygulanabilirliği konusundaki eleştirilerin başlıca odak noktaları olduğunu 

vurgulamaktadır.643 Hefner ise, bu tartışmaların yalnızca bireysel bir sorgulama sürecini değil, 

aynı zamanda toplumun genelinde bir sekülerleşme eğilimini tetiklediğini ifade etmektedir.644 

Dolayısıyla, katılımcıların şeriat ve modern dünya algısına dair eleştirileri, literatürdeki benzer 

tartışmalarla örtüşmekte ve geleneksel dinî normların modern bireyler tarafından nasıl 

algılandığını daha iyi anlamak için önemli bir bağlam sunmaktadır. 

 

3.10.2.1.5. Tarihsel ve bilimsel çelişkiler 

Bazı katılımcılar, dinî metinlerde yer alan tarihsel anlatılar ve bilimsel uyumsuzluklar 

nedeniyle dinî öğretileri sorguladıklarını belirtmiştir. Katılımcı 6, ensest ilişkilerle ilgili tarihsel 

anlatımların ve bazı Peygamber uygulamalarının zihninde soru işaretleri yarattığını ifade 

etmiştir: “İlk insanın çocukları ensest ilişki ile mi evlilik yaptı gibi sorular beni etkiledi. Ya da 

peygamberin dokuz yaşındaki bir kızla evlenmesi doğru mu? Allah buna neden müsaade etti?” Bu 

tür anlatılar, katılımcının dinî öğretilerin ahlaki ve tarihsel tutarlılığı konusundaki güvenini 

sarsmıştır. 

Benzer şekilde, bazı katılımcılar bilimsel bilgilerle dinî metinler arasında gördükleri 

çelişkilerin, inançlarını sorgulamalarına yol açtığını belirtmiştir. Katılımcı 8, evrim teorisiyle 

ilgili öğrendiklerinin dinî bakış açısını etkilediğini söylemiştir: “Evrimle ilgili okuduğum şeyler 

beni çok düşündürüyor. Din bu konuda net bir şey söylemiyor gibi.” Bu ifade, bilimsel gerçekler 

karşısında dinin sessiz kalmasının katılımcı üzerinde kafa karışıklığı yarattığını 

göstermektedir. Katılımcı 15 ise bilimsel bulgular ışığında dinî metinlerin yeniden 

yorumlanması gerektiğini düşündüğünü dile getirmiştir: “Bilimin ışığında bazı şeyleri yeniden 

yorumlamamız gerektiğini düşünüyorum. Ama bunu yaparken dini tamamen reddetmek 

 
643 John L. Esposito, The Islamic Threat : Myth or Reality? (New York: Oxford University Press, 1999), 335-340. 

644 Robert W. Hefner (ed.), Shari’a Politics: Islamic Law and Society in the Modern World (Bloomington: Indiana 
University Press, 2011), 325-327. 



 
260 

 

istemem.” Bu ifadeden, katılımcının dinî inançlarını koruma arzusuyla bilimsel gerçekleri 

uzlaştırma isteği arasında bir gerilim yaşadığı anlaşılmaktadır. 

Bulgular, bilişsel psikoloji ve gestalt psikolojisi yaklaşımları çerçevesinde değerlendirilebilir. 

Bilişsel psikoloji, bireylerin bilgi işleme ve uyumsuzluk giderme süreçlerine odaklanır.645  Dinî 

metinlerdeki tarihsel anlatıların ve bilimle çelişen unsurların, katılımcıların mevcut bilişsel 

yapılarında çelişki yarattığı görülmektedir. Katılımcılar, bu çelişkiler karşısında bilişsel 

uyumsuzluk yaşamakta ve bu uyumsuzluğu çözmek için inançlarını sorgulamaya 

yönelmektedir. Gestalt psikolojisi ise bireylerin bir bütünlük içinde anlam arayışına vurgu 

yapar.646 Katılımcıların bilimsel gerçekler ve dinî anlatılar arasında tutarlılık görememesi, 

onların dini bir anlam bütünlüğü içinde algılamasını engellemiş ve sorgulama sürecine itmiştir. 

Tarihsel anlatılar ve bilimsel bulgular, katılımcılarda dinî metinlerin geçerliliği ve tutarlılığı 

konusunda şüpheler uyandırmış; bu da inançlarından uzaklaşmalarında etkili bir faktör 

olmuştur. Bu süreçte, bilimsel gerçeklere karşı dinî metinlerin yetersiz cevaplar sunması, 

katılımcılarda bir anlam boşluğu yaratmış ve inançlarını gözden geçirmelerine neden 

olmuştur. 

Alanyazında, dinî metinlerde yer alan tarihsel anlatıların ve bilimsel bilgilerle uyumsuzlukların 

bireylerin inançlarını nasıl etkilediğine dair birçok çalışma bulunmaktadır. Örneğin, Bruce ve 

Martin, modern bilimsel bilgilerin ve tarihsel eleştirinin, geleneksel dinî doktrinlere yönelik 

sorgulamalarda önemli bir rol oynadığını belirtmişlerdir. Bruce’un çalışmaları, evrim teorisi 

gibi bilimsel paradigmalara aşinalığın bireylerde dinî öğretilere karşı eleştirel bir tutum 

geliştirebileceğini göstermektedir.647 Martin ise, tarihsel eleştirilerin ve dinî metinlerdeki etik 

açıdan tartışmalı anlatıların, bireylerin inanç sistemlerinde çatlaklar oluşturabileceğini ve bu 

çatlakların, bireylerin dini anlamlandırma süreçlerini zorlaştırdığını ifade etmektedir.648 Bu 

bağlamda, katılımcıların bilimsel ve tarihsel çelişkilerle ilgili sorgulamaları, literatürdeki bu 

eğilimlerle uyum göstermektedir ve bireylerin dinî inançlarını modern bilgi ışığında yeniden 

değerlendirme çabalarını yansıtmaktadır. 

 

 

3.10.2.1.6. Kafirlerin cehenneme gitmesi 

Katılımcı 5, inanmayanların cehenneme gideceği fikrini sorgulamıştır: “Kâfirlerin hepsinin 

cehenneme gitmesi çok kafama takılıyordu. Bunu sorduğumda bana çok komik cevaplar 

 
645 Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 18. 

646 Roediger, Psychology, 13. 

647 Steve Bruce, God Is Dead: Secularization in the West (Oxford: Wiley-Blackwell, 2002), 250. 

648 David Martin, The Future of Christianity: Reflections on Violence and Democracy, Religion and Secularisation, 
2011, 156. 



 
261 

 

veriyorlar.” Bu ifade, bireyin dinî öğretilerin adalet ve evrensellik algısıyla çeliştiğinde yaşadığı 

bilişsel uyumsuzluğu göstermektedir. 

Bu bulgular, hümanist psikoloji ve bilişsel psikoloji çerçevesinde değerlendirilebilir. Hümanist 

psikoloji, bireyin insancıl değerlere, özgür iradeye ve eşitliğe olan vurguya önem verir.649 

Katılımcının, inanmayanların hepsinin cehenneme gideceği fikrini sorgulaması, dinî öğretilerin 

evrensel bir adalet anlayışı sunup sunmadığına dair şüphe uyandırmıştır. Özellikle adalet 

kavramı ile ilgili tatmin edici bir yanıt bulamayan birey, dinin insancıl ve eşitlikçi bir etik sistem 

sunmadığını düşünerek inançlarından uzaklaşma eğilimine girebilir. 

Bilişsel psikoloji ise, bireyin yeni bilgi ve çelişkilerle karşılaştığında nasıl tepki verdiğini 

inceler.650  Katılımcının “Komik cevaplar veriyorlar” ifadesi, sunulan açıklamaların kendi ahlâkî 

ve bilişsel çerçevesiyle uyumsuzluğunu ortaya koymaktadır. Bu uyumsuzluk, bireyin mevcut 

inanç sistemini sorgulamasına ve yeni anlam arayışlarına yönelmesine neden olabilir. 

Bu tür sorgulamalar alanyazında da karşılık bulmaktadır. Örneğin, Smith ve Denton, gençlerin 

dinî öğretilere yönelik eleştirilerinin genellikle etik ve adaletle ilgili konulara odaklandığını, 

özellikle cehennem gibi kavramların evrensel adalet anlayışlarıyla çeliştiğini düşündüklerini 

belirtmiştir.651 Benzer şekilde, Hunsberger ve Altemeyer, modern bireylerin evrensel insan 

hakları ve eşitlik perspektifleriyle geleneksel cehennem öğretileri arasında uyum bulmakta 

zorlandıklarını ve bu durumun dinî bağlılığı zayıflatabileceğini ifade etmiştir.652 Bu bağlamda, 

katılımcıların ifadeleri, alanyazındaki etik ve adalet temelli eleştirilerle paralellik göstermekte 

ve bireylerin dinî inançlarını modern değerlerle yeniden değerlendirme çabalarını 

yansıtmaktadır. 

Katılımcıların cehennem kavramına yönelik eleştirileri, adalet ve rasyonellik algısıyla dinî 

öğretiler arasındaki uyumsuzluğu yansıtarak, inançlarının zayıflamasına ve dinden 

uzaklaşmalarına sebep olmuştur. 

 

3.10.2.1.7. Cezalandırıcı ve katı bir Tanrı algısı 

Katılımcıların bazıları, dinin Tanrı’yı korkutucu ve cezalandırıcı bir figür olarak tanıttığını ifade 

etmiştir. Katılımcı 4’ün “Hep cehennemle korkutulduk. Oysa Tanrı’nın sevgi dolu olması 

gerekmiyor mu?” sözü, bu algıyı açıkça dile getirmektedir. Bu tür bir Tanrı algısı, katılımcıların 

dinî duygularını olumsuz etkileyerek dinle olan bağlarını zayıflatmıştır. 

Benzer şekilde, Katılımcı 10 da “Cenneti hak etmek bu kadar zor mu olmalı? Sanki her şey bir 

hata yapmamızı bekliyor gibi.” diyerek, dinî kuralların aşırı detaylı ve zorlayıcı bir yapıya sahip 

 
649 Maslow, Doruk Deneyimler, 38. 

650 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 9. 

651 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 355-358. 

652 Hunsberger - Altemeyer, Atheists, 155. 



 
262 

 

olmasının, bireyin Tanrı ile ilişkisinde baskı ve korku hissetmesine yol açtığını belirtmiştir. Bu 

eleştiri, katılımcıların Tanrı algısını sevgi ve merhamet odaklı bir yaklaşımla yeniden 

şekillendirme talebini yansıtmaktadır. 

Bu bulgular psikanaliz ve dinden uzaklaşma ile hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla açıklanabilir. Freud’un görüşlerine göre, bireylerin Tanrı algısı, çocuklukta 

içselleştirilen otorite figürlerinden etkilenir.653 Katılımcıların Tanrı’yı korkutucu ve 

cezalandırıcı bir figür olarak algılamaları, çocukluk döneminde maruz kaldıkları dinî eğitim ve 

ebeveyn-otorite ilişkileriyle bağlantılı olabilir. Hümanist psikoloji ise, bireyin özgürlüğünü, 

içsel gelişimini ve kendini gerçekleştirme sürecini vurgular. 654 Katılımcı 10’un sorusu, bireyin 

dinî kuralları özgür bir seçim olarak değil, aşılması gereken bir engel olarak gördüğünü ve 

bunun dinî pratiklerle olan bağını zayıflattığını göstermektedir. 

Katılımcıların cezalandırıcı bir Tanrı algısından rahatsızlık duyması, dinî inançlarından 

uzaklaşmalarında psikanalitik temelli korku ve suçluluk duygularının yanı sıra, hümanist 

psikolojinin öne çıkardığı özgürlük ve anlam arayışı gibi unsurların da belirleyici olduğunu 

 
653 Sigmund, Totem und Tabu, 48. 

654 Bahadır, “Psikoterapi’de Yeni Bir Yaklaşım”, 470-473. 





 
264 

 

okumalarda da insanın varoluşsal anlam arayışının kökenlerine dair okumalar yaptım. Bu, dinî 

inançlarımın zayıflamasına yol açtı.” diyerek, bilim ve felsefenin dinî inançlar üzerindeki 

etkisini ortaya koymuştur. 

Katılımcı 19’un “Tarihsel açıdan bakınca da dinler bilime ters düşüyor. Evrimin varlığı inkâr 

edilmesi çok zor bir kavram... Beş yaşındaki bir çocuk bile söyleyebilir ki dünyadaki bütün 

hayvanları bir gemiye doldurmak mümkün değildir. İki tane insandan gelmiş olmamızın da 

mantığı yok.” ifadesi, tarihsel ve bilimsel gerçeklerin, dinî anlatılarla bağdaşmayan bir yönünü 

vurgulamaktadır. 

Bu bulgular bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ile gestalt psikolojisi ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla açıklanabilir. Bilişsel psikoloji, bireyin inanç sistemlerinin, zihinsel süreçler ve 

bilgi işleme mekanizmaları üzerinden nasıl şekillendiğini inceler.655 Katılımcılar, bilimsel 

bilgileri değerlendirdikçe, önceki inançlarıyla çelişkili olduğunu fark etmiş ve bu çelişki, bilişsel 

uyumsuzluk (cognitive dissonance) yaratarak, inançlarının sorgulanmasına neden olmuştur. 

Özellikle evrim teorisi gibi bilimsel bulguların kabul edilebilirliği, katılımcıların önceki 

inançlarını yeniden değerlendirme gereği doğurmuştur. 

Gestalt psikolojisi, bireyin dünyayı anlamlandırırken bütüne odaklandığını ve parçaların nasıl 

bir araya geldiğini değerlendirdiğini vurgular.656 Katılımcı 7’nin ifadesi, dinin sunduğu 

açıklamalar ile bilimsel çerçevedeki bütüncül bilgi arasındaki uyumsuzluğu vurgulamaktadır. 

Parçaların bir araya gelerek mantıklı bir bütün oluşturamaması, bireylerde inançlarının 

sorgulanmasına yol açmıştır. Bu durum, bilim ve felsefenin, modern bireyin dinî inançlarındaki 

etkisini anlamak için önemli bir perspektif sunmaktadır. 

Bu bulgular, alanyazındaki pek çok araştırmayla uyum göstermektedir. Örneğin, Larson ve 

Witham, bilim insanları arasında dinî inancın nispeten düşük olmasının, bilimsel bulguların 

özellikle evrim teorisi gibi konularda dinî doktrinlerle çelişmesinden kaynaklandığını 

belirtmiştir.657 Ayrıca, Barbour bilim ile din arasındaki çatışmanın bireylerin inanç sistemlerini 

yeniden değerlendirmelerine yol açtığını ve bu süreçte evrim teorisinin özellikle önemli bir rol 

oynadığını vurgulamıştır.658 Bu çerçevede, katılımcıların bilimsel bulgular ve evrim teorisi 

hakkındaki sorgulamaları, literatürdeki bu eğilimlerle paralellik göstermektedir. Bireylerin bu 

 
655 Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 17. 

656 Koffka, Principles of Gestalt Psychology, 68. 

657 Edward J. Larson - Larry Witham, “Leading Scientists Still Reject God”, Nature 394/6691 (1998), 365. 

658 Ian G. Barbour, Religion and Science (San Francisco: HarperOne, 1997), 335-342. 



 
265 

 

çelişkileri fark etmeleri, onları inanç sistemlerini yeniden gözden geçirmeye ve modern bilim 

ile dinî anlatılar arasında uyum arayışına yönlendirmektedir. 

 

3.10.1.2. Felsefi Düşünceler ve Sorgulama 

Felsefi düşünceler, katılımcılar arasında dinî inançları sorgulama sürecini tetikleyen önemli bir 

faktör olarak öne çıkmıştır. Katılımcı 3’ün, üniversitede aldığı felsefe derslerinin etkisini şöyle 

ifade etmesi dikkat çekicidir: “Evet. Felsefe beni çok etkiledi. Üniversitede felsefe dersleri aldım. 

Farklı bakış açıları görmek ve farklı düşünce sistemlerini incelemek bana yeni kapılar açtı.” Bu 

açıklama, katılımcının eğitim sürecinde felsefî yaklaşımlar aracılığıyla dinî inançlarını 

sorgulamaya başladığını göstermektedir. 

Spinoza’nın düşüncelerinden etkilenen Katılımcı 16, kendi inanç sistemini onun Tanrı 

anlayışında bulduğunu ifade ederek şu şekilde dile getirmiştir: “Spinoza’nın kendi Tanrısı var… 

O beni çok etkilemişti. Aslında etkiledi diyemem, çünkü ben kendi düşüncemi onda bulmuştum. 

Felsefe zaten insanı etkiliyor.” Katılımcının, felsefenin kendisini yeni bir bakış açısına 

yönlendirdiğini söylemesi, felsefî sorgulamaların bireyin dinî algısını nasıl dönüştürebildiğini 

göstermektedir. 

Benzer şekilde, Katılımcı 19’un farklı felsefî sistemlere duyduğu ilgi, dinî inançlarını 

sorgulamasına yol açmıştır. Şu ifadeleri kayda değerdir: “Taoizm’e ilgi duyuyorum; din değil 

ama tutarlı bir yaşam biçimi sunuyor. Budizm ve Yunan felsefesini de inceledim. Bunların hepsi 

birbirine benziyor demiştim. Dinler de öyle. Hep birbirine benziyor. Benzer bağlantılar kurarak 

çözdüm işi.” Katılımcının dinler ve felsefî sistemler arasındaki paralellikleri fark etmesi, onun 

inanç sistemlerini yeniden değerlendirme sürecine girmesine neden olmuştur. 

Katılımcı 17’nin, inançsız kişilerin dindar bireylerden daha tutarlı ahlâkî davranışlar 

sergilemesi üzerine yaptığı şu gözlem, felsefî sorgulamalara dair başka bir perspektif 

sunmaktadır: “Beni ne etkilemiştir biliyor musun? Beni dindar olup kötü davrananlar; ateist olup 

düzgün olanlar. İnançsız kişilerin inananlardan daha iyi ve dürüst olması beni hep etkilemiştir.” 

Bu ifade, bireyin ahlâk anlayışını dinî dogmaların ötesine taşıma çabasını yansıtmaktadır. 

Ayrıca, Katılımcı 9, agnostik düşüncenin kendisine daha mantıklı geldiğini belirterek, “Her 

inanmış aldanmıştır gibi bir söz vardı sanırım. Evet, diğer düşünce sistemleri beni etkiliyor. 

Agnostisizm beni etkiliyor. Ya vardır, ya yoktur. Bilenmezlik yani... Net yoktur demektense olabilir 

de, olmayabilir de demek daha mantıklı geliyor.” demiştir. Katılımcı 14 ise deizme yönelimini şu 

şekilde dile getirmiştir: “Kendi düşüncemi düşündüm, bunu araştırınca böyle düşünen de varmış 

diye gördüm. Bir inançsızlığı seçecek olsam deizmi seçerdim sanırım. Dinlerin uydurma olduğunu 

düşünüyorum bazen.” 

Bu bulgular bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ile hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla açıklanabilir. Bilişsel psikoloji, bireyin inançlarını, öğrenme süreçleri ve bilgi 



 
266 

 

işleme mekanizmaları çerçevesinde nasıl şekillendirdiğini ele alır.659 Katılımcıların felsefî 

sorgulamalar yoluyla dinî inançlarını yeniden değerlendirmeleri, bu sürecin tipik bir örneğidir. 

Katılımcı 3’ün “Üniversitede felsefe dersleri aldım, farklı bakış açıları bana yeni kapılar açtı” 

ifadesi, bireyin önceki inanç şemalarının yeni düşünce sistemleriyle çelişmesi sonucu bilişsel 

yeniden yapılanma yaşadığını göstermektedir. Felsefî okumalar, bireylerin zihinsel 

çerçevelerini genişleterek, dinî inançların doğruluğunu sorgulamalarına yol açmıştır. 

Hümanist psikoloji, bireyin özgür iradesini, kişisel gelişimini ve kendini gerçekleştirme 

sürecini vurgular.660 Katılımcı 16’nın “Spinoza’nın kendi Tanrısı var… O beni çok etkilemişti” 

ifadesi, bireyin kendine özgü bir inanç sistemini keşfetme sürecini yansıtmaktadır. Hümanist 

psikolojiye göre bireyler, otorite figürlerinden bağımsız bir şekilde anlam arayışına girdiğinde, 

dinî dogmalar yerine kişisel anlam ve etik değerleri ön plana çıkarabilirler. Katılımcı 17’nin 

“Beni dindar olup kötü davrananlar, ateist olup düzgün olanlar etkiledi” ifadesi, bireyin ahlâk 

anlayışını dinî öğretilerden bağımsız bir şekilde yapılandırmaya başladığını göstermektedir. 

Bilişsel psikolojinin vurguladığı bilgi işleme süreçleri ve hümanist psikolojinin ön plana 

çıkardığı bireysel anlam arayışı, katılımcıların felsefî sorgulamalar sonucunda dinî 

inançlarından uzaklaşmalarına sabep olmuştur. Felsefî düşünceler, bireyleri rasyonel ve 

eleştirel düşünmeye teşvik ederek, dinî inançlara alternatif bakış açıları geliştirmelerine zemin 

 
659 Arkonaç, Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi), 18. 

660 Fernald, Psychology, 23. 





 
268 

 

etik kurallara bağlı yaşayan insanları gözlemlediğinde, ahlâkın sadece dinle sınırlı bir değer 

olmadığı fikrine daha da yakınlaştığını ifade etmiştir. Katılımcı, “Dindar insanlar bazen 

öğütledikleri değerlere uygun davranmazken, ateist ya da agnostik insanların daha tutarlı 

davrandıklarını görmek beni düşündürdü” diyerek bu gözlemlerinin kendi inançlarını 

sorgulamasına neden olduğunu dile getirmiştir. 

Katılımcı 9 ise, çevresindeki inançsız insanların yardımseverlik ve dürüstlük konularında 

gösterdikleri hassasiyetin kendisini şaşırttığını belirtmiştir. Bu durum, ahlâki değerlere sahip 

olmanın ve erdemli davranmanın illa ki dinî inanca bağlı olmadığını düşünmesine neden 

olmuştur. “İnançsız insanların, dindar insanlardan daha fazla yardımlaşma ve dayanışma 

gösterdiğini gördüğümde, bu durum beni ahlâki değerlerin kaynağını sorgulamaya itti” demiştir. 

Katılımcı 12, etik ve ahlâkın dinin ötesinde, insan doğasından gelen bir özellik olabileceği 

görüşünü dile getirerek, “Ahlâklı olmak için bir dine inanmak gerekmiyor. Ahlâk, bence evrensel 

bir değer ve insanın doğasında var” şeklinde ifade etmiştir. Bu düşünce, katılımcının dinî 

inançlarının dayandığı temelleri sorgulamasına ve ahlâkın kaynağına dair yeni bir perspektif 

geliştirmesine yol açmıştır. 

Bu gözlemler, katılımcıların ahlâki değerlere sahip olmanın ve bu değerlere göre yaşamanın, 

yalnızca dinî inanışlarla bağlantılı olmadığına dair bir farkındalık geliştirmelerine neden 

olmuştur. Bu tür etik ve ahlâki gözlemler, katılımcıların dinî inançları yeniden 

değerlendirmelerine ve ahlâki davranışların dinin dışında da var olabileceğine dair bir bakış 

açısı kazanmalarına olanak tanımıştır. 

Bu bulgular işlevselcilik ve dinden uzaklaşma ile hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla açıklanabilir. İşlevselci teori, dinin toplum içinde sosyal düzeni sağlamak ve 

ahlâkî normları pekiştirmek için önemli bir yapı olduğunu vurgular.661 Ancak, katılımcılar, 

ahlâkî davranışların yalnızca dinî inançlara dayalı olmadığını gözlemlediklerinde, dinin bu 

işlevini sorgulamaya başlamışlardır. Katılımcı 9’un “İnançsız insanların daha fazla yardımlaşma 

ve dayanışma gösterdiğini gördüğümde, bu durum beni ahlâki değerlerin kaynağını sorgulamaya 

itti” ifadesi, dinî bağlılığın etik davranışlarla doğrudan bağlantılı olmadığını düşündürerek, 

bireyin dini bir toplumsal düzen aracı olarak algılamaktan uzaklaşmasına neden olmuştur. 

Hümanist psikoloji, insanın doğuştan gelen bir iyilik kapasitesi ve etik değerleri olduğuna 

inanır.662 Katılımcı 12’nin “Ahlâklı olmak için bir dine inanmak gerekmiyor” ifadesi, bireyin etik 

davranışlarını içsel bir dürtüyle yönlendirdiği düşüncesini desteklemektedir. Hümanist 

psikolojiye göre, bireylerin ahlâkî gelişimleri, dışsal (dinî) bir otoriteye bağlı olmaksızın 

 
661 Ream, “Pragmatism and the Unlikely Influence of German Idealism on the Academy in the United States”, 164. 

662 Frankl, Duyulmayan Anlam Çığlığı, 43-46. 





 
270 

 

açıklamalarla çelişmesi, felsefî sorgulamaların yeni bakış açıları sunması ve alternatif inanç 

sistemlerinin daha makul gelmesi, katılımcıların inançlarını yeniden değerlendirmelerine yol 

açmıştır. Bu süreçte, sosyal medya ve çevresel faktörler de düşüncelerin şekillenmesinde rol 

oynamıştır. Ancak, tüm katılımcılar için bu etkenlerin aynı derecede belirleyici olmadığını, 

kişisel deneyimlerin ve duygusal faktörlerin de önemli olduğunu görmekteyiz. 

 

3.11. Dinden Uzaklaşma Sonrası Yaşanan Duygusal ve Sosyal Değişimler 

Dinden uzaklaşma karan, bireylerde çeşitli duygusal ve sosyal değişikliklere neden olmuştur. 

Bu değişimler, hem olumlu hem de olumsuz yönleriyle farklı katılımcılarda çeşitli şekillerde 

kendini göstermiştir. Bazı bireyler için bu süreç, özgürleşme ve kendini daha iyi tanıma 

anlamına gelirken, bazıları için belirsizlik ve yalnızlığın arttığı zor bir süreç olmuştur.  

 

3.11.1. Uzaklaşmanın bireye getirdiği olumlu/olumsuz değişimler 

Bazı katılımcılar, dinden uzaklaşmanın getirdiği değişikliklerin hem olumlu hem de olumsuz 

yönlerini deneyimlediklerini ifade etmiştir. Katılımcı 7, dinden uzaklaşmanın kendisine 

özgürlük kazandırdığını belirterek şu şekilde ifade etmiştir: “Dinî inançlardan uzaklaştıktan 

sonra hayatıma dair kararları alırken çok daha özgür hissetmeye başladım. Eskiden neyin doğru 

ya da yanlış olduğuna dair her zaman dışarıdan bir referansa ihtiyaç duyuyordum, ama şimdi 

kendi değer yargılarımı oluşturmak konusunda daha bağımsızım.” Katılımcı 12 de benzer bir 

şekilde, dinî kuralların baskısından kurtulmanın kendisine büyük bir rahatlama sağladığını 

vurgulamıştır: “Artık kendimi başkalarının dayattığı kurallarla sınırlı hissetmiyorum; bu durum 

bana kim olduğumu sorgulama ve kendi değerlerimi tanıma şansı verdi.” 

Öte yandan, bazı katılımcılar için bu süreç o kadar kolay olmamıştır. Katılımcı 4, dinden 

uzaklaştıktan sonra güven duygusunu kaybettiğini ve belirsizlikle başa çıkmakta zorlandığını 

ifade etmiştir: “Eskiden dinî inançlarım sayesinde her şeyin bir cevabı varmış gibi hissederdim. 

Şimdi ise bu güven duygusunu kaybetmek beni bazen kaybolmuş gibi hissettiriyor.” Katılımcı 15 

ise, dinî pratiklerin hayatında oluşturduğu düzenin kaybolmasının kendisinde boşluk hissine 

yol açtığını dile getirmiştir: “Eskiden hayatımda bir düzen ve hedef vardı; ibadetler sayesinde 

günlerimin anlamı vardı. Şimdi ise bu düzeni kaybettiğim için kendimi çoğu zaman amaçsız ve 

boşlukta hissediyorum.” 

Ayrıca, dinî ritüellerin kaybıyla birlikte psikolojik destekten yoksun kalmanın getirdiği 

zorluklar da katılımcılar arasında dikkat çekmiştir. Katılımcı 9, bu durumu şu şekilde 

açıklamıştır: “Namaz gibi ritüeller, zor zamanlarımda bana bir tür sığınak sağlıyordu. Onları 

bırakmakla birlikte bu güven duygusunu da kaybettim ve bu durum, beni daha kaygılı bir insan 



 
271 

 

yaptı.” Bu ifadeler, dinî ritüellerin bazı bireyler için yalnızca manevî değil, aynı zamanda 

psikolojik bir destek kaynağı olduğunu göstermektedir. 

Katılımcı ifadeleri, dinden uzaklaşmanın farklı bireylerde farklı sonuçlar doğurabileceğini 

göstermektedir. Bir yandan özgürlük ve bağımsızlık duygusu ön plana çıkarken, diğer yandan 

belirsizlik, boşluk ve anksiyete gibi olumsuz etkiler de bazı bireylerin yaşadığı önemli zorluklar 

olarak öne çıkmaktadır. 

Bu bulgular, hümanist psikoloji ve dinden uzaklaşma ile bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma 

yaklaşımlarıyla açıklanabilir. Hümanist psikoloji, bireyin özgür iradesi, kendini gerçekleştirme 

süreci ve psikolojik iyi oluşuna vurgu yapar.665 Katılımcı 7’nin “Artık kendi değerlerimi 

oluşturma konusunda daha bağımsızım” ifadesi, bireyin kendi kararlarını özgürce verebilme 

isteğiyle örtüşmektedir. Hümanist psikolojiye göre, bireyler kendilerini kısıtlayan dışsal 

otoritelerden uzaklaştıklarında, kişisel büyüme ve kendini anlama süreçleri hızlanabilir. 

Dinden uzaklaşan bireylerin bir kısmının özgürlük ve bireysel gelişim duygusunu vurgulaması, 

bu teoriyle doğrudan bağlantılıdır. 

Bilişsel psikoloji, bireylerin düşünce süreçlerinin duygu ve davranışlarını nasıl 

şekillendirdiğini inceler.666 Katılımcı 4’ün “Eskiden her şeyin bir cevabı varmış gibi hissederdim, 

şimdi ise bu güven duygusunu kaybettim” ifadesi, bireyin inanç sisteminde yaşadığı bilişsel 

değişimi göstermektedir. Dinî inançlar, bilişsel çerçevede bir anlam ve düzen sağlarken, bu 

çerçevenin kaybolması bireylerde belirsizlik hissini artırabilir. Katılımcı 9’un “Namaz gibi 

ritüeller, zor zamanlarımda bana sığınak sağlıyordu” ifadesi, bilişsel süreçlerin duygu 

durumunu nasıl etkilediğini ve dinî pratiklerin bir başa çıkma mekanizması olarak nasıl işlev 

gördüğünü ortaya koymaktadır. Bulgular, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde hem 

özgürlük hem de psikolojik destek eksikliği gibi farklı deneyimler yaşadığını göstermektedir. 

Bu bulgular alanyazındaki mevcut çalışmalarda da karşılık bulmaktadır. Örneğin, Altemeyer ve 

Hunsberger, dinden uzaklaşan bireylerin bir kısmının bu süreçte özgürlük ve bireysel anlam 

arayışına vurgu yaptığını, diğer bir kısmının ise belirsizlik ve anlam kaybıyla başa çıkmakta 

zorlandığını belirtmiştir.667 Ayrıca Zuckerman, dinî ritüellerin bazı bireyler için bir tür 

psikolojik destek ve güven kaynağı oluşturduğunu, ancak bu ritüellerden vazgeçildiğinde 

bireylerin farklı başa çıkma stratejileri geliştirmeleri gerektiğini ifade etmiştir.668 Bu 

 
665 Frankl - Crumbaugh, Psychotherapy and Existentialism; Selected Papers on Logotherapy, 58. 

666 McIntosh, “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion and Coping”, 42. 

667 Altemeyer - Hunsberger, Amazing Conversions, 255. 

668 Zuckerman, Society Without God, 222. 



 
272 

 

çerçevede, katılımcıların özgürlük hissiyle birlikte yaşadığı boşluk duygusu ve belirsizlik, 

literatürde de sıklıkla dile getirilen bir dizi psikolojik değişimle tutarlılık göstermektedir.  

 

3.11.1.1. Dinden Uzaklaşmanın Olumsuz Etkileri 

Dinden uzaklaşmanın olumsuz etkileri katılımcıların cevapları doğrultusunda ortak temalara 

ayrılmıştır. 

 

3.11.1.1.1. Belirsizlik ve anksiyete 

Katılımcı 5, dinden uzaklaşmanın ardından belirsizlik duygusuyla başa çıkmakta zorlandığını 

belirtmiştir. Özellikle, dinî inançların sağladığı güven duygusunu kaybetmek, katılımcıda 

büyük bir anksiyete yaratmıştır. İnançsızlığın getirdiği “bilinmezlik” duygusu, hayatın anlamını 

sorgulama ve geleceğe dair kaygılarla birleşerek zihinsel baskıya yol açmıştır. Katılımcı 5 bu 

durumu şöyle ifade etmiştir: “Eskiden bir yaratıcıya güvenirdim ve hayatımda bir amaç hissi 

vardı, şimdi ise her şeyin anlamsız olduğunu düşünüyorum.” 

Bu bulgu, bilişsel psikoloji ve dinden uzaklaşma ile açıklanabilir. Bilişsel psikolojiye göre, 

bireylerin inanç sistemleri, dünyayı anlamlandırmalarına ve belirsizlikle başa çıkmalarına 

yardımcı olur.669 Dinî inancın sağladığı bilişsel çerçevenin kaybolması, bireylerde anksiyete ve 

belirsizlik hissini artırabilir. Katılımcının “hayatın anlamsız geldiği” ifadesi, bu tür bir bilişsel 

boşluğun sonucudur. 

Alanyazındaki araştırmalar, bu tür deneyimlerin oldukça yaygın olduğunu ortaya koymaktadır. 

Örneğin, Galen ve Kloet, dinî inançların bireylerin hayatlarına anlam kattığını ve bu 

inançlardan uzaklaşmanın, özellikle daha önce güçlü bir dinî bağlılık yaşamış kişilerde, 

belirsizlik hissini artırabileceğini göstermiştir.670 Benzer şekilde Altemeyer ve Hunsberger, 

dinden uzaklaşan bireylerde, önceden dinin sunduğu açıklamaların yokluğu nedeniyle 

varoluşsal kaygı ve geleceğe dair belirsizlik hislerinin artabileceğini belirtmiştir.671 Bu 

 
669 Şahin, “Din Psikolojisinde Bilişsel Yaklaşım”, 38. 

670 Luke William Galen - James D. Kloet, “Mental Well-Being in the Religious and the Non-Religious: Evidence for a 
Curvilinear Relationship”, Mental Health, Religion & Culture 14/7 (2011), 678-681. 

671 Altemeyer - Hunsberger, Amazing Conversions, 223-228. 



 
273 

 

bağlamda, katılımcının ifade ettiği anksiyete ve anlam kaybı, alanyazında dinî inancın bir güven 

ve anlam kaynağı olarak işlev gördüğü görüşüyle uyumlu bir şekilde açıklanabilir. 

 

3.11.1.1.2. Hayatın anlamını sorgulama 

Katılımcı 8, dinî kuralların ve ritüellerin yaşamına kattığı anlam ve yönelimin kaybolması 

sonucunda kendisini boşlukta hissetmeye başladığını dile getirmiştir. Din, bu katılımcı için 

yaşam rehberi olmuşken, inançsızlık sürecine geçişte bu düzenin kaybolması “hayatın anlamını 

sorgulama” sürecini başlatmıştır. Katılımcı 8, bu konuda şöyle demektedir: “Dinî bir inanç beni 

belirli bir düzene ve amaca bağlıyordu. Dinden uzaklaşınca bu rehberliği kaybettim ve şimdi neye 

inanacağımı, nasıl bir yaşam süreceğimi bilmiyorum.” 

Bu bulgu, varoluşçu psikoloji ve dinden uzaklaşma ile açıklanabilir. Hümanist psikolojinin bir alt 

dalı olan varoluşçu psikolojiye göre, bireyler yaşamlarına anlam katma ihtiyacı duyarlar.672 

Din, birçok insan için anlam ve yönelim sağlarken, inançtan uzaklaşan bireyler bu anlamı 

yeniden inşa etmekte zorlanabilirler. Katılımcının “şimdi neye inanacağımı bilmiyorum” ifadesi, 

varoluşsal boşluk ve kimlik arayışıyla ilişkilendirilebilir. 

Bu tür yaşantılar, alanyazında da sıkça ele alınan bir konudur. Örneğin, Heine, Proulx ve Vohs, 

anlam kaybının bireylerde varoluşsal krizleri tetikleyebileceğini, özellikle de daha önce dinî bir 

çerçeve içinde anlam bulan bireylerde, bu çerçevenin yokluğunda yeni bir anlam kaynağı 

bulmanın zor olabileceğini belirtmişlerdir.673 Ayrıca Yalom, dinî inançların kaybıyla bireylerin 

yaşamlarına dair rehberlik hissini yitirebileceklerini ve bu durumun onları derin bir anlam 

sorgulama sürecine itebileceğini ifade etmiştir.674 Bu bağlamda, katılımcının ifade ettiği “neye 

inanacağımı, nasıl bir yaşam süreceğimi bilmiyorum” gibi düşünceler, literatürde varoluşsal 

boşluk ve anlam arayışı olarak tanımlanan süreçlerle örtüşmektedir. 

 

3.11.1.1.3. Duygusal boşluk ve yalnızlık hissi 

Katılımcı 12, dinin kendisi için bir topluluk içinde yer alma ve aidiyet duygusu sağladığını ifade 

etmiştir. Ancak dinden uzaklaştığında bu toplulukla bağlarını kaybetmiş ve yalnızlık 

hissetmiştir. Dinî topluluklarla olan bağın kopması, sosyal çevresini yeniden tanımlamasını 

zorunlu kılmış ve bu durum yalnızlık duygusunu beraberinde getirmiştir. Katılımcı 12 bu 

 
672 Zarzycka vd., “Deconversion Processes and Quality of Life among Polish Adolescents: The Mediating Role of 

Social Support”, 203. 

673 Steven J. Heine vd., “The Meaning Maintenance Model: On the Coherence of Social Motivations”, Personality and 
Social Psychology Review 10/2 (2006), 95. 

674 Irvin D. Yalom, Existential Psychotherapy (New York: Basic Books, 1980), 522. 



 
274 

 

konuda şöyle demektedir: “Dindar çevremle aramda bir mesafe oluştu, kendimi hem sosyal hem 

de duygusal anlamda yalnız hissetmeye başladım. Bu süreç benim için oldukça zorlayıcı oldu.” 

Bu bulgu, sosyal kimlik teorisi ile açıklanabilir. Sosyal kimlik teorisine göre, bireyler ait oldukları 

gruplar aracılığıyla kendilerini tanımlar ve sosyal aidiyet hissederler.675 Dinî topluluklar, 

bireylere güçlü bir kimlik ve sosyal destek sunar. Katılımcının dindar çevresiyle bağlarının 

kopması, aidiyet kaybına yol açarak yalnızlık hissini artırmıştır. Bu durum, bireyin sosyal 

kimliğini yeniden inşa etme sürecinde zorluk yaşamasına neden olabilir. 

Bu bulgular, alanyazındaki mevcut çalışmalarla uyum göstermektedir. Örneğin, Green ve 

Elliott, dinî toplulukların bireylere yalnızca manevi rehberlik sağlamakla kalmayıp, aynı 

zamanda önemli bir sosyal destek kaynağı sunduğunu belirtmiştir.676 Bu tür topluluklardan 

uzaklaşan bireylerin, kimliklerini yeniden inşa etmekte ve yeni sosyal bağlar kurmakta 

zorlandıkları, bu süreçte de duygusal boşluk ve yalnızlık hissettikleri literatürde sıklıkla dile 

getirilmektedir. Ayrıca, Stark ve Finke, dinden uzaklaşma sürecinin bireyde sosyal kimlik 

kaybına yol açabileceğini ve bu kaybın yalnızlık hissiyle sonuçlanabileceğini ifade etmiştir.677 

Bu bağlamda, katılımcının ifade ettiği yalnızlık ve duygusal boşluk duygusu, Sosyal kimlik 

teorisinin ve alanyazındaki diğer bulguların öne sürdüğü mekanizmalarla tutarlılık 

göstermektedir. 

 

3.11.1.1.4. Psikolojik destek ve düzenin kaybı 

Bazı katılımcılar, dinî ritüelerin kendisine sağladığı psikolojik desteğin kaybolmasını büyük bir 

boşluk olarak hissetmiştir. Namaz, dua gibi dinî pratiklerin getirdiği iç huzurun ve sakinleştirici 

etkilerin kaybolması, bazı katılımcılar için hayatı daha zor hale getirmiştir. Bu ritüellerin 

sağladığı alışkanlıkların kaybolması, duygusal anlamda bir boşluk yaratmış ve bu geçiş süreci 

oldukça zorlayıcı olmuştur. Katılımcı 7, dua edememenin getirdiği olumsuz durumu şu sözlerle 

ifade etmektedir:  “Dua etmek, kötü hissettiğim zamanlarda bana destek olurdu. Şimdi bu 

ritüelden yoksunum ve duygusal olarak kendimi daha zayıf hissediyorum.” 

Bazı katılımcılar ise, ritüellerin sadece bireysel huzur değil, aynı zamanda günlük yaşamda bir 

yapı ve anlam duygusu kazandırdığını belirtmiştir. Özellikle günün belirli vakitlerinde yapılan 

ibadetlerin, zaman yönetimi ve yaşamın akışı üzerinde disiplin sağlayıcı bir rolü olduğu ifade 

edilmiştir. Bu düzenin kaybolmasıyla birlikte, bireyler zamanla içsel bir dağınıklık ve 

yönsüzlük hissi yaşamaya başlamıştır. Dinin sağladığı bu sembolik çerçevenin yokluğu, 

bireylerin yaşamlarına dair anlamlandırma çabalarını da olumsuz etkilemiştir. Bu durum, 

 
675 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 53-55. 

676 Morgan Green - Marta Elliott, “Religion, Health, and Psychological Well-Being”, Journal of Religion and Health 
49/2 (2010), 157. 

677 Rodney Stark - Roger Finke, Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religion (Berkeley, Calif.: University of 
California Press, 2000), 327-331. 



 
275 

 

ritüellerin sadece manevî değil, aynı zamanda yapısal ve yönlendirici bir işlev gördüğünü 

ortaya koymaktadır. Ritüellerden uzaklaşma süreci, bireyin sadece inanç sisteminde değil, aynı 

zamanda günlük rutinlerinde de bir çözülmeye yol açabilmektedir. 

Bu bulgu, işlevselcilik yaklaşımıyla açıklanabilir. İşlevselciliğe göre, din bireylere psikolojik 

rahatlama, stres yönetimi ve duygusal destek sağlar.678 Katılımcının dua ve namaz gibi 

ritüelleri bırakması, bu  manevî destek mekanizmasını kaybetmesine neden olmuştur. Dinî 

ritüellerin düzenli olarak uygulanması, bireyde bir güven ve huzur hissi oluştururken, bu 

pratiğin terk edilmesi duygusal boşluk ve kırılganlık hissini artırmıştır. 

Bu tür deneyimler, alanyazında dinî ritüellerin psikolojik işlevleri üzerine yapılan 

araştırmalarla da örtüşmektedir. Örneğin Pargament ve Exline’ın çalışmalarında, dinî 

pratiklerin bireylere stresle başa çıkmada, anlam arayışında ve duygusal denge sağlama 

konusunda önemli bir kaynak sunduğu belirtilmiştir.679 Bu ritüellerden uzaklaşmanın, 

bireylerde bir “manevî boşluk” yaratarak, duygu durumunda olumsuz değişimlere neden 

olduğu ifade edilmektedir. Bu bağlamda, katılımcının dua ve namaz gibi uygulamalardan 

mahrum kalmasının yarattığı duygusal kırılganlık, literatürde tanımlanan bu etkilerle 

uyumludur. Dinî ritüellerin terk edilmesinin, bireyin duygusal düzenini yeniden kurmasını 

gerektirdiği ve bu süreçte zorlanmalar yaşanabildiği alanyazındaki bulgularla da tutarlıdır. Bu 

olumsuz etkiler, katılımcıların dinden uzaklaşmasının ardından yaşadıkları karmaşık duygusal 

 
678 Aikin - Hodges, “Wittgenstein, Dewey, and the Possibility of Religion”, 8. 

679 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 533; Julie J. Exline (ed.), “Religious and spiritual struggles”, 
APA handbook of psychology, religion, and spirituality (Vol 1): Context, theory, and research, APA handbooks in 
psychology® (Washington, DC, US: American Psychological Association, 2013), 463. 



 
276 

 

ve sosyal süreçleri ortaya koymaktadır. Özellikle dinî inançlara samimi bağlılık yaşayan 

katılımcılarda, bu etkiler daha belirgin şekilde gözlemlenmiştir.  

Aşağıdaki grafikte, katılımcıların yaşadığı olumsuz deneyimler oransal olarak 

gösterilmektedir.  

 

Grafik 3.11. Dinden uzaklaşmanın olumsuz etkileri 

 

Görüldüğü üzere katılımcıların %40’ı dinî inançtan uzaklaşmanın, ritüeller ve dua gibi destek 

mekanizmalarının kaybıyla psikolojik anlamda zorlanmalarına neden olduğunu belirtmiştir. 

Yalnızlık Hissi: %50 oranında katılımcı, dinden uzaklaşmanın sonucunda yalnızlık 

hissettiklerini ifade etmiştir. Bu, sosyal çevre ve dinî adiyetin kaybının yarattığı bir sonuç 

olarak değerlendirilmiştir. 

Duygusal Boşluk: Katılımcıların %60’ı, inançtan uzaklaşmanın duygusal bir boşluk 

hissetmelerine yol açtığını belirtmiştir. Bu, dinî pratiklerin sağladığı anlamın ve kişisel 

tatminin eksikliğinden kaynaklanmaktadır. 

Hayatın Anlamını Sorgulama: %70 oranında katılımcı, inançsızlık sürecinde hayatın anlamını 

sorgulama ihtiyacı hissetmiştir. Bu, özellikle dinî anlatıların sağladığı yaşam amacının 

kaybından kaynaklanmaktadır. 

Belirsizlik ve Anksiyete: Katılımcıların %80’i, inançsızlık nedeniyle belirsizlik ve anksiyete 

yaşadıklarını belirtmiştir. İnancın sağladığı kesinlik ve güvenin kaybolması, bu hislerin 

artmasına neden olmuştur. 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

Psikolojik
Destek
Kaybı

Yalnızlık
Hissi

Duygusal
Boşluk

Hayatın
Anlamını

Sorgulama

Belirsizlik
ve

Anksiyete

Katılımcı Oranları



 
277 

 

Bu veriler, dinden uzaklaşmanın katılımcılar üzerinde önemli ölçüde psikolojik ve duygusal 

etkiler bıraktığını ve bu süreçte belirsizlik ve anksiyetenin en yaygın olumsuz sonuç olduğunu 

göstermektedir. 

 

3.11.2. Uzaklaşmanın sosyal ve duygusal sonuçları 

Dinden uzaklaşma, katılımcıların sosyal ilişkileri ve duygusal dengeleri üzerinde farklı 

şekillerde etkiler bırakmıştır. Bu süreçte katılımcılar birbirinden farklı sosyal ve duygusal 

sonuçlar yaşamışlardır. 

 

3.11.2.1 Sosyal Sonuçlar 

Dinden uzaklaşma sürecinde bireylerin karşılaştıkları sosyal sonuçlar, yalnızca inanç 

değişikliğiyle sınırlı kalmayıp, sosyal çevreleriyle olan ilişkilerini ve toplumsal aidiyetlerini de 

önemli ölçüde etkilemiştir. Bu durum, bireylerin yakın çevreleri tarafından yargılanma 

korkusu yaşamalarına, farklı bir kimlik benimsemelerinin getirdiği gerilimle baş etmeye 

çalışırken kendilerini daha yalnız hissetmelerine neden olmuştur. Aile üyeleri, arkadaşlar ve 

dinî cemaatlerden uzaklaşmak ya da bu gruplarla olan bağların zayıflaması, bireylerin hem 

psikolojik hem de sosyal anlamda izolasyon duygusuyla karşılaşmalarına yol açmıştır. Bu 

süreç, bireylerin yalnızca dinî kimliklerinden değil, aynı zamanda bir topluluğun parçası olma 

duygusundan da kopmalarına neden olmuş, onları toplumsal hayatta daha kırılgan bir konuma 

sürüklemiştir. Örneğin, katılımcı 5, “Ailemde kimse benim gibi düşünmüyor, bu yüzden kendimi 

onlara açamıyorum ve bu beni izole hissettiriyor” diyerek yaşadığı sosyal izolasyonu ifade 

etmiştir. 

Bu bulgular alanyazındaki araştırmalarla da uyum göstermektedir. Örneğin, Smith ve Hecht, 

dinden uzaklaşan bireylerin sıklıkla sosyal çevreleriyle olan bağlarını yeniden tanımlamak 

zorunda kaldıklarını, bunun da ailevi ve toplumsal ilişkilerde gerilimlere yol açtığını 

belirtmiştir.680 Ayrıca, Hunsberger ve Altemeyer, dinî topluluklardan uzaklaşmanın bireylerde 

aidiyet hissini azaltarak yalnızlık ve izolasyon duygularını tetiklediğini ifade etmiştir.681 Bu 

bağlamda, katılımcının ailesine kendini açamama ve sosyal anlamda izole hissetme deneyimi, 

literatürde belirtilen sosyal ve duygusal sonuçlarla örtüşmektedir. Bu durum, dinden 

 
680 Hunsberger - Altemeyer, Atheists, 143; Jennifer Hecht, Doubt: A History: The Great Doubters and Their Legacy of 

Innovation from Socrates and Jesus to Thomas Jefferson and Emily Dickinson (San Francisco: HarperOne, 2003), 
486-489. 

681 Jonathan Z. Smith, Imagining Religion: From Babylon to Jonestown (Chicago: University of Chicago Press, 2011), 
143. 



 
278 

 

uzaklaşma sürecinin yalnızca bireysel bir inanç değişikliği değil, aynı zamanda toplumsal 

ilişkilerde bir yeniden yapılanma süreci olduğunu ortaya koymaktadır. 

 

3.11.2.1.1. Sosyal yalnızlık ve izolasyon 

Dinden uzaklaşan katılımcılar arasında, bu durumun getirdiği sosyal sonuçlardan biri yalnızlık 

ve izolasyon hissi olmuştur. Özellikle dinî cemaatlere, aileye ya da arkadaş çevresine karşı 

farklı inanç veya düşünce yapılarına sahip olmak, bireylerin bu topluluklardan dışlanmasına 

veya kendilerini uyumsuz hissetmesine yol açmıştır. Katılımcı 5, “Ailemde kimse benim gibi 

düşünmüyor, bu yüzden kendimi onlara açamıyorum ve bu beni izole hissettiriyor” diyerek 

yaşadığı sosyal izolasyonu ifade etmiştir. 

Bu bulgu, sosyal kimlik teorisi ile açıklanabilir. Teoriye göre, bireyler, aidiyet hissettikleri 

grupların norm ve değerleriyle uyum içinde olduklarında kendilerini güvende hissederler.682 

Ancak dinden uzaklaşan bireyler, önceki sosyal çevreleriyle değer çatışması yaşadıklarında, 

grup içindeki statülerini kaybetme veya dışlanma riskiyle karşı karşıya kalırlar. Bu durum, 

bireylerin kendilerini yalnız ve izole hissetmelerine neden olabilir. 

Bu tür deneyimler, alanyazındaki çalışmalarda sıkça dile getirilen sosyal sonuçlarla uyum 

göstermektedir. Örneğin, Cragun ve Friedlander, dinî inançlarını terk eden bireylerin 

topluluklarından uzaklaştıklarında, yalnızlık ve sosyal dışlanma duygularıyla baş etmekte 

zorlandıklarını belirtmiştir.683 Benzer şekilde, Zuckerman dinden uzaklaşmanın, bireyin 

önceki sosyal çevresiyle çatışmaya yol açarak yalnızlık ve izolasyon hissini artırabileceğini 

ifade etmiştir.684 Bu bağlamda, katılımcının ailesiyle yaşadığı değer çatışması ve kendini izole 

hissetme durumu, literatürde tanımlanan sosyal yalnızlık ve izolasyon süreçleriyle 

örtüşmektedir. Bu durum, dinden uzaklaşmanın sosyal ilişkilerdeki etkilerinin, bireyin 

psikolojik durumuna nasıl yansıdığını anlamak açısından önemli bir bağlam sunmaktadır. 

 

3.11.2.1.2. Aile ilişkilerinde gerilim 

Dinden uzaklaşma, özellikle inançlarına sıkı sıkıya bağlı ailelerin içinde yaşandığında, ciddi 

sosyal gerilimlere sebep olmuştur. Katılımcı 8, inançlarını sorguladığını ailesine söylemekten 

çekindiğini belirtmiştir. “Ailem çok dindar olduğu için onlara farklı düşündüğümü söyleyemedim. 

 
682 Bahar, “Sosyal Öğrenme Kuramı ve Sosyal Değişim Kuramı Perspektifinden Etik Liderlik”, 240. 

683 Carrie L. Cragun - Myrna L. Friedlander, “Experiences of Christian Clients in Secular Psychotherapy: A Mixed-
Methods Investigation”, Journal of Counseling Psychology 59/3 (2012), 383. 

684 Zuckerman, Living the Secular Life, 237. 



 
279 

 

Bu yüzden aramızdaki bağ zayıfladı,” diyerek bu süreçte ailesiyle daha yüzeysel ve mesafeli 

ilişkiler kurduğunu dile getirmiştir. 

Bu bulgu, aile sistemleri teorisi ile açıklanabilir. Teoriye göre, aile içindeki bireylerin rolleri ve 

ilişkileri, dengeyi korumaya yöneliktir.685 Ancak birey, inanç değişimi gibi büyük bir dönüşüm 

yaşadığında, bu durum aile içi dinamikleri bozar ve gerilime neden olur. Katılımcının ailesine 

düşüncelerini açıklayamaması, aile içindeki uyum ihtiyacıyla bireysel kimlik gelişimi 

arasındaki çatışmayı göstermektedir. 

Alanyazında, dinden uzaklaşmanın aile ilişkileri üzerindeki etkileri üzerine yapılan çalışmalar 

bu tür bulguları doğrular niteliktedir. Örneğin Edgell ve Sherkat, inanç değişikliğinin, özellikle 

muhafazakâr ve dindar aile yapılarında, aile bireyleri arasında gerilime ve bağların 

zayıflamasına yol açabildiğini ifade etmiştir.686 Edgell’in çalışması, dinî inançların aile 

kimliğinin bir parçası haline geldiği durumlarda, bu inançlardan kopmanın aile dinamiklerinde 

çatlaklara neden olduğunu vurgular. Sherkat ise, dinî bağlılığı yüksek ailelerde inanç 

değişikliğinin, bireyin sosyal destek sistemini zayıflatabileceğini ve aile içindeki ilişkilerde 

mesafeye yol açabileceğini belirtmiştir. Bu bağlamda, katılımcının ailesine düşüncelerini 

açıklayamaması ve aradaki bağın zayıflaması, literatürde tanımlanan bu süreçlerle 

örtüşmektedir. Bu durum, dinden uzaklaşmanın yalnızca bireysel bir dönüşüm değil, aynı 

zamanda aile içi ilişkileri yeniden şekillendiren karmaşık bir sosyal süreç olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

 

3.11.2.1.3. Yeni sosyal çevre arayışı 

Dinden uzaklaşan bazı katılımcılar, bu süreçte kendilerine yeni bir sosyal çevre edinme ihtiyacı 

hissetmişlerdir. Katılımcı 12, “Eskiden içinde bulunduğum cemaatle artık bağım kalmadı, ama 

yeni arkadaşlar edindim ve bu beni daha rahat hissettirdi” diyerek yeni bir çevre oluşturmanın, 

yalnızlık hissini azalttığını ifade etmiştir. Bu durum, sosyal yalnızlık hissini azaltmakla birlikte, 

bireylere kendilerini ifade edebilecekleri daha açık bir ortam sunmuştur. 

Bu bulgu, sosyal kimlik teorisi ile açıklanabilir. Teoriye göre bireyler, aidiyet hissi duydukları 

gruplar aracılığıyla kimliklerini şekillendirirler.687 Dinden uzaklaşma sürecinde bireyler, 

önceki sosyal kimliklerinden ayrıldıkları için yeni bir aidiyet alanı oluşturma ihtiyacı duyarlar. 

 
685 Erkan - Afşin, “Bowen’in Aile Sistemleri Teorisi’nde ‘Üçgenleşme’”, 107. 

686 Penny Edgell, Religion and Family in a Changing Society (Princeton: University Press, 2013), 57/127; Darren E. 
Sherkat, “Religion and Scientific Literacy in the United States”, Social Science Quarterly 92/5 (2011), 1145. 

687 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 48. 



 
280 

 

Yeni bir çevre edinmek, bireyin kendini ifade etme ve sosyal destek bulma sürecinde önemli 

bir rol oynar. 

Bu bulgular, alanyazındaki diğer çalışmalarla da uyum göstermektedir. Örneğin Norenzayan 

ve Shariff, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde yeni sosyal gruplara dahil olmanın, eski dinî 

topluluklarından kopmanın yarattığı boşluğu doldurabileceğini belirtmişlerdir.688 Ayrıca 

Cragun, dinden uzaklaşan bireylerin yeni bir sosyal çevre oluşturma arayışlarının, hem aidiyet 

hissini yeniden kazanmalarına hem de kendilerini özgürce ifade edebilmelerine olanak 

tanıdığını vurgulamıştır.689 Bu bağlamda, katılımcının yeni bir sosyal çevre edinme deneyimi, 

literatürde ifade edilen sosyal kimlik yeniden inşası ve toplumsal aidiyet ihtiyacını 

yansıtmaktadır. Bu süreç, bireyin dinden uzaklaştıktan sonra sosyal bağlantılarını yeniden 

yapılandırarak daha dengeli bir sosyal kimlik geliştirmesine yardımcı olabilir. 

 

3.11.2.2. Duygusal Sonuçlar 

Dinden uzaklaşma sürecinin bireyler üzerinde yalnızca sosyal değil, duygusal anlamda da 

büyük etkiler bıraktığı görülmektedir. Bu süreçte, katılımcılar, inanç sistemlerinin ve dinî 

pratiklerin duygusal dünyaları üzerindeki etkilerini sorgulamış ve kimi zaman bu yüklerden 

sıyrılmanın getirdiği bir rahatlama hissi yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Dinî yükümlülüklerden 

uzaklaşmak, bazı bireylerde hafifleme, ferahlama ve özgürleşme duygularını beraberinde 

getirmiştir. Bu durum, katılımcıların sadece dışarıdan gelen baskılardan kurtulmalarıyla değil, 

aynı zamanda kendi içsel beklentilerini ve kişisel değerlerini daha net şekilde ortaya 

koymalarıyla da ilişkilendirilmiştir. 

Örneğin, katılımcı 3, “Dinî ritüelerden uzaklaşmak, kendimi daha özgür hissetmeme neden oldu. 

Kendi değerlerimi daha rahat belirleyebiliyorum,” diyerek, bu sürecin kendisi için dönüştürücü 

bir duygusal deneyim olduğunu açıklamıştır. Bu özgürlük ve rahatlama hissi, katılımcılara 

kendilerini daha iyi tanıma ve bireysel olarak daha güçlü hissetme fırsatı sunmuştur. Aynı 

zamanda, bu sürecin duygusal boyutu, bireylerin kişisel gelişimlerini daha kapsamlı 

keşfetmelerini ve hayata daha olumlu bir bakış açısıyla yaklaşmalarını sağlamıştır. 

Bu bulgular, hümanist psikoloji perspektifiyle açıklanabilir. Carl Rogers ve Abraham Maslow 

gibi hümanist psikologlar, bireyin özgün benliğini keşfetmesini ve kendini gerçekleştirme 

sürecini vurgular.690 Dinden uzaklaşan bazı katılımcıların hissettiği özgürleşme ve kendini 

 
688 Ara Norenzayan - Azim F. Shariff, “The Origin and Evolution of Religious Prosociality”, Science 322/5898 

(2008), 59. 

689 Ryan T. Cragun, What You Don’t Know About Religion (Chicago: Pitchstone Publishing, 2013), 248. 

690 Martin vd., Psychology, 27. 



 
281 

 

daha iyi tanıma duygusu, bireyin kendi değerlerini ve kimliğini otantik bir şekilde oluşturma 

süreciyle ilişkilendirilebilir. 

Hümanist psikolojiye göre birey, kendi içsel motivasyonları doğrultusunda kararlar aldığında 

daha doyumlu ve anlamlı bir yaşam sürer. Katılımcıların dinî ritüellerden uzaklaştıktan sonra 

kendilerini daha rahat ve özgür hissetmeleri, bireysel özerklik ve kişisel gelişim sürecine daha 

fazla odaklanmalarıyla açıklanabilir. Bu süreç, bireyin dışsal beklentiler yerine kendi içsel 

değerlerine göre hareket etmesiyle psikolojik iyilik hâlini artırabilir. 

Bu bulgular, alanyazında da karşılık bulmaktadır. Örneğin, Zuckerman tarafından yapılan 

çalışmalar, dinden uzaklaşma sürecinde bireylerin kişisel değerlerini yeniden tanımlayarak 

daha fazla içsel uyum ve özgürlük hissettiklerini ortaya koymuştur.691 Ayrıca Bruce, dinî 

inançlardan uzaklaşmanın bazı bireylerde duygusal yüklerin azalmasına ve bu süreçte daha 

özgün bir kimlik geliştirmelerine olanak sağladığını vurgulamıştır.692 Bu bağlamda, 

katılımcıların ifade ettiği özgürleşme ve kendini tanıma duygusu, hümanist psikoloji 

yaklaşımlarıyla uyumlu bir şekilde bireysel gelişim ve psikolojik iyilik hâli ile bağlantılı olarak 

açıklanabilir. Bu süreç, dinî ritüellerin ve inanç sistemlerinin yerine, bireyin içsel değerlerine 

dayanan bir yaşam tarzına geçişi destekleyerek, kişisel anlamda olumlu bir dönüşüm 

sağlayabilir. 

 

3.11.2.2.1. Özgürlük ve rahatlama hissi 

Bazı katılımcılar, dinî yükümlülüklerden uzaklaşmanın bir özgürlük ve rahatlama hissi 

yarattığını ifade etmişlerdir. Katılımcı 3, “Dinî ritüelerden uzaklaşmak, kendimi daha özgür 

hissetmeme neden oldu. Kendi değerlerimi daha rahat belirleyebiliyorum,” diyerek bu sürecin 

kendisine sağladığı duygusal rahatlığı dile getirmiştir. Bu özgürlük, özellikle katılımcıların 

kendilerini daha iyi tanımalarına ve bireysel olarak daha güçlü hissetmelerine yardımcı 

olmuştur. 

Bu bulgu, hümanist psikoloji ile uyumludur. Hümanist psikoloji, bireyin kendini gerçekleştirme 

ve özgür irade ile hareket etme ihtiyacını vurgular.693 Dinden uzaklaşan katılımcılar, bireysel 

değerlerini keşfetme ve dışsal otoritelerden bağımsız kararlar alma sürecini yaşadıklarında, 

kendilerini daha özgür ve rahat hissedebilirler. Bu durum, Maslow’un kendini gerçekleştirme 

kavramı ile de ilişkilendirilebilir. 

Bu tür bulgular, alanyazındaki araştırmalarla da uyum göstermektedir. Örneğin, Edgell ve 

Zuckerman, bireylerin dinî yükümlülüklerden uzaklaştıklarında kendilerini daha bağımsız ve 

özgür hissettiklerini, bu durumun bireysel değerlerini yeniden değerlendirme süreçlerini 

 
691 Phil Zuckerman, Faith No More: Why People Reject Religion (Oxford: Oxford University Press, 2015), 222-226. 

692 Bruce, God Is Dead, 233. 

693 Fernald, Psychology, 28. 



 
282 

 

desteklediğini belirtmişlerdir.694 Ayrıca, Yalom’un varoluşçu perspektifi, bireylerin dışsal 

otoritelerden kurtulduklarında anlam arayışlarını daha içsel bir düzlemde sürdürmelerine 

olanak tanıdığını öne sürer.695 Bu bağlamda, katılımcının ifade ettiği özgürlük ve rahatlama 

hissi, literatürde tanımlanan bireysel otonomi ve psikolojik özgürleşme süreçleriyle tutarlıdır. 

Hümanist psikolojinin vurguladığı özgür irade ve kişisel büyüme, bu tür deneyimlerin temelini 

oluşturmakta ve bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde daha olumlu bir duygusal geçiş 

dönemi yaşamalarını sağlamaktadır. 

 

3.11.2.2.2. Duygusal boşluk ve belirsizlik 

Dinden uzaklaşmanın duygusal olarak zorlayıcı sonuçları da olmuştur. Katılımcı 7, “Artık 

hayatımın bir amacı yokmuş gibi hissediyorum, dinin getirdiği anlamı kaybettim,” diyerek inanca 

dayalı güven duygusunun kaybolmasının, hayatının anlamını sorgulamasına ve duygusal bir 

boşluk hissetmesine neden olduğunu belirtmiştir. Bu belirsizlik, yaşamın anlamına yönelik 

sorulara yol açarak anksiyeteyi artırmıştır. 

Bu bulgu, psikanalitik teori ile uyumludur. Freud’un dinin birey için psikolojik bir güvenlik 

sağladığına dair görüşü,696 bu katılımcının yaşadığı belirsizlik ve duygusal boşluk ile 

örtüşmektedir. Din, bilinçdışı düzeyde bir anlam ve düzen sunarak bireyin kaygılarını 

yatıştırabilir. Ancak dinden uzaklaşma sürecinde, birey bu güvenlik hissini kaybedebilir ve 

varoluşsal kaygılarla baş başa kalabilir. 

Bu tür duygusal tepkiler, alanyazında da karşılık bulmaktadır. Örneğin Hood, Hill ve Spilka, dinî 

inançların bireye yalnızca manevî bir rehberlik değil, aynı zamanda psikolojik bir güvenlik 

duygusu sağladığını; bu inançların kaybının ise bireyde anlam kaybına ve duygusal kırılganlığa 

yol açabileceğini belirtmiştir.697 Benzer şekilde Yalom, dinî inanışların bireyin varoluşsal 

kaygılarını yatıştırdığını ve bu inançların kaybının, bireyi anlam arayışında zorlayıcı bir 

belirsizlikle baş başa bırakabileceğini ifade etmiştir.698 Bu bağlamda, katılımcının ifade ettiği 

duygusal boşluk ve belirsizlik, psikanalitik ve varoluşçu yaklaşımlarla uyumlu bir şekilde 

 
694 Penny Edgell, “A Cultural Sociology of Religion: New Directions”, Annual Review of Sociology 38 (2012), 255; 

Zuckerman, Living the Secular Life, 243. 

695 Yalom, Existential Psychotherapy, 488. 

696 Sigmund, Totem und Tabu, 48. 

697 Hood vd., The Psychology of Religion: An Empirical Approach, 501. 

698 Yalom, Existential Psychotherapy, 438. 



 
283 

 

açıklanabilir. Dinden uzaklaşma, bireyde psikolojik düzen ve anlam kaynaklarının kaybına 

neden olarak, yeni bir varoluşsal çerçeve arayışını zorunlu kılabilir. 

3.11.2.2.3. Duygusal güven kaybı 

Dinden uzaklaşmak, bazı katılımcıların gözünde, hayatın anlamına ve düzenine dair 

hissettikleri güvenin kaybolmasıdır. Katılımcı 10, “Eskiden ne olacağına dair bir güven duygum 

vardı. Şimdi ise her şey belirsiz,” diyerek dinî inançların sağladığı metafiziksel güvenin 

kaybolduğunu ve bu durumun duygusal kırılganlığa yol açtığını ifade etmiştir. 

Bu bulgu, işlevselcilik yaklaşımıyla uyumludur. İşlevselcilik, dinin bireylere psikolojik bir güven 

ve toplumsal istikrar sağladığını öne sürer.699 Katılımcının yaşadığı duygusal güven kaybı, 

dinin birey için sunduğu anlam ve düzenin ortadan kalkmasıyla açıklanabilir. Dinden 

uzaklaşma, bireyin yaşamındaki bu işlevsel desteği kaybetmesine ve belirsizlik duygusuyla 

başa çıkmakta zorlanmasına neden olmuştur. 

Bu tür bir duygusal deneyim, alanyazındaki çalışmalarla da uyum göstermektedir. Örneğin 

Hood, Hill ve Spilka, dinî inançların bireyler için yalnızca manevi bir bağ değil, aynı zamanda 

psikolojik bir istikrar kaynağı olduğunu; bu inançlardan uzaklaşmanın ise metafiziksel güven 

kaybı ve varoluşsal belirsizlik hissini artırabileceğini belirtmiştir.700 Ayrıca Pargament, dinî 

bağlılığın bireylerin yaşamlarına düzen ve anlam kattığını ve bu bağlılığın kaybının, psikolojik 

dayanıklılığı zayıflatabileceğini ifade etmiştir.701 Bu bağlamda, katılımcının “Eskiden ne 

olacağına dair bir güven duygum vardı” ifadesi, literatürdeki bu bulgularla uyumlu bir şekilde, 

dinden uzaklaşmanın duygusal sonuçlarını anlamak açısından önemli bir örnek teşkil 

etmektedir. 

 

3.11.2.2. 4. Ait olma duygusunun eksikliği 

Dinî cemaatlerin sağladığı aidiyet hissi, dinden uzaklaşan bireyler için kaybolmuş ve bu durum 

duygusal bir eksikliğe yol açmıştır. Katılımcı 15, “Eskiden cemaatin bir parçasıydım, ama şimdi 

onlardan koptum ve yalnız hissediyorum,” diyerek dinî topluluklardan uzaklaşmanın kendisini 

nasıl etkilediğini açıklamıştır. Bu aidiyet eksikliği, bireylerin yalnızlık hislerini ve toplumda yer 

bulma mücadelelerini artırmıştır. 

Bu bulgu, sosyal kimlik teorisi ile uyumludur. Sosyal kimlik teorisi, bireylerin ait oldukları 

gruplar aracılığıyla kimlik geliştirdiklerini ve bu grupların onlara psikolojik bir güven 

sağladığını öne sürer.702 Katılımcının dinî cemaatten uzaklaşması, onun aidiyet duygusunu 

 
699 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 208. 

700 Jr vd., The Psychology of Religion, Fourth Edition, 355. 

701 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 436. 

702 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 54. 



 
284 

 

kaybetmesine ve yalnızlık hissetmesine yol açmıştır. Bu durum, bireyin yeni bir sosyal kimlik 

ve topluluk arayışı içine girmesini gerektirmiştir. 

Bu tür deneyimler, alanyazında sıklıkla ele alınmıştır. Örneğin, Norenzayan ve Shariff, dinî 

toplulukların bireylere yalnızca manevi bir çerçeve değil, aynı zamanda güçlü bir sosyal aidiyet 

hissi sunduğunu; bu topluluklardan uzaklaşmanın ise bireyde yalnızlık ve kimlik kaybı hissini 

artırabileceğini belirtmiştir.703 Benzer şekilde Hunsberger ve Altemeyer, dinî gruplardan 

ayrılan bireylerin aidiyet eksikliği yaşadığını ve bu durumun yeni sosyal bağlantılar kurma 

ihtiyacını doğurduğunu ifade etmiştir.704 Bu bağlamda, katılımcının cemaatten uzaklaşma 

sonrası hissettiği yalnızlık, literatürde tanımlanan sosyal kimlik kaybı ve topluluk arayışı ile 

tutarlıdır. Bu süreç, bireyin yalnızca inanç sistemini değil, aynı zamanda sosyal çevresini de 

yeniden yapılandırmasını gerektiren bir deneyimdir. 

Grafik 3.12’de katılımcıların yaşadığı sosyal ve duygusal deneyimler oransal olarak 

gösterilmektedir.  

 

Grafik 3.12. Dinden uzaklaşmanın sosyal ve duygusal sonuçları 

 

Katılımcıların ifadeleri, dinden uzaklaşma sürecinin yalnızca sosyal çevre değişiklikleri veya 

bireysel özgürleşme deneyimleriyle sınırlı kalmadığını, aynı zamanda derin duygusal 

çözülmeler ve psikodinamik kırılmalarla iç içe geçtiğini ortaya koymuştur. Bireylerin yaşadığı 

yalnızlık, aidiyet kaybı, kimlik çözülmesi, duygusal boşluk ve varoluşsal kaygılar gibi güçlü 

tepkiler, dinden uzaklaşmanın salt bir inanç terkinden ibaret olmadığını; bireyin içsel 

dünyasında da çok katmanlı bir yeniden yapılanma süreci başlattığını göstermektedir. Bu 

bulgu, literatürde sıklıkla göz ardı edilen dinden uzaklaşmanın duygusal ve psikodinamik 

 
703 Norenzayan - Shariff, “The Origin and Evolution of Religious Prosociality”, 59. 

704 Hunsberger - Altemeyer, Atheists, 141. 

0% 10% 20% 30% 40% 50%

Sosyal Yalnızlık ve İzolasyon

Aile İlişkilerinde Gerilim

Yeni Sosyal Çevre Arayışı

Özgürlük ve Rahatlama Hissie

Duygusal Boşluk ve Belirsizlik

Duygusal Güven Kaybı

Ait Olma Duygusunun Eksikliği

Yüzdelik Oran





 
286 

 

Katılımcı 9’un şu gözlemi dikkat çekicidir: “Toplulukta ‘sorgulayıcı’ damgası yemek istemedim; 

bu yüzden sessiz kaldım ve ayrıldım.” 

Katılımcı 17 ise, dinden uzaklaşmasına rağmen dinî toplulukların bireylere karşı daha anlayışlı 

ve kapsayıcı olması gerektiğini vurgulayarak, “Ben artık inanmıyorum belki ama bu süreçte 

kendimi çok yalnız hissettim. Dinî çevreler daha anlayışlı olsaydı, yargılamadan dinleselerdi, bu 

kadar kopmazdım belki. İnsanların sorgulama sürecinde yanında birilerinin olması çok önemli” 

demiştir. Bu ifade, katılımcının hoşgörü ve empatiye olan ihtiyacı vurguladığı gibi, dinî 

toplulukların daha yapıcı bir yaklaşım sergilemesi gerektiğine dair bir çağrı da içermektedir. 

Bu bulgular, hümanist psikoloji ve sosyal kimlik teorisi ile ilişkilendirilebilir. Hümanist psikoloji, 

bireyin kendini gerçekleştirme ve özgün kimliğini oluşturma sürecini vurgular.706 

Katılımcıların dinden uzaklaştıktan sonra daha hoşgörülü hale gelmeleri, farklı inanç ve 

düşünce sistemlerine açık olmaları, hümanist psikolojinin bireysel gelişim ve özgür düşünceye 

verdiği önemi yansıtmaktadır. 

Sosyal kimlik teorisi ise bireylerin kendilerini gruplar üzerinden tanımladıklarını ve grup 

üyeliğinin dışlanma veya kabul görme süreçlerinde önemli olduğunu öne sürer.707 

Katılımcıların dinî topluluklardan dışlanmaları veya toplulukların sorgulamaya kapalı 

olduğunu hissetmeleri, bu teorinin dış grup- iç grup dinamikleriyle açıklanabilir. Dışlanma, 

bireyin toplulukla bağlarını zayıflatırken, yeni bir kimlik ve sosyal çevre arayışına 

yönlendirmiştir. 

Alanyazındaki çalışmalar da dinden uzaklaşan bireylerin hoşgörü düzeylerinde ve topluluklara 

bakışlarında benzer dönüşümler bildirmektedir. Örneğin Putnam ve Campbell, dinî bağlılığı 

zayıf veya dinî aidiyeti olmayan bireylerin farklı kimlik gruplarıyla daha fazla etkileşime 

girdiğini ve bu sayede hoşgörülerinin yükseldiğini göstermiştir.708 Allport’un İlişkiler Kuramı 

da farklı inançlara sahip kişilerle yakın temasın önyargıyı azaltarak empati ve anlayışı 

artırdığını öne sürer.709 Buna paralel olarak Zuckerman, “Dinsel Bağsızlar” olarak tanımladığı 

grubun, inanç farklılıklarını kişisel saldırı olarak görmeyip, bireysel özerkliğe ve farklılığa daha 

açık bir tutum geliştirdiklerini belirtmiştir.710 Öte yandan, Banaji ve Greenwald gibi sosyal 

bilişsel psikologlar, topluluk normlarının katı hoşgörü sınırları belirlemesinin, sorgulayıcı 

bireylerde dışlanma hissi yaratarak toplumsal bağlılığı zayıflatabileceğini vurgular.711 Son 

olarak, Djupe ve Gilbert, dinî toplulukların kapsayıcı yaklaşımlarının üyelik bağlılığını 

 
706 Fernald, Psychology, 21. 

707 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 48. 

708 Robert D. Putnam - David E. Campbell, American Grace: How Religion Divides and Unites Us (New York: Simon & 
Schuster, 2012), 620. 

709 Gordon W. Allport, The Nature of Prejudice (Oxford, England: Addison-Wesley, 1954), 370. 

710 Phil Zuckerman vd., The Nonreligious: Understanding Secular People and Societies (New York: Oxford University 
Press, 2016), 278. 

711 Mahzarin R. Banaji - Anthony G. Greenwald, Blindspot: Hidden Biases of Good People (New York: Bantam, 2016), 
276. 



 
287 

 

güçlendirdiğini; aksi takdirde, sorgulayıcı ve eleştirel bireylerin grubu terk etme eğiliminin 

arttığını ortaya koymuştur.712 Bu bulgular, dinden uzaklaşma sürecinde ortaya çıkan hoşgörü 

 
712 Paul A. Djupe - Christopher P. Gilbert, The Political Influence of Churches (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2008), 285. 



 
288 

 

artışı ile topluluklardan dışlanma tecrübelerinin, hem bireysel psikodinamikleri hem de grup 

dinamiklerini anlamada önemli olduğunu göstermektedir. 

Tablo 3.31, katılımcıların dinî topluluklara karşı hoşgörü ve tutumlarının sebeplerini 

özetlemektedir. 

Tablo 3.31. Dinî hoşgörü ve dinî topluluklara karşı tutumlar 







 
291 

 

bir tutum sergilemiş, bu toplulukları kapalı ve dışlayıcı bulduğunu ifade etmiştir. Diğer yandan, 

bazı katılımcılar ise dinî toplulukların  manevî destek sağladığını ve toplumsal dayanışmayı 

güçlendirdiğini belirtmiştir. 

Katılımcıların dinî topluluklara karşı tutumları aşağıdaki grafikte özetlenmiştir. 

 

Grafik 3.13. Dinî topluluklara karşı tutum 

 

3.12.1. Dinden uzaklaşma sonrası dinî inançlara ve topluluklara yönelik saygı ve 

hoşgörüde yaşanan değişimler 

Dinden uzaklaşma süreci, katılımcıların dinî inançlara ve topluluklara yönelik tutumlarında 

çeşitli değişimlere yol açmıştır. Bu değişimlerin bazıları olumlu yönde, bazıları ise olumsuz 

yönde olmuştur. Bu başlık altında, katılımcıların dinî topluluklara ve inançlara karşı 

gösterdikleri saygı ve hoşgörünün nasıl etkilendiği incelenmektedir. 

Bazı katılımcılar, dinden uzaklaştıktan sonra dinî inançlara ve topluluklara karşı daha esnek ve 

hoşgörülü bir tutum geliştirdiklerini belirtmiştir. Bu bireyler, kendi inançlarından 

uzaklaşmalarının ardından başkalarının inançlarına daha fazla saygı gösterme eğiliminde 

olmuş, farklı inanç ve kültürleri daha objektif bir şekilde değerlendirebilmeye başlamışlardır. 

Özellikle kişisel özgürlüğün artması, farklı dinlerin ve dinî toplulukların mensuplarına karşı 

daha az önyargıyla yaklaşmalarına katkı sağlamıştır. 

Öte yandan, bazı katılımcılar ise dinî topluluklara ve inançlara karşı olumsuz duygular 

geliştirdiklerini ifade etmiştir. Bu katılımcılar, dinî toplulukları daha kapalı ve dışlayıcı 

bulmaya başlamış, dinî kuralların bireysel özgürlüklerini kısıtlayıcı olduğunu düşünerek bu 

topluluklara karşı eleştirel bir bakış açısı kazanmışlardır. Bu tutumlar, dinî toplulukların 

7
8

4

0

1

2

3

4

5

6

7

8

9

Olumlu Tutum Olumsuz Tutum Değişken Tutum

Katılımcı Sayısı





 
293 

 

farklılıklara tahammülsüzlüğü ve bireysel özgürlükleri kısıtlayan yapıları nedeniyle eleştirel 

bir tutum geliştirdiklerini ortaya koymaktadır.  

 

3.12.1.1.1. Kısıtlayıcı ve yargılayıcı yaklaşımlar 

Katılımcılar, dinden uzaklaştıktan sonra dinî toplulukların hoşgörü düzeyinin belirgin biçimde 

gerilediğini belirtmiş; bunun başlıca nedeni olarak da bu grupların sıkı kurallar dayatması ve 

farklılıklara kapalı, yargılayıcı tutum sergilemesini göstermişlerdir. Örneğin katılımcı 3, 

topluluğun normlarına uymayanların dışlanmasına şaşkınlıkla değinmiştir: “Herkes belli 

kalıplara uyuyor, farklı düşüneni hemen yaftalıyorlar. Artık o ortam bana çok baskıcı geliyor.” 

Katılımcı 7 ise cemaatin sergilediği katı denetimden duyduğu rahatsızlığı şöyle ifade etmiştir: 

“Ne giydiğime, nasıl konuştuğuma kadar her şeyi izliyorlardı; kendimi sürekli sınavdaymış gibi 

hissediyordum.” 

Bu bulgular, bilişsel psikoloji ve sosyal kimlik teorisi ile açıklanabilir. Bilişsel psikoloji, bireylerin 

yaşadığı deneyimler sonucunda tutum ve algılarının nasıl değiştiğini inceleyen bir 

yaklaşımdır.713 Katılımcıların dinî toplulukların hoşgörüsüz ve yargılayıcı tutumlarını 

gözlemlemeleri, bilişsel şemalarının değişmesine yol açmıştır. Zamanla dinî gruplara yönelik 

algılarının eleştirel hale gelmesi, bu çerçevede değerlendirilebilir. 

Sosyal kimlik teorisi, grup üyeliğinin bireyin kimlik algısı üzerindeki etkisini açıklar.714 

Katılımcıların dinî topluluklardan uzaklaştıktan sonra bu grupları daha eleştirel bir gözle 

değerlendirmeleri, eski grup aidiyetlerinden kopmalarının ve yeni bir kimlik arayışına 

girmelerinin bir sonucu olarak görülebilir. Topluluk içindeyken kabul edilen normlar ve 

kurallar, dış grup perspektifine geçildiğinde daha sorgulanabilir hale gelmiştir. Birey, önceden 

sorgulamadan kabul ettiği değerleri ve inanç sistemlerini, artık daha nesnel veya eleştirel bir 

bakış açısıyla değerlendirmeye başlamıştır. 

Alanyazında da dinî grupların kısıtlayıcı ve yargılayıcı tutumlarının üyeler üzerinde olumsuz 

etkileri rapor edilmiştir. Örneğin, Altemeyer ve Hunsberger, katı normlar ve farklılıklara kapalı 

yapıların, bireylerde bilişsel rahatsızlık ve grubun değerlerine yönelik eleştirel şemaların 

gelişmesine yol açtığını göstermiştir.715 Benzer şekilde Tajfel ve Turner’ın sosyal kimlik teorisi 

çalışmalarında, grubun ‘iç’ ve ‘dış’ kimlik tanımlarının sıkılaştırılmasıyla, grubun normlarına 

uymayan bireylerin hızla dışlanma riskiyle karşılaştığı vurgulanır.716 Bu bağlamda katılımcı 

 
713 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 213. 

714 Gorbahn, Soziale Identität und Identifikationsangebote in der Darstellung der antiken griechischen Geschichte, 
78. 

715 Bob Altemeyer - Bruce Hunsberger, “A Revised Religious Fundamentalism Scale: The Short and Sweet of It”, 
International Journal for the Psychology of Religion 14/1 (2004), 50-53. 

716 Henri Tajfel - John C. Turner, An Integrative Theory of Intergroup Conflict (New York: Psychology Press, 2010), 
165. 



 
294 

 

3’ün “farklı düşüneni hemen yaftalama” ve katılımcı 7’nin “sınavdaymışım gibi izlenme” 

deneyimleri, alanyazındaki bu modellerle örtüşmekte; kısıtlayıcı normlar ve denetleyici 

mekanizmalar bireylerin grup aidiyetini yeniden değerlendirmesine ve hoşgörü algılarının 

gerilemesine neden olmaktadır. 

Özetle, katılımcıların eleştirel tutum geliştirmesinde; dinî toplulukların kısıtlayıcı normları, 

yargılayıcı dil kullanımı ve farklılıklara tahammülsüzlük temel etkenler olarak öne çıkmıştır. 

Bu bulgular, hoşgörülü bir topluluk yapısının dindar kalıcılık üzerindeki belirgin koruyucu 

etkisini destekleyen literatürle uyum göstermektedir. 

 

3.12.1.1.2. Düşünce ve fikir çeşitliliğine kapalı olma 

Katılımcı 4, dinî topluluklarda farklı düşüncelere yer verilmemesini şu sözlerle eleştirmiştir: 

“Farklı sorular sorduğumda hemen ‘sorgulama, inan’ diyorlardı; hiçbir fikre alan yoktu.” Benzer 

şekilde katılımcı 10, topluluk liderlerinin tekrara dayalı, ezberci üslubuna dikkat çekerek şöyle 

demiştir: “Her konuyu aynı ezber cümlelerle geçiştiriyorlar; yeni bir şey öğrenmek mümkün 

değil.” 

Katılımcı 18 ise kapalı yapının yarattığı dışlanma hissini vurgulamıştır: “Cemaat içinde farklı 

düşünene tahammül yok, ‘yanlış yoldasın’ deniyor; bu beni tamamen uzaklaştırdı.” 

Bu bulgular, bilişsel psikoloji ve gestalt psikolojisi ile açıklanabilir. Bilişsel psikoloji, bireylerin 

bilgi işleme süreçlerini ve düşünce değişimlerini inceler.717 Katılımcılar, dinî toplulukların 

farklı fikirlere kapalı olduğunu gözlemledikçe, kendi bilişsel süreçleriyle bu durumu 

değerlendirerek eleştirel bir bakış açısı geliştirmişlerdir. Dogmatik yapıya karşı duyulan 

rahatsızlık, bilişsel uyumsuzluk yaratarak dinden uzaklaşma sürecini hızlandırmıştır. 

Gestalt psikolojisi, bireyin dünyayı nasıl algıladığına ve anlamlandırdığına odaklanır.718 

Katılımcılar, dinî toplulukları önceden bütüncül ve kapsayıcı bir yapı olarak görürken, farklı 

fikirlere kapalı olduklarını fark ettiklerinde bu algı değişmiştir. Dinî grupların düşünsel 

çeşitliliğe kapalı olması, bireylerin bu yapıları daha eleştirel değerlendirmelerine ve yeni bakış 

açılarına yönelmelerine neden olmuştur. 

Alanyazındaki çalışmalar, kapalı ve dogmatik grupların bireylerin düşünce süreçlerini nasıl 

etkilediğini benzer biçimde açıklamaktadır. Rokeach’ın bulgularına göre, kapalı zihniyete719 

sahip gruplar yeni bilgilere direnç gösterir ve farklı görüşleri bastırır; bu durum, bireylerin 

 
717 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 218. 

718 Roediger, Psychology, 11. 

719 Kapalı zihniyet, bireylerin dünyayı katı, değişmez kalıplar içinde algılamalarına ve kendi inanç veya görüşlerine 
aykırı bilgileri otomatik olarak reddetmelerine neden olan bilişsel bir tutum biçimidir. Bu tutuma sahip kişiler, 
belirsizliğe karşı düşük tolerans gösterir ve farklı düşünceleri tehdit olarak algılama eğilimindedir. Rokeach, The 
Open and Closed Mind, 1960. 



 
295 

 

bilişsel esnekliklerini azaltarak dışarıdan gelen alternatif bilgileri reddetmelerine yol açar.720 

Festinger’ın bilişsel çelişki (uyumsuzluk) teorisi ise, bireylerin gruplaşma normlarıyla çelişen 

bilgiyi kabul etmek yerine bu bilgiyi reddederek kendi bilişsel dengelerini korumaya 

çalıştıklarını gösterir.721 Bu kuramsal çerçevede, katılımcı 4’ün “sorgulamaya izin yok” 

deneyimi, katılımcı 10’un “ezberci üslup” eleştirisi ve katılımcı 18’in “tahammülsüzlük” 

vurgusu, dinî toplulukların düşünce çeşitliliğine kapalı yapısının, bireylerde bilişsel rahatsızlık 

yaratarak bu ortamlardan uzaklaşma ve alternatif bilgi arayışı eğilimini tetiklediğini 

göstermektedir. 

 

3.12.1.1.3. Hoşgörü ve anlayış gelişimi 

Katılımcı 1, farklı inanç sistemleriyle tanışmanın hoşgörüsünü artırdığını şöyle anlatıyor: 

“Diğer dinlerden arkadaşlarım olunca, onların inançlarına saygı duyduğumu fark ettim; artık 

kendi geçmişime de daha hoşgörülü bakıyorum.” Katılımcı 9, farklı dinlere müntesip kişilerin 

karşılıklı samimi diyalog kurmanın etkisini vurguluyor: “Bir Hıristiyan dostum, bana inancını 

anlatırken hiç yargılamadı; bu yaklaşım beni çok etkiledi ve ben de insanları dinî kimlikleriyle 

değil, kişilikleriyle değerlendirmeye başladım.” 

Katılımcı 14 ise empati kapasitesindeki artışı şöyle dile getiriyor: “Dinî sınırlarım kalkınca, 

insanların niçin inandıklarını anlama fırsatı buldum; artık fikir ayrılıklarını bir tehdit değil, 

zenginlik olarak görüyorum.” 

Bu bulgular, hümanist psikoloji ve işlevselcilik teorileriyle açıklanabilir. Hümanist psikoloji, 

bireyin özgür iradesini, kendini gerçekleştirme sürecini ve empatiyi vurgular.722 Katılımcılar, 

farklı inançlara sahip bireylerle tanıştıkça, onların inançlarına daha fazla saygı duymaya 

başlamış ve dinî topluluklara karşı daha hoşgörülü bir bakış açısı geliştirmişlerdir. Bu süreç, 

bireyin kendini gerçekleştirmesi ve başkalarını anlama kapasitesinin artmasıyla doğrudan 

ilişkilidir. 

İşlevselcilik, bireyin toplum içindeki rolünü ve dinin işlevsel yönlerini inceler.723 Katılımcılar, 

farklı inanç sistemleriyle karşılaştıkça dinin sosyal ve psikolojik işlevlerini daha iyi anlamış ve 

dinî grupların bireyler için sağladığı aidiyet duygusunu kabul edebilir hâle gelmişlerdir. Bu 

 
720 Milton Rokeach, The Open and Closed Mind: Investigations Into the Nature of Belief Systems and Personality 

Systems (Basic Books, 1960), 420. 

721 Festinger, A Theory of Cognitive Dissonance, 280. 

722 Frankl - Crumbaugh, Psychotherapy and Existentialism; Selected Papers on Logotherapy, 57. 

723 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 223. 



 
296 

 

farkındalık, dinî topluluklara karşı daha anlayışlı ve kapsayıcı bir tutum geliştirmelerine yol 

açmıştır. 

Bu bulgular, alanyazındaki pek çok çalışmayla tutarlılık gösterir. Gordon Allport’ın İlişkiler 

Kuramı’na göre, farklı inanç gruplarından bireylerle yakın temas, önyargıları azaltarak 

karşılıklı empati ve hoşgörüyü artırır.724 Katılımcı 1’in “arkadaşlarımın inançlarına saygı 

duymam” ve katılımcı 9’un “yargılamadan dinleyiş” deneyimleri, bu teması somut biçimde 

yansıtmaktadır. Hümanist psikolojinin öncülerinden Carl Rogers da, bireyin kendini 

gerçekleştirme yolunda en önemli adımlardan birinin başkalarını koşulsuz kabul etmesi 

olduğunu vurgular; bu kabul, karşılıklı anlayışı ve hoşgörüyü besler.725 Maslow’un kendini 

gerçekleştirme hiyerarşisinde de benzer şekilde, kişinin içsel potansiyelini ortaya 

çıkarabilmesi için başkalarına karşı empati geliştirmesinin kritik olduğu belirtilir.726 İşlevselci 

yaklaşıma göre ise, din ve dinî topluluklar sosyal bütünleşmeyi teşvik eden kurumlar olarak 

görülür; farklı inançları tanıyan bireyler, dinin bu işlevine dair daha geniş bir bakış açısı 

geliştirerek toplumsal uyumu ve kapsayıcılığı güçlendirebilirler.727 Katılımcı 14’ün “fikir 

ayrılıklarını zenginlik olarak görmek” ifadesi, tam da bu işlevsel bütünleşme perspektifinin bir 

yansımasıdır. Böylece, farklı inançlarla kurulan içten diyaloglar, hem bireysel empati 

kapasitesini hem de dinî toplulukların kapsayıcı potansiyelini artırmaktadır. 

 

3.12.1.1.4. Kişisel deneyimlerin etkisi 

Katılımcılardan bazıları, dinî topluluklarla ilgili geçmişte yaşadıkları olumsuz deneyimlerin, 

dinden uzaklaşmalarında etkili olduğunu belirtmişlerdir. Özellikle baskıcı, yargılayıcı ve katı 

kuralların hâkim olduğu çevrelerde bulunmaları, bu bireylerde dinî yapılarla ilgili olumsuz 

duyguların oluşmasına yol açmıştır. 

Katılımcı 5, bu durumu şu şekilde ifade etmiştir: "Sürekli günahkâr ilan edilmek, her hareketin 

yargılanması beni çok yordu. Din, bir baskı aracı gibiydi orada." Katılımcı 11, dinî topluluğun 

 
724 Allport, The Nature of Prejudice, 338. 

725 Rogers, On Becoming A Person: A Therapist’s View on Psychotherapy, Humanistic Psychology, and the Path to 
Personal Growth, 390. 

726 Maslow, “A Theory of Human Motivation”, 386. 

727 Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, 1995, 378. 



 
297 

 

yapısına dair şu yorumu yapmıştır: "İnsanlar sürekli birbirini gözetliyordu. Kimin ne yaptığıyla 

ilgilenmek ibadet gibi görülüyordu. Bu ortamdan uzaklaşınca nefes aldığımı hissettim." 

Katılımcı 16 ise yaşadığı kırılmayı şöyle anlatmıştır: "İnandığım şeylerin temsilcisi olduklarını 

düşündüğüm insanlar beni çok hayal kırıklığına uğrattı. Artık bir gruba  değil, sadece iç dünyama 

inanmak istiyorum." 

Bu bulgular, davranışçılık ve psikanaliz teorileriyle açıklanabilir. Davranışçılık, bireyin çevresel 

deneyimlerinin ve öğrenilmiş davranışlarının gelecekteki tutumlarını nasıl şekillendirdiğini 

ele alır.728 Katılımcıların, dinî topluluklarda yaşadıkları olumsuz deneyimler sonucunda, bu 

gruplara karşı olumsuz bir tutum geliştirmeleri, öğrenilmiş bir tepki olarak değerlendirilebilir. 

Baskıcı ve katı kurallar içinde yetişmiş bireyler, bu ortamdan ayrıldıktan sonra dinî 

topluluklara karşı mesafeli ve eleştirel bir tavır sergilemektedirler. 

Psikanaliz, bireyin geçmiş deneyimlerinin bilinçaltındaki etkisini ve duygusal çatışmalarını 

vurgular.729 Katılımcılar, çocukluk veya gençlik dönemlerinde yaşadıkları baskıcı dinî 

ortamları bilinçaltında olumsuz bir şekilde kodlamış ve dinden uzaklaştıktan sonra bu anıları 

ve duygusal yükleri taşıyarak dinî topluluklara karşı negatif bir tutum sergilemiş olabilirler. Bu 

durum, bireyin geçmişte maruz kaldığı otoriter ve yargılayıcı dinî pratiklere yönelik 

bilinçaltındaki olumsuz duygularının bir yansıması olarak açıklanabilir. 

Bu bulgular, alanyazında da sıkça karşımıza çıkar. Örneğin Edgell, dinî topluluklardaki sert 

normlar ve sürekli gözetleme hissinin, bireylerde yabancılaşma ve dinden uzaklaşma eğilimi 

yarattığını göstermiştir.730 Dolayısıyla katılımcıların baskıcı ve yargılayıcı deneyimlere dayalı 

eleştirel tutum geliştirmeleri, mevcut literatürde öne çıkan sonuçlarla örtüşmektedir. 

 

3.12.1.1.5. Dinî toplulukların sosyal dayanışma rolü 

Katılımcılardan bazıları, dinî toplulukların yalnızca inanç temelli değil, aynı zamanda sosyal 

dayanışma ve yardımlaşma açısından da önemli işlevler üstlendiğini belirtmişlerdir. Bu işlev, 

 
728 Watson John B., Behaviorism, 37. 

729 Hall, Freudyen Psikolojiye Giriş, 33. 

730 Edgell, Religion and Family in a Changing Society, 57/78. 



 
298 

 

katılımcıların dinî inançtan uzaklaşmalarına rağmen topluluklara karşı daha nötr veya olumlu 

bir tutum geliştirmelerine katkı sağlamıştır. 

Katılımcı 2 bu durumu şöyle dile getirmiştir: "İnancım zayıflasa da, mahalledeki cami 

cemaatinin zor zamanlarımızda nasıl destek olduğunu unutamam. O samimiyeti başka yerde 

görmedim." 

Katılımcı 8, dinî toplulukların sosyal yönünü şöyle vurgulamıştır: "Ekonomik olarak zor bir 

dönem geçirirken, bir hocanın öncülüğünde yardım toplamışlardı. O zaman dinle bağım zayıftı 

ama yapılan iyiliği unutmam." 

Katılımcı 12 ise şu ifadeleri kullanmıştır: "Dine mesafem artsa da, o çevredeki insanlar hâlâ 

selam verir, hâlimi hatırımı sorar. Aramızda hâlâ bir insani bağ var." 

Bu bulgu, işlevselcilik teorisiyle uyumludur. İşlevselcilik, dinin bireyler ve toplum için taşıdığı 

sosyal işlevleri vurgular.731 Katılımcılar, dinden uzaklaşmalarına rağmen dinî toplulukların 

dayanışma, aidiyet ve destek sağlama gibi sosyal rollerini kabul etmeye devam etmişlerdir. Bu, 

dinî toplulukların yalnızca inanç aktaran yapılar değil, aynı zamanda bireylere psikolojik ve 

sosyal destek sunan organizasyonlar olduğunu göstermektedir. İşlevselci bakış açısına göre, 

dinî yapılar bireylerin toplumsal bağlarını güçlendirerek sosyal uyumun korunmasına katkıda 

bulunur. Bu nedenle, bazı bireylerin dinî topluluklara karşı tamamen olumsuz bir tutum 

geliştirmek yerine, onların sosyal işlevlerini takdir etmeye devam etmeleri beklenen bir 

durumdur. 

Bu bulgular, dinî toplulukların sadece inanç aktarımı değil, aynı zamanda sosyal destek ve 

dayanışma işlevi gördüğüne dair literatürle örtüşmektedir. Özellikle Putnam, dinî kurumların 

bireyler arası sosyal sermayeyi artırdığını ve aidiyet duygusunu güçlendirdiğini belirtirken;732 

Ammerman da bireylerin dinî pratiklerden uzaklaşsalar bile, dinî toplulukların sunduğu sosyal 

ilişkileri ve destek ağlarını takdir edebildiklerini vurgulamaktadır.733 Katılımcıların ifadeleri, 

 
731 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 221. 

732 Putnam, Bowling Alone, 489. 

733 Nancy Tatom Ammerman, Pillars of Faith: American Congregations and Their Partners (Berkeley: University of 
California Press, 2005), 305. 





 
300 

 

etmelerini kabul etmekte zorlandıkları ve bu durumun zamanla ilişkilerde kırılmalara neden 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Katılımcı 8 bu süreci şu sözlerle ifade etmiştir: “Aileme dinden uzaklaştığımı söylediğimde çok 

sert tepki verdiler. Sürekli 'bu sen değilsin' dediler, üzerimde baskı kurmaya çalıştılar. Evde nefes 

alamaz hale geldim, her gün bir tartışma, bir gerginlik...” 

Katılımcı 12 ise ailesinin dinî uygulamalar konusundaki ısrarını şöyle anlatmıştır: “Annem-

babam her gün namaz kılıyor muyum, oruç tutuyor muyum diye sorguluyordu. Bir kere bile 

‘nasılsın’ demediler. Sürekli uyarılmak, bir şeylere zorlanmak beni boğdu. Sanki sadece ibadet 

etmemle ilgileniyorlardı.” 

Katılımcı 14, aile baskısının yalnızca ibadetle sınırlı kalmadığını, hayatının diğer alanlarına da 

yansıdığını dile getirmiştir: “Dinden uzaklaşınca sadece namaz-oruç değil, giydiğim kıyafetten 

gezdiğim arkadaşlara kadar her şeyime karışmaya başladılar. Her adımım izleniyor gibiydi. Bu 

da beni kendim olmaktan uzaklaştırdı.” 

Bütün bu örnekler, aile içi baskının ve gerginliğin, dinden uzaklaşan bireyler üzerinde nasıl 

izler bıraktığını göstermektedir. Bu süreç, bireylerin hem aileleriyle ilişkilerini zorlaştırmış 

hem de kendi iç dünyalarında büyük çatışmalara yol açmıştır. Dinî inançlarından uzaklaşmak 

isteyen bireyler, bu tür baskılarla mücadele ederken bir yandan da ailelerinin sevgisini ve 

desteğini kaybetme korkusuyla yüzleşmek zorunda kalmışlardır. Bu durum, dinden 

uzaklaşmanın bireyler için yalnızca kişisel bir karar olmadığını, aynı zamanda ailevi ve sosyal 

bağlamda büyük zorluklarla mücadele etmeyi gerektiren bir süreç olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

Bu bulgu, Psikanalitik teori ile uyumludur. Freud’un bakış açısına göre, bireyin çocuklukta 

içselleştirdiği dinî değerler ve aile otoritesi, bilinçaltında güçlü bir yer tutar.734 Dinden 

uzaklaşan bireyler, ailelerinin ve toplumun değerleriyle çatıştıklarında suçluluk ve içsel gerilim 

hissedebilirler. Katılımcıların ailelerinden gelen baskı ve müdahaleler nedeniyle zorlanmaları, 

Freud’un süperego (içselleştirilmiş otorite) kavramıyla da açıklanabilir. Aile, bireyin geçmişte 

öğrendiği dinî normların taşıyıcısı olduğundan, dinden uzaklaşan bireylerin hem dışsal (aile 

baskısı) hem de içsel (suçluluk ve kaygı) çatışmalar yaşaması beklenen bir durumdur. 

Öte yandan bu bulgular, dinden uzaklaşan bireylerin özellikle aile içindeki dindar figürlerle 

yaşadığı çatışmaların, sürecin en yıpratıcı boyutlarından biri olduğunu ortaya koymaktadır. 

Aile bireylerinin dinî bağlılığı, farklı inanç ya da inançsızlık biçimlerine karşı toleranssızlık 

geliştirebilmekte ve bu durum, bireyde hem duygusal baskı hem de kimlik karmaşasına yol 

açabilmektedir. Bu durum, Pargament tarafından tanımlanan "negatif dinî başa çıkma" 

biçimlerinden biri olarak değerlendirilebilir; zira din, birey üzerinde destekleyici bir güçten 

 
734 Güleç, Freud, 45-48. 



 
301 

 

ziyade kontrol aracı hâline gelmiştir.735 Ayrıca Petts, aile içi dinî çatışmaların bireylerin 

psikolojik iyi oluşu üzerinde olumsuz etkiler doğurabileceğini ve uzun vadede aile bağlarında 

ciddi zedelenmelere yol açabileceğini belirtmektedir.736 Katılımcıların ifadeleri, dinî 

farklılıkların aile içinde yalnızca inanç düzeyinde değil, günlük yaşama dair tercihlerde de 

müdahale ve gerginliklere sebep olduğunu göstermektedir. 

 

3.12.2.2. Sosyal Destek Kaybı ve Yalnızlık 

Dinden uzaklaşma süreci, birçok katılımcı için sosyal çevrede anlamlı değişimlere ve duygusal 

yalnızlık hissine yol açmıştır. Özellikle daha önce dinî topluluklarla güçlü bağlar kurmuş 

bireyler, bu karardan sonra çevrelerinden dışlanma, mesafe koyulma ve destek eksikliği gibi 

durumlarla karşılaşmışlardır. Bu da bireylerin sosyal olarak kendilerini izole hissetmelerine 

neden olmuştur. 

Katılımcı 9, bu süreci şu sözlerle anlatmıştır: “Dinden uzaklaştığımı fark ettiklerinde, eskiden 

birlikte her şeye koştuğumuz arkadaşlarım birden uzaklaştı. Arayıp sormamaya başladılar. Sanki 

artık o grubun bir parçası değilmişim gibi hissettirdiler.” Katılımcı 15 ise ailesi ve akrabalarıyla 

yaşadığı değişimi şöyle ifade etmiştir: “Ailem öğrenince, hemen akrabalar da duymuş. Bir anda 

gözler üzerime çevrildi. Kimse açık açık bir şey demedi ama yüz ifadeleri, tavırlar çok değişti. O 

yüzden artık düğün, bayram bile gitmek istemiyorum. Yargılanmaktan yoruldum.” 

Katılımcı 17, eski arkadaş çevresiyle bağlarının nasıl zayıfladığını şöyle dile getirmiştir: 

“Eskiden cuma çıkışı çay içer, sohbet ederdik. Şimdi selam verip geçiyorlar. Sanki ortak hiçbir 

şeyimiz kalmamış gibi. O arkadaşlıklar sadece dine bağlıymış, onu anladım. Şimdi gerçekten 

yalnızım.” 

Bu durum, dinden uzaklaşmanın yalnızca bireysel bir tercih olmaktan öte, sosyal boyutlarıyla 

da oldukça zorlayıcı bir süreç olduğunu göstermektedir. Özellikle dinî topluluklarla ya da 

dindar bir çevreyle sıkı bağları olan bireyler, dinden uzaklaştıklarında bu topluluklardan 

gördükleri desteği kaybetmişlerdir. Bu kayıp, bireylerin sosyal ve duygusal anlamda 

zorlanmasına, yalnızlık hissinin artmasına ve kendilerini dışlanmış hissetmelerine neden 

olmuştur. Sosyal destek kaybı, bu bireylerin yeni bir sosyal çevre oluşturma gerekliliğini ortaya 

çıkarmış, bu süreç de duygusal olarak oldukça yıpratıcı bir deneyim haline gelmiştir. 

Bu bulgular, sosyal kimlik teorisi ve işlevselcilik çerçevesinde yorumlanabilir. Sosyal kimlik 

teorisine göre, bireyler kendilerini belirli grupların üyesi olarak tanımlar ve bu gruplardan 

ayrıldıklarında sosyal statü ve aidiyet kaybı yaşayabilirler.737 Dinden uzaklaşan bireylerin, 

 
735 Pargament, The Psychology of Religion and Coping, 508. 

736 Richard J. Petts, “Family, religious attendance, and trajectories of psychological well-being among youth”, 
Journal of Family Psychology 28/6 (2014), 765. 

737 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 54. 



 
302 

 

önceden dahil oldukları dinî gruplardan dışlanmaları ve yalnızlık hissetmeleri, kimlik kaybı ve 

grup içi aidiyetin zayıflamasıyla açıklanabilir. Katılımcılar, bu sosyal değişimin ardından yeni 

bir kimlik ve sosyal çevre oluşturma sürecine girmişlerdir. 

İşlevselci Yaklaşım ise dinî toplulukları, bireylere sosyal destek ve dayanışma sağlayan yapılar 

olarak görür.738 Din, bireyin hayatında sosyal bağları güçlendiren bir işlev görürken, dinden 

uzaklaşan bireyler bu destek sistemini kaybederek yalnızlık hissiyle karşılaşmaktadır. Bu kayıp, 

bireylerin topluma yeniden entegre olmasını zorlaştırarak duygusal ve sosyal izolasyona 

neden olabilir. 

Öte yandan katılımcı ifadeleri, dinî topluluklardan uzaklaşmanın sosyal destek kaybı ve 

yalnızlık hissiyle doğrudan ilişkili olduğunu göstermektedir. Bu durum, Smith’in genç 

yetişkinlerde dinî bağlılığın azalmasının sosyal izolasyonu artırabileceği yönündeki 

bulgularıyla örtüşmektedir.739 Ancak bazı çalışmalar, bireylerin seküler çevrelerde yeni sosyal 

ağlar kurarak bu yalnızlığı telafi edebileceğini öne sürmektedir.740 Mevcut çalışmada ise, 

katılımcıların çoğunun bu geçişi kolaylıkla gerçekleştiremediği ve yalnızlık duygusunun 

belirgin biçimde hissedildiği görülmektedir. 

 

3.12.2.3. Önyargılar ve Etiketlenme 

Dinden uzaklaşma kararını açıkça dile getiren katılımcılar, çevrelerinden gelen olumsuz 

tepkilerle, çeşitli önyargı ve etiketlemelerle karşı karşıya kalmışlardır. Bu durum, bireylerin 

sosyal kabul görme ihtiyacını zedelemiş ve toplum içindeki aidiyet duygularını sarsmıştır. 

Katılımcı 15, bu süreci şu sözlerle anlatmıştır: “Ne zaman bu kararı açıkça söyledim, hemen 

fısıldaşmalar başladı. ‘Ahlâkı bozulmuş’ dediler, bazıları yüzüme bile bakmadı. Komşular artık 

selamı bile esirger oldu. Kendimi kirlenmiş gibi hissetmeye başladım, sanki toplumdan silinmiş 

gibiydim.” 

Katılımcı 8, iş hayatında yaşadığı değişimi şöyle dile getirmiştir: “İnandığımı söylediklerinde 

insanlar bana güvenirdi. Ama artık biri bir hata yaptığında, hemen ‘bak dinden uzak, güvenilmez 

zaten’ deniyor. Sanki tek kriter inanç olmuş. İş yerinde eskisi gibi saygı görmüyorum.” 

Katılımcı 17 ise sosyal çevresinden gelen etiketlemelerin etkisini şöyle ifade etmiştir: 

“Ailemden bazıları artık benimle aynı sofraya oturmak istemiyor. ‘Ahlâksız yollara saptı’ gibi 

 
738 Schultz - Schultz, Modern Psikoloji Tarihi, 223. 

739 Smith - Denton, Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of American Teenagers, 2005, 328. 

740 Zuckerman, Living the Secular Life, 128. 



 
303 

 

şeyler söylüyorlar arkamdan. Oysa sadece inanç şeklim değişti. Ama onların gözünde artık kötü 

biri oldum. Bu beni çok yaraladı.” 

Önyargılar ve etiketlenme, bireylerin dinden uzaklaşma sürecinde karşılaştıkları en zorlu 

sosyal engellerden biridir. Özellikle toplumun genelinde yaygın olan dinî inançlardan 

uzaklaşmak, birçok kişi tarafından bireyin ahlâki ve etik değerlere olan bağlılığını kaybetmesi 

olarak yorumlanmıştır. Bu tür önyargılar, dinden uzaklaşan bireylerin toplumsal kabul görme 

arzusunu zedelemiş ve kendilerini toplumdan soyutlanmış hissetmelerine neden olmuştur. Bu 

süreç, bireylerin sadece sosyal çevrelerinde değil, aynı zamanda duygusal dünyalarında da 

büyük yaralar açmıştır. Etiketlenme ve önyargılarla başa çıkmak, bireylerin kendilerine olan 

güvenlerini kaybetmelerine ve yalnızlık hislerinin artmasına yol açmıştır. 

Bu bulgular, sosyal kimlik teorisi ve etiketleme teorisi çerçevesinde yorumlanabilir. Sosyal 

kimlik teorisi, bireylerin kendilerini belirli gruplara ait hissetmeleriyle kimliklerini 

oluşturduklarını savunur.741 Dinden uzaklaşan bireylerin, önceki dinî kimliklerini 

kaybetmeleri, toplum içinde ötekileştirilerek yeni bir kimlik arayışına yönelmelerine neden 

olmuştur. Çevrenin olumsuz tepkileri ve dışlanma süreçleri, bu bireylerin sosyal statülerinde 

ve kabul görme düzeylerinde belirgin değişimlere yol açmıştır. 

Etiketleme teorisi, bireylerin toplumsal normlardan sapmalarının, toplum tarafından belirli 

etiketlerle tanımlanmasına neden olduğunu öne sürer.742 Dinden uzaklaşan bireylerin 

“ahlâksız”, “güvenilmez” gibi etiketlerle yaftalanmaları, onların toplum içinde kendilerini 

dışlanmış ve değersiz hissetmelerine neden olmuştur. Bu durum, bireylerin yalnızlık, sosyal 

izolasyon ve kimlik krizleri yaşamasına zemin hazırlamıştır. Zamanla, bu etiketler bireyin 

kendilik algısını da etkileyerek, onun toplumla olan bağlarını daha da zayıflatmış ve alternatif 

sosyal gruplara yönelmesine neden olmuştur. 

Alanyazında da benzer biçimde, dinî normlardan sapmanın bireyleri toplumsal dışlanmaya 

maruz bıraktığına dair bulgular yer almaktadır. Örneğin, Zuckerman, dinden uzaklaşan 

bireylerin özellikle yüksek düzeyde dinî bağlılık gösteren toplumlarda “ahlâksız” veya “sapkın” 

olarak algılandığını ve bu durumun bireylerde sosyal izolasyona neden olabileceğini 

vurgular.743 Ancak bazı araştırmalar, sekülerleşmenin daha yaygın olduğu toplumlarda bu 

etiketlemenin zayıfladığını ve bireylerin kimliklerini yeniden inşa etme süreçlerinde 

destekleyici alternatif topluluklara ulaşabildiklerini göstermektedir.744 Bu çalışmanın 

bulguları ise Türkiye gibi dinî normların güçlü olduğu toplumlarda, dinden uzaklaşmanın 

 
741 Gorbahn, Soziale Identität und Identifikationsangebote in der Darstellung der antiken griechischen Geschichte, 

80. 

742 Wohlrab-Sahr, “Zwischen Besonderung Und Konformität”, 53. 

743 Zuckerman vd., The Nonreligious, 328. 

744 Christopher F. Silver vd., “The six types of nonbelief: a qualitative and quantitative study of type and narrative”, 
Mental Health, Religion & Culture 17/10 (2014), 997. 



 
304 

 

bireyleri hem sosyal hem de duygusal düzeyde derin biçimde etkileyebildiğini ortaya 

koymaktadır. 

 

3.12.2.4. Kendi Kimliğini Gizleme Eğilimi 

Toplumsal baskılar, önyargılar ve dışlanma korkusu, dinden uzaklaşan bireylerin inançsızlık 

durumlarını açıkça ifade etmelerine engel olmuş; bu da kimliklerini gizleyerek yaşamak 

zorunda kalmalarına neden olmuştur. Katılımcılar, bu sürecin kendilerinde ciddi bir içsel 

gerilim, yalnızlık ve özgürlük kısıtlaması yarattığını dile getirmiştir. 

Katılımcı 3 bu durumu şu sözlerle aktarmıştır: “Annemle babama söylesem ne yapacaklarını 

bilmiyorum. Büyük ihtimalle yıkılırlar. Bu yüzden hiçbir şey söyleyemiyorum. Evde hep rol 

yapıyorum. Gerçek düşüncelerimi saklamak çok yorucu bir şeymiş.” 

Katılımcı 5, yaşadığı içsel yalnızlığı şöyle dile getirmiştir: “Burada herkes dindar, kimseye 

anlatamıyorum. Birkaç çok güvendiğim kişiye söyledim sadece. Ama genel olarak susuyorum. 

Konuşacak kimse olmayınca kendimle baş başa kalıyorum hep. İçimde bir şeyler sıkışıyor gibi.” 

Katılımcı 10, iş ortamındaki baskı hissini şu şekilde anlatmıştır: “İşimde herkes cuma namazına 

gidiyor, Ramazan’da oruç tutmayan tuhaf karşılanıyor. Böyle bir ortamda ‘ben artık 

inanmıyorum’ diyemem. Demezsin. Her gün iki yüzlü gibi hissetmek insanı yavaş yavaş içten içe 

bitiriyor.” 

Katılımcı 14 ise aileye karşı duyduğu korkuyu şu sözlerle ifade etmiştir: “Annemin gözünde hâlâ 

inançlı bir evladım. Ona gerçeği söylemeye kalksam kalbi kırılır diye düşünüyorum. Ama içimde 

sürekli bir baskı var. Kendim olamıyorum, hep susmak zorundayım. Bu da beni içten içe 

yıpratıyor.” 

Katılımcı 17, toplumun muhafazakâr yapısı nedeniyle yaşadığı gizliliği şöyle açıklamıştır: 

“Herkese açıklayacak cesaretim yok. Çünkü burada birine dinsiz olduğunu söylersen her şey 

değişir. O yüzden sadece birkaç yakın arkadaşıma açıldım. Geri kalan herkesin gözünde hâlâ eski 

benim. Bu da çok yorucu. İnsan kendisi olamayınca hayatta da tam var olamıyor.” 

Bu bulgular, Goffman’ın stigma teorisi çerçevesinde yorumlanabilir. Stigma teorisi, toplum 

tarafından damgalanan bireylerin, negatif yargılardan korunmak için kendi kimliklerini 

gizleme eğilimi geliştirebileceğini ifade eder.745 

Alanyazında, bireylerin dinî kimliklerinden uzaklaştıklarında karşılaştıkları sosyal baskılar 

nedeniyle kendi kimliklerini gizleme eğiliminde olduklarına dair pek çok bulgu bulunmaktadır. 

Örneğin Hunsberger ve Altemeyer, dinsel inançsızlığın özellikle muhafazakâr toplumlarda 

sosyal risk taşıyan bir konumda olduğunu ve bu nedenle bireylerin inançsızlıklarını açıkça 

 
745 Bektaş - Bakacak, “Modernitenin sosyal kontrol söyleminin değişen görünümleri”, 83; Goffman, Stigma, 63-75. 



 
305 

 

ifade etmekten çekindiklerini belirtir.746 Bu bağlamda, mevcut çalışmadaki katılımcıların 

yaşadığı içsel gerilim, yalnızlık ve sosyal yabancılaşma duyguları, alanyazında tanımlanan “gizli 

kimlik taşıma” olgusuyla örtüşmektedir. 

Katılımcıların kimliklerini gizleme nedenleri, dinden uzaklaşmanın bir damga veya olumsuz 

bir etiket olarak algılanmasından kaynaklanmaktadır. Damgalanma korkusu, bireylerin özgün 

kimliklerini açıklamaktan kaçınmasına, böylece çevrenin tepkilerinden korunmaya 

çalışmasına neden olmaktadır. Bu bağlamda, dinî inançsızlık gibi toplumun genel 

değerlerinden sapma olarak görülen bir durum, bireylerde toplumsal kabul görme isteği ile 

kendi değerlerini yaşama arzusu arasında bir gerilim yaratmıştır. Goffman’ın teorisi, bireylerin 

bu gerilimle başa çıkmak için neden sosyal ve duygusal maskeler taktığını ve içsel bir çatışma 

yaşadığını anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

Özetle, dinden uzaklaşma kararını açıklamaktan çekinen bireyler, çevrelerinden gelebilecek 

olumsuz yargılar ve tepkiler nedeniyle kendi kimliklerini gizleme yoluna gitmişlerdir. Bu 

gizlilik, bireylerin kendilerini özgürce ifade edememelerine, sürekli bir içsel gerilim ve 

rahatsızlık hissetmelerine yol açmıştır. Sosyal kabul görmeme, dışlanma ve baskı gibi kaygılar, 

bireylerin kimliklerini gizleyerek yaşamalarını zorunlu kılmış ve bu durum, onların hem sosyal 

ilişkilerinde hem de duygusal dünyalarında önemli zorluklar yaşamalarına neden olmuştur. 

  

 
746 Hunsberger - Altemeyer, Atheists, 145. 



 
306 

 

SONUÇ, DEĞERLENDİRME VE  ÖNERİLER 

 

Bu tezde, bireylerin dinden uzaklaşma sürecini etkileyen psiko-sosyal faktörler çok yönlü bir 

perspektiften ele alınmış ve katılımcıların bireysel deneyimlerinden yola çıkarak dinden 

uzaklaşmanın altında yatan etkenler incelenmiştir. Araştırma sonucunda, dinden 

uzaklaşmanın bireysel, psikolojik ve sosyal düzeyde birbirinden farklı ama birbiriyle ilişkili çok 

sayıda faktörü içerdiği gözlemlenmiştir. Bu faktörler, bireylerin yaşam deneyimleri, aile yapısı, 

dinî otoritelerle ilişkileri ve modern yaşamın dayatmaları üzerinde belirgin etkilere sahip 

olmuştur. 

Küçük yaşlarda dinî bilgiye yetersiz şekilde veya ezberci bir yaklaşımla maruz kalmanın, 

bireylerde dinî pratiklere ve inançlara dair bir anlam arayışı eksikliği yarattığı görülmüştür. 

Dinî bilgilerin yüzeysel aktarılması ve sorgulama ihtiyacının bastırılması, bireylerin dinle olan 

bağlarını koparmalarında önemli bir etkendir. Bu durum, özellikle gençlik döneminde kimlik 

arayışı içinde olan bireylerde daha belirgin bir biçimde ortaya çıkmış ve bireylerin dinin 

sunduğu cevapları yeterli bulmamalarına yol açmıştır. 

Psikolojik faktörler de bireylerin dinden uzaklaşmasında kritik bir rol oynamıştır. Özellikle 

duygusal travmalar, dinî liderlerden ya da dindar bireylerden görülen olumsuz davranışların, 

bireylerde dinî otoritelere ve dolayısıyla dine karşı bir güven kaybına neden olduğu 

gözlemlenmiştir. Kaygı ve suçluluk duygusu, dinî pratiklere bağlılığı azaltırken, rasyonellik ve 

anlam arayışı özellikle modern dünyada dinin bazı açıklamalarının yetersiz bulunmasına yol 

açmıştır. Bilimsel ve felsefî sorgulamalar, dinî metinlerin sembolik mi yoksa literal mi 

anlaşılması gerektiği konusunda katılımcılarda kafa karışıklığı yaratmış ve bu durum da dinî 

inancı zayıflatmıştır. 

Sosyal faktörler ise dinden uzaklaşma sürecini önemli ölçüde etkileyen bir diğer boyuttur. Dinî 

otoritelerin tutarsız davranışları, dinî liderlerin vaazlarında ifade ettikleri ile yaşam tarzları 

arasındaki çelişkiler, bireylerde dinî otoritelere karşı güvensizlik yaratmış ve bu durum dine 

mesafeli yaklaşmalarına neden olmuştur. Arkadaş çevresindeki etkiler, modernleşme ve 

bireyselleşme süreci ile birlikte dinî pratiklerden uzaklaşma, katılımcıların sosyalleşme 

biçimlerinde de değişikliklere yol açmıştır. Özellikle çeşitli nedenlerle kırsal alanlardan büyük 

şehirlere taşınmanın beraberinde getirdiği geleneksel dinî çevrenin değişmesi, bireylerin dinî 

ritüelerden uzaklaşmasını kolaylaştırmıştır. 

Dinden uzaklaşmanın bireyler üzerindeki etkileri hem olumlu hem de olumsuz biçimde 

kendini göstermiştir. Bazı katılımcılar dinî sınırların kalkmasıyla birlikte özgürlük hissi ve 

kendini daha iyi tanıma fırsatı bulduklarını ifade ederken, bazıları ise belirsizlik, anlam arayışı 

ve sosyal destek kaybı gibi zorluklarla karşılaşmıştır. Dinî topluluklardan uzaklaşmanın 



 
307 

 

getirdiği sosyal izolasyon, bireylerde yalnızlık ve duygusal güven kaybı yaratmış; özellikle dinî 

topluluklara karşı olumsuz duyguların gelişmesine sebep olmuştur. 

 

Araştırmanın temel bulguları, dinden uzaklaşmanın çok boyutlu bir yapıya sahip olduğunu ve 

bireylerin bu süreçte çeşitli psiko-sosyal nedenlerin etkisiyle dine mesafe koyduklarını ortaya 

koymuştur. Dinden uzaklaşmanın psiko-sosyal başlıca sebepleri olarak şunlar tespit edilmiştir: 

1. Dinî bilgi ve Eğitim Eksikliği: Dinî bilgiye ve eğitime yeterli erişim sağlanamaması, 

bireylerin dinle anlamlı bir bağ kuramamalarına ve bu nedenle dinî pratiklerden 

uzaklaşmalarına sebep olmuştur. Katılımcılar, dinî bilgilerin yüzeysel ya da ezberci bir 

yaklaşımla aktarılmasının, dine yabancılaşmayı tetiklediğini ifade etmişlerdir. 

2. Baskıcı ve/veya Tutarsız Ebeveyn Tutumları: Aile içinde dinî değerlere yönelik tutarsız 

ve çelişkili davranışlar, özellikle çocukluk döneminde dinî algıların olumsuz 

şekillenmesine neden olmuştur. Ayrıca ailelerin dinle ilgili baskıcı tutumları, bireylerin 

dinle olan bağlarını zayıflatmıştır. 

3. Kimlik Arayışı ve Bireysel Özgürlük İhtiyacı: Ergenlik ve gençlik dönemlerinde kimlik 

arayışı içinde olan bireyler, dinin kendilerine sunduğu cevapları yeterli bulamamış 

veya bu cevapların kişisel özgürlükleriyle çeliştiğini düşünmüştür. Bu durum, 

bireylerin dinle mesafeli bir ilişki geliştirmelerine yol açmıştır. 

4. Duygusal Travmalar ve Psikolojik Etkiler: Dinî otoritelerden veya dindar çevrelerden 

kaynaklanan olumsuz deneyimler, bireylerde duygusal travmalara ve dine karşı negatif 

bir tutum geliştirmelerine neden olmuştur. Duygusal travmalar, bireylerin dinî 

pratiklere ve kurumlara olan güvenlerini kaybetmelerine yol açmıştır. 

5. Rasyonel Düşünce ve Anlam Arayışı: Bilimsel ve rasyonel düşünce yapısına sahip 

bireyler, dinin bazı açıklamalarını yetersiz bulmuş ve bu nedenle dinî inançlarından 

uzaklaşmışlardır. Bilimsel gelişmelerin ve modern dünyanın etkisi, dinin 

açıklamalarının sorgulanmasına ve alternatif düşünce sistemlerine yönelinmesine 

sebep olmuştur. 

6. Dinî otoritelere Yönelik Hayal Kırıklıkları: Dinî liderlerin tutarsız davranışları, dinî 

öğretileri uygularken sergiledikleri çelişkiler, bireylerin dinî otoritelere olan güvenini 

sarsmış ve dine olan bağlılıklarını zayıflatmıştır. 

7. Sosyal Çevre ve Toplumsal Değişim: Modernleşme, şehirleşme ve bireyselleşme 

süreçleri, bireylerin geleneksel dinî çevrelerinden uzaklaşmasına ve sosyal bağlarını 

kaybetmesine neden olmuştur. Ayrıca, arkadaş çevresinin dinî inançlara karşı eleştirel 

bir tutum sergilemesi de bireylerin dine mesafeli yaklaşmasını hızlandırmıştır. 

8. Toplumsal Adaletsizlik ve Ayrımcılık Algısı: Toplumsal hayatta gözlemlenen 

adaletsizlikler ve ayrımcılık, bireylerin dine olan güvenini sarsmış ve dinî inançlarını 

sorgulamalarına yol açmıştır. Özellikle meslekî hayatlarında ayrımcılığa uğradıklarını 



 
308 

 

düşünen bireyler, adalet duygularının zedelenmesiyle dinî inançlarını kaybetme 

sürecine girmişlerdir. 

Bu sebepler doğrultusunda dinden uzaklaşma, bireylerin kişisel, psikolojik ve sosyal düzeyde 

yaşadıkları çeşitli deneyimlerin bir sonucu olarak şekillenmektedir. Araştırma, bireylerin 

yeniden dine yönelmeleri için daha empatik ve kapsayıcı yaklaşımların geliştirilmesinin 

önemine işaret etmektedir.  

Bu araştırmanın bulguları, genel olarak mevcut literatürdeki dinden uzaklaşma sebepleriyle 

örtüşmekle birlikte, katılımcı deneyimlerinin detaylı analizi sonucunda literatüre özgün bazı 

katkılar da sunulmuştur. Çalışmada, dinden uzaklaşma sürecinin yapısına, süreç içinde değişen 

dinamiklere ve katılımcıların duygusal anlatım biçimlerine ilişkin yeni gözlemler elde 

edilmiştir. Aşağıda, bu çalışmanın literatüre kazandırdığı özgün bulgular maddeler hâlinde 

sunulmuştur. 

1. Dinden uzaklaşma Sürecine Yönelik Aşamalar Modeli Önerisi:  Katılımcı deneyimleri, dinden 

uzaklaşma sürecinin yalnızca doğrusal bir kopuş olmadığını, döngüsel ve çok katmanlı bir 

yapı izlediğini ortaya koymuştur. Araştırma bulgularına göre süreç; aile temelli kırılmalarla 

başlayıp bireysel sorgulama, sosyal dışlanma ve kimlik yeniden inşası aşamalarından 

geçmektedir. Bu yapı, literatürdeki doğrusal kopuş modellerinin ötesine geçerek dinî 

aidiyetin dinamik ve değişken doğasını göstermektedir. 

2. Yaş Dönemlerine Göre Değişen Dinden uzaklaşma Sebepleri: Çalışmada, dinden uzaklaşma 

sebeplerinin sabit olmadığını, bireylerin yaş dönemlerine bağlı olarak farklılaşabildiğini 

gösteren bulgular elde edilmiştir. Çocukluk döneminde ailevi baskı ve korkuya dayalı din 

eğitimi öne çıkarken, ergenlikte akılcı sorgulamalar ve arkadaş çevresi etkili olmuş; gençlik 

ve yetişkinlik dönemlerinde ise bireyselleşme ve kimlik inşası arayışı ön plana geçmiştir. 

3. Dinî Temsilcilerin Entelektüel Seviyelerinin Dinden Uzaklaşmadaki Rolü: Katılımcıların 

önemli bir kısmı, dinî temsilcilerin entelektüel yetersizliklerinin dinî aidiyetlerini olumsuz 

etkilediğini ifade etmiştir. Bu bulgu, literatürde sınırlı şekilde ele alınan ancak bu çalışmada 

belirgin biçimde ortaya çıkan yeni bir etken olarak dikkat çekmektedir. 

4. Duygusal Anlatım Biçimlerinin Psikodinamik Yönü: Katılımcı ifadelerinin analizi, dinden 

uzaklaşmanın yalnızca bilişsel sorgulamalardan ibaret olmadığını, aynı zamanda derin 

duygusal kopuşlar, kırgınlıklar ve zaman zaman öfke gibi güçlü duygusal tepkilerle iç içe 

geçtiğini göstermiştir. Bu psikodinamik boyut, dinden uzaklaşmayı anlamada salt rasyonel 

açıklamaların yetersiz kalabileceğini ortaya koymaktadır. 

Yukarıda özetlenen çok boyutlu psiko-sosyal etkenler, dinî kurumların ve toplulukların bireyin 

anlam arayışına ve kimlik gelişimine nasıl cevap verdiklerini yeniden değerlendirmeyi zorunlu 



 
309 

 

kılmaktadır. Hem katılımcı deneyimleri hem de alanyazın ışığında geliştirilmiş dört temel 

müdahale alanı önerilmektedir: 

1. Dinî eğitim reformu: Ezberci yöntemler yerine anlam merkezli, sorgulamayı teşvik eden 

müfredatlar geliştirilmeli; özellikle gençlere yönelik interaktif ve deneyimsel öğrenme 

yöntemleri hayata geçirilmelidir. Bu öneri, çalışmada özellikle çocukluk döneminde dinî 

bilginin yüzeysel ve baskıcı yöntemlerle aktarılmasının, bireylerde ilerleyen yaşlarda anlam 

arayışı eksikliğine ve dinî aidiyetten kopuşa yol açtığını ortaya koyan bulgulara 

dayanmaktadır. 

2. Otorite eğitimi: Dinî liderlerin empati ve hoşgörü becerileri artırılmalı; iletişim 

eğitimleriyle gençlerin sorularına açık ve yargılayıcı olmayan yanıtlar verilmeleri 

sağlanmalıdır. Bu öneri, çalışmada dinî temsilcilerin entelektüel yetersizlik algısının ve 

samimiyetsizlik tutumlarının, bireylerde dinî otoritelere olan güveni zedelediği ve dinden 

uzaklaşma sürecini hızlandırdığı yönündeki özgün bulgularla desteklenmektedir. 

3. Kapsayıcı cemaat yapıları: Topluluklar, farklı düşünce ve sorgulamaları destekleyici 

diyalog platformları oluşturmalı; sosyal dışlanma yerine dayanışma ve aidiyet duygusunu 

güçlendirecek projelere öncelik vermelidir. Bu öneri, araştırmada sorgulayan bireylerin 

cemaat yapılarında dışlanma ve yalnızlık deneyimleri yaşadıklarının ve bunun aidiyet kaybı, 

sosyal izolasyon ve kimlik boşluğu gibi psiko-sosyal sonuçlara yol açtığının tespit edilmesine 

dayanmaktadır. 

4. Araştırma ve Psikolojik Destek Programları: Dinden uzaklaşma süreçlerini izleyecek 

uzunlamasına çalışmalara ve psikolojik destek programlarına yatırım yapılmalı; özellikle 

kimlik arayışındaki gençlere yönelik rehberlik hizmetleri sunulmalıdır. Bu öneri, çalışmada 

dinden uzaklaşma sürecinin yalnızca bilişsel değil, yoğun duygusal kırılmalar, aidiyet kaybı 

ve varoluşsal boşluk gibi psikodinamik boyutlar içerdiğinin ortaya konulmuş olmasıyla 

temellendirilmektedir. 

Bu öneriler, hem bireylerin anlam arayışına cevap verecek hem de toplumsal barışı ve dinî 

aidiyeti güçlendirecek bir dinî yaşamın yeniden inşası için yol gösterici olabilir. Dinden 

uzaklaşmayı sadece bir “kopuş” olarak değil, yeni bir inanç arayışının başlangıcı olarak da 

görebilir; bu dinamik süreci anlayış ve diyalogla kucakladığımızda toplumsal dayanışmayı 

koruyabiliriz. 

Araştırma sonucunda ortaya çıkan bulgular, dinden uzaklaşmanın genellikle tek bir nedene 

dayanmadığını, aksine bireysel, psikolojik ve sosyal faktörlerin birbirine bağlı bir biçimde bu 

süreci etkilediğini göstermiştir. Bu nedenle, dinî topluluklar ve otoriteler, bireylerin dini 

yaşama sürecine daha empatik ve anlayışlı yaklaşmalı; özellikle anlam arayışı içinde olan 

gençlere karşı daha kapsayıcı ve açıklayıcı bir tutum sergilemelidir. Din eğitiminde ezberci 



 
310 

 

yaklaşımlardan uzaklaşıp bireylerin sorgulamalarına cevap verecek, anlam ve manevîyatı ön 

plana çıkaran bir eğitim modeli geliştirilmelidir. 

 

  



 
311 

 

KAYNAKÇA 

 

Abanoz, Süleyman. “6-12 Yaş Arası Çocukların Dini ve Ahlaki Gelişimlerinde Anne ve Babaların 
Rolü”. Türk Din Psikolojisi Dergisi 1 (2020), 119-148. 

Acar, Ali Kemal. “İmkân ve Zorluklarıyla Gençlik Dönemi Din Eğitimi”. Türkiye Din Eğitimi 
Araştırmaları Dergisi 13 (2022), 25-46. 

Adem Şahin. Dine Psikolojik Yaklaşımlar. Adal Ofset, 2008. 

Aikin, Scott F. - Hodges, Michael P. “Wittgenstein, Dewey, and the Possibility of Religion”. The 
Journal of Speculative Philosophy 20/1 (2006), 1-19. 

Akdemir, Amine. “Boşanmış Aile Çocuklarının Sosyal Uyum Süreci ile Dindarlık Düzeyleri 
Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma”. Türk Din Psikolojisi Dergisi 5 (2022), 11-46. 

Akpur, Uğur. Pavlov. İstanbul: Say Yayınları, 2007. 

Allport, Gordon W. Birey ve Dini. çev. Bilal Sambur. Ankara: Elis Yayınları, 2005. 

Allport, Gordon W. The Nature of Prejudice. Oxford, England: Addison-Wesley, 1954. 

Allport, Gordon Wlliard - Ross, John Robert. “Personal Religious Orientation and Prejudice”. 
Journal of Personality and Social Psychology 5/4 (1967), 432-443. 

Alparslan, Kürşat Özdaşlı& Ali Murat vd. “Çatışma Yönetimi Stratejilerine İlişkin Tutumlar: 
Kamu, Özel Sektör Ve Sivil Toplum Kuruluşlari Yöneticileri Üzerinde Mukayeseli Bir 
Araştirma”. Organizasyon ve Yönetim Bilimleri Dergisi 1/2 (2009), 15-24. 

Alper, Ömer Mahir (ed.). Batı’da Din Çalışmaları. Metropol Yayınları, 2002. 

Altemeyer, Bob - Hunsberger, Bruce. “A Revised Religious Fundamentalism Scale: The Short 
and Sweet of It”. International Journal for the Psychology of Religion 14/1 (2004), 47-54. 

Altemeyer, Bob - Hunsberger, Bruce. Amazing Conversions: Why Some Turn to Faith & Others 
Abandon Religion. Amherst: Prometheus, 1997. 

Altunışık, Mehmet Akif. “Dinî Agnostisizm Üzerine Bir Değerlendirme”. Journal of Islamic 
Research 34/1 (2023), 100-114. 

Altunışık, Mehmet Akif. “İ̇lk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları”. Din Bilimleri Akademik 
Araştırma Dergisi 19/2 (2019), 615-642. 

Ambroziak, Aleksandra vd. “‘I’m hurt,’ ‘Stay away,’ ‘I do not belong’: Understanding Church 
Hurt, Unforgiveness, and Religious Disaffiliation”. Integratus 2/4 (2024), 306-318. 

Ammerman, Nancy Tatom. Pillars of Faith: American Congregations and Their Partners. 
Berkeley: University of California Press, 2005. 

Amstrong, Karen. Tanrı’nın Tarihi. çev. Oktay Özel vd. İstanbul: Pegasus Yayınları, 2017. 

Angın, Esra - Erden, Gülsen. “Kardeşlik İlişkisi ve Psikolojik Uyum Üzerine bir Derleme”. Nesne 
Psikoloji Dergisi 7/14 (2019), 127-135. 

Anika Bauer. Selektive Körperbezogene Aufmerksamkeitsprozesse Und Ihre Bedeutung Für Die 
Entstehung Und Aufrechterhaltung Des Gestörten Körperbildes Bei Essstörungen. Osnabrück: 
Osnabrück Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2017. 



 
312 

 

Antony, Neethu P. “Silence and Resistance: A Theoretical Turn”. Journal of Interdisciplinary 
Voice Studies 8/2 (2023), 193-204. 

Arabacı, Fazlı. “Türkiye’de Dini Sosyalleşmenin Temel Etkenleri”. Dini Araştırmalar 6/16 
(2003). 

Argyle, Michael vd. “Dini Davranış Teorileri”. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi 1/16 (2004), 247-280. 

Arı, Yılmaz. “Sosyalleşme Sürecinde Aile: Dinî Rol ve İşlevleri”. İlsam Akademi Hakemli Dergisi 
3/2 (2023), 199-216. 

Arkonaç, Sibel Ayşen. Psikoloji (Zihin Süreçleri Bilimi). Alfa Yayınları, 2005. 

Arnett, Jeffrey Jensen. “Emerging Adulthood: A Theory of Development from the Late Teens 
Through the Twenties”. American Psychologist 55/5 (2000), 469-480. 

Arnett, Jeffrey Jensen. Emerging Adulthood: The Winding Road from the Late Teens Through the 
Twenties. New York: Oxford University Press, 2004. 

Arnett, Jeffrey Jensen. Emerging Adulthood: The Winding Road from the Late Teens through the 
Twenties. Oxford: Oxford University Press, 1. Basım, 2006. 

Arslan, Hulusi. “Sosyal Medyada Gençlerin Dini Algılarını Etkileyen İnanç Sorunları”. Gençliğin 
İnanç Problemleri. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2022. 

Arslan, Hulusi - Erdoğan, İsmail. “Gençliğin İnanç Sorunları Yaşamasında Bilgi-Eylem 
İlişkisindeki Tutarsızlığın Etkisi”. Gençliğin İnanç Problemleri. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2022. 

Arslan, Mustafa. “Kitle İletişim Araçları, Medya ve Din İlişkisi Üzerine”. Birey ve Toplum Sosyal 
Bilimler Dergisi 6/1 (2016), 5-26. 

Arslantaş, Hülya vd. “Yetişkinlerde Profesyonel Psikolojik Yardım Arama Tutumu ve Bunu 
Etkileyen Faktörler”. 

Astley, Jeff. Exploring God-Talk. London: Darton Longman and Todd, 2004. 

Astley, Jeff. Ordinary Theology: Looking, Listening and Learning in Theology. Aldershot: 
Routledge, 1. Basım, 2002. 

Augustine, Aziz. Augustine: De Civitate Dei. Oxford University Press, 2014. 

Aydın, Ali Rıza. Dini İnkarın Psiko-Sosyal Nedenleri. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 1995. 

Aydın, Cüneyd. “Kader İnancının Savunma Mekanizması ve Dini Başa Çıkma Kavramları 
Açısından Değerlendirilmesi”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/35 (2019), 101-
122. 

Aydın, Mehmet. Din Felsefesi. Dokuz Eylül Üniversitesi Yayınları, 1987. 

Aydin, Ali Rıza. “Çocuğun Dini Şahsiyet Kazanmasında Ailenin Önemi”. Ondokuz Mayıs 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/8 (1996), 211-220. 

Aygün, Adem. “Religiöse Sozialisation Und Entwicklung Bei Islamischen Jugendlichen in 
Deutschland Und in Der Türkei. Empirische Analysen Und Religionspädagogische 



 
313 

 

Herausforderungen.” Religious Diversity and Education in Europe. 23. Münster; München: 
Waxmann, 2013. 206. 

Aygün, Fatma. “Ateizme Yol Açan Başlıca Faktörler”. e-Makalat Mezhep Araştırmaları Dergisi 
10/2 (2017), 531-562. 

Ayten, Ali. Psikoloji ve Din Psikologların Din ve Tanrı Görüşleri. İz Yayıncılık, 2024. 

Ayten, Ali. “William James (1842-1910) Ve Din Psikolojisinde Tecrübe Merkezli Bir Yaklaşım”. 
İslami Araştırmalar Dergisi 19/3 (2006). 

Aytepe, Mahsum. “Deizm-Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi”. Yakın Doğu Üniversitesi İslam 
Tetkikleri Merkezi Dergisi 3/1 (2017), 113-136. 

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. Kubbealtı Neşriyat, 2020. 

Bahadır, Abdülkerim. “Psikoterapi’de Yeni Bir Yaklaşım: Logoterapi ve Viktor Frankl”. Uludağ 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/1 (2000). 

Bahar, Belgin. “Sosyal Öğrenme Kuramı ve Sosyal Değişim Kuramı Perspektifinden Etik 
Liderlik”. Balkan Sosyal Bilimler Dergisi 8/16 (2019), 237-242. 

Banaji, Mahzarin R. - Greenwald, Anthony G. Blindspot: Hidden Biases of Good People. New York: 
Bantam, Nachdruck Edition., 2016. 

Bandura, Albert. Social Learning Theory. New Jersey, 1977. 

Barak, Azy - Gluck-Ofri, Orit. “Degree and Reciprocity of Self-Disclosure in Online Forums”. 
CyberPsychology & Behavior 10/3 (2007), 407-417. 

Barbour, Ian G. Religion and Science. San Francisco: HarperOne, Subsequent Edition., 1997. 

Barbour, John. Versions of Deconversion: Autobiography and the Loss of Faith. Chalottesville, 
1994. 

Barlas, Asma. “Believing Women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an. 
Austin: University of Texas Press, 2002. 

Barnett, S. J. The Enlightenment and Religion The Myths of Modernity. Manchester: Manchester 
University, 2003. 

Başcı, Vahdettin. “Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler”. Atatürk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi 22/1 (2018), 33-40. 

Başkurt, İrfan. “Eğitimde Çocuk ve ’Öteki’nin Kimliği Problemi”. Journal of Istanbul University 
Faculty of Theology 5 (2012). 

Batson, Daniel. The Religious Experience: A Social-Psychological Perspective. New York: Oxford 
University Press, 1982. 

Batur, Behçet. “İslam ve Sekülerleşme: İbn Halduncu Bir Çözümleme”. Sırat 2/1 (2021), 35-55. 

Batur, Behçet. “İslam ve Sekülerleşme: İbn Halduncu Bir Çözümleme”. Sırat 2/1 (2021), 35-55. 

Baumeister, R. F. - Exline, J. J. “Virtue, Personality, and Social Relations: Self-Control as the 
Moral Muscle”. Journal of Personality 67/6 (1999), 1165-1194. 

Baynal, Fatma. “Erinlik (Ön Ergenlik) Dönemi Korku, Kaygı ve Din İlişkisi Üzerine Bir 
Araştırma”. Bilimname 45 (2021), 261-299. 



 
314 

 

Bayrakcı, Mustafa. “Sosyal Öğrenme Kuramı Ve Eğitimde Uygulanması”. Sakarya Üniversitesi 
Eğitim Fakültesi Dergisi 14 (2013), 198-210. 

Beck, Aaron T. Cognitive Therapy and the Emotional Disorders. East Rutherford: Plume, 1979. 

Beckstead, A. Lee - Morrow, Susan L. “Mormon Clients’ Experiences of Conversion Therapy: 
The Need for a New Treatment Approach”. The Counseling Psychologist 32/5 (2004), 651-690. 

Bektaş, Rahşan Balamir - Bakacak, Ayça Gelgeç. “Modernitenin sosyal kontrol söyleminin 
değişen görünümleri”. Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 26/1 (2009), 33-48. 

Bell, Catherine. Ritual: Perspectives and Dimensions--Revised Edition. New York: Oxford 
University Press, Reissue Edition., 2009. 

Bellah, Robert N. vd. Habits of the Heart, With a New Preface: Individualism and Commitment in 
American Life. Berkeley: University of California Press, First Edition, With a New Preface., 2007. 

Bennet, E. A. Jung Aslında Ne Dedi? çev. Işıl Çobanlı Erdönmez. Say Yayınları, 2006. 

Benson, Peter - Spilka, Bernard. “God Image as a Function of Self-Esteem and Locus of Control”. 
Journal for the Scientific Study of Religion 12/3 (1973), 297-310. 

Benson, Peter L. vd. “Adolescence and Religion: A Review of the Literature from 1970 to 1986”. 
Research in the Social Scientific Study of Religion 1 (1989), 153-181. 

Benson, Peter L. vd. “Spiritual Development in Childhood and Adolescence: Toward a Field of 
Inquiry”. Applied Developmental Science 7/3 (2003), 205-213. 

Berger, Peter A. “The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics”. 
Sociology of Religion. 

Berger, Peter L. (ed.). The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World Politics. 
Washington, D.C. : Grand Rapids, Mich: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1999. 

Berger, Peter L. The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion. Knopf 
Doubleday Publishing Group, 1990. 

Bernard Spilka, Daniel N. McIntosh. “Religion and the Family”. The Psychology of Religion: An 
Empirical Approach. 365-392. New York: Guilford Press, 1996. 

Bilgin, Beyza. “Gençlik ve Din Eğitimi”. Din Öğretimi Dergisi 10 (1987). 

Billings, Dwight B. - Scott, Shaunna L. “Religion and Political Legitimation”. Annual Review of 
Sociology 20 (1994), 173-202. 

Booth, Richard. “Existential Loneliness: The Other Side of the Void”. International Journal of 
Transpersonal Studies 16/1 (1997), 23-32. 

Bridge, Esra Nihan. “Review of A Case Study in Light of Bowen Theory: Differentiation of Self”. 
Yaşam Becerileri Psikoloji Dergisi 3/5 (2019), 65-72. 

Bromley, David G. The Politics of Religious Apostasy: The Role of Apostates in the Transformation 
of Religious Movements. Westport, Conn: Praeger, 1998. 

Bruce E. Hunsberger, Bob Altemeyer. Atheists: A Groundbreaking Study of America’s 
Nonbelievers. Amherst: Prometheus Books, 2006. 

Bruce, Steve. God Is Dead: Secularization in the West. Oxford: Wiley-Blackwell, 1. Basım, 2002. 

Bruce, Steve. Secularization: In Defence of an Unfashionable Theory. New York: Oxford, 2011. 



 
315 

 

Brühlmeier, Arthur. Die Psychoanalyse Sigmund Freuds: Ein Lehrtext Im Rahmen Der 
Lehrerbildung. Oberrohrdorf: A. Brühlmeier, 1995. 

Bullivant, Stephen. Contemporary Nonreligion in Britain and the Usa: Theoretical and Empirical 
Studies. University of Warwick, Phd, 2019.  

Büyükmumcu, Saniye Bengisu - Ceyhan, A. Aykut. “Sosyal Medya Kullanıcılarının Sosyal 
Karşılaştırma Eğilimlerinin İncelenmesi”. Anadolu Journal of Educational Sciences International 
10/1 (2020), 273-302.  

Campbell, Heidi A. When Religion Meets New Media, 2010. 

Casanova, José. Public Religions in the Modern World. Chicago: University of Chicago Press, 1. 
Basım, 1994. 

Cengil, Muammer. “Tasavvufî Yaşantıya Yönelmede Etkili Olan Psiko-Sosyal Nedenler”. 
Tasavvuf İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi 4/11 (2003). 

Chaves, Mark. “Secularization as Declining Religious Authority”. Social Forces 72/3 (1994), 
749-774.  

Chris J. Boyatzis. “Religious and Spiritual Development in Childhood”. Handbook of the 
Psychology of Religion and Spirituality. ed. Raymond F. Paloutzian, Crystal L. Park. 123-143. 
New York: Guilford Press, 2005. 

Cirhinlioglu, Fatma Gül - Ok, Üzeyir. “İnanç Ya Da Dünya Görüşü Biçimleri Ile İntihara Yönelik 
Tutum, Depresyon Ve Yaşam Doyumu Arasındaki İlişkiler”. Cumhuriyet Üniversitesi Fen-
Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 34/1 (2010), 1-8. 

Coates, Dominiek D. “Disaffiliation from a New Religious Movement: The Importance of Self 
and Others in Exit”. Symbolic Interaction 36/3 (2013), 314-334. 

Coffy, Robert. Ateistlerin Tanrısı. çev. Murtaza Korlaelçi. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi, 2003. 

Collier, Mark. “The Natural Foundations of Religion”. Philosophical Psychology 27/5 (2013), 
665. 

Connor, Kathryn M. - Davidson, Jonathan R. T. “Development of a New Resilience Scale: The 
Connor-Davidson Resilience Scale (CD-RISC)”. Depression and Anxiety 18/2 (2003), 76-82. 

Coşkun, Recai vd. Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri SPSS Uygulamalı. Sakarya: Sakarya 
Yayıncılık, 6. Basım, 2010. 

Coşkunsever, Asude. “Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi ve Temel 
Problemleri”. Türk Din Psikolojisi Dergisi 5 (2022), 47-80. 

Cragun, Carrie L. - Friedlander, Myrna L. “Experiences of Christian Clients in Secular 
Psychotherapy: A Mixed-Methods Investigation”. Journal of Counseling Psychology 59/3 
(2012), 379-391. 

Cragun, Ryan T. What You Don’t Know About Religion. Chicago: Pitchstone Publishing, 2013. 

Crapps, Robert W. An Introduction to Psychology of Religion. Mercer University Press, 1986. 

Cüceloğlu, Doğan. İnsan ve Davranışı. İstanbul: Remzi Kitabevi, 2018.  

Çağırkan, Barış. “Göç, Hibrit Kimlik ve Aidiyet: Yeni Toplumlar, Yeni Kimlikler”. İnsan ve Toplum 
Bilimleri Araştırmaları Dergisi 5/8 (2016), 2613-2623.  



 
316 

 

Çelik, Hilal vd. “Nitel Veri Analizi ve Temel İlkeleri”. Eğitimde Nitel Araştırmalar Dergisi – 
Journal of Qualitative Research in Education 8/1 (2020), 379-406. 

Çelikel, Bülent. “Dinî Danışmanlık: Psikoterapi Ile Din Eğitiminin Buluşma Noktası”. Marife 
13/3 (2013), 55-68. 

Dana M. Fazzino. “Leaving the Church Behind: Applying a Deconversion Perspective to 
Evangelical Exit Narratives”. Journal for the Scientific Study of Religion 53/4 (2014), 782-798. 

David Martin. The Future of Christianity: Reflections on Violence and Democracy, Religion and 
Secularisation, 2011. 

Davie, Grace. The Sociology of Religion: A Critical Agenda. Los Angeles: SAGE Publications Ltd, 
2. Basım, 2013. 

DeAndrea, David C. “Testing the Proclaimed Affordances of Online Support Groups in a 
Nationally Representative Sample of Adults Seeking Mental Health Assistance”. Journal of 
Health Communication 20/2 (2015), 147-156. 

Djupe, Paul A. - Gilbert, Christopher P. The Political Influence of Churches. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1. Basım, 2008. 

Duman, Nesrin. “Travma Sonrası Büyüme ve Gelişme”. Uluslararası Afro-Avrasya Araştırmaları 
Dergisi 4/7 (2019), 178-184. 

Durkheim, Emile. The Elementary Forms of Religious Life. çev. Karen E. Fields. New York,: Free 
Press, 1995. 

Durkheim, Émile. The Elementary Forms of Religious Life. Oxford: Oxford University Press, 
2001. 

Durlanık, Hatice Kübra - Uzman, Ersin. “Orta Çocukluk Dönemindeki Çocuklarda Aile 
Aidiyetinin Algılanan Ebeveyn Tutumları ve Empati ile İlişkisi”. Dicle Üniversitesi Ziya Gökalp 
Eğitim Fakültesi Dergisi 41 (2022), 69-83. 

Ebstyne King, Pamela. “Religion and Identity: The Role of Ideological, Social, and Spiritual 
Contexts”. Applied Developmental Science 7/3 (2003), 197-204. 

Ecklund, Elaine Howard - Lee, Kristen Schultz. “Atheists and Agnostics Negotiate Religion and 
Family”. Journal for the Scientific Study of Religion 50/4 (2011), 728-743. 

Edgell, Penny. “A Cultural Sociology of Religion: New Directions”. Annual Review of Sociology 
38 (2012), 247-265. 

Edgell, Penny. Religion and Family in a Changing Society. Princeton: University Press, 2013. 

Ejder Okumuş. Gösterişçi Dindarlık. İstanbul: Ark Kitapları, 2017.  

Eliason, Grafton T. vd. “Existential Theory and Our Search for Spirituality”. Journal of 
Spirituality in Mental Health 12/2 (2010), 86-111.  

Ellison, C. G. - Levin, J. S. “The Religion-Health Connection: Evidence, Theory, and Future 
Directions”. Health Education & Behavior: The Official Publication of the Society for Public Health 
Education 25/6 (1998), 700-720. 

Ellison, C. G. - Levin, J. S. “The Religion-Health Connection: Evidence, Theory, and Future 
Directions”. Health Education & Behavior: The Official Publication of the Society for Public Health 
Education 25/6 (1998), 700-720. 



 
317 

 

Ellison, Christopher G. - George, Linda K. “Religious Involvement, Social Ties, and Social 
Support in a Southeastern Community”. Journal for the Scientific Study of Religion 33/1 (1994), 
46-61. 

Ellison, Christopher G. - Sherkat, Darren E. “Obedience and Autonomy: Religion and Parental 
Values Reconsidered”. Journal for the Scientific Study of Religion 32/4 (1993), 313. 

Emile Durkheim. Les Formes Elementaires De La Vie Religieuse. Paris4: Felix Alcan, 1912. 

Emmons, Robert A. “Striving for the Sacred: Personal Goals, Life Meaning, and Religion”. Journal 
of Social Issues 61/4 (2005), 731-745. 

Eren, Selim. “İnanç ve Sosyo-Kültürel Çevre Etkileşimi”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 11/1 (2007), 129-152. 

Erikson, Erik. Identity: Youth and Crisis. New York: Norton, 1968. 

Erkan, Zülal - Afşin, Berna. “Bowen’in Aile Sistemleri Teorisi’nde ‘Üçgenleşme’”. Sosyal 
Bilimlerde Aktüel Araştirmalar: Etkiler-Sonuçlar. 106-127. Ankara: Kalan Yayınları, 2023. 

Esposito, John L. The Islamic Threat : Myth or Reality? New York: Oxford University Press, 3. 
Basım, 1999. 

Eş’arî, Ebu’l Hasan. Makâlâtu‘l-İslâmiyyîn. ed. Helmut Ritter. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 
1980. 

Eugene C. Roehlkepartain, Peter C. Scales. “The Significance of Family Relationships for 
Religious and Spiritual Development in Adolescence”. The Handbook of Spiritual Development 
in Childhood and Adolescence. Thousand Oaks: Sage Publications, 2006. 

Exline, J. J. vd. “Guilt, Discord, and Alienation: The Role of Religious Strain in Depression and 
Suicidality”. Journal of Clinical Psychology 56/12 (2000), 1481-1496. 

Exline, Julie J. (ed.). “Religious and spiritual struggles”. APA handbook of psychology, religion, 
and spirituality (Vol 1): Context, theory, and research. 459-475. 

Exline, Julie J., Rose, Emily. “Relational Spirituality and Forgiveness: The Roles of Attachment 
and Differentiation in Transgression Dynamics”. The Healing Power of Spirituality. ed. Ellens, J. 
Harold. 43-63. Westport, Connecticut: Praeger, 2013. 

Fennî, İsmail. Lügatçe-i Felsefe. İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2015. 

Fernald, Dodge. Psychology: Six Perspectives. SAGE Publications, 2007. 

Festinger, Leon. A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford: Stanford University Press, 1957. 

Fisher, Adam R. “A review and conceptual model of the research on doubt, disaffiliation, and 
related religious changes”. Psychology of Religion and Spirituality 9/4 (2017), 358-367.  

Fix, Caroline. Chronische Erkrankungen Und Religiöse Copingstrategien. Marburg Üniversitesi, 
Doktora, 2010. 

Folkman, Susan. “Stress: Appraisal and Coping”. Encyclopedia of Behavioral Medicine. ed. Marc 
D. Gellman - J. Rick Turner. 1913-1915. New York: Springer, 2013.  

Fordham, Frieda. Jung Psikolojisinin Ana Hatları. çev. Aslan Yalçıner. Say Yayınları, 2023. 

Fowler, James W. Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for 
Meaning. San Francisco: Harper & Row, Revised ed., 1981. 



 
318 

 

Fowler, James W. Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for 
Meaning. New York: HarperOne, Revised ed., 1995. 

Francis, Leslie J. vd. (ed.). Empirical Theology in Texts and Tables: Qualitative, Quantitative and 
Comparative Perspectives. Leiden: Brill Academic Pub, Illustrated Edition., 2009. 

Frankl, Viktor E. (Viktor Emil) - Crumbaugh, James C. Psychotherapy and Existentialism; 
Selected Papers on Logotherapy. New York: Square Press, 1967.  

Frankl, Viktor Emil. Duyulmayan Anlam Çığlığı. çev. Selçuk Budak. Totem Yayıncılık, 2020. 

Frankl, Viktor Emil. İnsanın Anlam Arayışı. Okyan Us Yayın, 2019. 

Freud, Sigmund. Psikanaliz Üzerine. çev. Kamuran Şipal. Cem Yayınevi, 2019. 

Fromm, Erich. Psikanaliz ve Din. çev. Elif Erten. Ankara: Say Yayınları, Birinci Baskı., 2006. 

Fromm, Erich. Psychoanalyse und Religion. ed. Reiner Funk. München: Open Publishing, 2015. 

Fromm, Erich. Sahip Olmak ya da Olmak. çev. Aydın Arıtan. Say Yayınları, 2024. 

Gahleitner, Silke B. vd. Psychosoziale und traumapädagogische Arbeit mit geflüchteten 
Menschen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht., 2020. 

Galen, Luke William - Kloet, James D. “Mental Well-Being in the Religious and the Non-
Religious: Evidence for a Curvilinear Relationship”. Mental Health, Religion & Culture 14/7 
(2011), 673-689. 

Gil, F. Pedrosa - Nickel, M. “Religiöse Und Spirituelle Einstellungen in Bezug Auf 
Bindungstheoretische Aspekte Bei Somatoformen Störungen”. Nervenheilkunde 26 (2018), 
459-464.  

Glock, Charles Y. - Stark, Rodney. Religion and Society in Tension. Chicago: Rand McNally, 1965. 

Goffman, Erving. Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity. Simon and Schuster, 
2009. 

Gorbahn, Katja. Soziale Identität und Identifikationsangebote in der Darstellung der antiken 
griechischen Geschichte: Eine Untersuchung neuerer Lehrwerke für die Sekundarstufe I. 
Augsburg: Augsburg Üniversitesi, Doktora, 2010. 

Gordon, W. Allport. The Individual and His Religion. New York, 1950. 

Gould, Rebecca Kneale. “Deism”. Encyclopedia of Religion and Nature. ed. Bron Taylor. 462-464. 
New York, 2005. 

Gökmen, Ayşe - Sami, Said. “The Effects of Religious Rituals and Religious Coping Methods on 
the Grief Process and Posttraumatic Growth: A Qualitative Study”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 26/49 (2024), 105-132. 

Granqvist, Pehr - Kirkpatrick, Lee A. “Religious Conversion and Perceived Childhood 
Attachment: A Meta-Analysis”. The International Journal for the Psychology of Religion 14/4 
(2004), 223-250. 

Granqvist, Pehr - Kirkpatrick, Lee A. “The Religious Life of Adults with Attachment Avoidance 
and Anxiety: Religious Beliefs, Compensatory Mechanisms, and Religious Behavior”,. Handbook 



 
319 

 

of attachment: Theory, research, and clinical applications. 129-145. New York: The Guilford 
Press, 2005. 

Green, Morgan - Elliott, Marta. “Religion, Health, and Psychological Well-Being”. Journal of 
Religion and Health 49/2 (2010), 149-163. 

Gross, James J. - John, Oliver P. “Individual Differences in Two Emotion Regulation Processes: 
Implications for Affect, Relationships, and Well-Being”. Journal of Personality and Social 
Psychology 85/2 (2003), 348-362. 

Güleç, Cengiz. Freud. Say Yayınları, 2024. 

Güler, İlhami. Dine Yeni Yaklaşımlar. Ankara Okulu Yayınları, 2016. 

Güler, Pınar - Çekiç, Ali. “Anne Baba Davranışları İle Çocuklarda Gözlenen Problemli 
Davranışlar Arasındaki İlişkinin İncelenmesi”. Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi 19/50 (2022), 141-166. 

Gülfil, Derya. “Ateistlerde Olumsuz Tanrı Algısının Psiko-Sosyal Açıdan Değerlendirilmesi”. 
İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi 8/2 (2019), 1289-1312.  

Gülfil, Derya. Psikolojik Açıdan Ateizm: Nitel Bir Araştırma. Adana: Çukurova Üniversitesi, 
Doktora, 2018. 

Haklı, Şaban. “Kötülük Problemi, Yaklaşımlar ve Eleştiriler”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 1/2 (2002), 195-211. 

Halime Angın, Feyza Erden. “Kardeşlik İlişkileri Üzerine Bir Derleme: Psikolojik ve Sosyal 
Gelişim Bağlamında Bir Değerlendirme”. Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi 11/17 
(2019), 1000-1018. 

Hall, Calvin S. Freudyen Psikolojiye Giriş. çev. Ersan Devrim. Kaknüs Yayınları, 2016. 

Hamarta, Erdal vd. “Benlik Saygısı ve Akılcı Olmayan İnançlar Bakımından Üniversite 
Öğrencilerinin Stresle Başaçıkma Yaklaşımlarının Analizi”. Değerler Eğitimi Dergisi 7/18 
(2009), 25-42. 

Hardy, Sam A. - King, Pamela Ebstyne. “Processes of Religious and Spiritual Influence in 
Adolescence: Introduction to a Special Section”. Journal of Research on Adolescence 29/2 
(2019), 244-253. 

Harmon-Jones, Eddie. “A Cognitive Dissonance Theory Perspective on the Role of Emotion in 
the Maintenance and Change of Beliefs and Attitudes”. Emotions and Belief: How Feelings 
Influence Thoughts. 185-211. New York: Cambridge University Press, 2000.  

Harrison, Peter. Religion and the Religions in the English Enlightenment. Cambridge: Cambridge 
University, 1990. 

Hayta, Akif. “Anneden Allah’a: Bağlanma Teorisi ve İslâm’da Allah Tasavvuru”. Değerler Eğitimi 
Dergisi 4/12 (2006), 29-63. 

Hecht, Jennifer. Doubt: A History: The Great Doubters and Their Legacy of Innovation from 
Socrates and Jesus to Thomas Jefferson and Emily Dickinson. San Francisco: HarperOne, Erste 
Ausgabe Edition., 2003. 

Hefner, Robert W. (ed.). Shari’a Politics: Islamic Law and Society in the Modern World. 
Bloomington: Indiana University Press, 2011. 



 
320 

 

Heine, Steven J. vd. “The Meaning Maintenance Model: On the Coherence of Social Motivations”. 
Personality and Social Psychology Review 10/2 (2006), 88-110. 

Heinz Streib, Bettina Keller. “The Variety of Deconversion Experiences: Results from a 
Research Project on Deconversion”. Archive for the Psychology of Religion 26/1 (2004), 181-
200. 

Heinz Streib, Ralph W. Hood Jr. Modeling Religion in Pastoral Counseling: A Textbook for 
Religion, Psychology and Pastoral Care. Leiden: Brill, 2016. 

Hemşinli, Hakan. “Dinî Tecrübenin Nesnelliği Üzerine”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 33 (2010), 119-144. 

Hetty Zock. “Religion and Narrative Identity: A Psycho-Social Approach to Spirituality and 
Healing”. Journal of Empirical Theology 20/1 (2007), 1-9. 

Hıdır, Özcan. “İslamofobi-Irkçılık-‘Kültürel Irkçılık’ İlişkisi”. Ombudsman Akademik 7 (2017), 
23-49. 

Hill, Peter C. - Pargament, Kenneth I. “Advances in the Conceptualization and Measurement of 
Religion and Spirituality. Implications for Physical and Mental Health Research”. The American 
Psychologist 58/1 (2003), 64-74. 

Hirschi, Travis. Causes of Delinquency. New York: Routledge, 2017.  

Holm, Nils G. Din Psikolojisine Giriş. İnsan Yayınları, 2018. 

Hood, Ralph W. vd. The Psychology of Religion: An Empirical Approach. New York: The Guilford 
Press, 2. Basım, 1996. 

Hoover, Stewart - Lynn Schofield Clark (ed.). Practicing Religion in the Age of the Media. New 
York: Columbia University Press, Illustriert., 2002. 

Hout, Michael - Fischer, Claude S. “Why More Americans Have No Religious Preference: Politics 
and Generations”. American Sociological Review 67/2 (2002), 165-190. 

Hökelekli, Hayati. Din Psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 9. Basım, 2011. 

Hökelekli, Hayati. Din Psikolojisine Giriş. İstanbul: Dem Yayınları, 4. Basım, 2015. 

Hunsberger, Bruce - Brown, L. B. “Religious Socialization, Apostasy, and the Impact of Family 
Background”. Journal for the Scientific Study of Religion 23/3 (1984), 239-251. 

Hunsberger, Bruce E. - Altemeyer, Bob. Atheists: A Groundbreaking Study of America’s 
Nonbelievers. Amherst: Prometheus, 2006. 

İbn Hâcib - Dimyâtî, Ebu’l-Fadl ed-. Et-Tavdih Şerhu Muhtasari İbni’l-Hâcib. 6 Cilt. Beyrut: Dâru 
İbn Hazm, 2012. 

Jakabhazi, Reka. “Archetypen Und Das Kollektive Unbewusste in Hermann Hesses Demian 
(1919) Und in Urtrost (1924) Von Áron Tamási. Ein Vergleich”. Germanistische Beiträge 47/1 
(2021), 83-97. 

James J. Gross. “The Emerging Field of Emotion Regulation: An Integrative Review.” Review of 
General Psychology 2/3 (1998), 271-299. 

James Marcia. “Identity in Adolescence”. Handbook of Adolescent Psychology. 159-187. New 
York: John Wiley & Sons, 1980. 



 
321 

 

James, William. Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Berlin: Weltreligionen, 9. Basım, 2022. 

James, William. The Varieties of Religions Exprerince. New York: The Modern Library, 2002. 

Jennifer Templeton, Jacquelynne S. Eccles. “The Relation Between Spiritual Development and 
Identity Processes”. New Directions for Youth Development, 118. 

Johansen, Baber. Contingency in a Sacred Law: Legal and Ethical Norms in the Muslim Fiqh. Brill 
Academic, 1998. 

John R. Anderson - VanLehn, Kurt. “The Architecture of Cognition”. Harvard University Press 
28/2 (1986), 235-240. 

Jr, Ralph W. Hood vd. The Psychology of Religion, Fourth Edition: An Empirical Approach. New 
York: The Guilford Press, Vierte Edition., 2009. 

Jung, Carl Gustav. İnsan Ruhuna Yöneliş. çev. Engin Büyükinal. Say Yayınları, 2024. 

Jung, Carl Gustav. The Archetypes and the Collective Unconscious. Princeton University Press, 2. 
Basım, 1969. 

Kandemir, Sibel. “Lise Öğrencilerinde Dinî Tutum ve Din Dışı Yönelim”. Marife Dini 
Araştırmalar Dergisi 24/1 (2024), 265-290.  

Karaca, Faruk - Aytemiz, Faik. “Dinî Tecrübe Üzerine”. Current Perspectives in Social Sciences 
28/2 (2024), 281-292.  

Karal, Eser - Atak, Hasan. “Çocukluk Çağı Ruhsal Travmaları Üzerine Kavramsal Bir Çalışma”. 
Muş Alparslan Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 2/1 (2022), 82-103. 

Karataş, Zeki. “Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri”. Manevi Temelli Sosyal Hizmet 
Araştırmaları Dergisi 1/1 (2015), 62-80. 

Karl Max. Zur Kritik der Hegel’schen Rechts-Philosophie. CreateSpace Independent Publishing 
Platform, 2015. 

Karslı, Necmi - Yanar, Özlem. “Genç ve Yetişkinlerde Psikolojik Esneklik ve Dindarlık 
Arasındaki İlişkinin İncelenmesi”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 57 
(2024), 1-22.  

Kaya, Zeynep - Algur, Hüseyin. “İmam Hatip Ortaokulu Öğrencilerinin Rol Model Tercihlerinin 
Çeşitli Değişkenler Açısından İncelenmesi”. Değerler Eğitim Dergisi 20/43 (2022).  

Keating, Christine (Cricket). “Resistant Silences”. Silence, Feminism, Power: Reflections at the 
Edges of Sound. ed. Sheena Malhotra - Aimee Carrillo Rowe. 25-33. London: Palgrave Macmillan 
UK, 2013.  

Keddie, Nikki R. Women in the Middle East: Past and Present. Princeton: Princeton University 
Press, 2006. 

Keller, Yehudis vd. “On a New Path: Social Support, Social Media Engagement, and Well-Being 
after Religious Disaffiliation”. New Media & Society.  

Kırman, Tuğba - Atak, Hasan. “Yabancılaşma: Kavramsal ve Kuramsal Bir Değerlendirme”. 
Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 10/2 (2020), 279-295. 

Kiesling, Chris vd. “Identity and spirituality: A psychosocial exploration of the sense of spiritual 
self”. Developmental Psychology 42/6 (2006), 1269-1277.  



 
322 

 

Kim, Alan. “Wilhelm Maximilian Wundt”. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. ed. Edward 
N. Zalta - Uri Nodelman. Metaphysics Research Lab, Stanford University, Winter 2022., 2022.  

Kim, Heon Choul. Din Değiştirmenin Entelektüel Arka Planı. İstanbul: Kaynak Yayınları, 2003. 

King, Pamela Ebstyne - Roeser, Robert W. “Religion and Spirituality in Adolescent 
Development”. Handbook of Adolescent Psychology. John Wiley & Sons, 2009.  

Kocaer, Sibel. “Bir Sosyal Kontrol Aracı Olarak Beddualar ve İnternet”. Millî Folklor 75 (2007), 
30-33. 

Kocamış, Tülin. “Anne Baba Tutumlarının Psikolojik Sağlamlığa ve Benlik Saygısına Etkisi”. 
Aydın Sağlık Dergisi 10/3 (2024), 203-212. 

Koç, Bozkurt. “Çocuğun Dinî Gelişiminde Rol Model Olarak Anne ve Baba”. Dini Araştırmalar 
11/31 (2008), 46-60. 

Koç, Mustafa. “Psikolojik ve Pedago-Sosyo-Teolojik Açıdan Güven: Din ve Değerler Psikolojisi 
Perspektifinden Analizler”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 17/33 (2018), 1-38.  

Koenig, Harold vd. Handbook of Religion and Health. Oxford: Oxford University Press, 2. Basım, 
2012. 

Koffka, Kurt. Principles of Gestalt Psychology. Harcourt, Brace & World, 1963. 

Köse, Ali. Neden İslam’ı Seçiyorlar. İstanbul: İz Yayıncılık, ts. 

Kurçak, Kesen. Türkiye’de Din Değiştirme Üzerine Yapılan Çalışmaların Sosyolojik Analizi. 
Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2012. 

Küçükural, Önder, Kurtuluş Cengiz. “Türkiye’de Lâdinî (nonreligious) Arayışları Çalışmak: 
Dinden uzaklaşma ve Ayrılma Eğilimlerine Dair Kavramsal Bir Çerçeve Önerisi”. Abant Sosyal 
Bilimler Dergisi 1 (2023), 437-451. 

Lakey, Brian - Cohen, Sheldon. “Social Support Theory and Measurement”. Social Support 
Measurement and Intervention: A Guide for Health and Social Scientists. 29-52. New York, NY, 
US: Oxford University Press, 2000.  

Larson, Edward J. - Witham, Larry. “Leading Scientists Still Reject God”. Nature 394/6691 
(1998), 313-394. 

Leartius, Diogenes. Lives of Eminent Philosophers. çev. R.D. Hicks. New York: G. P. Putnam’s 
Sons, 1925. 

Lee, Lois. Recognizing the Non-religious: Reimagining the Secular. Oxford, New York: Oxford 
University Press, 2015. 

Lekes, Natasha vd. “Parental Autonomy-Support, Intrinsic Life Goals, and Well-Being Among 
Adolescents in China and North America”. Journal of Youth and Adolescence 39/8 (2010), 858-
869.  

Luckmann, Thomas. The Invisible Religion: The Problem of Religion in Modern Society. 
Macmillan, 1967. 

Mahmood, Saba. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton 
University Press, 2005.  

Malkoç, Mehmet. “Gençliği Dini Değerlerden Uzaklaştıran Sebepler”. Gümüşhane Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/16 (2019), 252-268. 



 
323 

 

Martin, G. Neil vd. Psychology. New York: Pearson Education, 2010. 

Maslow, A. H. “A Theory of Human Motivation”. Psychological Review 50/4 (1943), 370-396. 

Maslow, Abraham. Toward a Psychology of Being. Van Nostrand Reinhold, 2. Basım, 1968. 

Maslow, Abraham H. Doruk Deneyimler. Kuraldışı Yayınları, 2001. 

Masten, Ann S. “Ordinary magic: Resilience processes in development”. American Psychologist 
56/3 (2001), 227-238. 

McGuire, Meredith B. - McGuire, Meredith B. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. 
New York: Oxford University Press, 2008. 

McIntosh, Daniel N. “Religion-as-Schema, with Implications for the Relation Between Religion 
and Coping”. The International Journal for the Psychology of Religion 5 (1995).  

Mehmet Görmez, Murat Erdoğan. “Türkiye’de Dinî Hayat ve Gençlik”. 105-127. Ankara: Diyanet 
İşleri Başkanlığı Yayınları, 2014. 

Murken, Sebastian. Ohne Gott leben: Religionspsychologische Aspekte des “Unglaubens”. 
Marburg, 2008. 

Mutluer, Ferhan. “Sapma Kuramlarına Bir Bakış”. Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 
12 (2016), 217-229. 

Neusner, Jacob. The Way of Torah: An Introduction to Judaism. North Scituate, Mass. : Duxbury 
Press, 1979.  

Norenzayan, Ara - Shariff, Azim F. “The Origin and Evolution of Religious Prosociality”. Science 
322/5898 (2008), 58-62. 

Norris, Pippa - Inglehart, Ronald. Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

Norris, Pippa - Inglehart, Ronald. Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide. 
Cambridge New York: Cambridge University Press, 2. Basım, 2011. 

Norris, Pippa - Inglehart, Ronald. Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide. 
Cambridge New York: Cambridge University Press, 2. Basım, 2011. 

Nye, Rebecca. Children’s Spirituality: What It Is and Why It Matters. London: Church House 
Publishing, 1998. 

O’Dea, Thomas. The Sociology of Religion,. New Jersey: Prentice-Hall Inc, 1966. 

Özbaydar, Belma. Din ve Tanrı İnancının Gelişmesi Üzerine Bir Araştırma. İstanbul: Baha 
Matbaası, 1970. 

Özdemir, Mustafa. “Din-Birey ve Toplum İlişkisi Üzerine”. Mütefekkir 4/7 (2017), 9-19. 

Özdemir, Nida - Düzgüner, Sevde. “Suçluluk, Pişmanlık ve Günahkarlığın Kapsamı ve Diğer 
Yakın Kavramlarla İlişkisi”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 49 (2020), 
497-529.  

Paloutzian, Raymond F. Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality. thk. Crystal L. 
Park. New York: The Guilford Press, 2005. 

Paloutzian, Raymond F. Invitation to the Psychology of Religion,. New York: The Guilford Press, 
2017. 



 
324 

 

Paloutzian, Raymond F. - Park, Crystal L. “Integrative Themes in the Current Science of the 
Psychology of Religion”. Handbook of the psychology of religion and spirituality. 3-20. New York: 
The Guilford Press, 2005. 

Pamela Ebstyne King, Chris J. Boyatzis. “A Special Issue on Religious and Spiritual 
Development”. Review of Religious Research 45/4 (2004), 317-329. 

Pamela Ebstyne King, Chris J. Boyatzis. “Religious and Spiritual Development: An Introduction 
and Theoretical Review”. Review of Religious Research 45/4 (2004), 317-329. 

Pargament, Kenneth. “The Bitter and the Sweet: An Evaluation of the Costs and Benefits of 
Religiousness”. Psychological Inquiry 13/3 (2002), 168-181. 

Pargament, Kenneth I. Spiritually Integrated Psychotherapy: Understanding and Addressing the 
Sacred. New York: The Guilford Press, Illustriert., 2011. 

Pargament, Kenneth I. - Mahoney, Annette. “Spirituality: The Search for the Sacred”. The Oxford 
handbook of positive psychology. 878-891. Oxford library of psychology. New York: Oxford 
University Press, 2005. 

Pargament, Kenneth I. (Kenneth Ira). The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, 
Practice. New York: Guilford Press, 1997. 

Park, Crystal L. “Religion as a Meaning-Making Framework in Coping with Life Stress”. Journal 
of Social Issues 61/4 (2005), 707-729. 

Parlak, Simel - Canel, Azize. “Partner Şiddeti Üzerine Bir Derleme ve Ergenlik Döneminde 
Partner Şiddetini Önleme Programının Önemi”. Trakya Eğitim Dergisi 11/3 (2021), 1444-1456.  

Paul, Robert. Le Petit Robert. Paris: Dictionnaires Le Robert, 1974. 

Peek, Lori. “Becoming Muslim: The Development of a Religious Identity”. Sociology of Religion 
66/3 (2005), 215-242. 

Pehr Granqvist, Berit Hagekull. “Religiousness and Perceived Childhood Attachment: On the 
Question of Compensation or Correspondence”. Journal for the Scientific Study of Religion 40/2 
(2001), 244-256. 

Peker, Hasan. “Tanrı ve Din Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine”. Kilis 7 Aralık 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/8 (2018), 13-42. 

Peker, Hüseyin. Din Psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2016. 

Peter L. Benson vd. “Spiritual Development in Childhood and Adolescence: Toward a Field of 
Inquiry”. Applied Developmental Science 7/3 (2003), 20-2013. 

Peter L. Benson, Peter C. Scales. “The Role of Family and Peer Relationships in Adolescent 
Religiousness”. Journal of Adolescent Research 24/1 (2009), 115-134. 

Petts, Richard J. “Family, religious attendance, and trajectories of psychological well-being 
among youth”. Journal of Family Psychology 28/6 (2014), 759-768. 

Pickel, Gert. “Religiosität in Deutschland Und Europa – Religiöse Pluralisierung Und 
Säkularisierung Auf Soziokulturell Variierenden Pfaden”. Zeitschrift Für Religion, Gesellschaft 
Und Politik 1/6 (2017), 37-74.  

Plantiga, Alvin. “A Companion to Epistemology: Blackwell Companions to Philosophy”. Hong 
Kong: Blackwell Publisihing, 2010. 



 
325 

 

Putnam, Robert D. Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. London: 
Touchstone Books by Simon & Schuster, First Edition., 2001. 

Putnam, Robert D. - Campbell, David E. American Grace: How Religion Divides and Unites Us. 
New York: Simon & Schuster, 2012. 

Püsküllüoğlu, Ali. Çağdaş Türkçe Sözlük. 1 Cilt. Ankara: Arkadaş Yayınevi, 2. Basım, 2013. 

Rahim, M. Afzalur. Toward a Theory of Managing Organizational Conflict. Westport: Quorum 
Books, 2. Basım, 2002. 

Ralph W. Hood Jr vd. The Psychology of Religion, Fourth Edition: An Empirical Approach. New 
York, NY: The Guilford Press, Vierte Edition., 2009. 

Ream, Todd C. “Pragmatism and the Unlikely Influence of German Idealism on the Academy in 
the United States”. ResearchGate.  

Regnerus, Mark D. - Smith, Christian. “Selection Effects in Studies of Religious Influence”. 
Review of Religious Research 47/1 (2005), 23-50. 

Remlî, Ebu’l Abbâs Şihâb. Nihayetü’l-Muhtâc ilâ Şerhi’l-Minhâc. 6 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kütüb’ül-
İlmiyye, 2022. 

Renate Ysseldyk vd. “Religiosity as Identity: Toward an Understanding of Religion From a 
Social Identity Perspective”. ResearchGate 14/1 (2010). 

Richards, Graham. Psikolojiyi Yerli Yerine Oturtmak. çev. Ali Yılmaz - Süleyman Topal. Say 
Yayınları, 2010. 

Rizzuto, Ana-Marie. Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study. Chicago: University of 
Chicago Press, 2. Basım, 1979. 

Roediger, Henry L. Psychology. Minnesota: West Publishing Company, 1996. 

Rogers, Carl. On Becoming A Person: A Therapist’s View on Psychotherapy, Humanistic 
Psychology, and the Path to Personal Growth. Erscheinungsort nicht ermittelbar: HarperOne, 2. 
Basım, 1995. 

Rogoff, Barbara. The Cultural Nature of Human Development. Oxford UK New York: Oxford 
University Press, Nachdruck Edition., 2003. 

Rokeach, Milton. The Nature of Human Values. New York: Free Press, 1973. 

Rokeach, Milton. The Open and Closed Mind: Investigations into the Nature of Belief Systems and 
Personality Systems. Basic Books, 1960. 

Rokeach, Milton. The Open and Closed Mind: Investigations Into the Nature of Belief Systems and 
Personality Systems. Basic Books, 1960. 

Roof, Wade Clark. A Generation of Seekers: The Spiritual Journeys of the Baby Boom Generation. 
San Francisco: Harpercollins, Erste Ausgabe Edition., 1993. 

Roof, Wade Clark. Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Remaking of American Religion. 
Chichester: Princeton University Press, Nachdruck Edition., 2001. 

Roof, Wade Clark. Spiritual Marketplace: Baby Boomers and the Remaking of American Religion. 
Princeton, N.J. Chichester: Princeton University Press, Nachdruck Edition., 2001. 



 
326 

 

Roof, Wade Clark - McKinney, William. American Mainline Religion: Its Changing Shape and 
Future. New Brunswick: Rutgers University Press, None Edition., 1987. 

Rosta, Gergely. “Charles Y. Glock und Rodney Stark: Religion and Society in Tension”. 
Schlüsselwerke der Religionssoziologie. ed. Christel Gärtner - Gert Pickel. 221-229. Wiesbaden: 
Springer Fachmedien, 2019. 

Rosta, Gergely. “Charles Y. Glock und Rodney Stark: Religion and Society in Tension”. 221-229, 
2019.  

Ryan, Richard M. - Deci, Edward L. “Self-Determination Theory and the Facilitation of Intrinsic 
Motivation, Social Development, and Well-Being”. American Psychologist 55/1 (2000), 68-78. 

Ryan, Richard M. - Deci, Edward L. “Self-Determination Theory and the Facilitation of Intrinsic 
Motivation, Social Development, and Well-Being”. American Psychologist 55/1 (2000), 68-78. 

Santaniello, Karen. Terror Management Und Affekt - Psychophysiologische Prozesse Und 
Individuelles Affektmanagement Bei Mortalitätssalienz. Osnabrück: Osnabrück Üniversitesi, 
Doktora, 2011. 

Saygın, Sezel - Hasta, Derya. “Göç, Kültürleşme ve Uyum”. Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar 10/3 
(2018), 312-333.  

Saylık, F. Zeynep - Yalçın, Meral Gezici. “Otoriter veya Demokratik Ebeveyn Tutumunun ve 
Ebeveyne Bağlanma Biçiminin Suçluluk ve Utanç Duygularına Etkisinin Yarı-Deneysel 
Yöntemle İncelenmesi”. Studies in Psychology 38/2 (2018), 95-127. 

Scheitle, Christopher P. - Adamczyk, Amy. “High-Cost Religion, Religious Switching, and 
Health”. Journal of Health and Social Behavior 51/3 (2010), 325-342. 

Schleiermacher, Friedrich. Über die Religion: Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern. 
ed. Niklaus Peter. Zürich: TVZ Theologischer Verlag, 2012. 

Schnabel, Annette - Hjerm, Mikael. “How the Religious Cleavages of Civil Society Shape National 
Identity”. SAGE Open 4/1 (2014), 1-18. 

Schultz, Duane P. - Schultz, Sydney Ellen. Modern Psikoloji Tarihi. çev. Yasemin Aslay. Kaknüs 
Yayınları- Ders Kitapları, 2020. 

Scott, James C. Domination and the Arts of Resistance: Hidden Transcripts. New Haven: Yale 
University Press, 1990. 

Selçuk, Mualla. Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
2016. 

Sherkat, Darren E. “Religion and Scientific Literacy in the United States”. Social Science 
Quarterly 92/5 (2011), 1134-1150. 

Sherkat, Darren E. “Religious Socialization: Sources of Influence and Influences of Agency”. 
Handbook of the Sociology of Religion. ed. Michele Dillon. 151-163. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2003. 

Shook, John R. “Dewey’in Pedagojik İnançlarının Felsefi Bağlamı”. çev. Celal Türer. Din Bilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi 2/1 (2002). 

Sigmund, Freud. Totem und Tabu. Stuttgard: Reclam Verlag, 2013.  



 
327 

 

Silver, Christopher F. vd. “The six types of nonbelief: a qualitative and quantitative study of type 
and narrative”. Mental Health, Religion & Culture 17/10 (2014), 990-1001. 

Skovgaard-Petersen, Jacob. Defining Islam for the Egyptian State: Muftis and Fatwas of the Dar 
Al-Ifta. New York: Brill Academic Pub, 1997. 

Slater, Michael R. “Metaphysical Intimacy and the Moral Life: The Ethical Project of The 
Varieties of Religious Experience”. Transactions of the Charles S. Peirce Society: A Quarterly 
Journal in American Philosophy 43/1 (2007), 116-153. 

Smith, Christian vd. Lost in Transition: The Dark Side of Emerging Adulthood. New York: Oxford 
University Press, 1. Basım, 2011. 

Smith, Christian - Denton, Melina Lundquist. Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of 
American Teenagers. New York: Oxford University Press, 2005. 

Smith, Christian - Denton, Melina Lundquist. Soul Searching: The Religious and Spiritual Lives of 
American Teenagers. Oxford: Oxford University Press, Nachdruck Edition., 2009. 

Smith, Jonathan Z. Imagining Religion: From Babylon to Jonestown. Chicago: University of 
Chicago Press, Nachdruck Edition., 2011. 

Solak, Çağlar - Teközel, Mert. “Sosyal Dışlanma Olgusu Üzerine Genel Bir İnceleme”. Manisa 
Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 17/4 (2019), 293-315.  

Söylev, Ömer Faruk. “Gençleri Dine Yaklaştıran ve Dinden Uzaklaştıran Sosyal Sebepler”. 
Diyanet İlmi Dergi 36/4 (2000), 31-61. 

Stark, Rodney - Bainbridge, William Sims. A Theory of Religion. P. Lang, 1987. 

Stark, Rodney - Bainbridge, William Sims. The Future of Religion: Secularization, Revival and 
Cult Formation. Berkeley: University of California Press, Erste Ausgabe Edition., 1986. 

Stark, Rodney - Finke, Roger. Acts of Faith: Explaining the Human Side of Religion. Berkeley, 
Calif.: University of California Press, 2000. 

Stark, Rodney - Glock, Charles Y. American Piety: The Nature of Religious Commitment. Berkeley: 
University of California Press, First Edition., 1970. 

Stark, Rodney - Lofland, John. Becoming a World-Saver: A Theory of Conversion to a Deviant 
Perspective. 30 Cilt. Bloomington: American Sociological Review, 1965. 

Stauner, Nick vd. “Religious and Spiritual Struggles as Concerns for Clinical Practice”. Research 
and Practice, 46 (2015), 365-372. 

Steunebrink, Gerrit. Flight of the Gods: Philosophical Perspectives on Negative Theology 
(Perspectives in Continental Philosophy). ed. Ilse Bulhof. New York: Fordham University Press, 
2000. 

Stolz, Joerg - Usunier, Jean-Claude. “Religions as Brands: Religion and Spirituality in Consumer 
Society”. Journal of Management, Spirituality & Religion 16/1 (2019). 

Stolz, Jörg. Religion und Individuum unter dem Vorzeichen religiöser Pluralisierung. Bochinger, 
Christoph, 2012. 

Stolz, Jörg. “The Theory of Social Games: Outline of a General Theory for the Social Sciences”. 
Humanities and Social Sciences Communications 10/1 (2023), 369.  



 
328 

 

Streib, Heinz vd. Deconversion Qualitative and Quantitative Results Cross-Cultural Research İn 
Germany and the United States of America. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht., 2009. 

Streib, Heinz. “Deconversion: Qualitative and Quantitative Results from Cross-Cultural 
Research in Germany and the United States of America”. Vandenhoeck & Ruprecht.  

Streib, Heinz vd. Deconversion: Qualitative and Quantitative Results from Cross-Cultural 
Research in Germany and the United States of America. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
Gmbh & Co, Erste Ausgabe Edition., 2009. 

Streib, Heinz. The Oxford Handbook of Religious Conversion. New York: Oxford University Press, 
2014. 

Streib, Heinz - Hood, Ralph W. “Modeling the Religious Field: Religion, Spirituality, Mysticism, 
and Related World Views”. Implicit Religion 16/2 (2013), 137-155. 

Streib, Heinz - Jr, Ralph W. Hood. Semantics and Psychology of Spirituality: A Cross-Cultural 
Analysis. Cham, 2016. 

Subaşı, Necdet. “Türkiye Dindarlığı: Yeni Tipolojiler”. İslâmiyât 5 (2002), 17-40. 

Swinburne, Richard. Tanrı Var mı. çev. Mürteza Özeren. İstanbul: İz Yayıncılık, 2023. 

Şahin, Adem. “Din Psikolojisinde Bilişsel Yaklaşım : McIntosh’un ‘Bilişsel Bir Şema Olarak Din’ 
Teorisi Örneği”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23/23 (2007), 35-50. 

Şen, Abdussamet - Demirkol, Nihat. “Aidiyet Olgusu Bağlamında Kur’an’da Aidiyetle İlintili 
Kavramların Tahlili”. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 28 (2021), 291-322. 

Şimşek, Eyüp. “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri Ve Din Eğitimi”. Dinbilimleri Akademik 
Araştırma Dergisi 4/4 (2004), 207-220. 

Tajfel, Henri - Turner, John C. An Integrative Theory of Intergroup Conflict. New York: 
Psychology Press, 2010. 

Tangney, June Price vd. “Moral Emotions and Moral Behavior”. Annual review of psychology 58 
(2007), 345-372. 

Tatlıoğlu, Sevra Su. “Öğrenmeye Sosyal- Bilişsel Bir Bakış: Albert Bandura”. Sosyoloji Notları 
5/1 (2021), 15-30. 

Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge: The Belknap Press of Harvard University Press, First 
Edition., 2007. 

Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge, Massachusetts London, England: Belknap Press: An 
Imprint of Harvard University Press, Nachdruck Edition., 2018. 

Tindal, Matthew. Chiristianity as Old as the Creation: Or the Gospel a Republication of the Religion 
of the Nature. London, 1730. 

Topaloğlu, Aydın. Teizm ve Ateizm: Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları. İstanbul: İz Yayıncılık, 
2021. 

Turan, Yahya. “Kişilik ve Dindarlık Üzerine Alan Araştırması”. Dindarlık, Kişilik ve Ruh Sağlığı. 
ed. Nevzat Gencer, Muammer Cengil. 360. Çamlıca Yayınları, 2020.  

Ulu, Mustafa. “Hayatı Anlamlandırma İle Kişilik Özellikleri Arasındaki İlişki Üzerine”. 
Bilimname 2018/36 (2018), 165-187.  



 
329 

 

Ulutaş, Yasin. “Deizme Götüren Sebepler”. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 
23/2 (2021), 501-513. 

Uslu, Ferit. “Agnostisizm”. Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/21 (2012), 5-28. 

Ünal, Yaşar - Martin, Michael. “Ateizm ve Din”. KADER Kelam Araştırmaları Dergisi 11/1 (2013), 
575-590.  

Ünverdi, Mustafa. “Din Karşıtı Yayınlar ve Gençlerde Ateistik Eğilimin Nedenleri”. İlahiyat 
Akademi 12 (2020), 145-182. 

Vaux, Alan. Social Support: Theory, Research, and Intervention. New York, NY, England: Praeger 
Publishers, 1988. 

Vergote, Antoine. Din, İnanç Ve İnançsızlık: (Psikolojik İnceleme). Marmara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Vakfı, 1999. 

W. D.  Freud, Sigmund) Robson-Scott. The Future of an Illusion. Liveright Publishing 
Corporation, 1953. 

W. Hallam, George. “Source of the Word ‘Agnostic’”. Modern Language Notes. 265-269. Johns 
Hopkins University Press, 1955. 

Wadud, Amina. Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective. New 
York: Oxford University Press, 2. Basım, 1999. 

Watson John B. Behaviorism. Chicago: The University of Chicago Press, 1963.  

Weiten, Wayne. Psychology: Themes and Variations. Stamford: Wadsworth, 2001.  

Wohlrab-Sahr, Monika. “Zwischen Besonderung Und Konformität: Religiöse Konversion in 
Soziologischer Perspektive”. 22-55. Leiden: Brill Schöningh, 2014. 

Wulf, David M. Psychology of Religion. New Jersey: John Wiley Sons, 1997. 

Wulff, David M. Psychology of Religion Classic and Contemporary. New York: Wiley, 1991.  

Wulff, David M. Psychology of Religion: Classic and Contemporary Views. Oxford, England: John 
Wiley & Sons, 1991. 

Wuthnow, Robert. After Heaven: Spirituality in America Since the 1950s. Berkeley: University of 
California Press, Revised ed., 1998. 

Yalom, Irvin D. Existential Psychotherapy. New York: Basic Books, 1. Basım, 1980. 

Yapıcı, Asım. “Müslüman Türk Kültüründe İnanç Gelişimi (Bir Model Denemesi)”. Dokuz Eylül 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 83-113. 

Yelboğa, Nurullah - Koçak, Orhan. “Ergenlerde Akran Zorbalığını Yordayan Bazı Faktörlerin 
Zorba ve Mağdur Bireyler Açısından Değerlendirilmesi”. OPUS International Journal of Society 
Researches 13/19 (2019), 2286-2320. 

Yeliz, Akkaya Türkol, Muammer Cengil. “Kişilik ve Dindarlık Üzerine Alan Araştırması”. 
Dindarlık, Kişilik ve Ruh Sağlığı. ed. Nevzat Gencer, Muammer Cengil. 360. Çamlıca Yayınları, 
2020.  

Yıldırım, Sonay - Gürsu, Orhan. “Yetişkinlerde Dindarlık ve Psikolojik Dayanıklılık İlişkisi”. 
Turkish Academic Research Review 6/1 (2021), 27-54.  

Yılmaz, Hüseyin. “Bilişsel Çelişki Kuramı ve Dini İnanç Üzerine Etkileri” 26/2 (2022), 88-110. 



 
330 

 

Ysseldyk, Renate vd. “Religiosity as Identity: Toward an Understanding of Religion from a 
Social Identity Perspective”. Personality and Social Psychology Review: An Official Journal of the 
Society for Personality and Social Psychology, Inc 14/1 (2010), 60-71. 

Zarzycka, Beata vd. “Deconversion Processes and Quality of Life among Polish Adolescents: The 
Mediating Role of Social Support”. The International Journal for the Psychology of Religion 32/3 
(2022), 196-213. 

Zinnbauer, Brian J. - Pargament, Kenneth I. “Spiritual Conversion: A Study of Religious Change 
Among College Students”. Journal for the Scientific Study of Religion 37/1 (1998), 161-180. 

Zuckerman, Phil. Faith No More: Why People Reject Religion. Oxford: Oxford University Press, 
Nachdruck Edition., 2015. 

Zuckerman, Phil. Living the Secular Life: New Answers to Old Questions. Penguin Publishing 
Group, Nachdruck Edition., 2015. 

Zuckerman, Phil. Society Without God: What the Least Religious Nations Can Tell Us About 
Contentment. New York: NYU Press, 2008. 

Zuckerman, Phil vd. The Nonreligious: Understanding Secular People and Societies. New York: 
Oxford University Press, 1. Basım, 2016. 

Zwingmann, Christian - Moosbrugger, Helfried. Religiosität: Messverfahren und Studien zu 
Gesundheit und Lebensbewältigung. Neue Beiträge zur Religionspsychologie. Münster: 
Waxmann, 2004. 

Cognitive Dissonance: Reexamining a Pivotal Theory in Psychology. thk. Eddie Harmon-Jones. 
Washington: American Psychological Association, 2. Basım, 2019. 

Handbook of the psychology of religion and spirituality, 2nd ed. thk. Raymond F. Paloutzian - 
Crystal L. Park. New York: The Guilford Press, 2013. 

 

 

 

  



 
331 

 

EKLER 

 

EK-1. Etik kurul onayı 

 

  

Leriman ZEYBEL
Dörtgen

Leriman ZEYBEL
Dörtgen

Leriman ZEYBEL
Dörtgen



 
332 

 

EK-2. Gönüllü olur formu 

 

 

  



 
333 

 

 

  



 
334 

 

  



 
335 

 

 

 

  





 
337 

 

EK-3. Mülakat soruları 

 

“Dinden Uzaklaşmanın Psiko-Sosyal Sebepleri” başlıklı araştırmada görüşmeye 

katılacak kişilere sorulacak sorular. 

Katılımcının Numarası: 

Cinsiyet: 

Yaş: 

Eğitim Durumu: 

Medeni Durumu: 

1. Kendinizi dinî inanç açısından nasıl tanımlıyorsunuz? (Ateist, agnostik, deist, 

spiritüel vs.) 

2. Katılımcının Çocukluk ve Ergenlik Dönemi Dinî Geçmişi Hakkında Sorular: 

1) Çocukluk döneminde aileniz içinde dinin rolü nedir? Ailenizin dinî bir geçmişi 

var mıydı? 

a) Anneniz mi daha dindar babanız mı? 

b) Kardeşlerinizin dini yönelimleri nasıl? 

c) Çocukluk döneminde kendinizi aileden dışlanmış hissettiniz mi? 

Mesela kardeşlerinize ebeveyniniz tarafından daha çok değer 

verildiğini ya da onların sizden daha çok sevildiğini düşündünüz mü? 

d) Çocukluk döneminde ailenizden veya yakın çevrenizden  “Yaramazlık 

yaparsan Allah taş eder vb.” şekilde korkuya dayalı dinî telkin aldınız 

mı? 

e) Anne, baba ya da aile içinde bir başka kişiden dinî eğitim aldınız mı? 

f) Çocukken aile dışında din eğitimi aldınız mı? Aldıysanız, din eğitimi 

veren kişilerden şiddet vb. gördünüz mü? 

g) Din eğitimi aldıysanız, bu eğitimi almak için bir baskıya maruz kaldınız 

mı? 

h) Din eğitimi aldığınız dönemde aşırı baskı nedeniyle çocukluğunuzu 

yaşayamadığınızı düşünüyor musunuz? 

i) Çocukluk dönemini nasıl hatırlıyorsunuz? Mutlu, başkaları tarafından 

sevilen bir çocuk mu yoksa mutsuz bir çocuk mu? 

j) Aynı şekilde ergenlik dönemini nasıl hatırlıyorsunuz? 

k) Ergenlik döneminde dini vecibelerinizi yerine getirir miydiniz? 

Getirmediğinizde aile bireyleri tarafından şiddete uğradınız mı? Ya da 

çevre baskısı yaşadınız mı? 

2) Kendinizi dindar olarak gördüğünüz dönemde, sizi etkileyen figürler (dini 

liderler, öğretmenler vb.) var mıydı? Varsa bu figürler sizi nasıl etkiledi? 

3) Ergenlik ya da gençlik dönemizde dinî inançlarınıza yönelik önemli anılarınız 

ya da deneyimleriniz var mı? 



 
338 

 

4) Dinî topluluklarda ya da cemaatlerde bulunduğunuz oldu mu? Bu tür 

deneyimler sizin için ne anlam ifade ediyordu? 

5) Dinî topluluklardaki ilişkileriniz ya da deneyimlerinizin dinden 

uzaklaşmanızda etkisi var mı? 

6) Çocukluk ve ergenlik dönemi ile ilgili ilave etmek istediğiniz başka hususlar 

var mı? 

 

I. Dinden uzaklaşma Süreci ile İlgili Sorular: 

1) Dinden uzaklaşma sürecinden önceki dönemde dini hayatınız nasıl dı? 

Kademeli olarak mı yoksa yaşadığınız bir olay neticesinde ani olarak mı bu 

durum ortaya çıktı? 

2) Dinden uzaklaşma sürecinizde hangi zorlukları yaşadınız? 

3) Aile ve sosyal çevrenizde yaşadığınız zorluklarla nasıl başa çıktınız? 

II. İnançlarının Değişmesine Etki Eden Faktörlerle İlgili Sorular: 

1) Dinden uzaklaşmanızın nedenleri nelerdir? 

2) Dinin bazı uygulama ve ritüellerine karşı çıktınız mı? Neden? 

3) Toplumsal olaylar, mesleğiniz veya kariyerinizle ilgili beklentiler vs. dinden 

uzaklaşmanızda etkili oldu mu? Örneğin dindar kimliğinizle meslekî 

kariyerinizde istediğiniz yere ulaşamayacağınızı düşünüyor muydunuz? Yani 

dinden uzaklaşmadan önceki dönemde dinin size zarar verdiğini Dinin size 

zarar verdiğini düşündüğünüz yönleri var mıydı? Varsa bunlar nelerdir? 

4) Bilim, felsefe veya başka inanç sistemleri sizin düşünce sürecinizi nasıl 

etkiledi? 

5) Sonda Soru: Dinden uzaklaşmanızda etkili olan dinî öğretiler var mı? 

6) Sonda Soru: Dinden uzaklaşma sürecinizde kitaplar, din karşıtı konuşmalar 

veya başka kaynaklar sizi etkiledi mi? Nasıl? 

III. Dinden Uzaklaştıktan Sonraki Hayatıyla İlgili Sorular: 

1) Dinden uzaklaşmanızın sizin için getirdiği olumlu veya olumsuz değişiklikler 

nelerdir? 

2) Dini bir inanç, düşünce ya da yaşantı biçiminden uzaklaşmış olmanın sizin için 

duygusal ve sosyal etkileri nelerdir? 

IV. Dinî Hoşgörü ve Saygı ile İlgili Sorular: 

1) Dinden uzaklaştıktan sonra dinî inançlara saygınız ve hoşgörünüz değişti mi? 

Nasıl? 

2) Dinî topluluklara karşı nasıl bir tavır takınıyorsunuz? 

3) Dinden uzaklaştıktan sonra başta yakın çevreniz olmak üzere bu durumu 

bilen kişilerin size karşı tutumları nasıldı? Herhangi bir hoşgörüsüz tavırla 

karşılaştınız mı? Nasıl? 

4) Genel olarak dinden uzaklaşma sürecinizle ilgili olarak ifade etmek istediğiniz 

hususlar var mıdır? 

  



 
 

 

 




