
 

 

 

T.C. MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU TEZLİ YÜKSEK LİSANS  PROGRAMI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABDULLAH B. BEYYE VE FIKHU’L-EKALLİYÂT’A DAİR GÖRÜŞLERİ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

Zeki Mehmet Nacar 

 

 

 

 

İstanbul, 2025 



 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU TEZLİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

 

 

 

 

 

ABDULLAH B. BEYYE VE FIKHU’L EKALLİYÂT’A DAİR GÖRÜŞLERİ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

ZEKİ MEHMET NACAR 

 

Tez Savunma Jürisi 

Tez Danışmanı : Prof. Dr. Özgür Kavak 

Üye   : Prof. Dr. Münteha Maşalı 

Üye   : Doç. Dr. Eyyüp Said Kaya 

 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2025



iii 

 

İçindekiler 

ÖZET ............................................................................................................................................ v 

ABSTRACT .................................................................................................................................... vi 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................................ vii 

KISALTMALAR ............................................................................................................................. viii 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... viii 

I. Konu ...................................................................................................................................... 1 

II. Yöntem .................................................................................................................................. 3 

III. Kaynaklar .............................................................................................................................. 3 

IV. Fıkhu’l-Ekalliyat Kavramı ......................................................................................................... 4 
A. Selefilik ......................................................................................................................................... 6 
B. Vasatîlik ........................................................................................................................................ 8 
C. Vasatîlik İçerisinden Bir Ekol: Neo-Tradisyonalizm ...................................................................... 11 

BİRİNCİ BÖLÜM: İBN BEYYE’NİN HAYATI VE DÜŞÜNCESİNİN TEŞEKKÜL SÜRECİ .............................18 

I. Hayatı ve Yaşadığı Dönem ........................................................................................................18 

I. Fıkıh Düşüncesinin Teşekkülü: Hitâbu’l Emn fi’l İslâm .................................................................23 

II. 2000’li Yıllar ve Sessizlik .........................................................................................................26 

III. Sessizliğin Bozulması: el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl ...................................................................27 

IV. Arap Baharı ve İbn Beyye ........................................................................................................33 

V. İslamcı Çevrelerden Keskin Kopuş ...........................................................................................35 

VI. Birleşik Arap Emirlikleri ile İttifak .............................................................................................36 

VII. Yûsuf Karadâvi ve İbn Beyye ..................................................................................................38 

VIII. Mardin Konferansı ...............................................................................................................45 

IX. İslam Toplumlarında Barışı Teşvik Platformu (Forum for Promoting Peace in Muslim Societies) ......50 

X. Marakeş Deklerasyonu ...........................................................................................................53 

XI. Yeni Hılfu’l Fudûl (Yeni Erdemliler İttifakı) .................................................................................63 

İKİNCİ BÖLÜM: İBN BEYYE’NİN FIKHU’L-EKALLİYÂT’A DAİR GÖRÜŞLERİ .........................................66 

I. Fıkıh Düşüncesine Giriş ...........................................................................................................66 

II. İbn Beyye'de Fıkhu’l-Ekalliyâtın Kavramsal Çerçevesi .................................................................77 

III. Fıkhu’l-Ekalliyât’ın Temellendirilmesi.......................................................................................79 

IV. Fıkhu’l Ekalliyât’ın Dayandığı Kaideler ......................................................................................82 
1. Teysir ve Ref’i Harac Kaidesi ........................................................................................................ 82 
2. Zamanın Değişmesiyle Fetvanın Değişmesi Kaidesi..................................................................... 83 



iv 

 

3. Hâcetin Zarûret Menzilesine Tenzili ............................................................................................. 84 
4. Örf .............................................................................................................................................. 86 
5. Tahkîku’l Menat ........................................................................................................................... 88 
6. Sonuçların Dikkate Alınması ....................................................................................................... 88 
7. Müslüman Cemaatin Kâdının Rolünü Üstlenmesi ....................................................................... 90 

V. İbn Beyye’nin Dâr Anlayışı .......................................................................................................92 

VI. Mekânın Teklîfî Hükümlere Etkisi.............................................................................................95 

VII. Gayrimüslimlerle İnsanî İlişkiler .............................................................................................98 

VIII. Teorinin Tatbiki: Fıkhu’l Ekâlliyât’a Dair Fetvâlar .................................................................... 102 
1. Vatandaşlık ............................................................................................................................... 105 
2. Kamusal Alanda Başörtü Yasağı ................................................................................................ 113 
3. Aynın İstihâlesi .......................................................................................................................... 116 

IX. Genel Değerlendirme .......................................................................................................... 118 

SONUÇ ..................................................................................................................................... 120 

KAYNAKÇA ................................................................................................................................ 126 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ÖZET 

Fıkhın Müslüman azınlıklar (Fıkhu’l-Ekalliyyât) özelinde yeniden yorumlanması, 

Müslümanların gayrimüslim toplumlarda karşılaştığı fıkhî ve sosyokültürel sorunlara 

çözüm üretmeyi hedefleyen disiplinlerarası bir alandır. Bu tez, Abdullah b. Beyye’nin 

güvenlik ve barış kavramları etrafında şekillenen fıkıh ve Fıkhu’l-Ekalliyyat anlayışını; bu 

anlayışın klasik fıkıh mirasıyla nasıl irtibatlandırıldığını ve modern siyasal bağlamlarda 

nasıl yeniden inşa edildiğini incelemektedir. Aslen Moritanyalı olan ve 1981 yılında Suudi 

Arabistan’a göç eden İbn Beyye, 1990’lı yıllardan itibaren uluslararası düzeyde etkili bir 

isim olarak öne çıkmıştır. 1980’lerin güvenlik eksenli Ortadoğu siyaseti, onun fıkhî 

düşüncesini derinden etkilemiş; bu etki, 1999’da yayımladığı ve güvenliği makâsıdü’ş-

şerîa’nın bir parçası olarak ele aldığı Hitâbu’l-Emn fī’l-İslâm adlı eserinde açıkça 

görülmüştür. 11 Eylül saldırılarından sonra ise söyleminde dikkat çekici bir değişim 

yaşanmış; terör ve demokrasi karşıtlığı temelinde şekillenen el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l-Hulûl 

(2007) adlı eseriyle bu yeni yönelimi somutlaştırmıştır. 2013 yılında Mısır’da Muhammed 

Mursî’ye karşı yapılan darbe sonrası, İslamcı çevrelerle yollarını ayırmış; Uluslararası 

Alimler Birliği’nden istifası, Birleşik Arap Emirlikleri’yle geliştireceği yeni siyasal 

ilişkilerin başlangıcı olmuştur. Bu çerçevede kurduğu “Müslüman Toplumlarda Barışı 

Teşvik Platformu” ve ardından gelen “Yeni Erdemliler İttifakı”, söyleminin güvenlikten 

barış merkezli bir çizgiye evrildiğini göstermektedir. 2016 yılında yayımlanan Marakeş 

Deklarasyonu ise, Ortadoğu’daki gayrimüslim azınlıkların haklarını savunarak bu 

dönüşümün en görünür çıktılarından biri olmuştur. İbn Beyye’nin yaklaşımı, tahkîku’l 

menât temelli, makâsıd-merkezli bir usûl anlayışına dayanır. “Fıhhu’l-Vâki’ʿ” ve “Fıkhu’l-

Ekalliyyât”ı, mevcut külli fıkıh kaidelerinin modern toplumsal bağlamda yeniden 

yorumlanması olarak konumlandırır. Yeni kurallar icat etmek yerine, ref‘u’l-harac, 

ʿumûmu’l-belvâ, zaman ve mekânın hükme etkisi gibi ilkeler aracılığıyla çözümler üretir. 

Dârulislam–dârulharb ayrımının günümüzde geçersizleştiğini savunan İbn Beyye, klasik 

zimmet sisteminin yerini modern vatandaşlık anlayışının aldığını ifade eder. Batı’daki 

başörtüsü yasaklarına karşı ise zaruret ilkesine dayanarak, başın “zaruret miktarınca” 

açılmasının caiz olduğunu belirtmektedir. 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

The reinterpretation of Islamic jurisprudence (fiqh) in the context of Muslim minorities 

(Fiqhu’l-Aqalliyyāt) is an interdisciplinary field that aims to provide solutions to the legal and 

sociocultural challenges faced by Muslims living in non-Muslim societies. This thesis examines 

the understanding of fiqh and Fiqhu’l-Aqalliyyāt as articulated by Abdullah bin Bayyah, 

particularly how it is shaped around the concepts of security and peace, how it is linked to the 

classical tradition of Islamic jurisprudence, and how it is reconstructed in modern political 

contexts. Originally from Mauritania, Bin Bayyah migrated to Saudi Arabia in 1981 and 

emerged as an influential scholar on an international scale from the 1990s onward. The security-

centered political landscape of the Middle East in the 1980s profoundly influenced his legal 

thought. This influence is clearly reflected in his 1999 work Khitābu’l-Amn fi’l-Islām, where 

he treats security as part of the objectives of Islamic law (maqāṣid al-sharīʿa). Following the 

9/11 attacks, his discourse underwent a noticeable transformation. His 2007 book al-Irhāb: al-

Tashkhīs wa’l-Ḥulūl (“Terrorism: Diagnosis and Solutions”) crystallized this new orientation, 

shaped around opposition to terrorism and a reconsideration of democracy. After the 2013 coup 

against Mohamed Morsi in Egypt, Bin Bayyah distanced himself from Islamist circles. His 

resignation from the International Union of Muslim Scholars marked the beginning of new 

political alignments with the United Arab Emirates. Within this framework, he founded the 

“Forum for Promoting Peace in Muslim Societies,” followed by the “New Alliance of Virtue,” 

both of which indicate a shift in his discourse from a security-centered to a peace-centered 

orientation. The Marrakesh Declaration, issued in 2016, which defends the rights of non-

Muslim minorities in the Middle East, is among the most visible outcomes of this 

transformation. Bin Bayyah’s approach is grounded in a maqāṣid-centered methodology, based 

on the principle of taḥqīq al-manāṭ (contextual application of legal rulings). He conceptualizes 

Fiqh al-Wāqiʿ (“jurisprudence of reality”) and Fiqhu’l-Aqalliyyāt as the reinterpretation of 

established legal maxims in contemporary social contexts. Rather than inventing new rules, he 

produces legal solutions through principles such as rafʿ al-ḥaraj (removal of hardship), ʿumūm 

al-balwā (widespread affliction), and the impact of time and place on legal rulings. Arguing 

that the traditional distinction between dār al-Islām and dār al-ḥarb is no longer valid, he 

maintains that the classical dhimma system has been replaced by the modern concept of 

citizenship. In response to headscarf bans in Western countries, he invokes the principle of 

necessity, asserting that exposing the head is permissible to the extent required by necessity. 



vii 

 

ÖNSÖZ 

  

Bu tezin ortaya çıkmasında çok fazla kişinin desteği ve emeği olmuştur. Bu konuda 

şüphesiz en büyük destekçim danışmanın Prof. Dr. Özgür Kavak hocamdır. Kıymetli tenkitleri 

ve sunduğu katkılar tez için önemli açılımlar sağlamıştır. Kendisiyle her derdimi paylaştığım, 

tezin başlangıcından sonuna kadar bütün bulgularımı dinleyerek eleştiride bulunan Fatih 

Doğan’ın hakkını ödeyemem. Kendisiyle çok geç tanışmış olsam da aynı alanı çalışmaktan 

şeref ve mutluluk duyduğum, kendisiyle çokça müzakerede bulunduğum Ar. Gör. Tuğrul 

Kütükçü’ye ne kadar teşekkür etsem azdır. Hem fıkıh ilmine yönelmemde hem de düşünce 

dünyamın oluşmasında çok önemli katkıları olan ve yoğun programına rağmen tezimi okuyarak 

kıymetli tenkitlerini eksik etmeyen pek değerli hocam Doç. Dr. Eyyüp Said Kaya’ya medyun-

u şükranım. Aynı şekilde jürimde bulunarak kıymetli katkılarını esirgemeyen Prof. Dr. Münteha 

Maşalı Hocam’a ayrıca teşekkür ederim. İlim yolculuğumda bana refakat eden kıymetli 

abilerim Abdullah Barkdakcı, Nusret Aydın ve Muhammed Mustafa Küçük’e teşekkürü bir borç 

bilirim. 

Tezi yazdığım süre içinde bana destek olan bursiyeri olduğum TÜBİTAK’a BİDEB 

programı kapsamında sağladığı destek için teşekkür ediyorum. Yaklaşık sekiz ay önce 

çalışmaya başladığım İSAM hayatımda yeni bir dönemin açılma noktası. Onlarca işinin 

arasında bize vakit ayırmayı ihmal etmeyen İbrahim Köse, her türlü sıkıntımızda rahatlıkla 

kapısını çalabildiğimiz Doç. Dr. Arzu Güldöşüren ve her biri için hayatımda iyi ki tanımışım 

dediğim Araştırma-Proje Birimi ekibine ne kadar teşekkür etsem azdır. Ancak en büyük 

teşekkürü aileme etmek istiyorum. Her daim desteklerini en yakınımda hissettiğim annem, 

babam ve kardeşlerime her türlü destekleri için sonsuz teşekkürü bir borç bilirim. Bu tezi 

muhtereme annem Hatice Hanım’a ithaf ediyorum. Allah’tan bu çalışmayı sâlih amel olarak 

kabul etmesini niyaz ediyorum. Gayret bizden tevfik Allah’tandır. 

        Zeki Mehmet NACAR 

        Bağlarbaşı, 2025 

 

 

 

 



viii 

 

 

KISALTMALAR 

 

b. : ibn  

bk. : Bakınız  

ed. : Editör  

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  

h. : Hicrî  

krş. : Karşılaştırınız  

nr. : Numara  

nşr. : Neşreden  

ö. : Ölüm tarihi  

s. : Sayfa  

thk. : Tahkik Eden  

trc. : Tercüme eden  

vb. : Ve benzeri  

vd. : Ve diğerleri, ve devamı  

vr. : Varak



1 

 

GİRİŞ 

I. Konu 

Bu tez Abdullah b. Beyye’nin ilmi-siyasi serüveni ve bu serüvenin fıkıh düşüncesi ile 

ilişkisini ele almaktadır. Abdullah b. Beyye özellikle 1990’lardan itibaren uluslararası çapta 

etkili olmuş alimlerden biridir. Aslen Moritanyalı olan ve 1981 yılında Suudi Arabistan’a göç 

eden İbn Beyye burada Kral Abdülaziz Üniversitesinde fıkıh profesörü olmuştur. 1994 yılında 

kurulan Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi ile uluslararası çapta kendini göstermiş, 

1990’lardan itibaren ortaya çıkan Müslüman azınlıklar fıkhı (Fıkhu’l-Ekalliyat) konusunda 

çalışmalar yapmış ve 2008 yılında konuyla ilgili Sına’atü’l Fetvâ ve Fıkhu’l-Ekalliyat isimli bir 

eser telif etmiştir. Abdullah b. Beyye’nin fıkhi düşüncesinin merkezinde güvenlik ve barış 

söylemi yer almaktadır. Dünya çapında etkili bir isim olarak bu iki kavramı benimsemesinin 

arkasında yatan saikler ortaya konulmuştur. Bunda Suudi Arabistan’a geldiği dönemdeki siyasi 

olaylar, 2001 yılında yaşanan ve “11 Eylül” olarak adlandırılan İkiz Kulelerin vurulması 

hadisesi ve Arap Baharı etkili olmuş gibi görünmektedir. Tezin birinci bölümünde bu siyasi 

olaylara karşı İbn Beyye’nin tavrı ve duruşu ele alınacak, bunun söylem ve telifatına nasıl etki 

ettiği analiz edilecektir. 

Özellikle Arap Baharı sonrası dönem İbn Beyye için hem siyasi olarak hem de düşünce 

açısından yeni bir merhale oluşturmaktadır. Birinci bölümün ikinci kısmında bu süreçte Birleşik 

Arap Emirlikleri ile olan ilişkisi, İslamcı bir cenahı temsil eden Karadâvî ve çevresinden 

kopuşu, BAE merkezli kurduğu Müslüman Toplumlarda Barışı Teşvik Platformu 

çerçevesindeki faaliyetleri ele alınacaktır. Bu faaliyetlerdeki arka plan, bu faaliyetlere iten 

saikler tahlil edilecek, kurmuş olduğu Forum vesilesiyle yayımladığı Marakeş Deklarasyonu ve 

Yeni Erdemliler İttifakı’nın muhteva analizi yapılacaktır. Son olarak öğrencisi Hamza Yusuf 

üzerinden 2017 yılında göreve gelen Amerika devlet başkanı Donald Trump ile ilişkisi ele 

alınacaktır. 

Tezin ikinci bölümünde birinci bölümde tasvir edildiği şekilde bir arka plana sahip olan 

Abdullah b. Beyye’nin çoğunluğu gayrimüslim olan ülkelerde yaşayan Müslümanlara dair bu 

durumlarına binaen hükümler verme anlamına gelen “Fıkhu’l-Ekalliyat” düşüncesi ele 

alınacaktır. Bunun için öncelikle İbn Beyye’nin fıkıh düşüncesine giriş mahiyetinde bir girizgâh 

yapılacaktır. Bu girizgâh onun fıkha bakışını, kısaca usul düşüncesini ele alacaktır. İkinci 

bölümün ilk kısmını oluşturan bu kısım aynı zamanda onun “Fıkhu’l Vâki’” anlayışını 

özetlemeyi hedeflemektedir. Bu bölümdeki fıkhu’l vaki’ anlatısı tek başına bir tez olma 



2 

 

hüviyetinde olduğundan burada yalnızca fıkhu’l-ekalliyat bağlamında gündeme getirdiği 

kadarıyla ele alınmıştır. fıkhu’l-ekalliyat bağlamında çokça zikretmesi hasebiyle tahkiku’l 

menâta yüklediği anlam tahlil edilmiştir. 

İkinci bölümün ikinci kısmında ise öncelikle İbn Beyye’nin fıkhu’l-ekalliyata bakışı ele 

alınmıştır. Ardından fıkhu’l-ekalliyat için vaz ettiği yedi kaideyi zikretmektedir. Bunlar “Teysir 

ve Ref’i Harac”, “Zamanın Değişmesiyle Fetvanın Değişmesi”, Hâcetin Zaruret Menzilesine 

Tenzili”, “Örf”, “Tahkîku’l Menât” ve “Müslüman Cemaatin Kâdının Rolünü Üstlenmesi”dir. 

Bu kaideler İbn Beyye’in kurmuş olduğu fıkhu’l-ekalliyat teorisini oluşturmaktadır. 

Devamında, İbn Beyye her ne kadar fetva olarak zikretmişse de “Fıkhu’l-ekalliyatın Dayandığı 

Külli Kaideler”e ek onun dâr anlayışı, mekânın teklifi hükümlere etkisi ve gayrimüslimlerle 

olan insani ilişkiler bu tezde fıkhu’l-ekalliyat teorisinin bir parçası olarak sunulmuştur.  

Teorinin tatbike dönüştüğü yer ise fetvalarıdır. İbn Beyye Sınâ’atü’l Fetvâ ve Fıkhu’l-

Ekalliyat kitabında çokça fetvaya yer vermektedir. Bu fetvaların kahir ekseriyeti Avrupa Fetva 

ve Araştırma Konseyi’nin fetvalarıdır. İbn Beyye zaman zaman bu fetvalara taliklerde 

bulunmaktadır. Bu fetvalar dışında vazettiği kaideleri tatbik ettiği üç fetva bulunmaktadır. 

Bunlar gayrimüslim bir ülkenin vatandaşlığına geçmek, başörtüsü yasağı olan yerlerde 

başörtüsünü çıkarmanın cevazı ve aynın istihâlesi meseleleridir. Tezde İbn Beyye’nin bizzat 

temellendirdiği bu üç fetva geniş bir şekilde ele alınmış, diğer fetvalarla ilgili görüşlerine-

özellikle Avrupa Fetva ve Araştırma Merkezi ile ayrıştığı konulardaki- kısaca değinilmiştir. Son 

olarak İbn Beyye’nin Fıkhu’l-Ekalliyat’la ilgili görüşlerine dair genel değerlendirmelerde 

bulunulmuştur. 

Bu tez Abdullah b. Beyye’nin yalnızca Fıkhu’l-Ekalliyat’a dair görüşleri ile sınırlıdır. 

İbn Beyye azınlık fıkhı dışında muamelat, maslahat ve usul konularda birçok kitap kaleme 

almıştır. Bu tezde ihtiyaç duyulmadıkça Fıkhu’l-Ekalliyat dışındaki kitaplarına müracaat 

edilmemiştir. Hem usul konusundaki görüşleri hem de muamelat konusundaki görüşleri 

müstakil çalışma konuları olmayı hak etmektedir.  

Teze konu edinilen Abdullah b. Beyye özellikle Amerikan Müslümanları üzerindeki 

kuvvetli etkisi bakımından oldukça önemli görünmektedir. Fıkhi görüşlerinin siyasi arka planla 

işlenmesi onun konumunu ve duruşunu daha net ortaya çıkarmaktadır. Fıkhu’l-Ekalliyat 

alanında öne çıkan isimlerden biri olması ve bu isimler arasında yeni-gelenekçiliğe mensup bir 

isim olması hasebiyle temeyyüz etmektedir.  

 



3 

 

II. Yöntem 

Bu çalışma, Abdullah b. Beyye’nin fıkhî yaklaşımını güvenlik ve barış kavramları 

çerçevesinde analiz etmeyi amaçlamaktadır. Araştırmada nitel yöntem tercih edilmiş; 

çözümlemede yorumlayıcı ve metin merkezli bir yaklaşım benimsenmiştir. Bu doğrultuda, 

İbn Beyye’nin başlıca eserleri olan Hitâbu’l-emn fî’l-İslâm (1999), el-İrhâb: al-Teşhîs ve’l-

Hulûl (2007), 2016 Marakeş Deklarasyonu ve kamuoyuna açık konuşmaları ile fetvaları 

birincil kaynaklar olarak ele alınmıştır. Tez kapsamında, kavramsal çözümleme ve 

bağlamsal metin yorumuna dayalı bir inceleme gerçekleştirilmiştir. İbn Beyye’nin klasik 

fıkıh terminolojisini modern bağlamda nasıl dönüştürdüğü, özellikle fıkhu’l-ekalliyyât 

çerçevesinde yeniden nasıl işlevselleştirdiği araştırılmıştır. Bu bağlamda ref‘u’l-harac, 

ʿumûmu’l-belvâ, zaman ve mekânın hükme etkisi gibi küllî kaidelerin çağdaş meselelerde 

nasıl yorumlandığı takip edilmiştir.  

Çalışmada ayrıca İbn Beyye’nin düşünsel yönelimlerinin siyasal bağlamla ilişkisini 

anlamlandırmak üzere, 1980’lerden itibaren Ortadoğu’daki temel kırılma anları—örneğin 

11 Eylül saldırıları, 2013 Mısır Darbesi ve Birleşik Arap Emirlikleri ile kurduğu ittifak—

tarihsel zemin olarak analiz edilmiştir. Bu bağlam, İbn Beyye’nin söylemindeki süreklilik 

ve dönüşüm hatlarını izlemek için arka plan olarak yapılandırılmıştır. 

 

III. Kaynaklar 

 Abdullah b. Beyye’ye dair Türkçe literatürde herhangi bir akademik çalışmaya 

rastlanmamıştır. Bu sebeple tezin kaynaklarını büyük oranda İngilizce literatür oluşturmaktadır. 

Arapça literatürde ise ne siyasi-ilmi faaliyetlerini ne de fıkhî görüşlerini ele alan herhangi bir 

çalışmaya rastlanmamıştır. İngilizce, Arapça ve Türkçe literatürde İbn Beyye’nin Fıkhu’l-

Ekalliyat düşüncesini ele alan bir çalışma da bulunmamaktadır. Literatür genelde onun siyasi 

faaliyetlerini ve dini-siyasi söylemini konu edinmektedir. İngilizce literatürdeki kaynakları da 

doğrudan İbn Beyye ile ilgili olanlar ve dolaylı olarak onu işleyenler olarak ikiye ayırabiliriz. 

Doğrudan İbn Beyye’yi konu edinen kaynakların başında David H. Warren tarafından 

kaleme alınan Rivals in the Gulf:Yusuf al-Qaradawi, Abdullah bin Bayyah, and the Qatar-UAE 

Contest Over the Arab Spring and the Gulf Crisis isimli kitap gelmektedir. Bu kitap siyasi 

duruşunu, Karadâvi ile olan rekabetini, onun geliştirdiği “Fıkhu’s Sevra”ya karşı “Fıkhu’s 

Silm”i ve Arap Baharı’ndaki tavrını ele alması açısından özellikle tezin birinci bölümü için 

önemli bir kaynaktır. 



4 

 

Doğrudan İbn Beyye’yi konu edinen bir diğer önemli kaynak Usama al-Azami 

tarafından kaleme alınan 2019’da The Muslim World dergisinde yayımlanan “Abdullāh bin 

Bayyah and the Arab Revolutions: Counter-revolutionary Neo-traditionalism’s Ideological 

Struggle against Islamism” isimli makaledir. Bu makale hayatının dönüm noktası olan Arap 

Baharı’na odaklanmaktadır. İbn Beyye ve Uluslarası Müslüman Alimler Birliği Başkanlığı 

siteleri üzerinden yaptığı takipler üzerinden önemli tahliller yapmaktadır. 

İbn Beyye’yi konu edinen bir diğer geniş kaynak Rezart Beka’nın Georgetown 

University’de yaptığı The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic 

Thought: A Comparative Study of the Discourse of Yūsuf Al-Qaraḍāwī (D. 2022), Nāṣir Al-

ʿumar (B.1952), And Abdullah Bin Bayyah (B.1935) başlıklı doktora tezidir. İbn Beyye’nin 

akademik literatürde fıkıh düşüncesini derleyen önemli bir kaynaktır. Ayrıca fıkhu’l vâki 

anlayışını ayrıntılı tahlil etmesi bakımından da oldukça önemlidir. 

 Ana konusu İbn Beyye olan bir diğer çalışma yine Rezart Beka’ya ait “Maqaṣid and the 

Renewal of Islamic Legal Theory in ‘Abdullah Bin Bayyah’s Discourse” isimli makalesidir. Bu 

makale İbn Beyye’nin makasıd düşüncesinin eleştirisini konu edinir. Makale İbn Beyye’nin 

genel anlamda fıkıh düşüncesini sunması bakımından teze kaynaklık etmektedir. 

 Doğrudan İbn Beyye’yi konu edinmeyen ancak İbn Beyye’den de bahseden bir diğer 

önemli kaynak Walaa Quisay’a ait Neo-traditionalism in Islam in the West Orthodoxy, 

Spirituality and Politics1isimli kitaptır. Bu kitap genel olarak yeni gelenekçi akımın oluşumunu, 

siyaset ile olan ilişkisini ve düşünce dünyasını tasvir etmektedir. Kitap özellikle “1. Bölüm” 

için önemli arka plan bilgisi sunmaktadır. 

 

IV. Fıkhu’l-Ekalliyat Kavramı  

Fıkhu’l-ekalliyat kavramı İslam hukuku içerisinde kendisine yer bulmaya çalışan 

yeni bir kavramdır. Bu kavram terkibi çoğunluğunu gayrimüslimlerin oluşturduğu, 

Müslümanların içerisinde yaşadığı toplulukta ekonomik, siyasi ve kültürel olarak zayıf ve 

azınlık olarak bulunduğu hâlde lehlerine ve aleyhlerine olan şeyleri bilmelerini ifade eder. 

Bu kavramın klasik fıkıhta günümüzdeki gibi neredeyse ayrı bir disiplin olarak var 

olmamasının en önemli sebebi Müslümanların tarihte günümüzde olduğu kadar 

gayrimüslim toplumlarda yaşama tecrübesinin bulunmamasıdır. Tarih boyunca 

 
1 Walaa Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West: Orthodoxy, Spirituality and Politics (Edinburgh: 

Edinburgh University Press, 2023). 



5 

 

Müslümanlar farklı coğrafyalara seyahat etmiş, göç etmiş, yerleşmiş veya bulundukları 

yerler istilaya uğramıştır.2 Ancak tarih, günümüzde olduğu şekilde Müslümanların üçte 

birinin gayrimüslim topraklarda yaşamasına şahitlik etmemiştir.  

II. Dünya Savaşı’ndan sonra Müslüman topluluklara sahip devletler maddi olarak 

sömürgeden bağımsızlıklarını ilan etmiş olsalar da Müslüman azınlıklar sorunu ekonomik, 

siyasi vb. şekillerde devam etmiştir. Yıllarca sömürge altında bulunmanın etkileri ekonomik 

refahın düşüklüğünü beraberinde getirmiş, Müslümanlar üzerlerinde siyasi baskı 

hissetmişlerdir. Buna karşın Batı’da gelişen sanayi ve teknoloji iş olanaklarını arttırmış, 

Batı’nın ulaştığı refah seviyesi kendi topraklarında bir hayat sürmeyi cazibeli hâle 

getirmiştir. Ekonomik sıkıntı ve siyasi baskılardan kurtulmak isteyen Müslümanlar II. 

Dünya Savaşı’nın ardından özellikle de 1960’lardan itibaren Müslüman ülkelerden Batı’ya 

doğru göç etmeye başlamışlardır.3 

Müslümanların yeni tanıştığı bu dünyada karşılaştıkları en önemli problem dini 

kültür ve geleneklerini nasıl devam ettirecekleri hususudur. Bu fıkhu’l-ekalliyatın temel 

sorusu olacak “entegrasyon-izolasyon” probleminini oluşturur. Müslümanlar bu soruya 

cevap bulmak adına fetvalar aramışlardır.4 Bu fetva arayışının en önemli gayesi içerisinde 

bulundukları duruma meşru bir zemin arayışıdır. Zira şu an içerisinde bulundukları durum 

bir Müslüman açısından çok da alışılmış bir durum değildir. 

İngilizce literatür azınlık olgusunun ve fıkhının oluşmasının hikayesini Arap dünyası 

merkezli anlatmaktadır. Arap dünyasının etkili olduğu hakikatinin yanı sıra başka grupların 

da etkili olduğunu ifade etmemiz gerekir. Etkili olan bu gruplardan ilki Süleymancılardır. 

Özellikle Almanya ve Hollanda'da camiler ve eğitim kurumları tarafından organize 

edilmiştir. Bu cemaat, Türkiye'den öğretmenler ve din adamları göndererek göçmen 

çocuklarına İslami eğitim vermektedir. Aynı zamanda Türkçeyi ve ülke kültürünü korumak 

için çalışmaktadırlar. Süleymancılar, Almanya'da yatılı okullar kurarak hem dini hem de 

genel eğitim vererek öğrencilerin hem Türk kimliğini hem de Alman toplumuna uyum 

sağlamalarını sağladıklarını vurgulamaktadır. Bu gruplardan ikincisi ise Milli Görüş’tür.  

Islamische Gemeinschaft Millî Görüş (IGMG), 1970'lerde Alman işçi kentlerine yerleşen 

Türk işçilere yönelik bir harekettir. Bugün, Avrupa'da yüzlerce cami ve kültür merkezi 

açarak faaliyetlerine devam etmektedir. Millî Görüş’ün ortaya çıkışı, Türkiye’de siyasetin 

 
2 S. Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt: History, Development, and Progress (Palgrave Macmillan, 2013), 37. 
3 Khalid Masud, “The obligation to migrate: the doctrine of hijra in Islamic law”, Muslim Travellers (Routledge, 

1990), 42. 
4 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 21-22. 



6 

 

İslamî temeller üzerinde yeniden biçimlendiği 1970’li yıllara rastlamış ve bu sayede 

hareket, Avrupa’daki Türk azınlık arasında siyasal İslam anlayışını temsil eden bir yapı 

olarak ön plana çıkmıştır.5 Devletin resmi din kurumu olan Diyanet İşleri Başkanlığı da 

Avrupalı Türk cami ağları üzerinde önemli bir nüfuz sahibidir. Maritato’nun çalışması, 

Diyanet’in yurt dışındaki moskeilerde çalışan imamları doğrudan devlet memuru statüsünde 

görevlendirdiğini, böylece Türkiye’nin yurtdışı Müslüman topluluklar üzerindeki nüfuzunu 

kurumsallaştırdığını vurgulamıştır. 

 A. Selefilik  

 Müslümanların Batı’ya yerleşmesinde ve burada teşkilatlanmasında destekçi rol 

oynayan birçok etmen vardır. Bu etmenlerin başında Suudi Arabistan’ın 1960’lı yıllardan 

itibaren 1970 ila 1980 yılları arasında pik noktaya ulaşacak olan petrol gelirlerinden elde 

ettiği maddi yardımlar gelmektedir. Suudi Arabistan yaptığı milyonlarca dolar bağışla 

Batı’da Müslümanların yaşadıkları bölgelerde camiler, okullar inşa ettirmiştir. Birçok 

İslami eseri Batı dillerine çevirmişlerdir.6 Aşağıda anlatılacağı üzere Selefi anlayış her ne 

kadar Müslümanların gayrimüslim çoğunluğun bulunduğu bir ülkede yaşamasını uygun 

görmese de Müslümanların Batı’ya göç etmesi vakıası onların da masada bulunması 

gerekliliğini hissettirmiştir. Bu gereklilik hissinin kaynağı Vehhabi düşüncenin 

yayılmasıdır. 

 Azınlıklar arasında Selefi düşüncenin yayılmasına düşünceleriyle kaynaklık eden iki 

önemli isim vardır. Bunlar Suud müftüleri Abdülaziz Abdullah b. Bâz (ö. 1999) ve 

Muhammed b. Salih el-Useymîn’dir. Her ikisinin fetvalarının bulunduğu mecmua 

İngilizceye tercüme edilmiştir. Selefi düşüncenin en temel doktrini kişinin ne zaman ve 

nerede yaşarsa yaşasın Şeriat’ın tüm emir ve yasaklarına muhatap olduğudur. Bir diğer ifade 

ile farklı bir ülkede veya farklı bir zamanda yaşıyor olması onun için bir konuda hükmün 

değişmesini gerektirmez. Dahası bulunduğu yer İslami bir çevre barındırmadığından 

dalalete uğrama ihtimali daha yüksek olduğundan Allah’ın emirlerine normalde olduğundan 

daha fazla sarılmalıdır. En doğrusu ise oradan bir İslam ülkesine/toplumuna hicret 

etmelidir.7 

 Selefiler öne sürdükleri el-velâ ve’l-berâ kavramı çerçevesinde daru’l-ekalliyatta 

yaşayan bir Müslümanın hiçbir şekilde gayrimüslimleri ziyaret etmemesini, onlara sevgi 

 
5 Bu ve benzeri kurumlar için bk. Yasin Bas, Islam in Deutschland - Deutscher Islam? (Saarbrücken: VDM 

Verlag Dr. Müller, 2008), 97-144. 
6 Hassan, Fiqh Al- Aqalliyyāt, 22.  
7 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 24. 



7 

 

gösterisinde bulunmamasını, kutlamalarına, toplantılarına katılmamasını salık vermektedir. 

Onlara göre Müslüman çocuklar gayrimüslim okullarda okumamalı, Müslümanlar davet 

haricinde gayrimüslimlerin hiçbir mabedine girmemeli, onların cami ve mescitlerde 

konuşmalar yapmasına izin verilmemelidir. Müslümanlar giyim ve kuşamlarıyla 

gayrimüslimlere benzememeli, onlara selam vermemeli, cenazelerine katılmamalıdır.8 

 Selefiler her ne kadar Suud ulemasını dikkate alsalar da 1990’lara kadar Batı’da 

bulunan Müslümanların dini konularda sorularını cevaplayan bir kurum olarak Ezher öne 

çıkmaktadır. Hassan bu ihtiyacı karşılayan Ezher ulemasını “gelenekçi” (tradisyonalist) 

olarak isimlendirmektedir.9 Ezher uleması bu yeni ortaya çıkan azınlık grubun içerisinde 

bulunduğu durumu ruhsat durumları olarak değerlendirmiştir. Gelenekçi olarak 

vasıflanmalarının sebebi fetva verirken klasik fıkha dayanmaları sebebiyledir. Bu ruhsat 

durumunun bir gereği olarak verdikleri fetvayı “şartlı fetva” olarak sunarlar. Bu, verdikleri 

fetvanın yalnızca bu zamanda azınlık Müslümanların içerisinde bulunduğu şartlar altında 

geçerli olduğu anlamına gelir. Selefiler verdikleri fetvalarda yalnızca Kur’an ayetleri ve 

hadisleri şahit olarak zikredip herhangi bir açıklamada bulunmazken gelenekçiliği temsil 

eden Ezher ulaması fetva için getirdiği delili zikretmesinin ardından delilin nasıl anlaşılması 

gerektiğiyle fetvayı sonlandırmaktadır.10  

 Mecelletü’l Ezher, Müslüman azınlıkların dini otoriteye olan ihtiyaçlarını 

karşılaması açısından önemli bir role sahiptir. 1950’lerden itibaren yayımladığı 10 sayının 

ikisini İngilizce olarak hazırlaması, bu azınlıkların ihtiyaçlarına yönelik önemli bir adım 

olmuştur.11 Müslüman azınlıkların Ezher ulemasından fetva alma süreci, sorulan fetvaların 

muhtevası bakımından iki döneme ayrılabilir. İlk nesil göçmenlerin ardından gelen ikinci 

nesil, günlük yaşamlarında Arapçadan çok içinde bulundukları toplumun diline hakimiyet 

kazanmışlardır. 1970’lere kadar yöneltilen sorular arasında, Kur’an-ı Kerim’in İngilizceye 

veya başka bir yabancı dile çevrilip çevrilemeyeceği, Arapça dışında bir dilde namaz 

kılmanın caiz olup olmadığı, vakitlerin tam oluşmadığı bölgelerde namazın vücubiyetinin 

devam edip etmediği, uçakta namazın nasıl eda edileceği ve ihtida eden bir kadının eşinden 

 
8 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 25. Hassan her ne kadar böyle düşünse de Uriya Shavit Selefilerin 

gayrimüslimlerle olan ilişkileri bu kadar da yasaklamadığını ifade etmektedir. Hem Hasan’ın çalışmasından daha 

sonra yayımlanmış olması hem de Selefi camilerini gezerek imamlar ve cemaatle görüşmeler yapması Shavit’in 

haklılığına göz kırpmaktadır.Uriya Shavit, Shari’a and Muslim Minorities: The wasati and salafi approaches to 

fiqh al-aqalliyyat al-Muslima (Oxford, New York: Oxford University Press, 2016). 
9 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt,, 37. 
10 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 37-38. Daha sonra vasatiyyenin de fıkhî yaklaşımının önemli sütunlarından  
11 Mecelletü’l Ezher’in yanı sıra Ceddü’l Hakk’a ait Buhûs İslâmiyye fî Kadâyâ Muâsıra bu dönemde Ezherli 

ulemanın azınlıklar için verdiği fetvalar açısından önemli bir diğer kaynaktır. 



8 

 

ayrılmasının gerekip gerekmediği gibi konular öne çıkmaktadır. Bu döneme ait sorular 

incelendiğinde, soruların ağırlıklı olarak muamelat ve ibadet hayatına ilişkin meseleler 

etrafında şekillendiği görülmektedir.12 

1970’lerden itibaren bazı ülkelerde Müslüman nüfusunun milyonlara ulaşması, 

Müslüman toplulukların gayrimüslim çevrelerle olan ilişkilerinde farkındalık 

kazanmalarına ve bu ilişkilerin her aşamasında dini sorular sormalarına neden olmuştur. Bu 

sorular arasında, bir Müslümanın gayrimüslim topraklarında yaşamasının caiz olup 

olmadığı, gayrimüslim bir ülkenin vatandaşlığını almanın İslami açıdan meşru olup 

olmadığı, seküler bir devletin siyasi seçimlerine katılıp oy kullanmanın dini hükmü, 

gayrimüslim komşularla ilişkilerin sınırları ve Müslüman çocukların gayrimüslim okullara 

gönderilmesinin uygunluğu gibi meseleler öne çıkmıştır.13 Müslümanlar, bu süreçte 

yalnızca zaruriyyat düzeyindeki konuların değil, aynı zamanda tahsiniyyat kapsamındaki 

meselelerin de dini hükümlerini öğrenmeye yönelik bir çaba içine girmişlerdir. Bu durum, 

İslami kimliklerini muhafaza etmeye çalışan Müslüman azınlıkların, sosyal, siyasi ve 

kültürel bağlamlarda rehberlik arayışlarını ortaya koymaktadır. 

Selefilik ve Hassan’ın isimlendirmesiyle gelenekçilik, yani Ezher uleması, azınlıklar 

fıkhı açısından ana gövdeyi oluşturmamaktadır. Selefiler, maddi açıdan birçok gruptan daha 

güçlü bir mali yapıya sahip olmalarına rağmen, etkileri vasatîlik akımını temsil eden 

isimlerin etkisi kadar geniş olmamıştır. Benzer şekilde, Ezher’in zamanla değişen siyasi 

konumu, dini otoritesini zayıflatmış ve bu durum, sahnenin vasatiliği temsilen Yûsuf el-

Karadâvî, Tâhâ Câbir Alvâni ve daha az görünür bir şekilde Abdullah b. Beyye gibi isimlere 

kalmasına yol açmıştır. 

Karadâvî, Alvânî ve İbn Beyye, İslami kimliği koruyarak çoğulcu toplumlarla uyum 

arayan, mutedil bir yaklaşımı benimseyen ve içtihadı güncel bağlama taşıyan isimlerdir. Bu 

yönleriyle, İslam'da "vasatîlik" olarak bilinen dengeleyici çizgiyi temsil ederler. 

 

B. Vasatîlik 

Vasatîlik Fıkhu’l-Ekalliyat bağlamından bağımsız çok geniş ve modern bir 

kavramdır. Vasatî kavramı ilk defa 1960’larda Ezher uleması tarafından kullanılmıştır.14 

 
12 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 46-47. 
13 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 48. 
14 Bettina Gräf, “Concept of Wasatiyyah in the Work of Yusuf Al-Qaradawi”, The Global Mufti. The 

Phenomenon of Yusuf al-Qaradawi (London: Columbia University Press, 2009), 214. Zahalka vasatîliğin 20. 



9 

 

Yûsuf el-Karadâvî de ilk defa 1960 yılında yayımladığı el-Helâl ve’l Harâm15 isimli 

kitabında vasatîlikten bahsetmiştir. Karadâvi vasatîliğin esaslarını ilk olarak el-Hasâisu’l-

Âmme li’l-İslâm16 isimli kitabında ortaya koymuş, daha sonra Kelimât fi’l Vasatiyyeti’l-

İslâmiyye ve Meâlimuhâ17 isimli eserinde müstakil olarak ele almıştır. Karadâvî’ye göre 

vasatîlik tevazün ve itidal ile açıklanabilir. Tevassut, tevazün veya teadülün manası ise 

birbirinin mukabili veya zıttı olan şeylerde birinin diğerini etkileyecek şekilde tek başına 

kalmaması, karşı tarafı reddetmemesi, bir tarafın diğer tarafın hakkını almamasıdır. Diğer 

bir ifade ile herkesin kendi alanına düşeni almasıdır.18 

Karadâvî en önemli projelerinden biri olan vasatiyye için tam 30 özellik 

belirlemiştir. Karadavî’ye göre vasatîliğin ilk özelliği İslâm’ı şümullü bir şekilde 

anlamaktır. İslam akide, şeriat, ilim, amel, ibadet, muamelat, kültür, ahlak, hak, kuvvet, 

davet, devlet, din, dünya, medeniyet ve ümmet olarak anlaşılmalıdır. Muamelatın ahlaktan 

ayrılır bir yanı yoktur. Bütün bunların merci noktasının Kur’an ve Sünnet olduğunu kabul 

etmek de bir diğer özelliktir. Dini değerler ve dinin manalarını kavramak, ibadeti bilinçle 

yapmak, ihlaslı olmak gibi kalbi amellerin manasını anlamak bir diğer özelliktir. Vasatîliği 

benimseyen biri mükellef olduğu şeylerle onları ehemmiyet sırasına koyup o şekilde 

muamele etmelidir. Bir diğer özellik İslam ahlakı ile ahlaklanmaktır. Yerinde ve ehli 

tarafından içtihadın önemsenmesi, içtihatta sabiteler ve değişkenler arasında dengenin 

gözetilmesi, fetvada teysirin (kolaylığın) benimsenmesi, Allah’a davette müjdelemenin 

(tebşir) kullanılması, tüm davranışlarda tedriciliğin benimsenmesi, zaruret olmadan savaş 

yoluna gidilmemesi, İslami toprakların başına gelen zâlim sultanlardan arındırılması, 

özgürleştirilmesi, gayrimüslim azınlıkların haklarının gözetilmesi, akla ve düşünceye saygı 

gösterilmesi vasatiyyenin özelliklerindendir.19 Bunlara ek olarak insani ve toplumsal 

değerleri gözetmek, kadına karşı insaflı ve saygılı davranmak, aileyi geliştirme konusunda 

çaba harcama, halka onu yönetecek kişiyi seçme hakkının verilmesi, Müslümanların 

iktisadının geliştirilmesi ve şeriat üzerine bina edilmesi, ümmetin varlığı ve birliğine ve bir 

 
yüzyılın son 20 yılında ortaya çıktığını ifade etmektedir. bk. Iyad Zahalka, Shari’a in the Modern Era: Muslim 

Minorities Jurisprudence (Cambridge, United Kingdom: Cambridge University Press, 2016), 24. 
15 Yûsuf el-Karadâvî, el-Helal ve’l-haram fi’l-İslam (International Islamic Federation of Student Organizations 

[İttihadü’l-İslami el-Alemi], 1960). Karadâvî bu kitabı yayımladıktan sonra kitaba gelen eleştirilerden biri 

mizahi bir şekilde şöyle ifade etmektedir: “Bazı kardeşlerim bana ‘Kitabınızın ismini yanlış koymuşsunuz, 

kitabınızın ismi el-Helâl ve’l Helâl olmalıydı.’ dediler.” bk. https://www.youtube.com/watch?v=b8s8-

qyp9zY&t=-%D9%A0 (Erişim Tarihi:14.01.2025) 
16 Yûsuf el-Karadâvî, el-Hasâisu’l Âmme li’l-İslâm (Kahire: Daru’ş Şurûk, 1977). 
17 Yûsuf Karadâvî, Kelimât fi’l Vasatiyyeti’l İslâmiyye ve Meâlimuhâ (el-Merkezü’l Âlemî Li’l Vasatiyye, 2011)  
18 Karadâvî, Kelimât fi’l Vasatiyyeti’l İslâmiyye ve Meâlimuhâ, 13. 
19 Karadâvî, Kelimât fi’l Vasatiyyeti’l İslâmiyye ve Meâlimuhâ, 41-48. 

https://www.youtube.com/watch?v=b8s8-qyp9zY&t=-%D9%A0
https://www.youtube.com/watch?v=b8s8-qyp9zY&t=-%D9%A0


10 

 

binanın tuğlaları gibi birbirine bağlı olduğuna inanmak, farklılığın ve çeşitliliğin normal 

olduğunu düşünme, tekfir ve tefsikten uzak durma, dünya çapındaki Müslüman azınlıkları 

koruma, yeryüzünü imar etme, geliştirme ve çevreyi koruma da vasatiyyenin 

özelliklerindendir. Değişimin ve ıslahın kaçınılmaz olduğuna inanmak, ümmet içerisindeki 

farklı akımları birleştirmek, yeni bir fıkıh çağrısı, ümmetin başarılarını kabul etmek ve 

gerekli ve hayırlı olan gelenekten yararlanmak vasatîliğin diğer özellikleridir.20 

1960’larda yayımlanan el-Helâl ve’l-Harâm fi’l-İslâm’ın gördüğü teveccüh 

Karadâvî’nin azınlıklar konusundaki ilgisinin başlangıç noktası olduğu iddia edilebilir.21 Bu 

tarihler aynı zamanda Karadâvî’nin Katar’a göç ettiği ve buraya yerleştiği döneme denk 

gelmektedir. Katar’ın da sağladığı maddi destekler ile beraber Karadâvî, 1970’lerden 

itibaren Avrupa’da yaşayan Müslümanların durumlarını gözlemek üzere seyahatler 

düzenledi.22 1977’de “Bilginin İslamileştirilmesi ve Müslümanların Batı’da Varlığı” isimli 

bir konferansa davet edildi. 1980’lerden itibaren yazılarının merkezine azınlıkları alan 

Karadâvî farklı ülkede yaşayan Müslümanlardan sorular almaya başladı.23 Bu sorulara 

verdiği cevaplar Karadâvî’ye bu alan için bazı asıllar belirlemesi gerektiği düşüncesini 

aşıladı. Bu asılları vasatîlik içerisinde belirledi. 1990 yılında Fransa’da Avrupa İslam 

Örgütleri Federasyonunun (The Federation of Islamic Organisation)24 düzenlediği 2 

sempozyuma Karadâvî ile birlikte Mustafa ez-Zerkâ (ö. 1999), Abdülfettah Ebu Gudde (ö. 

1997), Menna’ el-Kattân (ö. 1999), Faysal el-Mevlevî (ö. 2011) ve Abdullah b. Beyye 

katılmıştır.25 

İbn Beyye’ye göre ise vasatilik, denge ve uyumdur; değişmez ile değişen, hareket 

ile durağanlık arasında bir ölçüdür. Azimetleri benimser, ancak gerektiğinde ruhsatları da 

göz ardı etmez. Sabiteleri uygular, ancak değişkenleri de ihmal etmez. İnsanları ve olayları, 

onların kendi bağlamında değerlendirir. Zamanı dikkate alır, ancak her durumda ona tabi 

olmaz. Benzer olanlar arasında fark gözetir, farklı olanlar arasında bağ kurar. İhtiyaçları, 

 
20 Karadâvî, Kelimât fi’l Vasatiyyeti’l İslâmiyye ve Meâlimuhâ, 48-56. Ayrıca bk. Yûsuf el-Karadâvî, el-

Hasâisu’l Âmme li’l-İslâm (Kahire: Daru’ş Şurûk, 1977), 143-177. 
21 Alexandre Vasconcelos Caeiro - Mahmoud Al-Saify, “Qaradawi in Europe, Europe in Qaradawi? The Global 

Mufti’s European Politics”, Global Mufti : the Phenomenon of Yusuf al-Qaradawi (Hurst, 2009), 112. 
22 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 59. Daha ayrıntılı bilgi için bk. Caeiro - Al-Saify, “Qaradawi in Europe, Europe in 

qaradawi?”, 112. 
23 Hassan, Fiqh Al-Aqalliyyāt, 59. 
24 Tezin birinci bölümünde de bahsedileceği üzere, Müslüman Kardeşler tarafından kurulan bu kurum 2015 

yılında Hamas’a destek vermesi sebebiyle Birleşik Arap Emirlikleri tarafından terörist listesine eklenmiştir. 

Ayrıntılı bilgi için bk. https://www.gfatf.org/archives/federation-islamic-organisations/  
25 Yûsuf Karadâvî, Fî Fıkhi’l-Ekalliyyâti’l-Müslime Hayatü’l-Müslimîn Vasati’l-Müctemiâti’l-Uhrâ (Kahire, 

2001), 6. 

https://www.gfatf.org/archives/federation-islamic-organisations/


11 

 

faydaları, zorlukları ve kaçınılmaz gerçekleri göz önünde bulundurur. İbn Beyye vasatilik 

ile ifrat ve tefrite düşmeden fetva ve görüşlerde külliler ile cüz’ileri karşılaştırmayı, makasıd 

ve füru arasındaki dengeyi, nasslar ve maslahat arasındaki sürekli ilişkiyi kastettiğini ifade 

eder.26 Şâtıbî’nin el-Muvâfakât adlı eserine atfen şöyle demektedir: “En yüksek mertebeye 

ulaşmış müftü, insanları genel kabul gören orta yolda tutandır. Onları ne aşırı bir sertliğe 

sürükler ne de gevşekliğe ve çözümsüzlüğe iter. Bunun doğruluğuna delil ise Şeriat’ın 

getirdiği doğru yolun tam da bu olmasıdır. Çünkü şeriatın amacı, mükellefi aşırılık ve 

gevşeklik olmadan orta bir yola yönlendirmektir. Eğer müftü fetva verirken bu orta yolu 

terk ederse, şeriatın maksadından sapmış olur. Bu yüzden, vasatilikten sapmış fetvalar, 

ilimde derinleşmiş kimseler nezdinde kınanmıştır.27 Son olarak İbn Beyye vasatiyye ile 

gelenek mirasına bağlı ancak çağdaş dünyaya ayak uyduran, cesur ama başkalarına karşı 

hoşgörülü ne vahşi hayvanlar gibi saldırgan ne de kasaba boynunu uzatan koyunlar gibi 

uysal bir nesil yetiştirmek istediğini söyler. Bu nesil açık görüşlü, hoşgörülü, izzetli ve 

onurlu olmalıdır.28 

Vasatiyyenin ilmi yönteminden bahis açan İbn Beyye genel olarak fıkha üç 

yaklaşımın bulunduğunu söyler. Bunlar aşırı zahiri, aşırı batıni ve bu ikisinin ortası olan 

yöntemdir. Bunlardan ikisinin ortası olan yöntem vasatiyyenin yöntemidir. Vasıtîlik , 

metinleri anlama ve onlarla ilişki kurmada iki aşırı uç arasında bir duruş olup, aşırı zahirîlik 

ile aşırı batınîlik arasında bir yaklaşımdır. Bu yöntem metnin hem zahiri anlamını hem de 

içeriğini dikkate alır. Bu yönteme göre anlam, metnin lafzını ortadan kaldırmamalı; aynı 

şekilde metin de anlamı iptal etmemelidir. Böylece şeriat, çelişkiden uzak, tutarlı ve dengeli 

bir sistem olarak işler. Bu, alimlerin büyük çoğunluğunun benimsediği yöntemdir ve şeriatın 

maksadını belirlemede esas alınması gereken doğru yaklaşım da budur. Bu yöntem, makâsıd 

ile fer‘î (cüz’î) naslar arasındaki dengeyi sağlama konusunda orta bir duruş sergilemektedir. 

Bazı âlimlerin "Fıkhu’l-Muvâzenât" (denge fıkhı) diye adlandırdığı şey de budur. Bu 

aslında sabit hükümler ile değişken unsurlar arasındaki hassas dengeyi sağlamaktır.29 

 

C. Vasatîlik İçerisinden Bir Ekol: Neo-Tradisyonalizm 

 
26 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl (Riyad: Mektebetü’l Ubkân, ts.), 100. 
27 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 101. 
28 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 100-101. 
29 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 102-104. 



12 

 

 Neo-gelenekçilik, Batı’da özellikle Anglo-Amerikan bağlamda ortaya çıkan bir dinî 

yönelimi temsil eder. Bu eğilim, İslam’ın geleneksel öğretilerine dayalı bir epistemoloji ve 

ontoloji inşa etmeyi hedefler. Neo-gelenekçi şeyhler—başta Hamza Yusuf, Abdülhakim Murad 

ve Ömer Faruk Abdullah olmak üzere—modernitenin seküler, rasyonalist ve materyalist 

dünyasına karşı, İslam geleneğini metafizik bir dayanakla yeniden kurma iddiasındadırlar. Bu 

bağlamda gelenek, yalnızca geçmişe bağlılık değil, aynı zamanda modern kopuşa karşı tarihsel 

sürekliliğin temsili olarak görülmektedir. Sünnî İslam’ın dört mezhebi, Eş‘arîlik ve Mâturîdîlik 

gibi akaid ekolleri ile tasavvufî gelenek, bu hareketin temel referans çerçevesini 

oluşturmaktadır.30 

Neo-gelenekçilikte geleneksel bilgi, bir isnad zinciri aracılığıyla nesilden nesile 

aktarılan sahih bilginin birikimi olarak görülür. Bu bağlamda, geleneğe dayalı epistemik otorite, 

modern bilginin göreceliğine ve teknikleşmiş rasyonalizmine karşı üstün bir hakikat iddiası 

taşır.31 Hamza Yusuf’un ifadesiyle, gelenek İslam ağacının ana gövdesidir ve bu gövdeyi ayakta 

tutan şey, sahih bir aktarıma dayalı, kesintisiz bir ilmî mirastır. Murad ise geleneği 

“medeniyetin zamana direnen kök epistemolojisi” olarak tanımlar.32 

Neo-gelenekçi düşüncenin merkezî figürleri, akademik olarak hem Batı’daki hem de 

Doğu’daki geleneksel İslami otoritelerle irtibat hâlindedir. Bu figürler, geleneksel öğretim 

metotlarını (örneğin rıhle, isnad, talim) hem teorik olarak savunmakta hem de pratiğe 

dökmektedir. Her yıl gerçekleştirilen rıhle inzivaları, bu yaklaşımın en görünür 

uygulamalarındandır. Bu inzivalar, modern dünyadan kopuşu, gelenekle yeniden bağ kurmayı 

ve ruhî disiplinleri ihya etmeyi amaçlamaktadır.33 

Neo-gelenekçiliğin temel iddiası, modernitenin yalnızca epistemolojik bir kriz değil, 

aynı zamanda ontolojik bir yıkım getirdiğidir. Bu yaklaşımda, modern dünyanın hikmetten ve 

kutsaldan arınmış bir evren tasavvuru, insan ile Tanrı arasındaki bağı zayıflatmış, ilim ile 

marifet arasındaki kadim dengeyi bozmuştur. Abdülakim Murad bu durumu “kalbin skolastiğe 

mağlup olması” olarak niteler ve modernitenin kalbî bilginin yerine teknik bilgi koyarak manevî 

yapıyı aşındırdığını ileri sürer.34 Bu bağlamda metafiziğin düşüşü, sadece entelektüel bir 

kırılma değil; aynı zamanda insanlığın varoluşsal anlam krizine sürüklenmesidir. Neo-

 
30 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 4. 
31 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 37. 
32 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 59. 
33 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 5. 
34 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 59. 



13 

 

gelenekçilik, bu parçalanmışlığa karşı İslam geleneğini bir “iyileştirici bütünlük” olarak takdim 

eder. Hikmet, marifet, takva ve ruh terbiyesi gibi kavramlar, sadece bireysel bir arınmanın değil, 

aynı zamanda bütüncül bir epistemik ve ontolojik sistemin temel taşlarıdır. Zira onlara göre, 

yalnızca doğru bilgi değil; o bilginin kim tarafından, hangi yolla ve hangi niyetle elde edildiği 

de önemlidir. Bu anlayış, modernitenin anonim ve nötr bilgi anlayışına karşı, bilginin sahibini 

ve bağlamını önceler. 

Neo-gelenekçilik, sadece metafizik bir direniş değil; aynı zamanda modern siyasal 

alanla stratejik bir etkileşim kurma biçimi olarak da dikkat çeker. Özellikle 11 Eylül sonrasında 

ABD’de şekillenen “İslam tehdidi” söylemi karşısında, neo-gelenekçi figürler Amerikan 

kamuoyuna hitap edebilecek bir din dili geliştirmiştir. Bu bağlamda Hamza Yusuf ve Abdullah 

bin Beyye gibi figürler, hem İslam dünyası içindeki şiddet yanlısı eğilimleri eleştirerek hem de 

Amerikan güvenlik söylemine entegre olarak bir tür “ılımlı İslam” temsilini üstlenmişlerdir.35 

Hamza Yusuf’un, George W. Bush’un “Teröre Karşı Savaş” ilanından hemen sonra 

düzenlenen toplantılara katılması, bu ilişkinin başlangıç noktasını teşkil eder. Yusuf, İslam’ın 

özünde barış dini olduğunu, terörle hiçbir ilgisi olmadığını savunmuş ve bu söylemle ABD 

kamuoyuna hitap etmeye çalışmıştır. Ancak bu pozisyon, birçok Müslüman tarafından “devlet 

destekli İslam” olarak eleştirilmiş; Yusuf’un sistem içi konumlanışı, onun sahihlik iddiasına 

gölge düşürdüğü iddia edilmiştir. Buna rağmen neo-gelenekçiler, modern devlet yapısıyla 

doğrudan çatışmayan, ancak onun ahlaki ve epistemik temellerini sorgulayan bir pozisyon inşa 

etmişlerdir. Onlara göre, devletle kurulan ilişki bir maslahat ilişkisi olup, geleneksel fıkıhta da 

yeri olan bir içtihadî yaklaşımdır. Bu noktada İbn Teymiyye gibi figürlerin siyaset teorilerine 

de başvurarak maslahat, mefsedet, zaruret gibi kavramlarla Batı’daki Müslüman varlığını 

teorize etmeye çalışırlar.36 

Abdülhakim Murad, geleneksel İslam’ın, modern dönemde Müslümanların yaşadığı 

bütünleşme krizine seküler bilimcilik ya da İslamcılıktan daha tutarlı bir cevap sunduğunu 

savunur. Neo-gelenekçi söylemler, sekülerlik ve İslamcılığı iç içe geçmiş modernist sapmalar 

olarak değerlendirir. Bu söylemler, Batı’nın anlam krizine dair anlatılarıyla Müslüman 

dünyadaki gerileme hikâyelerini ilişkilendirir. Her iki anlatı da yalnızca mevcut yozlaşmayı 

değil, aynı zamanda kaybedilmiş kutsal bir geçmişin izini sürer. Modernite, bir ilerleme süreci 

değil, teosantrik bir dünyanın antroposantrik bir çöküşe dönüşümüdür. Neo-gelenekçi şeyhler, 

 
35 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 56. 
36 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 43. 



14 

 

bu çöküşü iki ana anlatı üzerinden temellendirir: Biri Weberci anlamda “büyünün bozulması”, 

diğeri ise “metafiziğin çöküşü”dür. Bu iki anlatı birlikte modernitenin krizini ve yol açtığı 

teolojik, epistemolojik ve medeniyet ölçekli bozulmayı açıklar. Metafiziğin inkârı, anlamın 

parçalanmasına ve radikal bir göreceliğe zemin hazırlamıştır. Bu durum, modern sanattan 

toplumsal cinsiyete kadar pek çok alanda kendini göstermektedir. Şeyhler, Batı’daki büyü 

kaybını Protestan Reformu’na bağlarken, benzer şekilde Müslüman dünyada Selefîlik ve 

Vahhabîlik gibi akımların da gelenekle bağları kopardığını öne sürerler. Bu kopuşun 

neticesinde İslamcı hareketler doğmuş; bu hareketler hem metafiziği reddetmiş hem de İslam’ı 

Marksist ideolojik formlarla yeniden şekillendirerek epistemolojik ve siyasî yıkıma neden 

olmuştur.37 

Neo-gelenekçi şeyhler, modern çağda dinî eğitimin zayıflamasıyla birlikte metafiziğin 

de gerilediğini ve bu durumun çağdaş dünyada anlam krizine yol açtığını ileri sürerler. Ömer 

Faruk Abdullah, bu durumu “en metafizik karşıtı çağda yaşıyoruz” şeklinde tanımlar ve 

metafizikten yoksun bir toplumun nihayetinde varlığını sürdüremeyeceğini söyler. Ona göre bu 

çöküşün günümüzdeki en açık sonucu, İslami aşırıcılığın yükselişidir. Bu görüş, neo-gelenekçi 

çevrelerin modern dünyaya yönelttikleri eleştirilerin zeminini oluşturur. Bu çerçevede, gelenek 

ile metafizik arasında güçlü bir bağ kurulur ve metafiziğin çöküşü, sadece entelektüel değil aynı 

zamanda toplumsal ve siyasî bir felaket olarak okunur. Hamza Yusuf, metafiziğin tarihsel 

olarak seçkin zümrelere ait bir ilim gibi görülmesine rağmen, halk arasında da tarikat 

bağlılıkları ve Cuma hutbeleri aracılığıyla dolaylı bir biçimde aktarıldığını belirtir. Ona göre 

metafizik, varlığın maddî olmayan yönlerine dair evrensel hakikatleri ve ilk ilkeleri –özellikle 

nedensellik gibi– kavrama çabasıdır.38 

Ömer Faruk Abdullah da geçmişte herkesin bu ilk ilkeleri anladığını, bireysel 

varoluşlarına dair anlamı bu sayede kavradıklarını söyler. Buna karşılık, günümüz insanı bu 

türden temel kavramları dahi tanımaz hâle gelmiştir. Özellikle modernist Müslümanların 

teolojisinin yüzeyselleştiğini, çünkü metafiziksel beklentilerinin düşük olduğunu ifade eder. Bu 

durumun sonucu olarak zeki bireylerin dinden uzaklaştığını, buna karşın yüzeysel yaklaşımların 

radikal dini eğilimlere yol açtığını ileri sürer. Yusuf, bu gerilemenin kökenini Batı 

düşüncesindeki nominalist yaklaşıma bağlar. Nominalizm, tümellerin (evrensel kavramların) 

varlığını inkâr eder ve Yusuf’a göre bu görüş, kelâm ile felsefe arasındaki ilişkiyi koparmış, 

 
37 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 46-47. 
38 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 47-48. 



15 

 

böylece ampirik bilimlerin yükselişine zemin hazırlamıştır. Bu ayrışmanın nihayetinde 

metafiziğin itibarsızlaştırılmasına ve modernite içinde yerini kaybetmesine yol açtığı 

savunulur.39  Tarihsel olarak Müslümanlar, dünyaya metafizik bir bakış açısıyla yaklaşır, bu 

yaklaşım sayesinde kozmik düzen içinde kendi yerlerini kavrarlardı. Bu düzen tasavvufu ve 

kelâmı da içine alan bir gelenek içerisinde şekillenirdi. Bu çerçevede, epistemik ve siyasî 

düzeyde bir otorite ve istikrar sağlanırdı. Otorite ve hiyerarşi, yalnızca bilgisel doğruluğun 

değil, aynı zamanda siyasî düzenin de temel taşlarıydı40 

Modern çöküşün temel süreçlerinden biri olan “büyünün bozulması” kavramı, neo-

gelenekçi şeyhler tarafından sıklıkla Charles Taylor’un Weberci gelenekten ilhamla geliştirdiği 

sekülerleşme anlatısı çerçevesinde ele alınır. Taylor’un “içkin çerçeve” kavramı, doğa ile aşkın 

olan –tanrılar, ruhlar, cinler veya büyü– arasında artık aracılaştırıcı bir anlam ilişkisinin 

kurulamadığı, aşkınlığın dışlandığı bir yaşam dünyasını tanımlar. Kozmosun aşkınlıktan 

kopması, insanın anlamla bağını zayıflatmış, varoluşunu parçalamış ve metafizik yönelimlerini 

kaybetmesine yol açmıştır. Abdülakim Murad, bu durumu “modernitenin hissedilen düzlüğü” 

kavramıyla açıklar; modern insanın kozmosla ilişkisi artık derinlikten ve aşkınlıktan 

yoksundur.41 Büyünün bozulması anlatısı yalnızca sekülerleşmeyle sınırlı değildir; aynı 

zamanda rasyonelleşmenin yükselişiyle metafiziğin tasfiyesini de içerir. Weber’e göre bu 

dönüşüm, insanlık tarihindeki kaçınılmaz bir “olgunlaşma” süreci olarak görülür.42 Modern 

öncesi büyülenmiş dünya, aşkın olanla geçişli ilişkilere açık, geçirgen (porous) bir yapıdaydı; 

tanrılar, melekler, velîler ve cinler bu kozmik düzenin vazgeçilmez unsurlarıydı. Bu dünyada, 

kutsal mekânlar, şahsiyetler, ritüeller ve kurumlar aracılığıyla insan kutsalla temas hâlindeydi. 

Ancak bu yapı, rasyonalist ve mekanistik dünya görüşüyle yer değiştirince, birey anlamdan 

kopmuş, kutsal olanla ilişkisini kaybetmiştir.43  

Moderniteye dair devam eden eleştiriler, yalnızca teorik zeminde değil, doğrudan siyasal 

bağlamlarla iç içe gelişmiştir. Yeni gelenekçi şeyhlerin sıkça muhatap olduğu “İslam kendi 

reformunu gerçekleştirmeli midir?” sorusu, aslında sömürgeci bakışın bir uzantısı olarak 

şekillenmiştir. Oryantalist düşünce, İslam’ın da Hristiyanlık gibi bir akılcılaşma, modernleşme 

ve sonunda sekülerleşme sürecine girip giremeyeceğini sorgulamıştır. Bu sorgulama, özellikle 

 
39 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 48. 
40 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 48-49. 
41 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 50. 
42 Dustin J. Byrd, Islam in a Post-Secular Society: Religion, Secularity and the Antagonism of Recalcitrant Faith 

(Chicago, IL: Haymarket Books, 2018), 8. 
43 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 50. 



16 

 

11 Eylül 2001 saldırılarından sonra yeniden ivme kazanmış, George W. Bush’un “Teröre Karşı 

Savaş” ilanıyla birlikte yeni bir aciliyet doğmuştur. Bu bağlamda, Müslüman toplumların 

sekülerleşmeye uygun bir reformasyon süreci yaşayıp yaşayamayacakları sorunu, sadece dinî 

değil, doğrudan küresel güvenliğe dair bir mesele olarak ele alınmaya başlanmıştır.44 

Güvenlik merkezli bu yaklaşım, Müslümanların şiddete eğilimli bir dinin mensupları 

olup olmadıkları sorusuyla birleşmiş; aynı zamanda İslam’da kimin dinî otoriteyi temsil ettiği 

sorusu da Batı’da tartışmaların odağı hâline gelmiştir. Bu bağlamda, George Bush’un meşhur 

“Ya bizimlesiniz ya da teröristlerle” söylemi, yalnızca dış politik bir strateji değil, aynı zamanda 

Batı’da yaşayan Müslümanlar ve onların hükümetleri için bir tür uyarı hâline gelmiştir. Bu 

söylem, ılımlı ve seküler vatandaşlıkla uyumlu bir “iyi Müslüman” tipi ile köktenci ve tehditkâr 

bir “kötü Müslüman” figürü arasında yapay bir ikilik yaratmıştır. Amerika’daki karşı-terör 

politikaları bu ayrımı pratiğe dökerek, 2001 sonbaharında binlerce Müslüman erkeğin suçlama 

olmaksızın tutuklanmasına, gözaltı koşullarının keyfileşmesine ve toplulukların yoğun biçimde 

izlenmesine neden olmuştur. Camilerdeki sivil polisler, öğrenci gruplarının fişlenmesi ve “uçuş 

yasağı listeleri” gibi uygulamalar, Müslümanların potansiyel suçlu olarak görülmelerini 

pekiştirmiştir.45 Teröre Karşı Savaş, yalnızca baskıcı tedbirler değil, aynı zamanda “ılımlı” 

İslam’ı teşvik eden yumuşak güç stratejilerini de beraberinde getirmiştir. Buradaki amaç, 

radikal yorumların etkisini kırmak ve iş birliği yapılabilecek Müslüman figürleri 

meşrulaştırmaktır. Bu çerçevede devlet, “Müslümanlar adına kimin konuştuğu” sorusunu 

doğrudan kendi güvenlik çıkarlarına göre değerlendirmiş, liberal değerlere yakın olanları 

desteklemiş ve diğerlerini dışlamıştır.46  

11 Eylül saldırılarının hemen ardından, dönemin ABD Başkanı George W. Bush, birçok 

Müslüman danışman arasında Hamza Yusuf’u öne çıkarmıştır. Saldırı öncesi dönemde 

Yusuf’un söylemi, Batı'ya ve Amerikan dış politikasına yönelik açık bir eleştirellik 

taşımaktaydı. Ancak zamanla, bu söylemde belirgin bir değişim gözlenmiştir. 2001 yılında 

Beyaz Saray'da düzenlenen bir dua toplantısında Yusuf, “İslam o uçakta kaçırıldı” diyerek, 

saldırıların İslam’la özdeşleştirilemeyeceğini vurgulamıştır. Yusuf, Müslümanlara öfkeye 

dayalı söylemlerden uzak durma çağrısı yapmış, bunun yerine öz eleştiri ve iç muhasebe 

 
44 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 56. 
45 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 57. 
46 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 58. 



17 

 

gereğine işaret etmiştir. Bu çerçevede, şiddetten ve aşırılıktan arındırılmış, sahih bir “iyi İslam” 

fikri ön plana çıkarılmıştır.47 

Neo-gelenekçilik, bu yönleriyle hem Batı devletleri açısından güvenilir bir muhatap 

hem de Müslüman toplumlar içinde meşru bir dinî yönelim olarak öne çıkmaktadır. Selefîlik ve 

İslamcılık gibi yönelimlerden ayrışan bir ortodoksî çizgi olarak, geniş kitlelere hitap eden bir 

model geliştirmiştir. Bu hareketin dinî inziva ortamlarında, modernitenin çözülüşüne ve 

sekülerleşme süreçlerine dair geliştirdiği paradigmatik eleştiriler dikkat çeker. Özellikle 

metafiziğin çöküşü ve büyünün bozulması gibi olgulara ilişkin yorumları, dini aşırılıkların 

artışıyla birlikte okunmaktadır. Bu bağlamda, “İslam’ın Protestanlaşması” olarak tanımlanan 

süreç, geleneksel İslam’ın reforme edilerek yeni bir yapıya kavuşturulması anlatısıyla iç içe 

geçmektedir.48 

Abdullah b. Beyye bu görüşlerin Batı’daki-özelde de Amerika’daki- temsilcilerinin 

Ortadoğu’daki bağlı oldukları şeyhleri konumundadır. Özellikle Hamza Yusuf fıkhî 

meselelerde ona soru sorulduğunda İbn Beyye’den nakilde bulunmakta, hatta fıkıh 

melekesinden övgüyle bahsetmektedir. Bu görüşleri benimsemesi bakımından hem bu görüşün 

temsilcilerine hocalık yapmakta hem de bu ekole intisap etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
47 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 61. 
48 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 63. 



18 

 

BİRİNCİ BÖLÜM: İBN BEYYE’NİN HAYATI VE DÜŞÜNCESİNİN TEŞEKKÜL 

SÜRECİ 

Bu bölümde Abdullah b. Beyye’nin kısaca hayatı anlatılacak ve 1981’den itibaren göç 

ettiği Suudi Arabistan ile ilişkisi ele alınacaktır. Ortaya koyduğu güvenlik söylemi ile 1980-

90’ların siyasi olayları arasındaki ilişki kurulmaya çalışılacaktır. Ardından Arap Baharı’na 

giden süreçten bahsedilecek, İbn Beyye’nin merhale merhale İslamcı çevrelerden kopuşu ele 

alınacaktır. Daha sonra Arap Baharı’ndaki kopuş Yûsuf el-Karadâvî ile demokrasi konusunda 

mukayese ile ele alınacaktır. “Siyasi Faaliyetler”ini oluşturan ikinci kısımda ise 2010 yılında 

gerçekleştirdiği Mardin Konferansı, İslam Toplumlarında Barışı Teşvik Platformu ve Yeni 

Erdemliler İttifakı konu edinilecektir. 

 

I. Hayatı ve Yaşadığı Dönem 

  Abdullah bin eş-Şeyh el-Mahfûz bin Beyye 1935 yılında Moritanya’nın 

doğusunda bulunan Timbédra isimli şehirde dünyaya gelmiştir. Doğduğu sırada Moritanya 

Fransız sömürgesi altındadır. İlk eğitimini babasından almasının ardından 1959’da Tunus’a 

üniversite okumak üzere gitmiş ve burada hukuk fakültesinden mezun olmuştur. Tekrar 

Moritanya’ya dönen İbn Beyye, 1961’de bağımsızlığını ilan eden Moritanya’da önce çeşitli 

bakanlık görevini üstlenmiş, ardından başbakan yardımcılığına kadar yükselmiştir.49 Üstlendiği 

görevler arasında Moritanya İslam Cumhuriyeti Yüksek Mahkemesi Hâkimliği, Adalet 

Bakanlığı Şeriat İşleri Başkanlığı, Temyiz Mahkemesi Başkan Yardımcılığı, Cumhuriyet Dinî 

İşler Başmüzakereciliği, İslam İşleri ve Eğitimden Sorumlu Bakanlık, Adalet Bakanı ve Devlet 

Mühürlerinin Resmî Muhafızlığı, İnsan Kaynaklarından Sorumlu Devlet Bakanlığı – Başbakan 

Yardımcılığı göreviyle birlikte, Devlet İşleri, Kurumlar ve Partilerin Yönlendirilmesinden 

Sorumlu Devlet Bakanlığı, İktidardaki Moritanya Halk Partisi’nin Daimî Mütevelli Üyeliği, 

1970-1978 yılları arasında İktidardaki Moritanya Halk Partisi Bakanlar Kurulu ve Daimî 

Komite Üyeliği vardır. 1978 yılında kendisinin de bulunduğu hükümete karşı Arap-Berberi 

subaylar tarafından yapılan darbenin ardından görevden alınmıştır. 1981 yılında ülkeden 

ayrılmak zorunda kalan İbn Beyye Suudi Arabistan’a sığındı.50 Burada ilmi çalışmalarına 

devam eden İbn Beyye, Kral Abdülaziz Üniversitesinde İslam hukuku profesörü oldu.51  

 
49 “Bio « Bin Bayyah” https://binbayyah.net/english/bio/ (Erişim 12 Kasım 2024). 
50 Usaama al-Azami, “Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions: Counter-Revolutionary Neo-

Traditionalism: Ideological Struggle against Islamism”, The Muslim World, (01 Ocak 2019), 343-344. 
51 https://binbayyah.net/english/bio/ (Erişim Tarihi: 23.12.2024) 

https://binbayyah.net/english/bio/
https://binbayyah.net/english/bio/


19 

 

Abdullah b. Beyye’nin düşünce dünyasının oluşmasında, içerisinde doğduğu toprakların 

etkisinin yanı sıra içerisine düştüğü siyasi konjonktür de oldukça önem arz etmektedir. Fransız 

sömürgesi altında bulunan Moritanya’da dünyaya gelmesi Tunus’ta üniversite okuyup burada 

hukuk stajı yapması her ne kadar fikir verici olsa da burada aldığı eğitim hakkında yeterli 

bilgiye ulaşmamıza imkân vermemektedir.52 Kitaplarında rastladığımız atıflara binaen buradaki 

eğitiminden elde ettiği en önemli mümeyyiz husus bir televizyon programına çıkacak kadar 

Fransızca biliyor ve konuşabiliyor olmasıdır.53 Neo-Tradisyonalist bir alim olarak İbn 

Beyye’nin düşüncesini iki kavram çerçevesinde incelemek mümkündür. Bunlardan ilki 

güvenlik (emn), ikincisi ise barıştır. Güvenlik düşüncesinin oluşmasında bu düşüncesini dile 

getirdiği ilk kitabından takip edebildiğimiz kadarıyla 1970 ve 80’lerin Ortadoğu’su oldukça 

etkilidir.54 Moritanya’da bulunduğu döneme dair kendisinin verdiği ve akademik kaynaklardan 

ulaşabildiğimiz elimizde bir bilgi bulunmaması sebebiyle güvenlik düşüncesinin temelleri 

Ortadoğu’ya geldiği 1980’li yıllarda aranacaktır. 

 Abdullah b. Beyye’nin Moritanya’da şahit olduğu darbe ve Suudi Arabistan’a gelişi hem 

kariyeri hem de fikri düşüncesi açısından önemli görünmektedir. 1970’lerin ortası ve 80’lerin 

başı Ortadoğu’yu etkileyecek birçok farklı gelişmeye sahne olmuştur. İbn Beyye’nin bu 

tarihlerde Ortadoğu’ya göçmesi-hicret etmesi düşünce dünyası açısından önemlidir. Suudi 

Arabistan’a gelişinin hemen öncesi, ilerleyen sayfalarda temellendireceğimiz “güvenlik” ve 

“barış” düşüncesinde etkili olmuş gibi görünmektedir.  

İbn Beyye’nin 1981 öncesi Birleşik Arap Emirlikleri ile bakanlık yaptığı sırada 

görüşmeleri olduğu bilinen bir husussa da Suudi Arabistan’a gelmeden önce Suud yönetimiyle 

bir bağlantısı bilinmemektedir.55 İbn Beyye’nin Suudi Arabistan’a gelişinin arifesi hem müspet 

hem de menfi birçok olaya sahne olmuştur. 1964 ile 1975 yılları arasında tahtta kalan Kral 

Faysal döneminde Suudi Arabistan ekonomik refah açısından önemli gelişmeler kat etmiştir. 

Maddi gelirlerin artmasını ülkenin gelişimi yönünde de kullanan Faysal birçok üniversite 

 
52 Abdullah b. Beyye’nin üniversite ve hakimlik stajı dönemi hakkında herhangi bir bilgiye rastlamıyoruz. İleride 

de bahsedileceği üzere İbn Beyye bazı konularda sessiz kalmayı ve bazı şeyleri gizlemeyi stratejik hamleler 

olarak kullanmaktadır. Bu dönemi de bilerek gizlediği düşünülebilir. 
53 https://www.youtube.com/watch?v=MBHH7Sdmc0g (Erişim Tarihi: 18. 12. 2024)  Ayrıca bk. Abdullah Bin 

Bayyah, Tenbîhu'l Merâci' Fî Ta'sîli Fıkhi'l Vâki, 46.  
54 Ulaşabildiğimiz kadarıyla Moritanya’da gerçekleşen darbeye dair malumat sahibi isek de İbn Beyye’nin 

düşünce dünyasını etkilediğine dair elimizde herhangi bir şey bulunmadığından ortaya koyacağımız iddialar 

spekülasyonu geçmeyecektir. 
55 Afrika ulemasının Suud ve Körfez ülkelerine göçlerine dair tezler için bk. Chanfi Ahmed, West African 

ʿulamāʾ And Salafism in Mecca and Medina: Jawāb Al-Ifrῑqῑ - The Response of the African: 17 (Leiden Boston 

(Mass.), 2015). Aynı zamanda bk. “How Mauritania Exports Religion to Saudi Arabia—And Not Just the Other 

Way Around”, Brookings (Erişim 20 Nisan 2025). 

https://www.youtube.com/watch?v=MBHH7Sdmc0g


20 

 

açarak ülkenin eğitim sistemini kuracak ve geliştirecek kişileri farklı coğrafyalardan 

getirmiştir.56 1970’lerden itibaren yeni kurulan bu kurumlardaki öğrenci sayısı üç katına 

çıkmıştır.57 Dünyanın farklı yerlerine öğrenciler de gönderilmiştir. Dünyanın çeşitli yerlerinde 

bulunan İslam alimlerini bir araya getirmek için Rabitatü’l Âlemi’l İslâmî”yi kurmuş, birçok 

teknolojik gelişmeye imza atmıştır. Yine Faysal, İslam Konferansı Örgütü’nü kurması gibi 

faaliyetleri sebebiyle İslamcı olarak addedilmiştir.58 Suudi Arabistan genel olarak 

düşünüldüğünde Kral Faysal’ın dönemi İslamcılığın kucaklandığı bir dönem olarak görülebilir.  

 1970’lerin ortası sonraki 30 yılı etkilemesi açısından önemlidir. 1973’te Mısır ve Suriye 

liderliğinde İsrail’e karşı başlatılan savaş hem Suudi Arabistan’ın hem de Körfez ülkelerinin 

sonraki politikasını belirledi. Bu savaşın başlamasının ardından İsrail’e açık desteğini bildiren 

Amerika’ya karşı Kral Faysal Amerika’ya İsrail’e açık desteğini çekmezse petrol ambargosu 

uygulayacağını ilan etti. Bu ültimatomu dikkate almayan Amerika İsrail’e olan desteğini 

sürdürdü ve 1973 yılında Suudi Arabistan 6 ay sürecek olan petrol ambargosunu uyguladı.59 

Kral Faysal tarafından yapılan bu hamle İslam dünyasında her ne kadar ses getirmişse de Körfez 

ülkelerinin kaderini belirleyecek “güvenlik” probleminin başlangıcını oluşturmuştur.60 Aşağıda 

fıkhî olarak güvenlik söylemi geliştirilmesine yol açacak olan olaylardan kısaca bahsedilecektir. 

 Uyguladığı petrol ambargosunun ardından askeri ve savunma sanayisi açısından kendini 

yeterli görmeyen Suudi Arabistan, henüz İslamcı politikalarıyla tanınan Kral Faysal döneminde 

güvenliği için bir hami arayışına girdi. Amerika ise o zamana kadar Ortadoğu’da iki müttefiki 

olan İran Şahı ve İsrail’e ek bir müttefik daha arayışındaydı. Özellikle ordu ve savaş sanayisi 

açısından Suudi Arabistan’a destek vermeye açık görünüyordu. 61 Suudi Arabistan her ne kadar 

bu ittifaka kendini muhtaç görse de çevre Arap ülkelerden gelecek tepkilerin de farkındaydı. 

Diğer Arap ülkeleri böyle petrol zengini bir ülkenin Siyonist yayılmayı destekleyen Amerika 

ile ittifak kurmasını, ordusunu güçlendirmeyi Batılı bir devlete bırakmasını 

anlamlandıramıyordu.62 Suud’un kendini meşrulaştırma çabası güvenlik söyleminin ortaya 

çıkmasında etkili olmuş olmalıdır. 

 
56 Bu gelişme Abdullah b. Beyye’nin Suudi Arabistan’a gelişinden öncedir. 
57 Madawi Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia (New York, 2010), 117. 
58  Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 127. 
59  Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 129. 
60 Matteo Legrenzi - Fred H. Lawson, “External intervention in the Gulf”, Routledge Handbook on Middle East 

Security (Routledge, 2019). Güvenlik söylemi yalnızca fıkhî açılardan değil, başka şekillerde de siyasiler için bir 

meşruiyet zemini olagelmiştir. 
61  Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 135. 
62 Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 135-136. 



21 

 

 1979 tarihinin Körfez ülkelerinin dış politikası açısından önemli bir diğer dönüm noktası 

olduğu iddia edilebilir. Bu tarihi önemli kılan olaylardan ilki 1979 yılında Cüheyman’ın 

Kâbe’yi kuşatmasıdır. Bu işgal Suudi Arabistan’daki gerginliğin göstergesiydi. Cüheyman’ı 

takip eden isyancıların çoğu Mısır İhvan-ı Müslimin’e mensup gençlerin etkisinin güçlü olduğu 

Medine İslam Üniversitesinin öğrencileriydi.63 Suudi Arabistan’ın güvenlik endişesini arttıran 

bir diğer husus Suudi Arabistan’da bulunan Şii azınlıklardır. Suudi Arabistan’daki petrol 

endüstrisi yarı vasıflı ve vasıfsız iş gücünün büyük bölümüne katkıda bulundukları Şiilerin 

topraklarında kurulmuştu. Suudi Arabistan’da yaygın olan Vehhabi öğreti onları Müslüman 

saymaması sebebiyle Şiilerin birçok sağlık ve sosyal hizmetlerden yararlanmasını engelliyordu. 

Ayrıca aşure törenlerini halka açık yerlerde yapmaları ve kendi camilerini inşa etmeleri yasaktı. 

1979 yılında gerçekleşen İran İslam devrimi Şiilere isyan etme konusunda cesaret verdi. 1979 

yılının aşure ayında sokaklara döküldüler. Suudi Arabistan bu isyanı 20.000 kişi ile 

bastırabildi.64  

 1979 İran İslam devrimi Suudi Arabistan da dahil olmak üzere birçok Arap ülkesinde 

İslamcılığı hareketlendirdi. ABD tarafından uzun süredir Körfez’i desteklemek, Sovyetleri bu 

bölgeden uzak tutmak ve bölgedeki devrimci rejimleri kontrol etmek için en uygun lider olarak 

görülen İran Şah’ının düşüşü Suudi Arabistan’ı şok ederken İran’a yönelik endişelerini arttırdı. 

İran İslam Cumhuriyeti Batı karşıtı bir söylem benimseyerek ve Suudi Arabistan da dahil olmak 

üzere Batı’nın müttefiki olan Müslüman ülkelere saldırarak kendini önceki rejimden ayırdı. 

Ayrıca İslami hükümet modelini ve devrimci deneyimini özellikle de Şii azınlıkların bulunduğu 

ülkelere ihraç etmeyi hedefliyordu. İran’ın bu söylemi Suud hükümetini İslami bir liderlik 

altındaki İran’ın kendi iç güvenliği için tehdit oluşturduğuna ikna etti. Hac mevsimini fırsat 

bilen binlerce İranlı hacı gösteriler düzenledi ve genelde Batı özelde ise ABD ile iş birliği yapan 

Müslüman yöneticileri kınayan Amerikan karşıtı sloganları tekrarladı. Bu olaylar 1980’ler 

boyunca tekrarlanır hâle geldi. Büyük olaylardan biri 1985 yılında gerçekleşti ve 275’i İranlı 

olmak üzere 400 kişi Suud polisi tarafından öldürüldü. Hac konusundaki gerginlik 1980’ler 

boyunca devam etti. 65 

 10 yıl süren İran-Irak Savaşı (1980-1990) Suudi Arabistan için bir başka ciddi tehdidi 

temsil ediyordu. Hem Baasçı Irak rejimi hem de İran İslam Cumhuriyeti Suudi Arabistan’ın 

 
63 Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 137-138. 
64 Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 141-142. Joost R. Hiltermann, “Conflicts in the Middle East and 

North Africa: An attempt at reframing”, Routledge Handbook on Middle East Security (Routledge, 2019), 39-40. 

Ayrıntılı bilgi için bk.  
65 Hiltermann, “Conflicts in the Middle East and North Africa”, 38-39; Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 

151. 



22 

 

güvenliğini baltalayan unsurlar olarak görülüyordu. Ayrıca Saddam Hüseyin’in Pan-Arabizm 

düşüncesi Suud ailesinin meşruiyetine zarar veriyordu. Buna rağmen Suudi yönetimi Irak’a 

borçlandıracak kadar yardımda bulundu. Bu yardım Irak’ta rahatsızlığa sebebiyet verdi ve 1990 

yılında Kuveyt’i işgal etmesine sebebiyet verdi. Suudi Arabistan dış güvenliği sağlama 

çabasındayken başka bir savaşa mahal vermiş oldu.66 Bunlara ek Sovyetler Birliğinin 1979 

yılında Afganistan’ı işgali Suudi Arabistan için başka bir tedirginlik sebebi oldu. Bu gelişmeler 

karşısında Suudi Arabistan Amerika’nın da desteğini alarak güvenliğini sağlamak adına çeşitli 

hamlelerde bulundu. Bu hamlelerin başında Sovyet yayılmasından endişeli olan Amerika ile 

yapılan ittifak geliyordu.67  

 Suud yönetimi, halk indinde makbul görülmeyen Amerikan ittifakını olabildiğince 

gizlemeye çalışsa da bunu ancak 1990’a kadar yapabildi. Halkın bu beraberlikten rahatsızlığının 

işaretlerini 1979 yılında Kabe’nin kuşatılmasıyla almıştı. Aynı yıl gerçekleşen İslamcı devrimin 

yankıları bu ittifakı daha önce olduğundan çok daha sıkıntılı kılıyordu. Dış tehlikelerle iç 

tehlikeler arasında denge politikası izlemekten başka çare bulamadı. 1990’a kadar kendisini 

bağlantısız bir İslam ülkesi olarak tanıtmaya devam edip ABD’nin askeri hava üssü kurmasına 

razı olmadıysa da yanı başında vuku bulan Körfez Savaşı Suudi Arabistan’ın ABD’ye olan 

bağlılığını gizleyecek seviyeyi aştı. Güvenliği sağlamak adına Suudi Arabistan Amerikan 

birliklerini davet etmek zorunda kaldı. Bu durum Suudilerin bağlantısızlık, İslami siyaset ve 

kendine güvenini yerle bir etti.68 

 Bu atmosferden el-İrhâb isimli kitabında (2007) İbn Beyye de bahsetmektedir:  

“11 Eylül’den sonra olaya terör gözüyle bakan Arap dünyasındaki kurtuluş savaşlarında 

İslami ruh ve milliyetçi his, sömürgecilerin 'terör' olarak adlandırdığı direnişi motive 

eden unsurlar olmuştur. Geçen yüzyılın sonlarında, İran’daki Humeyni devriminin 

gerçekleşmesinden bu yana, Şii İslami hareket, burada ve orada meydana gelen şiddet 

eylemlerinin ön saflarında yer almaya başladı. Aynı zamanda, Sovyet Rusya’nın 

Afganistan’ı işgali, Müslüman Sünnilerin çeşitli gruplarıyla birlikte en büyük rolü ve 

payı üstlendiği bir dini savaşın kıvılcımını ateşlemiştir. Afganistan’ın kurtuluşundan 

sonraki gelişmeler, bu hareketin dünyanın başka bölgelerine sıçramasına ve birçok 

yerde, özellikle de İslam dünyasında ciddi güvenlik ihlallerine yol açmasına neden oldu. 

Özellikle Irak’ın Kuveyt’i işgal etmesi ve buna ABD liderliğinde verilen küresel yanıt 

 
66 Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 154. 
67 Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 154-155. 
68 Al-Rasheed, A History of Saudi Arabia, 156-157. 



23 

 

sonrasında, hiçbir meşruiyeti olmayan eylemler ve bombalamalar gerçekleştirildi. 

Üstelik bu saldırılar, Müslümanların gözünde 'kırmızı çizgi' olarak görülen yerlerde 

yaşandı.”69 

 İbn Beyye’nin böyle bir atmosferde Suudi Arabistan’a kabul edilmesinin açıklaması güç 

görünmektedir. İbn Beyye’nin gelişinden yaklaşık beş-altı yıl önce Kral Faysal döneminde 

açılan üniversiteler için İslam dünyasının farklı bölgelerinden ilim insanları gelmişse de İbn 

Beyye’nin gelişi bu tarihlerden daha sonraki bir vakte denk gelmektedir. Ayrıca ilmi açıdan da 

mezhebe bağlılığı savunan İbn Beyye’nin Faysal döneminde her ne kadar dozu azalmış olsa da 

Vehhabi-Selefi üniversitede hoca olarak istihdam edilmesi açıklanması güç görünen bir diğer 

husustur. Akla gelebilecek bir diğer ihtimal onun bir bürokrat kimliğiyle kabulüdür. Fakat buna 

dair de elimizde bir ipucu bulunmamaktadır.  

I. Fıkıh Düşüncesinin Teşekkülü: Hitâbu’l Emn fi’l İslâm 

İbn Beyye fıkhi düşüncesini yansıtacak ilk kitabı olan Hitâbu’l Emn fi’l İslâm ve 

Sekâfetü’t tesâmüh ve’l viâm’ı 1999 yılında yayınlamıştır. Kitap Suudi Arabistan’daki Naif Arap 

Güvenlik Bilimleri Üniversitesi’ne70 ait yayınevinden basılmıştır.. 1978 yılında kurulan bu 

üniversite mesaisinin tamamını güvenlik, terör, barış meselelerine sarf etmektedir.71 Kitabın ana 

düşüncesi güvenliğin öncelenmesidir. Zira kitabın ana vurgusuna göre Müslümanların ilk 

görevi emniyeti sağlama almaktır. Bu kitap İbn Beyye’nin düşüncesinin ilk safhasını 

oluşturmaktadır. Daha sonra evrilecek olan barışın ilk adımı olan emniyet makasıdu’ş-şerianın 

bir makasıdı olarak görülmektedir.72 Kitapta şiddet kültürü kınanmış, asıl olanın tesamüh 

olduğu vurgulanmıştır.73 

Kitabın girişinde emniyete (güvenliğe) dair ayet ve hadislerden deliller getirmektedir. 

Bu ayet ve hadislerin güvenliğin önemini, yüksek mertebesini, ona duyulan şiddetli ihtiyacı 

gösterdiğini ifade etmektedir. Bugün Müslümanların çoğunun imtihan olduğu en büyük 

imtihanların başında güvenliğin ihlalinin bulunduğunu ifade etmektedir. Müslümanların çoğu 

Şeriat’ın ahkamı ve sınırlarından cahildir ve bu sebeple birbirlerini tekfir etmekte, birbirinin 

 
69 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 16. 
70 https://nauss.edu.sa/en-us/Pages/default.aspx (Erişim Tarihi: 30 Aralık 2024, 11.56) Ayrıca bk. Abdelrahman 

Ibrahim Alshaer - . Ali Bin Fayez Al jehni, “Naif Arab University for Security Sciences (NAUSS): Pursuing 

excellence in security science education and research”, Arab Journal of Forensic Sciences and Forensic 

Medicine 1 (2014), 5-11. 
71 https://nauss.edu.sa/ar-sa/Pages/default.aspx (Erişim Tarihi:19.12.2024) 
72 Abdullah b. Beyye, Hitabu’l-Emn fi’l-İslâm ve Sekafetü’t-Tesâmüh ve’l-Viâm (Riyad: Akademiyyetü Nâyifi’l 
Arabiyye li’l Ulumi’l Emniyye, 1999), 21. 
73 Abdullah b. Beyye, Hitabu’l-Emn fi’l-İslâm ve Sekafetü’t-Tesâmüh ve’l-Viâm, 76-79. 

https://nauss.edu.sa/en-us/Pages/default.aspx
https://nauss.edu.sa/ar-sa/Pages/default.aspx


24 

 

kanını dökmektedirler. Müslümanların bu emniyetten cahil kalmaları sonucu İslam 

düşmanlarının bunu İslam’dan nefret ettirme için bir fırsat olarak kullandıklarını söylemektedir. 

Hatta bu durum o kadar ileri gitmiştir ki terör İslam’ın kendisiyle vasıflandığı bir vasfı hâline 

gelmiştir. Oysa İslam’ın hakikati ve hükümleri insanı onurlandırır, toplumunda güvenliği temin 

eder. Bunun ötesinde, İslam’daki adalet ve insafın mükemmelliği yalnızca Müslümanlarla 

sınırlı kalmamış, onların diyarlarında yaşayan ve onlarla farklı dine sahip olan kimseleri de 

kapsamıştır. 74 

 Kitaba takdim yazan Suudi Arabistan İslami İşler, Vakıflar, Davet ve İrşad Bakanı Dr. 

Abdullah bin Abdulmuhsin el-Turkî, kitabın telif sebebi hakkında dönemin siyasi olaylarını 

yansıtan önemli noktalara dikkat çekmektedir. Ona göre bazı İslam ülkeleri kendi iç sorunları 

ve güvenliğini tehdit eden olaylarla o kadar meşgul oldu ki bu durum onların işlerini 

düzeltmekten, medeniyetlerini inşa etmekten ve kalkınma ile büyüme planlarını uygulamaktan 

alıkoydu. Bazı devletlerin içerisinde bulunduğu bu durum hakikatlerin açıklanmasını, yanlış 

anlamaların giderilmesini ve İslam'ın bu tür davranışlardan masumiyetinin ortaya konulmasını 

gerektirmektedir. Ve böylece, bu tür davranışların sahipleri, insanların fitnesinin artmasına, hak 

dinden uzaklaşmalarına, ondan soğumalarına, onu sevmemelerine ve getirdiği hidayet, nur ve 

dünya ile ahirette güvenin sebeplerinden mahrum kalmalarına neden olmasınlar. Bu bağlamda 

en önemli ve en faydalı şeylerden biri, ilim ehlinin ve uzmanların, İslam’ın yöntemlerindeki ve 

şeriatındaki mükemmelliğini açıklamaları, güvenliğin sağlanmasına verdiği önemi ve bunun 

sebeplerini nasıl temin ettiğini izah etmeleri, ayrıca İslam’ın bu konuda diğer dinler, hukuk 

sistemleri ve yasalar karşısındaki üstünlüğünü ortaya koymalarıdır.75 İbn Beyye kitabını tam da 

bu hedeflere matuf olarak ele almıştır. 

 Abdullah b. Beyye kitabın telif sebeplerinden birinin her yıl Riyad’ta Suudi Arabistan 

Milli Muhafızları tarafından gerçekleştirilen Cenadriyye Festivali’ne katılması olduğunu ifade 

etmektedir. Bu festival son yıllarda ilgi alanlarını genişleterek, medeniyetler arası diyalog ve 

çatışma, tarihin sonu teorileri, İslam ve demokrasi gibi küresel ve uluslararası boyuta sahip 

entelektüel meseleleri de kapsayacak şekilde şekillenmiş ve böylece Arap dünyasından ve diğer 

bölgelerden edebiyatçılar, şairler ve düşünürler için bir buluşma noktası haline gelmiştir. Dünya 

çapında düşünce ve siyaset alanında yer alan, karar mekanizmasından uzak veya ona yakın 

birçok şahsiyet festivale katılmıştır. Özellikle, İngiltere Veliaht Prensi Charles, Almanya 

 
74 İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 6. 
75 İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 6-7. 



25 

 

Dışişleri Bakanı ve diğer önemli şahsiyetlerin katılımı festivalin uluslararasılığını ortaya 

koymuştur.76 

İbn Beyye, Cenedriyye Festivali’nin üç sebepten ötürü harika olduğunu ifade 

etmektedir. Bu sebeplerden ilki Cenedriyye'de son üç yıldır tartışmaya açılan konular, örneğin 

kültürel çoğulculuk ve medeniyetler arası ilişkiler (çatışmacı mı yoksa tamamlayıcı mı) oldukça 

hayati ve pratik bir öneme sahiptir. İkinci sebep ise Suudi Arabistan’ın bu küresel diyalogun 

liderliğini üstlenmek için son derece uygun olmasıdır. Bunun nedeni, İslam’ın beşiği olması, 

kutsal mekanlarına ev sahipliği yapması ve davetinin (tebliğinin) merkezi olmasıdır. Aynı 

zamanda, sahip olduğu güven ve itibar birikimi, Batı ile gerekli ve hayati bir iletişim kurma 

sorumluluğunu kendisine yüklemektedir. Nitekim Almanya Dışişleri Bakanı, Bonn’daki Kral 

Fahd Akademisi’nin açılışında Suudi Arabistan’ı “itidal” (ılımlılık) ile tanımlamıştır.77 

Bunlardan bahsetmesinin ardından kitabın telifine vesile olan asıl olaydan bahseder. Kitabın 

telif sebebi Naif Arap Güvenlik Bilimleri Akademisi’ne olan ziyareti ve burada doğaçlama 

verdiği konferanstır. Üniversite 1978 yılında kurulmuş ve başlangıçta “Arap Güvenlik 

Çalışmaları ve Eğitim Merkezi” olarak adlandırılmıştır.78 Ziyareti sonucu ondan istenen 

konuşma vesilesiyle bu kitabı kaleme almaya karar vermiştir. İbn Beyye bu kitabı İslam’ın 

güvenliği bozmayı teşvik ettiği yönündeki suçlamaları reddeden bir rehber olması için yazdığını 

dile getirmektedir. Çünkü son yıllarda çeşitli nedenler ve farklı hedefler doğrultusunda, bu 

suçlama birçok kişinin zihninde İslam’a dair yer etmiş bir algı haline gelmiştir. Ona göre İslam'ı 

hem davranış hem de inanç olarak temsil eden bir kişi, asla güvenliği bozan bir unsur olamaz. 

Hatta insanlar İslam’ın bireysel ve toplumsal hayattaki ilkelerini, değerlerini ve devlet 

düzeyindeki yasalarını uygulamış olsalardı güvenlik yaygınlaşır, huzur ve sükûnet hâkim 

olurdu.79 

 İbn Beyye Şatîbî’ye atfen emniyetin makasıdu’ş şeria’nın maksatlarından biri olduğunu 

ifade eder. Kişinin mükellef olması için canının, malının, dininin, neslinin ve aklının emniyette 

olması gerektiğini söyler.80 İbn Haldun’dan alıntılar yaparak insanın sosyal bir varlık olduğunu 

ve doğasının emniyete olan ihtiyacını vurgular. Jean-Jacques Rousseau’nun toplum sözleşmesi 

 
76 İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 11. 
77İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 12-13.  
78 Alshaer - Al jehni, “Naif Arab University for Security Sciences (NAUSS): Pursuing excellence in security 

science education and research”, 5. 
79 İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 16. 
80 İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 22. 



26 

 

nazariyesine atıfla emniyetin siyaset açısından önemine dikkat çeker.81 Bir toplumun ayakta 

kalabilmesi için her şeyden önce emniyetin sağlanması gerektiği konusunda filozofların ve 

anayasa hukukçularının ittifak ettiği ifade etmektedir. Devletin sağlaması gereken ilk unsur 

emniyettir. Yalnızca kamusal açıdan değil, muamelat alanında da emniyetin gerekliliğine dikkat 

çeker. Suya ulaşmak için yol emniyetli değilse su ile temizlenmenin sakıt olması, haccetmek 

için yol güvenliğinin sağlanması vb. uygulamaları emniyetin İslam açısından önemini 

göstermesi konusunda delil olarak gösterir.82 

II. 2000’li Yıllar ve Sessizlik  

Abdullah b. Beyye İslamcı çevrelerle olan bağını sürdürürken Hitâbu’l emn’de 

ortaya koyduğu emniyetin önemi gerekçesiyle olsa gerek olabildiğince sessiz kalmayı tercih 

etmiştir. 2000’li yıllarda yaşanan birkaç önemli olay vardır. Bunlardan en önemlisi 11 

Eylül’dür. O dönemde AFAK’ın başkanlığını yürüten Yûsuf el-Karadâvî (ö. 2022) 

açıklamalarda bulunurken aynı kurumun başkan yardımcısı İbn Beyye hiçbir telifatında, 

web sitelerinde bu meseleden hiçbir zaman bahsetmemektedir. Karadâvî’nin kariyeri için 

de önemli bir noktada duran Fıkhu’l-Ekalliyatın dönüm noktalarından biri ve en önemli 

temellendirmesini sağlayacak mortgage meselesi83 2004’te gündeme geldiğinde İbn Beyye 

AFAK’ın yayımladığı fetva hâricinde 2007 yılında Sınaatu’l Fetvâ ve Fıkhu’l-Ekalliyat’ı 

yazana kadar ayrı bir açıklamada bulunmamıştır. Karadâvî dikkatleri üzerine çekerken İbn 

Beyye sessiz kalmayı tercih etmektedir.84 

Abdullah b. Beyye’nin bu sessizliğini85 telafi etmek adına faaliyetlerini daha fazla 

ön planda bulunan Hamza Yusuf Hanson üzerinden takip edebiliriz. 1990’lı yıllarda Hamza 

Yusuf Amerikan emperyalizmi, kapitalizm ve despotik Müslüman rejimlere yönelik 

eleştirileriyle tanınıyordu. 1990’ların sonlarından itibaren devam ettirdiği bu söylemlerde 

 
81 İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 24-25. 
82 İbn Beyye, Hitabu’l Emn fi’l İslâm ve Sekafetü’t Tesâmüh ve’l Viâm, 26-29. 
83 Bu mesele Karadâvî’nin Fî Fıkhi’l Ekalliyâti’l Müslime isimli kitabının önemli bir kısmını oluşturmaktadır. 

bk. Karadâvî, Fî Fıkhi’l Ekalliyâti’l Müslime, 153-188. Ayrıca bk. Uriya Shavit, Sharī’a and Muslim Minorities: 

The wasaṭī and salafī approaches to fiqh al-aqalliyyāt al-Muslima (Oxford University Press, 2016), 141-158. 
84 Bir kişinin telifatta bulunmaması veya sessiz kalması normal şartlarda anormal karşılanmayacak bir durumdur. 

Lakin İbn Beyye sessiz kalmayı stratejik bir yöntem olarak kullanmaktadır. bk. al-Azami, “Abdullāh Bin Bayyah 

and the Arab Revolutions”, 348. 
85 Abdullah b. Beyye 11 Eylül ile ilgili 2007 yılında yayımladığı el-İrhâb isimli eserinde şu değerlendirmelerde 

bulunmaktadır: “Bardak taşmış, ok yaydan çıkmış ve sel vadiden taşıp köyleri basmıştır; ABD'nin New York 

kentindeki Manhattan İkiz Kuleleri’ne yapılan dehşet verici saldırıyla yeni bir dönem başlamış, ya da daha 

doğrusu, tüm dünyayı karanlık bir gece kaplamıştır. Bu süreçte, insan haklarının büyük bir kısmı kaybolmuş ve 

büyük güçlerin hem iç hem dış ilişkilerinde uyguladığı yasalar gölgede kalmıştır.” Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: 

et-Teşhîs ve’l Hulûl, 16. 



27 

 

değişiklikler meydana geldi.86 11 Eylül 2001, Hamza Yusuf diğer yeni gelenekçi aydınların 

söylem değiştirmesinde asıl dönüm noktasını oluşturdu. Medyada Müslüman topluluklar 

içerisindeki teröre ilişkin potansiyel ya da Müslüman topluluğunun bağlığının sorgulanması 

11 Eylül sonrası başlayan “Teröre Karşı Savaş” (The War on Terror) söyleminin temel 

unsurlarından biriydi.87 Amerika’daki Müslümanlar eskisine nispetle daha fazla gözetim 

altına alındı.88 Bu durum yalnızca Amerika için değil, tüm Batı dünyası için böyleydi. 

Medya kanalları, politikacılar hatta akademisyenler bu entegrasyon sorununu aciliyet 

derecesinde gündeme getirdiler.89 Dönemin Amerika Başkanı George Bush iyi 

Müslümanlar ile kötü Müslümanlar arasında ayrım yaptı. Ona göre kötü Müslümanlar 

terörizmle suçlanan, siyasi bir projeye sahip aşırıcı dindarlardır. İyi Müslümanlar ise 

dindaşları tarafından işlenen suçlardan kendilerini temize çıkaranlar yani Amerikalılarla 

beraber olanlardır.90 Bu tarihlerden itibaren hem Hamza Yusuf hem de İbn Beyye aktif bir 

şekilde siyasetin içerisinde yer almaya başladılar. Bu siyasetin başını “isyankâr İslamcılığa” 

karşı koyma çekiyordu.91  

III. Sessizliğin Bozulması: el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl  

11 Eylül sonrası “Terror on War” söylemi çerçevesinde Müslümanlar kendilerini 

terörden beri görme çabasındaydılar. Bu öyle bir istekti ki İbn Beyye İslam İş Birliği 

Teşkilatı’nın yaptığı konuşmalara katılarak teröre dair konferanslar verdi. Bu konferansların 

çıktısı olarak İslam’ı terörden beri kıldığı el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl (Terör: Teşhis ve 

Çözümler) isimli eserini yayımladı.92 Kitap yayımlandığı sırada Ortadoğu’da sıcak çatışmalar 

devam etmekteydi. 11 Eylül’ün ardından Amerika’nın önce Afganistan’ı ardından Irak’ı işgali, 

2004 yılında Madrid Tren Bombalamaları ve 2005’te Londra saldırıları, Selefi-cihadi akımların 

belirginleşmesi bu kitabın yayımlanmasının hemen akabinde denk gelmektedir. Bu kitabı ile 

2000’li yılların başındaki sessizliğini bozmuş görünmektedir. 

Kitabın genel olarak birkaç özelliğinden bahsetmek mümkündür. Bunlardan ilki kitabın 

bütününün savunmacı bir dile sahip olmasıdır. Kitap, ayet ve hadisleri İslam’ın terörden beri 

 
86 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 180. Aynı zamanda bk. 

https://www.youtube.com/watch?v=Oj-MkZ2wagY&t=1s (Erişim Tarihi: 21.01.2025) 
87 El-Sayed El-Aswad, “Images of Muslims in Western Scholarship and Media after 9/11”, Domes: digest of 

Middle East studies 22 (01 Mayıs 2013), 39-56. 
88 Charles Kimball, “The War on Terror and Its Effects on American Muslims”, The Oxford Handbook of 

American Islam, (2014), 15. 
89 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 180. 
90 Mahmood Mamdani, Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of Terror (New York, 

NY: Pantheon, 2004), 15. 
91 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 184. 
92 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl. 

https://www.youtube.com/watch?v=Oj-MkZ2wagY&t=1s


28 

 

olduğunu ispatlamak uğruna ideolojik olarak kullanmaktadır. Bunun yanı sıra üstü kapalı olarak 

11 Eylül saldırısını İslam hukukundaki bağy ve hırabe suçuyla eşleştirilmekte ve bu suçların 

cezasını zikretmektedir. Devlet başkanının kim olduğu, ona hangi durumlarda isyan 

edilebileceği gibi konular tartışılmaktadır. İslamcılığın yükselişte olduğu bir dönemde klasik 

devlet başkanına isyan etmeme gibi bir doktrinin gündemde olması Ortadoğu’da otoriter 

yönetimlere karşı gerçekleşebilecek isyanlara karşı bir tedbir gibi görünmektedir. Kitabın ana 

düşüncelerinden birisi de dönemde kendini göstermeye başlayan cihadi akımların aksine 

cihadın günümüzde devre dışı kaldığını göstermektir. Kitabın 1999 yılında yayımlanan Hitabu’l 

Emn’ ile iskelet olarak örtüşse de ondan en büyük farkı demokrasi eleştirisidir. Kitap, 

Ortadoğu’daki otoriter yönetimlere destek adına İslamcıların demokrasi çağrısına bir reddiye 

niteliği taşımaktadır. Bunların yanı sıra genel olarak bir sistematik bir mahiyet taşımamakta, 

açılan bir başlık unutulup önceki konuya yahut başka konulara geçilebilmektedir. 

Kitaba terörü tanımlayarak başlayan İbn Beyye, birkaç farklı tanım sunmaktadır. 

Serdettiği tanımlar arasında, terörü kendi amaçlarına uygun şekilde tanımladığı şu ifadeleri 

tercih etmektedir: “Meşru otoriteye karşı isyan hareketleri yürüten çeteler ve örgütler tarafından 

düzenlenen, genel bir anarşi ortamı yaratarak kamu düzenini felç etmeyi, sivilleri korkutmayı 

veya mevcut yönetimi devirmeyi amaçlayan şiddet eylemleri."93 Devamında farklı tanımlardan 

olgunlaştırarak sunduğu bu tanımın güvenlik meselesiyle ilgilenenlerin kaygılarını 

yatıştırdığını düşündüğünü ifade eder. Ona göre mübarek Şeriat, her suçu tanımlamaya ve 

uygun cezayı uygulamaya yeterlidir. Çünkü Şeriat tükenmez ve sönmeyen bir hukuki pınardır. 

Bu bilinç, Müslüman toplumun fertleri tarafından anlaşılmalı ve İslam hukuku onları koruyan 

bir sığınak olarak yeniden benimsenmelidir.94 

Bir başka tanım olarak şunu sunmaktadır: “Herhangi bir nedenle veya amaçla 

gerçekleştirilen tüm şiddet eylemleri veya tehditler, insanlarda korku ve dehşet yaratmayı 

hedefleyen ve kamu veya özel mülkiyeti hedef alan ya da bunları ele geçirmeyi amaçlayan 

örgütlü faaliyetlerdir.”95 Ona göre bu tanım terörizmi fıkıhtaki hırâbe kavramına 

yaklaştırmaktadır. Özellikle de Maliki mezhebinin tanımına uygunluğunu ifade eder. Malikilere 

göre hırâbe suçu, yalnızca mal gaspı için zor kullanmayı içermediğini, yol kesmek ve insanların 

geçimlerini sağlamalarını engellemenin de hırâbe suçu kapsamına girdiğini söyler. Bunun 

yanında terörizmin siyasi amaçlar taşıdığının da göz ardı edilmemesi gerektiğini vurgular. Ona 

 
93 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 29. 
94 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 29-30. 
95 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 27. 



29 

 

göre bu açıdan da “bağy” suçuna yaklaşmaktadır. Yine Mâlikilere göre bağy suçunun işlenmesi 

için bir grubun olması şart değildir. Tek kişi dahi eğer meşru otoriteye (yani yöneticiye) karşı 

şiddet yolunu benimserse, bağy suçu işlemiş sayılır.96 İbn Beyye buradan önemli bir probleme 

intikal etmektedir. Bu çok önemli problem terör suçu ile meşru ulusal direniş arasındaki fark 

nasıl ayırt edileceğidir. Özellikle de zorbalık ve işgale karşı meşru savunma hakkının 

uygulanması bağlamında, bu ayrım büyük önem taşımaktadır. Bu sorunun üstesinden gelmenin 

yolu ona göre uluslararası ve ahlaki meşruiyete başvurmaktır. Çünkü işgale karşı verilen savaş, 

uluslararası hukukun tanıdığı, gasp edilmiş hakların sahiplerine geri verilmesini zorunlu kılan 

bir çerçevede meşruiyet kazanır. Bu duruma Filistin’i örnek vermektedir.97 Filistin direnişinin 

haklılığı ona göre ancak uluslararası hukukun ve evrensel ahlaki değerlerin diliyle ifade 

edildiğinde ve temellendirildiğinde kabul görebilir. Diğer bir ifadeyle savaşla değil, hukuki ve 

ahlaki yollarla direniş gösterilmelidir.  

İbn Beyye İslam hukukunda terör ile ilgili olan üç suçun varlığından bahseder. Bunlar 

hırâbe, bağy ve ifsâd fi’l ard’tır. Konuyu derinlemesine ele almak için bunları açıklayacağını 

ifade eder. Konuyu buraya bağlamasının sebebi devlet başkanı tanımının ukûbat içerisinde 

özellikle de “Kitâbu’l Bağy” içerisinde tartışılmasıdır. Ehl-i Sünnet’in genel kabulü olan devlet 

başkanına isyan etmenin yasak olmasını Ortadoğu açısından da vurgulayacaktır. Genel teoriden 

farklı olarak önceden bireysel suçlar olarak değerlendirilen cinayet, hırsızlık, zina ve yolsuzluk 

gibi suçlar, artık kamuya karşı işlenen suçlar kategorisine alınarak hırâbe suçu olarak 

sınıflandırılması gerektiğini savunmaktadır. Çünkü bu suçlar, toplumsal güvenlik açısından 

büyük bir tehdit oluşturmaktadır.98 

Bağy suçunu “Haklı bir sebep olmaksızın, meşru imama karşı isyan etmek” olarak 

tanımladıktan sonra isyanın mahiyetiyle ilgili ihtilafları zikreder. Ardından sözü meşru imamın 

kim olduğuna getirir. Mâverdî’den alıntıyla meşru imamın kendisine biat edilen imam 

olduğunu, İbn Kudâme’den alıntıyla biat, tayin ve tagallüb ile seçilen olduğunu ifade eder. İbn 

Beyye, Mâlikî alim Halîl b. İshâk el-Cündî’den (ö. 776) alıntıyla Maliki mezhebinin bağy 

tanımının daha geniş olduğunu ifade eder. Maliki mezhebine göre “Bağy suçu, bir grubun 

(fırka) meşru imama karşı gelmesiyle oluşur. Bu karşı çıkış ya bir hakkı reddetmekle ya da 

imamı devirmeye çalışmakla gerçekleşir.”99 Maliki şarihlerinin bu tanımı daha da genişlettiğini, 

 
96 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 27. 
97 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 27-29. 
98 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 30-32. 
99 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 35. 



30 

 

isyan edenlerin büyük gruplar olmasına gerek olmadığını, bir kişi bile isyan etse bâgî 

sayılacağını ifade eder. İsyanın hiçbir şekilde meşru olmayacağını derkenarda kalmış delillerle 

temellendirdikten sonra ana doktrini sunmaktadır. Ana doktrin imam zalim olsa bile ona karşı 

isyan etmenin caiz olmadığıdır. Yine Kâdî Iyâz’dan (ö. 544) alıntı yaparak şu hususlarda Ehl-i 

Sünnet alimlerinin ittifak ettiğini söyler: “Bir yönetici zalim olsa, günah işlese veya bazı hakları 

ihlal etse görevinden azlolunmaz. (Her ne durumda olursa olsun) ona isyan etmek caiz değildir. 

Ancak nasihat ve onu doğru yola yönlendirmek gerekir. Maliki mezhebine göre devlet başkanı 

ile atadığı valiler ve yöneticiler arasında bir fark yoktur.”100 Bu konuyla ilgili İzz b. 

Abdisselâm’ın şöyle dediğini nakleder: “Yöneticiye itaat farzdır; ister doğrudan halife olsun, 

isterse onun atadığı bir vali veya yönetici olsun.” Bu görüşün Ehl-i Sünnet’in genel görüşü 

olduğunu ve fitne ve iç savaş çıkmasını önlemek için benimsendiğini ifade eder.101  

Klasik doktrini günümüz kavramlarıyla yorumlayarak askeri darbe ile gelenin de imam 

kabul edilebileceğini söyler. Çünkü bu yöntem devlet başkanının meşru iktidara gelme 

yöntemlerinden biri olan tagallub altında değerlendirilebilir. Ancak bunun da şartları vardır. Bu 

şartlardan ilki güvenlik ve istikrarı sağlamasıdır. Güvenlik söyleminin imam üzerinde tatbiki 

dikkat çekicidir. Ona göre güvenlik ve düzen sağlanmazsa o kişi imam kabul edilmez. 

(Mefhûm-u muhafaleden anlaşılmaktadır ki güvenlik ve istikrarı sağlayan kişi meşru devlet 

başkanıdır. Güvenlik ve istikrarı sağlayan devlet başkanına isyan etmek ise caiz değildir.) İkinci 

şart ise açıkça küfür sözleri sarf ederek İslam’ı inkâr etmemiş olmalıdır. Bu durum 

ispatlanmadığı müddetçe zahiren Müslüman kabul edilir ve ona karşı çıkmak caiz olmaz.102  

Bağy suçunun cezasından bahsederken imamın geniş yetkileri olduğunu, isyancılara 

karşı savaş açabileceğini, durumlarına göre en uygun cezayı verebileceğini ve devletin 

çıkarlarına göre hareket edebileceğini ifade eder. Bu ifadeler ona göre Maliki mezhebinin devlet 

otoritesini koruma konusundaki katı tutumuna işaret etmektedir.103 “Fitne ve kargaşaya neden 

olan her fiil” olarak tanımladığı fesâd fi’l ard suçunda da devlet başkanına tam yetki tanır.104 

İbn Beyye klasik dönem devlet başkanı doktrinini, Ortadoğu’daki otoriter rejimlerin 

 
100 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 35. Ebû Muḥammed ʿAbdulbâkî b. Yûsuf b. Aḥmed ez-

Zürkânî el-Vefâʾî ʿAbdulbâḳî ez-Zurḳânî, Şerḥu’z-Zurḳânî ʿalâ Muḫtaṣari Ḫalîl, thk. ʿAbdusselâm Muḥammed 

Emîn (Beyrut: y.y., 1422/2002), 8/103. Bu kaynak dışında bu görüşün Kâdı İyâd’a isnat edildiğine rastlamadık. 
101 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 35.  Bu alıntıya ilgili kaynağa ulaşamadığımız için 

ulaşamadık. 
102 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 35-36. 
103 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 36. 
104 İbn Beyye bu kavramın yalnızca Malikilerde olduğunu iddia etse de Hanefilerde ve özellikle Osmanlı’da 

oldukça yaygındır. Ayrıntısı için bk. Muharrem Midilli, “Hanefi Geleneğinden Klasik Osmanlı Kanunlarına Had-

Kısas Dışı Ağır Ceza Formülü”, darulfunun ilahiyat 30/1 (03 Temmuz 2019), 25-48. 



31 

 

devamlılığı ve güvenlik söylemi doğrultusunda yeniden yorumlamıştır. İfadeleri İslamcıların 

otoriter yönetimlere karşı isyankâr tavrına bir cevap niteliği taşımaktadır. 

Kitabının önemli bölümlerinden biri de cihada olan bakışını temellendirdiği kısmıdır. 

11 Eylül’ü gerçekleştirenlerin cihadi söyleme sahip olması cihadın güvenlik söylemiyle 

yakından ilişkilendirilmesine sebebiyet vermiş görünmektedir. Birçok modern düşünür gibi o 

da cihadı sözlük anlamından başlayarak tanımlar. Râgıb el-İsfâhânî’nin el-Müfredât isimli 

eserinden iktibasla cihadın üç anlamı olduğunu ifade eder. Bunlar açık düşmana karşı cihat, 

Şeytan’a karşı cihad ve nefse karşı cihattır. Fadale b. Ubeyd’in rivayet ettiği Efendimiz’in (sas) 

“Gerçek mücahid, nefsine karşı Allah’ın itaatinde mücadele edendir.”105 buyurduğu hadisi ve 

Peygamberimiz (sas) Tebük seferinden döndüğünde “Küçük cihattan büyük cihada döndük” 

şeklindeki zayıf hadisi delil olarak getirmektedir. İbn Beyye’ye göre cihad bazen elle, bazen 

kalple, bazen davet ve delil getirerek, bazen de sanayi ve mal ile yapılır.106 Hak için mücadele 

etmek, hakka dil ile davet etmek de cihat olduğu gibi Kur’an’dan deliller getirerek insanları 

Allah’a davet etmek de bir cihattır. “Öyleyse artık inkarcılara boyun eğme, bu Kur’an ile onlarla 

mücadele et”107 ayetinde geçen cihat/mücahedenin savaş değil Kur’an ile insanlara delil 

sunmak, onlara hakikati anlatmak ve ikna edici kanıtlar ortaya koymak anlamına gelmektedir. 

Kur’an okumak, savaş eylemleri içermediğine göre her cihad savaş değildir, her savaş da cihad 

değildir.108 

İbn Beyye’nin cihad konusundaki en önemli iddiası şüphesiz İslam’daki cihadın bir 

saldırı cihadı değil savunma cihadı olduğudur. Ona göre İslam’daki cihad kavramı, zulme ve 

baskıya karşı direnmek, hakikati savunmak ve insanları özgürlüğe davet etmek anlamına gelir. 

Bazı kimseler “Haram aylar çıkınca müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün; onları yakalayın, 

onları hapsedin ve onları her gözetleme yerinde oturup bekleyin. Eğer tevbe eder, namazı 

dosdoğru kılar, zekâtı da verirlerse artık yollarını serbest bırakın. Allah yarlığayan, 

esirgeyendir.”109, “Ey Peygamber! Kâfirlere ve münafıklara karşı cihad et, onlara karşı sert 

davran. Onların varacakları yer cehennemdir. O ne kötü bir varış yeridir!”110 gibi ayetlere 

 
105 Ebû ʿAbdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. 

Ḥanbel, thk. Şuʿayb el-ʾArnaʾûṭ - ʿÂdil Murşid v.dğr (Beyrut: Muʾessesetu’r-Risâle, 1421/2001), 39/387 

(23967). 
106 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 126. Cihadın lügat anlamı üzerinden anlamının nasıl 

daraltıldığına dair bk. Özgür Kavak, “Fıkıh Literatüründe Cihad Hükümleri ve Modern Cihad Yorumları”, İç 

Tehdit ve Riskler Işığında İslam Dünyasının Geleceği (İstanbul: İNSAMER, 2016). 
107 Furkan, 52. 
108 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 127. 
109 Tevbe, 5. 
110 Tevbe, 73. 



32 

 

dayanarak İslam’ın sadece kılıç ve mızrak dini olduğunu iddia etmişlerdir. Ancak, bu ayetlerin 

nüzûl sebeplerine ve İslam ile düşmanları arasındaki çatışmaların tarihî gelişimine bakıldığında, 

bu ayetlerin savunma amaçlı savaşlara işaret ettiği anlaşılmaktadır. Kur’an ayetlerini 

bağlamından koparmak ve onları bütünsel tarihî çerçeveden bağımsız olarak ele almak, ona 

göre oryantalistlerin ve onların takipçilerinin yaptığı bir hatadır.111 

 İbn Beyye cihadın günümüzde bir saldırı savaşı değil, Müslümanları ve mazlumları 

savunma savaşı olduğunu iddia etmektedir. Cihadın sebebi kafirlerin küfrü değildir çünkü 

“Dinde zorlama yoktur.”112 Bu sebeple savaşmayan kimse öldürülemez. İbn Teymiyye’den 

naklen hiç kimsenin Peygamber Efendimiz'in (sas) birini zorla Müslüman yaptığına dair bir 

örnek getiremeyeceğini iddia etmektedir. Çünkü zorla yapılan bir İslam kabulünün hiçbir 

faydası yoktur; asıl olan kişinin isteyerek ve samimi bir şekilde İslam’a girmesidir.113  

 İbn Beyye son olarak savunma cihadı (cihadu’d difa’) ile saldırı cihadı (cihadu’t talep) 

arasındaki farkı temellendirmektedir. Ona göre cihad-ı talep, halife veya devlet otoritesi 

tarafından alınan bir karardır. Amaç, komşu devletlerin sınır güvenliğini tehdit etmelerini 

önlemek ve onları caydırmaktır. Bu cihadın gerçekleşmesi için fiili bir savaş olması şart 

değildir; bazen tehdit, güç gösterisi, askeri hazırlık ve tatbikatlar da yeterlidir. Bu tür bir cihadın 

amacı, insanları din değiştirmeye zorlamak değildir. Genellikle, sınırların güvence altına 

alınmasını sağlayan barış anlaşmalarının yapılmasını amaçlar. Bu nedenle, komşu topraklar 

"harp diyarı" olmaktan çıkarılıp, "sulh, barış ve anlaşma diyarı" hâline getirilir. Bu, tamamen 

devlet otoritesine ait bir konudur; bireylerin ve grupların bağımsız olarak hareket edebileceği 

bir alan değildir. Ancak ordu mensubu olarak ya da toplumsal bir görev gereği askerlik hizmeti 

yapmaları durumunda devletin emrine uymaları gerekir. Nitekim Peygamber Efendimiz (sas) 

şöyle buyurmuştur: “Seferberlik ilan edildiğinde hemen ona koşun” 114  

 
111 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 127-128. 
112 Bakara, 256. 
113 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 128-130. Atıfta bulunduğu er-Risâle fi’l Kitâl isimli 

risalenin İbn Teymiyye’ye ait olup olmadığı şüphelidir.  Tahlili için bk. 

https://saaid.org/Warathah/Alkharashy/32.htm  
114 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 131. Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-

Buḫârî el-Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, thk. Muṣṭafa Dîb el-Buġâ (Dımaşk: Dâru İbn Kes̱îr; Dâru’l-Yemâme, 

1414/1993), 3/1025 "Kitabu'l Cihâd ve's-Siyer", 1 (2631).İbn Beyye’ye göre Müslümanlar, yaklaşık üç yüz yıldır 

(Viyana Kuşatması’nın 1683’te sona ermesinden itibaren) saldırı amaçlı bir cihada girişmemişlerdir. Daha sonra 

Osmanlı’nın Balkanlar ve Yunanistan’daki topraklarında zaman zaman isyanlar çıkmıştır. Ancak o günden bu 

yana Müslümanların tüm savaşları, kendi topraklarında ve kendi ülkelerinde gerçekleşmiştir. Bu durum, 

Birleşmiş Milletler Anlaşması’nın ilk maddelerinde belirtilen adil güvenliğin korunması ilkesine benzemektedir. 

bk. Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 132. 

https://saaid.org/Warathah/Alkharashy/32.htm


33 

 

Savunma cihadı ise İbn Beyye’ye göre meşruiyeti konusunda âlimler arasında üzerine 

ittifak edilen bir konudur. Kur’an’daki birçok ayet, bu tür cihadın hakikatini ortaya koymakta 

ve onu zulme karşı bir mücadele olarak göstermektedir. Bu zulüm, Müslümanların yurtlarından 

sürülmesi ve din özgürlüklerinin kısıtlanması şeklinde gerçekleşmiştir. “Kendileriyle 

savaşılanlara (müminlere), zulme uğramış olmaları sebebiyle, (savaş konusunda) izin verildi. 

Şüphe yok ki Allah, onlara yardıma mutlak surette kadirdir.”115 ayetinin manası şudur: Savaş 

izni ancak Müslümanların zulme uğraması ve haksız yere yurtlarından sürülmeleri sebebiyle 

verilmiştir. Müslümanlar, yalnızca Allah’a ibadet ettikleri için saldırıya uğramışlardır.116 

 Cihadın meşru olduğu üçüncü bağlam ise düşmanın püskürtülmesidir. “Size karşı 

savaşanlarla siz de Allah yolunda savaşın, fakat aşırılığa sapmayın; Allah aşırılığa sapanları 

sevmez.”117 İbn Cerir et-Taberî’nin (ö. 310/923) bu ayeti şu şekilde yorumladığını iddia 

etmektedir: “Düşmana saldırarak bir savaş başlatma hakkınız yoktur. Ancak, düşman size 

saldırırsa, savaşmanız gereklidir. Bu, Allah yolundadır; çünkü siz kendinizi zulme karşı 

savunuyorsunuz. Dolayısıyla, haklı olan sizsiniz.”118 Başka ayetleri119 de delil olarak getiren 

İbn Beyye ayetlerde her şeye rağmen zulme karşı savunma izni verildikten sonra sabır ve 

hoşgörü faziletinin övüldüğünü söylemektedir. Aynı zamanda bu savaş bazı ahlaki ilkeler 

içermektedir. Bunlar saldırıyı püskürtmek, ancak güç kullanımında aşırıya kaçmamak, 

mazlumlara yardım etmek ve dini özgürlük alanı açmaktır. İslam’ın öngördüğü savaş tek bir 

liderliğin kontrol ettiği bir savaş olup, rastgele öldürme ve yağmalamanın olmadığı, keyfi 

saldırıların yapılamadığı bir mücadeledir. Kanlı bir oyun değildir; ordu, istediğini öldürüp 

istediğini yağmalayamaz. Bu, ancak bir zorunluluk savaşına dönüşebilir. Bu tür bir savaş, 

çağdaş uluslararası hukuk, anlaşmalar ve Birleşmiş Milletler Sözleşmesi tarafından 

desteklenmektedir. Özellikle BM Sözleşmesi’nin 51. Maddesi ve NATO Anlaşması’nın 5. 

Maddesi bu çerçevede değerlendirilmiştir.120 

IV. Arap Baharı ve İbn Beyye 

Arap Baharı dönemini Tunuslu meyve satıcısı Muhammed Bouazizi'nin 17 Aralık 

2010'da kendini yakma eylemiyle başlayıp 3 Temmuz 2013'te Mısır Cumhurbaşkanı Mursi'nin 

askeri darbe ile devrilmesiyle sona eren bir süreç olarak değerlendirmek mümkündür. 2011 

 
115 Hac Suresi, 39. 
116 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 132-133. 
117 Bakara, 190. 
118 Taberî’ye ait Câmiu’l Beyân isimli tefsirinde böyle bir ibareye rastlanmamıştır. 
119 Nahl, 126; Şûrâ, 41-42; Şûrâ, 43.  
120 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 134-136. 



34 

 

itibariyle Tunus’ta başlayan protesto dalgaları Ortadoğu ve Kuzey Afrika’nın dört bir yanına 

yayıldı. Protestolar bölgede uzun süredir devam eden otokratik rejimlerin sona erdirilmesi 

çağrısında bulundu. 11 Eylül’den bu yana terörle mücadele ile ilgilendiği iddia eden Batılı 

hükümetler bölgede İslamcı demokrasiler yerine laik otoriter hükümetlerin istikrarını 

destekledi.121 11 Şubat 2011’de yaklaşık 30 yıldır iktidarda bulunan Hüsnü Mübarek 

gerçekleştirilen devrimle indirildi, yerine İslamcı ve İhvan-ı Müslimin ile bağlantısı bilinen 

Muhammed Mursi geçti. Karadâvî bu devrimde hem fetvalarıyla hem de sahadaki demeçleriyle 

önemli bir rol oynadı.122 İslamcı olması, devrime (sevra) çağırması aynı zamanda İslamcı bir 

kurum olan Müslüman Alimler Birliğinin başkanlığını yürüten biri olarak bu faaliyetleri 

yapması Ortadoğu’daki bölgesel otokrasilerin hem Karadâvî’yi hem de Müslüman Alimler 

Birliği gibi İslamcı kurumları tehdit unsuru olarak görmesine yol açtı.123 

Karadâvî devrim için ne kadar destek verdiyse Abdullah bin Beyye devrim konusunda 

bir o kadar ılımlı ve sessiz kalmıştır. Mısır devriminden birkaç ay sonra Nisan 2011’de İbn 

Beyye Müslüman Alimler Birliği’nin Arap devrimleri üzerine düzenlediği bir konferansta 

konuşmuş ve Ortadoğu’nun durumundan duyduğu rahatsızlığı dile getirmiştir.124 2013 yılının 

başlarından itibaren İbn Beyye BAE’nin ilgisine medar oldu. Bu ilginin bir kısmı İbn Beyye’nin 

web sitesinin haber arşivinden gözlenebilmektedir. 2013 yılında Nayhan ailesinin hem Mısır 

darbesi öncesi hem de sonrası İbn Beyye’yi ziyaretleri dikkat çekicidir. Bu süreçte Uluslararası 

Müslüman Alimler Birliğindeki görevini devam ettiren İbn Beyye’nin faaliyetleri kendi 

sitesinde paylaşıldığı gibi sitesinden kopyalanan haberler Müslüman Alimler Birliğinin de 

sitesinde paylaşılmaktaydı. Dikkat çekici bir diğer husus 2013 yılında İbn Beyye’nin 

faaliyetlerinin bir kısmının atlanmasıdır.125 

 
121 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 185. Ayrıca bk. David H. Warren, Rivals in the Gulf: Yusuf 

al-Qaradawi, Abdullah Bin Bayyah, and the Qatar-UAE Contest Over the Arab Spring and the Gulf Crisis 

(London New York: Routledge, 2022), 40. 
122 Protestoların sürdüğü 18 gün boyunca neredeyse her önemli haber olayına Karadâvî'den bir fetva, röportaj ya 

da yorum eklenmiştir. El-Cezire'nin Tahrir Meydanı'nda 24 saat boyunca yaptığı yayınlarda bölünmüş ekranlar 

kullanılarak Karadâvî stüdyoda protestocularla yan yana yorumlarını, teşviklerini ve İslami hukuki gerekçelerini 

Arapça konuşulan dünyadaki milyonlarca televizyona aktarırken gösterildi. Fetvaları son dakika haberi olarak 

duyuruldu ve başlı başına bir hikâye olarak haberleştirildi. eş-Şeria’ ve’l Hayat doğal olarak tüm yayın süresini 

Devrim'e ayırırken, Karadavî de El Cezire'nin diğer popüler programlarına sık sık konuk oluyordu. Bu 

röportajlar bölgedeki diğer haber kaynakları tarafından da haberleştirildi. bk. Warren, Rivals in the Gulf, 41. 
123 al-Azami, “Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions”, 346. Karadâvî, otoriter rejimlerin "resmi dini 

kurumlarının" Arap Baharı için "en büyük tehlikelerden birini" oluşturduğunu, çünkü devrimci aktivizmin 

meşruiyetine saldıran "aldatıcı argümanları yaydıklarını" ileri sürmektedir. bk. Aria Nakissa, “The Fiqh of 

Revolution and the Arab Spring: Secondary Segmentation as a Trend in Islamic Legal Doctrine”, The Muslim 

World 105/3 (Temmuz 2015), 406. 
124 https://www.youtube.com/watch?v=vUpP--Th44o (Erişim Tarihi: 21.01.2025)  
125 al-Azami, “&#39;Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions”, 347-348. 

https://www.youtube.com/watch?v=vUpP--Th44o


35 

 

Abdullah b. Beyye’nin atlanan haberlerinin tamamı BAE’nin üst düzey isimleri ile olan 

görüşmelerdir. Aynı şekilde İbn Beyye’nin web sitesinde Temmuz 2013’te gerçekleşen Mısır 

darbesine dair herhangi bir habere yer verilmemiştir. Aynı dönemde Müslüman Alimler Birliği 

darbeyi şiddetle çeşitli kanallardan kınamaktaydı. İbn Beyye 2000’lerin başından itibaren 

sürdürdüğü sessizlik politikasını126 devam ettirdi. Takip eden aylarda Beyaz Saray’ı ziyareti, 

Suriye, Filistin ve Myanmar’daki adaletsizliği kınaması haber olurken Mısır’a dair herhangi bir 

habere yer vermedi. Bununla beraber BAE ile yaptığı görüşmelere haber olarak yer vermeye 

devam etti. Temmuz ayında BAE, diğer Körfez ülkeleri ile birlikte Mısır’daki darbe rejimine 

12 Milyar dolar tutarında yardım sözü vermiştir. Bundan İbn Beyye’nin haberinin olmaması 

söz konusu değildir.127 Azami’ye göre İbn Beyye’nin BAE’nin yöneticilerini övmesi bu tür 

politikalara verdiği dolaylı desteğin bir göstergesidir.128 Nitekim Emirliklere yapılan bu 

ziyaretten yaklaşık 6 ay sonra Müslüman Alimler Birliğine istifa dilekçesini sunacaktır. 

V. İslamcı Çevrelerden Keskin Kopuş 

2011’den beri devam eden Arap devrimleri en önemli gerilemesini 2013 yazında 

Mısır’da aylarca süren huzursuzluğun Temmuz ayında İslamcı Cumhurbaşkanı Muhammed 

Mursi’yi görevden alan askeri darbeyle sonuçlanmasıyla yaşadı. Cumhurbaşkanı Mursi'nin 

hükümetinden duyulan genel memnuniyetsizlik ve Müslüman Kardeşlerin iktidarı tekeline 

aldığı algısı sık sık sokak protestolarına dönüştü. Karadâvî protestocuları “eski rejim tarafından 

kiralanmış haydutlar” olarak nitelendirdi ve protestoları "devrimi sabote eden şeytani bir güç" 

olarak tanımladı.129 Ezher rektörü Ahmed et-Tayyib’in ve Mısır Müftüsü Ali Cuma’nın darbeyi 

desteklemesi ülkenin dini kurumlarının Mısır otokrasisini destekleme yoluna geri döndüğünü 

gösteriyordu. Mısır’ın yeni otokratı General Abdülfettah es-Sîsî, hiçbir şekilde muhalefet kabul 

etmedi. Dini kurumları da arkasına alan bu darbe yönetimi protestoları katliamlarla bastırma 

gücünü kendinde buldu. 14 Ağustos’ta Doğu Kahire’deki Rabia Meydanında modern Mısır 

tarihinin en büyük katliamı yaşandı. İnsan Hakları İzleme Örgütü’ne göre Mısır güvenlik 

güçleri, aralarında çocuk ve kadınların da bulunduğu protestoculara karşı ayrım gözetmeksizin 

 
126 al-Azami, “Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions”, 348-349. 
127 https://www.csmonitor.com/World/Global-Issues/2013/0710/Friends-again-Saudi-Arabia-UAE-jump-in-to-

aid-Egypt (Erişim Tarihi: 22.01.2025) 
128al-Azami, “Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions”, 349. 
129 Warren, Rivals in the Gulf, 58. 

https://www.csmonitor.com/World/Global-Issues/2013/0710/Friends-again-Saudi-Arabia-UAE-jump-in-to-aid-Egypt
https://www.csmonitor.com/World/Global-Issues/2013/0710/Friends-again-Saudi-Arabia-UAE-jump-in-to-aid-Egypt


36 

 

tam sayı bilinmese de yaklaşık 1000 kişiyi katletti.130 Bu şekilde protestolar bastırılmış, 

Mısır’da devam eden huzursuzluk derin bir hüzünle sona ermiştir.131 

Abdullah b. Beyye yapılan bu darbe ve katliamlara rağmen sessizliğini sürdürdü. 

Sessizliğini katliamdan yaklaşık 1 ay sonra 7 Eylül’de darbe yanlıları tarafından terör örgütü 

olarak algılanan Uluslararası Müslüman Alimler Birliği’ne verdiği istifa dilekçesi bozdu.132 

Yumuşak üsluplu ve saygı sınırlarına riayet eden bu mektubuyla İbn Beyye medyanın 

gündemine oturdu ve BAE’ye İslamcı kurumlar ve bu kurumların en önemli temsilcisi 

Karadâvî’den kesin bir şekilde koptuğunun ve uzaklaştığının sinyallerini verdi.133 

2013 yılındaki Gezi Parkı olaylarında ve 2016 yılında Türkiye’de gerçekleşen başarısız 

darbe girişiminin ardından Hamza Yûsuf Türkiye Cumhurbaşkanı Recep Tayyip Erdoğan’ın 

verdiği tepkiyi desteklemişti. Ancak Haziran 2017 Haziran 2017'de Suudi Arabistan, Birleşik 

Arap Emirlikleri, Mısır, Moritanya ve diğer ülkelerin diplomatik ilişkileri kesmesi ve Katar'ı 

ablukaya almasıyla bölgesel kriz tırmandı. Bu durum, Türkiye ile Katar arasında daha da yakın 

bir diplomatik ittifaka ve Türkiye'nin BAE/Suudi kampına karşı daha büyük bir güvensizliğe 

işaret ederek bölgesel bir soğuk savaşa yol açtı. Bu soğuk savaş, Suudi gazeteci Cemal 

Kaşıkçı'nın 2018'de Suudi hükümeti tarafından İstanbul'daki büyükelçiliklerine gönderilen bir 

suikast timi tarafından öldürülüp parçalara ayrılmasının ardından patlak verdi. Türkiye'nin 

BAE'ye karşı Katar'ın yanında yer alması Şeyh Hamza'yı zor durumda bırakmıştır. Zira kendisi 

on yıldır bu ülkeye ve lideri Recep Tayyip Erdoğan'a olan sevgisini dile getirmiştir. Ancak 

Amerikalı Müslüman boksör Muhammed Ali'nin cenaze töreninde yaşanan ve Türkiye 

Cumhurbaşkanı'na konuşma fırsatı verilmemesine neden olan olay nedeniyle ilişkiler ilişkiler 

tamamen kopmuş olmalıdır.134 

VI. Birleşik Arap Emirlikleri ile İttifak 

Abdullah b. Beyye ile Birleşik Arap Emirlikleri hanedanı olan Nahyan ailesinin ilişkisi 

1970’lere yani İbn Beyye’nin Moritanya’da bakanlık görevlerinde bulunduğu zamanlara kadar 

dayanmaktadır. 1971 yılında Abu Dabi Ekonomik Kalkınma Fonu kurulmuş, bu fonla 

Moritanya’ya eğitim ve sağlık alanında önemli yatırımlar yapılmıştır. Moritanya’nın en 

gelişmiş hastanesine “Şeyh Zayid” ismi verilmiştir. İbn Beyye’nin bakanlık yaptığı yıllar olan 

 
130 https://www.hrw.org/report/2014/08/12/all-according-plan/raba-massacre-and-mass-killings-protesters-egypt 

(Erişim tarihi:22.01.2025) 
131 al-Azami, “Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions”, 349. 
132 https://binbayyah.net/arabic/archives/1454 (Erişim Tarihi: 25.01.2025) 
133 al-Azami, “Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions”, 351. 
134 Walaa Quisay - Thomas Parker, “On the Theology of Obedience: An Analysis of Shaykh Bin Bayyah and 

Shaykh Hamza Yusuf’s Political Thought”, Maydan (blog), 08 Ocak 2019. 

https://www.hrw.org/report/2014/08/12/all-according-plan/raba-massacre-and-mass-killings-protesters-egypt
https://binbayyah.net/arabic/archives/1454


37 

 

1974 ve 1975 yıllarında Moritanya’ya çok sayıda üst düzey ziyaret gerçekleştiren Şeyh Zayid, 

Moritanya’nın içerisinde bulunduğu alt yapı krizini çözmüştür. Aynı zamanda Moritanya’nın 

Batı ile Güneydoğu’sunu birbirine bağlayan Umut yolunu (Tarîku’l Emel) finanse etmiştir. 

Afrika’daki en büyük güneş paneli Moritanya’da Şeyh Zayid tarafından onun ismiyle 

kurulmuştur. 1975’e gelindiğinde BAE Moritanya’ya 60 milyon doların üzerinde bağışta 

bulunarak Moritanya’ya en çok bağışta bulunan ülke olmuştur.135 

İbn Beyye, Şeyh Zayid ile olan ilişkisini bu dönemden itibaren Zayid’in vefat ettiği 2004 

yılına kadar sürdürdü. Ardında çocuklarıyla olan ilişkisini de devam ettirdi. Şeyh Zayid’in 

insani yardım severliği BAE’nin reklam yüzüydü. Her Ramazan ayının 19’unda ülkenin önde 

gelenleri Şeyh Zayid’in yaptıklarını övmek için bir araya geliyordu. İbn Beyye bu toplantıların 

müdavim katılımcılarından bir tanesiydi. O da Şeyh Zayid’i sevgiyle, hürmetle anıyor, 

Moritanya’ya yaptığı yardımlardan övgüyle bahsediyordu. Çocuklarıyla da ilişkisini sürdüren 

İbn Beyye bir toplantıda çocuklarına hitaben “Sizler onun eseri, mirasısınız. Sizler asil bir 

ağaçtan filizlenmiş verimli ve güzel dallarsınız. Sizler de tıpkı babanız gibi Afrika, Asya ve 

dünya çapındaki insani yardımları sürdürüyorsunuz.”136 Gerçekten de BAE 2018 yılı itibariyle 

dünya çapında insani yardım bağışçıları arasında ilk beşe girmiştir.137  

 Arap Baharı sürecinde ve sonrasında Nahyan ailesi ile görüşmeleri arttıran Abdullah b. 

Beyye ve Hamza Yusuf, Birleşik Arap Emirlikleri’nin himayesinde birçok kurumsal işe imza 

attılar. Başlangıçta bu girişimler dinler arası diyalog, azınlıkların durumu, vatandaşlık ve İslam'ı 

aşırıcılıktan ayırma konularıyla ilgili görünüyordu. Ancak, bu girişimlere öncülük eden neo-

gelenekselci epistemik topluluğun üyelerinin politika yapıcılarla paylaştığı temel nedensellik 

sorunu, Ortadoğu'daki siyasi huzursuzluk veya devrimler, İslamcı siyaset, lider ve devlet 

otoritesinin tartışılabilirliği ve radikal aşırıcılık konusundaki endişelerdir. İlk tür politika 

girişimi, özellikle Müslüman çoğunluklu ülkelerdeki gayrimüslim azınlıklara odaklanan dinler 

arası girişimleri içermektedir. "Bizimle Sizin Aranızda Ortak Bir Söz" (2007, Ürdün Krallığı 

himayesinde) ve "Marakeş Deklarasyonu" (2016, Fas Krallığı ve BAE himayesinde).138 İkinci 

tür politika girişimi, dini aşırıcılığın heterodoksisine karşı koymak için ortodoksinin 

parametrelerini tanımlama kaygısı olarak çerçevelenmiştir.139 

 
135 Warren, Rivals in the Gulf, 78. 
136 https://binbayyah.net/arabic/archives/1448  
137 Warren, Rivals in the Gulf, 79. 
138 Deklarasyon ileride müstakil başlık olarak ele alınacaktır. 
139 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 193. 

https://binbayyah.net/arabic/archives/1448


38 

 

 “Amman Mesajı” 2004 yılında Ürdün Kralı II. Abdullah’ın girişimiyle başlatılmıştır. 

Mesajın amacı İslam dünyasındaki mezhep birliğini, hoşgörüyü ve barışı teşvik ve tesisi 

etmektir. Neo-Traditionalistlerin söylemlerinden biri olan fetva kaosu gündemden düşmemiş, 

yalnızca fıkhi mezhep değil Şii, Zeydi ve İbazi mezhepleri arasındaki ihtilafların da giderilmesi 

gündeme getirilmiştir. Tabii ki en önemli gündem sıcak çatışmalar sebebiyle terör ve aşırılıkla 

mücadeledir. Özellikle tekfirciliği reddeden bu mesaj 2005 yılında dünyanın farklı yerlerinden 

gelen ve aralarında İbn Beyye ve Hamza Yusuf’un da bulunduğu 500 dini lider tarafından 

onaylanmıştır.140 

VII. Yûsuf Karadâvi ve İbn Beyye 

 İhvan-ı Müslimin içerisinden yetişerek 1960’lardan itibaren Katar’a taşınarak burada 

ilmi faaliyetler icra eden Karadâvî 20. ve 21. yüzyılın en öne çıkan isimlerinden biridir. 1960 

yılında yayımladığı el-Helal ve’l Harâm kitabı oldukça ses getirmiş hem takdirin hem de 

tenkidin medarı olmuştur. Karadavî’nin birleştirici tavrı Suudi Arabistan ve Râbitatü’l Âlemi’l 

İslâmî ile bağ kurmasını sağlamıştır. İbn Beyye ile Karadavi arasındaki geçen görüşmelerin 

muhtevası ise bu görüşmelerin sonucu olacak olarak ortaya çıkacak iki kurum dışında 

meçhuldür.141 

Her ne kadar ilerleyen süreçte fikri ve siyasi olarak ayrışacak olsalar da Abdullah b. 

Beyye’nin düşünce dünyasının oluşmasında Yûsuf el-Karadâvî’nin müspet ve menfi manada142 

oldukça önemli bir etkisi vardır. İbn Beyye’nin Suudi Arabistan’da gördüğü yerel kabulün 

ardından uluslararası sahnede bariz bir şekilde görünür olduğu ilk yer Avrupa Fetva ve 

Araştırma Konseyi’nin kuruluşunda yer almasıdır. Lena Larsen Abdullah b. Beyye’nin Avrupa 

Fetva ve Araştırma Konseyi’nin Karadâvî ve Faysal el-Mevlevî’den sonra üçüncü sütunu 

olduğunu ifade etmektedir.143 Böyle bir konseyin içerisinde bulunması İbn Beyye açısından 

oldukça farklı açılımlara yol açmış gibi görünmektedir. Zira bu konseyin kurucusu olan Avrupa 

İslam Organizasyonları Federasyonu (Federation of Islamic Organization in Europe) İslamcı 

çevrelerle yakından ilişkili bir kuruluştur.144 İbn Beyye’nin bu kurumda yer alması daha sonra 

 
140 https://ammanmessage.com/ (Erişim Tarihi 14.07.2025) 
141 Karadavî Fıkhu’l-Ekalliyat ile ilgili kitabını yazmadan önce Avrupa’da birçok ülkeyi gezdiğini ve buralarda 

konferanslar verdiğini ardından bu konuyla ilgilenen bir grup alim ile Fransa’da görüştüğünü belirtmektedir. 

Görüştüğü kişiler arasında İbn Beyye’yi de zikretmesi kayda değerdir. Karadâvî, Fî Fıkhi’l-Ekalliyyâti’l-Müslime 

Hayatü’l-Müslimîn Vasati’l-Müctemiâti’l-Uhrâ, 6. 
142 Müspet ve menfi manadan kasıt Karadâvî’nin görüşlerinin aynısını veya tam zıttını benimsemedir. 
143 Lena Larsen, How Muftis Think: Islamic Legal Thought and Muslim Women in Western Europe (Brill, 2018), 

89. 
144Her ne kadar İslamcı çevrelerle yakından ilişkili gibi görünse de AFAK homojen bir yapıya sahiptir. Mesela 

Süheyb Hasan Medine Üniversitesinde okumuş, selefi davetçiliği yapmak üzere İngiltere’ye gelmiştir. Selefilerin 

https://ammanmessage.com/


39 

 

yollarını ayıracağı İslamcılık ile ilk resmi buluşmasıdır. Bu buluşmadan yaklaşık iki yıl sonra 

fıkhî düşüncesinin oluşumunun ilk safhasını oluşturacak eserini telif edecektir.  

 Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi’nin kurulma amacı ve gördüğü işlev Abdullah b. 

Beyye’nin ileride oluşumunda yer alacağı kurumların anlaşılması açısından önem arz 

etmektedir. Öncelikle, Müslümanların Batı’ya göç ettikten sonra yaşadıkları dini otorite 

boşluğunu bu kurumların doldurmasında, bu kurumların meşruiyet kazanmasında Karadâvî, İbn 

Beyye ve Faysal el-Mevlevî’nin katkısı büyüktür.145 Abdullah b. Beyye hem kuruma 

kazandırdığı hem de kendi kazandığı meşruiyetle İslamcılıkla yakından ilişkili olan gruplar 

tarafından kurulmuş kurumlara alternatif kurumlar kurma cesaretini elde etmiştir.146 

 İbn Beyye’nin AFAK içerisinde tam olarak nasıl bir rol üstlendiğine dair geniş bilgilere 

rastlamasak da Sınaâtu’l Fetvâ ve Fıkhu’l Ekalliyât147 isimli eserinde bazı ipuçlarına 

rastlamaktayız. Mesela daru’l ekalliyatta faiz ile ev alma meselesinde konseye bu meselenin 

cevazını destekleyen ve muarız olan belgeler sunduğunu, bu belgelerin konseyde okunduğunu 

ve tartışıldığını kaydetmektedir.148  

Karadâvî ve İbn Beyye arasındaki ayrışma her ne kadar Katar-Birleşik Arap Emirlikleri 

ayrışmasına hasredilemeyecek kadar genişse de olayı anlamaya buradan başlamanın doğru 

olduğunu düşünüyoruz. Körfez ülkeleri Suudi Arabistan’ın liderliğinde Vehhabiliğin yaygın 

olduğu ülkelerin başında gelmektedir. Bunların içerisinden Katar, 1950’lerin sonlarından 

itibaren halktan ziyade yönetim açısından farklılık arz etmeye başladı. Bu farklılığın en önemli 

sebebi 1960’lardan itibaren Mısır’dan Katar’a doğru gerçekleşen ulema akınıdır.149 Bu süreçte 

Ortadoğu’da yapılanan birçok devlet gibi Katar da kendi eğitim sistemini tesis etme 

sürecindeydi. Bir İslamcı olarak değil bir Ezherli olarak Katar’a giden ve burada eğitim 

sistemini tanzim eden Karadâvî kısa sürede Katar uleması arasında itibar kazandı. Karadâvî 

Katar’ı yalnızca ilmî açıdan değiştiren ve dönüştüren biri değil, Katar’ın dış politikasını da 

etkileyen biri oldu. 

 
İslamcı çevrelerle aralarına koydukları mesafeye rağmen Hasan AFAK’a üye olmuş, gelen eleştiriler üzerine 

AFAK her kesimden alimleri bünyesinde barındırdığına dair açıklamada bulunmuştur. bk. Larsen, How Muftis 

Think, 91. 

145 Larsen, How Muftis Think, 92. Modern dönemde dini otorite için bk. Muhammad Qasim Zaman, The Ulama 

in Contemporary Islam: Custodians of Change (Princeton: Princeton University Press, 2010). 
146 Tabii ki Arap Baharı’nın ardından Birleşik Arap Emirlikleri’nin İbn Beyye’ye bu kurumları kurma noktasında 

sağladığı maddi desteği göz ardı etmemek gerekir. 
147 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat (Dubai: Merkezü’l Muvataa’, 2018). 
148Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 332.  
149 Warren, Rivals in the Gulf, 19. 



40 

 

Uluslararası çapta da özellikle Katar’ın desteğiyle etkili olan Karadâvî önemli bir figür 

hâline geldi. Ortadoğu’da demokrasinin hâkim olması için silahla olmamak şartıyla protesto 

yapmanın caiz olduğuna hükmetti. Mısır devrimi sırasında hem televizyonlarda hem de 

meydanlarda bulundu. Batılı devletleri yeri geldiğinde eleştirmekten çekinmedi. Ancak Mısır 

darbesi ve yaşanan Rabia katliamı ile savunduğu demokrasinin insanların kanını dökmesine 

sebep olması sebebiyle İbn Beyye taraftarlarınca kınanmıştır. 

Abdullah b. Beyye ile Karâdâvî’nin özellikle teorik boyutta fikir ayrılığına düştükleri 

en önemli konu devrim ve isyanı yakından ilgilendiren demokrasidir. Demokrasinin İslam ile 

uyumlu olduğunu savunun Karadâvî’nin aksine İbn Beyye demokrasi konusunda müspet 

fikirlere sahip değildir. Aynı dönemde yaşamalarına ve akran olmalarına rağmen geldikleri arka 

plan sebebiyle farklılaşan İbn Beyye ve Karadâvî, demokrasi konusunda aynı delilden farklı 

hükümleri çıkarırlar. Karadâvî Ortadoğu’da otoriter monarşilerin varlığından rahatsızlık duyup 

demokrasi ile bu rejimleri yıkmayı yani devrimi öngörürken İbn Beyye otoriter rejimler de olsa 

isyan ve devrimin kan dökeceğini belirterek buna karşı çıkar. Şimdi her ikisinin demokrasinin 

İslam’a uygun olup olmadığını nasıl temellendirdiğine bakalım. 

Abdullah b. Beyye demokrasiyi reddetme düşüncesini temellendirmeye adalet 

mefhumundan başlar. Ona göre İslam’da siyaset adalet üzere kuruludur. Yani adalet yönetimin 

temelidir. Ancak adalet, insanlarının kanlarının, mallarının ve namuslarının korunması; hakların 

hak sahibine ulaştırılmasıdır. Modern çağda ise halkın taleplerinin çıtası yükseldiğinden adalet 

kavramı genişletilmiştir. Kuraklık, sel veya salgın hastalık meydana gelse, olayın asıl sebebi 

olmasa bile hükümet tedbir alma konusundaki ihmali sebebiyle devlet suçlanır hâle gelmiştir. 

Bundan da belirgin olan modern dönemde halkın siyasi karar alma sürecine katılım talebidir.150 

Klasikte ehlü’l hall ve’el akd’in gerçekleştiği şura yerine demokrasi bütün eksiklikleriyle 

benimsenmiştir. Oysa İslam’da yönetimin asıl amacı adalettir. Adalet ise ancak şura ile 

mümkündür. Şura İslam’da hayat nizamıdır. Sosyal hayata, en küçük birimi olan aileden 

başlayarak yönetimdeki büyük yapılara kadar nüfuz eder.151 

Güvenlik söyleminin bir parçasını oluşturan isyanı ve devrimi engelleme İbn Beyye’nin 

demokrasi anlayışını tetiklemektedir. Ona göre toplumda bir sıkıntı olsa bile bunu halkın dile 

getirmesi problem teşkil etmektedir. Bunun yanlışlığı konusunda şu hadisi delil olarak 

getirmektedir: Huneyn Savaşı’ndan sonra, Hevâzin heyeti Peygamber’in (salât ve selâm onun 

 
150 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 55-56. 
151 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 57. 



41 

 

üzerine olsun) huzuruna gelip esirlerinin kendilerine iade edilmesini istediğinde 

gerçekleşmiştir. Peygamber (salât ve selâm onun üzerine olsun) insanlara danışarak şöyle 

buyurdu: “Ey insanlar! Kardeşleriniz bize tövbe etmiş olarak geldiler. Ben, esirlerini onlara geri 

vermeyi uygun gördüm. İçinizden kim gönülden buna razı olursa, kabul etsin. Kim de payının 

kendisine verilmesini isterse, Allah’ın bize ihsan edeceği ilk ganimetten ona vereceğim.” 

Bunun üzerine halk, “Ey Allah’ın Resûlü! Biz bunu gönülden kabul ediyoruz.” dediler. Ancak 

Peygamber (salât ve selâm onun üzerine olsun) şöyle buyurdu: “Biz, aranızda kimlerin buna 

razı olduğunu, kimlerin olmadığını bilemeyiz. Öyleyse dönüp gidin ve temsilcileriniz 

(arifleriniz) gelip bize kararınızı bildirsin.” Bunun üzerine halk geri döndü, temsilcileri (arifleri) 

onlarla konuştu ve sonra tekrar Peygamber’in (salât ve selâm onun üzerine olsun) yanına gelip, 

“Biz gönülden razı olduk.” diye haber verdiler.152 İbn Beyye bu hadisin Müslümanların 

yöneticilerinin halkın sorunlarını doğrudan temsilcileri vesilesiyle ele alınması gerektiğine delil 

olduğunu söylemiştir.153 

İbn Beyye demokrasi çağrısının birçok problemler barındırdığını ifade etmektedir. Bu 

problemlerin başında mesaj ile elçi arasındaki ilişki gelmektedir. Çünkü bu insani mesajı 

taşıyan Batılı elçi, aynı ilkelere göre hareket etmemektedir. Özellikle, Birleşmiş Milletler içinde 

ve dışında, güçsüz devletlerle ilişkilerinde bu ilkeler göz ardı edilmektedir. Ahlaki değerler, 

büyük devletlerin baskıcı politikalarına karşı uluslararası kuruluşların bile çaresiz kaldığı bir 

noktaya kadar zayıflamaktadır. Ayrıca, bu ülkelerin kendi içinde de insan haklarının ihlal 

edildiğini ve zaman zaman tamamen yok edildiğini görülmektedir. İkinci sorun ise şudur: Nasıl 

bir demokrasi istenmektedir? Olgunlaşmamış bir ortamda uygulanan göstermelik bir 

demokrasi, terörün önünü sonuna kadar açabilir. Nitekim, bazı ülkelerde olduğu gibi, seçim 

sandığının sonuçları kabul edilip sonra ona darbe yapıldığında, bedel on binlerce insanın 

hayatıyla ödenmiştir. Gerçek ve hayali sorunların hem iç hem de dış etkenlere dayanan 

gerilimlerin giderilmesi için bir reformun gerekli olduğu açıktır.  Güçlü ve istikrarlı bir merkezi 

yönetimin varlığı, şeriatın amaçlarından biridir. Sürekli değişim kapısını açmak ve istikrarsız 

bir yönetim modeli benimsemek, toplumu fitneye, kargaşaya, çıkar çatışmalarına ve yönelim 

farklılıklarına sürükleyerek büyük zararlar verebilir. Aynı zamanda, İslam dünyasındaki farklı 

çevreleri dikkate almak gerekmektedir. Bazı bölgeler Batı sömürgesini yaşamış ve Batı 

değerleri orada kökleşmiştir. Bu toplumlar, Batı demokrasisi kavramlarına daha yatkındır. Eğer 

 
152 Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, 2/810 "Kitâbu'l Vekâle", 7 (2184). 
153 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 59-60. İbn Beyye aslında farkında olmadan temsili 

demokrasinin meşruiyetini savunmaktadır. Temsilcilerin nasıl seçileceğini zikretmemesi ve seçimin tamamen 

reddetmemesi savunduğu sistemin temsili demokrasiye tekabül etmesine yol açmaktadır. 



42 

 

bu demokrasi sadece bir vitrinden ibaret değilse, çatışmasız ve uzlaşmacı bir ortamda 

uygulanırsa, kısa vadede o toplum için bir düzen sağlayabilir. Bazı ülkeler ise, dini ve kültürel 

miraslarını koruyarak sömürge yaşamamışlardır. İbn Beyye’ye göre bu ülkeler için şüphesiz en 

uygun yöntem şûrâdır. Şûrâ, farklı şekiller alabilir, çeşitli formlara bürünebilir ve aşamalı olarak 

uygulanabilir. Bu süreç, barışçıl seçimler şeklinde ilerleyerek, bir gün demokrasiye ulaşmayı 

sağlayabilir. Ancak, bu aşamalar atlanmadan ve toplumun sosyal yapısını sarsmadan 

gerçekleşmelidir. Bütün bunlar yapılırken, dini sabiteler korunmalıdır. 154 

İbn Beyye’nin el-İrhâb kitabı 1999 yılında yayımlanan Hitabu’l Emn Fi’l İslâm kitabıyla 

ana iskelet olarak çok büyük oranda örtüşmektedir. İki kitap arasındaki en önemli fark 

demokrasi eleştirisidir. Kitabın böyle bir konuyla hacim genişlemesine uğramasında 11 Eylül 

olayları etkili olmuş olmalıdır. Demokrasinin isyan hakkını halka vermesi Ortadoğu’daki 

karışıklıklara daha fazla şahit olunmasına sebebiyet verebilmektedir. Bunun yanında 

İslamcıların şiarlarından biri olan demokrasi onların yönetime gelmelerinin en önemli 

vesilelerinden biridir. 11 Eylül’ün İslamcı bir terör saldırısı olarak lanse edilmesi 1980’lerden 

itibaren süre gelen güvenlik söylemine İslam’ın terör ile kat’i surette alakasının olmadığını 

kanıtlama ihtiyacı eklenmiştir.155  

İslamcı bir isim olarak Karadâvî’nin demokrasi hakkında düşündükleri güzel bir örneklik 

teşkil etmektedir. Ona göre demokrasi İslam’ın yönetim için vazettiği esaslar ile birebir 

örtüşmektedir. Demokrasi, insanların kendilerini yönetecek kişiyi ve sistemi seçebilmesi, nefret 

ettikleri bir yöneticiye veya sisteme zorla maruz bırakılmamalarıdır. Aynı zamanda, yönetici 

hata yaptığında onu sorgulama, sapma gösterdiğinde ise onu azletme ve değiştirme hakkına 

sahip olmalarıdır. İslam, insanların hoşlanmadığı ve razı olmadığı birinin imam olmasını bile 

reddeder.156 İslam, şûrayı (danışmayı) İslami hayatın temel kaidelerinden biri olarak belirlemiş 

ve yöneticinin istişare etmesini farz kılmıştır. Aynı zamanda, ümmetin de yöneticilerine nasihat 

etmesini bir görev olarak belirlemiş, hatta nasihati dinin tamamı olarak kabul etmiştir. Bu 

nasihatin kapsamına Müslümanların liderlerine, yani emirlerine ve yöneticilerine yapılan 

nasihat da girer. Ayrıca, iyiliği emretme ve kötülüğü yasaklama (emr-i bil ma’rûf ve nehy-i anil 

 
154 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 63-64. Öğrencisi Hamza Yûsuf ise açık bir şekilde anayasal 

monarşiyi savunmaktadır: “Krallar, fakir bir insanın ya da sonradan görme bir zenginin sahip olduğu yolsuzluğa 

yatkınlığa sahip değildir. Krallar aç değildir. Her şeye sahiptirler, dolayısıyla hiçbir şeye ihtiyaçları yoktur. Eğer 

bir kral iyiyse çocuklarını da iyi yetiştirir. Fas'ta harika bir örneğimiz var. Fas Kralı iyi, saygın ve temiz bir 

aileden geliyor. Halkını seviyor ve halkı da onu seviyor. Aynı şeyi Al Saud'da da gördüm ama onların etrafı 

genellikle kötü insanlarla çevrili." bk. Quisay - Parker, “On the Theology of Obedience”. 
155 İbn Beyye’nin demokrasiye alternatif ne önerdiği hususu ileride gelecektir. 
156 Yûsuf el-Karadâvî, Min Fıkhi’d Devleti Fi’l İslâm (Kahire: Daru’ş Şurûk, 1997), 132. 



43 

 

münker), İslam'da kaçınılmaz bir farzdır. En üstün cihadın, zalim bir sultanın (yönetici) 

karşısında söylenen hakikat sözü olduğu bildirilmiştir. Bu da zulme ve iç yolsuzluğa karşı 

mücadelenin, dış düşmana karşı mücadeleden daha önemli olduğunu gösterir. Çünkü çoğu 

zaman içteki yozlaşma, dış istilanın sebebi olur. 157 

Karadâvî’ye göre ise İslam, demokrasinin temelini oluşturan ilkeleri önceden belirlemiş, 

ancak detayları Müslümanların içtihadına bırakmıştır. Bu içtihat, dinin esaslarına, dünyevî 

menfaatlere, zaman ve mekâna ve insan hayatının yenilenen koşullarına uygun olarak şekillenir. 

Demokrasi tiranlar ve despotlarla uzun mücadele sürecinde halkları zorbalıklarından korumak 

için bazı yöntem ve araçlar geliştirmiştir. Demokrasi tabii ki kusurlardan hâli değildir. Daha 

iyisi bulunana kadar adaleti, şûrayı (danışma), insan haklarına saygıyı sağlamak ve zorba 

hükümdarların baskısını engellemek için, demokrasinin yöntemlerinden kaçınılmaz olarak 

gerekli olanları benimsememiz gerekir. Karadâvî’ye göre demokrasinin Batı’da ortaya çıkmış 

olmasında da bir beis yoktur. Zira Efendimiz (sas) Hendek Savaşı’nda hendek kazma fikrini 

Perslerden almıştır. 158 

Karadâvî seçim ve oylama sisteminin İslami açıdan bir şehadet, tanıklık olduğunu iddia 

etmektedir. Ona göre bir adaya oy veren kişi onun liyakatli olduğuna tanıklık etmiş olur. 

Dolayısıyla, şahitlik eden kişide aranan şartların oy veren kişide de bulunması gerekir. Ek 

olarak şahitliği kötüye kullanmak yani ehil olmadığını bildiği hâlde birine oy vermek büyük bir 

günahtır. Seçim görevini yerine getirmeyen bir kimse, Ehil ve güvenilir olan bir adayın başarısız 

olmasına, Layık olmayan bir kişinin, yani "güçlü ve güvenilir" (الأمين  olmayan birinin (القوي 

seçimi kazanmasına sebep olursa, Allah’ın şahitlik emrine aykırı davranmış olur.159 

Abdullah b. Beyye’nin demokrasinin İslam ile uyuşmadığına, dini değerlerin terki ile 

onların yerini aldığına getirdiği delili Karadâvî demokrasinin İslam ile uyuştuğu iddiası için 

kullanmaktadır. Efendimiz (sas) Uhud Gazvesi’nde çoğunluğun görüşüne uymuştur. 

Peygamber Efendimiz ve büyük sahabeler, Medine içinde savunma yapmayı tercih ettiler. 

Ancak çoğunluk, müşriklerle şehir dışında savaşmayı önerdi. Efendimiz (sas) çoğunluğun 

görüşüne uyarak şehir dışına çıkmayı kabul etti. Demokrasi özgürlük ortamını sağlayacaktır. 

Günümüzde yaşanan en önemli problem siyasal hürriyettir. İslam hiçbir zaman özgürlük ortamı 

olmadan gelişmediği gibi günümüzde de gelişmemektedir. Bu yüzden İslam için kaygılanan 

 
157 Yûsuf el-Karadâvî, Min Fıkhi’d Devleti Fi’l İslâm, 136. 
158 Yûsuf el-Karadâvî, Min Fıkhi’d Devleti Fi’l İslâm, 137-138. 
159 Yûsuf el-Karadâvî, Min Fıkhi’d Devleti Fi’l İslâm, 138-139. 



44 

 

herkesin, özgürlük çağrısında birleşmesi ve onu savunması gerekir. Çünkü özgürlükten 

vazgeçilemez ve onun yerine konacak bir alternatif yoktur.160 

Karadâvî’nin demokrasi savunusunun en önemli sebebi, Ortadoğu’daki devletlerin diktatör 

yöneticilerinin yıllardır iktidardan vazgeçmemeleri ve Müslümanlara zulmetmeleridir. Ona 

göre demokrasi ile beraber çoğunluğunun Müslüman olduğu bir ülke onlara adaletle 

hükmedecek kişiyi seçebilecektir. Bu ise diktatör yönetimlerin sonu anlamına gelecektir. 

Karadâvî’nin Mısır devrimi süresince yürüttüğü kampanyaların önemli söylemlerinden biri de 

budur. Ona göre birçok İslamcı, demokrasiyi bir yönetim şekli, özgürlüklerin teminatı ve 

hükümdarın zulmüne karşı bir güvence olarak talep etmektedir. Ancak, bu demokrasinin gerçek 

bir demokrasi olması gerekir. “Bu öyle bir demokrasi ki, sadece tek bir yöneticinin veya onun 

etrafındaki menfaatçi grubun değil, tüm ümmetin iradesini temsil etmelidir. Demokrasi 

sloganını yükseltmek yeterli değildir; eğer özgürlüğün ruhu boğuluyorsa, özgür insanlar 

zindanlara atılıyorsa, temiz insanların sırtları kırbaçlarla dövülüyorsa, askeri mahkemeler 

insanlara prangalar vuruyorsa, geçim kaynakları engelleniyor ve boyunları vuruluyorsa, 

olağanüstü hâl yasaları, özgürce düşünen herkesi ve yöneticilere "Neden?" diyenleri—kaldı ki 

"Hayır" diyenleri—takip ediyorsa, bu demokrasi olamaz.”161  Karadâvi demokrasiyi onurlu bir 

hayat yaşamak için Müslümanların elinde bulunan en iyi yöntem olarak görmektedir. 

Demokrasiyle hapislerde çürümeden, darağaçlarına asılmadan insanlar Allah’a ve İslam’a 

inanılan şekilde davet edilebilir.  

İbn Beyye ve Karadâvî’nin demokrasiyi değerlendirme biçimleri aslında onların fıkıh 

anlayışlarını da ortaya koymaktadır. Karadâvî’nin devrime çağıran “Fıkhu’s Sevra”sına karşı 

İbn Beyye isyanı ve devrimi yasaklayan “Fıkhu’s Silm”i gözler önüne sermektedir.162 

 
160 Yûsuf el-Karadâvî, Min Fıkhi’d Devleti Fi’l İslâm, 143-145. 
161 Yûsuf el-Karadâvî, Min Fıkhi’d Devleti Fi’l İslâm, 145-146. 
162 Hamza Yusuf da hocası ile benzer şekilde düşünmekte ancak düşüncesini farklı açıdan temellendirmektedir. O 

düşüncesini metafiziğin düşüşü anlatısı ile teorize etmiştir. Onun modernlik anlatısında premodern dünya 

kozmosun dengesinin ve hakikate merkezlenmesinin, her biri kendi belirlenmiş metafizik anlamlarına sahip bir 

sosyal ve siyasi hiyerarşiler düzeninde yansıtıldığı metafizikle doymuş bir dünyadır. Buna mukabil, 

Hıristiyanlığın sekülerlik yolunu izleyen modern Müslümanlar, geçmişte tüm Müslümanlar tarafından örtük 

olarak bilinen genelleştirilmiş bir metafizik nosyonu olan "metafizik merceği"ni kaybetmişlerdir. Ancak ona göre 

burada anlaşılması gereken asıl önemli nokta, bu metafizik nosyonunun yeryüzündeki hiyerarşileri savunmak 

için nasıl kullanıldığıdır. Epistemik istikrar siyasi istikrarı sağlar ve sosyal hiyerarşiler ilk olarak kozmik 

hiyerarşiler olarak var oldukları için vardırlar. "Gelenekte" Müslümanlar kozmosun düzenini ve anlamlılığını 

kabul ettikleri için otorite ve hiyerarşi kavramlarını da kabul etmişlerdir. Bunun anlamı, bugün Arap Baharı gibi 

siyasi muhalefetin sadece düzene yönelik bir tehdit değil, aynı zamanda potansiyel olarak kozmik olarak istikrarı 

bozucu olduğudur. Hamza Yusuf’a göre kozmostaki yerlerine ilişkin bu kavrayış sadece modern öncesi 

Müslümanların otoriteye itaat etmelerini sağlamakla kalmamış, aynı zamanda İslam'da "kurban" olmadığı 

anlamına da gelmiştir. Dahası, bu Âdem ve Havva'dan öğrenebileceğimiz bir derstir, çünkü onlar Şeytan'ı 



45 

 

VIII. Mardin Konferansı 

11 Eylül’den sonra ortaya çıkan ve terör adıyla eylemler yapan gruplar ve Amerika ve 

Avrupa’da olduğu kadar Ortadoğu’da da tehlike teşkil eder hâle gelmiştir. Özellikle selefi 

menşeli terör örgütü olan el-Kaide yaptığı eylemlerle o dönemde oldukça öne çıkmaya 

başlamıştır. 2010’lardan itibaren Irak-Şam İslam Devleti adıyla kurulan IŞİD aynı şekilde 

dönemin gündemine oturmuştu. Terörün İbn Beyye için her ne kadar İslamcı çevrelerle olan 

bağını devam ettirdiği bir süre zarfını ifade etse de terör ve isyana karşı mücadelesini açığa 

çıkardığının çoktan başladığını göstermektedir. 2007 yılından sonra uluslararası çapta görünür 

olduğu ilk yer Sizinle Bizim Aramızda Ortak Söz (A Common Word Between Us and You) isimli 

çağrıdır. Bu çağrı mektubu Papa XVI. Benedictus’un 2006 yılında Regensburg Üniversitesinde 

yaptığı konuşmanın ardından yayımlanmıştır. Papa konuşmasında İslam’ı ve Hz. Peygamber’i 

(sas) eleştiren bir alıntıya yer vermiş ve İslam dünyasından büyük tepkiler toplamıştı. Bu 

mektup iki ana tema üzerinden İslam ve Hristiyanlık arasındaki ortak noktaları vurgulayarak 

barış ve diyalog çağrısında bulunmaktadır. Bu iki ana tema Tanrı sevgisi ve komşu sevgisidir.163  

Ortadoğu’daki terör olaylarına kaynaklık eden, selefî-cihâdi akımların bolca gündeme 

getirdiği Takiyuddin İbn Teymiyye’ye ait Mardin Fetvası Abdullah b. Beyye’nin gündeminde 

özel bir yer teşkil edecektir. 

Körfez ülkeleri ve etkisinin Türkiye’de az hissedilmesi, Türkiye’nin daha İslamcı bir 

konumda görülmesi İbn Beyye’nin Türkiye ile olan ilişkisini sınırlamaktadır. İslamcı çevrelerin 

öne çıkan ismi olan Karadâvî, Türkiye ile yakın ilişkiler kurarken İbn Beyye ile Türkiye 

arasında yakın bir bağa rastlanmamaktadır.164   Buna rağmen 22-23 Mart 2010 tarihinde Küresel 

Yenilenme ve Rehberlik Merkezi’nin (el-Merkezü’l Âlemî li’t Tecdîd ve’t Terşîd)165 sıcak 

 
dinleyerek günah işledikten sonra onu suçlamadılar; birbirlerini suçlamadılar ve kendilerini kurban olarak 

görmediler. Aksine, kendi durumu için başkalarını suçlayan Şeytan'ın aksine, eylemlerinin tüm sorumluluğunu 

üstlendiler. bk. Quisay - Parker, “On the Theology of Obedience”. 
163 “A Common Word between Us and You”, Islamic Studies 47/2 (2008), 243-260. Mektubu İbn Beyye’nin yanı 

sıra Taha Abdurrahman, Muhammed Saîd Ramazân el-Bûtî, Mustafa Çağırıcı, Mustafa Ceric, Hamza Yusuf, 

Hasan Hanefi, Ekmeleddin İhsanoğlu, Habib el-Cifrî, Ali Cum’a, İbrahim Kalın, Nuh Ha, Mim Keller, Seyyid 

Hüseyin Nasr, Ali Özek, Tarık Süveydân, Muhammed Taki Osmani, Tim Winter ve Vehbe Zuhaylî gibi öne çıkan 

isimler de imzalamıştır. 
164 Bu durumun sebebinin İslamcılık ve İslamcılığa karşı durmakla yakından alakası olduğuna dair bir başka delil 

yeni gelenekçi bir başka alim olan Muhammed Said Ramazân el-Bûtî’nin o dönemde İslamcı çevrelerle 

yakınlığıyla bilen Türkiye Cumhurbaşkanı Recep Tayyip Erdoğan’ı eleştirdiği şu konuşmasıdır:  

https://youtu.be/02KUB9ak0g4?si=c4IgfY6UtKsyoCUJ&t=345 (Erişim Tarihi: 01.03.2025) 
165 Bu konferans üzerine yapılan akademik çalışmalarda her ne kadar web sitesi için link verilmişse de web 

sitesine şu anda erişim sağlanmamaktadır. Bundan ötürü kurumun akıbeti bilinmemektedir. Yahya Michot 2011 

yılında yayımladığı makalesinde web sitesinden merkez ile ilgili şu alıntıyı yapmaktadır: “İslam üzerine 

araştırma yapmak, yayınlamak ve kaynak toplamak ve genç Müslümanların akademik eğitimi için kurulmuş 

bağımsız bir eğitim yardım kuruluşudur. İslam'ın sorunlu ve meydan okuyan dünyamıza sunabileceği çok şey 

olduğu fikrine kendini adamış bir düşünce kuruluşudur.” Aynı zamanda merkez Mardin Konferansıdan 2 hafta 

https://youtu.be/02KUB9ak0g4?si=c4IgfY6UtKsyoCUJ&t=345


46 

 

gündemin tartışma konularından biri olan Takiyuddin İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1328) Mardin 

için verdiği ve “Mardin Fetvası” olarak adlandırılan fetvayı tartışmak için Mardin Artuklu 

Üniversitesinde düzenlediği konferansa başkanlık etmiştir. Konferansa 12 farklı isim 

katılmıştır.166 Bunlardan dördü 2009 yılının en etkili 500 Müslümanı arasında yer almakta ve 

“Sizinle Bizim Aramızda Ortak Söz” bildirisini imzalayan isimlerden oluşmaktadır. Bosna, 

Hindistan, İran, Libya ve Türkiye'nin birer, Moritanya'nın ise iki temsilcisi bulunmaktadır. 

Hamza Yusuf katılımcılar arasında ilan edilmesine rağmen konferansa katılmamış, konferans 

ile ilgili daha sonra bir konuşma yapmıştır.167 

Mardin Konferansı ile ilgili uzunca bir makale kaleme alan Yahya Michot konferansın 

tertip sebebinin İbn Teymiyye’nin Mardin fetvasını önce Fransızcaya ardından İngilizceye 

çevirmesi ve konferansı düzenleyenlerin iddialarına göre bu çevirilerin-Michot’un niyeti her ne 

kadar onları harekete geçirmek olmasa da- aşırıcı gruplara ilham kaynağı olması olduğunu 

söylemektedir.168 Michot buna karşı çıkarak İbn Beyye’nin aşırıcılıkla mücadele için İbn 

Teymiyye’nin fetvasının yanlış anlaşıldığını söyleyerek çarpıtmada bulunduğunu ifade eder.169 

Konferansın tartışma konularının omurgasını, İbn Teymiyye’ye atfedilen bir fetvanın 

son cümlesinde geçen fiilin ne şekilde okunması gerektiği meselesi teşkil etmektedir. Moğol 

istilası sırasında İbn Teymiyye’ye, Mardin beldesinin bir “dârü’l-harb” mi yoksa “dârü’s-silm” 

mi olduğu sorulmuştur; bir başka ifadeyle, orada mukim olan Müslümanların İslam beldelerine 

hicret etmelerinin vacip olup olmadığı sorgulanmıştır. Sorunun devamında ise eğer hicret vacip 

kabul edilirse, hicret etmeyip Müslümanlara düşmanlık edenlere yardım etmenin günah teşkil 

edip etmeyeceği gündeme getirilmiştir. Bu sorulara cevaben İbn Teymiyye, Müslümanların 

mallarına tecavüzde bulunmanın ve İslam şeriatından çıkanlara yardım etmenin haram 

olduğunu belirtmiş; Mardin’de ikamet edenlerin dinî vecibelerini yerine getirebiliyorlarsa, bu 

kimseler için hicretin vacip olmadığını ifade etmiştir. Ona göre, Mardin beldesi “dâr” açısından 

çift yönlü bir nitelik arz etmektedir: Ordusu Müslümanlardan oluştuğu ve İslam ahkâmı 

 
önce Dubai’de Somali Barış ve Uzlaşma Konferansı’na ev sahipliği yapmıştır. bk. Yahya Michot, “Ibn 

Taymiyya’s ‘New Mardin Fatwa’. Is Genetically Modified Islam (GMI) Carcinogenic?”, The Muslim World 

101/2 (2011), 133.  
166 Prof. Dr. Ahmet Özel, Mustafa Ceric, Habib el-Cifrî katılımcılar arasında dikkat çekmektedir. bk. Yahya 

Michot, “Ibn Taymiyya’s ‘New Mardin Fatwa’. Is Genetically Modified Islam (GMI) Carcinogenic?”, The 

Muslim World 101/2 (2011), 136. 
167 https://www.youtube.com/watch?v=ROeeU6iF3XA (Erişim Tarihi: 01.03.2025) 
168 Michot bunu İbn Beyye’nin Katar televizyonu el-Cezira’da katıldığı eş-Şeria’ ve’l Hayat isimli programdan 

nakletmektedir. Konferansta Michot’a doğrudan atıfta bulunulmamaktadır. bk. 

https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM&t=73s  
169 Michot ile İbn Beyye arasındaki tartışmaların ayrıntısı için bk. Michot, “Ibn Taymiyya’s ‘New Mardin 

Fatwa’. Is Genetically Modified Islam (GMI) Carcinogenic?”, 138-139. 

https://www.youtube.com/watch?v=ROeeU6iF3XA
https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM&t=73s


47 

 

uygulandığı için sıradan bir dârü’s-silm sayılamayacağı gibi, halkı gayrimüslimlerden ibaret 

olmadığı için klasik anlamda bir dârü’l-harb de değildir. Aksine, Mardin’de üçüncü bir durum 

ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda, orada yaşayan Müslümanlarla hak ettikleri şekilde muamele 

edilmesi, İslam şeriatından çıkan kimselerle ise yine hak ettikleri şekilde savaşılması 

gerektiğini ifade etmektedir. 170 Mardin Konferansı’nın temel gündemini de bu son cümlede yer 

alan fiilin ne olduğu sorusu oluşturmaktadır. Abdullah bin Beyye söz konusu cümlede geçen 

 muamele) ”يُعَامَل“ ,fiilinin (savaşılır) ”يُقَاتلَ“ ibaresindeki ”وَيُقَاتلَ الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحِقّه“

edilir) şeklinde okunması gerektiğini ileri sürmektedir. 171 Her ne kadar ilk bakışta bu 

düzeltmeyi yazma nüshaları arasındaki farklılıklara dayandıracak gibi görünse de, İbn Beyye 

nihayetinde bu okunuşu başka yollarla meşrulaştırmaya çalışmakta ve delil olarak da İbn 

Teymiyye’nin öğrencisi olan Şemseddin İbn Müflih’in (ö. 763) el-Âdâbu’ş-Şerʿiyye172 adlı 

eserindeki ifadeye başvurmaktadır. Zira İbn Müflih de söz konusu ibareyi İbn Beyye gibi 

“yuʿâmel” şeklinde aktarmıştır. 173 

“İzin verirseniz, size bu hatanın ciddi bir hata olduğunu söyleyeceğim. Gerçekten de İbn 

Teymiyye bu fetvada [Mardin bölgesine dair] iki durumun bir arada bulunduğunu 

belirtmektedir: Müslüman olan kişinin hak ettiğine göre muamele görmesi gerektiğini; İslam'ın 

yolundan/şeriatından ayrılan kişinin de hak ettiğine göre muamele görmesi ve onunla mücadele 

edilmesi gerektiğini ifade eder. Peki ne oldu? Hata şudur: İbn Teymiyye’nin fetvalarının basılı 

nüshalarında şu ifade yer almaktadır: ‘... İslam yolundan/şeriatından ayrılan kişiyle, hak ettiği 

şekilde savaşılır (yukâtel).’ Ben bu ifadeyi okuduğumda bunu doğru bulmadım. Cümlenin 

kuruluş şekli ve bağlam, böyle bir tehdidi gerektirmiyordu. Bu nedenle ‘yukâtel’ (savaşılır) 

kelimesinin aslında ‘yuʿâmel’ (muamele edilir) olması gerektiğini söyledim. Çünkü, siz nasıl 

diyebilirsiniz ki: ‘... hak ettiği şekilde savaşılır?’ Savaşta derece olmaz. Ya savaşılır ya da 

savaşılmaz. Ayrıca fetvanın genel akışı, iki taraf arasında bir tür iş birliği ve birlikte yaşama 

olduğunu göstermektedir. Fetvanın genel mantığı budur ve işte bu yüzden ‘yuʿâmel’ (muamele 

edilir) denmesi gerektiğini söyledik. ‘Yukâtel’ (savaşılır) ifadesinde büyük bir tehlike vardır. 

Bazı kimseler bu ifadeyi alıp, ne yazık ki bazı yabancı dillere bu şekilde çevirmişlerdir. Yani 

‘yukâtel’ (savaşılır) denmiştir. Peki kimle savaşılır? Ayrıca, kim savaşır? İslam’ın 

 
170 Aktaran: Ahmet Özel, “Klasik İslâm Devletler Hukukunda Ülke Kavramı ve Günümüzdeki Durum: İbn 

Teymiyye’nin Mardin Fetvası ile Benzeri Diğer Bazı Fetvalar”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

43 (05 Mart 2014), 54. 
171 Michot, “Ibn Taymiyya’s ‘New Mardin Fatwa’. Is Genetically Modified Islam (GMI) Carcinogenic?”, 144-

145. 
172 İbn Müflih vd., el-Âdâbü’ş-şer’iyye (Vizaretü’l-Evkaf ve’ş-Şuuni’l-İslamiyye, 2015). 
173 Müflih vd., el-Âdâbü’ş-şer’iyye, 212. 



48 

 

yolundan/şeriatından sapma derecesi ne olmalıdır ki bu savaşmayı gerektirsin? Ve bir insan 

hangi gerekçeyle ‘savaşılmayı hak eder?’ Bu ‘hak etmek’ ifadesi ne demektir? İşte bunlar 

gerçekten ciddi sorunlardır.”174 

Mardin Konferansı ile ilgili katılımcılar farklı bildiriler yayımlamışlardır.175 İbn Beyye 

de web sitesinde “Yeni Mardin Deklerasyonu” isimli özetle şunları ifade edecek bir bildiri 

yayımlamıştır. İbn Beyye’ye göre İbn Teymiyye'nin Mardin'le ilgili fetvası hiçbir şekilde 

benimsenemez ve diğer Müslümanlara karşı küfür suçlamasında bulunmak, yöneticilere karşı 

isyan etmek, canlarına ve mallarına kastetmek, emniyet ve güvenlik içinde yaşayanları terörize 

etmek, diğer Müslümanlarla (uyum içinde) yaşayanlara veya diğer Müslümanların vatandaşlık 

ve barış bağı ile (uyum içinde) yaşadıkları kişilere karşı haince davranmak için delil olarak 

kullanılamaz. Aksine fetva, Müslüman bir devleti gayrimüslim bir devlete karşı destekleme 

amacını bir kenara bırakarak tüm bunları hukuka aykırı sayar. İbn Teymiyye tüm bunları kabul 

eder ve bu konuda önceki Müslüman âlimlerin emsalini takip eder ve onların tutumundan 

sapmaz. Bu fetvadan Müslümanların veya gayrimüslimlerin öldürülmesi için destek arayan 

herkes yorumunda hata yapmış ve indirilen nasları yanlış uygulamıştır. İslam hukukunda 

dünyanın sınıflandırılması, o zamanki Müslüman dünyasının koşulları ve o dönemde yaygın 

olan uluslararası ilişkilerin doğası gereği içtihada dayalı bir sınıflandırmaya dayanmaktadır. 

Günümüzde ise koşullar değişmiştir: Saldırıyı püskürtmeyi veya işgale direnmeyi içermeyen 

savaşları suç olarak kabul eden tanınmış uluslararası anlaşmaların varlığı; genel olarak dini, 

etnik ve ulusal hakları garanti altına alan sivil devletlerin ortaya çıkışı, bunun yerine tüm 

dünyayı, insanlar arasında ortak iyilik ve adaletin tesis edilmesi bağlamında tüm dinler, gruplar 

ve hizipler arasında hoşgörü ve barış içinde bir arada yaşama yeri olarak ilan etmeyi ve malları, 

yaşam alanları ve bütünlükleri açısından emniyet ve güvenlikten yararlanmalarını 

gerektirmiştir.176 

İbn Beyye her yeni gelenekçi gibi fetva kaosuna vurgu yapmaktadır. Ona göre “el-Vela 

ve'l-Berâ” kavramı, gerçek bir küfür maddesi olmadıkça, hiç kimseyi İslam'ın dışında ilan 

etmek için asla kullanılmamalıdır. Bunun yanında bazı tavsiyelerde de bulunmuştur. İslam'ın 

barış anlayışını ve uluslar/topluluklar ve dinler arasında barış içinde bir arada yaşamayı 

araştırmak ve incelemek üzere Avrupa'da yıllık bir konferans düzenlenmelidir. Geçmişte büyük 

 
174 Aktaran:Michot, “Ibn Taymiyya’s ‘New Mardin Fatwa’. Is Genetically Modified Islam (GMI) 

Carcinogenic?”, 145. Ayrıca bk. https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM&t=73s  (Erişim Tarihi: 

02.03.2025) 

 
176 https://binbayyah.net/english/the-new-mardin-declaration/ (Erişim Tarihi: 01.03.2025) 

https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM&t=73s
https://binbayyah.net/english/the-new-mardin-declaration/


49 

 

âlimlerin fermanlarının verildiği tarihsel koşullara ve şartlara odaklanan akademik ve bilimsel 

çalışmaların teşvik edilmelidir.177 

Mardin Konferansı hem Türkiye’de hem de İslam dünyasında yankı uyandırmıştır. 

Konferansa katılmayı anlamsız bulan dönemin Diyanet İşleri Başkanı Prof. Dr. Ali Bardakoğlu 

konferans hakkında şu ifadeleri kullanmıştır: “Aradan asırlar geçtikten sonra toplanıp asırlar 

önce verilmiş bir dini görüşü geçersiz kılmaya çalışmak fevkalade anlamsızdır. İslam 

alimlerinin dini konularda açıkladıkları görüşler, dinin ana kaynaklarına uygunluğu, dinin genel 

ilke ve amaçlarıyla uyumu, bir de içinde bulunulan şart ve ihtiyaçlara cevap veriyor olup 

olmamasıyla alakalı olarak geçerlilik taşır. İslam alimlerinin dini konularda verdikleri görüşler 

kendi dönemleri ve şartlarıyla sınırlı bir geçerliliğe sahiptir. Bir fetvanın başka bir fetvayı 

geçersiz kılması, işlevden düşürmesi gibi bir şey de söz konusu olamaz.”178  

Konferansın belki de en çarpıcı etkilerinden biri radikal İslamcı çevrelerde oluşturduğu 

tepkidir. el-Kaide ve benzeri cihatçı örgütler Mardin deklarasyonunu kendi söylemlerine 

yönelik bir meydan okuma olarak algıladılar. Yemenli vaiz Enver el-Evlâkî, konferanstan birkaç 

ay sonra yayımlanan Inspire dergisinde konferansı hedef alan bir makale yayımladı. Evlâkî 

yazısında, “Yeni Mardin Deklarasyonu: Yeni Bir Dünya Düzenini Meşrulaştırma Girişimi” 

başlığını kullanarak, Mardin’de bir araya gelen alimleri ve onların niyetlerini sert bir üslupla 

eleştirdi. Ona göre bu alimler “batılın alimleri” idi ve “cihad hareketinin meşruiyetini 

baltalamak için dinî argümanları kullanan, CIA İslam’ını yaymaya çalışan” kişilerdi.179 Evlâkî, 

konferansın Batı’nın Müslüman gençliği pasifize etme planının parçası olduğunu ve 

katılımcıların düzen yanlısı ve Amerikancı ulema olduğunu ifade etti.180 

 

 

 

 

 
177 https://binbayyah.net/english/the-new-mardin-declaration/  (Erişim Tarihi: 01.03.2025) 
178 https://www.yenisafak.com/gundem/bardakoglundan-mardin-fetvasi-aciklamasi-249881 (Erişim Tarihi: 

02.03.2025) Bunun yanında Daily Zaman Gazetesi Ali Bardakoğlu’nu açıklamalarından ötürü kınamıştır. bk. 

Aktaran Michot, “Ibn Taymiyya’s ‘New Mardin Fatwa’. Is Genetically Modified Islam (GMI) Carcinogenic?”, 

142. 
179 “Anwar Al-Awlaki Attacks Mardin Conference’s Declaration on Jihad” (Erişim 11 Haziran 2025). 
180 “Anwar Al-Awlaki Attacks Mardin Conference’s Declaration on Jihad”. 

https://binbayyah.net/english/the-new-mardin-declaration/
https://www.yenisafak.com/gundem/bardakoglundan-mardin-fetvasi-aciklamasi-249881


50 

 

IX. İslam Toplumlarında Barışı Teşvik Platformu (Forum for Promoting Peace 

in Muslim Societies) 

Arap Baharının ardından İttihadu’l Ulema’dan istifasını isteyen İbn Beyye artık İslamcı 

çevrelerle olan bağını kökten koparmıştı. Karadâvi ile 30 yıla yakın beraberliği, uluslararası 

çapta elde ettiği otoriteyi güçlendirmiş, İslam dünyasındaki kabulüne katkıda bulunmuştur. 

Özellikle modern dönemde ortaya çıkan dini otorite boşluğunu doldurmaya çalışan Avrupa 

Fetva ve Araştırma Konseyi ve Uluslararası Müslüman Alimler Birliği gibi kurumlarda yer 

alması uluslararası çapta bir kabule sebebiyet vermiştir. Özellikle Amerika’da öğrencisi Hamza 

Yusuf Hanson ve çevresi tarafından gördüğü teveccüh, onu dünyada en etkin Müslümanlar 

şahsiyetler listesine dâhil etmiştir.181 İbn Beyye İslamcı çevrelerle güçlendirdiği bu otoriteyi 

bundan sonra BAE desteğiyle İslamcılardan uzak hatta onlara karşı yürütecektir. İbn Beyye 

bunu İslamcıların kurduğu kurumların neredeyse tamamına alternatif, İslamcı renk taşımayan 

kurumlar kurarak yapmaya çalışmaktadır. Bu kurumlardan ilki ve en önemlisi Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies’dir (منتدى تعزيز السلم في المجتمعات الإسلامية). 

FPPMS 2014 yılında Abdullah b. Beyye riyasetinde Birleşik Arap Emirlikleri’nin 

desteğiyle kurulmuştur. Forum’un üyeleri çoğunlukla Yeni-Gelenekçi akımdan gelen 

kimselerden oluşmaktadır. Bunun yanında Ezher Rektörü Ahmed et-Tayyib ve Mısır 

Başmüftüsü Şevki Allam gibi önde gelen birçok üye devlet kurumlarında üst düzey görevlerde 

bulunmaktadır. Üyeler genel olarak bir hukuk ekolüne bağlılığı ön plana çıkarmakta, 

moderniteden memnuniyetsizliklerini dile getirmekte ve Sufizme sıcak bakmaktadırlar.182 

FPPMS183, İbn Beyye ve Nahyan ailesinin Arap dünyasındaki çatışmaların nedeni 

olduğunu söyledikleri dini söylem kaosuna verdikleri bir cevap niteliğindedir. Açılış 

konuşmasında Hamza Yusuf şu ifadeleri kullanmıştır: 

“İslam, savaşların çok yaygın olduğu ıssız çölde bir vaha olarak ortaya çıktığında ... yeni 

bir dünya düzeni doğdu ve zaman zaman şiddetten muaf olmasa da, öğrenmenin, bilimin 

ve ticaretin hüküm sürdüğü bir düzen oldu. ... Ama o zaman öyleydi: şimdi Müslümanlar 

için çalkantılı bir dönem. Başarısız devletler, anlamsız şiddet ve mülteci akınları artık 

Müslüman dünyasının büyük bölümünü karakterize ediyor. Şeyh Abdullah bin Beyye 

 
181 Dr Tarek Elgawhary vd., The Muslim 500: The World’s 500 Most Influential Muslims, (Amman: The Royal 

Islamic Strategic Studies Centre, 2025), 111. 
182 David H. Warren, Rivals in the Gulf: Yusuf al-Qaradawi, Abdullah Bin Bayyah, and the Qatar-UAE Contest 

Over the Arab Spring and the Gulf Crisis (London New York: Routledge, 2022), 94. 
183 İslam Toplumlarında Barışı Yayma Platformu için tezin kalan kısmında İngilizce kısaltması olan FPPMS 

kullanılacaktır. 



51 

 

bir barış elçisidir ve Allah'a tevekkül etmiştir. Barışın sadece bir başlangıç noktası değil, 

tek nokta olduğuna inanmaktadır... Şeyh Abdullah, Müslümanları çılgınlığa son 

vermeye ve Peygamber Muhammed'in (sas) yolunu, (yani) barış ve refah yolunu 

yeniden tesis etmeye çağırıyor. Kendi kaynaklarımızı -Kur'an, Sünnet ve dindar 

seleflerimizin reçetelerini- kullanarak bize tek çıkış yolunun savaş değil barış olduğunu 

hatırlatıyor.”184 

İbn Beyye’nin konuşması açılış konuşmalarının en önemli bölümünü temsil etmektedir. 

Konuşmasına böylesi çalkantılı zamanlarda ulemanın rolüne ilişkin vizyonunu özetleyerek 

başlar. Ona göre, ulemanın üzerindeki yük çok büyüktür, zira ulemanın "çatışmayı çözme ve 

savaşın alevlerini söndürme görevi" vardır. Ancak aynı ulemanın yetkilerini “Bu şiddet 

patlamasına, önce yangını kimin başlattığını bulmaya çalışmak yerine öfkeli bir yangını 

söndürmeye çalışan itfaiyeciler gibi karşılık vermeliyiz."185 diyerek çok sınırlar. FPPMS'nin 

"yargılayan ve ceza veren" bir mahkeme olmayı amaçlamadığını, bunun yerine amacının 

uzlaşmayı teşvik etmek olduğunu söyler. Ona göre hesap verebilirlik arayışı ya da bölge 

dışındaki diğer çatışmalara dikkat çekmek, önce kendi aramızda düzen sağlanamazsa 

anlamsızdır.186 

2007 yılında el-İrhâb isimli kitabıyla başladığı demokrasi eleştirisi ve yergisi kendisine 

bu forumun açılışında da yer bulmuştur. "Kan dökmeyi meşrulaştıran yanıltıcı fetvalar" 

kaosunun ortasında, bölgedeki "Müslüman toplumu karanlığa sürükleyen demokrasiler ve 

diktatörlükler" eşit derecede hatalıdır.”187 İbn Beyye kendisiyle meşhur olacak şu ifadeyi burada 

dile getirmektedir:  

“Hazır olmayan toplumlarda demokrasi çağrısı esasen bir savaş çağrısıdır. Ortak paydası 

olmayan toplumlarda demokrasiyi tesis etmenin insani ve mali maliyeti çok yüksek 

olabileceğinden, barış ve güvenliğin temeli olarak İslami anlamda adalet tesis 

edilmelidir. Bu da sistemin Şeriat'ın beş amacını koruması, zulüm ve adaletsizliğe karşı 

 
184 Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson, In Pursuit of Peace: Framework Speech for the Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies (Ebu Dabi: FPPMS, 2014), vi–vii. 
185 Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson, In Pursuit of Peace: Framework Speech for the Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies, 6. 
186 Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson, In Pursuit of Peace: Framework Speech for the Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies, 7. 
187Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson, In Pursuit of Peace: Framework Speech for the Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies, 7. 



52 

 

koruma sağlaması, dürüstlüğü ve iyi karakteri teşvik etmesi, bireysel ve kolektif barışı 

geliştirmesi ve yaşam koşullarını iyileştirmesi gerektiği anlamına gelmektedir.”188 

2007'de İslam dünyasında demokrasinin kurulmasının istikrarsızlığa yol açabileceği ve 

terörizme "kapı açabileceği" endişesini dile getirirken, 2014'teki bu konuşmasında İbn 

Beyye’nin demokrasi çağrısının savaşa yol açacağından emin olduğu anlaşılıyor. Devletin 

işlevini sosyal, dini ve ekonomik refahı geliştirmek olarak görüyor. İbn Beyye’ye göre 

demokrasiyi teşvik etmek bu temel işlevlerden biri değildir ve aslında bunları tehdit 

etmektedir.189  

İbn Beyye’nin barış çağrısı adalet ve hesap verilebilirliği arka plana itmektedir. Ona 

göre hükümetleri suistimal ve yolsuzluklardan sorumlu tutmak anlamında anlaşılan adaletin 

peşinden gitmek tehlikeyi çağırmaktır. Çünkü bu apaçık şiddete yol açmaktadır. Bu düşüncesini 

itaat kavramını detaylandırarak gerekçelendirir. Ona göre itaatin iki anlamı vardır. Birincisi 

emre imtisal manasındaki itaattir ve itaatin sadece iyi olana (el-ma'rûf) vacip olmasıyla 

sınırlandırılmıştır. İkinci anlamı ise hoşgörü veya tahammül (el-iḥtimâl) anlamında itaattir. 

Burada "açık küfür" durumları hariç, yönetici adına hiçbir eylemin bu itaat yükümlülüğünü 

geçersiz kılacak kadar korkunç değildir.190 Bununla kastı silahlı isyanın olmamasıdır. Silahlı 

isyana yol açabilecek durumlarda sakin ve uzlaşmacı yaklaşılmalıdır. İbn Beyye bu 

yaklaşımıyla halkın isyana hiçbir şekilde hakkının olmadığını savunmak ve onları pasifize 

etmek istediğini dile getirmemektedir. Aksine, halkı adil ve istişareye dayalı bir yönetime hakkı 

olan failler olarak tasavvur etmektedir.191 Ancak, barış uğruna bu haktan feragat edilmelidir: 

“Kişinin haklarından feragat etmesi, yenilgiyle karıştırılmaması gereken güçlü bir 

ahlaki tutumdur. Başkalarının takdirini kazanır ve onların konumlarını yeniden gözden 

geçirmeye zorlar. Bu, alınması gereken yüce ve onurlu bir pozisyondur. Barış uğruna 

adaletsizliğe teslim olmak olarak yanlış anlaşılmamalıdır çünkü bu seçimi yapan kişi 

 
188 Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson, In Pursuit of Peace: Framework Speech for the Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies, 22. 
189 Warren, Rivals in the Gulf, 97. İbn Beyye demokrasiyi hiçbir zaman diğer yönetim biçimlerinin ötesinde bir 

değere sahip olarak görmemiştir. Bu nedenle, demokrasinin çoğunluğun tiranlığı olduğu sonucuna kesin olarak 

vardığı için, Müslümanların onu terk etmesini ve bir alternatif bulmasını önermektedir. görüşünü desteklemek 

için siyaset filozofu Leo Strauss'a (ö.1973) atıfta bulunmaktadır. Strauss'tan alıntı yaparak şöyle demektedir: 

"Demokrasinin en büyük kötülüğü çoğunluğun tiranlığıdır... Çoğunluk, küçük bir yüzdeyle de olsa, servetini ve 

gücünü pekiştirirken azınlık yoksul ve ezilmiş kalır. İktidar partisi iktidarda kalmak için her yola 

başvuracağından bu durum çok uzun sürebilir.” 
190 Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson, In Pursuit of Peace: Framework Speech for the Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies, 21-23. 
191Warren, Rivals in the Gulf, 98. 



53 

 

daha adil ve merhametli yollarla barışı arar ve arzularının kurbanı olarak acıma 

duygusuyla bakılan zalimi de ıslah etmeye çalışır.”192 

İbn Beyye 2007 yılında yayımladığı el-İrhâb isimli kitabın 2019 yılındaki baskısında 

bazı değişikliklere gitmiştir. Bu değişikliklerin en dikkate değeri adalet anlayışıdır. Bu yeni 

baskıda adaleti, devletin anayasalarda ve yasal kodlarda ifade ettiği haklar olarak 

tanımlamaktadır. Bunu yerleştirmek için devlet vatandaşlarını hoşgörü ve haklar konusunda 

eğitir. Böyle yapmakla devlet kutsalı yani İslam kamu düzenini korumuş olur.193 Adaletin ne 

olduğunu tanımlayan ve ardından bu tanımları koruyan devlettir. Devletin İbn Beyye’nin 

düşüncesini ne kadar şekillendirdiği bu örnekle ortaya çıkmaktadır. Bunun yanında 2019 

baskısına eklenen yalnızca adaletin yeni tanımı değildir. 2007 baskısında hoşgörüyü, Müslüman 

İspanya ve Osmanlı İmparatorluğu'ndaki Hıristiyan topluluklara Müslümanların gösterdiği 

hoşgörünün İslam tarihindeki övgüye değer örneklerini vurgulayarak tanımlamaktaydı.194 2019 

baskısı daha erken bir döneme ait yeni bir örnek içermektedir. Bu örneklerin ardından kitapta 

Medine Anayasası gerçek vatandaşlığı yasal olarak tesis eden ve hoşgörüyü garanti altına alan" 

bir metin olarak dikkat çekilmektedir.195 

 

X. Marakeş Deklerasyonu 

25-26 Ocak 2016 tarihinde Müslüman Toplumlarda Barışı Yayma Platformu üyeleri, 

Arap dünyası hükümet yetkilileri ve Batılı dinler arası delegelerle birlikte Marakeş'te büyük bir 

konferans için bir araya geldi. Konferans o dönemde hâlâ Suriye ve Irak’ın büyük bölümünü 

işgal eden IŞID’in yükselişine bir yanıt olarak lanse edildi. IŞID’in özellikle gayrimüslimlere 

karşı yaptığı zulümlere dair grafik medya raporları o dönemde yaygındı.196 Nitekim açılış 

konuşmasında Fas Kralı VI. Muhammed normal şartlar altında İslam’ın genel ilkeleri 

çerçevesinde azınlıklar ile ilgili mirası göz önüne alındığında bu konferansın temasının ele 

alınmasına gerek olmayacağını ifade etmektedir. Bununla birlikte, son dönemde yaşanan 

olaylar, mevcut koşullarda böyle bir konunun tartışılmasını gerekli kılmıştır ve Müslümanlar 

bu olayların İslam'ın referans çerçevesinde hiçbir temeli veya gerekçesi olmadığını 

göstermelidir. Müslümanlar, bazı olayların İslam kisvesi altında gerçekleştiğini ve dinle hiçbir 

 
192 Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson, In Pursuit of Peace: Framework Speech for the Forum for 

Promoting Peace in Muslim Societies, 22. 
193 Aktaran:Warren, Rivals in the Gulf, 104. 
194 Abdullah b. Beyye, el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl, 56-57. 
195 Aktaran:Warren, Rivals in the Gulf, 104. 
196 Saba Mahmood, Religious Difference in a Secular Age: A Minority Report (Princeton, 2015), 1. 



54 

 

ilgisi olmayan mülahazalar tarafından yönlendirildiğini veya teşvik edildiğini göstermek 

zorundadır.197 

Marakeş Deklerasyonu 2004 yılında Amman Mesajı ile başlayan devletlerin 

markalaşmasının bir parçasıdır. 11 Eylül’den sonra ABD’nin müttefiki olan küçük devletler 

kendilerini “Terörle Savaş”a (The War on Terror) önemli muhataplar olarak göstermek için 

etikete ihtiyaç duydular. IŞID’in yükselişi ve yayılmasıyla birlikte bu söylem daha da güçlendi 

ve İslam dünyasındaki şiddetin kaynağının dinî nasların yorumu olduğu iddiası ön plana çıktı. 

Amman Mesajı örneğinde, gayrimüslim toplulukların özellikle de Hristiyanların durumu 

konusunda bir endişe bulunuyordu. Ancak, Ürdün hükümetinin bu mesajı aynı zamanda Batı 

ile güvenlik ve siyasi iş birliğini artırmak için bir araç olarak kullandığı ve içerideki muhalefeti 

bastırmayı kolaylaştırdığı da düşünülüyor. Marakeş Deklerasyonu da benzeri bir stratejinin 

parçası gibi görünmektedir.198 İmzacıları açısından Marakeş Deklarasyonu büyük bir başarıydı 

zira Batılı hükümet yetkilileri ve STK'lar Deklarasyonu Arap dünyasındaki dini azınlıkların 

çektiği acıların İslami kökenleriyle başa çıkmak için eşi benzeri görülmemiş bir girişim olarak 

selamladı. Bununla birlikte, bazı gözlemciler Deklarasyonun yüce hedeflerini ilerletmek için 

çok az pratik girişimde bulunulduğunu tedirginlikle belirtmişlerdir.199 

Marakeş Deklarasyonunun içerisine doğduğu atmosferi anlamak için İbn Beyye’nin 

konuşmasının girişi önemlidir. Konuşmasının başında Müslüman toplumunu şu anda etkisi 

altına alan yıpratıcı koşulların karanlık gölgesinde bir araya geldiklerini vurgulayarak sözüne 

başlar. Vurgusu Ortadoğu’da yaşanan terör olaylarınadır. Küresel çapta tırmanan şiddet ile 

masum erkeklerin, kadınların ve çocukların kanlarının döküldüğüne, nefretin körüklendiğine 

ve terör dalgasının yükseldiğine vurgu yapar. Ona göre dünyanın dört bir yanında, 

Müslümanların ibadethaneleri küstahça bombalayan ve tahrip eden ve daha da iğrenci, Allah’ın 

yarattıklarının kutsal kanını döken aptal cahillere katlanmak zorunda bırakıldığını söyler. Ona 

göre Marakeş Deklerasyonunun yayımlanma sebebi İslam medeniyetinin duçar olduğu 

hastalığın teşhisi ve tedavisidir. İslam medeniyeti tekfircilik, adaletsizlik, mezhepçilik ve 

"dindarlık" kisvesine bürünmüş nihilist şiddeti körükleyen yorumlarla hastalanmıştır. Bu kriz 

ve hastalık hâli iç çatışmaların mevcut durumu hakkında ciddi bir tartışma yapılmasını 

gerektirmektedir. Bu toplantında Müslümanların çoğunlukta olduğu topraklarda yaşayan dinî 

 
197 Muhammad b. Hassan al-Alaoui, “The King’s Speech: Message from His Majesty, King Mohammed VI”, The 

Marrakesh Declaration on the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework 

and a Call to Action (Dubai: Misar li’t-Tibaʿa ve’n-Neşr, 2016), 7-10. 
198 Warren, Rivals in the Gulf, 107. 
199 Susan Hayward, Understanding and Extending the Marrakesh Declaration in Policy and Practice (US 

Institute of Peace, 2016), 7. 



55 

 

azınlıklara yapılan muameleyi ele alacaklarını ifade eder. Her ne kadar dini azınlıklara 

odaklanılacak olsak da bu durumdan herkes zarar görmektedir. Gerçekte çoğunluk grubu, hedef 

alınan azınlıktan daha fazla zarar görmektedir. 200 

Deklarasyon, azınlıklara yapılacak muamele için en önemli yapı taşı olarak Medine 

Vesikasını kabul ederek işe koyulur.201 Bildiriye göre Medine Vesikası hem İslam hem de 

insanlık tarihinde eşi benzeri görülmemiş bir örnektir. Bu eşsizliği birkaç temel özellik belirgin 

şekilde ortaya koyar: Öncelikle, insanın yüceltilmiş ve onurlandırılmış bir varlık olduğuna dair 

ontolojik konumu açıkça gözetilmiştir. Vesika, “azınlık” ya da “çoğunluk” gibi ayrımcı terimler 

kullanmaz; onun yerine, birlikte tek bir milleti oluşturan farklı bileşenlere, yani vatandaşlara 

atıfta bulunur. Bu da toplumu parçalara ayırmadan, bütünü içinde tanıyan kapsayıcı bir anlayışı 

yansıtır. İkinci olarak, bu vesika savaş ya da çatışmadan doğmamıştır; bilakis, zaten barış içinde 

bir arada yaşayan gruplar arasındaki bir sözleşmenin ürünüdür. Evrensel ölçekte kabul görmüş 

olan bu belge, İslam’ın hukukunun en yüksek hedef ve değerlerini de bünyesinde 

barındırmaktadır. Vesika’daki her bir madde bilgeliğin, merhametin, adaletin veya kamu 

yararının bir ifadesidir.202 

Deklerasyona göre Müslümanlar açısından çağdaş toplumsal bağlam, Medine 

Vesikası’nı vatandaşlık kurumu için ideal bir temel hâline getirmektedir. Vesika, sözleşmeye 

dayalı bir vatandaşlık modeli sunmakta ve birden fazla etnik köken, din ve dile sahip her toplum 

için model teşkil eden adil bir anayasa örneği teşkil etmektedir. Toplumun tüm üyeleri için eşit 

hakları güvence altına alan, bireyler farklılıklarına rağmen aynı sorumlulukları taşıyan ve bu 

şekilde ulusal birlik sağlayan bir metin olma özelliğini taşır. Bu vesikanın değerleriyle günümüz 

evrensel değerleri arasında güçlü bir uyum bulunmaktadır.203 

Deklarasyonda Medine Vesikası’nın hedeflerinin günümüzde çoğunluğu Müslüman 

olan ulusların anayasaları için uygun bir çerçeve sunduğu savunulmaktadır. Vesika, Birleşmiş 

 
200 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, The Marrakesh Declaration on the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal 

Framework and a Call to Action (Dubai: Misar li’t-Tibaʿa ve’n-Neşr, 2016), 12. 
201 Medine Vesikası’nın gündeme getirilmesi yeni değildir. Özellikle İslamcı çevreler tarafından demokrasi ve 

insan haklarının İslam’da Batı’dan önce bulunduğuna dair delil olarak sunulmuştur. Türkiye’deki yansımaları 

için bk. Selman Büyükkara, Rethinking the debates around sahifat al-Medina in the light of constitutionalism, 

pluralism and consociationalism (Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2023). İslam dünyasındaki 

yansımaları için bk. Ovamir Anjum, Conjuring Sovereignty: How the “Constitution” of Medina Became an 

Oracle of Modern Statehood (SSRN Scholarly Paper, 04 Haziran 2024), Social Science Research Network, 

papers.ssrn.com. 
202 “The Marrakesh Declaration On the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands” (The 

Marrakesh Declaration On the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands, Dubai: Misar li’t-

Tibaʿa ve’n-Neşr, 2016), 63-64. 
203 “The Marrakesh Declaration On the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands”, 60. 



56 

 

Milletler Anlaşması ve İnsan Hakları Beyannamesi gibi modern uluslararası belgelerle de 

uyumludur ve kamu düzeninin sağlanmasına ve korunmasına katkı sunar.204 “Yukarıda 

belirtilen tüm bu gerçekler, Medine Vesikası’nın Müslüman toplumlarda sözleşmeye dayalı 

vatandaşlık için en iyi model olduğunu göstermektedir. Bu belge, içinde bulunduğumuz 

zamanın değerleriyle örtüşen, ortak insanlığımızı gerçekleştirmek için çağımızın 

evrenselleriyle etkileşime giren ilkeler içermesi nedeniyle açıkça en iyi tercihtir. Dolayısıyla, 

yabancılaştırma ve dışlama unsurlarını marjinalize edecektir.”205 

İbn Beyye’nin apolejetik yaklaşımı, sadece terör eylemlerinin mahkûm edilmesiyle 

sınırlı değildir; aynı zamanda İslam tarihinin dini çoğulculuk ve birlikte yaşama tecrübesiyle 

donanmış zengin mirasını yeniden inşa etmeye yönelmiştir. Metin, İslam’ın “vahyedilmiş 

kutsal kitaplara dayandığını, Raşit Halifelerin eylemleriyle bilgilendirildiğini ve kutsal 

hukukun asil amaçlarından ilham aldığını”206 vurgulayarak, normatif İslam’ın epistemolojik 

kaynaklarını hatırlatır. Bu hatırlatma, geleneksel İslam düşüncesine dayanan bir meşruiyet 

zemini kurma gayesindedir ve böylece radikal selefî eğilimlerin “asr-ı saadet” referanslı 

söylemlerini etkisizleştirmeyi hedefler. 

Deklarasyonda sıklıkla tekrarlanan bir diğer vurgu ise, Müslüman toplumların geçmişte 

dini azınlıklarla çoğu zaman “hoşgörü, kardeşlik ve karşılıklı anlayış ortamında”207 yaşadığıdır. 

Bu tarihsel tecrübe, günümüz Müslümanlarının azınlıklara yönelik sorumluluklarını 

temellendirmek için örnek gösterilmekte; böylece hem Müslüman bireylerin hem de siyasal 

otoritelerin ahlaki yükümlülükleri yeniden tanımlanmaktadır. Bu bağlamda, İbn Beyye’nin 

çağrısı, dini çoğulculuğun modern bir hak anlayışıyla değil, İslam'ın içkin değerleriyle 

savunulabileceğini ileri sürer.  

Deklarasyon, ayrıca sadece geçmişi savunmakla yetinmeyip geleceğe dönük barışçıl bir 

vizyon da önerir. “Hayatta kalmak için kan dökmekten ve birbirimizle savaşmaktan bıktık... 

bunun yerine, hayatta kalmak için hepimiz iş birliği yapalım”208 şeklindeki ifadeler, çatışmacı 

dinî okumalara karşı açık bir reddiye anlamı taşır. Yine, “barış için bir ittifak kuralım” çağrısı, 

 
204 “The Marrakesh Declaration On the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands”, 64. 
205 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 39-40. 
206 Abdullah b. Beyye, “The Marrakesh Declaration Concept Paper” (The Marrakesh Declaration: On the Rights 

of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands, Dubai: Misar li’t-Tibaʿa ve’n-Neşr, 2016), 47. 
207 Abdullah b. Beyye, “The Marrakesh Declaration Concept Paper”, 47. 
208 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 40-41. 



57 

 

yalnızca Müslümanlara değil, “tüm inançlardan halklara”209 yöneltilmiştir ve bu, evrensel 

ahlaki değerler ile İslam’ın ilkeleri arasında örtüşme kurma çabasının bir parçasıdır. 

İbn Beyye ayrıca, terör gruplarının “halifelik”, “ümmet” ve “cihad” gibi İslam’a ait 

kavramları istismar ettiğini açıkça belirtir: “Bu terimlerin hepsi onlar tarafından yanlış bir 

şekilde kullanılmış ve yanlışlık onların üzerine inşa edilmiştir. Aslında gerçek adları basitçe 

‘terör örgütü’ olmalıdır.”210 

Marakeş Deklarasyonu bağlamında İbn Beyye, özellikle bu tarihî dönemeçte din 

âlimlerine önemli sorumluluklar yüklemektedir. Ona göre, Allah’ın ulemaya yaşamın 

kutsallığını ve insan onurunu koruma, barışa ulaşma yolunda kararlılık gösterme ve toplumu 

dinî yükümlülüklerini yerine getirmeye çağırma görevini verdiği bir dönemde, bu sorumluluğu 

yerine getirmek elzemdir. Bu çağrının temel amacı, dini asli konumuna iade etmek ve din 

kisvesi altında işlenen suçların kısa ve uzun vadeli toplumsal, siyasi ve ahlaki etkilerine karşı 

toplumları uyarmaktır.211 

İbn Beyye’nin Marakeş Deklarasyonu çerçevesindeki yaklaşımı aynı zamanda İslam’ın 

asli mahiyetini barış üzerinden yeniden tanımlayan güçlü bir savunudur. Deklarasyonun, bir 

özür ya da savunma metni değil; din kisvesi altında işlenen şiddet eylemleri karşısında İslam’ın 

barışçı özünü savunmayı ve onu yeniden asli konumuna yerleştirmeyi amaçladığını ifade eder. 

Bu bağlamda İbn Beyye şöyle söylemektedir: 

“Açık olmak gerekirse, burada işlemediğimiz günahlar ya da göz yummadığımız 

davranışlar için kimseden özür dilemek üzere toplanmadık. Burada herhangi bir şeyi 

savunmak ya da saldırganlara ve komploculara açık çek imzalamak için toplanmıyoruz; 

bu kaos ve kargaşanın ortasında, haksız yere suçlanan birinin masumiyetini kanıtlamak 

için de bir araya gelmedik. Burada sözünü ettiğim masum kişi İslam dinidir: adını 

Arapça "barış (Islam: a religion that derives its very name from the Arabic word for 

“Peace”.)" kelimesinden alan bir din.”212 

İbn Beyye'nin yaklaşımında barış, sadece savunulması gereken bir değer değil, aynı 

zamanda dinin ilahi misyonunun ve toplumsal işlevinin merkezinde yer alan bir ilkedir. Kur’an 

 
209 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 41. 
210 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 41. 
211 “The Marrakesh Declaration On the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands”, 62. 
212 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 12. 



58 

 

ayetlerine dayalı referanslarla bu barış anlayışı güçlendirilir: “Ey insanlar! Biz sizi bir erkekle 

bir kadından yarattık ve birbirinizi tanımanız için sizi milletler ve kabileler haline getirdik”213 

ayeti, farklılıkların çatışmanın değil, tanışmanın ve birlikte yaşamanın vesilesi olduğunu 

vurgular. Aynı şekilde, “Allah adaleti, iyilik yapmayı ve akrabaya karşı cömertliği emreder; 

hayasızlığı, fenalığı ve azgınlığı da yasaklar”214 ayeti, toplumsal ilişkilerde sevgi, adalet ve 

uyumun temel alınması gerektiğini belirtir. Barış, bu anlamda yalnızca arzu edilen bir sonuç 

değil, doğrudan ilahi bir emir olarak tecelli eder: “Ey iman edenler, gönülden barışa girin”215 

ve “Eğer onlar barışa yönelirlerse, sen de ona yönel”.216 Bu ayetler, ona göre barışın bireysel 

irade değil, imânî bir yükümlülük olduğunu ortaya koyar. 

İbn Beyye, bu barış ilkesini daha da derinleştirerek akıl, denge, ölçülülük ve adalet gibi 

kavramları da ortak insanlığımızın değerleri olarak görür; bu değerlerin insanlar arasında sevgi 

doğurduğunu ve çatışmayı değil uzlaşmayı beslediğini belirtir. Bu yüzden, "Uzlaşma ve 

bağışlama değerlerini yeniden canlandırmalı, çatışma ve boyun eğdirmeyi reddetmeliyiz; barış 

ve uyumu kucaklamalı, uyumsuzluk ve ahenksizlikten uzak durmalıyız."217 çağrısında bulunur. 

Ayrıca, bazı bireylerin çatışmacı nitelikleri “dindarlık” kisvesiyle meşrulaştırmaya çalıştığını 

eleştirir ve bunun İslamî değil, Batı felsefesine ait bir kurgu olduğunu ifade eder. Ona göre 

yüzleşme ve çatışma, Hegel’in tez-antitez diyalektiğine dayanan ve eskinin yıkımı üzerinden 

yeninin inşasını esas alan Avrupa menşeli bir anlayışa dayanır. Bu açıdan bakıldığında, Marakeş 

Deklarasyonu yalnızca terör ve şiddeti mahkûm eden bir belge değil, İslam’ın barışçıl doğasını 

hem teolojik hem de entelektüel düzeyde yeniden müdafaa eden kapsamlı bir barış manifestosu 

olarak değerlendirilebilir. 

Marakeş Deklarasyonu çağdaş vatandaşlık anlayışını yeniden inşa etmeyi gerekli 

görmektedir. Ona göre, dünyanın dört bir yanındaki Müslüman âlimler ve entelektüeller, farklı 

grupları kapsayacak şekilde “vatandaşlık” kavramına ilişkin yeni bir içtihat geliştirmelidir. Bu 

içtihat hem İslam geleneği ve ilkelerine dayanmalı, hem de günümüzün küresel değişim ve 

dinamiklerini dikkate almalıdır. Bu bağlamda, Müslüman eğitim kurumları ve dini otoritelerin, 

saldırganlık ve aşırıcılığı kışkırtan, savaş ve kaosa yol açan ve ortak toplumların yıkımıyla 

 
213 Hucurat, 13. 
214 Nahl, 90. 
215 Bakara, 208. 
216 Enfâl, 61. 
217 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 30. 



59 

 

sonuçlanan materyalleri dürüst ve etkili bir şekilde ele alan eğitim müfredatlarının eleştirel bir 

incelemesini yapmaları gerekmektedir.218  

Vatandaşlık, İbn Beyye’ye göre, günümüz dünyasında evrensel olarak kabul edilen bir 

norm hâline gelmiştir. Bu normun temeli, hem ülke içinde vatandaşlar arasında anayasa temelli 

bir sözleşmeye, hem de uluslararası düzeyde insan hakları beyannameleri ve Birleşmiş Milletler 

Anlaşması gibi evrensel belgelerde ifadesini bulan bir küresel mutabakata dayanmaktadır. Bu 

iki düzlemde ortaya konan vatandaşlık anlayışı, bir yandan anayasal olarak azınlık haklarını 

koruyan ve çoğunluğun değerleri doğrultusunda baskı kurmasını engelleyen, diğer yandan 

“zarar vermeme ve zarara karşılık vermeme” ilkesiyle çatışmaları önlemeye çalışan adil bir 

düzendir. Bu tür bir vatandaşlık, İslam’ın onayladığı, aklın benimsediği ve insani olduğu kadar 

ahlaki temellere de dayanan bir düzene işaret etmektedir.219 Bu vatandaşlık anlayışı, Alman 

düşünür Jürgen Habermas’ın “milli anayasacılık” olarak tanımladığı çoğulcu bir çerçeveyle 

örtüşmektedir. Ortak bir etnik köken, din ya da tarihsel anlatı etrafında değil; anayasa, 

paylaşılan değerler ve karşılıklı hak ve sorumluluklar çerçevesinde bir araya gelen bireylerden 

oluşan bir toplum tasavvur edilmiştir. Bu bağlamda, en yeni üyenin bile en eski üyeyle eşit 

haklara sahip olduğu, hizipçiliğin ötesinde bir vatandaşlık modeli önerilir. Bu model, her 

grubun kendi haklarını koruduğu ve aynı zamanda kolektif refahın mümkün olduğu bir düzeni 

hedefler. Uyum ve şenlik içinde bir arada yaşama ideali, bu sözleşmeye dayalı çoğulcu 

vatandaşlığın temel ilkesidir.220 

Modern dönemde Müslüman toplumların bu vatandaşlık tasavvurunu 

benimseyebilmeleri için, geçmişin imparatorluk özlemlerini ve askerî ihtişamına duyulan 

nostaljiyi terk etmeleri gerektiğini vurgulayan İbn Beyye, Müslüman kimliğinin insanlık karşıtı 

bir aidiyet biçimi gibi sunulmasına karşı da güçlü bir eleştiri getirmektedir. Ona göre, 

Müslüman toplumu kendini medeniyetin gelişimine katkı sunan, evrensel değerlere açık ve 

insanlıkla birlikte yürüyen bir topluluk olarak konumlandırmalıdır. Sözleşmeye dayalı 

vatandaşlık bu bağlamda yalnızca siyasal bir düzenleme değil, aynı zamanda toplumsal uyumun 

ve birlikte yaşamanın ahlaki zeminidir.221 

 
218 “The Marrakesh Declaration On the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority Lands”, 65. 
219 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 38. 
220 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 38-39. 
221 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 19. 



60 

 

Marakeş Deklarasyonu aynı zamanda, çağdaş vatandaşlık kavramsallaştırmalarına 

temel teşkil edebilecek tarihî bir tüzük oluşturmak amacıyla farklı inançlardan akademisyenler 

ve din alimleriyle iş birliği yapılmasını da teşvik etmektedir. Bu türden bir ortak çaba, çoğulcu 

toplumlardaki anayasal vatandaşlığın yalnızca hukuki bir çerçeve değil, aynı zamanda ahlaki 

bir uzlaşı alanı hâline gelmesine katkı sağlayacaktır. Başkalarının haklarını ihlal etmeye yol 

açacak herhangi bir çoğunluk ya da azınlık kategorisine yer vermeyen bu anayasal vatandaşlık 

modeli, özgürlüğü sağlayan ve toplumsal barışı garanti eden bir karşılıklılığa dayanır. Bu 

karşılıklılık ise hem dinî prensipler hem de kamu yararı ilkesi tarafından onaylanan sağlam bir 

temele sahiptir.222 

İbn Beyye’ye göre zimmet; haklar ve kutsallığın yanı sıra bir ahit, güvenlik ve velayeti 

de içerir. Bu unsurlar, İslam’ın Müslümanlarla diğer inançlara mensup insanlar arasındaki 

ilişkiyi tanımlamak üzere seçtiği asil ve görkemli anlamlardır. Devlet otoritesini vurgulayan 

İbn Beyye’ye göre bu ilişki, yalnızca Müslümanların siyasi lideri tarafından akdedilebilecek bir 

sözleşme ve ahittir; dolayısıyla zimmet, bireysel veya keyfî tasarrufla değil, devlet yetkisiyle 

tesis edilebilecek siyasi bir sözleşmedir. Bu da zimmet altında bulunan kişinin 

dokunulmazlığını ve hem Müslümanlar hem de zimmet ehlinden olanların üstlendiği karşılıklı 

yükümlülükleri ifade eder. Bu bağlamda, zimmetin adı değil, taşıdığı anlam ve işlev esastır. 

Eğer taraflar arasında ahde dayalı bir güvenlik ve kutsallık ilişkisi kurulmuşsa, bu ilişki 

zimmetin ahlaki ve siyasi muhtevasını zaten gerçekleştirmiş olur.223 Böylece zimmîlik 

statüsünü vatandaşlık statüsüne yaklaştırmaktadır. 

Marakeş Deklerasyonundaki gündeme getirilen bir diğer önemli konu vergi (cizye) 

meselesidir. İbn Beyye’nin cizye anlayışı, İslam’ın tarihsel mirasını bağlamsal bir okumayla 

yeniden değerlendiren, esnek ve maslahat temelli bir yaklaşıma dayanır. İbn Beyye’ye göre 

önceden Pers devleti tarafından uygulanan bir vergi ya da harç olan bu kurum, İslam’ın Medine 

döneminde Müslüman vatandaşların zekât yükümlülüğüne karşılık, diğer inanç gruplarıyla 

sözleşmeye dayalı bir sorumluluk ilişkisi kurmanın bir yolu olarak teşriî hale getirilmiştir. 

Cizyenin, Müslüman vatandaşlar için zorunlu olan askerî hizmetin alternatif bir biçimi olarak 

da anlaşılması mümkündür. Zira farklı din mensuplarının silahlı çatışmalarda kendi 

dindaşlarına karşı savaşmalarının sakıncalı olabileceği düşüncesiyle, bu gruplara doğrudan 

 
222 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 41. 
223 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 24. 



61 

 

askeri yükümlülük yüklenmemiş; bunun yerine savunma harcamalarına mali katkı sunmaları 

öngörülmüştür.224  

İbn Beyye, cizyeyi klasik vergi kavramından ayırarak, onu daha çok bağlam duyarlı, 

sözleşmeye dayalı ve ilkesel yönleri güçlü bir kurum olarak tanımlar. İslam'ın farklı tarihî 

bağlamlarla kurduğu üç tür ilişkiyi açıklarken cizyeyi, İslam öncesi bir uygulamanın belirli 

uyarlamalarla sürdürüldüğü bir üçüncü kategoriye yerleştirir.225 Roma ve Pers örneklerinden 

devralınan bu uygulama, İslam’da yalnızca vergi olmaktan çıkarılmış; Müslüman yönetim ile 

yönetilen gayrimüslim topluluklar arasında adalet, koruma ve karşılıklı yükümlülük temelinde 

inşa edilmiş bir sözleşmeye dönüşmüştür. Bu sözleşmenin ahlaki ve hukuki bağlayıcılığı hem 

Kur’an’da hem de hadislerde açıkça ortaya konmuştur. Kur’an’ın “Ey inananlar, 

anlaşmalarınızı yerine getirin!”226 ayeti, Müslümanları bu sözleşmeye sadık kalmaya davet 

ederken, cizye ehline yönelik adil ve merhametli davranış da başka bir ayette (60:8) vurgulanır. 

Hz. Peygamber’in “Kim zimmet sahibine zulmederse, kıyamet günü onun düşmanı ben 

olurum” uyarısı, cizye ehlinin dokunulmazlığını ve haklarının ihlal edilemezliğini pekiştirir. Bu 

çerçevede, cizyenin bir ayrımcılık değil, aksine adalet ve koruma temelli bir sosyal düzenleme 

olduğu vurgulanmaktadır.227 

Cizyenin yalnızca meşru siyasi otorite tarafından uygulanabilir oluşu,228 İbn Beyye’nin 

hukuk anlayışındaki merkezî ilkelerden biri olan “meşruiyet” ilkesinin yansımasıdır. Çünkü 

cizyenin varlığı, bir ahdin karşılıklı rızaya dayalı olarak tesis edilmesine bağlıdır ve bu nedenle 

bağlamdan bağlama değişiklik gösterebilir. Tarih boyunca farklı bölgelerde farklı şekillerde 

uygulanmış olması da bu esnekliğin göstergesidir: bazı bölgelerde cizye oranları artırılmış, 

bazılarında azaltılmış, bazılarındaysa tamamen kaldırılmıştır. Cizyenin bir barış ön koşulu 

olmaması, onun mutlak bir zorunluluk değil, kamu yararı gözetilerek başvurulabilecek 

araçlardan biri olduğunu gösterir. Nitekim Kur’an’da geçen “Eğer onlar barışa yönelirlerse, siz 

de ona yönelin”229 ayeti, zorlayıcılığın değil, uzlaşının ve kamu maslahatının öncelendiği bir 

hukuk anlayışının temelidir. Bu çerçevede, cizye gibi kurumların uygulanabilirliği, bağlamın 

 
224 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 24. 
225 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 24. 
226 Maide, 1. 
227 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 25. 
228 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 25. 
229 Enfal, 61. 



62 

 

doğasına ve toplumun menfaatlerine göre değerlendirilmelidir. Cizyenin miktarı, adı ya da 

biçimi sabit değil; kamu menfaati, toplumsal yapı ve bağlam dikkate alınarak yeniden 

değerlendirilebilecek bir araçtır. Bunun yanında cizyenin miktarı, adı ya da biçimi sabit değil; 

kamu menfaati, toplumsal yapı ve bağlam dikkate alınarak yeniden değerlendirilebilecek bir 

araçtır. 230 

İbn Beyye, tıpkı el-İrhâb kitabında yaptığı gibi Marakeş Deklarasyonunda da cihad 

kavramını klasik anlamının ötesine taşıyarak, onu meşru müdafaa, barışın korunması ve din 

özgürlüğünün güvence altına alınması çerçevesinde yeniden tanımlar. Cihadı, bir yönetimin 

halkını, sınırlarını ve temel özgürlüklerini savunma programı olarak gören İbn Beyye, bu 

anlayışı uluslararası hukukla uyumlu, etik ilkelerle çevrelenmiş bir sorumluluk alanı olarak 

sunar. Kur’an’daki "Dinde zorlama yoktur"231 ayetine dayanarak, savaşın din dayatmak için 

kullanılamayacağını vurgular ve bu hükmün yoruma, neshe ya da tahsise açık olmadığını 

belirtir. İslam hukukunda “düşmanlığı püskürtme” adı altında tanımlanan meşru müdafaa, 

cihadın temelini oluşturur; bu anlayış, ehlü’l-hirabe (eşkıyalar) veya bâği (ayaklananlar) gibi 

şiddet biçimlerinden ayrılır. Modern dönemde bazı grupların cihad adı altında Müslüman 

toplumdan ayrılarak kendi liderlerini ataması ve diğer Müslümanları “küfür yurdu” olarak 

görmesi ise doğrudan Havâric zihniyetine benzetilerek reddedilir. İbn Beyye, cihadın tarihsel 

bağlamını açıklarken genel ve özel iki bağlamdan söz eder: Birincisi, Arap Yarımadası’ndaki 

vahşi ortamda barış ve güvenliği sağlamak için güç kullanımının zorunlu olduğu tarihsel 

şartlara; ikincisi ise, cihada dair ayetlerin özel bağlamsal sebeplerle indiğine işaret eder. Bu 

bağlamda, "kılıç ayeti"nin "hoşgörü ayetlerini" neshettiği yönündeki görüşü zayıf bulan İbn 

Beyye, bunun yerine ayetler arasında nesih değil, bağlamsal askıya alma ilişkisi olduğunu 

savunur.232 Kur’an ayetlerinin evrensel değerleri koruyarak maslahat-zarar dengesi içinde 

yorumlanması gerektiğini belirten bu yaklaşım, tebliğin asıl yolunun ancak nasihat ve hikmetle 

olabileceğini savunur. İbn Beyye ayrıca, tarihteki bazı uygulamaların cihadın ruhuna zarar 

verdiğini iddia eder; fakat bu durumun cihad kavramının özündeki adalet, merhamet ve koruma 

amacını ortadan kaldırmadığını ifade eder. Ona göre, korunan azınlıkların statüsü bir 

aşağılanma değil, bir hürmet göstergesidir. Müslüman toplum bu grupları korumakla, 

refahlarını sağlamakla ve mallarını güvence altına almakla yükümlüdür. Böylece cihad, yıkıcı 

 
230 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 24-25. 
231 Bakara, 256. 
232 Deklerasyonun İngilizce olarak yayımlanması İbn Beyye’nin bu tarz görüşleri daha rahat ifade etmesine 

imkân sağlamış olmalıdır. 



63 

 

bir güç değil; toplumsal barışı, inanç özgürlüğünü ve adaleti güvence altına alan bir etik ve 

hukuki sorumluluk olarak yeniden tanımlanır.233 

XI. Yeni Hılfu’l Fudûl (Yeni Erdemliler İttifakı) 

Aralık 2019 Forum For Promoting Peace in Muslim Societies Yeni Hılfu’l Fudûl 

Tüzüğü’nu yayımladığını duyurdu. Yeni Hılfu’l Fudûl İbrahimî dinler olarak nitelenen 

Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam’ın ortak değerlerine dayalı dünyadaki tüm inanç sistemlerine 

mensup bireyler arasındaki barış, hoşgörüyü güçlendirmeyi amaçladığını iddia etmektedir. 

İsmini Hz. Peygamber’in (sas) İslam öncesi yaptığı bir ittifaktan alır. Yeni Hılfu’l Fudûl 

Marakeş Deklerasyonundan farklı olarak köken olarak İslam öncesine dayanmaktadır.234 

Hamza Yusuf'un Danışmanlar Kurulu'nda yer aldığı, DC merkezli muhafazakâr bir kuruluş olan 

Dini Özgürlük Enstitüsü tüzüğün nihai metninin formüle edilmesine yardımcı olmuştur.235 

Enstitünün bir üyesi olan Kent R. Hill şöyle açıklamaktadır: "RFI'ın katkıları arasında doğal 

hakların onaylanması da vardı . . . Şart ayrıca Dignitatis Humanae'nin önemini de kabul 

etmektedir. "236 Dignitatis Humanae, Papa 6. Paul tarafından 1965 yılında ilan edilen dini 

özgürlüklere ilişkin bir bildiridir.237 

Yeni Erdem İttifakı Tüzüğü, 2016 yılında Marakeş Deklarasyonu ile başlayan, 2017 

yılında "Amerikan Barış Kervanı" ve 2018 yılında Washington Deklarasyonu ile devam eden 

Müslüman Toplumlarda Barışı Teşvik Forumu tarafından başlatılan çeşitli dinler arası 

girişimlerin bir sonucuydu.238 FPPMS, Erdemliler İttifakı projesinin açılışını Abu Dabi'deki 

2018 yıllık toplantısında yapmıştır. FPPMS konferanslarındaki dinler arası katılımcılar ve 

projelerinde yer alanlar, ağırlıklı olarak ABD'den Hıristiyan ve Yahudi liderlerdi. ABD'li dini 

liderler ile FPPMS arasındaki bu yakın bağlar, Hamza Yusuf'un ABD'de dinler arası bağları 

geliştirmeye yönelik uzun süredir devam eden ilgisinin bir sonucudur. Yusuf, 11 Eylül'den bu 

yana ABD'deki İslamofobi ile mücadele etmek amacıyla ABD'li Müslümanlar, Hıristiyanlar ve 

 
233 Abdullah b. Beyye, “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to 

Action”, 22-24. 
234 “The Alliance of Virtue: Towards an Islamic Natural Law?”, Fondazione Internazionale Oasis (30 Mart 

2020). 
235 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 200. 
236 Kent R. Hill, “The Charter of the New Alliance of Virtue”, The Catholic Thing (05 Mart 2020). 
237 “Dignitatis humanae” (Erişim 15 Nisan 2025). 
238 Samuel Smith - Deputy Managing Editor, “Trump’s New Religious Freedom Amb. Praises Islamic Scholars 

in First Public Speech” (06 Şubat 2018). 



64 

 

Yahudiler arasında bir "ahlaki çoğunluk" oluşturmaya yatırım yapmıştır. Bu ahlaki çoğunluğu 

desteklemek için ortak bir "İbrahimi ahlak" kavramını dile getirmektedir.239 

Trump yönetiminin Dışişleri Bakanlığı Uluslararası Dini Özgürlüklerden sorumlu 

Büyükelçisi Sam Brownback'in göreve geldikten sonraki ilk işi, Forum tarafından düzenlenen 

ve Bin Beyye'nin öncülük ettiği "Washington Deklarasyonu "nu açıklamak oldu. Brownback, 

Bin Beyye'nin ve İttifak'ın çabalarını şu sözlerle övmüştür: 

“Şeyh Bin Beyye ve küresel İslami ilim camiasındaki tüm ortaklarının Marakeş 

Deklarasyonu girişimi, sivil toplum liderlerinin, dini azınlıkların vatandaşlık hakları da 

dahil olmak üzere insan haklarının korunmasında nasıl muazzam bir rol 

oynayabileceğinin harika bir örneğidir. Bu sadece bir ton değil, aynı zamanda var 

olabileceği teolojik bir temeldir.”240 

Hamza Yusuf, genç Müslümanlar ile Sol arasında giderek büyüyen ittifaka bir yanıt 

olarak yıllardır Hıristiyan ve Yahudi muhafazakâr liderlerle ilişkilerini geliştirmekteydi. Donald 

Trump'a karşı bazı hoşnutsuzluklarını ifade eden Yusuf, Trump'ın başkanlığından sonra Sağ'a 

daha da yakınlaştı.241 Trump'ın zaferinin ardından Şubat 2017’de Yahya Birt’in iddiasına göre 

Hamza Yusuf Trump'ın kendi dini milliyetçilik versiyonunu güçlü bir şekilde savunduğu" 

Ulusal Dua Kahvaltısı'na katıldı.242 2019'da Trump yönetiminin Dışişleri Bakanı Mike Pompeo, 

Hamza Yusuf'u Devredilemez Haklar Komisyonu'na üye olarak atadı.243 Bu atama İbn Beyye 

tarafından memnuniyet ve takdirle karşıladı.244 Gerçekten de Yusuf, Müslümanların 

muhafazakar Hıristiyanların İslam'a yönelik şüphelerini silmelerinin ana yolunun paylaştıkları 

 
239 Yahya Birt, “Blowin’ in the Wind: Trumpism and Traditional Islam in America”, Medium (blog), 27 Haziran 

2017. 
240 Smith - Editor, “Trump’s New Religious Freedom Amb. Praises Islamic Scholars in First Public Speech” (06 

Şubat 2018). 
241 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 200-201. 
242 Birt, “Blowin’ in the Wind”. 
243 “US Muslim scholar joins Trump’s human rights panel” https://www.aa.com.tr/en/americas/us-muslim-

scholar-joins-trumps-human-rights-panel/1527283 (Erişim 15 Nisan 2025). ABD'nin FPPMS'ye katılımı 

Cumhuriyetçi Parti ile bağlantılı olanlarla sınırlı değildir. FPPMS etkinliklerine katılan ve Yusuf'la uzun süreli 

bir ilişkisi olan diğer önde gelen ABD'li isimler arasında Barack Obama döneminde ABD'nin Uluslararası Dini 

Özgürlüklerden sorumlu eski Büyükelçisi David Saperstein, önde gelen muhafazakâr evanjelist Bob Roberts ve 

Mohamad Magid yer alıyor.70 Hem Trump hem de Obama yönetimlerinden büyükelçilerin FPPMS projelerine 

katılımı, FPPMS'nin uluslararası dini özgürlüğü teşvik etme çabasında bir müttefik olarak BAE'ye ABD'nin 

ilgisini çekmedeki başarısını kanıtlıyor. bk. Warren, Rivals in the Gulf, 109. 
244 “UAE Fatwa Council Member among Experts of US ‘Commission on Unalienable Rights’” (Erişim 15 Nisan 

2025). Warren, Rivals in the Gulf, 108. 



65 

 

ortak noktaları vurgulamak olduğu konusunda kararlıydı. Bunu yapmak için Robert P. George 

ve Roger Scruton gibi muhafazakâr entelektüellerle ilişki kurmuştur.245 

FPPMS'nin 2014'te kurulması ve 2016 Marakeş Deklarasyonu, BAE'nin devlet 

markalaşma çabasının yeni unsurlarını temsil ediyordu. BAE kendisini uluslararası din 

özgürlüğünü ilerletmede kilit bir ABD müttefiki olarak şekillendirdi. Bu Körfez için yeni bir 

ittifaktı. BAE, Körfez'de kendisini Katar gibi komşularından ayıran yeni bir niş oluşturdu. 

Nitekim Körfez Krizi'nden bu yana BAE, Katar'ı terörizmin, yani Müslüman Kardeşler'in 

destekçisi olarak markalaştırmaya çalıştı. 7 Temmuz 2017'de, Dörtlü Katar'a yönelik ablukasını 

başlatırken, FPPMS Dörtlü'nün girişimini destekleyen kendi açıklamasını yayınladı.246 

Son olarak, Batı'da İslamcılığa karşı korku tacirliği Batı'daki yapısal İslamofobiden ayrı 

tutulamaz. Genel olarak teröre karşı savaştan sonra, ama özellikle Donald Trump'ın iktidara 

gelmesinden sonra, Müslüman kurumları İslamcı olarak damgalayarak kriminalize etme 

girişimleri olmuştur. Senatör Ted Cruz 2017 yılının başlarında, Amerikan-İslam İlişkileri 

Konseyi (CAIR) ve Kuzey Amerika İslam Toplumu (ISNA) gibi ana akım kuruluşları 

kriminalize etmeyi amaçlayan Müslüman Kardeşler Terörist Yasası'nı sundu. Aslında BAE'nin 

kendisi de bu örgütleri kriminalize etmek amacıyla daha önce bu bağlantıyı kurmuştu. BAE ve 

Suudi Arabistan'ın İslamcılık olarak tanımladığı şeye karşı yürütülen bu küresel savaşın 

sonuçları, Batı'daki sıradan Müslümanların yaşamları üzerinde inanılmaz derecede zararlı bir 

etkiye sahip olabilir. Nitekim, himayesinde Müslüman Toplumlarda Barışı Teşvik Forumu 

düzenlenen BAE Dışişleri Bakanı Abdullah Bin Zayed, Batı'da yaşayan Müslümanların 

yarattığı potansiyel terör riski konusunda uyarıda bulunmuş ve onları Batı'nın midesinden 

tedavi edilmesi gereken bir “ülser”olarak nitelendirmiştir.247 

 

 

 
245 Quisay, Neo-Traditionalism in Islam in the West, 201. Yine Quisay ve Parker’ın iddasına göre Hamza 

Yusuf’un müttefiklerinin Müslümanlar ve Ortadoğu söz konusu olduğunda temelde üç kaygıları vardı. Bunlar : 

Müslümanların çoğunlukta olduğu ülkelerdeki Hıristiyan azınlıkların durumu, İsrail ve İslamcılık. Hem 

Amerikan hem de Birleşik Krallık sağından pek çok kişinin davet edildiği Barış Forumu bu endişeleri hafifletti. 

Birincisi, dinler arası girişimlerin varlık nedeni BAE/Suudi Arabistan kampının İslamcılığa ve İslamcı müttefik 

devletlere karşı dini azınlık haklarının savunucusu olacağını göstermekti. BAE, dini azınlıklar için ibadet yerleri 

kurarak, hatta ilk sinagogunu açarak iyi niyetini kanıtladı. İkinci olarak, BAE/Suudi Arabistan'ın İsrail ile 

ilişkileri normalleştirme girişimi bağlamında, Hamza Yusuf forum aracılığıyla ADL (Anti-Defamation League) 

gibi Siyonist yanlısı gruplarla bir araya gelerek, Filistin'i işgali ışığında İsrail ile ilişkiler konusundaki siyasi 

sorunu yeniden çerçevelendirip dini bir arada yaşama ve barış sorununa indirgedi. bk. Quisay - Parker, “On the 

Theology of Obedience”. 
246 Warren, Rivals in the Gulf, 110. 
247 Quisay - Parker, “On the Theology of Obedience”. 



66 

 

İKİNCİ BÖLÜM: İBN BEYYE’NİN FIKHU’L-EKALLİYÂT’A DAİR 

GÖRÜŞLERİ  

Bu bölümde öncelikle İbn Beyye’nin fıkıh düşüncesine genel bir girizgâh yapılacak, 

akademik literatürdeki fıkıh düşüncesine yer verilecektir. Ardından genel anlamda vazettiği 

kaidelere değinilecek, Fıkhu’l-Ekalliyat’a dair görüşleri serdedilecektir. Fıkhu’l-Ekalliyat 

içerisinde öncelikle Fıkhu’l-Ekalliyat’ın mahiyetine değinilecek, ardından Fıkhu’l-Ekalliyat 

için öngördüğü metodoloji sunulacaktır. Son olarak teorinin pratiği olan fetvalarına yer 

verilecektir. Genel değerlendirme ile bölüme son verilecektir. 

I. Fıkıh Düşüncesine Giriş 

İslam hukukunun çağdaş bağlamda yeniden inşasına yönelik çabalar arasında Abdullah 

bin Beyye’nin metodolojisi özel bir dikkatle öne çıkmaktadır. Onun yaklaşımı, akademik 

literatürde ıslahçı-reformist çizgide konumlandırılmakta ve bu çizginin karakteristik unsurlarını 

taşımaktadır.248 Bağlamı dikkate alma, vakıaya yönelik pragmatik dikkat ve gelenekten seçmeci 

(eklektik) bir istifade, İbn Beyye’nin hukukî düşüncesinin temel yapıtaşlarıdır. İbn Beyye, bu 

vasatî ve ıslahî yönelimi yalnızca teorik düzeyde savunmakla kalmaz, aynı zamanda bu 

yaklaşımın günümüzdeki rafine temsilcilerinden biri olarak da görülebilir.249 

Modern dönemde içtihat kapısının yeniden açılmasına bir meşruiyet zemini olarak inşa 

edilen duraklama ve gerileme anlatısı,250 İbn Beyye’nin fikhî söyleminde kendisine yer bulur. 

O, inşâî (yeni) içtihadın egemen olduğu ilk asırlardan sonra, özellikle hicrî 7. yüzyıldan itibaren 

(milâdî 13. yüzyıl) hukukî düşüncede bir tekdüzelik ve taklide yönelme başladığını ve bu 

durumun zamanla kriz boyutuna ulaştığını ifade eder.251 Bu krizin temel sebebi olarak ise, selef-

i sâlihînin küllî mirasına duyulan katı ve eleştirisiz bağlılık gösterilir. Ona göre fakihler, tecdîd 

perspektifini kaybetmiş ve ümmete kaybettiği hikmeti iade edecek işlerlikli kavramlar üretme 

yetisini yitirmiştir.252  

 
248 Rezart Beka, “Maqāṣid and the Renewal of Islamic Legal Theory in ʿAbdullah Bin Bayyah’s Discourse”, 

American Journal of Islam and Society 38/3-4 (2021), 105. 
249 Rezart Beka, The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought: A 

Comparative Study of the Discourse of Yūsuf Al-Qaraḍāwī (D. 2022), Nāṣir Al-ʿumar (B.1952), And Abdullah 

Bin Bayyah (B.1935) (Georgetown University, 2022), 438-439. 
250 Sami Erdem, “Fıkıh Tarihi: Osmanlı Hukuk Düşüncesinde Modern Yorumlar İçin Yeni Bir Referans 

Çerçevesi”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 3/5 (2005), 85-105. 
251 Abdullah bin Beyye, Fetâvâ Fikriyye (Dâru’l Endelüsü’s Sahrâ, 2000), 93-94. Aktaran:Beka, The 

Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought, 440-441. 
252 Rezart Beka doktora tezinde İbn Beyye’ye nispetle Nation State isimli bir kaynağa atıfta bulunmakta ancak ne 

dipnotlarda ne de kaynakçada bu eserin tam adına ve künyesine yer vermemektedir. Bu kısım onun Nation State 



67 

 

İbn Beyye bu gerileme anlatısını çağdaş İslamcılık ve sömürgecilik karşıtı hareketlerle 

ilgili değerlendirmelerinde de kullanır. Ona göre, 19. yüzyıldaki ıslah hareketlerinden 

1970’lerdeki İslamcı yükselişe ve oradan modern cihâdî gruplara uzanan çizgi, sahih bir 

yenilenme yerine çoğu zaman gelenekten sapmalarla sonuçlanan bir süreçtir.253 Bu çizginin 

eleştirisini daha açık şekilde dile getiren öğrencilerinden Hamza Yusuf ise, İslamcılığın modern 

bir oluşum olduğunu, geleneksel metafiziğin reddini ve İslam’ın protestanlaştırılmasını temsil 

ettiğini ileri sürer. İbn Beyye ise, FPPMS çatısı altında yürüttüğü çalışmalarla İslam’ın merkezî 

kavramlarını yeniden ihya etmeyi ve onları sahih bağlamlarına döndürmeyi amaçlamaktadır.254 

Aynı zamanda İslamî ilimlerin çağdaş meseleleri kavramada yetersiz kaldığını; fıkhî içtihadın 

yeni gelişmelere karşı daraldığını ve hatta ibadet alanında dahi çağın ihtiyaçlarına cevap 

veremediğini vurgular.255 Bu durum, şeriatın lafzî ve ruhî boyutlarının açıklanmasında ciddi 

zafiyetlere neden olmuştur. 

Abdullah b. Beyye, moderniteye karşı İslam geleneğinin romantikleştirilmiş bir 

versiyonunu gündeme getirmek yerine modern durumu kuşatabilecek şekilde İslam hukukunun 

köklü bir şekilde yenilenmesi çağrısında bulunur. Ona göre, modern durum geçici bir safha 

değil, kalıcı ve belirleyici bir olgudur. Bu durum, İslam hukuku için yeni gerçeklikleri dikkate 

alan ciddi bir yeniden kavramsallaştırılmayı gerekli kılar. Ancak bu yenilenme İslam geleneğini 

geçersiz kılmamalı, bilakis bu yenilenme geleneğin içinden geçerek çağdaşlığa ulaşmalıdır. 

Yine de ona göre modern gerçeklik, geleneksel hükümler ve hukukî çerçevelerin yeniden 

gözden geçirilmesini, tadil edilmesini veya yenilenmesini gerekli kılar. Bazen modern durum, 

geleneksel İslamî hükümler ile çağdaş gerçeklikler arasındaki boşluğu kapatacak yeni 

kavramların ve yaklaşımların inşa edilmesini zorunlu kılar. Modernitenin sarkmaları ve tahrifatı 

nedeniyle kaybedilmiş sahih bir modern öncesi İslam geçmişine duyulan nostalji, İbn 

Beyye’nin yazılarında yer almaz. Aksine, İbn Beyye’nin söyleminde, İslam tarihine yönelik 

romantikleştirilmiş yaklaşım ve bu idealleştirilmiş tarihsel anlatıyı modern durumla mücadele 

için seferber etme girişimi, çağdaş İslamcı aşırıcı hareketlerinin ayırt edici bir özelliği olarak 

değerlendirilir.256 

 
şeklinde bahsettiği eserin 9-10’uncu sayfalarına atıfta bulunarak nakletmektedir. bk. Beka, The Jurisprudence of 

Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought, 441. 1238 ve 1239’uncu dipnotlar.  
253 Abdullah b. Beyye, Hitabu’l-Emn fi’l-İslâm ve Sekafetü’t-Tesâmüh ve’l-Viâm, 49. 
254 Beka, The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought, 443. 
255 Abdullah bin Beyye, Fetâvâ Fikriyye, 97. Aktaran: Beka, The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in 

Contemporary Islamic Thought, 445. 
256 Beka, The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought, 432-433. 



68 

 

Özellikle Arap Baharı sonrası dönemde, İbn Beyye’nin fıkhî yenilenmeye yönelik 

vurgusu daha da artar. Özellikle usûl-i fıkhın yenilenmesi ve bu disiplinin içtihadî işlevi, onun 

çalışmalarının merkezine yerleşir. Ona göre tecdîd, klasik kavramların yeniden 

yorumlanmasını, ya da yepyeni kavramların inşasını ifade eder. Bu da sadece fıkıh usûlünün 

değil, aynı zamanda fikhî kaidelerin ve şeriatın maksatlarının fer‘î hükümlerle ilişkisi 

bağlamında yeniden yapılandırılmasını gerektirir.257 İbn Beyye, bu kriz ortamında kavramsal 

düzlemde ciddi bir bulanıklık yaşandığını ve mirasa sadakat ile çağın gerçekliği arasında uyum 

kuramayan bir ilmî söylemin hâkim olduğunu belirtir. Bu durum ona göre İslam dünyasında 

yüzeysel yaklaşımların, ikili sınıflandırmaların ve sloganik kavramların yaygınlaşmasına neden 

olmuş; devlet, toplum ve medeniyet gibi kavramlar ya "İslamî" ya da "seküler" şeklinde 

kutuplaştırılmıştır. Oysa son iki yüzyıldır İslam ümmeti, günümüz evrensel gerçekliği ile ilâhî 

hakikatler arasında tutarlı bir uzlaşı kuramamıştır.258  

Modernitenin oluşturduğu epistemik kırılmalar ve siyasal-toplumsal dönüşümler, İbn 

Beyye’nin fikhî analizlerinde güçlü bir biçimde yer alır.259 Bu dönüşümler, insanların inanç 

biçimlerine dahi nüfuz edecek düzeydedir ve ona göre bu, dinin köklerine dönülerek 

gerçekleştirilmesi gereken kapsamlı bir yenilenmeyi zorunlu kılar. Şeriat sistemi baki olmakla 

birlikte bu sistemin üzerinde işlediği toplumsal zemin neredeyse tanınamaz biçimde 

değişmiştir. Dolayısıyla, İbn Beyye’ye göre toplumun bugün mukaddes şeriatın içerdiği küllî 

ve cüz’î unsurları gözden geçirmesi elzemdir. Böylelikle hem kamu yararı hem de ebedî 

metinlerin uzlaştırılması sağlanabilir.260 Klasik fıkhî çıkarımların kendi zamanlarında geçerli 

olduğu gibi, modern çağın ihtiyaçlarına göre şekillenen yeni içtihadî üretimlerin de geçerli ve 

doğru olduğunu belirtir. Ona göre bu, klasik ve modern matematik arasındaki işlevsel ilişki gibi 

okunmalıdır.261 

İbn Beyye fıkhî yöntemini vasatî anlayış içerisinde ıslahatçı bir yöntem olarak tanımlar. 

Bu yenilenme yaklaşımında makasıd temelli içtihat merkezi bir yer işgal eder. Bu makâsıdın 

çerçevesini Şâtıbî’nin şeriatın küllî gayeleri (makāsıd) ile cüz’î hükümleri arasındaki etkileşimi 

 
257 Abdullah bin Beyye, İsârât Tecdîdiyye fî Hukûli’l Usûl (Riyad: Dâru’l Ucûh li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 2013), 15. 
258 Abdallah Bin Bayyah, The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio Legis (al-Ijtihad 

Bi Tahqiq Al Manat): The Jurisprudence of Contemporary and Future Contexts (Tabah Foundation, 2015), 2. 
259 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’ (Dubai: Merkezü’l Muvataa’, 2018), 47-53. 
260 Bayyah, The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio Legis (al-Ijtihad Bi Tahqiq Al 

Manat), 2. 
261 Bayyah, The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio Legis (al-Ijtihad Bi Tahqiq Al 

Manat), 22. 



69 

 

ele alan ve cüz’îlerin küllîlerin ışığında anlaşılmasını gerekli gören yaklaşımı oluşturur.262 

Makasıd çerçevesinde önerdiği pratik çözüm yollarını İslam geleneğine dayandırma ihtiyacını 

vurgular ve bu bağlamda seçici içtihada başvurur ve gerektiğinde yeni içtihat etmekten de 

çekinmez.263 Mezheplerin dikkate alınması gerektiğini düşünmekle beraber onların ulaştığı 

sonuçlara bağlı kalmayı İslam hukukunun yenilenmesinin ve modern şartlar ışığında uygun 

çözümler üretilmesinin önünde engeller olarak görür. Özellikle Arap Baharı sonrası kaleme 

aldığı eserlerinde naslara bağımsız müçtehitlermiş gibi yaklaşır.264 Rezart Beka onun İslam 

devleti, hilafet, dinler arası diyalog, hadlerin uygulanması ve cihad konusundaki görüşlerine 

binaen tarihselciliği de benimsediğini belirtir.265 

İbn Beyye’nin fıkıh söyleminde makâsıd, usûl-i fıkhın kalbinde yer alır. Makâsıd 

düşüncesini bizzat usûl-i fıkhın ortaya çıkışında asli unsur olarak kavramsallaştırıldığı bir erken 

dönem İslam hukuk tarihi anlatısı sunar.266 Makâsıdın usul-i fıkhın temel bileşenlerinden birisi 

olduğunu göstermek amacıyla fıkıh usulünün gelişiminin arkasındaki temel saikin nasslar ile 

aklî istidlâl arasında denge kurma çabası olduğunu öne sürer.267 Ona göre önde gelen sahabeler 

bilhassa Hulefa-i Râşidîn, içtihatlarında sistematik bir biçimde makâsıdı gözetmişlerdir. Hz. 

Ebûbekir zekât ödemeyi reddeden Arap kabileleriyle savaşmış, Hz. Ömer kıtlık zamanında 

serika haddini uygulamamış, Hz. Ali Haricilerle ilk başta savaşmayı tercih etmemiştir. İbn 

Beyye’ye göre bu örnekler sahabenin, nassların bulunmadığı yahut vakıanın onların zahirî 

anlamlarıyla çeliştiği zamanlarda makâsıd temelli bir akıl yürütme ile amel ettiğini 

göstermektedir.268 Tabiîn nesli de makâsıd düşüncesini sahabeden aynen tevarüs etmiştir. Ona 

göre fukaha-ı seb’a aslında makâsıd mektebine mensuptur. İbn Teymiyye’den naklen Medine 

ehlinin makâsıd ve onun temellerini gözetme konusunda meşhur olduğunu ileri sürer.269  

 
262 Abdullah b. Beyye, Meşâhid mine’l-Makâsıd (Riyad: Dâru’l Ucûh li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 2012), 104. 
263 İbn Beyye’nin makasıd düşüncesinin eleştirisi için bk. Beka, “Maqāṣid and the Renewal of Islamic Legal 

Theory in ʿAbdullah Bin Bayyah’s Discourse”. 
264 Beka, The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought, 434. 
265 Beka, “Maqāṣid and the Renewal of Islamic Legal Theory in ʿAbdullah Bin Bayyah’s Discourse”, 109. İbn 

Beyye’nin bu konudaki görüşleri için bk. Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 171-

211. Abdullah b. Beyye, Meşâhid mine’l-Makâsıd, 294-321.  
266 Abdullah b. Beyye, Alakatu makasıdi’ş-şeria bi-usuli’l-fıkh (London: Müessesetü’l-Furkan li’t-Türasi’l-

İslami Merkezu Dirasati Makasidi’ş-Şeriati’l-İslamiyye (al-Furqan Islamic Heritage Foundation al-Maqasid 

Research Centre in the Philosophy of Islamic Law), ts.), 48. 
267 İstidlâli şöyle tanımlar: istidlāl, doğrudan nasslara dayanmayan veya metin merkezli olmayan hukukî 

mekanizmaları ve süreçleri kapsayan üst bir kategori hâline gelmiştir. Bu bağlamda istidlāl, kamu yararı 

(istiṣlāḥ), vesilelerin engellenmesi (sadd al-dharā’iʿ) ve hukukçu tercihi (istiḥsān) gibi yöntemleri içermektedir. 

bk. Beka, “Maqāṣid and the Renewal of Islamic Legal Theory in ʿAbdullah Bin Bayyah’s Discourse”, 112-113. 
268 Abdullah b. Beyye, Alakatu makasıdi’ş-şeria bi-usuli’l-fıkh, 39-40. Ayrıca bk. Abdullah b. Beyye, Meşâhid 

mine’l-Makâsıd, 55-60. 
269 Abdullah b. Beyye, Alakatu makasıdi’ş-şeria bi-usuli’l-fıkh, 41. 



70 

 

Şâtîbî’den naklen mezhepleşme sürecinde üç farklı yaklaşım olduğundan bahseder.270 

Bunlardan üçüncüsü vahiy kaynaklarının hem metinsel hem de metin dışı boyutlarını dikkate 

alan ve fukahanın çoğunluğu tarafından benimsenen dengeli yaklaşımdır.271 İbn Beyye’ye göre 

bu üçüncü yaklaşım nasslarla aklî istidlal arasında bir denge kurma çabasını temsil etmektedir. 

Ancak bu o kadar da kolay olmamış, mezhepleşme sürecinde şiddetli tartışmalara sebebiyet 

vermiştir. Ona göre bu tartışmalar çerçevesinde Şafiî mezhebi fıkıh yapma sürecinde lafızcı 

yaklaşıma daha yakın durmaktadır. Buna mukabil Hanefi, Hanbeli ve Maliki mezhepleri 

istidlâle daha fazla yönelmiş ve içtihat faaliyetinde yer vermiştir.272 Özellikle İmam Şafiî’nin 

söz konusu istidlâl mekanizmalarına yönelik reddiyeci yaklaşımına karşılık hicri üçüncü 

yüzyılda maslahat, makasıd, sedd-i zer’ai’ gibi yaklaşımların meşruiyetine dair yoğun 

tartışmalar yaşanmıştır. Bu tartışmalar farklı istidlâl yöntemlerinin ortaya çıkmasına zemin 

hazırlamıştır. İbn Beyye’ye göre istidlâl mekanizmaları etrafında gelişen tartışmalardan içtihat 

faaliyetini zorunlu hâle getirmiştir. Makâsıd ise tam bu noktada ortaya çıkmış ve istidlâlin zabtı 

için gerekli olan ölçüt ve kısasları sağlayan hukuki bir çerçeve olarak ortaya çıkmıştır.273 Ona 

göre usul-i fıkıh hüküm istinbatını kolaylaştırmak için vardır. Bu sebeple makâsıd merkezli bir 

usul-i fıkıh yenilenmesi çağdaş zorunluluklara yeterince cevap verebilecek esnek bir fıkhın 

inşası için elzemdir.274 

İbn Beyye nasslarla olan ilişkiyi üç daire etrafında dönen bir sistem olarak tasavvur eder. 

Bu dairelerden ilki tefsir ve tevil dairesidir. Bu daire vahyin anlamlarını aklın gerekleriyle 

uyumlu hâle getirmek amacıyla nasların yorumlanmasını içerir. Diğer bir ifadeyle fakihin lafzi 

delaletlerle akli gereklilikleri eşitleme sürecidir. İkinci daire ise ta’lil dairesidir. Bu dairede 

maslahatın çeşitli düzeyleri dikkate alınarak, teşrî‘in amacı ve hükmün hikmeti bulunur.  275 

Ta’lil ise üçe ayrılır. İlki küllilerden cüzilere giden şumüllü kıyastır. İkincisi cüzilerden küllilere 

ulaşan istikrai kıyastır. Üçüncüsü ise cüziden cüziye yapılan temsili kıyastır.276 

 
270 Diğer ikisi de şunlardır: “1) Metinlerin kastını ve gayelerini dikkate almadan yalnızca zahirî anlamlarıyla 

yetinen lafızcı (zâhirî) yaklaşım; 2) Metinlerin zahirî anlamlarını reddederek anlamı yalnızca içsel/bâtınî boyutla 

sınırlandıran bâtınî yaklaşım” bk. İbrâhîm b. Mûsâ el-Laḫmî el-Ğırnâṭî eş-Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, thk. Ebû 

ʿUbeyde Meşhûr b. Ḥasen es-Selmân (b.y.: Dâru İbn ʿAffân, 1417/1997), 3/133. 
271 Abdullah b. Beyye, Alakatu makasıdi’ş-şeria bi-usuli’l-fıkh, 39-40. Abdullah b. Beyye, Meşâhid mine’l-

Makâsıd, 61-62. Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, 3/134. 
272 Abdullah b. Beyye, Alakatu makasıdi’ş-şeria bi-usuli’l-fıkh, 45. 
273 Abdullah b. Beyye, Alakatu makasıdi’ş-şeria bi-usuli’l-fıkh, 48. Abdullah b. Beyye, Meşâhid mine’l-Makâsıd, 

67-68. 
274 Abdullah bin Beyye, İsârât Tecdîdiyye fî Hukûli’l Usûl, 23. 
275 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 26. 
276 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 27. 



71 

 

Fıkıh dairesinin üçüncüsü ise tenzil dairesidir. Bu daire güç yettiğince imkân, zaman ve 

mekânın külli ve cüz’i delillerle denkleştirilmesidir. Bu da tahkîku’l menâta tekabül etmektedir. 

Bu hükümleri iki kefesi olan bir terazide tartmak anlamına gelir. Bir tarafta nasslar ve külli 

kaideler diğer tarafta ise vakıa vardır.277 İbn Beyye’ye göre tevil ve tefsir hak ettiği değeri 

görmüş, aynı şekilde hüküm ve maslahatlara dayalı gerekçelendirme de büyük oranda 

oturmuştur. Ancak üçüncü halka olan hükümlerin vakıaya, külli ve cüz’i delillere göre 

uygulanması olan tenzil ihmal edilmiştir. Bu sebeple üçüncü aşama olan tahkîku’l menâta 

odaklanacağını söylemektedir.278 

İbn Beyye nasslarla olan ilişkiyi kurmadaki yöntemi on iki esasa bağlamıştır.279 Bu 

asıllardan ilki kapsayıcı bakış açısıdır. Bu esasa göre şeriat bir bütün olarak tek bir nass 

konumundadır. Hem istidlal hem de istinbat açısından nassların tamamı tek bir bütünü ifade 

eder. Şu anda çağdaş Müslüman entelektüellerde yaygın olan bu parçacı anlayışın yanlış 

olduğunu gösteren çokça delil vardır.280 12 esastan ikincisi ise nassları dile arz etmektir. Bu 

esasın amacı nassların taşıdığı lügavi anlamları ve ihtimalleri kavramaktır. Mecaz, müşterek 

lafzın anlamlarından birine (veya bazılarına) tahsisi, mutlağın mukayyede hamli, âmmın hâssa 

hamli, emrin vücûb dışında bir anlama yorulması, nehyin tahrîm dışında anlaşılması, delâletü’l-

iktizâ kapsamında mahzufun takdiri gibi usûlcülerin ele aldığı diğer meseleleri de kapsar.281 

Üçüncü esas zahir manaları itibariyle aralarında çelişki varmış gibi görünen nassları telif 

etmektir. Aralarında çelişki bulunan iki delili telif etmek müçtehit için vazgeçilmezdir. Telif 

bazen âmmın tahsisi ile, bazen mutlağın takyidi ile, bazen de ikisinden birisi zahir diğeri nass 

ise zahir olanı nass ile tevil ederek yapılır.282  

İbn Beyye’nin vazettiği dördüncü esas ise deliller konusunda külli ile cüz’i arasındaki 

dengeyi gözetmektir. Ona göre Şeriat ne sadece cüz’i deliller toplamı ne de soyut genel ilkeler 

ve değerlerden ibarettir. İkisi arasında dengeyi gözetmek, parçacı yaklaşımın bir diğer biçimini 

yani yalnızca cüz’i ile yetinip külliden yüz çevirmeyi önlemek açısından zaruridir. Dolayısıyla 

cüz’i sadece külli çerçevesinde ele alınır, külli ise ancak cüz’ileriyle kâim olur. Bunun yanında 

külli ile cüz’i çatıştığında ne külli mukaddemdir ne de cüz’i mukaddemdir. Hangisinin 

 
277 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 26-27. 
278 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 26. 
279 Beka, bu 12 esasın aynısının Karadâvî’de bulunduğunu söyler. bk. Beka, The Jurisprudence of Reality (Fiqh 

Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought, 435. 
280 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 26-27. 
281 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 29. 
282 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 29. 



72 

 

mukaddem olacağı müçtehidin tahkîku’l menât sürecinde kullandığı terazisine göre değişir. 

Lakin vâkıa, krizli düşünce sahiplerinin (yani isyanı ve devrimi öngören İslamcıların) cüz’iyatı 

külliyat üzerine tercih ettiklerini göstermiş ve bu kimseler vakıayı yok sayarak kendi kabukları 

içerisine çekilip yaşamışlardır. Sonuç olarak hiçbir kaideye dayanmayan ve maksatsız fetvalar 

üretmişlerdir. Bu da maslahatı ıskalayan ve mefsedet doğuran bir durum ortaya çıkarmıştır. 

Böylelikle fikir kaosu peydah olmuş, bu kaos masum kanların dökülmesine namusların 

çiğnenmesine yol açmıştır.283 Oysa külli bakış krizlerle yüzleşme imkânı sağlar. Müslümanların 

bugün külliler ile cüz’iler arasındaki ilişkiyi kurabilecek sağlam bir bakışa ihtiyacı vardır. 

Çünkü bu cüz’iler ya bir külliye iltihak edilmeyi ya da zamanın muameleleriyle, mekânın ve 

ânın zorluklarıyla bağlantılı olarak yeni bir küllinin istinbâtını beklemektedir. Üçüncü bir 

ihtimal ise geçmiş dönemlerin ve uzun asırlarının birikimi içerisinde kaybolan ya da silikleşen 

bir küllinin yeniden gün yüzüne çıkarılmasını beklemektedir. Kısacası şer’i külli hem rütbe hem 

de konum açısından şer’i cüz’iden önce gelmelidir.284 

Beşinci esas teklîfî hitabın uygulama alanı olan vaz’i hitaba arz edilmesidir. Bu tahkîku’l 

menât süreci içerisinde yer alan ve delaletin kapsamını tayin eden usûli çerçevede gerçekleşen 

bir işlemdir. Vaz’i hitap hükmün tenzili için gerekli olan usûlî çerçeveyi oluşturur. Teklifi hitabı 

kuşatır ve korur. Vaz’i hitap teklifi hitabı sınırlama ve tahsis etme görevinde nöbet bekleyen bir 

bekçi konumundadır. Zira bir hükmün uygulanmasında yalnızca sebebin bulunması yetmez, 

manilerin de ortadan kalkmış olması gerekir. Ayrıca hüküm gerekli şartlar sağlanmadan sahih 

ve geçerli olmaz. Bu sebeple, vaz‘î hitap, teklîfî hitabı sınırlama ve tahsis etme görevinde nöbet 

bekleyen bir bekçi konumundadır.285 

Altıncı esas nassların bağlamlarının (siyak ve sibakının) gözden geçirilmesidir. Ona 

göre bu gözden geçirme tarih boyunca birçok hükmün zamanla uyumlu hâle gelmesi (tahyîn) 

anlamına gelir. Nassların siyakın gözden geçirilmesi fakih sahabelerin de bildiği ve uyguladığı 

bir yöntemdir. Sahabe yeni ortaya çıkan maslahat, mefsedetlerin def’i, yeni bir vakıa ve 

tahkîku’l menât için nassların zahirine muhalif fetvalar vermişlerdir. İbn Beyye’ye göre bunu 

yapmalarının sebebi ortaya çıkan vakıanın ya nassların umumiyeti tarafından kuşatılmamış 

olmasındandır ya da nassların mutlaklığına dâhil olmamasıdır. Bunun yanında o nassların yeni 

 
283 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 30. 
284 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 31. 
285 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 31-32. 



73 

 

vakıaya tatbiki şeriatın maksatlarından birine zarar verebilir ve böylece başka delillerle sabit 

olmuş külliyle çelişebilir.286 

Nasslarla olan muamelede yedinci esas emir ve nehiyler ile maslahat ve mefsedet 

sistemi arasındaki ilişkiyi dikkate almaktır. İbn Beyye’ye göre bu ilişkiyi ihmâl etmek Şeriat’ın 

temel değerlerinden biri olan hikmet ilkesine aykırıdır. Bu söylem, emir ve nehiy sistematiği 

ile maslahat ve mefsedet düzeni arasında şer‘î ölçülere göre kurulması gereken ilişkiyi dikkate 

almadığı için takvâ kılığına bürünmüş çılgın ve düşüncesiz davranışlarla neticede ötekine 

düşmanlık çağrıştıran bir dil halini almaktadır.287 

Esaslardan sekizincisi zamansal gelişimi ve insanî gerçekliği gözden geçirmektir. İbn 

Beyye zamansal gelişim ve insanî vakıanın cüz’i hükümlerin indirildiği suretlerden farklı 

suretler, formlar önerdiğini düşünmektedir. Bu noktada vakıa tahkîku’l menât için bir ön 

basamak ve hazırlayıcıdır. Ona göre günümüz gerçekliği şer’i bakışla yapılacak yeni bir 

okumayı zorunlu kılmaktadır. Bu okuma, ona göre istinbat sürecinin yapı taşlarını oluşturan 

külli prensipleri yeniden hatırlatmalıdır. İster siyasî ister toplumsal ister iktisadî ister ilmî ister 

teknolojik düzeyde olsun zamana, çağa veya vakıaya ait bir tür zamanın küllisi denilecek 

etkilerle şekillenmelidir.288 Günümüz gerçekliği uluslararası anlaşmaları, kabilevi ve dini 

sadakatin yerini sözleşmeye dayalı sadakatin almasını, sınırlara dayalı egemenlik yapısı, kitle 

imha silahlarını, dinî, kültürel ve etnik çoğulculuğu içermektedir. Ayrıca küreselleşme dünyaya 

hâkim hâle gelmiştir. Görünüşte isteğe bağlı bir şekilde tezahür etse de aslında dayatmacı bir 

zorunluluk içerir. Bu, sadece bir olgu değil, aynı zamanda sistemleri, kanunları ve bunların şer‘î 

naslarla olan uyum derecesini etkileyen bir vakıadır. Bu etki (ta‘lîl) maksatları ve hükümlerin 

uygulanmasına dair kurallar dikkate alınmaksızın gerçekleşmektedir.289  

Zamansal değişimi ve insani gerçekliği gözetme kaidesi bağlamında İbn Beyye 

günümüz gerçekliğinin tarih hakkında romantik hayaller kurmaktan uzak durmayı 

gerektirdiğini düşünmektedir. Ona göre İslam ümmetinin artık tarih üzerine kurduğu emperyal 

yanılsamayı terk etmesi, hep galip gelmiş ya da galip gelmesi gereken bir askeri tarih mitinden 

vazgeçmesi ve insanla ve kâinatla çatışmaya sürükleyen vehimlerden sıyrılması gerekmektedir. 

 
286 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 32. İbn Beyye nassların bağlamının gözden 

geçirilmemesinin aşırıcı grupların özelliklerinin başında geldiğine işaret eder. Ona göre bu yöntemsel eksiklik 

özellikle cihad iddialarında ve bazı İslâm ülkelerinde dinî azınlıklara cizye dayatmalarında çok açık bir şekilde 

gözlemlenmektedir. bk. Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 33. 
287 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 33. 
288 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 34. 
289 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 34. 



74 

 

Çünkü çağdaş dünya kimliğini dinle değil kültür, çıkarlar, teknoloji ve antlaşmalar ile 

tanımlamaktadır. Bu tanımlama içerisinde dindar veya muhafazakâr bireylerin bulunmayacağı 

manasına gelmez. Günümüz dünyası çok kültürlü bir dünyadır ve bu çoğulluk başlı başına bir 

fazilet olup barış içerisinde geniş fırsatlar açar. Çünkü barış insanlık için doğal bir asıldır.290 

Dokuzuncu esas meselelerin örneklerinin ve sonuçlarının dikkate alınmasının (en-Nazar 

fi’l meâlât) gerekliliğidir. İbn Beyye’ye göre örnekler ve sonuçlar vakıayı anlamanın 

yollarından biridir. Bu esas gerçekten uygulandığında “hüsnü’l-âkıbe” yani hayırlı netice 

meydana gelmeli ve bu uygulama şeriatın maksadına uygun olmalıdır. 291 Bu esası takip eden 

onuncu esas nebevî görevler bağlamında hitabın kaynaklarını mülahaza etmektir. Ona göre Hz. 

Peygamber’in (sas) tebliğ etme, toplumu tanzim etme ve anlaşmazlıklarda hüküm verme gibi 

birçok görevi vardır.292 Ondan gelen emrin hangi vazifesi ile söylediğini tespit etmek önemlidir. 

On birinci esas insanî boyutu ve kâinata aidiyeti göz önünde bulundurmaktır. Ona göre 

bu esas yaratılışın ve aslın (kökenlerin) birliği dikkate alınarak gerçekleştirilmelidir. Ona göre 

insanlığın özü birlikte yaşama, yeryüzünü ıslah etme ve ıslahın sürekliliğini sağlamaktan 

ibarettir. Günümüzde insanlık onu yok oluşa götüren çatışma yerine kalıcılığı sağlayan iş 

birliğine ve medeniyet arızalarını tamir edecek küresel bir ittifaka muhtaçtır.293 On ikinci ve son 

esas ise şeriatta mevcut olan imkânların (yeni içtihatlar için) değerlendirilmesidir. Bu, şer‘î 

hükümlerin uygulanmasında, usul ilminin zengin metodolojisinin seferber edilmesiyle 

mümkündür. Bu esas burada zikredilen esasları içerisine alan ama onlardan daha geniş bir 

çerçeveye sahip bir yöntemdir.294 

Bu on iki esas fıkhu’l vâki’ anlayışı için zemin oluşturmaktadır. Ondan önce fıkhu’l vâki 

teorize edilmiş olmasına rağmen İbn Beyye yeniden teorileştirme ihtiyacı duyar. Bunun sebebi 

İslamcıların aşırıcılıklarına karşı bir metot geliştirmektir. Ona göre İslamcı hareketler Şeriat’ı 

kelimelere indirgenmiş bir okuma tarzı ile ele almakta, Şeriat’ın kaynaklarını, maksatlarını, 

küllilerini ve cüz’ilerini göz ardı etmekte, mekân-zaman unsurlarını ise gelişim ve değişim 

süreçlerinde dikkate almamaktadır. Ona göre, İslamcı hareketlerin bu mevcut durumu, üç temel 

 
290 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 35. 
291 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 35-36. 
292 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 36. 
293 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 37. 
294 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 37. Beka on ikinci esasın İbn Beyye’nin 

görece geç ve yalnızca bir eserinde bulunduğunu ve buraya eklemesinin sebebinin sunduğu metodolojide 

geleneğin belirleyici bir önem taşımadığı izlenimini önelemek amacıyla eklenmiş olabileceğini ifade eder. bk. 

Beka, The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic Thought, 438. 



75 

 

sebepten kaynaklanmaktadır. Bunlardan ilki vakıanın kavranmasındaki başarısızlıklarıdır. 

İkincisi vakıanın bütüncül etkisinin şer‘î hükümlere olan yansımasını kavramadaki 

başarısızlıktır. Üçüncüsü ise hükümlerin çıkarım metodolojisinin, naslar ile maksatlar ve vakıa 

arasındaki ilişkiye dayalı olarak ele alınmasındaki başarısızlıktır.295 İbn Beyye bu üç problem 

için üç çözüm önerisi sunar. Birinci problem beyanı gerektirir. İkincisi burhana ihtiyaç duyar. 

Üçüncüsü ise unvan gerektir.296 İbn Beyye’ye göre beyan, vâkıanın taşıdığı kavramsal yükü ve 

onun çok anlamlı/şüpheli (müşekkik) delâletini hatırlatmak demektir. Burhan ise gerçekliğin 

değişiminin şer‘î etki alanını ve bunun Kur’an, Sünnet ve selef-i sâlihînin amelindeki uzantısını 

ortaya koymaktır. Unvan ise tahkîku’l menât ile içtihat etmek ve bu içtihâdın kıyas, istislâh, 

istihsân, istishâb, seddü’z-zerâyi‘, ma’âlât (sonuçlar), örf (sözlü ve fiilî) ve siyâset-i şer‘iyye 

gibi çeşitli usûlî delillerdeki yansımalarıdır.297 

İbn Beyye’ye göre vâki, yalnızca dışsal bir veri değil, aynı zamanda şer‘î hükümlerin 

bağlamına göre uygulanmasını mümkün kılan asli bir unsurdur. Şer‘î hükümler inzâl edildikten 

sonra onların geçerliliği ve uygulanabilirliği, belirli bir hâricî varlıkla (vücûd hâricî) ilişkilidir. 

Bu ilişkinin doğru kurulabilmesi için gerçekliğin mahiyeti ve sınırlarının usûlî dikkatle tayin 

edilmesi gerekir. Vakıanın doğru anlaşılması sadece yorumlayıcı değil, aynı zamanda kurucu 

bir işleve sahiptir. Fakih, nasla sabit olan genel ve mutlak hükümlerin bağlamda tahsis ve takyid 

edilmesini bu anlayışla gerçekleştirebilir. Aksi hâlde, şeriatın külli maksatlarının sağladığı 

maslahatlar, cüz’i maslahatlara feda edilmiş olur.298 

Fakihin hüküm vermeden önce muhatabın, fiilin ya da ilişkinin ne olduğuna dair 

derinlikli bir kavrayış geliştirmesi gerektiğini belirtir. Ancak bu sayede hakkında hüküm verilen 

şey, içinde yer aldığı gerçekliğe uygun düşer.299 Bu anlayış, yalnızca hissî düzlemdeki bir 

gerçekliği değil, aynı zamanda lafzî, zihnî ve yazılı temsilleri de içine alır. İbn Beyye bu 

bağlamda Gazzâlî’nin dört varlık mertebesini dikkate alır: şeyin hakikati, zihindeki temsili, 

lafzî ifadesi ve yazılı biçimi.300 

İbn Beyye fikhu’l vâki’nin meşruiyeti için usul-i fıkıh ile ilişkisini inşa etmeye çalışır. 

Bu ilişkiyi usûlî bir kavram olan tahkîku’l menât ile kurmaya çalışır. Klasik literatürde illet 

 
295 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 20. 
296 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 20-21. 
297 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 38-39. 
298 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 56-57. 
299 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 58. 
300 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 44-45. 



76 

 

nass, icma veya istinbat yoluyla bilindikten sonra bunun her bir olayda var olup olmadığını 

araştırma anlamına gelir.301 İbn Beyye ise şu şekilde tanımlar: “Tahkîku’l menât, hükmün tatbik 

edileceği mahalli tespit etme işlemidir. Hükme esas olan illet hazırdır, hüküm de hazırdır. Fakat 

bu hüküm, ancak kendisine uygulanabileceği uygun bir mahal (mevdi’) tespit edildiğinde 

yürürlüğe girer.”302 Tahkîku’l menât iki şekilde gerçekleşir. Bunlardan ilki genel bir kuralın 

cüz’i bir durum üzerine tatbik edilmesidir. İbn Beyye’ye göre tahkîku’l menât bu açıdan 

kıyastan tamamen ayrılır hatta kıyasla alakası yoktur. Tahkîku’l menâtın bu şekline örnek 

olarak şu ayeti getirir: “Şüphesiz Allah, adaleti, ihsanı ve akrabaya vermeyi emreder...”.303 

Buradaki adalet genel bir ilkedir. Devlet başkanının adaleti gözeten kimseleri yönetici olarak 

ataması da bu kabildendir. Adalet ilkesinin fer’i bir meseleye yani valilerin ve kadıların tayinine 

uygulanması tahkîku’l menâtın örneklerindendir.304 

İkinci tür tahkîku’l menât ise bir asılda sabit olan illetin, ona bağlı fer‘î meselelerde de 

mevcut olduğunun tespitidir.305 Bu türe örnek olarak gıda maddelerinde ribâ meselesi verilir. 

İmam Mâlik’e göre, ribevî sayılan gıda maddelerinin illeti, onların besleyici ve depolanabilir 

nitelikte olmalarıdır. Hicaz’da bu vasıfları taşımadığı gerekçesiyle incir ribevî sayılmazken, 

Malikî fakihleri Endülüs’te halkın inciri besin ve muhafaza amacıyla kullandığını 

gözlemlemişlerdir. Bu bağlamda, tahkîku’l menât yoluyla, illetin mevcut olduğu tespit edilerek 

incir ribevî mallar kapsamına alınmıştır.306 

İbn Beyye, tahkîku’l menât’ı yalnızca kıyas ve illet teorisi içinde sınırlamaz; aynı 

zamanda klasik içtihat araçlarında da onun belirleyici bir işlev üstlendiğini ileri sürer. Özellikle 

istihsan, sedd-i zera’iʿ ve ıstıshâb gibi aracı deliller, tahkîku’l menât süzgecinden geçirilmeden 

etkili şekilde işletilemez. İstihsân, belirli bir durumda genel kuralın terk edilip cüz’î bir 

maslahatın tercih edilmesini mümkün kılar ancak bu cüz’î maslahatın gerçekten mevcut olup 

olmadığını tespit etmek tahkîku’l menât’ın konusudur. Seddü’z zera’i, gelecekte ortaya 

çıkabilecek zararları öngörerek hüküm vermeyi amaçlar; burada da zararın potansiyel olup 

 
301 Ferhat Koca, “Menât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29/120. 
302 Bayyah, The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio Legis (al-Ijtihad Bi Tahqiq Al 

Manat), 30. Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 144. 
303 (en-Nahl 16/90) 
304 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 103. 
305 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 103. 
306 Bayyah, The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio Legis (al-Ijtihad Bi Tahqiq Al 

Manat), 7-8. 



77 

 

olmadığını anlamak tahkîku’l menât’ın işidir. Istıshâb ise, önceki hâlin devam edip etmediğini 

esas alır ancak o hâlin gerçekten vaki olup olmadığı yine bu tahkik süreciyle belirlenir.307 

İbn Beyye’ye göre tahkîku’l menât yalnızca bağlamı anlamaya değil, aynı zamanda 

hükmün vakıaya uygun biçimde tenzîl edilmesine hizmet eder. Tahkîku’l menat sürecinde 

hüküm ve vakıa arasında diyalektik bir uyum gözetilmeli; vakıanın yapısı, hükmün deliliyle 

tam bir mutabakat içinde olmalıdır. Bu bağlamda tahkîku’l menât, sosyal gerçekliğe şer‘î 

hükmün nasıl tatbik edileceğini belirleyen temel mekanizmadır.308 Ona göre tahkîku’l menâtın 

işletilmesi sürecinde yalnızca mevcut vakıa değil, bu vakıanın doğurabileceği sonuçlar da 

dikkate alınmalıdır. Bu anlayış, İbn Beyye’nin fıkhu’l-meʾâlât (sonuçlar fıkhı) adını verdiği 

yaklaşımla da bütünleşir. Neticeleri gözetmek, hükmün değişkenliğini belirleyebilir: mubah bir 

fiil haram hâline gelebilir ya da tersi gerçekleşebilir. Klasik usûl ilkeleri olan seddü’z-zera’i, 

me’âlât ve müterakkibât bu yaklaşımın araçlarıdır.309 

İbn Beyye, tahkîku’l menât yetkisinin yöneticiye ait olmasını, onun bilgiye ulaşma 

imkânının genişliğiyle gerekçelendirir. Devlet başkanı, diğer toplumsal aktörlerin 

ulaşamayacağı türden "gizli illetleri" ve sonuçları öngörebilecek bir konumda bulunduğu için, 

sosyo-politik meselelerde maslahatın takdiri ve ‘menât’ın tespiti konusunda ayrıcalıklı bir 

konuma sahiptir.310 Bu bağlamda yöneticinin yalnızca dış ilişkilerde değil, iç siyasette de 

tahkîku’l menât yetkisine sahip olduğu kabul edilir. Barış antlaşmaları, savaş ilanı, şeriatın 

tatbiki gibi alanlarda yöneticinin içtihadî takdiri, fakihin teknik hükmünden daha belirleyici 

hale gelir.311 

II. İbn Beyye'de Fıkhu’l-Ekalliyâtın Kavramsal Çerçevesi 

İbn Beyye'ye göre “ekalliyat” terimi, fıkıh literatüründe önceki dönemlerde bilinmeyen 

ve hicri 15. yüzyılda yani son asırda gelişen yeni bir ıstılah olarak ortaya çıkmıştır. Bu kavramın 

doğuşu özellikle Fıkıh Konseylerinin Batı ülkelerinde yaşayan Müslüman toplumların 

 
307 Abdullah b. Beyye, Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’, 139. 
308 Abdullah bin Beyye, İsârât Tecdîdiyye fî Hukûli’l Usûl, 100-101. 
309 Bayyah, The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio Legis (al-Ijtihad Bi Tahqiq Al 

Manat), 44. 
310 Bayyah, The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio Legis (al-Ijtihad Bi Tahqiq Al 

Manat), 34. 
311  

 



78 

 

meseleleriyle ilgilenmeye başlamasına dayanır. Bu süreçte başı çeken kurum Rabıtatü’l-

Alemi’l-İslâmî olup ardından Munazzamatü’t-Teavünü’l-İslâmî gelmektedir.312  

Ekalliyât kelimesi, Batı dillerindeki “minorite” kavramının tercümesidir. Bu kavram, 

sayı bakımından çoğunluktan az olan ve hâkimiyetin tamamını ya da büyük bir bölümünü 

elinde bulundurmayan, kendine has sosyokültürel özellikler taşıyan toplulukları ifade eder.313   

İbn Beyye Fıkhu’l-ekalliyât kavramının İslam dünyasında yoğun tartışmalara sebep 

olduğunu söyler. Bu kavram Avrupa Fetva Konseyi’nin Dublin’de gerçekleştirdiği bir oturum 

neticesinde meşruiyet kazanmış ve yeni bir terim olarak kullanılmaya başlanmıştır. Avrupa 

Fetva Konseyinin Fıkhu’l-ekalliyâtı "Bilâd-ı İslâm dışında yaşayan Müslümanlara müteallik 

fıkhî ahkâm" olarak tanımladığını nakleder. Ona göre tarih boyunca azınlık durumunda 

bulunanlar çokça zulüm ve kötülüklere maruz kalmıştır. Günümüzde dahi Kosova ve Bosna-

Hersek gibi bölgelerde bu tür trajedilere şahit olunmaktadır. Ancak çağdaş dünyada insan 

hakları nizamının ortaya çıkışı, azınlıkların çoğunluk toplumları içerisinde daha rahat 

yaşamalarına vesile olmuştur.314  

Özellikle Batı dünyasında Protestanlık ve Katoliklik arasındaki çatışmaların ardından 

geliştirilen birlikte yaşama deneyimi, Afrikalı ve Asyalı azınlıkların ortaya çıkmasına da zemin 

hazırlamıştır. Bu olgunun arkasındaki en önemli sebeplerden biri ona göre kolonyalizmdir. 

Sömürgecilik, sömürülen ülkelerdeki işçilerin sömürgeci devletlere göç etmelerine sebep 

olmuştur.315 Dünya çapında yaşanan bu zulme karşın İslam medeniyeti, dini vecibelerini yerine 

getirme ve kendi mahkemelerini işletme imkânı tanıyarak ekalliyât haklarını düzenleyen köklü 

bir medeniyettir. Mısır'daki Kıptîler 14 asır boyunca İslam himayesinde bu şekilde 

yaşamışlardır. Benzer şekilde, Yahudiler de Mağrip bölgesinde benzer bir tecrübeye sahip 

olmuştur. Birinci Dünya Savaşı'ndan sonra uluslararası hukukta da azınlıkların korunmasına 

yönelik birçok anlaşma yapılmış, Birleşmiş Milletler ise bu meseleyi en önemli 

problemlerinden biri olarak ele almıştır.316  

Gayri müslim ülkelerde yaşayan Müslüman azınlıkların durumu, İbn Beyye tarafından 

zaruretin geniş manasıyla zaruri bir durum olarak tasvir edilmektedir. Bu zaruret, hâcet kavramı 

ve daha özel anlamda zaruret halleriyle bağlantılıdır. Dolayısıyla, bu gruplar için daha hususi 

 
312 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 251. 
313  
314 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 252. 
315 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 251-252. 
316 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 253. 



79 

 

bir fıkhî yaklaşıma ihtiyaç duyulmuştur. Ancak burada söz konusu olan, İslam'ın temel 

kaynakları olan Kitap ve Sünnet dışında yeni bir fıkıh ihdas etmek değildir.317 Fıkhu’l-ekalliyât, 

fıkhın temel çerçevesinden sapmadan, yalnızca azınlıkların yaşadığı zaruret ve ihtiyaçlara özel 

hükümleri temyiz ve tahsis etmek amacıyla fıkhın ekalliyatlara izafe edilmesi anlamına gelir.318 

III. Fıkhu’l-Ekalliyât’ın Temellendirilmesi 

 تجََاذَبَهَا المَقَاصِدُ والفُرُوعُ    عُقُودُ المُسلِمينَ بدَِارِ غَربِ 

 إلى طَرَفِ فَيُفْرِطُ أو يُضِيعُ    ومِيزَانُ الفَقِيه يجَُورُ طورا  

 وفي الكلي مُنْفَسَحٌ وَسِيعُ    ففي الجُزْئيِ ضِيقٌ وانْحِصَارُ 

 سُطُوعُ بجُِزئي النُّصُوصِ لَه    ونُورُ الحَقِّ مَصْلحََةٌ توُازَى 

رُورَةِ قدَْ يُطِيعُ  مآلات النظر لها اعتبار     وحَاجِيُّ الضَّ

 يَكنُْ فيِ القَيْسِ مَنْهَجُكَ البدَِيعُ    فَزِنْ هِذَا بذََاكَ وذَا بِهَذَا

     319وجَاوزه إلى مَا تسَْتطَِيعُ    فَإنِْ لمَْ تسَْتطَِعْ أمرا  فدَعَْهُ

İbn Beyye, Fıkhu’l-ekalliyât’ın esas amacını azınlıkların dini hayatlarında nasıl bir yol 

izlemesi gerektiğine dair yazılı bir metin oluşturmak olarak belirlemiştir. Bu amaç üç temel 

cihette toplanır: Bunlardan ilki Müslüman bireyin imanını ve dinini yalnızca fert seviyesinde 

 
317 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 253-254. 
318 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 254. 
319 Abdullah b. Beyye’nin Fıkhu’l Ekalliyât için vazettiği kaideleri manzum hâline getirmiştir. bk.Abdullah bin 

Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 254. Tercümesi ise şu şekildedir: 

Müslümanların akitleri garp diyarında, 

Maksatlar ile fer‘î meseleler arasında çekişmeye uğrar. 

 

Fakihin terazisi sapar bazen yerinde, 

Ya ifrata kaçar ya da hükmü zayi eder. 

 

Cüz’îde darlık ve kuşatılmışlık vardır, 

Küllîde ise genişlik ve ferahlık bulunur. 

 

Hakkın nuru, maslahattır; 

Cüz’î nasslara denk gelir, onun da bir parıltısı vardır. 

 

İşlerin sonuçları hesaba katılmalı, 

Hâcî (ikincil ihtiyaçlar), bazen zarurete tâbi olur. 

 

Bunu bununla, bunu da ötekiyle tart, 

Ki ölçmede yönteminin güzelliği ortaya çıksın. 

 

Eğer bir şeye gücün yetmiyorsa onu terk et, 

Ve gücünün yettiği şeye yönel, onu tercih et. 

 



80 

 

değil, aynı zamanda cemaat seviyesinde yaşamasıdır. İkincisi azınlıkların içinde bulunduğu 

diğer toplumlarla ilişkilerini sürdürmesi ve dini değerlerin merhamet, sevgi ve insan haklarına 

saygı gibi insani ortaklıkları harekete geçirecek şekilde yaşamalarıdır. Üçüncü ve son hedef ise 

dinin temel değerlerini ilişkileri güçlendiren bir araç olarak ortaya koymasıdır.320  

İbn Beyye’nin perspektifinde Fıkhu’l-ekalliyât, Müslüman bireylere fıkıh mirasından 

hareketle güzel davranışlar için normlar sunar ve Allah’ın arzında insanlarla birlikte nasıl 

yaşanması gerektiğini öğretir. Bu yaklaşım, Hz. Peygamber’in (sas) "Bilâd Allah'ın bilâdıdır. 

Kul Allah'ın kuludur. Nerede hayırlı bir yere rastlarsan orada ikamet et."321 hadisinde ifadesini 

bulur. Din, İbn Beyye’ye göre enerji gibidir; doğru kullanıldığında sevinç, refah ve kalkınmayı 

getirir, yanlış kullanıldığında ise yıkıma sebep olabilir.322 Fıkhu’l-ekalliyât, aynı zamanda dinin 

cihat anlayışını da düzenlemekte, cihadın devletler tarafından ilan edilmesi gereken bir saltanat 

işi olduğunu, cemaatlerin veya bireylerin bu konuda yetkili olmadığını vurgular. Azınlık 

Müslümanların “cihadı”, dini hayatlarını güzelleştirmek, müesseselerini güçlendirmek ve 

evlatlarını dini ve dünyevi anlamda terbiye etmektir. Bu bağlamda, Fıkhu’l-ekalliyât dini hayatı 

kolaylaştırır, Müslümana dininde ferahlık ve kolaylık sağlar.323  

İbn Beyye’ye göre azınlıklar, içinde bulundukları toplumlar karşısında üç farklı tavır 

sergileyebilirler: izolasyon (in’izal), mündemiçlik (integration) ve çözülme (zevbân). İbn 

Beyye, vasatî bir anlayışla mündemiçlik tavrını önermekte ve azınlıkların kendi kimliklerini 

koruyarak toplumla olumlu bir etkileşim içinde olmalarını savunmaktadır.324 İkinci tarafı 

savunması bağlamında amaçlarının yanı sıra Fıkhu’l-ekalliyâtın maksatlarını şu şekilde 

zikretmektedir: Müslüman azınlıkların cemaat ve fert düzeyinde dini hayatını korumak, tedrici 

bir şekilde İslam’ın tebliğini sağlamak, küresel medeni ortamda diğer toplumlarla güven esaslı 

ilişkiler kurmak ve azınlık yaşamında cemaatleşmeyi teşvik eden bir fıkıh oluşturmak.325  

Fıkhu’l-ekalliyât, yeni fıkhî veya usûlî kaideler icat etmekten ziyade, mevcut küllî 

kaidelerin azınlıkların gerçekliği bağlamında yeniden yorumlanmasına yönelir. Kaynakları 

 
320 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 255. 
321 Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel, 3/37 (1423). 
322 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 256. 
323 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 256. Fıkhu’l ekalliyât her ne kadar modern bir olgu 

olsa da azınlıklar konusunda hükümler tecrübenin az olması sebebiyle sınırlı da olsa mevcuttur. Fıkha yüklenen 

bu fonksiyonların benzeri Endülüs’te yaşayan Müdeccenler için de yüklendiğini görmekteyiz. Ayrıntısı için bk. 

Brian Catlos, Ortaçağ Latin Hristiyan Alemi Müslümanları 1050-1614, ed. Sümeyra Tahta, çev. Ahmet 

Demirhan (Gav Perspektif, 2022), 342-350. Ayrıca bk. Kathryn A. Miller, “Muslim Minorities and the 

Obligation to Emigrate to Islamic Territory: Two fatwas from Fifteenth-Century Granada”, Islamic Law and 

Society 7/2 (2000), 256-288. 
324 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 257. 
325 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 257. 



81 

 

Kitap ve Sünnet başta olmak üzere, ref’ul harac kaidesi, ihtiyaçların zaruret mertebesine 

indirilmesi, zaman ve mekânın hükme etkisi, umum-ı belva gibi şer’î külliyatı içerir. Ayrıca 

Fıkhu’l-ekalliyât, diyâr-ı ekalliyât bağlamında ortaya çıkan meselelerde cüz’i nasları da esas 

alır.326 İbn Beyye, gayri müslim diyarda yaşamanın bazı şer’î hükümlerin sükutuna sebep 

olabileceğini belirten görüşleri benimser. Bu konuda Amr b. el-Âs, Nehaî, Sevri, Ebû Hanîfe, 

İmam Ahmed ve Malikîlerden Abdülmelik b. Habîb’in görüşlerine atıf yapar.327  

İbn Beyye’ye göre içtihat teknik olarak üç farklı türde gerçekleşmektedir. Bunlardan 

ilki, yeni içtihat olup Kitap ve Sünnet gibi iki temel kaynaktaki naslara dayanarak yeni 

meseleler hakkında kıyas yoluyla hüküm oluşturmayı içerir. Bu tür içtihat, doğrudan klasik 

metodolojiye dayanmakta ve yeni gelişen olaylar için şer‘î bir çözüm üretmeyi hedeflemektedir. 

İkinci tür ise, tahkîku’l-manât üzerine bina edilen içtihattır. Şâtıbî’nin ifadesiyle bu tür içtihat 

hiçbir zaman kesintiye uğramaz. Zira burada yapılan işlem, üzerinde ittifak edilmiş bir külli 

kaidenin yeni bir vâkıaya tatbik edilmesinden ibarettir. Bu tür içtihat yalnızca müçtehitlere özgü 

olmayıp, mukallitler de bu alanda faaliyette bulunabilir. Böylelikle hem müçtehit hem mukallit, 

mevcut ilkeleri yeni olaylara uygulamada ortak bir sorumluluk üstlenmiş olur. Üçüncü tür, 

tercihî içtihattır. Bu içtihat biçimi, zamanında zayıf (merdûd) kabul edilmiş bir görüşün, 

delilinin tamamen ortadan kalkmaması ve yeni ortaya çıkan maslahatların ağırlık kazanması 

sebebiyle yeniden tercih edilmesini ifade eder. Malikî fıkhında bu yönteme "cerayânu’l-ʿamel" 

(toplumda uygulamanın sürekliliği) adı verilmektedir. 328  Bu üç içtihat türü, fetvayı belirleyen 

üç ana unsurla bağlantılıdır: Azınlıkların yaşadığı sosyolojik vakıa, icmâlî deliller (usûlî 

kaynaklar), tafsîlî deliller (ayetler, hadisler, icmâ, kıyas gibi). Bu unsurların birlikte 

değerlendirilmesiyle fetva, diyalektik bir süreç, çözüm arayışı ve denge içerisinde doğar. Bu 

yaklaşım sayesinde fakih; fetvanın doğasını, ihtiyacın derecesini, delilin gücünü ve hükmün 

seviyesini doğru bir şekilde kavrayabilir. Ayrıca, küllî ile cüz’î ilkeler arasındaki ilişkiyi 

dikkatlice yöneterek, her birine hak ettiği ölçüde değer verir ve hüküm tesis eder. Bu noktada 

Malikî fakihlerin geliştirdiği "el-kâʿidetu’l-beyniyye" prensibi önem arz etmektedir. Bu kaide, 

bir meselede iki farklı yönün bulunması durumunda, her bir yöne uygun iki farklı hüküm 

verilmesini öngörür. Böylece meselede mevcut olan iki ayrı delil göz önünde bulundurularak 

hüküm istinbat edilir. İbn Beyye, bu içtihat türlerinin günümüzde azınlıkların yaşadığı pek çok 

meselede de gözlemlenebileceğini belirtir. Bunlar arasında nikâh akitleri, mali muameleler, 

 
326 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 258. 
327 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 258-259. 
328 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 259. 



82 

 

yeme-içme ve giyim gelenekleri, tebrikleşme ve taziyeleşme âdetleri, siyasi partilere katılım, 

adaylık ve seçimlerde oy kullanma gibi pratikler yer almaktadır.329 

Son olarak, İbn Beyye, azınlıkların yaşadığı toplumların materyalist felsefesine ve aile 

yapısının zayıflığına karşı, Müslüman bireyin sağlam bir akide ve amel çizgisine sahip olması 

gerektiğini vurgular. Bu bağlamda, Muhammed b. Zeyd el-Kayravanî’nin Risalesi'nde330 

sunduğu Ehl-i Sünnet akidesinin özellikle gurbetteki Müslümanlar için en faziletli öğreti 

olduğunu ifade eder. İbn Beyye'ye göre, Müslüman toplumun cami, okul ve merkez gibi 

kurumlar inşa etmesi, asimilasyonu önleyerek toplumun etkin bir üyesi hâline gelmesi 

gerekmektedir. Tüm bu süreç, vesveseden korunmuş verâ’, ölçülü cesaret ve sahih bir fıkıh 

anlayışı ile mümkündür.331 

 

IV. Fıkhu’l Ekalliyât’ın Dayandığı Kaideler 

Abdullah b. Beyye Fıkhu’l-Ekalliyat için yedi adet dikkate alınması gereken kaide 

zikretmektedir. 

1. Teysir ve Ref’i Harac Kaidesi 

İbn Beyye diğer Fıkhu’l ekalliyât müellifleri gibi kolaylık ve zorluğu kaldırma kaidesini 

esaslardan biri olarak belirlemiştir. Bu kaidenin esasını Şatîbî’den yaptığı şu alıntı ile koyar: 

“Altıncı mesele: Şâri‘ kullarını zorlayan ve meşakkat veren yükümlülükler koymayı murat 

etmemiştir. Bunun delilleri ise çeşitli unsurlardır."332 Bu unsurlardan biri “Onların sırtlarındaki 

ağır yükleri ve üzerlerindeki zincirleri kaldırır.”333 Bir diğeri ise “Rabbimiz! Bizden, bizden 

öncekilere yüklediğin gibi ağır yük yükleme.”334 Bunun yanı sıra şu ayetlerde de aynı ilkeye 

işaret edilmektedir: “Allah, hiç kimseyi gücünün yetmediği şeyle mükellef kılmaz.”335 “Allah 

sizin için kolaylık ister, zorluk istemez.”336 “Allah, din konusunda üzerinize bir zorluk 

yüklemedi.”,337 “Allah, sizden yükü hafifletmek ister; insan ise zayıf yaratılmıştır.”,338 “Allah, 

size bir güçlük çıkarmak istemez; bilakis sizi arındırmak ve üzerinizdeki nimetini tamamlamak 

 
329 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 260. 
330 Ayrıntılı bilgi için bk. Ali Hakan Çavuşoğlu, “er-Risâle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2008). 
331 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 261. 
332 Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, 210. 
333 A‘râf, 7/157 
334 Bakara, 2/286 
335 Bakara, 2/286 
336 Bakara, 2/185 
337 Hac, 22/78 
338 Nisâ’, 4/28 



83 

 

ister ki şükredesiniz.”,339 Resûlullah (sallallahu aleyhi ve sellem) de bu ilkeyi destekleyen 

sözlerinde şöyle buyurmuştur: “Ben Hanif ve kolay bir din ile gönderildim.”340 Ayrıca 

Peygamber Efendimiz (sallallahu aleyhi ve sellem) hakkında rivayet edilmiştir ki: “Resûlullah 

iki şey arasında serbest bırakıldığında, günah olmadıkça en kolay olanı tercih ederdi. Şayet 

günah içeriyorsa ondan insanların en uzak olanı olurdu.”341 

İbn Beyye’ye göre teysir ve ref’i haraca dair ikinci delil ise ruhsatların meşruiyetle sabit 

olmasıdır. Bu ise kesin bilgiyle sabit bir husustur ve İslâm dininin zaruri olarak bilinen 

hükümlerindendir. Namazda sefer halinde iken kısaltma (kasr), Ramazan'da yolculuk veya 

hastalık hâlinde orucu bozma (iftâr), iki namazı birleştirerek kılma (cem‘), zaruret durumunda 

haram olan şeylerin tüketilmesine izin verilmesi gibi örnekler, Şeriatın ruhsat tanıdığını ve bu 

ruhsatların meşakkatin giderilmesini amaçladığını açıkça göstermektedir. Daha başka birçok 

delil şeriatın kolaylaştırmayı ve zorlukları kaldırmayı hedeflediğini göstermektedir.342 

2. Zamanın Değişmesiyle Fetvanın Değişmesi Kaidesi 

Mecelle’ye atıfla bu kaideyi ele alan İbn Beyye zamanın değişmesiyle fetvanın değişeceği 

düşüncesinin sahabeden itibaren mevcut olduğunu iddia eder. Hz. Ömer’in müellefe-i kulûb’u 

zekâttan mahrum etmesi ve zina haddinde sürgün cezasını kaldırmasını ve Hz. Osman’ın yitik 

devenin alınmasını uygun görmesini delil olarak getirmektedir. Zamanın değişmesiyle değişime 

uğrayacak hususların içtihadi meseleler olduğunu vurguladıktan sonra namaz, oruç, daru’l 

İslam’da ribanın haram olması gibi hususların kat’iyetten olup değişemeyeceğine değinir.343 

Fetvadaki bu değişim şer‘î bir maslahatın baskın hâle gelmesi ya da yeni bir fesadın ortaya 

çıkması gibi gerekçelere dayanır. Buna örnek olarak Hanefi mezhebindeki şu meseleyi 

vermektedir: İmam Ebû Hanîfe ve iki öğrencisi, Kur’an öğretimi karşılığında ücret 

alınamayacağını söylemişlerdir. Ancak sonraki fakihler, devlet hazinesinden öğretmenlere 

ödenen maaşlar kesilince, geçim sıkıntısının Kur’an öğretimini ortadan kaldıracağını öngörmüş 

ve buna ruhsat vermiştir. Aynı şekilde ezan ve imamlık için de ücret caiz görülmüştür.344 Bütün 

bunlara binaen dâru’l ekalliyatta yaşayanlar için maslahat ve mefsedet gözetilerek fetvada 

değişikliğe gidilebilir. 

 

 
339 el-Mâide, 5/6. 
340 Ahmed b. Hanbel, Müsned, Buhârî, Menâkıb, 23. 
341 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 265. 
342 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 266. 
343 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 277. 
344 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 280. 



84 

 

3. Hâcetin Zarûret Menzilesine Tenzili 

İbn Beyye bu kaideyi açıklamadan önce kavram işçiliğine girişmektedir. Hem zaruretin hem 

de hacetin hem lügavi hem fıkhî hem de usulî manalarını çeşitli kitaplardan şahitler getirerek 

ve taksimlere giderek açıklamaktadır. Ona göre zaruretin ikisi fıkhî bir tanesi usûli olmak üzere 

üç anlamı vardır. Birinci tür zaruret en üst düzeydeki zaruret hâlidir ki bazı istisnalar dışında 

haramları helal kılar. İkinci tür birincisinden daha düşük düzeydeki bir zaruret hâlidir ki 

genellikle hacet olarak adlandırılır. Ancak fukaha ikinci türe zaruret derken zaman zaman 

zarureti geniş anlamda kullanmıştır.345 Bu iki fıkhî manası dışında bir de usulî manası 

olduğundan bahseder. Usulî manası cins itibariyle genel bir zaruret durumudur. 

Birinci tür zarureti yani dar anlamdaki fıkhî zarureti Suyûtî’ye atfen şu şekilde tanımlar: 

“Zaruret, kişinin haram olan şeyi yemediği takdirde helak olacak ya da helake yaklaşacak bir 

noktaya ulaşmasıdır. Bu durum haram olanı yemeyi mubah kılar.”346 Bu tür zaruret cinsinde 

genel bir hüküm tesis etmeyen, her bir şahısta ayrı ayrı tahakkuku aranan bir zarurettir.347 İbn 

Beyye daha geniş manada ve hacet anlamında kullanılan zarurete dair dört mezhepten örnekler 

getirmektedir.348 Üçüncü yani usulî anlamdaki zarureti ise yine Cüveynî’ye atfen açıklar. Bu tür 

zaruret tekil tür fertlerinde anlamların ayrıca tahakkuk etmesinin aranmadığı zaruret türüdür. 

Buna örnek olarak bey’ akdini verir. Bey’ akdi zaruri işlemlerdendir. Çünkü insanlar 

ellerindekini birbirleriyle değiştirmezlerse bu açık bir zarurete yol açar.349 İbn Beyye, Şâtibî’nin 

çok daha açık ifade ettiğini söyleyerek nakilde bulunur: “Zarurî olanın anlamı şudur: Dinin ve 

dünyanın maslahatlarının ayakta durması için vazgeçilmez nitelikte olan şeylerdir. Şayet bu 

maslahatlar ortadan kalkarsa, dünya işlerinin düzeni bozulur, fesat ve kargaşa yayılır, hayat 

kaybı olur; din açısından ise kurtuluş ve nimet kaybedilir, insan hüsrana uğrar.”350 İbn Beyye 

bu zaruretin aslında maslahat olmasına rağmen neden zaruret olarak adlandırıldığına da 

değinmektedir. Bu ya insanların hayatının düzeni için zarurî olmalarından dolayıdır ya da 

onların şer‘an gözetilmesi, kesin olarak meşru maksatlardan olduğunun bilinmesindendir. Bu 

bilgi ise tek bir delile değil, sayılamayacak kadar çok delile dayanır.351 

 
345 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 285-288. 
346Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 288. Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî 

Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî es-Süyûṭî, el-Eşbâh ve’n-Neẓâîr (b.y.: y.y., 1411/1990), 85. 
347 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 288. 
348 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 289-290. 
349 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 291. Atıf için bk. Ebû’l-Meʿâlî ʿAbdulmelik b. 

ʿAbdullâh el-Cuveynî, el-Burhân fî ʾUṣûli’l-Fıḳh, thk. Ṣalâḥ b. Muḥammed b. ʿAvîḍa (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1418/1997), 79. 
350 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 291. Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, 71. 
351 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 291.   



85 

 

İbn Beyye’ye göre zaruret, tabiatı gereği sıkıntı ve meşakkat doğuran bir durumdur. Ancak 

bu sıkıntı her zaman aynı düzeyde değildir. Zaruret, mantık ilminde el-kulliyyü’l-muşekkik (eşit 

derecede olmayan tümel kavram)352 kategorisindedir. Bu çerçevede, “zaruret”, “meşakkat” ve 

“ihtiyaç” kavramlarının üçü de müşekkik tümeldir. Bu farkındalık, dilcilerin ve fakihlerin 

ifadeleri arasındaki çeşitliliğin anlaşılmasında anahtar rol oynayabilir. Zaruret, bazen en üst 

düzey şiddet hâline; bazen de daha düşük seviyelerdeki ihtiyaç hallerine delalet edebilir. 

Dolayısıyla her durumda aynı hüküm değil, farklı hükümler ortaya çıkabilir.353 

Hâcette de taksime giden İbn Beyye iki farklı hâcetten söz eder. Bunlardan ilki zaruret 

menzilesine tenzil olunan hacettir ki yukarıda bu türün bahsi yukarıda geçmiştir. Bir de fikhî 

manadaki geçici hâcet vardır. Fıkhî manadaki bu hâcet zarurete eklemlenmiş ihtiyaçtır. Bu, 

zaruret ve ızdırar (zorunluluk) kavramlarının anlamının genişletilmesi babındandır. Zira 

"zaruret" lafzı müşekkiktir; yani bir tümel olup, anlamı bazı fertlerinde diğerlerine göre daha 

şiddetlidir. Kim anlamı genişletirse, orta seviyeye “ihtiyaç” adını verir; kim anlamı dar tutarsa, 

sadece en üst düzey sınıra “zaruret” adını verir.354 

İbn Beyye usulî hâcet ile ilgili Cüveynî’den alıntı ile şunları nakletmektedir: Bu tür hâcet 

zaruret mertebesine varmayan hâcettir. Böyle olmasının sebebini icare örneği üzerinden açıklar. 

İcarenin geçerli olmasının sebebi insanların meskene ihtiyaç duymasıdır. Ancak herkes bir eve 

malik olma imkânına sahip değildir. Malikler de evlerini karşılıksız vermeye yanaşmazlar. Bu, 

açık bir ihtiyaçtır fakat satım vb. işlemlerde söz konusu olan zaruret seviyesine ulaşmaz.355 

İkinci tür olan fikhî ihtiyaç sürekli bir etki meydana getirmez, daimî bir hüküm de tesis etmez. 

Aksine zaruret gibi gereği kadar takdir olunur. Bunun örneği ise meyvenin olgunlaşmadan 

satılmasına cevaz verilmesidir. Bir ihtiyaca binaen meyvenin olgunlaşmadan satılması caizdir. 

Bu sadece ihtiyacın vuku bulduğu yerde hüküm tesis eden bir hâcettir. Şahsidir, yani ihtiyaç 

sahibi olmayan biri için caiz olmaz. İbn Beyye usulî hâcet ile fıkhî hâcet arasındaki farkın bu 

olduğunu ifade etmektedir. Özetle usûlî ihtiyaç, hükmü daimî olarak tesis eder; ferdî örneklerde 

tahakkukunun aranmasına gerek yoktur. Nitekim selem akdi hem ihtiyaç sahibi hem de olmayan 

için câizdir. Aynı şekilde Malikilere göre normal şartlarda uzaktan alışveriş yapmak caiz değil 

 
352 Külli müşekkik fertleri arasında şiddet ve zayıflık bakımından farklılık bulunan anlamına gelir. Mesela 

kağıttaki beyazlık gömlekteki beyazlıktan daha güçlüdür. Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-

ekalliyat, 294. 
353 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 294. 
354 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 313. 
355 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 297. 



86 

 

iken kişinin pazara gitme gücünün olmaması sebebiyle doğan ihtiyaçtan ötürü birkaç mil 

uzaktan alışveriş yapabiliyor olması fıkhî ihtiyacın örneğidir.356 

Hacet ve zaruret kavramlarını netleştirdikten sonra hacetin zaruret menzilesine tenzili 

tartışmasıyla konuya devam eder. Bu kaide İslam hukukunda meşhur olmuş külli kaidelerden 

biridir. İbn Beyye öncesinde de tartışmalara yol açmış bir kaidedir.357 İbn Beyye’ye göre 

haramın mübah kılınmasında ihtiyaç mutlak olarak zaruretin yerine geçirilemez.358 Asıl olan 

yalnızca zaruretin haramı mübah kılmasıdır. Bu kaide hâcet için yaygın şekilde kullanılamaz. 

İmam Şafiî’den naklen şöyle söylemektedir: “İhtiyaçla ancak zaruret hâlinde haramlar helal 

olur.”, “İhtiyaç kimseye birinin malını alma hakkı vermez.” Suyûtî’nin de zaruret hâlinde leş 

yemenin başkasının malını almaya mukaddem olacağını ifade ettiğini nakleder.359 

İbn Beyye bu kaideyi çeşitli klasik eserlerden alıntılar yaparak tafsilatıyla açıklamasına 

rağmen kitabının fetvalar kısmında yalnızca iki yerde zikretmektedir. O da azınlık fıkhı 

açısından en tartışmalı meselelerden biri olan dârulharpte bir Müslümanın faiz ile ev almasının 

caiz olup olmadığı meselesidir.360 Bir diğer yer tekafül sigortasıdır.361 Her iki meselede de 

hacetin umumileşmesiyle beraber zarurete dönüştüğünü, zarurete binaen mahzuratın mübah 

hâle geldiğini ifade eder. 

4. Örf 

İbn Beyye sözüne örfün dört mezhep indinde muteber olduğuna değinerek başlar. Ardından 

dört mezhepten nakillerde bulunur.362 Yaptığı nakillere binaen örfün hüküm istinbâtında esas 

olabileceğini iddia eder.363 Bununla birlikte istihsânen âmm lafzı tahsis edebilir, aynı zamanda 

fetvanın değişmesine de sebebiyet verebilir. Bu sebeple ulema örf konusunda müçtehit ile 

mukallid arasında bir ayrıma gitmemişlerdir.364 Dolayısıyla kişi, örfün ışığında kendi imamının 

(mezhebinin) görüşünü gözden geçirebilir. Hatta bu konuda ihtilaf olmakla beraber bazen 

geçerli olan örfün değişmesi nedeniyle, nassın zahirine (lafzî anlamına) muhalefet edebilir. 

Çünkü bu mesele, tahkîku’l-manât (hükmün illetinin uygulanacağı yerin belirlenmesi) 

 
356 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 313-315. 
357 İbn Beyye de bu kaidenin tenkit edildiğini ifade etmektedir. bk. Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve 

Fıkhu’l-ekalliyat, 299. Kaideyle ilgili tüm tartışmalar için bk. Temel Kacır, “Bir Kaidenin Serencamı: Hâcet 

Umumi Olsun Hususi Olsun Zaruret Menzilesine Tenzil Olunur”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 20/2 (15 Aralık 

2016), 137-173. 
358 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 300. 
359 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 300-301. 
360 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 334, 404. 
361 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 529. 
362 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 350-351. 
363 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 351. 
364 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 351. 



87 

 

kapsamındadır.365 Örfün hüküm çıkarmadaki bu konumundan ötürü müçtehidin insanların 

ahvalini ve adetini bilmesi şart koşulmuştur.366 

İbn Beyye bu başlık altında yaptığı çokça alıntıdan sonra kendisi şu soruyu sormakta ve 

cevaplamaktadır: Örf, zamanla tekrar tekrar değişmektedir. Şayet önceki zamanlarda 

bulunmayan yeni bir örf ortaya çıkarsa müftünün, nassla sabit bir hükme muhalefet ederek bu 

sonradan ortaya çıkan örfe tâbi olması câiz midir? İbn Beyye’ye göre bu sorunun cevabı evettir. 

Daha önce geçen meselelerde sonraki dönem âlimlerinin nassla sabit olan hükümlere muhalefet 

etmesi ancak imamın zamanından sonra ortaya çıkan yeni bir örf sebebiyledir. Dolayısıyla 

müftünün, örfî lafızlarla ilgili konularda olduğu gibi müctehidin kendi zamanının örfüne 

dayanarak bina ettiği hükümlerde de kendi zamanında ortaya çıkan yeni örfe uyması câizdir. 

Ona göre bu selef ulemanın yolunu takip etmenin ta kendisidir. Bu ancak müftünün rey sahibi, 

doğru bir bakış açısına ve şeriatın kaidelerine dair bilgiye sahip biri olması hâlinde geçerlidir. 

Ancak bu şekilde üzerine hüküm bina edilmeye elverişli olan örfle, olmayanı ayırt edebilir.367 

Son olarak İbn Beyye’ye göre örf iki çeşittir. Bunlar genel (örf-i âmm) ve özel (örf-i hâss) örftür. 

Genel örf, genel bir hükmün sabit olmasına delil teşkil eder ve kıyas ile nakli tahsis etmeye 

elverişlidir. Özel örf ise ancak özel bir hükmün sabit olmasına delil olur. Eğer kıyasa veya nakle 

muhalifse, o zaman tahsis için geçerli olmaz.368 

İbn Beyye’ye göre örf kaidesi azınlıkların lehine bir işlev görebilir. Seçim kampanyalarına 

katılma, dinî sembol taşımayan ve o ülke halkına özgü kıyafetlerle giyinme gibi özellikle 

yaşadıkları ülkelerde yerleşmiş olan örfî uygulamalar ve yasal sistemlerin öngördüğü 

düzenlemeler bağlamında kolaylık sağlayabilir. Bu tür uygulamalar maslahatın celbine ve 

mefsedetin def’ine vesile olur. Ayrıca bu kapsama, nasslarla doğrudan çelişmeyen, ancak bazı 

genel hükümleri tahsis eden muâmelât hükümleri de dahildir.369 

 

 

 
365 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 352. 
366 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 353. İbn Beyye bunu zikretmesinin akabinde 

zamanın değişmesiyle fetvanın değişmesi kaidesinde verdiği örnekleri zikretmektedir. Bir dönemde ortaya çıkan 

fitne, fesat ve ahlakın bozulmasından ötürü fetvada değişime gidilmesinin örfle yakından alakası yok gibi 

görünmektedir. Ancak İbn Beyye ısrarla bunun da örf ile alakalı olduğuna dair örnekler zikretmektedir. bk. 

Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 354-355. 
367 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 358-359. 
368 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 361. 
369 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 363. 



88 

 

5. Tahkîku’l Menat370 

Bağlama kökünden gelen menât, hükmün kendisine bağlandığı illet anlamına gelir. 

Tahkîku’l menat ise bir hükmün illetinin üzerinde ittifak edilen bir şekilde uygulanacağı fer’de 

gerçekleşip gerçekleşmediğini tespit etmektir.371 Bunun örneği kedideki temiz olma hükmünün 

‘tavvafe’lik ortak illeti ile fareye de taşınmasıdır. Bu uygulamanın üzerine ittifak edilmiş, 

meşruiyeti nass ile sübut bulmuştur. Tahkîku’l menât kesintiye uğramaz. Bunun sebebi 

mükellefiyetin tahkîku’l menât ile mümkün olmasıyla alakalıdır. İbn Beyye’ye göre bu kaidenin 

azınlık fıkhındaki uygulama alanı, şer‘in hükmü bir vasfa, şarta, mâni‘e veya sebebe bağladığı 

bütün meselelerde, fakihin uzmanlara başvurmasına dayanır.372 Böylece bu unsurlardan 

herhangi birinin oluşup oluşmadığı tespit edilir, ona göre uygun hüküm verilir. Mesela yasaklı 

maddeler içeren yiyecekler veya alkol ihtiva eden ilaçlar konusunda tahkîku’l menât, 

kimyagerlerin belirlediği istihâle derecesiyle gerçekleştirilir.373 

İbn Beyye tahkîku’l menâtın türler ve kişiler bağlamında da söz konusu olduğunu ifade 

eder. Meselenin bu şekilde değerlendirilmesi ona göre şu an Batı toplumunun ihtiyaç duyduğu 

bir şeydir. Bunu vuzuha kavuşturmak için Şâtıbî’den şu nakilde bulunmaktadır: “Ali 

(radıyallahu ‘anhu) şöyle demiştir: ‘İnsanlara anlayacakları şeyleri anlatın; yoksa Allah ve 

Resulü’nün yalanlanmasını mı istiyorsunuz?’ Buradan anlaşılıyor ki ilmin aktarılması 

sınırlı/sınıflı bir şekilde olmalıdır. Zira kimi meseleler bir topluma uygunken başka bir topluma 

uygun olmayabilir.”374, “Ulemâ, ‘rabbânî’ kavramı hakkında şöyle demiştir: ‘Rabbânî, ilmi 

küçük meselelerden başlayarak öğretendir.’ Bu sıralama işte bu kapsama girer.”375 

6. Sonuçların Dikkate Alınması 

İbn Beyye’ye göre maslahatın alanına giren ve onun yolundan ilerleyen esaslardan bir diğeri 

de söz ve fiillerde sonuçlara bakma (nazar fî’l-me’âlât) kaidesidir. İbn Beyye Şatıbî’den naklen 

müftünün vereceği fetvada fetvasına dair örneklere bakması gerektiğini ifade eder. Bunun yanı 

sıra fiiller ister muvafık isterse de muhalif olsun onların sonuçlarına bakmak, şeriaten gözetilen 

 
370 Fıkhu’l ekalliyatın dayandığı kavaid-i kübralar sayılırken tahkîku’l menata yer verilmesine rağmen beşinci 

sıra sayısı eklenmemiştir. Ondan sonra gelen “en-Nazar fi’l Meâlât” başlığı altıncı olarak zikredilmiştir Bu da 

kitabın dizgi açısından düzensiz olduğuna işaret etmektedir. Ayrıca konuyu Tenbîhu’l-Mera’ci’ fî Ta’sî’li Fıkhi’l-

Vâki’ isimli eserinde genişçe ele aldığından burada ayrıca ayrıntıya girmemektedir. 
371 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 363. 
372 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 364. 
373 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 364. İbn Beyye yalnızca burada tahkîku’l menâtın 

böyle bir işlevinden bahsetmektedir. Fıkhu’l vâki’i temellendirdiği Tenbîhu’l Merâ’ci’ isimli eserinde bu sürece 

herhangi bir uzmanın dahlinden bahsetmemektedir. 
374 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 364. 
375 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 364-365. 



89 

 

ve makbul sayılan bir esastır. Çünkü müçtehit, mükelleflerden sadır olan bir fiilin yapılması ya 

da terk edilmesi hakkında hüküm vermezden önce o fiilin neticesinin nereye varacağını dikkate 

almak zorundadır. Yine bazen bir fiil doğuracağı mefsedet sebebiyle gayrimeşru olabilir. Ancak 

fiilin sonucu tersine bir maslahat doğurabilir. Dolayısıyla birinci durumda hüküm doğrudan 

meşruiyet olarak ifade edilirse, bu maslahatı celbetme çabası eşdeğer veya daha büyük bir 

mefsedete yol açabilir. Bu da meşruiyetin mutlak şekilde ifade edilmesini engeller. Aynı şekilde 

ikinci durumda, gayrimeşrûiyet hükmü mutlak şekilde ifade edilirse, bu da mefsedeti defetme 

adına eşdeğer veya daha büyük bir mefsedete sebep olabilir. Bu nedenle gayrimeşrûiyetin de 

mutlak şekilde ifade edilmesi doğru değildir. İbn Beyye bu alanın müçtehidin çok dikkatli 

davranması gereken, girişi zor ama sonucu tatlı ve nihayetinde şeriatın maksatlarına uygun bir 

alan olduğunu iddia eder.376 

Sahabe de şeriatın maksatlarını anlayarak fillerin sonuçlarını dikkate alarak fetva 

vermişlerdir. Mesela Hz. Ömer, Hz. Peygamber’in (sas) yüz sopa ve bir yıl sürgün cezası 

verdiği bekar zinâkâr için, sürgünü terk etmiştir. Bunun sebebi Hz. Ömer’in sürgünün daha 

büyük bir mefsedet olan düşmana iltihakına yol açabilecek olmasıdır. Bir başka delil olarak 

Ömer b. Abdülaziz’in hilafeti devraldığında şeriatın bazı hükümlerinin uygulanmasını 

ertelemesini getirir.377 Ona göre sahabenin yanı sıra onları takip eden ulema da bunu idrak etmiş 

ve tatbik etmiştir. Mesela İbn Teymiyye (ö. 728), bir gün arkadaşıyla birlikte Moğollardan bir 

grubun içki içtiğine rastladığında, arkadaşı onların bu fiilini engellemiştir. İbn Teymiyye, 

Allah’ın içkiyi zikrullahı ve namazı engellediği için haram kıldığını, içkinin bu adamları 

insanları öldürmekten, kadınlara tecavüz etmekten ve insanların mallarını yağmalamaktan 

alıkoymasına vesile olduğunu, bu sebeple içkileriyle baş başa bırakmalarını söylemiştir.378 

İbn Beyye bu kaideyi zarureti defetmek için vesileleri kapamak" (والمشقة الحرج  ذرائع   (سد 

olarak adlandıranların da olduğundan bahseder. Tam aksine vesileleri açmak" (فتح الذرائع) olarak 

da adlandırılmıştır. Zira bu, mükelleflere zorluk vermemek adına bazı faziletli amellerin terk 

edilmesi anlamına gelir. Buna Hz. Peygamber’in (sas) bazı davranışlarını delil olarak getirir. 

Mesela Peygamberimiz (sas) “Ümmetime ağır gelmeyecek olsaydı, yatsı namazını geç 

kılardım.”379 demiştir. Böyle demekle meşakketten korktuğu için daha faziletli olan bir ameli 

 
376 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 366. Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, 177. C. 5. 
377 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 366-367. 
378 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 367.  Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Ebî 

Bekr b. Eyyûb ez-Zürʿaî ed-Dımaşḳī el-Ḥanbelî İbn Ḳayyim el-Cevziyye, İʿlâmu’l-Muvaḳḳıʿîn ʿan Rabbi’l-

ʿÂlemîn, thk. Muḥammed ʿAbdusaelâm İbrahim (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1411/1991), 13. C.3. 
379  Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel, 2/43 (607). 



90 

 

terk ettirmiştir. Ayrıca Hz. Peygamber (sas) münafıkları bilmesine rağmen fitneden 

korktuğundan onları cezalandırmamıştır.380 

Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi vb. kurumların aldığı kararların temellerinden birini 

fillerin me’âlâtına bakmak oluşturur. Mesela imamların dinen nikah açısından tüm şartları 

sağlamasına rağmen devlet nezdinde resmi nikah yapılmadan dini nikahı kıymamaları buna 

örnektir. Bu tür nikahlar gerekli şartları sağlamış olsa bile daha sonra kadınların haklarını 

alamaması, çocukların nesep kaydı yapılmaması gibi birçok hukukî ve toplumsal ihtilafa yol 

açabilir. Bu ise, fiilin doğuracağı sonuçlara (مآلات) bakmanın bir örneğidir. İbn Beyye bu 

yaklaşımın iki zarardan hafif olanının tercih edilmesi, maslahatın celbi ve mefsedetin def‘i 

kaideleriyle doğrudan ilişkili olduğunu ifade eder. 381 Aynı şekilde Şâtıbî’den naklen bazen 

kesin bir yasağın râcih bir maslahat sebebiyle işlenebileceğini iddia eder.382 Ona göre Malikiler 

buna binaen “cereyânü’l amel” kaidesini geliştirmiştir. Bu kaideye göre daha önce zayıf kabul 

edilen bir görüş, uygulama ile desteklenirse güçlü hâle gelebilir; mezhebin meşhur ve râcih 

görüşü bırakılarak bu zayıf görüşle amel edilebilir. Buna cevaz verilmesinin sebebi müteahhir 

ulemanın bir gerekçeye dayalı olarak tercih etmeleridir. Bu gerekçeler arasında örfün 

değişmesi, yeni bir maslahatın doğması veya bir mefsedetin def’i yer alır.383 

Sonuç olarak, nazar fî’l-me’âlât kaidesi, bir maslahatla başka bir maslahatı ya da bir 

maslahatla bir mefsedeti tartmak anlamına gelir. Ancak çoğu zaman bu kaide, öngörülen baskın 

bir maslahat veya mefsedetle ilgilidir. Bu denge, fetva ve içtihadın en temel esaslarından biridir. 

Fakih, bunu asla ihmal etmemeli ve görmezden gelmemelidir. Zira maslahatlar aynı derecede 

olmadığı gibi mefsedetler de aynı derecede değildir. Dolayısıyla hükmün derecesi özellikle 

vâciplerde maslahatın gücüne göre ya da mefsedetin büyüklüğüne göre değişir. Bazen daha 

büyük bir vâcibi korumak için başka bir vâcip terk edilebilir; bazen de daha büyük bir mefsedeti 

önlemek için küçük bir mefsedet işlenebilir.384 

7. Müslüman Cemaatin Kâdının Rolünü Üstlenmesi 

İbn Beyye’ye göre İslam şeriatı, insanların işlerini yüksek bir hikmete ve cari olan 

maslahatlara dayalı olarak tanzim etmiş, aynı zamanda sorumlulukları belirleyip onları “hıtât-ı 

şer‘iyye (şer‘î görev alanları)” olarak isimlendirilen belirli mercilere tevdi etmiştir. Bu şer‘î 

 
380 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 368. 
381 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 369. 
382 Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, 4/117. 
383 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 370. 
384 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 371. 



91 

 

görevlerden biri de kadılıktır. Bu görevi, fıkıh kitaplarında vasıfları bilinen kişiler arasından, 

devlet başkanı (veliyyü’l-emr) tarafından tayin edilen kimseler yürütür. Bu vasıfların başında 

ilim ve diyanet gelir.385 Fakat gayrimüslim ülkelerde şer‘î kadılar bulunmadığından İslami 

merkezler, Müslümanlar arasında çıkan bazı anlaşmazlıkları çözmede şer‘an geçerli bir sıfat 

kazanabilirler. Bu, fakihlerin bazen “cemâatü’l-müslimîn”, bazen de “adâlet sahibi kimseler” 

 şeklinde adlandırdığı kavramla ifade edilmiştir. Bunlar, kadının bulunmadığı (العدول)

durumlarda kadının yerini alırlar. Zira imam aslen cemaatin bir temsilcisidir. Dolayısıyla onun 

yokluğunda cemaatin onu temsil etmesi uzak bir ihtimal değildir. Buna delil olarak da 

“Müslümanların güzel gördüğü şey, Allah katında da güzeldir.” hadisini getirmektedir. 386 

İbn Beyye ulemanın kadının yokluğunda Müslüman cemaatin kadı yerine geçeceğini açık 

bir şekilde söylediklerini ifade eder. Hatta bazı nadir durumlarda kadı mevcut olsa bile bu 

mümkün olabilir.387 Özellikle Mâliki mezhebinde bunun yaygın olduğunu388 ifade etmekte, 

Mâliki mezhebinin çeşitli kitaplardan nakillerde bulunmaktadır.389 Maliki mezhebinden yaptığı 

nakillerin ardından diğer mezheplerden de nakillerde bulunmaktadır. Söz Hanefi mezhebine 

gelince yalnızca İbn Abidin’den nakilde bulunmaktadır: “Gayrimüslimlerin yönettiği ülkelerde 

(yani dârü’l-harb niteliğindeki yerlerde) Müslümanların cuma ve bayram namazlarını kılmaları 

câizdir. Bu durumda, Müslümanların rızasıyla görevlendirdikleri kişi, onların kadısı hükmünde 

olur.”390 “Bir beldenin dârü’l-harb sayılması, orada had cezalarının ve kısasın 

uygulanamayacağı anlamına gelir.”391 

Bu kaidenin tatbik edildiği bir örnek olarak gayrimüslim kadının Müslüman bir kadını 

boşamasını örnek vermektedir. Bu meselenin fıkıh kitaplarında açıkça karara bağlandığını, 

gayrimüslim birinin ayetin de gereği olarak392 Müslümanların meselelerinde ister hâkim ister 

hakem olarak hüküm verme salahiyetine sahip olmadığını ve bu konuda ihtilaf bilmediğini ifade 

eder. Ancak Müslümanların gayrimüslim ülkelerdeki durumu yani İslam mahkemelerinin 

kurulmasına izin verilmemesi ve anlaşmazlıklarının tamamen yerel mahkemelerin yasalarına 

tâbi olması gibi durumlar, bu meseleyi “zaruret” çerçevesine dâhil etmektedir. Zira zaruretlerin 

 
385 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 376. 
386 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 376. 
387 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 376. 
388 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 382. 
389 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 376-382. 
390 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 382. Muḥammed Emîn b. ʿOmer b. ʿAbdilʿazîz el-

Ḥuseynî ed-Dımeşḳî İbn ʿÂbidîn, Reddu’l-mụḥtâr ʿalâ’d-Durri’l-muḫtâr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1412/1992), 

4/175. 
391  Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 383.  
392 “Allah, kâfirlerin müminler üzerinde bir yol (egemenlik) kurmasına asla izin vermez.” (Nisâ 4/141) 



92 

 

kendine özgü hükümleri vardır ve bu hükümler maslahat ölçüsüyle değerlendirilir. Mükellefiyet 

imkân ve kudret esas alınarak tahakkuk eder.393 Allah Teala “Gücünüz yettiğince Allah’a karşı 

takvalı olun.”394 buyurmaktadır. Bu gerekçeyle Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi, 

gayrimüslim mahkemelerden çıkan boşanma hükümlerinin geçerli olduğunu kabul etmiştir. 

Çünkü bu hükümlerin geçersiz sayılması hâlinde kadının kocası tarafından boşanmamış 

addedilmesi, fakat kadının da evden çıkmış olması gibi durumlar, ciddi karışıklıklara ve 

"muallaklık” hâline yol açmakta, bu da açık bir fesat (bozgun) doğurmaktadır.395 

 

V. İbn Beyye’nin Dâr Anlayışı 

Modern bir olgu olan Fıkhu’l ekalliyât kendine meşru zemin bulmak için öncelikle 

Müslümanların gayrimüslim çoğunluğun bulunduğu ülkelerde yaşamasına meşruiyet zemini 

kurmak zorundadır. Bunun yolu ise kavramlardan geçmektedir. Fıkhu’l ekalliyâta dair telifatta 

bulunan müelliflerin neredeyse tamamı düşüncesinin temelini Müslümanların gayrimüslim 

toplumlarda yaşamalarının meşruiyetine, bu meşruiyeti ise yeniden kavramsallaştırdıkları dâr 

olgusuna dayandırmaktadırlar. 

İbn Beyye’ye göre dârülislâm ve dârülharp şeklindeki coğrafi-kamusal taksim, doğrudan 

Kitap ve Sünnet’ten istinbat edilmiş kat’i naslara değil, bu iki asli kaynağın zahirlerine dayanan 

bir içtihattır. Bu bağlamda söz konusu taksim tevkîfî değil, vaz‘î ve işlevsel bir karakter arz 

etmektedir. Diğer bir ifadeyle bu sınıflandırma, dünyanın fiilî durumunu tasvir eden ve birtakım 

fıkhî hükümlerin ona terettüp etmesini sağlayan bir vasıta olarak karşımıza çıkar. Dolayısıyla 

bu ayrım şer‘î nasların değil, içtihadi değerlendirmelerin ürünüdür. Esas mesele ise bu 

kavramsal ayrımın içerik ve tatbikatıdır.396 Zira bu taksim, Müslümanın belli bir bölgede ikamet 

etmesinin caiz olup olmadığı, hicretin vücûbu, gayrimüslim bir ülkede İslamî yükümlülüklerin 

icrası gibi konular başta olmak üzere birçok fıkhî meselede doğrudan etki sahibidir.397 

Fıkıh tarihinde bazı âlimler dârülislâm, dârülharp ve darülahd gibi farklı kategorilerden 

bahsetmiş; özellikle Hanefî fakihleri dârülislâm ve dârülharp ayrımını öngörmüştür.398 İbn 

 
393 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 383. 
394 Teğâbün, 16. 
395 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 383. 
 .قناة الجزيرة  haz. AlJazeera Arabic ,”الشريعة والحياة | رؤية الفقهاء للعالم“ 396

https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM (Erişim Tarihi: 4 Mayıs 2025) 
397 https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM  (Erişim Tarihi: 4 Mayıs 2025) 
398 https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM  (Erişim Tarihi: 4 Mayıs 2025) 

https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM
https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM
https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM


93 

 

Teymiyye ise bu taksime üçüncü bir kategori ekleyerek "Darü’l-Mürekkebe" kavramını ortaya 

koymuştur. Bu dâr, ne tam anlamıyla bir İslam toprağıdır ne de mutlak anlamda bir harb 

diyarıdır. İbn Beyye’ye göre bu görüş, Moğol-Tatar istilaları döneminde halkın Müslüman, 

ancak yönetimin İslam dışı olması gibi karmaşık siyasi durumlara cevap üretme ihtiyacından 

doğmuştur. Bu sınıflandırmanın tarihsel arka planı, o dönemin devlet yapısının ve uluslararası 

ilişkilerinin karakterinden bağımsız değildir. O dönemde devletler arası ilişkiler esasen savaş 

ya da galebe esasına dayanmakta, barışçıl veya hukuki temelli ilişkiler oldukça sınırlı 

kalmaktaydı. Bu gerçeklik, doğal olarak fıkhî hükümlere ve dâr tasniflerine de yansımıştır. Bu 

bağlamda klasik fıkıh anlayışında devletler ya muharip ya da musâlim (barış halindeki) olarak 

değerlendirilmiştir.399 İbn Teymiyye’nin vakıayı dikkate alarak fetvasını değiştirmiş olması, İbn 

Beyye’ye göre günümüz fukahasına da benzer bir sorumluluk yüklemektedir. Günümüz 

dünyası, geçmişteki gibi savaş esasına dayalı değil; daha çok karşılıklı anlaşmalar, vatandaşlık 

bağı ve insan haklarına dayalı bir uluslararası düzene sahiptir. Bu sebeple dini değil, beşerî ve 

insanî ilişkilerin ön planda olduğu, tesâmuh temelli bir dünya düzeninden söz etmek 

mümkündür.400 

 İbn Beyye’ye dâr taksimi konusunda neyi tercih ettiğini tam olarak belirtmemektedir. 

İbn Teymiyye’nin görüşünü her seferinde zikretmesine binaen onu tercih ettiği düşünülebilir 

ancak buna dair açık bir ifadesine rastlanmamaktadır.401 Ona göre dârulislâm, halkının 

çoğunluğu Müslüman olan ve yöneticileri Müslüman olan her devlettir. Bu yöneticiler bazı şer’i 

hükümleri tatbik etmiyor olsalar dahi bu böyledir. Darügayrilmüslimîn ise halkının çoğunluğu 

ve yöneticileri Müslüman olmayan her devlettir. Dârümürekkep ise hem Müslümanların hem 

gayrimüslimlerin bulunduğu federal devletlerdir ki her bir vilayet kendi hukukî yetkisine 

sahiptir. Nijerya bu kabildendir.402  

 İbn Beyye dâr taksiminin yanı sıra bu bağlamda dârulislâm dışında kalan yerlerde 

yaşamanın da ulema arasında ihtilaf olduğunu belirtir. Ulema bu konuda ikiye ayrılmıştır. 

Birinci grup Malikilerin başını çektiği ve İbn Hazm’ın (ö. 456) da dâhil olduğu Müslümanın 

gayrimüslimlerin yaşadığı bir beldede -fitneye düşme korkusu olsun veya olmasın- ikametinin 

caiz olmadığını savunan gruptur. İkinci görüş ise Hanefi, Şafiî ve Hanbelilerin dâhil olduğu 

 
399 https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM (Erişim Tarihi: 4 Mayıs 2025) 
400 https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM (Erişim Tarihi: 4 Mayıs 2025) 
401 Birinci bölümde de anlatıldığı üzere İbn Teymiyye’nin görüşünü sık sık gündeme getirmesinin sebebi 

ekstremist grupların esas aldığı bu fetvayı kendi lehine kullanmak istemesi olabilir. Zira fetvada geçen “yukâtel” 

ifadesinin “yuâ’mel” olduğunu farz ettiğimizde halkı Müslüman fakat yöneticilerin kafir olduğu bir durumda 

yöneticilere isyan etmenin, savaş açmanın yolu kapanmaktadır. 
402 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 391. 

https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM
https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM


94 

 

cumhurun görüşüdür. Onlara göre dinini açıkça yaşayabilen ve himaye gören kimse için ikameti 

mubah görmüşlerdir.403 İbn Beyye de Malikî mezhebine mensup olmasına rağmen ikinci görüşü 

tercih etmektedir. 

 Birinci görüşü benimseyenlerin en güçlü delilleri Tirmizî ve Ebû Dâvûd’un rivayet ettiği 

şu hadistir: ““Ben, müşriklerin arasında yaşayan her Müslümandan uzağım.”404 İkinci görüşün 

sahiplerinden Şafiîlerin delili ise Hz. Peygamber’in (s.a.s.) Mekke’de iman eden bazı kimselere, 

iman ettikten sonra Mekke’de kalmaları için izin vermesidir. Bunlardan biri Hz. Abbas b. 

Abdilmuttalib’tir (r.a.). İbn Hacer, Mâverdî’den naklen şöyle der: “Eğer bir Müslüman, bir 

küfür beldesinde dinini açıkça yaşayabiliyorsa, o belde onunla dârulislâm olur. Dolayısıyla 

orada kalması, oradan göç etmesinden daha faziletli olur. Çünkü başkalarının İslam’a girmesi 

ümit edilir.” Necaşî’nin İslam’a girmesi, kavmi içinde kalması ve Hz. Peygamber’in (s.a.s.) 

onun hakkında: “Bugün salih bir adam vefat etti. Kalkın, kardeşiniz Aşame için namaz kılın.” 

buyurması da bu bağlamda zikredilir.405 

 İbn Beyye, Füdeyk hadisinin de delil getirildiğini ifade eder. Hatta bu hadisi “Ekalliyât 

hadisi” olarak isimlendirdiğini söyler.406 Füdeyk, Müslüman olduktan sonra kavmi tarafından 

kendi diyarlarında kalması istenmiş, hicretin gerekliliğini sormak üzere Peygamberimize (sas) 

gelmiş ve şu cevabı almıştır: “Namazını kıl, zekâtını ver, kötülükten uzak dur, kavminin 

toprağında dilediğin yerde yaşa!”407 Yine bir başka hadiste “Beldeler Allah’ın beldeleridir, 

kullar Allah’ın kullarıdır. Nerede hayır bulursan orada ikamet et.” Bu görüş sahipleri, müşrikler 

arasında ikamet eden Müslüman hakkında varit olan -sahih olsa bile- “berâet hadisini”408 şöyle 

tevil etmişlerdir: Bu, dinini yaşama konusunda güvenliği olmayan kimseye hastır.409 Bu ihtilaf, 

ancak Müslümanın dinî şiarlarını açıkça yaşayabildiği ve ibadetlerini eda edebildiği durumda 

geçerlidir. Fakat eğer Müslüman, dininde fitneye uğramaya ve tamamen dinden çıkmaya 

zorlanıyorsa, o zaman bu beldelerden dinini muhafaza edebileceği bir beldeye kaçması farz 

 
403 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 392. 
404 Hadisin tahricini yap. 
405 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 392-393. 
406 https://www.youtube.com/watch?v=kF63PHF4lmw&t=1981s (Erişim Tarihi: 04.04. 2025) 
407 İbn Beyye dârın tamamen içtihadi bir mesele olduğunu ispatlamak için şöyle demektedir: “Burada dikkat 

çeken nokta, Efendimiz’in (sas) "min ardı kavmike" demesidir; "min dari kavmike" değil. Çünkü “dar” kavramı, 

fukahanın ıstılah haline getirdiği bir terimdir; sözlükte ise daha genel anlamlara gelir.” bk. 

https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM (Erişim Tarihi: 4 Mayıs 2025) Hadis için bk.Ebû Bekr 

Aḥmed b. el-Ḥüseyin b. ʿAlî el-Ḫüsrevcirdî el-Beyhaḳî, es-Sunenu’l-Kubrâ, thk. ʿAbdullâh et-Turkî (b.y.: 

Merkezu Hicr, 1432/2011), 9/29 (17773).  
408 “Ben, müşriklerin arasında yaşayan her Müslümandan uzağım.” Dediler ki: “Ya Rasulallah! Neden?” 

Buyurdu ki: “Onların ateşleri bizimkiyle görünmesin.” bk. Suleymân b. el-Eşʿas̱ es-Sicistânî Ebû Dâvûd, Sünenü 

Ebî Dâvûd, thk. Muḥammed Muḥyiddîn ʿAbdulḥamîd (Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAṣriyye, ts.), 3/45 "Kitâbu'l 

Cihâd", 107 (2645). 
409 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 393. 

https://www.youtube.com/watch?v=kF63PHF4lmw&t=1981s
https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM


95 

 

olur. Bu belde bir dârulislâm ise istenen odur. Şayet değilse, en azından dininde fitneye 

uğramadığı bir dârülküfre geçmesi gerekir.410 Bir Müslümanın, çocuklarını İslami bir terbiye 

üzere yetiştiremeyeceği, evinin ahlaki çözülme ile tehdit altında olduğu bir durumda, içinde 

ahlaki kalıntıların bulunduğu bir İslam beldesine göç edebilme imkânı varsa, bu durumda 

hicretin gerekliliği daha da pekişir. Belde kıyasında ölçü, salah ve fesad yönünden 

değerlendirmedir.411 

 Müslümanın gayrimüslim beldelerde ikametine dair olan bu mesele, kolaylık kaidesi 

 ihtiyaç ve meşakkatlerin zaruret hükmünde değerlendirilmesi gibi daha önce işaret ,(قَاعِدَةُ التَّيْسِيرِ )

edilen kaidelere raci’dir. Müslüman, ihtiyaçlarını ve zaruretlerini gerektiği kadar takdir 

etmelidir. Ayrıca küreselleşmenin ve dünyanın birbirine açılmasının da hükmün takdirine etkisi 

bulunmaktadır. Naklettiğine göre el-Ğazv, eş-Şehâde ve el-Hicre adlı eserde şöyle geçer: 

“Müslümanların bir topluluğuna onun kalmasıyla dönecek maslahat açıkça görülüyorsa, mesela 

marufu emretme ve münkerden nehyetme işlerinde etkili olacaksa, o zaman kalması vacip 

olur.”412 Bu söylediklerine binaen İbn Beyye’nin Batı’yı dârulharp olarak görmediğini 

çıkarabiliriz.  

VI. Mekânın Teklîfî Hükümlere Etkisi 

İbn Beyye, klasik fıkıh literatüründe tartışılmış olan “mekânın teklîfî hükümlere etkisi” 

meselesini aktarırken, bu konudaki iki temel görüşü nakleder. Onun ele aldığı şekliyle bu 

mesele, “dâr”ın —yani bir fiilin gerçekleştiği siyasî/toplumsal çevrenin— teklifî hükümler 

üzerinde bir etkisi olup olmadığı sorusuna odaklanır. Diğer bir ifadeyle, dâr bir ruhsat alanı 

mıdır, bazı haramları mübah kılar mı, bazı vacipleri düşürür mü ya da ihtilaflı meselelerde 

tercihte etkili olabilir mi?413  

İbn Beyye’ye göre bu soruya verilen cevaplardan ilki, cumhurun görüşüdür. Bu 

yaklaşıma göre, mekânın teklîfî hükümlerde bir etkisi yoktur. Azimetler ve ruhsatlar, 

dârulislamda da gayrimüslim ülkelerde de geçerlidir. İmam Şâfiî, bu yaklaşımı açık ve güçlü 

bir şekilde dile getirerek “Kur’an, Sünnet ve Müslümanların üzerinde ittifak ettikleri anlayışa 

göre, dârulislamda haram olan şey, dârulküfürde de haramdır”414 demiştir. Ona göre mekân 

değişse de hüküm değişmez. Haram bir fiil, kâfir topraklarında işlendiğinde cezanın düşmesini 

 
410 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 394. 
411 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 395. 
412 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 394-395. 
413 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 397. 
414 Naklettiği ifadeleri naklettiği kaynakta bulamadık. 



96 

 

gerektirmez.415 Bu görüş, nasların lafzî genelliğine ve zamanla tahsis edilmeyen bir nassın 

mekânla da tahsis edilemeyeceği prensibine dayanır. Karâfî’nin aktardığına göre, İmam Mâlik 

de benzer şekilde savaş ülkesinde bir Müslümanın harbî ile ribâ muamelesi yapmasını hoş 

karşılamamıştır.416 

 İkinci görüş ise, mekânın hüküm üzerinde etkili olabileceğini kabul eder. İbn Beyye, bu 

görüşü Ebû Hanîfe ve onun öğrencileri Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî ve kısmen Ebû 

Yûsuf’a; ayrıca Süfyân es-Sevrî, İbrahim en-Nehaî, Ahmed b. Hanbel’den gelen bir rivayet ve 

Malikîlerden Abdülmelik b. Habîb’e isnat eder.417 Bu yaklaşıma göre, Müslüman ülkelerde 

yasak olan bazı muameleler, gayrimüslim ülkelerde câiz olabilir. İbn Beyye’nin aktardığına 

göre Hanefîler bu görüşü Dârü’l-harb için öngörmüşlerdir. Ancak buradaki “harbî”lik hâli, 

sadece fiilî savaş hâlini değil, İslâm otoritesinin bulunmadığı bölgeleri de kapsar. Serahsî, 

antlaşmalı bir ülkenin Dârü’l-İslâm sayılmayacağını ifade ederken; Ebû Ubeyd Kâsım b. 

Sellâm (ö. 224/838) de antlaşmalı ülkelerde bazı meşru olmayan muamelelerin câiz olduğunu 

belirtmiştir.418 

İbn Beyye’nin iddiasına göre Ebû Hanîfe’ye nispet edildiği ileri sürülen “kâr 

Müslümanın lehine olmalıdır” şartı da müteahhir dönem Hanefi ulema tarafından terk 

edilmiştir. Artık esas alınan menfaat teminidir. Bu durum, İmam Muhammed’in es-Siyerü’l-

Kebîr adlı eserindeki “da‘ ve ta‘accel” meselesiyle ilişkilendirilir.419 Bu görüşün dayanakları 

arasında Mekhûl’den gelen mürsel bir hadisi ve Câbir b. Abdillah’ın rivayet ettiği veda 

hutbesinde yer alan “Câhiliye dönemine ait her türlü ribâ iptal edilmiştir. İlk iptal edilen ribâ 

ise Abbas b. Abdilmuttalib’inkidir” ifadesini zikreder. Bu bağlamda Mekke’nin o dönem bir 

harp diyarı olduğu, Hz. Abbas’ın da orada Müslüman olduğu veya Müslümanlığını gizlediği 

nakledilir. İbn İshâk’ın rivayetlerine göre Hz. Abbas, Bedir’de esir düştüğünde Müslüman 

olduğunu söylemiş; fakat Resûlullah (sas) bu beyanı yeterli görmemiştir. Bazı kaynaklara göre 

ise Hz. Abbas, Hayber fethinde Müslüman olmuştur.420 Hz. Abbas’ın İslâm’dan sonra aldığı 

ribânın iade ettirilmemiş olması da bu muamelenin henüz yasaklanmamış bir döneme ait 

olduğunu ve o dönemin darülharp bağlamında değerlendirildiğini düşündürmektedir.421 Haccâc 

 
415 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 397. 
416 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 397. 
417 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 399. 
418 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 400. 
419 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 400. 
420 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 400-401. 
421 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 401. 



97 

 

b. Allât’ın Hayber sonrası Mekke’ye giderek Peygamber’in zaferini gizlemesi ve bu bilgiyi 

Abbas’a iletmesiyle ilgili rivayet de Abbas’ın konumunu ve fiillerini anlamak açısından önem 

arz eder.422 

 İbn Beyye İbn Teymiyye’nin el-Muharrer adlı eserinde “Ribâ, ister İslâm diyarında ister 

harp diyarında olsun haramdır. Ancak bir Müslüman ile aralarında eman olmayan bir harbî 

arasındaki ribâ müstesnadır” dediğini nakletmektedir.423 Bu görüş, bazı Hanbelî ve Malikî 

fakihlerce de benimsenmiştir. İbn Rüşd el-Cedd’in bu bağlamdaki değerlendirmesi ise dikkat 

çekici olduğunu ifade eder: “Harp diyarında harbî ile yapılan ribâ haram değil, yalnızca 

mekruhtur. Çünkü Müslüman, harbînin malını alabiliyorsa, onunla ribâ yapması da haram 

sayılmaz. Ancak muamele şekli açısından mekruh kabul edilir.”424 Bu görüş, İbn Beyye’nin 

naklettiğine göre ed-Durrü’l-Muhtâr’da yer bulur. Söz konusu eserde, harp diyarında yaşayan 

bir Müslüman ile ribâ muamelesi yapılabileceği belirtilmekte, fakat bu konuda farklı 

kanaatlerin de bulunduğu ifade edilmektedir.425 İbn Beyye son olarak Kâsânî’nin görüşlerini 

aktarır. Ona göre ribânın geçerli olması için her iki bedelin de şer‘an mütekavvim olması 

gerekir. Yani zimmette sabit bir hak teşkil etmelidir. Aksi durumda, yani taraflardan birinin 

malı bu vasfı taşımıyorsa ribâ geçerli sayılmaz.426 

 Bu başlık altında tartışılan ve İbn Beyye’nin nakillerde bulunduğu bir diğer konu alım-

satımı helal olmayan malların dârulhapte satım akdine konu olup alamayacağı hususudur. 

Serahsî’nin, müste’men olarak gayrimüslim ülkeye giren bir Müslümanın orada domuz eti, 

şarap veya leş gibi nesneleri satın almasının Ebû Hanîfe ve Muhammed’e göre câiz, Ebû 

Yûsuf’a göre ise câiz olmadığını söylediğini nakleder.427 Serahsî’ye göre bu tür muamelelerin 

meşruiyeti, kâfirin malının onun rızasıyla mubah olarak alınmasına dayanır. Fakat emân 

 
422 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 401-402. 
423 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 402.  Atıf için bk. Ebu’l-Berekât Mecduddîn 

ʿAbdisselâm b. ʿAbdillaḥ b. el-Ḥaḍr b. Muḥammed İbn Teymiyye el-Ḥarrânî Âlu Teymiyye, el-Muḥarrar fi’l-

Fıḳh ʿalâ Meẕhebi’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel (Riyad: Mektebetu’l-Meʿârif, 1404/1984), 1/318. 
424 Ebu’l-Velîd Muḥammed b. Aḥmed b. Ruşd el-Ḳurṭubî İbn Ruşd el-Cedd, el-Beyân ve’t-Taḥṣîl ve’ş-Şerḥ ve’t-

Tevcîh ve’t-Tʿalîl li’Mesâili’l-Musteḫrace, thk. Dr. Muḥammed Ḥaccî ve Âḫarûn (Beyrut; Lübnan: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1408/1988), 17/291. 
425 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 403. Atıf için bk. İbn ʿÂbidîn, Reddu’l-mụḥtâr 

ʿalâ’d-Durri’l-muḫtâr, 5/186. 
426 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 403.  ʿAlâʾuddîn Ebûbekir b. Mesʿûd b. Aḥmed el-

Ḥanefî el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1406/1986), 5/192. 
427 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 403-404. 



98 

 

altındaki gayrimüslimlerden bu tür malları almak, söz konusu koruma nedeniyle haram 

sayılır.428 

 Bu başlık altında zikredilen son husus ise dâr farkından ötürü had ve kısasların 

uygulanıp uygulanamayacağı meselesidir. Bu konuda da cumhur ve Hanefiler ihtilaf hâlindedir. 

Hanefilere göre hadler yalnızca devlet başkanı tarafından uygulanabilir. Devlet başkanının 

olmadığı yerde İslam mahkemesinin had uygulama yetkisi yoktur. Cumhur ise her yerde 

uygulanabileceği görüşündedir. Bulunduğu nakillerden anladığımız kadarıyla İbn Beyye 

Hanefilerin görüşünü tercih etmektedir. Genel fıkhî düşüncesi ve siyasi duruşu dikkate 

alındığında bu görüşü benimsemesi normal karşılanmalıdır. Bu konuda Kâsânî’den alıntı 

yapmaktadır: “Dârların farklılığına göre değişen hükümlerden biri de şudur: Eğer bir Müslüman 

harp diyarında zina eder, hırsızlık yapar, içki içer yahut bir Müslümana iftirada bulunursa, bu 

fiillerden dolayı cezalandırılmaz. Çünkü harp diyarında imamın had cezası uygulama yetkisi 

bulunmamaktadır. Ebû Hanîfe’ye göre, kişi bu fiilleri işledikten sonra İslâm diyarına dönse dahi 

kendisine had uygulanmaz.”429 

İbn Beyye, bu tür tarihî içtihatların çağdaş uygulamalardaki karşılığını da örneklendirir. 

Avrupa Fetva Meclisi’nin, faizli banka kredisiyle ev alımını câiz görmesi, bu klasik görüşlerle 

ilişkilendirilmiştir. Meclis, bu ruhsatı haracın giderilmesi ve ihtiyacın zaruret seviyesinde 

değerlendirilmesi ilkelerine dayandırmıştır.430 

Abdullah b. Beyye her ne kadar klasik dâru’lislam-dârulharb ayrımını kabul etmese ve 

Batı’nın insanlar dinlerini izhar edebildileri sürece darulislam olduğunu kabul etse de mekânın 

yanı dâr olgusunun hükümlere etkisi konusunda Batı’yı dârulharb kabul ediyor görünmektedir. 

Bu kurduğu teori içerisinde bir çelişki gibi görünmektedir. 

 

VII. Gayrimüslimlerle İnsanî İlişkiler 

İbn Beyye insan ilişkilerinin bizzat nass ile belirlendiğini belirterek söze başlar. Ona 

göre insan ilişkilerini düzenleyen temel ilkeler Mümtehine Suresindeki şu ayetle vazedilmiştir: 

 
428 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 404. Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl Şemsü’l-

ʾEimme es-Seraḫsî, el-Mebsûṭ, thk. Ḫalîl Muḥyiddîn el-Meyyis (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1414/1993), 10/95. 
429 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 404. 
430 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 404. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 

7/131. 



99 

 

“Allah, din hususunda sizinle savaşmamış ve sizi yurtlarınızdan çıkarmamış kimselere iyilik 

yapmanızı ve onlara adaletli davranmanızı yasaklamaz.” Burada geçen “birr” ve “kıst” ona göre 

güzel muaşeretin en yüce gayeleridir.431 Aynı zamanda “adalet”, muhatabın hakkını tam olarak 

vermek; “ihsan” ise onun da ötesine geçerek fazladan bir iyilikte bulunmaktır. Dolayısıyla 

savaşmayan ve barışçıl olan gayrimüslimlere karşı bu iki ilkeyle muamele etmek, şer‘î bir 

zorunluluk değilse bile, şer‘î olarak meşru ve ahlâken faziletlidir.432  Hz. Peygamber’in (sas) 

Esmâ bint Ebî Bekir’e müşrik olan annesiyle ilişki kurmasını öğütlemesi ve “Nerede olursan ol 

Allah’tan sakın, kötülüğün ardından bir iyilik yap ki onu silsin ve insanlara güzel ahlâkla 

muamele et” hadisi gibi rivayetler, bu ilkelerin pratik düzeydeki yansımalarıdır.433  Bu tavsiye, 

müşrik olan bir anneye karşı dahi iyiliğin ve akrabalık bağının gözetilmesi gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Dahası Kur’ân, müşriklerden daha hafif hükümlerle muhatap kılınan Ehl-i Kitap 

ile ilgili olarak Müslümanlara onların yemeklerini yeme ve kadınlarıyla evlenme izni 

vermektedir.434  

İbn Beyye’ye göre evlilik gibi yakın ilişkiler üzerinden şekillenen bu toplumsal bağların 

sevgi, hısımlık ve karşılıklı sorumluluk gibi sonuçları vardır. Kur’an’da “Eşler arasında sevgi 

ve merhamet”,435 “birbirinize örtü kılınmanız”436 ve “soy ve sıhriyet” bağlarının437 Allah 

tarafından kurulduğu vurgulanmaktadır.438 Bu açıdan bakıldığında, bayram gibi sembolik 

değeri yüksek günlerde, Müslüman bir kimsenin müşrik dahi olsa annesini veya Ehl-i Kitap’tan 

olan eşini tebrik etmemesi, İbn Beyye’ye göre ne ahlaken ne de akrabalık bağları açısından 

mazur görülebilir. Zira Kur’an hem “akrabalık haklarını gözetmeyi”439 hem de “akrabaların 

birbirine yakın olduğunu”440 ifade etmektedir. Dolayısıyla annelik, hısımlık ve insani 

münasebetler Müslüman bireyi bu tür tebriklere yönlendiren güçlü şer‘î gerekçelerdir. Bu 

ilişkiler, sadece aile bağlarıyla sınırlı değildir. İbn Beyye, Resûlullah’ın (s.a.s.) genel olarak 

insanlara karşı güzel ahlâkla muamele etme çağrısına dikkat çeker: “İnsanlara güzel ahlâk ile 

davran.”441 Özellikle gayrimüslimlere karşı yumuşak davranma ve haşinlikten kaçınma ilkesi, 

 
431 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 427.   
432 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 466. 
433 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 427. 
434 Mâide, 5. Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 467. 
435 Rûm, 21. 
436 Bakara, 187. 
437 Furkân, 54. 
438 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 467. 
439 Nahl, 90 
440 Enfâl, 75 
441 Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ et-Tirmiẕî, es-Sunen, thk. Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

1998), 3/526, 54 (2102).Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ et-Tirmiẕî, Sunenu’t-Tirmiẕî, thk. Aḥmed Muḥammed Şâkir 

- Fuʾâd ʿAbdulbâḳî (Mısır: Şirketu Muṣṭafâ’l-Bâbî’l-Ḥalebî, 1395/1975), 4/93, 54 (2102). 



100 

 

Hz. Âişe’nin Yahudilere verdiği sert cevabı üzerine Peygamber’in onu yumuşaklığa teşvik 

etmesiyle de sabittir: “Ben duydum, onlara sadece ‘ve aleykum’ dedim… Ey Âişe, Allah 

yumuşaklığı her işte sever.”442 

İbn Beyye, bayram tebrikinin cevazını, gayrimüslimlerin Müslümanların bayramlarını 

tebrik etmeleri durumunda daha da belirginleşmiş sayar. Kur’an’ın “Size bir selam verildiğinde, 

ondan daha güzeliyle karşılık verin veya aynı şekilde cevap verin”443 emri gereğince, 

selamlaşma gibi tebrikler de mütekabiliyet ilkesine tabi tutulabilir. Bu çerçevede, sıradan tebrik 

ifadeleri onların inançlarını onaylamak anlamına gelmeyeceği gibi, hediyelerini kabul etmek 

de haram içeriği bulunmadığı sürece caizdir. Zira Resûlullah, Kıptî hükümdar Mukavkıs’ın 

hediyesini kabul etmiştir.444 Ancak İbn Beyye, bu meseledeki itidal çizgisini korur. Özellikle 

gayrimüslim bayramlarının Müslümanlar tarafından benimsenmesi ve bu bayramlara özellikle 

“Christmas” gibi Hristiyan ritüellerine aktif katılım gösterilmesi caiz değildir. Zira bu, 

Müslüman kimliğini zedeleyebilir. Bununla birlikte, toplumda yerleşmiş nezaket ve geçim 

çerçevesinde yapılan sözlü veya sembolik tebriklerin caiz olduğunu savunur.445 

Benzer şekilde ulusal ya da sosyal içerikli bayramların (bağımsızlık günü, çocuk 

bayramı gibi) tebrik edilmesi veya vatandaşlık bağıyla bu etkinliklere katılım da dinî 

sembollerden arındırılmış olduğu sürece İbn Beyye tarafından meşru görülmektedir. Katılımda 

bulunacak Müslümanların sadece bu etkinliklerde haram unsurlardan uzak durmaları gerekir. 

İbn Beyye, bu görüşünü mezhepler arası ihtilaf bağlamında da temellendirir. İmam Ahmed’in 

mezhebinde bu konuda üç görüş bulunduğunu; bunların haramlık, mekruhluk ve cevaz 

olduğunu belirtir. Merdâvî’nin el-İnsâf adlı eserinde açıkça ifade edildiği üzere, maslahat ağır 

bastığında bu tür tebriklerin caiz olduğu yönündeki görüş İbn Teymiyye tarafından da tercih 

edilmiştir.446 

İbn Beyye, örf ve âdetlerin değerlendirilmesinde de benzer şekilde esnek ve maslahat 

merkezli bir yaklaşım benimser. Ona göre, bir davranışın Câhiliyye kökenli olması tek başına 

haramlık gerekçesi değildir. Belirleyici olan, o davranışın İslam’ın maksatlarına aykırı olup 

olmamasıdır. Bu bağlamda İbn Teymiyye’nin, gayrimüslimlerin yaşadığı topraklarda 

Müslümanların dış görünüş itibarıyla onlara benzemesi meselesine dair görüşlerini esas alır: 

 
442 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 467. 
443 (en-Nisâ, 86) 
444 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 469. 
445 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 470. 
446 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 470. 



101 

 

İbn Teymiyye’ye göre eğer bir Müslüman dârulharbte yaşıyorsa, onlara dış görünüşte 

muhalefet etmesi zorunlu değildir. Dine davet, iç yüzlerini keşfetme, zararlarını önleme gibi 

maslahatlar söz konusuysa onlara benzemek müstehap hatta vacip olabilir.447 Bu doğrultuda, 

gayrimüslimlere ait kültürel uygulamalar da tekil değil, bağlamsal olarak değerlendirilir. 

Nevruz ve Mehrecân gibi gayrimüslim kökenli bayramlarda selamlaşmak, akrabalık ilişkilerini 

sürdürmek gibi örfî davranışlar, maslahat gözetilerek caiz sayılabilir. Zerkânî’nin İzzeddîn b. 

Abdisselâm’dan aktardığı gibi, “Câhiliyye döneminden kalan her şeyden uzak durmak 

gerekmez, yalnızca şeriatın yasakladığı şeylerden kaçınmak gerekir.”448 

İbn Beyye’nin yaklaşımında frenk kıyafetleri, şapkalar, ayakkabılar gibi unsurlar haram 

olan bir şiar hâline gelmediği sürece dinî yasak kategorisine dâhil edilmez. Hanefî mezhebinin 

görüşüne dayanarak Batı’da yaşayan bir kadının insan saçı dışında bir şeyle saçına saç 

eklemesinin mübah olduğunu söyler. Şafiî mezhebinde ise Nevevî ve İyâz’ın görüşüne 

dayanarak ihtiyaç hâlinde sakal tıraşının haram değil, mekruh olduğunun söylendiğini 

nakleder.449 Bu bağlamda değindiği bir diğer husus nezaket kurallarıdır. Naklettiğine göre 

Hanbelî mezhebinde gayrimüslimlerin tebrik edilmesi, taziyede bulunulması ve hastalarının 

ziyaret edilmesi hakkında üç rivayet vardır: haram, mekruh ve maslahat varsa câiz olduğu 

görüşü. İbn Teymiyye’nin, Hz. Peygamber’in (sas) Yahudi bir çocuğu ziyaret edip onu İslam’a 

davet ettiği örneği ve Ebû Dâvûd’un "Eğer maksat onu İslam’a davet etmekse, evet" ifadesi, bu 

görüşü desteklediğini söylediğini dile getirir. Yine gayrimüslimlere dua edilirken “mal ve 

evlatlarının artması” gibi temennilerin, cizyenin artmasına hizmet edebileceği düşünülerek câiz 

olduğunun savunulduğunu iddia eder.450 

İsim ve hitap biçimleri de benzer şekilde bağlamsal olarak değerlendirilir. Çeşitli 

nakiller burada İbn Beyye’nin meşruiyet dairesini oluşturur. Netâî’î’ye göre, kâfir veya fasık 

birine bilinen künyesiyle hitap etmek tanınmaz hâle gelmemesi adına câizdir. Avfî de, bir 

zimmîye “muallim” gibi unvanlarla hitap etmenin, yüceltme kastı taşımadıkça haram 

olmadığını belirtir. Şeyh Yâsîn bu görüşe karşı çıkar ve “zaruret olmadıkça gayrimüslimi 

 
447 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 427. Ebü’l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. 

Abdülhalim İbn Teymiyye, İktidaü’s-sırati’l-müstakim li muhalefeti ashabi’l-cehim (Riyad: Şirketü’l-Ubeykan, 

1984), 1/471. 
448 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 428. Atıf için bk. ʿAbdulbâḳî ez-Zurḳânî, Şerḥu’z-

Zurḳânî ʿalâ Muḫtaṣari Ḫalîl, 1/310. 
449 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 428. 
450 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 429. Ebu’l-Ḥasen ʿAlâʾuddîn ʿAlî b. Suleymân ed-

Dimeşḳî el-Ḥanbelî el-Merdâvî, el-ʾİnṣâf fî Maʿrifeti’r-Râciḥ mine’l-Ḫilâf (b.y.: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 

ts.), 4/235. 



102 

 

yüceltmek câiz değildir” der. Ancak İbn Teymiyye’nin “ehlen ve sehlen” demeyi bile câiz 

görmesi, İbn Beyye’nin benimseyeceği türden bir yaklaşıma işaret eder.451 

Câhiliye uygulamalarının hükmü, İbn Beyye’nin teşebbüh ve müşabehe ayrımına 

dayanarak yeniden ele alınır. Akîka uygulaması İslam’da teşvik edilmiş; fakat Câhiliye 

döneminde hoş karşılanmayan kemik kırma, İslam’da makbul görülmüştür. Putlara adanan 

“atîra” kurbanı eğer Allah için kesilirse Ahmed b. Hanbel’e göre câiz; Mâlik’e göre mekruhtur. 

Aynı şekilde “ferʿ” adı verilen, ilk doğan hayvanın Allah için kesilmesi de niyete bağlı olarak 

hüküm değiştirebilir. Burada dikkat çeken husus, İbn Beyye’nin benzeşmenin (müşābehe) 

teşebbüh ile karıştırılmaması gerektiğidir. Ebu Yûsuf’tan nakledilen görüşlerde de belirtildiği 

gibi, her benzerlik mutlak haramlık anlamına gelmez.452 

VIII. Teorinin Tatbiki: Fıkhu’l Ekâlliyât’a Dair Fetvâlar 

İbn Beyye, Fıkhu’l-Ekalliyât alanında temel kaideler vazettikten sonra, bu kaidelerin 

pratikte nasıl uygulanacağını göstermek amacıyla "Fıkhu’l-Ekalliyât Meselelerine 

Örnekler" başlığı altında altı örnek fetva zikretmiştir. Bu örnek fetvalar, “Gayrimüslimlerin 

Çoğunluk Olduğu Ülkelerde Müslümanların İkamet Etmesinin Hükmü”,453 “Mekânın Teklîfi 

Hükümlere Tesiri”454, “Din ve Vatandaşlık Arasında Velâ”,455 “(Gayrimüslimlerle) İnsanî 

İlişkiler”,456 “Aynın istihâlesi”,457 “Müslüman Kadının Başörtüsü Meselesi”458dir. İbn 

Beyye'nin fetvâ usulü incelendiğinde, Avrupa Fetvâ ve Araştırma Konseyi (ECFR) kararlarına 

yaptığı atıfların önemli bir yer tuttuğu görülmektedir. Müellif, bu fetvâları sadece nakletmekle 

kalmayıp aynı zamanda kendi içtihadî çerçevesi bağlamında ilave değerlendirmelerde de 

bulunmaktadır. 

İbn Beyye’nin Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyinden naklen zikrettiği fetva konuları 

şunlardır: Domuz derisi, Organ nakli, Yüksek enlem bölgelerinde namaz ve oruç vakitleriyle 

ilgili meseleler, Müslüman bir kimsenin gayrimüslim akrabalarının cenazesine katılması 

(cenazelerini uğurlaması), Müslümanın, gayrimüslimlerin mezarlığına defnedilmesi, 

 
451 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 430. İbn Beyye’nin delil olarak getirdiği bu 

nakillerde nakledilen kişilerin kastının dârulislam olması dikkat çekicidir. İbn Beyye bunu dikkate almadan delil 

olarak sunmaktadır. 
452 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 431. 
453 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 391-396. 
454 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 397-409. 
455 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 410-426. 
456 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 427-431. 
457 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 432-439. 
458 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 440-442. 



103 

 

Gayrimüslimlerin bayramlarının tebrik edilmesi, Kurbanlık hayvanda yaş şartına riayet etmenin 

gerekip gerekmediğinin hükmü, Oruçlunun burun damlası kullanması, Zekât malının 

verilebileceği fakirin nitelikleri, (Müslümanlar için) Belirli bir proje için toplanan paralardan 

arta kalan miktarın hükmü, Velisiz ve şahit olmaksızın yapılan nikâhın hükmü, Batı ülkelerinde 

kurulan süt bankalarından çocukların faydalanmasının hükmü, Fâsık (günahkâr) bir kocadan 

boşanma talebinde bulunmanın hükmü, Ramazan ayının hilâlinin (başlangıcının) görülmesi 

meselesi, Nikâh ve talakta kasıt ve niyetin hükmü, Meclisin (fıkıh kurulunun) velâyet ve 

çocuğun bakımıyla (hıdâne) ilgili hükümler konusundaki kararı, Finansal piyasalar ve bunların 

uygulamaları hakkındaki hükümler, Hisse senetleri hakkındaki hükümler, Seçimli satış 

sözleşmeleri hakkındaki hükümler, Düzenlenmiş piyasalarda emtia, döviz ve endekslerle 

yapılan işlemlere dair hükümler, Sigortaya dair hükümler, Sigorta ve reasürans, Hayat 

sigortasının mahiyeti ve hükmü, Garar ve sigorta ile ilişkisi, Kooperatif (teavünî) sigorta ile 

geleneksel (ticari) sigorta arasındaki fark, Tekâfül sisteminin temel unsurları, Müslümanın, 

gayrimüslim akrabalarından miras almasının hükmü, Kadının kamu hizmetlerine katılması, 

Akitlere bağlı kalma yükümlülüğü, Kadın ve erkek bir araya geldiğinde uyulması gereken fıkhî 

ölçütler, Hayır kurumlarının faizli hesap gelirlerinden yararlanmasının hükmü, Manevî haklar 

(fikrî ve şahsî haklar), Tebliğ ve davet faaliyetlerine dair fetvalar, Fırka-i nâciyenin hükmü, 

Dinden dönenin (mürtedin) cezası, Köpeklerin temizliği (tahareti) ile ilgili hükümler, Fâsık 

birinin arkasında namaz kılmanın hükmü, Gıyabî cenaze namazının hükmü.  

İbn Beyye tüm bu konulara ek üst başlıklar zikretmektedir. Mali (iktisadî) fetvalar adı 

altında 7 soruya verilen cevabı nakletmektedir. Geçim ve kazançla ilgili fetvalar adı altında 3 

soruya, evlilik ve boşanma ile ilgili fetvalar başlığı altında aynı şekilde 3 soruya cevap 

vermektedir. Aile ve Müslüman hane ile ilgili fetvalar başlığı altında 13 soruya verilen cevapları 

nakletmektedir. Yiyecek ve içeceklere dair fetvalar başlığı altında 2 soruya cevap 

nakletmektedir. Ahlâk ve edep konularına dair fetvalar başlığı altında 5 soru ve cevap 

zikretmektedir. Son olarak muhtelif konulardaki fetvalar başlığıyla 2 soruyu cevabıyla beraber 

nakletmektedir.459 

Naklettiği fetvaların bazılarına itirazlarda bulunmaktadır. AFAK organ naklini belirli 

şartlar altında caiz görürken,460 İbn Beyye caiz görmemektedir.461 Konsey şahitsiz nikahın fâsit 

 
459 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 445-606. 
460 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 448-454. 
461 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 454-456. 



104 

 

olduğunu ve yenilenmesi gerektiğini düşünürken,462 İbn Beyye sonradan iki kişinin şahit 

tutulabileceği görüşündedir.463 Avrupa Fetva Konseyi Müslümanların Avrupa’daki süt 

bankasından yararlanmasını caiz görürken464 İbn Beyye bunun caiz olmadığını 

düşünmektedir.465 Konsey sinirlilik hâlinde verilen talakın geçersiz olacağı yönünde fetva 

verirken466 İbn Beyye cünun seviyesine ulaşmadıkça talakın geçerli olacağını ifade eder.467 

Hisse senetlerindeki caiz olan faiz oranlarına dair Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi’nin 

belirlediği sınırların468 Şer’i olmadığını düşünmektedir.469  “Yeni Müslüman olmuş birinin dört 

mezhepten birine tâbi olması gerekir mi?” sorusuna Konsey gerekmez cevabını verirken470 İbn 

Beyye mezhepsizlik durumunun icmâ olan konularda sıkıntıya sebep olacağını, bu sebeple bir 

mezhebe tâbi olmasının iyi olacağını ifade eder.471  

Köpeğin salyasının Mâlikilere göre necis olduğunu düşünen Konseye karşı İbn Beyye 

İmâm Malik’e göre temiz olduğunu iddia eder.472 Konseye göre domuz eti satılan bir yerde 

çalışmamak evlâ iken473 İbn Beyye bunda bir beis görmemektedir.474 Aynı şekilde 

gayrimüslimlere domuz eti satmayı Konsey caiz görmezken475 İbn Beyye Ebû Hanife’nin 

görüşüne dayanarak caiz olduğunu söylemektedir.476 Son ve en tartışmalı konulardan biri 

“Menfaat evliliği (zevâcü’l maşlaha) olarak adlandırılan meseledir. Bu kişinin resmi oturma 

izni alana kadar gittiği ülkeden biriyle resmi oturma iznini aldığında ayrılacaklarını bildiği 

şekilde evlenmesidir. Bu bazen karı-koca hayatının yaşandığı şekilde bazen de kişilerin ayrı 

evlerde yaşamlarını sürdürdükleri şekilde olabilir.477 Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi bunun 

kat’i surette caiz olmadığı görüşündedir.478 İbn Beyye ise bunda hiçbir beisin olmadığını, caiz 

olduğunu iddia etmekte ve temellendirmektedir.479 

 
462 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 478. 
463 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 478-479. 
464 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 480-481. 
465 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 481. 
466 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 490-491. 
467 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 491-492. 
468 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 507. 
469 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 508. 
470 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 546. 
471 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 548-549. 
472 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 549. 
473 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 559. 
474 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 560-562. 
475 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 562-563. 
476 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 560-562. 
477 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 566-567. 
478 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 567-568. 
479 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 569-573. 



105 

 

Aşağıda Abdullah b. Beyye tarafından misâl olarak sunulan ve kendisinin bizzat 

temellendirdiği 3 fetvaya yer verilecektir.  

1. Vatandaşlık 

Fıkhu’l ekalliyât bağlamında tartışılan ve öne çıkan meselelerden birisi Selefilerin 

Müslümanların dâru’l harpte yaşaması konusunda şart koştukları el-velâ ve’l berâ meselesidir. 

El-velâ onları dost edinmemek, el-berâ ise onlardan uzak, beri olmak anlamında kullanılır. 

Selefiler bu iki kavrama işaret eden ayetleri delil olarak serdetmişlerdir. Vatandaşlık ise 

doğrudan kâfir devleti dost edinme ve onun anayasasının sultası altına girme anlamına 

geldiğinden öncelikle el-verâ ve’l berâ meselesinin çözüme kavuşturulması gerekli görülmüş 

olmalıdır. 

İbn Beyye vatandaşlığa geçmenin caiz hatta gerekli olduğunu düşünmektedir. Bunu 

temellendirmek adına kullandığı birkaç argüman vardır. Bu argümanlardan ilki velayetin 

yeniden tanımlanmasıdır. İkincisi vatandaşlığın getireceği faydalar açısından incelenmesidir. 

Bir diğeri Kur’anî kavramların lügavi esaslara arzıdır. 

İbn Beyye’ye göre velâ kelimesi hem fetha hem de kesre ile okunabilir. Bu kelime 

seven, dost yardımcı gibi anlamlar içerir. Bir de aynı anlama gelen “mevlâ” kelimesi vardır. 

İddiasına göre mevlâ kelimesinin Kur’an ve Sünnette farklı yirmi bir anlamı vardır. Rab (Allah 

Teâlâ), malik (sahip), azat eden efendi, akraba, komşu, müttefik, amca, ortak, misafir, yardımcı, 

nimet veren, nimet gören, seven, tâbi olan bu anlamlara örneklerdir. İbn Beyye mevlâ 

kelimesinin bu kadar fazla anlamının olmasının onu müşterek kılacağını söyler. Müşterek 

olması anlamının tek bir lügavî, şer’î veya örfî anlamla sınırlandırılamayacağı anlamına gelir. 

Aksine anlama siyak ve sibaka göre tayin edilir. Mesela bazı Müslümanlar mevlâ kelimesine 

yükledikleri anlamla “Ben kimin mevlâsı isem, Ali de onun mevlâsıdır” hadisini akidevî ilke 

hâline getirmişlerdir. Velâyet ve vilâyet kavramlarını öyle bir anlamla yüklemişlerdir ki, Hz. 

Ali’den (r.a.) başka hiçbir halifenin velâyet hakkını kabul etmemişlerdir.480  

İbn Beyye’nin naklettiğine göre bazı alimler velâ kelimesinin fetha ile okunduğunda 

 soy bağı anlamına, kesra ile okunduğunda ise bir kimsenin, ya kendi mülkiyetinde (الولاء)

bulunan bir köleyi azat etmesi sebebiyle ya da velâ akdi yoluyla elde ettiği miras hakkı anlamına 

geleceğini iddia etmişlerdir. Bunun örneği şu ayettir: “Antlaşma yoluyla yakınlık bağı 

 
480 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 412. 



106 

 

kurduğunuz kimselere (mevâlî) de paylarını verin.”481 İbn Beyye’ye göre nitekim velâ bazen 

bir dine mensubiyeti, onu desteklemeyi ve ehlini dost edinmeyi ifade eder. Özellikle dine 

yönelik bir saldırı söz konusu olduğunda bu anlam ön plana çıkar. Bu bağlamda Allah Teâlâ 

şöyle buyurur: “Sizin veliniz ancak Allah, O’nun Rasûlü ve iman edenlerdir...”482 İbn Beyye’ye 

göre velâ kelimesi bazen de soy bağına işaret eder. Bu anlamın örneği ise “Akrabalar, Allah’ın 

kitabında birbirlerine daha yakındırlar...”483 ve “Benden sonra arkamdan gelen velîlerden 

korktum...”484  ayetleridir. Bazen de ahd ve ıtk sözleşmesine bağlı bir velâyet anlamı taşır: 

“Onlar dinde sizin kardeşleriniz ve mevlâlarınızdır.”485 Lügat temelli yaklaşım ve anlamın 

bağlama göre değişkenlik göstermesi velâ kavramının donuk veya namaz, oruç, zekât gibi sâbit 

bir şer’î hakikat olmadığını ortaya koyar.486  

İbn Beyye velâ kelimesinin bu kadar farklı anlamlara gelmesine rağmen, hadis ve 

Sünnet’i savunduğunu ve bid’atlarla mücadele ettiğini iddia eden bazı kimselerin selef-i 

sâlihînin ağzından çıkmadığı için mecazı reddetmelerine hayret ettiğini ifade eder. Bu gibi 

anlayışlar yerine Kur’an ayetlerini ve hadisleri doğal seyri içerisinde okumayı, onları kendi 

bağlamında anlamlandırmayı ve ayetleri diğer ayetlerle beraber bütünlük içerisinde 

değerlendirmeyi tavsiye eder. Ona göre bu okuma ve bütünlük, hayırda dayanışmayı ve şerre 

karşı iş birliğini tavsiye eden ilahi öğretileri daha da güçlendirir. Nitekim bu ilahi öğreti 

ekâliyyât hadisi olarak isimlendirdiği şu hadiste tezahür etmiştir: “Ey Füdeyk! Namazı kıl, 

zekâtı ver, kötülükten uzak dur ve kavminin topraklarında dilediğin yerde ikamet et.”487 

Efendimiz (sas) bu hadiste gayrimüslim kavmi içerisinde yaşamasına yani velayete izin 

vermiştir. Bu İbn İshâk’ın es-Sîrâ isimli eserinde yer alan “Medine Vesikası”nın da işaret ettiği 

bir husustur. İbn Beyye bu vesikada çeşitli ayetlerin ve Nebevî hadislerin işaret ettiği bir dizi 

velâ ilişkisinin yer aldığını iddia eder. Ona göre bu ayet ve hadisler, kaynağı ne olursa olsun 

sâlih değerleri desteklemekte ve kötülük, saldırganlık ve zulüm gibi kötü ahlakları ise yerip 

kınamaktadır.488 

Velâ’nın Selefilerin anladığı şekilde olmadığını ve vatandaşlığa aykırılık iktiza 

etmediğini getirdiği deliller ve lügavi açıdan yaptığı tahlillerle ortaya koyan İbn Beyye, bunun 

 
481 Nisâ, 33 
482 Mâide, 55 
483 Enfâl, 75 
484 Meryem, 5 
485 Nisâ, 33 
486 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 413.  
487 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 413. 
488 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 414. 



107 

 

ardından berâet kelimesini analiz etmeye başlar. Ona göre berâet, Kur’an-ı Kerîm’de bir istisna 

hâriç kişilere yönelik değil, eylemlere yöneliktir.489 “En yakın akrabanı uyar. Sana tâbi olan 

müminlere karşı kanatlarını ger. Eğer sana isyan ederlerse de ki: Ben sizin yaptıklarınızdan 

uzağım.”,490 “Eğer seni yalanlarlarsa, de ki: Benim amelim bana, sizin amelleriniz size aittir. 

Benim yaptıklarımdan siz berîsiniz, sizin yaptıklarınızdan da ben berîyim.”,491 “Şirk 

koştuğunuz şeylerden berî olduğuma şahit olun.”,492 “Siz bizim işlediklerimizden 

sorgulanmazsınız; biz de sizin yaptıklarınızdan sorgulanmayız.”,493 “İbrahim babasına ve 

kavmine demişti ki: Şüphesiz ben, sizin ibadet ettiklerinizden uzağım.”,494 “Ancak beni 

yaratana (ibadet ederim). Çünkü O, bana doğru yolu gösterecektir.”,495 Kişilerden beri olmanın 

tek örneği ise şu ayettir: “Şüphesiz biz sizden ve Allah’tan başka taptıklarınızdan uzağız.”496 

Aynı şekilde ona göre berâet ayetinin müşriklerle yapılan anlaşmaların feshedildiği ve savaş 

ilanının yapıldığı bağlamda zikredildiğini söyler. Ona göre bu ayetler artık bütün Arap 

Yarımadası halkının İslâm’a girmesi ve sadece az sayıdaki bozguncu çetelerin kalmasından 

sonra nazil olmuştur. 497 

İbn Beyye, Efendimiz’in (sas) “Ben, Halid’in yaptığı şeyden dolayı sana karşı 

sorumluluğu üzerimden atıyorum.”498 şeklindeki hadisini şu şekilde yorumlar: “Bu sözün 

anlamı şudur: Kişide sevilmeye layık olan da olabilir, nefret edilmeye müstahak olan da. 

Dolayısıyla bir yönüyle sevilir, başka bir yönüyle sevilmez. Bu sebeple, çoğu zaman kişi 

hakkında değil, yapılan iş hakkında beraat söz konusudur. Ve Allah daha iyi bilir.”499 

Kur’an ve hadislerden getirdiği delillerinden ardından seçmeci bir şekilde ulemanın 

kavline yer verir. Selefi çevrelerin önemsediği bir isim olan ve “Ehl-i Sünnet İmâmı” olarak 

zikrettiği Ahmet b. Hanbel’in el-velâ ve’l berâyı reddettiğini söyler ve ondan şu şekilde nakilde 

bulunur: “Velâyet bidattir, berâet de bidattir. Bu sözleri söyleyenler, ‘filanı severiz, filandan 

berîyiz’ derler. İşte bu söz bidattir; bundan sakının.” Aynı şekilde naklettiğine göre Ebû’l-

 
489 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 414. 
490 Şuarâ 214–216 
491 Yunus, 41. 
492 Hûd, 54. 
493 Seb’e, 25 
494 Zuhruf, 26. 
495 Zuhruf, 27. 
496 Mümtehine, 4.  
497 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 414. 
498 Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buḫârî el-Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, thk. Muṣṭafa Dîb el-

Buġâ (Dımaşk: Dâru İbn Kes̱îr; Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), 4/1577, "Kitâbu'l Megâzî", 55 (4084) . 
499 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 415. 



108 

 

Buhterî’den şöyle rivayet edilmiştir: “Şerîk’e Hz. Ali hakkında sordum; o da zikretti ve dedi ki: 

‘Mürcie bidattir, şehadet bidattir, berâet bidattir.’”500 

Kur’an-ı Kerîm’de geçen nusret, velâyet ve muhabbet ayetlerini bu konuda vürud 

bulmuş hadisleri dışlayıcı bir kavramsallaştırmaya tâbi tutmak ve bu kavramları başkaları ile 

her türlü ilişkiyi dışlayan terminolojiye indirgemek İbn Beyye’ye göre doğru değildir. Çünkü 

bu tutum iyilik, adalet, eşitlik ve takva üzere yardımlaşma çağrısında bulunan başka ayet ve 

hadislerin anlamlarını ihmal etmektedir.501 Nitekim Kur’an-ı Kerim peygamberleri kendi 

kavimlerine nispet etmektedir. “Senin kavmin onu yalanladı; oysa o haktır”502 “Âd kavmine 

kardeşleri Hûd’u gönderdik”503 “Semûd kavmine kardeşleri Sâlih’i gönderdik”.504 Yine, Allah 

Rasulü’nün yakını olan müşriklere olan sevgisi şu şekilde aktarılmıştır: “Sen sevdiğine hidayet 

veremezsin.”505 İbn Beyye’ye göre Kur’an-ı Kerîm’de peygamberlerin kendi vatanlarına 

duydukları sevgi ve hasret de aktarılmıştır. Konuyla ilgili şu hadisi zikreder: Üseyl el-Hüzelî 

Mekke’den Allah Rasulü’ne (sas) geldiğinde, Rasulullah (sas) ona şöyle sormuştur: “Ey Üseyl, 

Mekke’yi nasıl bıraktın?” O da şöyle demiştir: “Ey Allah’ın Rasulü, Mekke’yi terk ettim; otları 

uzamış, ızhır bitkisi meyveye durmuş, selm ağacı tazelenmişti.” Bunun üzerine Rasulullah (sas) 

şöyle buyurmuştur: “Yeter ey Üseyl, bırak kalpler sükûn bulsun.”506 Buradaki bir kavme 

aidiyet, yurdunu ve vatanını sevme duygusu da bir tür velâdır.507 

Bir kavme dost olmaktan kaçınmak ve onlardan beri olmak anlamındaki el-velâ ve’l 

berâyı çeşitli açılardan getirdiği delil ve yorumlarla İslam ve modern hayatla uyumlu hâle 

getirdiğini düşünen İbn Beyye el-velâ ve’l berânın en önemli uzantısı olan vatandaşlık508 

konusunu temellendirmeyle konuyu ele almaya devam eder. Buna öncelikle vatandaşlığı 

tanımlamakla başlar. Ona göre vatandaşlık “Günümüzde vatandaşlık, aynı toprak parçası 

üzerinde yaşayan, aynı soya veya müşterek bir tarihe veya dine mensup olmak zorunda olmayan 

bir beşerî topluluğun bireyleri arasındaki karşılıklı ilişki olarak tanımlanır. Bu ilişkinin 

çerçevesini anayasa, yasalar ve düzenlemeler belirler; bireylerin hak ve yükümlülüklerini bu 

 
500 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 415. 
501 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 417. 
502 En’âm, 66. 
503 A’râf, 65. 
504 A’râf, 73. 
505 Kasas, 56. 
506 Muteber hadis kitaplarında bu ibare ile bir hadise rastlanmamıştır. 
507 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 416. 
508 Modern dönemde vatandaşlığa dair tartışmalar için bk. Andrew F. March, Islam and Liberal Citizenship: The 

Search for an Overlapping Consensus (Oxford University Press, 2009), 97-162. 



109 

 

normatif çerçeve tayin eder.”509 Modern vatandaşlık aynı zamanda sözleşmeye dayalı olarak 

gönüllü bir şekilde aidiyet kurulan yarı-kooperatif bir yapı gibidir. Bugün bu yapıya dâhil olan 

birey, en eski üyeyle aynı haklara sahip olur. İbn Beyye’ye göre modern vatandaşlığın sahip 

olduğu bu yapı tarihsel olarak soy, din veya ortak geçmişe dayanan vatandaşlık anlayışının 

tersidir. Ona göre modern anlayışın sunduğu çeşitlilik en yüce değerlerden biridir ve 

farklılıkların etkileşimi ortak faydalar ortaya çıkarır. Modern vatandaşlık anlayışı Roma 

dönemindeki veya Câhiliyye Araplarındaki gibi ırk saflığını veya farklı sınıflara ayrılmış 

vatandaşlık anlayışını reddeder.510 

İbn Beyye’ye göre vatandaşlık anayasa tarafından belirlenen bir ulusal çerçeve 

içerisinde kurulan gönüllülüğe dayalı bir bağdır. Alman düşünür Habermas’a atıfla “anayasal 

yurtseverlik” olarak adlandırılabileceğini ifade eder. Bu ifade bireyin temel değerlere katılım 

yoluyla bir sivil topluluğa aidiyet hissetmesi anlamına gelir. Vatandaşlık aynı zamanda gruplar 

üstü bir konumda yer alırken grup aidiyetini tamamen ortadan kaldırmaz. Bu aidiyetlerle uyum 

içinde ve barışçıl bir biçimde bir arada yaşamayı öngörür. İbn Beyye’ye göre bu dönüşüm 

modern çağda vatandaşlık anlayışında gerçekleşen en temel dönüşümlerden biridir. Bu anlayış 

farklı topluluklara ait dinî değerlerin saygı görmesini ve kabul edilmesini sağlayan bir 

köprüdür.511 Modern vatandaşlık aynı zamanda İslâm’ın insanî birlikte yaşama anlayışıyla da 

örtüşür. Müslüman, bu çerçevede herhangi bir sıkıntı yaşamaz; hatta ötekiyle iş birliği içinde 

olabilmesini bile sağlayabilir. Müslümanların da bir parçası olduğu Batı toplumunun bugünkü 

yapısal dönüşüm ve Avrupa’nın bütünleşme sürecinde Müslümanların, farklı aidiyetleri 

kuşatan bir vatandaşlık anlayışına katkı sunmaları gerekir.512 

Müslümanların vatandaşlık anlayışına sunacakları katkı, Avrupa tarihî mirasının doğru 

okunması ve dünyada meydana gelen değişimlerin doğru değerlendirilmesiyle mümkündür. 

Böylece Müslümanlar hem yaşadıkları ülkelerin sorunlarını daha iyi anlayabilir hem de 

çoğunlukla birlikte yeni vatandaşlık ölçütlerinin oluşmasına katkıda bulunabilirler. Bu ise 

azınlık Müslümanların başkalarına saygı, farklı din ve kültürlerin varlığının kabulü, 

özgürlüklerin temini, siyasi, ekonomik ve sosyal hayata katılımın sağlanması, şiddetten uzak 

durulması gibi prensipleri benimsemesiyle mümkün olur. Bu durumda vatandaşlık bütün 

aidiyetlerin eriyip birleştiği bir pota hâline gelir.513 Birey, bu çeşitlilikle ne kadar uyum ve 

 
509 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 417. 
510 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 418. 
511 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 418. 
512 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 418. 
513 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 419. 



110 

 

düzen içinde olursa hem kendisini hem toplumu o ölçüde güçlü hisseder. Çünkü aidiyet 

psikolojik, sosyolojik ve felsefi bir kavramdır. Aidiyet, birey ile tercih ettiği toplum arasında 

gelişen karşılıklı ve diyalektik bir sürecin ürünüdür. Bu anlamda toplumun ya da topluluğun 

varlığı, birey için hayati önemdedir. çünkü aidiyet, insanın başkalarıyla birlikte olma arzusunun 

bir ifadesidir. Bu ihtiyaç, insan türü için evrensel bir özellik arz eder. Bu nedenle velâ, farklı 

halkalar ve dereceler hâlinde düşünülebilir. Bunlar birbirleriyle çatışmak yerine etkileşime 

geçebilir. Dine olan velâ her Müslüman hatta her din mensubu için zaten sabit olan bir ilkedir 

ve tüm velâların zirvesidir.514 

 Vatandaşlık akdi dinin terkini, dinî vecibelerden yüz çevirmeyi ya da Müslüman bireyin 

inancını yaşama özgürlüğüne ket vurmayı içermediği sürece dini bağlılıkla çelişmez. Hatta 

uyumluluk bile gösterebilir. Vatandaşlık akdi ile din arasındaki ilişki, birtakım çerçeveler 

dâhilinde tasavvur edilebilir ki, bunlardan bazıları şer‘an talep edilen ve tabiaten arzu edilen 

hususlardandır. Mesela yaşama hakkı, adalet, eşitlik, hürriyetler, mülkiyetin korunması, keyfî 

tutuklama ve işkencenin menedilmesi, fakirler, yaşlılar ve hastalar için sosyal güvence hakkı, 

toplum fertleri arasında kamu menfaatine yönelik iş birliği gibi. Bu sayılanlara bağlı olarak 

vergi ödemek, vatana yönelik bir saldırıya karşı onu müdafaa etmek, vatandaşlık akdine vefanın 

bir gereği olarak yasalara riayet etmek gibi birtakım yükümlülükler ortaya çıkar. Aslında 

bunların tamamı, ahde vefa göstermek ve bu ahdin gereklerini yerine getirmek kapsamına 

dâhildir.515 

İbn Beyye’ye göre vatandaşlık yükümlülüklerinin araçları olan seçimlere katılım, siyasi 

partilere veya derneklere üye olma gibi hususlar amaçlarına göre hüküm kazanır ve “birr ve 

takva” üzere yardımlaşma kapsamına girer. “Bir topluluğa olan kininiz, sizi adaletsizliğe sevk 

etmesin! Birr ve takva üzere yardımlaşın; günah ve düşmanlık üzerine yardımlaşmayın.”516 

ayetinin müşrik ve harbilerle olan ilişkiler bağlamında indirildiğini, ayet bu meyanda inmişken 

barış içinde yaşayan vatandaşlarla iş birliği yapmanın nasıl olur da caiz olmayacağını söyler. 

Çünkü barışçıl yurttaşlarla olan ilişkileri düzenleyen ayet şudur:517 “Allah, sizinle din uğrunda 

savaşmayan ve sizi yurtlarınızdan çıkarmayan kimselere iyilik etmenizi ve onlara adaletli 

davranmanızı yasaklamaz. Şüphesiz ki Allah, adaletli davrananları sever.”518  

 
514 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 419. 
515 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 420. 
516 Mâide, 2. 
517 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 420. 
518 Mümtehine, 8. 



111 

 

Vatandaşlık bağlamında tarafsız laikliğin İbn Beyye’ye göre “yüce değerleri” olumlu 

değerler olarak görülmelidir. Bu değerler inançlara saygı, dinler arasında tarafsızlık, bireysel 

ve kolektif insan haklarının tanınması ve devletin bunları koruma yükümlülüğü, bireylerin ve 

toplulukların farklılık ve çeşitlilik hakkı ile değişim hakkı, her bireyin doğal mahkemelerde 

yargılanma hakkı; yasaların saygı görmesini ve ulusal kurumların işleyişine katkı sağlamak 

amacıyla vergi yükümlülüğünü içeren bir sistemin kurulması, dış saldırıya karşı savunma 

hakkıdır. Laikliğin ortaya koyduğu bu ilkeler semâvî dinlerin özellikle de İslam’ın çağrıda 

bulunduğu büyük değerlerle çelişmez. Zira İslâm, iyilik, muhabbet ve insanî kardeşlik gibi 

temel değerlere çağırır. Ancak detaylarda bazı gri alanlar mevcuttur. Zira bazıları laikliği öyle 

yorumlamaktadırlar ki bu yorum onu tarafsızlıktan çıkarmaktadır. Bu yorum laikliği halkların 

kimliklerine müdahaleci ve inançlara tahakküm eden bir araç hâline getirir. Oysa İbn Beyye’ye 

göre bu laikliğin asli anlamından bir sapmadır.519 Tüm toplumsal kesimlerin, laikliği bireysel 

kanaatten kaynaklanan bir özgürleşme aracı olarak görmeye devam etmeleri gerekir. Onu, öznel 

vehimlere dayalı özel kavramları dayatmak isteyen totaliter bir ideolojik mezhebin aracı hâline 

getirmemelidirler.520 

Vatandaşlık bağlamında ele aldığı bir diğer konu vatan sevgisi anlamında vatana521 

bağlılıktır. İbn Beyye uygun şer‘î sınırlar içerisinde kaldığı sürece vatan sevgisi anlamındaki 

vatana bağlılığın dinî bağlılıkla çelişmeyeceğini düşünür. Zira velâ esasen bir değer bağlılığıdır 

ve vatana ve vatandaşlara iyilik, din ve aklın onayladığı bir değerdir. Bu itibarla Efendimiz’in 

(sas) Füdeyk hadisinde tavsiye ettiği gibi Müslümanın kötülüğü terk etmesi gerekir. Ancak 

kötülüğün de dereceleri vardır. En büyük kötülük din değiştirmektir ki bu hususta velâ 

kurulamaz. Bilakis Müslüman dinine sımsıkı sarılmalıdır. İbn Beyye’ye göre bu taviz 

verilmeyecek bir ilkedir. Aynı şekilde bir velâ veya aidiyet dini açıkça ihlal ediyor ve ona 

aykırılık teşkil ediyorsa bu konuda da bir velâdan bahsedilmez. Bundan sonra gelen kötülük 

dereceleri ise günahlardır. Bu günahlarda iş birliği caiz değildir. Bu günahlarda ancak geri 

dönülmez bir zaruret hâli söz konusuysa istisna edilebilir. Buna rağmen insan kanına veya 

malına yönelik herhangi bir saldırıya katılmak caiz değildir. Yine, doğrudan maksatlar 

 
519 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 421. 
520 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 421. 
521 İbn Beyye’nin ümmet ve öngördüğü devlet ve millet yapılanması için bk. Rezart Beka, “The 

Reconceptualization of the Umma and Ummatic Action in Abdullah Bin Bayyah’s Discourse”, American 

Journal of Islam and Society 41/2 (01 Ağustos 2024), 6-45. 



112 

 

bağlamında haram olanlar ile vesileler itibarıyla haram olanlar arasında derecelendirilen yasak 

fiillere katılım da meşru değildir.522 

İbn Beyye son olarak “Müminler, müminleri bırakıp da kâfirleri dost edinmesinler.”523 

ayetini tevil ederek velâyeti meşrulaştırmaya çalışır. Bu çerçevede refrans verdiği İbn Âşûr’dan 

şu değerlendirmeyi aktarır: “Bu ayet, kâfirleri müminler yerine veli edinmeye yönelik bir yasağı 

ifade eder; bu yasak ya mutlak olarak ya da bir kayıtla birlikte anlaşılır. Velâyet hem zâhiren 

hem bâtınen ya da yalnızca zâhiren gerçekleşebilir. Bu bağlamda velâyetin hükmü, içinde 

bulunulan duruma göre değişir.”524 İbn Âşûr aynı zamanda velâyetin sekiz farklı hâlini tespit 

ettiğini ifade eder. İbn Beyye’ye göre ise bu sekiz hâlden yalnızca bir tanesi küfrü 

gerektirmektedir. O da bâtınen kâfirlere meylederek, İslâm topluluğuna düşmanlık kastıyla 

yapılan velâdır. Bu da münâfıklara özgü olan bir durumdur. Diğer hâllerde ise hüküm, işlenen 

fiilin doğuracağı zarara (mefsedet) veya umulan faydaya (maslahat) göre değişkenlik arz eder. 

Kimi durumlarda büyük günah, kimi durumlarda küçük günah, bazı durumlarda ise cevaz 

sınırları içinde kalabilir.525 

İbn Âşûr, “müminleri bırakıp kâfirleri dost edinenler” ifadesinde geçen " َمِنْ دوُنِ الْمُؤْمِنِين" 

kaydına dikkat çekmiştir.  Âyet şöyledir: “Müminler, müminleri bırakıp da kâfirleri dost 

edinmesinler.” Bu bağlamda, velâyetin kayıtlı ya da mutlak şekilde yasaklanması meselesinde 

ihtilaf bulunduğuna işaret etmiş; " َالْمُؤْمِنِين دوُنِ   kaydının anlamının yasaklanan velâyetin "مِنْ 

müminlerden uzaklaştırıcı ve onlara karşıt nitelikte olan dostluk biçimi olduğunu, buna karşın 

mutlaklık ifade eden yorumun ise her türden velâyetin yasak olduğunu savunduğunu 

belirtmiştir.526 

İbn Beyye hülasa olarak nasslarda belirtilen velânın her türlü dünyevî ilişkiyi dışlayan 

bir duvar niteliğinde olmadığını, imanın aslını geçersiz kılan bir muhalefet içermediğini, 

sevgiyi nefretle, itaati isyanla değiştirmediği sürece insanlarla olan ilişkileri tamamen iptal 

etmeyeceğini söyler. Bilakis insanlarla menfaatlerin elde edilmesi ve zararın giderilmesi 

 
522 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 422-423. 
523 Âl-i İmrân, 28. 
524 Muhammad et-Ṭâhir İbn-ʿÂşûr, Tefsîru’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr (Tūnis: ed-Dâru’l Tûnusiyye li’n-Neşr, 1984), 

3/215. 
525 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 423. 
526 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 424. 



113 

 

amacıyla ilişkiler kurmak, duygusal muhabbetleri paylaşmak, ahlâk ve güzel muâmele 

esaslarına göre onlarla geçinmek esas olduğunu ifade eder.527 

Son olarak Batı’da yaşayan Müslümanların dindaşlarıyla dayanışma ve velâ ilişkilerini 

sürdürürken, buna dair duygularını ifade ederken ifrata ve aşırılığa kaçmaktan sakınmalıdırlar. 

Özellikle bu tür davranışların, gerçekte mevcut olmayan birtakım faydalardan daha büyük 

bozulmalara yol açması hâlinde bu durum daha da önem arz eder. İbn Beyye’ye göre bu dinin 

doğru anlaşılması, sonuçların dikkate alınması, basiretli davranma ve küreselleşme çağının 

gerçekliğini tanıma esasına dayalı bir ölçüdür. Zira küreselleşme, dünyada hiçbir ülkeyi dinî 

değerlere aleni şekilde aykırı davranışlardan müstağni bırakmamıştır. Aynı zamanda sırf 

kâfirlerle ilişki kurmak ya da onlarla arkadaşlık yapmak sebebiyle tekfirde bulunmak, aşırılıktır 

ve Kur’ân ve Sünnet’in zahirine aykırıdır. Zira tekfir, ancak kişiyi İslâm dairesinden çıkaran 

bir inanca sahip olmakla mümkündür.528 

2. Kamusal Alanda Başörtü Yasağı 

  15 Mart 2004’te Fransız Cumhurbaşkanı Jacques Chirac döneminde “Devlet 

okullarında ve ortaöğretim kurumlarında, öğrencilerin açıkça bir dinî aidiyeti gösteren işaretler 

veya kıyafetler giymesi yasaktır.”529 şeklinde kanun çıkarılmıştır. Bu kanunun dili her ne kadar 

tüm inançları kapsıyormuş gibi görünse de aslında doğrudan Müslümanların başörtüsünü hedef 

aldığı barizdir. Bu yasak Fransız vatandaşlarının birçoğu tarafından İslam dininin Fransız 

Cumhuriyetine ve onun laiklik ideolojisine yönelik sinsi bir sızma gibi görülmüş ve bununla 

mücadele kapsamında değerlendirilmiştir. Yasa Fransız liberaller, muhafazakârlar, popülist ve 

feministlerden oluşan ilginç bir kitle tarafından geniş destekle karşılanmıştır. 530 

 Fransa’daki bu başörtüsü yasağı hem Fransa içinde hem de Fransa dışında hararetli 

tartışmalara mahal vermiş olsa da büyük bir muhalefetle karşılaşmamıştır. Yasanın 

uygulanmaya başlandığı ilk yıl içerisinde yalnızca kırk yedi öğrenci okuldan atılmış, beş yüz 

elli vaka ikna yoluyla halledilmiş, doksan altı öğrenci kamu okullarından ayrılarak özel okullara 

veya başka ülkelere gönderilmiştir. Sonuç itibariyle hükümet başörtüsüne karşı takındığı bu 

tavrın büyük infiallere yol açmadığını gördüğünde olumlu bir sonuca ulaştığını düşünerek kendi 

 
527 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 424-425. 
528 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 425. 
529 John Richard Bowen, Why the French Don’t Like Headscarves: Islam, the State, and Public Space 

(Princeton: Princeton University Press, 2010), 136. 
530 Shavit, Sharī’a and Muslim Minorities, 238-239. 



114 

 

kendini tebrik etmiştir.531 Hezekiel’in ifadesiyle bu yasak “İslamcı fundamentalizme karşı bir 

siper ve aynı ölçüde ürkütücü bulunan “Amerikan tarzı” çokkültürlülüğe karşı bir set”532 olarak 

görülmüştür. 

 John R. Bowen533 Fransa’daki Müslüman toplulukların bu yasağa uymalarının ardında 

birkaç husus olduğunu zikreder. Bunlar arasında 2004 yılının yazında Irak’ta iki Fransız 

gazetecinin kaçırılması ve bu yasağın geri çekilmesi talebi vardır.534 Bu durum Müslümanları 

daha zor duruma sokmuş hatta bu yasağa saygı gösterme çağrılarına yol açmıştır. Yasağa karşı 

İslam dünyasında da bir görüş birliği oluşmamıştır. İleri sürülen görüşler arasında 

Müslümanların bu yasağa karşı koyması gerektiği düşüncesi bulunurken aksini düşünenler de 

çıkmıştır. Ezher Şeyhi Muhammed Seyyid Tantâvî, Müslüman ülkelerle Müslüman olmayan 

ülkeler arasında ayrıma giderek Fransa’nın kendi ülkesinde böyle bir yasak uygulama hakkının 

olduğunu ve Fransa’da yaşayan Müslüman kadınların bu yasak sebebiyle zor durumda 

kalırlarsa başlarını açmalarının caiz olduğunu beyan etmiştir.535  

 Vasatî çevreler yasağı öfke ve infialle karşılamış, Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi 

ve Karadâvî yaptıkları açıklamada iki hususu dile getirmişlerdir. İlki başörtüsünün dinî bir 

sembol olarak değerlendirilmemesi gerektiğidir. Çünkü haç gibi dini sembollerin amacı kişinin 

dinini izhar etmesidir. Oysa başörtüsünden maksat bedenin gerekli kısımlarını örtmek ve hayâ 

ilkesini tatbik etmektir. İkinci husus Fransız devletinin Müslümanların başörtüsüne dokunarak 

dini konularda tarafsızlık ve laikliğe sadakatin aksine bir dine karşı özel olarak düşmanlık 

göstermiş ve bu ilkelerden uzaklaşmıştır.536 Gösterilen bütün bu tepkilere rağmen yasak 

uygulandı. Aradan geçen günler ve ayların ardından Fransa devleti yasağı uygulamasının 

 
531 Bowen, Why the French Don’t Like Headscarves, 150-151. 
532 Judith Ezekiel, “French Dressing: Race, Gender, and the Hijab Story”, Feminist Studies 32/2 (01 Temmuz 

2006), 257. 
533 Bowen Müslüman azınlıklar üzerine çalışan önemli akademisyenlerden birisidir. Avrupa özelinde özellikle 

Fransa ve İngiltere’de yaşayan Müslüman azınlıklar üzerine çalışmaları mevcuttur. bk. John Richard Bowen 

(ed.), Can Islam Be French? Pluralism and Pragmatism in a Secularist State (Princeton: Princeton University 

Press, 2010). John R. Bowen, On British Islam: Religion, Law, and Everyday Practice in Shariʿa Councils 

(Princeton (N.J.) Oxford: Princeton University Press, 2016). Professor John R. Bowen vd., European States and 

their Muslim Citizens: The Impact of Institutions on Perceptions and Boundaries (New York, NY, 2015). John 

R. Bowen, A New Anthropology of Islam (Cambridge University Press, ts.). 
534 Bowen, Why the French Don’t Like Headscarves, 143-150. 
 .(Erişim 30 Mayıs 2025) شيخ الأزهر يؤكد حق فرنسا في حظر الحجاب”, الجزيرة نت“ 535

https://www.aljazeera.net/news/2003/12/30/%D8%B4%D9%8A%D8%AE-

%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B2%D9%87%D8%B1-%D9%8A%D8%A4%D9%83%D8%AF-

%D8%AD%D9%82-%D9%81%D8%B1%D9%86%D8%B3%D8%A7-%D9%81%D9%8A-

%D8%AD%D8%B8%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%AD%D8%AC%D8%A7%D8%A8 
  .(Erişim 30 Mayıs 2025) ”رسالة من الدكتور القرضاوي إلى الرئيس الفرنسي شيراك | موقع الشيخ يوسف القرضاوي“ 536

https://www.al-qaradawi.net/node/1986 Aynı zamanda bk.Shavit, Sharī’a and Muslim Minorities, 242. 

https://www.al-qaradawi.net/node/1986


115 

 

siyasal bir seferberliğe yol açmadığı gibi Fransa ile Müslüman devletler arasında diplomatik bir 

zedelenmeye de mahal vermediğini gördü.537  

 Yasağın tartışılan bir mesele olmaktan çıkıp fiilen uygulanan bir vakıa hâline gelmesiyle 

beraber vasatî anlayışı benimseyen âlimler kendi fıkıh anlayışları çerçevesinde Fransa’daki hâli 

değerlendirmek durumundaydılar. Bu yasağa riayet edilip edilmeyeceğinin, bu yasağın hicreti 

gerektirip gerektirmediğine karar vermek zorunda kaldılar. Başta Karadâvî olmak üzere vasatî 

alimler zaruretlerin haramları mübah kılması ve maslahat prensibine binaen Müslüman kızların 

okul içerisinde başlarını açabileceklerine dair cevaz beyanında bulundular.538 

 O sırada Avrupa Fetva ve Araştırma Merkezi’nin başkan yardımcılığını yürüten 

Abdullah bin Beyye’nin o dönemde bir açıklamasına rastlanmamaktadır. Ulaşabildiğimiz 

kadarıyla ilk defa 2008 yılında kaleme aldığı Sınâ’atü’l Fetvâ isimli eserinde bu meseleye yer 

vermiştir. Öncelikle konuyla ilgili nassa yer vererek şu ayeti irad etmektedir: “…. Dışarıda 

kalanlar dışında zinetlerini göstermesinler…”539 İbn Beyye buradaki nehyin mahiyeti üzerinden 

bir açıklamaya gitmektedir. Ona göre buradaki nehiy vasıta ve vesilelerin yasaklanmasına dair 

olan bir nehiydir. Bunun sonucu olarak bu nehiy, zahir olan süs dışında kalanların örtülmesinin 

emredildiğine delalet etmektedir. Dolayısıyla örtünme başka bir amaca matuf olarak vacip 

kılınmıştır. Kadının saçını açması-sahih olan görüşe göre- avret olması hasebiyle vücudun diğer 

kısımları gibi haramdır.540 İbn Beyye kadının saçının özellikle namazda hafifletilmiş avret 

olduğunu söyler. İmam Malik’e göre kadın namazda saçını açarsa, bu durumda o vakitte 

ibadetle meşgul olması mendup olduğunu nakleder.541 

 Neyhedici hükümlerin tek bir mertebede olmadığını Şâtıbî’den naklen şöyle açıklar: 

“Bu tertip ile anlaşılır ki, şer’î emirler tek bir vurguda yürütülmez ve aynı maksat altında 

toplanmaz. Zira zarurî alanlara dair emirler, ihtiyaçlara veya tahsîniyyâta ilişkin 

emirlere benzemez. Aynı şekilde zarurîleri tamamlayıcı emirlere de benzemez. Hatta 

zarurîlerin kendisi arasında bile talep dereceleri bakımından farklılık vardır. Mesela 

 
537 Shavit, Sharī’a and Muslim Minorities, 252. 
538 Shavit, Sharī’a and Muslim Minorities, 243. 
539 Nûr, 31. 
540 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 440. 
541 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 440. 



116 

 

dinin aslına dair olan talep, nefse ilişkin talep gibi değildir; nefsinki de akla dair olan 

gibidir.”542 

Yine Şâtıbî’den şöyle bir nakilde bulunmaktadır: “Bazı durumlarda kesin bir nehiy, 

daha üstün bir maslahat sebebiyle çiğnenebilir.”543 Nehyin hem tek mertebede olmaması hem 

de daha üstün bir maslahat sebebiyle çiğnenebileceğine binaen ulema bazı pratik sonuçlara 

ulaşmıştır. İbn Beyye’ye göre eğer yasaklanan eylem bizatihi bir mefsedet içeriyorsa-diğer bir 

ifadeyle bu yasaklama maksatlara binaen bir yasaklama ise bu tür bir eylem yalnızca zaruri bir 

hâlde mübah olur. Meyte, kan, domuz eti yemek buna örnektir. Ancak yasaklanan şeyin 

derecesi bunların seviyesinden düşükse yani bizatihi mefsedet barındırmayan fakat başka 

mefsedetlere vesile olan fiillerin yasaklanması türünden ise bu durumda orta düzeyde bir zorluk 

ve ihtiyaç hâlinde bu nehyin hükmü düşebilir. İbn Kayyim’den şöyle bir nakilde bulunmaktadır: 

“İlk tür ribânın (fazlalık ribası) haram kılınması maksatların haram kılınmasındandır. Diğeri ise 

vasıtaların yasaklanmasındandır. Bu sebeple vadeli ribânın hiçbir türüne izin verilmemiştir.”544 

İbn Beyye zorluk hâlinin bedenin bazı kısımlarının açılmasına dair hükümler doğurabileceği 

düşüncesindedir. Buna delil olarak Buhârî’nin naklettiği şu hadisi getirir: Uhud Savaşı’na dair 

Enes b. Mâlik’ten şöyle rivayet edilmiştir: “Uhud günü halk Peygamber’den kaçtı. Aişe bint 

Ebî Bekir ile Ümmü Süleym’in eteklerini sıvamış hâlde olduklarını, baldırlarının alt 

kısımlarının görüldüğünü gördüm. Sırtlarında su kırbalarını taşıyorlardı.” Başka bir rivayette 

ise, “Sırtlarında kırbaları taşır, sahabenin ağızlarına su dökerlerdi. Sonra dönüp tekrar su 

doldururlar, yeniden getirir ağızlarına dökerlerdi.”545 

3. Aynın İstihâlesi 

 İstihâle kavramını etimolojik olarak ele alan İbn Beyye bu kavramın kökeninin “hâle-

yehûlu” olduğunu, manasının “değişmek, dönüşmek, aslı ortadan kalkmak” olduğunu ifade 

eder.546 Şer’î anlamda istihâle necis bir maddenin zâti vasıflarının tamamen ortadan 

kalkmasıyla yeni bir mahiyet kazanarak isminin ve fıkhî hükmünün değişmesi anlamına 

gelir.547 İbn Beyye burada niteliksel bir dönüşümden değil, hakiki bir dönüşüm olduğuna vurgu 

yapar. Ona göre sütün peynire, buğdayın una, unun ekmeğe dönüşmesi gibi niteliksel değişimler 

 
542 Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, 3/496. 
543 Şâṭıbî, el-Muvâfaḳât, 4/117. 
544 İbn Beyye’nin aktardığı ibarelerle İbn Kayyim’in kitabında eşleşen bir ibare bulamadık. İbare için bk. 

Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 441. 
545 Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, 3/1055, "Kitâbu'l Cihâd ve's-Siyer", 64 (2724). 
546 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 433-434. 
547 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 434. 



117 

 

istihâle kapsamında değerlendirilmez. Bunların aksine içkinin sirkeye, merkebin tuza, dışkının 

küle dönüşmesi gibi örnekler ise necaseti ortadan kaldıran hakikî dönüşümler olarak kabul 

edilir.548  İstihâlenin yukarıda verilen tanımına göre, bu işlem hüküm değiştirici ve temizleyici 

bir işlemdir. İbn Beyye, Hanefîler, Zeydîler, Zâhirîler, İbn Hazm, Mâlikîlerin meşhur görüşü ve 

Ahmed b. Hanbel’den gelen iki rivayetten birinin bu doğrultuda olduğunu ifade eder.549 Ayrıca 

İbn Teymiyye’nin bu konuda kesin bir şekilde böyle düşündüğünü dönüşümün Allah’ın fiiliyle 

ya da insan eliyle meydana gelmesi arasında fark gözetmeksizin temizleyici olduğunu ifade 

ettiğini aktarır.550 

 İstihâlenin mahiyeti ve hükmünü aktarmasının ardından İbn Beyye bunun pratik 

sonuçlarına değinmektedir. Bu bağlamda zikrettiği örneklerden biri, necis yağın kimyevî 

dönüşüm geçirerek sabun hâline gelmesidir. el-Müctebâ adlı eserde yer alan ifadelere atıfla, bu 

durumda elde edilen sabunun temiz hükmünde olduğuna dair fetva verildiğini aktarmaktadır. 

Söz konusu görüşün, İmam Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’ye nispet edildiği ve özellikle 

“umûmü’l-belvâ” ilkesiyle gerekçelendirildiğini belirtilir. Ayrıca, Şerḥu’l-Münye’de geçen bir 

başka rivayette, insan yahut köpek gibi necis bir canlının sabun kazanına düşmesi ve bu 

maddenin sabunlaşma sürecine tabi tutulması hâlinde, ortaya çıkan ürünün temiz kabul 

edileceğine dair bir fetva metnine de yer verir.551 

 İbn Beyye’ye göre, bu tür dönüşümlerde hükmün illeti, “tağayyur” (değişim) ve 

“inkılâbu’l hakika”dır.⁴³³ Bu kaide, sadece sabun örneğiyle sınırlı olmayıp, hakikî mahiyet 

dönüşümünün ve umûmü’l-belvânın mevcut olduğu bütün durumlarda geçerlidir. Bu çerçevede 

hurma pekmezi (dıbbs) örneğini ele alır. Farelerin bu gibi ürünlerin içine girerek idrar yapması, 

dışkılaması veya ölü hâlde bulunması gibi durumlar göz önüne alındığında bazı âlimlerin, bu 

maddelerin dönüşüm neticesinde temiz sayılabileceğini ifade ettiklerini nakleder. Aynı şekilde, 

bazı şeyhlerin hocalarından biri, susamın necis hâle geldikten sonra tahin hâlini alması 

durumunda –özellikle kullanımın yaygın olması hâlinde– temiz olacağı yönünde içtihatta 

bulunmuştur. Bu hüküm, kuşun bir kuyuya düşerek erimesi ve çamura karışması örneğine 

yapılan kıyasla gerekçelendirilmiştir.552 

 

 
548 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 434. 
549 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 434. 
550 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 434. 
551 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 432. 
552 Abdullah bin Beyye, Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat, 433.  



118 

 

IX. Genel Değerlendirme 

 Hem fıkıh için hem de fıkhu’l ekalliyât için vazettiği esaslara baktığımızda İbn 

Beyye’nin modern fıkıh düşünürü olduğunu söylememizin önünde herhangi bir engel 

görünmemektedir. Hayatını işlediğimiz ilk bölümde de gördüğümüz üzere düşünce dünyasının 

oluşmasında içine düştüğü siyasi ortam ve bağlamın fıkhî düşüncesini şekillendirdiğini hatta 

zaman zaman fıkhı siyasetin ihtiyacına aracı kıldığına şahit olmaktayız. Düşüncesinin 

merkezinde bulunan “Fıkhu’l vâki’”nin eleştiri bu tezin konusu olmaması sebebiyle 

yapılmayacaktır. Ancak vakıaya bu kadar vurgu yapılmasının ardında onun siyasi duruşunu 

görmek ilk akla gelen şeydir. 

 Makasıd düşüncesinin eleştirisi bu tezin konusu olmamakla beraber makasıdın siyasete 

alet edildiğini ve Ortadoğu’daki otoriter rejimlerin siyasi gücünü güçlendirmek için 

kullanıldığını iddia edebiliriz. Onun isyan ve devrime karşı olması ve bunu öncelikle güvenlik 

daha sonra barış kavramları etrafında söylem olarak geliştirmesi ve özellikle Birleşik Arap 

Emirlikleri ile olan yakın ilişkileri ve BAE yönetici ailesine yaptığı övgüler bunu oldukça 

desteklemektedir. Neredeyse tüm kitaplarında bazen isim vererek bazen telmihte bulunarak 

(devrim ilan edip sonra kendi köşesine çekilenler gibi) İhvân-ı Müslimîn kökenli, Katar 

merkezli ve Ortadoğu’da otoriter rejimler yerine demokrasinin olmasını isteyen İslamcıları 

doğrudan hedef aldığına rastlıyoruz. Bu da onun siyasi duruşu ile yakından ilgilidir. 

 İbn Beyye’nin fıkhî düşüncesini birkaç açından incelemek mümkündür. Bunlardan ilki 

parçacıklı yapısıdır. Öncelikle onun düşüncesini destekleyen ayet ve hadisleri serdettiğini, o 

ayet ve hadislerle birlikte düşünülmesi gereken diğer nassları ihmâl ettiğini belirtmeliyiz. 

Bunun en bariz örneği cihadın hükmüdür. Bu konudaki ayetlerin nesih açısından sırasını dikkate 

almadan özelde cihadu’t talebi genelde ise savaşı engellemeye çalışmaktadır. Bu parçacıklı 

yapının bir diğer yüzü ayet ve hadislere lügavi açıdan yaklaşıp onlardan hüküm çıkarmasıdır. 

O ayet veya hadiste geçen ifade için yalnızca sözlükten delil getirerek çıkarımda bulunmakta, 

ayette geçen ifadeye verilen anlamın şer’iliğini göz ardı etmektedir. Nasslarla muamele 

konusunda vazettiği esaslardan biri de nassların lügate arz edilmesidir. 

Öncelikle mezhebe mensubiyeti savunduğunu (buna doğrudan rastlamasak da) 

söylemek pek mümkün görünmemektedir. Mensup olduğu iddia edilen neo-gelenekçilik 

akımının genel tavrının aksine İbn Beyye mezhepleri inkâr etmemekle beraber mezhepler arası 

geçişleri çok rahat yapmaktadır. Ortaya koyduğu görüşü desteklemek için farklı mezheplerin 



119 

 

imamlarının kavillerini aktarmakta, tercih etme konusunda herhangi bir metodoloji takip 

etmeksizin tercihte bulunmaktadır.  

İbn Beyye fıkhî bir meseleyi temellendirmede en çok Şâtıbî, İbn Kayyim el-Cevziyye, 

Karâfî, İbn Rüşd, Cüveynî, Gazâli ve İbn Âbidîn’e atıfta bulunmaktadır. Mâliki mezhebi 

özelinde Muhtasaru Halîl’e şerh yazmış olan Zürkânî’ye çokça atıf mevcuttur. Ayrıca birçok 

konuda Ahmet b. Hanbel’den gelen farklı görüşleri zikredip onlardan birini sebep belirtmeden 

tercih etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 

 

SONUÇ 

II. Dünya Savaşı’ndan sonra özellikle ekonomik ve siyasi sebeplerden ötürü Batı’ya göç 

eden Müslümanlar, dâhil oldukları toplumlarda dinî hayatlarını nasıl devam ettireceklerine dair 

bir sorgulama içerisine girmişlerdir. 1990’lı yıllara kadar bu süreç devam etmiş olup 90’lı 

yıllardan itibaren Fıkhu’l-Ekalliyat’ın teorisi ortaya çıkmaya başlamıştır. 1994 yılında kurulan 

Avrupa Fetva ve Araştırma Konseyi, Batı’daki Müslümanların ihtiyaç duyduğu dinî otorite 

eksikliğini karşılamaya başlamıştır.  Kuruluşundan itibaren başkan yardımcılığını üstlenen 

Abdullah b. Beyye Fıkhu’l-Ekalliyat konusunda öne çıkan isimlerden biri olmuştur. Bu tez, 

onun siyasî-ilmî faaliyetlerini ve Fıkhu’l-Ekalliyat’a dair görüşlerini incelmektedir. 

1934 yılında Moritanya’da dünyaya gelen İbn Beyye, Tunus’ta aldığı eğitimle 1978 

yılına kadar Moritanya yönetiminde çeşitli bakanlık görevlerinde bulunmuştur. 1978 yılında 

yapılan askerî darbenin akabinde 1981’de Suudi Arabistan’a göç etmek durumunda kalmıştır. 

Burada Kral Abdülaziz Üniversitesinde fıkıh profesörü olmuş ve burada yaşamaya devam 

etmiştir. Abdullah b. Beyye’nin düşüncesini iki kavram etrafında incelemek mümkündür. 

Bunlardan ilki güvenlik (emn), ikincisi ise barıştır.  Güvenlik düşüncesinin oluşmasında göç 

ettiği yıllardaki Ortadoğu’da cereyan eden hadiseler oldukça etkili görünmektedir.  

1973’te Arap-İsrail Savaşı’nın ardından uygulanan petrol ambargosu, Suudi 

Arabistan’ın güvenlik öncelikli politikalarının başlangıcı olmuştur. Kral Faysal’ın liderliğinde 

ABD ile geliştirilen güvenlik temelli ittifak, diğer Arap ülkelerinde tepkiyle karşılanmış; bu 

ortamda Suudi yönetimi, güvenliği merkez alan bir söylem geliştirme ihtiyacı duymuştur. 

1979’daki İran İslam Devrimi, SSCB’nin Afganistan işgali, Cüheyman’ın Kâbe baskını ve 

Suudi Arabistan’daki Şii isyanları bu söylemi pekiştirmiştir. Bu bağlamda kurulan Naif Arap 

Güvenlik Bilimleri Üniversitesi, güvenlik odaklı akademik üretimin merkezi hâline gelmiş ve 

Abdullah b. Beyye’nin Hitâbu’l-Emn fi’l-İslâm adlı eseri burada yayımlanmıştır. Bu eserde İbn 

Beyye, güvenliği makāsıdü’ş-şerîa’nın temel unsuru olarak sunar ve şiddet kültürünü 

reddederek İslam’ın özünün barış ve tesâmuh olduğunu vurgular. Bireysel, toplumsal ve siyasal 

düzeyde güvenliğin, dinin yüklediği sorumlulukların icrası için vazgeçilmez olduğunu belirtir. 

Bu fikirler, Şâtıbî’nin kuramıyla desteklenerek güvenliğin “can, mal, din, akıl ve nesil” 

boyutlarını kapsayan bir çerçeveye yerleştirilir. 

İbn Beyye’nin bu güvenlik merkezli yaklaşımı, 2000’li yıllarda ortaya çıkan krizler 

karşısında uzun süre sessiz kalmasıyla dikkat çeker. Özellikle 11 Eylül sonrası dönemde AFAK 

başkanı Karadâvî’nin kamuoyuna açık müdahalelerine karşılık, İbn Beyye’nin ne eserlerinde 



121 

 

ne de platformlarında bu konuya değinmemesi ilmi çevrelerce eleştirilmiştir. Bu dönemde 

Selefî-cihâdî hareketlerin yükselişiyle birlikte, teröre karşı açık bir pozisyon alma ihtiyacı 

belirginleşmiş; İbn Beyye de bu ihtiyaca yanıt olarak el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l-Ḥulûl adlı eserini 

kaleme almıştır. Bu çalışmasında terörü fıkhî olarak “bağy”, “hırâbe” ve “ifsâd fi’l-ard” 

kategorileriyle ilişkilendirmiş; özellikle Malikî gelenekten beslenen yorumlarla, otoriteye karşı 

her türlü silahlı başkaldırının meşru olmadığını belirtmiştir. İmamın zalim dahi olsa isyanla 

devrilmeyeceği fikrine bağlı kalarak, otoriter yönetimlerin güvenlik temelli meşruiyetini fıkıhla 

temellendirmiştir. 

İbn Beyye’nin kitabında benimsediği bu yaklaşım, cihad kavramına getirdiği yeniden 

yorumla daha da netleşir. İbn Beyye’ye göre cihad, artık klasik fıkıh literatüründe anlaşıldığı 

haliyle yayılmacı bir savaş değil, barışı, kamu düzenini ve inanç özgürlüğünü koruma amacı 

güden ahlaki bir sorumluluktur. Savaş ancak devlet otoritesince başlatılabilir ve bireylerin ya 

da grupların inisiyatifine bırakılamaz. Özellikle savunma savaşı meşrû kabul edilirken, saldırı 

savaşının ancak caydırıcılık gibi gerekçelerle gündeme gelebileceği ifade edilir. Filistin 

meselesi örneğinde olduğu gibi meşru direnişin terörden ayrılması gerektiği, bunun ise ancak 

evrensel etik ve uluslararası hukukla mümkün olabileceği savunulmuştur. Bu bağlamda, İbn 

Beyye’nin söylemi klasik fıkhî kavramları çağdaş güvenlik politikaları ile uyumlu bir biçimde 

yeniden yorumlamaya yönelmiş; barışa öncelik verirken otoriter yapılarla uzlaşmacı bir çizgi 

izlemiştir. 

Arap Baharı sürecinde İbn Beyye’nin politik tutumu daha da belirginleşmiş, 

Karadâvî’nin devrimci çizgisine karşı temkinli bir mesafe benimsemiştir. 2011’deki bazı 

konuşmalarında Arap dünyasındaki kargaşadan duyduğu endişeyi dile getirse de doğrudan 

devrim lehine bir tavır sergilememiştir. 2013 yılı itibariyle BAE ile geliştirdiği ilişkiler, onun 

İslamcı çevrelerden uzaklaşarak devlet destekli bir dinî otorite inşa etme sürecine yöneldiğini 

göstermektedir. Aynı yıl Mısır’da yaşanan darbe karşısında sessiz kalması ve bu dönemde 

BAE’li yetkililerle temaslarını kendi web sitesinde öne çıkarması, bu yönelimin siyasi bir tercih 

olduğunu ortaya koymuştur. Bu gelişmelerin ardından Müslüman Alimler Birliği’nden istifası, 

İbn Beyye’nin Karadâvî çizgisiyle yollarını resmen ayırdığını teyit etmiştir. 

Bu kopuş, yalnızca siyasal tercihlerle sınırlı kalmamış; fıkhî ve metodolojik düzlemde 

de derinleşmiştir. Karadâvî’nin ümmetin iradesini temsil eden ve yöneticilerin denetlendiği bir 

demokratik sistemi İslam’a uygun bulmasına karşılık, İbn Beyye, bu tür sistemlerin kolayca 

istikrarsızlığa sürüklenebileceğini ve dış müdahalelere açık olduğunu savunmuştur. Ona göre 



122 

 

barış, adalet ve maslahat ancak güçlü bir otorite ile korunabilir ve güvenlik, halk iradesinden 

daha önceliklidir. Bu yaklaşım, “Fıkhu’s-Silm (Barış fıkhı)” olarak adlandırdığı paradigmanın 

temelini oluşturmuş; Karadâvî’nin “Fıkhu’s-Sevra (devrim fıkhı)”na açık bir alternatif 

sunmuştur. Özellikle “hazır olmayan toplumlarda demokrasi çağrısının savaş çağrısıyla eşdeğer 

olduğu” yönündeki görüşleri, onun istikrarı maslahatın önüne koyduğunu göstermektedir. 

Bu yaklaşımın somutlaştığı örneklerden biri de 2016’da ilan edilen Marakeş 

Deklarasyonu’dur. IŞID’in dini azınlıklara yönelik saldırılarına karşı hazırlanan bu metin, İbn 

Beyye’nin öncülüğünde, İslam’ın barışçıl ve çoğulcu yapısının yeniden inşasını hedeflemiştir. 

Medine Vesikası’na referansla, vatandaşlık kavramı, dini ve etnik farklılıkları uzlaşıya 

dönüştüren anayasal bir düzen olarak tanımlanmış; zimmet, cizye ve cihad gibi klasik fıkhî 

terimler yeniden yorumlanmıştır. Zimmet, güvenlik temelli bir siyasi sözleşme; cizye, mali 

katkı ve askeri muafiyet karşılığı bir koruma anlaşması; cihad ise barış ve özgürlüklerin 

korunmasını hedefleyen hukuki bir sorumluluk olarak sunulmuştur. 

Bu çabanın devamı olarak değerlendirilebilecek bir diğer gelişme, 2019’da yayımlanan 

Yeni Hılfu’l-Fudûl Tüzüğü’dür. FPPMS çatısı altında şekillenen bu girişim, dinler arası uzlaşı, 

barış ve vatandaşlık temelli söylemleri kurumsallaştırmayı hedeflemiş; özellikle ABD’deki 

muhafazakâr çevrelerle diyalog yoluyla yeni bir İslamî temsil biçimi oluşturmayı amaçlamıştır. 

Bu süreçte İslamcılığı kriminalize eden yaklaşımlar öne çıkmış, Katar gibi aktörlere karşı 

yürütülen politikalar dini söylem üzerinden meşrulaştırılmıştır.  

İkinci bölümde, Abdullah b. Beyye’nin fıkıh anlayışı makāsıd merkezli, bağlamsal ve 

ıslahçı bir içtihat yöntemi çerçevesinde ele alınmaktadır. Klasik fıkhın çağdaş bağlama uygun 

şekilde yeniden yorumlanması gerektiğini savunan İbn Beyye, nas ile vakıa arasında bir denge 

kurmayı hedefler. Bu amaçla Şâtıbî’den ilhamla makāsıd düşüncesini merkeze alır ve fıkhın 

ruhunu ihya etme gayretine girişir. Fıkhî metodolojisinin merkezinde tahkîku’l-menât yer alır; 

buna göre hüküm sadece teorik olarak değil, vakıanın mahiyetine uygun biçimde 

uygulanmalıdır. Bu yöntem, klasik araçların çağdaş vakıada fonksiyonel kılınmasını sağlar. 

Ayrıca İbn Beyye, yöneticilerin maslahat tayininde merkezi rol oynayabileceğini savunarak 

kamu düzeni gibi stratejik meselelerde yöneticinin içtihadını fakihin ictihadından 

öncelemektedir. Onun bu yaklaşımı, klasik fıkhın kavramsal zenginliğini muhafaza ederken 

çağdaş sorunlara bağlam odaklı çözümler sunmayı amaçlamaktadır. 



123 

 

Bu yaklaşım Fıkhu’l-ekalliyât anlayışında da kendini göstermektedir. İbn Beyye, bu kavramı 

modern dönemde Batı’daki Müslümanların karşılaştığı özgün durumlara cevap vermek üzere 

geliştirmiştir. Azınlık, sayı bakımından küçük ve siyasal iktidardan yoksun toplulukları ifade 

eder; bu çerçevede Fıkhu’l-ekalliyât, klasik fıkhî mirasa bağlı kalarak zaruret ve hacet 

ilkeleriyle azınlıkların dinî sorunlarına çözüm üretmeyi hedefler. Temel amacı Müslüman 

bireylerin dinî kimliklerini koruyarak topluma entegre olmalarını sağlamaktır. Bu bağlamda 

izolasyon, çözülme ve mündemiçlik olmak üzere üç temel tutumdan, kimlik ve toplumsal 

ilişkiler arasında denge kuran mündemiçlik tercih edilir. İbn Beyye, bu fıkıh anlayışını içtihadın 

üç türüyle destekler: klasik kıyas, tahkîku’l-menât ve tercihî içtihat. Bu içtihat yapıları vakıa, 

icmâlî ve tafsîlî delillerle ilişkili fetva üretimini mümkün kılar.  

İbn Beyye, Fıkhu’l-ekalliyât bağlamında yedi temel fıkhî kaideyi yeniden yorumlayarak 

güncel meselelere çözümler sunar. Teysîr ve ref‘u’l-harac ilkesi, Şâtıbî’den hareketle şeriatın 

kolaylık amacı taşıdığını vurgular ve naslarla sabit ruhsatları meşru kılar. Zamanın 

değişmesiyle fetvanın değişmesi ilkesi, içtihadi hükümlerin maslahat ve mefsedet bağlamında 

yeniden değerlendirilmesini mümkün kılar. Hâcetin zaruret menzilesine tenzîli ilkesiyle faizli 

ev alımı gibi durumlar zaruret kapsamında değerlendirilebilir. Örf kaidesi ise, vakıaya uygun 

içtihat yapılmasını sağlar; örfün nassın zahirine muhalif olması hâlinde dahi muteber 

olabileceğini savunur. Tahkîku’l-menât ilkesiyle, örneğin domuz katkılı ürünlerin helalliği gibi 

meselelerde fakihin vakıayı derinlemesine tahlil etmesi gerekir. Me’âlâtın gözetilmesi ilkesi, 

bir fiilin meşru olsa bile zararlı sonuçlar doğurması hâlinde sınırlandırılmasını veya 

ertelenmesini öngörür. Müslüman cemaatin kadılık fonksiyonu üstlenmesi ilkesi ise, 

gayrimüslim ülkelerde kadı otoritesinin yokluğunu cemaatin telafi etmesini sağlar. 

İbn Beyye, bu metodolojik çerçeveyi Müslümanların gayrimüslim toplumlarda ikamet 

etmesini meşru görerek temellendirir. Klasik fıkıhtaki dârü’lislâm ve dârü’lharp ayrımının 

içtihadi olduğunu, günümüz uluslararası sisteminde anlaşmalar ve vatandaşlık temelinde 

ilişkilerin şekillendiğini belirtir. Takiyuddin İbn Teymiyye tarafından ortaya atılan ve 

yöneticilerinin gayrimüslim, halkının Müslüman olduğu yer anlamına gelen dârü’lmürekkebe 

yaklaşımına yakın durarak, Müslümanların dinlerini özgürce yaşayabildikleri her yerin 

dârü’lislâm hükmünde olabileceğini savunur. Malikî olmasına rağmen Hanefî, Şâfiî ve Hanbelî 

mezheplerinden gelen, gayrimüslim toplumlarda kalmaya cevaz veren görüşleri tercih eder. Bu 

yaklaşımını Hz. Abbas örneği ve Füdeyk hadisiyle temellendirir. Zaruret, kolaylık, maslahat 



124 

 

gibi ilkeler bu içtihadı destekler. Böylece Batı’da yaşayan Müslümanların aktif bireyler olarak 

topluma katkı sunabileceği fikrini savunur. 

İbn Beyye, klasik fıkıhtaki “mekânın teklîfî hükümlere etkisi” meselesinde iki görüşü 

aktarır. Birincisi, mekânın hükmü etkilemeyeceğini savunan cumhur görüşüdür. Buna göre 

fiilin hükmü mekândan bağımsızdır. İkincisi ise Hanefîler ve bazı Mâlikî ile Hanbelî âlimlerinin 

benimsediği, dârü’lharp gibi ortamlarda bazı fiillerin ruhsat kapsamında 

değerlendirilebileceğini ileri süren görüştür. İbn Beyye, faizli krediyle ev alımı gibi meselelerde 

bu ikinci yaklaşımın çağdaş uygulamalara dayanak teşkil ettiğini belirtir. Her ne kadar Batı’yı 

dârü’l-harp olarak görmese de, bazı hükümlerin bağlama göre yeniden değerlendirilmesini 

savunur. Bu yaklaşım, onun vakıaya duyarlı bir içtihat anlayışı geliştirmeye çalıştığını gösterir. 

Gayrimüslimlerle ilişkiler konusunda Kur’ân’daki “birr” ve “kıst” kavramlarını esas 

alan İbn Beyye, savaşmayan ve barışçıl olan gayrimüslimlerle ilişkilerin ahlâken faziletli 

olduğunu savunur. Kur’an’ın Ehl-i Kitap ile nikâh ve yemek gibi ilişkileri meşru kılması bu 

görüşü destekler. Bayram tebrikleri, müşrik bile olsa anneye ya da gayrimüslim eşe yapılabilir; 

bu tür tebrikler inanç onayı değil, toplumsal nezakettir. Ulusal bayramlara katılım da benzer 

şekilde değerlendirilebilir. İbn Beyye, teşebbüh ve müşabehe ayrımına vurgu yaparak, bağlama 

göre değerlendirme gerektiğini ifade eder. Müşriklere selam vermek, onları ziyaret etmek, 

taziye etmek gibi davranışların dinen yasaklanmadığını ve maslahatla değerlendirilebileceğini 

belirtir. Ona göre, yalnızca inanca veya ibadete dair semboller yasak kapsamına girer. Bu 

yaklaşım, hem şer‘î hem de ahlâkî dengeyi gözeten vasatî bir çizgidir. 

İbn Beyye, el-velâ ve’l-berâ kavramlarının Selefîlerce katı biçimde yorumlanmasına 

karşı çıkar. Velâ’nın dostluk ve aidiyet anlamlarının siyak ve sibak içinde değişebileceğini, 

sabit bir şer‘î hüküm değil bağlamsal bir kavram olduğunu savunur. Berâ kavramının kişilere 

değil fiillere yöneldiğini belirtir. Medine Vesikası ve Füdeyk hadisi gibi örneklerle, farklı inanç 

mensuplarıyla maslahat temelli ilişkilerin meşru olduğunu ortaya koyar. Vatandaşlık, anayasal 

sadakat, çeşitliliğe saygı ve gönüllülük temelli aidiyet olarak tanımlanır. Bu anlayış, İslam’ın 

insanî değerleriyle çelişmez. Tarafsız laiklik ilkesiyle birlikte değerlendirildiğinde, vatandaşlık 

Müslüman bireyin dinini yaşama hakkıyla bağdaşır. Siyasi katılım, vergi ödeme ve yasalara 

uyum gibi sorumluluklar ahde vefa kapsamında değerlendirilir. Bu yaklaşımla İbn Beyye, 

tekfirci söylemlerden uzak durur ve vatandaşlığı İslam’la çelişmeyen bir aidiyet biçimi olarak 

temellendirir. 



125 

 

Son olarak, 2004’te Fransa’da çıkan başörtüsü yasağını değerlendiren İbn Beyye, bu 

yasağın Müslüman kadınların eğitim hakkına zarar verdiğini, dolayısıyla maslahat ilkesiyle ele 

alınabileceğini belirtir. Yasak doğrudan bir mefsedet değilse, zaruret durumunda hükmün 

düşebileceğini ifade eder. Şâtıbî ve İbn Kayyim’den nakillerle, maslahatın bazı yasaklara üstün 

gelebileceğini savunur. Başörtüsü yasağının eğitim hakkını engellemesi durumunda, kız 

öğrencilerin okulda başlarını açmaları zaruret kapsamında mütalaa edilebilir. Ayrıca, istihâleyi 

necis bir maddenin vasfının tamamen değişmesi olarak tanımlar, maddî dönüşümün yanı sıra 

sosyal ve hükmî dönüşümleri de içtihat zemininde değerlendirir. İçkinin sirkeye dönüşmesi 

veya dışkının küle dönüşmesi gibi örneklerde, temel illetin “tağayyur” ve “inkılâbu’l-hakîka” 

olduğunu vurgular. Bu yaklaşım, çağdaş meseleleri klasik fıkhî mirasla bütünleştirme çabasının 

bir yansımasıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 

 

KAYNAKÇA 

Abdullah b. Beyye. Alakatu makasıdi’ş-şeria bi-usuli’l-fıkh. London: Müessesetü’l-Furkan 

li’t-Türasi’l-İslami Merkezu Dirasati Makasidi’ş-Şeriati’l-İslamiyye (al-Furqan 

Islamic Heritage Foundation al-Maqasid Research Centre in the Philosophy of Islamic 

Law), ts. 

Abdullah b. Beyye. el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl. Riyad: Mektebetü’l Ubkân, ts. 

Abdullah b. Beyye. Hitabu’l-Emn fi’l-İslâm ve Sekafetü’t-Tesâmüh ve’l-Viâm. Riyad: 

Akademiyyetü Nâyifi’l Arabiyye li’l Ulumi’l Emniyye, 1999. 

Abdullah b. Beyye. Meşâhid mine’l-Makâsıd. Riyad: Dâru’l Ucûh li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 

2012. 

Abdullah b. Beyye. “Religious Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework 

and a Call to Action”. The Marrakesh Declaration on the Rights of Religious 

Minorities in Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to Action. 

Dubai: Misar li’t-Tibaʿa ve’n-Neşr, 2016. 

Abdullah b. Beyye. Tenbîhu’l Merâ’ci’ Ala’ Ta’sî’li Fıkhi’l Vâki’. Dubai: Merkezü’l Muvataa’, 

2. Basım, 2018. 

Abdullah b. Beyye. “The Marrakesh Declaration Concept Paper”. Dubai: Misar li’t-Tibaʿa 

ve’n-Neşr, 2016. 

Abdullah b. Beyye, Hamza Yusuf Hanson. In Pursuit of Peace: Framework Speech for the 

Forum for Promoting Peace in Muslim Societies. Ebu Dabi: FPPMS, 2014. 

Abdullah bin Beyye. Fetâvâ Fikriyye. Dâru’l Endelüsü’s Sahrâ, 2000. 

Abdullah bin Beyye. İsârât Tecdîdiyye fî Hukûli’l Usûl. Riyad: Dâru’l Ucûh li’n-Neşri ve’t-

Tevzî’, 2013. 

Abdullah bin Beyye. Sınâatu’l-fetvâ ve Fıkhu’l-ekalliyat. Dubai: Merkezü’l Muvataa’, 3. 

Basım, 2018. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebû ʿAbdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî. Müsnedü’l-

İmâm Aḥmed b. Ḥanbel. thk. Şuʿayb el-ʾArnaʾûṭ - ʿÂdil Murşid v.dğr. 50 Cilt. Beyrut: 

Muʾessesetu’r-Risâle, 1421/2001. 

Ahmed, Chanfi. West African ʿulamāʾ And Salafism in Mecca and Medina: Jawāb Al-Ifrῑqῑ - 

The Response of the African: 17. Leiden Boston (Mass.), 2015. 

Al-Rasheed, Madawi. A History of Saudi Arabia. New York, 2010. 

Alshaer, Abdelrahman Ibrahim - Al jehni, . Ali Bin Fayez. “Naif Arab University for Security 

Sciences (NAUSS): Pursuing excellence in security science education and research”. 

Arab Journal of Forensic Sciences and Forensic Medicine 1 (2014), 5-11. 



127 

 

Âlu Teymiyye, Ebu’l-Berekât Mecduddîn ʿAbdisselâm b. ʿAbdillaḥ b. el-Ḥaḍr b. Muḥammed 

İbn Teymiyye el-Ḥarrânî. el-Muḥarrar fi’l-Fıḳh ʿalâ Meẕhebi’l-İmâm Aḥmed b. 

Ḥanbel. 2 Cilt. Riyad: Mektebetu’l-Meʿârif, 1404/1984. 

Anjum, Ovamir. Conjuring Sovereignty: How the “Constitution” of Medina Became an 

Oracle of Modern Statehood (SSRN Scholarly Paper, 04 Haziran 2024). Social 

Science Research Network, papers.ssrn.com. Erişim 07 Nisan 2025. 

https://papers.ssrn.com/abstract=5032177 

Azami, Usaama al-. “Abdullāh Bin Bayyah and the Arab Revolutions: Counter-Revolutionary 

Neo-Traditionalisms Ideological Struggle against Islamism”. The Muslim World. 

https://www.academia.edu/40186516/Abdulla_h_bin_Bayyah_and_the_Arab_Revolut

ions_Counter_revolutionary_Neo_traditionalisms_Ideological_Struggle_against_Isla

mism 

Bas, Yasin. Islam in Deutschland - Deutscher Islam? Saarbrücken: VDM Verlag Dr. Müller, 

2008. 

Bayyah, Abdallah Bin. The Exercise of Islamic Juristic Reasoning by Ascertaining the Ratio 

Legis (al-Ijtihad Bi Tahqiq Al Manat): The Jurisprudence of Contemporary and 

Future Contexts. Tabah Foundation, 2015. 

Beka, Rezart. “Maqāṣid and the Renewal of Islamic Legal Theory in ʿAbdullah Bin Bayyah’s 

Discourse”. American Journal of Islam and Society 38/3-4 (2021), 103-145. 

Beka, Rezart. The Jurisprudence of Reality (Fiqh Al-Wāqiʿ) in Contemporary Islamic 

Thought: A Comparative Study of the Discourse of Yūsuf Al-Qaraḍāwī (D. 2022), 

Nāṣir Al-ʿumar (B.1952), And Abdullah Bin Bayyah (B.1935). Georgetown University, 

2022. 

Beka, Rezart. “The Reconceptualization of the Umma and Ummatic Action in Abdullah Bin 

Bayyah’s Discourse”. American Journal of Islam and Society 41/2 (01 Ağustos 2024), 

6-45. https://doi.org/10.35632/ajis.v41i2.3438 

Beyhaḳî, Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyin b. ʿAlî el-Ḫüsrevcirdî el-. es-Sunenu’l-Kubrâ. thk. 

ʿAbdullâh et-Turkî. 22 Cilt. b.y.: Merkezu Hicr, 1432/2011. 

Birt, Yahya. “Blowin’ in the Wind: Trumpism and Traditional Islam in America”. Medium 

(blog), 27 Haziran 2017. https://yahyabirt.medium.com/https-medium-com-yahyabirt-

blowin-in-the-wind-trumpism-and-traditional-islam-in-america-40ba056486d8 

Bowen, John R. A New Anthropology of Islam. Cambridge University Press, ts. 

Bowen, John R. On British Islam: Religion, Law, and Everyday Practice in Shariʿa Councils. 

Princeton (N.J.) Oxford: Princeton University Press, 2016. 



128 

 

Bowen, John Richard (ed.). Can Islam Be French? Pluralism and Pragmatism in a Secularist 

State. Princeton: Princeton University Press, 2010. 

Bowen, John Richard. Why the French Don’t Like Headscarves: Islam, the State, and Public 

Space. Princeton: Princeton University Press, 2010. 

Bowen, Professor John R. vd. European States and their Muslim Citizens: The Impact of 

Institutions on Perceptions and Boundaries. New York, NY, 2015. 

Buḫârî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buḫârî el-. Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî. thk. 

Muṣṭafa Dîb el-Buġâ. 7 Cilt. Dımaşk: Dâru İbn Kes̱îr; Dâru’l-Yemâme, 5. Basım, 

1414/1993. 

Büyükkara, Selman. Rethinking the debates around sahifat al-Medina in the light of 

constitutionalism, pluralism and consociationalism. Marmara Üniversitesi, Yüksek 

Lisans Tezi, 2023. 

Byrd, Dustin J. Islam in a Post-Secular Society: Religion, Secularity and the Antagonism of 

Recalcitrant Faith. Chicago, IL: Haymarket Books, 2018. 

Caeiro, Alexandre Vasconcelos - Al-Saify, Mahmoud. “Qaradawi in Europe, Europe in 

Qaradawi? The Global Mufti’s European Politics”. Global Mufti : the Phenomenon of 

Yusuf al-Qaradawi. 109-148. Hurst, 2009. 

Catlos, Brian. Ortaçağ Latin Hristiyan Alemi Müslümanları 1050-1614. ed. Sümeyra Tahta. 

çev. Ahmet Demirhan. Gav Perspektif, 2022. 

Cuveynî, Ebû’l-Meʿâlî ʿAbdulmelik b. ʿAbdullâh el-. el-Burhân fî ʾUṣûli’l-Fıḳh. thk. Ṣalâḥ b. 

Muḥammed b. ʿAvîḍa. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1418/1997. 

Çavuşoğlu, Ali Hakan. “er-Risâle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/119-122. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Dr Tarek Elgawhary vd. The Muslim 500: The World’s 500 Most Influential Muslims,. 

Amman: The Royal Islamic Strategic Studies Centre, 2025. 

Ebû Dâvûd, Suleymân b. el-Eşʿas̱ es-Sicistânî. Sünenü Ebî Dâvûd. thk. Muḥammed 

Muḥyiddîn ʿAbdulḥamîd. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAṣriyye, ts. 

Ebü’l-Abbas Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalim İbn Teymiyye. İktidaü’s-sırati’l-müstakim li 

muhalefeti ashabi’l-cehim. Riyad: Şirketü’l-Ubeykan, 1984. 

El-Aswad, El-Sayed. “Images of Muslims in Western Scholarship and Media after 9/11”. 

Domes: digest of Middle East studies 22 (01 Mayıs 2013), 39-56. 

https://doi.org/10.1111/dome.12010 

Erdem, Sami. “Fıkıh Tarihi: Osmanlı Hukuk Düşüncesinde Modern Yorumlar İçin Yeni Bir 

Referans Çerçevesi”. Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi 3/5 (2005), 85-105. 



129 

 

Ezekiel, Judith. “French Dressing: Race, Gender, and the Hijab Story”. Feminist Studies 32/2 

(01 Temmuz 2006), 256. https://doi.org/10.2307/20459086 

Hassan, S. Fiqh Al-Aqalliyyāt: History, Development, and Progress. Palgrave Macmillan, 

2013th edition., 2013. 

Hayward, Susan. Understanding and Extending the Marrakesh Declaration in Policy and 

Practice. US Institute of Peace, 2016. https://www.jstor.org/stable/resrep12248 

Hill, Kent R. “The Charter of the New Alliance of Virtue”. The Catholic Thing. 05 Mart 2020. 

Erişim 15 Nisan 2025. https://www.thecatholicthing.org/2020/03/05/the-charter-of-

the-new-alliance-of-virtue/ 

Hiltermann, Joost R. “Conflicts in the Middle East and North Africa: An attempt at 

reframing”. Routledge Handbook on Middle East Security. Routledge, 2019. 

İbn Ḳayyim el-Cevziyye, Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-

Zürʿaî ed-Dımaşḳī el-Ḥanbelî. İʿlâmu’l-Muvaḳḳıʿîn ʿan Rabbi’l-ʿÂlemîn. thk. 

Muḥammed ʿAbdusaelâm İbrahim. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 

1411/1991. 

İbn Ruşd el-Cedd, Ebu’l-Velîd Muḥammed b. Aḥmed b. Ruşd el-Ḳurṭubî. el-Beyân ve’t-Taḥṣîl 

ve’ş-Şerḥ ve’t-Tevcîh ve’t-Tʿalîl li’Mesâili’l-Musteḫrace. thk. Dr. Muḥammed Ḥaccî ve 

Âḫarûn. 2 Cilt. Beyrut; Lübnan: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1408/1988. 

İbn ʿÂbidîn, Muḥammed Emîn b. ʿOmer b. ʿAbdilʿazîz el-Ḥuseynî ed-Dımeşḳî. Reddu’l-

mụḥtâr ʿalâ’d-Durri’l-muḫtâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2. Basım, 1412/1992. 

İbn-ʿÂşûr, Muhammad et-Ṭâhir. Tefsîru’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr. Tūnis: ed-Dâru’l Tûnusiyye li’n-

Neşr, 1984. 

Kacır, Temel. “Bir Kaidenin Serencamı: Hâcet Umumi Olsun Hususi Olsun Zaruret 

Menzilesine Tenzil Olunur”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 20/2 (15 Aralık 2016), 137-

173. https://doi.org/10.18505/cuid.273981 

Karadâvî, Yûsuf. Fî Fıkhi’l-Ekalliyyâti’l-Müslime Hayatü’l-Müslimîn Vasati’l-Müctemiâti’l-

Uhrâ. Kahire, Darü’ş-Şurûk., 2001. 

Karadâvî, Yûsuf. Kelimât fi’l Vasatiyyeti’l İslâmiyye ve Meâlimuhâ. el-Merkezü’l Âlemî Li’l 

Vasatiyye, 3. Basım, 2011. 

Karadâvî, Yûsuf el-. el-Hasâisu’l Âmme li’l-İslâm. Kahire: Daru’ş Şurûk, 1977. 

Karadâvî, Yûsuf el-. el-Helal ve’l-haram fi’l-İslam. International Islamic Federation of 

Student Organizations [İttihadü’l-İslami el-Alemi], 1960. 

https://katalog.isam.org.tr/yordam?p=1&q=*&alan=tum_txt&demirbas=164284 



130 

 

Kâsânî, ʿAlâʾuddîn Ebûbekir b. Mesʿûd b. Aḥmed el-Ḥanefî el-. Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-

şerâʾiʿ. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 2. Basım, 1406/1986. 

Kimball, Charles. “The War on Terror and Its Effects on American Muslims”. The Oxford 

Handbook of American Islam. 

Koca, Ferhat. “Menât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/119-121. Ankara: TDV 

Yayınları, 2004. 

Larsen, Lena. How Muftis Think: Islamic Legal Thought and Muslim Women in Western 

Europe. Brill, 2018. 

http://gen.lib.rus.ec/book/index.php?md5=310ad8354d5222ebf4950ac7cd7448a6 

Legrenzi, Matteo - Lawson, Fred H. “External intervention in the Gulf”. Routledge Handbook 

on Middle East Security. Routledge, 2019. 

Mamdani, Mahmood. Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of 

Terror. New York, NY: Pantheon, 1st edition., 2004. 

March, Andrew F. Islam and Liberal Citizenship: The Search for an Overlapping Consensus. 

Oxford University Press, 1st edition., 2009. 

Masud, Khalid. “The obligation to migrate: the doctrine of hijra in Islamic law”. Muslim 

Travellers. Routledge, 1990. 

Merdâvî, Ebu’l-Ḥasen ʿAlâʾuddîn ʿAlî b. Suleymân ed-Dimeşḳî el-Ḥanbelî el-. el-ʾİnṣâf fî 

Maʿrifeti’r-Râciḥ mine’l-Ḫilâf. 12 Cilt. b.y.: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 2. Basım, ts. 

Michot, Yahya. “Ibn Taymiyya’s ‘New Mardin Fatwa’. Is Genetically Modified Islam (GMI) 

Carcinogenic?” The Muslim World 101/2 (2011), 130-181. 

https://doi.org/10.1111/j.1478-1913.2011.01351.x 

Midilli, Muharrem. “Hanefi Geleneğinden Klasik Osmanlı Kanunlarına Had-Kısas Dışı Ağır 

Ceza Formülü”. darulfunun ilahiyat 30/1 (03 Temmuz 2019), 25-48. 

Miller, Kathryn A. “Muslim Minorities and the Obligation to Emigrate to Islamic Territory: 

Two fatwas from Fifteenth-Century Granada”. Islamic Law and Society 7/2 (2000), 

256-288. 

Muhammad b. Hassan al-Alaoui. “The King’s Speech: Message from His Majesty, King 

Mohammed VI”. The Marrakesh Declaration on the Rights of Religious Minorities in 

Muslim-Majority Lands: A Legal Framework and a Call to Action. Dubai: Misar li’t-

Tibaʿa ve’n-Neşr, 2016. 

Muhammad Qasim Zaman. The Ulama in Contemporary Islam: Custodians of Change. 

Princeton: Princeton University Press, 2010. 



131 

 

Müflih, İbn vd. el-Âdâbü’ş-şer’iyye. Vizaretü’l-Evkaf ve’ş-Şuuni’l-İslamiyye, 2015. 

https://katalog.isam.org.tr/yordam?p=1&q=*&alan=tum_txt&demirbas=247583 

Nakissa, Aria. “The Fiqh of Revolution and the Arab Spring: Secondary Segmentation as a 

Trend in Islamic Legal Doctrine”. The Muslim World 105/3 (Temmuz 2015), 398-421. 

https://doi.org/10.1111/muwo.12098 

Özel, Ahmet. “Klasik İslâm Devletler Hukukunda Ülke Kavramı ve Günümüzdeki Durum: 

İbn Teymiyye’nin Mardin Fetvası ile Benzeri Diğer Bazı Fetvalar”. Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 43 (05 Mart 2014), 41-64. 

https://doi.org/10.15370/muifd.35415 

Özgür Kavak. “Fıkıh Literatüründe Cihad Hükümleri ve Modern Cihad Yorumları”. İç Tehdit 

ve Riskler Işığında İslam Dünyasının Geleceği. İstanbul: İNSAMER, 2016. 

Quisay, Walaa. Neo-Traditionalism in Islam in the West: Orthodoxy, Spirituality and Politics. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 1st edition., 2023. 

Quisay, Walaa - Parker, Thomas. “On the Theology of Obedience: An Analysis of Shaykh Bin 

Bayyah and Shaykh Hamza Yusuf’s Political Thought”. Maydan (blog), 08 Ocak 

2019. https://themaydan.com/2019/01/theology-obedience-analysis-shaykh-bin-

bayyah-shaykh-hamza-yusufs-political-thought/ 

Saba Mahmood. Religious Difference in a Secular Age: A Minority Report. Princeton, 2015. 

Seraḫsî, Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl Şemsü’l-ʾEimme es-. el-Mebsûṭ. thk. Ḫalîl 

Muḥyiddîn el-Meyyis. 30 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1414/1993. 

Shavit, Uriya. Sharī’a and Muslim Minorities: The wasaṭī and salafī approaches to fiqh al-

aqalliyyāt al-Muslima. Oxford University Press, 1. Basım, 2016. 

http://gen.lib.rus.ec/book/index.php?md5=80cc68ce935946445a156a9b2e9cb742 

Shavit, Uriya. Shari’a and Muslim Minorities: The wasati and salafi approaches to fiqh al-

aqalliyyat al-Muslima. Oxford, New York: Oxford University Press, 2016. 

Smith, Samuel - Editor, Deputy Managing. “Trump’s New Religious Freedom Amb. Praises 

Islamic Scholars in First Public Speech”. 06 Şubat 2018. Erişim 15 Nisan 2025. 

https://www.christianpost.com/news/trump-new-religious-freedom-ambassador-sam-

brownback-islamic-scholars-first-public-speech.html 

Süyûṭî, Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî es-. el-

Eşbâh ve’n-Neẓâîr. b.y.: y.y., 1411/1990. 

Şâṭıbî, İbrâhîm b. Mûsâ el-Laḫmî el-Ğırnâṭî eş-. el-Muvâfaḳât. thk. Ebû ʿUbeyde Meşhûr b. 

Ḥasen es-Selmân. 7 Cilt. b.y.: Dâru İbn ʿAffân, 1417/1997. 



132 

 

Tirmiẕî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ et-. es-Sunen. thk. Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf. 6 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1998. 

Tirmiẕî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ et-. Sunenu’t-Tirmiẕî. thk. Aḥmed Muḥammed Şâkir - 

Fuʾâd ʿAbdulbâḳî. 5 Cilt. Mısır: Şirketu Muṣṭafâ’l-Bâbî’l-Ḥalebî, 1395/1975. 

Warren, David H. Rivals in the Gulf: Yusuf al-Qaradawi, Abdullah Bin Bayyah, and the 

Qatar-UAE Contest Over the Arab Spring and the Gulf Crisis. London New York: 

Routledge, 1st edition., 2022. 

Yûsuf el-Karadâvî. Min Fıkhi’d Devleti Fi’l İslâm. Kahire: Daru’ş Şurûk, 1997. 

Zahalka, Iyad. Shari’a in the Modern Era: Muslim Minorities Jurisprudence. Cambridge, 

United Kingdom: Cambridge University Press, 1st edition., 2016. 

ʿAbdulbâḳî ez-Zurḳânî, Ebû Muḥammed ʿAbdulbâkî b. Yûsuf b. Aḥmed ez-Zürkânî el-Vefâʾî. 

Şerḥu’z-Zurḳânî ʿalâ Muḫtaṣari Ḫalîl. thk. ʿAbdusselâm Muḥammed Emîn. 8 Cilt. 

Beyrut: y.y., 1422/2002. 

“A Common Word between Us and You”. Islamic Studies 47/2 (2008), 243-260. 

“Anwar Al-Awlaki Attacks Mardin Conference’s Declaration on Jihad”. Erişim 11 Haziran 

2025. https://jamestown.org/program/anwar-al-awlaki-attacks-mardin-conferences-

declaration-on-jihad/ 

“Bio « Bin Bayyah”. Erişim 12 Kasım 2024. https://binbayyah.net/english/bio/ 

“Dignitatis humanae”. Erişim 15 Nisan 2025. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_en.html 

Brookings. “How Mauritania Exports Religion to Saudi Arabia—And Not Just the Other Way 

Around”. Erişim 20 Nisan 2025. https://www.brookings.edu/articles/how-mauritania-

exports-religion-to-saudi-arabia-and-not-just-the-other-way-around/ 

Fondazione Internazionale Oasis. “The Alliance of Virtue: Towards an Islamic Natural Law?” 

30 Mart 2020. Erişim 15 Nisan 2025. https://www.oasiscenter.eu/en/emirates-chart-

new-alliance-of-virtue 

“The Marrakesh Declaration On the Rights of Religious Minorities in Muslim-Majority 

Lands”. Dubai: Misar li’t-Tibaʿa ve’n-Neşr, 2016. 

“UAE Fatwa Council Member among Experts of US ‘Commission on Unalienable Rights’”. 

Erişim 15 Nisan 2025. https://www.wam.ae/en/details/1395302773134 

“US Muslim scholar joins Trump’s human rights panel”. Erişim 15 Nisan 2025. 

https://www.aa.com.tr/en/americas/us-muslim-scholar-joins-trumps-human-rights-

panel/1527283 



133 

 

 .Yayın Tarihi 12 Nisan 2010 .قناة الجزيرة  haz. AlJazeera Arabic .”الشريعة والحياة | رؤية الفقهاء للعالم“

https://www.youtube.com/watch?v=UDBxQPzgxPM 

 .Abdullah Bin Bayyah”. Erişim 18 Aralık 2024 || تنبيه المراجع على تأصيل فقه الواقع » عبدالله بن بيه“

https://binbayyah.net/arabic/archives/1499 

 Erişim 30 Mayıs .”رسالة من الدكتور القرضاوي إلى الرئيس الفرنسي شيراك | موقع الشيخ يوسف القرضاوي“

2025. https://www.al-qaradawi.net/node/1986 

 .Erişim 30 Mayıs 2025 .”الجزيرة نت. “شيخ الأزهر يؤكد حق فرنسا في حظر الحجاب

https://www.aljazeera.net/news/2003/12/30/%d8%b4%d9%8a%d8%ae-

%d8%a7%d9%84%d8%a3%d8%b2%d9%87%d8%b1-

%d9%8a%d8%a4%d9%83%d8%af-%d8%ad%d9%82-

%d9%81%d8%b1%d9%86%d8%b3%d8%a7-%d9%81%d9%8a-

%d8%ad%d8%b8%d8%b1-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%ac%d8%a7%d8%a8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	KISALTMALAR
	GİRİŞ
	I. Konu
	II. Yöntem
	III. Kaynaklar
	IV. Fıkhu’l-Ekalliyat Kavramı
	A. Selefilik
	B. Vasatîlik
	C. Vasatîlik İçerisinden Bir Ekol: Neo-Tradisyonalizm


	BİRİNCİ BÖLÜM: İBN BEYYE’NİN HAYATI VE DÜŞÜNCESİNİN TEŞEKKÜL SÜRECİ
	I. Hayatı ve Yaşadığı Dönem
	I. Fıkıh Düşüncesinin Teşekkülü: Hitâbu’l Emn fi’l İslâm
	II. 2000’li Yıllar ve Sessizlik
	III. Sessizliğin Bozulması: el-İrhâb: et-Teşhîs ve’l Hulûl
	IV. Arap Baharı ve İbn Beyye
	V. İslamcı Çevrelerden Keskin Kopuş
	VI. Birleşik Arap Emirlikleri ile İttifak
	VII. Yûsuf Karadâvi ve İbn Beyye
	VIII. Mardin Konferansı
	IX. İslam Toplumlarında Barışı Teşvik Platformu (Forum for Promoting Peace in Muslim Societies)
	X. Marakeş Deklerasyonu
	XI. Yeni Hılfu’l Fudûl (Yeni Erdemliler İttifakı)

	İKİNCİ BÖLÜM: İBN BEYYE’NİN FIKHU’L-EKALLİYÂT’A DAİR GÖRÜŞLERİ
	I. Fıkıh Düşüncesine Giriş
	II. İbn Beyye'de Fıkhu’l-Ekalliyâtın Kavramsal Çerçevesi
	III. Fıkhu’l-Ekalliyât’ın Temellendirilmesi
	IV. Fıkhu’l Ekalliyât’ın Dayandığı Kaideler
	1. Teysir ve Ref’i Harac Kaidesi
	2. Zamanın Değişmesiyle Fetvanın Değişmesi Kaidesi
	3. Hâcetin Zarûret Menzilesine Tenzili
	4. Örf
	5. Tahkîku’l Menat
	6. Sonuçların Dikkate Alınması
	7. Müslüman Cemaatin Kâdının Rolünü Üstlenmesi

	V. İbn Beyye’nin Dâr Anlayışı
	VI. Mekânın Teklîfî Hükümlere Etkisi
	VII. Gayrimüslimlerle İnsanî İlişkiler
	VIII. Teorinin Tatbiki: Fıkhu’l Ekâlliyât’a Dair Fetvâlar
	1. Vatandaşlık
	2. Kamusal Alanda Başörtü Yasağı
	3. Aynın İstihâlesi

	IX. Genel Değerlendirme

	SONUÇ
	KAYNAKÇA

