
 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Eski Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

 

MEHEMMED BÂKIR HALHÂLÎ – SAʻLEBİYYE  

(İNCELEME-TENKİTLİ METİN) 

 

 

 

Rumeysa Gül KİBAROĞLU 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Ankara, 2025  



  



MEHEMMED BÂKIR HALHÂLÎ – SAʻLEBİYYE  

(İNCELEME-TENKİTLİ METİN) 

 

 

 

 

 

Rumeysa Gül KİBAROĞLU 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Eski Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Ankara, 2025 



KABUL VE ONAY 

Rumeysa Gül KİBAROĞLU tarafından hazırlanan “Mehemmed Bâkır Halhâlî – Saʻlebiyye 

(İnceleme-Tenkitli Metin)” başlıklı bu çalışma, 24.06.2025 tarihinde yapılan savunma sınavı 

sonucunda başarılı bulunarak jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Bilal GÜZEL (Başkan) 

 

 

 

Prof. Dr. Fatma Sabiha KUTLAR OĞUZ (Danışman) 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA (Üye) 

 

 

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

Prof. Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLŞEN 

Enstitü Müdürü 

  



 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı 

(kâğıt) ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 

Üniversitesine verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikri 

mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalarda 

(makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı izin 

alınarak kullanılması zorunlu metinlerin yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aşağıda belirtilen koşullar 

haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 

itibaren 2 yıl ertelenmiştir. (1) 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması 

mezuniyet tarihimden itibaren ... ay ertelenmiştir. (2) 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

             07/07/2025  

                                                                                                                              

                                                                                                             Rumeysa Gül KİBAROĞLU 

1“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge”  

(1) Madde 6. 1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi durumunda, tez 

danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre 

ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.   

 

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi yöntemlerle 

korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç imkânı oluşturabilecek 

bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine 

enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir. 

 

 

(3) Madde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık vb. konulara 

ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir *. Kurum ve kuruluşlarla yapılan 

işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi 

ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler 

Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları çerçevesinde 

muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir  
 

* Tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu 

tarafından karar verilir. 



 

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, görsel, 

işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım kaynaklara bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak gösterilen durumlar dışında özgün 

olduğunu, Prof. Dr. Fatma Sabiha KUTLAR OĞUZ danışmanlığında tarafımdan üretildiğini 

ve Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını 

beyan ederim. 

 

Rumeysa Gül KİBAROĞLU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

TEŞEKKÜR 

Tezin ortaya çıkışından hazırlanmasına, başından sonuna kadar desteğini gösteren, yardımlarını 

esirgemeyen danışman hocam Prof. Dr. Fatma Sabiha KUTLAR OĞUZ’a öncelikle sonsuz 

teşekkür ederim. Her türlü sorunumda yardımcı olan Dr. Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA’ya 

ayrıca çok teşekkür ederim. Akademik süreçte etki eden değerli hocalarım Prof. Dr. Osman 

HORATA ve Prof. Dr. Özge ÖZTEKİN’e teşekkürü borç bilirim. Tenkitli metnin 

oluşturulmasında emeği geçen; Azerbaycan Türkçesi kelimelerin aydınlatılmasında büyük 

yardımları dokunan Dr. Tunzale ALİ’ye ve Arapça kısımların okunmasında destek olan 

Abdelrahman Adel Abdelaziz ABDELMEGED’e şükranlarımı sunarım. Son olarak en büyük 

destekçim AİLEME minnettarım.    

 

 

 

  



v 

 

ÖZET 

KİBAROĞLU, Rumeysa Gül. Mehemmed Bâkır Halhâlî – Saʻlebiyye (İnceleme-Tenkitli 

Metin), Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2025. 

 

Bir tilki hikâyesi anlatan Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi, 19. yüzyılın 

ikinci yarısında Güney Azerbaycan’da yazılmıştır. Ana hikâye olarak bir tilkinin açlık derdine 

çare bulmak için çıktığı bir yol macerasını ve karşılaştığı hayvanlarla diyaloğunu anlatır. Hikâye 

aralarında verdiği nasihatler ve bu nasihatler peşinde yer alan ikinci düzey hikâyeler ile çerçeve 

hikâye tekniğiyle düzenlenmiş bir mesneviden meydana gelmektedir. Çalışmamızda 

Saʻlebiyye’nin tenkitli metni oluşturulmuş, eser üzerine şekil ve muhteva açısından inceleme 

yapılmıştır. 

 

Çalışmamız giriş ve üç ana bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde ilk olarak hikâyeden 

bahsedilmiştir. Sonrasında tilki hikâyelerinin kaynakları için Sümer, Batı, Doğu ve Türk 

edebiyatlarındaki örnekler üzerinde durulmuştur. Birinci bölümde; Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin 

hayatı, sanatı ve eserleri tanıtılmıştır. İkinci bölümde eserin incelemesi; dış yapı özellikleri, iç 

yapı özellikleri ve nasihatler üzerinden yapılmıştır. Dış yapı özelliklerinde nazım şekli ve 

bölümleri, ahenk unsurları, dil ve üslup özellikleri üzerinde durulurken iç yapı özelliklerinde ise 

olay örgüsü, kahramanlar, anlatı ögeleri incelenmiştir. Üçüncü ve son bölümde; ilk olarak 

nüshalar tanıtılmış, metindeki başlıklar aktarılmış, metnin imla özellikleri gösterilmiş, metnin 

hazırlanmasında izlenen yol verilmiş ve son olarak tenkitli metin sunulmuştur.  

 

Bu çalışma ile 19. yüzyılın ikinci yarısında Güney Azerbaycan’da yazılmış Mehemmed Bâkır 

Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi Türk edebiyatına tanıtılmış ve kazandırılmıştır. 

 

Anahtar Sözcükler 

Klasik Türk Edebiyatı, Güney Azerbaycan, Mehemmed Bâkır Halhâlî, Saʻlebiyye, tilki hikâyesi, 

mesnevi    

  



vi 

 

ABSTRACT 

KİBAROĞLU, Rumeysa Gül. Mehemmed Bâkır Halhâlî – Saʻlebiyye (Analysis-Critical Text), 

Master’s Thesis, Ankara, 2025. 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’s Saʻlebiyye, a masnavi that tells a fox story, was written in the second 

half of the 19th century in Southern Azerbaijan. The main story narrates a fox’s journey to find a 

remedy for its hunger and its dialogues with the animals it encounters. The narrative is a masnavi 

structured with the frame story technique, featuring advice interspersed within the main story and 

secondary-level stories following this advice. In our study, a critical edition of Saʻlebiyye has 

been created, and the work has been examined in terms of its form and content. 

 

Our study consists of an introduction and three main chapters. In the introduction, the story is 

initially discussed. Subsequently, examples of fox stories in Sumerian, Western, Eastern, and 

Turkish literature are examined to explore their sources. The first chapter introduces Mehemmed 

Bâkır Halhâlî's life, art, and works. The second chapter focuses on the analysis of the work, 

addressing its external structural features, internal structural features, and advice. While external 

structural features cover its poetic form and sections, elements of harmony, language, and stylistic 

characteristics, the internal structural features examine the plot, characters, and narrative 

elements. The third and final chapter first introduces the manuscripts, presents the titles within 

the text, indicates the orthographic features of the text, explains the methodology followed in 

preparing the text and finally provides the critical edition. 

 

This study introduces and contributes Mehemmed Bâkır Halhâlî's Saʻlebiyye, a masnavi written 

in the second half of the 19th century in Southern Azerbaijan, to Turkish literature. 

 

Keywords 

Classical Turkish Literature, Southern Azerbaijan, Mehemmed Bâkır Halhâlî, Saʻlebiyye, fox 

story, masnavi 

  



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY ......................................................................................................... İ 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI................................. İİ 

ETİK BEYAN ............................................................................................................... İİİ 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................. İV 

ÖZET ............................................................................................................................... V 

ABSTRACT .................................................................................................................. Vİ 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... Vİİ 

KISALTMALAR DİZİNİ .......................................................................................... Xİİ 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

TİLKİ HİKÂYELERİNİN KAYNAKLARI ................................................................ 7 

Sümer Hayvan Masallarında Tilki........................................................................................ 9 

Batı Edebiyatında Tilki Hikâyeleri ....................................................................................... 9 

Doğu Edebiyatında Tilki Hikâyeleri ................................................................................... 10 

Türk Edebiyatında Tilki Hikâyeleri ................................................................................... 13 

1. BÖLÜM MEHEMMED BÂKIR HALHÂLÎ’NİN HAYATI, SANATI VE 

ESERLERİ .................................................................................................................... 20 

1.1. HAYATI ......................................................................................................................... 20 

1.2. SANATI .......................................................................................................................... 22 

1.3. ESERLERİ ..................................................................................................................... 24 

2. BÖLÜM SAʻLEBİYYE MESNEVİSİNİN İNCELENMESİ ................................ 34 

2.1. DIŞ YAPI ÖZELLİKLERİ ........................................................................................... 34 

2.1.1. Nazım Şekli ve Bölümleri ........................................................................................ 34 

2.1.2. Ahenk Unsurları ....................................................................................................... 36 

2.1.2.1. Vezin ................................................................................................................. 36 

2.1.2.2. Kafiye ve Redif ................................................................................................. 38 

2.1.2.3. Diğer Ahenk Unsurları ...................................................................................... 42 

2.1.3. Dil ve Üslup Özellikleri ........................................................................................... 46 

2.1.3.1. Atasözleri ve Deyimler ..................................................................................... 48 

2.1.3.2. Edebî Sanatlar ................................................................................................... 56 

2.2. İÇ YAPI ÖZELLİKLERİ ............................................................................................. 63 



viii 

 

2.2.1. Olay Örgüsü ............................................................................................................. 63 

2.2.1.1. Çerçeve Hikâye ve İkinci Düzey Hikâyelerin Özetleri ..................................... 63 

2.2.1.1.1. Çerçeve Hikâyenin Özeti ........................................................................... 63 

2.2.1.1.2. İkinci Düzey Hikâyelerin Özetleri ............................................................. 69 

2.2.1.1.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesi .......................................................... 69 

2.2.1.1.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesi ....................................................... 70 

2.2.1.1.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâye ................................................. 71 

2.2.1.1.2.4. Dervişin Hikâyesi ............................................................................... 71 

2.2.1.1.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâye ................................................ 71 

2.2.1.1.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâye ........................................................... 71 

2.2.1.1.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesi .............................................. 72 

2.2.2. Kahramanlar ............................................................................................................. 73 

2.2.2.1. Çerçeve Hikâyede Kahramanlar ....................................................................... 74 

2.2.2.1.1. Birinci Derece Asıl Kahraman................................................................... 74 

2.2.2.1.1.1. Tilki .................................................................................................... 74 

2.2.2.1.2. İkinci Derece Kahramanlar ........................................................................ 77 

2.2.2.1.2.1. Horoz .................................................................................................. 77 

2.2.2.1.2.2. Tavuk .................................................................................................. 79 

2.2.2.1.2.3. Kurt .................................................................................................... 79 

2.2.2.1.2.4. Gaipten Gelen Ses .............................................................................. 81 

2.2.2.1.2.5. Mübarek Şahıs .................................................................................... 81 

2.2.2.1.3. Üçüncü Derece Kahramanlar ..................................................................... 82 

2.2.2.1.3.1. Tilkinin Annesi ................................................................................... 82 

2.2.2.1.3.2. Tilkinin Karısı .................................................................................... 83 

2.2.2.1.4. Dördüncü Derece Kahramanlar ................................................................. 84 

2.2.2.1.4.1. Tilkinin Aile Fertleri .......................................................................... 84 

2.2.2.1.4.2. Diğer Kahramanlar ............................................................................. 85 

2.2.2.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Kahramanlar ........................................................... 86 

2.2.2.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Kahramanlar ...................................... 86 

2.2.2.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Kahramanlar ................................... 87 

2.2.2.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Kahramanlar ............................... 88 

2.2.2.2.4. Dervişin Hikâyesinde Kahramanlar ........................................................... 88 

2.2.2.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Kahramanlar ............................. 88 



ix 

 

2.2.2.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Kahramanlar ......................................... 88 

2.2.2.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Kahramanlar .......................... 89 

2.2.3. Anlatı Ögeleri ........................................................................................................... 89 

2.2.3.1. Bakış Açısı ve Anlatıcı ..................................................................................... 90 

2.2.3.1.1. Çerçeve Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı ................................................ 90 

2.2.3.1.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Bakış Açısı ve Anlatıcı .................................... 92 

2.2.3.1.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı .............. 92 

2.2.3.1.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı ........... 93 

2.2.3.1.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı ....... 93 

2.2.3.1.2.4. Dervişin Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı ................................... 93 

2.2.3.1.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı ...... 93 

2.2.3.1.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı ................. 93 

2.2.3.1.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı .. 94 

2.2.3.2. Zaman ............................................................................................................... 94 

2.2.3.2.1. Çerçeve Hikâyede Zaman .......................................................................... 94 

2.2.3.2.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Zaman .............................................................. 97 

2.2.3.2.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Zaman ........................................ 97 

2.2.3.2.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Zaman ..................................... 98 

2.2.3.2.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Zaman ................................. 98 

2.2.3.2.2.4. Dervişin Hikâyesinde Zaman ............................................................. 99 

2.2.3.2.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Zaman ................................ 99 

2.2.3.2.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Zaman ........................................... 99 

2.2.3.2.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Zaman ............................ 99 

2.2.3.3. Mekân ............................................................................................................. 101 

2.2.3.3.1. Çerçeve Hikâyede Mekân ........................................................................ 101 

2.2.3.3.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Mekân ............................................................ 108 

2.2.3.3.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Mekân ...................................... 108 

2.2.3.3.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Mekân ................................... 108 

2.2.3.3.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Mekân ............................... 109 

2.2.3.3.2.4. Dervişin Hikâyesinde Mekân ........................................................... 109 

2.2.3.3.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Mekân .............................. 109 

2.2.3.3.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Mekân ......................................... 110 

2.2.3.3.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Mekân .......................... 110 



x 

 

2.3. NASİHATLER ............................................................................................................. 111 

2.3.1. Felek ....................................................................................................................... 111 

2.3.1.1. Felek Karşısında İnsanın Tavrı ....................................................................... 111 

2.3.2. Dünya ..................................................................................................................... 112 

2.3.2.1. Hilekâr Dünya ................................................................................................. 113 

2.3.2.2. Dünya Ehli ...................................................................................................... 116 

2.3.2.3. Dünya ve Ahiret .............................................................................................. 117 

2.3.2.4. Dünya Hayatı Gurbette Olmaktır .................................................................... 117 

2.3.2.5. Dünya Bağlarından Kurtulma ......................................................................... 118 

2.3.3. Aşk ve Aşk Ehli...................................................................................................... 120 

2.3.3.1. Dünya Âşıkları ................................................................................................ 120 

2.3.3.2. Allah Âşıkları .................................................................................................. 121 

2.3.3.3. Aşk Ehlinin Halvet İsteği ................................................................................ 123 

2.3.4. Kadınlar .................................................................................................................. 124 

2.3.4.1. Vefalı Kadın .................................................................................................... 125 

2.3.4.2. Çok Evlilik ...................................................................................................... 126 

2.3.4.3. Eş Seçiminde Kadınların Özellikleri............................................................... 127 

2.3.5. Âlimler ................................................................................................................... 128 

2.3.5.1. Görünürde Âlim Olanlar ................................................................................. 128 

2.3.5.2. Gerçekten Âlim Olanlar .................................................................................. 129 

2.3.6. Din .......................................................................................................................... 130 

2.3.6.1. Kaza ve Kader ................................................................................................. 130 

2.3.6.2. Namaz ............................................................................................................. 130 

2.3.6.3. Tevekkül ......................................................................................................... 131 

2.3.6.4. Ölüm ............................................................................................................... 132 

2.3.7. Ahlak ...................................................................................................................... 133 

2.3.7.1. Edep ................................................................................................................ 133 

2.3.7.2. Zulüm .............................................................................................................. 135 

2.3.7.3. Dış Görünüş .................................................................................................... 135 

2.3.7.4. Oburluk ........................................................................................................... 136 

2.3.7.5. Acelecilik ........................................................................................................ 137 

2.3.7.6. Çalışma ........................................................................................................... 138 

2.3.7.7. Sabretme ......................................................................................................... 139 



xi 

 

2.3.7.8. Sükût ............................................................................................................... 140 

2.3.7.9. Fütüvvet .......................................................................................................... 141 

2.3.7.10. Gençlik .......................................................................................................... 142 

2.3.7.11. Amellerin Sonuçları ...................................................................................... 143 

3. BÖLÜM SAʻLEBİYYE MESNEVİSİNİN TENKİTLİ METNİ ........................ 145 

3.1. NÜSHALARIN TANITIMI ........................................................................................ 145 

3.2. METİNDE YER ALAN BAŞLIKLAR ...................................................................... 148 

3.3. TENKİTLİ METNİN İMLA ÖZELLİKLERİ ......................................................... 154 

3.4. TENKİTLİ METNİN HAZIRLANMASINDA İZLENEN YOL ............................ 158 

3.5. SAʻLEBİYYE ‒ TENKİTLİ METİN......................................................................... 163 

SONUÇ ......................................................................................................................... 413 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 419 

SÖZLÜK   .................................................................................................................... 424 

EK 1 ORİJİNALLİK FORMU .................................................................................. 438 

EK 2 ETİK KURUL MUAFİYET FORMU ............................................................. 440 

  



xii 

 

KISALTMALAR DİZİNİ

a.s.v.   Aleyhissalâtü vesselâm 

Ar.   Arapça 

bağ.   Bağlaç 

bs.    Basım 

C.    Cilt 

Çev.    Çeviren(ler) 

e.   Edat 

F.    Farsça 

f.   Fiil 

h.   Hicri 

Hz.    Hazreti 

i.   İsim 

M.Ö.   Milattan önce 

r.a.   Radıyallâhu anh 

s.    Sayfa(lar) 

s.a.v.  Sallallâhu aleyhi ve sellem 

sf.   Sıfat 

t.y.    Tarih yok 

TDV    Türkiye Diyanet Vakfı 

ünl.    Ünlem  

vb.   Ve benzeri 

vd.   Ve diğerleri 

vs.    Vesaire 

Yay. haz.   Yayına hazırlayan(lar) 

zf.   Zarf  

zm.   Zamir 



1 

 

GİRİŞ 

Hikâye, geçmişi oldukça eskilere dayanan bir anlatım şekli olarak insanın anlatma ihtiyacını 

karşılama amacıyla gelişmiştir. Kelime olarak Arapça “ha-ke-ye” ( ی  -ك -ح ) kökünden türeyen 

hikâye, Türkçede en temel anlamıyla “bir olayın sözlü veya yazılı olarak anlatılması” demektir 

(Türkçe Sözlük, 2011, s. 1100). Kâmûs-ı Türkî’de ise ilk olarak daha ziyade bir eylem niteliğinde 

“nakletme” ile betimlendikten sonra “bir vakıa ve sergüzeşti sırasıyla anlatma, rivayet” ve “gerçek 

veya uydurma sergüzeşt ve vukuat, kıssa, mesel” niteliğinde açıklanmış, “Fransızca roman 

denilen esasen ahlaka hizmet etmek şartıyla çeşitli konularda yazılan uzun sergüzeşt” ile 

karşılaştırılarak aktarılmıştır (Şemseddin Sami, 2019, s. 554). Devellioğlu ise hikâyeyi, “anlatma, 

roman, masal, olmuş bir hadise” kelimeleri ile tanımlamıştır (2007, s. 369). Bu nedenle hikâye, 

Türkçede hem “hikâye etmek” ile eylem olarak kullanılırken bir yandan terim anlamıyla edebî bir 

türü karşılayarak yer bulmuştur.   

 

Hasan Kavruk, hikâyenin taşıdığı bu geniş anlam çağrışımını şu sözlerle açıklar: “Bir edebiyat 

terimi olarak en geniş anlamıyla ‘bir olayın anlatımı’dır. Daha değişik bir ifadeyle ‘olmuş, olması 

mümkün olsun veya olmasın tasavvur edilmiş’ konuların, olayların vakaya dayanılarak hususi bir 

üslupla anlatılmasıyla meydana gelmiş edebî eserdir”. Ve bu yönüyle hikâyenin içine tarih, 

destan, masal, menkıbe, efsane, latife, halk hikâyesi, roman, küçük hikâye gibi anlatmaya dayalı 

bütün edebiyat türlerinin girdiğini savunur (2016, s. 2). 

 

İnsanın var olduğu günden itibaren anlatı yaratması, anlatma esasına bağlı metinlerin tarihini 

insanlık kadar eskiye götürür. Bu nedenle ki anlatının ilk türlerinde sınırlar bugün olduğu kadar 

keskin çizgilerle ayırt edilememektedir. Hikâye de bir anlatım türü olarak insanın var oluşundan 

bu yana kendini gösterir ve diğer türlerle beraber algılanır: 

“Olağanüstü hadiselerin konu edildiği destan türüyle benzer yönleri bulunması 

sebebiyle hikâye en eski edebî türler arasında yer alır. Ancak geçmiş çağlarda gerek 

Doğu gerekse Batı kültüründe hikâye bağımsız bir edebî tür olarak görünmemekte, 

masal, fabl, menkıbe, kıssa, hatta fıkra ve latife gibi diğer türlerle karışmaktadır. 

Bundan dolayı Doğu dillerinde olduğu kadar Batı dillerinde de bu tür modern 

özelliklerini kazanıncaya kadar değişik adlarla anılmıştır” (Yazıcı, 1998, C. 17, s. 

479-480). 



2 

 

 

Dolayısıyla hikâye kelimesi kullanıldığında hem anlatı anlaşılmakta hem de bir edebiyat terimi 

olarak kendini göstermektedir. Günümüzde anlaşıldığı şekliyle hikâyenin doğuşu ise daha yakın 

bir dönemde gerçekleşir. Diğer edebî türlerden kendini ayırmayı başaran ve bağımsız bir türe 

dönüşen hikâye; geleneğin, duyguların ve karakterlerin çok defa bir macera vakasıyla anlatılması 

niteliğiyle var olmuştur. Modern anlamda hikâyenin ilk örnekleri ise Batı’da 18. yüzyılda 

görülmeye başlar ve 19. yüzyılda roman türünden ayrılarak adına “küçük hikâye” denilen tür 

ortaya çıkar (Yazıcı, 1998, C. 17, s. 480). Böylelikle günümüzde hikâye denilince akla gelen 

edebiyat türü olarak ortaya çıkar.  

 

Türk edebiyatında hikâyenin gelişimi, sözlü kültürün ilk ürünlerinden itibaren yazılı edebiyata 

geçişle birlikte anlatının varlığı ekseninde günümüzde kendini geliştirmeyi sürdürür. İslamiyet 

öncesi dönem ve İslamiyet sonrası Doğu edebiyatının etkisiyle temellenen Türk edebiyatı, 

Tanzimat sonrası Batı edebiyatıyla buluşmasıyla olabildiğince geniş bir kaynaktan beslenme 

imkânı bulur. Bu nedenle Türk edebiyatında hikâyeyi oluşturan anlatma esasına dayalı metinler 

için geçmişin zengin mirası söz konusudur.  

 

Modern hikâye anlatıcılığının gelişiminden önce hikâye, temel bir anlatı tarzı olması nedeniyle 

Divan edebiyatı ve Halk edebiyatı üzerinden iki ayrı koldan ilerler. İki farklı yaklaşım tarzının 

oluşmasında, saray hayatının gelişmesi ile İran edebiyatının sürüm kazanması ve saray çevresinde 

toplanan şairlerin bu etki altında eserler kaleme alması hikâye türünü genişlemesine neden olur 

ve bunun sonucunda Divan edebiyatında hikâye, halk hikâyeciliğinden ayrılır (Levend, 1967, s. 

72). Halk edebiyatında anlatma esasına bağlı eserler masal, fıkra, efsane ve halk hikâyeleri gibi 

türlerle kendini gösterirken; Klasik Türk edebiyatında hikâye etme manzum ve mensur nazım 

şekilleri ile gelişir. Manzum hikâye, mesnevi nazım şekli ile özdeşleşirken mensur hikâye yazımı 

ise ayrı bir yönden ilerler. 

 

Hikâyenin taşıdığı bu geniş anlam dolayısıyla araştırmacılar, Klasik Türk edebiyatında hikâye 

türündeki eserleri sınıflandırmak için çeşitli yöntemler kullanmışlardır. Bu sınıflandırmalar 

hikâyenin Klasik edebiyatta algılanışına ışık tutarak eserlerin belirli guruplara ayrılmasını 

sağlamış, daha kolay bir inceleme yöntemi sunmuştur. Hikâye üzerine ilk sınıflandırmalardan 

birini yapan Mustafa Nihat Özön, hikâyeyi genel olarak ele alır ve beş gruba ayırır: 



3 

 

1) Klasik edebiyatımızın manzum hikâyeleri 

2) Klasik edebiyatımızın mensur hikâyeleri 

3) Halk arasında yazılısından okunan hikâyeler 

4) Halk arasında ağızdan ağıza aktarılan hikâyeler 

5) Zümrelerin kendi amaçlarına uygun şekle soktukları hikâyeler (1985, s. 39-40). 

 

Görüldüğü üzere Özön hem klasik hem de halk edebiyatındaki hikâyelere geniş çaplı bir yaklaşım 

uygular. “Divan Edebiyatında Hikâye” başlığı ile Klasik Türk edebiyatında hikâye aktarımını 

inceleyen Agâh Sırrı Levend şu şekilde üç basamaklı bir sınıflandırma izler: 

1) Hikâyeleri ilk olarak ikiye ayırır: 

a) Konuları kutsal kitaplardan ya da Arap ve Fars edebiyatından alınmış anonim 

hikâyeler 

b) Konuları ulusal hayatımızdan alınmış yerli hikâyeler 

 

2) Hikâyeleri konularına ve niteliklerine göre yediye ayırır: 

a) Dinî konular, enbiya ve evliya menkıbeleri 

b) Aşk hikâyeleri 

c) Kahramanları tarihten alınmış hikâyeler 

d) Temsilî hikâyeler 

e) Tasavvufi hikâyeler 

f) Serüven hikâyeleri 

g) Sergüzeştnâme ve hasbihal yollu hikâyeler 

 

3) Hikâyelerin yapısı ve kahramanların durumu bakımından ikiye ayırır:  

a) Çift kahramanlı aşk hikâyeleri  

b) Tek kahramanlı hikâyeler 

 

Çift kahramanlı aşk hikâyelerinin içine tasavvufi ve temsilî hikâyelerin de eklenebileceğini dile 

getirir (1967, s. 72-73). Dolayısıyla sınıflandırma olarak hem hikâyelerin kaynağını göz önüne 

alır hem de hikâyelerin konuları ve kahramanları açısından bir değerlendirme geliştirir. Levend’in 

bir diğer sınıflandırması “Ümmet Çağında Ahlak Kitaplarımız” adlı makalesi ile ahlak kitapları 



4 

 

üzerinedir. Hikâye sınıflandırması için önem arz eden bir tasnif niteliğindedir. Konularına ve 

amaçlarına göre ahlak kitaplarını on iki başlığa ayırır: 

1) Genel ahlak 

2) Siyasetnâmeler 

3) Nasihatnâmeler 

4) Mevıza yollu eserler 

5) Ahlaki güzel sözler 

6) Fütüvvetnâmeler 

7) Kabusnâme çevirileri 

8) Kelile ve Dimne çevirileri 

9) Hikâyelerle süslenmiş ahlaki eserler 

10) Ahlaki fıkralar ve hikâyeler 

11) Atasözleri 

12) Türlü eserler 

 

Sınıflandırmada yer alan başlıkların kimi zaman birleştiğine değinen Levend, sınırların kesin 

konulamayacağına dikkat çeker (1963, s. 96-97). Bu durum diğer sınıflandırma örneklerinde de 

kendini göstermektedir; bir gruba giren eserler diğer gruplara ait özellikleri taşıyabilmektedir. 

 

Klasik Türk edebiyatında hikâye sınıflandırması yapan bir diğer isim Hasibe Mazıoğlu’dur. Onun 

sınıflandırmasında farklı olarak dil ve üslup tutumu, ifade üzerine bir ayrıma gitmesi göze 

çarpmaktadır: 

1) Hikâyeleri şekillerine göre üçe ayırır: 

a) Manzum 

b) Mensur  

c) Manzum-mensur karışık olanlar 

 

2) Hikâyelerin dil ve üslubu açısından üçe ayırır: 

a) Divan edebiyatı estetiği ile Arapça ve Farsça kelime ve terkiplerle sanatlı bir 

üslupla yazılmış hikâyeler 

b) Sade bir dil ve yalın bir üslupla yazılmış hikâyeler  



5 

 

c) Dilde ve üslupta bu iki ifade özelliğinden her ikisini de az çok taşıyan hikâyeler  

 

3) Hikâyelerin kaynağı bakımından ikiye ayırır: 

a) Yerli hikâyeler 

b) Yabancı hikâyeler 

 

Mazıoğlu ayrıca hikâyelerin konularına göre; din, tasavvuf, ahlak, aşk olarak ayrılabileceğini 

ifade eder (Mazıoğlu, 1985, s. 19-20). Hikâyenin dil olarak ifade üslubuna dikkat çeken Mazıoğlu, 

tek bir anlatım şekli olmadığı algısını pekiştirir. Klasik Türk edebiyatında anlatımın sadece ağdalı 

ve süslü gelişmediğini, sade ve anlaşılır hikâye etmenin ayrımına dikkat çeker.    

 

Klasik Türk edebiyatında hikâye üzerine çalışan bir diğer önemli isim Hasan Kavruk’tur. “Eski 

Türk Edebiyatında Mensur Hikâyeler” adlı çalışmasında hem hikâyeler üzerine bir sınıflandırma 

yapar hem de konu üzerine kapsamlı bir eser ortaya koyar. Hasan Kavruk ise hikâyeleri şu şekilde 

sınıflandırır: 

A) Kaynaklarına göre hikâyeleri üçe ayırır: 

1) Çeviri hikâyeler: 

a) Arapçadan çeviriler 

b) Farsçadan çeviriler 

c) Diğer dillerden çeviriler 

2) Te’lif hikâyeler 

3) Uyarlama-Adaptasyon hikâyeler 

 

B) Konularına göre hikâyeleri yediye ayırır: 

1) Aşk hikâyeleri 

2) Kahramanlık hikâyeleri 

3) Dinî-Tasavvufi hikâyeler 

4) Ahlaki hikâyeler 

5) Serüven hikâyeleri 

6) Olağanüstü olayları ihtiva eden macera hikâyeleri 

7) Latifeler 



6 

 

 

Kavruk, Klasik Türk edebiyatına ait hikâyeleri hangi tür sınıflandırma olursa olsun tek bir gruba 

dahil etmenin mümkün olamayacağını düşünür. Daha ziyade hikâyenin bir grubun ağırlıklı 

özelliklerini taşımakla beraber başka gurupların da özelliklerini bulundurabileceğine dikkat çeker 

(2016, s. 14). Bu bakış açısı bir eseri, bir grupla sınırlandırmanın zorluğunu gösterir. 

 

Son olarak Klasik Türk edebiyatında hikâye üzerine sınıflandırma çalışan bir diğer isim Şerife 

Yağcı’dır. Yağcı’nın sınıflandırmasında Eski Türk edebiyatı geleneğinde hikâye barındıran veya 

hikâye olarak tanımlanabilecek eserlere geniş bir bakış açısı ile yaklaşılmıştır: 

A) Edebî eserler: 

1) Bir grup mesnevi ve hikâye kitapları: 

a) Bir çerçeve hikâyeye bağlı küçük hikâyeler içeren manzum, mensur ya da 

manzum-mensur karışık hikâye kitapları 

b) Sohbet, nefha tarzı ile oluşturulmuş mesneviler, hikâyelerin belli temalar 

altında toplandığı hikâye külliyatları  

c) İki kahramanlı aşk ve macera mesnevileri, müstakil büyük hikâyeler 

d) Hikâyelerin hiçbir tasnife tabi tutulmaksızın bir araya getirildiği hikâye 

mecmuaları 

2) Divanlarda yer alan manzum küçük hikâyeler 

3) Mizahi eserlerdeki hikâyeler 

B) Tarih kitapları ve tarihi-menkıbevi eserler 

C) Eğitime ve öğretme amacı güden eserler  

1) Dinî eserler  

2) Tasavvufi eserler 

3) Ahlak kitapları 

4) Ansiklopedik eserler 

D) Diğer 

 

Yağcı’nın sınıflandırılmasında hikâye manzum gelenekten koparılmamış, daha bütünleyici bir 

yaklaşım izlenmiştir (2001, s. 14-15). Sonuç olarak Klasik Türk edebiyatında hikâye kavramının 

belirli kalıplara sınırlı kalmadığı “hikâye etme” olayı üzerinden geliştiği, sınıflandırmaların farklı 

yaklaşımlarından anlaşılır. Hikâye, şekliyle manzum ve mensur tutumda çeşitlenirken; eserin dili, 



7 

 

konu göz önünde bulundurulduğunda ağırlaşır yahut hafifler. Her konuda eser yazılabilirken 

kaynak, yabancı eserlerin aktarımından telif eserlerin sunumuna kadar geniş bir yelpaze izler. Bu 

sınıflandırmalar ancak eserleri belirli kategorilere ayırmayı kolaylaştırır.     

 

Klasik Türk edebiyatında hikâye sınıflandırmaları göz önünde bulundurulduğunda üzerine 

çalıştığımız Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi, tilki anlatısına bağlı ana 

hikâye çerçevesinde yer bulan nasihatler ve bu nasihatlere bağlı gelişen ikinci düzey hikâyeler ile 

çerçeve hikâye tekniğiyle kurulmuş manzum bir eser niteliğindedir. Saʻlebiyye’de ön planda tilki 

hikâyesi bulunur ve mesnevi boyunca devam eder, kıssadan hisse içeren nasihatler ikinci planda 

kalır. Bu nedenle eseri nasihatnâme olarak sınırlandırmak doğru olmayacaktır. Dolayısıyla 

Saʻlebiyye manzum hikâye çerçevesinde düzenlenmiş ahlaki-öğretici bir eser olarak ortaya çıkar. 

Saʻlebiyye’nin yazılmasından önce, tilki hikâyeleri için geçmişin zengin bir birikimi mevcuttur.     

 

TİLKİ HİKÂYELERİNİN KAYNAKLARI 

İnsanlar anlatmak istedikleri konuları, çeşitli temsiller üzerinden dile getirerek sembolik figürler 

yaratmışlardır. Bu yöntemin bir yolu olarak hayvan hikâyeleri, hayvanlara yüklenen değerler ile 

sembolik anlatımı pekiştirerek hikâye anlatım tarzının en eski örneklerinden birini oluşturmuştur. 

Hayvan hikâyeleri; kahramanların hayvanlar olduğu, olay örgüsünün onların etrafında geliştiği 

ve yine onların mekânlarında yer alan anlatılardan meydana gelir. Bu anlatım tarzı, her kültürde 

ve her dönemde sözlü gelenekten başlayarak yazılı edebî ürünlere kadar örnek göstermiştir. 

Hayvan hikâyeleri, daha ziyade olağanüstülük barındırması nedeniyle “hayvan masalları” 

adlandırmasıyla yer bulurken, Batı terminolojisinin etkisiyle günümüzde “fabl” adlandırması bu 

türü karşılamak için kullanılmaktadır. Zira fabl, kahramanları çoğunlukla hayvanlardan seçilen, 

sonunda ders verme amacı güden genellikle manzum hikâyelerdir (Türkçe Sözlük, 2011, s. 845).  

 

Hayvanları temel alan hikâyelerin kaynağı için üç kültürün adı geçer: Sümer, Hint ve Yunan. 

Dolayısıyla Mezopotamya, Batı ve Doğu edebiyatlarında bu kültürlerde eserlerin ilk örneklerinin 

geliştiği düşüncesi hâkimdir. Yalvaç Ural, tarihçi ve Sümerologların kil tabletler aracılığıyla 

tespit ettikleri Sümer masallarını, Ezop masallarıyla karşılaştırarak benzer olanlarına “Ezopika” 

denildiğinden söz eder. Ayrıca bu masalların, Ezop’tan bin yıl önce yazılmasıyla onun anlatılarına 

kaynaklık ettiğini belirterek tarihin ilk yazılı hayvan masalları olduğunu belirtir (2023, s. 22-27). 



8 

 

Sümer hayvan masalları adına Muazzez İlmiye Çığ beş masaldan oluşan mensur bir çalışma 

yayımlamıştır (Ural, 2023, s. 25). Yalvaç Ural ise hazırladığı çalışmasında, kaynak kurguları 

yeniden şekillendirerek manzum edebî bir dil ile sunmuştur.   

 

Doğu’da hayvan hikâyelerine kaynaklık eden ilk eserlere Hint edebiyatında rastlanır. Bu türün en 

eski ve ilginç örneği sayılan Pançatantra Masalları’nın M.Ö. 200 yılında derlenen bir eser olduğu 

ifade edilmekle beraber hikâyeler, genç bir prensi eğitmek için Vishnuşarman adlı kişi tarafından 

anlatılır. Bu türde tanınmış bir başka Hint eseri olan Kelile ve Dimne ise M.Ö. 300 yılında 

Beydeba ünvanlı bir bilgin-filozof tarafından meydana getirilmiştir (Oğuzkan, 2013, s. 65). Kelile 

ve Dimne tercümeleri, birçok kültüre etki ederken klasik dönemde bu tercümelerin tekrar 

çevirileri aracılığıyla Türk edebiyatına kadar ulaşmıştır.  

 

Batı’da bu türde örnek gösteren ilk isim olarak Frikyalı Aisopos (Ezop) gösterilir. M.Ö. 620-650 

yılları arasında yaşadığı sanılan ve düşüncelerini baskılı bir yönetim altında ancak küçük hayvan 

hikâyeleri yoluyla anlatabildiği söylenilen Ezop’un anlatıları birçok dile çevrilmiştir. Batı’da 

türün bir diğer önemli ismi La Fontaine (1621-1695) olmuştur. Ki onun anlatılarının kaynağı da 

Aisopos ve Beydeba’ya dayanmaktadır (Oğuzkan, 2013, s. 66-67).  

 

Hayvan hikâyeleri, sözlü geleneğin değişmeyen tarzlarından biri olması neticesinde tüm 

kültürlerde benzer örneklerine rastlanılan bir tür olmuştur. Türk dünyası masallarında da hayvan 

anlatıları önemli bir yer edinmiştir. Esasen tüm bu hikâyeler birbirine benzer anlatıların farklı 

farklı anlatımlarını sunar. Hayvanlara yüklenen sembolik değerler neticesinde ortak bir bilincin 

yansımasını aktarır. Hayvan temsilleri aracılığıyla insanlara ders ve öğütler telkin edilir.  

 

Hayvan hikâyelerinde tilki, en eski kaynaklardan itibaren kullanılagelen bir figür olmuştur. Bu 

etkinin daha iyi irdelenmesi için Sümer hayvan masalları ve Batı edebiyatında, Doğu 

edebiyatında, Türk edebiyatında öne çıkan kaynaklardaki tilki içerikli hikâyeler ve tilkinin temsili 

şu şekilde incelenmiştir: 

 



9 

 

SÜMER HAYVAN MASALLARINDA TİLKİ 

Tarihin ilk yazılı hayvan masalları olarak gösterilen Sümerlerin anlatılarında tilki önemli bir yer 

edinir: “Yabanöküzü Boynuzlu Tilki”, “Tilki ile Karısı Tummel”, “Kendini Akıllı Sanan Tilki”, 

Sığır ile Tilki”, “Komutan Tilki ile Köpekler”, “Tilkinin Gölü”, “Tuzağa Düşen Aslan ile Tilki” 

(Ural, 2023). Tilkinin, diğer hayvanların fiziksel gücüne karşılık zekâsı ile üstünlük gösterdiği 

gözlemlenir. Açlık derdi için avını kandırmaya çalışır, kendisinden büyük hayvanlardan 

kurtulmak için onları tuzağa çeker, kendini haklı çıkarmak için yalanlar uydurur. Tilkinin Sümer 

anlatılarında temsili, daha ziyade zekâsı üzerine kuruludur. Diğer yandan kurnazlığı, hayatta 

kalma mücadelesi için bir araç niteliğinde gösterilir. Fakat dikkat çeken bir söz “tilkide zekâ var 

ama akıl yok” ifadesidir. Tilkinin aldanan, başarısızlığa uğrayan yanını bildirir.    

 

BATI EDEBİYATINDA TİLKİ HİKÂYELERİ 

Batı edebiyatında hayvan alegorisi konusunda ilk Ezop’un masalları öne çıkmaktadır. Ezop’un 

masallarında tilki figürü sıklıkla kullanılmaktadır: “Kartalla Tilki”, “Kanadı Kesik Kartalla 

Tilki”, “Menderesten Su İçen Tilkiler”, “Karnı Şişmiş Tilki”, “Tilkiyle Böğürtlen”, “Tilkiyle 

Üzüm”, “Tilkiyle Ejderha”, “Tilkiyle Oduncu”, “Tilkiyle Timsah”, “Tilkiyle Köpek”, “Tilkiyle 

Pars”, “Tilkiyle Maymun”, “Tilki Mi Kibar? Maymun Mu?”, “Tilkiyle Teke”, “Kuyruksuz 

Tilki”, “Hiç Aslan Görmemiş Tilki”, “Tilkiyle Maske”, “İnsanla Tilki”, “Ayıyla Tilki”, 

“Engerekle Tilki”, “Zeus ile Tilki”, “Çağanozla Tilki”, “Alakargayla Tilki”, “Kargayla Tilki”, 

“Köpek, Horoz, Bir De Tilki”, “Aslan Kovalayan Köpekle Tilki”, “Tavşanlarla Tilkiler”, 

“Tavşanla Tilki”, “Dişi Aslanla Tilki”, “Kocamış Aslanla Tilki”, “Aslan, Tilki, Bir De Geyik”, 

“Aslan, Ayı, Bir De Tilki”, “Aslan, Kurt, Tilki”, “Aslan, Eşek, Tilki”, “Sıçandan Korkan Aslanla 

Tilki”, “Aslan Postu Giymiş Eşekle Tilki”, “Eşek, Tilki, Bir De Aslan”, “Yaban Hunnabı Yiyen 

Eşekle Tilki”, “Yaban Domuzuyla Tilki”, “Ağustos Böceğiyle Tilki”, “Sırtlanla Tilki” (Aisopos, 

çev. 1998). Hikâyelerde tilki genellikle iki konumda yer alır; ya anlatının ana kahramanı olur ve 

birilerine eşlik eder ya da olay yerinden geçmektedir. Olay yerinden geçtiği konumda, ana 

kahramana laf atarak onun akılsızlığını yüzüne vurur yahut akıl verir. Her türlü zekice bir cevap 

verdiği görülür. Ana kahramanın kendisi olduğu anlatılarda ise çoğunlukla yemek için 

karşısındakini kandırır yahut başına kötü bir şeylerin gelebileceğini önden sezerek akıllıca 

duruma göre hareket eder. Bir diğer özelliği ise daima kendini düşünerek hareket etmesidir, 

yanındaki yoldaşını her an yarı yolda bırakabilir. Kimi anlatılarda az da olsa kendisi zor duruma 

düşer fakat bu anlatılar tilkiye ders verme amacı güder. Sonuç olarak Ezop, tilkiyi zekâ ve aklın 



10 

 

temsilcisi göstermiş, hazırcevap ve faydacı nitelemiştir. Tilki, kendi çıkarı ve hayatta kalma 

kaygısı için başkalarını manipüle eder yetenektedir.  

 

Bir diğer hayvan alegorisi yazarı olan La Fontaine’de tilki anlatıları şunlardır: “Karga ile Tilki”, 

“Tilkiyle Leylek”, “Kurt Tilkiye Karşı Maymun Da Yargıç”, “Tilkiyle Teke”, “Tilki ile Heykel”, 

“Kesik Kuyruklu Tilki”, “Tilki Maymun ve Hayvanlar”, “Hasta Aslan ve Tilki”, “Aslan, Kurt ve 

Tilki”, “Kedi ile Tilki”, “İki Sıçan, Tilki ve Yumurta”, “Çiftçi, Köpek ve Tilki”, “Kurtla Tilki”, 

“Tilki, Sinekler ve Kirpi”, “Tilki, Kurt ve At”, “Tilkiyle Hindiler”, “İngiliz Tilkisi”, “Tilkiyle 

Sincap” (La Fontaine, çev. 1984). Tilki masallarını çoğunlukla Ezop’tan aktaran La Fontaine, 

tilkiye yüklenen kurnaz ve hilekâr temsili pekiştirir. Anlatılarında tilkiyi “hinoğlu hin” diye 

kurnaz adlandırır. Ezop’tan farklı olarak onun sıkça kullandığı, tilkinin yoldan geçerken akıl 

vermesi anlatılarına pek yer vermez. La Fontaine’de tilki, çoğunlukla avı için oyun oynar, 

kurnazlığı ile başkalarını kandırır, kendini kurtarmak için aklını kullanır ve başkalarını 

umursamaz. Zekâsı, başkalarına kurnazlık yapmak için çalışır. Tilkinin zor duruma düştüğü örnek 

azdır. La Fontaine, Ezop’un evrenselliğinden farklı olarak anlatılarında kendi varlığını hissettirir; 

giriş ve son sözde fikrini öne sürer. Özellikle “İngiliz Tilkisi” hikâyesindeki özgün bakışı dikkate 

değerdir.  

 

Grimm Kardeşler’in masallarında ise tilki az da olsa yer alır: “Tilkiyle Vaftiz Anne”, “Tilkiyle 

At” (Grimm ve Grimm, çev. 1999). Anlatılarda tilkinin yalan söyleme özelliği, yoldan geçen 

birine akıl vermesi, zekâsını kullanarak çözümler üretmesi vurgulanır.  

 

DOĞU EDEBİYATINDA TİLKİ HİKÂYELERİ 

Doğu edebiyatında tilkiye yer veren hayvan alegorisi türünde önemli bir kaynak olarak Kelile ve 

Dimne yer almaktadır. Beydeba’nın bu eseri Hint menşeili hikâyelerin dönüşümü ile ortaya 

çıkmış, birçok koldan çeviriler ile gelişmiş ve Türk edebiyatına kadar ulaşmıştır. Filibeli Alâaddin 

Âli Çelebi’nin, Hümâyûn-nâme çevirisi aracılıyla tespit ettiğimiz tilki hikâyeleri şunlardır: “Tilki 

ve Davul”, “Tavşan, Kurt ve Tilki”, “Açgözlü Avcı ve Tilki”, “Aç Tilki”, “Aslan, Tilki ve 

Kulakları Olmayan Eşek” (Bülbül, 2009, s. 49-108). İbnü’l-Mukaffa tercümesinde “Güvercin, 

Tilki ve Leylek” hikâyesi bulunur (Beydaba, çev. 2023, s. 307-309). Ayrıca Kul Mesûd 

tercümesinde farklı olarak “İki Geyik ve Açgözlü Tilki” hikâyesi bulunmaktadır (Toska, 1989, s. 

59). Kelile ve Dimne’deki hikâyeler incelendiğinde tilki sadece olumsuz, kurnazlık ve hilekârlığın 



11 

 

sembolü olarak yer almaz daha çeşitli bir temsil niteliği taşır. Tilkinin başarılı olduğu özellikleri; 

zekâsı ile kendine kurulan tuzağı önceden fark etmesi, kurnazlıkla başkalarını kandırması, kendi 

çıkarları için işine geleni yapması, zekice cevaplar vermesidir. Fakat onu başarısızlığa götüren 

özellikleri de bulunmaktadır; açgözlülük göstermesi, görüntüye aldanması, acele davranması gibi. 

Dolayısıyla tilki, zekâsı ile kurnazlık ederek kendini ödüllendirirken açgözlülüğü neticesinde 

cezalandırılır.  

 

Önemli bir masal külliyatı olan Binbir Gece Masalları içerisinde de tilki hikâyelerine 

rastlanmaktadır: “Tilki, Kurt ve İnsanoğlunun Hikâyesi” uzunca kurt ve tilkinin arasında geçen 

diyaloğu içerir (2016, C. 2, s. 37-52). Tilki kötülüklere karşı akıl verir konumda masum 

resmedilir; temkinli davranışı örnek gösterilir, aklını kullanarak önündeki tuzağın farkına varır, 

kurdu kandırarak ona ders vermek için tuzağa çeker. Kendisi de tuzağa düştüğünde kurnazlık eder 

ve kurda oyun oynayarak sıkıntıdan kurtulur. “Tilki ile Karganın Hikâyesi” aç olan tilkinin 

kendisine yardımcı olacak bir arkadaş aramasıyla karga ile aralarındaki diyaloğu içerir (2016, C. 

2, s. 53-58). Karga, tilkinin ona kurduğu tuzağa düşmez, bu sefer o akıllı davranır. “Yabani Eşek 

ve Tilki Hikâyesi” bir tilkinin ok ile vurulan eşeği yemesi üzerine okun boğazında kalmasını 

anlatır (2016, C. 4, s. 385-386). Anlatılarda tilkiden hareketle kişinin kendi hırsının kurbanı 

olduğuna dair mesaj verilir. “Tilki ve Kurt Hikâyesi” bir kurdun tilkiler için hakemlik yapmasını 

anlatır (2016, C. 4, s. 439-440). Binbir Gece Masalları’nda yer alan tilki hikâyeleri, nasihatler 

üzerine kuruludur; iyi bir insanın nasıl davranması gerektiğine dair öğütler ve sakınılması gereken 

davranışlara yönelik uyarılar yer alır. Tilkinin hikâyelerdeki konumu, sadece hilekâr ve kurnaz 

temsili ile sınırlı kalmaz, öğüt veren bir bilgenin zekâsıyla tasvir edilir. Müslüman bir kimsenin 

nasıl davranması gerektiği resmedilerek evrensel temsiller yerine vaaz niteliğinde öğütler 

bulunur.  

 

Bir hikâye mecmuası olan Sindbâd-nâme içerisinde tilki hikâyeleri bulunur: “Maymun ve Tilkinin 

Hikâyesi”, “Tilki, Deve ve Kurdun Hikâyesi”, “Hilekâr Tilki ile Ayakkabıcının Hikâyesi” (Fidan, 

2012, s. 27-66). Tilki başkalarını kandırarak kendi amacı için kullanır, zekice cevaplar sunar, 

düştüğü zor durumdan kurtulmak için hile yapar, kimi zaman ise cezalandırılır. Tilki, zeki ve 

akıllı olduğunu gösterir. 

 



12 

 

Kaynağı Hint hikâyelerine dayanan Tûtî-nâme içerisinde tilki hikâyesine rastlanmaktadır: “Güzel 

Hatun ve Tilki Hikâyesi” (Sona, 2012, s. 129-130). Hikâyede birbirine paralel durumda olan tilki 

ve kızın hâli verilir. Tilki, açgözlülüğünün kurbanı olarak elindeki yemekten olur, davranışının 

sonucu cezasını bulur.  

 

Bir nasihat kitabı olarak hikâyeler içeren Marzubân-nâme içerisinde tilki anlatıları mevcuttur: 

“Tilkiyle Ördeğin Hikâyesi”, “Tilki ve Horozun Hikâyesi” (Özavşar, 2009, s. 29-82). Tilki 

öleceği korkusuyla harekete geçer ve hile yapar diğer hikâyede ise horozu elde etmek için 

bahaneler üreterek dil döker. Tilkinin hayatta kalmak için aklını kullandığı esastır.  

 

Klasik geleneğe yol gösteren, tasavvufi edebiyatın temellerini atan eserler, içerisinde yer alan 

hayvan hikâyeleri ile hayvanlara yüklenen temsilî değerleri pekiştirmişlerdir. Bu eserlerdeki 

hikâyeler, kaynağını geçmişin mirasından almakla beraber taşıdığı dinî-tasavvufi altyapı ile 

konuya yeni bir soluk kazandırmıştır. Hayvanların temsilî değerleri ile nasihat verme amacı 

güdülmüştür. 

 

Ferîdüddîn Attâr eserlerinde hikâyelere sıklıkla yer vermiştir, bunlar arasında şüphesiz hayvan 

hikâyeleri de bulunmaktadır. İlâhî-nâme adlı eserinde “Tuzağa Düşmüş Tilkinin Hikâyesi” 

anlatılmaktadır; tuzağa yakalanan tilkinin ölü taklidi yaparak yattığı vakit kulağının, dilinin, 

dişinin sökülmesi sonrası iş yüreğine gelince kaçması aktarılır (Ferîdüddîn Attâr, çev. 2014, s. 

266-267). Esrâr-nâme adlı eserinde kuyuda kalan tilki hikâyesi anlatılır. Tilki, kuyudan 

çıkabilmek için kurdu tuzağına düşürür, kendisi kurtulurken kurt kuyuda hapis kalır (Ferîdüddîn 

Attâr, çev. 2013, s. 233-234). Attâr’ın tilkiye yaklaşım şekli tipik hilekârlık yanını göstermek 

içindir. Mantıku’t-Tayr’da ise avcıdan kaçan iki tilkinin hikâyesi anlatılır. Erkek ve dişi iki tilkinin 

avcının gelmesi üzerine birbirlerini şehirdeki kürkçü dükkanında bulacakları dile getirilir 

(Ferîdüddîn Attâr, çev. 1998, s. 172).  

 

Nizâmî Gencevî’nin Mahzen-i Esrâr adlı eserinde “Avcı ile Tilki Hikâyesi” ve “Yemişçi ile Tilki 

ve Yankesicinin Hikâyesi” bulunur (Nizamî, çev. 2014). Anlatılarda tilki akıl verir konumda 

zekâsı ile yer bulur, hilekârlığı ön plana çıkarılır. Fakat olaylarda genel olarak başarısızlığı öne 

sürülür.   



13 

 

 

Mevlânâ Celâleddîn Rûmî’nin özellikle Mesnevî’si hikâyelerle doludur. Bunların arasında hayvan 

hikâyeleri bulunmakla birlikte tilki anlatıları da mevcuttur: “Kurt ile tilkinin arslanın maiyetinde 

ava gitmeleri”, “Tilkileri ayakları kurtarır; onlar kendilerini kuyrukları kurtardı sanırlar”, 

“Tilki ve eşek hikâyesi” (Can, 2024). Tilki ve kurt açgözlülüğün simgesi görülür; tilki zekâsı ile 

doğru cevabı veren olur, ders almasını bilir. Tilki insana benzetilir; kendi kendini 

kurtarabileceğini düşünür fakat asıl velilerin yol göstermesi kurtuluşu olur. İnsanın kendini 

aldatması, tilki ile özdeşleştirilir. Diğer bir yandan tilki hilekârlığın sembolü olmaya devam eder.  

    

Sa‘dî-i Şîrâzî’nin Bostân ve Gülistân adlı eserleri içerdiği hikâyeler arasında hayvan içerikli 

anlatılar mevcuttur. Bir hikâyede derviş, bir tilki ile karşılaşır, tilkinin rızkı ayağına gelir. Bu 

anlatıda tilki, acizliğin sembolü olarak gösterilir (Sâdî-i Şîrazî, çev. 1980, s. 110-112). 

 

Molla Câmî’nin Bahâristân’ında hayvan hikâyeleri için özel bir bölüm bulunur. Bu bölümde tilki 

hikâyelerine de yer verilmektedir. “Tilki ile Kurt Hikâyesi” açgözlü tilki imajını betimlerken, bir 

başka “Tilki Hikâyesi” düşmanıyla dost olan köpeğin hikâyesine tanıklık eden tilkiyi sunar, bir 

“Tilki Hikâyesi” ise temkinli yaklaşan yönünü gösterir, bir diğer anlatı “Tilki Yavrusu Hikâyesi” 

yavru olan tilkinin annesine ne hilelere başvuracağını sormasını anlatır (Camî, çev. 1970, s. 130-

138). 

   

TÜRK EDEBİYATINDA TİLKİ HİKÂYELERİ 

Türk sözlü kültürünün yansıması olan masallar ve hikâyeler tilkiye yönelik bakış açısını anlamak 

için önemli kaynaklardır. Türk dünyası coğrafyasında tespit edilmiş hayvan masalları üzerine 

çalışan Nedim Bakırcı’nın çalışmasından hareketle örnek verilebilecek tilki anlatıları şunlardır: 

“Ayı ile Tilki (Afyon)”, “Tülkü ve Keklik (Azerbaycan)”, “Tilki ile Ayı (Muğla)”, “Tülki, Tasbaka 

Jane Kene (Kazakistan)”, “Tilki, Kaplumbağa ve Kene”, “Tülkünün Keleyi (Azerbaycan)”, “Ayu 

Bilen Tülki (Tataristan)”, “Ayı ile Tilki”, “Kurt ile Tilki (Bolu)”, “Aylalı Tülki (Kazakistan)”, 

“Kurnaz Tilki”, “Tilkiden Arkadaş Olursa (Trabzon)”, “Tülkinin Kayravı (Kazakistan)”, 

“Tilkinin Kışkırtması”, “Tilki Men Jolbarıs (Kazakistan)”, “Tilki ile Kaplan”, “Tülkinin Külkisi 

(Kazakistan)”, “Tilkinin Gülmesi”, “Ayı ile Tilki (Mersin)”, “Tülki Men Koyan (Kazakistan)”, 

“Tilki ile Tavşan”, “Kuu Tülkü (Kırgızistan)”, “Kurnaz Tilki”, “Tilki, Şagal ve Yolbarsın Av 



14 

 

Paylaşışı (Türkmenistan)”, “Tilki, Çakal ve Arslanın Av Paylaşımı”, “Kağa Bilen Tülki 

(Uygur/Doğu Türkistan)”, “Karga ile Tilki”, “Karga, Tilki ve Kaplumbağa (Van)”, “Tosbağa 

ile Tilki (Niğde)”, “Tilçi Börü Akayga Hillaçı Tülkü Akay Bergen Ceza (Kumuk)”, “Yalancı Kurt 

Kardeşe Hileci Tilki Kardeşin Verdiği Ceza”, “Ayı ile Tilki (Uşak)”, “Aslan, Tilki ve Geyik 

(Niğde)”, “Tilki ile Ayı (Rize)”, “İki Tilki (Türkmenistan)”, “İki Tilkinin Hikâyesi 

(Afganistan/Özbek Türkleri)”, “Üç Tilki (Uygur/Doğu Türkistan)”, “Garga ve Tülkü 

(Türkmenistan)”, “Karga ve Tilki”, “Bödene Men Tülki (Kazakistan)”, “Karga ile Tilki”, “Tilki 

ile Kaz (Uygur/Doğu Türkistan)”, “Tilki ile Yılanın Arkadaşlığı (Van)”, “Tilki ile Kirpi 

(Amasya)”, “Tilki ile Turna (Uygur/Doğu Türkistan)”, “Tilki ile Ayı (Uygur/Doğu Türkistan)”, 

“Tilki Men Kaşkır (Kazakistan)”, “Tilki ile Kurt”, “Tilki Tovukların Patışası (Türkmenistan)”, 

“Tilki Tavukların Padişahı”, “Tilki ile Sincaplar (Ankara)”, “Köpek ile Tilki (Mersin)”, 

“Tilkiyle Horoz ve Ördek (Kastamonu)”, “Horozla Tilki (Konya)”, “Eşşekle Tülkünün Dostluğu 

(Azerbaycan)”, “Tilki ile Eşek (Isparta)”, “Karışkır, Töö, Tülkü (Kırgızistan)”, “Kurt, Deve, 

Tilki”, “Tilki Bilen Geçi (Türkmenistan)”, “Tilki ile Keçi” “Tilki ile Ayı (Adıyaman)”, “Deve ile 

Tilki (İran/Güney Azerbaycan)”, “Yolbars ve Tilki (Türkmenistan)”, “Aslan ve Tilki”, “Aceleci 

Tilki (Türkmenistan)”, “Tilki ile Civciv (Uygur/Doğu Türkistan)”, “Terzi Tavuk ile Tilki”, 

“Sazayın Tartkan Tülki (Kazakistan)”, “Tilkinin Cezalandırılması”, “Tilki ile Deve (Kars)”, 

“Köpek, Tilki, Deve (Muğla)”, “Tülki Men Ay (Kazakistan)”, “Tilki ile Ay”, “Kaşkır, Tülki Jene 

Esek (Kazakistan)”, “Kurt, Tilki ve Eşek”, “Tilkiyle Tavşan (Bulgaristan)”, “Tavuk, Tilki ve 

Fare (Rize)”, “Kuyruğu Kısa Tilki (Manisa)”, “Ayu Men Tülki (Kazakistan)”, “Ayı ile Tilki”, 

“Aylaker Tülkü (Kırgızistan)”, “Hilekâr Tilki”, “Tülkü Tülkü Tünbeki (Azerbaycan)”, “Akıllı 

Tilki (Antalya)”, “Hilekâr Tülkü (Azerbaycan)”, “Tozlu Bey ile Tilki (Niğde)”, “Konuşan Tilki 

(Gaziantep)”, “Kurt ile Tilki (Mersin)”, “Aram Tülki Jayında (Kazakistan)”, “Kötü Niyetli 

Tilki”, “Tilki Men Tırna (Kazakistan)”, “Tilki ile Turna”, “Hoca ile Tilki (Adıyaman)”, “Tilki 

ile Kaplumbağa (Mersin)”, “Adam ile Tilki (Artvin)”, “Çiftçi ile Tilki (Erzurum)”, “Kurt ile Tilki 

(Mersin)”, “Tilki ile Çakal (Adana)”, “Kurt ile Tilki (Erzincan)”, “Tilkinin Hacca Gitmesi 

(Mersin)”, “Tülkü, Colbors, Ayuu, Karışkır (Kırgısiztan)”, “Tilki, Kaplan, Ayı ve Kurt”, “Yılan 

ile Tilki (Mersin)”, “Tülküye Aldanan Çakgal (Türkmenistan)”, “Tilkiye Aldanan Çakal”, “Kurt 

ile Tilkinin Üzüm Yemesi (Van)”, “Kuyrugun Cazalagan Tülkü (Kırgızistan)”, “Kuyruğunu 

Cezalandıran Tilki”, “Tilki ile Nene Karı (Malatya)”, “Tazı ile Tilki (Türkmenistan)”, “Tilki ile 

Horoz (Bulgaristan)” (2004, s. 501-886). İncelenen anlatılarda tilki ile ilgili şu sonuçlara 

ulaşılmıştır: Tilki, açlığını gidermek için kendisi için av olan kimi hayvanları (tavuk, horoz, karga, 

kaz, ördek vb.) hileleri ile kandırır, tuzağına düşürür ve yer. Kimi kendinden güçlü hayvanların 

(ayı, aslan, kaplan vb.) ise yemeğini elinden çalmak için oyunlar oynar. Yahut onların elinde iken 

kendini kurtarmak için zekâsını kullanarak hileler yapar. Özellikle ayı, tilki karşısında aptal 



15 

 

gösterilir; onun sıklıkla yemeğini çalar, yavrularını öldürür, sırtında gezer, korkutur. Tilki her ne 

kadar kurnaz olsa dahi başkası (keklik, kaplumbağa, kene, tavşan, turna, tavuk, horoz vb.) onu 

aldatabilir, kandırır, kendi tuzağına düşürür. Kendisinden görece küçük, av konumundaki 

hayvanların tilkiye hile yapması sıklıkla tekrarlanır. Tilkinin her zaman başarılı olmadığı, 

yaptıkları yüzünden cezalandırıldığı mesajı verilir. Zira kimi hayvanlar, tilkiye ders verme amacı 

güderler. Masallarda tilki ile adı en çok anılan hayvan kurt olur, ikisinin de açgözlü olduğu 

belirtilir ya birlikte avlanır ya da birlikte aldanırlar. Aralarında bir rekabet söz konusudur fakat 

tilki, kurdu kandırarak zor durumlardan kurtulmayı başarır. Diğer bir yandan tilkinin insanlarla 

ilişkisi de iki yönlü seyreder; tilki hileler yapar yahut cezalandırılır. Dolayısıyla masallarda 

tilkinin hayatta kalma mücadelesi ile hilelere başvurduğu açıktır. Fakat başkalarına yarattığı 

sıkıntılar nedeniyle çoğu masalda cezalandırılır, yapmak istediği kötülük tersine döner, kendisi 

zor durumda kalır. Tilkinin olumlu nitelenebilecek özelliği muhakkak zekâsıdır. Her masal onun 

ne kadar zeki bir hayvan olduğunu aktarır, ayrıca olaylardan ders almasını bilir ve yerine göre 

akıllıca davranır. Olumsuz nitelenebilecek özellikleri; bencil, açgözlü, manipülatif, kinci ve 

intikamcı olmasıdır. Sonuç olarak Türk hayvan masallarında tilki, her zaman hilekârlığı ile 

başarılı olan bir hayvan olarak gösterilmez, bir o kadar başarısızlığı dile getirilir. 

 

Türk dünyası masallarında hayvan sembolizmi bağlamında tilkinin olumlu ve olumsuz özellikleri 

bir arada barındırdığı üzerinde durulmaktadır: “İncelenen masallarda -ki bunlar ister asıl halk 

masalları olsun ister hayvan masalları olsun- kurnazlığı, aklını, zekâsını hızlı bir şekilde 

kullanarak hileyle rakiplerini alt edip sıkıntılardan kurtulmayı sembolize ederken; bazı masallarda 

da onun diğer hayvanlara, kahramanlara yardım ettiği görülür. Bu bakımdan tilki hem olumlu 

hem de olumsuz yönleri içeren, çeşitli işlevleri olan bir hayvandır” (Özkan, 2024, s. 153-154). 

Dolayısıyla tilkiye yaklaşımın Türk kültüründe iki yönlü seyrettiği açıktır. Bir yandan 

kurnazlığın, hilekârlığın, aldatıcılığın, akılsızlığın temsili olurken diğer yandan kıvrak zekânın, 

bilgeliğin, yardımseverliğin, şekline girilen hayvan olmasından dolayı da kutsallığın sembolü 

olmuştur (Özkan, 2024, s. 157).  

 

Türk dünyası destanlarında ise tilkinin bilinen kurnaz ve hilekâr temsilinin yanı sıra; tilki 

görmenin işlerin iyi gideceğine işaret olarak yorumlanabileceği, zor durumda kalan kahramanlara 

yol gösterebileceği, kahramanların da engelleri aşmak için tilki donuna girebileceği aktarılır 

(Duman ve Dilek, 2023, s. 402-405). 

 



16 

 

Türk edebiyatında klasik gelenek içerisinde tilki hikâyeleri, çoğunlukla Doğu edebiyatından 

eserlerin çevirileri yoluyla ve sözlü geleneğin aktarımıyla pekişmiştir. Daha önce değindiğimiz 

bu eserlerin Türk edebiyatına tercümeleri, klasik gelenek bağlamında birçok koldan işlenerek 

çeşitlenmiştir. Hayvan hikâyelerini de barındıran hikâye külliyatlarında amaç kıssadan hisse ile 

okuyucuyu bilinçlendirmektir: 

“Doğu edebiyatlarından esinlenerek işlene gelen mensur hikâyeler içerisinde Kelile 

ve Dimne, Binbir Gece Masalları, Binbir Gündüz Masalları, El-Ferec Ba'de'ş-Şidde, 

Hümayünname ve Marzubanname gibi eserler yer alır. Bu eserlerin genel olarak 

işlenişinde insan ve insanın toplum içerisindeki ahlaki davranışları ön plana çıkarılır. 

Toplumun farklı katmanlarında yer alan insanın yerini bilmesi, elinde olana kanaat 

etmesi, cömert olması, hakkı ve adaleti gözetmesi gibi olumlu davranışlar 

önerilirken, aç gözlülük, acelecilik, cimrilik, haksızlık gibi olumsuz davranışlar da 

eleştirilir” (İspir, 2019, s. 545).   

 

Klasik Türk edebiyatında şairlerin manzum biçimde ortaya koyduğu müstakil eserlerde tilki 

hikâyelerine rastlanmaktadır. Gülşehrî’nin Mantıku’t-Tayr’ında kuşlar Hüdhüd’e soru sorarlar. 

Hüdhüd, her sorunun cevabını verdikten sonra bir veya daha fazla konuyla alakalı hikâye anlatır. 

Bu hikâyelerden biri “Dâsitân-ı Rûbâh ve Fermân Hânden Be-Cânverân” başlıklı bölümde yer 

alan tilki anlatısıdır. Tavşanlar, tilkiden köpeklerin onları avlamaması için ferman isterler. 

Padişahın makamında önceden yazılmış bir ferman bulurlar, sonrasında o fermanı okuyacakları 

sırada köpekleri görürler. Tilki, canına kastedecek kişinin ferman dinlemeyeceğini söyleyerek 

olay sona erer (Tuncer, 2021, s. 31). Tilki, hikâyede akıllıca cevap veren yanıyla yer bulur. 

 

Ahmedî’nin İskender-nâme’sinde tilki hikâyesine yer verilir. “Kıssa-i Rûbâh ve Üftâden-i Û Be-

Hum-ı Nîl” başlıklı bölümde anlatı sunulur (Akdoğan ve Kutsal, 2019, s. 898-901). Tilki, boya 

küpüne düşer, kendini tavus kuşu gibi görür. Diğer tilkilerden ona tavus demelerini ister, o zaman 

tilkiler ondan tavus gibi cilve yapmasını beklerler. Bu hikâyeden hareketle saltanat isteyenin 

nefsini düzeltmesi gerektiği alegori yoluyla verilir.   

 

Kemal Paşazâde’nin Gülistan naziresi olan Nigâristân’ında tilki hikâyeleri mevcuttur. Bir 

hikâyede acele ile kaçmakta olan tilkiye neden bunu yaptığı sorulur, o da kendisinin eşek gibi 

görülüp çalıştırılmadan kaçtığını söyler. Bir başka hikâyede aslan, avladığı hayvanın kurt ve tilki 



17 

 

tarafından paylaştırılmasını ister. Diğer bir anlatı ise tilkinin kuyudaki beyaz taşı peynir sanması 

üzerine kuyuya girmesi sonrasında başına kurt ve ayının gelmesidir. Bir hikâyede ise Hint 

hikâyelerinde kurt ile tilkinin arkadaş olması ve açgözlülükle bağa girmeleri anlatılır. Bir 

hikâyede ise yavru tilki tuzağa düştüğünde hangi hileye başvurması gerektiğini sorar (Çiçekler, 

1994, s. 96-114). Hikâyeler, geçmiş Yunan ve Hint kaynaklı anlatıların varyantı niteliğindedir. 

Bu tarz eserlerde bir konu-nasihat etrafında hikâye örnekleri bulunur, bunların arasında hayvan 

hikâyelerine dolayısıyla tilki anlatılarına rastlanmaktadır.    

 

Güvâhî Pend-nâme’sinde birçok hikâyeye yer vermiş, bu hikâyelerden hareketle nasihatler 

sunmuştur. Bunların arasında tilki anlatıları da mevcuttur. Bir hikâyede iki tilki yolda aslana 

rastlarlar, kaçamadıkları için aslana hizmete geldiklerini söylerler sonrasında bir delikten geçerek 

ondan kurtulurlar. Bir başka hikâyede ise tilki bir şehirde tavuk arar, bir evin kapısından içeri 

girince boya küpüne düşer, kendini tavus kuşu gibi görür, diğer tilkiler bunun görünüşle 

olmayacağını söylerler (Erenoğlu, 1997, s. 104-175). Hikâyeler geçmiş anlatıların tekrarı 

niteliğinde kendini gösterir. Tilkinin zeki, kurnaz yanıyla zor duruma düştüğü hâli 

örneklendirilmiştir.   

 

Gedizli Azmî’nin derleme hikâye mecmuası mahiyetinde olan Kitâb-ı Hiyel’inde hile hikâyeleri 

bağlamında tilki anlatılarına yer verilmiştir: “Hikâyet-i Rûbâh bâ-Kebk-i Bî-âgâh”, “Hikâyet-i 

Şîr bâ-Rûbâh u Gürg-i Dil-kesîr”, “Hikâyet-i Rûbâh bâ-Şîr-i Bî-âgâh”, “Hikâyet-i Rûbâh bâ-

Gürg-i Kîne-hâh”, “Hikâyet-i Rûbâh bâ-Merd-i Bî-âgâh”, “Hikâyet-i Rûbâh bâ-Hurûs-ı Zerrîn-

külâh” (Ateş, 2020, s. 50-52). Hikâyelerde; tilki kekliği kandırır fakat keklik kurtulmayı başarır, 

aslan avladığı hayvanları kurt ve tilkiden paylaştırmasını ister, tilki aç aslanı kandırarak ondan 

kurtulur, tilki kurda oyun oynar sonrasında kurt koyun sürüsüne dalar ve köpeklere hedef olur, 

kürkçü ve tilkinin mücadelesi anlatılır, horozun tilkiden kaçarak ağaca çıkması aralarındaki 

atışma yer bulur. Anlatılarda tilkinin hilekârlığı öne çıkarılır. Hikâyeler, geçmiş anlatıların tekrarı 

ve farklı kurgulardan oluşur. Keza bu hikâyelerden bazılarının kaynağı olarak Lamiî’nin Letâif-

nâme’si hedef gösterilir (Ateş, 2020, s. 50-52). 

 

Bostanzâde Yahyâ Efendi’nin Mir’âtü’l-Ahlâk’ında tilki hikâyesi yer edinir. Bu eser mensur bir 

ahlâk kitabı olmasının yanı sıra verilen nasihatler hikâye örnekleri ile desteklenmiştir. Bu tarz 

nasihat içerikli eserlerde mesajı güçlendiren hikâyeler bağlamında hayvan hikâyelerine 



18 

 

başvurulması sıklıkla kullanılır. Eserdeki anlatı “Uyanık Tilkinin Hile ile Ayıyı Mağlup Etmesi” 

ile ilgilidir (Sucu, 2010, s. 72). Şecaat bölümünde örnek verilen bu anlatı, gücün sadece kuvvet 

ve yiğitlik ile olmadığını zekâ ve akıl ile üstün olunabileceğini anlatır.  

 

Nergisî’nin Horos-nâme adlı eseri, tilki ve horoz hikâyesini anlatan mensur bir metinden oluşur. 

Tilki bir köydeki güzel ve etli horozu hile ile tuzağına düşürmek ister. Ona padişahın bir ferman 

buyurduğunu artık herkesin dost ve kardeşlik içinde yaşayacağını söyler. Bu fermanı ulaştırmak 

için horozdan yardım ister. Sonra horoz uzaktan çoban köpeğinin geldiğini ifade eder. Tilki bunun 

üzerine heyecanlanır, horoz hâlini sorunca köpeğin fermandan haberi olamayabileceğini söyler. 

Tilki kaçar, horoz tilkiyi soran köpeğe onun yerini bildirir. Tilki köpekler tarafından yakalanır. 

Kazdığı kuyuya kendinin düştüğü mesajı okuyucuya verilir (Güneş, 2024, s. 721-722). Çaldak, 

Horos-nâme’nin Şark edebiyatlarında köklü bir geleneği olan hayvan hikâyeleri arasında en çok 

tanınan tilki ile horoz masalının Nergisî tarafından o güzel üslubuyla yeniden kaleme aldığını 

ifade eder (1999, s. 243). 

 

Sonuç olarak insanlar geçmişten bu yana anlatmak istediklerini çeşitli temsiller üzerine 

yükleyerek sembolik figürler yaratmışlardır. Hayvanlar, bu temsillerin anlatımı için en bilinen 

araçlardan biri konumuna gelmiştir. İnsanlar, hayvanların davranışlarına, fiziksel özelliklerine 

bakarak onları kimi değerlerle özdeşleştirmişler, bu kavram dünyası ise geçmişten beri insanların 

belleğinde yer edinerek kodlanmıştır. Sözlü kültürden yazılı kültüre geçişle beraber bu sembol 

dünyası üstüne katarak ilerlemiştir. Tilki de bu sembolik dünyanın bir kahramanı olmuştur.  

 

Tilki, hayvan alegorisi içeren ilk yazılı eserlerden itibaren çeşitli temsilî değerleri yüklenmiştir. 

Sümer masallarından başlayarak Batı edebiyatında, Doğu edebiyatında ve Türk edebiyatında 

ortak olarak gösterilen özelliği zekâsı olmuştur. Avlanma tekniğinin neticesinde gelişen bu 

özelliği, ona yüklenen değerler içerisinde olumlu bir temsildir. Fakat zekâsını kullanma şekli; Batı 

edebiyatı örneklerinde daha ziyade olumsuz amaçlar için araç olurken Doğu edebiyatı eserlerinde 

ve Türk edebiyatında daha çeşitlilik gösterir, sadece olumsuz tarafla sınırlı kalmaz. Keza Sümer 

masallarında da onun “zeki ama akılsız” olduğu düşünülmüştür. Tilki için yüklenen en büyük 

temsillerden bir diğeri hilekâr ve kurnaz yapısıdır. İncelenen anlatılarda tilkinin tanıtımı 

çoğunlukla bu yanı üzerindendir. Fakat bu özelliği, Batı edebiyatı örneklerinde daha ziyade onu 

başarıya götürürken Doğu edebiyatı örneklerinde ise başarısızlık oranı daha yarı yarıya yükselir. 



19 

 

Keza anlatılarda tilki, sürekli cezalandırılır, başkalarına aldanır, hilesi tersine döner. Doğu 

edebiyatı ürünlerinde ve Türk edebiyatında tilkinin cezalandırması ile okuyucuya; hilekârlığın, 

açgözlülüğün, yalanın kötü bir şey olduğu, bu davranışları sergileyenlerin sonunun iyi 

bitmeyeceği nasihati daha baskın bir şekilde verilir.   

 

Klasik Türk edebiyatında tilki hikâyelerinin konumlandırılması ve kaynakları göz önünde 

bulundurulduğunda, nasihatnâme-pendnâme olarak adlandırılan türlerde hayvan alegorisi içerikli 

anlatımlara yer verildiği öne çıkar. Örneklerde genellikle bir nasihat konusunun ardından hikâye 

anlatımı verileceği zaman tilki hikâyesinin anlatabildiği görülmüştür. Elbette bu yaklaşımın 

kaynağı daha ilk ürünlere kadar gitmekte, hayvan alegorisi ile insanı eğitme, düşündürme, öğüt 

verme amacı kaynaklık etmektedir. Anlatılan hikâyeler ise geçmiş hikâyelerin varyantları 

niteliğinde ortak bir hafızanın yansıması mahiyetinde gelişir.  

 

Üzerine çalıştığımız Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi, ana hikâyesini 

oluşturan tilki anlatısı ile geçmişin tilkiye yüklediği sembolik değeri, anlatı kurgularını, 

kahramanları pekiştirmekle beraber klasik geleneğin okuyucuya seslenerek nasihat veren yanını 

birleştirmiştir. Fakat bunu yaparken hikâyeyi daha derinleştirerek, çerçeve anlatım ile konuyu 

genişleterek ana hikâye ile bağı kuvvetli müstakil orijinal bir eser ortaya koymuştur.     

 

  



20 

 

1. BÖLÜM  

MEHEMMED BÂKIR HALHÂLÎ’NİN HAYATI, SANATI VE 

ESERLERİ  

 

1.1. HAYATI 

Mehemmed Bâkır (Bağır) Halhâlî1, Güney Azerbaycan bölgesi şairlerindendir. Şair hakkında ilk 

bilgileri içeren Dânişmendân-ı Azerbaycan tezkiresinde Halhal’ın Karabulak köyünde doğduğu 

ifade edilir (Terbiyet, 1987, s. 217). Bu bilgi Kasımzade’nin 19. Asır Azerbaycan Edebiyatı 

Tarihi’nde, Azerbaycan Sovyet Ansiklopedisi’nde ve Esgerli’nin antoloji eserinde yinelenir (1966, 

s. 395; 1987, s. 44; 2005, s. 189). Köçerli ise şairin Tebriz’in yakınlarındaki Halhal köyünden 

olduğunu bildirir (2005, s. 381). Şairin doğum tarihinden tezkirede söz edilmez, Köçerli de bir 

bilgi vermez, Azerbaycan Sovyet Ansiklopedisi’nde ise 1823 yılı yazılıdır (1987, s. 44). Güney 

Azerbaycan Edebiyatı antoloji ve tarih kitaplarında tahmini bir hesaplama ile doğum yılı 1246 

(1830) olarak hesaplanır bir diğer tarih olan 1829 yılı tekrar eder ve doğum yeri için yine 

Karabulak köyü gösterilir (Menafi, Ekberov ve Gasımova, 1981, C. 1, s. 90; Hüseyni ve Piriyev, 

1984, s. 11; Sumbatzade, Tagıyeva ve Melikov, 1985, s. 264). Kasımzade’nin 19. Asır 

Azerbaycan Edebiyatı Tarihi’nde de doğum yılı için 1829 tarihi gösterilir, Esgerli de 19.Asır 

Azerbaycan Şiiri Antolojisi’nde aynı yıla işaret eder (1966, s. 395; 2005, s. 189). Halhâlî hakkında 

etraflıca bir araştırma yayımlayan Hüseyin Düzgün, şairi tanıyan kimseleri bulmak amacıyla 

mektuplaşmaları sonucunda Karabulak sakini Abdürrezzak Behmenî ile iletişim kurar. Bu 

mektupta şairin 1250 yılında (1834/1835) Şeyh Derâva köyünde doğduğu yazar, babası Molla 

Haydar’ın sonrasında Karabulak köyüne yerleştiği bildirilir (Düzgün, 2010, s. 37). Düzgün’ün 

yerel halktan işittiklerine göre ise Halhâlî, Yukarı Andari köyünde doğmuştur (2010, s. 42). 

Doğum yeri için gösterilen bir diğer mekân ise Şeyhderâbad olarak geçer (Hüseyni ve Piriyev, 

1984, s. 11). Tüm bu bilgiler neticesinde şairin doğum tarihi için kesin konuşamasak dahi 1825 

ile 1835’li yıllar arasında Halhal’ın Karabulak köyünde doğduğu bilgisi ağırlıklıdır. 

 

 
1 Şairin ismi mesnevide “محمد  باقر  خلخالی” olarak geçer, transkripsiyonlu okunuşu “Meḥemmed Bāḳır 

Ḫalḫālı ̇̄ ” olarak verilmiştir. Kaynaklarda ise ismi çoğunlukla Mehemmedbağır, Mehemmed Bağır Halhali, 

Mirza Mehemmed Bağır Halhali, Ağamirza Mehemmed Bağır Halhali, Muhammed Bâkır Halhâlî gibi 

geçmektedir. Bu çalışmada transkripsiyonlu yazıma bağlı kalınarak “Mehemmed Bâkır Halhâlî” 

adlandırması tercih edilmiştir.               



21 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin ailesi, eğitimi hakkında en geniş bilgiyi Hüseyin Düzgün’ün 

araştırmasından elde ederiz. Zira tezkirede, antoloji ve tarih kitaplarında özel hayatından söz 

edilmez daha ziyade edebî kişiliği ve Saʻlebiyye üzerinde durulur. Şairin ve ailesinin Kaçar 

Hanedanlığı devrinde Nasreddin ve Halhâlî’nin ölüm yılı düşünüldüğünde Muzaffereddin Şah 

döneminde yaşadığı düşünülmektedir (Düzgün, 2010, s. 44; Kasımzade, 1966, s. 395; Köçerli, 

2005, s. 381). Keza şair Saʻlebiyye’nin hâtime bölümünde şaha övgülerde bulunur, onun devrinde 

eserini tamamladığını bildirir: 

Bi-ḥamdi’llāh Kitāb-ı S̠aʿlebiyye 

Tamām oldı ʿaceb şı ̇̄ rı ̇̄ n ḳażiyye (1643) 

 

Zamān-ı Nāṣırü’d-dı ̇̄ n şāh-ı Ḳacar 

Şehinşāh-ı cihān-gı ̇̄ r ü cihān-dār (1644) 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin babası Ahund Molla Haydar, dedesi Ahund Molla Ahmed’dir ve 

ilk eğitimini babasından almıştır (Düzgün, 2010, s. 37). Ailesinin tahsil görmüş âlim din 

adamlarından oldukları anlaşılmaktadır, bu durum şairin iyi bir eğitimle yetiştiğine delalet eder. 

Sonrasında tahsil için gittiği Kazvin’de Ahund Molla Ali Karpuzâbâdî’den ve Zencan’da Ahund 

Molla Kurbanali Hüccetü’l-İslâm’dan ders almıştır (Düzgün, 2010, s. 37-38). Eğitiminden sonra 

babasının ölümü üzerine Karabulak köyüne geri döndüğü ve burada mektepte talebe yetiştirdiği 

yine aynı mektupta ifade edilir (Düzgün, 2010, s. 38). Bu nedenle “Mirza” lakabını aldığından 

bahsedilir (Hüseyni ve Piriyev, 1984, s. 11).  

 

Halhâlî’nin bilgisi ve âlimliği ile Karabulak’ta çok hürmet gördüğü; şirin sözlü, ince tabiatlı ve 

hoş ahlak sahibi olduğu ifade edilir (Düzgün, 2010, s. 38). Halhâlî ayrıca Karabulak’ta kadılık 

işlerinden sorumlu olarak Hâkim-i Şer’i görevini icra etmiştir (Düzgün, 2010, s. 44). Düzgün, 

Halhâlî’nin nüfuzlu ve şöhret sahibi bir kimse olduğunu belirterek; Nasreddin Şah hâkimlerinin 

ona hürmet gösterdiğine, çeşitli âlimlerin mâliklerin onunla konuşmak için Karabulak köyüne 

geldiğine ve senetlerin onun imzası ile itibar kazandığından söz eder (Düzgün, 2010, s. 44). 

Dolayısıyla Halhâlî’nin eğitimiyle yaşadığı yerin ve devrin önde gelen âlimlerinden görüldüğü 

muhakkaktır.  



22 

 

 

Behmenî’nin mektubuna göre Halhâlî’nin 5 oğlu vardır. Büyük oğlu Mirza Ali, babasının 

mektebinden yetişmiş, Zencan’da eğitim almış yine babası gibi şer’i işler ve senetlerle meşgul 

olmasının yanı sıra “Aşkî” mahlası ile şiirler yazan tanınmış bir şairdir. Oğlanlarından bir 

diğerinin ise vaaz ve ehl-i minber olduğu, diğerlerinin de hayat meşgalesi ile yaşadıkları dile 

getirilir (Düzgün, 2010, s. 37). 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin ölüm tarihi de doğum tarihi gibi kesin değildir. Dânişmendân-ı 

Azerbaycan tezkiresinde 1310 (1892) yılına kadar yaşadığı bilgisi yer alır (Terbiyet, 1987, s. 217). 

Kasımzade’nin 19. Asır Azerbaycan Edebiyatı Tarihi’nde tahminen 72 yıl yaşadığı ve 1901 

yılında vefat ettiğinden söz edilir (1966, s. 395). Azerbaycan Sovyet Ansiklopedisi’nde bu bilgi 

yinelenerek 1901 yılı gösterilir (1987, s. 44). Esgerli’nin antoloji kitabında ömrünün sonunu 

Karabulak’ta geçirdiği, 1900 yılında vefat etmesi üzerine köy kabristanına defnedildiği bilgisi yer 

alır (2005, s. 189). Köçerli’nin eserine düşülen notta ise 20. yüzyılın başında 72 yaşında öldüğü 

belirtilir (2005, s. 456). Güney Azerbaycan edebiyatı antoloji ve tarih kitaplarında ise ilk 

kaynaklardan birinde ölüm yılı kesin olmamakla birlikte tahminen 70 yıl yaşadığı ve 1311 (1893) 

yılında öldüğü hesaplanır (Menafi vd., 1981, C. 1, s. 90). Diğer Güney Azerbaycan edebiyatı 

kaynaklarında ise 1901 ölüm yılı olarak gösterilir (Hüseyni ve Piriyev, 1984, s. 11; Sumbatzade 

vd., 1985, s. 264). Hüseyin Düzgün’ün çalışmasında yer alan Behmenî’nin mektubunda 

Halhâlî’nin 61 yaşında 1316’da öldüğünden söz edilir (Düzgün, 2010, s. 37). Düzgün de 

Saʻlebiyye’nin yazılış tarihini göz önünde bulundurarak bu tarihi benimser ve 1316 (1898/1899) 

yılında vefat ettiğini düşünür (Düzgün, 2010, s. 43). Bu bilgiler neticesinde ölüm yılı için 1901 

ve 1892’li yılların söz konusu olduğu dikkat çeker. Fakat Saʻlebiyye’nin yazılış tarihinin 1311 

(1893/1894) olduğu düşünüldüğünde ilk ihtimalin daha kuvvetli olduğu esastır. Bu durum 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’yi 19. asrın ikinci yarısında faaliyet gösteren bir şair olarak 

konumlandırır.  

 

1.2. SANATI 

Mehemmed Bâkır Halhâlî yaşadığı yüzyılda ve bölgede etki göstermiş önemli bir şair olarak 

kabul edilir. Köçerli Halhâlî’yi, Güney Azerbaycan’da bu zamana kadar ortaya çıkan Türk şairleri 

içerisinde kuvvetli ve akıcı söz söyleme yeteneğine sahip bir şair olarak nitelendirir (2005, s. 381). 

Sözü açık ve sanatlı söyleme yeteneği Klasik Türk şiirinde dikkate değer bir yetenek kabul edilir. 



23 

 

Zira şiirde anlam kadar sanatlı söyleyiş bir denge içerisinde akıp gittiğinde daha değerli ve kulağa 

hoş gelir. Çünkü sadece anlama yüklenmek şiirin edebî tutumunu yitirirken sadece sanat yapma 

gayesi de şiiri yüzeysel bırakır. Halhâlî’nin fikir yapısının aydın ve açık olmasının yanı sıra akıcı 

üslup bahşedilmiş tabiatı fikirlerini yaratıcı bir dille sunmasını kuvvetlendirmiştir (Köçerli, 2005, 

s. 382). “Bedii ifade” ve “ilerici fikirler” kullandığına yönelik tanımlama, şair için ön plana çıkan 

üslup özelliklerindendir (Menafi vd., 1981, C. 1, s. 90). Zira Terbiyet de şairin “aydın ve 

fesahatle” yazdığını bildirir (1987, s. 217). Şairin dilinin anlam ve estetik ilişkisi üzerinde 

araştırmacıların ortak noktada buluştuğu göze çarpar. Birbirini tekrar eden bu tanımlamalardan 

şairin üslubunda açık ve anlaşır anlamın, sanatkâr yaratıcıkla dile getirmesi muhakkaktır.   

 

Halhâlî’nin Klasik Şark şiir geleneğine, zengin tasvirlerine yakından şahit olduğu ve Azerbaycan 

dilinin şiirsel imkanlarından büyük bir maharetle yararlanması sonucu orijinal ve anlamlı eserler 

ürettiği ifade edilir (Hüseyni ve Piriyev, 1984, s. 12). Geçmişin zenginliğinden yararlanarak kendi 

sesini oluşturacak eser üretmek şairler için önemli bir başarıdır. Bu yetenek şairleri diğerlerinden 

ayırarak ön plana çıkmasını sağlar. Halhâlî bunu başarabilmiş ki özgün bir şair olarak 

nitelendirilmiştir.  

 

Araştırmacıların ortak noktada buluştuğu bir başka özellik, Halhâlî’nin üslubunun realizme 

yönelişi temsil ettiği düşüncesidir (Kasımzade, 1966, s. 395; Menafi vd., 1981, C. 1, s. 90; 

Hüseyni ve Piriyev, 1984, s. 11; Sumbatzade vd., 1985, s. 264). 19. yüzyıl, Klasik edebiyat için 

bir dönüm noktası olarak teşekkül eder; klasik gelenek yıkılmaya başlarken milliyetçi uyanışların 

gerçekleşmesi ve dünyadaki siyasi değişiklikler yeni bir edebiyat anlayışını güçlendirir. Güney 

Azerbaycan’da 19. asrın ikinci yarısı 20. yüzyılın başlarında, içtimai-siyasi hayattaki değişiklikler 

nesre etki ettiği kadar kuvvetli olmasa da şiire de tesir eder. Şiirde ilk defa halk hayatının gerçek 

manzaraları, ülkenin hayatındaki gerçek hadiseleri (kıtlık, zorbalık) aksettirme ihtiyacı doğar, 

maarif idealarını tebliğ etme adımları atılır (Sumbatzade vd., 1985, s. 263). Mehemmed Bâkır 

Halhâlî de bu dönüşümün bir temsilcisi olarak görülür. Özellikle Saʻlebiyye’deki tilki anlatısı 

döneminin eleştirel bir alegorisi niteliğinde düşünülür.  

 

Halhâlî’nin üslubunda öne çıkan bir diğer özellik; atasözleri ve deyimlerden, halk 

söyleyişlerinden yararlanmasıdır. Bu tavrı daha önce belirttiğimiz açık ve sade ifadeyi 

desteklemekle birlikte realist tavra yaklaşımına hizmet eder. Halkın belleği olan bu sözel kültür 



24 

 

ürünleri dilde kısa söz ile geniş anlam yaratma imkânı verir. Bu tutum Halhâlî’nin üslubunu besler 

ve geliştirir. 

 

1.3. ESERLERİ 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin eserleri hakkında kaynaklar farklı fikirlerdedir. Tezkirede sadece 

Saʻlebiyye adlı mesnevisinden bahsedilir (Terbiyet, 1987, s. 217). Kasımzade ve Azerbaycan 

Sovyet Ansiklopedisi, Halhâlî’nin Arapça, Farsça ve Azerbaycan Türkçesi dillerinde mükemmel 

divanları olduğunu fakat Arapça ve Farsça dillerindeki divanları hakkında bir bilgi bulunmadığını 

ifade eder (1966, s. 395; 1987, s. 44). Kasımzade, Azerbaycan Türkçesi divanının İbrahim 

Tevekküli’nin teşebbüsü ile 1319 (1940) yılında neşredildiğini ve içerisinde Saʻlebiyye eseri, 

otuza kadar gazeli, Farsça ve Azerbaycan Türkçesinde yirmiye yakın muammaları, cinasları, bir 

küçük sâkînâmesi, mesnevisi ve başka muhtelif şiirleri olduğunu bildirir (1966, s. 395). 

Kasımzade’nin dile getirdiği Tükçe divanın içeriğine ait bu bilgiler; Hüseyni ve Priyev’in 

çalışmasında, Azerbaycan Sovyet Ansiklopedisi’nde ve Esgerli’de yinelenir (1984, s. 12; 1987, s. 

44; 2005, s. 189). Kaynakların Kasımzade’den yararlandığı gözlemlenmektedir. Ayrıca şairin 

Saʻlebiyye haricinde başka destanlarının da bulunduğu iddiaları olsa da henüz ulaşılamamıştır 

(Düzgün, 2010, s. 45). 

 

Hüseyin Düzgün, araştırmasında Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin yalnızca Saʻlebiyye, iki beyit 

Farsça şiiri ve birkaç Türkçe gazelinden başka bir yazılı eserine ulaşamadığını ifade eder (2010, 

s. 45). Keza Köçerli’nin Saʻlebiyye’den başka eserine rastlamadık ifadesine karşılık düşürülen 

dipnotta, son bilgilere göre Arapça, Farsça ve Azerbaycan Türkçesinde divanı olduğu fakat sadece 

Azerbaycan Türkçesi divanının Saʻlebiyye adı ile neşredildiği bilgisi yer alır (2005, s. 456). 

 

Antoloji ve tarih kitaplarında şairin Türkçe gazellerine ve Saʻlebiyye’den parçalara yer verilir, 

gazeller ve mesnevi parçaları birbirinin tekrarıdır. İlk kaynaklardan Güney Azerbaycan 

edebiyatına yönelik hazırlanan antolojide şairin “Dilbere Bah”, “Şüğlüm Yetib”, “Kenar Elese”, 

“Gel”, “Canım Ne Gedr Sedeme Yeyibdir”, “Serve Bahmaz”, “Eylemişem” adlı gazelleri ve 

“Tülkünâmeden Parçalar” örnek gösterilir (Menafi vd., 1981, C. 1, s. 90-99). Bu gazeller sonraki 

antoloji ve tarih kitaplarında aynı adlandırmalar ile tekrar ederler. Şairin gazellerinde “Bâkır” 

mahlasını kullandığı gözlemlenmektedir.  



25 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin en önemli eseri şüphesiz Saʻlebiyye adlı mesnevisidir. Ona şöhret 

kazandıran İran’da, Azerbaycan’da ve İstanbul’da basılan ve sevilerek okunan bir eser olmuştur. 

Saʻlebiyye’nin yazılış tarihi eserin hâtime bölümünde verilmektedir: 

Fünūn-ı maʿrifetden ḫāliyem men 

Meḥemmed Bāḳır-ı Ḫalḫāliyem men (1668) 

 

Bu ferd-i āḫirı ̇̄ n naẓm-ı ṣavābı 

Beyān ėylübdi tārı ̇̄ ḫ-i kitābı (1669) 

 

“Ḫalḫāliyem” sözünün ebcet ile hesaplamasında tarih 1311 (1893/1894) yılını verir. Dolayısıyla 

Halhâlî’nin eserini, yaşamının sonuna doğru tamamladığı anlaşılmaktadır. En nihayetinde 

Saʻlebiyye’nin şairin en olgun çalışması olduğu görülebilir.  

 

Saʻlebiyye mesnevi nazım şekli ile aruzun “mefāʿı ̇̄ lün / mefāʿı ̇̄ lün / feʿūlün” kalıbında, Azerbaycan 

Türkçesiyle yazılmıştır. Çalışmamızda mesnevi 1670 beyit olarak belirlenmiştir. Esas konu bir 

tilkinin başından geçenlere dayanırken araya giren nasihatler ve kısa hikâyeler neticesinde 

mesnevi çerçeve hikâye tekniğinde biçimlenmiştir. Mesnevinin dili sade, açık ve yerel 

söyleyişlere yer veren akıcı bir üslupla oluşturulmuştur. Samimi bir dil kullanımı izlenmiş, 

kahramanların duyguları içten bir aktarımla okuyucuya geçmiştir. Senli-benli teklifsiz bir 

konuşma meydana gelmiş, kimi zaman çok ağır olmayan argo kullanımına gidilmiştir. Mesnevide 

atasözleri ve deyim kullanımı fazlaca mevcuttur. Özellikle deyim kullanımının sıklığı göze 

çarpmakta olup kinayeli anlatım pekiştirilmiştir. Mesnevinin mecaz dünyası oldukça yüzeyseldir, 

derin anlam ve imgelemlere girilmez. Hikâyede alegorik olarak verilmek istenen mesaj zaten 

nasihat bölümünde dile getirildiği için okuyucunun kendini zorlamasına ihtiyaç kalmaz. Fakat bu 

durum eserin edebî değerini düşürmediği gibi bu kadar sade bir dille sanatkârane anlatım eserin 

asıl başarısını ortaya çıkarır. Eserin dil ve üslup tutumundaki tercih, Halhâlî’nin seçtiği hedef 

kitlesine yönelik bir yaklaşımdır ve bu durum mesnevinin hâtimesinde dile getirilir:  

ʿAvāmü’n-nāsa yazdum bu kitābı 

Bu vech onlara ḳıldum bu ḫitābı (1662) 



26 

 

 

Dėyüb çoḫ muḍḥike ḳıldum ẓarāfet 

Onun żımnında hem yazdum naṣı ̇̄ ḥat (1663) 

 

Nėçün ki ḫalḳa ḥaḳ acı gelübdür 

Ẓarāfet sözleri şı ̇̄ rı ̇̄n olubdur (1664) 

 

Ḳarışdurdum ikisin geldi ḥāle   

Yėtişdüm müntehā-yı iʿtidāle (1665) 

   

Dolayısıyla Halhâlî’nin eserde izlediği tutum açık açık kendi dilinden belirtilmiştir. Gerçeğin acı 

tadına karşılık güldürünün etkisiyle okuyucusunu esere bağlamış, bu tutum eserin okunma 

sıklığını yükseltmiştir ki eser şöhret bulmuştur.  

 

Eserin adı genellikle “Saʻlebiyye” olarak anılır ve mesnevi metninin sonunda Halhâlî bu 

adlandırmayı kullanır: 

Bi-ḥamdi’llāh Kitāb-ı S̠aʿlebiyye 

Tamām oldı ʿaceb şı ̇̄ rı ̇̄ n ḳażiyye (1643) 

 

Fakat “Tülkünâme” adlandırmasına da kaynaklarda sıklıkla rastlanmaktadır. Her iki 

adlandırmanın da mesnevi için kullanıldığı görülmektedir. Arapça “saʻleb” ( ثعلب), Farsça “rūbāh” 

 tilki anlamına gelmektedir (Devellioğlu, 2007, s. 916, 896). Türkçede (روبه ) ”veya “rūbeh (روباه)

ise “tilki” sözcüğü geçmişten bugüne bu hayvan için kullanılan bir adlandırma olmuştur. Tüm 

Türki dillerde aynı adlandırma söz konusudur: 

“Tilki:1.‘burnu sivri, kuyruğu uzun, çok tüylü, sansardan büyük bir hayvan 

(Vulpes)’ 2. ‘kurnaz’ Eski Osmanlıca kaynaklarda dilkü, dilki biçimleri kullanılır. ~ 



27 

 

Az tülkü. -Tkm tilki. -Nog tülki. -Blk tülkü. -Özb tulki. -Kklp tülki. -Kzk tülki. -Krg 

tülkü. -Bşk tölkö. -TatK tölkö. -Alt, Tel, Şor tülkü. -Hak tülgü. -Tuv dilgi. -Çuv tilĕ” 

(Eren, 1999, s. 408).       

   

Dolayısıyla Azerbaycan Türkçesindeki hâliyle “tülkü”, mesnevinin Türkçe adlandırması 

niteliğinde kullanılmıştır. Mesnevinin kimi baskılarında ve tarih kitaplarında bu adlandırmadan 

yararlanılmıştır. Mesnevinin başlarında Halhâlî, anlattığının tilki hikâyesi/masalı olduğunu 

belirtmektedir: 

Birisinün sözi māt ėtmiş ʿaklı 

Biri yazmış menim tek tülki naḳlı (31) 

  

Hikâyenin konusu ve işlenişi ile çocuklar için yazılmış diğer masallardan ne farkı olabileceğini, 

nasıl büyük fikirler taşıyabileceğini sorgulayanlara Köçerli karşı çıkar. Elbette bunun bir tilki 

masalı olduğunu düşünür fakat şairin güldürünün arasında öyle güzel nasihatler verdiğini 

belirterek bunların akıllı bir zekânın ürünü olduğunu dile getirir (2005, s. 383). Keza akıllıca 

yazılmış masallar çocuklara bir fikrin aşılamasını yapmanın en etkili yolunu oluşturur. 

Güldürünün etkileyiciliği ile alttan alta birçok fikrin düşündürmesi yapılabilir.  

 

Kaynaklar Saʻlebiyye’den hareketle Halhâlî’nin etkilendiği kişilerden biri olarak Mevlânâ 

Celâleddîn Rûmî’yi gösterirler. Köçerli, Halhâlî’nin Mevlânâ gibi tilkiden, canavardan, attan, 

eşekten veya insanlardan şahtan, köleden, dervişten söz açıp yeri geldiğinde hayli hikmetli ve 

felsefi sözler söylediğini, anlamlarının insanı şaşkına bıraktığına değinir. Fakat Mevlânâ ile 

Halhâlî’nin arasında farkın çok olduğunu; Mesnevî’deki derin fikirlerin, hikmetlerin, nüktelerin 

Saʻlebiyye’de bulunmadığını ancak onda da güzel nasihatlerin, nazik işaretlerin yer aldığına 

dikkat çeker (2005, s. 383). Esasen Saʻlebiyye’deki nasihatler oldukça sade ve temel öğretilerdir. 

Çoğunlukla konunun bağlandığı yer; dünyanın geçici olduğu, insanın bu âlemde ancak misafir 

bulunduğu, gerçek âlem olan ahiret hayatı için çalışması gerektiğidir. Bunun için Allah’a her daim 

ibadet etmesini ve güzel ahlaklı olmasını okuyucusunu öğütler. Mevlânâ’nın tesirine dikkat çeken 

bir diğer araştırmacı Hüseyin Düzgün’dür. Düzgün, daha ziyade hikâyenin çerçeve anlatım 

tekniği ile şekillenmesinden konuyu bağlar. Kelile ve Dimne, Binbir Gece Masalları ve 

Mesnevi’deki bu anlatım tarzını Saʻlebiyye’de benzer bulur, ana destan vasıtasıyla araya kendi 



28 

 

fikirlerini sunmayı ve onu desteklemek için başka hikâyeler anlatma üslubunun ortak olduğuna 

dikkat çeker. Özellikle Mevlânâ’nın da yaptığı gibi sözü kesip araya girmelerini, anlatacağını çok 

uzattığı için okuyucudan özür dilemesini örnek verir (2010, s. 50). Doğrusu mesnevide 

Halhâlî’nin araya girerek nasihat vermesi o kadar fazladır ki ana hikâyeye eş değer uzunlukta 

nasihatler ve ikinci düzey hikâyeler bölümü oluşur. Tilkinin başından geçenlere dair bir sahne 

anlatıldıktan sonra hemen Halhâlî araya girer, sonrasında sözün kısası bunlar oldu şeklinde 

kaldığı yerden hikâyeyi anlatmaya devam eder. Halhâlî’nin Mevlânâ’dan etkilendiğine kanıt 

oluşturabilecek göndermeler mesnevide mevcuttur denilebilir. Mesnevi’nin ilk beyitlerindeki 

neyin kamışlıktan kesilip inlediğine Halhâlî çokça atıf yapar: 

Biri dāʾim çalar çeng ü çeġāne 

Birisi ney kimi gelmiş fiġāna (20) 

 

Gėce gündüz vaṭandan yād ėdersen 

Hemı ̇̄ şe ney kimi feryād ėdersen (333) 

 

Çeker her laḥẓa min āh-ı pey-ā-pey 

Neyistāndan nėce kim ayrılur ney (340) 

 

Halhâlî’nin etkilendiği diğer isimler olarak klasik geleneğin önde gelen sanatçılarından Nizâmî 

ve Fuzûlî’den söz edilir. Mesnevi nazım şekli üzerinden bu türün önde gelen sanatçıları ile 

yakınlık kurulur, Fuzûlî gibi Halhâlî’nin de arada gazel söylediğine dikkat çekilir (Hüseyni ve 

Piriyev, 1984, s. 13). Gazel bölümü, mesnevide tilkinin karısından ayrılacağı vakitte tilkinin 

karısının güzelliğine övgüde bulurken karısının da ona aşkını ifade etmesiyle sunulur. Tam 

anlamıyla Halhâlî geleneğin devamlılığını sağlar, sevgilinin güzelliğini klasik anlatının 

değişmeyen mazmunları ile betimler. İki sevgilinin birbirine âşıkane iltifatları dile getirilir. Birkaç 

beyit şu şekildedir: 

Tökersen ḳanımı cānā amānsız   

Elün saḫla Ḫudā-rā vėrme ḳansız (411) 



29 

 

 

Kemān ḳaddim degil bilmem yanunda   

Taʿaccübdür atarsan oḫ kemānsız (412)  

 

Gözimün yaşı yoḫ tā yoḫdur āhım   

Bizim yėrde yaġış yaġmaz dumansız (413) 

 

O ḫūnlu çeşm ḫūn-efşān içinde 

Elifdür kim yazılmış ḳan içinde (419)  

 

Yüzün tek hı ̇̄ ç çemende gül tapulmaz   

Boyun tek serv yoḫ bostān içinde (420) 

             

Halhâlî’nin etkilendiği bir diğer isim olarak hocası Molla Ali Zencânî gösterilir. Hüseyin Düzgün, 

ona hocalık eden bu ismi şairin ilmî-medenî şahsiyetinin oluşumundan sorumlu tutar. 14 yaşından 

25 yaşına kadar onun yanında öğrencilik yaptıktan sonra yine onun gibi kadılık ve şer’i işlerle 

meşgul olduğunu belirtir. Saʻlebiyye’de onun etkisinin her yerde görüldüğüne dikkat çekerek dinî 

ve ahlaki öğretilerde onun düşüncelerinin hissedildiğini savunur. Ayrıca Halhâlî’nin mesnevide 

kullandığı “Gül Mirza rivayet eder” sözünün sahibinin o yahut atası olabileceğine kafa yorar, 

hikâyeleri ondan yahut atasından duyarak naklettiği üzerine fikirler öne sürer. Fakat bunları 

dayanaksız iddialar olarak dile getirir (2010, s. 41-42). 

 

Düzgün, Halhâlî’nin nasihatlerinin içeriğinin sufiyane anlayışa yaklaştığını ifade eder ve bu 

anlayış için iki temel eserden esinlendiğini düşünür: Mevlânâ Celâleddîn Rûmî’nin Mesnevi’si ve 

Şeyh Mahmûd Şebusterî’nin Gülşen-i Râz adlı mesnevisi. Kısaca özetlemek gerekirse bahsettiği 

konular şunlardır: Feleğin insanlara etkisi ve toplumdaki zıtlıklar, akıllı olanın Allah’ın işine 

şüphe etmemesi gerektiği, kadınların şeriatın usulüne uygun edepli davranması gerektiği, 



30 

 

dünyanın vefasız ve boş olduğu, ahiret için çalışması gerektiği, gurbette olmanın zorluğu, vefalı 

avrata hürmet, çok evliliğin yanlışlığı, geveze olmanın yanlışlığı, aşk ehli kimselerin halvet 

istekleri, kaza ve kader gerçeği, amelsiz âlimlerin olumsuzlukları, zulmün kınanması, pis 

amellerin kınanması, ecel gerçeği, dünya malının aldatıcılığı, yaptıklarından sorumlu olma, 

oburluğun kınanması, ahiretin hediye olması, cömertliğin faydası, düşünmeden iş yapmanın 

yanlışlığı (2010, s. 60-68).       

 

Saʻlebiyye’nin kahramanlarının alegorik temsil değerleri taşıdığı muhakkaktır. Bu değerlere 

evrensel bakış açısıyla bakıldığında tilkinin hilekârı, kurdun yırtıcıyı, horozun ise avı/kurbanı 

temsil ettiği düşünülebilir. Fakat mesnevide kahramanlar, sadece bu özellikleriyle yer bulmazlar 

daha karmaşık yapıya sahip nitelikte olurlar. Bu özellik onları, birer tipin temsilinden çıkararak 

karakter olma yoluna götürür. Mesnevinin ana kahramanı tilki bilindiği gibi sadece hilekâr, 

kurnaz tipin temsili olmaz. Elbette bu özellikleri de taşır fakat bu yeteneğini avını elde etmek için 

kullanır ve bundaki amacı evine yemek götürebilmektedir. Tilkiyi ilk başta evinde gördüğümüzde 

onun ailesini çok seven, sorumlu bir baba, eş ve evlat olarak tanırız bu nedenle avı için hileye 

başvurmasını haklı buluruz. Bir diğer kahraman olan horoz ise tilkinin avı olduğu için kurban, 

masum, saf gibi algılanır fakat onun tilkiye oynadığı oyunlar tilkinin kurnazlığına eş değer 

niteliktedir. Diğer yandan kurt ise yırtıcı, avcı olarak daha zeki algılanabilir fakat tilkinin oyununa 

düşer ki kendisi kurban olur. Tüm bu kahramanların ortak noktası siyah beyaz tipler değil de 

görece gri karakterler olması noktasında birleşir. Bu durum ise onları daha insani yapar. 

Dolayısıyla araştırmacıların dile getirdiği gibi mesnevinin neden realist bakış açısına yaklaştığına 

açıklar gerekçe oluştururlar. Keza Kasımzade, Saʻlebiyye’deki tilkiye ait hikâyenin konusu ve 

tasvir olunan hayvanların yaratılışının bu türde yazılan eserlerden farklı olarak verildiğini ifade 

eder. Temsil ve hikâyelerde tilki ve kurdun olumsuz insanların örneği olduğunu belirtir (1966, s. 

396).  

 

Kaynaklarda dile getirilen kahramanlarının temsil değerlerine yönelik okumalardan bir diğeri, 

mesnevinin yazıldığı dönemde İran Azerbaycan’ı halkının durumuna ve devlet adamlarına eleştiri 

içermesi mahiyetinde gelişir. Bu okuma, esere getirilen ikinci bir bakış açısını oluştururken 

hikâye için daha derin bir anlam dünyası kazandırır. Azerbaycan Sovyet Ansiklopedisi’nde 

Saʻlebiyye için realist üslupla toplumsal zulüm ve adaletsizlik, toplumdaki sosyal zıddiyetler, 

açgözlülük, hilekârlık, yaltaklık, yalancılık ve bunun gibi manevi-ahlaki aykırılıkları eleştiri 

ateşine tuttuğu ifade edilir (1987, s. 44). Devrin içtimai kusurlarının, feodal-patriarkal kuruluşun 



31 

 

yarattığı belaların; kurt, horoz ve tavuğun tasviri ile şairin hâkim sınıflara karşı fikrini söylemek 

için aracı olduğu düşünülür (Hüseyni ve Piriyev, 1984, s. 13). Elbette yazılan bir eseri devrinin, 

yaşanılan bölgenin siyasi-ekonomik her türlü sorunundan bağımsız değerlendirmek doğru olmaz. 

Fakat Saʻlebiyye’de ilk bakışta görünürde olan eleştiri, daha ziyade her devirde meydana gelen 

dünyanın düzenine yönelik bir eleştirel tavrı sunar. Bu durum için özellikle “birisi…birisi” 

ifadeleri ile kurulan karşılaştırma bölümü örnek verilebilir: 

Belı ̇̄  ḥayretdi bu çarḫun ḳarārı 

Bulunmaz işdi ʿālem kār u bārı (13) 

 

Birisine müyesser nāz u niʿmet 

Birisi ac çeker yüz min meẕellet (14) 

 

Birisi çiyriyüb yaġlı pilovdan 

Birisi doymayubdur nān-ı covdan (15) 

  

Birisinün yaġar devlet başından 

Birisi görmeyüb bir pul yaşından (16)  

 

Birisi başa ḳoymış tāc-ı şāhı  

Birisi baş açuḳ yoḫdur külāhı (17) 

 

Araştırmacılar bu bölüm gibi tilkinin açlık derdine düşmesini, şairin yaşadığı devirdeki sınıf ve 

zümre farklarına, tezatlara ve haksızlığa bağlar; birisinin bütün imtiyaza sahip olması diğerinin 

ise fakirlik çekmesini, feodal-patriarkal toplumun sorunu ifade ederler (Hüseyni ve Piriyev, 1984, 

s. 13-14). Köylünün hayatının zorluklarının realist tasviri görülür (Sumbatzade vd., 1985, s. 264). 

Kasımzade, özellikle kurdun feodal İran şahlığında arşa çıkan zulmü göstermek için yaratıldığını 

düşünür, şairin tilki ve kurt aracılığıyla verdiği nasihatlerle zalimlerin eziyetten vazgeçmesini 



32 

 

amaç edindiğini belirtir (1966, s. 397-398). Bu görüşler esere başka bir bakış açısı getirirken 

eserin başarısını da gözler önüne sürer. Zira eser birçok yoruma açık şekillenir; hem dünya 

düzenine yönelik evrensel bir eleştiri hem sufiyane bir eda ile feleğin etkisi hem de devrinin 

yarattığı çağrışımlar metinden okunabilir.  

 

Fakat son olarak şunu belirtmek gerekir ki Halhâlî betimlediği tüm bu sorunlara, eleştirilere ve 

adaletsizliğe çözüm üretme amacı gütmez. Çünkü o bu durumun Allah’ın işi olduğunu düşünür. 

Kimi kaynaklar bu bakış açısını pasifizm addederler (Kasımzade, 1966, s. 398; Sumbatzade vd., 

1985, s. 264). Esasen bu bakış tasavvufi düşüncenin ifadesi, İslam dinine bağlı teslimiyettir. 

Hüseyin Düzgün de bu düşüncededir, Halhâlî’nin eserde aktardığı iktisadi meselelere ve maddi 

hayat şartlarına rağmen ideolojik yönelimden çekindiğini, dini akideleri sağlamlaştırıp koruyarak 

saklamaya çalıştığını, sonunda ise okuyucuyu sessizliğe davet ettiğini bildirir (2010, s. 70). Bu 

nedenle eserdeki dönem eleştirisinin ön planda değil de ikinci planda alttan alta sezdirildiği 

gerçeğini söyleyebiliriz.  

 

Saʻlebiyye’nin Farsça tercümesi Kubad Tufânî tarafından 1339’da yapılmıştır (Düzgün, 2010, s. 

45). Ali Rıza Oktay, Saʻlebiyye’nin motiflerine dayanarak yeniden yazım ile Tülkü Nağılı adlı bir 

eser yazmıştır. Bu eser, Düzgün’ün makalesi ile Mehemmed Daveryar’ın hazırladığı çalışmada 

yer almıştır (2010, s. 79-129). Ali Asgar Cemrasi, Saʻlebiyye’nin Halaçça yeniden yazımı olan 

Tülkü Matalı adlı eserini 2013 yılında yayımlamıştır. Eserin dili yalın bir Halaççayla yazılmıştır, 

bu masalda kibir, ihtiras, hayalperestlik, bencillik gibi özellikleri bir tilkiden yola çıkarak 

anlatmıştır. (Güzel, 2018, s. 123). 

 

Tarih ve antoloji kitapları haricinde Mehemmed Bâkır Halhâlî ve Saʻlebiyye için en önemli 

kaynak olan Hüseyin Düzgün’ün çalışması, ilk Tahran’da Armağan Dergisi’nde yayımlanmış, 

sonrasında Yedi Makale adlı kitabında tekrar basılmıştır. Farsça dilindeki bu çalışma Daveryar’ın 

girişimi ile Türkçeye çevrilmiş ve Oktay’ın metni ile yayımlanmıştır (2010, s. 13-14). Eser ve 

şairin hayatı için en önemli incelemeyi teşkil eder.  

 

 



33 

 

Ömer Bayram, “Klasik Azerbaycan Edebiyatında Meşhur Gazel Şairleri” adlı makalesinde 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin adını anar (2009, s. 261-268). Sinan Cereyan, “İranlı Türk Şair 

Muhammed Bâkır Halhâlî’nin Sa’lebiye (Tülkünâme) Adlı Eserindeki Tasavvufî Yaklaşımı” adlı 

makalesinde metindeki tasavvufi atıflara değinir (2022, s. 138-168). Metanet Şahaliyeva, “19. 

Yüzyılın İkinci Yarısında Güney Azerbaycan Şairlerinin Eserlerinde Kadının Hayatverici Neşe 

Gibi Tarifi” adlı makalesinde Saʻlebiyye’de kadının konumuna yönelik bakış açısından örnek 

verir. Halhâlî’nin “kadın dürüst olmalı, hoş bir yüze sahip olmalı ve bakışlarıyla çevresine sevgi 

aşılamalı, kendisinin, evinin düzenini bilmeli ve kocasına sevgisini göstermeli” bakış açısıyla 

kadını konumlandırdığını dile getirir (2023, s. 43-48).



34 

 

 

2. BÖLÜM 

SAʻLEBİYYE MESNEVİSİNİN İNCELENMESİ 

 

2.1. DIŞ YAPI ÖZELLİKLERİ 

2.1.1. Nazım Şekli ve Bölümleri 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı eseri mesnevi nazım şekli ile yazılmıştır. Mesnevi 

içerisinde farklı bir nazım şekli olarak bir gazel ve buna cevap başka bir gazel bulunmaktadır. 

Metinde “Ġazel” başlığında verilmiştir, ölçü mesnevininki ile aynıdır ve ilk beyti şu şekildedir: 

Tökersen ḳanımı cānā amānsız   

Elün saḫla Ḫudā-rā vėrme ḳansız (411) 

 

Esasen Klasik Türk edebiyatında mesnevilerde takip edilen bir yazım geleneği vardır. Şairler 

konuya doğrudan girmezler, çeşitli başlıklar altında bölünen bölümlerde Allah’a peygamberlere 

övgülerde bulunurlar. Mesnevilerde takip edilen bu gelenek genelde şu şekilde gerçekleşir: 

Dîbâce, Tevhîd, Münacât, Naʻt, Mirâciye, Medh-i Çîhâr-yâr-ı Güzîn, Yapıtın sunulduğu kişiye 

medhiye, Sebeb-i Telif, Âgâz-ı Dâstan, Hâtime (Dilçin, 2016, s. 168-176). Saʻlebiyye’ nin 

yazımında ise direkt hikâye anlatımı bulunmaktadır. Halhâlî, ilk beyitten hikâyeyi falan kişinin 

anlattığını ifade ederek İsfahan’da yaşayan bir tilkiden söz eder:  

Bėle naḳl ėyleyüb Mı ̇̄ rzā Falānı ̇̄  

Kelāmı doġrıdur yoḫdur yalanı (1) 

 

Ki bir tülki diyār-ı Iṣfahānda 

Ki yaʿnı ̇̄  ġayret-i mülk-i cihānda (2)        

 

 



35 

 

Mesnevi bir bütün olan tilki hikâyesi ile aralardaki hikâyeler ve öğütlerle bölümlendirildikten 

sonra Halhâlî eserini bitirirken dönemin padişahına övgüde bulunur. “Ḫātime-i kitāb der-duʿā-yı 

pādişāh-ı ʿ ālem-penāh” başlığı altında verilen bu bölüm hem Sebeb-i Telif hem yapıtın sunulduğu 

kişiye methiye hem de Hâtime bölümlerini içerisinde toplar. Bu kısım mesnevinin 1643-1670 

arasında bulunan 28 beyitten oluşmaktadır. Başlığın ilk beyti mesnevinin sona erdiğini bildirir:  

Bi-ḥamdi’llāh Kitāb-ı S̠aʿlebiyye 

Tamām oldı ʿaceb şı ̇̄ rı ̇̄ n ḳażiyye (1643) 

 

Zamanın padişahına yönelik övgü kısmı sonrasındaki 18 beyitte bulunur:  

Zamān-ı Nāṣırü’d-dı ̇̄ n şāh-ı Ḳacar  

Şehinşāh-ı cihān-gı ̇̄ r ü cihān-dār (1644) 

 

Sebeb-i telif denilebilecek ve Halhâlî’nin asıl hedef kitlesinin kim olduğunu bildiren kısım ise 

1662. beyitten sonra gelir:  

ʿAvāmü’n-nāsa yazdum bu kitābı 

Bu vech onlara ḳıldum bu ḫitābı (1662) 

 

Dėyüb çoḫ muḍḥike ḳıldum ẓarāfet 

Onun żımnında hem yazdum naṣı ̇̄ ḥat (1663) 

 

Mesnevisinin son 3 beyti ise müellifin adını, kitabın yazılış tarihini bildirerek “Hâtime” 

niteliğinde eserini noktalar:   

Fünūn-ı maʿrifetden ḫāliyem men  

Meḥemmed Bāḳır-ı Ḫalḫāliyem men (1668) 

 



36 

 

2.1.2. Ahenk Unsurları 

2.1.2.1. Vezin 

Mehemmed Bâkır Halhâlî, Saʻlebiyye adlı mesnevisinde sadece mefāʿı ̇̄ lün / mefāʿı ̇̄ lün / feʿūlün 

veznini kullanmıştır. Metin içerisinde yer alan gazelde de bu vezni devam ettirmiştir. Halhâlî’nin 

tercih ettiği vezin, kısa olması bakımından hikâyenin işleyişine akıcılık katmıştır. Zira mesnevi 

nazım şeklinde beyitlerin kendi aralarında kafiyeli olması ve anlatılmak istenilenin tek beyitle 

sınırlı kalmaması söz konusudur. Bu açıdan tercih edilen veznin, mesnevilerde çokça kullanılan 

bir kalıp şekli olduğu görülmektedir (Dilçin, 2016, s. 167). Bir diğer yandan kullanılan dilin halk 

diline yakın olması ve kendisinin de ifade ettiği üzere hedef kitlesinin halk olması, seçilen kısa 

vezin kalıbını açıklar niteliktedir. Halhâlî, anlatmak istediği hikâyede okuyucuyu sıkmadan 

ahenkli bir şekilde sözlerini dile getirmiştir. Halhâlî’nin halk dilini kullanması her ne kadar 

akıcılık sağlasa da kullanılan kelimelerin aruz venine aktarımında ortaya çıkan sorunlardan 

kaçamamıştır. Bu durum nihayetinde aruz kusuru olarak ifade edilen zihaf, imâle ve vasl gibi 

kullanımlara yol açmıştır.  

 

Zihaf: Arapça ve Farsça sözcüklerdeki uzun bir heceyi vezin gereği kısa okumaktır (Dilçin, 2016, 

s. 15). Metinde çok az sıklıkta rastlanır. Bazı örnekleri şu şekildedir: 

Ḫudāyā pistedür yoḫ yoḫ aġızdur 

Beden beh beh Semerḳandı ̇̄  kāġıẕdur (88) 

 

Ḳoca Allāhına ger ʿāṣı ̇̄  olsun 

Gerekdür it kimi boynı vırılsun (739) 

 

İmâle: Kapalı hece gereken yerlerde açık heceyi biraz uzun okumaktır (Dilçin, 2016, s. 13). 

Özellikle Türkçe kelimelerin tercihi, imâle görülmesini artıran en büyük neden olmuştur. Hemen 

hemen her beyitte imâleye rastlanılır: 

Bėle naḳl ėyleyüb Mı ̇̄ rzā Falānı ̇̄  

Kelāmı doġrıdur yoḫdur yalanı (1)     



37 

 

 

Dėdi Nermān sene birce sözim var   

Bu şarṭilen sözimi ḳılma inkār (162) 

 

Ölende birce gül başımun üste   

Meni ḳoyma ölem cānā ı ̇̄mānsız (415) 

 

Vasl: Sonu ünsüzle biten bir sözcüğü, ondan sonra gelen sözcüğün ünlü harfine bağlamaktır. Vasl 

(ulama) vezinde yan yana iki açık hece gerektiği zaman yapılır (Dilçin, 2016, s. 12). Zihaf ve 

imâleye nazaran vasl yapılması tercih edilen bir unsurdur. Ölçüyü düzeltmek için yapılmasının 

gerekliliği bulunur (Dilçin, 2016, s. 13). Bu nedenle kusur olarak görülmez:   

Apardı ḫalḳ elinden ṣabr u ārām  

Dėyebilem ki ḥattā şeyḫü’l-İslām (103) 

 

Ḳoyub başın diz üste oldı ḫāmūş  

Nigār-ı fikrile oldı hem-āġūş (260) 

 

Belı ̇̄  bi’llāh ḳażādan ḳaçmaḳ olmaz 

Dügün çalsa meşiyyet açmaḳ olmaz (673) 

 

Med: İki kapalı hece arasında bir açık hece bulunması gerektiğinde, sonu bir uzun ünlü ve bir 

ünsüzle biten birinci heceyi imaleden biraz daha uzun okumaktır. İmâle çoğu yerde vezin kusuru 

olmakla birlikte med bir ses sanatıdır (Dilçin, 2016, s. 14). Dolayısıyla kullanımı yaygın görülür:   

Ḳaçub saʿy ėyleyüb her semtgāha 

Dutub yüz yollanub her şāh-rāha (210)   



38 

 

 

Daġılmış ẓulmden çoḫ dūdmānlar 

Ḫarāb olmış ne ʿālı ̇̄  ḫānmānlar (868) 

 

Mesnevide kullanılan kimi alıntı sözlerdeki harf fazlalıkları veznin bozulmasına neden olmuştur. 

Kimi yerde ise fazladan ek bulunur. Bu durum çok az görülmektedir:  

Firāḳun çoḫ yaḫar bı ̇̄ -kes ananı   

Mes̠eldür ḳovurḳanun çattar yananı (322) 

 

Durub göz yummadan ḳalḫardı vırardı   

Yapuşurdı libāsından cırardı (1603) 

 

2.1.2.2. Kafiye ve Redif 

Kafiye (uyak), en az iki dize sonunda, anlamca ayrı, sesçe birbirine uyan iki sözcük arasındaki 

ses benzerliğine denir. İki sözcük arasındaki ses benzerliğinin kafiye sayılabilmesi için, bu 

sözcüklerin anlamca ve sesçe bir olmamaları gerekir (Dilçin, 2016, s. 59). Redif ise kafiyeden 

sonra her dizenin sonunda tekrar edilen ek, kelime veya kelimelerdir.  

 

Halhâlî’nin mesnevisinde Türkçe kelimeler ile yapılan kafiye ve redifler Arapça ve Farsça 

kelimelerle yapılanlara oranla daha fazladır. Özellikle redifler Türkçe ekler üzerine ağırlıklıdır. 

Kullanılan dilin sade olması halk diline yaklaşması bu durumu açıklar niteliktedir. Türkçe-

Türkçe, Türkçe-Farsça, Türkçe-Arapça ve Farsça-Arapça kelimeler arasında yapılan kafiye 

örnekleri şu şekilde örneklendirilebilir: 

 

 

 



39 

 

Türkçe kelimelerle yapılan kafiyeler: 

Dėme saḳḳalı gūyā aḳ ipekdür 

Tükür saḳḳalına ḳıllı köpekdür (740) 

 

Sözün şı ̇̄ rı ̇̄ n özün bedter ilandan   

Suya tesbı ̇̄ ḥivi çekme yalandan (750) 

 

Ḫorūs-ı ḫaste gördi çāresi yoḫ   

Dėdi ger özge şāhid istesen çoḫ (955) 

 

Ėşitdi tülki durdı ḳalbi yandı   

Ḫorūsın ḳavl u fiʿline inandı (1101) 

 

Ḫorūsa bir baḫub egdi nėce gül   

Dėdi tülki dutuksen başıva kül (1114) 

 

Türkçe-Farsça kelimelerle yapılan kafiyeler: 

Ḳalub ėvde özi ac külfeti ac 

Ḫadeng-i ibtilāya oldı āmāc (7) 

 

Kėçübdür ʿömri ne ẕikr ü sipāsı 

Naḫırdan ayrılub ėşşek sıpası (54) 

 



40 

 

Hemı ̇̄ şe onlarun nāzınca oynar   

Yamanca öz özin ḳılmış giriftār (535) 

 

Ḳaranluḳ gėce artur sı ̇̄ne daġın   

Ḳaranluḳ ḳabrivin gönder çerāġın (639) 

 

Gözün yaşlı ürek ġamlı şikeste   

Ḥużūr-ı ḳurb-ı Ḥaḳda el el üste (655)  

 

Türkçe-Arapça kelimelerle yapılan kafiyeler: 

Kötek vırdı daġıtdı el ayaḳın 

Libāsını soyub vėrdi ṭalāḳın (170) 

 

ʿAyālün beddi cānım daşını at 

Gėdüb bir tāzesin al olma bed-ẕāt (499) 

 

Buyurdı ehl olsan ḳılma ihmāl   

Dėyüm bir söz sene irşādıvı al (550) 

 

Gėce vaḳtinde yatma ėy muḳaddes   

Ḫorūs nefesi dut öldür başın kes (640) 

 

 



41 

 

Gözün yaşını ḳoy deryā yėrine  

Ümı ̇̄ dün bil o deryāya sefı ̇̄ne (649) 

 

Arapça-Farsça kelimelerle yapılan kafiyeler: 

Ne ata ve ne ana ne birāder 

Bugün olmış mene evżāʿ-ı maḥşer (577) 

 

Gözi nā-geh sataşdı bir ḫorūsa   

O neviʿyle ʿazeb baḫar ʿarūsa (614) 

 

Ḫulāṣa çün ėşitdi ol sitemger   

Ḫorūsın sözlerin oldı mükedder (788) 

 

Hele mevḳūf ėyle lāf u güzāfun 

Ḳoyum men boynıva cürm ü ḫilāfun (804) 

 

Ne yėrde ṭāḳatı ne cānda tābı   

Ürekde şiddet ėtdi ıżṭırābı (1193) 

 

Diğer bir yandan Halhâlî’nin kafiyelerini oluştururken cinas yaparak kullanması dikkate değer 

miktardadır. Cinâs-ı nâkıs türündeki kullanımlar daha fazla göze çarparken çoğunlukla Türkçe 

kelimelerde bu yöntem kullanılmıştır, elbette Arapça ve Farsça kelimelerde de görülmektedir. 

Bazı örnekleri şu şekildedir:    

 



42 

 

Olubdur ʿāşıḳun naḳṣ u ḳuṣūrı 

Eger gözlerse cennāt u ḳuṣūrı (251) 

 

Ḫayāl ėyle ḫilāfım vardu küllı ̇̄  

Sene bilmem ne vardur başı külli (906) 

 

Yüzine bir baḫış her kim baḫardı  

İki yan aġzınun suyı aḫardı (97) 

 

Düşüb titremeye tı ̇̄z tı ̇̄z eserdi   

Gelüb ġayẓ üste ḥırṣ baġrın keserdi (156) 

 

Ḳara günlerde Allāha ḳaçarsan   

Dutub dergāhına yüz el açarsan (198) 

 

Yukarıdaki örnekler doğrultusunda değerlendirildiğinde Halhâlî’nin kafiye ve redif konusunda 

metnini akıcı şekilde ahenklendirdiği göze çarpar. Dize sonlarında çoğunlukla Türkçe ekler 

üzerine ahenk kurarken cinas sanatını ileri derecede kullanımı baskındır.  

 

2.1.2.3. Diğer Ahenk Unsurları  

Metinde sadece kafiye ve redifle ahenk sağlanmamıştır. Dizeler içeresindeki asonans, 

aliterasyon, kelime tekrarları da metni canlandırmıştır. Ses tekrarlarının metni görselleştirmede 

etkisinden söz etmek mümkündür. Anlatımın aktarılmasını kuvvetlendirir. 

 

 



43 

 

Asonans örnekleri:  

Seni yāddan çıḫardur ḳavm u ḳardaş   

Ne oġlan yād ėder ne yār u yoldaş (1060) 

 

Egerçi çoḫ oġul çoḫ ḳız doġar bu   

Velı ̇̄  bėş gün kėçüb ḳoymaz boġar bu (1508) 

 

Aliterasyon örnekleri: 

Sefer ėtse eri silker palāsın 

Hemān sāʿat gėyer köhne libāsın (66) 

 

Dėdi cānım ʿazı ̇̄zim mihribānım 

Nigārım mehveşim ārām cānım (107) 

 

Gözüm allanma bu māl u menāle 

Taʿalluḳ dut Ḫudāy-ı lā-yezāle (248) 

 

Kelime tekrarı örnekleri: 

Ḳılub laʿlinde mużmer āb-ı kevs̠er 

Ne kevs̠er kevs̠ere vėrmişdi kevs̠er (98) 

 

Ne ata var ne ana var ne ḳardaş   

Ne bacı ne oġul ne yār u yoldaş (1199) 



44 

 

 

Ḫudāyā raḥm ḳıl ėy Ḥayy-ı Mennān 

Peşı ̇̄mānam peşı ̇̄mānam peşı ̇̄mān (1033) 

 

Ölüm birden gelür ėyler giriftār 

Ḫaber-dār ol ḫaber-dār ol ḫaber-dār (1039) 

 

Bir başka tekrar örneği Birisi...Birisi şeklinde karşılaştırma üzerine kurulmuştur. 13-31 numaralı 

beyitler arasında kalan “Der-beyān-ı inḳilāb-ı evżāʿ-ı rūzgār ve iḫtilāf-ı eṭvār-ı çarḫ-ı ġaddār” 

başlıklı kısımda Halhâlî zenginlik içinde yaşayan kimse ile fakirlik içindeki kimsenin hâlinin 

karşılaştırmasını tamamen bu tekrarla yapmıştır. İlk beyitlerden örnekler şu şekildedir: 

Birisine müyesser nāz u niʿmet 

Birisi ac çeker yüz min meẕellet (14) 

 

Birisi çiyriyüb yaġlı pilovdan 

Birisi doymayubdur nān-ı covdan (15) 

  

Birisinün yaġar devlet başından 

Birisi görmeyüb bir pul yaşından (16)   

 

Birisi başa ḳoymış tāc-ı şāhı  

Birisi baş açuḳ yoḫdur külāhı (17) 

 

Bir diğer kullanım Yatub bu yėrde ifadesinin tekrarı üzerine göze çarpar: 



45 

 

Yatub bu yėrde çoḫ sulṭān-ı ʿālı ̇̄  

Ki kėçmişdi feleklerden celāli (1082) 

 

Yatub bu yėrde artuḳ müʾmin-i pāk 

Yatub bu yėrde çoḫ erbāb-ı idrāk (1084) 

 

Yatub bu yėrde yaḫşı meh-liḳālar   

Yatub bu yėrde çoḫ nev-kedḫudālar (1085) 

 

Yatub bu yėrde ḫoş raʿnā cevānlar   

Yatub bu yėrde zı ̇̄ bā cān satanlar (1086) 

 

Mesnevinin olay odaklı olması dolayısıyla beyitlerde Dedi, Dedim, Dedin gibi konuşma 

diyaloglarına bağlı girişler çoktur. Aralarında ise en fazla Dedi kelimesi kullanılmıştır. Bu durum 

da kelime tekrarı olarak metinde ahenk sağlayan bir başka örnek gurubunu oluşturmuştur. Bazı 

örnekleri şu şekildedir: 

Dėdi ʿavrat aḳacān arḫayın gėt 

Gėdersen her yana durma yėyin gėt (113) 

 

Çü ʿavrat menzilini gördi ḫalvet 

Dėdi yaḫşı elime düşdi furṣat (118) 

 

Anası basdı başın sı ̇̄nesine 

Dėdi laʿnet bu çarḫun kı ̇̄nesine (319) 



46 

 

 

Dėdim dervı ̇̄ şe ėy şaḫṣ-ı mücellel 

Bu fermāyişlerün ḥaḳdur müdellel (548) 

 

Dėdün vardur edebde çoḫ ḳuṣūrım   

Ki aṣlā yoḫ menim şerm-i ḥużūrım (908) 

 

Halhâlî’nin kelime ve ses tekrarları mesnevisinde kendisini baskın bir şekilde gösterir. Bu durum 

hem ahenk unsuru açısından kulağa hoş gelse de diğer bir yandan müellifin vermek istediği mesajı 

pekiştirme isteğinin bir parçası olduğu muhakkaktır. Zira metnin nasihat yapısı dinleyicinin 

dikkatini metinde tutmasını bu yöntemle pekiştirir.  

 

2.1.3. Dil ve Üslup Özellikleri 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi nasihat içeriği ve halkı hedef alması 

dolayısıyla açık, sade ve anlaşılır niteliktedir. Özellikle ana hikâyede dil oldukça akıcı olurken 

hikâye aralarında verilen öğütlerde ayet, hadis ve alıntı örneklerinde anlatıma Arapça ve Farsça 

eklenir. Fakat verilen bu Arapça ve Farsça örnekler de metni zorlayacak nitelikte ağır ve ağdalı 

değildir. Dolayısıyla baştan itibaren süregelen akıcılık kesintiye uğramaz. Zira kendisinin de 

metinde ifade ettiği üzere o hikâyesini halk için yazmıştır: 

ʿAvāmü’n-nāsa yazdum bu kitābı 

Bu vech onlara ḳıldum bu ḫitābı (1662) 

 

Dėyüb çoḫ muḍḥike ḳıldum ẓarāfet 

Onun żımnında hem yazdum naṣı ̇̄ ḥat (1663) 

 

 



47 

 

Nėçün ki ḫalḳa ḥaḳ acı gelübdür 

Ẓarāfet sözleri şı ̇̄ rı ̇̄n olubdur (1664) 

 

Ḳarışdurdum ikisin geldi ḥāle   

Yėtişdüm müntehā-yı iʿtidāle (1665) 

 

Örnekte de değinildiği üzere Halhâlî hikâyesiyle okuyucuyu güldürürken düşündürmek ister. 

Bundandır ki aralarda nasihatlerinde kendini açıklamaya girer. Bu sayede okuyucunun ders 

çıkarmasını istemektedir.  

  

Halhâlî’nin dilinin bir diğer özelliği yerel söyleyişlerle, günlük ifade ve ünlemleri 

barındırmasıdır. Samimi üslubu senli-benli konuşma havası verirken okuyucuyu hikâyenin 

içerisine çekerek anlatıma katar. Kullandığı şaşırma ifadeleri, kimi zaman ise argo kelimeler 

metni tek düzelikten kurtarırken canlı anlatımı destekler: 

Utan hėy hėy ʿaceb sözler dėyürsen 

Yıġışdur aġzıvı ne poḫ yėyürsen (792) 

 

Bir diğer baskın özellik ise ikilemelerin kullanımı üzerinedir. Metinde pek çok kelime tekrarı 

yapılırken ikilemelerle bu anlatım tarzı pekiştirilir. Bu tutum okuyucunun algısının hikâyede 

kalmasını sağlayan bir diğer etken olarak görülebilir. İkileme guruplarından örnekler şu 

şekildedir:   

ber-ā-ber, ser-ā-ser, leyl ü yevm, yoḫ yoḫ, beh beh, āmı ̇̄ n āmı ̇̄ n, gėce gündüz, vay 

vay, şeb u rūz, gerd u ġubār, pı ̇̄ ç ü tāb, mı ̇̄ l mı ̇̄ l, bėş on, bıḳıburma bıḳıburma, yan 

yana, tı ̇̄ z tı ̇̄ z, el ayaḳ, min min, şām u nehār, kār u bār, nāle vü āh, āh u füṣūṣ, daġ 

u daş, öz özine, māl u menāl, ḫᵛāh nā-ḫᵛāh, ehl ü ʿayāl, başdan başa, nı ̇̄ k ü bed, 

pey-ā-pey, yār u yoldaş, derd u ġam, göz göz, çı ̇̄ n çı ̇̄ n, māl u mülk, dirge dirge, 

māt māt, dem-be-dem, ḳarṭ ḳarṭ, birbebir, yorta yorta, yavaş yavaş, caḳ caḳ, daş 



48 

 

u topraḳ, gehı ̇̄  gāhı ̇̄ , hėy hėy, lāf u güzāf, ḳah ḳah, māl u sāl, pes ü pı ̇̄ ş, āh āh, ḳavm 

u ḳardaş, dizi dizi, ḫār u ḫas, ḳıyl u ḳāl, cur cur, kök kök, ses sese... 

 

Sonuç olarak Halhâlî kullandığı dil ve üslup ile hitap ettiği halk kitlesine oldukça yaklaşmış, bunu 

yaparken ise dilin akıcılığı ve edebî ifadesini korumuştur. Ayrıca dil ve üslup özellikleri 

döneminin yerel söyleyişlerine de ışık tutar niteliktedir. 

 

2.1.3.1. Atasözleri ve Deyimler 

Saʻlebiyye mesnevisinde dilin sade, açık ve anlaşılır olmasına paralel şekilde atasözü ve özellikle 

deyimler açısından zengindir. Yerel söyleyişler deyimlerle desteklenmiş ve anlatımda konuşma 

havası pekiştirilmiştir. Atasözleri ve deyimlerden tespit edilen örnekler şu şekildedir: 

 

Atasözleri: Öğüt verici nitelikte halka mal olmuş sözlerden oluşan atasözleri metinde sınırlı olsa 

dahi önemli niteliktedirler. Atasözlerinin tespitinde Celal Beydili’nin 2004 yılında yayımlanmış 

Atalar Sözü çalışmasından yararlanılmıştır. 

 

Acın imanı olmaz, toxun amanı (Beydili, 2004, s. 19). 

Ucaltma göglere āh u amānı 

Bu ḥaḳ sözdür acun olmaz ı ̇̄mānı (1288) 

 

Arpa eken buğda biçmez (Beydili, 2004, s. 37).  

Cehennem ehli āb-ı kevs̠er içmez   

Ki her kim arpa ekse buġda biçmez (1231) 

 

 

 



49 

 

Başa gelen dilden gelir (Beydili, 2004, s. 51). 

Belı ̇̄  dilden gelür başın belāsı   

Ġamı derdi belāsı ibtilāsı (589) 

 

Bu günün işini sabaha qoyma (Beydili, 2004, s. 66). 

Gözüm ḳıl iḳtidā ehl-i ṣalāḥa 

Bugünki işlerün ḳoyma ṣabāḥa (1037) 

 

Danışmaq qızıl olsa, danışmamaq gümüşdür (Beydili, 2004, s. 81). 

Danışmaḳluḳ gümişden olsa bi’llāh   

Ḳızıldandur sükūt ėy merd-i āgāh (592) 

 

Heç yatanın dalısınca oyaq olmasın (Beydili, 2004, s. 124).  

Mes̠eldür ʿibret ėtsün merdüm-āzār   

Ki olmasun yatan dalınca bı ̇̄ dār (867) 

 

İt qursağı sarı yağ götürmez (Beydili, 2004, s. 141). 

Temelluḳ nā-necı ̇̄ be vėc yėtürmez 

Ki it ḳursaḳı hergiz yaḳ götürmez (996) 

 

Qovurğanın yananı çatlar (Beydili, 2004, s. 171). 

Firāḳun çoḫ yaḫar bı ̇̄ -kes ananı   

Mes̠eldür ḳovurḳanun çattar yananı (322) 



50 

 

 

Ne yoğurdum, ne yapdım, hazırca köke tapdum (Beydili, 2004, s. 188). 

Dėdi beh beh ne buḳurdum ne yapdum   

Ḫudāya şükr ḥāżır köke tapdum (1260) 

 

Sen gördüyün ağaclar kürekliye kesildi (Beydili, 2004, s. 207). 

Ḫudāvendim mene ėyler kömeklik 

Kesildi gördigün aḳac küreklik (1139) 

 

Deyimler: Dilde kısa ve öz şekilde ifadeyi sağlayan kalıplaşmış sözlerden oluşan deyimler 

metinde oldukça çok kullanılmıştır. Mesnevinin dili adeta deyimlerle örülmüştür. Metnin öğüt 

verici yapısı bu tutumu pekiştirmiştir. Deyimlerin belirlenmesinde Türkçe Sözlük ve özellikle 

Seyfettin Altaylı’nın 2005 yılında yayımlanmış Azerbaycan Türkçesi Deyimler Sözlüğü eserinden 

yararlanılmıştır. Tespit edilen deyimler şu şekildedir: 

 

ʿaceb ad çıḫart- (1327) 

acından öl- (1136) 

adı dillerde meẕkūr ol- (101) 

aġzı ezvay ol- (692) 

aġzı kelāve (26) 

aġzı sulan- (86) (620) 

aġzı yıḳış- (21) 

aġzını baġla- (1002) 

aġzınun suyı aḫ- (97) 

aġzıvı yum- (256) 

āh çek- (295) (656) (936) 

ʿaḳlı başından çıḫ- (672) 

ʿaḳlını al- (509) (1274) 

and iç- (202) (774) 

and olsun! (383) 

araya gel- (142) (661) 

araya sal- (151) 

āteşe düş- (360) 

ayaḳ ol- (1475) 

ayaḳı yėr görme- (166) 



51 

 

ayaḳın kes- (174) 

bāda vėr- (1031) 

baġrı çatla- (19) (689) 

baġrı ḳana dön- (1072) 

baġrın kes- (156) 

baġrına bas- (244) (541) 

baş aç- (1207) 

baş açuḳ ol- (17) (933) 

baş at- (1026) 

baş ḳoy- (1178) 

baş vėr- (104) (191) (1277) (1456) (1601) 

başa çek- (654) (527) 

başa gel- (970)  

başa sal- (1274) (1363) 

başı daşlı ol- (787) 

başı külli ol- (906) (972) 

başına daş sal- (458) (1181) 

başına dolan- (154) (1423) 

başına oyunlar getir- (1459) 

başına yėtiş- (360) 

başından aş- (662) 

bıḳları bur- (572) 

bir pulluḳ ėt- (1122) 

bir sümük bir deri ol- (30) 

boynu ḳıldan ince ol- (812) 

boyun bur- (700) (1001) 

börkivi yanḳılıc ḳoy- (453) 

burnı fırtıḳlı (391) 

burnını dutsan cānı çıḫ- (12) 

cān vėr- (1203) 

cāna od sal- (546) (1030) 

cānı çıḫ- (155) (694) (1115) (1444) 

cānı yan- (73) (485) 

cānın dişine al- (461) (684) 

cānun saḳ ol- (474) 

ceh ceh vır- (1243) 

ceng ėyle- (495) 

cevlāna gel- (609) 

cikini bükini gör- (612) 

cur cur curulda- (1417) 

damaġa gel- (235) 

damaġı çāk ol- (1308) 

daş daş üste ḳalma- (990) 

daşını at- (301) (499) (1553) 

derde giriftār ol- (875) 

devrān sür- (396) 



52 

 

diḳḳat dut- (44) 

dil aç- (39) (591) (1426) (1514) 

dil damaġı çekil- (664) 

dile gel- (292) 

dili dutul- (665) 

dili uzun ol- (562) 

dilinden çıḫ- (398) 

diline et deg- (4) 

diline gel- (1113) 

dilün baġla- (791) (1132) 

dilün yansun! (793) 

dizi dizi gėt- (1373) 

dodaḳ salla- (502) 

dodaḳı dodaḳ üste ol- (1447) 

dügün sal- (673) 

dünyānı dut- (226) (1162) (1174) 

ecel cāmın iç- (886) 

ecel gir- (663) 

el aç- (198) (656) 

el ayaḳın daġıt- (170) (664) 

el çek- (331) (971) 

el götür- (295) (583) (823) 

el üz- (8) (364) (368) (456) (526) (991) 

(1387) 

elden ḳoy- (222) (636) 

ele düş- (402) 

ele sal- (1272)  

eli boş ḳal- (76) 

eli boşa çıḫ- (1135) 

eli çat- (343) 

eli egri ol- (561) 

eli ḳoynında ḳal- (8) (320) (1419) (1527) 

(1615) 

elin döşine ḳoy- (1351) 

eline baḫ- (430) 

eline düş- (3) (36) 

eline furṣat düş- (118) 

eline zād sal- (4) 

etekden daşını tök- (905) 

fikre düş- (42) (105) (1029) (1338) 

furṣat aḫtar- (628) 

ġafletde yat- (642) (918) (1026) 

ġam u ġuṣṣa yė- (11) 

gelin erkek çıḫ- (1106) 

gökler üste çekil- (285) 

göz aç- (21) (217) (337) (1234) 

göz çal- (801) 

göz göz ėt- (375) 



53 

 

göz ḳaçıt- (130) 

göz ḳaş ėyle- (503) 

göz tik- (350) (645) (1090) (1228) (1325) 

(1503) 

göz yum- (473) (706) (885) (1398) 

gözaltı ėyle- (1606) 

gözi diklen- (1195) 

gözile ḳaşın oynat- (798)   

gözin aç- (539) 

gözinden od ḳalḫ- (161) 

gözinün gögi ṣaral- (1357) 

gözleri ellerde ḳal- (1089) 

gözleri ḳaral- (6) 

gözlerini oy- (811) 

gözlerini zille- (627) 

gözü doy- (733) 

gözü ol- (1268) 

gözü su iç- (747) 

gözü yaġın yėdür- (1439) 

gözünde perde ol- (40) 

gözünden yaġ- (747) 

gül kimi açıl- (1308) 

gülden aġır söz deme- (806) 

gün görme- (1291) 

güni ḳara ol- (8) 

ḥaḳḳun ḥelāl ol- (321) 

ḥālı ̇̄  ol- (1265) 

ḥalvā çal- (1208) 

ḥarām ėt- (311) 

ḥasret ḳal- (23) 

ḫāṭırına düş- (341) (1323) (1341) 

ḫayāle düş- (130) 

ʿibret ėt- (867) 

ʿibret götür- (597) 

iki el bir başı ol- (969) (1614) 

ilan tek dil çıḫart- (700) 

imlāʿ ol- (194) 

inkār ḳıl- (51) 

istot dad- (1599) 

iş düzelt- (478) 

iş gör- (428) (893) 

işden ḳoy- (733) 

işi aş- (741) 

işini gör- (1051) 

işün aç- (786) 

işün düzel- (1136) 

it güninde (1420) 



54 

 

ḳabana dön- (1130) 

ḳalem çek- (1413) 

kām al- (818) (909) (1158) 

ḳan aġla- (779) (1023) 

ḳan tök- (936) 

ḳan yaş tök- (295) (1347) 

ḳanını iç- (751) 

ḳapu aç- (303) 

ḳarovul ḳoy- (995) (1143) 

ḳaş gözivi süzdür- (795) 

ḳaşın ḳabaḳın tök- (502) 

ḳaşḳabaḳlı dur- (63) 

ḳaşun süzdür- (757) 

ḳaṭır sat- (1137) 

kėfi sāz ol- (405) 

kellesine tüpürcek sal- (28) 

kem ėyle- (186) 

kėşik çek- (429) 

ḳıllı ḳabana dön- (169) 

ḳol sal- (90) (316) 

ḳoltuḳa ḳarpuz vėr- (1282) 

ḳulaḳ vėr- (104) (166) (587) (1144) (1151) 

(1514) (1636) 

ḳuşu ḳon- (1437) 

kül başına! (52) (698) (1114) 

kül gözive! (452) (1328) 

lāf vır- (823) 

laḳḳıltı vır- (1061) 

lāl ol! (796) (1269) 

māt ėt- (31) 

māt māt baḫ- (457) 

meclis ḳur- (1061) 

mecnūn ol- (102) 

murādın vėr- (3) 

musallaṭ ol- (441) 

nāle çek- (127) 

namāza dur- (843) 

nefesden düş- (693) (1264) 

od al- (374) 

oḫu daşa gel- (1110) (1135) 

özin çek- (180) (659) (660) (674) (1052) 

(1073) 

özin saḫla- (63) (1505) (1556) 

özine toz ḳondurma- (1328) 

özün öldür- (1069) 

pāk ėt- (120) 

per aç- (613) 

perde çek- (812) (937) 



55 

 

pis söz dė- (111) 

poḫ yė- (163) (602) (792) (929) (1134) 

pul tök- (702) 

rengi ḳaç- (667) (836) 

ṣabrı tüken- (5) 

saçlarını yol- (1469) 

saçun süpürge ėt- (401) 

saḳḳal aġart- (738) 

saḳḳalına den düş- (737) 

sı ̇̄ nesi daġlu ḳal- (286) 

suʾāle gel- (32) 

şıltaḳ ėt- (389) 

şifā vėr- (466) 

şükr ėt- (571) (606) 

ṭāḳatı ṭāḳ ol- (5) 

tamām ėt- (521) 

tepük vėr- (27) 

tesbı ̇̄ ḥivi suya çek- (750) 

tüki terpenme- (1222) 

tükleri biz biz ol- (666) 

ürek od dut- (371) 

ürekleri dögün- (1329) 

üz aç- (71) 

üzimi aḳ ėt- (477) 

var olsun! (512) 

vay ol- (694) 

vebāli boynına! (783) 

yād ėt- (199) (333) (1060) (1660) 

yād ėyle- (331) (381) 

yāddan çıḫart- (323) 

yanbaş ol- (195) 

yār ol- (512) 

yėre ḳoy- (1136) 

yėri ol- (51) 

yol tap- (142) 

yola düş- (1492) 

yolı aġzına al- (1576) 

yüz dut- (116) (210) (563) (581) (685) 

(1369) 

yüz ḳoy- (889) 

yüzi ḳara ol- (459) (1021) 

yüzin al- (84) 

zaʿferān kimi saral- (838) 

zaḥmet çek- (445) (471) 

ẓulm ėt- (55) 



56 

 

2.1.3.2. Edebî Sanatlar 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye mesnevisi edebî sanatlar bakımından çok yoğun bir 

içeriğe sahip değildir. Elbette metinde edebî sanatların kullanımı mevcuttur fakat metnin 

tamamına sirayet edecek yoğunlukta kullanılmamaktadır. Zira Halhâlî, mesnevisinde sanat 

yapmaktan ziyade anlama önem vermiştir. Anlam ve mesaj kaygısının yanında dili etkin kılmak 

için okuyucunun dikkatini dağıtacak derin mecazlar ve hayal dünyalarına girmemiş, sade bir 

üslupla metnini oluşturmuştur.  

 

Teşbih: Metinde en çok kullanılan edebî sanatlardan biridir, tasvir kısımlarında yoğunluktadır. 

Benzetmelerde benzetme edatı kullanımı yaygın görülmektedir: 

Nemekdān kimi laʿlinde iki ḫāl 

Ḳoyub düşdi cihāna şūr fi’l-ḥāl (126)    

 

Uşaḳlarına ḥasretle baḫardı 

Gözinün yaşı Ceyḥun tek aḫardı (297) 

 

Teşbih-i Beliğ: Bir benzetme türü olarak sadece benzeyen ve benzetilenin kullanıldığı teşbih-i 

beliğ kullanımı, mesnevide oldukça sıklıktadır: 

Muṣı ̇̄bet āteşine düşdi yandı 

Yėtişdi başına birce dolandı (360) 

 

Kemān ḳaddim degil bilmem yanunda   

Taʿaccübdür atarsan oḫ kemānsız (412) 

 



57 

 

Açık İstiare: İstiare kullanımında kapalı istiareden ziyade açık istiareye başvurulmuştur. Klasik 

Türk edebiyatında klişeleşmiş mecazların çoğu açık istiare durumundadır (Dilçin, 2016, s. 412). 

Dolayısıyla Saʻlebiyye’de de açık istiare mazmunlar üzerinden kullanımdadır: 

Ḳılub laʿlinde mużmer āb-ı kevs̠er 

Ne kevs̠er kevs̠ere vėrmişdi kevs̠er (98) 

 

Mecaz-ı Mürsel: Bir sözü benzetme amacı gütmeden gerçek anlamı dışında kullanmaktır. Gerçek 

ve mecaz anlam arasında parça-bütün, iç-dış, neden-sonuç gibi bağlar bulunmaktadır: 

Gėce nıṣfında menzil yaḫşı ḫalvet 

Durub çek başa bir cām-ı maḥabbet (654) 

 

Kinaye: Bir sözü benzetme amacı gütmeden gerçek anlamı dışında kullanmaktır ve daha çok 

deyimlerde kullanılan bir söz sanatıdır: 

Dėdi ger istesem bu işde çāre 

Bu ʿavratlardan ollam yüzi ḳara (459) 

 

Dili acı başı dışḳarı bı ̇̄ -rāh 

Eli egri amān görsetme Allāh (561) 

 

Teşhis: İnsan olmayan varlıklara insani özellik vermektir. Saʻlebiyye metni bir tilki hikâyesi 

olması sebebiyle ana hikâyenin anlatıldığı kısımda hayvanlar, insani özellikler ile donatılarak 

verilmiştir. Dolayısıyla hayvanlara dayalı anlatım olan bu mesnevide teşhis en hâkim sanattır:  

O dem tülki düşüb bir ayrı ḥāle   

Dutar dutmaz dil açdı bu maḳāla (1426) 

 



58 

 

Dėdi tülki baḫub gördüm hilāli   

Yėmek vācibdi ifṭār-ı ḥelāli (1543) 

 

İntak: İnsan olmayan varlıkları konuşturmaktır. Metinde hayvanlar insani özellikleriyle 

verilmekle birlikte kendi aralarında diyaloglara da girerler: 

Dėdi tülki ʿaceb fikr ėyleyübsen 

Bėle bildün cevābımı dėyübsen (941) 

 

Ḫorūs-ı ḫaste gördi çāresi yoḫ   

Dėdi ger özge şāhid istesen çoḫ (955) 

 

Tevriye: İki ya da ikiden fazla anlamı olan bir sözcüğün yakın anlamını söyleyip uzak anlamını 

kastetmektir. Aşağıdaki beyitte “Ḳārūn” hem kişi adı olarak kullanılmış hem de deyim olarak 

“çok zengin olmak” anlamını vermiştir: 

Biri vėrmiş zekātın Ḥaḳ siyāḳı 

Biri Ḳārūn kimi Allāha yaġı (57) 

 

Tenasüp: Bir beyitte aralarında anlam ilgisi bulunan en az iki sözcüğü birlikte kullanma sanatıdır. 

Örneğin aşağıdaki ilk beyitte müzik aletleri üzerinden bir uyum söz konusudur; ikinci beyitte de 

tatlı üzerinden bir uyum vardır:   

Biri dāʾim çalar çeng ü çeġāne 

Birisi ney kimi gelmiş fiġāna (20) 

 

Lebün şekerdü ya ḳand-ı mükerrer 

Veyā ḥelvādu dester-ḫᵛān içinde (421) 



59 

 

 

Tecahül-i Arif: Bilinen bir gerçeği bilmiyormuş gibi yapma sanatıdır. Metinde çok sıklıkla 

kullanılmamaktadır: 

Bu ḥāletde seni yāda salan kim 

Senün bı ̇̄ -çāre derdive ḳalan kim (1063) 

 

Hüsn-i Talil: Herhangi bir gerçek olayın meydana gelmesini güzel bir nedene bağlamaktır:   

İkidür çün ḳulaḳun bir dilün var   

Ėşit iki danış bir ėy vefā-dār (595) 

 

Mübalağa: Anlatıyı güçlendirmek için bir durumu, olduğundan daha çok ya da daha az şekilde 

abartılı anlatmaktır. Örneğin aşağıdaki ilk beyitte iki dizede karşılaştırmalı bir mübalağa söz 

konusudur; birinin zenginliğini abartırken, diğerinin acizliği söz konusu edilir. Metnin 

karşılaştırmaya dayalı bölümünde mübalağa kullanımının oldukça çok örneği mevcuttur. İkinci 

örnekte ise tilkinin açlıktan ne kadar muzdarip durumda olduğunu anlatmada kullanılmıştır: 

Birisinün yaġar devlet başından 

Birisi görmeyüb bir pul yaşından (16) 

 

Yuḫısına eger gelseydi cüce 

Oyanmazdı yuḫıdan tā ölince (219)   

 

Tezat: İki düşünce yahut hayal arasında birbirine karşıt olan nitelikleri bir arada söylemektir. 

Aşağıdaki ilk beyitte karanlık kabirden ışık istenmektedir, ikinci beyitte ise tilkinin haberdar olsa 

da gafil olmasını ister:   

Ḳaranluḳ gėce artur sı ̇̄ ne daġın   

Ḳaranluḳ ḳabrivin gönder çerāġın (639) 



60 

 

 

Töküb ḳan yaş ürekden çekdi bir āh 

Dėdi rūbāha ėy ġāfil ol āgāh (936) 

    

Nida: Şairin duygu yoğunluğu bulunan yerlerde seslenme ünlemlerini kullanmasıdır. Halhâlî 

birçok yerde nida kullanmıştır: 

 Dėyerdi ėy menim āvāre yārim 

Amāndur ėy menim bı ̇̄ -çāre yārim (362) 

 

Seḥer vaḳti dėyer dil başa ėy baş  

Ki ḥālün nėcedür ėy nāzlu kardaş (593) 

 

İstifham: Yanıtlanması beklenmeyen sorular sormaktır. Duyguyu ve anlamı güçlendirmek için 

kullanılır: 

Nėçün ki salmayub bir zād eline 

Kėçüb bir ay ki degmüb et diline (4) 

 

Nėçün çoḫ bende çıḫmış bendeluḳdan   

Olub başına kül şermendeluḳdan (52)   

 

Telmih: Söz içerisinde herkesçe bilinen geçmişte yaşanmış bir olaya, ünlü bir kişiye, bir inanca 

hatırlatma yapılmasıdır: 

Biri vėrmiş zekātın Ḥaḳ siyāḳı 

Biri Ḳārūn kimi Allāha yaġı (57) 



61 

 

 

Senün üstinde imlāʿ oldı şeyṭān 

Çü secde ėtmedi merdūd-ı Yezdān (194) 

 

İrsal-i Mesel: Şiir içerisinde atasözü ya da atasözü değerinde söz kullanmaktır. Söylenmek 

istenileni güçlendirme amacı taşır. Dil ve üslup bölümünde mesnevide kullanılan atasözlerine 

genişçe yer verilmiştir. Bir iki örnek şu şekildedir: 

Firāḳun çoḫ yaḫar bı ̇̄ -kes ananı   

Mes̠eldür ḳovurḳanun çattar yananı (322) 

 

Mes̠eldür ʿibret ėtsün merdüm-āzār   

Ki olmasun yatan dalınca bı ̇̄ dār (867) 

 

İktibas: Şiir içerisinde ayet, hadis ya da bunlardan parçalar eklemektir. Verilmek istenilen anlamı 

güçlendirmek için kullanılır. Metinde genellikle Kuran’dan ayet parçaları ve Arapça ibareler 

bulunmaktadır: 

Çeküb ḳaddin ki bu ʿayş-ı ebeddür   

Sürūdı ḳul hüva’llāhu eḥaddur (618) 

 

Dėyüb iyyāke naʿbud nestaʿı ̇̄ni 

Ferāmūş ėtme Maʿbūd-ı Muʿı ̇̄ni (832) 

 

 

Cinas: Söylenişleri ve yazılışları bir, anlamları ayrı iki sözcüğü bir arada kullanmaktır (Dilçin, 

2016, s. 467). Örneklerden bazıları şu şekildedir: 



62 

 

Olubdur ʿāşıḳun naḳṣ u ḳuṣūrı 

Eger gözlerse cennāt u ḳuṣūrı (251) 

 

Ḫayāl ėyle ḫilāfım vardu küllı ̇̄  

Sene bilmem ne vardur başı külli (906) 

 

İştikak: Aynı kökten türemiş en az iki sözcüğü bir dize ya da beyit içinde kullanmaktır (Dilçin, 

2016, s. 483). Örnekler az da olsa mevcuttur: 

Ezelden almaḳun şerʿı ̇̄  degildi 

Şerı ̇̄ ʿat şı ̇̄ vesi merʿı ̇̄  degildi (181) 

 

Mene ẓulm ėyleme çoḫ ėtme āzār 

Olursan ḳahr-ı Ḳahhāra giriftār (688) 

 

Saʻlebiyye mesnevisindeki edebî sanatlar, örnek verdiğimiz üzere incelendiğinde metnin hayvan 

hikâyesi olması dolayısıyla teşhis ve intak en belirgin kullanılan sanatlar olmuştur. Benzetme 

yapılan yerlerde teşbih-i beliğden daha çok yararlanılırken dil ve hayal dünyasının zenginliği 

kinaye üzerinden deyimlerle genişletilmiştir. Metnin dilinin sade ve açık olması nedenli Arapça 

ve Farsça kelimeler ile yapılan söz oyunları görece azdır. Fakat bununla beraber iktibas ile ayet 

ve hadis örneklerinin verildiği kısımlar da mevcuttur. Cinas sanatında ise kelime oyunları daha 

çok Türkçe kelimeler üzerinden kurulmuştur. 

 

Sonuç olarak Halhâlî, edebî sanatlar konusunda dilini ağırlaştıracak bir tutumdan kaçınarak kendi 

üslubuna uygun sanatlar kullanmıştır. Anlatımına yardımcı olacak, daha çok hayal dünyasına 

hizmet edecek, vermeye çalıştığı mesajı güçlendirecek bir dil yaratmıştır. 



63 

 

2.2. İÇ YAPI ÖZELLİKLERİ 

2.2.1. Olay Örgüsü 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye mesnevisi çerçeve hikâye tekniği ile yazılmış bir 

eserdir. Bu teknikte, merkezî konumda bulunan ve çıkış noktasını oluşturan bir ana olay (birinci 

düzey olay ya da çerçeve hikâye) vardır ve ona bağlı olarak uzayıp giden iç içe geçmiş ya da arka 

arkaya dizilmiş yan olaylar ve hikâyeler (ikinci düzey olaylar ya da hikâyeler) vardır (Çetin, 2019, 

s. 199). Mesnevide ana hikâye, tilki anlatısı üzerine kurulurken Halhâlî hikâyeyi kesip araya girer, 

hikâyede geçenlerle ilgili nasihatlerde bulunur. Bu nasihatten sonra ise anlatısını güçlendirmek 

için bir hikâye daha anlatmaya başlar, bu durum ikinci düzey hikâyeleri oluşturur. Dolayısıyla 

olay örgüsü incelenirken çerçeve hikâye ve ikinci düzey hikâyelerin özetleri ayrı ayrı 

aktarılmıştır. İkinci düzey hikâyelerin adlandırılmasında mesnevideki başlıklar esas alınmıştır. 

Halhâlî’nin hikâye aralarında verdiği nasihatler ise ayrı olarak değerlendirmeye uygun 

görülmüştür.  

  

2.2.1.1. Çerçeve Hikâye ve İkinci Düzey Hikâyelerin Özetleri 

2.2.1.1.1. Çerçeve Hikâyenin Özeti 

Mirza Falani anlatmaktadır ki İsfahan’da bir tilki yaşamaktadır. Bu tilkinin hâli çok perişandır. 

Talih onun yüzüne gülmemekte; uzun zamandır o ve ailesinin diline et değmemektedir. Bu 

nedenle o kadar sefil hâle gelmişlerdir ki zayıflıktan bir deri bir kemik kalmışlardır. Çocuklar 

ağlayıp şikâyet ederken tilki de bu hâlden yorulmuştur. Artık bir gün bu durum tilkinin canına tak 

eder. 

Tilki kendini yollara vurur, her köşeye her deliğe girer. Çok hile hurda ile derdine çare arar. 

İsfahan’da girilmemiş bir delik bırakmaz. Hayalinde besili tavuklar görür, ezan okunsa horozun 

sesine benzetir atılır. Fakat derdine derman bulamaz, feryat figan edip ağlardı.  

Tilki bakıp görür ki bu hâlinin bir çaresi yok. Bir yandan bağırsakları büzüşmüş diğer yandan 

yüreği ateşlere düşmüştür. Bu perişanlıkta yatarken gaipten bir ses gelir. Ses ona der ki; oturmakla 

derdine derman bulunmaz, rızık kapısı elbette kapalı değildir fakat bunun için çalışıp 

çabalamalıdır. Oturduğun yerde durmamalı “Allah büyüktür” deyip bir köşeye çekilmemelidir.      

Tilki bu sesin üzerine yola çıkmaya karar verir. Öncelikle annesinden helallik ister, onun için dua 

etmesini diler. Annesinin ayaklarını öper, onu büyüttüğü zamanlar aklına gelir. Ne çok çileler 

çektiğini söyler, şükrünü nasıl dile getireceğini bilemez. Annesi bunun üzerine onu sinesine basar, 



64 

 

feleğin çarkına beddualar okur. Sütünü helal eder, gittiği vakit ailesini aklından çıkarmamasını 

ister. Eline her ne düşse hemen gelmesini çünkü ailesinin açlıktan yandığını söyler. Ayrıca annesi, 

onun dilinde daima “hasbiyallah” sözünün olmasını ve İhlas suresini yedi kere okumasını ister. 

Gurbete gidince İsfahan’ı aklından çıkarmamasını diler.  

Ailesi ile vedalaşmasında sıra karısına gelir. Karısı ayaklarına kapanıp ellerinden öpüp gözyaşları 

döker. Cihanda daha birbirlerinden doymadığını, yeterince aynı yastığa baş koymadıklarını 

söyler. Ona değecek kötü gözden çok korktuğunu, ayrılığın zor olduğunu dile getirir.  

Tilki karısının sözlerinden çok üzülür; onu koynuna alıp öper, içini rahatlatmaya çalışır. Onun 

güzelliğine övgüler dizer; boyunu serviye, saçını sümbüle, yüzünü güle, gözünü nergise benzetir. 

Beş gün geçince onu unutmamasını her daim duasında hatırlamasını diler. Çocuklar ağladığı vakit 

çok dertlenmemesini ister. Onun hiç gün görmediğini; baldızından, babasından, annesinden neler 

çektiğini ama hiç ses etmediğini hatırlar. Daima saçını süpürge edip evine baktığını darılmadığını 

bildirir. Akşama kadar aç kalsa da hiç derdini dile dökmediğini; annesi ona hâlini sorduğunda her 

daim mutlu ve huzurlu olduğunu, karnının tok olduğunu söylediğini anımsar. Tilki, eğer yolda 

eline para geçerse ona kıyafet ve boyun bağı alacağını bildirir ve bir gazel söyler. Karısı da ona 

güzel sözlerle karşılık verir.  

Tilki sonunda yola çıkar, dağları aşmaya başlar. Allah’a yanıp yakılır, ondan bir lokma 

bulabilmesini diler. Keşke bu yerlerde bir sürü civciv olmasını, bir tanesini yakalayıp sonrasında 

dergâha gelip ona şükretmeyi ister. Yese de “elhamdülillah” dese, bunun üzerine yanıp yakılır. 

Bu sözlerle Allah’a yalvarıp secde eder, elini göklere kaldırır. O vakit gelir ki rahmet kapısı açılıp 

kara talihi döner.   

Tilki bir anda uzaktan gönlünü yakan o sesi duyar. Sese kulak verip bir horozun ötmesi olduğuna 

emin olur, sesin ardınca revan olur.  

Tilki sesin ardınca bir vakit gider, uzakta bir köy görür. Muradına ulaştığı için secdeye kapanır, 

şükürler eder. Köye varınca tüm derdini tasasını unutup her yana hayran hayran bakmaya başlar. 

Gözü horozu görünce ağzının suyu akar, aklı karışır. O horozu aslan gibi yakalayıp yemek ister. 

Horozu yakalamak için bir köşeye siner. Kuyruğunu dikler, gözlerini odaklar; bir fırsat yakalamak 

için gecenin olmasını bekler.  

Tilki pusuya yatıp horozu beklerken vakit gece olur, karanlık çöker. Horoz bir anda pusuya yatmış 

tilkiyi fark eder ki ecelin onun için geldiğini anlar. Eli ayağı dağılır, dili damağı çekilir, dizlerinin 

bağı çözülür. Rengi kaçar, tüyleri dikilir, kaçmaya çare arar fakat hareket edemez olur. Aklı 

başından çıkar; olduğu yere yığılıp pişmiş tavuk gibi kalır.  



65 

 

Tilki ise gecenin olması ve etrafın dağılıp sessizleşmesi üzerine harekete geçer. Horozu ansızın 

ağzıyla yakalayıp yola düşer. Horoz hapsolur, tilkiye yanıp yakılmaya başlar. Tilkiye Allah’tan 

hiç mi korkmadığını, bu aciz kendisini neden yakaladığını sorar. Zira kendisine çok zulmederse 

Allah’ın gazabına uğrayacağını dile getirir. Çok sıkılıp boğulduğunu, canının çıktığını bağırır. 

Kendine acır, piliçlerin ersiz kaldığını düşünür. Bu şekilde yakınmaya devam edip boynunu burup 

dilini yana atar.  

Tilki horozun tüm bu sözleri üzerine karşılık verir. Kendisinin hacı olduğunu ifade eder. 

Tilki kendisinin inançlı biri olduğunu anlatır; gözünün dünyadan doyduğunu, yaşının artık 

geçtiğini söyler. Artık sakalının ağardığını, Allah’a ters düşmeyeceğini, şeriat ehli olduğunu, 

kimseye zulmetmediğini savunur. 

Tilkinin bu sözleri üzerine horoz, onun sözüyle yaptığının bir olmadığını belirterek karşı çıkar. 

Tüm bunların yalan olduğunu bağırır. Tilkinin gözünden hile aktığını, tüm bu söylediklerinin 

uydurma olduğunu savunur. Sözünün şirin ama özünün yılandan beter olduğunu, dünyadan 

geçmiş gibi davrandığı hâlde onu neden yakaladığını sorgular. Neden dinini unutup bu aciz 

hâliyle onu yakaladığını sorar. Tilkinin kendisini âlim sandığını ama âlimlikten uzak olduğunu; 

sözünün güzel ama özünün hileci olduğunu vurgular. 

Tilki, horozun tüm bu sözlerini işitince kederlenir. Horoza dönerek sinirlenir; beddua eder, diline 

hâkim olmasını emreder. Bu suçlamalarda haksız olduğunu, kendisinin de çok günahının 

bulunduğunu, bu günahları bir bir sayacağını dile getirir.  

Horoz bu sözlerden alınır, tilkiden günahlarının ne olduğunu tek tek söylemesini ister.  

Tilki, horozun 3 günahının bulunduğunu söyler. İlki, hiç utanmasının olmamasıdır. Halkın 

huzurunda kavga ettiğini, yalan yerde ortada durup etrafı eşelediğini ifade eder. Orada bir kum 

ya da tohum bulup onu eline bahane ettiğini düşünür. Bir tavuğu habersiz yere çağırıp halkın 

ortasında çiftleştiğini söyler. Günde on kadını nikahsız gördüğünü ve bunun nerenin âdeti 

olduğunu sorgular. Nikahsız kadını halkın içinde bu şekilde görmenin herhangi bir dinde 

olmadığını söyler. Tilkiye göre horozun ilk günahı bu edepsiz, utanmaz oluşudur. 

Tilki, horozun ikinci günahına gelir. İkinci olarak, onun insanları incittiğini söyler. İnsanları gece 

uyutmadığını ifade eder. Kendi sesine âşık olduğunu, bu nedenle âlemi diğerlerine dar ettiğini 

düşünür. Tilki, onun içinde kötülük olmasa gece vakti yerinde sessizce yatacağını savunur. Bu 

yersiz bağırışlarından utanmadığını düşünür. Ki insanları incitme suçunun zinadan bile fazla 

olduğunu, Allah tarafından bağışlanmayacağını söyler. Tilkiye göre horozun ikinci günahı bu 

insanları incitmesidir.  



66 

 

Tilki, son olarak horozun üçüncü günahına gelir. Üçüncü olarak, onun âdeti terk ettiğini savunur. 

Her şahın başına taç koyduğunu bunun bilinen bir gerçek olduğunu söyler. Ama horozun tacı, 

başı yerine kuyruğuna taktığını ifade eder. Tilkiye göre horozun üçüncü günahı bu âdeti terk etmiş 

tavrıdır.  

Tilki, horozun üç günahını hakkıyla dile getirdiğini öne sürer. Bunlara cevabı varsa şimdi 

konuşmasını ister.  

Horoz, bu sözler üzerine gözünden yaşlar döker. Bu sözlerin açık açık söylenmiş sözler olduğunu 

ifade eder, ne karşılık vereceğini bilemez. Fakat kısa bir söz söylemek ister ve bunun için 

merhamet diler. Öncelikle bu kini ve düşmanlığı tilkinin yüreğinden uzaklaştırmasını ister. 

Sonrasında günahlarına karşılık cevaba girişir.  

Horoz ilk olarak, edepte kusuru olması iftirasına karşılık verir. Asıl insanların hiç edebinin 

olmadığını savunur. Allah’ın her yerde gören ve duyan olduğunun söylenmesine karşılık; onların 

açık açık yüz bin günaha girdiğini ifade eder. İnsanların Allah’tan utanmaması karşısında 

kendisinin neden onlardan utanacağını anlamsız bulur. İnsanları esas hayvan olarak niteler.  

Horoz ikinci olarak, insanları incittiğine dair iftiraya karşılık verir. Gece vakti bağırmasının 

nedenini, insanları uyandırarak onları ibadetlerini yerine getirmek için namaza çağırmak 

dolayısıyla olduğunu söyler. Allah’ın kendisini bu işte görevli kıldığını savunur. Amacının 

insanları incitmek değil de onlara iyilikte bulunmak olduğunu bildirir.  

Horoz son olarak, üçüncü iftira olan kuyruğunda taç taşıması sözüne cevap verir. Tilkinin bu 

sözünde hiç suçunun olmadığını söyler. Zira Allah’ın onu bu görünüşte yarattığını dolayısıyla 

onun bu sözüyle yaratıcıya laf söylediğini ifade eder. Bu sözüyle asıl kendisinin kâfir olduğunu, 

küfre girdiğini, şeytanın izinden gittiğini savunur.  

Horoz bu sözlerle kendisini savunduktan sonra tilkiden insaf etmesini, kendisini salması ister. 

Tilki, bu sözleri güzelce bulduğunu söylese de bu cevaplardan tatmin olmaz. Horozdan şahit 

getirmesini ister, ısrarcı olmasının yersiz olduğunu düşünür. Horoz, şahit getireceğini söyler ve 

kendisini burada beklemesini salık verir. Onun için köye gidip üçü hacı kalanı Kerbelayi aksakal 

şahit getireceğini bildirir. Tilki, horozun bu sözlerinden etkilenir. Fakat ona daha önceki 

konuşmalarından bahseder; kendisinin insanlar için utanmaz demesini, onların Allah’ın 

dergâhından kovulduğunu savunmasını hatırlatır. Dolayısıyla tilki, bu insanların sözüne icabet 

etmenin yanlış olacağını, şahitliklerinin geçersiz olacağını düşünür. Horoz bakar ki çaresi kalmaz, 

şahit olarak çok köpek olduğunu söyler. Tilki bu söz üzerine kahkaha atar, köpekten şahit mi olur 

diye dalga geçer. Köpeklerin bir çörek için imanlarını satacağını söyler. Şahitlerin imanlarını 



67 

 

satan kimseler olamayacağını ifade eder. Horoz sonunda şahitleri tilkinin belirlemesini ister. 

Tilki, ondan iki dilsiz horoz getirmesini ister. Horoz çaresiz kalır; tilkinin kadı mı olduğunu sorar, 

elinde fermanı mı olduğunu merak eder. Nasıl kendisini böyle hâkim gördüğünü anlamaz.  

Tilki bu sözlere kahkaha ile karşılık verir. Kendisinin İsfahan’da meşhur olduğunu, yanlış 

davranışlarda bulunanlara ceza veren biri olduğunu söyler. Namaz kılmayana, oruç tutmayana, 

zina edene cezalar verdiğini ifade eder.  

Horoz bakar ki çaresi kalmaz, tilkinin şeytan aklı olduğunu anlar. Yüzünü Allah’a dönüp 

yalvarmaya başlar. Allah’tan onu bu dertten kurtarmasını ister. Allah’a ant içer; zekât vereceğini, 

Kerbela’ya gideceğini, günahlarından tövbe edeceğini söyler. Henüz ölüme hazır olmadığını, 

ömrünü oyalanarak geçirdiğini, yeterli ibadette bulunmadığından yakınır. Gençliğini cehalet ile 

geçirdiğini ibadetten kaçtığını hiç ölümü düşünmediğini tüm bunlardan dolayı pişman olduğunu 

yakarır.  

Horozun bu sözlerinden sonra bir kurtuluş yolu ortaya çıkar. 

Tilki gezerken bir mezarlığa denk gelir, oradan hemen geçmek ister. Horoz bağırıp çağırmaya 

başlar, tilki şaşırır sebebini sorar. Horoz bu yerde çok yüce sultanların yattığını, önemli kişilerin 

burada toprak altında olduğunu söyler. Eğer bu mezarlara bakmazsa kendi mezarına kimsenin 

uğramayacağıyla uyarır. Kendisinin ne zaman buraya uğrasa Fatiha okuduğunu belirterek tilkiden 

de okumasını ister. Tilki, horozun bu sözlerinden korkarak çekinir. Horozun hilesinin farkına 

varmadan tuzağa düşer.  

Tilki dua okumak için ağzını açtığı anda horoz kaçıp kurtulur. Oradaki bir servi ağacının tepesine 

çıkar. Hileci tilkiye büyük bir hile yapar. Tilki feryat figan kılar, horoza beddua eder.  

Tilki, horoza bu yaptığının yanına kâr kalmayacağını bağırır.  

Horoz, tilkinin bu sözlerinden eğlenir; boşuna hiç ağlayıp sızlanmamasını ister. Allah’ın onu 

koruduğunu ve bu dertten onu kurtardığını belirtir. Kendisinin okuduğu bu lanetlerin ona geri 

döneceğini söyler. 

Tilki keder içinde kendini yollara salar; horoza ve kendine lanetler yağdırmaya devam eder. Bu 

belanın dilinden geldiğini düşünerek kendisine kızar. Avını elinden kaçırdığı için kendine lanet 

eder.  



68 

 

Tilki bu olaydan çok perişan olur; bütün gücü, kuvveti, huzuru kaçar. Vatanından, ailesinden, 

dostlarından ayrı kalma acısı da aklına vurur; burada ölse kimsenin ondan haberi olmayacağı 

düşüncesine üzülür.     

Tilkinin bu ağlayıp inlemesinden, Allah’a yalvarmasından sonra gaipten bir ses gelir. Derdine bir 

derman bulunduğu haberi ulaşır. O avı ona Allah’ın verdiği ve bir nedenle geri aldığı söylenir.  

Tilki bu sözlerden teselli bulur. O an bir aşık alır ve kendine fal açar. Aşık, alçı gelir; baht açıklığı 

göreceğine inanır. Tevekkül eder, Allah’a güvenir. Yolunda ilerler ve karşısına bir tavuk çıkar. 

Tilki kendinden geçer ve her şeyi unutur.  

Tilki heveslenip anında tavuğa atılır. Tavuğun aklına bir hile gelir ve tilkiye karşı konuşmaya 

çalışır. Tilki anında onun sesini kesmesini ister, konuşmasını yasaklar. Erinin ona neler ettiğini 

yakınarak kısasını ondan alacağını söyler. Kendisinin harap ve bitap durumda olduğunu, açlık 

derdinin aklını başından aldığını belirtir.  

Tilki gider, bir taşın üzerine oturur; yakaladığı avı kendine yemek olarak hazırlar ve yer. Yediği 

vakit keyfi yerine gelir. 

Tilkinin sonrasında aklı başına gelir ve ailesini hatırlar. Kendisine lanetler yağdırır; ailesi açken 

kendi karnını doyurmasından kahrolur.  

Tilki, feryat figan ederken bir taş üzerinde uykuya dalar. Uykusunda bir yüce şahıs görür, bu kişi 

ona neden bu hâlde olduğunu sorar. Tilki hürmet edip durumunu anlatır, ailesinin yanına varmak 

için yardım ister. Ailesinin ne kadar kalabalık olduğunu anlatır. O kişi tilkiden yatmayıp kalkıp 

dağa çıkmasını ister. Orada bir kurt göreceğini ve ona hürmet etmesini ister. Ona yoldaş olup 

dolaşmasını muradına ereceğini söyler. Tilki sonrasında uykusundan uyanır, söyleneni yerine 

getirmek için dağa çıkar.  

Tilki dağa çıkınca kurdu orada görür, gider hürmet gösterir. Kurt ona selam verir, nereden gelip 

nereye gittiğini sorar. Tilki selam verir; dert içinde yandığından bahseder, konuk olarak geldiğini 

söyler. Kurt tilkinin gelişine sevinir, onu hoşça karşılar. Konuk gelmesinden çok mutlu olur ama 

elinde ona verecek hiç yemek olmamasından üzülür.   

Tilki, kurdun neden böyle ağlayıp üzüldüğünü sorar. Kurt, gençliğinde çok civan olduğunu çok 

kimseye zulmettiğini söyler. Çokça keçi, ineğin kanını döktüğünden söz eder. İnsanlara ızdırap 

verdiğinden çok çobanı oyuna düşürdüğünden bu sayede koyunlar yakaladığından dem vurur. Bir 

gün bu yerde bir gencin canına kıydığından söz eder. Daha sakalı çıkmamış bir genç olduğunu 

ifade eder. Ertesi gün çokça kadın ve erkeğin o genç için ağlayıp feryat figan ettiğinden bahseder. 



69 

 

Kurt, bu durum üzerine her gün kıyamet gününü düşündüğünden söz eder. Tilkiden ona yardımcı 

olmasını; buradan gitmek için yaşlı ve güçsüz olduğunu bildirir. Tilki, kurda yardım eder, beraber 

yola düşerler. Yolda uzaktan bir iki kuyruk görürler. Kurdun gücü yerine gelir ve kuyruğun peşine 

gider. Tilki, bu kuyrukta aslında hazırlanmış bir tuzak olduğunu fark eder.  

Kurt, tilkiye yemek vakti geldi mi durmanın yeri olmadığını söyler, yemeğe girişmesini ister. 

Tilki kendisini mazur görmesini ister; geçmişte adak kıldığını oruç tuttuğunu belirtir. Bir aydır 

oruç tuttuğunu, bugün son günü olduğunu, hilali beklediğini söyler. Kurt, tilkinin sözlerine inanır. 

Yemeğe girişmek için atıldığında hazırlanmış tuzağa düşer, kuyruk kenara çıkar. Tilki ellerini 

göğe kaldırıp şükreder. Kurt ona ne yaptığını sorar. Tilki artık hilali gördüğünü yemek vaktinin 

geldiğini, bayram olduğunu söyler. Tilki kuyruğu götürerek evine ailesine yetiştirir. 

 

2.2.1.1.2. İkinci Düzey Hikâyelerin Özetleri 

2.2.1.1.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesi 

Molla Gül Mirza anlatmaktadır ki Neriman adlı bir genç vardır. Neriman bir gün bir kadın ile 

evlenir. Bu kadın çok güzel, nazlı, neşeli ve işveli birisidir. Yüzüne bakanların ağızlarının suyu 

akar niteliktedir. Bu kadının adı halk içinde meşhur olur, herkesin dilinde konuşulur; işiten herkes 

o kadına âşık olur. Aradan bir zaman geçer, Neriman’ın uzakta bir işi çıkar, yola gitmesi gerekir. 

Karısına çok öğüt ve nasihatler eder, ondan evde oturmasını komşuya dahi gitmemesini ister. 

Kendisinin halk içinde bir adı olduğunu bu adı kötü kılmamasını diler. Ayağını elbisesinden dışarı 

uzatmamasını, bir namahreme gözünün kenarı ile dahi bakmamasını öğütler. Sokakta 

dolanmamasını, evinde duvar gibi durmasını ister. Kadın, ondan tez gitmesini ister, korkmamasını 

salık verir. Ailesinin adının belli kimselerden olduğunu, o ada kötülük etmeyeceğini bildirir. 

Sonrasında Neriman yola düşer, karısını evde yalnız kimsesiz bırakır. Kadın, evi yalnız görünce 

eline fırsat düştüğünü akıl eder. Evin her yanını silip süpürür, tozu toprağı kaldırır. Odasına gelir, 

aynasını karşısına alır; gözüne sürme çeker, zülfünü saçar savurur, allığını yüzüne sürer. Kumaş 

şalvar giyip keyfi yerine gelir. Mahalle halkı, kadından haberdar olur, telaşa düşerler. Gidip o 

periyi hapsedilmiş kılıp isteklerine ulaşırlar.  

Aradan bir beş on gün geçer, kadının adı halk içinde meşhur olur. Gece gündüz herkesin arzusunu 

yerine getirir, yanı hiç boş kalmaz olur. Damım direksiz durmaz, ahır küreksiz kalmaz diyerek 

gezer. Üslubu bu olur, boyunlardan ayağını inmez kalır. 

Aradan bir yıl geçer ve eri yolculuktan döner. Karısının durumunu bir iki kişiden işitir, bu sözün 

doğruluğunu tetkik etmek ister. Gece dışarıda kalıp karanlık çökmesini bekler, bir iki saat geçirir. 

Evine gelip çatıya çıkar, bakar ki işler gerçekten karışıktır, evi sanki orduluktur. Bıyıkları burma 



70 

 

nice nice civanlar yan yana gelmiş dururlar. Meclisin ortasına bir semaver kurulmuş, karısı ayak 

üstünde güneş gibi durur. Ayağında ayakkabısı elinde çengisi, çalıp oynayıp gezer. Birisi şive ile 

seslense bin işve ile cevap verir. Birisine bir düzine öpücük verir, payını aldın kaç der. Başka 

birisi ile halvet yere gider, işini yerine getirir. Birisine der ki ey bez satan oğlan bana meylin az 

olur, sırtındaki gömleği göstererek sabah vakti yeni bir tanesini göndermesini ister.  

Neriman tüm bunları görür, felek başına dolanır. Geceyi bir yerde geçirir, sabah vakti evine gider. 

Karısı karşısına neşeli bir şekilde çıkar, kocasını acı içinde görür. Neriman, karısına onun 

hakkında söylenilenleri sorar. Karısı anlar ki kocası her şeyi bilmekte, o da gerçekleri açıklar. 

Kendisinin bu bir yıl boyunca ayaklarının boyunlardan inmediğini, birinden inse diğerine 

bindiğini söyler. Neriman bu sözler üzerine kendisini paralar, boşanma ahdini verir. 

 

2.2.1.1.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesi 

Bir adam vardır ki iki karısı bulunur, fakat malı mülkü yoktur. Karısının biri çok nahoştur, gücü 

kuvveti olmamasından şikâyet eder; diğeri ise elinin boş olmasından çıplak kalmasından, giyecek 

elbise bulamamasından yakınır. Her ikisi de bu fakir adama musallat olurlar. Nahoş olan, derdinin 

çok beter olduğunu, ölmeyi dilediğini söyler. Otuz yıldır zahmet çektiğini, kanlı sular içip evi 

ayağa koyduğunu anlatır. Çıplak olan ise kendine kıyafet ister, dert içinde olduğunu aktarır. 

Adama başına şapka koyduğunu ama kendisini it yerine koymadığını ağlar. Kıyafet istediği vakit 

adamın boş konuştuğunu, parası olmasına rağmen sözünü kale almadığından yakınır. Adamın 

kendi kendine şahlandığını söyleyip beddua eder. Kendi böyle çıplakken onun başında şapkayı 

yan koymasını yediremez, sakalın dökülsün der. Gece vakti geçtiğinde sabah derhal bu derdine 

bir çare bulmasını ister. Adam, bu sıkıntılarda çaresiz kalır. Derdinden gözünden yaşlar döker, bu 

sözlere bir laf bulamayarak hayret içinde bakakalır. Kıyafet alacak parası olmadığı için bir çözüm 

bulamaz. Bu işte çare arar, iki karısından da utanır. Aklına bir fikir gelir, gece vakti geldiğinde 

her ikisinin de derdine bir derman bulur. Çıplak hâle gelir, her ikisinin kâmını verir. Birisine güzel 

kaftan giydirir, diğerine şifa verir. Sabah vakti olduğunda adam ayakkabılarını önüne alıp ayakta 

durur, iki karısı ona ne yapacağını sorarlar. Adam, şehre gideceğini bu hâline bir çare arayacağını 

söyler. Nahoş karısı, bugün keyfinin dünden daha iyi olduğunu, gece iyi uyuduğunu söyleyip 

gitmemesini ister. Çıplak olan karısı da adamın gitmemesini isteyerek diğer karısının fikrine 

katılır. Kıyafetleri birbirine yama yapıp derdine çare bulacağını söyler. Elbisesinin eski olsa da 

adamın canının sağ olmasını diler, beş gün çıplak gezse de darılmayacağını aktarır. Sonunda adam 

mutlu olur, aletini kendine muhatap alarak seslenir. Der ki; sana kurban olunsun ne işinde 

başarılısın, işin ehli bir ustasın, yüzün ak olsun ki yüzümü ak kıldın, iki işimi birden hallettin, 

para vermeme gerek kalmadan nahoş karımı dirilttin, çıplak karımı giydirdin. 



71 

 

 

2.2.1.1.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâye        

Bir hikâye akla gelir ki bir gün bir kadın iş dokumaktadır. Molla kişinin kadınlar hakkında 

hikâyeyi okumasını duyar. İşini elinden bırakıp bu sözlerin ne kadar güzel olduğunu söyleyerek 

över. Bu sözleri yazan kişiye dualar eder, halkın imamı olduğunu anlatır, sözlerinin doğruluğunu 

dile getirir.  

 

2.2.1.1.2.4. Dervişin Hikâyesi 

Bir usta derviş vardır, bu derviş terbiye ve ıslah eden aşk ilmine hâkim kimsedir. Başına fakirlik 

tacını koyar, tarikat sultanlarından hediye alır. Hevesten geçip nefsin arzularını terk etmiştir, 

vahdet şarabını içmektedir. Tüm bağlardan kendini soyutlamış, Hak sırrı yüzünde görünür. Zikir 

kılar, kesretten bağını tamamen kesmiştir. Sözün kısası bu basiretli dervişin bilgisi muhakkaktır. 

Derviş, Mirza’ya onun iki kadın almanın uygunsuzluğu hakkında buyruk vermesi hikâyesine karşı 

çıkar. Bu sözleri sarf etmesine rağmen kendisinin bin karısı olduğunu söyler. Etrafını dünya 

bağları ile sardığını, gece gündüz yanında bu bağların karısı gibi bulunduğunu söyler. Her an 

nazını çektiğini, karısı gibi bağrına bastığını, onların isteğince davrandığını bildirir. Bu sözleri 

işiten kişi, nasihatin olgunluğunu kavrar, hiç hamı olmadığının farkına varır. Usta dervişten 

kendisine yardım etmesini ister, kendisini bu bağlardan kurtarmasını diler. Usta derviş ona bir söz 

söyler ve bu sözden uyarısını almasını ister; “Allah de, ötesini bırak” ayetini dile getirir, salik 

kimse için yeterli olduğunu bildirir.  

 

2.2.1.1.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâye 

Akıl sahiplerinin ibret alması için nakledilir ki; kazadan köye giden bir kimse bulunmaktadır. Bu 

yolda ovalardan geçip gitmeyi düşünmektedir. Birisi bu kişiye seslenir ve kendisini konuk olarak 

şereflendirmesini ister. Bu sözü işiten kişi atından düşer, şimdi atını nereye bağlayacağını sorar, 

atın dizgininin elinde kaldığını gösterir. Adam, durma dilime bağla der, hata ettiğini ona konuk 

olmasını söylediğini yakınır. Bu konak yerinden ayrılmasını ister.  

 

2.2.1.1.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâye 

Molla Gül Mirza rivayet etmektedir ki Hoy şehrinde bir oğlan yaşamaktadır. Bu oğlan, feryat 

figan ederek gece gündüz dua eder, annesinin ölmesini diler. Babasının bir başka hoş işveli kadın 



72 

 

ile evlenmesini ister. O kadını gece babası, gündüz kendisi işe tutmayı; yiyip içip meclis kurmayı 

amaçlar. İki er bir kadının ayıbı olmadığını, bir kadın bir erkeğin derdinin çok olduğunu bildirir. 

Annesine bu şekilde lanet edip eşkıyalık tutar. Bu laneti sonunda ters etki eder. O günlerde babası 

ölür, annesi ise dul kalır. Annesi hem evini hem kendini parasız birine verir. Adam eve gelir, 

görür ki evde güzel daha sakalı bitmemiş bir oğlan bulunur. Adam ona meftun olur, sözün kısası 

gece annesini gündüz kendisini alır. O cefa mezhepli daima kamına ulaşır. Oğlanın duası, onun 

canına düşman olur.     

 

2.2.1.1.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesi 

Yazılmaktadır ki çaresiz, fakir, avare bir molla vardır. Bir top bez alacak, onu başına sarık 

yapacak gücü yoktur. Bir arşın bez alıp dikip onu torba hâline getirip başına takar. İçine ise eski 

püskü şeyler sıkıştırır. Sarığın görünüşü halkın dikkatini çekmesine rağmen içi mollayı yakar. 

Onu başına takıp bir çul giyip yola çıkar. Bir köye gitmeye karar verir ama kaza önüne engel 

çıkarır. Bir hırsız, yoldan akbaşlı birinin geldiğini görür. Etrafın sessiz sakin olmasını fırsat 

bilerek atılır.  Hırsız, molladan soyunmasını ister. Molla, soyunma zamanın iki vakitte olduğunu 

söyler; birinin yıkanma anında diğerinin ise yatma vakti olduğunu bildirir. Şu anda ikisinin de 

yeri olmadığına değinir. Hırsız mollanın aklını över fakat iki yer daha bulunduğunu, bunları 

söylemeyi kaçırdığını aktarır. Birisinin karşısına yolkesen birisi çıkınca olduğunu, diğerinin ise 

öldüğü vakit gerektiğini söyler. Hırsız o anda sopasını çeker ve mollanın elini ayağını dağıtır. 

Molla, hırsızdan vurmamasını diler, bunun şeriata ters olduğunu yakınır. Başının kanadığını, her 

yerinin ağrıdığını bağırır. Bu kanın sarığına değeceğini pis olacağını söyler, lanetler eder. Hırsızın 

sapmış şekilde davrandığını, tövbe etmesi gerektiğini söyler. Bu sözler hırsıza hiç tesir etmez, 

mollanın elbisesini yırtar soymaya çalışır. O vakit sarığı görür, onu da alıp hurcuna koyar. Molla, 

hırsıza sarığın ona ne fayda edeceğini sorar; kendisinin ne seyit ne de molla olmadığını söyler. 

Hırsız, ısrar etmemesini, evinde beş evlenme çağında kızı olduğunu; elbise yapıp giyeceklerini 

bu sayede kendisine duacı olacaklarını anlatır. Hırsız, mollaya teşekkür eder, yüzünü ak kıldığını 

söyleyip o alandan gider. Molla çaresiz bir hâlde kalır, durumunu düşünür. Hırsızın dağı aşmasını 

izledikten sonra o sarık sana helal olsun der. O sarığı çaldığı için pişman olacağını söyler. Hırsız 

bu sözleri uzaktan işitir, sarığı önüne koyup içine bakar, içinin çoğunlukla boş yırtık pırtıktan 

oluştuğunu fark eder. İşin yüzü açığa çıkar, sarığı alıp yere çalar. 

 



73 

 

2.2.2. Kahramanlar 

Saʻlebiyye mesnevisinde asıl hikâye olan tilki anlatısında kahramanlar, hayvanlardan oluşmakla 

birlikte bu hayvanların adlandırılmasında özel isimlere yer verilmemiştir. Dolayısıyla baş 

kahraman tilki olurken diğer kahramanlar horoz, tavuk, kurt gibi hayvanlardan oluşur. İkinci 

düzey hikâyelerde de aynı tutum devam eder; kahramanlar adam, kadın, hırsız şeklinde basitçe 

adlandırılır.  

 

Tilki hikâyesinde bir diğer önemli husus, kahramanların her ne kadar hayvan olarak gösterilse de 

bu hayvanların insani özelliklerle donatılmasıdır. İnsan davranışlarına, geleneklerine, yaşam 

tarzına sahiplerdir. Anne, baba, aile yapısı bulunur; dinî inanışlar, Kuran, peygamber inancı 

vardır; toplumsal kurallar, gelenek ve görenekler yer alır. Tüm bu yapı hayvan temsilleriyle insanı 

bilinçlendirmek için kurulur. Dolayısıyla hayvan kahramanların özelliklerinin incelemesinde 

insani duyguların irdelenmesine zemin hazırlanır.     

 

Çerçeve hikâye olan tilki anlatısında birinci derece asıl kahraman tilkidir. Hikâyede baştan sona 

tilkinin bir vakitte başından geçenler anlatılır. Tilkinin bu macerası sırasında karşılaştığı ve 

hikâyenin akışına etki eden diğer kahramanlar ise ikinci derece kahramanları oluşturur. Bir diğer 

yandan hikâyenin yönlenmesine çok etki etmeyen fakat tilkinin diyaloğa girdiği kahramanlar 

üçüncü derece kahramanlardır. Dördüncü derece kahramanlar ise hikâyede daha çok dekoratif 

yönden bulunmaktadır.  

 

İkinci düzey hikâyelerde olay çok kısa anlatılara dayandığı için kahramanların incelemesinde çok 

ayrıntıya girmeye müsait değillerdir. Bu hikâyeler, Halhâlî’nin vermek istediği nasihati 

güçlendirmek için kullandığı küçük ibretlik durumlardan ibarettir. Mesnevide sırasıyla gelen bu 

hikâyelerin kahramanlarından kısaca bahsedilmiştir. Asıl hikâye olan tilki anlatısının 

kahramanları, kendi duygu ve düşünceleri ile birer karakter olurken bu ikinci düzey hikâyelerdeki 

kahramanlar mesaj gayesi taşıyan tiplerden ibarettir.    

 



74 

 

2.2.2.1. Çerçeve Hikâyede Kahramanlar 

2.2.2.1.1. Birinci Derece Asıl Kahraman 

2.2.2.1.1.1. Tilki 

Tilki, çerçeve hikâyenin asıl kahramanıdır. Hikâye onunla başlayıp onunla sona erer, başından 

geçen bir yolculuk macerası anlatılır. Tilkinin dış görünüşüne ait herhangi bir tasvire mesnevide 

yer verilmez, varlığından söz edilerek içinde bulunduğu vaziyetten bahsedilir. Geniş bir aileye 

sahiptir, İsfahan’da yaşamaktadır, ailesinin uzun bir dönem yemek bulamaması üzerine 

sorumluluğu üstlenerek yola çıkan kendisidir. Bu durum tilkinin ailesine karşı sorumluluk sahibi 

bir figür olduğunu gösterir: 

Ḳalub ėvde özi ac külfeti ac 

Ḫadeng-i ibtilāya oldı āmāc (7) 

 

Klasik bir baba figürü olarak evin geçinmesine hizmet eden karakterdir. Çocukların ağlamalarına 

artık dayanamayarak yola çıkması anlatılır. Bu durum tilkinin acıma ve merhamet duygularıyla 

donatıldığını gösterir. Hâlinin ne kadar bitap durumda olduğu vurgulanır: 

Ḫulāṣa çün muʿaṭṭal oldı rūbāh 

Töküb gözyaşı çekdi nāle vü āh (209) 

 

Tilkinin yolculuğa çıkması sırasında kardeşine, çocuklarına sevgisini göstermesi haricinde 

annesine olan hürmeti dikkat çeker. Hikâyede ailenin diğer üyelerinden isimleriyle bahsedilip 

geçilirken annesi ile diyaloğa girmesi ve ondan helallik istemesi söz konusudur. Özellikle 

annesinin onu yetiştirirken neler çektiği üzerinde durulur. Anne-evlat ilişkisi, anneye duyulan 

sevgi bu bölümde yer bulur. Tilkinin annesine değer veren bir karakter olduğu esastır:  

Anasınun düşüb öpdi ayaḳın   

Olub maʿmūl ėdüb ḫidmet siyāḳın (306) 

 

Tilkinin ailesinde bir diğer diyaloğa giren karakter karısı olur. Tilkinin karısı ile vedalaşmasında 

birbirlerine olan sevgileri aktarılmaya çalışılır. Burada tilki değil de karısı, onun elinden 



75 

 

ayağından öpen konumdadır. Fakat tilki de karısına karşı bir âşık nasıl sevgiliyi betimliyorsa öyle 

güzelliğine övgüde bulunur: 

Sene bi’llāh yaraşur olsam ʿāşıḳ   

Bu nevʿiyle ki sende var yaraşıḳ (380) 

 

Bir diğer yandan tilki, karısına nasihatlerde bulunmaktadır; ayrılığında çekeceği dertlere göğüs 

germesini dilemektedir. Bu yönüyle annesiyle olan ilişkiden farklıdır; annesinin nasihatlerini 

dinlerken karısı konusunda kendisi nasihat veren konumdadır. Zira karısının eve bakmasını 

istemekte, kendi ailesine her daim hâlinin iyiliğinden bahsetmesini hoşnut karşılamaktadır. Bu 

durum aile içinde geleneksel karı-kocanın ilişkisini gösterir niteliktedir: 

Hemı ̇̄ şe merḥamet ḳıl ol perestār 

Yaman günlerde yār ol yār-ı ġam-ḫᵛār (390) 

 

Tilki, mesnevide dini bütün bir karakter olarak sunulur. Allah’a dua eder, namaz kılar, derdine 

derman diler. Zira annesi de bu şekilde davranmasını istemiş; dilinde daima “hasbiyallah” 

sözünün olmasını ve İhlas suresini yedi kere okumasını öğüt vermiştir. Mesnevide dinî tutuma 

önem verilir, tilkinin sonunda ödüllendirilmesi de bu dua ve niyazlar ile olur: 

O sāʿatde açıldı bāb-ı raḥmet 

O bı ̇̄ -kes tülkini tapdı saʿādet (584) 

 

Tilki, hikâyenin başında tüm bu insani özellikleriyle masum bir imaj ile verilmektedir. Fakat 

horozu yakalamasından sonra tilkiye atfedilen “kurnazlık” özelliği ortaya çıkar. Horozun 

yakınmasına karşılık ona sunduğu gerekçeler tüm bu sinsi, zeki, kurnaz karakterini gözler önüne 

serer. Tilki, horoz karşısında kendini her ne olursa olsun bir şekilde haklı çıkarmanın yolunu 

bulur. Sonunda ise kendisinin bu işte usta olduğunu belirtir: 

Dėdi men emr-i maʿrūfam cihānda   

Bu işde şöhretim var Iṣfahānda (982) 



76 

 

 

Tilki, her ne kadar kurnaz olarak verilse de onun da oyuna gelebildiği hikâyede anlatılmaktadır. 

Horozun ona hazırladığı tuzağı göremez ve gafil avlanır. Bu açıdan bakıldığında tilki, mesnevide 

hem olumlu özellikleriyle hem de olumsuz özellikleriyle kusursuz olmayacak şekilde 

yaratılmıştır. Bu yaklaşım hikâyeyi daha gerçekçi kılar, tilkiye yüklenen insani özellikler 

okuyucuyu metne yaklaştırır: 

Ḳabūl ėtdi naṣı ̇̄ ḥat düşmeninden 

Olub ġāfil onun mekr ü feninden (1102) 

 

Tilkinin bir diğer olumlu tavrı Allah’a olan güveni ve tevekkülüdür. Bu tavır elbette mesnevide 

verilmek istenen mesaja bir araçtır. Tilki avı için daima dua eden konumdadır, bu duaları her 

seferinde kabul olmaktadır. İlk dileğinde karşısına horoz çıkar, onu kaybedince tavuk çıkar, yine 

hataya düşünce kurt ile karşılaşır.  

 

Tilkinin bir diğer olumsuz özelliği olarak aceleci oluşu verilir. Horozu kaybetmesinden sonra 

karşısına çıkan tavuğa atılıp yutması bu davranışının bir sonucudur. Fakat bu yanlış davranışının 

farkına çabuk varır ve vicdan azabı duyar. Bu açıdan yine olumsuz-olumlu karakter özellikleri 

dengelenmiştir. Ailesi aklına düşer, yaptığı hatanın pişmanlığını hisseder: 

Ḳalub ac külfet ėvde men olam şād   

Çıḫartdum tülkiler içre ʿaceb ad (1327) 

 

Tilkinin bir diğer olumsuz özelliği, kurnazlığına hizmet eden yalan söyleme yeteneğidir. Kurt ile 

olan macerasında onu tuzağa düşürmek için oruçlu olduğunu söyleme fikri hem zekâsına hem de 

yalan söylemede yeteneğine işaret eder.  

 

Sonuç olarak tilki, hikâyenin asıl kahramanı olarak hem olumlu hem olumsuz özellikleriyle tam 

bir karakter niteliğinde yaratılmıştır. Olumlu özellikleri; ailesine bağlılığı, annesine hürmeti, 

karısına sevgisi, Allah’a inancı ve tevekkülü, ibadetlerini gerçekleştiren yapısı, amacı için 



77 

 

çalışması sayılabilir. Olumsuz özellikleri ise; kurnaz, hileci, yalancı ve kimi zaman aceleci 

tavrıdır. Tilkinin oldukça zeki bir karakterde sunulduğu görülmektedir fakat bu zekâsını kimi 

zaman hayra kimi zaman ise şeytanlığa yorar. Dolayısıyla tam anlamıyla tüm çelişkileri ve kaotik 

yapısıyla bir insan tezahürüdür.  

 

2.2.2.1.2. İkinci Derece Kahramanlar 

2.2.2.1.2.1. Horoz 

Horoz, tilkinin ilk avı olarak mesnevide karşımıza çıkar. Tilki yemek için çıktığı yolculukta 

uzaktan horozu görür ve avı için pusuya yatar. Horoz, mesnevide tilki ile en çok diyaloğa giren 

hikâye kahramanıdır. Aralarındaki atışma zekice ve kurnazca gerçekleşir. Horoz, tilki ile 

karşılaşmasında oldukça korkak tasvir edilir, tilkiyi görür görmez hareket edemeyecek durumda 

gösterilir. Horoz, tilkinin avcı kendisinin av olduğunun bilincindedir: 

Gören sāʿat daġıldı el ayaḳı   

Çekildi ḳorḫusundan dil damaġı (664) 

 

Horoz mesnevide oldukça konuşkan sunulur. Tilkiye yakalanmasından itibaren konuşarak onun 

aklını çelmeye çalışır, keza bunda başarılı da olur. Özellikle tilkiyi inanç üzerinden etkilemeye 

çalışması dikkat çekicidir. Kendisi de her ne kadar ibadet konusunda yeterli bir kimse olmasa da 

tilkiyi bu açıdan yakalamaya çalışması göze çarpar. Kişilerdeki Allah inancı ve ibadet 

duygusunun zayıf nokta olması ayırt edicidir: 

Meger hı ̇̄ ç ḳorḫmasan ḳahr-ı Ḫudādan 

Ne istersen bu zār u bı ̇̄ -nevādan (687) 

 

Horoz, tilkinin sözlerine inanmayan ve inkârcı bir yapıdadır. Aralarındaki tartışma, her ikisinin 

de kendini haklı çıkarma savunması üzerine ilerler. Horoz, tilkinin kurnaz bir şekilde onu 

kandırmaya çalıştığının farkındadır. Bu nedenle onun sözlerini inkâr ederek tilkiyi sahte âlim 

olarak yaftalar:  

Özün ʿālim velı ̇̄kin bı ̇̄ -ʿamelsen 

Sözün yaḫşı özün ammā daġalsan (754) 



78 

 

 

Horoz mesnevide oldukça zeki gösterilmiştir. Tilki her ne kadar kurnazlık sembolü olarak görülse 

de hikâyede horoz da onun kadar kurnaz ve akıllıdır. Tilkinin ona yönelttiği üç günah iddiasına 

rahatlıkla cevap verir. İspatlarını ise tilkinin sözleri üzerinden ona döndürerek yapması bu 

zekâsının ürünüdür. Keza ispatlarıyla kendini haklı çıkararak tilkinin başka gerekçeler bulmasına 

yol açar. Horozun bir diğer zekâsını gösterdiği yer tilkiden kurtulmasını sağlayan fikridir; sözleri 

ile tilkinin aklını karıştırarak ağzını açmasını sağlar. Dolayısıyla horoz hikâye boyunca zekice 

fikirleri ile çözümler üretmiştir: 

Uçub servin budaġın mesken ėtdi   

O pür-fen ẓālime yaḫşı fen ėtdi (1105)  

 

Horozun bir diğer özelliği dini bütün tavrıdır. Tilkiye karşı çaresi kalmayınca kurtuluşu Allah’a 

dua ve niyazda bulur. Zira dualarının karşılık görmesi ile sonunda tilkiden kurtulur. Bu yaklaşım 

tilkinin karakter özelliği olarak da verilmiştir, mesnevinin vermek istediği mesaj pekiştirilir. 

Tevekkül, horozun da sığınağı ve kurtuluşu olur: 

Ḫulāṣa çün ḫorūs ėtdi tevessül 

Dėyüb çoḫ neẕrler ḳıldı tevekkül (1065) 

 

Horozda verilen bir diğer özellik ise ölüm korkusudur. Ölüme yaklaştıkça gençliğinden pişmanlık 

duyar, yeteri kadar ibadetlerini yerine getiremediğini düşünür. Gençliğini oyunlarla, içki ve 

eğlence ile geçirdiğini bildirir. Hesap vakti elinin boş olacağı gerçeğiyle cehennem azabından 

çekinir. Bu korku onu adaklar vermeye, eğer yaşarsa birçok iyilikte bulanacağına dair sözlerde 

bulunmaya yöneltir. Horozun bu tavrı ahiret inancı olan bir insanın ölüm vakti yaşadığı korkuların 

bir tezahürü niteliğindedir. Bu nedenle genel bir portre çizilmiştir: 

Çetindür ėy Ḫudā ḳabrin ʿaẕābı   

Bu miskı ̇̄ n bendenün yoḫ hı ̇̄ ç tābı (1022) 

 



79 

 

Sonuç olarak hikâyede horoz, tilkinin bir yansıması olarak çizilir. Tilkinin zekâsı, kurnazlığı, 

inançlı tavrı horozda da mevcuttur. Bu yaklaşım karşılıklı münakaşayı güçlendirir, metnin 

okuyucu üzerindeki etkisini artırır. Ek olarak horozda ölüm korkusu verilmektedir, evrensel bir 

duygu olarak metnin geçerliliğini genişletir.  

 

2.2.2.1.2.2. Tavuk 

Tavuk, hikâyede tilkinin ikinci avı olarak horozdan sonra karşısına çıkar. Tilki, horozu elinden 

kaçırdığı için tesellisini tavukta bulur. Tavuk, metinde fazla derinleştirilen bir karakter olmaz, 

tilki ile aralarında fazla bir diyalog gerçekleşmez. Çünkü tilki horozda yaptığı hataya tekrar 

düşmek istemez. Zira metinde tavuk da kendi canını kurtarmak için tilkiye hile hazırlığındadır: 

Ḫayāline yėtişdi birce ḥı ̇̄ le 

Dönüb ʿarż ėyledi bu ḫoş delı ̇̄ le (1266) 

 

Sonuç olarak tavuk, tilkinin açgözlü tavrını göstermek için bir araç olur. Acele ile girilen bir işin 

sonucuna dair örnek niteliğindedir. Tilki, ailesine yemek aradığı bu yolculukta asıl amacını 

unutarak kendi yemeği yer ve bunun sonunda vicdan azabı çeker. Bu nedenle tavuğun hikâyedeki 

görevi tilki için ders çıkarma aracı olmakla sınırlıdır. 

 

2.2.2.1.2.3. Kurt 

Kurt, tilkinin hikâyede avına ulaşması yolunda karşılaştığı üçüncü kahramandır. Tilki bu son 

kahraman ile çıktığı macerada muradına ulaşır ve hikâyesi sona erer. Kurt, metinde dağ başında 

yaşayan, yanında kimse olmayan, mutsuz görünümlü yaşlı bir kimse olarak tasvir edilir: 

Ne gördi bir daş üste ḳurd durubdur   

Yetı ̇̄m uşaḳ kimi boynın burubdur (1416) 

 

Kurt ile tilkinin aralarındaki diyalogda konuk ağırlama-misafirperverlik ilişkisi göze çarpar. 

Ansızın gelen bir misafiri ağırlamanın önemli olduğunun altı çizilir, okuyucuya bu doğrultuda 

mesaj verilir. Kurt onun huzuruna çıkan tilkiyi en iyi şekilde karşılamak ister, misafir ağırlayanın 

günahının o misafir ile azalacağını düşünür:  



80 

 

Ḳonaḳ gelse gelür rūzı dalınca  

Ne rūzı fetḥ u fı ̇̄ rūzı dalınca (1441) 

 

Kurt, tilkinin ona neden üzgün olduğunu sorması üzerine derdini açıklar. Kurt gençliğinde çok 

zalim olduğundan çok hayvanı, insanı katlettiğinden söz eder. Sonrasında bu dağa çıkarak vicdan 

azabı çektiğini anlatır. Bu yaklaşım, gençlikte yapılanlardan pişmanlık duyma duygusu daha önce 

de horozda tekrar ettiği gibi tilkide de henüz tavuğu yemeden kaynaklı bir pişmanlık ile kendini 

gösterir. Esasen Halhâlî’nin hikâyede yarattığı kahramanlar, benzer dilemmalarla birbirlerini 

tekrar ederler. Bu şekilde hatalardan ders çıkarma arzusunun metinde aşılanmaya çalışıldığı 

esastır: 

Cevānluḳ gėtdi elden dād u bı ̇̄ -dād 

Daḫı olmaz bu ḳalb ü ḫāṭırım şād (1481) 

 

Kurt, tilki ile yolculuğunda karşılarına çıkan tuzağa gafil avlanırken tilkinin gözü açık oluşu 

görülmektedir. Kurt tilkiye kıyasla daha dikkatsiz ve tez canlıdır. Aceleci davranma metinde 

yerilen bir özellik olarak burada da örneklendirilir. Kurt, aceleci olmasının yanı sıra dikkatlice 

düşünmeden de yoksundur. Tilkinin ona sunduğu bahaneye inanıp sorgulamadan kabul eder, 

böylelikle sonu tuzağa düşerek yakalanmakla bahtsızlık içinde biter. Tüm bu özellikleri ile 

tilkinin karşıtı niteliğindedir: 

Bu aḥvāli ėşidcek ḳurd inandı   

Ürekden bāver ėtdi doġrı sandı (1538) 

 

Metinde kendini gösteren üç kahramanın; tilki, horoz ve kurdun güç dengesi dikkat çekicidir. 

Tilkinin ilk karşılaştığı horoz, av olmasına rağmen onunla denk zekâda ve yetenektedir. Kurt ise 

avcı ve yırtıcı olmasına rağmen zekâ yönünden dikkatsiz ve saf yapıdadır. Horoz zekâsı ile 

kendini tilkiden kurtarıp ağaca çıkmayı başarırken kurt, zalim yaratılışına rağmen kendini tuzağa 

düşmekten alıkoyamaz. Bu yaklaşım ise gücün sadece fiziksel özellikte olmadığı mesajını 

vermektedir.      

  



81 

 

2.2.2.1.2.4. Gaipten Gelen Ses 

Metinde fiziki olarak yer almasa da hikâyenin akışına etki eden gaipten gelen bir ses bulunur. 

Özellikle tilkinin zorda ve çaresiz kaldığı durumlarda bu ses ona yol gösterir. İlk olarak ses, 

tilkinin açlık derdi ile evinde umutsuz kaldığında kendini gösterir. Tilkinin yola çıkmasına önayak 

olur, oturup kalmamasını isteyerek çalışmasını öğütler. Ses hakkında fazla bir bilgi verilmez, ilahi 

bir müdahale görevi görür: 

Ki nā-geh ġaybdan ḳovzandı bir ses 

Ki ėy ser-geşte vü maġmūm u bı ̇̄ -kes (264) 

 

İkinci olarak ses, tilkinin horozu kaybetmesi sonrasında ortaya çıkar. Tilkinin yeniden derdinin 

dermanı olur, onun için yeni bir avın bulunduğunu haber verir: 

Ucaldı tāzeden bir ses o sāʿat 

Ki dur ėy ḫaste-i derd-i mecāʿat (1217) 

 

Sonuç olarak her iki yerde de gaipten gelen ses, tilkinin hikâyede ilerleyişine müdahalede 

bulunarak onun ödüllenmesini sağlar.  

 

2.2.2.1.2.5. Mübarek Şahıs 

Hikâyede tilkinin macerasına etki eden bir başka güç, mübarek şahıs olarak adlandırılan kişidir. 

Tilki horoz ve tavuğu kaybetmesinin ardından derdi daha da depreşir hem ailesini yüzüstü 

bırakmasının üzüntüsü hem de vatandan uzakta olma sıkıntısı canına tak eder. Bu vaziyette 

uykuya daldığında rüyasında bir mübarek şahsı gördüğünden söz eder. Bu şahıs hakkında detaylı 

bilgi verilmez, gaipten gelen ses ile aynı işlevi görür. Tek fark bu kişinin varlık olan 

bulunmasındadır: 

Düşinde gördi bir şaḫṣ-ı mücellel   

Gelüb luṭfile çekdi başına el (1344) 

 



82 

 

Bu şahıs ile tilki rüyasında diyaloğa girer, vaziyetinden ve ailesinden söz eder. Bunun üzerine 

şahıs, durmamasını bir dağa gitmesini orada bir kurdu göreceğini söyler. Kurdun onu muradına 

ulaştıracağını bildirir: 

Ona yoldaş olub gez bu arada 

Bu tı ̇̄ zlüḳce yėtersen sen murāda (1367) 

 

Sonuç olarak tilkinin mübarek şahsı görmesi, gaipten gelen seste olduğu gibi tevekkül ettikten 

sonra Allah’a dua ve niyazın ardından gerçekleşir. Mesaj olarak dua edenin muradına erdiği 

aktarılır. Ayrıca metin için hikâyeyi yönlendirici görev görürler.  

 

2.2.2.1.3. Üçüncü Derece Kahramanlar 

2.2.2.1.3.1. Tilkinin Annesi 

Metinde tilkinin diyaloğa girdiği fakat metnin akışına etki etmeyen kahramanlar bulunur. Tilkinin 

annesi bunlardan biridir. Tilki ilk olarak yola çıkmadan önce annesinden helallik ister. Tilkinin 

annesi ile konuşmasında çocukluğunda ona ne zorluklarla baktığı üzerinde durulur. Bu bölüm 

anne-evlat ilişkisini, annenin çocuğu için yaptığı fedakarlıkları gösterir. Anneye neden hürmet 

edilmeli, helallik istenmeli anlayışını irdeler: 

Gözümden aġlayan vaḳte öperdün   

Durardun aġzıma emcek teperdün (313) 

 

Tilkinin annesi ile verilen bir diğer mesaj dinî inancını kuvvetlendirme, ibadetlerini aksatmama 

öğüdüdür. Annesi oğlunu bu konuda bilinçlendirmek ister, vatandan ayrı kaldığında başına bir iş 

gelmemesini diler. Bu anlayış yolda olan kimsenin imanını güçlü tutup başına bela gelmesini 

önleme durumunun bir göstergesidir: 

Sene menden vaṣiyyet gāh u bı ̇̄ -gāh   

Dilünde virdün olsun ḥasbiya’llāh (326) 

 



83 

 

Sonuç olarak tilkinin annesi, metinde anne-oğul ilişkisini vermesi dışında tilkiye öğüt veren 

rehber konumundadır. Annesinin öğütleri; ailesini unutmaması, vatanından çok ayrı kalmaması, 

imanını kuvvetlendirmesi şeklindedir. 

 

2.2.2.1.3.2. Tilkinin Karısı 

Tilkinin karısı, bir diğer hikâyeye etki etmeyen fakat diyaloğa girilen kahramandır. Tilki 

annesinden sonra karısı ile vedalaşır. Tilkinin karısı, onun uzaklara gitmesini istemez; ayrılığın 

başlarına kötülük getireceğini düşünür. Annesinin tavrına karşılık karısı, tilkinin vatanda 

kalmasını istemektedir. Fakat bu sözler tilkinin kararını değiştirmez: 

Gözüm nūrı meni salma firāḳa   

Amāndur gėtme sen gözün ḳaraḳa (365) 

 

Tilkinin karısı ile olan diyaloğunda klasik sevgili-âşık ilişkisi bulunur. Tilkinin karısına 

övgüsünde, karısının da ona sevgisini ibrazında klasik mazmunlardan yararlanılarak oluşturulan 

bir üslup vardır. Servi, sümbül, gül, nergis kullanılan bu mazmunlara örnektir. Dolayısıyla bu 

bölümde ayırt edici bir dile gidilmediği klasik sevgili-âşık anlatım tarzına bağlı kalındığı göze 

çarpar. Mesnevinin sadece bu bölümünde kullanılan gazel nazım şekli ve cevabı bu tarzın 

tamamlayıcısıdır: 

Hanı şimşādda bu ḥüsn ü reftār   

Hanı sünbülde yüz min dil giriftār (382)  

 

Karısı olan ilişkisinde tilki, öğüt veren konumdadır. Annesi olan diyalogda dinleyici iken burada 

öğütleri kendi verir. Tilkinin karısına öğütleri, metnin yazıldığı dönemde bir erkeğin karısından 

neler beklediğini göstermesi bakımından göze çarpar. Tilkinin karısına öğütleri şu şekildedir; 

çocuklara iyi bakması, şikâyet etmemesi, özlem içinde kendini paralamaması. Bir diğer yandan 

karısının geçmişte nasıl davrandığının farkındadır; kendi ailesinden ne çileler çekse de ses 

etmemesini, açlık zamanı annesine hâlinden şikâyet etmemesini, eziyetlere hep göğüs germesini, 

evine her daim temiz bakmasını memnuniyetle karşılar. Dolayısıyla tilki sadece beklenti içinde 

olan bir koca figürü olarak çizilmemiştir, karısının ne fedakârlıklar yaptığının farkındadır. Bu 

açıdan karı-koca ilişkisinde okuyucunun örnek alması gereken temsiller kurulmuştur.  



84 

 

 

Sonuç olarak tilkinin annesi ve karısını metin içinde kullanımı, daha çok nasihat ve rehber içeren 

karakterler olmaları yönüyledir. Tilkinin annesi ile konuşmasında, anne ile ilişkisinin nasıl olması 

gerektiği üzerinde durulurken dinî meseleler hatırlatılır. Karısı ile konuşması ise karı-koca 

ilişkisine bir örnek oluşturarak karşılıklı davranışın nasıl olması gerektiği örneklenir.  

 

2.2.2.1.4. Dördüncü Derece Kahramanlar 

2.2.2.1.4.1. Tilkinin Aile Fertleri 

Tilkinin ailesinde sadece ad ile söz edilen kişiler bulunur. Bu kişiler metinde diyaloğa girmezler, 

varlıklarından söz edilir. Tilki, kendi hâlinden yakındığı bölümde aile üyelerini sayar. Yemek 

bulmasını bekleyen kişilerin çok olduğunu düşünür. Çocuklarının, kız kardeşinin, baldızının, anne 

ve babasının varlığından söz eder:   

Özümden başḳa bil on külfetim var   

İşim müşkildi artuḳ miḥnetim var (1359) 

 

Birisidür dedem biri nenemdür   

Birisi de kenı ̇̄ zden ḫoş ḳademdür (1360) 

 

Üç oġlum bir bacım bir balduzım var 

İki ḫırda sarı tėlli ḳızım var (1361) 

 

Tilkinin aile üyelerinden bahsetmesi, neden yemek aramaya çıktığının delilidir. Çok fazla kişinin 

onun eline baktığını düşünür. Tilkinin tüm bu aileye bakan kişi olması dikkat çekicidir. Baba 

figürü olarak ailenin geçiminden sorumlu gösterilir.  

 



85 

 

Tilkinin çocukları hakkında ek açıklamaya girilir. Özellikle onların açlıktan ağlayıp sızlandığı 

dile getirilir. Tilkinin harekete geçmesinde çocukların hâlinin onun üzerinde etkili olduğu 

görülmektedir: 

Uşaḳlardan biri acam dėyerdi 

Bu yüz batman ġam u ġuṣṣa yėyerdi (11) 

 

Dolayısıyla metinde aile fertlerinin adının geçmesi tilkinin ne derece zor durumda olduğunu 

belirtmesi açısından önemlidir.  

 

2.2.2.1.4.2. Diğer Kahramanlar 

Sadece adının anılması ile geçen çeşitli dekoratif kahramanlar bulunmaktadır. Müezzin, metinde 

çeşitli yerlerde geçmektedir. Tilki, müezzinin ezan okumasını horozun sesine benzetir. “Cüce” 

olarak adlandırılan tavuk yavrusu civcivler, özellikle tilkinin hayal ettiği avlardan başlıcasıdır. 

Tilki, açlıktan kendinden geçtiği anlarda bu hayvanları düşünmekten kendini alıkoyamaz. 

Hikâyede tilkinin avlamayı dilediği bir başka hayvan tavuktur. Horoz da bir başka hayalidir. 

Burada adı geçen tavuk ve horoz, metinde özel olarak diyaloğa girdiklerinin dışında kalanlardır. 

Etli piliçler de tilkinin hayalini süsler. Köpekler ise sözüne güvenilmeyen olarak nitelendirilir. 

 

Metinde Allah, çeşitli sıfatlar ve diğer isimleri ile anılır. Genellikle “Kirdigâr” ve “Perverdigâr” 

olarak geçmektedir. Metinde kalabalıktan halk olarak bahsedilir, halkın çekildiği yerler sessiz 

sakin tasvir edilir. İnsanlar için “Âdemoğlu” adlandırılması yapıldığı da görülmektedir. 

Kadınlardan söz edildiğinde “avrat” olarak anılmaktalardır. Metinde ibadetini gerçekleştirmiş 

bilge kişiler “hacı” ve “Kerbelayi” olarak geçmektelerdir.  

 

Metinde tilkinin kurt ile olan sohbetinde kurdun anlattığı hikâyedeki kişiler ise “gelin”, “oğlan”, 

“civan” gibi genel adlandırmalarla geçer. Tilki ve kurdun tuzağa düştüğü yerde ise tuzak “kuyruk” 

ile adlandırılır.  

 



86 

 

2.2.2.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Kahramanlar 

2.2.2.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Kahramanlar 

Bu hikâyede iki ana kahraman bulunur, kahramanlar hakkında ayrıntılı bilgi verilmez kim 

olduklarından söz edilerek olay anlatılır. Neriman, genç ve saf bir delikanlıdır. Bu gençliğinin 

bilgisizliği üzerine metinden ders çıkarılması amaçlanır. Karısını evde yalnız bırakıp sefere 

çıkması yanlış olarak görülür: 

Çıḫub ėvden ʿayālin ḳoydı yalḳuz 

Ne bir yoldaş ne bir mūnis şeb u rūz (117) 

 

Neriman’ın karısı ise özel bir ada sahip değildir, bu nedenle ondan hareketle genel olarak kadınlar 

hakkında bir yargıya varıldığından söz edilebilir. Neriman’ın karısı ikiyüzlü, yalancı ve hilekâr 

olmakla beraber işveli, kocasını aldatmaktan çekinmeyen bir kimsedir. Hikâyenin girişinde 

güzelliği ile dillere düştüğü anlatılır. Karısının hilekârlığı, kocasının sefere çıkma fikrini abartılı 

şekilde desteklemesinde kendini gösterir: 

Bi-ḥamdi’llāh dedem pākdur nenem pāk 

Ḫayālün gėtmesün gėc ėyleme bāk (114) 

 

Karısı, kocası evden gittiği vakit süslenir ve günlerini halkın erkekleri ile geçirir. Keza bir yılı bu 

şekilde eğlenerek geçirmiştir. Kocası bir yılın sonunda yolculuğundan döndüğünde karısı 

hakkında çıkan dedikodulara inanmaz yine de tetkik etmek ister, bu sözlere ilk andan inanmaması 

karısına olan inancı dikkat çekicidir: 

Ḫayāl ėtdi bu emri ėde taḥḳı ̇̄ ḳ 

Ki lāzımdur bu cür işlerde tedḳı ̇̄ ḳ (141) 

 

Neriman, karısının hâlini gözüyle görmesine rağmen yine de ona çıkan dedikoduları sorar. Bunun 

üzerine karısı tüm durumu açıklar. Kocası ona ne derse desin umursamaz. Karısının bu açık 

sözlülüğü karşısında Neriman onu boşar. Karısının savunması, kocasının onu bir yıl yalnız 

bırakması üzerinedir.  



87 

 

 

Sonuç olarak bu hikâyede iki kahraman üzerinden kısa bir olay anlatılmıştır. Erkek, gençliği ile 

bilgisiz ve saf görülürken; kadın, yalancı ve ikiyüzlüdür. Metindeki mesaj, erkeğin karısını bu 

kadar uzun süre yalnız bırakmasının yanlışlığı üzerinedir. Kahramanlar, gerçek hayattaki erkek 

ve kadın davranışları için uyarı amaçlı yazılmış tiplerdir.  

 

2.2.2.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Kahramanlar 

Bu hikâyenin ana kahramanı bir erkektir, iki karısının bulunduğu belirtilir. Kahramanlar hakkında 

ayrıntılı bilgi verilmez, adları dahi yoktur. Aralarında geçen kısa bir olay anlatılır. Adam fakir, 

malı mülkü olmayan bir kimse olarak tanımlanır. İki karısından biri “nahoş” olarak adlandırılır. 

Bunun nedeni hayatından mutlu olmaması, kocasından dert yanması, yaptığı hizmetin karşılığını 

görememesi dolayısıyladır. “Çıplak” olarak adlandırılan karısı ise yeni kıyafet istemektedir. 

Kocasının parası olduğunda dahi ona bir şey almayıp bahane bulmasına kızgındır. Nihayetinde 

adamın iki karısı da kocasından bir şeyler bekleyen kimseler olarak çizilmiştir. Bu beklentileri de 

onların lakapları olarak verilmiştir: 

Musallaṭ oldılar ol bı ̇̄ -nevāya 

Her ikisi gelüb dād u her aya (441) 

 

Adam ise bu dertlerine bir çare bulmak için kurnazlık eder. Soyunur ve iki karısı ile birlikte olarak, 

geceyi geçirir. Bunun onu çözüme ulaştırdığı görülür çünkü iki karısı da hâlinin artık iyi olduğunu 

belirterek şikâyet etmeyi keserler. Adamın bulduğu çözümün akıllıca olduğu metinde savunulur.  

 

Sonuç olarak metindeki üç kahraman da verilmek istenen mesaj için kullanılmış tiplerdir. Bir 

adamın birden fazla evlenmesinin yanlışlığı vurgulanır. Zira kadınların beklentilerinin çok 

olduğuna dikkat çekilir.  

 

 



88 

 

2.2.2.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Kahramanlar 

Bu hikâye aslında bir durumdan ibarettir. Metinde, öncesinde anlatılan iki kadınla evlenmenin 

yanlışlığı üzerine nasihatleri bir mollanın okuduğu aktarılır. O sırada yanında bulunan kadının ise 

bu sözleri beğendiği belirtilir. Olaya bağlı bir hikâye gelişmediği için sadece iki tipten hareketle 

önceki anlatının onaylaması gerçekleştirilmiştir. 

 

2.2.2.2.4. Dervişin Hikâyesinde Kahramanlar 

Bu hikâye, bir önceki hikâyede kadınlar hakkında yazılanları okuyan mollaya karşı yazılmıştır. 

Ana kahraman bir derviştir, bu derviş aşk ilmine hâkim, usta bir kimse olarak sunulmuştur. Nefsin 

arzularını terk etmiştir, fakirliği övüncü benimsemiştir. Örnek bir Hak ehli niteliğinde 

anlatılmıştır. Derviş, mollanın bir adamın iki karısı olmasının yanlışlığı üzerine fikir belirtmesine, 

asıl kendisinin bin karısı olduğunu iddia etmesiyle karşı çıkar. Bu fikirleri öne sürürken mollanın 

dünya bağlarını kesmemesini yadırgar. Molla bunun üzerine dervişten yardım diler. Hikâye 

sadece bu durumdan ibarettir, ana kahraman derviş Hak ehli olarak kendi düşüncesinin 

savunuculuğunu yapar. Molla olarak belirtilen kişinin görece bilgisizliği vurgulanır. İki tipin 

karşılaştırması üzerinden mesaj verilmek istenmiştir.  

 

2.2.2.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Kahramanlar 

Bu hikâye kısa bir durumdan ibarettir. Yolcu bir kimse vardır, bu kimsenin yoluna çıkan kendisine 

konuk olmasını isteyen bir başka kimse bulunur. Adamın bu çıkışı, yolcunun atından düşmesine 

neden olur. Hikâyedeki iki tip sessizliğin, boş yere konuşmamanın değerini ispat için yaratılmış 

temsillerdir.  

 

2.2.2.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Kahramanlar 

Bu hikâyenin ana kahramanı Hoy şehrinde bulunan bir oğlandandır. Bu oğlan, annesinin ölmesini 

diler, babasının bir başka kadın ile evlenmesini kötü emelleri için ümit eder. Oğlanın saf kötülük 

duygusu ile donandığı görülmektedir, bu nedenle ceza bulması da gecikmez. Bu bedduası ters 

teper babası ölür, annesi bir başka adamla evlenir, bu adam da oğlanı kendi kötü emelleri için 

kullanır. Metindeki oğlanın cezalandırılması onun dileğine sahip bir başkası ile yansıtılarak 

giderilmiştir. Bu şekilde empati yapılarak cezanın etki gücü artmıştır.  Hikâyedeki kahramanlar, 

beddua ve kötü düşüncelerin yanlışlığının temsilleridir.  



89 

 

   

2.2.2.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Kahramanlar 

Bu hikâyede iki ana kahraman bulunur. Kahramanlar hakkında ayrıntılı bilgi verilmez, birisinin 

molla diğerinin hırsız olduğu belirtilir. Molla fakir bir kimsedir, sarık yerine başına bir parça bezi 

dolamıştır; yeni bir sarık alacak parası yoktur. Sarığın dolgun gözükmesi için içini çer çöple 

doldurmuştur. Bu durum mollayı üzmektedir:  

İşıgı özge ḫalḳı yandururdı   

İçi mollānı çoḫ odlandururdı (1575) 

 

Hırsız, mollanın yolunu kesen bir eşkıyadır. Molla ile atışmasında, her ikisinin de kurnazca akıl 

oyunları oynadığı göze çarpar. Hırsız, mollanın tüm kınamalarına rağmen yaptığından geri 

durmaz; mollayı soyar, en son sarığına da el koyar. Molla, hırsız gittikten sonra sarığı ona helal 

eder çünkü içinin dolu olmadığının farkındadır. Hırsız ise sarığın görüntüsüne aldanıp sevinmesi 

rağmen içine baktığında gördüğünden kederlenir.  

 

Metindeki hırsız, içini bilmeden bir şeyin görüntüsüne aldanmanın yanlışlığını temsil eder. Molla 

ise görüntüde hoş ama içten boş olmanın temsilidir. Her iki kahraman da bu mesaj için 

oluşturulmuş tiplerden ibarettir.  

 

2.2.3. Anlatı Ögeleri 

Halhâlî’nin Saʻlebiyye mesnevisinin anlatı ögeleri bu başlık altında; zaman, mekân ile bakış açısı 

ve anlatıcı olarak incelenecektir. Metnin sade bir üslupla kısa bir şekilde yazılması dolayısıyla 

anlatı ögeleri çok kompleks bir içeriğe sahip değildir. Bu bölümde de daha önceki tutum devam 

ettirilecek; çerçeve hikâye ve ikinci düzey hikâyeler ayrı ayrı olarak ele alınacaktır. Hikâyelerin 

arasında bulunan nasihat bölümleri anlatı içermediği için muaf tutulmuştur.  

 



90 

 

2.2.3.1. Bakış Açısı ve Anlatıcı 

2.2.3.1.1. Çerçeve Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Metnin ana hikâyesi olan tilki anlatısında anlatıcı, tilkinin belirli bir zamanda başından geçen 

macerayı baştan sona okuyucuya aktarır. Bu anlatımda tilkinin ve diğer kahramanların duygu ve 

düşüncelerini okuyucuya betimleyerek metni daha etkili kılar. Anlatımda tilki asıl ana kahraman 

olarak kalır, diğer kahramanlar hikâyeye eklenir ve çıkarlar. Dolayısıyla metinde en çok tilkinin 

duygu durumu irdelenir ve okuyucuya yansıtılır. 

 

Anlatmaya bağlı metinlerde bakış açısına bağlı üç temel anlatıcı tazı bulunur: Gözlemci anlatıcı, 

özne anlatıcı, çoğul anlatıcı. Gözlemci anlatıcı ise kendi içinde yaklaşım şekillerine göre; nesnel 

tutumlu gözlemci anlatıcı, öznel tutumlu gözlemci anlatıcı ve tanrısal konumlu gözlemci anlatıcı 

olmak üzere üçe ayrılmaktadır (Çetin, 2019, s. 106-116).  

 

Hikâyenin girişinde ve olayların ilerletilmesinde ağırlıklı olarak kullanılan anlatım tarzı, gözlemci 

anlatıcının tanrısal konumlu gözlemci anlatıcı şeklidir. Zira tanrısal konumlu anlatıcı; kişilerin 

ruh dünyalarına, zamanın öncesi, şimdisi ve sonrasına hâkim bir bakış açısına sahiptir (Çetin, 

2019, s. 110). Metindeki anlatıcı, özellikle tilkinin iç dünyasını derinlemesine bilmektedir. Onun 

neyden dolayı üzüntü duyduğunu, sıkıntı çektiğini anlamaktadır. Metindeki diğer kahramanlar, 

hikâyede görece az yer aldıkları için duygu ve düşünceleri verilecek kadar yer edinmezler. Sadece 

metindeki diyaloğunun uzun olması dolayısıyla horozun duygu ve düşüncelerine yer verildiği 

görülmektedir: 

Ḫayālinde toyuḳ naḳşın çekerdi 

Baḫub ol naḳşa gözyaşın tökerdi (214) 

 

Yėtişdi istedi kėçsün oradan   

Özin çeksün o miḥnetlü serādan (1073) 

 

 



91 

 

Düşerdi ḫāṭırına ḳavm u ḳardaş 

Ėlerdi gözlerinden muttaṣıl yaş (1341) 

 

Ḫorūs-ı bı ̇̄ -nevā ḳaldı muʿaṭṭal 

Baḫub gördi üzüldi çāreden el (991) 

 

Ḫorūsın mevc-i ġam başından aşdı 

Gözi nā-geh o rūbāha sataşdı (662) 

 

Metinde tanrısal konumlu gözlemci bakış açısının bir diğer örneği, anlatıcının ilerideki 

olacaklardan haberinin olmasıdır. Bu nedenle olacaklara yönelik göndermelerde 

bulunabilmektedir:  

O dem ḳıldı tefażżul Ḥayy-ı aʿlām 

Ḫalāṣ olmaḳ yolını ėtdi iʿlām (1066) 

 

Ḳabūl ėtdi naṣı ̇̄ ḥat düşmeninden 

Olub ġāfil onun mekr ü feninden (1102) 

 

Sözün anla ḳarovul ḳoy sözive 

Olur rāciʿ bu nefrı ̇̄ nün özive (1143) 

 

Hikâyenin anlatımında temel anlatım tarzını oluşturan bir diğer bakış açısı, özne anlatıcı tarzıdır. 

Bu anlatım tarzında kişi, başından geçenleri, bizzat yaşadıklarını, gördüklerini izlediklerini, 

duygu ve düşünlerini, yorumlarını kendisi anlatır. İç konuşmalara başvurur, birinci tekil şahıs ile 

konuşur (Çetin, 2019, s. 112). Metinde tilki; annesi, karısı, horoz, tavuk ve kurt ile karşılıklı 



92 

 

diyaloğa girer. Bu diyaloglarda kahramanlar kendi ağızlarından konuşarak metni ilerletirler. Hem 

birbirleri ile diyalog kurarlar hem de kendi kendilerine iç konuşma yaparlar: 

Mene raḥm ėyle ėy Ḫallāḳ-ı ʿālem 

Atam anam uşaḳlarım cehennem (576) 

 

Oruc her kim yėse dustaḳa sallam 

Dutub küffāra seni ondan allam (985) 

 

Nihāl-i bāġ-ı ʿömrim oldı bersiz 

Amān öldüm ferikler ḳaldı ersiz (695) 

 

Ne cür şāhid buyursan men getürrem 

Bu sāʿatde ḥużūrıva yėtürrem (965) 

 

2.2.3.1.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Bakış Açısı ve Anlatıcı 

2.2.3.1.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Bu hikâyede anlatıcı, hikâyeye gözlemci bakış açısı ile giriş yapar. Kahramanları tanıtır, özellikle 

Neriman’ın karısını betimlerken öznel tutumlu bir yaklaşım benimsediği göze çarpmaktadır. 

Diğer bir yandan tanrısal bakış açısı ileride olacakları bilip önceden uyarması da görülmektedir: 

Ḳażā-rā kėçdi bir müddet aradan 

Ḳulaḳ vėr gör ne baş vėrdi ḳażādan (104) 

 

Bir diğer anlatım şekli kahramanların kendi dilinden konuşması ile gerçekleşir. Özne anlatıcı 

birinci tekil şahıs ile hem kendi hâlinden bahseder hem de birbirleri ile diyaloğa girerler. 

   



93 

 

2.2.3.1.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Bu hikâyenin girişinde gözlemci anlatıcı kahramanları tasvir eder; ne hâlde olduklarını, 

isteklerinin neler olduğunu öznel bir tutumla aktarır. Sonrasında konuşma kahramanlara geçer, 

kendi dertlerini birinci ağızdan özne anlatıcı olarak dile getirirler. 

 

2.2.3.1.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Bu hikâyede ilk olarak özne anlatıcı konumunda olan yazar konuşmaya başlar, sonrasında 

gözlemci bakış açısı ile anlatacağı hikâyenin girişi yapılır. Anlatıdaki molla ve kadın ise kendi 

ağızlarından konuşturularak hikâye sonlanır.  

 

2.2.3.1.2.4. Dervişin Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Bu hikâyede anlatı gözlemci anlatıcı ile başlar, derviş tanıtılır. Dervişin ne kadar Hak ehli bir 

kimse olduğu uzun uzun betimlenir. Sonrasında söz dervişe verilerek özne anlatıcı olarak 

konuşur. Son olarak yazar dervişten yardım dilenir ve anlatı sona erer. 

  

2.2.3.1.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Hikâyenin girişini özne anlatıcı konumunda olan yazar yapar. Sonra gözlemci konuma gelerek 

seyahat hâlindeki bir adamın yaşadıklarını dile getirir. Yolcu ve ondan konuk olmasını isteyen 

adam arasındaki diyaloglar, kahramanların kendi ağzından aktarılır.  

 

2.2.3.1.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Hikâyenin girişini özne anlatıcı konumunda olan yazar yapar. Sonra gözlemci konuma gelerek 

Hoy şehrinde bulunan oğlandan bahsederek konuyu devam ettirir. Oğlan, birinci ağızdan 

konuşturulur, isteklerinden söz edilir. Anlatıcı, tanrısal konuma gelerek ileride olacaklara uyarı 

verebilmektedir: 

Ġaraż nefrı ̇̄ ni ėtdi ʿaks-i teʾs̠ı ̇̄ r 

Ḳulaḳ vėr gör ne işler gördi taḳdı ̇̄ r (1151) 

 



94 

 

Hikâyenin sonunu anlatıcı gözlemci olarak ilerletir ve oğlanın yaşadıklarından söz ederek anlatıyı 

bitirir.  

 

2.2.3.1.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Bakış Açısı ve Anlatıcı 

Hikâyenin girişini özne anlatıcı konumunda olan yazar yapar. Sonra gözlemci konuma gelerek 

fakir mollanın hâlinden söz eder. Molla ve hırsızın aralarındaki konuşmalar özne anlatıcı ile 

birinci ağızdan konuşturularak verilir. Hikâyenin sonu ise yine gözlemci bakış açısı üzerinden 

verilir.  

 

Sonuç olarak Halhâlî, Saʻlebiyye mesnevisinde anlatıcı ve bakış açısı olarak iki temel yöntemi 

kullanmıştır. Tilki hikâyesinde çoğunlukla kendi varlığı hissedilmez, gözlemci anlatıcı olarak 

hikâyeye giriş yapar, olayları ilerletir. Kimi zaman ise tanrısal konuma gelir ve ileride olacaklara 

yönelik imalarda bulunur. İkinci yöntem ise kahramanların kendi ağızlarından konuşturulması ile 

gelişen özne anlatıcıdır. Bu yöntem metnin büyük bir bölümünü oluşturur. İkinci düzey hikâyeler, 

Halhâlî’nin nasihatte verdiği fikre örnek teşkil eden anlatılardır. Bu nedenle hikâyelerde kendi 

varlığını daha çok hissettirir. Bu hikâyelerde de yine aynı yöntemleri kullanarak gözlemci ve özne 

anlatıcı tekniğini devam ettirir.  

 

2.2.3.2. Zaman 

2.2.3.2.1. Çerçeve Hikâyede Zaman 

Ana hikâye olan tilki anlatısında olay zamanı, tilkinin hayatından belirli bir süreyi kapsamaktadır. 

Hikâye, tilkinin aç kalması üzerine evinden ayrılması ile başlar, yemek bulmasıyla sonlanır. Bu 

nedenle zamanın tilkiye endeksli işletildiği görülmekle beraber çok uzun bir süre geçmediği 

anlaşılmaktadır. 

 

Geleneksel anlatılarda zaman unsuruna çok önem verilmez, zaman daha çok soyut ve genel 

planda kalır, yuvarlak ve belirsiz ifadelerle yer bulur. Dolayısıyla olayın ne zaman başlayıp ne 

zaman sona erdiği, hangi zaman diliminde cereyan ettiği, gerçekçi zaman unsuruna bağlı kalıp 

kalmadığı çok belirgin ve net değildir (Çetin, 2019, s. 129). 

 



95 

 

Hikâyenin girişinde zamandan ayrıntılı söz edilmez, sadece tilkinin bir aydır aç olduğu bildirilir. 

Sonrasında etrafta yemek araması ama hiçbir şey bulamaması aktarılır fakat sürecin ne kadar 

sürdüğü belirtilmez. Bu bölüm daha çok tilkinin tanıtılmasını, gireceği maceranın nedenini sunar. 

Sürecin sonlanması vatandan ayrılma fikri ile biter. Dolayısıyla metinde, olayların zincirleme 

ilerleyişi üzerinden zaman kurulur ve ileri yönde işleyerek kronolojik gelişir.  

 

Metinde olaylar geniş zaman fiilinde gerçekleşir, geçmişe yönelik anlatılar ise geçmiş zaman fiili 

ile verilir. Bu nedenle fiilin zamanın belirlemesinde kullanıldığı görülmektedir. Zira anlatma 

esasına dayalı metinlerde fiiller vasıtasıyla ifade edilen zamanın arkasında vaka veya vaka 

zincirinin meydana getirdiği bir zaman dilimi mevcuttur (Aktaş, 1991, s. 118).  

 

Hikâyenin gelişme ve sonlanma bölümünde, tilkinin yolda olduğu vakitlerde zaman hızlı bir 

şekilde ilerlemeye devam eder. Horoz, tavuk, kurt ile diyaloğa girdiği anlarda ise zaman adeta 

yavaşlar, diyalogların uzunluklarına göre zamanın genişlediği izlenimi verir. Tüm bu süreçler için 

dakika dakika tespitler yapılmaz, akış içerisinde olaylar aktarılır. 

 

Hikâyenin ara noktalarında, diyalogların olmadığı, tilkinin yolda olduğu vakitlerde zaman üzerine 

daha çok yargı bulunur fakat süreci belirten net ifadeler değillerdir. Daha çok tasvirler üzerine 

kurulu anlatımlardır: 

Gezerdi daġları mānend-i āhū 

Dėyerdi dem-be-dem peyveste yā hū (566) 

 

Ḫulāṣa çün ėşitdi bu ṣadānı 

Sesin dalınca gėtdi bir zamānı (603)  

 

Yėtişdi kende bir ārām dutdı (dinlenme) 

Kėçen miḥnetlerin yek-ser unutdı (610) 



96 

 

 

Dolandı bes ki baġrı ḳana döndi   

Yolı nā-gāh ḳabristāna düşdi (1072) 

 

Dėyüb aġlardı çoḫ gezdi dolandı   

Pozuldı ṭāḳatı gėtdi dayandı (1192) 

 

Hikâyenin kimi bölümlerinde ise gün içerisindeki zamandan söz edilir. Sabah mı, akşam mı, öğle 

vakti mi olduğunun bilgisi verilir: 

Gelüb cevlāna ḳaçdı yorta yorta 

Yėtürdi özini kende gün orta (609) 

 

Gėdüb gündüz gėce geldi araya  

Cihānı basdı ẓulmet mis̠l-i sāye (661) 

 

Ḳaranluḳ çökdi ʿālem oldı ẓulmet 

Gėceden kėçdi tā bėş altı sāʿat (143) 

 

Zamanı belirtmek için en çok kullanılan ifadelerden birisi de “o vakit, o saat, o an” gibi kalıp 

sözcüklerdir. Zamanı ileri sararak olay zincirinin ilerlemesine katkı sağlarlar. Zira bu ifadeler de 

zamanın belirsizliği sürmektedir: 

O demde naḫl-i iḳbāli per açdı 

Hevesden bülbül-i ḥāli per açdı (613) 

 



97 

 

O dem ḳıldı tefażżul Ḥayy-ı aʿlām 

Ḫalāṣ olmaḳ yolını ėtdi iʿlām (1066) 

 

Ḫorūs ol dem ėşitdi bu ṣadānı 

Aḳacda geldi ḳıldı şādımānı (1127) 

 

O sāʿatde açıldı bāb-ı raḥmet 

O bı ̇̄ -kes tülkini tapdı saʿādet (584) 

 

Ucaldı tāzeden bir ses o sāʿat 

Ki dur ėy ḫaste-i derd-i mecāʿat (1217) 

 

2.2.3.2.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Zaman 

2.2.3.2.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Zaman 

Bu hikâyede olay zamanı belirsiz başlar, Neriman ve karısı tanıtılır. Sonrasında aradan bir müddet 

geçtiği ifade edilir. Böylelikle süreç ileri sarar, Neriman’ın sefer fikrine düşüp yola düşmesi 

belirtilir. Karısının evde yalnız kalış süreci böylelikle başlar: 

Bėş on gün kėçdi oldı adı cında 

Adı meşhūr olub o baş içinde (134) 

 

İlerleyen süreçte kadının evde diğer adamlarla nasıl zaman geçirdiği anlatılır. Bu sürecin 

uzunluğu, gece gündüz günler boyunca ile ifade edilmiştir. Zira Neriman bir yıl sonra evine 

dönmüştür: 

Bir il kėçdi eri geldi seferden 

Ėşitmişdi sözi bėş on neferden (140) 



98 

 

 

Neriman’ın eve döndükten sonra gece, evini dışarıdan seyretmesi, bir yere gidip geceyi 

geçirdikten sonra ise karısına hâlini sorması ve olayları öğrenmesi ile metin sona erer. Dolayısıyla 

hikâye, Neriman’ın karısı ile evlenmesi beraberinde geçen bir yıldan oluşmaktadır. 

 

2.2.3.2.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Zaman 

Bu hikâyede olay zamanı belirsiz başlar, fakir adam ve iki karısı tanıtılır. Nahoş karısının kocasına 

sözünden otuz yıl evli olduğu anlaşılmaktadır: 

Otuz ildür ki zaḥmet çekmişem men   

Yėyüb ḫūn-ābeler ėv tikmişem men (445) 

 

Olayların bir gün içinde gerçekleştiği anlaşılmaktadır. Zira karısı, kocasına sabah derhal 

dertlerine derman bulmasını ister: 

Gėce kėçsün seḥer ʿazm-i sefer ḳıl 

Bize bu zaḥmeti tı ̇̄ z muḫtaṣar ḳıl (455) 

 

Bunun üzerine adam iki karısına oyun kurar ve sabah olduğunda iki karısı onun gitmesini 

istemezler. Hikâye burada sona erer.  

 

2.2.3.2.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Zaman 

Bu hikâyede olayın zamanı belirsizdir. Bir mollanın bir zamanda kadınlar hakkında anlatıları 

okumasından söz edilir. O arada iş dokuyan kadının ise bu sözleri beğenmesi aktarılır. Dolayısıyla 

anlatının anlık geliştiğinden söz edilebilir.  

 



99 

 

2.2.3.2.2.4. Dervişin Hikâyesinde Zaman 

Bu hikâye, bir önceki molla ve kadının konuşması anlatısına bağlıdır. İkisinin konuşması 

sırasında oradan geçen bir dervişten söz edilir. Zaman yine belirsizdir. Uzun uzun derviş tanıtılır, 

kadınlar hakkında anlatılara karşı düşüncesini ifade eder ve hikâye sona erer.  

 

2.2.3.2.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Zaman 

Bu hikâyede olayın geçtiği zaman belirsizdir. Bir adamın bir zamanda bir yerden yolcu olarak 

geçtiği ifade edilir. O anda bir başkasının ondan konuk olması istemesi üzerine adamın atından 

düşmesi ile hikâye biter. Olay anlık gelişir.  

 

2.2.3.2.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Zaman 

Bu hikâyede olayın zamanı belirsizdir. Bir vakitte Hoy şehrinde yaşayan bir oğlandan bahsedilir. 

Belirli bir sürenin ardından babasının öldüğünden söz edilir: 

O günlerde düşüb öldi atası   

Atası öldi dul ḳaldı anası (1152) 

 

Bu sürecin sonunda annesinin bir başka adamla evlendiği belirtilir. Bu adamın gece oğlanın 

annesi, gündüz oğlanla vakit geçirdiği aktarılarak hikâye sonlandırılır.  

 

2.2.3.2.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Zaman 

Bu hikâyede olay zamanı belirsizdir. Fakir bir molla tanıtılır, bez parçasını sarık yapması anlatılır. 

Sonrasında bir yere gitmek için yola çıktığı belirtilir. Ansızın hırsızla karşılaşması ile olaylar 

gelişir. Hırsızın mollayı bırakmasının ardından ileride bir mesafede sarığın içini fark etmesi ile 

hikâye sona erer. Dolayısıyla anlatının bir gün içerisinde, bir iki saatte gerçekleştiği varsayılabilir. 

Zaman adına bir bilgi verilmese dahi anlatım şekli zamanın ne kadar ilerlediği fikrini vermektedir 

ki bu sıklıkla kullandığı bir yöntemdir.   

 

 



100 

 

Özellikle ikinci düzey hikâyelerin girişinde ve mesnevinin ilk beytinde zaman, anlatma zamanı 

ile verilir. Anlatma zamanı; olayların birisi tarafından öğrenilip anlatıldığı, okuyucuya aktarıldığı, 

okuyucuya sunulduğu, eserin yazıldığı zamandır. İki şekilde gerçekleşir; anında aktarma ve 

sonradan aktarma (Çetin, 2019, s. 133). Halhâlî, anlatacağı hikâyelere giriş yaparken genellikle 

“rivayet edilen hikâye” olduğunu belirtir. Bu nedenle sonradan aktarma yöntemini kullandığı 

söylenebilir: 

Bėle naḳl ėyleyüb Mı ̇̄ rzā Falānı ̇̄  

Kelāmı doġrıdur yoḫdur yalanı (1) 

 

Ḳulaḳ vėr tā dėyüm birce ḥikāyet   

Ėdübdür Mollā Gül Mı ̇̄ rzā rivāyet (1144) 

 

Ḫulāṣa naḳl ėdüb bėle erenler 

Rivāyet gülşeninde gül derenler (1322) 

 

Ḫayālime yėtişdi bir ḥikāyet 

Münāsibdür sene ėylüm rivāyet (1570) 

 

Sonuç olarak Halhâlî’nin Saʻlebiyye mesnevisinde zaman, anlatma zamanı ve olay zamanı olarak 

ikiye bölünmüştür. Halhâlî’nin metinde kendini göstermesi; hikâyelere girişi, nasihatlerde 

bulunması, eseri sonlandırması anlatma zamanını göstermektedir. Olayların kurgu zamanı ise bir 

başka boyutta gerçekleşir. Olayların zamanının anlatımı, geleneksel tarza uygun olarak belirsiz 

ve metinde işlevi yoktur.  

 



101 

 

2.2.3.3. Mekân 

2.2.3.3.1. Çerçeve Hikâyede Mekân 

Ana hikâye olan tilki anlatısında mekân, tilkinin macerasının geçtiği yerlerdir. Mekânlar 

çoğunlukla açık mekân olma özelliği gösterir. Çünkü hikâye, bir nevi yol anlatısıdır. Tilki 

evinden, vatanından ayrıldığından itibaren yollardadır. 

 

Mekân, roman türünde önemli bir unsur olarak görülmektedir. Çünkü olayların sunulmasında, 

gelişmesinde, kişilerin kişiliklerinin belirlenmesinde yönlendirici, belirleyici bir işlevinin olup 

olmadığı üzerinde durulur; mekânın insan üzerindeki etkisi incelenir. Fakat geleneksel anlatı 

türlerinde mekân unsuruna bu kadar önem verilmemektedir (Çetin, 2019, s. 135). 

 

Çerçeve hikâyede mekân, açık mekân ve kapalı mekân olarak ayrılmamıştır. Zira kapalı mekân 

denilebilecek bir yer yoktur, hikâyenin girişinde tilkinin evinden ziyade bulunduğu şehir 

üzerinden anlatı gerçekleştirilir. İncelemede mekânlar, hikâyedeki sırasına göre yer bulur. 

Mekânlar, mesnevide olayın yaşandığı yer olma özelliği ile kalır. Derinlemesine tasvir ile 

okuyucunun hayalinde canlandırılmaya çalışılmaz. 

 

Tilki hikâyesinde geniş anlamda ilk mekân vatanı, İsfahan’dır. Metnin ikinci beytinde tilkinin 

burada yaşadığı belirtilir: 

Ki bir tülki diyār-ı Iṣfahānda 

Ki yaʿnı ̇̄  ġayret-i mülk-i cihānda (2) 

 

Tilki, İsfahan’da her yeri karış karış gezmiştir; her köşesine, dar sokağına girmiş fakat derdine 

çare bir lokma bulamamıştır. Bundan dolayı bu yerden ayrılarak dışarılarda yemek aramayı aklına 

koyar. İsfahan, metinde geniş bir yer olarak tasvir edilse de bu mekân tilki için acı verici olmaya 

başlamış, dar gelmiştir. Geniş mekânın kahramana dar gelmesi onun sıkışmışlık duygusundan 

gelmektedir: 

 



102 

 

Muvāfıḳ görmeyüb devr-i cihānı 

Görüb lābüd rıżā vėrdi rıżānı (294) 

 

İsfahan, tilkinin vatanıdır; bu ifade birçok kez metinde tekrar eder, önemi tekrar tekrar vurgulanır. 

Vatan ile ev birbirine eşleştirilir, tilki vatanından bahsederken aslında evini, evinden hareketle ise 

ailesini kasteder. Bu nedenle mekânın kişi ile ilişkisi kurulmaktadır. Gurbette kalmak ise metinde 

olumsuzlanır. Halhâlî’nin bu tavırla bir mesaj vermek istediği muhakkaktır, vatanından ayrılan 

kişinin başına çok iyi işlerin gelmeyeceği görülmektedir. Tilki, evinden yani vatanından 

ayrılırken çok hüzünlüdür, annesi ondan vatanını unutmamasını bekler, umutsuzluğa düştüğünde 

ise yine vatan hasretiyle yanar:    

Töküb ḳan yaş ürekden çekdi bir āh   

Vaṭandan el götürdi ḫᵛāh nā-ḫᵛāh (295) 

 

Ḳalub ġurbetde el çekme vaṭandan  

Beyābān içre yād ėyle çemenden (331) 

 

Eger indi vaṭan içre olaydım   

Ḳavim ḳardaş içinde cān vėreydim (1203)  

 

Tilki evinden ayrıldıktan sonra uzun bir süre mekânı yollar olur. Bu yollar üzerinde dağları, 

tepeleri aşar, av bulmak için ilerler. Böylelikle yollar, tilkinin bu yolculukta arayışının temsili 

niteliğinde uzayıp gider. Diğer bir yandan tilkinin yollara düşmesi, macerasının başlangıcı olur. 

Zira mesnevinin kahramanın tanıtımı niteliğinde olan ilk kısmı sona erer ve gelişme bölümü 

başlar. Metinde yolların tasviri hakkında yeterli bilgi verilmemektedir. Tilkinin vaziyeti 

üzerinden zorluğu hayal edilmektedir. Bir nevi kahramanın ruhsal fırtınalarının mekân üzerinden 

betimlendiği söz edilebilir: 

 



103 

 

Satın aldı ḳanad ṣarṣar yėlinden  

Alub ser-meşḳni daġlar sėlinden (565)  

 

Gezerdi daġları mānend-i āhū 

Dėyerdi dem-be-dem peyveste yā hū (566) 

 

Yollar, tilkinin kendiyle baş başa kaldığı yerlerdir. Burada kahraman kendi içine döner, Allah’a 

duaya başlar. Tilki yola girişinde amacı için dua eder, Allah’ın onu hedefine ulaştırmasını diler. 

Bu davranış mesnevide her defasında ödüllendirilir, karşısına mucizevi şekilde hedefi ortaya 

çıkar. Dolayısıyla yolda olan kimsenin Allah’a dönerek vuslata ulaşacağı mesajı alttan alta 

sezdirilir: 

Ėderdi secde ki Perverdigāra 

Ucaldurdı elin ki Kirdigāra (582) 

 

Zi-bes ki secde ḳıldı el götürdi  

Yėrile gögleri tenge getürdi (583) 

 

O sāʿatde açıldı bāb-ı raḥmet 

O bı ̇̄ -kes tülkini tapdı saʿādet (584) 

 

Tilkinin ilk mekânı horozun bulunduğu köy olur. Tilki, horozun sesini daha uzaktan yolda duyar 

ve sesi takip ederek buraya ulaşır. Mekânın tasviri hakkında bilgi verilmez, tilkinin burayı uzaktan 

görmesi aktarılır: 

Göründi nā-gehān bir kend uzaḳdan 

Nümāyān oldı ās̠ārı ḳabaḳdan (604) 



104 

 

 

Tilki bu köye öğlen vakti gelir, uzunca bir süre vakit geçirerek etrafı keşfeder. Mekânın tasviri 

üzerinde durulmaz, tilkiyi görmesi üzerine tilkinin tasvirine yer verilir. Odak nokta her defasında 

kahramanlar üzerindedir. Tilki burada havanın kararmasını bekler çünkü gecenin sessizliği ve 

tenha ortamından yararlanmak istemektedir. Dolayısıyla mekânın kalabalık olduğu imajı ön plana 

çıkmaktadır: 

Gelüb bir yaḫşı yėrde dutdı ārām 

Ki hı ̇̄ ç-kes bilmedi cüz ḥayy-ı aʿlām (625) 

 

Ḫulāṣa iş dolandı furṣat oldı 

Daġıldı ḫalḳ meclis ḫalvet oldı (678) 

 

Görüb aġyār içre bir ḳalem yoḫ   

ʿAcāʾib ḫalvet olmış ses selem yoḫ (679) 

 

Tilki horozu yakaladıktan sonra onu ağzına alarak tekrar yollara düşer. Horozun canı için yalvarıp 

konuşmaya başlamasından sonra olay diyaloglar üzerinden ilerler, uzunca aralarında tartışırlar. 

Bu kısımlarda mekândan söz edilmez. Keza metinde mekânın tasvirine dair bilgiler daha çok 

diyalogların öncesinde kendini gösterir: 

Alub aġzına dutdı rāh-ı ṣaḥrā 

Ne ḫār u ḫas bilüb ne seng-i ḫārā (682) 

 

Hevesden anlamazdı daş u topraḳ 

Ḳaçardı gāh diklenirdi ḳıvraḳ (683) 

 



105 

 

Tilki ve horozun macerasında önlerine çıkan mekân mezarlık olur. Mezarlığın tasviri üzerinde 

durulmaz, tilkiye çağrıştırdıkları dile getirilir: 

Dolandı bes ki baġrı ḳana döndi   

Yolı nā-gāh ḳabristāna düşdi (1072) 

 

Yėtişdi istedi kėçsün oradan   

Özin çeksün o miḥnetlü serādan (1073) 

 

Horoz, mezarlığa girince bağırıp çağırır burada yatan yüce kişiler için bir dua okumayı tilkiye 

dikte eder. Esasında bu horozun tilkiye bir oyunudur, tilkinin dinî ve vicdani duygularını 

etkileyerek kurtulmayı ümit eder. Mekânın özelliğini kullanarak kendine çıkış yolu bulduğu 

görülmektedir. Sonunda dua için ağzını açtığında horoz kendini kurtarır ve oradaki bir servi 

ağacına çıkar. Mekânda bulunan diğer yapılar hakkında bir bilgi verilmez.  

 

Tilki avını kaybedince yeniden yollara düşer. Yollar, tilki için belirsizliğin ve yakarışların mekânı 

olmaya devam eder. Hikâyede aynı örüntünün tekrar ettiği görülmektedir: Önce tilki yollara 

düşer, Allah’a yalvararak bir çıkış umar, mucizevi şekilde bir ses ona yol gösterir, tilki ona 

söyleneni yapar, hedefine ulaşır. Bu örüntü daha önce horozu bulmasında gerçekleşmiş, şimdi 

tavuğu bulması için de gerçekleşir, sonra da kurt için aynı yöntem tekrar eder. Böylelikle 

Halhâlî’nin belirli bir izlek yarattığı göze çarpmaktadır.  

 

Tilkinin ikinci mekânı tavuğun bulunduğu vadidir. Sadece bu yere gelmek için aşağı doğru yol 

aldığından bahsedilir. Vadi hakkında başka bir betimleme yapılmaz: 

Vėrüb tekye yėre durdı ayaḳa 

O yėrden sallanub geldi aşaḳa (1239) 

 

 



106 

 

Yėtüb bir derreye zār u dil-efgār 

Ne gördi bir damaḳlı kök toyuḳ var (1240) 

 

Vadide olaylar, tilkinin kendi hâlini anlatması üzerinden ilerler. Sonrasında tilkinin orada bir taş 

üstünde oturduğu ve tavuğu yediği anlatılır. Mekânın anlatımının yetersizliği kendini göstermeye 

devam eder. Metinde olaylar tilkinin rüyaya dalması, muhterem bir şahsı görmesi ile devam eder. 

Bu rüyada ona dağa çıkması ve orada kurdu kendisine yoldaş etmesi salık verilir. Bu yaklaşım 

daha önceki izleğin tekrar ederek devam ettiğini gösterir.  

 

Tilkinin üçüncü mekânı kurdun bulunduğu dağ başıdır. Metinde dağın tasvirinden ziyade tilkinin 

o dağa çıkmak için yaşadığı zorluklar üzerinden okuyucuya mekânın canlandırması sunulur: 

O sāʿatde durub dimdik ayaḳa   

Dutub yüz yollanub dırmaşdı daġa (1369) 

 

Biraz gėtdi yoruldı oldı ḫaste   

Ayaḳdan düşdi ol zār u şikeste (1370) 

 

Sürünürdi emeklerdi gėderdi   

Tıḫanub nāle vü feryād ėderdi (1371) 

 

Uçurum yėrleri gāhı ̇̄  çıḫardı   

Ayaḳ bend almayub birden aḫardı (1372) 

 

Dizi dizi çıḫardı ki gėderdi   

Başın bu daşa o daşa vırardı (1373)  



107 

 

 

Mekânın, kahramanların algılayışı üzerinden şekillenmesi mesnevide sıkça kullanılan bir 

yöntemdir. Esasında mekân tasvirinde, nesnel ve öznel tasvir olmak üzere iki yöntem 

kullanılmaktadır. Nesnel tasvirde mekân, en küçük ayrıntısına kadar uzun uzun betimlenirken 

öznel tasvirde daha çok kahramanın dikkatini çeken yerler abartılı ifadelerle duygusal bir 

yaklaşımla anlatılır (Çetin, 2019, s. 140-142). Halhâlî’nin metinde ikinci yöntemi benimsediği 

söylenebilir. Zira ilk yöntem daha ziyade realist romanların tasvir tarzı olarak kullanılmaktadır.  

 

Bir diğer yandan bu dağın zirvesine ulaşma isteği, tilkinin amacına ulaşma azminin temsili olarak 

görülebilmektedir: 

Daġın topraḳların başa elerdi   

Çekerdi āh āhū tek melerdi (1376) 

 

Bu ḥāletle dayanmub yol gėderdi   

Murāda yėtmeginde saʿy ėderdi (1377) 

 

Bu anlatım göstermektedir ki metinde mekân, içinde bulunduklarının tasviri ile değil de sadece 

varlığı ile hikâyede temsil gücü yaratır. Tilki evi olarak vatanını görür, yollar onun için arayışın 

gerçekleştiği yerlerdir, vadide yaşadıkları vicdan azabı ile sonuçlanır, dağa çıkarak ise kurtuluşa 

yani yola çıkmasındaki amaca ulaşır. Dolayısıyla kısacık hikâyede mekânın akıllıca etkili 

kullanıldığı kahramanın duygu ve düşüncelerine zemin oluşturduğu söylenebilir.   

 

Tilki dağın zirvesinde kurdu bulduktan sonra olaylar burada diyaloglarla gerçekleşir. Sonrasında 

beraber yola çıkarlar, yolda tuzağı bulurlar ve tilki sonunda hedefine ulaşır. Hikâye böylelikle 

sona erer. 

 



108 

 

2.2.3.3.2. İkinci Düzey Hikâyelerde Mekân 

2.2.3.3.2.1. Neriman ve Karısının Hikâyesinde Mekân 

Bu hikâyede geçen mekân, girişte belirsiz verilir. Karı-koca olan iki kahraman tanıtılır, nerede 

oldukları söylenmese de evlerinde olduğu varsayılır. Çünkü Neriman yolculuğa çıkmayı düşünür, 

dolayısıyla evinden başka bir yere gidecektir. Zira Neriman, karısına evde kalmasını tembihler: 

Ėşit ʿarżımı özge söz ėşitme   

Otur ėvde durub ḳonşuya gėtme (108) 

  

Olaylar, Neriman’ın ve karısının evinde gerçekleşir. Fakat evin betimlemesi metinde verilmez, 

sadece varlığından söz edilir. Neriman’ın karısının evde yalnız kalınca diğer erkekleri ağırlaması 

anlatılır. Erkekler, evin bulunduğu mahalleden kimselerdir. Neriman bir yıl sonra yolculuktan 

dönünce dedikoduları işitmesi üzerine evin bacasına çıkar, olayları kendi gözüyle görmek ister: 

Gelüb çölden ėvine dil-şikeste 

Çıḫub damına gėtdi baca üste (144) 

 

Metinde evdeki erkekler, orduluk olarak betimlenir. Karısı ise bu orduluğun ortasında ayakta 

durmaktadır. Karısından ve ortamdan hareketle mekânın tasviri bu beyitlerdedir:  

Ḳurulmış ṣaḥn-ı meclisde semāver   

Ayaḳ üste ʿayāli mihr-i ḫāver (147) 

 

Hikâyenin sonunda Neriman’ın geceyi bir başka yerde geçirdiği belirtilerek, sabah vakti eve 

gelmesi aktarılır. Karısı ile konuşması ve boşanma ilanı verilir. Bu metnin ana ve tek mekânı, 

Neriman ile karısının evidir. Tüm olay burada, kapalı mekânda gerçekleşir.  

 

2.2.3.3.2.2. İki Karısı Olan Adamın Hikâyesinde Mekân 

Bu hikâyenin girişinde mekân belirsizdir. Fakir bir adam ve iki karısının durumu anlatılır, doğal 

olarak evde bulundukları varsayılır. Zira sonrasında iki karısı, kocasından sabah vakti yola 

düşmesini ister: 



109 

 

Gėce kėçsün seḥer ʿazm-i sefer ḳıl 

Bize bu zaḥmeti tı ̇̄ z muḫtaṣar ḳıl (455) 

 

Hikâyede tüm olay ve diyaloglar bu evde gerçekleşir. Mekânın tasvirine dair hiç bilgi verilmez, 

diyaloglar ön plandadır. Kapalı bir mekânda, kahramanların başından geçenler üzerinden 

okuyucuya mesaj verilir.  

 

2.2.3.3.2.3. “Ḥikāyet-i munāsib” Başlıklı Hikâyede Mekân 

Bu hikâye, daha çok bir durumdan oluştuğu için mekândan hiç söz edilmez. Sadece kadınlar 

hakkında anlatıları okuyan bir molla ve onu dinleyen kadından bahsedilir.  

 

2.2.3.3.2.4. Dervişin Hikâyesinde Mekân 

Bu hikâye, bir önceki molla ve kadın hikâyesinin devamı niteliğinde olduğu için mekân 

belirsizliğini korur. Onların yanından geçen bir derviş tanıtılır, kadınlar anlatısı üzerine 

düşünceleri verilir.  

 

2.2.3.3.2.5. “Ḥikāyet-i muḫtaṣar” Başlıklı Hikâyede Mekân 

Bu hikâye bir durumdan oluşmaktadır. Açık bir alanda bir kimsenin bir yerden başka bir yere 

gittiğinden söz edilir, mekân hakkında bilgi verilmez: 

Birisi gėtdi bir kende ḳażādan 

Ḫayāl ėtdi kėçe ol ḫoş feżādan (598) 

 

Yolda bir başkası bu kişiyi durdurur, düşmesine neden olur. Hikâye bu durumdan ibarettir. Mekân 

belirsiz, açık alandadır.    

 



110 

 

2.2.3.3.2.6. “Der-ḥikāyet” Başlıklı Hikâyede Mekân 

Bu hikâyenin geçtiği mekân, metnin girişinde belirtilir; Hoy şehridir. Ama mekân sadece bu 

adının söylenmesi ile varlık gösterir. Bu şehirde bulunmanın ayırt edici bir özelliği yoktur. Daha 

sonrasında orada yaşayan oğlan ve onun başından geçenler anlatılır. Oğlanın, annesinin ve yeni 

evlendiği adamın aynı mekânda bir evde bulunduğu hayal edilir. Oğlanın başına gelenler aktarılır, 

hikâye sonlandırılır. 

 

2.2.3.3.2.7. Fakir Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesinde Mekân 

Bu hikâyede ilk mekân, ana kahraman olan fakir mollanın evi olarak düşünülebilir. Bu bilgi 

söylenmese de sonrasında evden çıktığı bildirilir: 

Ḫayāl ėtdi gėde bir özge kende  

Ḳażā ammā onı saldı kemende (1577) 

 

Yolda bir haydut onu yakalar ve olaylar gelişir. Metinde esas mesele diyaloglar üzerine kuruludur, 

mekân görece önemsizdir. Ek olarak hırsızın, molladan uzaklaştığı anda bir dağı aştığı ifade edilir. 

Dolayısıyla hikâyede açık ve kapalı olmak üzere iki mekân vardır; mollanın evi ve ova. Ova, 

tehlikenin ortaya çıktığı yer olması nedeniyle açık mekânın güvenilmezliğini temsil ettiği 

söylenebilir. 

 

Sonuç olarak Halhâlî’nin Saʻlebiyye mesnevisinde mekân, geleneksel anlatıya uygun olarak 

belirsiz ve metinde işlevi bulunmamaktadır. Mekânın tasviri için ayrıntılı anlatımlara girilmez, 

olayın girişi öncesinde kahraman üzerinden nerede bulunduğu, o yere ait duygu ve düşünceleri 

katılarak aktarılır. Mekân, her ne kadar somut olarak anlatılmasa da varlığı üzerinden temsil 

değeri oluşturulur. Çerçeve hikâyenin uzun ve ayrıntılı yapısı nedeniyle daha çok mekân 

görülmektedir. Yol anlatısı olması nedeniyle ise açık mekânların kullanımı ön plana çıkar. İkinci 

düzey hikâyelerde ise görece uzun anlatılarda mekân, daha belirgin kendini gösterirken kısa 

durumlardan oluşan anlatılarda yok denilebilecek niteliktedir. Bu hikâyelerde ise daha ziyade bir 

evde bulanan insanların durumu anlatıldığı için kapalı mekânlar yaygındır.    

 



111 

 

2.3. NASİHATLER 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi, ana hikâye olarak bir tilki anlatısına 

dayanmakla birlikte bu hikâyeye eşlik eden nasihatlerden oluşmaktadır. Halhâlî, tilki anlatısını 

dile getirirken belirli aralıklarla hikâyeyi keser ve çoğunlukla anlattığı konu ile ilgili çeşitli 

nasihatlerde bulunur. Bu yöntemle hikâye ile vermek istediği mesajı açıklama gayretine girdiği 

göze çarpar. Kimi zaman ise verdiği öğütlerle ilgili ikinci düzey hikâyeler oluşturduğu 

görülmektedir. Bu tutumu, hedef kitlesi olan halkı sıkmadan düşüncelerini onlara iletme imkânı 

sağlar. Halhâlî’nin nasihatleri birçok konu hakkında olmakla beraber ana hikâye ile bağlandığı 

gibi birbirleri ile de bağlılardır. 

 

2.3.1. Felek 

Halhâlî’nin mesnevide ilk olarak değindiği konu, feleğin insan hayatına olan etkisi üzerinedir. 

Felek, kiminin yüzüne gülerken kimini ise belalara salmıştır. Mesnevinin girişinde ilk olarak 

tilkinin vaziyetinin tasviri yapılır, bundan dolayı ilk nasihatin konusu kaderin kimi insanları 

sevindirirken kimi insanları üzmesi yönünde gelişir. “Der-beyān-ı inḳilāb-ı evżāʿ-ı rūzgār ve 

iḫtilāf-ı eṭvār-ı çarḫ-ı ġaddār” (13-31) başlığında Halhâlî, kimi insanların hayatını kolaylıkla 

geçirirken kimisinin ise keder içinde olduğunu ifade eder. Bu durumun, hayatın bir gerçeği olduğu 

okuyucuya yansıtılır. Böylelikle genelden özele inerek tilkinin hayatının bir örnek olduğu 

izlenimi sunulur. Bu girişten sonra akıllı kimsenin ve bilgisiz kimsenin feleğe yaklaşımına 

karşılaştırarak yer verir. 

 

2.3.1.1. Felek Karşısında İnsanın Tavrı 

Halhâlî, akıllı kimsenin felek karşısında nasıl davranması gerektiğine “Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki şaḫṣ-ı 

ʿāḳil bāyed der-kārhā-yı Ḫudāy taʿarruż ne-numāyed ve heme çı ̇̄z-rā mevāḳiʿ-i taẓallum-i ʿālem 

be-dāned” (32-50) başlığı altında yer verir. Akıllı insan, kendisine verilene itimat etmelidir. Zira 

Allah, dünyayı bu şekilde yaratmıştır ve buna karşı çıkmak Allah’a karşı gelmek demektir. Bu 

işlerde “Allah büyüktür” denilmesi gerektiği öğüt verilir. Eğer kişi hâlinden hoşnut olmasa dahi 

şikâyet etmemelidir, sabrın en büyük erdem olduğunu bilmelidir: 

Eger nā-ḫoş olursan ḳadrivi bil   

Balam ṣabr ėyle açma şekveye dil (39) 



112 

 

 

Akıllı insan, her türlü musibet karşısında Allah’a güvenmesini bilen kişidir. Her işte bir hayır 

olduğunun bilince Allah’a bağlıdır. Derdinden şikâyet etmek, Allah’a isyana yöneltir, bundan 

uzak durulmalıdır.   

 

Halhâlî, daha sonrasında bilgisiz kimselerin feleğe isyanına “Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki bāyed der-kārhā-

yı İlāhı ̇̄  teslı ̇̄m-i maḥż şod ammā der-kārhā-yı mukellefı ̇̄n-i ḫilāfı ̇̄  dı ̇̄dı ̇̄  mūcib-i inkār est” (51-93) 

başlığında değinir. Halhâlî, kimi insanların isyankâr tavrının doğal olduğunu düşünür. Fakat kim 

bu davranışları sergilerse onların dinden çıkacağını bildirir ve başına kötü işler geleceği 

konusunda uyarır: 

Nėçün çoḫ bende çıḫmış bendeluḳdan   

Olub başına kül şermendeluḳdan (52) 

 

Bu öğütlerle akıllı ve bilgisiz kimsenin karşılaştırmasına devam eder. Birisinin Allah yolundan 

giderken diğerinin nasıl düşman konumuna geldiğini ifade eder. Sonrasında kadınlar hakkında bir 

karşılaştırmaya girer; kadınların kimi utanmasını bilir, yüzünden peçesini düşürmez, erine sadık 

edepli davranır. Bu davranış yüceltilir. Kimi kadınlar ise yüz açan, utanması olmayan, erine 

sadakat göstermeyen hâlde tasvir edilir. Bu yaklaşım ise yanlış görülür ve eleştirilir.  

 

Dolayısıyla Halhâlî, daha önce dile getirdiği akıllı ve bilgisiz kimsenin davranışlarına paralellik 

kurarak düşüncesini iki yönlü geliştirir. Hem kadınların örnek olan ve yanlış olan davranışları 

üzerine öğüt vermiştir. Hem de felek karşısında akıllı ve bilgisiz insanın tavrını, kadınların hâlinin 

tasviri ile somutlaştırmıştır. Bu sayede sonraki konuya geçiş imkanına erişmiştir. Bu bölümde bir 

ikinci düzey hikâye ile kadınlar hakkında anlatmak istediğini “Der-ḥikāyet-i Nerı ̇̄mān ve zen-i ū” 

(94-170) anlatısındaki Neriman’ın karısının tavrı ile örnekler.  

 

2.3.2. Dünya 

Halhâlî’nin mesnevide birçok kez üzerinde durduğu konu, dünya hakkında görüşleri üzerinedir. 

Bu konuya ilk Neriman ve karısının hikâyesinden gelmiştir. Zira “Der-teşbı ̇̄h-i dunyā be-zen-i 



113 

 

Nerı ̇̄mān” (171-208) başlığı ile bu yaklaşımı kendi kurar. Halhâlî, dünyanın değersiz ve boş 

oluşunu Neriman’ın karısı benzetmesi üzerinden şekillendirir: 

Bu dünyā ėy oġul ėy bü’l-meʿālı ̇̄  

Nerı ̇̄mānun hemān herze ʿayāli (171) 

 

2.3.2.1. Hilekâr Dünya 

Nasıl ki Neriman’ın karısı süslenip püslenip herkesi kendine âşık etmiştir, bir hilekârdır; dünya 

da böyle hilekâr ve aldatıcıdır. Bu kimseyle ilişkinin kesilmesi öğütlenir; çünkü vefasızdır, 

utanması yoktur ve yalancıdır. Hiç kimseye teslim olmamıştır, erine itimadı yoktur. Cahil 

olunmamalı ve bu yalancıdan kaçınılmalıdır. Dünya da Neriman’ın karısına benzer dolayısıyla 

ona itimat olmaz. Zira Klasik Türk edebiyatında da dünya sıklıkla kocakarı, hilede şeytana denk 

bir acuze olarak tasvir edilmektedir (Onay, 2019, s. 146). 

  

Halhâlî, zinanın yanlışlığı üzerinden dünyanın aldatıcılığına örnek göstererek konuyu devam 

ettirir. Ki bu konu ikinci düzey hikâyede de işlenen temalardandır. Zina yapmanın insanı dört 

ayaklı hayvandan farksız kılmayacağına belirtir. Zinadan kaçınılması gerektiğini öğüt verir. Tüm 

bu günahlarda dünyanın aldatıcı konumuna dikkat çekmeyi sürdürür: 

Günāhun her ne olsa ėy muʿallā 

Olubdur bāʿis̠ bu ḥab-ı dünyā (189) 

  

Halhâlî, eğer insanın bu şekilde günah işlemeye devam ederse cennet hayali kurmasının boşuna 

olduğuna dikkat çeker. Zira insanların babasının cennetten sürüldüğünü ifade eder, şeytanının 

insan üzerinde etkisinin geçmişine değinir: 

Bu cürmile ḫayāl-i bāġ-ı cennet 

Cehāletdür cehāletdür cehālet (190)  

 

 



114 

 

Babandan vėrdi baş bir terk-i evlā 

Çıḫartdı cennetinden Rabb-ı aʿlā (191) 

 

Dünya hayatının bu geçmişini göz önünde bulundurarak insanın davranışlarına dikkat etmesi 

gerektiğini öğüt verir. Şeytandan uzak durmalı, Allah’a yönelmelidir. Çünkü her şeyin Allah’tan 

geldiğini hatırlatır. Kötü günlerde Allah’a koşup ibadet ederken iyi günlerde şeytanla iş koşmanın 

yanlışlığını vurgular. Şeytanın hilekârlığının var olduğu günden beri geldiğini yakınarak insanın 

gaflete düşmemesini tembih eder.  

 

Halhâlî, hikâyenin ilerleyen kısımlarında yeniden sözü dünyanın aldatıcılığına getirir. Horoz ve 

tilkinin macerası sona erdiği bölümde tilki horozu elinden kaçırır. Bu nedenle konunun başlığı, 

“Der-teşbı ̇̄h-i ḥāl-i rūbāh u ḫorūs be-ḥālet-i dunyā-dār bā-dunyā-yı pur-fusūs” (1160-1177) olarak 

verilir. Halhâlî, anlattığı maceradan hareketle okuyucusunu dünyanın belirsizliği ve aldatıcılığı 

hakkında uyarır.  

 

Halhâlî, sözlerine okuyucunun dikkat etmesini ister. Zira anlattıklarının düşüncesizce 

yazılmadığını belirtir, her birinin altında yatan anlamın bulunmasını bekler. Okuyucularına 

dünyaya aldanmamayı öğüt verir, dünyada hoş vakit geçirmenin sonunda insanın elinin boş 

kalabileceği konusunda uyarır. Dünyanın hilelerine dikkat etmeyi salık verir: 

Cihānun ḥı ̇̄ lesinden olma ġāfil   

Bu dünyā işlerine olma cāhil (1166) 

 

Halhâlî, dünyanın belirsiz bir yer olduğunu belirtir. Sevincin arkasından hüznün gelebileceği 

konusuna dikkat çeker. Keza insanın da gençliğinin geçip yaşlılığın geleceğini, ölüme hazırlıklı 

olmak gerektiğini hatırlatır. Bu nedenle insanın dünyaya aldanmamasını, ahireti unutmamasını 

salık verir:  

Cihānda merd olan dünyānı dutmaz  

Dutub dünyānı ʿuḳbānı unutmaz (1174) 



115 

 

 

Halhâlî, mesnevinin sonuna doğru yeniden aldatıcı dünyadan söz eder. “Der-teşbı ̇̄h kerden-i 

dunyā-yı mekkāre be-ʿimāme-i ān mollā-yı faḳı ̇̄ r-i bı ̇̄ -çāre” (1628-1642) başlığından anlaşılacağı 

üzere molla ve hırsız anlatısından hareketle çıkarıma girişir. Mollanın göze güzel gelen sarığını, 

dünyanın cazibesi ile eşleştirerek dünya hakkında görüşünü ortaya koyar.  

 

Halhâlî, dünyaya hırs ile bağlanıp kaçanları; hırsızın içi boş sarığı, güzelliğine aldanıp 

kaçırmasına benzetir. Dünyayı, mollanın sarığı üzerinden somutlaştırır: 

Bilün dünyānı bu hengāmesidür   

O bı ̇̄ -kes mollānun ʿimāmesidür (1629) 

 

Egerçi ẓāhiri çoḫ ḫoş-nümādur   

İçi ammā ġam u derd u belādur (1630) 

 

Mollanın sarığının albenisi ve gösterişi olsa da içinden hiçbir şey çıkmaz. Keza dünyanın güzelliği 

de bu şekildedir. Ona dalıp gidenler, kokmuş bir cadıya kapılıp gerçeğin farkında değillerdir. 

Onun yüzlercesini aldattığını, bin dili ile insanları kandırdığını bildirir. Okuyucusuna daha genç 

olduğunu hatırlatarak bu güzel hâlini bozmamasını tembihler. İnsanın gideceği yerin ne kadar 

toprak olduğunu belirtse de asıl yurdunun doruklarda bulunduğunu hatırlatır: 

Egerçi menzilündür tūde-i ḫāk 

Velı ̇̄ kin mevṭınındur evc-i eflāk (1639) 

 

Dolayısıyla insanın gaflet uykusundan uyanmasını telkin ederek çalışıp çabalamasını nasihat 

eder. Dünyanın hilelerine ve aldatıcılığına kapılmamak gerektiğinin altını birçok şekilde çizer.  

 

 



116 

 

2.3.2.2. Dünya Ehli 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, dünya ehli olan kimselerin durumu hakkında 

düşüncelerinden oluşmaktadır. Konuyu “Der-teşbı ̇̄h-i ehl-i dunyā be-ḥālet-i gurg” (1547-1569) 

başlığı altında ele alır. Dolayısıyla hikâyedeki kurdun durumundan hareketle okuyucusunu 

bilgilendirmek ister. Zira kurt, yol üzerinde kurulmuş tuzağı fark etmemiş ve gafil avlanmıştır.  

 

Halhâlî, bu kokuşmuş dünyaya bağlanmamayı öğüt verir. Yoksa hâlinin kurt gibi olacağını, dünya 

ehlinin tuzağa düşerek bir ömür geçireceği konusunda uyarır. Dünyanın hilekâr olduğunu 

hatırlatarak bunun için birçok tuzağı olduğunu bildirir: 

Çeküb dünyā özin ḫāricde durmış   

Senün çün dört ṭarafdan tele ḳurmış (1549) 

 

Halhâlî, dünyaya olan bağları koparmayı nasihat eder, bu sayede kişinin her iki tarafta; dünyada 

ve ahirette mutlu olacağını ifade eder. Zira dünyanın birçok kişiyi tuzağa düşürdüğü konusunda 

okuyucusunu uyarır: 

Bu dünyā çoḫları allatdı ḳardaş  

Velı ̇̄  āḫirde daşın atdı ḳardaş (1553) 

 

Halhâlî, dünyanın insanın yüzüne hoş geldiğini aktarır. Fakat bunun aslında bir hile olduğunu 

onun karanlık tarafını gizlediğini ifade eder. Akıllı kimsenin ise ince bir görüş ile bunu fark 

edebileceğini bildirir. İnsanın bu dünyayı bilip kendini kapalı kutuda bırakmasını istemez; bu 

kabuktan çıkmayı, sıkışmışlıktan kendisini kurtarmasını salık verir. Dolayısıyla konu ile ilgili 

düşünceleri dünyaya bağlamanın boşa olduğu, ahiretin asıl insanın amacı olması gerektiği 

düşüncesi altında birleşir. Zira bu konuda son sözü dünyanın ahiret yanında hiç olmasıdır: 

Bu dünyā ėy oġul ʿuḳbā yanında 

Yumurta kimidür dünyā yanında (1569) 

 



117 

 

2.3.2.3. Dünya ve Ahiret  

Halhâlî, dünya ve ahireti iki kadın olarak betimlemiştir. Zira dünyanın ahiretin kuması olduğu 

tasviri yaygındır (Uludağ, 2016, s. 112). Halhâlî, kurtuluşa erecek kişinin iki bacı almayacağını 

ifade eder: 

Bu dünyā ve o dünyā iki bacı   

İki bacını almaz merd-i nācı ̇̄  (1047) 

 

Bu benzetme üzerine ikisinin farklarını betimlemeye devam eder. İkisinin aynı yerde bir arada 

yer alamayacağını çeşitli örneklerle somutlaştırır. İnsana, onu kandıran acuzeyi arkasında 

bırakmasını salık verir. Kabir azabını göz önüne almasını bekler: 

Bu şevher-keş ʿacūzın gör işini 

Senün tek min nefer ʿāşıḳ kişini (1051) 

 

2.3.2.4. Dünya Hayatı Gurbette Olmaktır  

Halhâlî, “Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki insān-ı der-ı ̇̄ n ʿālem-i suflı ̇̄  ġarı ̇̄ b est vaṭan-ı aṣlı ̇̄ -i ū ʿālem-i ʿulvı ̇̄ st 

maḥż be-cihet-i tekmı ̇̄ l-i vucūd nuzūl kerde …” (334-358) başlığı altında insanın gurbette vatan 

hasretiyle yanması hakkında düşüncelerine değinmiştir. Esasen vatan ve gurbette olma anlayışı, 

iki yönlü bakış açısı içermektedir. İlki, insanın dünyada yaşadığı muhit olan vatanından 

uzaklaşması; ikincisi ise dinî açıdan bakıldığında dünya hayatının geçiciliği hakkında tutumdur. 

Halhâlî, tilki hikâyesinde ilk anlamı kullanırken öğüt verdiği bu başlıkta ikinci anlam üzerinde 

durmaktadır.  

 

Tasavvufta, insanın asıl vatanı ruhlar âlemidir. İnsan bu dünyaya geçici olarak, misafir 

mahiyetinde gelmiştir. Bu âlemde gariptir ve ruh, asli vatanı olan melekût ve ruhaniler âlemini 

özlemektedir (Uludağ, 2016, s. 148). Bu inanış Halhâlî’nin nasihatinde kendini göstermektedir. 

İnsanın burada Mecnun gibi dolaştığını betimler, çünkü onun ney gibi asıl vatanından ayrıldığını 

vurgular: 

 



118 

 

Çeker her laḥẓa min āh-ı pey-ā-pey 

Neyistāndan nėce kim ayrılur ney (340)  

 

Görüldüğü üzere bu anlatımı, Mevlana’nın Mesnevi’sindeki ilk beyitlere gönderme ile 

güçlendirmiştir. Diğer bir yandan insanın garibanlığını tasvir ederken onu kafes içerisinde, gülün 

hayalini kuran bir bülbüle benzetir. Böylelikle Klasik Türk edebiyatının geleneksel mazmunlarını 

kullanmayı sürdürür.  

 

2.3.2.5. Dünya Bağlarından Kurtulma  

Halhâlî, insanın gurbette olduğu inanışını dünya bağlarını koparma gerekliliği ile devam ettirir. 

Bağ, alaka, engel; kulu bağlayıp Hakk’a giden yola girmesini, bu yola girdikten sonra ise doğru 

bir şekilde ilerlemesini engelleyen maddi ve nefsani nedenler, dünyevi bağlar ve her türlü 

engellerdir (Uludağ, 2016, s. 34). İnsan ilk olarak bu bağlardan kurtulmalıdır ki asıl vatanına 

ulaşabilsin: 

Vaṭan bir şehrdür fevḳ-i semāvāt 

Ḳanadın baġlayub lı ̇̄ kin ḳuyūdāt (346) 

 

Halhâlî, bu yerden insanın kanatlarını açıp kafesinden kaçmasını öğütler. Bu yerde kalanların 

ancak kendini harap edeceğini bildirir. Asıl vatanın veziri aşk, sultanı Allah olarak betimlenir. 

Son olarak insanı kâmil edecek beş şeyin olduğunu bildirir: 

Biri ʿuzlet birisi leyl-i kāʾim 

Daḫı cūʿ vü sükūt u devr-i dāʾim (358) 

 

Halhâlî, insana gafil olmamasını nasihat eder. Dünya hayatına yönelik hevesleri bir kenara 

bırakmayı, bağlardan kendini koparmayı önerir. Tasavvufta terkin dört derecesi bulunur: Terk-i 

dünya, zahidin bütün dünya nimetlerini, malı ve mülkü ahiret için terk etmesidir; Terk-i ukba, 

arifin cenneti ve oradaki nimetleri ilahi cemal için terk etmesidir; Terk-i hestî, salik tarafından 

kendi varlığının Hak’ta fani kılınmasıdır; Terk-i terk, kâmil arifin terki de terk etmesidir (Uludağ, 



119 

 

2016, s. 353). Dolayısıyla Halhâlî okuyucusuna ilk ve en temel dereceden söz eder. Kesretten 

kendilerini kurtarmayı salık verir: 

Gerekdür ṭālib-i ḳurb-ı İlāhı ̇̄    

Ata kes̠ret şuʾūnātın kemāhı ̇̄  (1394) 

 

Kişiye inkâr içinde olmamasını, dedikodu yapmamasını nasihat eder. Dünya malına ve mülküne 

bağlanmayı tasvip etmez çünkü bunların dünyaya bağlayan unsurlar olduğunu vurgular. Bu 

bağların etkisini, toz altında kalmaya benzetir. Bu tozu, kiri üstünden silkelemeyi okuyucusuna 

salık verir: 

Cemālün çehresini toz alubdur   

Bu ḫoş ḥüsnün toz altında ḳalubdur (1404) 

 

Dė silkin tök yėre gerd u ġubārı 

Kenār ėt ebrden mihr-i ʿiẕārı (1405) 

 

İnsanın bu hâlini, gülün gonca şeklinde kalması olarak tasvir eder. Goncanın açılıp asıl güzelliğini 

göstermesini tavsiye eder. Bir diğer yandan bu hâli paslı bir ayna olarak gösterir. Cila yaptırıp bu 

aynanın temizlenmesini nasihat kılar. Fakat bu sözlerde anlatmak istediğinin vahdete ulaşma 

amacı taşımadığını, insanının imanını güçlendirmesi için ona verdiği nasihatlerden oluştuğunu 

bildirir: 

Telāş ėyle gözüm yėt müttaḳı ̇̄ne 

Bu ʿilmi at yėtiş Ḥaḳḳü’l-yaḳı ̇̄ne (1411) 

 

Riyāżetle yėtür ėy nūr-ı dı ̇̄de 

Yėtür Ḥaḳḳa çü miḥmātü’l-ḥadı ̇̄de (1412) 

 



120 

 

Dolayısıyla Halhâlî, bu bölümde tasavvufun anlam dünyasını kullanarak çeşitli nasihatlerde 

bulunmuştur. Fakat bu nasihatlerinde asıl amaç, mutasavvıf şairler gibi okuyucuyu bir yola sokma 

amacı taşımaz. Belirli bir düşüncenin savunuculuğunu yaparak didaktik öğretiler vermeye 

çalışmaz. Daha ziyade tasavvufi anlam dünyasını kullanarak insanların dini duygularını 

güçlendirmek ister. Zira hedef kitlesinin halk olduğunun bilincinde olup karışık bir hayal dünyası 

yaratıp halkı zorlamak istemez: 

Ḳalem çekme dayan çoḫ olma ser-keş 

Bu söz aḥvālimi ḳıldı müşevveş (1413) 

 

ʿAvāmü’n-nāsa bu söz vėc yetirmez 

Yaḳı ̇̄ nen bu sözün tābın getürme (1414)  

 

Sonuç olarak Allah yolunda olanların en temel ilkesi olan dünya bağlarını koparmayı 

okuyucusuna tavsiye ederek konuyu, çeşitli tasvirlerle basit bir dille sunar. Amacı dünyaya 

aldanmamayı ahiret için çalışmayı aktarmaktır.  

 

2.3.3. Aşk ve Aşk Ehli  

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, Allah âşıkları ve dünya âşıkları üzerinedir. “Der-beyān-

ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı kibriyā vu ʿāşıḳ-ı dunyā hem şeb u rūz meşġūl-ı taḥṣı ̇̄ l-i maʿşūḳend” (222-257) 

başlığı altında gerçek aşk ve mecaz aşkın âşıklarını karşılaştırılmıştır. Bu konuya geliş, hikâyede 

tilkinin yemek bulamayıp çaresiz kalması nedeniyledir. Bu kısımdan sonra ise tilkinin Allah’a 

yakınarak ona gaipten bir sesin ulaşması ile maceraya çıkmasıyla devam eder. Dolayısıyla bu 

bölüm metinde Allah’a yönelmenin önemi hakkında bir aracılık görevi görür. 

 

2.3.3.1. Dünya Âşıkları  

Halhâlî, aşk ehli olan kimselerin sevgiliden usanmayacağını bildirerek konuya giriş yapar. Onlar 

için aşk ateşinin gece gündüz sönmeden yandığını okuyucuya bildirir. Sonrasında, ilk kesim 



121 

 

olarak dünya âşıklarını hâlini aktarır. Bu âşıkların ahireti unutmuş, dünyayı tutmuş kimseler 

olduğunu açıklar: 

Odur bāʿis̠ ki dünyānı dutallar 

Dutub dünyānı ʿuḳbānı atallar (226) 

 

Bu kimseler dünya malı için çabalar, bir yığın ganimete sahip olsalar dahi tatmin olmazlar. Dağı 

taşı dolaşır, yine kendi nefsi için çalışırlar. Sonunda ise kendi kendilerine gelecekte hoş günlerinin 

olduğunu vadederler. Dünyada her şeye sahip olmanın mutluluğunu yaşarlar. Fakat bir an gelir ki 

kaza oku tüm bu malı mülkü yok eder, kişiyi dilenci yapar. Tüm bunlardan çıkarılacak ders, 

dünyanın geçiciliği karşısında ona âşık olmanın yanlışlığıdır. Halhâlî’nin bu kimselerin hâlinin 

tasvirinden hareketle okuyucuya tavsiyesi, Allah yolunu tutmanın önemidir: 

Gözüm allanma bu māl u menāle 

Taʿalluḳ dut Ḫudāy-ı lā-yezāle (248) 

 

2.3.3.2. Allah Âşıkları  

İkinci kesim ise gerçek aşkın yolunda olan Allah âşıklarıdır. Onlar için özellikle dünya “masiva” 

olmakla beraber diğer tüm bağlardan uzaktalardır: 

Ḫudā ʿuşşāḳı atmış māsivānı   

Dutub dünyā vü ʿuḳbādan Ḫudānı (249) 

 

Allah âşıkları, dünya ve ahiretin aldatıcı güçlerine kapılmazlar. Çünkü ahiretin vadettiklerine 

inanarak ibadet etmenin yanlışlığının bilincindelerdir, tek gerçek Allah için iman ederek var 

olurlar: 

Olubdur ʿāşıḳun naḳṣ u ḳuṣūrı   

Eger gözlerse cennāt u ḳuṣūrı (251) 

 



122 

 

Halhâlî, bu konuda zahidin hatasına dikkat çeker. Zahidin bu suçu işlediğini ahiret nimetlerini 

kendine hedef tutup hakikati unuttuğunu dem vurur. Sonuç olarak okuyucuya nasihati, gafleti 

bırakarak gerçek aşkın deryasına dalmanın telkini üzerinedir.  

 

Halhâlî, Allah yolunda gitmeyi talep edenlerin vaziyeti hakkında düşüncelerini “Der-beyān-ı 

sālikān-ı rāh-ı Ḫudā” (1378-1414) başlığı altında ele alır. Esasen ana hikâyede olay, tilkinin ikinci 

avını da kaybetmesi üzerine yollarda avare bir hâlde gezmesini anlatır. Tilki, Allah’a yalvararak 

hâline bir derman arar, ailesinin durumunun ne kadar acı olduğunu dile getirir. Bu noktada Halhâlî 

konuyu Allah yolundan giden saliklerin tasvirine getirir.  

 

Halhâlî, Allah yolundan gitmeyi talep edenlerin gayret göstermesi gerektiğini aktarır; durmadan 

çalışıp çabalamalarını gaflete dalmamalarını, sıkıntı ve dertlere hazır olmaları gerektiğini bildirir: 

Olan ṭālib Ḫudāy-ı bı ̇̄ -niyāza 

Bulaşdırmaz gözini ḫᵛāb-ı nāza (1380)  

 

Olub ehl-i sülūkın rāḥatı renc 

Ḫarāb ėyler özini tā tapar genc (1381) 

 

Bilgili, âlim kimselerin eziyet ve sıkıntı çekmeden kendilerini geliştiremeyeceklerini, bu noktaya 

zorlu çabalarla geldiklerini ifade eder. Hak ehli olanların beladan çekinmeyeceklerini, bu zorlu 

yolun onları kurtuluşa hazırladığını öne sürer.  

 

Bu noktada bir örnek şahsın tasvirine girişir. Bir yüce şahsın gece gündüz yatmadığını tasvir eder. 

Bir kimsenin bu kişiye bu kadar ayakta kalmasının anlamının olmadığını, gidip yatmasını 

önerdiğini aktarır. Yüce şahıs bu konuda o kişiye karşı çıkar; misafirin yolda yatmasının uygun 

olmayacağını, yoldaşının onu orada bırakabileceğini ifade eder. Bu kısa anekdot ile Halhâlî 

vermek istediği mesajı, okuyucuya daha iyi aktarmak için bir diyalogla somutlaştırmıştır. 

Sonrasında mesajın anlamını kendisi de alenen açıklar: 



123 

 

Ġaraż Ḥaḳ ṭālibi bı ̇̄ -hūde gezmez 

ʿİbādetden riyāżetden el üzmez (1387) 

 

2.3.3.3. Aşk Ehlinin Halvet İsteği 

Halhâlî, aşk ehli olan kimselerin gizlilik ve halvette tek başına kalma isteğinden söz eder. Bu 

konuda özellikle Allah âşıklarının durumunu belirtir. “Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı cemāl-i 

eḥadiyyet hem hemı ̇̄ şe ṭālib-i ḫalvet u ẓulmet-i şeb hestend ve be-raġbet-i bendegān be-şeb-ḫı ̇̄zı ̇̄ ” 

(630-658) başlığı altında konuyu ele alır. Ana hikâyede ise olay, tilkinin horozu yakalamak için 

geceyi beklemesini anlatmaktadır. Dolayısıyla tilkinin horoza takıntısı, onu sevgilisini bekleyen 

bir âşık gibi göstermiştir. Halhâlî, bu durumu ilahi aşka bağlamıştır.  

 

Halhâlî, aşk ehlinin daima halvette kalmak isteyeceğinden söz eder, böylelikle âşığın tek kalarak 

sevgili ile konuşabileceğini aktarır: 

Belı ̇̄  ʿaşḳ ehli dāʾim ḫalvet ister 

Mücerred olmaḳına furṣat ister (630) 

 

Tasavvufta halvet; ne bir meleğin ne de diğer herhangi bir kimsenin bulunmadığı bir hâlde ve 

yerde Allah ile sırren konuşmayı, ruhen sohbet etmeyi bildirmekle beraber masivadan ilgiyi kesip 

tamamen Allah’a yönelme ve kendini ibadette verme anlamına gelmektedir (Uludağ, 2016, s. 

156). Bu anlayış, Halhâlî’nin tasvir ettiği davranışlarda mevcuttur. Zira aşk ehli ağyardan yâra 

kaçar. Allah için namaza durur, dua eder. Okuyucuya asıl önemli olan, ibadet etmeyi hatırlatarak 

fırsatı elden kaçırmamasını nasihat eder: 

Gözüm bu ḳadr ḫᵛāb-ı nāza uyma 

ʿAceb furṣatdur elden ḳoyma ḳoyma (636) 

 

Bu ʿömrün yoḫdı bi’llāh iʿtibārı   

Belı ̇̄  yoḫ çarḫ-ı ġaddārun ḳarārı (637)  



124 

 

 

Halhâlî, aşk ehli olan kimseler için gecenin etkisine sözü getirir. Gece vakti, Allah kapısı hariç 

tüm kapıların bağlandığını bildirir. İnsanın derdinin gece vakti daha artacağından söz ederek 

yatmamak gerektiğini salık verir. Bu ifade esasen insanın gaflet uykusuna dalmaması gerektiği 

fikrini vermektedir: 

Bu cür ġafletde yatma dur ayaḳa 

Özün yatmaḳ gelür birden ḳabaḳa (642) 

 

Halhâlî’nin okuyucuya nasihati, yatmak zamanının zaten kabirde olduğunu bildirerek insanın 

ahireti için çalışmasını istemesinden gelmektedir. İnsanın, tevekkül ve tevessül ile sağlam bir 

gemide Allah’ın rehberliğinde ümit denizinde seyahat edebileceğini tasvir eder.  

 

Son olarak sözü yeniden gecenin sağladığı halvet durumuna bağlar ve bu vakitte Allah’a 

yönelmeyi nasihat kılar. El açıp dua etmeyi okuyucusuna tembih eder. Allah’a yalvararak 

yakınmanın zamanı olduğunu bildirir.  

 

2.3.4. Kadınlar 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, eş seçimi paralelinde kadınlar hakkında görüşlerinden 

meydana gelmektedir. Bu konuya “Der-taʿrı ̇̄ f-i zenān-ı bā-vefā der-ı ̇̄ n ki bāyed be-ḫilāf-ı rıżā-yı 

ānhā ḥareket ne-kerd” (427-437) başlığı altında giriş yapar. Bu bölüm öncesinde tilki anlatısında 

ana kahraman olan tilki, evinden gurbete gidecek iken karısı ile karşılıklı konuşmaları gerçekleşir. 

Bu bağlamda Halhâlî konuyu eş seçimi, vefalı-vefasız eş hakkında görüşlerine getirir.  

    

Halhâlî, öncelikle dünyada kadının yerinin öneminden söze başlar. Bir erkeğin gözünden kadına 

bakış açısını, geçmişin geleneksel kalıplar ile çizer. Burada kadın sözü ile kastedilen esasen evli 

olunan eştir: 

Belı ̇̄  çoḫ yaḫşıdur dünyāda ʿavrat 

Yėter ġam günlerinde dāda ʿavrat (427) 



125 

 

 

Gėce vaḳti sene hem-ḫᵛābe yoldaş   

Günüzler iş gören ḥāletde ḳardaş (428) 

 

Tapar revnaḳ onunla ėv işıgun 

Çeker nöker kimi dāʾim kėşigün (429) 

 

Kadına bakış, bir erkeğin evlendiğinde ona yoldaş olması ve beraberinde ev işlerinden 

sorumluluğu yönündedir. Görüldüğü üzere kadın, erkek üzerinden konumlandırılır. Halhâlî, kadın 

sayesinde evin can bulduğunu bildirir. Evin geçimini, yemeğin pişirilmesini, temizliğin onun 

sayesinde düzene konulduğunu aktarır.  

 

2.3.4.1. Vefalı Kadın 

Halhâlî, okuyucusunu vefalı eşin değeri hakkında uyarır. Vefalı kadına sahip olan kişi, ona bir 

söz etmemeli, kucaklayıp sevgisini eksik etmemelidir. Vefalı kadına ihanet edilmemelidir, her 

türlü konuda yardım esirgenmemelidir. Onu en iyi şekilde saklamak vazifedir.  

Vefālı ʿavratı bas öp gözinden   

Sene her ne dėse çıhma sözinden (433) 

 

Bu sözlerle vefalı kadına değer verilip korunmasını özellikle nasihat eder. Erkeğin, kadının 

vefasına karşılık kendi bağlılığını göstermesini bekler. Bu bölümde iki eşe sahip bir adam 

hakkında ikinci düzey hikâyeye yer verir.  

 

 



126 

 

2.3.4.2. Çok Evlilik 

Halhâlî, kadınlar hakkında fikirlerini pekiştirecek bir hikâye ile ara verdikten sonra “Der-naṣı ̇̄ ḥat-

ı birāderān-ı ṣafā der-ı ̇̄ n ki bāyed iḫtiyār dū zen u ziyāde ne-numāyend ki bi’l-āḫire der-eks̠er-i 

emzice çūnān ki mı ̇̄  bı ̇̄nem āşikār-ı muncer maʿṣiyet est…” (480-504) başlığı ile örnek verdiği 

hikâyeden hareketle nasihatlerine devam eder. Bu sefer iki veya daha çok kadınla evli olmanın 

zorluğu ve yanlışlığı hakkında düşüncelerini okuyucuya sunar.  

 

Halhâlî, okuyucusu olan erkeklere bir kere evlendikten sonra üstüne başka bir kadınla evlenmenin 

yanlış olacağını bildirir. Keza bu şekilde bir kimsenin dindar olarak kaldığını görmediğini 

söyleyerek kendi gözlemlerini delil gösterir: 

Nėçün ki görmedim men ėy vefā-dār   

İki ʿavratlı olsun merd-i dı ̇̄n-dār (482) 

 

Özellikle fakir kimselerin bu surette daha yanlış bir karar alacağını telkin eder. Onlara daha fazla 

acır ve yazıklar. İki kadın ve bir kocanın evliliğinin şeriata ters olacağını savunur. Bu yaklaşımın 

nefsin arzusuna boyun eğmek olduğunu düşünür. Bu şekilde evlenmenin sünnet olduğunu 

düşünenlere, bunun sünnet olamayacağını savunur: 

Adın sünnet ḳoyub ḳılma tekāpū 

Tökülsün sünnetün sünnet degil bu (491) 

 

Halhâlî’nin burada değindiği nokta, muhtemelen Hz. Muhammed’in evliliklerinden gelmektedir. 

Hz. Peygamber’in hayatının sonlarına doğru dokuz hanımı bir nikâh altında toplamış olduğu ifade 

edilir (Ali ve Öğüt, 1993, s. 368). Bu durumun özel nedenlerinin yanı sıra Halhâlî bu davranışı 

kendisine örnek alan kimselerin, hata ettiklerini ifade eder. Bu davranışın sünnet olarak 

gösterilemeyeceğini vurgular.  

 

 



127 

 

Özellikle iki üç kadın ile evli olmanın dünya ve ahiret hayatına mal olacağı üzerinde durur. 

Erkeğin eğer evliliğinden ve eşinden mutlu değil ise boşanmasını ve bir başka kadınla evlenmesini 

nasihat eder. Bir kimsenin iki karısı olsa her ikisinin ayrı ayrı dert yanacağı konusunda uyarır ve 

tek eşliliği destekler: 

İkidür çün gözün iki göze baḫ 

Cehālet ėyleme cānım söze baḫ (504) 

 

Halhâlî, bu nasihatlerinin ardından bir hikâye ile nasihatlerini dinleyen kimselerin onu haklı 

bulduğuna dair ikinci düzey hikâyeler okuyucuya sunar. 

 

2.3.4.3. Eş Seçiminde Kadınların Özellikleri  

Halhâlî, kadınlar hakkında görüşlerine “Der-rucūʿ be-fıḳra-ı zenhā” (552-562) başlığı ile devam 

eder. Bu başlıkta daha çok erkeklere, evlenecekleri kadınlarda ne gibi olumlu özelliklerin 

bulunması, nelerden kaçınılması gerektiğini öğüt edeceğini bildirir: 

Dėyüm bir söz sene menden vaṣiyyet   

Eger ʿavrat alursan ėyle diḳḳat (553) 

 

Halhâlî, kadında dört özelliğin bulunması gerektiğine dikkat çeker: İlki, ahlak kurallarına bağlı 

kalma durumu olan “ismet”; ikincisi, sevgi bağı “muhabbet”; üçüncüsü, “güzel huylu tabiat”; 

dördüncüsü ise yaratılıştan gelen güzel konuşma “selika”dır. Eğer bir kadında bu dört özellik 

mevcutsa, yüce bir güzellik ile donatılmıştır. Ek olarak işveli ve nazlı ise o kadın insana her derdi 

unutturur, mübarek ve evlenilecek kadındır.  

 

Halhâlî, olumsuz özellikler için “dili acı” ve “başı dışarıda” olmayı örnek vermiştir. Ayrıca eli 

hırsızlığa meyilli, kekeme konuşan yahut dili uzun ve pinti gibi özelliklere sahip kadınla 

evlenmeden kaçınmayı nasihat etmiştir.  

 



128 

 

2.3.5. Âlimler 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, âlim olarak davrananların durumu hakkında 

görüşlerinden oluşmaktadır. Bu konuya “Der-meẕemmet-i ʿālimān-ı bı ̇̄ -ʿamel” (755-787) başlığı 

altında değinir. Ana hikâyede tilki, horoza kendisinin meziyetlerinden bahseder. Hacca gittiğini, 

dinine bağlı olduğunu, namazını aksatmadığını söyler. Bunun üzerine horoz, onun bu 

davranışlarına rağmen birini nasıl katletmeyi göze aldığını uygun bulmaz. Böylelikle sözünü 

ettikleri ile yaptıklarının birbirine uygunsuz olmasının yanlışlığını vurgular. Bu şekilde konu, 

âlim olan kimselerin davranışlarına gelir.  

 

Halhâlî, kendini âlim olarak gösteren kimselerin davranışlarında da kendilerine yakışan işler 

yapmasını bekler, şeriata uyan bir kişinin kâmil insan olmasının gerekliliğini ifade eder: 

Belı ̇̄  ʿālim olan ʿāmil gerekdür 

Şerı ̇̄ ʿat emrine kāmil gerekdür (755) 

 

2.3.5.1. Görünürde Âlim Olanlar 

Halhâlî kendisini molla, hoca, bilgili bir kimse olarak tanıtan kişilerin, davranışlarına daha çok 

dikkat etmesi gerektiğini düşünmektedir. Kimi âlimler, bu unvanı taşısalar da davranışlarında 

kendi sözlerine uygun hareket etmezler. Bu tavrı “yemeyin” hükmünü sözde söyleyen bir kişinin, 

yetim malını yemesinin ikiyüzlülüğü ile örnekler: 

Özün lā-teʾkulū ḥükmin dėyersen 

Yetı ̇̄mün mālını yek-cā yėyersen (758) 

 

Halhâlî, kendini molla olarak tanıtan kimilerinin rüşvet ile kazandıklarına dikkat çeker. Böyle 

kimselere âlim demenin boşa olduğunu ancak zalim olabileceklerini ifade eder. Peygamberlik 

makamına vekillik gerekse o makam için en önde gidenlerden olacaklarını söyler. Gösterme 

davranış ile içten gelerek yapılanın bir olmadığını gösterir. Böylelikle kendisini âlim olarak 

gösterenlerin, davranış ve düşünce olarak Allah’ın yolundan gitmediği konusunda uyarır.  

 



129 

 

Halhâlî, bu şekilde görünürde âlim davranan kimselerin halkı da birbirine kırdırdığını düşünür. 

Para gördüklerinde tez atıldıklarını, mal ve mülk ile anıldıklarını ifade eder: 

Kėçüb endāzeden cāh ü celālün 

Daḫı taʿrı ̇̄ fe gelmür mülk ü mālun (772)   

 

Halhâlî, bu âlim görünüşlü kimselerin etrafına topladıkları kitle ile halk içinde söz sahibi bir 

konuma dahi geldiklerine dikkat çeker. O kişilerin emriyle birçok kanın dökülebileceğine dair 

uyarıda bulunur. 

 

2.3.5.2. Gerçekten Âlim Olanlar 

Halhâlî, görünürde âlim davrananlarının durumunu anlattıktan sonra konuyu gerçek âlimlerin 

davranışlarına getirir. Bu sayede iki kesim arasındaki farktan hareketle nasihatlerde bulunur. 

Öncelikle âlim olanın Allah’tan korkması gerektiğini belirtir: 

Gerek ʿālim olan ḳorḫsun Ḫudādan 

Teġāfül ėtmesün rūz-ı cezādan (778) 

 

Âlim olanın her daim kan ağlaması gerektiğini ifade eder. İlim ehli olan kişilerin aşk ehli 

olmasının daha uygun olacağını bildirir. Âlimin davranışlarıyla örnek olması gerektiği ilkesine 

dikkat çekerek haram yememesi gerektiğini öğütler. Zira cahillerin bunu bir meziyet sanıp yanlış 

düşüncelere kapılabileceğine dikkat çeker: 

Eger ʿālim yėye māl-ı ḥarāmı 

Bu şı ̇̄ ve kāfir ėyler çoḫ ʿavāmı (782) 

 

Halhâlî, son olarak okuyucularına takvadan ayrılmamayı nasihat eder. Dünyanın gelip geçiciliği 

karşısında ona çok kapılmamayı, ölümün asıl gerçek olduğunu bildirerek konu hakkındaki 

sözlerini tamamlar.  

 



130 

 

2.3.6. Din 

2.3.6.1. Kaza ve Kader 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, kaza ve kaderden insanın kaçmasının imkansızlığı 

hakkındadır. Bu bölüme “Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki vaḳtı ̇̄  ḳażā-yı İlāhı ̇̄  āmed telāş u firār-ı s̠emer ne-dāred” 

(673-677) başlığı altında yer verir. Bu konuya esasen tilki anlatısındaki olay olan, horozun tilkiyi 

görüp kaçmak istemesi ama hiçbir şey yapamamasından gelir. Bu anda Halhâlî araya girer ve 

kazadan kaçınılamayacağını aktarır. 

 

Kaza, olacağı evvelden takdir olunan şeylerin yani kaderin vuku bulması, ortaya çıkması demektir 

(Pala, 2018, s. 263). İmanın şartlarından biri olarak kaza ve kadere inanmak, Müslüman olan bir 

kimsenin dünyaya bakış tarzını temsil eder. Halhâlî, bu davranışı okuyucuya hatırlatır: 

Belı ̇̄  bi’llāh ḳażādan ḳaçmaḳ olmaz 

Dügün çalsa meşiyyet açmaḳ olmaz (673) 

 

Kimi gördün ki ḳurtuldı belādan   

Özin çekdi kenāra mācerādan (674) 

 

İnsanın bu güç karşısında çaresiz kaldığını bildirir. Kaderin, akıllı kimseyi dahi düşkün 

kılabileceğini hatırlatır. Böylelikle okuyucuya bir uyarıda bulunmak ister.    

 

2.3.6.2. Namaz 

Halhâlî namazın önemi hakkında düşüncelerini metinde “Der-terġı ̇̄b be-namāz-ı kāmil” (842-849) 

başlığı ile dile getirmiştir. Halhâlî, bilgili insanlara seslenerek namaz vakti, kabrin önünde 

olduklarını hayal etmelerini ister. Cehennemin solda, cennetin ise sağda kalacağını bildirir: 

Budur ʿarżım duran vaḳte namāza 

Gelende Ḥaḳḳla rāz u niyāza (843) 

 



131 

 

Ḫayāl ėt ḳabrivi ḥāżır ḳabaḳda 

Cehennem ṣolda bāġ-ı ḫuld saḳda (844) 

 

Kişinin bunu göz önünde bulundurarak her an hazır olmasını ister. İnsanın bu şekilde ömrü sona 

erdiğinde, onun için hayırlı olacağını bildirir. Dolayısıyla namaz kılmanın gerekliliğine açıklık 

getirir.  

 

2.3.6.3. Tevekkül 

Halhâlî tevekkülün değeri hakkında görüşlerini “Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı cemı ̇̄ le-i tevekkul” (1310-

1321) başlığı altında değerlendirir. Ana hikâyede tilki, tavuğu bulduğu için mutlu olur, afiyetle 

onu yer. Tilkinin tavuk ile ödüllendirilmesinin tevekkül ile gerçekleştiği bildirilir. Zira tilki daima 

Allah’a olan güvenini bırakmamış, bu sayede zafere ulaşmıştır. Bu noktada Halhâlî tevekkülün 

önemi hakkında okuyucuya nasihatte bulunur. 

 

Halhâlî, tevekkülün insanın yükselmesini sağlayan tutumlardan biri olduğunu bildirir. Dertli 

gönlün tevekkül ile ferahlayacağını, tüm sıkıntılarda tevekküle bel bağlamayı sığınak gösterir: 

Tevekkül gözlerivi rūşen ėyler   

Tevekkül ġamlı köñlün gülşen ėyler (1312) 

 

Halhâlî sözlerini, tevekkül etmeden önce hazırlıklı olmanın önemi ile devam ettirir. Zira tevekkül, 

neticenin hasıl olması için lüzumlu tedbirler alındıktan ve sebeplere tevessül ettikten sonra tedbir 

ve tevessülün kifayetini Allah’tan beklemeyi gerektirir (Uludağ, 2016, 357). Bu durumu Halhâlî, 

kış mevsimine bir yıl hazırlıklı girmek diğer yıl ise hazırlıksız olmak ile örneklendirmiştir. İlk 

yılın hoş ve neşeli geçerken ikincisinin keder içinde olacağını ifade eder. Böylelikle okuyucuya 

tevekkül etmenin doğru yolunu bilmeyi öğüt verir.  

 



132 

 

2.3.6.4. Ölüm 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, ölüm hakkında görüşlerinden oluşmaktadır. Hikâyede 

tilkinin onun hakkında söylediklerine karşılık horoz, kendi savunmasını yapar ve üç günahına 

karşılık cevap verir. Fakat sonunda tilkiyi ikna edememesi üzerine Allah’a yalvararak onu 

kurtarmasını diler. Bu bölümde horoz, dünyada boşa vakit geçirdiğinden yakınarak ölümden 

korktuğunu ilan eder. Böylelikle Halhâlî hikâyeyi bölerek “Der-vaʿẓ u naṣı ̇̄ ḥat ve bı ̇̄ dār kerden-i 

merdum” (1034-1064) başlığı altında ölüm konusunda düşüncelerini okuyucuya sunar.  

 

Halhâlî, okuyucusundan ölümü hatırlamasını ister. İnsanın her daim iki şeyi aklından 

çıkarmamasını bekler: Allah ve Ölüm. Ölüm gerçeğinin her an gelebileceğini vurgulayarak 

bugünün işini yarına bırakmamayı tembihler ve daima tövbe etmeyi önerir. İnsanın uyanık 

olmasını amaçlar: 

Ölüm birden gelür ėyler giriftār 

Ḫaber-dār ol ḫaber-dār ol ḫaber-dār (1039) 

 

Halhâlî, ömrü seksen doksan yaşlarına dayanmış kimsenin elinin kolunun bağlanacağını bildirir. 

İnsanın dünyada misafir olduğunu hatırlatarak ibadeti bırakmamasını ister. Zira dünyada mal ve 

mülk uğruna düşenlerinin sonunda gassal eline düşeceğini bildirir. Dünyanın vefasızlığına 

yönelik düşüncelerini tekrar eder: 

Düşe her kimse māl u sāl eline   

Düşer āḫir güni ġassāl eline (1045) 

 

Halhâlî, insanın kabirde sorgulanacağını hatırlatır, mutlaka öleceği gerçeğini gözler önüne serer. 

Canın çıkıp ruhun korunacağını bildirir. İnsanın dünyadan geçip gittikten sonra tüm malının 

mülkünün ardından başkaları tarafından harcanacağını hatırlatır. Zira insanın kabirde yanında 

dünya malının kalmayacağını, ancak yılan ve karıncalar olacağını ifade eder: 

Yėtürüller seni ehl-i ḳubūra 

Yėter ḳabr içre cismün mār u mūra (891) 



133 

 

 

İnsanın ölüm vakti yanında götürebileceği tek şeyin imanı olduğunu okuyucuya açıklar. İmanı 

olmayanın kabre eli boş gideceğini ve sonrasının onun için hiç hoş olmayacağını telkin eder. Son 

olarak Halhâlî, Allah’a yalvararak onu ölüm vakti şehadet kelimesine bağlı kılmasını ister.    

 

Halhâlî, ölümün kaçınılmazlığını metinde birçok yerde tekrar eder. Ölüme insanın yalnız 

gideceğini, kimsenin ona yardım edemeyeceğini belirtir. İnsanın kabre gitmesinin ardından ise 

adının dünyada unutulacağına dikkat çeker. Kardeşinin, yoldaşının, evlatlarının dahi onu 

hatırlamayacağını aktarır. Arkasında bıraktıklarının kendi hayatlarına devam edeceğinin altını 

çizer:  

Seni yāddan çıḫardur ḳavm u ḳardaş   

Ne oġlan yād ėder ne yār u yoldaş (1060) 

 

İnsanın öldükten sonra arkasında bıraktığı kimselerin onun için bir fayda sağlayamayacağına 

dikkat çeker. Sonuç olarak insanın ecelinin, yalnız kendisi için gerçekleşeceğini okuyucuya sunar. 

Bunun için kendi adına çabalamasını salık verir. 

 

2.3.7. Ahlak 

2.3.7.1. Edep 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, edep hakkında görüşlerinden oluşmaktadır. Bu konuya 

“Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı ādāb u naṣı ̇̄ hat” (822-841) başlığı altında değinir. Ana hikâye olan tilki 

anlatısında olay, tilki ve horozun karşılıklı münakaşasına gelmiştir. Bu kısımda tilki neden horozu 

yakaladığına dair üç kanıt sunar. Bu kanıtlardan ilki, horozun edepsiz olduğu hakkında 

yargısından gelir. Dolayısıyla Halhâlî, edep hakkında düşüncelerini sunmak için hikâyeyi böler.  

 

Halhâlî, izzetin edep ile geldiğine dikkat çeker. Yücelik ve ululuk nişanının kaynağı olarak edebi 

görür. Soyluluktan konuşmak yerine edepten konuşmak gerektiğini vurgular, zira edebin zaten 

insanı soylu kılacağına dikkat çeker. Herhangi bir kişi yücelik makamına ulaşmak istiyorsa bunun 

edep ile mümkün olduğunu nasihat eder: 



134 

 

Gözüm sen lāf vırma çoḫ nesebden   

Nesebden el götürdüm vır edebden (823) 

 

Necı ̇̄ b ėyler edeb her nā-necı ̇̄bi 

Edeb sulṭān ėder merd-i edı ̇̄bi (824)   

 

Kişi günah işlerse edepsiz olur ve gazaba kendini layık görür. Bundan dolayı Allah yolunda edepli 

bir şekilde ilerlemeyi koşul tutar. Edep, insanı kötü hâl ve hareketlerden vazgeçirir. Bunun içindir 

ki tasavvuf tümüyle edepten oluşmaktadır (Uludağ, 2016, s. 116).  

 

Halhâlî, okuyucuya seslenerek namaz kılıyor gözükenlerin, aslında hayalinin başka yerlerde 

olduğunun yanlışlığına dikkat çeker: 

Durarsan Ḥaḳ ḥużūrında ḳabaḳda   

Gezer ammā ḫayālün daġda bāġda (830) 

 

Özün ṣūretde çoḫ yaḫşı bezersen   

Ḳoyub Allāhı çöllerde gezersen (831) 

 

Kendini görünürde çok iyi gösterenlerin, Allah’ı nasıl unuttuklarını hatırlatır. Edebin görünürde 

değil de insanın içinden gelen hisle birleşmesini umut eder. Halhâlî, bu noktadan itibaren namazın 

önemi ile konuyu devam ettirir. Ezan vaktinin insana çağrı olduğunu hatırlatır. Bu vasıtayla 

Allah’ın huzuruna çıkacakları için dikkatli olmayı önerir.       

 

 



135 

 

2.3.7.2. Zulüm  

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, zulüm ve eziyet hakkında düşüncelerini içermektedir. 

Konuya “Der-meẕemmet-i ẓulm u tevbı ̇̄ ḫ” (859-868) başlığı ile değinir. Ana hikâyede tilkinin 

horoz ile atışması devam etmektedir. Tilkinin horoza karşı ikinci savı, onun halka zulmettiği ile 

ilgilidir. Dolayısıyla Halhâlî araya girerek bu konu hakkında düşüncelerini aktarır.  

 

Halhâlî, zulmün insanlığın gerçeği olduğuna değinerek bir yandan şeytanın sevinci olduğuna 

dikkat çeker: 

Belı ̇̄  ḳardaş çü ḥaḳḳü’n-nāsdur ẓulm 

Sürūr-ı sı ̇̄ne-i ḫannāsdur ẓulm (859) 

 

Zulmün günahların en kötülerinden olduğunu savunarak zulmedenin kurtuluşu olmayacağını 

ifade eder. Okuyucuya tavsiyesi, hiçbir kimseye kötü davranmamak gerektiğidir. İnsanın derde 

düşse dahi Allah’ın yarattıklarından şikâyet etmesini tasvip etmez. Kim ki zulmederse o zulme 

uğramış mazlumun, gece gündüz ona lanet edeceği konusunda uyarır: 

Mes̠eldür ʿibret ėtsün merdüm-āzār   

Ki olmasun yatan dalınca bı ̇̄ dār (867) 

 

2.3.7.3. Dış Görünüş  

Halhâlî, herkesin belirli bir dış görünüş ile yaratıldığını düşünür. Konuya “Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki 

herkes ki ez-ziyy-i ḫod bı ̇̄ rūn şeved giriftār ḫᵛāhed şod …” (875-896) başlığı ile değinir. Ana 

hikâyede tilki ve horozun münakaşasında tilkinin horoza karşı üçüncü savı, onun dış 

görünüşünden kaynaklanan bir nedene gelir. Tilki, horozun görünüş itibarıyla kuyruğunda taç 

taşıdığını düşünür fakat o tacın âdetlere uygun olarak başında olması gerektiğini bildirir. Halhâlî, 

bu kısımda araya girerek konu hakkında düşüncelerini ifade eder.  

 



136 

 

Halhâlî kişinin dış görünüşünü terk etmemesi gerektiğini öğütler. İnsanların Allah’a ibadet etmek 

için yaratıldığını vurgular, bu nedenle insanın ömrünün sonuna kadar bu görünüşten çıkmaması 

gerektiğini aktarır. Bunun ayette yer aldığını örnek gösterir: 

İṭāʿat ziyyün olmış olma nā-cins 

Buyurmış mā-ḫalaḳtü’l-cinne ve’l-ins (879)   

 

İnsana ömrünün sonuna kadar ibadet etmeyi nasihat eder. Gafil olmamayı telkin etmekle beraber 

kabirde dünyada yaptıklarının önüne geleceğini hatırlatır. Dünyanın geçiciliğine kapılıp 

gitmemeyi tekrar hatırlatarak günleri boşa harcamamayı, oyalanmamayı tembihler.  

 

2.3.7.4. Oburluk 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, oburluk göstermenin zararları hakkında görüşlerinden 

oluşmaktadır. Bu konuya “Der-meẕemmet-i pur-ḫᵛārı ̇̄ ” (1246-1257) başlığı altında değinir. Ana 

hikâyede olay, tilkinin ona gaipten gelen ses üzerine tavuğu aramasındadır. Bu noktada tavukla 

karşılaşmasından önce Halhâlî araya girer ve oburluk, aç gözlülük göstermenin yanlışlığı üzerine 

bilgi verir. Bu sayede bir sonraki sahnede tilkinin nasıl bir hataya düşeceğine dair okuyucuya ön 

bilgilendirme sunar.  

 

Halhâlî, insanların karnının tok olduğu zamanlarda daha sapkın olabileceklerini belirtir. Karın 

tokluğunun insanlarda rehavete kapılmaya neden olduğunu düşünür. Bu nedenle Halhâlî, kâmil 

insanın açlık ile yetiştiğini ifade eder: 

Ėder acluḳ seni bi’llāh kāmil   

Olubdur çoḫ yėmek resm-i ʿavāmil (1247) 

 

Oġul çoḫ tıḫma kėç bu bed-ṣıfatdan   

Özün ac saḫla tā dol maʿrifetden (1248) 

 



137 

 

Karın tokluğunun, insanda şehvetin ortaya çıkmasına dahi neden olacağına değinir. Tüm 

marazların ortaya çıkışında ön ayak işlevi göreceği konusunda okuyucusunu uyarmak ister. Keza 

bu yolun sonunda insanın Allah’ın izinden sapacağına dikkat çeker: 

Balam tā burnıva kimi tıḫubsan  

Ḳızubsan şı ̇̄ve-i Ḥaḳdan çıḫubsan (1252) 

 

Halhâlî’nin bu konuda tavsiyesi az yemek, oruçlu olmaktır. Kâmil insanın yolunun şerefli olan 

oruç tutma ile gerçekleşeceğini telkin eder. Çünkü yiyeceğe ihtiyacı olan kimselerin dinin izinden 

çıkmayacağını, daha çok Allah’ı aklına getireceğini düşünür. Karın tokluğunda ise dine dahi laf 

etmekle insanın kafirliğe geçeceğini hatırlatmak ister. Sonuçta aza kanaat etmeyi nasihat ederek 

“bir lokma bir hırka” anlayışını okuyucuya benimsetmek ister.  

 

2.3.7.5. Acelecilik 

Halhâlî, acele iş yapmanın yanlışlığı karşısında etraflıca düşünmenin önemini vurgular. Konuyu 

“Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı teʾemmul ve meẕemmet-i ʿacele kerden der-kārhā ve naṣı ̇̄ hat” (1500-1522) 

başlığı ile ele alır. Ana hikâyede tilki, kurt ile görüşmelerinin ardından beraber yola çıkarlar. Bir 

müddet sonra ileride kuyruklar görürler, kurt acele ile atılırken tilki dikkatlice bakarak bunun bir 

tuzak olduğunun farkına varır. Bu durum üzerine Halhâlî, aceleciliğin yanlışlığı ve dikkatli 

hareket etmenin önemine değinir.  

 

Halhâlî bir iş yapmaya karar verirken iyice düşünmek gerektiğini nasihat eder, aceleye getirmenin 

faydası olmayacağını vurgular. Zahmete girmeyi göze almak ister: 

Belı ̇̄  çoḫ yaḫşıdur işde teʾemmül 

Egerçi zaḥmete ḳılsun taḥammül (1500) 

 

Bir diğer yandan insanın acele ile dünya hayatına dalıp gitmesini yanlış bulur, bir toz için 

güneşten olacağını düşünür: 

 



138 

 

Oġul dünyānı görcek ḳılma taʿcı ̇̄ l 

Dayan mülk-i muḫalled ėyle taḥṣı ̇̄ l (1501) 

 

Dünyanın görünüşüne aldanmamak gerektiğini ifade eder. Zira onun utanması olmadığını 

binlerce kişiyi bu yolla öldürdüğünü tasvir eder. Dünyanın vefasız olduğunu; elem ve keder ile 

beslendiğini, mayasında gam ve keder bulunduğu konusunda okuyucusunu uyarmak ister. Bu 

konuda insanın ilim öğrenmesi gerektiğini salık verir. Gafil kalmamak gerektiğini, işin aslının ne 

olduğunun farkında olmayı öğüt eder. Bu noktada dünyada tabiatın dahi keder içinde olduğunu 

tasvire girişir. Tabiatın dahi insanın gafil olmamasına yönelik uyarıları bulunur: 

Ḳulaḳ vėr gör nėce sūsen açub dil   

Dėyer ėy ehl-i dünyā durma ġāfil (1514) 

 

Dünyada tabiatın bile kendisi için ne kadar keder içinde kan ağladığını tasvir ettikten sonra, 

insanın bu tablodan feyz alıp dünyanın geçiciliğine kendisini kaptırmaması gerektiğini 

okuyucusuna sunar. Dolayısıyla acele ile dünyaya bağlanmanın zararı hakkında görüşlerini 

birleştirerek iyice düşünmenin, farkında olmanın önemini gösterir. 

 

2.3.7.6. Çalışma         

Halhâlî çalışıp çabalamanın önemi hakkında görüşlerini “Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki çūnān ki ez-dunyā bı ̇̄ -

telāş ne-mişeved emr-i āḫiret hem-telāş miḫᵛāhed” (276-292) başlığı altında dile getirir. Konunun 

bu noktaya gelişi ana hikâyede tilkinin gaipten gelen sesin ona oturup beklememesini, avı için 

çalışmasını, yola çıkmasını istemesinden kaynaklanmaktadır. Halhâlî, hikâyede vermek istediği 

mesajı bu bölümle alenen açıklamıştır. 

 

Halhâlî, okuyucuya dünyanın ve ahiretin değerinin çalışmakla kazanıldığını ifade eder. Eğer 

kişide ahiret inancı varsa ölene kadar hazırlanmalıdır:  

Belı ̇̄  cānım çi dünyā vü çi ʿuḳbā 

Telāşun olmasa olmaz müheyyā (276) 



139 

 

 

Eger ʿuḳbāya vardur iʿtiḳādun 

Gerek ḳabre gėde her günde zādun (277) 

 

İnsan, dünyada var olduğu sürece hem dünya hayatı için hem de burada kazandıklarından 

hareketle ahiret için boş durmamalıdır. Halhâlî, gençliğin önemine değinirken zamanı 

ertelememenin değerini hatırlatır: 

Dėme tāze cevānam çoḫdı furṣat   

Ḳocallam ėylerem yaḫşı ʿibādet (283) 

 

Yaşlanınca yapacaklarını vadederek bugünü geçiştirmenin hatasını vurgular. Son olarak kaderin 

bilinmezliğine atıf yaparak insanın, her an başına bir şey gelebileceği düşüncesiyle hazırlıklı 

olmasını tembihler. Bunun için anı değerlendirip tez elden çalışmayı öğütler.    

 

2.3.7.7. Sabretme 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, dünya hayatında insanların başına gelenlere sabırla 

dayanması hakkında görüşlerini içermektedir. Konuyu “Der-dil-dārı ̇̄  vu tesellı ̇̄ -i fuḳarā be-vaʿde-

i niʿmethā-yı İlāhı ̇̄  der-dār-ı ʿ uḳbā” (1290-1304) başlığı altında verir. Dolayısıyla fakir kimselerin 

Allah’ın nimetleri ile teselli bulacağını, bunun için ibadetlere sarılmaları gerektiğini öğütler. Ana 

hikâyede tilki, tavuğun ona yalvarmasına karşılık kendi hâlinin ne kadar harap olduğundan 

bahseder. Bu sırada Halhâlî hikâyeye ara vererek konu hakkında düşüncelerini dile getirir.  

 

Halhâlî dünyada hoş vakit geçirmemiş, gün yüzü görmemiş kişilere üzülmemeyi nasihat eder. Kul 

olanın zaten çile çekmekle mükellef olduğunu hatırlatır. Bu yolda sabrı en büyük erdem olarak 

görür. İnsanın dünyada misafir olduğu fikrine atıf yaparak ahiret için çalışmasını tembihler: 

Bu çarḫun cevr u ẓulminden darılma   

Riyāżet çek ʿibādet ḳıl yorulma (1296) 



140 

 

 

Sabır, başa gelen musibetlerden dolayı yalnızca Allah’a yalvarmayı başka kimseye sızlanmamayı, 

kendini acındırmamayı gerektirir. Bununla beraber sabrın haramdan uzaklaştırma gücü kişiyi dini 

emirlere uymaya iter (Uludağ, 2016, s. 302). 

 

Halhâlî, dünya işlerinin geçiciliğini vurgular, sabrın bu yolda en büyük güç olduğunu tekrar eder. 

Sabreden, imanını elinden bırakmayan kişinin öldüğü vakit hesap zamanının, onun için hayırlı 

geçeceğini ifade eder. Bu kişilerin en yüksek cennete ulaşıp evliyalara mazhar olacağını, 

dünyanın cefasını zerre hatırlamayacağını öne sürer. Sonuç olarak daha önce ifade ettiği üzere 

ahiret hayatına ulaşmak için dünya hayatının derdi ve sıkıntısına göğüs germeyi nasihat eder.  

 

2.3.7.8. Sükût 

Halhâlî sessizliğin, gereksiz konuşmadan kaçınmanın değeri hakkında fikirlerini “Der-taʿrı ̇̄ f-i 

sukūt u ḫāmūşı ̇̄ ” (589-596) başlığı ile metinde sunmuştur. Esasen tilki anlatısında konu, tilkinin 

uzaktan horozun sesini işitmesine gelmektedir. Horozun yüksek sesle ötmesi nasihatin çıkış 

noktasını oluşturmuştur.  

 

Halhâlî, ilk olarak okuyucuya insanın başına belanın konuşmaktan geldiğini bildirir. Buna örnek 

olarak ise horozun başına tilki belasının, ötmesini duymasından geldiğini söyler. Bu konuda 

bilinen bir atasözünü alıntılayarak sessizliğin önemi fikrini güçlendirir: 

Danışmaḳluḳ gümişden olsa bi’llāh   

Ḳızıldandur sükūt ėy merd-i āgāh (592)  

 

Sonrasında dil ve aklın birbiri ile ilişkisini iki uzvu konuşturarak aktarır; akıl dile dilsiz olsa daha 

rahat olacağını ifade eder. Bu canlandırma ile okuyucuya nasihatini daha etkin kılmak ister. Son 

olarak Halhâlî’nin insanlara tavsiyesi, iki kulakla işitirken tek dil ile tartarak konuşmaktır. Zira 

konuşmanın yanı sıra dinlemenin daha önemli olduğunu salık verir. Ve bu kısımda ikinci düzey 

bir hikâye ile gereksiz konuşmanın zararını örnekler.  



141 

 

 

2.3.7.9. Fütüvvet 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu; fütüvvetin değeri, aile bağlarına itimat hakkında 

görüşlerinden gelmektedir. Bu konuyu “Der-beyān-ı maʿnā-ı futuvvet u ʿayāl-dārı ̇̄ ” (1331-1337) 

başlığı ile ele alır. Ana hikâyede tilki, tavuğu yediği için vicdan azabı duyar. Aklına ailesi gelir, 

onlara yemek getirmek için çıktığı bu yolculukta onları unutup kendi bencilliğinin kurbanı 

olduğunu düşünür. Onlarsız yemenin içmenin kendisine ne kadar keder verdiğini anlatır. Bu 

noktada Halhâlî hikâyeye ara verir ve aile bağları, ailenin keyfiyetinin önemi hakkında 

düşüncelerine aktarır. 

 

Fütüvvet; gençlik, yiğitlik, mertlik anlamlarının yanı sıra bir kimsenin sırf insani mülahazalarla 

başkalarının hak ve menfaatini kendisininkinden önde tutması, toplumun ve fertlerin kurtuluşu ve 

mutluluğu için kendini feda etmesini ifade eder (Uludağ, 2016, s. 140). Sonuç olarak insanın 

kendi varlığını ikinci plana alıp başkalarını düşünmesini anlatır. Ve bu davranış yiğitlik ve mertlik 

olarak yüceltilmiştir: 

Belı ̇̄  va’llāh degil resm-i fütüvvet 

Cevān-merdı ̇̄  vü inṣāf u mürüvvet (1331) 

 

Ki ėtsün şaḫṣ ehlini ferāmūş 

Özi ʿişret şarābın ėylesün nūş (1332) 

 

Halhâlî, ailesini dert içinde bırakan kişiyi tasvip etmez, gözden uzak olmasını ister. Kendi hoş 

olup ailesi kederde olan kimsenin hâlini uygun görmez. Kendi zevk ve sefa âlemlerinde iken 

ailesini dert ve belaya gark edenlerin yanlış davranışlarını yüzüne vurur, bu tutumun hatası 

hakkında okuyucuyu uyarır.  

 



142 

 

2.3.7.10. Gençlik 

Halhâlî, gençlik günlerinin önemi hakkında düşüncelerini “Der-zamānı ̇̄ -i ġanı ̇̄met dānesten-i 

eyyām-ı cuvānı ̇̄  vu kām-rānı ̇̄ ” (1482-1491) başlığı altında ele alır. Ana hikâyede tilki, üçüncü ve 

son uğrak noktası olan kurdun menziline gelir. Burada tilki ve kurt arasında bir muhabbet 

gerçekleşir. Bu sırada kurt, gençlik vakti neler yaptığını anlatır. Artık yaşlandığını, elinden bir iş 

gelmediği üzerine hayıflanır. Bu noktada Halhâlî hikâyeyi keser ve okuyucusuna gençliğin önemi 

hakkında nutukta bulunur.  

 

Halhâlî, gençlikte bahtiyarlığın olduğu ile söze giriş yapar. İnsanın mal ve mülk edinmesi için 

gençliğinde acele etmesini nasihat eder. Çünkü yaşlılık vakti elinden bir iş gelmeyeceği hakkında 

okuyucusunu uyarır: 

Cevānluḳda ḳazan yıḳ māl u devlet   

Ḳocaluḳ mevsimi ḳıl istirāḥat (1486) 

 

İbadet konusunda da aynı durumun geçerli olduğunu ifade eder. Gençlik vakti ibadet etmenin 

hem daha kolay olduğunu hem de geleceğe hazırlık sağladığını savunur. Zira yaşlılık geldiğinde 

insanın elinin kolunun güçten kesileceğini, en temel ibadetlerini dahi yerine getiremeyeceğine 

dikkat çeker: 

Ḳıç aġrur sı ̇̄ ne aġrur hem ḳol aġrur  

Diz aġrur her ṭaraf ṣaḳ u ṣol aġrur (1490) 

 

Namaz kılmanın ve oruç tutmanın yaşlılık vakti ızdıraba döneceği konusunda uyarır, gençliğin 

gücü ve kuvvetinden yararlanmayı fırsatı kaçırmamayı nasihat eder. Böylelikle hem dünyada 

rahat bir yaşam için hem de ahirette mutlu olmak adına, insanın gençlik vaktini verimli 

değerlendirmesi gerektiğini ifade eder. 

 



143 

 

2.3.7.11. Amellerin Sonuçları 

Halhâlî’nin mesnevide bir diğer konusu, insanların kendi davranışları üzerinden yine kendilerini 

cezalandırması yahut ödüllendirmesi ile alakalıdır. İnsanın yaptıklarının bedelini ödemesi söz 

konusu edilir. Konu “Naṣı ̇̄ ḥat der-giriftār şoden-i merdmān be-cezā-yı aʿmāl-ı ḫodşān” (1220-

1233) başlığı altında verilir. Ana hikâyede tilki, horozu kaybeder ve yollara düşer, kendini 

yargılar, Allah’a dert içinde yalvarır. Sonunda ise gaipten bir ses gelerek ona ne yapması 

gerektiğini anlatır.   

 

Halhâlî, bu dünyada insanın başına gelenlerin kaderin yazgısı olduğu inancını devam ettirir. Fakat 

bu süreçte insanın davranışlarının önemli bir etken olduğuna dikkat çeker: 

Ne gelse başıva gör öz gözünden    

Müşaḫḫaṣ bil özündendür özünden (1221) 

 

Halhâlî, okuyucusuna bu dünyada kimseyi incitmemesini nasihat eder. Çünkü kaderin önüne ne 

getireceğinden korkmasını ister. İnsanın bir güçsüze eziyet etse ondan daha güçlü birinin ona 

eziyet edebileceğine dikkat çeker. Halhâlî, bu dünyada iyi işler görenlerin iyi sonuçlar elde 

edeceğini, kötü işler görenin ise kötü sonuçlarla cezalandırılacağını belirtir: 

ʿAzı ̇̄ zim iḥtiyāṭun vėrme elden   

Hemı ̇̄ şe ḳorḫ mükāfāt-ı ʿamelden (1229)   

 

İşün bedse ḳabaḳıva çıḫar bed   

Yoḫundur bāk eger olsun mücerred (1230) 

 

Sonuçta cehenneme gideceklerin cennete gideceklerden ayrılacağını akla getirir. Bu nedenle 

ibadetin önemine konuyu bağlar. İbadet etmeyenin boşuna rahmet beklememesi gerektiğini salık 

verir. Zira yerinin cehennem olduğu konusunda emin olması gerektiğini düşünür. 

 



144 

 

Sonuç olarak Halhâlî’nin Saʻlebiyye mesnevisinde ana hikâyeye eşlik eden nasihatler, eserin fikir 

dünyasını oluşturur. Bu nasihatler tilki anlatısındaki olaylara paralel gelişir ve çoğunlukla oradaki 

durumlara açıklama, mesaj verme amacı taşır. Kimi zaman ise vermek istediği mesajı nasihati 

sonrasında yeni bir ikinci düzey hikâye ile pekiştirir. Halhâlî, okuyucusunu hem ilmî ve dinî 

konularda bilgilendirmek ister hem de ahlaka yönelik nasihatleri ile insanlara rehberlik eder. 

Dolayısıyla mesnevinin bir yarısı müstakil konularda bilgilendirme özelliği taşırken diğer bir yanı 

ise insan ahlakı üzerine tavsiye ettiği ve sakınılmasını düşündüğü davranışları dile getirmekte 

kullanılmıştır.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



145 

 

3. BÖLÜM 

SAʻLEBİYYE MESNEVİSİNİN TENKİTLİ METNİ  

 

3.1. NÜSHALARIN TANITIMI 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisinin tenkitli metni hazırlanırken dört 

nüshadan yararlanılmıştır. Bunlar Azerbaycan Millî Kütüphanesi nüshası, İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi nüshası, İran Meclis-i Şûrâ-yi İslâmî Kütüphanesi nüshası ve İntişârât-ı Firdevsî 

tarafından Tebriz’de basılan nüshasıdır. Kütüphanelerde bulunan diğer nüshalar, bu nüshaların 

kopyaları mahiyetinde yahut kısaltılmış hâli olduğu için tenkitli metne dahil edilmemiştir. Metin 

hazırlanırken kullanılan kısaltmalar nüsha bilgilerinin yanında parantez içerisinde belirtilmiştir 

ve diğer nüshaların bilgileri ile şu şekildedir: 

 

1. Azerbaycan Millî Kütüphanesi Nüshası (AZ): 

Azerbaycan Millî Kütüphanesi’nde “Kitabi-külliyati -sələbiyyə [Mətn] /M. B. Xalxali” adıyla 

vtls000094932 numarasıyla kayıtlıdır. Yazarın adı “Xalxali, Məhəmməd Bağır” olarak verilir. 

Eser bilgilerinde “[Yersiz]: [s. n.], 1900 (1318 h.)” ile tarih yer alır, fiziki bilgileri “108 s.: ill., 23 

sm.” şeklinde verilmiş olup Arap harfli olduğu belirtilir. “ANL Azərbaycan ədəbiyyatının arxivi 

şöbəsi” bölümünde kayıtlı bu nüsha 57 varaktır, metin numaralandırması 108 sayfadan oluşur. 

Harekesiz bir şekilde yazılan metinde kimi yerde özellikle Arapça alıntılarda hareke 

kullanılmıştır. Metnin başlığı “Hāẕā Kitāb-ı Kulliyāt-ı S̠aʿlebiyye” olarak ikinci sayfada 

verilmiştir. Cetvellerle iki sütun hâlinde düzenlenen metinde ara bölüm başlıkları 84 adettir, kimi 

sayfalarda metinle alakalı illüstrasyonlar yer alır, illüstrasyonların yer aldığı kısımlar haricinde 

17 satırdır. 

 

2. İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı Nüshası (İB): 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı’nda “Kitab-ı Salebiye” adıyla 811.3 1323 R 

[1917 M] k.11 yer bilgisi, MC_Osm_O.00077 demirbaş numarasıyla kayıtlıdır. Yazarın adı 

“Halhâlî, Muhammed Bakır” olarak verilir. Eser bilgilerinde yayın tarihi 1323 R [1917 M] olarak 

verilir, yayın yeri Tebriz gösterilir, fiziki bilgileri “96 s.: res.; 22x16 cm.” şeklindedir. Eserin iki 

sütun olarak basıldığı not düşülmüştür. Nüsha 49 varaktır, metin numaralandırması 96 sayfadan 



146 

 

oluşur. Harekesiz bir şekilde yazılan metinde kimi yerde özellikle Arapça alıntılarda hareke 

kullanılmıştır. Bazı Türkçe kelimelerde görece daha fazla kullanılan harekeler ise diğer 

metinlerde okunuşa fayda sağlamıştır. Metin başlığı “Hāẕā Kitāb-ı S̠aʿlebiyye Kulliyāt” olarak 

ikinci sayfada verilmiştir. Cetvellerle düzenlenen metinde ara bölüm başlıkları 82 adettir, kimi 

sayfalarda metinle alakalı illüstrasyonlar yer alır, illüstrasyonların yer aldığı kısımlar haricinde 

genelde 19 satırdır. 42. sayfada 36 beyitlik bir eksik olup ileri sayfalardan devam etmesi söz 

konusudur. Diğer nüshalarda kullanılmayan nazal n sesinin İB nüshasında kullanılması dikkat 

çeken bir farklılıktır.   

 

3. İran Meclis-i Şûrâ-yi İslâmî Kütüphanesi Nüshası (İR): 

Kitâbhâne-i Meclis-i Şûrâ-yi İslâmî’de “Kitâb-ı Salebiyye” adıyla 127931 numarasıyla kayıtlıdır. 

Eserin son sayfasında 1332 tarihinde yazıldığı bildirilir. Nüsha 41 varaktır, metin 

numaralandırması 79 sayfadan oluşur. Harekesiz bir şekilde yazılan metinde kimi yerde özellikle 

Arapça alıntılarda hareke kullanılmıştır.  Metin başlığı “Hāẕā Kitāb-ı S̠aʿlebiyye Kulliyāt” olarak 

ikinci sayfada verilmiştir. Cetvellerle düzenlenen metinde ara bölüm başlıkları 72 adettir, kimi 

sayfalarda metinle alakalı illüstrasyonlar yer alır, illüstrasyonların yer aldığı kısımlar haricinde 

genelde 18 satırdır. Metin, iki sütun olarak hazırlanan bölüm sonrasında derkenarlar üzerinden 

devam etmektedir. Derkenarlarda başlıklar daha kalın yazılmış ve genelde çizgilerle metinden 

ayrılmıştır. Kimi yanlış yerde olan beyitler için düzeltmeler gösterilmiştir. Bu nüshada görece 

fazla beyit yer değiştirmiştir.   

 

4. Tebriz İntişârât-ı Firdevsî Nüshası (M):  

İntişârât-ı Firdevsî tarafından yayımlanan bu nüshanın kapak bilgilerinde “Türkî Şiirler Tülki ya 

Saʻlebiyye” adlandırması yer alır. Yazarın adı “Mehemmed Bâkır Halhâlî”, düzenleyen 

“Mehemmed Ali Yuf” olarak geçer. Basım tarihi yer almasa da günümüz matbaası eseri olduğu 

anlaşılmaktadır. Metin 82 sayfadan oluşur, harekesiz bir şekilde yazılmıştır. Metin başlığı “Hāẕā 

Kulliyāt-ı Kitāb-ı S̠aʿlebiyye” olarak ikinci sayfada verilmiştir. İki sütun olarak düzenlenen 

metinde ara bölüm başlıkları 79 adettir, kalın fontla yazılmıştır, kimi sayfalarda metinle alakalı 

illüstrasyonlar yer alır, illüstrasyonların yer aldığı kısımlar haricinde 22 satırdır. Diğer 

nüshalardan farklı olarak bu nüshada yuvarlak ünlüler çoğunlukla düz ünlülere çevrilerek 

günümüz diline yaklaştırılmıştır. Harf yazım yanlışları görece fazladır, harflerde eksik 



147 

 

noktalamalar görülür. Hâtime bölümündeki padişaha dua kısmı kesilmiş, metin son beyitlere 

bağlanmıştır. 

 

Diğer Nüshalar: 

1. Atatürk Üniversitesi Merkez Kütüphanesi Nüshası: 

Atatürk Üniversitesi Merkez Kütüphanesi’nde Seyfettin Özege bölümünde “Külliyât-ı Kitab-ı 

Salebiye” adıyla 8026/SÖ 1332 k.1 yer bilgisi, 0115895 demirbaş numarasıyla kayıtlıdır. Yazarın 

adı “Meşhedi Hacı Artun” olarak verilse de eser Halhâlî’nin metnidir. Eser bilgilerinde yayın 

tarihi 1332 olarak verilmiş, taşbasma olduğu not düşülmüştür. Fiziki bilgilerinde 79 sayfa olduğu 

belirtilmiştir. Bu nüsha İR nüshasının kopyası mahiyetindedir.  

 

2. Atatürk Üniversitesi Merkez Kütüphanesi Nüshası:      

Atatürk Üniversitesi Merkez Kütüphanesi’nde Seyfettin Özege bölümünde “Saʻlebiye” adıyla 

11948/SÖ k.1 yer bilgisi, 0120852 demirbaş numarasıyla kayıtlıdır. Yazarın adı “Kubad Tufani” 

olarak verilse de eser Halhâlî’nin metnidir. Yayın yeri Tebriz, yayımlayan Çap-ı İlmiye’dir. 

Resimler ve Farsça not düşülmüştür. Basım tarihi bilgisi mevcut değildir. M nüshasının kopyası 

mahiyetindedir.  

 

3. Azerbaycan Millî Kütüphanesi Nüshası: 

Azerbaycan Millî Kütüphanesi’nde “Sələbiyyə. Tülkünamə [Mətn]: şeirlər /M. Xalxali” adıyla 

vtls000061541 numarasıyla kayıtlıdır. Yazarın adı “Xalxali, Məhəmmədbağır” olarak verilir. 

Eser bilgilerinde “Təbriz: [s. n.], [1991]” ile tarih ve yer bilgisi yer alır, fiziki bilgileri “82 s.: ill., 

21 sm.” şeklinde verilmiş olup Arap harfli olduğu belirtilir. “ANL Azərbaycan ədəbiyyatının 

arxivi şöbəsi” bölümünde kayıtlı bu nüsha M nüshasının kopyası mahiyetindedir.  

 

4. Azerbaycan Millî Kütüphanesi Nüshası: 

Azerbaycan Millî Kütüphanesi’nde “Kitabi Sələbiyyə [Mətn]: Tülkünün nağılı : Alleqorik əsər 

/M. B. Xalxali” adıyla vtls000844674 numarasıyla kayıtlıdır. Yazarın adı “Xalxali, Məhəmməd 



148 

 

Bağır” olarak verilir. Eser bilgilerinde “Təbriz: [n. y.], 1892 (1310 h.)” ile tarih ve yer bilgisi yer 

alır, fiziki bilgileri “108 s.: il., 21 sm.” şeklinde verilmiş olup Arap harfli olduğu belirtilir. “ANL 

Arxiv Kolleksiya” bölümünde kayıtlıdır.  

 

5. Azerbaycan Millî Kütüphanesi Nüshası:                      

Azerbaycan Millî Kütüphanesi’nde “Kitabi-sələbiyyə [Mətn] /M. B. Xalxali” adıyla 

vtls000086851 numarasıyla kayıtlıdır. Yazarın adı “Xalxali, Məhəmməd Bağır” olarak verilir. 

Eser bilgilerinde “[Yersiz]: [s.n.], 1893 (1312 h.)” ile tarih yer alır, fiziki bilgileri “49 s.: ill., 21 

sm.” şeklinde verilmiş olup Arap harfli olduğu belirtilir. “ANL Azərbaycan ədəbiyyatının arxivi 

şöbəsi” bölümünde kayıtlı bu nüsha diğer metinlerden farklı kısaltılmış bir hâldedir.  

   

3.2. METİNDE YER ALAN BAŞLIKLAR 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisinde hikâye, nasihatler ve ikinci düzey 

hikâyeleri ayırmak için sıklıkla başlık kullanımına başvurulmuştur. Başlıklar Farsça oluşturulmuş 

olup Arapça alıntıların yer aldığı bölümler de kullanılmıştır. Tenkitli metin içerisinde yoğunluk 

olmaması için başlıkların Türkçe karşılıkları beyit numaraları ile şu şekilde verilmiştir: 

 

Hāẕā Kulliyāt-ı Kitāb-ı S̠aʿlebiyye (Bu Saʻlebiyye kitabı külliyatı)…………………….....(1-12)   

Bismi’llāḥi’r-raḥmāni’r-raḥı ̇̄m 

Der-beyān-ı inḳilāb-ı evżāʿ-ı rūzgār ve iḫtilāf-ı eṭvār-ı çarḫ-ı ġaddār (Zamanın değişen 

koşullarının ve zalim feleğin farklı hâllerinin açıklaması)………………………………....(13-31) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki şaḫṣ-ı ʿāḳil bāyed der-kārhā-yı Ḫudāy taʿarruż ne-numāyed ve heme çı ̇̄z-

rā mevāḳiʿ-i taẓallum-i ʿālem be-dāned (Akıllı bir kişinin Allah’ın işlerine karışmaması ve her 

şeyi dünyanın zulüm ve şikâyet yeri olarak bilmesi gerektiğinin 

açıklaması)…………………………………………………................................................(32-50) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki bāyed der-kārhā-yı İlāhı ̇̄  teslı ̇̄m-i maḥż şod ammā der-kārhā-yı 

mukellefı ̇̄n-i ḫilāfı ̇̄  dı ̇̄dı ̇̄  mūcib-i inkār est (İlahi işlerde tam bir teslimiyet göstermek gerektiğinin 

fakat sorumluların yanlış işlerinin görüldüğünde inkar etmesinin 

açıklaması)………………………………………………....................................................(51-93) 



149 

 

Der-ḥikāyet-i Nerı ̇̄mān ve zen-i ū (Neriman ve karısının hikâyesi hakkında)…………...(94-170) 

Der-teşbı ̇̄h-i dunyā be-zen-i Nerı ̇̄mān (Dünyanın Neriman'ın karısına benzetilmesi 

hakkında)………………………………..........................................................................(171-208) 

Der-rucūʿ kerden be-ḥikāyet-i rūbāh ve āvāre mānden-i ū (Tilki hikâyesine geri dönüş ve 

onun başıboş kalması hakkında)………………………………………………………...(209-221) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı kibriyā vu ʿāşıḳ-ı dunyā hem şeb u rūz meşġūl-ı taḥṣı ̇̄ l-i 

maʿşūḳend (Yüceliğin âşıkları (Allah âşıkları) ve dünya âşıklarının gece gündüz sevgilinin elde 

edilmesiyle meşgul olduklarının açıklaması)……………………………………………(222-257) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve şenı ̇̄den-i ū āvāz-ı surūş-ı ġaybı ̇̄ -rā (Tilki hikâyesine geri 

dönüş ve onun gaybın ilahi mesajının sesini duyması)…………………...……………...(258-275) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki çūnān ki ez-dunyā bı ̇̄ -telāş ne-mişeved emr-i āḫiret hem-telāş miḫᵛāhed 

(Nasıl ki dünya işi çabasız olmazsa ahiret işi de çaba ister açıklaması)………...………. (276-292) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve sefer kerden-i ū ez-Iṣfahān (Tilki hikâyesine geri dönüş ve 

onun İsfahan’dan seyahat etmesi hakkında)……………………………………………..(293-305) 

Der-būsı ̇̄den-i rūbāh pāy-ı māder-i ḫod-rā naẓar be-ḥadı ̇̄ s̠-i el-cennetu taḥte aḳdāmi’l-

ummehāt vedāʿ kerden-i ū (Tilkinin kendi annesinin ayağını “Cennet annelerin ayakları 

altındadır” hadisine bakarak öpmesi ve onun veda etmesi hakkında)…………………..(306-333) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki insān-ı der-ı ̇̄ n ʿālem-i suflı ̇̄  ġarı ̇̄ b est vaṭan-ı aṣlı ̇̄ -i ū ʿālem-i ʿulvı ̇̄ st maḥż 

be-cihet-i tekmı ̇̄ l-i vucūd nuzūl kerde işāre be-ḥadı ̇̄ s̠-i men māte ġarı ̇̄ben fe-ḳad māte şehı ̇̄den 

ve ḥadı ̇̄ s̠-i ḥubbu’l-vaṭan mine’l-ı ̇̄mān (Bu aşağı âlemdeki insanın garip olduğunun, asıl 

vatanının yüksek âlem olduğunun, sadece varlığın tamamlanması için indiğinin, “Kim garip 

olarak ölürse şehit olarak ölmüştür” hadisine ve “Vatan sevgisi imandandır” hadisine işaretle 

açıklaması)………………………………………………………………………………(334-358) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve vedāʿ kerden-i bāzeneş ve rıżāyet-i ū (Tilki hikâyesine geri 

dönüş ve eşiyle vedalaşması ve onun rızası hakkında)………………………………….(359-377) 

Der-cevāb dāden-i rūbāh be-zeneş (Tilkinin eşine cevap vermesi)……………………(378-410) 

Ġazel……………………………………………………………………………………(411-417) 

Cevāb…………………………………………………………………………………...(418-426) 



150 

 

Der-taʿrı ̇̄ f-i zenān-ı bā-vefā der-ı ̇̄ n ki bāyed be-ḫilāf-ı rıżā-yı ānhā ḥareket ne-kerd (Vefalı 

kadınların tanımı, onların rızasının aksine hareket etmemek gerektiği hakkında)……...(427-437) 

Der-ḥikāyet-i ān merd-i faḳı ̇̄ r ki dū zen dāşet be-ḥikmet-i ʿilmiyye-i kār-sāzı ̇̄  ne-mūd (İki 

karısı olan o fakir adamın hikâyesi, işleri yapan ilmi hikmete göre hareket etmemesi 

hakkında)………………………………………………………………………………..(438-479) 

Der-naṣı ̇̄ ḥat-ı birāderān-ı ṣafā der-ı ̇̄ n ki bāyed iḫtiyār dū zen u ziyāde ne-numāyend ki bi’l-

āḫire der-eks̠er-i emzice çūnān ki mı ̇̄  bı ̇̄ nem āşikār-ı muncer maʿṣiyet est ve işāre be-ḥadı ̇̄ s̠-

i Rabbi ṭāʿa muncer ilā el-maʿṣiyetihi (Sefa sahibi kardeşlere nasihat şudur ki iki kadın ve daha 

fazlasını almamaları gerekir çünkü sonunda birçok kişinin mizacında gördüğümüz gibi açıkça 

günaha yol açar ve “Nice itaatler vardır ki, sahibini günaha götürür” hadisi işaret 

eder)……………………………………………………………………………………..(480-504) 

Der-ḥikāyet-i munāsib (Uygun bir hikâye hakkında)………………………………….(505-521) 

Der-ḥikāyet-i dervı ̇̄ ş (Dervişin hikâyesi hakkında)…………………………………….(522-551) 

Der-rucūʿ be-fıḳra-ı zenhā (Kadınlar bölümüne geri dönüş)…………………………..(552-562) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh (Tilki hikâyesine geri dönüş)…………………………..(563-585) 

Şenı ̇̄den-i rūbāh ṣavt-ı ḫorūs-rā (Tilkinin horozun sesini duyması)…………………...(586-588) 

Der-taʿrı ̇̄ f-i sukūt u ḫāmūşı ̇̄  (Sükut ve sessizliğin tanımı)…………………………...…(589-596) 

Ḥikāyet-i muḫtaṣar (Kısa hikâye)……………………………………………………...(597-602) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve reften-i ū be-dih ve dı ̇̄den-i ḫorūs-rā (Tilki hikâyesine geri 

dönüş ve onun köye gitmesi ve horozu görmesi)………………………………………...(603-629) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı cemāl-i eḥadiyyet hem hemı ̇̄ şe ṭālib-i ḫalvet u ẓulmet-i şeb 

hestend ve be-raġbet-i bendegān be-şeb-ḫı ̇̄zı ̇̄  (Allah’ın güzelliğinin âşıklarının her zaman 

yalnızlığın ve gecenin karanlığının talibi olduklarının ve kulların gece kalkmasına rağbetinin 

açıklaması)………………………………………………………………………………(630-658) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve dı ̇̄den-i ḫorūs ū-rā (Tilki hikâyesine geri dönüş ve horozun 

onu görmesi)…………………………………………………………………………….(659-672) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki vaḳtı ̇̄  ḳażā-yı İlāhı ̇̄  āmed telāş u firār-ı s̠emer ne-dāred (İlahi kaza vakti 

geldiğinde çaba ve kaçışın fayda vermeyeceğinin açıklaması)………………………….(673-677) 



151 

 

Der-giriftār şoden-i ḫorūs ve suʾāl-ı cevāb-ı ū bā-rūbāh (Horozun yakalanması ve onun tilki 

ile soru-cevapları)…………………………………………………………………….…(678-700) 

Der-cevāb dāden-i rūbāh be-ḫorūs (Tilkinin horoza cevap vermesi)…………………(701-706) 

Der-ẕikr kerden-i rūbāh be-ḫorūs maṭlabı ̇̄ -rā ki ez-vāʿiẓ şenı ̇̄ de būd (Tilkinin, horoza vaizden 

duyduğu konuyu anlatması)…………………………………………………………..…(707-743)  

Der-cevāb dāden-i ḫorūs be-rūbāh (Horozun tilkiye cevap vermesi)…………………(744-754) 

Der-meẕemmet-i ʿālimān-ı bı ̇̄ -ʿamel (Amelsiz âlimlerin kınanması)………………….(755-787) 

Der-ġayẓ kerden-i rūbāh be-ḫorūs ve mudellel kerden-i gunāh-ı ū (Tilkinin horoza 

öfkelenmesi ve onun günahını delillendirmesi)…………………………………………(788-806) 

Der-āh u zārı ̇̄ -i ḫorūs ve ḫᵛāheş kerden ez-rūbāh ki gunāh-ı ū-rā mudellel numāyed (Horozun 

ah ve feryadı ve tilkiden onun günahını delillendirmesini istemesi)…………………….(807-812) 

Der-cevāb dāden-i rūbāh ve mudellel kerden-i se taḳṣı ̇̄r ber-ḫorūs (Tilkinin cevap vermesi ve 

horoza üç kusuru delillendirmesi)……………………………………………………….(813-821) 

Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı ādāb u naṣı ̇̄hat (Adab ve nasihat sıfatının tanımı hakkında)……….(822-841) 

Der-terġı ̇̄b be-namāz-ı kāmil (Mükemmel namaza teşvik hakkında)………………….(842-849) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve mudellel kerden-i gunāh-ı s̠ānı ̇̄  (Tilki hikâyesine geri dönüş 

ve ikinci günahı delillendirmesi)……………………………………………………...…(850-858) 

Der-meẕemmet-i ẓulm u tevbı ̇̄ ḫ (Zulüm ve azarlamanın kınanması hakkında)………..(859-868) 

Mudellel kerden-i rūbāh gunāh-ı siyyum-rā (Tilkinin üçüncü günahı delillendirmesi)(869-874) 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki herkes ki ez-ziyy-i ḫod bı ̇̄ rūn şeved giriftār ḫᵛāhed şod men ḫarace ʿan-

ziyye (Her kim kendi kılığından (kimliğinden) dışarı çıkarsa yakalanır, tuzağa düşer “Kim kendi 

kılığından (kimliğinden) çıktı” (sözünün açıklaması))…………………………………..(875-896) 

Der-āh u zārı ̇̄ -i ḫorūs ve suʾāl u cevāb-ı ū bā-rūbāh (Horozun ah ve feryadı ve onun tilki ile 

soru-cevapları)…………………………………………………………………………..(897-900) 

Cevāb-ı ḫorūs (Horozun cevabı)………………………………………………………..(901-906) 

Cevāb-ı taḳṣı ̇̄r-i evvel (İlk kusurun cevabı)……………………………………………..(907-915) 



152 

 

Cevāb-ı taḳṣı ̇̄r-i s̠ānı ̇̄  (İkinci kusurun cevabı)…………………………………………..(916-922) 

Cevāb-ı taḳṣı ̇̄r-i siyyum (Üçüncü kusurun cevabı)……………………………………..(923-934) 

Der-hᵛāheş kerden-i ḫorūs ḫalāṣı ̇̄ -i ḫod-rā ez-rūbāh (Horozun tilkiden kendi kurtuluşunu 

istemesi)………………………………………………………………………………....(935-980) 

Cevāb-ı rūbāh be-ḫorūs (Tilkinin horoza cevabı)…………………………………...…(981-990) 

Meʾyūs şoden-i ḫorūs ez-rūbāh ve mutevessil şoden be-Ḫudāvend-i ʿalā-aʿlā (Horozun 

tilkiden ümidini kesmesi ve yüce Allah'a yönelmesi)…………………………...……..(991-1033) 

Der-vaʿẓ u naṣı ̇̄ ḥat ve bı ̇̄ dār kerden-i merdum (Vaaz ve nasihat ve insanları uyandırma 

hakkında)………………………………………………………………………..……(1034-1064) 

Mustecāb şoden-i duʿā-yı ḫorūs ez-dergāh-ı Ḫudā (Horozun duasının Allah'ın dergâhından 

kabul olması)…………………………………………………………………………(1065-1070) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve resı ̇̄den-i ū be-ḳabristān (Tilki hikâyesine geri dönüş ve onun 

kabristana varması)…………………………………………………………………...(1071-1102) 

Ḫalāṣ şoden-i ḫorūs (Horozun kurtulması)…………………………………………..(1103-1116) 

Der-ġayẓ kerden-i rūbāh (Tilkinin öfkelenmesi)……………………………………(1117-1126) 

Cevāb-ı ḫorūs (Horozun cevabı)……………………………………………………..(1127-1143) 

Der-ḥikāyet (Hikâyeden)…………………………………………………………….(1144-1159) 

Der-teşbı ̇̄h-i ḥāl-i rūbāh u ḫorūs be-ḥālet-i dunyā-dār bā-dunyā-yı pur-fusūs (Tilki ve 

horozun hâlinin hileli dünyasıyla dünya sahibinin hâline benzetilmesi)……………...(1160-1177) 

Meʾyūs şoden-i rūbāh ve rū be-ṣaḥrā nihāden bā-nāle vu āh (Tilkinin ümidini kesmesi ve 

feryat ve figanla yüzünü ovaya çevirmesi)………………………………………...….(1178-1191) 

Der-perı ̇̄ şān-ḥālı ̇̄ -i rūbāh (Tilkinin perişan hâli)………………………………...…..(1192-1214) 

Şenı ̇̄den-i rūbāh der-ı ̇̄ n ḥālet-i surūş-ı ġaybı ̇̄  ve mulhim-i lā-reybı ̇̄ -rā (Tilkinin bu hâlde gayb 

âleminden gelen bir sesi ve şüphesiz ilham vereni duyması)………………………….(1215-1219) 

Naṣı ̇̄ ḥat der-giriftār şoden-i merdmān be-cezā-yı aʿmāl-ı ḫodşān (İnsanların kendi amellerinin 

cezasına yakalanması üzerine öğüt)…………………………………………………..(1220-1233) 



153 

 

Der-ḫoşḥāl şoden-i rūbāh ez-luṭf-ı Ḫudāvend-i Vehhāb ve tefe’ul numūden (Tilkinin Vehhab 

olan Allah’ın lütfundan hoşnut olması ve fal bakması)……………………………….(1234-1245) 

Der-meẕemmet-i pur-ḫᵛārı ̇̄  (Oburluğun kınanması)………………………………...(1246-1257) 

Der-giriften-i rūbāh murġ-ı ḫānegı ̇̄ -rā (Tilkinin kümes tavuğunu yakalaması)……(1258-1289) 

Der-dil-dārı ̇̄  vu tesellı ̇̄ -i fuḳarā be-vaʿde-i niʿmethā-yı İlāhı ̇̄  der-dār-ı ʿuḳbā (Ahiret yurdunda 

İlahi nimetlerin vaadiyle fakirlerin gönlünü alma ve teselli etme hakkında)………….(1290-1304) 

Der-ḫorden-i rūbāh mākiyān-rā (Tilkinin tavuğu yemesi)…………………………(1305-1309) 

Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı cemı ̇̄ le-i tevekkul (Tevekkülün güzel sıfatının tanımı hakkında)...(1310-1321)  

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve be-yād āverden-i ayāl-i ḫod-rā (Tilki hikâyesine geri dönüş 

ve kendi ailesini hatırlaması)…………………………………………………………(1322-1330) 

Der-beyān-ı maʿnā-ı futuvvet u ʿayāl-dārı ̇̄  (Fütüvvet ve aile geçindirmenin anlamının 

açıklaması)…………………………………………………………………………....(1331-1337)  

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve ḫᵛāb dı ̇̄ den-i ū (Tilki hikâyesine geri dönüş ve onun rüya 

görmesi)…………………………………………………………………………...….(1338-1377) 

Der-beyān-ı sālikān-ı rāh-ı Ḫudā (Allah yolunun yolcularının açıklaması)……….(1378-1414) 

Resı ̇̄den-i rūbāh ber-ser-i kūh ve dı ̇̄den-i gurg-rā der-ġuṣṣa vu endūh (Tilkinin dağın tepesine 

varması ve kurdu keder ve hüzün içinde görmesi)……………………………...……..(1415-1450) 

Suʾāl-ı cevāb-ı rūbāh bā-gurg (Tilkinin kurt ile soru-cevapları)……………………(1451-1481) 

Der-zamānı ̇̄ -i ġanı ̇̄met dānesten-i eyyām-ı cuvānı ̇̄  vu kām-rānı ̇̄  (Gençlik ve başarılı günleri 

ganimet bilme zamanı)………………………………………………………………..(1482-1491) 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh u gurg ve dı ̇̄den-i āşiyān dunbe-rā (Tilki ve kurt hikâyesine geri 

dönüş ve kuyruk yuvasını görmesi)…………………………………………………...(1492-1499) 

Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı teʾemmul ve meẕemmet-i ʿacele kerden der-kārhā ve naṣı ̇̄hat (Teemmül 

sıfatının tanımı, işlerde acele etmenin yergisi ve öğüt)………………………………..(1500-1522) 

Der-itmām-ı ḳıṣṣa-i gurg u rūbāh (Kurt ve tilki hikâyesinin tamamlanması)………(1523-1546) 

Der-teşbı ̇̄h-i ehl-i dunyā be-ḥālet-i gurg (Dünya ehlinin kurt hâline benzetilmesi)…(1547-1569) 



154 

 

Der-ḥikāyet-i ān mollā-yı faḳı ̇̄ r bā-duzd-i şerı ̇̄r (Fakir mollanın şerli hırsızla 

hikâyesi)……………………………………………………………………………... (1570-1627) 

Der-teşbı ̇̄h kerden-i dunyā-yı mekkāre be-ʿimāme-i ān mollā-yı faḳı ̇̄r-i bı ̇̄ -çāre (Hilekâr 

dünyanın o çaresiz fakir mollanın sarığına benzetilmesi)……………………………..(1628-1642) 

Ḫātime-i kitāb der-duʿā-yı pādişāh-ı ʿālem-penāh (Kitabın sonu, cihan sığınağı padişahın 

duası hakkında)………………………………………………………………...……..(1643-1670) 

 

3.3. TENKİTLİ METNİN İMLA ÖZELLİKLERİ 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi Güney Azerbaycan bölgesi dil 

özelliklerini barındıran bir eser olarak dikkat çekmektedir. Metin düzenlenirken Türkçe 

kelimelerde bu farklılıklara olabildiğince bağlı kalınmıştır. Türkiye Türkçesinden farklı olan dil 

ve imla özellikleri parantez içinde beyit numaraları verilerek şu şekilde örneklendirilmiştir: 

1. Türkiye Türkçesinde yazı dilinde kullanılmayan, Güney Azerbaycan Türkçesinde bir kısım 

ödünç kelimelerde dahi korunan kapalı e ünlüsü (ė) metinde yer almaktadır (Sarıkaya, 1998, s. 

52): Bėle (1), ėyleyüb (1), vėrmeyüb (3), Nėçün (4), Kėçüb (4) … 

2. u>i ve ü>i değişmesi, bilhassa kelime sonu ünlülerinde görülür (Sarıkaya, 1998, s. 82): tülki 

(2), sözi (31), Gözini (215), süri (569), üzi (770), öli (1123), ḳurı (1446) … 

3. u>o ve ü>ö değişmesi, kelime başında ve ilk hecede görülür (Sarıkaya, 1998, s. 84): Oyanmazdı 

(219), Dodaḳı (26), böyütdün (312) … 

4. a>ø düşmesi, özellikle orta hece vurgusunun zayıf olmasından ve sık tekrarlanan r ünsüzü 

etkisiyle görülür (Sarıkaya, 1998, s. 87): orda (151), ordan (401), hardan (1425), hara (1425), 

yalḳuz (117) … r ve l ünsüzleri ile biten fiillerin sonuna gelen geniş zaman ve şimdiki zamanın 

birinci şahıs çekiminde, zaman ekinin ünlüsü, bir orta hece ünlüsü olarak düşer ve l ve r 

ünsüzlerinde ilerleyici benzeşme gerçekleşir (Sarıkaya, 1998, s. 87): ollam (77), Ḳocallam (283), 

durram (801), sovurram (801), sallam (909), allam (909)…  

5. e>ø düşmesi, orta hece vurgusunun zayıf olmasından ve sık tekrarlanan r ünsüzü etkisiyle 

görülür (Sarıkaya, 1998, s. 87): vėrrem (395), Getürrem (409) … 

6. i>ø düşmesi, orta hece ve son hece ünlüsü olan uzun ve kısa ünlülerin düştüğü görülür 

(Sarıkaya, 1998, s. 89): kelme (60), va’llāh (1331) … 



155 

 

7. Ünlü birleşmesinde konuşma dilinde meydana gelen değişimin yazı diline aktarıldığı 

görülmektedir (Sarıkaya, 1998, s. 93): Nolaydı (90), nolur (1472) … 

8. b ünsüzünün kelime sonunda korunduğu görülür (Sarıkaya, 1998, s. 93): cibinde (83) … 

9. ç>c değişmesi, kelime başında, ortasında ve sonunda görülebilir (Sarıkaya, 1998, s. 105): ac 

(7), Ḳılıc (36), gėc (114), ülgüc (902) … 

10. t>d değişmesi, kelime başında sıklıkla gerçekleşir (Sarıkaya, 1998, s. 106): dutma (388), daş 

(458), dartar (1043), dadmayubsan (1599) … Kelime ortasında rastlanır (Sarıkaya, 1998, s. 107): 

yasduḳa (366) … Kelime sonlarında da sıklıkla görülür (Sarıkaya, 1998, s. 107): arvad (77), süd 

(407), ḳanad (565), dörd (557), kend (604) … Görülen geçmiş zaman, bulunma ve ayrılma hâli 

eklerinde muhakkak görülür (Sarıkaya, 1998, s. 107): gėtdi (6), döndi (10), içmekde (24), ṣūretde 

(92), çekmekden (165), sesden (588)… 

11. p>b değişmesi, kelime başında görülmektedir (Sarıkaya, 1998, s. 109): birçek (28) … Türkiye 

Türkçesindeki zarf-fiil eki, Azerbaycan Türkçesinde öğrenilen geçmiş zaman eki görevinde de 

kullanılan ekin -b şekli korunur (Sarıkaya, 1998, s. 110): durub (108), ėdüb (120), dėyüb (296), 

üzüb (526) … 

12. b>p değişmesi, kelime başında görülür (Sarıkaya, 1998, s. 110): Pıçaḳ (155), poḫ (163) … 

13. c>ç değişmesi, eklerde görülür (Sarıkaya, 1998, s. 111): Yalançıdur (176), pulçı (960), fālçı 

(1236) … 

14. g>k değişmesi, Eski Türkçedeki şeklinin korunduğu görülür (Sarıkaya, 1998, s. 112): kimi 

(20), kėçüb (204), kölgende (1430), köynek (153), kelefte (1062) … 

15. d>t değişmesi, Eski Türkçedeki şeklinin korunduğu görülür (Sarıkaya, 1998, s. 113): tökerdi 

(214), tolardı (12), toḫurdı (506) … 

16. z>s değişmesi, son seste ve seyrek görülür (Sarıkaya, 1998, s. 114): ḫorūs (967) 

17. ḳ>ḫ değişmesi, kelime ortasında yaygın görülür (Sarıkaya, 1998, s. 115): yuḫıdan (219), āḫar 

(444), baḫsun (453), yoḫsul (462), saḫlasun (513) … Kelime sonunda da yaygındır (Sarıkaya, 

1998, s. 115): çoḫ (106), baḫ (153), yoḫ (157) …  

18. b>m değişmesi, Anadolu Türkçesi ile Azerbaycan Türkçesi arasındaki en dikkat çekici farkı 

oluşturur (Sarıkaya, 1998, s. 120): men (320), kimi (333), min (340), muncuḳundan (409) … 

19. k>y değişmesi, kelime sonunda görülür (Sarıkaya, 1998, s. 122): göy (26), göyçek (85) … 



156 

 

20. ñ>v değişmesi, özellikle ikinci teklik şahıs ekinin v’ye dönüşmesinde yaygın görülür 

(Sarıkaya, 1998, s. 127): aġzıvı (256), adıvı (760), özivi (246), gözivi (795), derdive (958), Elive 

(759), Üzive (1556) … 

21. ñ>m değişmesi, eski devirlerde gerçekleşmiştir (Sarıkaya, 1998, s. 128): sümükdür (30) … 

22. m>n değişmesi, son seste ve iç seste görüldüğü olur (Sarıkaya, 1998, s. 129): Dügün (673), 

indi (203) … 

23. d>ç değişmesi, analoji yoluyla rastlanır (Sarıkaya, 1998, s. 131): çönder (783) … 

24. r>l değişmesi, kelime ve hecenin son sesi ile hecenin ilk sesinde görülür (Sarıkaya, 1998, s. 

133): Ḳaraldı (6), saralmış (1419) … 

25. -ld->-ll- benzeşmesi, özellikle aldat-, aldan- fiil gövdelerinde görülür (Sarıkaya, 1998, s. 134): 

allanma (248), allatdı (1275) … 

26. -nl->-nn- benzeşmesi, rastlanır (Sarıkaya, 1998, s. 134): ennik (84), bannamaḳdan (856) … 

27. -rl->-ll- benzeşmesi, geniş zaman eki -ar/-er ve şimdiki zaman eki -ır/-ir/-ur/-ür’den sonra 

çokluk eki -lar/-ler geldiğinde sıklıkla görülür (Sarıkaya, 1998, s. 135): Salullar (151), dėyüller 

(163), dutallar (226), çekeller (349) … 

28. -l- -r->-ll- benzeşmesi, l ile biten fiilin sonuna gelen geniş zaman ve şimdiki zamanın birinci 

şahıs çekiminde, zaman ekinin ünlüsü, bir orta hece ünlüsü olarak düşer, l ve r arasında ilerleyici 

benzeşme olur (Sarıkaya, 1998, s. 136): ollam (77), sallam (408), ḳıllam (917) … 

29.-n- -r->-nn- benzeşmesi, geniş zaman ekinin benzeşmesi görülür (Sarıkaya, 1998, s. 136): 

Sürünnem (368) … 

30. Ünsüz ikizleşmesinin Azerbaycan Türkçesinde ileri derece olduğu görülür (Sarıkaya, 1998, s. 

142): yeddi (327), doḳḳuz (278), saḳḳalun (454), ėşşek (54) … 

31. k- ünsüzünün korunması, Azerbaycan Türkçesini Anadolu Türkçesinden ayıran en önemli 

farklardan biridir (Sarıkaya, 1998, s. 148): kimi (20), kėçüb (204), kölgende (1430), köynek (153) 

… Kelime sonunda da korunduğu görülür (Sarıkaya, 1998, s. 148): tük (318) … 

32. m- ünsüzünün korunması, Azerbaycan Türkçesini Anadolu Türkçesinden ayıran en önemli 

farklardan biridir (Sarıkaya, 1998, s. 148): men (320), kimi (333), min (340) … 



157 

 

33. t- ünsüzünün korunması, Azerbaycan Türkçesini Anadolu Türkçesinden ayıran en önemli 

farklardan biridir (Sarıkaya, 1998, s. 149): tökerdi (214), tolardı (12), toḫurdı (506) … 

34. Korunan n ünsüzünün olduğu görülür (Sarıkaya, 1998, s. 152): sanı (446) 

35. Korunan y ünsüzü, Azerbaycan Türkçesinde genellikle düştüğü bilinen kelime başı y 

ünsüzünün bazen korunduğu görülür (Sarıkaya, 1998, s. 153). Metinde her iki şekline de 

rastlamak mümkündür: yüzine (28) ~ üzi (1555) …      

36. d>ø düşmesi, iç seste, hece başı ünsüzü olarak ve kendisinden önce n ve y varsa düşebilir 

(Sarıkaya, 1998, s. 154): Günüzler (428) ... 

37. l>ø düşmesi, iç seste düşebilir (Sarıkaya, 1998, s. 157): atmış (734) … 

38. ñ>ø düşmesi, görülür (Sarıkaya, 1998, s. 157): ṣora (121) … 

39. r>ø düşmesi, iç seste ve son seste görülür (Sarıkaya, 1998, s. 159): seperdi (361) … Üçüncü 

şahıs bildirme ekinin sonundaki r ünsüzü de Azerbaycan Türkçesi özelliği olarak düşer (Sarıkaya, 

1998, s. 159): ġıybetdü (59), ḥūrı ̇̄ dü (70), şekerdü (421), yoḫdu (458) … Fiil çekiminde çokluk 

ekinin r ünsüzü de düşebilir (Sarıkaya, 1998, s. 160): düşdile (130), ėyle (331) …  

40. y>ø düşmesi, ön seste y düşmesi Azerbaycan Türkçesinin önemli özelliklerinden biridir 

(Sarıkaya, 1998, s. 161): ürekler (102), ilde (166), ilan (700), itirdün (872), Ucaldurdı (582) … İç 

seste y düşmesi görülür (Sarıkaya, 1998, s. 161): ėle (1213), bėle (1322), kėfim (405) … Son seste 

y düşmesi bulunur (Sarıkaya, 1998, s. 161): buġda (1231) 

41. h türemesi, h- protezi Azerbaycan Türkçesinin karakteristik bir özelliğidir (Sarıkaya, 1998, s. 

163): hisli (23), Hörüb (125), hürme (1130) … 

42. Yer değiştiren ünsüzlerin olduğu örnekler görülür (Sarıkaya, 1998, s. 168): arvad (77), 

terpenmez (1222) … 

43. Yükleme hâli olarak -n kullanımı, Eski Türkçeden beri gelerek Güney Azerbaycan 

Türkçesinde yazıya dahi geçmiştir (Sarıkaya, 1998, s. 220): özün (168), derdün (405) … -nı/-ni/-

nu/-nü kalıplaşması Azerbaycan Türkçesinde n yardımcı ünsüzünün kullanımını göstermektedir 

(Sarıkaya, 1998, s. 219): dil-dārnı (29), perı ̇̄ni (132), kişini (160) … 

44. Azerbaycan Türkçesinde dönüşlülük zamiri “öz” kelimesidir (Sarıkaya, 1998, s. 256). 

45. Azerbaycan Türkçesinde geniş zaman eki -ar/-er/-r’dir (Sarıkaya, 1998, s. 265). 



158 

 

46. Azerbaycan Türkçesinde şimdiki zaman eki -ır/-ir/-ur/-ür’dür (Sarıkaya, 1998, s. 269). 

47. Azerbaycan Türkçesinde gelecek zaman eki olarak -acak/-ecek kullanılır fakat -ası/-esi de 

kullanılmaktadır (Sarıkaya, 1998, s. 274-277). 

48. Azerbaycan Türkçesinde görülen geçmiş zaman eki -dı/-di/-du/-dü şeklindedir ve sedasız 

ünsüzle biten kelimelerden sonra dahi sedalı şekliyle gelir (Sarıkaya, 1998, s. 277): gėtdi (80), 

ḳalmışdı (8), yoḫdu (458) … 

49. Azerbaycan Türkçesinde öğrenilen geçmiş zaman eki -ıp/-ip/-up/-üp şeklinde ve -mış/-miş/-

muş/-müş hâlinde, Güney Azerbaycan Türkçesinde hece sonu ünsüzü sedalı (-ıb/-ib/-ub/-üb) 

şekilde kullanılmaktadır (Sarıkaya, 1998, s. 279-280). 

50. Azerbaycan Türkçesinde gereklilik çekimi için “gerek” kelimesinden ya da benzer 

kelimelerden istifade edildiği gibi Türkiye Türkçesi etkisiyle -malı/-meli eki de kullanılmaktadır 

(Sarıkaya, 1998, s. 292). 

 

3.4. TENKİTLİ METNİN HAZIRLANMASINDA İZLENEN YOL 

1. Metnin hazırlanmasında AZ, İB, İR ve M nüshaları kullanılmıştır. Metnin yazımında tüm 

nüshalardaki kelimlerin yazımındaki ittifak gözedilmiş ve standartlaşma yoluna gidilmiştir. Metin 

hazırlanırken hiçbir nüsha tek başına esas alınmamış, vezin ve anlam olarak en doğru metne 

ulaşılmaya çalışılmış, farklılıklar dipnotta gösterilmiştir. 

2. Mesnevinin tüm beyitleri numaralandırılmış, nüshalarda yer alan sayfa numara bilgileri de 

kalın yazılarak metnin sol tarafında verilmiştir: 

AZ 6  58  Birisi muttaṣıl meşġūl-ı taḥlı ̇̄ l 

Vücūdını ėder peyveste tekmı ̇̄ l  

 

M 5  59  Birinün şuġlı ya ġıybetdü bühtān 

Hemı ̇̄ şe dilde ẕikri laġv heẕeyān 

 

 



159 

 

60  Dėyüm bėş kelme ʿavratlar işinden 

Şerı ̇̄ ʿat ehlinün fermāyişinden 

 

3. Nüsha farkları dipnotta beyit numarası sonrasında verilmiştir. Metindeki kelime yazıldıktan 

sonra (:) ile başka nüshadaki yazımı verilmiş, sonrasında nüsha adının kısaltması yer almıştır. Hiç 

yazılmayan beyitler ya da beyit içerisinde yer değiştirmiş mısraların belirtilmesi gerektiğinde 

yahut mısranın tamamı farklı yazıldığında beyit numarasının yanına yazılan (a) ilk mısrayı, (b) 

ise ikinci mısrayı göstermektedir: 

  Senün ḥaḳḳunda çoḫ sözler dėyüller 2 

Bu sözler doġrıdur ya poḫ yėyüller (163) 

 

4. Dipnotta farklar belirtilirken kelimeler arasına (/), mısralar arasına ise (//) işareti konulmuştur: 

Sene Ḫāliḳ atadan mihribāndur 3   

Düşübsen özge fikre ne gümāndur (42) 

 

5. Nüshalarda başlık, beyit yahut mısrada geçen herhangi bir kelime yazılmamışsa dipnotta (—) 

ile şu şekilde gösterilmiştir: * —İR, 298: —M, ses: —İB  

6. Arapça ve Farsça ibareler, iktibaslar, kelâm-ı kibarlar, ayet ve hadisler vs. transkribe edilerek 

italik yazılmış; Türkçeleri dipnotlarda verilmiştir. Metinde geçen Farsça beyitlerin de aynı şekilde 

okunuşları verilerek anlamları dipnotta gösterilmiştir: 

  Eger bā-dı ̇̄ gerāneş būd meylı ̇̄  4  

Çerā ẓarf-ı merā bi’şkest Leylı ̇̄  (49) 

 

 
2 163 a ve 164 a İR’de yer değiştirmiştir. // doġrıdur: doġrıdır M 
3 42 Sene: Señe İB / atadan: atandan İB / mihribāndur: ḳurbāndur İB // fikre ne: fikr ne M 
4 49 Madem başkalarına meyli vardı, Leyla niçin benim kabımı (gönlümü) kırdı?  



160 

 

  İnanmazsan eger ḳıl seyr-i āyāt 5 

Buyurmış Ḥaḳ Teʿālā el-ḫabı ̇̄ s̠āt (183) 

 

7. Metnin şekilsel bütünlüğünü korumak amacıyla bölüm başlıkları kalın harflerle yazılmış, 

Arapça alıntılardaki italik yazım başlıkta da devam ettirilmiş, nüsha farklılıkları dipnotta 

gösterilmiştir: Der-beyān-ı inḳilāb-ı evżāʿ-ı rūzgār ve iḫtilāf-ı eṭvār-ı çarḫ-ı ġaddār  

8. Vezin bozukluğu olan beyit ve mısralar dipnotta belirtilmiştir. 

9. Özel isimlerin ilk harfi büyük olacak şekilde yazılmış fakat bu isimlere gelen ekler kesme 

işaretiyle ayrılmamıştır. 

10. Anlam verilemeyen kelimelerin görüntüleri kelimenin yerine yapıştırılmıştır. 

11. Azerbaycan Türkçesinde korunan kapalı e sesi, metinde özellikle Türkçe kelimelerde tamamı 

(ė) şeklinde yazılarak gösterilmiştir: dė-, ėyle-, ėt-, gėy-, ėv, gėce, bėş… 

12. Atıf vavları ile rabıt vavları nüshalarda çoğunlukla gösterilmiş, kimi gösterilmeyen nüshalar 

için gösterilenler referans alınmış, kalınlık-incelik uyumu dikkate alınarak metne aktarılmıştır.  

Eklemeler ise köşeli parantez içerisinde verilmiştir. 

13. Farsça isim ve sıfat tamlamalarında kalınlık-incelik uyumu göz önünde bulundurulmuştur. 

14. Arapça aslı hemzeli olan kelimeler nüshalarda çoğunlukla hemzeli gösterilmiş, kimi 

gösterilmeyen nüshalar için gösterilenler referans alınmış, metnin yazımı korunarak aktarılmıştır: 

dāʾim, behāʾim, kāʾim…  

15. “āsmān, āstān, yādgār, pād-şāh…” gibi kelimelerde, medli okumadan kaynaklanan ses 

türemeleri gösterilmiştir: āsumān, āsitān, pādişāh… 

16. “zemān/zamān, temām/tamām, emān/amān…” gibi iki farklı okunuşu olan kelimelerde ikinci 

şekil tercih edilmiştir. 

17. “nolaydı, nolur…” gibi içerisinde ses düşmesi olan kelimeler, nüshalarda ses düşmesi 

gösterilmeden yazılmış, metindeki imlaya bağlı kalınmıştır. 

 
5 183 Buyurmış: Buyurmuş M / el-ḫabı ̇̄ s̠āt(u): “kötü kadınlar” (Kur’an-ı Kerim, Nûr 24:26).    



161 

 

18. Azerbaycan Türkçesinde görülen ḳ>ġ değişimi hususunda metnin imlasına bağlı kalınmıştır. 

19. Arapça ve Farsça uzun ünlüler vezin zarureti ile kısa okunsalar dahi daima uzunluk işareti 

kullanılarak yazılmıştır. 

20. Elif-i maksûre ile yazılan kelimeler (ā) ile okunmuştur: Teʿālā, leylā… Fakat bu durum kafiye 

uyumu söz konusu olduğunda kelimenin uyum içerisinde olduğu kafiyeye göre okunmuştur: 

Eger bā-dı ̇̄ gerāneş būd meylı ̇̄  

Çerā ẓarf-ı merā bi’şkest Leylı ̇̄  (49) 

 

21. Ekler metinde yazılan şekliyle Latin harflerine aktarılmış Azerbaycan Türkçesinde zarf-fiil, 

öğrenilen geçmiş zaman görevinde kullanılan –Ub’un ünsüzünün metinde b ile yazılması 

korunmuştur: kėçüb, ḳalub, görmeyüb, yazub… 

22. Nüshalarda “ile” ve “ise” gibi bağlaçlar bazen kelimeye bitişik bazen de ayrı bir kelime olarak 

yazılmışlardır. Bu hususta metindeki yazım dikkate alınmıştır: 

Bu dörd vaṣfile olsa ḥüsn maḳdūr 

Yaḳı ̇̄n ile olur nūrun ʿalā-nūr (557) 

 

23. Şeddeli kelimelerin imlasında vezne ve metne uyulmuştur: 

Ḥaḳı ̇̄ ḳatde ʿaceb zı ̇̄ bā gözelsen 

Cemāl-i Ḥaḳḳ maḥbūb-ı ezelsen (1638)  

  

24. Vezin gereği hece düşmesi olan kelimeler kesme işareti (’) ile gösterilmiştir: k’ėy… 

25. Metin tespitinde birlik sağlaması amacıyla Arapça ve Farsça kelime ve tamlamalarda İsmail 

Ünver tarafından yayımlanan “Çevriyazıda Yazım Birliği Üzerine Öneriler” başlıklı makalesinde 

(Ünver, 1993, s. 51-89) getirilen esaslara büyük ölçüde uyulmuştur. 



162 

 

26. Metinde yer alan ayetler için Diyanet İşleri Başkanlığı’nın Kur’an-ı Kerim Meâli (2011) 

çalışmasından yararlanılmış, dipnotta ayrıca kaynak bilgisi verilmemiştir. Hadisler için ise hangi 

hadis kaynağından yararlanıldığı bilgisi verilerek genişçe açıklanmıştır. 

27. Metinde aşağıdaki transkripsiyon işaretleri kullanılmıştır: 

 

 ʾ               ء

 Ā ā                ا

 S̠ s̠              ث

 Ḥ ḥ              ح

 Ḫ ḫ              خ

 Ḫᵛ ḫᵛ            خوا

 Ẕ ẕ               ذ

 Ṣ ṣ            ص

 Ż ż Ḍ ḍ            ض

 Ṭ ṭ              ط

 Ẓ ẓ              ظ

 ʿ              ع

 Ġ ġ              غ

 Ḳ ḳ              ق

  Ñ ñ              ك

 Ū ū               و

̄̇ I              ى  ı ̇̄  

 

 



163 

 

3.5. SAʻLEBİYYE ‒ TENKİTLİ METİN 

 

AZ 2, İB 2, İR 2, M 2 Hāẕā Kulliyāt-ı Kitāb-ı S̠aʿlebiyye6* 

  Bismi’llāḥi’r-raḥmāni’r-raḥı ̇̄m 

 

  mefāʿı ̇̄ lün mefāʿı ̇̄ lün feʿūlün 

1 Bėle naḳl ėyleyüb Mı ̇̄ rzā Falānı ̇̄  

Kelāmı doġrıdur yoḫdur yalanı 

 

2 Ki bir tülki diyār-ı Iṣfahānda 

Ki yaʿnı ̇̄  ġayret-i mülk-i cihānda  

 

3 Eline düşmeyüb ḳuvvet münāsib  

Murādın vėrmeyüb çarḫ-ı melāʿib  

 

4 Nėçün ki salmayub bir zād eline  

Kėçüb bir ay ki degmüb et diline 7 

 

5 Tükendi ṣabrı oldı ṭāḳatı ṭāḳ 8 

Bu vüsʿatla ona teng oldı āfāḳ  

 

 

 
6    * Hāẕā Kitāb-ı Kulliyāt-ı S̠aʿlebiyye AZ, Hāẕā Kitāb-ı S̠aʿlebiyye Kulliyāt İB, İR 
7    4 degmüb: degmeyüb M, İR 
8    5 ṭāḳ: tāb İB 



164 

 

 

6 Ḳaraldı gözleri gėtdi ḳarārı 

Acından çıḫdı elden iḫtiyārı 

 

7 Ḳalub ėvde özi ac külfeti ac 

Ḫadeng-i ibtilāya oldı āmāc  

 

8 Güni ḳara üzülmiş çāreden el 9  

Eli ḳoynında ḳalmışdı muʿaṭṭal  

 

9 Muḳavvāya dönüb cism-i nizārı  

Gėce gündüz ėderdi āh u zārı 10 

 

AZ 3   10 Töküldi cismi ḳaldı mis̠l-i sāye 11 

ʿAḳı ̇̄ ḳı ̇̄  rengi döndi kehrebāya  

 

11 Uşaḳlardan biri acam dėyerdi  

Bu yüz batman ġam u ġuṣṣa yėyerdi 12 

 

12 Pülek degseydi tolardı yıḫardı  

Dutaydun burnını cānı çıḫardı 13  

 

 
9     8 çāreden el: çāre elden İB 
10    9 ėderdi: çekerdi İB 
11   10 Töküldi: Tökildi İB, M 
12   11 Bu yüz: Ki yüz İB, Biri M 
13   12 burnını: boynını İB 



165 

 

 

İR 3 Der-beyān-ı inḳilāb-ı evżāʿ-ı rūzgār ve iḫtilāf-ı eṭvār-ı çarḫ-ı 

ġaddār *14 

İB 3   13 Belı ̇̄  ḥayretdi bu çarḫun ḳarārı  

Bulunmaz işdi ʿālem kār u bārı 15 

 

14 Birisine müyesser nāz u niʿmet  

Birisi ac çeker yüz min meẕellet  

 

15 Birisi çiyriyüb yaġlı pilovdan 16 

Birisi doymayubdur nān-ı covdan  

  

16 Birisinün yaġar devlet başından 

Birisi görmeyüb bir pul yaşından  

 

17 Birisi başa ḳoymış tāc-ı şāhı  

Birisi baş açuḳ yoḫdur külāhı 

 

M 3   18 Biri nöker birisi ḫān olubdur  

Biri teʾbı ̇̄ n biri sulṭān olubdur  

 

 

 
14   * Der-bāb-ı inḳilāb-ı evżāʿ-ı rūzgār ve iḫtilāf-ı çarḫ-ı ġaddār İB, Der-bāb-ı inḳilāb-ı evżāʿ-ı rūzgār ve 

iḫtilāf-ı eṭvār-ı çarḫ-ı ġaddār M 
15   13 ḥayretdi: ḥayretdü AZ, İR // bulunmaz işdi: tükenmez işdi İB, bulunmaz işdü İR  
16   15 yaġlı: yaḳlı AZ, yaġlu İB // doymayubdur: doymayubdu AZ / nān-ı covdan: nān u covdan İB 



166 

 

19 Biri bir leşkeri yalḳuzca ḳanlar 17  

Birine peḫ dėyübsen baġrı çatlar  

 

20 Biri dāʾim çalar çeng ü çeġāne 

Birisi ney kimi gelmiş fiġāna   

 

21 Birinün aġzı gülmekden yıḳışmaz  

Birisi derd ü miḥnetden göz açmaz 

 

22 Biri aṭlas tuman gėymiş damaġlı 18  

Birinün bir tumanı var yamaḳlı 

 

23 Birinün menzili ḳaṣrü’l-kirāma 19 

Biri ḥasret ḳalub bir hisli dama  

 

24 Birisi bir tike ḳanda tamarzı  

Çay içmekde biri ḳoymubdur arzı 20 

 

25 Birinün gözleri ḳara ḳalem ḳaş 

Yazub gūyā ḳalemle dest-i naḳḳāş 

 

 

 
17   19 ḳanlar: ḳartlar AZ, ḳatar İB, İR // çatlar: çatar İB 
18   22 ve 23 AZ ve İB’de yer değiştirmiştir. / damaġlı: damaḫlı M // yamaḳlı: yamaḫlı M 
19   23 ḳalub: ḳalur İB 
20   24 içmekde: içmekden İB / koymubdur: koymubdı İB, M 



167 

 

AZ 4   26 Biri boynı ḳısıḳ göy göz ʿilāve 21  

Dodaḳı verdene aġzı kelāve  

 

27 Birinün aġzı püste zülfi deste  

Birine vėr tepük sal āb-deste 

 

28 Biri salmış yüzine deste birçek  

Birinün kellesine sal tüpürcek 22  

 

29 Biri dil-dārnı çekmiş ḳucaḳa 23  

Birisi odlanub nār-ı firāḳa 

 

30 Birisi kök dėyersen perverı ̇̄ dür  

Birisi bir sümükdür bir deridür  

 

31 Birisinün sözi māt ėtmiş ʿaklı 

Biri yazmış menim tek tülki naḳlı  

 

 

 

 
21   26 boynı ḳısıḳ göy: boy ḳısıḳ ki AZ / göy: gök İR // Dodaḳı: Dodaġı M 
22   28 yüzine: yüze AZ // tüpürcek: tükürçek AZ, tüpürçek İR, M 
23   29 dil-dārnı: dil-dārını İB, M  



168 

 

İB 4, İR 4 Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki şaḫṣ-ı ʿāḳil bāyed der-kārhā-yı Ḫudāy taʿarruż 

ne-numāyed ve heme çı ̇̄ z-rā mevāḳiʿ-i taẓallum-i ʿālem be-dāned * 

24  

32 Bu evżāʿı görüb gelme suʾāle 

Taʿarruż ėyleyüb çıḫma cidāla  

 

33 Ki ḥikmetle Ḫudā düzmiş niẓāmı 

Bu maṭlabda ne ḫoş yazmış Niẓāmı ̇̄   

 

34 Cihān çūn çeşm u zulf u ḫāl u ebrūst 25  

Ki her-çı ̇̄ zı ̇̄  be-cāy-ı ḫᵛı ̇̄ ş nı ̇̄ kūst  

 

35 Faḳı ̇̄ rün faḳrı münʿim cāh u mālı 26  

Ṣalāḥü’l-külldür ḥāli meʾālı  

 

36 Düşe devlet faḳı ̇̄ r ü pest eline    

Ḳılıc gūyā düşübdür mest eline 

 

37 Eger münʿim kişi olsaydı zādı 27  

Dutardı ʿālemi şerr ü fesādı 

 

 
24    * Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki şaḫṣ-ı ʿāḳil bāyed der-kārhā-yı Ḫudāy taʿarruż ne-numāyed ve heme çı ̇̄ z-rā mevāḳiʿ-

i taẓallum-i ʿālem AZ, Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki şaḫṣ-ı ʿāḳil bāyed der-kārhā-yı Ḫudā taʿarruż ne-numāyed ve heme 

çı ̇̄ z-rā muvāfıḳ-ı niẓām dāned İB 
25   34 Cihan göz, zülüf, ben ve kaş gibidir; her şeyi yerli yerinde güzeldir. 
26   35 Faḳı ̇̄ rün: Faḳı ̇̄ rin M // ḥāli meʾālı: ḥāl ü meʾālı İB 
27   37 olsaydı: olmaydı AZ, olmazdı İB, M 



169 

 

M 4   38 Bunı çün anladun ėy merd-i āgāh 28  

Hamı işlerde dė el-ḥükmü li’llāh  

 

39 Eger nā-ḫoş olursan ḳadrivi bil 29 

Balam ṣabr ėyle açma şekveye dil  

 

40 Maraż-ı ʿayn ṣalāḥundur bu yėrde 30  

Düşünmürsen gözünde vardı perde 

 

41 Ata evlādını bı ̇̄ -ṣarfa vırmaz  

Nihālin bāġbān bı ̇̄ -hūde ḳırmaz  

  

AZ 5   42 Sene Ḫāliḳ atadan mihribāndur 31   

Düşübsen özge fikre ne gümāndur  

 

43 Uşaḳ aʿżāsını alsa ḥarāret  

Ata bāl vėrmese bilme ʿalāmet 

 

44 Devā-yı telḫ vėrmekde ḥaḳı ̇̄ ḳat  

Ṭabı ̇̄ be dutmayubdur kimse diḳḳat 

 

 

 
28   38 çün: ki M // el-ḥükmü li’llāh: Emir Allah’ındır.  
29   39 ḳadrivi: ḳadrni AZ, ḳadrini M // ṣabr ėyle: işlerde İR / dil: el İB  
30   40 ṣalāḥundur: ṣalāḥundı İR // Düşünmürsen: Düşünmirsen AZ, İR / vardı: vardu AZ 
31   42 Sene: Señe İB / atadan: atandan İB / mihribāndur: ḳurbāndur İB // fikre ne: fikr ne M 



170 

 

45 Ṭabı ̇̄ b emr ėyleyende iç sinānı  

Onun ḥaḳḳında başlarsan s̠enānı  

 

46 Ḫudādan gelse bir cüzʾı ̇̄  muṣı ̇̄ bet 32  

Elünde ya dilünde var şikāyet  

 

47 Belādan incime ėy Kerbelāʾı ̇̄  33  

Buyurmış el-belāʾ [ü] li’l-velāʾı ̇̄   

 

48 Belā vėrse sene öz ḳadrini bil 34 

  Ne yaḫşı söz dėyüb Mecnūn-ı bı ̇̄ -dil 

 

İB 5   49 Eger bā-dı ̇̄ gerāneş būd meylı ̇̄  35  

Çerā ẓarf-ı merā bi’şkest Leylı ̇̄   

 

50 Ġaraż Allāh işinde ḳılma ı ̇̄ rād  

Ki ı ̇̄ rādun olur maʿnāda ı ̇̄ cād 

 

 

 

 
32   46 cüzʾı ̇̄ : cüzʾ AZ 
33   47 el-belāʾ [ü] li’l-velāʾı ̇̄ : Bela yakınlar içindir. “Peygamber (s.a.v.)’e hangi insanların belası daha ağırdır 

diye soruldu. Buyurdular ki: Peygamber (s.a.v.), sonra yaşantı ve inançla ona yakın olanlar sonra onlara 

yakın olanlar” (Parlıyan, 2004, C. 2, s. 268).   
34   48: — M / sene: señe İB / öz ḳadrini bil: yüz olma maġmūm AZ // bı ̇̄ -dil: maḥmūm AZ 
35   49 Madem başkalarına meyli vardı, Leyla niçin benim kabımı (gönlümü) kırdı?  



171 

 

İR 5    Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki bāyed der-kārhā-yı İlāhı ̇̄  teslı ̇̄m-i maḥż şod ammā 

    der-kārhā-yı mukellefı ̇̄ n-i ḫilāfı ̇̄  dı ̇̄ dı ̇̄  mūcib-i inkār est * 36 

51 Eger bende işinde ḳılsan inkār  

Ḫilāf ėtse münāsibdür yėri var  

  

52 Nėçün çoḫ bende çıḫmış bendeluḳdan 37 

Olub başına kül şermendeluḳdan  

 

53 Dėyende Ḥaḳ sözi ḥaḳḳa yamandur 38  

Başın silker dėyersen bes ḳabandur  

 

54 Kėçübdür ʿömri ne ẕikr ü sipāsı 39  

Naḫırdan ayrılub ėşşek sıpası  

 

55 Biri ẓulmı bilür küfre ber-ā-ber 

Biri ẓulmı ėdüb şuġlı ser-ā-ser 40 

 

56 Birisinün çeker taʿḳı ̇̄ bi ẓehre  

Birinün degmeyübdür annı mühre  

 

 

 
36   * Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki bāyed der-kārhā-yı İlāhı ̇̄  teslı ̇̄m-i maḥż şod İB 
37   52 bendeluḳdan: bendelıḳdan M // Olub: Alub M / şermendeluḳdan: şermendelıḳdan M 
38   53 ḥaḳḳa: ḫalḳa İB // silker: silken İR 
39   54 ẕikr ü sipāsı: ẕikri sipāsı AZ  
40   55 Biri ẓulmı ėdüb şuġlı: Birinün ẓulm olub şuġlı M, Biri şuġlı ėdüb ẓulmı İR 



172 

 

57 Biri vėrmiş zekātın Ḥaḳ siyāḳı 41  

Biri Ḳārūn kimi Allāha yaġı  

 

AZ 6   58 Birisi muttaṣıl meşġūl-ı taḥlı ̇̄ l  

Vücūdını ėder peyveste tekmı ̇̄ l   

 

M 5   59 Birinün şuġlı ya ġıybetdü bühtān 42  

Hemı ̇̄ şe dilde ẕikri laġv heẕeyān    

 

60 Dėyüm bėş kelme ʿavratlar işinden 43  

Şerı ̇̄ ʿat ehlinün fermāyişinden  

 

61 Biri vardur ḥayāsı var ḥicābı  

Ėşikde yüzde rūbendi niḳābı 44  

 

62 Erine ḳul kimi ėyler iṭāʿat 

Ere ṭāʿat Ḫudāvende ʿibādet  

 

63 Özin saḫlar kişisine damaḳlı 45  

Onun yanında durmaz ḳaşḳabaḳlı  

 

 
41   57 siyāḳı: siyāḳın İR 
42   59 Birinün: Birisi İB / şuġlı: şuġl AZ / ġıybetdü: ġıybetdi M // laġv heẕeyān: laġv u heẕeyān AZ, M 
43   60 bėş: pı ̇̄ ş AZ 
44   61 yüzde: vardı M / rūbendi: rūbend AZ / rūbendi niḳābı: rūbend ü niḳābı İB 
45   63 damaḳlı: damaġlı İB, damaḫlı M, İR // ḳaşḳabaḳlı: ḳaşḳabaḫlı M 



173 

 

64 Kişi bilmez erinden başḳa ḥāşā 46 

Ki bir nā-maḥreme ḳılsun temāşā  

 

65 Kişi ėvde olan vaḳte bezekli  

Gėyer tāze libāsını düzekli 47  

 

İB 6   66 Sefer ėtse eri silker palāsın  

Hemān sāʿat gėyer köhne libāsın 

 

67 Gözine sürme çekmez zı ̇̄ net ėtmez 

Ėvinde egleşür ḳonşuya gėtmez 

 

68 Ḳanāʿatle kėçürdür rūzigārın  

Gėce gündüz çeker er intiẓārın   

     

69 Nenem olsun bu cür ʿavrat tapulsa  

Ne yaḫşıdur hamı ėvlerde olsa 48 

 

70 Bu cür ʿavrat tapulsa yoḫ ḳuṣūrı 49 

Buna ʿavrat dėme ḥūrı ̇̄ dü ḥūrı ̇̄   

 

     

 
46   64 başka: ġayrı İB 
47   65 düzekli: tüzekli AZ, İR 
48   69 hamı: hamu İR / ėvlerde: olarda M 
49   70 cür: çür M // ḥūrı ̇̄ dü: ḥūrı ̇̄ di M, ḥūrı ̇̄ dür AZ  



174 

 

İR 6   71 Birinün ʿādeti olmış üz açmaḳ 

Ki hergiz görmeyübdür aġzı yaşmaḳ 50  

 

72 Kişi bir söz dėye baḫmaz sözine  

Durar ḫortulanurı öz özine 51  

 

73 Eri mālına hergiz cānı yanmaz 52  

Ḫilāf ėyler ḥayā ėtmez utanmaz  

 

74 Ėder belke pes endāze mālından  

Eri olmaz ḫaber-dār aḥvālinden  

 

AZ 7   75 Ḫayāl ėyler dėyer belke er öldi 53 

Veyā bir gün bu şādı vardı gėtdi  

 

76 Ki belke ėvde ḳaldım dul eli boş 

O günlerde maʿāşım ḫoş kėçer ḫoş 54  

 

77 Ḫuṣūṣā yüz tuman ėtsem ẕaḫı ̇̄ re 55  

O vaḳte arvad ollam bir emı ̇̄ re  

 

 
50   71 olmış: olmuş M // görmeyübdür: görmeyübdü İR, olmayubdur M 
51   72 ḫortulanurı: ḫortulanur AZ / 72 b: Durardu foḳuldanur özi özine İR 
52   73 Eri: Erin İR, M 
53   75 er: eri İR // Veyā: Dėyer İB / vardı gėtdi: fariġ oldı M  
54   76 kėçer: olur İR 
55   77 ėtsem: ėdsem AZ, M 



175 

 

78 Ezel günde vırar bir fāl-ı bed-şūm 56  

Ere ėyler ḫıyānet leyl ü hem yevm  

 

79 Mükedderdür eri ėvde olanda   

Damaġı var sefer ʿazmi ḳılanda  

 

80 Hemı ̇̄ n ki bı ̇̄ -nevā er gėtdi ėvden 57  

O melʿūne bunı ister Ḫudādan 

 

M 6   81 Hemān sāʿat gėyer tāze libāsın  

Ėder ḥāżır o dem zı ̇̄ netāsāsın  

 

82 Yüze kirşan yaḫar ḳaşına vesme   

Çalar hem tėl ḳılar zülfinde kesme 58  

 

83 Özin saḫlar şiḳārlı mis̠l-i cında   

Hemı ̇̄ şe güzgüsi ḳoltuḳ cibinde 59  

 

84 Yaḫar ennik ėder zı ̇̄ net özine   

Yüzin alur çeker sürme gözine 60 

 

 
56   78 vırar bir: urar hem İB / fāl-ı bed-şūm: fālı bed-şūm İR 
57   80 bı ̇̄ -nevā er gėtdi ėvden: gėtdi ėvden bı ̇̄ -nevā er AZ // bunı ister Ḫudādan: daḫı ḳorḫmaz  M, 

 bunı Allāhdan ister AZ, İR 
58   82 zülfinde: zülfini M 
59   83 şiḳārlı: şiḳāllı AZ // güzgüsi: gözi AZ, güzgüṣi İR 
60   84 Yüzin: Ḳaşın M 



176 

 

İB 7   85 Üzine ėndürür bir bālā birçek 61   

Kemerçı ̇̄ n hem gėyer egnine göyçek  

 

86 Ki nā-maḥrem görüb aġzı sulansun 62 

Düşüb ḥasretle dalınca dolansun  

 

87 Dėsün dėdi ne ḳara ḳaş gözi var 63 

Ne yaḫşı ʿişvesi şı ̇̄ rı ̇̄ n sözi var  

 

88 Ḫudāyā pistedür yoḫ yoḫ aġızdur  

Beden beh beh Semerḳandı ̇̄  kāġıẕdur 64  

 

89 Ne göyçek tėlleri var aḳ buḫāḳı 65  

Keşı ̇̄ de ḳaşları ḳırmız yanaḳı  

 

90 Nolaydı boynına bir ḳol salaydım 66 

Yüzinden birce düzli māç alaydım  

 

91 Bu cür ʿavratlara min laʿn u nefrı ̇̄ n  

Dėdim men siz dėyün āmı ̇̄ n āmı ̇̄ n 67 

 

 
61   85 Üzine: Yüzine M / ėndürür: ėndirür M, İR // Kemerçı ̇̄ n hem: Kemerçı ̇̄ nin İB, Kemerçı ̇̄ ni İR 
62   86 Ki nā-maḥrem: Ki bir nā-maḥrem AZ 
63   87 dėdi: dede AZ / gözi: gözin M // ʿişvesi: ʿişveli M / sözi: sözin M 
64   88 Semerḳandı ̇̄ : Semerḳandu İB 
65   89 göyçek: göçek AZ / tėlleri var: āb u rengi M / aḳ: aġ M // yanaḳı:  İB, İR, M 
66   90 salaydım: salaydum AZ // alaydım: alaydum AZ 
67   91 Dėdim: Dėdüm AZ 



177 

 

AZ 8, İR 7  92 Bu ṣūretde gerekdür nehy ü münker  

Be-ḥükm-i Kirdigār-ı ḥayy u ekber  

 

93 Revādur yaḫşıya min medḥ u taḥsı ̇̄ n  

Gerek bed-ẕāta aytmaḳ laʿn u teḥcı ̇̄ n  

 

Der-ḥikāyet-i Nerı ̇̄mān ve zen-i ū  

94 Münāsibdür bu yėrde bir ḥikāyet 

Ki ėylüb Mollā Gül Mı ̇̄ rzā rivāyet  

 

M 7    95 Ki bir nev-res cevān adı Nerı ̇̄mān 68  

Gėdüb bir ʿavrat aldı ehl-i kirmān  

 

İB 8   96 Ne ʿavrat çoḫ gözel çoḫ demli ʿavrat  

Damaġlı ʿişveli çem-ḫemli ʿavrat 69   

 

97 Yüzine bir baḫış her kim baḫardı  

İki yan aġzınun suyı aḫardı 

 

98 Ḳılub laʿlinde mużmer āb-ı kevs̠er  

Ne kevs̠er kevs̠ere vėrmişdi kevs̠er  

 

 
68   95 nev-res: nev-reṣ M 
69   96 demli: dadlı İB 



178 

 

99 Ḫaber zülfi vėrürdi bāb-ı gökden 70 

O dürdāne beden dolmışdı tükden  

 

100 Dalınca her görenler sāye-kirdār 71  

ʿAceb bir şāḫıṣun min sāyesi var  

 

101 Ġaraż elvāṭ içinde oldı meşhūr  

Gėce gündüz adı dillerde meẕkūr  

 

AZ 9   102 Ėşidenler ona oldıla meftūn 

O leylāya ürekler oldı mecnūn 

 

103 Apardı ḫalḳ elinden ṣabr u ārām  

Dėyebilem ki ḥattā şeyḫü’l-İslām 

 

104 Ḳażā-rā kėçdi bir müddet aradan 

Ḳulaḳ vėr gör ne baş vėrdi ḳażādan 

 

105 Nerı ̇̄māna olub bir şuġl-ı lāzım 

Sefer fikrine düşdi oldı ʿāzim  

 

106 ʿAyāline ḳılub artuḳ vaṣiyyet  

Ona çoḫ söz dėdi vėrdi naṣı ̇̄ ḥat 

 
70   99 bāb-ı gökden: tā bu gökden AZ, tāb-ı gökden İR // dolmışdı: dolmuşdı M 
71   100 Dalınca: Dalınça M // ʿAceb bir şāḫıṣun min: ʿAceb şāḫıṣun min İR 



179 

 

 

İR 8   107 Dėdi cānım ʿazı ̇̄ zim mihribānım 

Nigārım mehveşim ārām cānım 

 

108 Ėşit ʿarżımı özge söz ėşitme 72 

Otur ėvde durub ḳonşuya gėtme  

 

109 Menim bu ḫalḳ içinde bir adım var 

Adımı ḳılma rüsvā ėy vefā-dār  

 

110 Ḳadem endāzeden ḳoyma kenāra 

Ki bir nā-maḥreme ḳılma neẓāre  

 

111 Dalunca olmasun hergiz yaman söz 73  

Birisi dėmesün adıva pis söz  

     

112 Dolanma kūçede çün ehl-i bāzār  

Otur ėvde besān-ı şekl-i dı ̇̄ vār  

 

113 Dėdi ʿavrat aḳacān arḫayın gėt  

Gėdersen her yana durma yėyin gėt  

 

 

 
72   108 ve 109 İR’de yer değiştirmiştir. / Ėşit: Ėşid M 
73   111 Dalunca: Dalınca İR // pis: bir M 



180 

 

114 Bi-ḥamdi’llāh dedem pākdur nenem pāk 

Ḫayālün gėtmesün gėc ėyleme bāk  

 

İB 9   115 Dedem Ḥācı Zamāndur adı belli  

Ḳızı herze ola vay vay dedelli  

 

116 Ġaraż ėvden kişi geldi kenāra 

Dutub yüz yollanub özge diyāra  

 

117 Çıḫub ėvden ʿayālin ḳoydı yalḳuz  

Ne bir yoldaş ne bir mūnis şeb u rūz  

 

M 8   118 Çü ʿavrat menzilini gördi ḫalvet 74  

Dėdi yaḫşı elime düşdi furṣat  

 

AZ 10  119 Durub fevren ėvin aldı hesini  

Yuyub gül kimi ferşini mesini 75  

 

120 Süpürdi sildi pāk ėtdi ḥiṣārı  

Tamāmen red ėdüb gerd u ġubārı  

 

 

 
74   118 Çü: Çün M 
75   119 Yuyub: Yuyubdur İB / ferşini mesini: ferş ü mesini İB 



181 

 

121 Gelüb ondan ṣora girdi oṭaḳa 76  

Alub āyı ̇̄ nesin ḳoydı ḳabaḳa  

 

122 Yaḫub ġāze çeküb sürme gözine 

Kėfünce ḳıldı ārāyiş özine 77  

 

123 Çekende gözlerine sürme-i nāz 

Ėdüb gülşende nergis-şuyun āġāz  

 

124 Ėdüb zülfini şāne ėtdi efşān 78  

Bu efşān sünbüli ḳıldı perı ̇̄ şān 

 

125 Hörüb gı ̇̄ sūların döndi ṭınābe 79  

Düşüb yüz min ürekler pı ̇̄ ç ü tāba  

 

126 Nemekdān kimi laʿlinde iki ḫāl   

Ḳoyub düşdi cihāna şūr fi’l-ḥāl 80  

 

127 Görüb gülgūnesin yüzde çü lāle 81  

Töküb bes eşk-i gülgūn çekdi nāle  

 

 
76   121 b İR ve M’de 122 b ile devam eder. / oṭaḳa: ėvine M 
77   122 özine: dodaḳa İR 
78   124 ėtdi: oldı AZ // sünbüli: zülfini İB 
79   125 Hörüb: Vėrüb İR, M / gı ̇̄ sūların: gı ̇̄ sūları İR / döndi: dutdı İB 
80   126 Koyub: Kopub M / fi’l-ḥāl: ol ḫāl İB 
81   127 yüzde: üzde İB // bes: pes İR 



182 

 

128 Ḳumāş paltar gėyüb geldi damaġa  

Ürekler ṣaydına durdı ayaḳa 82  

 

İR 9   129 Ḫaber-dār oldı elvāṭ-ı maḥalle 83  

O cı ̇̄ rāne ḳuruldı çoḫlı tėlle  

 

130 Hamı düşdile bir özge ḫayāle  

Tamāmen göz ḳaçıtdılar viṣāle 84 

 

131 Düşüb ʿuşşāḳ bu işde telāşa 

Dėsün her iş gelür saʿyile başa 85  

 

132 Ėdüb ezber maḥabbet manẓarını 86  

Musaḫḫar ėylediler ol perı ̇̄ ni  

 

133 Ġaraż söz muḫtaṣar ṭablı çalındı  

Ne başun aġrıdum ḳalʿa alındı 87  

 

İB 10   134 Bėş on gün kėçdi oldı adı cında 88  

Adı meşhūr olub o baş içinde  

 

 
82   128 ayaḳa: ayaġa AZ 
83   129 elvāṭ-ı maḥalle: o baş maḥalle İR 
84   130 ḳaçıtdılar: ḳaçırtdıla İB, ḳacıdılar M 
85   131 gelür: gelir M 
86   132 Ėdüb: Ėdib M / ezber: ez-bes M / maḥabbet: muḫannes̠ M 
87   133 ṭablı: ṭabl AZ // başun: başın M / aġrıdum: aġrıdım M 
88   134 gün: — AZ, İB / kėçdi: kėcdi M 



183 

 

135 Ḳılub āmı ̇̄ ni vaḳf-ı ʿām-ı ḫalḳa  

Gėce gündüz vėrürdi kām-ı ḫalḳa 89  

 

AZ 11  136 Degildi ʿarṣası ḫālı ̇̄  ʿalemden 90   

Ki ḳalmazdı devātı boş ḳalemden 

 

137 Gezerdi çömçe dalınca ḳazanı  

Ėderdi mı ̇̄ l mı ̇̄ le sürmedānı  

 

138 Dėyerdi durmurı damım direksiz 91 

Ṭavı ̇̄ le kim görüb olsun küreksiz  

 

139 Gėce gündüz bu olmışdı siyāḳı 92  

Ki ėnmezdi boyunlardan ayaḳı  

 

140 Bir il kėçdi eri geldi seferden  

Ėşitmişdi sözi bėş on neferden 93 

 

141 Ḫayāl ėtdi bu emri ėde taḥḳı ̇̄ ḳ 

Ki lāzımdur bu cür işlerde tedḳı ̇̄ ḳ 94  

 

 
89   135 vėrürdi: vėrerdi M 
90   136 ʿarṣası: ʿarsası M // devātı: devāt AZ 
91   138 durmurı: durmırı İR 
92   139 olmışdı: olmuşdı M 
93   140 Ėşitmişdi: Ėşidmişdi İR, M / Ėşitmişdi sözi: Ėşitdi bu sözi AZ  
94   141 lāzımdur: lāzım İR / tedḳı ̇̄ ḳ: taḥḳı ̇̄ ḳ İB 



184 

 

M 9    142 Ḳalub çölde gėce geldi araya  

Ki belke yol tapa bu mācerāya  

 

143 Ḳaranluḳ çökdi ʿālem oldı ẓulmet 95  

Gėceden kėçdi tā bėş altı sāʿat 

 

144 Gelüb çölden ėvine dil-şikeste 96  

Çıḫub damına gėtdi baca üste 

 

145 Ėve baḫdı görüb işler şuluḳdur 97 

Ne ėv gūyā dėyersen orduluḳdur  

 

146 Bıḳıburma bıḳıburma cevānlar 98  

Vėrübler yan yana çoḫ kām-rānlar  

 

147 Ḳurulmış ṣaḥn-ı meclisde semāver 99 

Ayaḳ üste ʿayāli mihr-i ḫāver  

 

148 Ayaḳında kemerçı ̇̄ n elde çengı ̇̄  100  

Çalub oynur atubdur nām u nengi 

 
95   143 Ḳaranluḳ: Ḳaranlıḳ M / çökdi: oldı İB / oldı: basdı İB // Gėceden: Gėce İR, M / kėçdi: kėçmişdi İR 

/ tā: — AZ, ki M / altı: oldı İB 
96   144 Gelüb: Gelib M // Çıḫub: Çıḫıb M 
97   145 baḫdı: baḫub İB 
98   146 Bıḳıburma bıḳıburma: Buḳıburma buḳıburma İB // Vėrübler: Vėribler M 
99   147 Ḳurulmış: Ḳurulmuş İB, M 
100  148 Ayaḳında: Ayaġında AZ // Çalub: Çalur AZ, Çalıb M / oynur: oynar İR / atubdur: ötübdür İB, atıbdı 

M 



185 

 

 

149 Birisi seslenende şı ̇̄ ve ile  

Cevābını vėrür min ʿişve ile 101 

 

İR 10   150 Birisine vėrür bir düzlice māç 102  

Dėyür aldun payun durma yėyin ḳaç  

 

151 Birisile gėdür ḫalvet-serāya 103 

Salullar orda özge iş araya  

 

152 Birisine dėyür ėy bezzāz oġlan  104 

Meger olmış mene meylün az oġlan  

 

AZ 12, İB 11 153 Olub egnimde baḫ gör pāre köynek  

Seḥer gönder mene bir ḫāre köynek  

 

154 Bu aḥvālātı çün gördi Nerı ̇̄mān  

Dolandı başına bu çarḫ-ı gerdān  

 

155 Küdūretden çıḫa az ḳaldı cānı  

Pıçaḳ vırsaydılar çıḫmazdı ḳanı 105 

 
101  149 vėrür: vėrir M 
102  150 vėrür: vėrir M / düzlice: düzlüce AZ // Dėyür: Dėyer M / aldun: aldın M / payun: payın M / yėyin: 

ḳayıt AZ 
103  151 gėdür: gėdib M // Salullar: Salulla İB, Salıblar M / orda: oda M 
104  152 dėyür: dėyer M // olmış: olmuş İB 
105  155 Pıçak: Puçaḳ AZ, Pıcak İB / vırsaydılar: ursaydıla İB / çıḫmazdı: durmazdı İB 



186 

 

 

156 Düşüb titremeye tı ̇̄ z tı ̇̄ z eserdi 106 

Gelüb ġayẓ üste ḥırṣ baġrın keserdi  

 

157 Baḫub gördi şerāret bı ̇̄ -s̠emerdür 107  

Danışmaḳdan s̠emer yoḫ derd-i serdür 

 

158 Gėce bir yėrde gėtdi daldalandı 

Ne yatmaḳ ṣubḥa tek od dutdı yandı 108 

 

159 Seḥer olcaḳ durub gėtdi ėvine  

Metāʿı müfside sovḳatı kı ̇̄ ne  

 

160 Çıḫub ʿavrat ḳabaḳına damaḳlı 109  

Baḫub gördi kişini ḳaşḳabaḳlı  

 

161 Gelüb ġayẓ üste od ḳalḫur gözinden 110  

Tökülür muttaṣṣıl nuzla yüzinden  

 

162 Dėdi Nermān sene birce sözim var 111 

Bu şarṭilen sözimi ḳılma inkār  

 
106  156 titremeye: titremege İB / tı ̇̄ z tı ̇̄ z: tir tir AZ 
107  157 bı ̇̄ -s̠emerdür: bı ̇̄ -s̠emerdi M // derd-i serdür: bı ̇̄ -s̠emerdür AZ, derd-i serdi M 
108  158 tek: deyn AZ, İB 
109  160 damaḳlı: damaġlı İB, İR // ḳaşḳabaḳlı: ḳaşḳabaġlı İB  
110  161 ḳalḫur: ḳalḫar M, ḳalḫardı AZ / gözinden: gözden AZ // nuzla: tozlu İB 
111  162 sene: señe İB / sözim: sözüm AZ, İR 



187 

 

 

163 Senün ḥaḳḳunda çoḫ sözler dėyüller 112 

Bu sözler doġrıdur ya poḫ yėyüller 

 

M 10   164 Bu aḥvālātı çün ʿavrat ėşitdi  

Kişi bu işleri yek-ser saçubdı 113  

 

165 Görüb işler düşübdür āşikāra 114  

Boyun çekmekden özge yoḫdı çāre  

 

166 Dėdi ḳoy men dėyüm sen de ḳulaḳ vėr 

Bu bir ilde ayaḳım görmeyüb yėr 

 

167 Birinün çünki boynından ėnerdi 115  

Bir özge boynına fevren minerdi  

 

168 Menim şuġlım bu olmışdı bu bir il  

Vırarsan vır ḳoyarsan ḳoy özün bil 116 

 

169 Bu maṭlablar gelüb çünki ʿayāna  

Nerı ̇̄mān döndi bir ḳıllı ḳabana  

 

 
112  163 a ve 164 a İR’de yer değiştirmiştir. // doġrıdur: doġrıdır M 
113  164 saçubdı: bulubdı İR 
114  165 düşübdür: düşübdi M 
115  167 b İR’de 168 b ile devam eder. / boynından: boynundan M // boynına: boynuna M 
116  168 olmışdı: olmuşdı M // Vırarsan vır: urarsan ur İB 



188 

 

AZ 13  170 Kötek vırdı daġıtdı el ayaḳın 

Libāsını soyub vėrdi ṭalāḳın  

 

Der-teşbı ̇̄ h-i dunyā be-zen-i Nerı ̇̄mān 

İB 12, İR 11  171 Bu dünyā ėy oġul ėy bü’l-meʿālı ̇̄  117  

Nerı ̇̄mānun hemān herze ʿayāli  

 

172 Ėder her günde ārāyiş özine 118  

Olur ʿāşıḳ görür her kim gözine 

 

173 O durdurını almış min min o baş 119 

Tamāmın aldadub bu rind-i ḳallāş 

 

174 Bu çoḫ herze olubdur vėr ṭalāḳın 

Boşa gėtsün ėvinden kes ayaḳın 120 

 

175 Bunı anla bu āḫir sende durmaz 

Vefāsı yoḫ ḥayāsı yoḫ utanmaz  

 

176 Dolanmasan onun devr ü berı ̇̄ ne  

Yalançıdur inanma sözlerine  

 

 
117  171 dünyā ėy oġul: dünyādur oġul ėy AZ 
118  172 özine: özini AZ // görür: görer AZ, göre İB / gözine: gözini AZ 
119  173: —İR / O: Bu M / min min: minler M // aldadub: alladub İB / rind-i ḳallāş: rind ü ḳallāş İB 
120  174 gėtsün: gėtsin AZ, İR / ėvinden: ėvünden M / kes ayaḳın: vėr ṭalāḳın M 



189 

 

177 Bu temkı ̇̄ n ėtmedi hı ̇̄ ç pādişāha  

Bu teslı ̇̄m olmadı hı ̇̄ ç ehl-i cāha  

 

178 Lecūc olsan ṭalāḳın vėrmesen sen 121  

Boşar āḫir seni ol bı ̇̄ -vefā zen 

 

179 Ṭalāḳ ėyler kişi ger hem-serini 122 

Bu melʿūne boşar ammā erini  

 

180 Ṭalāḳın vėr özin çek bir kenāra 

Bedel ḳıl şūrezārın lālezāra 123  

 

181 Ezelden almaḳun şerʿı ̇̄  degildi  

Şerı ̇̄ ʿat şı ̇̄ vesi merʿı ̇̄  degildi  

 

182 Nėçün ki küfr olubdur şarṭ-ı tezvı ̇̄ c 124   

Şerı ̇̄ ʿatde bunı ḳılmışla tervı ̇̄ c  

     

183 İnanmazsan eger ḳıl seyr-i āyāt 125 

Buyurmış Ḥaḳ Teʿālā el-ḫabı ̇̄ s̠āt  

 

 
121  178 vėrmesen: vėrmesün AZ, İR 
122  179 ger: öz M 
123  180 şūrezārın: şūrezārı AZ, İB 
124  182 küfr: küfren İR / şarṭ: şerḥ İR // ḳılmışla: ḳılmışlar M / tervı ̇̄ c: tezvı ̇̄ c AZ 
125  183 Buyurmış: Buyurmuş M / el-ḫabı ̇̄ s̠āt(u): “kötü kadınlar” (Kur’an-ı Kerim, Nûr 24:26).    



190 

 

184 Bu bir melʿūnedür mürted ü mülḥid  

Velı ̇̄ kin sen bi-ḥamdi’llāh muvaḥḥad   

 

185 Āmı ̇̄ n ki bu nikāḥun oldı bāṭıl 126 

  Veyā bil işlerivi olma cāhil 

 

AZ 14, M 11 186 Bu ḥaḳ sözdür zinā ʿömri kem ėyler  

Düşünsen iʿtiḳādun muḥkem ėyler 127  

 

187 Zinā ehline olmaz ʿömr-i dāʾim 128 

Kėçer bėş gün olur mis̠l-i behāʾim  

 

188 Zinādan ḳaç sen ėy merd-i hümāyūn  

Dėyüb ḥaḳ evliyāʾı ̇̄  lā-yemūtun  

 

189 Günāhun her ne olsa ėy muʿallā  

Olubdur bāʿis̠ bu ḥab-ı dünyā 129  

 

İB 13   190 Bu cürmile ḫayāl-i bāġ-ı cennet  

Cehāletdür cehāletdür cehālet 

     

 
126  185: —M 
127  186 Düşünsen: Düşünsün AZ, İR 
128  187 ve 188 İR’de yer değiştirmiştir. / dāʾim: dāyim İB, İR // Kėçer: Kėçür İB, İR / behāʾim: behāyim 

AZ, İR, M 
129  189 bāʿis̠: bāʿis̠i M 



191 

 

191 Babandan vėrdi baş bir terk-i evlā  

Çıḫartdı cennetinden Rabb-ı aʿlā 

 

192 Senün yüz min günāhun var müsellem 

Ėdersen ārzū kim Rabb-ı ʿālem  

 

193 Sene vėrsün behişti içre menzil  

Bu bı ̇̄ -cā ārzū müşkildi müşkil 130  

 

İR 12   194 Senün üstinde imlāʿ oldı şeyṭān 131   

Çü secde ėtmedi merdūd-ı Yezdān   

 

195 Onunla bes ʿaceb ḳardaş olubsan 

Velı ̇̄ yyu’llāhdan yanbaş olubsan 132  

 

196 Ḳoşulma düşmene çoḫ nekbet olma 133  

Düşün teklı ̇̄ fivi bı ̇̄ -ġayret olma 

     

197 Gelür Ḥaḳdan senün şām u nehārun 134 

Neden iblı ̇̄ sle vardur kār u bārun 

 

 
130  193 Sene: Señe İB // müşkildi: müşkildü AZ 
131  194 üstinde: üstünde M 
132  195 olubsan: durubsan AZ, İB 
133  196 nekbet: bed-ẕāt İB 
134  197 Gelür: Gelüb İB, Gelir M // iblı ̇̄ sle: iblı ̇̄ sile M, iblı ̇̄ se İB / vardur: var İR, M 



192 

 

198 Ḳara günlerde Allāha ḳaçarsan 135 

Dutub dergāhına yüz el açarsan  

 

199 Günün ḫoş olsa aṣlā ėtmesen yād 136 

Ėdersen muttaṣıl şeyṭānıvı yād  

 

200 Alursan Ḥaḳḳdan inʿām u ḫilʿat 

Neden iblı ̇̄ se ėylersen iṭāʿat  

 

201 Yėyende Ḳahramānile yėyersen 137 

Gėdersen Ḳanbere dayı dėyersen 

 

202 Bu and içmiş ki tā rūz-ı ḳıyāmet 

Ėde insānı iġvā ḳılma ġaflet   

 

AZ 15  203 Vay indi durma ėyle öz ḫayālün 138 

Ki belke ḫoş kėçe cānā menālün 

     

204 Kėçen günler kėçüb gėtdi ḳayıtmaz  

Elün hergiz ona min-baʿd çatmaz 139  

 

 
135  198 Allāha: Allāhdan İB 
136  199 ėtmesen: ėylemen AZ // yād: şād M 
137  201 Ḳahramānile: Ḳahramāngilde AZ, İB, Ḳahramāngile İR 
138  203 Vay: Dė AZ // kėçe: gele AZ / cānā: cānān AZ / menālün: mis̠ālun AZ, suʾālun İB, mālun M,  
139  204 hergiz ona min-baʿd: min-baʿd ona hergiz İB 



193 

 

205 Gelen günler çekersen intiẓārın 140  

Velı ̇̄  ʿömrün görersen iʿtibārın  

 

206 Bu ṣūretde dayanma ḳılma ġaflet 141 

  Bu ḥāżır günlerivi bil ġanı ̇̄met  

 

207 Kėçüb ʿömrün uşaḳlara ḳoşulma 142 

Yavuḳlaşdı eceldür ġāfil olma  

 

208 Yaḫıl dergāh-ı Ḥayy-ı ẕü’l-celāle  

Töküb gözyaşı çek sūzile nāle  

 

M 12, İB 14   Der-rucūʿ kerden be-ḥikāyet-i rūbāh ve āvāre mānden-i ū * 143 

209 Ḫulāṣa çün muʿaṭṭal oldı rūbāh 144  

Töküb gözyaşı çekdi nāle vü āh 

     

210 Ḳaçub saʿy ėyleyüb her semtgāha 145  

Dutub yüz yollanub her şāh-rāha 

 

     

 
140  205 çekersen: olursan AZ // ʿömrün: ʿömrin M 
141  206: —M  
142  207 ʿömrün: ʿömrin M / uşaḳlara: uşaḫlara M 
143  * Der-rucūʿ kerden be-ḥikāyet-i rūbāh ve mānden-i ū āvāre AZ, Der-rucūʿ kerden be-ḥikāyet-i rūbāh-ı 

bı ̇̄ -çāre ve mānden-i ū āvāre İB 
144  209 oldı: ḳaldı İB 
145  210 her: —İR // yollanub: yollanıb M / her: özge AZ  



194 

 

211 Ėdüb çoḫ ḥı ̇̄ le vü efsūn u tezvı ̇̄ r 146  

Ḳılub sālūs u mekr ve fikr ü tedbı ̇̄ r  

 

212 Gėdüb her kūçe ve her reh-güẕāra 147  

Girerdi her ėve olmazdı çāre 

 

213 Mecāʿat derdi aldı ḫaste cānın  

Ki ḳoymub Iṣfahānda girmemişnin  

 

İR 13   214 Ḫayālinde toyuḳ naḳşın çekerdi  

Baḫub ol naḳşa gözyaşın tökerdi 148 

 

215 Görende gögde bir ḳuş göz yumardı 149 

Gözini yummasaydı çün umardı 

 

216 Ḫorūs adın ėşitseydi birinden 150 

Çekerdi ṣayḥa ḳalḫardı yėrinden  

 

217 Müʾeẕẕin seslenende göz açardı 

Ḫorūsa benzedüb perrān ḳaçardı  

     

 
146  211 tedbı ̇̄ r: tezvı ̇̄ r AZ // Ḳılub: Ḳılıb M 
147  212 reh-güẕāra: şāh-rāha İB // olmazdı: tapmazdı İR 
148  214 toyuḳ: ṭoyuḳ İB // ol: o İR, M 
149  215 gögde: göyde İB 
150  216 ėşitseydi: ėşidseydi M 



195 

 

AZ 16  218 Ḫayāline düşende kök ferikler   

Ete gūyā ki ʿavratlar yėrikler   

 

219 Yuḫısına eger gelseydi cüce 151  

Oyanmazdı yuḫıdan tā ölince  

 

220 Kėçerdi göglere āh u füṣūṣı 152  

Ėşitseydi eger bāng-ı ḫorūsı  

 

221 Toyuḳ adın yėri yėrde yazardı 153  

O ad altını min arşın ḳazardı 

 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı kibriyā vu ʿāşıḳ-ı dunyā hem şeb u rūz 

meşġūl-ı taḥṣı ̇̄ l-i maʿşūḳend * 154 

222 Belı ̇̄  maʿşūḳdan ʿaşḳ ehli doymaz 155 

Maḥabbet ḥiblin elden ölse ḳoymaz  

     

223 Gėce gündüz hemı ̇̄ şe dilde adı 156 

Ḫamūş olsa ürekde fikr ü yādı 

     

 
151  219 Yuḫısına: Yuḫusına İB // yuḫıdan: yuḫudan İR, M 
152  220 Kėçerdi: Gėderdi M // Ėşitseydi: Ėşidseydi AZ, M, Ėşideydi İB 
153  221 Toyuḳ: Ṭoyuḳ İB / yėri: yėre İR // ad altını: adı altın İB 
154  * Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳ-ı dunyā vu ʿāşıḳ-ı kibriyā her dū şeb u rūz meşġūl-ı taḥṣı ̇̄ l-i maʿşūḳend M, Der-

beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳ-ı dunyā vu hem-çinin ʿāşıḳān-ı kibriyā hem şeb u rūz meşġūl-ı taḥṣı ̇̄ l-i maʿşūḳend İB, 

AZ 
155  222 maʿşūḳdan: maʿşūḳadan M // ḥiblin: riştesin M /ölse: o M 
156  223: —İB  



196 

 

224 Dolar maʿşūḳile cism ü reg u post  

Olur ʿāşıḳ fenā kalmaz meger dost 

 

İB 15   225 Degil maʿşūḳdan bir laḥẓa ḫālı ̇̄  157  

Olur maʿşūḳile dāʾim ḫayāli  

 

226 Odur bāʿis̠ ki dünyānı dutallar  

Dutub dünyānı ʿuḳbānı atallar  

 

227 Hemı ̇̄ şe cehd ėder hergiz yorulmaz  

Gėce gündüz yıġar dünyānı doymaz 

 

M 13   228 Gezer dāʾim dolanur daġ u daşı 

Deger daşdan daşa min defʿa başı 

 

229 Bu işlerde hemı ̇̄ şe işi vardur 158  

Çeke bilmez elin çün ʿaşḳı vardur 

     

230 Yıġar dünyānı ėylerler ḫazı ̇̄ ne 159 

Ḫayāl ėyler o demde öz özine 

 

     

 
157  225 maʿşūḳdan: maʿşūḳadan M // maʿşūḳile: maʿşūḳla AZ, İR 
158  229 işi: meşḳi M // Çeke bilmez: Çeke bulmaz İB / çün: çoḫ İB 
159  230 Yıġar: Yıġub İB / dünyānı: dünyāları AZ / ėylerler: ėyler AZ, ėyleller İB, ėyler çün M  

// Ḫayāl: ʿAyāl AZ 



197 

 

231 Dėyer bı ̇̄ -ḥadd u efzūn devletim var  

Ḳabaḳda ḫoş günim var leẕẕetim var 160  

 

232 Müneḳḳaş menzilim yaḫşı oṭaḳım  

Ṣafālu manẓarım gül-geşt bāġım  

 

233 Celālim şevketim şānım esāsım 

Menālim ʿizzetim fāḫir libāsım  

 

AZ 17  234 Kenı ̇̄ zim nökerim ḫidmet-güzārım  

Gözelce dilberim mehveş nigārım 161 

 

İR 14   235 Gėdüb gāhı ̇̄  oṭaḳa gāh bāġa 162 

Tefennün ėylerem gellem damaġa  

 

236 Ḫayāl ėtmez ḳabaḳında ecel var 

Ḳażā-yı Ḫāliḳ-i ʿazze ve cel var  

  

237 Ecel bir oḫ ḳoyar birden kemāna 163 

Oḫa ėyler o bed-baḫtı nişāna 

 

     

 
160  231 günim: günüm İR, M 
161  234 Gözelce: Görince İR 
162  235 a: Gėdünce gāh oṭaḳa gāh o bāġa AZ / gāh: gāhı ̇̄  M // Tefennün: Teneffüs M 
163  237 bir oḫ ḳoyar birden kemāna: birden ḳoyar bir oḫ kemāna AZ 



198 

 

238 Çeker zorile yayı kı ̇̄ nesinden 

Gelür perrān kėçer oḫ sı ̇̄ nesinden 164  

 

239 Alur elden hamı māl u menālün  

Gedālar tek ėder āşüfte ḥālün  

 

240 Çeker ʿālı ̇̄  ʿimāretden mezāra 165  

Olur ḳabr içre yoldaş mūr u māra 

 

241 Ḳalur mı ̇̄ rās̠ onun gül-geşt ü bāġı 166 

Olur özgelere menzil oṭaḳı  

 

242 Yėter bāġ u gülistānun birine 167 

Oḫur zāġ u zeġan bülbül yėrine  

 

243 Keser insini aḳvām u eḳārib  

Olur meʾnūsı ḥayyāt u ʿaḳārib  

 

İB 16   244 Ḳoyar maḫrūbe ḳaṣr-ı zer-nigārın 168  

Basar baġrına bir özgeyi yarın 

     

 
164  238 kėçer: kėçür İB, İR 
165  240 mezāra: kenāra İB // mūr u māra: mār u mūra M 
166  241 mı ̇̄ rās̠ onun gül-geşt ü bāġı: gül-geşt onun mı ̇̄ rās̠ bāġı AZ 
167  242 birine: yėrine AZ 
168  244 nigārın: nigārun M // özgeyi: özge M, İB / yarın: nigārun M, oṭaḳın İB  



199 

 

245 Belı ̇̄  va’llāhi dünyā bı ̇̄ -vefādur 

Cihānın bāġı bı ̇̄ -ẕevḳ u ṣafādur 169 

 

246 ʿAzı ̇̄ zim sen ki dünyānı görürsen 

Ne bėle bes özivi öldürürsen 170 

 

247 Yaḳı ̇̄ n ile olanda gėc veyā tı ̇̄ z  

Senün ḥaḳḳundı ėvden birce top bėz 171  

 

248 Gözüm allanma bu māl u menāle 172  

Taʿalluḳ dut Ḫudāy-ı lā-yezāle  

 

249 Ḫudā ʿuşşāḳı atmış māsivānı 173 

Dutub dünyā vü ʿuḳbādan Ḫudānı 

 

M 14   250 Cumubla ʿaşḳla deryā-yı nūra 174  

Dayanmazlar daḫı ġılmān u ḥūra  

 

AZ 18  251 Olubdur ʿāşıḳun naḳṣ u ḳuṣūrı 175 

Eger gözlerse cennāt u ḳuṣūrı  

 

 
169  245 Cihānın: Cihānun İB 
170  246 görürsen: görersen AZ, İR // öldürürsen: öldürirsen İR, aldurursen M 
171  247 ḥaḳḳundı: ḥaḳḳunda AZ, İB, ḥaḳḳundur İR / ėvden: ėvde İR   
172  248 allanma: aldanma AZ, İR 
173  249 atmış: almış İB, İR 
174  250 a: Cumublar ʿaşḳla der-yārı ̇̄  nūra M 
175  251 ʿāşıḳun: ʿāşıḳın M 



200 

 

252 Sen ėy zāhid neden düşdün bu ḥāle 176 

  Özün saldun bėle vizr [ü] vebāle  

 

253 Ki münʿimden kėçüb satdun naʿı ̇̄mi  

Behişti terk ėdüb aldun caḥı ̇̄mi 177  

 

254 Ḥaḳı ̇̄ ḳatden kėçüb aldun mecāzı 178 

Degil hergiz bu resm-i ʿaşḳ-bāzı  

 

255 ʿAcebdür bāde-i ġaflet içübsen 

Ki ḥaḳdan kėçmerem Ḥaḳdan kėçübsen  

 

256 Gelüb deryā-yı ʿaşḳa ġavṭa vėr cüm  

Velı ̇̄  hı ̇̄ ç söz danışma aġzıvı yum 

 

257 O vaḳte görmeli zādlar görersen 179  

Muḫalled ḫuld-ārā devrān sürersen  

 

 

     

 
176  252: —İB, İR, M 
177  253 caḥı ̇̄mi: cahı ̇̄mi M, cehennemi AZ 
178  254 kėçüb: çıḫub AZ / aldun: dutdun AZ, İB 
179  257 vaḳte: vaḳtde M / görersen: görürsen M // ḫuld-ārā: ḫuldda M / devrān: devn AZ 



201 

 

İR 15    Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve şenı ̇̄ den-i ū āvāz-ı surūş-ı ġaybı ̇̄ -rā 

    * 180 

258 Ḫulāṣa tülki gördi yoḫdı çāre 

Tezelzül düşdi erkān-ı ḳarāra  

 

259 Baḫub gördi ürek durmaz mırıldar 181 

Baġırsaḳlar acından hėy ḳırıldar  

 

260 Ḳoyub başın diz üste oldı ḫāmūş  

Nigār-ı fikrile oldı hem-āġūş 182  

 

261 Ḳuyūd-ı nefse çekdi ḫaṭṭ-ı buṭlān    

Tecerrüd ʿarṣasında ḳıldı cevlān  

 

İB 17   262 Kemiyyet fikre çaldı tāziyāne  

Gezüb devr-i cihānı ḫāne ḫāne  

 

263 Ḫayāl ėylerdi öz derdine dermān 

Bu fikre çulḳanub ḳalmışdı ḥayrān  

 

264 Ki nā-geh ġaybdan ḳovzandı bir ses  

Ki ėy ser-geşte vü maġmūm u bı ̇̄ -kes  

 
180  * Der-rucūʿ kerden be-ḥikāyet-i rūbāh ve şenı ̇̄ den-i āvāz-ı surūş-ı ġaybı ̇̄  İB, Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh 

ve şenı ̇̄ den-i ū āvāz-ı surūş-ı ġaybı ̇̄  teklı ̇̄ f-i ḫod-rā AZ, İR 
181  259 mırıldar: ḳırıldar İB, pırıldar M // Baġırsaḳlar: Baġırsaḳları İR / acından: acınnan M / hey: —İR, 

berk M  
182  260 Nigār-ı fikrile: Nigārın fikrlen AZ 



202 

 

 

265 Gerek ʿāḳil olan ḳılsun telāşın 183 

Gerekdür anlasun rāh-ı maʿāşın 

 

266 Oturmaḳdan daḫı yoḫ çāre vü sūd 184  

Degil elbette bābü’r-rızḳ mesdūd   

 

AZ 19  267 Gerekdür saʿy ėdün tā vardı cānun 185 

Yėtişmez bir yėre āh u fiġānun 

 

268 Ferāmūş ėtme illā mā seʿānı 186  

Ve ger ne ʿaḳlıva yazdur duʿānı 

 

269 Telāş ėyle dolansun kār u bārun 

Olub kāsib ḥabı ̇̄ bi Kirdigārun   

 

270 Egerçi Ḫāliḳün rūzı resāndur 187  

Telāş ėtmek ṭarı ̇̄ ḳ-i ʿārifāndur 

 

M 15   271 O kesler kim cihānda işlemezler 188 

Çörek hergiz duyunca dişlemezler  

 
183  265 ʿāḳil: gāfil AZ // anlasun: anlasın M 
184  266 Oturmaḳdan: Oturmaḫdan M // bābü’r-rızḳ: er-rızḳ AZ 
185  267: —İB / ėdün: ėden M 
186  268: —İR / illā mā seʿā: “çalışmasından başka bir şey (yoktur)” (Kur’an-ı Kerim, Necm 53:39). 
187  270 rūzı: rūz AZ / ʿārifāndur: ʿāḳilandur AZ 
188  271 İR’de 274. beyitten sonra gelir.   



203 

 

 

272 Bu ʿālem ʿālem-i esbāb olubdur  

Bu ʿālemde eli boş ac ḳalubdur 

 

273 ʿAzı ̇̄ zim olmasa saʿy u telāşun 189 

Düzelmez issi aşun aḳ lavāşun  

 

274 Oturma menzilünde ėy nikū-nām 190  

Dėyüb Rāzıḳdu Allāh dutma ārām  

 

275 Telāşun ėyle tā rūzun yėtişsün 191 

Bunı terk ėyleme tā ʿömr kėçsün 

 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki çūnān ki ez-dunyā bı ̇̄ -telāş ne-mişeved emr-i 

āḫiret hem-telāş miḫᵛāhed * 192 

276 Belı ̇̄  cānım çi dünyā vü çi ʿuḳbā  

Telāşun olmasa olmaz müheyyā  

 

İR 16   277 Eger ʿuḳbāya vardur iʿtiḳādun 

Gerek ḳabre gėde her günde zādun  

 

 
189  273 ʿAzı ̇̄ zim: ʿAzı ̇̄ z İR 
190  274: —İB // Rāzıḳdu: Rāzıḳdı M 
191  275 Telāşun ėyle: Telāş ėyle ki İB 
192  * Der-beyān leyse li’l-insāni illā mā seʿā emr-i dunyā vu āḫiret beste bentleş est ilā-ġayr M, Der-beyān-

ı ı ̇̄ n ki çūnān çi emr-i dunyā bı ̇̄ -telāş ne-mişeved emr-i āḫiret hem-telāş miḫᵛāhed İB, Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki çūnān 

çi ez-dunyā bı ̇̄ -telāş ne-mişeved emr-i āḫiret hem-telāş miḫᵛāhed İR / leyse li’l-insāni illā mā seʿā: “İnsan 

için ancak çalıştığı vardır” (Kur’an-ı Kerim, Necm 53:39).     



204 

 

278 Çekersen doḳḳuz ay zaḥmet firāvān  

Ki ḫoş kėçsün sene üç ay zemistān 193 

 

279 Meger bir ḳışca yoḫ ferdā-yı ʿuḳbā  

Degil bir hisli damca ẓıll-ı ṭūbā  

 

280 Onı hı ̇̄ ç salmusan hergiz ḫayāle 194 

Oġul bėş gün telāş ėt lā-maḥāle  

 

İB 18   281 Telāş ėyle degil vaḳt-i teʾennı ̇̄  195  

Ki leyse’d-dı ̇̄nu ḳaṭʿan bi’t-temennı ̇̄   

 

282 Elünde görmerem bir zād ʿamelden  

Amāndur durma gėtdi furṣat elden 196 

 

AZ 20  283 Dėme tāze cevānam çoḫdı furṣat 197 

Ḳocallam ėylerem yaḫşı ʿibādet 

 

284 Nėçün ki bı ̇̄ -vefādur bu zamāne  

Ne uşaḳa baḫur ne bir cevāna 198 

 

 
193  278 sene: señe İB / üç: ۳ M 
194  280 salmusan: salmuran AZ 
195  281 leyse’d-dı ̇̄nu ḳaṭʿan bi’t-temennı ̇̄ : Din asla temenni ile değildir. “İman temenni ve dış görünüş 

değildir; o kalpte yerleşerek amellerle doğrulanan şeydir” (Avcı, 2014, C. 3, s. 100). 
196  282 Amāndur: Amāndı M 
197  283 çoḫdı: çoḫdu İB // ėylerem: ėyler AZ 
198  284 baḫur ne bir cevāna: baḫar bu ne cevāna M / bir cevāna: nev-cevāna AZ 



205 

 

285 Ecel çenginde ʿālem dest-beste   

Ne çoḫ şevket çekilmiş gökler üste 199  

 

286 Ne çoḫ nev-res cevān nā-kām olubdur    

Anası sı ̇̄ nesi daġlu ḳalubdur 200 

 

287 Sene vāʿiẓ ne ḥācet ėy muḳaddes 201  

Ki ḳonşun olmagıdur vāʿiẓün bes 

 

288 Telāşun ėyle ol emründe cāzim  

Menim ʿarż ėtmegim bilem ne lāzım 202 

 

289 Cevān yoldaşun oldı bil ḫayālün 203 

Senünçün bėle gün var yoḫ cevābun 

 

290 Ne çoḫ yoldaş namāzına gėdübsen 

Elünle ḳabr içinde defn ėdübsen 

 

M 16   291 Hanı ol gördügün raʿnā cevānlar 204  

Hanı zı ̇̄ bā cevānlar kām-rānlar  

 

 
199  285 çekilmiş: ki gėtmiş M / şevket çekilmiş: şevke gelmiş AZ, İR 
200  286 Anası: Atası AZ / daġlu: daġlı İR 
201  287 Sene: Señe İB / ḥācet: lāzım İB, İR / ėy muḳaddes: el-muḳaddes M // olmagıdur: olmagında AZ 
202  288 bilem: āḫir AZ, M 
203  289 bil ḫayālün: bı ̇̄ -ḫayāl ol İB, bil ḥesābun M // bėle gün var yoḫ cevābun: vardı beş gün bā-telāş ol İB   
204  291 ol: o İB / gördügün: gördüḳün İB, gördigün İR // Hanı: Hamı AZ, İB / cevānlar: gözler M 



206 

 

292 Eger olsaydı dünyānun vefāsı  

Dile gelmezdi ölmek mācerāsı 

 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve sefer kerden-i ū ez-Iṣfahān * 205 

293 Ḫulāṣa bu ṣadānı çün o maḥzūn 

Ėşitdi vāżıḥ oldı ser-i bı ̇̄ -çün 

 

294 Muvāfıḳ görmeyüb devr-i cihānı 206  

Görüb lābüd rıżā vėrdi rıżānı  

 

295 Töküb ḳan yaş ürekden çekdi bir āh 207 

Vaṭandan el götürdi ḫᵛāh nā-ḫᵛāh  

 

296 Ḫudā ḥāfıẓ dėyüb ehl ü ʿayāli  208  

Tökerdi gözlerinden eşk-i alı 

 

297 Uşaḳlarına ḥasretle baḫardı 

Gözinün yaşı Ceyḥun tek aḫardı 209 

 

 

 
205   * Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve tedārik-i ū be-ʿazm-ı sefer-i Iṣfahān İB, Der-rucūʿ kerden be-ḥikāyet-

i rūbāh ve tedārik dı ̇̄ den be-ʿazm-ı sefer ez-Iṣfahān İR, AZ 
206  294 görmeyüb devr-i cihānı: görmeyübdür bu cihānı İR // 294 b: Görüb maḥbes özine Iṣfahānı M  

/ lābüd rıżā: rāżı ̇̄  olub İB   
207  295 ve 296 İR’de yer değiştirmiştir. / Töküb: Görüb AZ / bir: min AZ // ḫᵛāh nā-ḫᵛāh: ḫᵛāh u nā-ḫᵛāh İB 
208  296 Ḫudā ḥāfıẓ: Allah korusun. 
209  297 Gözinün: Gözünün AZ  



207 

 

İR 17   298 Sitemle ayrılanda ḳardaşından 210 

  Salub ṭūfān cihāna gözyaşından 

 

AZ 21, İB 19 299 Baḫub eṭfāline düşdi enı ̇̄ ne 211  

Tökerdi ṭıflı eşkin dāmenine 

 

300 Anasına dėdi bā-ḥāl-i ḫaste 

Ḥelāl ėyle meni ėy dil-şikeste 

 

301 Mene luṭf ėyleyüb daşımı atma  

Duʿā vaḳti meni yāddan çıḫartma 212 

 

302 Gėce nıṣfı durarsan çün namāza 213  

Gelürsen Ḥaḳile rāz u niyāza  

 

303 O dem kim baġlanur bir yėrli ebvāb 214  

Açar ḳapusın ammā Rabbü’l-erbāb 

 

304 Tapar ol dem duʿā ʿizz ü icābet  

Baġışlanur biri ḳılsa ʿināyet 215 

 

 
210  298: —M 
211  299 eṭfāline düşdi: eṭfāle düşmişdi İB // ṭıflı: ṭıfl AZ, İB / ṭıflı eşkin dāmenine: gözlerinden eşk-i alı M 
212  301 çıḫartma: çıḫatma M 
213  302 çün: ger M // Ḥaḳile: Ḥaḳḳla AZ, İB 
214  303 kim: ki İB / yėrli: yėrlü AZ, bir bu M // Rabbü’l-erbāb: Rab-ı erbāb AZ, İR 
215  304 Baġışlanur: Baġışlar İB / ḳılsa: ḳıla AZ / ʿināyet: icābet İB 



208 

 

305 O sāʿatde meni ḳılma ferāmūş  

Menim yādımdan aṣlā olma ḫāmūş 216 

 

Der-būsı ̇̄ den-i rūbāh pāy-ı māder-i ḫod-rā naẓar be-ḥadı ̇̄ s̠-i el-

cennetu taḥte aḳdāmi’l-ummehāt vedāʿ kerden-i ū * 217 

306 Anasınun düşüb öpdi ayaḳın 218 

Olub maʿmūl ėdüb ḫidmet siyāḳın  

 

307 Buyurmış Muṣṭafā faḫrü’l-eʿāẓım 219  

Bu mażmūnı ki naẓm ėylübdi nāẓım  

 

308 Behiştı ̇̄  gū rıżā-yı māderānest 220 

Yaḳı ̇̄ n dān zı ̇̄ r-i pāy-ı māderānest 

  

309 Dėyerdi ėy ana ėy mihribānım 221 

Bükülmiş ḳāmetün ḳurbānı cānım 

  

M 17   310 Ḥelāl ėyle meni Allāh rıżāsı 

Bu aḳ birçeklerün cānım fedāsı  

 

 
216  305 aṣlā olma: olma aṣlā İB, İR 
217  * Der-resı ̇̄ den-i rūbāh pāy-ı māder-i ḫod-rā naẓar be-ḥadı ̇̄ s̠-i el-cennetu taḥte aḳdāmi’l-ummehāt vedāʿ 

kerden AZ, Būsı ̇̄ den-i rūbāh pāy-ı māder-i ḫod-rā naẓar be-ḥadı ̇̄ s̠-i el-cennetu taḥte aḳdāmi’l-ummehāt M, 

Der-resı ̇̄ den-i rūbāh pāy-ı mādereş İB / el-cennetu taḥte aḳdāmi’l-ummehāt: Cennet annelerin ayakları 

altındadır. “Resûlullah (s.a.v): ‘Annen var mı?’ diye sorar. ‘Evet’ deyince, ‘Öyleyse ondan ayrılma zira 

cennet onun ayağının altındadır’ buyurur” (Canan, 1995, C. 2, s. 486). 
218  306 ayaḳın: ayaġın AZ 
219  307 Buyurmış: Buyurmuş M / faḫrü’l-eʿāẓım: faḫr-ı eʿāẓım İB 
220  308 Cenneti annelerin rızası söyler, şüphesiz bil ki (cennet) annelerin ayağının altındadır. 
221  309 Bükülmiş: Bükülmüş M 



209 

 

311 Gėceler ṣubḥa tek çekdün ayazı 222  

Ḥarām ėtdün gözive ḫᵛāb-ı nāzı 

 

312 Ne zaḥmetler meni çekdün böyütdün 223 

Çeküb ḫūn-ābe bu ḥadde getütdün  

 

313 Gözümden aġlayan vaḳte öperdün 224 

Durardun aġzıma emcek teperdün 

 

314 Dėyerdün ėy gözüm nūrı acıḫdun 225 

Dėmezdün boynı sinmiş indi taḫdun  

 

AZ 22  315 Baḫanlar ṣūretimden irkinirdi 226 

Bu kirli ellerimden çirkinirdi 

 

316 Bu cür boynıma ḳollarun salardun 227  

Dutub başdan başa düz tek yalardun 

 

     

 
222  311 çekdün: çekdin İR // gözive: özive AZ 
223  312: —İR // ḫūn-ābe: ḫūn-ābeler AZ, İB / getütdün: getdün AZ, İB  
224 313 Gözümden: Gözimden M // Durardun: Vėrerdün M / aġzıma emcek: emcek aġzıma AZ, M / 

teperdün: vėrerdün İB  
225  314 acıḫdun: acıḳdun İR // indi: imdi İB, M / taḫdun: durdun İB  
226  315 Baḫanlar: Baḫardun İB / ṣūretimden: ṣūretime İB / irkinirdi: irkinirdün İB, irkinürdi M  

// ellerimden: ellerimde AZ / çirkinirdi: çirkinirdün İB, çirkinürdi M    
227  316 boynıma: boynuma M / salardun: salurdun AZ, M // yalardun: yalurdun M 



210 

 

İB 20   317 Sene ḫidmet ėdim va’llāhi min il 228  

ʿİvaż bir gėceye olmaz yaḳı ̇̄ n bil  

 

318 Bedende her ne tük var ger dil olsun 

Degil mümkin ki şükrün ḥāṣıl olsun 229 

 

319 Anası basdı başın sı ̇̄ nesine 

Dėdi laʿnet bu çarḫun kı ̇̄ nesine 

 

İR 18   320 Seni men bı ̇̄ -nevādan ayrı saldı 

Oġul gėt ellerim ḳoynımda ḳaldı 230 

 

321 Südim ḥaḳḳun oġul olsun ḥelālün 231 

Mene görsetmesün Allāh melālün  

 

322 Firāḳun çoḫ yaḫar bı ̇̄ -kes ananı 232 

Mes̠eldür ḳovurḳanun çattar yananı  

 

323 Balam gėt bizleri yāddan çıḫartma 233 

Gėdüb bı ̇̄ -cā yėre çöllerde yatma   

 
228  317 ḫidmet: ḫizmet İB, İR / ėdim: ėdüm AZ // 317 b: ʿİvaż olmaz yaḳı ̇̄ n bir gėceye bil İR  

/ ʿİvaż bir gėceye olmaz muḳābil İB / ʿİvażı bir gėce olmaz yaḳı ̇̄ n bil M    
229  318 ki: —İR 
230  320 ḳoynımda: ḳoynumda M 
231  321 Südim: Südüm İB, M / ḥaḳḳun: ḥaḳḳı AZ, ḥaḳḳım M // görsetmesün: göstermesün İB, İR 
232 322 yaḫar: yaḫur AZ, İB / ananı: atanı M // 322 b’de vezin bozuktur. / ḳovurḳanun çattar: ḳovurḳan 

çatlar M 
233  323 Balam: Bebem M 



211 

 

 

324 Elive her ne düşse tı ̇̄ z ḳayıt gel 234  

ʿAyālün acdur olma çoḫ muʿaṭṭal   

 

325 Gėdüb ġurbetde ḳalma cān-ı māder 235 

Yėyüb kenger ʿazı ̇̄ zim salma lenger  

 

326 Sene menden vaṣiyyet gāh u bı ̇̄ -gāh 236 

Dilünde virdün olsun ḥasbiya’llāh  

 

327 Seḥer yėrden duranda ėy nikū-ḥᵛāh 237  

Oḫı elbette yėddi ḳul hüva’llāh 

 

328 Ḳabaḳca ḳable pes saḳ u şimāle  

Daḫı ṣol yėr ve gögdür lā-maḥāle 238  

 

329 Birin eṭrāfıva pes dur ayaḳa 239 

Belālardan taparsan sen firāḳa 

 

     

 
234  324 düşse: düşdi İR, M // ʿAyālün: ʿAyālin M / acdur: acdı İB, M 
235  325 Gėdüb: Gėdib M / cān-ı māder: cānı māder AZ 
236  326 ve 327 İR’de yer değiştirmiştir. / Sene: Señe İB / vaṣiyyet: naṣı ̇̄ hat İB // Dilünde: Dilinde M  

/ ḥasbiya’llāh: Allah bana yeter. 
237  327 ḳul hüva’llāh (Kur’an-ı Kerim, İhlâs 112).     
238  328 ve 329 İR’de yer değiştirmiştir. // yėr ve gögdür: bir dė gögdür İB, yėrive pufla M   
239  329 ayaḳa: ayaġa AZ, İR // taparsan: tapursan İR / sen: mı İB / firāḳa: firāġa AZ, İB / taparsan sen firāḳa: 

çeker seni ḳaraḳa M  



212 

 

330 Gėdüb kende unutma Iṣfahānı 240 

Tapub bir dihkede atma cihānı  

     

331 Ḳalub ġurbetde el çekme vaṭandan  

Beyābān içre yād ėyle çemenden   

 

AZ 23, M 18 332 Eger olsan oġul ehl-i tefeṭṭün 241  

Gėdüb ġurbetde salma sen tavaṭṭun  

 

333 Gėce gündüz vaṭandan yād ėdersen 

Hemı ̇̄ şe ney kimi feryād ėdersen  

 

İB 21 Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki insān-ı der-ı ̇̄ n ʿālem-i suflı ̇̄  ġarı ̇̄ b est vaṭan-ı aṣlı ̇̄ -i 

ū ʿālem-i ʿulvı ̇̄ st maḥż be-cihet-i tekmı ̇̄ l-i vucūd nuzūl kerde işāre            

be-ḥadı ̇̄ s̠-i men māte ġarı ̇̄ ben fe-ḳad māte şehı ̇̄ den ve ḥadı ̇̄ s̠-i ḥubbu’l-

vaṭan mine’l-ı ̇̄mān * 242 

334 Belı ̇̄  her kimse olsa āsumānı  

Bilür ġurbet özine bu cihānı 

  

335 Bu bėş gün ʿömre ḳılmaz istiḳāme 243  

Bu yėrde ėylemez ḳaṣd-ı iḳāme 

 
240  330 Gėdüb: Gėdib M / kende: günde İB, M // dihkede: dem ki İB 
241  332 tefeṭṭün: tefennün M // Gėdüb: Gėdib M / salma sen: sen salma İR, ėtme sen İB, olmazsan AZ 
242  * Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki insān-ı der-ı ̇̄ n ʿālem-i suflı ̇̄  ġarı ̇̄ bend ve aṣl-ı vaṭān ʿālem-i ʿulvı ̇̄  est maḥż be-cihet-i 

tekmı ̇̄ l nuzūl kerde end ve işāre be-ḥadı ̇̄ s̠-i men māte ġarı ̇̄ben fe-ḳad māte şehı ̇̄den ve ḥadı ̇̄ s̠-i ḥubbu’l-vaṭan 

mine’l-ı ̇̄mān AZ, İB, İR / men māte ġarı ̇̄ben fe-ḳad māte şehı ̇̄den: Gurbette ölen şehittir. “İbnu Abbâs (r.a.) 

anlatıyor: Resûlullah (a.s.v.) buyurdular ki: ‘Gurbette ölmek şehitliktir’” (Canan, 1995, C. 17, s. 151). / 

ḥubbu’l-vaṭan mine’l-ı ̇̄mān: Vatan sevgisi imandandır. Hadis hafızlarına göre bunun aslı yoktur (Aliyyü’l-

Karî, çev. 2015, s. 126).  
243  335 ḳılmaz: ḳılma İB / istiḳāme: istiḳāmet AZ // ėylemez: ėyleme İB / iḳāme: iḳāmet AZ 



213 

 

 

336 Ġarı ̇̄ bāne gezer peyveste maḥzūn 244  

Vaṭan şevḳinde ḥayrān mis̠l-i Mecnūn 

 

337 Cihānun seyrine hergiz göz açmaz 245 

Birisile dėmez gülmez danışmaz  

 

338 Yumar göz gülşen ü seyr ü semenden  

Dėmez bir kelme söz illā vaṭandan   

 

İR 19   339 Degil nı ̇̄ k ü bed ve dünyāya der-bend   

Olur her ne ḳażādan gelse ḫursend  

 

340 Çeker her laḥẓa min āh-ı pey-ā-pey 

Neyistāndan nėce kim ayrılur ney 246 

 

341 Düşer çün ḫāṭırına yār u yoldaş 

Gelür feryād u efgāna töker yaş 247 

 

342 Ḫayāl ėyler ne ėyler mevsim-i gül 248 

Ḳafes içre ḳanadı baġlı bülbül 

 

 
244  336 Ġarı ̇̄ bāne: Bu dünyāda M / gezer: gezüb İB / maḥzūn: dil-ḫūn İR  
245  337 Cihānun seyrine: Çemen seyrine o M 
246  340 ayrılur: ayrılır M 
247  341 Gelür: Gelir M 
248  342 baġlı: baġlu İB 



214 

 

343 Onun çatmaz eli çün lālezāra  

Ḳafesden gülşene ėyler neẓāre   

 

344 O sāʿat kim ḫalāṣ oldı ḳafesden 249 

Olur semt-i gülistāna hevesden 

 

345 Degil ḳardaş vaṭan Mıṣr u Ḫorāsan 

Vaṭan bir yėrdi olmaz şerḥi āsān 250  

 

AZ 24  346 Vaṭan bir şehrdür fevḳ-i semāvāt 

Ḳanadın baġlayub lı ̇̄ kin ḳuyūdāt 251  

 

347 Bu ġurbet içre cānım olma dil-ḫoş  

Ḳayıt öz şehrive orda yėrün boş 252  

 

348 Telāş ėt aç ḳanadun ėyle pervāz 253  

Gėdüb ol yār u yoldaş içre dem-sāz  

 

349 Senün yėrde nėce dutmış ḳarārun 254 

Olar gögde çekeller intiẓārun  

 

 
249  344 kim: ki İB // Olur: Gėder M 
250  345 yėrdi: yėrde İR 
251  346 şehrdür: şehridür İR // Ḳanadın: Ḳanadun AZ 
252  347 yėrün: yėrin M / yėrün boş: otur ḫoş İB 
253  348 aç: uç İR / ḳanadun: ḳanadın M // Gėdüb: Gėdib M / yoldaş içre: yoldaşunla AZ 
254  349 yėrde: orda İR / dutmış: dutmuş M // gögde: ez-bes İR / çekeller: çekile M / intiẓārun: intiẓārın M 



215 

 

M 19, İB 22  350 Ḳalub burda ḫarāb ėtme özivi 255 

Bu ḳoḫmış cı ̇̄ feye tikme gözivi  

 

351 Ḫalāṣun himmetünden mesʾelet ḳıl 256   

Gėdüb öz şehrün içre salṭanat ḳıl 

 

352 Bu vaṭandur ki olmış ḥubbı ̇̄  ı ̇̄mān 257 

Ne Tebrı ̇̄ z ü ne Ṭuran u ne Kirmān 

 

353 Bu şehrün bilgilen ėy merd-i āgāh 258  

Vezı ̇̄ ri ʿaşḳdur sulṭānı Allāh 

 

354 Bu şehrün kesbini ger ėylesün fikr 259  

Metāʿı Ḥaḳḳdur sermāyesi fikr 

 

355 Dayanma açgilen himmet ḳanadun 260  

Gelüb pervāza taḥṣı ̇̄ l ėt murādun  

 

356 Ḫaber alsan nedür esbāb-ı taḥṣı ̇̄ l  

Dėyüm tā ėtgilen emründe taʿcı ̇̄ l 261  

 
255  350 burda: orda İB // ḳoḫmış: ḳoḫmuş M 
256  351 Ḫalāṣun: Ḫalāṣ AZ / himmetünden: himmetinden İR, M // Gėdüb: Gėdib M / şehrün: şehrin AZ, M 
257  352: —İR, M 
258  353 şehrün: şehrin M / bilgilen: bulgilen M // Vezı ̇̄ ri: Vezı ̇̄ r İR 
259  354 şehrün: şehrin M / ėylesün: ėylesen M // fikr: ẕikr M 
260  355 himmet: furṣat İB / ḳanadun: ḳanadın İR // Gelüb: Gelib M / pervāza: taʿcı ̇̄ le M / murādun: murādın 

İR 
261  356 Dėyüm: Dėyüb M / emründe: emrinde M 



216 

 

 

357 Seni bėş zād ėder bi’llāh kāmil  

Vücūdun olsa bu bėş emre şāmil 262  

 

358 Biri ʿuzlet birisi leyl-i kāʾim  

Daḫı cūʿ vü sükūt u devr-i dāʾim 263  

 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve vedāʿ kerden-i bāzeneş ve rıżāyet-

i ū * 264 

359 Ḫulāṣa tülkinün bı ̇̄ -kes ʿayāli  

Bu ġamlu ġussalardan oldı ḥālı ̇̄  265 

 

360 Muṣı ̇̄ bet āteşine düşdi yandı  

Yėtişdi başına birce dolandı  

 

361 Elinden gāh ayaḳından öperdi 266 

Dalınca gözlerinden su seperdi  

  

AZ 25, M 20, 362 Dėyerdi ėy menim āvāre yārim 

İB 23, İR 20  Amāndur ėy menim bı ̇̄ -çāre yārim 267 

 

 
262  357 Vücūdun: Vücūdın M 
263  358 devr-i dāʾim: levm-i lāʾim M 
264 * Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve vedāʿ kerden-i bāzeneş ve rıżāmendı ̇̄  ez-ū AZ, İB, Der-rucūʿ be-

ḥikāyet-i rūbāh bāzneş ve rıżāmendı ̇̄ -i ū İR 
265  359 ġamlu: ġamlı M / ġussalardan: ḳıṣṣalardan AZ 
266  361 ayaḳından: ayaḳındı M 
267  362 ėy menim: gėtme ėy AZ 



217 

 

363 Viṣāl eyyāmı tek ḳaçma amāndur  

Şeb-i hicrān kimi birce dayandur 

     

364 Firāḳun derdine bi’llāh dözmem 

Özümden el üzüb senden el üzmem 268  

 

365 Gözüm nūrı meni salma firāḳa 269 

Amāndur gėtme sen gözün ḳaraḳa 

 

366 Cihānda birbirinden doymaduḳ biz 270 

Doyunca yasduḳa baş ḳoymaduḳ biz 

 

367 Kemān tek ḳāmetim ġamdan ḫam ėtme  

Naṣı ̇̄ bimi menim derd u ġam ėtme  

 

368 Sürünnem ṭıfl tek gellem dalunca 271 

El üzmem dāmenünden tā ölünce  

 

369 İki gözyaşı azdur isterem kāş  

Bulut kimi hamı yėrden tökem yaş 272  

 

 
268  364 bi’llāh: bi’llāhi İR, M // Özümden: Özimden M 
269  365 Gözüm: Gözim İB 
270  366 birbirinden: birbirine İR 
271  368 dalunca: dalınca İR // üzmem: üzdüm M / ölünce: ölince İR 
272  369 Bulut: Bulud İB, Buluṭ M / yėrden: gözden İB 



218 

 

370 Tükendi ṭāḳatım gel dut elimden 273 

Ḫaber-dār olgilen derd-i dilimden  

 

371 Ürek od dutdı ėy ümı ̇̄ dgāhım 274 

İnanmursan nedür bu dūd-ı āhım  

 

372 Güẕārun çün düşer her reh-güẕerden 275  

Sene çoḫ ḳorḫaram men bed-naẓardan  

 

373 Mene çoḫ ėyleyübsen yaḫşı erlik 

Dayan altunda yanduram üzerlik 276 

 

AZ 26  374 Sipendāsā odım ḳalḫub yėrinden  

Üzerlik od alub gėtdi yėrinden 277 

 

375 Üzerlik yandırub göz göz ėderdi 278 

Töküb gözyaşını her dem dėyerdi  

 

376 Üzerlik yan üzerliksen hevāsan 

Hezārān derde dermānsan devāsan  

 

 
273  370 dut: tut M 
274  371 Ürek: Yürek M // dūd-ı āhım: derd ü āhım İB 
275  372 düşer: düşir M / reh-güẕerden: reh-güẕārdan İB // Sene: Señe İB 
276  373 yanduram: yandıram İB, yandırım M 
277  374 od: o M / alub: dutub İB / yėrinden: birinden M  
278  375 yandırub: yandurub AZ 



219 

 

377 Üzerlik yan tütün vėr ḳan ḳovuşsun 279  

Ḳada ondan belā bundan sovuşsun  

 

Der-cevāb dāden-i rūbāh be-zeneş 

378 Yanub tülki ʿayālinün sözinden  

Salub ḳol boynına öpdi yüzinden  

 

İB 24   379 Dėdi aġlar gözün ḳurbānı gelme 

O dı ̇̄ dārun belā gerdānı gelme  

 

İR 21   380 Sene bi’llāh yaraşur olsam ʿāşıḳ 280 

Bu nevʿiyle ki sende var yaraşıḳ  

 

381 Degil ḳaddün mis̠āl-i serv ü şimşād 

Gören zülfivi sünbül ėylemez yād 281 

 

382 Hanı şimşādda bu ḥüsn ü reftār 282 

Hanı sünbülde yüz min dil giriftār 

 

383 Yüzün tek ger dėsem gül derdi gülçı ̇̄ n 283  

  O çı ̇̄ n çı ̇̄ n zülfe and olsun degil çı ̇̄ n  

 

 
279  377 ḳovuşsun: ḳalḳuşsun İB, İR // ondan: bundan AZ, İB / sovuşsun: savuşsun M 
280  380 Sene: Señe İB // yaraşıḳ: yaraşuḳ İB 
281  381 Gören: Gözin İR 
282  382: —İR / şimşādda: şimşādide İB // 382 b: Yüzün tek gül özün tek yār-ı dil-dār M 
283  383: —İR, M / Yüzün: Yüzin İB 



220 

 

M 21   384 Ėden ol ḳadd-ı mevzūna temāşā 284  

Daḫı serve baḫar kellā vü ḥāşā  

  

385 Gözün oḫşatmaram nergis gözine 285  

Ki nergis bėle göz görmüb özine  

 

386 Bu sözde şāhidimdür Ḥayy-ı ẕü’l-men 286  

Ki yėrden göge senden rāżı ̇̄ yam men  

 

387 Perişān zülflerivi al el üste  

Duʿā ėyle mene ėy pür-şikeste 287 

 

388 Meni bėş gün kėçüb bı ̇̄ -gāne dutma 

Duʿādan men perı ̇̄ şānı unutma  

 

389 Uşaḳlar şıltaḳ ėtse çoḫ dėginme 288  

Acıḳlanma gözün ḳurbānı dinme  

 

AZ 27  390 Hemı ̇̄ şe merḥamet ḳıl ol perestār  

Yaman günlerde yār ol yār-ı ġam-ḫᵛār 289  

  

 
284  384 kellā vü ḥāşā: Hiçbir vakit, katiyen. 
285  385 görmüb: görmeyüb AZ 
286  386 şāhidimdür: şāhidimdü AZ 
287  387 pür-şikeste: dil-şikeste İB 
288  389 dėginme: dayanma İB 
289  390 Yaman: Hemān AZ / yār-ı ġam-ḫᵛār: yār u ġam-ḫᵛār AZ 



221 

 

391 Ḫuṣūṣen burnı fırtıḳlı bebemden  

Ki artuḳ isterem onı dedemden  

 

392 Bu oġlan çün menimdür son bėşigim 290 

Odur çün māl u mülkim ėv işıgım 

 

393 Gerekdür düşmeye dürmek elinden 291 

Gerekdür çıḫmaya acam dilinden  

 

394 Dedem ḳurbān ḫuduk çekme amāndur 292  

Ḳalub yalḳuz ḫuduk çekmek yamandur 

 

395 Seni Allāha and vėrrem ḳayıt gėt  

Mene bu gėtmegi ölmek ḫayāl ėt 

 

396 Menim devrimde hı ̇̄ ç gün görmedün sen 293  

Ėvimde birce devrān sürmedün sen     

 

397 Ḳalurdun ac getürmezdün özime 294 

Söyerdüm her ne ḳalmazdun sözime 

 

 
290  392 çün: çoḫ M / bėşigim: bėşigüm AZ // işıgım: işıgum AZ 
291  393 dürmek: dürmec AZ, İB, dürtmek M // dilinden: dilünden İR 
292  394 AZ’de 405. beyitten sonra gelir. 
293  396 görmedün: görmedin M // sürmedün: sürmedin M 
294  397 Ḳalurdun: Ḳalırdın M / getürmezdün: getirmezdün M // Söyerdüm: Söyerdim İB, M 



222 

 

İB 25   398 Ki miḥnet çekmisen balduz elinden 295 

Dözerdün birce çıḫmazdı dilinden  

 

399 Atamdan hem anamdan çoḫ söyüldün 296  

Söyülmek sehldür artuḳ döyüldün  

 

400 Ḳara günler görüb hı ̇̄ ç ḳaçmadun sen 297 

Ėşikde ʿaybımızı açmadun sen  

 

401 Ḳolun kösöv ėdüb saçun süpürge 298  

Yıġardun burdan ordan dirge dirge  

 

402 Ḳalurdun nėçe gün çıplaḳ bürehne 299  

Ele düşmezdi ne tāze ne köhne  

 

403 Ėdende şāmun artuḳ hı ̇̄ ç yėmezdün 300 

Ḳalub ac kimseye derdün dėmezdün 

 

     

 
295  398 Ki: Ne M / çekmisen: çeküb İR / balduz: baldız M // çıḫmazdı: çıḫmazdun İB / dilinden: dilünden 

AZ, İR 
296  399 söyüldün: sövüldün AZ, İB, söyildün M // Söyülmek: Sövülmek AZ, İB, Sögülmek M / artuḳ: artıḳ 

M / döyüldün: dögüldün M  
297  400 ḳaçmadun: ḳaçmadın M // açmadun: açmadın M 
298  401 kösöv: ki su M / ėdüb: ėdib M / saçun: saçın M // Yıġardun: Yıḳardun AZ, İB, Yıġardın M 
299  402 Ḳalurdun: Ḳalırdın M / nėçe: nėce M 
300  403 Ėdende: Olanda İB / artuḳ: azluḳ AZ, artıḳ M / yėmezdün: yėmezdin M // Ḳalub: Ḳalıb M  

/ kimseye: bir kese İR, hı ̇̄ ç-kese M / derdün: derdin M / dėmezdün: dėmezdin M   



223 

 

404 Soruşurdı anan ki ḥāletünden 301 

Dėyerdi vėr ḫaber keyfiyyetünden 

 

İR 22   405 Ḳızım gizeltme derdün ėyle ibrāz 302 

Dėyerdün sen damaġım sāz kėfim sāz  

 

M 22   406 Bi-ḥamdi’llāh yėrim ḫoşdur günim ḫoş 303 

Yėdüḳ yaġlı pilov indi yėrün boş 

 

AZ 28  407 Baġışlansun nenün maḥşer güninde 304  

Dėdün cennetde yatsun süd gölinde 

 

408 Elime pul eger ġurbetde sallam 305 

  Sene bir yolbayol çit dizlik allam  

 

409 Getürrem ölmesem ḳalsam eger saḳ 306 

Sene göz muncuḳundan bir boyun baḳ  

 

410 Zi-bes duymazdı ol zı ̇̄ bā gözelden 307 

Tesellı ̇̄ sin alurdı bu ġazelden 

 
301  404 ki: çün M / ḥāletünden: ḥāletinden M // keyfiyyetünden: keyfiyyetinden M 
302  405 sāz: çāḳ AZ 
303  406 Yėdüḳ: Yėdim M, Yėdün İR / günim: günüm İR // yaġlı: yaġlu İB / indi: imdi İB, İR 
304  407 Baġışlansun: Baġışlansın M // Dėdün: Deden M / yatsun: yatsın M / süd: süt AZ / gölinde: gölünde 

M 
305  408: —İR, M // Sene: Señe İB 
306  409 Getürrem: Getirrem M // 409 b: Sene bir yolbayol çit dizlik allam İR, M / göz: bir İB /  

muncuḳundan: muncuḳdan İB 
307  410 AZ’de 414. beyitten sonra gelir. // Tesellı ̇̄ sin: Tesellı ̇̄ sini İB / alurdı: aldı İB, alırdı M  



224 

 

 

Ġazel 

411 Tökersen ḳanımı cānā amānsız 308 

Elün saḫla Ḫudā-rā vėrme ḳansız 

 

412 Kemān ḳaddim degil bilmem yanunda 309 

Taʿaccübdür atarsan oḫ kemānsız  

 

413 Gözimün yaşı yoḫ tā yoḫdur āhım 310 

Bizim yėrde yaġış yaġmaz dumansız 

 

414 Tamāmen gögleri yandurdı āhım 311  

Yėri āḫirde ḳoydum āsumānsız 

 

415 Ölende birce gül başımun üste 312 

Meni ḳoyma ölem cānā ı ̇̄mānsız 

 

416 Sene bir yėrli vėrrem elli tuman 313 

Menimle bir gėce yatsun tumansız 

 

     

 
308  411 cānā: cānān AZ // Elün: Elin M 
309  412 b AZ’de 413 b ile devam eder. / yanunda: yanında M 
310  413 AZ’de 420. beyitten sonra gelir. / yoḫdur: yoḫdır M 
311  414 yandurdı: doldırdı M 
312  415: —İB // ölem: ölüm M 
313  416: —İB / yėrli: pulı İR / vėrrem: vėrdüm İR // yatsun: yatsan M 



225 

 

417 Salub ḥācını ʿaşḳun deşte ḫānım 314  

Olur it kimi çölde ḫān-nümāsız  

 

İB 26    Cevāb * 315 

418 ʿAyāli tökdi gözden eşk-i alı 

Cevābında dėdi bu ḫoş maḳālı 

 

419 O ḫūnlu çeşm ḫūn-efşān içinde 316  

Elifdür kim yazılmış ḳan içinde  

 

420 Yüzün tek hı ̇̄ ç çemende gül tapulmaz 317 

Boyun tek serv yoḫ bostān içinde 

 

421 Lebün şekerdü ya ḳand-ı mükerrer 318  

Veyā ḥelvādu dester-ḫᵛān içinde  

 

AZ 29  422 Gözünde ḳanlu yaş dāʾim revāndur 319 

Ne çoḫ mercān olur ʿummān içinde 

 

423 Büküldi ḳāmetim ėy ḳadd-i mevzūn    

Biʿaynih cı ̇̄m tek hicrān içinde  

 
314  417: —İB / ʿaşḳun: ʿaşḳın M / ʿaşḳun deşte: ʿaşḳ-deşte AZ / ḫānım: cānım AZ // çölde: çöllerde M   
315  * Cevāb-ı zen be-rūbāh M 
316  419 ḫūnlu: ḫūnlı M 
317  420 hı ̇̄ ç: gül İB / gül: hı ̇̄ ç İB / tapulmaz: tapılmaz M 
318  421 şekerdü: şekerdi M / mükerrer: muʿaṭṭar İB // ḥelvādu: ḥelvādı M / dester-ḫᵛān: setr-i ḫᵛān İB / ḫᵛān: 

ḫān AZ, İR, M 
319  422 Gözünde: Gözimden M / ḳanlu: ḳanlı M 



226 

 

 

424 Gėdürsen ġam basur şehri ser-ā-ser 320 

Sėvünmez kimse ḳabristān içinde 

 

425 Çıḫub gėtdün özün çekdün kenāra 321 

Meni ḳoydun ġam u efġān içinde  

 

426 Kenı ̇̄ zün ārzūsı var nolaydı  

Yatayduḳ yėrde bir yorḳan içinde 322 

  

M 23, İR 23   Der-taʿrı ̇̄ f-i zenān-ı bā-vefā der-ı ̇̄ n ki bāyed be-ḫilāf-ı rıżā-yı ānhā 

    ḥareket ne-kerd * 323 

427 Belı ̇̄  çoḫ yaḫşıdur dünyāda ʿavrat 

Yėter ġam günlerinde dāda ʿavrat 324  

 

428 Gėce vaḳti sene hem-ḫᵛābe yoldaş 325 

Günüzler iş gören ḥāletde ḳardaş  

 

429 Tapar revnaḳ onunla ėv işıgun 326  

Çeker nöker kimi dāʾim kėşigün  

 

 
320  424 Gėdürsen: Gėdirsen M / basur: basır M // Sėvünmez: Sürünmez İR, Sėvinmez M 
321  425 Çıḫub: Çıḫıb M / gėtdün: gėtdin M / çekdün: çekdin M 
322  426 Yatayduḳ: Yataydun İB / yėrde: birde M / bir: bu İB, biz İR 
323  * Der-taʿrı ̇̄ f-i zenān-ı bā-vefā der-ı ̇̄ n ki bāyed ḫilāf-ı rıżā-yı ānhā ḥareket ne-kerd AZ, İB, İR 
324  427 günlerinde: günleründe AZ, İR 
325  428 sene: señe İB 
326  429 revnaḳ onunla: onıla revnaḳ M / onunla: onıla İB, M / işıgun: işıgın M // kėşigün: kėşigin M 



227 

 

430 Baḫur ʿavrat eline ḳab ḳacaḳun 327 

Onunla istidür tandır ocaḳun  

 

431 Çıḫardur başa her ne iş mişün var 328 

Düzeldür her ne lāzım pişmişün var 

     

432 Vefālı ʿavratun hı ̇̄ ç ḳıymeti yoḫ 329 

Vefāsız olsa batsun gözine oḫ  

 

433 Vefālı ʿavratı bas öp gözinden 330 

Sene her ne dėse çıhma sözinden 

 

İB 27   434 Vefālı ʿavrata ḳılma ḫıyānet   

Elünden her ne gelse ḳıl iʿānet 331  

 

435 ʿAyāline eger er ḫāʾin olsun  

Nėce ʿavrat ere arḫayın olsun  

 

436 Gėce vaḳtinde cān kimi ḳucaḳla 332 

Susuz ac saḫla ammā yaḫşı saḫla 

 

 
327  430 Baḫur: Baḫub AZ, Baḫar M / ḳacaḳun: ḳacuḳun İR, ḳacaḳın M // Onunla: Onıla M / istidür: issidür 

İR / ocaḳun: ocaḳın M   
328  431 Çıḫardur: Çıḫardır M // Düzeldür: Düzeldir M 
329  432 ʿavratun: ʿavratın İR, M // batsun: batsın M 
330  433: —İR, M / ʿavratı: ʿavratın AZ // Sene: Señe İB / sözinden: sözünden İB   
331  434 Elünden: Elinden M 
332  436 kimi: tek sen M 



228 

 

437 Oṭaḳ ḫalvet olanda çek ḳucaḳa  

Ḳabaḳca öp dalınca bas bucaḳa 333 

     

AZ 30 Der-ḥikāyet-i ān merd-i faḳı ̇̄ r ki dū zen dāşet be-ḥikmet-i ʿilmiyye-

i kār-sāzı ̇̄  ne-mūd * 334 

438 Birisi varidi iki ʿayāli 335 

Özi yoḫsul yoḫıdı mülk ü mālı 

 

439 Biri ʿavratlarun çoḫ oldı nā-ḫoş 336 

Biri çıplaḳ ḳalub bı ̇̄ -çāre el boş 

 

440 Biri nā-ḫoş ġıḍāsı yoḫ devāsı 

Ḳalub ʿuryān birisi yoḫ libāsı 337 

 

441 Musallaṭ oldılar ol bı ̇̄ -nevāya 

Her ikisi gelüb dād u her aya 338  

 

442 Dėdi nā-ḫoş ki derdim oldı bedter 

Bu derde bir ḥekı ̇̄m-i ḥāẕıḳ ister  

 

 
333  437 bucaḳa: ḳabaḳa İR 
334  * Der-ḥikāyet-i ān merd-i faḳı ̇̄ r ki dū zen dāşet yekı ̇̄  ʿuryān mānde be-ḥikmet-i ʿilmiyye-i kār-sāzı ̇̄  ne-

mūd ve’s-selām AZ, Der-ḥikāyet-i ān merd-i faḳı ̇̄ r ki dū zende est yekı ̇̄  ʿuryān mānde be-ḥikmet-i ʿilmiyye-

i kār-sāzı ̇̄  ne-mūde İB, Der-ḥikāyet-i ān merd-i faḳı ̇̄ r ki dū zen dāşet yekı ̇̄  merı ̇̄ ż şod ve yekı ̇̄  ʿuryān māned 

be-ḥikmet-i ʿamelı ̇̄ yye-i kār-rā durust kerd M 
335  438 Birisi varidi: Varidi birisi M / varidi: vardı AZ 
336  439 ʿavratlarun: ʿavratların M / oldı nā-ḫoş: nā-ḫoş oldı İR // ḳalub: ḳalıb M / el boş: eli boş M 
337  440 Ḳalub: Ḳalıb M 
338  441 gelüb: gelib M / dād u her aya: derd u nevāya İR 



229 

 

443 Günim günden beterdür kāş öleydüm 339  

Ölenden bir ṣora aḥvālün bileydüm  

 

444 Meni hı ̇̄ ç salmasan hergiz ḫayāle 340 

Ḳoḫur āḫar su çoḫ ḳalsa çalada  

 

445 Otuz ildür ki zaḥmet çekmişem men 341 

Yėyüb ḫūn-ābeler ėv tikmişem men  

 

446 Meni ez-bes dökübsen sanı ėtmiş 342  

Sümüklerim tamāmen egri bitmiş  

 

M 24, İR 24  447 Bu zaḥmet indi degmez bėş ḳırana 343  

Getürürsen mene elli bahāne 

 

448 Dėdi çıplaḳ mene fikr ėyle paltar  

Meni bu ġuṣṣadan elbette ḳurtar 

 

449 Bėle maʿlūm olur menden duyubsan  

Ḳurumsaḳ börkini başa ḳoyubsan  

 

 
339  443 Günim: Günüm İB, M / beterdür: bedterdür İB / öleydüm: öleydim İB, İR, M // aḥvālün: ḥālin M / 

bileydüm: bileydim İR, M 
340  444 hergiz ḫayāle: elbette yāra AZ // Ḳoḫur: Ḳoḫar AZ / çalada: cūlada M 
341  445 ildür: ildir M 
342  446 sanı: sayı M 
343  447 indi: imdi İB, İR // Getürürsen: Getirirsen M 



230 

 

450 Mene hı ̇̄ ç ḳoymasan bir it maḥalli 344  

Ezel günden meni dutdun bir elli 

 

İB 28   451 Dėyende paltar al başun atarsan 345 

Pulun vardur velı ̇̄ kin dal çatarsan 

 

452 Ne bėle şāḫlanursan öz özive 

Adun kişi ḳoyubsan kül gözive 346 

 

453 Ḳalum men lüt ki baḫsun dost düşmen 347  

Başıva yanḳılıc ḳoy börkivi sen  

 

AZ 31  454 Utanmazsan görersen bu işi sen 348 

Tökülsün saḳḳalun sen de kişisen 

 

455 Gėce kėçsün seḥer ʿazm-i sefer ḳıl 

Bize bu zaḥmeti tı ̇̄ z muḫtaṣar ḳıl  

 

456 Kişi bu işlere ḳaldı muʿaṭṭal  

Baḫub gördi üzüldi çāreden el  

     

 
344  450 ḳoymasan: ḳoymaran AZ // günden: günde İB, gündi M / dutdun: tutdun M 
345  451 başun: başın M // dal: el M 
346  452 gözive: yüzive AZ 
347  453 men lüt: lüt men M / dost düşmen: dost u düşmen // börkivi: börküni İB 
348  454 Utanmazsan: Utanmursan AZ / görersen: görürsen AZ / bu: bir İR, M 



231 

 

457 Ġamından gözyaşı hür hür aḫardı 

Dėmezdi birce söz māt māt baḫardı 349  

 

458 Görüb pul yoḫdu āyā paltar alsun 350 

Ḳalub ḥayrān ne daş başına salsun 

 

459 Dėdi ger istesem bu işde çāre 

Bu ʿavratlardan ollam yüzi ḳara  

 

460 Ḫayāline yėtişdi bir bahāne 

O fikre çaldı ṭabl-ı şādiyāne  

 

461 Gėce gelcek alub cānın dişine  

Yėtişdi her ikisinün işine  

 

462 Sözi vāżıḥ dėyüm yoḫsul ḳudurdı 351 

Yėrüz boş her ikisinde ḳayırdı 

 

463 Merı ̇̄ ża ėyledi berāt imāle  

İcābet ḳıldı tabʿı geldi ḥāle 352  

 

     

 
349  457 söz māt: söz möz M 
350  458 yoḫdu āyā: yoḫ ki dursun İB / āyā: —İR  
351  462 Sözi: Sözüm İB // Yėrüz: Ḳarın M / ḳayırdı: doyurdı M 
352  463 ḳıldı tabʿı: tabʿı ḳıldı AZ 



232 

 

464 Raʾā min-ḥāliha farṭu’l-ḥarāre  

Onı tiritdi çün döndi ḫıyāra 353  

     

465 Yėtüb çıplaḳ ürek meylince kāma 354  

Gėyüb şāḫ-ı güzı ̇̄ ni zı ̇̄ r-i cāme 

 

466 Gėyindirdi birine yaḫşı ḫilʿat 

Şifā vėrdi birine tapdı ṣıḥḥat 

 

467 Seḥer olcaḳ kişi durdı ayaḳa 

Alub çaruḳını ḳoydı ḳabaḳa 355 

 

468 Dėdi ʿavratları āyā ḫayālün 356 

Nedür ḳurbān sene iki ʿayālün 

 

M 25, İB 29  469 Dėdi fikrim budur şehre gėdim men 357  

Sizün fermāyişi mecrā ėdim men  

 

470 Dėdi nā-ḫoş aḳacān ḳorḫma menden 358  

Kėfim yaḫşıdı bugün gündekinden  

 

 
353  464 a: Aşırı sıcaktan onun hâline bir bak! // tiritdi: tiriltdi M 
354  465: —İR / kāma: ḥālle M // zı ̇̄ r-i cāme: lā-maḥāle M 
355  467 ḳoydı: ḳoydun İR 
356  468 ʿavratları: ʿavratlara İR, ʿavratlar M / āyā: āyā kim M // sene: señe İB 
357  469 gėdim: gėdüm AZ, gėdem M // ėdim: ėdüm AZ, ėdem M  
358  470 gündekinden: ger o günden M 



233 

 

AZ 32, İR 25 471 Ḳabūl ėyle sözimi çekme zaḥmet 

Bu gėce yuḫladum çoḫ yaḫşı rāḥat 359  

 

472 Dėdi çıplaḳ belı ̇̄  gėtme nükūl ėt  

Gelin bacımın ʿarżını ḳabūl ėt 360 

 

473 Kāsiblüḳdür ne olur göz yumaram 361  

Bunı ona onı buna yamaram  

 

474 Libāsım köhnedür cānun saḳ olsun 

ʿAyālün nolı bėş gün çıplaḳ olsun 

 

475 Kişi şād oldı gördi ḥāletini  

Muḫāṭab ḳıldı fevren āletini 362  

 

476 Sene ḳurbān işünde sāz olubsan 363 

Ḥakı ̇̄m-i muʿteber bezzāz olubsan  

 

477 Üzün aḳ olsun ėtdün üzimi aḳ 364   

Olub menden rıżā nā-sāz u çıplaḳ 

 

 
359  471 sözimi: sözümi İB // yuḫladum: yuḫladım M 
360  472 bacımın: bacımun İB 
361  473 ne olur: nolurı İB, ne onı İR 
362  475 āletini: ʿavratını İB 
363  476 Sene: Señe İB 
364  477 Üzün: Üzin M  



234 

 

478 Hanı bir sen kimi tı ̇̄ z iş düzelden 365 

Ki ḳıldun düz iki işimi elden 

 

479 Yüz altun ḳoymadum men māye indi 366  

Dirildi nā-ḫoşım çıplaḳ gėyindi  

  

Der-naṣı ̇̄ ḥat-ı birāderān-ı ṣafā der-ı ̇̄ n ki bāyed iḫtiyār dū zen u 

ziyāde ne-numāyend ki bi’l-āḫire der-eks̠er-i emzice çūnān ki mı ̇̄  

bı ̇̄ nem āşikār-ı muncer maʿṣiyet est ve işāre be-ḥadı ̇̄ s̠-i Rabbi ṭāʿa 

muncer ilā el-maʿṣiyetihi * 367  

480 İki ʿavrat sözi çün oldı meẕkūr 368 

Dėyüm bir söz hemı ̇̄ şe ėyle manẓūr  

 

481 Sene bir söz dėyüm dillenme ḳardaş 369 

ʿAyālün üstine ėvlenme ḳardaş 

 

482 Nėçün ki görmedim men ėy vefā-dār 370 

İki ʿavratlı olsun merd-i dı ̇̄ n-dār 

 

 
365  478 düzelden: düzeldün M // elden: birden M 
366  479 altun: altın M / ḳoymadum: ḳoymadım M, ḳoymaram AZ / men māye: māye men AZ, İR  

/ indi: imdi İB, İR 
367  * Der-naṣı ̇̄ ḥat-ı birāderān-ı ṣafā der-ı ̇̄ n ki bāyed iḫtiyār dū zen u ziyāde ne-numāyend ki bi’l-āḫire der-

eks̠er-i emzice çūnān ki mı ̇̄  bı ̇̄ nem āşikār-ı muncer maʿṣiyet est ve işāre be-ḥadı ̇̄ s̠-i Rabbi ṭāʿatuhu el-cezāʾı ̇̄  

ilā el-maʿṣiyetihi İB, Der-ı ̇̄ n ki iḫvānu’ṣ-ṣafā bāyed ziyāde ez-yek zen iḫtiyār ne-numāyend ziyāde ez-yek 

zen bi’l-āḫire der-eks̠er-i emr-i muncer be-iftiżāḥ ve muṣı ̇̄ b ḫᵛāhed keşı ̇̄ d be-ḥadı ̇̄ s̠-i Rabbi ṭāʿa inḥar ilā el-

maʿṣiyetihi M / Rabbi ṭāʿa muncer ilā el-maʿṣiyetihi: Nice itaatler vardır ki, sahibini günaha götürür. “İbn 

Ömer (r.a.)’den rivayete göre Rasûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: ‘Kendisine isyan emrolunmadıkça hoşlansa 

da hoşlanmasa da her konuda idareciyi dinlemek ve itaat etmek her Müslümana farzdır. Eğer kendisine 

isyan emredilirse itaat etme ve dinlemek mecburiyeti yoktur’” (Parlıyan, 2004, C. 2, s. 104). 
368  480 İki: Yekı ̇̄  M   
369  481 Sene: Señe İB 
370  482 men: —İR // ʿavratlı: ʿavratlu İB / dı ̇̄ n-dār: bı ̇̄ dār İB 



235 

 

483 ʿAvām olsa ḫuṣūṣen vā muṣı ̇̄ bet  

Yaḳı ̇̄ n ḳalmaz elinde dı ̇̄ n ü millet 371  

 

484 Vırar tapdar söyer ol mācerāda 372 

Çeker āḫirde emri irtidāda  

 

AZ 33, İB 30 485 İşünde hı ̇̄ ç birinün cānı yanmaz 

Eli düz hı ̇̄ ç biri ėvde dolanmaz 

 

486 İki ʿavrat biri er üç ṭarafdan 

Ḫilāf-ı şerʿ olur her nā-ḫalefden 373  

 

M 26   487 Hevā-yı nefse uyma ḳılma ıṣrār 374 

Dėme her ʿavratun bir leẕẕeti var 

 

488 Ḫilāf olsa eger Perverdigāra 375  

Ne leẕẕetdür ki dönsün zehr-i māra 

 

489 Egerçi sünnet-i ḫayrü’l-verādur 376  

Ḫilāf-ı şerʿe çekse nā-revādur  

 

 
371  483 elinde: elünde İB / millet: ġayret M 
372  484 Vırar: Urar İB / tapdar söyer: tapdar döyer İB / ol: her AZ, İB 
373  486 her: üç AZ, İB 
374  487 uyma: olma AZ // ʿavratun: ʿavratın AZ 
375  488 ve 489 İR’de yer değiştirmiştir. / Ḫilāf: Ḫilāfı AZ 
376  489 sünnet: şerʿat İB // nā-revādur: āh u vādur İB 



236 

 

İR 26   490 Hemı ̇̄ n bu maṭlaba ėy ẕü’l-menāʿa  

Müʾeyyeddür ḥadı ̇̄ s̠-i Rabbi ṭāʿa  

     

491 Adın sünnet ḳoyub ḳılma tekāpū  

Tökülsün sünnetün sünnet degil bu  

 

492 Biri vardur besündür duldı ya ḳız 377 

Yapuşdurma daḫı sah başa saḳız 

 

493 Aġır ger olsa teklı ̇̄ f-i İlāhı ̇̄  378 

Olur āḫir nişān rūy-ı siyāhı ̇̄  

 

494 Birinün ʿuhdesinden gelmek olmur 

Onun sāzın düzeltmek bilmek olmur 379 

 

495 Ḫuṣūṣen bir ona bėş söz dėyende 

Gelüb ġayẓ üstine ceng ėyleyende  

 

496 Dėyersen ʿaḳl u dānişden biridür  

Selı ̇̄m ḫānun ḳızı nāzlu perı ̇̄ dür 380 

 

     

 
377  492 duldı: dul u AZ, dul İB, M // Yapuşdurma: Yapuşdırma İB / sah: saḥ İB 
378  493 Aġır: Aḳur AZ 
379  494 düzeltmek: düzetmek İB, İR 
380  496 ḳızı: küçi AZ, İB, gözi İR 



237 

 

497 İki üç ʿavrat olsa ėy muʿaẓẓam    

Gėder dünyā vü ʿuḳbā hem müsellem 381  

 

498 Bu cür eşḫāṣlar fāsıḳdı fāsıḳ 382  

Taʿavvuẕ Ḫāliḳı ̇̄  min-şerr-i ġāsiḳ  

 

499 ʿAyālün beddi cānım daşını at 383  

Gėdüb bir tāzesin al olma bed-ẕāt  

 

500 Güni alsan günün ḳara ėdersen 384 

Özün her işden āvāre ėdersen 

 

501 Ne yaḫşı söz dėdi ol adı Gülzār 

Müselmānlar günüm yoḫdur günüm var 

 

AZ 34  502 Birin dutsan biri sallar dodaḳın 385 

Küdūretden töker ḳaşın ḳabaḳın  

 

503 Birine ėyleyen ḥāletde göz ḳaş 386 

Durar ḳahḳa çalar biri töker yaş 

 

 
381  497 ʿuḳbā hem: hem ʿuḳbā AZ 
382  498 fāsıḳdı: fāsıḳdu AZ, İR // Ḫāliḳı ̇̄ : be-Ḫāliḳı ̇̄  AZ, İR, Taʿavvuẕu’l-Ḫāliḳ İB / min-şerr-i ġāsiḳ(ın): 

“gecenin kötülüğünden” (Kur’an-ı Kerim, Felâk 113:3).    
383  499 beddi: beddü AZ, pisdi M 
384  500 alsan: alsun AZ, İR // Özün: Özin M 
385  502 dodaḳın: dodaġın M // ḳaşın: ḳaş İR 
386  503 ḥāletde: ḥālinde İR 



238 

 

İB 31   504 İkidür çün gözün iki göze baḫ 

Cehālet ėyleme cānım söze baḫ 

 

Der-ḥikāyet-i munāsib * 387 

505 Yėtişdi ḫāṭırıma bir ḥikāyet 388 

Ḫoşım geldi sene ėylüm rivāyet 

  

506 Biri bir gün bu sözlerden oḫurdı 389 

O yėrde birce ʿavrat iş toḫurdı 

 

507 Hemān sāʿat salub elden işini 

Ḳayıtdı sesleyüb mollā kişini 390  

   

M 27   508 Sen Allāh kim dėyübdür bu kitābı 391 

Ki bėle söz dėyübdür Mollā Ḥācı 

 

509 Ne ḫoş sözler dėyüb ʿaḳlımı aldı 392 

Bu söz yaġ kimi cānıma yayıldı 

 

510 Gelür gül ʿıṭrı bu sözden hüveydā 393  

Bu söz ḳıldı meni meftūn u şeydā 

 
387  * Ḥikāyet-i munāsib İB 
388  505 sene: señe İB 
389  506 sözlerden: sözleri İR 
390  507 Ḳayıtdı: Ḳayıdub M 
391  508 kitābı: kelāmı AZ, İB // dėyübdür: dėmeyübdür M / Ḥācı: Cāmı ̇̄  AZ, İB, bābı M 
392  509 yaġ kimi cānıma: cānıma yaġ kimi AZ / yayıldı: yaḳ oldı İB, daġıldı M 
393  510 Gelür: Olur İB, M 



239 

 

     

511 Dėdi mollā bunı Mı ̇̄ rzā buyurmış 394 

Bu ḥükm üstinde muḥkem saḫt durmış   

 

İR 27   512 Dėdi beh beh ʿaceb aġzı var olsun  

İki dünyā ona Ḫāliḳ yār olsun 

 

513 Belādan saḫlasun Allāh belāsın 395 

Revā ḳılsun onun hem müddeʿāsın  

 

514 Güni günden ili ilden ḫoş olsun 

Ėvi dāʾim görüm devletle dolsun 396 

 

515 Peyember ḫalçası üste oturmış 397  

Çeküb zaḥmet özin ḥadde yaturmış 

 

516 Oḫuyubdur kişi Allāh kelāmı 

Sözi ḥaḳdur odur bu ḫalḳ imāmı 398 

 

517 Onun fermāyişi doġrıdur el-ḥaḳ  

Yaḳı ̇̄ n yoḫdur bu sözde şekk-i muṭlaḳ  

 
394  511 buyurmış: buyursan İB, buyurmuş M // durmış: dursan İB, durmuş M 
395  513 Revā ḳılsun onun hem: Ki vėrsün Allāh onun İB / onun hem: erenler AZ 
396  514 Ėvi: Ėvin M, Onı İB / dolsun: doysun AZ / devletle dolsun: devletlü olsun İB 
397  515 Peyember: Peyenber AZ, İR / oturmış: oturmuş İB, M // zaḥmet: ẕillet İB / yaturmış: yaturmuş İB, 

M, buyurmuş İR 
398  516 odur bu ḫalḳ: odur ḫalḳun M 



240 

 

 

AZ 35  518 Sözi şı ̇̄ rı ̇̄ n dėyersen bes şekerdür 

Odur her yėrde adlu muʿteberdür 399  

 

519 Onun mollālara degsün ḳadası  

Hamı mollālar olsunlar fedāsı  

 

520 Gerek bir daş kere on bėş yumurta 

Aparam ḫidmetine men gün orta  

 

521 O ʿavrat çün tamām ėtdi sözini  

Danışmaḳlıḳda vėrdi her özini 400  

 

İB 32    Der-ḥikāyet-i dervı ̇̄ ş 

522 Ḳażā-rā bir nefer dervı ̇̄ ş-i māhir 

O sāʿatde o yėrde oldı ḥāżır 401 

 

523 Nėce dervı ̇̄ ş dervı ̇̄ ş-i müheẕẕib  

Olan ādāb-ı ʿaşḳile müʾeddib  

 

524 Açuḳ başına ḳoymış faḳrdan tāc 402 

Selāṭı ̇̄ n-i ṭarı ̇̄ ḳatden alub bāc  

 
399  518 adlu: adlı İR 
400  521 vėrdi: urdı İB, dėrdi M 
401  522 O sāʿatde: Hemān sāʿat İB 
402  524 ḳoymış: ḳoymuş M 



241 

 

  

525 Ḳara zülfi dutub devrini her yan 403  

Ḳalub ẓulmet içinde āb-ı ḥayvān 

 

526 Hevādan el üzüb kėçmiş hevesden 404  

Hevā terki onı salmış nefisden  

 

527 Çeküb başına çün vaḥdet ayaġın  

Ḳoyub eyvān-ı ʿarş üste ayaḳın  

 

528 Vücūdına hüveydā ʿaşḳ-ı maʿşūḳ 405  

Yüzinde sırr-ı Ḥaḳ mefhūmı manṭūḳ  

 

M 28   529 Taʿalluḳdan özin çekmiş kenāra  

Mecāzı cismi bilmiş istiʿāre 

 

530 Atub ḳaydı olub bi’l-merre muṭlaḳ 406  

Muḳayyed kim ola ẕikri hüve’l-Ḥaḳ  

 

531 Ėdüb çün ḫalʿ kes̠ret kisvetini   

Gėyüb el-faḳru faḫrı ̇̄  ḫilʿatını 407  

 
403  525 her yan: bir yan M 
404  526 kėçmiş: çekmiş İB, İR 
405  528 ʿaşḳ-ı maʿşūḳ: ʿaşḳ u maʿşūḳ M 
406  530 ola: olur AZ / hüve’l-Ḥaḳ: O Allah’tır.  
407  531 ḫilʿatini: kisvetini M // el-faḳru faḫrı ̇̄ : Fakirlik övüncümdür. Bu hadis için batıl, uydurma denilmiştir 

(Aliyyü’l-Karî, çev. 2015, s. 183). 



242 

 

 

532 Kėçüb çün iştiyāḳı inbisāṭı  

Açılmış şekk ü sehv ü maḥviyātı  

 

533 Revān yaşı kimi cismi tökülmiş 408  

Kemān ḳaşı kimi ḳaddi bükülmiş 

 

AZ 36, İR 28 534 Rükūʿın iḫtiyār ėtmiş ḳıyāma 409  

Başı gelmiş ayaḳına selāma 

 

535 Ġaraż söz muḫtaṣar dervı ̇̄ ş-i bı ̇̄ nā  

Bu evżāʿa tamāmen oldı dānā  

 

536 Çeküb bir bang-i hū geldi ḫurūşa  

Dėdi bir söz ki besdür ehl-i hūşa  

 

537 Dėyün Mı ̇̄ rzāya gėt kāmil degilsen 410 

Yaḳı ̇̄ n öz ʿilmive ʿāmil degilsen  

 

538 İki ʿavrat buyurmış nā-revādur 411 

Bu ne sözdür dėyüb ne iddiʿādur 

 
408  533 yaşı: başı M / kimi cismi tökülmiş: tökülmiş cismi kimi İR, tökülmüş cismi kimi M // kimi ḳaddi 

bükülmiş: bükülmiş ḳaddi kimi İR, bükülmüş ḳaddi kimi M 
409  534 Rükūʿın: Ḳıyāmın İB / ḳıyāma: rükūʿa İB // ayaḳına: ayaġına İR / Başı gelmiş ayaḳına: Ayaḳı başına 

gelmiş AZ 
410  537 degilsen: degülsen İB // ʿilmive: ḥükmive İB / degilsen: degülsen İB, M 
411  538 buyurmış: buyurmuş M 



243 

 

 

İB 33   539 İki ʿavratlıya çoḫ ḳılmış inkār 412 

Gözin açsun özi min ʿavratı var 

 

540 Alub eṭrāfını yek-ser ḳuyūdāt  

Gėce gündüz yanında mis̠l-i ʿavrat 

 

541 Çeker nāzını her ḳaydın dem-ā-dem 413 

Basar baġrına çün dil-dār-ı hem-dem 

  

542 Kėçürdür ʿömri tapmaz fi’l-ḥaḳı ̇̄ ḳa 414  

Ḳuyūdundan ferāġat bir daḳı ̇̄ ḳa 

 

543 Hemı ̇̄ şe onlarun nāzınca oynar 415 

Yamanca öz özin ḳılmış giriftār 

 

544 Ḫayāl ėyler birin ger ėyleye red 416 

Hemān sāʿat dėyer el-ʿavdu aḥmed   

 

545 Ġaraż çünki ėşitdüm bu kelāmı 

Ki çoḫ puḫte buyurdı yoḫdı ḫāmı 417    

 
412  539 ʿavratlıya: ʿavrat ile İB, ʿavratılar M / çoḫ: çün M // Gözin: Gözün İR 
413  541 ḳaydın: ḳaydun İB, İR // dil-dār-ı hem-dem: dil-dār u hem-dem İB 
414  542 Kėçürdür: Kėçürdi İR, Kėçerdi M / tapmaz: duymaz İB, ḳatmaz M / Ḳuyūdundan: Ḳuyūdından M 
415  543 onlarun: onların M / nāzınca: nāzıca M 
416  544 el-ʿavdu aḥmed(u): Tekrar (devam) iyidir.  
417  545 ėşitdüm: ėşitdim İB, M // yoḫdı: yoḫdu İB 



244 

 

  

546 Bu söz cānıma bir od saldı yandum 418 

Gelüb feryāda ʿömrimden uṣandum 

 

547 Çıḫub fi’l-fevr menzilden kenāra  

Hemān sāʿatde geldim āşikāra 419 

 

548 Dėdim dervı ̇̄ şe ėy şaḫṣ-ı mücellel 420  

Bu fermāyişlerün ḥaḳdur müdellel  

 

549 Meni bı ̇̄ -çāreye ḳıl dest-gı ̇̄ ri  421 

Ḫalāṣ ėt ḳayd elinden bu esı ̇̄ ri  

 

550 Buyurdı ehl olsan ḳılma ihmāl 422 

Dėyüm bir söz sene irşādıvı al   

 

AZ 37, M 29 551 Ḳuli’llāh s̠ümme żerhum Ḥaḳ kelāmı 423  

Besidür sālikün olsa devāmı  

  

     

     

 
418  546 yandum: yandım İB, M // ʿömrimden: ʿömrinden İR / uṣandum: usandım İB, M 
419  547 geldim: geldüm AZ  
420  548 Dėdim: Dėdüm AZ 
421  549 Meni bı ̇̄ -çāreye: Men bı ̇̄ -çāre İR, Men bı ̇̄ -çāreye M 
422  550 olsan: olsa M 
423  551 Ḳuli’llāh: Ki Ḳuli’llāh M / Ḳuli’llāh s̠ümme żerhum: “Allah de sonra bırak onları” (Kur’an-ı Kerim, 

Enʿâm 6:91).    



245 

 

Der-rucūʿ be-fıḳra-ı zenhā 

552 Uzandı söz ki ḳıldı ḫalḳı ḫaste 

Ḳalem durma yėyin gėt maṭlab üste  

  

553 Dėyüm bir söz sene menden vaṣiyyet 424 

Eger ʿavrat alursan ėyle diḳḳat 

  

554 Gerek lāzım ola ʿavratda dörd zād 425  

Ḳabūl ėyle sözimi ėy nikū-zād  

  

555 Biri ʿiṣmet ki olmış rükn-i aʿẓam 426  

İkimcisi maḥabbet ėy muʿaẓẓam  

  

İR 29   556 Üçümcisi ola ḫoş-ḫū ḫalı ̇̄ ḳa 427  

Ola dördümcisi ṣāḥib selı ̇̄ ḳa   

  

İB 34   557 Bu dörd vaṣfile olsa ḥüsn maḳdūr 428  

Yaḳı ̇̄ n ile olur nūrun ʿalā-nūr  

 

558 Olur ḥüsni bire yüz demli olsa 429   

Ki yaʿnı ̇̄  ʿişveli çem-ḫemli olsa  

 
424  553 bir: bu İB 
425  554 dörd: dört İB, M 
426  555 olmış: olmuş M // İkimcisi: İkiminci M 
427  556 Üçümcisi: Üçüminci M 
428  557 dörd: dört İB, İR, M / olsa ḥüsn: ḥüsn olsa AZ, ḥüsni olsa M / dörd vaṣfile olsa ḥüsn: dördi vaṣfla 

ḥüsn olsa İB / nūrun ʿalā-nūr: “nur üstüne nur” (Kur’an-ı Kerim, Nûr 24:35).    
429  558 ḥüsni: ḥüsn AZ // ʿişveli çem-ḫemli: ʿişve ile ġamze İR   



246 

 

     

559 Ḫuṣūṣen yüzine ġāze ḳoyanda 430  

Dalınca ʿişve vü nāza ḳoyanda  

 

560 Bu cür dil-dārile olsan hem-āġūş 431  

Ėdersen her ne derdün var ferāmūş  

 

561 Dili acı başı dışḳarı bı ̇̄ -rāh 432  

Eli egri amān görsetme Allāh 

 

562 Muṣı ̇̄ betdür ola ʿavrat lüknetı ̇̄  433  

Dili uzun özi murdār u pinti  

  

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh 

563 Ḫulāṣa tülki çün çıḫdı kenāra 

Durub yüz dutdı her semt ü diyāra 434 

 

564 Tevekkül dāmının çaldı bėline 435  

  ʿAṣā-yı maṣlaḥat aldı eline  

  

     

 
430  559 ḳoyanda: yaḫanda M // ʿişve vü: ʿişveye İB / nāza: ġamze İR / ʿişve vü nāza ḳoyanda: ʿişve nāzile 

baḫanda M   
431  560 dil-dārile: dil-dārla AZ, dil-dārilen İB 
432  561 başı: ola AZ / bı ̇̄ -rāh: bir āh M // amān: ola AZ / görsetme: gösterme İB, İR 
433  562 lüknetı ̇̄ :   M 
434  563 dutdı: tutdı M / ü diyāra: —İR  
435  564: —M // maṣlaḥat: mesʾelet AZ   



247 

 

565 Satın aldı ḳanad ṣarṣar yėlinden  

Alub ser-meşḳni daġlar sėlinden  

 

AZ 38  566 Gezerdi daġları mānend-i āhū  

Dėyerdi dem-be-dem peyveste yā hū 436  

 

567 Ḫudāyā raḥm ḳıl ḥālim yamandur  

Yėtiş feryādıma Allāh amāndur 437 

 

568 Sen ėy Rezzāḳ raḥm ėt bu seḳame 438  

Bu vaḳtimde yėtür bir yaġlı loḳma 

 

569 Nolaydı ėy ḳara baḫtım nolaydı 

Bu çölde bir süri cüce olaydı  

 

570 Göreydim ḳarṭ ḳarṭıla gezeller 439  

Ṣunalar tek ḳabaḳımda süzeller  

 

M 30   571 Dutaydım birbebir cükküldeyidim 440  

Yėyüb dergāhıva çoḫ şükr ėdeydim 

 

 
436  566 yā hū: āhū İR  
437  567 feryādıma: dādıma AZ, İB / amāndur: el-amāndur AZ, İB 
438  568 raḥm: dermān AZ / ėt: ėyle M / seḳame: semte M // yaġlı: yaḳlı AZ 
439  570 Göreydim: Göreydüm AZ / gezeller: gezüller İB // süzeller: süzüller İB / Ṣunalar tek ḳabaḳımda: 

Ḳabaḳımda ṣunalar tek AZ / ḳabaḳımda süzeller: ḳabaḳıma üzeller M 
440  571 Dutaydım: Uraydım İB / cükküldeyidim: cüce yėdim İR, cükküldeydim M // çoḫ: —İR / ėdeydim: 

ėyleyeydim İR 



248 

 

 

572 Yėyeydüm bıḳlarımı bir buraydım 441 

Çekeydüm ḳāmetimi bir duraydım 

 

573 Olur yā Rab tapam bir loḳma dil-ḫᵛāh  

Yėyem ondan dėyüm el-ḥamdü li’llāh 442 

 

574 İlāhı ̇̄  aʾṭını ̇̄  yā Rabbi ḥācet 443  

Ṭaʿāmen min-şevā laḥmü’d-decācet  

 

İB 35   575 Ve mā vaṣla’l-ġavānı ̇̄  fi’l-erāʾik  444   

Eẕ-ẕā ʿalā min-laḥmi’l-ferāʾik  

 

576 Mene raḥm ėyle ėy Ḫallāḳ-ı ʿālem  

Atam anam uşaḳlarım cehennem 

 

577 Ne ata ve ne ana ne birāder 

Bugün olmış mene evżāʿ-ı maḥşer 445  

  

     

 
441  572 Yėyeydüm: Yėyeydim İB, M / bıḳlarımı: buḳlarımı İB, buġlarımı İR, bıġlarımı M  

/ buraydım: buraydum AZ // Çekeydüm: Çekeydim İB, M / duraydım: duraydum AZ 
442  573 dėyüm: dėyem İR, M / el-ḥamdü li’llāh: Allah’a hamdolsun. 
443  574 Ey Rabbim! Bana bir ihtiyaç (olarak) ızgara tavuk eti yemeği nasip et!   
444  575 Ve tahtlarda oturan güzel kadınların ulaştığı şeyleri değil, taze etten gelen lezzeti nasip et! / 575 

b’de vezin bozuktur. 
445  577 ata ve ne ana ne: ata ne ana ve ne AZ / ana ne birāder: ana ve ne ḳardaş İB / ve: var M  

/ olmış: olmuş İB, M 



249 

 

İR 30   578 Ḳaçar maḥşerde ḳardaş ḳardaşından  

Atadan hem anadan yoldaşından  

 

579 Hamı ḫūnābe-i ḥasret yėyeller 

  Dutub yüz Ḥaḳḳa vā nefā dėyeller 446  

 

580 Ḫudāyā ṭāḳatım gėtdi tıḫındım 447  

Senün dergāhıva geldim yıḫındım 

 

581 Dutub maʿbūda yüz seccāde açdı  

Yüzinden gözyaşı yüz cādde açdı 448  

 

582 Ėderdi secde ki Perverdigāra  

Ucaldurdı elin ki Kirdigāra 449  

 

AZ 39  583 Zi-bes ki secde ḳıldı el götürdi  

Yėrile gögleri tenge getürdi 450  

 

584 O sāʿatde açıldı bāb-ı raḥmet 

O bı ̇̄ -kes tülkini tapdı saʿādet 

     

 
446  579: — İR, M 
447  580 tıḫındım: yıḫındum AZ, tıḫındum İR // geldim yıḫındım: geldüm tıġındum AZ 
448  581 Yüzinden: Yüzinde AZ, İB 
449  582 Ucaldurdı elin ki: Ucaldırdı elini M 
450  583 Yėrile: O nāle M 



250 

 

585 Nihāl-i ārzūsı ḫürrem oldı  

ʿİnāyet şāhidine hem-dem oldı  

 

Şenı ̇̄ den-i rūbāh ṣavt-ı ḫorūs-rā * 451 

586 Ėşitdi nā-gehān bir ṣavt-ı dil-dūz   

Ḫoş-āyend u ḫoş-āheng u ciger-sūz 452  

 

587 Ḳulaḳ vėrdi ürekde ol ṣadāya 453 

Olub ʿāşıḳ o ṣavt-ı dil-rübāya 

 

588 Ḫorūsı anlayub oldı revāne 454 

Ki bu sesden ṣora durmaḳ revāne    

 

Der-taʿrı ̇̄ f-i sukūt u ḫāmūşı ̇̄  

589 Belı ̇̄  dilden gelür başın belāsı 455 

Ġamı derdi belāsı ibtilāsı  

 

590 Ḫorūsın olmasaydı ger ḫurūşı 456  

Bedel olmazdı hergiz nı ̇̄ şe nūşı  

     

     

 
451  * Şenı ̇̄ den-i rūbāh ṣavt-ı ḫorūs ez-dūr AZ, Şenı ̇̄ den-i rūbāh ṣavt-ı ḫorūs-rā ez-dūr İR  
452  586 Ḫoş-āyend u ḫoş-āheng: Ḫoş-āheng u ḫoş-āyend M 
453  587 Ḳulaḳ: Ḳulaġ AZ / ürekde: ürekden AZ, uzaḳdan İB 
454  588 anlayub: ėyleyüb İR, ḳaṣd ėdüb M  
455  589 başın: başun İB 
456  590 Ḫorūsın: Ḫorūsun İB 



251 

 

591 Dil açmasaydı ger şūr u nevāya  

Yaḳı ̇̄ n düşmezdi derd ü ibtilāya 

   

M 31, İB 36  592 Danışmaḳluḳ gümişden olsa bi’llāh 457 

Ḳızıldandur sükūt ėy merd-i āgāh  

 

593 Seḥer vaḳti dėyer dil başa ėy baş  

Ki ḥālün nėcedür ėy nāzlu kardaş  

 

594 Dėyer baş lāl olasan rāḥatam men  

Özüm āsūde hem bı ̇̄ -zaḥmetem men 458  

 

595 İkidür çün ḳulaḳun bir dilün var 459 

Ėşit iki danış bir ėy vefā-dār  

 

596 Ḳoyublar farḳ nuṭḳile sükūta 460 

  O farḳı kim olur ḍıfdaʿla ḥūta  

 

Ḥikāyet-i muḫtaṣar * 461 

AZ 40  597 Münāsibdür yazam bu yėrde bir naḳl 462 

Ki tā ʿibret götürsün ṣāḥib-i ʿaḳl 

 
457  592 gümişden: gümüşden M 
458  594 Özüm: Özün M 
459  595 ḳulaḳun: ḳulaġun AZ // danış: danuş AZ 
460  596: —M // kim: ki İB 
461  * Ḥikāyet-i muḫtaṣar est İR 
462  597 yazam: yazum İR, yazım M // götürsün: götürsin AZ 



252 

 

 

İR 31   598 Birisi gėtdi bir kende ḳażādan  

Ḫayāl ėtdi kėçe ol ḫoş feżādan 463  

 

599 Biri seslendi gėtme gel ḳonaḳ ol  

Ser-efrāz ėt bizi zı ̇̄ b-i vis̠āḳ ol  

 

600 Ėşidcek düşdi atdan merd-i nev-res 464  

Dėdi bu atı harda baġlıyum bes  

 

601 Nişān vėr tı ̇̄ z cilov ḳaldı elimde  

Dėdi durma getür baġla dilimde  

 

602 Amāndı poḫ yėdüm dėdim ḳonaḳ ol 465 

  Çekil gėt bu nüzülden sen firāḳ ol  

 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve reften-i ū be-dih ve dı ̇̄ den-i ḫorūs-

rā * 466 

603 Ḫulāṣa çün ėşitdi bu ṣadānı 

Sesin dalınca gėtdi bir zamānı 467 

  

 
463  598 ėtdi kėçe: oldı gėce İB, ėtdi gėce İR, ėtdi köçe M / feżādan: ḳażādan AZ 
464  600: —İR / merd: oldı M // atı: ṣavtı M 
465  602: —AZ, İB, M  
466  * Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve resı ̇̄ den-i ū be-dih ve dı ̇̄ den-i ḫorūs-rā M 
467  603 Sesin: Sesün İB 



253 

 

M 32, İB 37  604 Göründi nā-gehān bir kend uzaḳdan 468  

Nümāyān oldı ās̠ārı ḳabaḳdan  

     

605 Damaġına yėtişdi būy-ı dil-dār 

Nigār-ı müddeʿā görsendi ruḫsār 469  

 

606 Yıḫıldı secdeye şükr ėtdi fi’l-ḥāl 

Ki oldum ḥamdü li’llāh fāriġü’l-bāl 470  

 

607 Libās-ı ẓulmet ü ġamdan soyuldı 

Çerāġına dėyerdün yaġ ḳoyuldı 

 

608 Durub üftān u ḫı ̇̄ zān oldı ʿāzim  

O kende gėtmaḳını bildi lāzım 471 

 

AZ 41  609 Gelüb cevlāna ḳaçdı yorta yorta  

Yėtürdi özini kende gün orta  

 

610 Yėtişdi kende bir ārām dutdı  

Kėçen miḥnetlerin yek-ser unutdı 472 

 

 
468  604 nā-gehān: nā-gāh İR 
469  605 görsendi: görsetdi AZ 
470  606 oldum: oldım İB / ḥamdü li’llāh: Allah’a hamdolsun. 
471  608 lāzım: ʿāzim M 
472  610 miḥnetlerin: miḥnetleri M / miḥnetlerin yek-ser: miḥnetlerinden bir İB 



254 

 

611 Ėderdi devre-i eṭrāfı devrān 473 

Baḫardı her yana ḥayrān ḥayrān 

 

612 Girüb bir bāġa aldı töşekini 474 

Görüb kendin cikini hem bükini  

 

613 O demde naḫl-i iḳbāli per açdı  

Hevesden bülbül-i ḥāli per açdı 475 

 

614 Gözi nā-geh sataşdı bir ḫorūsa 476 

O neviʿyle ʿazeb baḫar ʿarūsa  

 

615 Kėçüb taʿrı ̇̄ fden hüsn ü cemāli 

Keşı ̇̄ de gerdeni ḫoş ḫaṭṭ u ḫāli  

 

616 Nevāsı naġme-i nāḳūsa benzer 477  

Ḳanadın çetr ėdüb ṭāvūsa benzer  

 

617 Leṭāfetde ḳanadı çün per-i ḳu 478  

Dėyer her laḥẓa her dem ḳuḳ-ḳulu-ḳu  

 

 
473  611 devrān: cevlān AZ, İR, M 
474  612 Girüb: Gezüb İB // kendin: kendi İR 
475  613 bülbül-i ḥāli per: bülbüli bāl u per M 
476  614 nā-geh: nā-gāh İR // neviʿyle: neviʿylen AZ / baḫar: baḫsun AZ, M 
477  616 naġme-i nāḳūsa: naġmesi nāḳūsa İB 
478  617 Leṭāfetde: Leṭāfetden İB / çün: çünki İB 



255 

 

618 Çeküb ḳaddin ki bu ʿayş-ı ebeddür 479 

Sürūdı ḳul hüva’llāhu eḥaddur  

 

619 Dam üste meclis-i ʿişret ḳurubdur 

Bu dünyā ehli tek ġafil durubdur 

 

620 Uzaḳdan görcegin aġzı sulandı 480 

Perı ̇̄ şān oldı aḥvāli dolandı 

 

İR 32   621 Sataşdı çünki cānānı gözine 

Yavaş yavaş dėyerdi öz özine 

 

622 Ḫorūsa bir nolaydı gün bataydı 481 

Yėyün baḫt-ı siyāhım tek yanaydı 

 

İB 38   623 Seni men şı ̇̄ r-i ġurrān tek dutaydum 482  

Dutaydum dutcaḳın vaḳte utaydum  

 

624 Ġaraż saldı o dem başın uşaḳa 

Yavaş çekdi özin gözden ḳaraḳa 

 

 
479  618 ʿayş-ı ebeddür: ʿayş ėdübdür AZ, ʿayş-ı edebdür M // ḳul hüva’llāhu eḥad: “De ki: ‘O, Allah’tır, bir 

tektir.’” (Kur’an-ı Kerim, İhlâs 112:1).     
480  620 görcegin: görcegün İB / sulandı: ṣulandı AZ // dolandı: bulandı M 
481  622 gün: göy İB // Yėyün: Menim M / siyāhım: siyāhun İR / yanaydı: ataydı İB 
482  623 Seni men: Onı bir İB / dutaydum: dutaydım İB, M // Dutaydum: Dutaydım İB, İR, M / utaydum: 

utaydım İB, M  



256 

 

625 Gelüb bir yaḫşı yėrde dutdı ārām 

Ki hı ̇̄ ç-kes bilmedi cüz ḥayy-ı aʿlām 483  

 

AZ 42, M 33 626 Dutub bir gūşeni oldı ḫazı ̇̄ de  

Ki aḫtarsaydı tapmazdı özinde  

 

627 Hevesden ḳuyruḳını millemişdi 484  

Ḫorūsa gözlerini zillemişdi  

 

628 Dutub ārām furṣat aḫtarurdı  

Gėde aġyāra ḫalvet aḫtarurdı 485  

 

629 Ki yaʿnı ̇̄  çulḳaya ẓulmet cihānı  

Ola hengām-ı esrār-ı nihānı ̇̄   

 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı cemāl-i eḥadiyyet hem hemı ̇̄ şe ṭālib-i 

ḫalvet u ẓulmet-i şeb hestend ve be-raġbet-i bendegān be-şeb-ḫı ̇̄ zı ̇̄  * 

486 

630 Belı ̇̄  ʿaşḳ ehli dāʾim ḫalvet ister 

Mücerred olmaḳına furṣat ister  

 

 
483  625 dutdı ārām: oldı rāḥat M // ḥayy-ı aʿlām: ḥayy u ʿallām İB / bilmedi cüz ḥayy-ı aʿlām: görmedi pes 

oldı ḫalvet M  
484  627 ḳuyruḳını: ḳuyrıḳını AZ, M / millemişdi: diklemişdi İR 
485  628 aġyāra: aġyār İB 
486  * Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı cemāl-i eḥadiyyet hem hemı ̇̄ şe ṭālib-i ḫalvet u ẓulmet-i şeb end ve be-

raġbet-i bendegān be-şeb-ḫı ̇̄ zı ̇̄  İB, Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki ʿāşıḳān-ı cemāl-i eḥadiyyet hem hemı ̇̄ şe ṭālib-i ḫalvet u 

ẓulmet-i şeb hestend ve be-raġbet-i tamām-ı şeb-ḫı ̇̄ zend M 



257 

 

631 Ki gözyaşlu naẓarda ʿarż-ı ḥācāt 487 

Ėde maʿşūḳla birce münācāt 

     

632 Ḳaçar aġyārdan dı ̇̄ dār-ı yāra 

Duyunca ėyleye yāra neẓāre  

 

633 Sile mirʿāt-ı dilden zeng-i ḳaydı 

Çıḫarda ḫāṭırından ʿAmr u Zeydi 

 

634 Dura iḫlāṣ-ı ḳalbile namāza 488  

Gele maʿbūdile rāz u niyāza  

 

635 Nişān ėylüb ata tı ̇̄ r-i duʿāsın 

Dėye bir bir Ḫudāya müddeʿāsın  

 

636 Gözüm bu ḳadr ḫᵛāb-ı nāza uyma 489  

ʿAceb furṣatdur elden ḳoyma ḳoyma 

 

637 Bu ʿömrün yoḫdı bi’llāh iʿtibārı 490 

Belı ̇̄  yoḫ çarḫ-ı ġaddārun ḳarārı 

  

     

 
487  631 gözyaşlu: gözyaşlı AZ // maʿşūḳla: maʿşūḳıla İB 
488  634 iḫlāṣ-ı ḳalbile: iḫlāṣla ḳalbi AZ 
489  636 ḫᵛāb-ı nāza: ḫᵛāb u nāza İR / uyma: olma AZ, batma İB 
490  637 ʿömrün: ʿömrin M 



258 

 

İB 39, İR 33 638 Gėceler baġlanur her ne ḳapu var  

Meger Allāh ḳapusı ol ḫaber-dār 

     

639 Ḳaranluḳ gėce artur sı ̇̄ ne daġın 491 

Ḳaranluḳ ḳabrivin gönder çerāġın 

 

640 Gėce vaḳtinde yatma ėy muḳaddes 492 

Ḫorūs nefesi dut öldür başın kes 

 

AZ 43  641 Ḳalub yoldan heder çölde dolanma  

ʿAzı ̇̄ zim kārvān kėçdi dayanma  

 

642 Bu cür ġafletde yatma dur ayaḳa 493  

Özün yatmaḳ gelür birden ḳabaḳa 

 

643 Degil yatmaḳ zamānı olma rāḥat 

Yatarsan ḳabr içinde bı ̇̄ -nihāyet  

 

644 Düşüb ger başıva cennet hevāsı 

Gözün yaşını bil cennet bahāsı 494  

  

     

 
491  639 artur: artır M // ḳabrivin: ḳabrive İB 
492  640 Ḫorūs: Ḫorūsı İR / öldür: durma M / başın: başını İB 
493  642 ayaḳa: ayaġa İB, M // birden: bir ön AZ, bir an İB / ḳabaḳa: ḳabaġa M   
494  644 Gözün: Gözin M 



259 

 

645 Ekübsen toḫmlıkın yoḫ su yetmez 495 

Gözün tikme ona hergiz gögermez  

 

M 34   646 Ümı ̇̄ dün toḫmına su vėr gözünden 496 

Ki toḫmı hem suyı vardur özinden  

 

647 Ki toḫmından gögersin bāġ-ı Rıḍvān 497   

O bāġın meyvesi ḥūrı ̇̄  vü ġılmān 

 

648 Ucalsun bāġın içre ʿarşa ṭūbā 498  

Otur ẓıllinde dė ṭūbā fe-ṭūbā  

 

649 Gözün yaşını ḳoy deryā yėrine  

Ümı ̇̄ dün bil o deryāya sefı ̇̄ ne  

 

650 Gerek olsun tevekkül bādbānı  

Gerek olsun tevessül sāyebānı 499  

 

651 ʿAceb keştı ̇̄  olur muhkem bināsı  

Nėce keştı ̇̄  Ḫudādur nāḫudāsı  

     

 
495  645 yetmez: bitmez M 
496  646 özinden: özünden İR 
497  647 gögersin: gögersün İB // bāġın: bāġun İB, İR 
498  648 bāġın: bāġun İB, İR // ẓıllinde: ẓulmetde İB / ṭūbā fe-ṭūbā: Pek güzel, ne âlâ.  
499  650 tevessül: tevekkül İB / sāyebānı: bādbānı İR 



260 

 

652 Çeker girdāb-ı ḥayretden kenāra 

Ėder vāṣıl seni Perverdigāra  

      

653 Uşaḳ aġlamasa ger yatsa ḫāmūş  

Anası bil onı ėyler ferāmūş  

 

654 Gėce nıṣfında menzil yaḫşı ḫalvet 

Durub çek başa bir cām-ı maḥabbet 

 

655 Gözün yaşlı ürek ġamlı şikeste 500 

Ḥużūr-ı ḳurb-ı Ḥaḳda el el üste   

 

656 Tażarruʿ ėyleyüb el aç duʿāya  

Çeküb bir āh arż ėyle Ḫudāya 

 

657 İlāhı ̇̄  ʿabdüke’l-ʿāṣı ̇̄  etāke 501 

Muḳirran bi’ẕ-ẕunūbi ḳad deʿāke 

 

AZ 44, İB 40 658 Eġis̠nı ̇̄  yā ġıyās̠e’l-mücrimı ̇̄ ne 502 

Ecirnı ̇̄  yā melāẕe’l-müẕnibı ̇̄ ne  

 

 
500  655 yaşlı ürek: yaşlı olub AZ / yaşlı: yaşlu İB / ġamlı: ġamlu İB 
501  657 Ey Allah’ım! Senin günahkâr kulun isyanlarını kabul ve itiraf edib sana geldi, sana yalvarıyor. 

(İbrahim İbni Ethem’in münacatından bir bölümdür) (Ahmed Ziyâüddin Gümüşhanevî, çev. 1992, s. 346).   
502  658 Ey suç işleyenlerin yardımcısı! Yardım et bana. Ey günah işleyenlerin sığınağı! Beni koru.   



261 

 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve dı ̇̄ den-i ḫorūs ū-rā * 503 

659 Ḫulāṣa çünki rūbāh-ı bed-encām  

Özin çekdi kenāra dutdı ārām  

 

İR 34   660 Özin çekdi sıḫıldı bir kemı ̇̄ ne  

Ki bir vaḳte salar furṣat eline 504  

 

661 Gėdüb gündüz gėce geldi araya  

Cihānı basdı ẓulmet mis̠l-i sāye 

 

662 Ḫorūsın mevc-i ġam başından aşdı  

Gözi nā-geh o rūbāha sataşdı 

 

663 Baḫub gördi ecel girmiş kemı ̇̄ ne 

Ḳaranluḳ çökdi fevren günbedine 

 

664 Gören sāʿat daġıldı el ayaḳı 505 

Çekildi ḳorḫusundan dil damaġı 

 

665 Dili görcek dutuldı düşdi bende   

Dėyerdün düşdi bir āhū kemende  

   

 
503  * Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve dı ̇̄ den-i ḫorūs rūbāh-rā AZ, Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve dı ̇̄ den-i 

ḫorūs-rā İB 
504  660 bir: —AZ // vaḳte: vaḳt İR, vaḳti M / salar: sala AZ 
505  664 sāʿat: vaḳte İB / ayaḳı: ayaġı İB, M // damaġı: dodaġı AZ, dodaḳı İB 



262 

 

666 Ḳuruyub dizleri rengi pozuldı  

Başında her ne tük var biz biz oldı 506  

 

M 35   667 Degüb dişi dişine ḳaçdı rengi 507 

Söz isterdi dėye dutmazdı engi  

 

668 Elin muhkem vırub üsten basardı 508 

Ürek bend almayub caḳ caḳ ḳusardı 

 

669 Odı sūzı ̇̄  olub aḥvāli berhem 509  

Ḳabaḳında ecel durdı mücessem  

 

670 Ne durmaḳ ḥāleti ne ḳaçmaḳa tāb  

Yolı baġlandı oldı çāre nā-yāb  

  

671 Ḫayāl ėtdi ḳaça durdı yıḫıldı 

Uzandı bir çü ḫor yėrde sıḫıldı  

 

672 Başından çıḫdı ʿaḳl u hūş u müdrik  

Büzüşdi bir yėre pişmiş toyuḳ tek 510  

  

     

 
506  666 ne: —AZ  
507  667 ḳaçdı: ḳaldı İB // Söz: Su 
508  668 vırub: urub AZ, İB, üzüb İR // caḳ caḳ: caġ caġ İB, caḫ caḫ İR / ḳusardı: aḫardı İB 
509  669 Odı: Adı M 
510  672: —İR // Büzüşdi: Pozuldı AZ / toyuḳ: ṭoyuḳ İB 



263 

 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki vaḳtı ̇̄  ḳażā-yı İlāhı ̇̄  āmed telāş u firār-ı s̠emer ne-

dāred * 511 

AZ 45  673 Belı ̇̄  bi’llāh ḳażādan ḳaçmaḳ olmaz 

Dügün çalsa meşiyyet açmaḳ olmaz 512  

 

İB 41   674 Kimi gördün ki ḳurtuldı belādan 513 

Özin çekdi kenāra mācerādan 

 

675 Felā teḳarrur iẕā cāʾe el-ḳażāʾ 514 

İẕā cāʾe el-ḳażā ḍāḳa el-feżāʾ   

 

676 Gelen vaḳte ḳażā ḳuş dāmı görmez  

Gözini kūr ėder encāmı görmez  

 

677 Ḳażā gelse ėder ebleh ṭabı ̇̄ bi 515  

Sefı ̇̄ h ėyler ḳażā merd-i lebı ̇̄ bi   

  

Der-giriftār şoden-i ḫorūs ve suʾāl-ı cevāb-ı ū bā-rūbāh * 516   

678 Ḫulāṣa iş dolandı furṣat oldı 

Daġıldı ḫalḳ meclis ḫalvet oldı 

  

 
511  * Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki vaḳtı ̇̄  ḳażā-yı İlāhı ̇̄  āmed telāş u ḳarār-ı s̠emer ne-dāred AZ, Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki vaḳtı ̇̄  

ki ḳażā-yı İlāhı ̇̄  āmed telāş u firār-ı s̠emer ne-dāred M 
512  673 çalsa: salsa İB, M 
513  674 belādan: ḳażādan AZ 
514  675 Kader geldiğinde karar verme, çünkü kader geldiğinde dünya daralır. / Vezin bozuktur.  
515  677 ėder: eger İB 
516  * Der-giriftār şoden-i ḫorūs ve suʾāl-ı cevābeş bā-rūbāh İB, Der-giriftār şoden-i ḫorūs ve suʾāl-ı cevāb-

ı ū M 



264 

 

679 Görüb aġyār içre bir ḳalem yoḫ 517 

ʿAcāʾib ḫalvet olmış ses selem yoḫ  

 

680 Yėrinden nā-gehān ḳovzandı perrān   

O nevʿiyle ki ḳalḫar şı ̇̄ r-i ġurrān  

 

681 Ḫorūsa kipleyüb şaṣtile dutdı 518  

O bı ̇̄ -çāre faḳı ̇̄ ri bir çaġırtdı  

 

İR 35   682 Alub aġzına dutdı rāh-ı ṣaḥrā  

Ne ḫār u ḫas bilüb ne seng-i ḫārā  

 

683 Hevesden anlamazdı daş u topraḳ 

Ḳaçardı gāh diklenirdi ḳıvraḳ 519  

 

684 Gehı ̇̄  gāhı ̇̄  ki ḳaçmaḳdan ḳalardı 520 

Alub cānın dişine yorḳalardı  

 

685 Ḫorūs-ı bı ̇̄ -nevā çün oldı maḥbūs  

Dutub yüz tülkiye ol zār u meʾyūs   

  

  

 
517  679 içre bir: o yėrde AZ, ol yėrde AZ // olmış: olmuş M / ses: —İB 
518  681 kipleyüb: kiplenüb AZ 
519  683 ḳıvraḳ: ḳabraḳ AZ, İR / 683 b: Ḳaçub dingledirdi cild ü ḳıvraḳ M 
520  684 gāhı ̇̄ : gāh AZ / Gehı ̇̄  gāhı ̇̄ : Geh ü gāhı ̇̄  M 



265 

 

686 Dėdi ėy server-i ḫayl-i s̠aʿālib  

Olan şı ̇̄ r u peleng u bebre ġālib 521  

 

M 36   687 Meger hı ̇̄ ç ḳorḫmasan ḳahr-ı Ḫudādan 522  

Ne istersen bu zār u bı ̇̄ -nevādan 

 

688 Mene ẓulm ėyleme çoḫ ėtme āzār 523  

Olursan ḳahr-ı Ḳahhāra giriftār  

 

AZ 46  689 Eẕiyyet ėtme ḥaḳḳ-ı Ḫıżr u İlyās 524 

Boġuldum çatladı baġrım yavaş bas 

 

690 Teraḥḥum ḳıl bu maẓlūm u faḳı ̇̄ re 525  

Seni vėrrem ḳısım Cındalı pı ̇̄ re  

 

691 Mene ẓulm ėtme gelmez ẓulm işive 

Yavaş sıḫ külfetin düşsün dişive  

 

İB 42   692 Teraḥḥum ėyle aġzım oldı ezvay  

Yaḳı ̇̄ n öllem dedem vay vay nenem vay 526 

 

 
521  686 şı ̇̄ r u peleng u bebre: bebr u peleng u şı ̇̄ re AZ 
522  687 ḳorḫmasan: ḳorḫmaran AZ, ḳorḫmadun İR 
523  688: —İR 
524  689: —İR / Eẕiyyet ėtme: Teraḥḥum ėyle İB // Boġuldum: Boġuldım M 
525  690: —İR 
526  692 vay vay: vay u İB / nenem: dedem AZ, İR 



266 

 

693 Gücün çoḫdur basarsan diş hevesden 

Balan ḳurbānım düşdüm nefesden 527  

 

694 Nefes ez-bes ki çoḫ çaldum yoruldum 528  

Ḳayım basma cānım çıḫdı vay öldüm  

 

695 Nihāl-i bāġ-ı ʿömrim oldı bersiz  

Amān öldüm ferikler ḳaldı ersiz 529  

 

696 Ḫazān tek tökdi bāġ-ı ʿişretim berg  

Balan ḳurbānım öldüm cevān-merg 530  

 

697 Ġamım ṭuġyān ėdüb cānım çalıḳlar  

Düşübdür ḫāṭırıma basmalıḳlar  

 

698 Nefes teng oldı düşdüm ıżṭırāba 531 

Başıma kül nenim ḳaldı ḫarāba 

  

699 Amāndur ėy buḳı burma aḳam gel 532 

Henūz ölmemişem gelsün saḳam gel  

  

 
527  693 düşdüm: düşdim İB 
528  694 çaldum: çaldım İB, M / yoruldum: yoruldım İB // öldüm: öldim İB, M 
529  695 öldüm: öldim İB, öldi İR / ferikler: ferükler AZ 
530  696 öldüm: öldim İB 
531  698 düşdüm: düşdim İB // nenim: nenem İB  
532  699 buḳı: buġı M // gelsün: gelsin M 



267 

 

700 Sesi ez-bes ki çoḫ yalvardı batdı 533  

Burub boynın ilan tek dil çıḫartdı  

  

Der-cevāb dāden-i rūbāh be-ḫorūs 

701 Dėdi tülki ḫayālün gėtmesün gėc 534  

Ki men hı ̇̄ ç kimse ile ėtmerem lec  

 

702 Töküb pul ḫarc ėdüb men ḥācı oldum 

Ḫudāya şükr merd-i nācı ̇̄  oldum    

 

703 Ḫalāʾiḳler mene ḥācı dėyeller 

Meger ḥācı olanlar ẓulm ėdeller 

 

704 Eger ẓulm ėyleye ḥācı birine  

Ona melʿūn dėyün ḥācı yėrine 535 

 

AZ 47  705 Ziyāret ėyleyen Beytü’l-Ḥarāmı 536 

Ḫilāf ėtse adın ḳoyun ḥarāmı ̇̄   

 

706 Ṣafā taḥṣı ̇̄ l ėden saʿy u ṣafādan 

Gerekdür göz yuma cevr ü cefādan 

  

 
533  700’den 736’ya kadar olan kısım İB’de yoktur. // boynın: boynun M 
534  701 gėc: kėç M // lėc: lėç M 
535  704 Ona: O ne M 
536  705: —İR // adın ḳoyun: ḳoyun adın AZ 



268 

 

Der-ẕikr kerden-i rūbāh be-ḫorūs maṭlabı ̇̄ -rā ki ez-vāʿiẓ şenı ̇̄ de būd  

M 37, İR 36  707 Ḳulaḳun mende olsun ėy dil-efkār 537 

Sene bir yaḫşı maṭlab ėylüm iẓhār  

 

708 Ėşitdim bir nefer şaḫṣ-ı ḫuceste 538  

Buyurdı bu kelāmı minber üste 

 

709 Ki ėy yārān bu sözde yoḫdur inkār 539 

Ki Allāhun iki yėrde ėvi var 

 

710 Birisinün bināsı seng ü gildür  

Biri nūr-ı İlāhı ̇̄  adı dildür  

 

711 Bu iki ėv içinde ėy muʿaẓẓam  

Olubdur ḳalb Beytu’llāh-ı Aʿẓam  

 

712 Buna şāhid ḥadı ̇̄ s̠-i māʾi menı ̇̄  540 

ʿAzı ̇̄ zim ehl olsan ėyle maʿnā 

 

713 Buyurmış yaʿnı ̇̄  Ḫallāḳ-ı Müheymin 541  

Mene menzildi ḳalb-i ʿabd-ı müʾmin  

 
537  707 Ḳulaḳun: Ḳulaġun AZ 
538  708 Ėşitdim: Ėşitdi AZ, Ėşitdüm İR 
539  709 yoḫdur: yoḫdı İR 
540  712 Hadis olarak bulunamamıştır, “söz” anlamında kullanıldığı düşünülmektedir. māʾi menı ̇̄ : meni 

suyu (insanın yaratılışı) “Fışkırıp çıkan bir sudan yaratıldı” (Kur’an-ı Kerim, Târık 86:6). 
541  713 Buyurmış: Buyurmuş M // menzildi: menzildür AZ / menzildi ḳalb-i ʿ abd-ı müʾmin: menzildü ʿ abd-

ı ḳalb-i müʾmin İR 



269 

 

 

714 Dėme cānım ürek bir parça etdür 

Maḥall-i nūr-ı şems-i maʿrifetdür 

 

715 Maḥall-i dildü naḫl-i vādı ̇̄ -i Ṭūr 542 

Maḳāmı ḳurb-ı Ḥaḳ nūrun ʿalā-nūr 

 

716 Ürek mirʾāt-ı nūr-ı lem-yezeldür 543 

Ürek mişkāt-ı miṣbāḥ-ı ezeldür  

 

717 Ürek ger zinde olsa zindesen sen 544  

Ölüm yoḫdur sene pāyendesen sen    

 

718 Gözün bir noḳṭasıdur menbaʿ-ı nūr 545 

Eger gėtse bu noḳṭa göz ḳalur kūr  

 

719 Ürek bir cism-i bāṭındur bedende  

Bu göz lāzımdu sālik yol gėdende 546 

 

720 Feḳul bi’llāh bi’ẕ-ẕevḳi’s-selı ̇̄m 547 

Ḥayātü’n-nās bi’l-ḳalbi’l-ʿalı ̇̄m  

 
542  715 Maḥall: Mücellı ̇̄  AZ / dildü: dilde İR // Maḳāmı: Maḳām İR / nūrun ʿalā-nūr: “nur üstüne nur” 

(Kur’an-ı Kerim, Nûr 24:35).    
543  716 Ürek: O ruḫ M 
544  717 olsa: olsan İR 
545  718 noḳṭasıdur: noḳṭasıydı AZ, İB, M // ḳalur: olur M 
546  719 sālik yol: sal yol AZ / lāzımdu: lāzımdı M 
547  720 De ki: Allah’a, sağduyuya, insanların hayatına ve bilen kalbe güven. 



270 

 

 

AZ 48  721 Ḥayātü’l-ḳalb olur üç maʿrifetden 548  

Ėde ger taḫliye her bed-ṣıfatdan 

 

722 Risāletdür velāyet baʿd-ı tevḥı ̇̄ d  

Çeke aġyāra ger cārūb-ı tecrı ̇̄ d  

 

723 Ḥurūfi üç müdebbir noḳṭası üç 549  

ʿAdedde destesi üç nuktesi üç  

 

724 Eger ḳalbün olubdur cüzʾ-i ḳālib 550  

Velı ̇̄ kin sen onı bil cüzʾ-i ġālib 

 

725 Ürek salsan ele ger ėy birāder 

Taparsan bil s̠evāb-ı ḥacc-ı ekber  

 

726 Eger ḫoşnūd ḳılsan bir dili sen 551 

Vırarsan cennet içre Düldüli sen  

 

727 Bu ṣūretde olabilmez muʿayyen  

Sene raḥm ėtmeyüb ẓulm ėyleyem men  

  

 
548  721 Ḥayātü’l-ḳalb: Ḥayāt-ı ḳalb AZ, İR 
549  723 b İR’de 724 b ile yer değiştirmiştir. // destesi: rütbesi AZ 
550  724 Eger ḳalbün: Egerçi ḳalb AZ / olubdur: olubdu M // sen onı bil: bil onı sen AZ 
551  726 ḫoşnūd: ḫoşnūda İR / bir dili: birüni AZ // Düldüli: bir dili İR  



271 

 

728 Kėçüb ʿömrim menim şehr içre dāʾim 

Nehāren ṣāʾimen ve’l-leylı ̇̄  ḳāʾim 552  

  

M 38   729 Hemı ̇̄ şe vaʿẓ u mescid görmişem men  

Tekālı ̇̄ f-i İlāhı ̇̄  bilmişem men  

 

İR 37   730 Sevād-ı Aʿẓam ehli cāhil olmaz  

Bėle her kimse ḥaḳḳı kāhil olmaz  

 

731 Şerı ̇̄ ʿat ḥaḳ ḳıyāmet ḥaḳ ölüm ḥaḳ 

Bu sözlerde yoḫumdur şekk-i muṭlaḳ 553  

 

732 Yaḳınımdur ki berzaḫ var ḳabaḳda 554  

Ki berzaḫ sehldür dūzaḫ ḳabaḳda  

 

733 Gözüm bi’llāh dünyādan doyubdur 555 

Ölüm fikri meni işden ḳoyubdur 

 

734 Kėçüb ellini ʿömrim oldı atmış 556  

Menim tay tuşlarım ḳabr içre yanmış  

  

 
552  728 Nehāren: Nehārı ̇̄  AZ / leylı ̇̄ : leyl AZ, İR 
553  731 şekk: reşk M 
554  732 Yaḳınımdur ki berzaḫ var: Yaḳındur ki var berzaḫ AZ, Yaḳınımdur yaḳın berzaḫ İR 
555  733 bi’llāh: bi’llāhi M 
556  734 ʿömrim: ʿömrün M / atmış: atmuş AZ 



272 

 

735 Bükülmiş ḳāmetim olmış iki ḳat 557 

Gerek ėtmek tedārik ḳabre sovḳat  

  

736 O şaḫṣı ki ola altmış yaşında 558 

Gūne benzer ki olsun daġ başında  

 

737 Naẓar ḳıl saḳḳalıma den düşübdür  

Vücūdım kāḫına şı ̇̄ ven düşübdür   

  

AZ 49  738 Kėçürtdüm ʿömrimi saḳḳal aġartdum 559 

Hevā-yı nefsi ḫāṭırdan çıḫartdum 

  

739 Ḳoca Allāhına ger ʿāṣı ̇̄  olsun  

Gerekdür it kimi boynı vırılsun 560  

 

740 Dėme saḳḳalı gūyā aḳ ipekdür 

Tükür saḳḳalına ḳıllı köpekdür 

 

741 Mene indi ḫilāf ėtmek yaraşmaz 561  

Ḫilāf ėtsem Ḫudāya işim aşmaz  

  

 
557  735 Bükülmiş: Bükülmüş M / olmış: olmuş M 
558  736 İB’nin devamı 750’den sonra buradandır. / altmış yaşında: atmış yaşunda AZ 
559  738 Kėçürtdüm: Kėçirdüm AZ, Kėçirtdim M / aġartdum: aḳartdum AZ, aġardı M // çıḫartdum: çıḫardı 

M 
560  739 boynı: boynım İR 
561  741 indi: imdi İB, M 



273 

 

742 Menim ẓalāmla yoḫ iḫtilāṭım 562  

Şerı ̇̄ ʿat ehliyem var iḥtiyāṭım  

 

743 Çeküb feryād u nāle ėtme şı ̇̄ ven  

Ki hergiz hı ̇̄ ç kime ẓulm ėtmerem men 563 

 

Der-cevāb dāden-i ḫorūs be-rūbāh * 564 

744 Ḫorūs-ı ḫaste tökdi eşk-i dı ̇̄ de 

Dėdi rūbāha ol miḥnet-keşı ̇̄ de 

 

İB 43   745 Alubdur cānımı bi’llāh hevlün 565  

Muṭābıḳ çün degil fiʿliyle ḳavlün  

 

746 Bu sözler muṭlaḳā senden yalandur 566 

Yalandur bir de üstinden yalandur 

 

747 Gözüm su içmiri bu sözleründen 567 

Yaġur mekr ü şerāret gözleründen  

  

  

  

 
562  742 ẓalāmla: ẓalāmile AZ, ẓālim ile İB 
563  743 hı ̇̄ ç kime: hı ̇̄ ç kese İB, bir kese M 
564  * Cevāb dāden-i ḫorūs be-rūbāh AZ 
565  745 bi’llāh: bi’llāhi M 
566  746 muṭlaḳā: muṭlaḳen M 
567 747 Gözüm: Gözim İB / sözleründen: sözlerinden İR // Yaġur: Yaḳur AZ, Baḳur İR / gözleründen: 

gözlerinden İR 



274 

 

748 Dilünde ṭaʿn ėdersen Bāyezı ̇̄ de  

Velı ̇̄ kin işlerün benzer Yezı ̇̄ de 568 

 

749 Danış doġrı dė çaşdırma sözivi 569  

Mene ḳaç gėt tanutdırma özivi 

 

M 39   750 Sözün şı ̇̄ rı ̇̄ n özün bedter ilandan 570 

Suya tesbı ̇̄ ḥivi çekme yalandan  

 

İR 38   751 Egerçi dilde dünyādan kėçersen 571 

Velı ̇̄ kin ḳurt kimi ḳanım içersen 

 

752 Nedendür şı ̇̄ ve-i dı ̇̄ ni unutdun  

Ne ėtmişdim men-i maẓlūmı dutdun 572 

 

753 Olub ẓulm u taʿaddı ̇̄  kār u bārun  

Güce dözmez çürük var iḫtiyārun  

 

AZ 50  754 Özün ʿālim velı ̇̄ kin bı ̇̄ -ʿamelsen 

Sözün yaḫşı özün ammā daġalsan  

  

 
568  748 Yezı ̇̄ de: perende İB 
569  749 dė çaşdırma: dė çaydurma AZ, velı ̇̄  çaydırma M / doġrı dė: doġrıdu İR // ḳaç gėt: ḳaçdur İR  

/ tanutdırma: yanutdurmaz AZ, tanutdurma M 
570  750 İB’de 699’dan sonra gelen beyit buradadır. // Suya: Suda AZ, İB, Söze İR / çekme: dözme İR   
571  751 kėçersen: kėçürsen AZ, İB, unutdun İR // 751 b İR’de 752 b ile devam eder fakat sonrasında tekrar 

bu beyit tam olarak gelir. / içersen: içürsen AZ, İB 
572  752: —İR / ėtmişdim: ėtmişdüm AZ / men-i maẓlūmı: meni maẓlūmı AZ 



275 

 

Der-meẕemmet-i ʿālimān-ı bı ̇̄ -ʿamel  

755 Belı ̇̄  ʿālim olan ʿāmil gerekdür  

Şerı ̇̄ ʿat emrine kāmil gerekdür 573 

 

756 Çün ʿālim gėtmese öz bildigine 574 

Yaḳı ̇̄ nen iʿtiḳādı yoḫdı dı ̇̄ ne  

 

757 Adun mollā ḳoyub süzdürme ḳaşun 575 

ʿAmel istele çoḫ oynatma başun 

 

758 Özün lā-teʾkulū ḥükmin dėyersen 576  

Yetı ̇̄mün mālını yek-cā yėyersen 

 

759 Durub özgelere diḳḳat dutarsan 

Elive düşse ḳurt kimi utarsan  

 

760 ʿAmel dı ̇̄ vārınun altın oyubsan 577 

İşün bu adıvı ʿālim ḳoyubsan 

 

761 Maʿāş-ı kār u bārun ʿişvedendür 578  

Hamı ḫord u ḫorakun rişvedendür  

 
573  755 Şerı ̇̄ ʿat emrine: Umūr-ı şerʿde AZ / emrine: ehline İB  
574  756 Çün: Çü AZ, İB / gėtmese: gėtmeye İB, İR / bildigine: bildiḳine İB 
575  757 ḳaşun: başun İB 
576  758 dėyersen: ėdersen AZ, İR / lā-teʾkulū: “yemeyin” (Yetim malı yememek) (Kur’an-ı Kerim, Nisâ 

4:2).    
577  760 dı ̇̄ vārınun: dı ̇̄ vārının M // ʿālim: mollā M 
578  761 Maʿāş-ı kār: Maʿāş u kār AZ, İB // ḫord u ḫorakun: ḫord ėtdügün hem İB, ḫord ḫorakun İR 



276 

 

  

762 Vırar geh naʿla o hem gāh mıḫa 579  

Çekersen bı ̇̄ -nevālar baġrı sıḫa 

  

763 Aḳaclar ḳovzayanda baş çemende 580  

Sövüd söyler o vaḳte mende mende  

 

İB 44   764 Degil lāʾiḳ sene ʿālim dėsünler 

Yėri vardur sene ẓālim dėsünler 581 

 

765 Gerek olsa peyember cā-nişı ̇̄ ni 582  

Ėde ser-meşḳ peyġamber işini 

 

766 Olur ʿālem nişān-ı ḫātem-i gül  

Gül-āb olmış cihānda maẓhar-ı gül 583  

 

767 ʿAmel yoḫsa şerı ̇̄ ʿatde dolanma 584 

Adun ḳāḍı ̇̄  ḳoyub çoḫ ḳāḍı ̇̄ lanma 

 

768 Şerı ̇̄ ʿat ehlisen Allāhı atma  

Gözelce dı ̇̄ nivi dünyāya satma  

 
579  762 Vırar geh naʿla o hem gāh: Urarsan gāh naʿla gāh AZ, İB, Vırar gāh gāh naʿle gāh İR // Çekersen: 

Çeker çoḫ M / sıḫa: mıḫa M 
580  763 Aḳaclar: Aġaclar İB // Sövüd söyler: Sürūş diler İB, Şögüd söyler M  
581  764 sene: señe İB 
582  765 olsa: olsan AZ / peyember: peyenber AZ, İR // Ėde: Ėden AZ 
583  766 olmış: olmuş M 
584  767 şerı ̇̄ ʿatde: şerı ̇̄ ʿatte M 



277 

 

 

769 ʿAzı ̇̄ zim birbirine vırma ḫalḳı  

Özün dırnaḳ çalub ḳırdırma ḫalḳı 585 

 

AZ 51  770 Görende pul üzi ḳoylı yıḫılma 586  

Gözetle dal ḳabaḳun tı ̇̄ z soḫulma  

  

M 40   771 Bėle dut şöhretün dutmış cihānı 587 

Adun dillerde peydā vü nihānı ̇̄  

 

772 Kėçüb endāzeden cāh ü celālün  

Daḫı taʿrı ̇̄ fe gelmür mülk ü mālun 

 

773 Emı ̇̄ n-i şerʿsen ya şeyḫü’l-İslām  

İmām-ı cumʿasan ya ṣadrü’l-iʿlām  

 

774 Hamı ʿālim başuza and içüller 588 

Sizün ḥükmüzle ḳanlardan kėçüller 

 

İR 39   775 Olubsuz ḫalḳ içinde çoḫ zeber-dest 589  

Muḳaṣṣırlar ḳılublar dergehun best   

 
585  769 çalub: vırub İB, İR 
586  770 ḳoylı: ḳoylu İB // Gözetle: Gözede M 
587  771 dut: ol M / dutmış: dutsun İB, İR 
588  774 başuza: başıza AZ, başıva İB / içüller: içeller M // Sizün: Senün AZ, İB / ḥükmüzle: ḥükmünle AZ, 

İB / kėçüller: kėçeller M 
589  775 Olubsuz: Olursan İB // ḳılublar: ėdübler İB 



278 

 

  

776 Sözün ötkin olubdur ḥaḳ-nā-ḥaḳ 590  

Ki sizsüz dehrde aḳa-yı muṭlaḳ 

 

777 Bular va’llāhi ėy merd-i ḥesābı ̇̄   

Nekı ̇̄ r ü Münkerün olmaz cevābı 591  

 

778 Gerek ʿālim olan ḳorḫsun Ḫudādan 

Teġāfül ėtmesün rūz-ı cezādan 592  

 

779 Gerek ʿālim olan ḳan aġlasun ḳan 

Hemı ̇̄ şe şuġlı olsun āh u efġān 

 

780 Gerek ʿilm ehli ehl-i ʿaşḳ olsun 593 

ʿAvāmü’n-nās içün ser-meşḳ olsun 

 

781 Eger ʿālim yėse bir şübheli māl 594  

Ḥarāma meyl ėder bı ̇̄ -şübhe cühhāl  

 

782 Eger ʿālim yėye māl-ı ḥarāmı 

Bu şı ̇̄ ve kāfir ėyler çoḫ ʿavāmı 

  

 
590  776 ötkin: ötkün M // sizsüz: sensen İR, M 
591  777 Münkerün: Münkerin AZ 
592  778 ėtmesün: ėtmeyün M 
593  780 ʿilm ehli ehl-i ʿaşḳ: ʿilm ehli hem ʿaşḳ ehli İB 
594  781 māl: bāl İR, İB 



279 

 

İB 45   783 O ʿālim kim ėder dünyāya iḳbāl  

Vebālun boynıma çönder ona dāl 595  

   

784 Gözüm taḳvā yolın dut tap saʿādet 596  

Ölende senden isteller ʿibādet  

 

785 Çalallar başıva bu naḥv u ṣarfı 597 

Ḫaber almazla ism ü fiʿl ü ḥarfi 

  

786 Yaḳı ̇̄ n dutmaz elün fıḳh u uṣūlun 

İşün açmaz mefātı ̇̄ ḥ-ı fuṣūlun 598  

 

AZ 52  787 Bu ḳadr olma bu dünyāya telāşlı 599  

Ölüm fikrine düş ėy başı daşlı 

  

Der-ġayẓ kerden-i rūbāh be-ḫorūs ve mudellel kerden-i gunāh-ı ū 

* 600 

788 Ḫulāṣa çün ėşitdi ol sitemger 601 

Ḫorūsın sözlerin oldı mükedder 

  

  

 
595  783 Vebālun: Vebālin AZ 
596  784 Gözüm taḳvā yolın dut tap: Yazım taḳvā yolunı tap M 
597  785 ṣarfı: ḥarfi İB 
598  786 uṣūlun: uṣūlı İB, uṣūlın M // mefātı ̇̄ ḥ-ı fuṣūlun: mefātı ̇̄ ḥ u fuṣūlun AZ / fuṣūlun: fuṣūlı İB, fuṣūlın 

M 
599  787 olma: ėtme M / telāşlı: telāşı İB, İR, M 
600  * Der-ġayẓ giriften-i rūbāh be-ḫorūs ve mudellel kerden-i gunāh İB 
601  788 ol: o AZ 



280 

 

789 Bu güftārı ėşidcek ġayẓa geldi 602  

Ḫorūsa döndi bir ḳayım bereldi  

  

790 Gelüb ġayẓa çıḫub ʿayş u ḥarāma 603  

Başına saldı bir gı ̇̄ rli ḳarama  

   

791 Ḳarıḫdı ḫışmdan ol şūm u nā-kes 604  

Dėdi baġla dilün oġlan sesün kes 

  

M 41   792 Utan hėy hėy ʿaceb sözler dėyürsen 605  

Yıġışdur aġzıvı ne poḫ yėyürsen  

  

793 Kebāb olsun dilün aġzunda yansun 606 

Ne sırtıḳsan özive daş yapuşsun   

 

794 Meni elbette sen yaḫşı tanursan 607 

Duyubsan ḳanıva ḫortulanursan  

  

AZ 53  795 Ḫoş öz görsetdün azdurdun sözivi 608 

Ne bėle süzdürürsen ḳaş gözivi   

 
602  789 ėşidcek: ėşitdi AZ // Ḫorūsa döndi: Ḫorūsı dutdı İR / döndi bir: bir dönüb AZ / bereldi: biretdi İB 
603  790 ʿayş u ḥarāma: ʿayşı ḥarāma M // bir: —AZ  
604  791 Ḳarıḫdı: Darıḫdı M 
605  792 sözler: —AZ / dėyürsen: dėyersen M // Yıġışdur: Yıḳışdır İB, Yıġışdır M / yėyürsen: yėyersen M 
606  793 aġzunda: aġzında İR // sırtıḳsan: sırtuḳsan M / yapuşsun: yapışsun M 
607  794 ve 795 AZ’de yer değiştirmiştir. / elbette sen: sen elbette AZ // ḫortulanursan: ḫortuldanursan İR 
608  795 görsetdün: gösterdün İB, görsetdim M / azdurdun: azdırdun İB / sözivi: özivi AZ // süzdürürsen: 

süzdirürsen İB, İR    



281 

 

  

796 Āteş Bėk ṭāyesi kimi alışma 609  

Dė lāl ol ḳadde ḳadde çoḫ danışma  

  

İR 40   797 Bu terkı ̇̄ bün bu cismündür bu cānun 610 

Sözine bir baḫun bu bı ̇̄ -ḥayānun  

 

798 Nėce gör oynadur gözile ḳaşın 

Velı ̇̄  şeyṭān dėyürdür çiyne başın 611  

 

799 Gelüb ġayẓ üste coşan u ḫurūşān 612  

Ki aġzına sıḳışmaz çölli dovşan   

 

800 Özün gūyā ki çoḫ bilmiş bilürsen  

Mene fehm ü kemālün örgedürsen 613  

 

İB 46   801 Göge durram sovurram tüklerivi 614  

Soyaram göz çalan vaḳte derivi 

 

802 Sene her ne dėsem bil müstaḥaḳsan 615 

Yaḳı ̇̄ n ile sezā-yı taʿn u daḳsan   

 
609  796 Dė: Daḫı İR, M / ol ḳadde: olgilen M / çoḫ: —İR, M  
610  797 cismündür: çeşmindür M 
611  798 b İB’de 799 b ile devam eder. // Velı ̇̄ : Deli M / dėyürdür: dėyürdü İR 
612  799 b İB’de 800 b ile devam eder. 
613  800 örgedürsen: bı ̇̄ ş gelürsen AZ, İB 
614  801 sovurram: sovırram İB, M sovarram İR // göz: köç AZ 
615  802 Sene: Señe İB / her ne: men her ne M / dėsem: dėdüm İB, ėdem İR, ėdsem M  



282 

 

 

803 Ḳulaḳ vėr cürmivi ėylüm müdellel 616  

Ḫilāfun birbebir olsun müseccel  

 

804 Hele mevḳūf ėyle lāf u güzāfun 617   

Ḳoyum men boynıva cürm ü ḫilāfun  

 

805 Ėdim taḳṣı ̇̄ rivi s̠ābit özive 618 

Hamı ʿālem tüpürsünler gözive  

 

806 Günāhun olmasa hı ̇̄ ç ḳorḫma bir düz 619  

Dėmem bi’llāh sene gülden aġır söz 

  

Der-āh u zārı ̇̄ -i ḫorūs ve ḫᵛāheş kerden ez-rūbāh ki gunāh-ı ū-rā 

mudellel numāyed 

807 Ḫorūs her çend-i evvel defʿa ḳızdı 620  

Ḳabaḳda tülki çün gelendi sindi 

 

808 Töküb yaşını ėtdi āh u zārı 

Muḫāṭab ėyledi ol nā-bekārı  

  

 
616  803 Ḳulaḳ: Ḳulaġ AZ // birbebir olsun: bir bir olsunlar İB / müseccel: mücellel İB 
617  804 men boynıva: boynıva men İR, M / boynıva: bı ̇̄ -nevā İB / ḫilāfun: günāhun İB 
618  805 Ėdim: Ėdüm AZ, İR // tüpürsünler: tökürsünler AZ, tökülsünler İB, tökünsünler İR / gözive: yüzive 

M 
619  806 sene: señe İB / aġır: aḳur AZ 
620  807 ḳızdı: ḳızışdı İR // gelendi: gördi İB / çün gelendi sindi: gel oldı sızdı M   



283 

 

809 Ki vāżıḥ ėtgilen ėy dād-ḫᵛāhım 621  

Nedür ʿālemde taḳṣı ̇̄ r ü günāhım 

  

AZ 54  810 Günāhım s̠ābit olsa saḫlama üz 622  

Müdellel ėyledün dur başımı üz  

  

811 Ḫilāfıma sözüm yoḫ boynıma ḳoy 623  

İki dırnaḳıvı sal gözlerim oy  

  

M 42   812 Ḫilāfım her ne olsa çekme perde 

Ki boynum incedür ḳıldan bu yėrde 624 

  

Der-cevāb dāden-i rūbāh ve mudellel kerden-i se taḳṣı ̇̄ r ber-ḫorūs 

* 625 

813 Dėdi tülki dė ḳurtar derd ü āhun 

Mene s̠ābit olubdur üç günāhun 

 

814 Birisi bı ̇̄ -edebsen ėylemen şerm 626  

Ḥayādan ʿārı ̇̄ sen hı ̇̄ ç bilmen āẕerm  

  

  

 
621  809 ėtgilen: ėyledim İB 
622  810 saḫlama: saḫla İR 
623  811 Ḫilāfıma: Ḫilāfımı AZ, İB 
624  812 ḳıldan: ḳoydun İB 
625  * Cevāb dāden-i rūbāh ve mudellel sāḫten-i se taḳṣı ̇̄ r be-ḫorūs AZ, Der-cevāb dāden-i rūbāh ve mudellel 

kerden-i se taḳṣı ̇̄ r ḫorūs-rā İB 
626  814 ėylemen: ėtmesen İB, İR, M // ʿārı ̇̄ sen: ʿārsan AZ, İR / bilmen: bilmesen İB  



284 

 

815 Ḥużūr-ı ḫalḳda perḫāş ėdersen 627  

Yalan yėrden durub bir bir dėşersen 

  

816 Taparsan orda bir ḳum ya ki dāne  

Elünde ėylesen onı bahāne 628 

  

İB 47, İR 41 817 Çaḳurursan toyuḳ olcaḳ ḫaber-dār 629 

Gelür bı ̇̄ -çāre kim bilmez ne iş var 

  

818 Dutarsan rūz ile cüft olursan 630  

Ḥużūr-ı ḫalḳda kāmun alursan 

  

819 Bu ne ʿādetdür ėy melʿūn-ı dı ̇̄ nsiz 631 

Görersen günde on ʿavrat kebı ̇̄ nsiz  

  

820 Kebı ̇̄ nsiz ʿavratı ḫalḳın içinde 632 

Bu cür görmek revādur hansı dı ̇̄ nde  

  

821 Çöl ėvli ʿār u nāmūsı yėyübsen 633  

Ḥayā ādābın terḳı ̇̄ n dėyübsen  

  

 
627  815 yėrden: yėrde M / dėşersen: dėyersen İB / bir dėşersen: yėr ėşersen M 
628  816 ėylesen: ėyleren AZ 
629  817 Çaḳurursan: Çaḳırursan M // kim bilmez: bilmez kim AZ 
630  818 rūz: zor M / ile cüft: ile sen cüft İR  
631  819 ʿādetdür: ʿādetdi İR, M / melʿūn-ı dı ̇̄ nsiz: melʿūn-ı bı ̇̄ -dı ̇̄ n İB // Görersen: Meger sen İB 
632  820 ʿavratı: ʿavrat AZ / ḫalḳın: ḫalḳun İB 
633  821 Çöl: Çölli AZ // ādābın: ādābnun İB, ādābnı İR, ādābnın M / terḳı ̇̄ n dėyübsen: terk ėyleyübsen İR 



285 

 

Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı ādāb u naṣı ̇̄ hat * 634 

822 Belı ̇̄  sermāye-i ʿizzet edebdür 

Nişān-ı ʿizzet ü rifʿat edebdür 

  

823 Gözüm sen lāf vırma çoḫ nesebden 635 

Nesebden el götürdüm vır edebden  

  

824 Necı ̇̄ b ėyler edeb her nā-necı ̇̄ bi  

Edeb sulṭān ėder merd-i edı ̇̄ bi    

  

AZ 55  825 Edebden bendeluḳ yėtmiş kemāle 636 

Edeb ḫoşdur Ḫudā-yı lā-yezāle 

  

826 Günāh ėtsen Ḫudāya bı ̇̄ -edebsen 637 

Yaḳı ̇̄ n müstevcib-i ḳahr u ġażabsan  

  

827 Edeble peyrevı ̇̄ -i enbiyā ḳıl 638  

Ḫilāf ėtme Ḫudāvende ḥayā ḳıl   

  

828 Ėşit bu ʿarżımı incime menden 639 

Edebden görmerem bir ẕerre senden 

 
634  * Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı ādāb-ı naṣı ̇̄ hat İR, M  
635  823 vırma: urma İB / nesebden: edebden İB // götürdüm: götürdim AZ, M   
636  825 bendeluḳ: bendelıḳ M 
637  826 ėtsen: ėtsün AZ, İR 
638  827 Edeble: Edebde İB / peyrevı ̇̄ -i enbiyā: peyrevı ̇̄ ye enbiyā İR 
639  828 Ėşit: Ėşid İB, M / bu ʿarżımı: ʿarżımı sen İR, M // görmerem: görmürem M 



286 

 

  

829 Namāz üste ėdersen çün ḳırāʾat 

Ḳılarsan ya ticāret ya zirāʿat  

  

830 Durarsan Ḥaḳ ḥużūrında ḳabaḳda 640 

Gezer ammā ḫayālün daġda bāġda 

  

831 Özün ṣūretde çoḫ yaḫşı bezersen 641 

Ḳoyub Allāhı çöllerde gezersen 

  

M 43   832 Dėyüb iyyāke naʿbud nestaʿı ̇̄ni 642  

Ferāmūş ėtme Maʿbūd-ı Muʿı ̇̄ ni  

  

833 Bu cür ḳılsan birine ṭarḥ-ı ṣoḥbet 643  

Sene düşmen olur ḳalmaz maḥabbet 

  

834 Bunı anla ki Ḫallāḳ-ı Müheymin  

Namāzı ėyleyüb miʿrāc-ı müʾmin  

 

İB 48   835 Yazublar müctebā sibṭ-i peyember 644  

Müʾeẕẕin çün dėyüb Allāhu ekber  

 
640  830 Gezer: Eger İB / daġda bāġda: bāġ u daġda AZ  
641  831 Özün: Özin M 
642  832: —AZ / iyyāke naʿbud(u) nestaʿı ̇̄n: “(Allahım!) Yalnız sana ibadet ederiz (ve yalnız senden) yardım 

dileriz” (Kur’an-ı Kerim, Fâtiha 1:5). // Maʿbūd-ı Muʿı ̇̄ ni: Maʿbūd u Muʿı ̇̄ ni İB 
643  833 birine: biriyle AZ // Sene: Señe İB 
644  835 Yazublar: Yazubdı İB / peyember: peyenber İR // Allāhu ekber: Allah en büyüktür. 



287 

 

  

836 Olub çün mużṭarib rengi ḳaçardı 645  

Yüzine meskenet bābın açardı  

  

837 Biri bir gün dėdi ki sırr-ı sermed 646  

Çerāġ-ı ḫāne-i şerʿ-i Muḥammed  

 

838 Ne oldı zaʿferān kimi saraldun 

Beden titrer bir özge ḥāle ḳaldun 647 

 

839 Buyurdı Ḥaḳḳdan geldi münādı ̇̄   

Ḥużūra istedi bu nā-murādı ̇̄  

 

İR 42   840 Meni bu istemek ḳıldı perı ̇̄ şān  

Müşevveş oldı aḥvālim perı ̇̄ şān  

 

841 Ne cür menden vėre baş resm-i ṭāʿāt 648  

Edeb şarṭın nėce ėylüm mürāʿāt     

 

Der-terġı ̇̄ b be-namāz-ı kāmil 

AZ 56  842 Sene bir söz dėyüm ėy merd-i dānā 649  

Bu söz ėyler seni dı ̇̄ nünde bı ̇̄ nā  

 
645  836 Olub çün: Olur çün İR, Olurdı M // bābın: pāyın İB 
646  837 sırr: pı ̇̄ r İR, M 
647  838 titrer: titrüb İB 
648  841 resm-i ṭāʿāt: resm ü ṭāʿāt İB 
649  842 Sene: Señe İB 



288 

 

 

843 Budur ʿarżım duran vaḳte namāza 

Gelende Ḥaḳḳla rāz u niyāza 650  

  

844 Ḫayāl ėt ḳabrivi ḥāżır ḳabaḳda 

Cehennem ṣolda bāġ-ı ḫuld saḳda 651  

  

845 Muṣammemdür elinde mālikü’l-mevt 652  

İşini bir daḳı ̇̄ ḳa ėylemez fevt  

  

846 Bu ne söz yoḫdur Allāhunda ḥāżır 653 

Velı ̇̄  emri bil bu emre nāẓır  

  

847 Daḫı fikr ėt yėtüb ʿömrün tamāma  

Olacaḳ muttaṣıl feyżün selāma 654  

  

848 Yėtüb itmāma eyyām-ı ḥayātun 655  

Çekeller indi dam üste ṣalātun  

  

849 Bu naḥvile eger ḳılsan namāzı  

Ėder ḥaḳḳunda yaḫşı kār-sāzı  

 
650  843 namāza: namāzı M // Ḥaḳḳla: Ḥaḳḳlan AZ, Ḥaḳile M / niyāza: niyāzı M 
651  844 saḳda: saġda M 
652  845 elinde: elinden AZ, ölende M // ėylemez: ėyleme AZ, ėtmeyüb İB 
653  846 Allāhunda: Allāhundı İR, M // bil: bėle M 
654  847 muttaṣıl: müntehı ̇̄  M 
655  848 ḥayātun: cihātun M // Çekeller: Çekile M / indi: imdi İB, İR 



289 

 

  

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve mudellel kerden-i gunāh-ı s̠ānı ̇̄  * 

656 

850 İkimcisi budur ėy zār u efkār 657 

Ėşitmişem olubsan merdüm-āzār  

  

İB 49   851 Gėceler ḳoymaran yatsun ḫalāʾiḳ 658 

Sene bu herzeluḳ bilmem ne lāʾiḳ  

 

M 44   852 Meger öz ṣavtıva ʿāşıḳ olubsan  

Ki ʿālem ehlini tenge salubsan 

  

853 Ḍalālet cāddesin dutmış gėdersen  

Yatanları gėce ḳoşku ėdersen 659 

  

854 Gėce vaḳtinde başlarsan terenge  

Her aylarsan salursan ḫalḳı tenge 

  

855 Eger yoḫdur şerāret cevheründe  

Dilive mālik ol şeş yat yėründe 660  

  

 
656  * Der-rucūʿ kerden be-ḥikāyet-i rūbāh mudellel kerden-i taḳṣı ̇̄ r-i s̠ānı ̇̄  be-kerden-i ū AZ, Der-rucūʿ be-

ḥikāyet-i rūbāh ve mudellel kerden-i gunāh-ı s̠ānı ̇̄ -i ū İB  
657  850 İkimcisi: İkiminci M // Ėşitmişem: Ėşidmişem İB 
658  851 Gėceler: Gėce bir İB / ḳoymaran: ḳoymasan M, ḳoymayan İR // Sene: Señe İB / herzeluḳ: herzelıḳ 

İB / bilmem: bulmam M 
659  853 dutmış: dutmuş M // gėce: gėceler AZ / ḳoşku: ḳoşkı M 
660  855 yėründe: yėrinde M 



290 

 

856 Utanmazsan meger sen danlamaḳdan 661  

Yorulmazsan bu bı ̇̄ -cā bannamaḳdan  

  

857 Rivāyetdür ʿAlı ̇̄  ol şı ̇̄ r-i ḳahhār  

Buyurub her kim olsa merdüm-āzār  

  

AZ 57  858 Günāh-ı cürmi artuḳdur zinādan 662  

Baġışlanmaḳluḳun olmaz Ḫudādan 

  

Der-meẕemmet-i ẓulm u tevbı ̇̄ ḫ * 663 

859 Belı ̇̄  ḳardaş çü ḥaḳḳü’n-nāsdur ẓulm 

Sürūr-ı sı ̇̄ ne-i ḫannāsdur ẓulm 664  

  

860 Odur bāʿis̠ olub şerr-i maʿāṣı ̇̄  665  

Olan ẓulmı onun yoḫdur ḫalāṣı  

  

İR 43   861 Gözüm ẓulm ėyleme hı ̇̄ ç bı ̇̄ -nevāya 

Düşersen miḥnet ü derd ü belāya 

 

862 Ger istersen rıżā-yı Ḥayy u Ġaffār  

Onun maḫlūḳına hı ̇̄ ç ėtme āzār  

 
661 856 Utanmazsan: Utanmursan İB / sen danlamaḳdan: dannamaḳundan AZ, sen dannamaḳdan M // 

Yorulmazsan: Yorulmursan İB / bannamaḳdan: banlamaḳdan İR 
662  858 Günāh: Günāhı M // Baġışlanmaḳluḳun: Baġışlanmaḳlıḳun AZ, M Baġışlanmaḳluḳı İB 
663  * Der-meẕemmet-i ẓulm u tevbı ̇̄ ḫ-i ẓālim AZ 
664  859 sı ̇̄ ne-i ḫannāsdur: sünnete ḫannāsdur M 
665  860 şerr-i maʿāṣı ̇̄ : şerrü’l-maʿāṣı ̇̄  AZ 



291 

 

 

863 Odur Müslim ki Müslimler ėlinden   

Ola āsūde bı ̇̄ -zaḥmet dilinden 666  

  

864 ʿAzı ̇̄ zim minberi yandur şarāb iç 667 

Velı ̇̄ kin hı ̇̄ ç kime ẓulm ėyleme kėç 

  

865 Yatarsan sen velı ̇̄  maẓlūm yatmaz 

Özin hergiz yatanlar içre ḳatmaz 

 

866 Açar el Kirdigār-ı lā-yenāma  

Sene nefrı ̇̄ n ėder ėy bü’l-feḫāme 668  

  

867 Mes̠eldür ʿibret ėtsün merdüm-āzār 669 

Ki olmasun yatan dalınca bı ̇̄ dār  

  

868 Daġılmış ẓulmden çoḫ dūdmānlar  

Ḫarāb olmış ne ʿālı ̇̄  ḫānmānlar 670  

  

  

 

 
666  863 bı ̇̄ -zaḥmet: hem sālim AZ 
667  864 minberi yandur: cevrlerindür İB / yandur: yandır M 
668  866 Sene: Señe İB 
669  867 ėtsün: ėtmez M // olmasun: olmasın M 
670  868 olmış: olmuş M 



292 

 

İB 50    Mudellel kerden-i rūbāh gunāh-ı siyyum-rā * 671 

869 Ḫulāṣa tülki ol ġaddār u melʿūn 

Ḫorūsa söyledi k’ėy zār u maḫzūn 672 

 

870 Üçümcisi ėdübsen terk-i ʿādet 673 

Belı ̇̄  her nā-kesi tapmaz saʿādet  

 

871 Bu resm olmış ki her şāh-ı mücellel  

Ḳoyubdur başına tāc-ı mükellel 674  

 

M 45   872 Sen öz tācun neden başdan götürdün 675 

Kėçüb öz ziyyivi resmi itirdün 

 

AZ 58  873 Vırubsan ḳuyruḳunda tāc-ı şāhı 676 

Kim ʿālemde ėdübdür bu günāhı 

 

874 Eger sen şāhsan ḳoy başa tācun 677 

Ve ger ne bedter oldı bu günāhun 

  

 
671  * Mudellel kerden-i rūbāh gunāh-ı sivüm M 
672  869 k’ėy: ki İB, key İR 
673  870 Üçümcisi: Üçümünci M 
674  871 olmış: olmuş M // tāc: tāç M  
675  872 tācun: tācın M   
676  873 Vırubsan: Urubsan İB / ḳuyruḳunda: ḳuyrıḳunda İB, İR, ḳuyruḳında M // ėdübdür: ėdibdür M 
677  874 başa tācun: başıva tāc M // bedter oldı bu günāhun: çoḫ günāhın vardı ḳoy ḳaç M 



293 

 

Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki herkes ki ez-ziyy-i ḫod bı ̇̄ rūn şeved giriftār ḫᵛāhed 

şod men ḫarace ʿan-ziyye * 678  

875 Belı ̇̄  ziyyini her kim atsa zinhār  

Olur āḫirde bir derde giriftār 

  

876 Rivāyetdür ḥadı ̇̄ s̠-i muʿteberdür  

Ki ziyyinden çıḫan ḳanı hederdür  

  

877 Gözüm ziyyün senün olmış ʿibādet 679 

Ne fısḳ u maʿṣiyet küfr ü şeḳāvet  

   

878 Hemı ̇̄ n ki ziyy resmünden çıḫubsan 680  

Binā-yı dı ̇̄ n ü ı ̇̄mānı yıḫubsan   

  

879 İṭāʿat ziyyün olmış olma nā-cins 681  

Buyurmış mā-ḫalaḳtü’l-cinne ve’l-ins  

  

880 ʿAzı ̇̄ zim çıḫma ziyyünden ölince 

ʿİbādet ėyle tā ḳabre gėdince 682 

  

 
678  * Der-beyān-ı ı ̇̄ n ki herkes ki ez-ziyy-i ḫod bı ̇̄ rūn āyed giriftār kerded men ḫarace ʿan-ziyye İB, Der-

beyān-ı ı ̇̄ n ki herkes ez-ziyy-i ḫod bı ̇̄ rūn āyed giriftār kerded men ḫarace ʿan-ziyye fe-demuhu heder İR, 

Der-beyān men ḫarace ʿan-ziyye fe-demuhu heder M / men ḫarace ʿan-ziyye fe-demuhu heder: Kim 

kılığından (kimliğinden) çıkarsa kanı boşa gider.    
679  877 senün: senin M / olmış: olmuş M // maʿṣiyet küfr: küfr maʿṣiyet İR 
680  878 resmünden çıḫubsan: resminden çıḫıbsan M // dı ̇̄ n ü ı ̇̄mānı: dı ̇̄ ni ı ̇̄mānı AZ / yıḫubsan: yıḫıbsan M 
681 879 olmış: olmuş M // Buyurmış: Buyurmuş M / mā-ḫalaḳtü’l-cinne ve’l-ins(e): “Ben cinleri ve 

insanları, (ancak bana kulluk etsinler diye) yarattım” (Kur’an-ı Kerim, Zâriyât 51:56). 
682  880 ḳabre: ḳabr M 



294 

 

881 Nedendür ziyyivi cānā atubsan 683 

Ayaḳa dur yaman ġāfil yatubsan 

  

İR 44   882 Eger verās̠e ḳılsan māl-ı taḥṣı ̇̄ l  

Yorulmazsan ėdersen işde taʿcı ̇̄ l  

  

883 Başun aġrur özive iş görende 684  

Tedārik ḳabr ėvine gönderende 

  

884 O göz egse görişne ger özine 

Başı aġrur gelür bu iş gözine 685 

  

İB 51   885 Ne bėle dār-ı dünyāya cumubsan  

Velı ̇̄  öz işleründe göz yumubsan 686 

  

886 Gelür bir gün ecel cāmın içersen 687 

Hamı bu māl-ı dünyādan kėçersen 

  

887 O günde ḳabre ḳardaş ol ḫaber-dār 688 

Seni elbette taḳsı ̇̄me ḳoyallar  

  

 
683  881 Nedendür: Nedendir M / atubsan: atıbsan M // yaman: ʿaceb İB / yatubsan: yatıbsan M 
684  883 Başun aġrur: Başın aġrır M 
685  884 aġrur gelür: aġrır gelir M 
686  885 işleründe: işlerinde M 
687  886 Gelür: Gėyer M 
688  887 ḳabre: ḳomu M / ol: ḳıl İB 



295 

 

888 Ḳabaḳca rūḥıvı Ḳābıż ėder ḳabż 689  

Şı ̇̄ rı ̇̄ n cānun çıḫar sāḳıṭ olur nabż  

   

AZ 59  889 Dalınca yüz ḳoyallar her ṭarafdan 690 

Hamı vāris̠ ḫalefden nā-ḫalefden  

  

890 Senün çünki yėrivi boş göreller 691 

Tökeller mālıvı yek-cā böleller 

  

891 Yėtürüller seni ehl-i ḳubūra 692  

Yėter ḳabr içre cismün mār u mūra  

  

892 Daḫı bir zād sene ḳalmaz nümāyān 693  

Bu zādlardan meger bir naḳd-i ı ̇̄mān 

  

M 46   893 Bėle iş görme cānım kim o sāʿat 694 

Ki ı ̇̄mānun ola şeyṭāna ḳısmet 

   

894 Eger ı ̇̄mānda gėtse lap eli boş 695  

Ḳalursan tā ebed olmaz günün ḫoş  

  

 
689  888 cānun: cānın M / olur: olar M 
690  889 Dalınca: Dalunca İB 
691  890 Senün: Senin M 
692  891 Yėtürüller: Yėtireller M, Yėtüreller İR // cismün: cismin M  
693  892 sene: señe İB // Bu zādlardan meger: Bular ordan meger İB 
694  893 ı ̇̄mānun: ı ̇̄mānın M 
695  894 Ḳalursan: Ḳalırsan M 



296 

 

895 Ḫudāvendā bi-ḥaḳḳın nūr-ı Aḥmed 696  

Gül-i gül-buta ı ̇̄mān-ı Muḥammed  

  

896 Dilimi sen ölen vaḳte Ḫudāyā 

Şehādet kelmesine ėyle gūyā  

  

Der-āh u zārı ̇̄ -i ḫorūs ve suʾāl u cevāb-ı ū bā-rūbāh * 697    

897 Ḫulāṣa çünki tülki üç günāhı 

Ḫorūs ėyledi s̠ābit-i kemāhı ̇̄   

  

898 Dėdi bildün düşündün öz günāhun 698 

Daḫı sırtılma mevḳūf ėyle lāfun  

    

899 Hamı taḳṣı ̇̄ ri ḳoydum boynıva düz 699  

Cevābun var beyān ėt ėy yaman öz 

 

900 Ėvi çöl ʿār u nāmūsı atubsan 700 

Sözün vardur neye bes hop dutubsan 

 

 

  

 
696  895 Aḥmed: sermed AZ, İB, İR 
697  * Der-āh u zārı ̇̄ -i ḫorūs ve suʾāl u cevābeş bā-rūbāh İB 
698  898 Dėdi bildün: Dėdün bildün İB / bildün: bildin M / düşündün: düşindün AZ / günāhun: günāhın M 

// lāfun: lāfın M 
699  899 Cevābun: Cevābın M / öz: göz İR / beyān ėt ėy: beyān ėyle AZ  
700  900 atubsan: atıbsan M // bes: pes AZ 



297 

 

Cevāb-ı ḫorūs 

901 Ḫorūs-ı ḫaste tökdi eşk-i alın 701 

Dėdi rūbāha bir bir bu maḳālın  

  

İB 52   902 Senün bu sözleründür ḳırmızı güc 702 

Ne çāre ėyleyüm men töksen ülgüc  

 

903 Sene ʿarż ėyleyüm bir kelme kūtāh 703  

Mene baş sürtme elden salsan İlāh  

  

AZ 60  904 Teraḥḥum ėyle ayrı fikre düşme   

Faḳı ̇̄ rem bı ̇̄ -nevāyam çoḫ o ceşme  

 

İR 45   905 Götür bu kı ̇̄ ne vü buġżā ürekden  

Bu şeyṭān daşını gel tök etekden  

 

906 Ḫayāl ėyle ḫilāfım vardu küllı ̇̄  704  

Sene bilmem ne vardur başı külli  

  

Cevāb-ı taḳṣı ̇̄ r-i evvel 

907 Dayan bir laḥẓa az ḳıl ıżṭırābun 705  

Dėyüm tā men senün bir bir cevābun 

 
701  901 bir bir bu: buyur bu İB / bu: yėr M 
702  902 Senün: Senin M / sözleründür: sözlerindür M 
703  903 Sene: Señe İB / ėyleyüm: ėyleyim İB // İlāh: Allāh M 
704  906 vardu: vardı M // Sene: Señe İB / bilmem: bulmam M / vardur: olubdur İR, vardı M 
705  907 ıżṭırābun: ıżṭırābın M // senün: senin M / cevābun: cevābın M 



298 

 

 

908 Dėdün vardur edebde çoḫ ḳuṣūrım 706 

Ki aṣlā yoḫ menim şerm-i ḥużūrım  

  

909 Şeḳāvet riştesin boynıma sallam 707  

Ḥużūr-ı ḫalḳda kāmımı allam 

 

910 Cevābun al çoḫ ėtme dād u bı ̇̄ -dād 708  

Mene vārid degil hergiz bu ı ̇̄ rād  

  

911 Benı ̇̄  Ādem ḥayā hı ̇̄ ç ėylemezler 

Edeb resmini hergiz gözlemezler 

  

M 47   912 Dėyüller Ḫāliḳi her yėrde ḥāżır 709  

Cemı ̇̄ ʿan işlere bı ̇̄ nā vü nāẓır  

  

913 Gėne bu ḥāllen baḫmub İlāha 710 

Olallar mürtekib yüz min günāha  

   

914 Olar Ḫāliḳlerinden ėylemür şerm  

Neye men ėyleyüm onlardan āzerm  

  

 
706  908 Dėdün: Dėdüm AZ, Dėdin M / vardur: vardır M 
707  909 boynıma: boynuma M 
708  910 Cevābun: Cevābın M 
709  912 Dėyüller: Dėyeller İB 
710  913 ḥāllen: ḥālilen İB, ḥālile M / baḫmub: baḫmayub AZ  



299 

 

915 Sene vāżıḥ dėyüm ėy merd-i merdān 711  

Bular insān degil ḥayvāndu ḥayvān 

  

Cevāb-ı taḳṣı ̇̄ r-i s̠ānı ̇̄   

916 Beyān ėylesen indi ėy ḥarāmı ̇̄  712 

Meger lāzımdu ḥayvān iḥtirāmı  

  

917 Gėce nıṣfında ger feryāda gellem 

Ürekden nāle ḳıllam dāda gellem  

 

918 Budur fikrimdür ėy ġāfil yatanlar 713 

ʿİbādet şı ̇̄ vesin elden atanlar 

 

AZ 61, İB 53 919 Oyanub belke dursunlar namāza 714 

Tażarruʿ ėylesünler kār-sāza  

  

920 Ėdüb dergāh-ı Ḥaḳḳa ʿarż-ı ḥācāt 715 

Ḫudāvendile ḳılsunlar münācāt 

  

921 Ḳılub Allāh meni bu işde meʾmūr 716  

Bu vāżıḥdur ki el-meʾmūru maʿẕūr  

 
711  915 Sene: Señe İB / merdān: nā-dān AZ, dānā İB // ḥayvāndu: ḥayvāndur İB, İR, ḥayvāndı M 
712  916 indi: imdi İB // lāzımdu: lāzımdur İB, İR, lāzımdı M 
713  918 fikrimdür: fikrimdü İR 
714  919 Oyanub: Oyanıb M / dursunlar: dursınlar M // ėylesünler: ėylesinler M 
715  920 ḳılsunlar: ḳılsınlar M 
716  921 el-meʾmūru maʿẕūr: Emir altında olan özür sahibidir. 



300 

 

  

922 Menim bu işlerime ḳılma inkār 717 

Ḫayālim ḫalḳa iḥsāndur ne āzār  

  

Cevāb-ı taḳṣı ̇̄ r-i siyyum * 718 

923 Dėdün men ḳuyruḳımda vırmışam tāc 719 

Meni ṭaʿne oḫına ėtdün āmāc  

  

924 Bu ı ̇̄ rādun sene ʿiṣyānı çoḫdur 720  

Mene bu maṭlabun hı ̇̄ ç daḫli yoḫdur  

  

925 Bu yėrde yoḫdı taḳṣı ̇̄ rim müsellem 721  

Özi ḫalḳ ėyleyüb Ḫallāḳ-ı ʿālem  

  

İR 46   926 Ėdersen naḳşa ya naḳḳāşa ı ̇̄ rād  

Danışma kes sesün ėy dād-ı bı ̇̄ -dād  

  

927 Sözün āḫirde çekdi irtidāda 722  

Yaḳı ̇̄ nen kāfir oldun bu ārāda  

  

  

 
717  922 bu: —AZ   
718  * Cevāb-ı taḳṣı ̇̄ r-i s̠āles İB, Cevāb-ı taḳṣı ̇̄ r-i sevvum M 
719  923 Dėdün: Dėdüm İR / ḳuyruḳımda: ḳuyrıḳumda İB, ḳuyruḳında M // oḫın: oḫıyla İB 
720  924 ı ̇̄ rādun: ı ̇̄ rādın M // Mene: Señe İB / maṭlabun: maṭlabın AZ, M  
721  925 yoḫdı: —İB, yoḫdu İR // Özi: Meni İB   
722  927 irtidāda: irtidāya M 



301 

 

928 Ḳoduḳ ġaflet yolın dutmış gėdersen  

Durub Perverdigāra baḥs̠ ėdersen  

  

929 Yėdi şeyṭān bu poḫlarun birinden 723 

Olub melʿūn-ı ʿālem öz yėrinden  

  

930 Ḫudāvendün işinde ḳılma diḳḳat 724 

Ki vardur her işinde nėçe ḥikmet 

  

931 Dėyüm bir ḥikmetini ol ḫaber-dār 725 

Ki sen Allāh işinde ḳılma inkār 

   

M 48   932 Ki yaʿnı ̇̄  tāc ḳoymaḳluḳ zamānı 726 

Dāli gönder ne bu dünyā-yı fānı ̇̄   

  

933 O şāhı ̇̄  ki bu dünyāda ḳoyar tāc 727 

Ḳalar başı açuḳ maḥşerde muḥtāc 

  

934 Birisi olmaya çalsun önine 728 

Bu cür şāhun Ḫudāyā vay günine  

  

 
723  929 Yėdi: Dėdi AZ / poḫlarun: poḫlardan M / birinden: yėrinde İR, M // yėrinden: dilinden İB, yėrinde 

İR, M 
724  930 Ḫudāvendün: Ḫudāvendin İR, M 
725  931 ḥikmetini: ḥükmini AZ // işinde: işine AZ / ḳılma inkār: nėçe ḥikmet M 
726  932 ḳoymaḳluḳ: ḳoymaḳlıḳ M // gönder: göndür AZ, İB 
727  933 ḳoyar: ḳoya İB // Ḳalar: Ḳalur İB, İR, M 
728  934 çalsun: çatsun M / önine: öline M 



302 

 

AZ 62   Der-hᵛāheş kerden-i ḫorūs ḫalāṣı ̇̄ -i ḫod-rā ez-rūbāh 

935 Ġaraż çünki ḫorūs-ı zār u maḥzūn  

Tamām ėtdi cevābın ol ciger-ḫūn 729  

  

İB 54   936 Töküb ḳan yaş ürekden çekdi bir āh 

Dėdi rūbāha ėy ġāfil ol āgāh  

  

937 Gel indi ḳıl ürek āyı ̇̄ nesin ṣāf 730 

Sen Allāh perde çekme ėyle inṣāf 

  

938 Cevābun birbebir bildün ėşitdün 731 

Men-i bı ̇̄ -çārenin derdine yėtdün 

  

939 Nedür indi sözün bu bı ̇̄ -nevāya 732 

Muraḫḫaṣ ḳıl meni salma belāya  

 

940 Sene çün ḥāletim oldı müşaḫḫaṣ 733  

Meni çönder başıva ḳıl muraḫḫaṣ  

  

941 Dėdi tülki ʿaceb fikr ėyleyübsen 

Bėle bildün cevābımı dėyübsen  

  

 
729  935 ol: o M 
730  937 indi: imdi İB 
731  938 bı ̇̄ -çārenin: bı ̇̄ -çārenün İB, M 
732  939 indi: imdi İB 
733  940 Sene: Señe İB // çönder: çöndür AZ 



303 

 

942 Ḳulaḳıma menim gėtmez bu sözler 734 

Daḫı bı ̇̄ -cā sözi ḳılma mükerrer  

  

943 Eger bu sözlerive şāhidün var 735 

Çaḳur gelsünle yoḫsa ḳılma ıṣrār 

 

944 Ḳabūl olmaz sözün çün müddeʿı ̇̄ sen  

Egerçi müttaḳı ̇̄ sen el-maʿı ̇̄ sen  

 

945 Ḫorūs ʿarż ėtdi bā-hāl-i şikeste 

Getürrem şāhidimi başım üste 

 

946 Bu sāʿat birce bu yėrde dut ārām 736  

Ki tā şāhidlerime ėylüm iʿlām  

 

İR 47   947 Çaḳurram derdimi kende yėtürrem 737 

Senünçün ayrı aḳsaḳḳal getürrem  

 

948 Üçi ḥācı ḳalanı Kerbelāʾı ̇̄  

Ḫilāfım yoḫ danışmam men hevāʾı ̇̄  

  

  

 
734  942 Ḳulaḳıma: Ḳulaġıma AZ / gėtmez: gelmez İB 
735  943 yoḫsa: çoḫda İR / ḳılma: ėtme M 
736  946 Bu sāʿat birce bu yėrde: Bu yėrde birce sāʿat gel AZ // tā şāhidlerime: şāhidlerimi men İB, men 

şāhidlerimi M 
737  947 Senünçün: Sene çoḫ İB / ayrı: bir mi İB 



304 

 

949 Dėdi tülki ʿacebsen bı ̇̄ -nevāsan 

Ne çoḫ ṭūl-ı kelāma mübtelāsan        

  

950 Meni incitme çoḫ ėy nūr-ı ʿaynım  

Danışdun bes ki gėtdi baş u beynim  

 

AZ 63  951 Balam çoḫ ėyleme sözde taʿāruż   

Ḫayāl ile danışma sen tenāḳuż  

 

952 Bu aʿvānı ḳabaḳca ėyledün ṭarḥ  

Özün ḳıldun hamı insānları cerḥ  

 

M 49   953 Dėdün insān cemı ̇̄ ʿan bı ̇̄ -ḥayādur 

Hamı merdūd-ı dergāh-ı Ḫudādur  

 

954 Bu cür şāhidlerün ne iʿtibārı  

Ḳabūl ėtmek degil şerʿün ḳarārı  

 

İB 55   955 Ḫorūs-ı ḫaste gördi çāresi yoḫ 738 

Dėdi ger özge şāhid istesen çoḫ 

 

956 Bizim bu kendimizde yüz köpek var 

Şehādet emrine artuḳ kömek var 739  

 
738  955 şāhid: —İR, olsa M / istesen: istesün AZ, İR 
739  956 artuḳ: artuḫ İB, M 



305 

 

  

957 Ėşitdi tülki geldi çaldı ḳah ḳah 740 

Dėdi ėy merḥabā bu ʿaḳla beh beh  

 

958 Yaḳı ̇̄ nen derdive çāre tapulmaz  

Balam ḳaç gėt köpekden şāhid olmaz 

 

959 Satallar bir küte ı ̇̄mānlarını  

Salullar dūzaḫ içre cānlarını  

 

960 Uzaḳdan bir nefer pulçı göreller 

Onun dalınca üç sāʿat hüreller     

 

961 Atubsan bir teke kütden çörekden 741    

Ėder nā-ḥaḳ şehādetler ürekden  

 

962 Odur şāhid ki ı ̇̄mānını atmaz 

Ölince dı ̇̄ nini dünyāya satmaz 

 

963 Ne ı ̇̄ n ki görsedende bėş ḳıran pul 742 

Vėre nā-ḥaḳ şehādet vėrmeye ṭūl    

 

 
740  957 çaldı: çekdi M 
741  961 çörekden: börekden İR 
742  963 görsedende: görsenende İB, gösterende M // vėrmeye ṭūl: günde min yol M  



306 

 

964 Ḫorūs ʿarż ėtdi ėy bā-ʿizz ü temkı ̇̄ n 743  

Özün şāhidlerimi ėyle taʿyı ̇̄ n  

 

965 Ne cür şāhid buyursan men getürrem 

Bu sāʿatde ḥużūrıva yėtürrem  

 

966 Dėdi tülki gerek söz post-ı kende 744  

Dayanma bir nefer gönder bu kende 

  

967 Ėde iki ḫorūs ḥāżır bu vaḳte 745 

Gerek olsunla lāl lümʿa u uḫte  

 

AZ 64  968 Gelüb emründe ḳılsunlar şehādet 746 

Şehādet ėtseler tapdun saʿādet  

 

969 Ḫorūs-ı bı ̇̄ -nevā ḳaldı muʿaṭṭal  

Töküb yaş bir başı oldı iki el  

 

İR 48   970 Baḫub gördi bu işler başa gelmez 

Bugünde bir görenler aşa gelmez 747  

  

 
743  964 Özün: Özin M 
744  966 bu kende: bu günde İR 
745  967 Ėde iki: İki ėde İB 
746  968 emründe: emrinde M 
747  970 bir: bu AZ, M / görenler: günler AZ, İB / aşa: başa M 



307 

 

971 Özinden el çeküb açdı dilini 748 

ʿAyān ėtdi hamı derd-i dilini  

 

972 Dėdi farż ėt günāhım vardı küllı ̇̄  749 

Sene bilmem ne düşmiş başı külli 

 

973 Ürekler bāmına ursan salubsan 750  

Ḫudā-rā doġrı söyle ne olubsan  

 

974 Sitemle tāb u ārāmım kesübsen  

Meger daruġasan ya muḥtesibsen  

  

M 50, İB 56  975 Ne daḫli var sene ḳāḍı ̇̄  degilsen 751  

Ki bėle işlere rāżı ̇̄  degilsen 

 

976 Meger ḳāḍı ̇̄  olubsan ya efendi 752 

Veyā mālik sene tapşurdı kendi  

 

977 Seni kim ėyleyüb kende mübāşir  

Elünde vardı fermānundur ʿāşir   

  

  

 
748  971 Özinden: Özünden AZ / açdı: aşdı İB // derd ü dilini M 
749  972 küllı ̇̄ : ziyāde AZ // düşmiş: düşmüş M / başı külli: bu irāde AZ / başı: başa M 
750  973 ursan: ḳorḥı M / salubsan: alunsan AZ, olubsan İR  
751  975 sene: señe İB / degilsen: degülsen İR, M // degilsen: degülsen İR, M 
752  976 ve 977 İB’de yer değiştirmiştir. // sene: señe İB / ʿāşir: āşir AZ, İB, İR 



308 

 

978 Seni kim bu maḥāle ḳıldı ḥākim  

Hanı ḥükmün menim senden ne bākım  

 

979 Veyā kende kelānter kedḫudāsan  

Ḫudā-rā doġrısın dė ne belāsan 

 

980 Ḫudādan şermün olsun Ḥaḳ yolı gėt 753  

Elimden ʿarża çi vardur beyān ėt 

 

Cevāb-ı rūbāh be-ḫorūs 

981 Ėşitdi çün bu aḥvālātı rūbāh 

Elin vėrdi eline çaldı ḳah ḳah 754 

 

982 Dėdi men emr-i maʿrūfam cihānda 755 

Bu işde şöhretim var Iṣfahānda  

 

983 Ḫilāf ėdenlerün vėrrem cezāsın 756  

Ėdüb tenbı ̇̄ h yandurram atasın  

 

AZ 65  984 Namāzı her kimün gėtse ḳażāya 757 

Aḳaca baġlaram sallam belāya 

 
753  980 şermün: şermin M // vardur: vardır M / beyān: ʿayān İR 
754  981 çaldı: çekdi AZ 
755  982 emr-i maʿrūfam: emr ü maʿrūfam İR 
756 983 Ḫilāf ėdenlerün: Ḫilāf her kim ėde M / ėdenlerün: ėdenlerin İR // Ėdüb: Ėdib M / yandurram: 

yandırram M / atasın: anasın İB 
757  984 kimün: kimin M / gėtse: kėçse AZ, İR 



309 

 

  

985 Oruc her kim yėse dustaḳa sallam 758  

Dutub küffāra seni ondan allam 

 

986 Zināsı her kimün düşse ʿayāna 759   

Yaḳı ̇̄ n vırram ona yüz tāziyāne 

 

987 Birisi ḫalḳa olsa merdüm-āzār 760  

Onı tenbı ̇̄ h içün ḳıllam giriftār  

 

988 Çıḫa her kimse ziyyinden muʿayyen 761  

Üzerem it kimi başını bedenden 

 

989 Eger dutsa birisi bı ̇̄ -edeb iş 

Boġazından baturram bir ḳayım diş 762  

 

990 Eger ẓālim eli olsaydı beste  

Yaḳı ̇̄ nen ḳalmamışdı daş daş üste  

 

 

 
758  985 küffāra: küffār AZ, M 
759  986 Zināsı: Anası İB / kimün: kimin M // vırram: urram İB, durram İR 
760  987 ḫalḳa olsa: olsa ḫalḳa AZ 
761  988 it kimi başını: başını it tek M / başını: başın İB, İR 
762  989 baturram: götürrem İB 



310 

 

Meʾyūs şoden-i ḫorūs ez-rūbāh ve mutevessil şoden be-Ḫudāvend-

i ʿalā-aʿlā * 763 

İB 57, İR 49 991 Ḫorūs-ı bı ̇̄ -nevā ḳaldı muʿaṭṭal  

Baḫub gördi üzüldi çāreden el  

 

992 Görüb tülki olub mest-i şerāret  

Ki her ne söz dėyün ėyler ḥarāret 764  

 

993 Ne yalvarmaḳ bilür ne āh u zārı 

Atub elden rıżā-yı Kirdigārı 765  

 

994 Kėçüb Ḥaḳdan dutub şeyṭān dimāġın  

Ėdüb endāzeden ḫāric ayaġın  

 

M 51   995 Ḳarovul ḳoymurı hergiz sözine 766  

Kėçüb inṣāfı baḫmur aḳ yüzine 

 

996 Temelluḳ nā-necı ̇̄ be vėc yėtürmez 767  

Ki it ḳursaḳı hergiz yaḳ götürmez 

  

  

 
763  * Meʾyūs şoden-i ḫorūs ez-rūbāh ve mutevessil şoden-i ū be-Ḫudāvend-i aʿlā İB, Meʾyūs şoden-i ḫorūs 

ez-rūbāh ve mutevessil şoden be-ḥażret-i İlāh M 
764  992 dėyün: dėyür M 
765  993 Atub: Alub AZ 
766  995 ḳoymurı: ḳoymırı AZ, İR / hergiz: merkez M 
767  996 yaḳ: yaġ M / götürmez: getürmez İR, M 



311 

 

997 Ėşitmez Ḥaḳ sözin Ḥaḳḳa yamandur 768 

Ona söz günbed üste kirdigāndur 

 

998 Yüzin dönderdi Ḥayy-ı Kirdigāra 769  

Ürekden yalvarur Perverdigāra 

 

999 Dėyerdi ėy Ḫudā raḥm ėt amāndur 

Esı ̇̄ r-i düşmenem ḥālim yamandur 770 

 

AZ 66  1000 Ḫudāyā başıma ḳoy küllı ̇̄  minnet 

Meni bu nā-bekāra ḳılma ḳısmet 

 

1001 Meni meʾyūs ḳılma raḥmetünden 771 

Boyun burmam ölince ṭāʿatundan  

  

1002 Bu melʿūnın bugün aġzını baġla 772 

Meni āzād ėyle boynımı daġla 

  

1003 Revā görme meni sen bu laʿı ̇̄ ne  

Ḫalāṣ ėyle apar sat ḳul yėrine 

  

 
768  997 Ėşitmez: Ėşidmez M 
769  998 yalvarur: yalvarub M 
770  999 Esı ̇̄ r-i: Esı ̇̄ rem AZ 
771  1001 burmam: burram İB 
772  1002 melʿūnın: melʿūnun İB // boynımı: boynumı M 



312 

 

1004 Bu neẕr olsun ḳotar bu bı ̇̄ -nevānı 773 

Ki terk ėtmem seḥer vaḳti eẕānı  

  

1005 Bu ʿarżımı ėşit yā Rab dilimden  

Bu ʿahd olsun ki men öz ḥāṣılımdan  

  

1006 Vėrem on bėş yumurta bir faḳı ̇̄ re 774 

Faḳı ̇̄ r ü bı ̇̄ -nevā vü dest-gı ̇̄ re  

 

1007 Bu ʿahd olsun ʿilāc ėt bu belāya 775 

Ayaḳ yalın gėdim men Kerbelāya 

 

1008 Bu neẕr olsun ki günde elli nevbe 776  

Günāhımdan ėdüm yā Rabb tevbe 

 

1009 Meni ẓālim elinden ėyle reste 777   

Ki her ne neẕr ḳıldum başım üste 

  

İB 58   1010 Hamı bu neẕrler olmış mene dı ̇̄ n 778 

Sözümde yoḫ yalan bi’r-reʾsi ve’l-ʿayn  

  

 
773  1004 ḳotar: ḳurtar M // eẕānı: duʿānı M 
774  1006 Vėrem: Vėrüm AZ, Vėrim İB // bı ̇̄ -nevā vü: bı ̇̄ -nevāya AZ 
775  1007 Bu: Bir İR, M / ʿahd: şarṭ İB // gėdim: gėdüm AZ, İR 
776  1008 ėdüm: ėdim İB, M 
777  1009 elinden: mālında İR // ḳıldum: ḳıldım İB, M 
778  1010 olmış: olmuş M // Sözümde: Sözünde AZ / bi’r-reʾsi ve’l-ʿayn: Baş ve göz ile. 



313 

 

1011 Yalan ʿarż ėylesem men ėy Ḫudāvend 779  

Delikli daşa bir miḥrāba sevgend  

   

1012 Yalan arż ėylesem men bu kelāmı 780 

  Yėdüm bir laḥẓada iki balamı 

 

1013 Dėye bilmem ʿibādātın çoḫ azın 781 

Kėçirtmem lı ̇̄ k bėş vaḳtin namāzın  

  

İR 50   1014 Şerı ̇̄ ʿat derdinün tapdım devāsın 782 

Kėçen ṭāʿatların ḳıllam ḳażāsın  

 

1015 Ḫudāyā şāhid ol men aʾib oldum 783  

Kėçen bed işlerimden tāʾib oldum  

 

1016 Amān Allāh tükendi māye-i ʿömr 784 

İrişdi āfitāba sāye-i ʿömr  

 

AZ 67, M 52 1017 Ölümden ḳorḫmıram yoḫdur hirāsım 785  

Ḳıyāmetdendi ḫavf-ı bı ̇̄ -ḳıyāsım  

 
779  1011 ėylesem: ėtmerem AZ // bir: hem İB / daşa bir: daşda ki İR  
780  1012 ėylesem: ėyleyüm İB 
781  1013 Kėçirtmem: Kėçirmem M / bėş: bir İB, İR / vaḳtin: vaḳte M   
782  1014 tapdım: tapdum İR, dermānı AZ // ṭāʿatların: ḥācetlerin AZ, ṭāʿatlarun İB 
783  1015 aʾib: ābit AZ, tāʾib İB 
784  1016 Allāh: —İR // İrişdi: Dirişdi M / ʿömr: ʿömrim M 
785 1017 Ölümden: Ölimden AZ / ḳorḫmıram: ḳorḫuram İB / hirāsım: hirāsam İR, M // Ḳıyāmetdendi: 

Ḳıyāmetdür ne AZ, Ḳıyāmetdendü İR, Ḳıyāmet topdı M / ḳıyāsım: ḳıyāsam İR, M  



314 

 

  

1018 Düşende fikrime hevl-i cehennem 786  

Beden titrer ėder ḥālimi berhem  

 

1019 Ḫudāyā ʿömri laġvile kėçürtdüm 787  

Hemı ̇̄ şe lehv u luʿbile kėçürtdüm  

 

1020 Sene yaḫşı ʿibādet ėtmedüm men 788 

Ḫalāṣile iṭāʿat ėtmedüm men  

  

1021 Günāhım çoḫ yüzüm ḳara Ḫudāyā 789 

Elim boş ėyle bir çāre Ḫudāyā 

 

1022 Çetindür ėy Ḫudā ḳabrin ʿaẕābı 790 

Bu miskı ̇̄ n bendenün yoḫ hı ̇̄ ç tābı  

 

1023 Yolum çoḫ tūşe yoḫ ėy Ḥayy-ı ẕü’l-men  

Dė hansı derdime ḳan aġlayum men 

  

1024 Cevānluḳ mevsiminde mestdüm men 791 

Cehālet ḳaydına ser-mestdüm men  

 
786  1018 fikrime: yādıma İB 
787  1019 kėçürtdüm: kėçirtdüm AZ, kėçirtdim M // kėçürtdüm: kėçirtdüm AZ, kėçirtdim M 
788  1020 Sene: Señe İB / ėtmedüm: ėtmedim İB, M //Ḫalāṣile: Ḫulūṣile İB / ėtmedüm: ėtmedim İB, M 
789  1021 yüzüm: yüzim M 
790  1022 ḳabrin: ḳabrün İB // yoḫ: —İB 
791  1024 Cevānluḳ: Cevānlıḳ AZ, İR / mevsiminde: günlerinde M / mestdüm: mestdim İB, mestidim M // 

mestdüm: mestidim İB, İR, M 



315 

 

 

1025 Egilmezdim rükūʿa ya sücūda 792  

Şerı ̇̄ ʿat ḥükmin almazdum vücūda 

 

1026 Hemı ̇̄ şe ḫᵛāb-ı ġafletde yatardum 793 

Namāz adın ėşidcek baş atardum  

  

1027 Ḫilāf-ı şerʿde ıṣrār ėderdim 794 

Nekı ̇̄ r ü Münkeri inkār ėderdim 

 

1028 Ėderdim muḍḥike semmü’l-ḫıyāṭı 795  

Ḥesābı ̇̄  ḥaşrı mı ̇̄ zānı ̇̄  ṣırāṭı 

 

İB 59   1029 Ḫayālimden ölüm kėçmezdi hergiz 

Ḳıyāmet fikrime düşmezdi hergiz 

  

1030 Ḍalālet cāna bir od saldı yandım 796  

Cehennem āteşini sehl ṣandım  

 

1031 Mey-i ġaflet dil-i nā-şāda vėrdim 797  

Alub bir bāde ʿömri bāda vėrdim  

 
792  1025 Egilmezdim: Egilmezdüm AZ // ḥükmin: ḥükmün AZ, İB / almazdum: almazdım İB, M 
793  1026 yatardum: yatardım İB, M // atardum: atardım İB, İR, M  
794  1027 ėderdim: ėderdüm AZ // ėderdim: ėderdüm AZ 
795  1028 Ėderdim: Ėderdüm AZ / muḍḥike: masḫara M 
796  1030 cāna: ḥāle M / yandım: yandum AZ // ṣandım: ṣandum AZ, İR 
797  1031 vėrdim: vėrdüm AZ // bāde: yėrde M / vėrdim: vėrdüm AZ 



316 

 

  

1032 Eger saysam varımdur min günāhım 798 

Yoḫumdur min günāha bir s̠evābım  

 

1033 Ḫudāyā raḥm ḳıl ėy Ḥayy-ı Mennān 799  

Peşı ̇̄mānam peşı ̇̄mānam peşı ̇̄mān 

 

AZ 68   Der-vaʿẓ u naṣı ̇̄ ḥat ve bı ̇̄ dār kerden-i merdum * 800 

1034 Belı ̇̄  cānım ʿazı ̇̄ zim olma medhūş  

Ölüm hengāmesin ėtme ferāmūş  

 

1035 İki zāddur gerek olsun naẓarda  

Gėce gündüz seferde ya ḥażarda  

 

1036 Birisi Ḫāliḳ-i ʿazze ve celdür 801 

Biri ėvler yıḫan ġāfil eceldür 

 

İR 51   1037 Gözüm ḳıl iḳtidā ehl-i ṣalāḥa 802  

Bugünki işlerün ḳoyma ṣabāḥa 

  

  

 
798  1032 saysam: saysamdum AZ / varımdur: varımdı İB, M // bir s̠evābım: ʿöẕr-ḫᵛāhım M 
799  1033 Ḥayy-ı Mennān: Ḥayy u Mennān M // peşı ̇̄mān: peşı ̇̄mānam M 
800  * Der-vaʿẓ u naṣı ̇̄ ḥat bı ̇̄ dār kerden-i merdum ez-ḫᵛāb-ı ġaflet AZ, Der-naṣı ̇̄ ḥat ve bı ̇̄ dār kerden-i merdum 

M    
801  1036 celdür: Ḫāliḳ-i celdür AZ 
802  1037 iḳtidā: iḳtidār AZ // Bugünki işlerün: Bugünün işlerin İB 



317 

 

M 53   1038 Günāhun vardur el Allāhıva aç 803 

Ḳayıt besdür dayanma tevbeye ḳaç  

 

1039 Ölüm birden gelür ėyler giriftār 

Ḫaber-dār ol ḫaber-dār ol ḫaber-dār 

 

1040 Eger ʿömrün ola heştād u doḫsan 804  

Yaḳı ̇̄ n ile oġul āḫirde yoḫsan 

 

1041 Ecel āḫirde ėyler dest-beste  

Çeker taḫt-ı şerı ̇̄ fün taḫta üste  

 

1042 Bu sākin yėr o üste çarḫ-ı gerdān 805 

Ḥaḳı ̇̄ ḳatde olur bir sāz u kirmān  

 

1043 Gėce gündüz dolanur iş ferāhem 806  

Benı ̇̄  Ādem başı dartar dem-ā-dem  

 

1044 Müsāfirsen dayanma ėyle āhenk 807 

Yol üste ėtmeyübdür kimine lenk  

  

 
803  1038 vardur: vardı İB, İR, M / Allāhıva: İlāhıva M // dayanma: amāndur İR 
804  1040 doḫsan: doḳsan M // āḫirde: āḫir ki İB, İR / yoḫsan: yoḳsan M 
805  1042 o: od İR, M / gerdān: gerdūn M 
806  1043 dolanur: olur her AZ 
807  1044 kimine: kim sene M 



318 

 

1045 Düşe her kimse māl u sāl eline 808 

Düşer āḫir güni ġassāl eline  

 

1046 Vefāsı yoḫdı dünyā şāhidinün 

Vėrübdür üç ṭalāḳın şāhidinün 809  

 

İB 60   1047 Bu dünyā ve o dünyā iki bacı 810 

İki bacını almaz merd-i nācı ̇̄   

 

1048 İki düşmen biri olmaz bu müşkil 811   

Yayılmaz bir çemen içre iki gül 

 

1049 Sıḳışmaz bir maḳāma ẓulmet u nūr 812 

Ḳucaḳlaşmazla hergiz dėyülen ḥūr  

 

AZ 69  1050 Ürek bir yār-ı berdür olma gümrāh  

Ki bir taḫt üste egleşmez iki şāh 

 

1051 Bu şevher-keş ʿacūzın gör işini 813  

Senün tek min nefer ʿāşıḳ kişini 

  

 
808  1045 Düşe: Düşer AZ / māl u sāl: māh u sāl İR, M 
809  1046 ṭalāḳın: aṭaḳı AZ 
810  1047 bacını: bacı AZ 
811  1048 biri: eger AZ / müşkil: heykel AZ // Yayılmaz: Yazılmaz İB / içre: —AZ  
812  1049 Ḳucaḳlaşmazla: Ḳucaḳlaşmaz AZ, Ḳuçaḳlaşmazla M // ḥūr: nūr İR 
813  1051 ʿacūzın: ʿacūzun İB, İR // nefer: naẓar M 



319 

 

1052 Salub nār-ı firāḳa yandurubdur 814 

Özin çekmiş ḳaraḳa yan durubdur  

 

1053 Eger bėş gün ėdübsen kām-rānluḳ 815  

Ne ḥāṣıl gelse ger ḳabrün ḳaranluḳ  

 

1054 Eger cān kimi ḳoysan nazlu yārı 816  

Ne ḥāṣıl dalda var ḳabrün feşārı  

 

1055 Ecel çenginden olmaz kimse āzād 817  

Ne yalvarmaḳ bilür ne dād u bı ̇̄ dār 

 

1056 Özün fikr ėyle evżāʿ-ı laḥidden  

Sene imdād olunmaz bir eḥadden 818  

  

1057 Dėme menden ṣora ehl ü ʿayālim 819  

Mene iḥsān ėder ḫoşdur menālim 

 

1058 Hemı ̇̄ n ki ḳabre gėtdün kėçdi bėş gün 820 

Nėçe gün oldı ḳabr içre degürdün 

 

 
814  1052 yandurubdur: yandırubdur İB, M // Özin: Özün İR / yan durubdur: yandırubdur İB  
815  1053 gelse: olsa İB 
816  1054 ḳoysan: ḳuçsan İR, ḳucsan M / nazlu: nazlı İR // dalda var ḳabrün feşārı: ḳabrün gerçi tarı İB 
817  1055 çenginde: cenginden AZ, çenginde İB, İR 
818  1056 Sene: Señe İB / olunmaz: olmaz İB 
819  1057 ḫoşdur: çoḫdur İB / menālim: mālım M 
820  1058 oldı ḳabr içre: ḳabr içinde sen M / degürdün: döngün AZ, señe gün İB, degildün M 



320 

 

1059 Yaḳı ̇̄ n ile düşer dillerden adun 821 

Revā olmaz o dar yėrde murādun 

  

M 54, İR 52  1060 Seni yāddan çıḫardur ḳavm u ḳardaş 822 

Ne oġlan yād ėder ne yār u yoldaş 

 

1061 Ḳızun dāmādile meclis ḳurallar 823 

Gelin oġlunla laḳḳıltı vırallar  

 

1062 Gėder ʿavratda bir gerden kelefte 824  

Yėyeller mālıvı bı ̇̄ -çāre müfte  

 

1063 Bu ḥāletde seni yāda salan kim 

Senün bı ̇̄ -çāre derdive ḳalan kim 

 

1064 Çerāġun himmet ėt gönder ḳabaḳdan 825  

İşıḳ düşmez dalıdaki çerāġdan  

 

İB 61    Mustecāb şoden-i duʿā-yı ḫorūs ez-dergāh-ı Ḫudā * 826 

1065 Ḫulāṣa çün ḫorūs ėtdi tevessül 827  

Dėyüb çoḫ neẕrler ḳıldı tevekkül  

 
821  1059 dillerden: dillerde İR // olmaz o dar yėrde murādun: olmazdur o yėrde bir adun İB 
822  1060 oġlan: oġlun İR, M / yār u yoldaş: yāru ne yoldaş AZ 
823  1061 oġlunla: oġlanla İB / vırallar: urallar İB  
824  1062 ʿavratda: ʿavrat AZ // mālıvı: mālun ėy AZ 
825  1064 Çerāġun: Çerāḳun AZ // düşmez dalıdaki: düşmez mi daldaki AZ / dalıdaki: daldaki İR 
826  * Mustecāb şoden-i duʿā-yı ḫorūs ez-dergāh-ı Ḫudāvend-i ʿazze ve cel AZ 
827  1065 ėtdi: oldı AZ, İR 



321 

 

 

AZ 70  1066 O dem ḳıldı tefażżul Ḥayy-ı aʿlām  

Ḫalāṣ olmaḳ yolını ėtdi iʿlām  

 

1067 Fe-kem li’llāhi min-luṭfin ḫafiyyi 828  

Yeduḳḳu ḫafāhu ʿan-fehmi’z-zekiyyi    

 

1068 Rücūʿ ėyle işün Perverdigāra 

Başun ḳoy yat ki derdün tapdı çāre  

 

1069 Gerek żımnen ola biraz telāşun 829  

Özün öldürme çoḫ yırtma külāhun 

 

1070 Hamı iş bāṭınen İlāhlandur 830 

Naẓarda gerçi ḫān u şāhlandur 

 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve resı ̇̄ den-i ū be-ḳabristān   

1071 Ġaraż tülki zi-bes gezdi dolandı 831 

O kendin görkeminde daldalandı 

 

1072 Dolandı bes ki baġrı ḳana döndi 832 

Yolı nā-gāh ḳabristāna düşdi 

 
828  1067 Allah’ın ne kadar gizli lütufları vardır ki, onların gizliliği zeki kimselerin anlayışının ötesindedir. 
829  1069 öldürme: öldirme AZ / külāhun:  AZ, M 
830  1070 İlāhlandur: İlāhilendur İB, Allāhlandur M // ḫān u şāhlandur: ḫān şāhlarilendur İB 
831  1071 gezdi: oldı AZ // kendin: kendün İB, İR 
832  1072 nā-gāh ḳabristāna düşdi: ḳabristāna nā-geh dolandı M / düşdi: döndi İB 



322 

 

 

1073 Yėtişdi istedi kėçsün oradan 833 

Özin çeksün o miḥnetlü serādan  

 

1074 Ḫorūs-ı ḫaste çekdi āh u efġān 

Gözinden yaş yėrine tökdi al ḳan  

 

1075 Bėle ses çekdi ses düşdi cihāna 834 

Yėtişdi nāle yėrden āsumāna  

 

1076 Çekerdi āh āh üsten pey-ā-pey 835  

Sızıldardı besān-ı nāle-i ney  

 

1077 Gözi yaşı ürek āhı dem-ā-dem 836 

Ḳurardı yėrde gögde bezm-i mātem 

 

1078 Çü tülki oldı bu ḥāle ḫaber-dār 

Taḥayyür ḳaydına oldı giriftār  

 

1079 Dėdi āyā nedür bu nāle vü āh 837  

Meni bu emrden gel ėyle āgāh  

  

 
833  1073 Özin: Özün İB, İR 
834  1075 ses düşdi: bes düşdi İR // nāle: nār İB 
835  1076 Sızıldardı: Sızlardı AZ 
836  1077 Gözi: Gözün M 
837  1079 nāle vü āh: āh u nāle İB / nāle: girye AZ 



323 

 

M 55   1080 Ḳarışmış ḥāletün aġlar gözün var 838 

Bėle maʿlūm olur kim söz mözün var 

  

İB 62, İR 53 1081 Ḫorūs arturdı āhın ki süḫandan 839  

Bu ḳabristāndu ġāfil kėçme burdan 

 

AZ 71  1082 Yatub bu yėrde çoḫ sulṭān-ı ʿālı ̇̄   

Ki kėçmişdi feleklerden celāli  

  

1083 Ecel almış elinden tāc-ı şāhı 

Ḳara topraḳ olubdur taḫtgāhı 840 

 

1084 Yatub bu yėrde artuḳ müʾmin-i pāk  

Yatub bu yėrde çoḫ erbāb-ı idrāk 

 

1085 Yatub bu yėrde yaḫşı meh-liḳālar 841 

Yatub bu yėrde çoḫ nev-kedḫudālar 

 

1086 Yatub bu yėrde ḫoş raʿnā cevānlar 842 

Yatub bu yėrde zı ̇̄ bā cān satanlar  

  

 
838  1080 var: zār İB // kim: ki İB / söz mözün var: bir sözün var M 
839  1081 arturdı: artırdı AZ / āhın: —İR // ḳabristāndu: ḳabrüstāndu AZ, ḳabristānda İB, ḳabristāndı M / 

burdan: bundan M 
840  1083 taḫtgāhı: ḫᵛābgāhı M 
841  1085 çoḫ nev-kedḫudālar: çoḫlı kedḫudālar M, zibā cān satanlar İB 
842  1086 zı ̇̄ bā cān satanlar: çoḫ nev-kedḫudālar İB 



324 

 

1087 Cevānlarun ḳalubdur sı ̇̄ nesi çāk 843 

Ḳara gözler olubdur sürmesi ḫāk  

 

1088 Bu Müslimler ki bu yėrde yatublar 844 

Tamāmı ḳavm u aḳvāmı atublar 

 

1089 Yėr altında hemı ̇̄ şe zār u ḳaʾim 845  

Ḳalubdur gözleri ellerde dāʾim 

 

1090 Tamāmen ārzū toḫmın ekübler 846 

Gelüb gėden yolına göz tikübler 

 

1091 Bu yėrden ḳaynayan çeşme aḫur su 847  

Ölenler gözlerinün yaşıdur bu  

 

1092 Ṣulan gözlerivi baḫ nergis yüzine 848 

Baḫur min ḥasretile yėr yüzine  

 

1093 Ger istersen rıżā-yı Kirdigārı 849 

Ferāmūş ėyleme ehl-i mezārı  

  

 
843  1087 Cevānlarun: Cevānların M / ḳalubdur: bu yėrde AZ, olubdur İB // ḫāk: çāk İR 
844  1088 Tamāmı: Tamāmen İR, M 
845  1089 Yėr: Bir M 
846  1090 yolına: yoluna M 
847  1091 ḳaynayan: ḳanla İB / aḫur: aḫan M 
848  1092 gözlerivi: gözlerle İB / yüzine: üzine İB, İR, M 
849  1093 Ger: Eger AZ 



325 

 

1094 Eger sen baḫmasan ehl-i mezāra 850 

Yaḳı ̇̄ n ėyle ḳasem Perverdigāra  

 

1095 Ölende ḳabrive bir kimse baḫmaz 851 

Ziyāret ʿazmine hı ̇̄ ç kim dolanmaz 

 

1096 Yolum her dem düşerdi bu diyāra 852 

Vėrürdüm fātiḥa ehl-i mezāra 

 

1097 Oḫurdum ṣıdḳ özile ḥamd u sūre 853  

Ėderdim āmı ̇̄ nin ehl-i ḳabūre  

 

1098 Ne çāre indi yoḫdur iḫtiyārım 854 

Felek kesmiş yaman ṣabr u ḳarārım 

 

AZ 72  1099 Gel indi himmet ėt ėy nı ̇̄ k-fercām 855  

Ḫudā-rā gėtme bir sāʿat dut ārām  

 

İB 63   1100 Dėyüb bir fātiḥa oḫu duʿāsın 856 

Revā ėyle ölenler müddeʿāsın  

  

 
850  1094 baḫmasan: baḫmasun AZ, İR 
851  1095 ʿazmine: ḳaṣdına M / kim dolanmaz: kimse ḳaḫmaz M 
852  1096 Vėrürdüm: Vėrürdim İB, Vėrerdim M 
853  1097 Oḫurdum: Oḫurdım İR / özile: —İR // Ėderdim: Ėderdüm AZ / āmı ̇̄ nin: hediyyesin İR, M 
854  1098 indi: imdi İB // kesmiş yaman: gėtmiş amān İB 
855  1099 indi: imdi İB 
856  1100 oḫu: oḫur AZ, oḫı M 



326 

 

1101 Ėşitdi tülki durdı ḳalbi yandı 857 

Ḫorūsın ḳavl u fiʿline inandı  

 

M 56   1102 Ḳabūl ėtdi naṣı ̇̄ ḥat düşmeninden 

Olub ġāfil onun mekr ü feninden  

  

Ḫalāṣ şoden-i ḫorūs * 858 

1103 Dėyende fātiḥa aġzı açıldı  

Ḫorūs Allāh dėyüb birden atıldı  

 

İR 54   1104 O yėrde varidi bir serv aġacı 859 

Ḫorūsın derdinün oldı ʿilācı 

 

1105 Uçub servin budaġın mesken ėtdi 860 

O pür-fen ẓālime yaḫşı fen ėtdi  

 

1106 Ġaraż elden gėdüb meclis pozuldı 861  

Gelin erkek çıḫub ṭoy bāṭıl oldı  

 

1107 Bu aḥvālatı çünki tülki gördi 862 

Özin yėrden yėre çaldı çaġırdı 

 
857  1101 ḳalbi yandı: yandı ḳalbi AZ // Ḫorūsın: Ḫorūsun İB 
858  * —İR 
859  1104 varidi: vardı AZ, fātiḥa İR / aġacı: aḳacı İR // Ḫorūsın: Ḫorūsun İB / oldı: ėtdi İR / ʿilācı: devāsı 

İB, ilācın İR 
860  1105 Uçub: Ḳaçub M 
861  1106 gėdüb: çıḫub İB 
862  1107 çünki tülki: tülki çünki İR, M // Özin: Özün M 



327 

 

  

1108 Çeküb ses vayḫırub çaldı elini 

Yüzini yırtdı yoldı saḳḳalını  

  

1109 Dėdi laʿnet o bed-girdāra gelsün  

Yėmemiş fātiḥa emvāta vėrsün  

  

AZ 73  1110 Ėvim yıḫıldı oḫum daşa geldi 863 

Yamanca başıma ḫörre yaḫıldı  

  

1111 Ḳara yolda olaydı bu teḳaddüs  

Mene lāzım degildi bu tecessüs   

  

1112 Ḳāḍı ̇̄ landum yalandan ʿābid oldum 864  

Şerı ̇̄ ʿat ehli oldum zāhid oldum  

  

1113 Ne yaman lafẓdı geldi dilime 865  

Yalançık fātiḥa degsün ölime 

 

M 57, İB 64  1114 Ḫorūsa bir baḫub egdi nėce gül 866 

Dėdi tülki dutuksen başıva kül 

  

 
863  1110 yıḫıldı: yandı M / oḫum: oḫım İB, oḫum da M / geldi: degdi İB, M 
864  1112 Ḳāḍı ̇̄ landum: Ḳāḍı ̇̄ landım İB, M 
865  1113 Ne yaman lafẓdı: Yaman lafẓidi bu M / lafẓdı: lafẓidi İB // Yalançık: Yalancık İB, İR, Yalançı M / 

ölime: dilime AZ 
866  1114 baḫub: baḫun AZ // dutuksen: tökübsen İB, tökesen M 



328 

 

1115 Dėdi tülki ėvivi Ḥaḳ yıḫaydı 867 

Yėyeydün dutcaḳın cānun çıḫaydı  

 

1116 Gerek dutcaḳ dutaydum orda başın 868 

Kėçirtdüm bilmedim sen baş boyunsan 

  

Der-ġayẓ kerden-i rūbāh * 869 

1117 Ḫorūsı sesleyüb ol demde tülki 870 

Dėdi ḳalsun senünkiyle menimki 

 

1118 Gözi dutma mene ḥı ̇̄ le gelürsen 871 

Menim de ḥı ̇̄ lemi yaḫşı bilürsen  

 

1119 Bunı anla ḳıṣāṣ ʿuḳbāya ḳalmaz 872 

Bu derdi şāh tülki ḳabre aparmaz  

  

1120 Meni ẓālim bu rengün ėyledi lenk  

Sene bir çul tiküm her sapı bir renk 873 

  

  

 
867  1115 Yėyeydün: Nolaydı İB / cānun: cānın İB 
868  1116 dutaydum: dutaydı İR, dutaydım M / başın: yasın İB, M // Kėçirtdüm: Kėçirdüm İB, Kėçirtdün 

İR, Kėçirtdim M / bilmedim: bilmedüm AZ 
869  * —İR, Ġayẓ kerden-i rūbāh AZ 
870  1117 Ḫorūsı sesleyüb: Ḫorūsa seslenüb AZ // ḳalsun: ḳalsın AZ 
871  1118 dutma: dönme M 
872  1119 şāh tülki: tülki şāh İR, tülki bėk M 
873  1120 Sene: Señe İB 



329 

 

1121 Eger Allāh amān vėrse ecelden 

Seni sallam bir özge vaḳte dilden 874 

  

İR 55   1122 Mene bildün yamanca ḳulluḳ ėtdün 875 

Bu ʿālemde meni bir pulluḳ ėtdün 

 

1123 Men öli sen diri saḫla yādunda 876  

Sene mātem dutum öz ber-bādunda 

  

1124 Vėrüm bir od sene ėy mekr-pı ̇̄ şe 877  

Dėsünler dāstānlarda hemı ̇̄ şe  

 

1125 Sene bir iş çeküm işüm ġaddār 878 

  Hamı ʿālem dėsünler ellerün var   

 

AZ 74  1126 Görüm ġāfil seni vırḳın vıraydı 879 

Hamuzı çömelen derdi dutaydı  

  

  

  

  

 
874  1121 vaḳte: vaḳde İB 
875  1122 AZ’de 1118. beyitten sonra gelir. / Mene: Meni M // ʿālemde: ḥālimde M / pulluḳ: yolluḳ İB 
876  1123 yādunda: yanundan İB, yādundan İR // ber-bādunda: ber-bādundan İR 
877  1124 Vėrüm: Vėrim M / od: bā İB, ot İR, M // Dėsünler: Dilün İB 
878  1125: —İR, M / 1125 a’da vezin bozuktur. 
879  1126 vırḳın: dırnaḳ İR / vıraydı: varaydı M // dutaydı: ḳıraydı M 



330 

 

Cevāb-ı ḫorūs * 880 

1127 Ḫorūs ol dem ėşitdi bu ṣadānı 881 

Aḳacda geldi ḳıldı şādımānı 

 

1128 Elin çaldı eline bir kėçindi 882 

Dėdi ẓālim cevābun gel al indi  

  

1129 Gözün süzdürme ėy ʿanber baḫışlı 883  

Başun oynatma ėy başı ḳaḫışlı 

 

1130 Dönübsen ḫışm u ġayẓundan ḳabana 884  

Sesün kes ėy köpek hürme yabana  

 

İB 65   1131 Ne bėle atıvı yalkuz çaparsan 885  

Ḳuduz it kimi dört yanun ḳaparsan 

 

1132 Kişisen ger dilün baġla elün aç 886 

Elünden gelmiri bir zād ḳayıt ḳaç  

  

  

 
880  * Cevāb dāden-i ḫorūs AZ, İB, —İR   
881  1127 Aḳacda: Aḳacdı İR 
882  1128 indi: imdi İB 
883  1129 süzdürme: süzdirme İB / ʿanber: ʿanter AZ, M // Başun: Başın AZ / oynatma ėy: oynatma çoḫ ėy 

M / ḳaḫışlı: naḫışlı İB, daşlı İR, M 
884  1130 ġayẓundan: ġayẓından İB / yabana: yanana İB, yalana İR 
885  1131 it: ḳurt İB 
886  1132 ger: ki İB // gelmiri: gelmüri M 



331 

 

1133 Dė her ne söz dėyürsen ėy sitemger 887 

Bu ne va’llāhi yanmışluḳ dėyeller  

 

1134 Sene od vırmışam her ne dėsün dė 888 

Dėdün yandurdum indi gėt poḫun yė 

 

M 58   1135 Elün çıḫdı boşa it tek olursan 889 

Oḫun degdi daşa ne göyneyursan  

 

1136 Acından ölmesen işün düzelse 890 

Yėre ḳoyma elünden her ne gelse 

 

1137 Meger hı ̇̄ ç ḳorḫmadun bu gözyaşımdan 891 

Ne ḳaṭır satmasan açıl başımdan 

 

1138 Gücün kaç gėt bi’llāhi mene çatmaz 892  

Mene bilem dişün min-baʿd batmaz  

  

  

 
887  1133 Dė her ne söz dėyürsen: Ḳayıd her ne dėyürsen İR / dėyürsen: dėyersen İB // yanmışluḳ: 

yanmaḳluḳ İB 
888  1134 vırmışam: urmışam İB / dėsün: dėsen İB, M // yandurdum: yandurdım İB, yandırdım M /indi: imdi 

İB, —İR   
889  1135 ve 1136 İR’de yer değiştirmiştir. / Elün: Elin AZ / it tek: sen it İR, ne it M / olursan: hürürsen İB 

// göyneyursan: göyneyirsen AZ, İB, göyleyursan M  
890  1136 Acından: Egerçi M / düzelse: durulsa İB 
891  1137 Meger: Neye M / bu: öz İB / gözyaşımdan: gözyaşundan İB 
892  1138 kaç gėt bi’llāhi mene: bi’llāhi kaç gėt mene İR, M, kaç gėt mene bi’llāhi İB // bilem: bullam İB / 

batmaz: çatmaz AZ  



332 

 

1139 Ḫudāvendim mene ėyler kömeklik 893  

Kesildi gördigün aḳac küreklik 

  

1140 Penāhımdur menim çün Ḥayy-ı ẕü’l-men 894 

Dėmem hı ̇̄ ç vaḳte şāha şāhlıḳı men 

 

1141 Neden ʿavrat kimi nefrı ̇̄ n ėdersen 895  

Men-i bı ̇̄ -çāre ile kı ̇̄ n ėdersen  

   

AZ 75  1142 Sene olmubdı menden ẓulm u taḳṣı ̇̄ r 896  

Ki nefrı ̇̄ nün ėde ḥaḳḳımda teʾs̠ı ̇̄ r  

 

1143 Sözün anla ḳarovul ḳoy sözive 897  

Olur rāciʿ bu nefrı ̇̄ nün özive  

 

Der-ḥikāyet * 898 

1144 Ḳulaḳ vėr tā dėyüm birce ḥikāyet   

Ėdübdür Mollā Gül Mı ̇̄ rzā rivāyet 

 

1145 Ki Ḫoy şehrinde bir oġlan şeb u rūz 

Duʿā ėylerdi bā-āh u ciger-sūz 

 
893  1139 gördigün: görmedün İB, gördügün İR / aḳac: aġac M   
894  1140 vaḳte: vaḳt İB / şāhlıḳı: şāhḳulı M 
895  1141 Neden: Ne dul M // 1141 b AZ’de 1142 b ile değişmiştir. / Men-i bı ̇̄ -çāre: Meni bı ̇̄ -çāre İB  
896  1142 a AZ’de 1141 a ile değişmiştir, AZ’de sonraki beyit ise 1142 a ve 1141 b’den oluşur. / Sene: Señe 

İB // ḥaḳḳımda: bir ẕerre M 
897  1143 Sözün: Özin M 
898  * Ḥikāyet-i münāsib İB, Ḥikāyet İR 



333 

 

 

İR 56   1146 Çaḳururdı Ḫudāy-ı lā-yenāmı 899 

Ki ėy Perverdigār öldür anamı 

 

1147 Dedem gėtsün bir özge ʿavrat alsun 

Eline bir damaġlı cında salsun  

 

1148 Dutaḳ işe gėce atam günüz men 

Ḳılaḳ ʿişret bisāṭında nişı ̇̄men  

  

İB 66   1149 İki er birce ʿavrat ʿaybı yoḫdur 

Bir ʿavrat bir nefer er ḫarcı çoḫdur  

 

1150 Anasına bu cür nefrı ̇̄ n ėderdi    

Şekāvet cāddesin dutmış gėderdi  

 

1151 Ġaraż nefrı ̇̄ ni ėtdi ʿaks-i teʾs̠ı ̇̄ r  

Ḳulaḳ vėr gör ne işler gördi taḳdı ̇̄ r 

 

1152 O günlerde düşüb öldi atası 900 

Atası öldi dul ḳaldı anası 

  

  

 
899  1146 Çaḳururdı: Çaġırurdı M 
900  1152 Atası öldi: Anası ḳaldı AZ 



334 

 

1153 Ḳalub dul gėtdi bir gerden kelefte 901  

Ėvini hem özini vėrdi müfte  

 

1154 Gelüb kişi ėv üste şād u ḫürrem 902 

Ona ḥāżır ėv oldı çün müsellem  

  

1155 Ne gördi var o ėvde birce oġlan 903 

Üzi tüksiz ḳeşeng u şūḫ u fettān  

   

M 59   1156 Zi-bes ki varidi şı ̇̄ rı ̇̄ n şemāʾil 904  

Kişi oldı ona meftūn u māʾil 

 

1157 Dolandurdı dėyüm vāżiḥ sözini 905  

Gėce anasını gündüz özini  

 

AZ 76  1158 Pes ü pı ̇̄ şe açub göz ol cefā-kı ̇̄ ş  

Alurdı kāmını dāʾim pes ü pı ̇̄ ş 

 

1159 Zi-bes ki bilmedi ḫatminde bir resm 906 

Duʿāsı oldı tā öz cānına ḫaṣm  

  

 
901  1153 Ḳalub: Ḳalup M 
902  1154 çün müsellem: çünki maḥrem M 
903  1155 ėvde: yėrde İB // tüksiz: nev-res İB / fettān: ḫandān İB 
904  1156 varidi: vardı AZ, M 
905  1157 Dolandurdı: Dolandırdı İB, M / vāżiḥ: vāżıʿ M   
906  1159 tā öz: pes o M 



335 

 

Der-teşbı ̇̄ h-i ḥāl-i rūbāh u ḫorūs be-ḥālet-i dunyā-dār bā-dunyā-yı 

pur-fusūs * 907 

1160 Bu sözlerden söz anla ėy cefā-cū 908 

Dėme bu maṭlaba bı ̇̄ -maġzdur bu  

 

1161 Ḫayālim var bu sözde ėy nikū-nām 

Ḫayālim anla cānım olma çoḫ ḫām  

 

1162 Bėle bildün ki sen dünyānı dutdun 909 

Cihānın mekr u efsūnın unutdun 

 

1163 Eger dutsan yaḳı ̇̄ n ḳalmaz elünde 910 

Özi ḳalmaz ḳalur adı dilünde 

 

1164 Bu dünyāya gözüm allanma hergiz 911  

Melāmet āteşine yanma hergiz 

 

İB 67   1165 Olur dünyā senünle nėçe gün ḫoş 912 

Ḳalur ammā elün āḫir güni boş 

  

  

 
907  * Der-teşbı ̇̄ h-i rūbāh u ḫorūs be-ḥālet-i dunyā-dār bā-dunyā-yı pur-fusūs M, Der-beyān teşbı ̇̄ h-i ḥāl-i 

rūbāh u ḫorūs be-ḥālet-i dunyā-dār bā-dunyā-yı pur-fusūs AZ 
908  1160 maṭlaba: maṭlabı İB 
909  1162 Cihānın: Cihānun İB 
910  1163 dutsan: tutsan İB 
911  1164 dünyāya: dünyāda M / allanma: aldanma İR // yanma: yanmaz M 
912  1165 güni: günün AZ 



336 

 

1166 Cihānun ḥı ̇̄ lesinden olma ġāfil 913 

Bu dünyā işlerine olma cāhil  

 

1167 Sürūrınun gelür mātem dalınca 914  

Neşāṭınun hemı ̇̄ şe ġam yanınca  

 

İR 57   1168 Bahārınun gelür faṣl-ı ḫazānı 915 

Yėter tı ̇̄ z başa eyyām-ı cüvānı ̇̄    

 

1169 Ėder tebdı ̇̄ l çarḫ-ı ẓulm-pı ̇̄ şe  

Sürūrını ġama nūşını nı ̇̄ şe  

 

1170 Dolandırur seni yoḫ iʿtibārı 916 

Çeker āḫirde ḳabristāna ṣarı  

 

1171 Uçar elden çıḫar ḳalḫar hevāya 917 

Salur cānım seni derd ü belāya 

 

1172 Gėder nūr-ı saʿādet meşʿalundan 918  

Çıḫar dünyā vü hem ʿuḳbā elünden  

 

 
913  1166 Cihānun: Cihānın İR, M // cāhil: māʾil M 
914  1167 yanınca: dalınca M 
915  1168 tı ̇̄ z: bir M 
916  1170 Dolandırsa seni: Dolanursa señe İB / Dolandırur: Dolandırsa AZ // āḫirde ḳabristāna: ḳabristāna 

āḫir M / ṣarı: sarı İB, ḳıṭārı M 
917  1171 Salur: Salar M / derd ü belāya: dāʾim belāya M 
918  1172 meşʿalundan: meşʿalından İB // hem ʿuḳbā: ʿuḳbā hem M 



337 

 

1173 Yüzün ḳara elün boş maʿṣiyet çoḫ  

Ne dünyā vü ne ʿuḳbā hı ̇̄ ç biri yoḫ  

  

AZ 77  1174 Cihānda merd olan dünyānı dutmaz  

Dutub dünyānı ʿuḳbānı unutmaz 

  

1175 Biri dünyānı rüʾyā ḥāletinde 919 

Görüb bir bākire ḳız ṣūretinde 

 

1176 Dėdi sen bı ̇̄ -nevā min er alubsan 920 

Taʿaccübdür ki bėle ḳız ḳalubsan  

  

M 60   1177 Dėdi aldı meni her yėrde nā-merd 921 

Yaḳı ̇̄ n nā-merd içün olmaz ʿamel-gerd  

 

Meʾyūs şoden-i rūbāh ve rū be-ṣaḥrā nihāden bā-nāle vu āh * 922 

1178 Ḫulāṣa çünki meʾyūs oldı rūbāh 923 

Ḳoyub baş çöllere bā-nāle vü āh 

  

1179 Yanub göynerdi ol zār u dil-efgār 924  

Göreydün göynemek var göynemek var  

 
919  1175 ḥāletinde: ḥāletinden İR // bākire ḳız: pāyzen bir ḳız İB / bākire: bākir İR 
920  1176 bı ̇̄ -nevā: boynıva AZ  
921  1177 meni: —AZ 
922  * Meʾyūs şoden-i rūbāh ve rū be-ṣaḥrā nihāden bā-nāle-i āh ve’s-selām AZ 
923  1178 baş: yüz İB, M 
924  1179 Yanub: Yatub AZ 



338 

 

  

1180 Zi-bes ġayẓından od dutmış yanardı 925  

Ürekden hėy ḫorūsa ḳarḳanardı  

 

1181 Dėyerdi görmeyeydim bu güni kāş 926  

Ḫudāvend sal menim başıma sen daş 

 

İB 68   1182 Şikārım ėy Ḫudā çıḫdı elimden  

Bu miḥnetler mene geldi dilimden  

 

1183 Görüm ėy dil cihānda lāl olaydun 927  

Düşüb bende danışmaḳdan ḳalaydun 

 

1184 Size laʿnet geleydi ėy ölenler 

Meni salduz belāya tünbetünler  

 

1185 Bu aḳacı eken rūḥıva laʿnet 928 

Getürdi başıma bir bėle miḥnet 

 

1186 ʿAceb saldum elime yaḫşı dil-ḫᵛāh 929  

Elimden çıḫdı o mūḳ ḳaldım Allāh  

 
925  1180 dutmış: dutmuş M / yanardı: yanurdı AZ // ḳarḳanardı: ḳarḳunardı AZ, ḳortanurdı İB 
926  1181 görmeyeydim: görmeyeydüm AZ // Ḫudāvend: Ḫudāyā İB, Ḫudāvendā İR, M / sen: bir İB / sal 

menim başıma sen: menim sal başıma İR, M 
927  1183 Görüm: Görim İR 
928  1185 aḳacı: aġacı M // Getürdi: Getirdi M 
929  1186 saldum: saldım İB, M // mūḳ: şūḫ M / ḳaldım: ḳaldum İR 



339 

 

  

1187 Ne ḥāṣıl ger çeküm min āh u feryād 930 

Şikārım gėtdi elden dād u bı ̇̄ dār  

 

1188 ʿAceb yaḫşı eti tāze üzi kök 931  

Dė indi tülki dur gözyaşıvı tök  

 

1189 Ne şı ̇̄ rı ̇̄ ndür özi Şı ̇̄ rı ̇̄ ndür adı 932 

  Ki peşmek peşmi ḳannādı ̇̄  ḳanādı  

  

AZ 78  1190 Onı gör ḳaz sı ̇̄ ne sırma dėmedik 933 

Saʿādetde hümā ṣūretde keklik 

 

İR 58   1191 Cihānda görmemişdüm bir bėle çaḳ 934  

Ne başun aġrıdum men bir darı yaḳ 

  

Der-perı ̇̄ şān-ḥālı ̇̄ -i rūbāh * 935 

1192 Dėyüb aġlardı çoḫ gezdi dolandı 936 

Pozuldı ṭāḳatı gėtdi dayandı 

  

 
930  1187 çeküm: çekim M 
931  1188 indi: imdi İB 
932  1189: —İR, M 
933  1190 Onı gör: O bı ̇̄ -göz AZ, İB / ḳaz: ḳaza İB, İR // Saʿādetde hümā: Saʿādetdür hümān İB / keklik: 

kehlik İR, M 
934  1191 görmemişdüm: görmemişdim İB // başun: başın M / aġrıdum: aġrıdım M 
935  * Perı ̇̄ şān-ḥālı ̇̄ -i rūbāh AZ, Der-perı ̇̄ şānı ̇̄ -i rūbāh M, —İR  
936  1192 Dėyüb aġlardı: Dėyib aġladı M / gezdi: gözlerü İB / çoḫ gezdi: gezdi çoḫ İR // Pozuldı: Yüzüldi 

İB, M / gėtdi: gezdi İB / dayandı: dolandı İB 



340 

 

1193 Ne yėrde ṭāḳatı ne cānda tābı 937 

Ürekde şiddet ėtdi ıżṭırābı 

 

1194 Dolandırdı gözini tökdi yaşın 

Ḳurı topraḳlar üste ḳoydı başın 

 

1195 Gözi diklendi aḥvāli ḳarışdı 938  

Pozuldı ḥāleti rengi ḳarışdı 

 

1196 Hücūm ėtdi maraż cism-i nizāra 939  

Dolandı ḥāli düşdi iḥtiżāra  

 

1197 Vaṭandan çıḫmaḳına ġam yėyerdi 940    

Tökerdi gözlerinden yaş dėyerdi 

 

M 61   1198 Ölürem yoḫ gözimi baġlayanım 941 

Ne birce oḫşayanım aġlayanım 

 

İB 69   1199 Ne ata var ne ana var ne ḳardaş 942 

Ne bacı ne oġul ne yār u yoldaş 

  

 
937  1193 Ne: Ki M 
938  1195 Gözi diklendi: Ḳaraldı gözleri M / diklendi: töküldi İR // ḳarışdı: çalışdı AZ, bulaşdı İB / rengi 

ḳarışdı: hem rengi ḳaçdı M 
939  1196 ḥāli: ḥāleti M 
940  1197 gözlerinden: serinden İB 
941  1198 gözimi: gözümi M 
942  1199 ata: atam AZ / ana: anam AZ 



341 

 

1200 Ölürem bir meni yāda salan yoḫ 943 

Başımı bir dizi üste alan yoḫ  

 

1201 Tapulmaz ne kefen ne sidr ü kāfūr 944  

Ne bir tābūt ve ne ġassāl ve ne gūr  

  

1202 Vaṣiyyet ėylesem birce yazan yoḫ 945 

Ölende bir nefer ḳabrim ḳazan yoḫ 

 

1203 Eger indi vaṭan içre olaydım 946 

Ḳavim ḳardaş içinde cān vėreydim  

 

1204 Alurdılar meni yek-ser araya 

Batardı ḳavm u ḳardaşım ḳaraya 

  

1205 Birisi sı ̇̄ nem üste saç tökerdi 

Biri kiprik sayınca yaş tökerdi 947 

 

AZ 79  1206 Çekende āh bacım cān dėyerdi 948 

Anam neẕr ėyleyüb ḳurbān dėyerdi  

  

 
943  1200: —İR // dizi üste: diz üstine AZ 
944  1201 Tapulmaz: Tapılmaz M // bir: —AZ, İB / tābūt ve: tābūt İR / ne gūr: ne bir gūr İB, İR 
945  1202 b: Başımı bir dizi üste alan yoḫ İR 
946  1203 indi: imdi İB, İR / olaydım: olaydum AZ // Ḳavim ḳardaş: Ḳavim ü ḳardaş AZ, İR, Ḳohum ḳardaş 

M / vėreydim: vėreydüm AZ / cān vėreydim: kām alaydım M 
947  1205 saç: saş AZ, İR // kiprik: kirpik AZ / sayınca: ṣayınca İB, sanınca M  
948  1206 āh bacım: āh ve bacım / cān: cān cān AZ / Anam: Atam İB 



342 

 

1207 Birisi naʿşım üste baş açardı 949 

Birisi mollā dalınca ḳaçardı   

  

1208 Biri tābūtım üste pul salardı 950 

Birisi bir ḳazan ḥalvā çalardı 

  

1209 Çekeydi ses dėyeydi ac balam vay 951  

Ölen ġurbetde ac muḥtāc balam vay 

 

1210 Dutub Ḥaḳḳa yüzini yalvaraydı 952 

Tökeydi gözlerinden yaş dėyeydi 

  

1211 Nolaydı bir anam ḥālim bulaydı 953 

Ölen vaḳte başım üste geleydi 

 

1212 Ḫudāvendā bu zār u rū-siyāhın 954 

Baġışla ḥaşrde cürm ü günāhın 

 

1213 Buna āsān ėle bu iḥtiżārı 955  

Suʾāl-ı ḳabri sehl ėt hem feşārı  

 
949  1207 baş: cān İB // 1207 b: Biride bir ḳazan ḥalvā çalardı İB, M 
950  1208: —İR / pul salardı: baş açardı İB, M // 1208 b: Birisi mollā dalınca ḳaçardı İB, Biri mollā dalınca 

tı ̇̄ z ḳaçardı M   
951  1209 dėyeydi: dėyerdi İB, dėyende M 
952  1210 Tökeydi: Tökürdi M / dėyeydi: duraydı M 
953  1211 ḥālim: ḥālin İR / bulaydı: bileydi AZ 
954  1212 bu zār u: rūbāhı ̇̄  İB / rū-siyāhın: rū-siyāhun İB, M, siyāhın İR // günāhın: günāhun M 
955  1213 Buna: Mene M / bu: —İB   



343 

 

 

1214 Ḫudāvendā be-ḥaḳḳ-ı āl-i yāsı ̇̄ n 

Bu zār u bı ̇̄ -kesin ḫᵛār ėtme yasın  

  

Şenı ̇̄ den-i rūbāh der-ı ̇̄ n ḥālet-i surūş-ı ġaybı ̇̄  ve mulhim-i lā-reybı ̇̄ -

rā * 956 

İR 59   1215 Bu cür aġlardı gözyaşı tökerdi 957 

Dem-ā-dem āh āh üstten çekerdi 

 

İB 70   1216 Telāṭım ḳıldı baḥr-ı luṭf-ı Cebbār  

Ġarı ̇̄ bün nālesinde bir es̠er var 

 

1217 Ucaldı tāzeden bir ses o sāʿat 958  

Ki dur ėy ḫaste-i derd-i mecāʿat  

 

1218 Ġam u derdün yėtişdi intihāya 959  

Tesellı ̇̄  tap yėtüb derdün devāya 

 

M 62   1219 Sene Rezzāḳ o ṣaydı ḳısmet ėtdi 960  

O nā-pākı esı ̇̄ r-i naḳmet ėtdi  

  

 
956  * Şenı ̇̄ den-i rūbāh der-ı ̇̄ n ḥālet-i bed ve surūş-ı ġaybı ̇̄  ve mulhim-i lā-reybı ̇̄ -rā AZ, İR, Şenı ̇̄ den-i rūbāh 

der-ı ̇̄ n ḥālet-i surūş-ı ġaybı ̇̄  ve ilhām-ı lā-reybı ̇̄ -rā M   
957  1215 çekerdi: tökerdi İR 
958  1217 tāzeden: ġaybden M // dur ėy ḫaste-i derd-i mecāʿat: durdı ḫaste hem mā u mecāʿat İB / ḫaste-i 

derd-i mecāʿat: ḫaste ve derd-i mecāʿat İR 
959  1218 derdün: derdi İB 
960  1219 Sene: Señe İB // ėtdi: ėtdün İR  



344 

 

Naṣı ̇̄ ḥat der-giriftār şoden-i merdmān be-cezā-yı aʿmāl-ı ḫodşān 

1220 Belı ̇̄  dünyā ėvinde her ne āfāt 961 

Gele ger başıva olmış mükāfāt 

 

AZ 80  1221 Ne gelse başıva gör öz gözünden 962  

Müşaḫḫaṣ bil özündendür özünden  

 

1222 Otursa öz tüki üstinde herkes 963 

Tüki terpenmez aṣlā ėy muḳaddes  

 

1223 Yetı ̇̄mi incidüb salma fiġāna 

Yetı ̇̄m ėyler uşaḳlarun zamāne 

 

1224 Gözüm elbette incitme faḳı ̇̄ ri 964 

Olursan bir ḳevinün dest-gı ̇̄ ri  

 

1225 Zekātun vėrmesün yėtse niṣāba 965  

Vėrürsen cerı ̇̄me gelmez ḥesāba  

 

1226 Bu çölde bir toyuḳ var ėyleme bāk 966  

Ki ẕikrinden olub ġāfil ona pāk 

 
961  1220 olmış: olmuş M 
962  1221 gözünden: gözinden İB // özünden: özinden İB, İR 
963  1222: —İR // terpenmez: terpetmez AZ 
964  1224 elbette incitme: incitme elbette İR, M // ḳevinün: ḳevünün İB 
965  1225 vėrmesün: vėrmesen İB / niṣāba: nisāba M // Vėrürsen: Dėyersen İB, Vėrersen M 
966  1226 toyuḳ: tovuḳ AZ, ṭoyuḳ İB 



345 

 

  

1227 Eger red ėtmesün redd-i meẓālim 967  

Onı senden alur bir gücli ẓālim 

 

1228 Sen özge ehline göz tikme baḫma 

Baḫallar ehlive onda darıḫma  

 

1229 ʿAzı ̇̄ zim iḥtiyāṭun vėrme elden 968 

Hemı ̇̄ şe ḳorḫ mükāfāt-ı ʿamelden   

 

1230 İşün bedse ḳabaḳıva çıḫar bed 969 

Yoḫundur bāk eger olsun mücerred  

  

1231 Cehennem ehli āb-ı kevs̠er içmez 970 

Ki her kim arpa ekse buġda biçmez  

  

1232 ʿİbādet yoḫsa sallanma behişte 971 

Ayaḳlarun çolaḳdur çıḫma geşte  

 

İB 71   1233 İṭāʿat ėtmeyübsen umma raḥmet 972 

Cehennemdür yėrün gėt vėrme zaḥmet  

 
967  1227 ėtmesün: ėtmesen İB // gücli: güclü İB 
968  1229 vėrme: ḳoyma AZ 
969  1230 olsun: olsan İB, M 
970  1231 buġda: buḳda AZ, İR 
971  1232 behişte: heşte AZ // çolaḳdur: çolaḳdı M / çolaḳdur çıḫma: çolaḳdu girme İB 
972  1233 umma: olma İB // Cehennemdür: Cehennemdir M 



346 

 

  

Der-ḫoşḥāl şoden-i rūbāh ez-luṭf-ı Ḫudāvend-i Vehhāb ve tefe’ul 

numūden * 973 

1234 Ḫulāṣa tülki çün hātif sözini 974  

Ėşitdi çıḫmayub açdı gözini  

 

1235 Müşaḫḫaṣ ėyleyüb luṭf-ı Ḫudānı 975  

Sėvündi güldi ḳıldı şādımānı  

  

1236 O dem tapdı bir aşuḳ oldı fālçı 976  

Dėdi tapsam toyuḳ üçden bir alçı 

  

AZ 81, İR 60 1237 Sovurcaḳ aşuḳını alçı durdı 977  

Sėvündi şād olub tülki ḳudurdı 

  

1238 Yarımcānile çekdi nāle vü āh 978  

Dėdi innı ̇̄  tevekkeltu ʿale’llāh  

  

1239 Vėrüb tekye yėre durdı ayaḳa 979  

O yėrden sallanub geldi aşaḳa  

  

 
973  * Der-ḫoşḥāl şoden-i rūbāh ez-luṭf-ı Ḫudāvend-i Vehhāb ve tefe’ul numūden-i s̱iḳāb AZ, —M 
974  1234 Ėşitdi: Ėşidcek İR, M / çıḫmayub: çımḫışub İR, çımçışub M 
975  1235 Sėvündi: Sėvindi İB, İR, M / ḳıldı: ėtdi İB 
976  1236 dem: demde İB / aşuḳ: ʿāşıḳ İB, İR, M // toyuḳ: ṭoyuḳ İB 
977  1237 Sovurcaḳ: Sovurdı İB / aşuḳını: ʿāşuḳını AZ, ʿāşıḳını İB, İR, aşıḳını M // ḳudurdı: duruldı İB 
978  1238 innı ̇̄  tevekkeltu ʿale’llāh(i): “İşte ben, (hem benim, hem sizin Rabbiniz olan) Allah’a dayandım” 

(Kur’an-ı Kerim, Hûd 11:56). 
979  1239 ayaḳa: ayaġa AZ 



347 

 

M 63   1240 Yėtüb bir derreye zār u dil-efgār 980  

Ne gördi bir damaḳlı kök toyuḳ var  

 

1241 Yėtüb ez-bes ki dāne ḫār olubdur 981  

Şişek tek ḫaylı ̇̄  nā-hemvār olubdur  

 

1242 Olub ser-mest ėdüb Ḥaḳḳı ferāmūş  

Damaġile ėder cām-ı ṣafā nūş  

 

1243 Vırar ceh ceh girende lālezāra 982  

Dėyer bülbül nedür keklik ne kāra 

 

1244 Ne Allāh anlayur ne meẕheb ü dı ̇̄ n 983 

Ḍalāletden ėdübdür terk-i āyı ̇̄ n  

 

1245 Ġurūrından yėrişin azdurubdur 984 

Çeküb ḳaddin dėyersen ḳaz durubdur 

 

Der-meẕemmet-i pur-ḫᵛārı ̇̄   

1246 Belı ̇̄  ḳarnun toḫ olsa ėy felek-cāh  

Yaḳı ̇̄ n ėyler seni elbette gümrāh  

  

 
980  1240 bir: ol AZ, İB // damaḳlı: damaġlı AZ, İR, M / toyuḳ: ṭoyuḳ İB 
981  1241 ḫār: ġāz M // nā-hemvār: ḫaylı ̇̄  sāz M 
982  1243 Vırar: Urar İB / ceh ceh: çeh çeh AZ, İR // keklik: kehlik İR, M 
983  1244 Allāh anlayur: Allāhı bilüb İB, Allāh bilüb AZ // Ḍalāletden: Ḍalāletde İB, İR  
984  1245 Ġurūrından: Ġurūrınnan M / azdurubdur: azdırurdı İB 



348 

 

1247 Ėder acluḳ seni bi’llāh kāmil 985 

Olubdur çoḫ yėmek resm-i ʿavāmil  

 

1248 Oġul çoḫ tıḫma kėç bu bed-ṣıfatdan 986 

Özün ac saḫla tā dol maʿrifetden 

 

İB 72   1249 Olubdur çoḫ yėmeklik bi’s-seviyye 987 

Marażlar ẓāhiriyye bāṭıniyye 

 

1250 Bunı bil çoḫ yėyen ol şūm-gerden 988  

Özin nā-ḫoş ėder iki ṭarafdan  

 

1251 Ḳarın dolsa gelür şehvet bürūza 989  

Kėçürtmez göyçek olsun ya ʿacūze  

 

1252 Balam tā burnıva kimi tıḫubsan 990  

Ḳızubsan şı ̇̄ ve-i Ḥaḳdan çıḫubsan 

 

AZ 82  1253 Hemı ̇̄ şe ṭālib-i resm-i kemāl ol 991 

Oruc dut ac dolan tā nūrlan dol 

  

 
985  1247 bi’llāh: bi’llāhi İB, M 
986  1248 bed: —İR // dol: doy İB 
987  1249 Olubdur: Olubdır M / yėmeklik: yėmekden AZ // ẓāhiriyye: ṭāhiriyye M 
988  1250 bil: bul İB, İR // ėder iki: ėderdi her İB 
989  1251 Ḳarın: Ḳarun M / dolsa: doysa AZ // Kėçürtmez: Kėçirtmez M / ya: —İR    
990  1252 Ḳızubsan: Ḳırubsan M 
991  1253 nūrlan: nūrilen İB 



349 

 

1254 Eger sen istesen feyż-i müʾebbed 992  

Melekler tek yėme tā ol mücerred 

 

1255 Şerāfet cūʿ çün emr-i celı ̇̄ dür 993  

Delı ̇̄ lim bu söze eṣ-ṣavmlıdur   

 

1256 Olur gāhı ̇̄  olan muḥtāc ḳuta 994  

Kifāyet ėyle ḳuvvet lā-yemūta  

 

1257 Ḳarın dolsa ḳızub den den dėyersen 995 

O vaḳte dı ̇̄ n ü ı ̇̄mānı yėyersen 

 

Der-giriften-i rūbāh murġ-ı ḫānegı ̇̄ -rā * 996 

1258 Ḫulāṣa çünki rūbāh-ı müʾellim 997  

Toyuḳı gördi oldı şād u ḫürrem 

 

İR 61   1259 O dem murġ-ı dili pervāza geldi 998  

Heveslendi sümügi sāza geldi  

  

  

 
992  1254 istesen: istesün AZ, İR 
993  1255 cūʿ çün: cūʿ içün İB // eṣ-ṣavm: oruç 
994  1256 ḳuta: ḳuṭa M 
995  1257 dolsa: doysa İR, dutmasa AZ / den den: dı ̇̄ nden İB, min min İR, men men M / dėyersen: dönersen 

İB 
996  * Der-giriften-i rūbāh murġ-ı ḫānegı ̇̄ -rā der-ṣaḥrā AZ 
997  1258 Toyuḳı: Toyuḳ AZ, Ṭoyuḳı İB 
998  1259 Heveslendi: Hevesinden İB 



350 

 

M 64   1260 Dėdi beh beh ne buḳurdum ne yapdum 999 

Ḫudāya şükr ḥāżır köke tapdum  

 

1261 Gözi çün nergis-i şehlā açıldı 1000 

Uzaḳdan şı ̇̄ r-i ġurrān tek atıldı  

 

İB 73   1262 Ġaraż söz muḫtaṣar derdin unutdı 1001  

Soḫuldı tā toyuḳı basdı dutdı 

  

1263 Dutuldı çün toyuḳ çoḫ ḳıldı nāle 1002 

Ḫaber-dār olmadı kimse bu ḥāle 

 

AZ 83  1264 Zi-bes feryād ėdüb düşdi nefesden 

Birisi olmadı ḥālı ̇̄  bu sesden 

 

1265 Toyuḳ gördi ki olmur kimse ḥālı ̇̄  1003 

Dėdi āḫir degil durmaḳ mecāli 

 

1266 Ḫayāline yėtişdi birce ḥı ̇̄ le 

Dönüb ʿarż ėyledi bu ḫoş delı ̇̄ le 

  

 
999  1260 buḳurdum: yoḳurdum AZ / buḳurdum ne: ḳurdum ve ne İB / ne: be M // köke: cüce İB 
1000 1261 çün nergis-i şehlā: şehlā çü nergis tek AZ 
1001 1262 derdin: derdün İB // toyuḳı: ṭoyuḳı İB 
1002 1263 Dutuldı çün toyuḳ: Dutub devrin ṭoyuḳ İB / çoḫ: çoḳ M 
1003 1265 Toyuḳ: Ṭoyuḳ İB 



351 

 

1267 Ki ėy bı ̇̄ -çāreler püşt ü penāhı 1004  

Peleng ü şı ̇̄ r ü bebrin ḳıblegāhı  

 

1268 Senün luṭfunda fażlunda gözüm var 1005 

Muraḫḫaṣ ėylesün birce sözüm var  

 

1269 Dėdi tülki ḳoduḳ lāl ol danışma  

Temelluḳ odına yanma alışma  

 

1270 Sesün kes çoḫda çoḫ ölçme elivi 1006 

Dė ol salma işe ḳaḥbe dilivi  

 

1271 Sesün kes çoḫ da başımı aparma 1007  

Soyuḳ ḳızlar kimi gülme işarma  

 

1272 Meni salma ele allanmaram men 1008  

Ki her ne söz dėsen inanmaram men 

 

M 65   1273 Bu sālūs u bu mekr ü fikr ü tedbı ̇̄ r 1009  

Yaḳı ̇̄ n ėtmez mene bir ẕerre teʾs̠ı ̇̄ r 

  

 
1004 1267 bebrin: bebrün İB, M 
1005 1268 gözüm: gözim İB // ėylesün: ėylesen İB, M 
1006 1270 çoḫda çoḫ: çoḫ bėle İB / çoḫ: —İR / çoḫ ölçme elivi: ölçme ellerivi M // Dė: Lāl İB / ol: el M / 

ḳaḥbe: ḳahbe İB, İR, M 
1007 1271 aparma: arpa İB // işarma: danışma İB, aşarma M 
1008 1272 dėsen: dėsün İR, M 
1009 1273 mekr ü fikr: fikr ü mekr AZ 



352 

 

1274 Dėme acluḳ menim ʿaḳlım alubdur 1010 

Meni melʿūn erün başa salubdur 

  

1275 Ḫayāl ėtdün özive çāre tapdun 1011 

Erün allatdı sen de şı ̇̄ re ḳapdun 

  

1276 Gögerse bir ḳarıc ot ḳabrim üste 1012 

Erün çıḫmaz yādımdan ėy ḫuceste  

  

1277 Eger min lāle baş vėrse gilimden 

Ḫorūsın daġları gėtmez dilimden  

  

1278 Semūm-ı ḥı ̇̄ lesi bāġıma esdi 1013  

Atama od vırub ʿahdimi kesdi  

  

İR 62   1279 Onun işleklerin yādıma sallam 1014 

Ḳıṣāṣını bugünde senden allam  

  

1280 Kemālim indiler çoḫ yaḫşı olmış 1015 

Ki başına gelen başmaḳcı olmış  

  

 
1010 1274 Meni: Maʿnā M 
1011 1275 ėtdün özive: ėtdün ki özive İR // allatdı: aldatdı İR, M / sen de şı ̇̄ re ḳapdun: şı ̇̄ re şı ̇̄ re tapdun İR / 

sen de: ondan AZ 
1012 1276 bir: bu M // çıḫmaz: çıḫma İR 
1013 1278: —İR / ḥı ̇̄ lesi: sı ̇̄ nesi İB, M // vırub: urub İB 
1014 1279 işleklerin: işlerini İR, M // Ḳıṣāṣını: Ḳażāsını İR, M / bugünde senden: bugün men senden İB 
1015 1280 indiler: imdiler İB / olmış: olmuş M // başına: başıma İB / olmış: olmuş M 



353 

 

AZ 84, İB 74 1281 Ne çek nāle ne tök gözden yėre demʿ 1016 

Gerek yėyüm seni men ḫāṭırun cemʿ  

 

1282 Palan ḳoyma dalıma olma dussuz 1017  

Yalandan ḳoltuḳıma vėrme ḳarpuz 

  

1283 Ne men bir kimseye püşt ü penāham 1018 

Ne şı ̇̄ r ve ne pelenge ḳıblegāham 

  

1284 Ġarı ̇̄ bim ġurbete düşmiş oturmış 1019 

Kemān-ı kāmetim ġamdan bükülmiş 

 

1285 Beden ḫaste ürek ġamlu özüm ac 

Gedālar tek elim boş zār u muḥtāc  

  

1286 Ne cānda ṭāḳatım ne gözde nūrım 1020 

Ne başda hūş ne dilde sürūrım  

  

1287 Yėmezdüm men seni ammā çoḫ acam 1021 

Seni bi’llāh yėmekde lā-ʿilācam  

  

 
1016 1281 men ḫāṭırun cemʿ: ḫāṭırun men cemʿ İB 
1017 1282 olma dü-sūz: dėme bir söz İB // ḳarpuz: ḳapuz AZ 
1018 1283 püşt ü penāham: ümı ̇̄ dgāham İB 
1019 1284 oturmış: oturmuş M // Kemān-ı kāmetim: Kemān tek kāmetim İB, Kemān ḳaddim menim İR / 

bükülmiş: bükülmüş M 
1020 1286 hūş ne dilde: bir heves dilde AZ, bir heves gözde İB   
1021 1287 Yėmezdüm: Yėmezdim İB, M // bi’llāh yėmekde: yėmekde bi’llāh İB  



354 

 

1288 Ucaltma göglere āh u amānı  

Bu ḥaḳ sözdür acun olmaz ı ̇̄mānı  

  

1289 Ġaraż tülki olub çoḫ şād u ḫürrem 1022 

Yādından çıḫdı derd ü miḥnet ü ġam 

  

Der-dil-dārı ̇̄  vu tesellı ̇̄ -i fuḳarā be-vaʿde-i niʿmethā-yı İlāhı ̇̄  der-dār-

ı ʿuḳbā * 1023 

1290 Belı ̇̄  ḫoş gün ġamı yāddan çıḫardur 1024 

Ḳara olsun seni aḳ gün aġardur 

  

1291 Siz ėy dünyāda ḫoş gün görmeyenler 

Gül-i gülzār-ı ʿişret dermeyenler 

  

1292 Eger dünyā size bed kėçse kėçsün 1025 

Gerek bende olan ḫūn-ı dil içsün  

 

1293 Gözüm ṣabr ėyle her derd ü belāya 

Baṣı ̇̄ retle dönüb baḫ Kerbelāya 

 

M 66   1294 İtāʿat riştesin elden çıḫartma 

Müsāfirsen oġul āsūde yatma  

 
1022 1289 olub çoḫ: olubdı M // Yādından: Yādundan İR 
1023 * Der-dil-dārı ̇̄  vu tesellı ̇̄ -i fuḳarā be-vaʿde-i dil-dārı ̇̄  niʿmethā-yı İlāhı ̇̄  der-ʿālem-i ʿuḳbā AZ, Der-dil-dārı ̇̄  

vu tesellı ̇̄ -i fuḳarā be-vaʿde-i dil-dārı ̇̄  naʿmā-yı İlāhı ̇̄  der-ʿuḳbā İB 
1024 1290 olsun: olsan İB, M / aġardur: aḳardur AZ, İR 
1025 1292 ḫūn-ı dil içsün: ḫūnābe çeksün İB 



355 

 

  

1295 Uzun yol var ḳabaḳda ḳıl tedārik 1026 

Sefer olsun sene āḫir mübārek 

 

1296 Bu çarḫun cevr u ẓulminden darılma 1027 

Riyāżet çek ʿibādet ḳıl yorulma  

 

AZ 85  1297 Getürse başıva her ne muṣı ̇̄ bet  

Güvārā ėyleyüb ḳıl ṣabr u ṭāḳat 

 

İB 75   1298 Bu dünyā işleri gerçi ḥarecdür 1028  

Velı ̇̄ kin ṣabr miftāḥü’l-ferecdür  

 

1299 Bu bėş gün sehldür yoḫdur devāmı 

Ölen sāʿat çıḫar yāddan tamāmı 

 

1300 Yėtersen Kirdigār-ı bı ̇̄ -niyāza 1029  

Gelüller ḥūr u ġılmān pı ̇̄ şvāza  

  

İR 63   1301 Ġamun yoḫ ḫāṭırun ḫoş şād u ḫandān  

Olur ḳabrün sene gül-geşt ü rıḍvān    

   

 
1026 1295 sene: señe İB 
1027 1296 ẓulminden: ẓulmden AZ / darılma: usunma İR // yorulma: yorılma İB 
1028 1298 ḥarecdür: hercdür M 
1029 1300 Kirdigār-ı bı ̇̄ -niyāza: Kirdigāra bı ̇̄ -niyāza AZ 



356 

 

1302 Gėdersen ẕevḳile ḫuld-ı berı ̇̄ ne  

Yėtersen evliyālar maḥżarına  

 

1303 Vėrür neşʾe sene cennet hevāsı 1030 

Çıḫar yāddan hamı dünyā cefāsı  

 

1304 Çıḫardursan ġam u ẕillet palāsın 1031  

Gėyersen egnive sündüs libāsın  

 

Der-ḫorden-i rūbāh mākiyān-rā * 1032 

1305 Ḫulāṣa çünki rūbāh-ı şikeste 1033  

Yorulmışdı oturdı bir daş üste 

  

1306 O demde basdı bir diş üzdi başın 1034 

Pişirdi bı ̇̄ -nevānın āḫir aşın 

 

1307 Ṣarı ̇̄ ḥin ʿarż ėdüm başın ḳaçıdı 1035  

Sümügilen tökilen birden utdı 

  

1308 Yėdi çün doydı çāk oldı damaġı 1036   

Açıldı gül kimi ḳaş u ḳabaḳı  

 
1030 1303 sene: señe İB 
1031 1304 palāsın: belāsın İB, İR, M 
1032 * Der-ḫorden-i rūbāh murġ ḫānegı ̇̄ -rā İB, Ḫorden-i rūbāh mākiyān-rā İR, M   
1033 1305 Yorulmışdı: Yorulmuşdı M 
1034 1306 bı ̇̄ -nevānın: bı ̇̄ -nevānun İB 
1035 1307 ėdüm: ėdim İB, M / ḳaçıdı: kaçırdı İB, ḳacıdı M // utdı: utardı AZ 
1036 1308 çün doydı çāk: doydı çāk AZ // ḳaş u ḳabaḳı: ḳaşı ḳabaḳı İB, ḳaş ḳabaḳın İR 



357 

 

  

1309 Tevekkül çün ėdüb Perverdigāra 1037 

Yėtişdi Ḫāliḳ ü Maʿbūd dāda  

  

Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı cemı ̇̄ le-i tevekkul  

1310 Belı ̇̄  bāġ-ı maḥabbetde açan gül 

Tevekküldür tevekküldür tevekkül 

 

1311 Ḳoyar başa tevekkül tāc-ı ʿizzet 1038 

Tevekkül bendeye miʿrāc-ı ʿizzet  

 

AZ 86  1312 Tevekkül gözlerivi rūşen ėyler 1039 

Tevekkül ġamlı köñlün gülşen ėyler   

 

1313 Tevekkül ėyle Ḥayy-ı ẕü’l-celāle 1040 

  Yėtersen ʿizzet ü cāh u celāle 

 

1314 Tevekkül ėtdi ḳıldı Ḥayy-ı Sübḥān  

Ḫalı ̇̄ le nār-ı Nemrūdı gülistān  

 

M 67, İB 76  1315 Oġul ėtse vücūdun meyl-i tekmı ̇̄ l 1041 

Tevekkül şı ̇̄ vesini ėyle taḥṣı ̇̄ l 

 
1037 1309 dāda: rāza AZ / Maʿbūd dāda: Maʿbūdı yāra İB / 1309 b: Yėtüb maḳṣūda oldı derdi çāre M 
1038 1311 miʿrāc-ı ʿizzet: miʿrāc u ʿizzet İB 
1039 1312 ġamlı: ġamlu İR, M / ġamlı köñlün: ḳalb bāġın İB / köñlün: köylün AZ / gülşen: rūşen AZ 
1040 1313: —M / Yėtersen ʿizzet ü: Yėtürsün tābını İB   
1041 1315 vücūdun: vücūdın M // taḥṣı ̇̄ l: tekmı ̇̄ l M 



358 

 

  

1316 Dėyüm bir söz ola ʿunvān elünde 1042 

Tevekkül vaṣfına mı ̇̄ zān elünde  

 

1317 Eger bir il gele faṣl-ı zemistān 1043  

Görersen her tedārik var firāvān  

 

1318 Gelen il bed gele devr-i zamāna 

Gören yoḫdur tedārikden nişāne   

 

1319 Tefāvüt ḥāletinde olmasa bil 1044  

Tevekkül ehlisen emründe kāmil 

 

1320 Ve ger evvelki il ḫoş-ḥāl ü ḫandān 1045 

İkimci il olan efserde ḥayrān  

 

1321 Degilsen bes yaḳı ̇̄ n ehl-i tevekkül 

İşünde çāre ėyle bı ̇̄ -teʾemmül  

 

 

  

 
1042 1316 b elünde: elinde İR 
1043 1317 ve 1318 İR’de yer değiştirmiştir.  
1044 1319 ḥāletinde: ḥāletünde AZ 
1045 1320 İkimci: İkiminci İR / olan: olar İB 



359 

 

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve be-yād āverden-i ayāl-i ḫod-rā * 

1046 

İR 64   1322 Ḫulāṣa naḳl ėdüb bėle erenler 

Rivāyet gülşeninde gül derenler   

 

1323 Ki çün ġam-ḫānesin doldurdı rūbāh 1047 

ʿAyāli ḫāṭırına düşdi nā-gāh 

 

1324 Dėdi hėyhāt ac ḳaldı ʿayālim 1048 

Ne ḥāṣıl kėçe ḫoş öz rūzigārım  

 

1325 Tiküb göz yollara ėyler neẓāre 1049  

Yėdigim dönsün Allāh zehr-i māra 

  

1326 Ḳala eṭfālim ėvde ger perı ̇̄ şān 1050  

Olur her ne yėsem içsem irin ḳan 

 

1327 Ḳalub ac külfet ėvde men olam şād 1051 

Çıḫartdum tülkiler içre ʿaceb ad 

  

 
1046 * Rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve be-yād āverden-i ayāl-i ḫod AZ, Be-yād āverden-i rūbāh ayāl-i ḫod-rā 

İR, M 
1047 1323 doldurdı: doldırdı İB 
1048 1324 hėyhāt: tülki ki İR, M // ḥāṣıl: kėçe M / kėçe ḫoş öz: gerçi ḫoşdur İB, gerçi ḫoş İR / öz rūzigārım: 

şaḫṣı ̇̄  ḥālim M  
1049 1325 Yėdigim: Yėdigün İB 
1050 1326 yėsem: dėsem AZ 
1051 1327 Ḳalub: Ḳalum AZ / olam: özüm AZ / men olam şād: ger perı ̇̄ şān İB // Çıḫartdum: Çıḫardam İB, 

Çıḫartdım M   



360 

 

 

AZ 87  1328 ʿAceb ḳondurmaram hı ̇̄ ç toz özime 1052  

Nenem ėvde ḳalub ac kül gözime 

 

1329 Uşaḳlar ac ürekleri dögünsün 1053 

Özüm yėyüm içüm men zehre dönsün 

 

1330 Nenemsiz her zādım olsa bilinmez 1054  

Ḳuzı biryān ola cānıma sinmez  

  

Der-beyān-ı maʿnā-ı futuvvet u ʿayāl-dārı ̇̄  * 1055 

İB 77   1331 Belı ̇̄  va’llāh degil resm-i fütüvvet 

Cevān-merdı ̇̄  vü inṣāf u mürüvvet  

 

1332 Ki ėtsün şaḫṣ ehlini ferāmūş 1056  

Özi ʿişret şarābın ėylesün nūş 

  

1333 ʿAyālin yandura nār-ı firāḳa 1057  

Çeke başın gėde gözden ḳaraḳa 

  

     

 
1052 1328 ḳondurmaram: ḳondurmadım İB, ḳondarmaram İR, M 
1053 1329 dögünsün: döyünsün İB 
1054 1330 bilinmez: bulunmaz M 
1055 * Der-maʿnā-ı futuvvet u ʿayāl-dārı ̇̄  İB 
1056 1332 ehlini: ʿayālini İR 
1057 1333 yandura: yandıra İB, M, yanduran İR 



361 

 

1334 Ne evlād anlaya ne ḳavm u ḳardaş 1058 

Ne ata ne ana ne yār u yoldaş  

 

M 68   1335 Öz öz başın hemı ̇̄ şe ḫoş kėçürde 1059 

Velı ̇̄  ehline cām-ı ġam içürde 

 

1336 Ferāhem ėyleyende aş u nānı 1060  

Ferāmūş ėyleye her āşinānı  

 

1337 Özi keyf ėyleye ẕevḳ u ṣafāda 1061 

Ḳoya ehlini min derd ü belada 

  

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve ḫᵛāb dı ̇̄ den-i ū * 1062 

1338 Ḫulāṣa çün bu fikre düşdi tülki 1063 

Ġam u ġuṣṣa odında pişdi tülki 

  

1339 Uşaḳların salardı hėy ḫayāle 1064  

Tökerdi gözyaşın ėylerdi nāle 

   

     

 
1058 1334 ne ana ne yār u yoldaş: var ne ana ne ḳavm u ḳardaş AZ, ve ne ana ve ne ḳardaş İB 
1059 1335 başın: başı AZ // cām-ı ġam: cānım ġam AZ 
1060 1336: —İR / Ferāhem: Öz hem İB / aş u nānı: aş zamānı M 
1061 1337 belāda: cefāda İB, İR 
1062 * Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh ve ḫᵛāb dı ̇̄ deneş İB, Ḫᵛāb dı ̇̄ den-i rūbāh İR, M 
1063 1338 fikre: fikr M 
1064 1339 salardı: salurdı İB, M 



362 

 

1340 ʿAyālin fikr ėdüb düşdi fiġāna 1065  

Ucaldı şuʿle-i āh āsumāna  

 

1341 Düşerdi ḫāṭırına ḳavm u ḳardaş 1066 

Ėlerdi gözlerinden muttaṣıl yaş  

 

1342 Muṣı ̇̄ bet āteşine beste oldı 1067 

Zi-bes dögdi özini ḫaste oldı  

 

AZ 88  1343 Melāmet mevcine ġarḳ oldı batdı 1068  

Başını ḳoydı bir daş üste yatdı 

 

İR 65   1344 Düşinde gördi bir şaḫṣ-ı mücellel 1069 

Gelüb luṭfile çekdi başına el 

 

1345 Mücellel çün Kelı ̇̄m-i vādı ̇̄ -i Ṭūr 1070  

Direklenmiş yüzinden göglere nūr  

 

1346 Buyurdıdur nedendür ėy belā-keş 1071 

Ki olmış bėle aḥvālün müşevveş  

  

 
1065 1340 fiġāna: ḫayāle AZ // āh: āhı AZ 
1066 1341 ḳavm u ḳardaş: yār u yoldaş M 
1067 1342 āteşine: riştesine AZ // özini: gözin AZ 
1068 1343 Melāmet mevcine: Meẕemmet çāhına M / batdı: yatdı AZ 
1069 1344 Düşinde: Yuḫıda İR, M 
1070 1345 Direklenmiş: Dıraḫşanda İR / yüzinden: yüzünden İB 
1071 1346 nedendür: neyündür İB // olmış: olmuş M 



363 

 

1347 Ne var başunda ėy maḥzūn külbaş  

Töker dāʾim gözün peyveste ḳan yaş  

 

İB 78   1348 Yaḫun pāre gözün yaşlı perı ̇̄ şān 1072 

Olub şuġlun dem-ā-dem āh u efġān  

 

1349 Ne derdün var düşübsen rūy-ı ḫāka 1073  

Semekden evc ėdüb āhun simāka   

  

1350 Ėşidcek bu sözi rūbāh-ı ḫaste 1074 

Ayaġa durdı bā-ḥāl-i şikeste  

  

1351 Selām ėylüb yėtürdi resm-i teslı ̇̄m 1075 

  Elin ḳoydı döşine ḳıldı ṭaʿẓı ̇̄m  

  

1352 Vėrüb cellād-ı ġam boynına dürtme 

Töküb gözyaşını çaldı ügürtme 

 

1353 Çeküb evżāʿ-ı aḥvālin beyāna  

Bu naḥvile dėyerdi yana yana  

  

 
1072 1348 Yaḫun: Yaḫan M, Yüzün İB / yaşlı: yaşlu İB 
1073 1349 ėdüb: ėder İB / simāke: semāya İB 
1074 1350 Ėşidcek: Ėşitcek AZ // Ayaġa: Āh İB, Ayaḳa İR / bā-ḥāl-i şikeste: rūbāh-ı şikeste AZ, bā-āh u 

şikeste İB 
1075 1351: —İR, M / ėylüb: ėyleyüb İB  



364 

 

1354 Teraḥḥum ḳıl aḳa dı ̇̄ dem yaşına 1076  

Meni çönder uşaḳlarun başına  

  

1355 Düşübdür yādıma ehl ü ʿayālim 1077 

O devr tuġyān ėdübdür eşk-i alım  

  

1356 Atam acdur anam ac külfetim ac 1078 

Muṣı ̇̄ betler oḫına oldum āmāc  

 

M 69   1357 Anamun gözinün gögi ṣaraldı 1079 

Uşaḳlarun baġırsaḳı daraldı 

 

1358 Bu ġamlardan aḳa ḳaddim büküldi 1080 

Yėmişdüm her ne burnımdan töküldi 

 

1359 Özümden başḳa bil on külfetim var 1081 

İşim müşkildi artuḳ miḥnetim var 

 

AZ 89  1360 Birisidür dedem biri nenemdür 1082 

Birisi de kenı ̇̄ zden ḫoş ḳademdür  

 
1076 1354 aḳa: bu dem AZ // uşaḳlarun: uşaḳların AZ, balalarun M 
1077 1355 ėdübdür eşk-i alım: ėdüb derd ü melālim M 
1078 1356 Muṣı ̇̄ betler oḫına: Muṣı ̇̄ bet oḫlarına AZ / oḫına: oḫuna İB / oldum: oldım İB 
1079 1357 Anamun gözinün: Anam gözlerinün İB, Anamun gögün gözi İR / ṣaraldı: saraldı İB, İR // 

Uşaḳlarun: Uşaḳların AZ, M 
1080 1358 Yėmişdüm: Yėmişdim İB, M / burnımdan: burnumdan İR, M 
1081 1359 müşkildi: müşkildür AZ 
1082 1360 dedem: nenem AZ / nenemdür: dedemdür AZ // kenı ̇̄ zden: kenı ̇̄ zim İB, kenı ̇̄ zün M 



365 

 

 

1361 Üç oġlum bir bacım bir balduzım var 1083  

İki ḫırda sarı tėlli ḳızım var 

  

1362 ʿİlāc olsa mene sendendü billem 1084 

Mene luṭf ėt ayaḳun altda öllem 

  

1363 ʿİnāyet sāyesin gel başıma sal 1085 

Cānıma doymışam ya cānımı al 

 

1364 Bu el bu dāmenün aç müşkilimi  

Dė dür kes dāmenün ya kes elimi  

 

1365 Dėdi ol şaḫṣ yatma dur ayaḳa 1086 

Telāş ėyle dayanma çıḫ bu daġa 

 

1366 Görersen orda bir ḳurd ėyle taʿẓı ̇̄m 1087  

Elünden her ne gelse ėyle tekrı ̇̄m  

  

     

 
1083 1361 Üç: Aç İR / bir balduzım var: bir de balam var AZ / balduzım: balduzum İR, baldızım M // sarı: 

ṣarı AZ 
1084 1362 sendendü: sendendi M / billem: bullam İB, İR // Mene: Beñe İB / ayaḳun: ayaġun AZ / altda: alta 

AZ / ayaḳun altda: ayaḳ altında İR 
1085 1363 Cānıma: Cānımdan İB / ya: gel İB 
1086 1365 ayaḳa: ayaġa İB // bu daġa: kenāra AZ 
1087 1366 Elünden: Elinden M 



366 

 

İB 79   1367 Ona yoldaş olub gez bu arada 1088  

Bu tı ̇̄ zlüḳce yėtersen sen murāda  

 

İR 66   1368 O dem tülki yuḫısından oyandı 1089 

Hamı gördiklerini doġrı ṣandı  

  

1369 O sāʿatde durub dimdik ayaḳa 1090 

Dutub yüz yollanub dırmaşdı daġa  

 

1370 Biraz gėtdi yoruldı oldı ḫaste 1091 

Ayaḳdan düşdi ol zār u şikeste 

 

1371 Sürünürdi emeklerdi gėderdi 1092 

Tıḫanub nāle vü feryād ėderdi 

 

1372 Uçurum yėrleri gāhı ̇̄  çıḫardı 1093 

Ayaḳ bend almayub birden aḫardı 

 

1373 Dizi dizi çıḫardı ki gėderdi 1094 

Başın bu daşa o daşa vırardı 

  

 
1088 1367 Ona yoldaş olub: Onunla yoldaş ol AZ, Ona yoldaş ol İB, İR // sen: hem İB 
1089 1368 yuḫısından: yuḫusından İB, M // gördiklerini: gördüklerini İB / ṣandı: sandı İB, M 
1090 1369 dimdik: dimtik İR / ayaḳa: ayaġa AZ // yollanub: yollanıb M / daġa: daḳa İB 
1091 1370 Ayaḳdan: Ayaġdan AZ 
1092 1371 Sürünürdi: Sürünirdi M // Tıḫanub: Yıḫılub İB 
1093 1372 yėrleri: daġları M, yolları İB // Ayaḳ: Ayaġ AZ / birden: yėrden AZ / aḫardı: yıḫardı İB 
1094 1373 Dizi dizi: Dizin dizin AZ / gėderdi: durardı AZ // Başın: Başını İR / daşa: daş İR 



367 

 

1374 Açardı dört ṭarafdan ḳabri aġuş 1095 

O vakte kim uçardı domalan kuş 

 

1375 Libās-ı ʿişretin üzdi çābuḳdan 1096  

Eli hem dizleri çıḫdı ḳabuḳdan 

  

1376 Daġın topraḳların başa elerdi 1097 

Çekerdi āh āhū tek melerdi 

  

AZ 90  1377 Bu ḥāletle dayanmub yol gėderdi 1098 

Murāda yėtmeginde saʿy ėderdi  

  

Der-beyān-ı sālikān-ı rāh-ı Ḫudā 

1378 Belı ̇̄  ṭālib olan sāʿı ̇̄  gerekdür  

İrādet resmine dāʿı ̇̄  gerekdür  

 

1379 Olur ḳuru ekinde kelle sarı 1099  

Gözinün sürmesi külli ġubārı 

 

M 70   1380 Olan ṭālib Ḫudāy-ı bı ̇̄ -niyāza 

Bulaşdırmaz gözini ḫᵛāb-ı nāza 

  

 
1095 1374: —M // uçardı: aşardı AZ 
1096 1375 Libās-ı ʿişretin: Libāsın ʿişretin İR / çābuḳdan: çāpuḳdan İB, İR, M 
1097 1376 Daġın: Daġun İB // melerdi: belerdi İR 
1098 1377 yėtmeginde: yėtmegine AZ, yėtmaḳında İB 
1099 1379: —M // Gözinün: Gözünin AZ 



368 

 

1381 Olub ehl-i sülūkın rāḥatı renc 1100  

Ḫarāb ėyler özini tā tapar genc  

 

1382 Çeker zaḥmet hemı ̇̄ şe merd-i dānā 1101 

Ki salsun tā ele ʿayş-ı müheyyā  

 

1383 Velā ehli olan doymaz belādan 1102  

Alur meşḳin belā-yı Kerbelādan    

 

İB 80   1384 Yazublar bir nefer şaḫṣ-ı muʿallā  

Gėce ṣubḥa kimi yatmazdı aṣlā 

 

1385 Biri ʿarż ėtdi besdür çekme zaḥmet 1103 

Gėdüb bir ḳadr yat ḳıl istirāḥat  

 

1386 Dėdi cānım müsāfir yatsa yolda 1104 

Gėder yoldaş ḳalur bı ̇̄ -çāre yolda 

  

1387 Ġaraż Ḥaḳ ṭālibi bı ̇̄ -hūde gezmez 1105  

ʿİbādetden riyāżetden el üzmez 

  

 
1100 1381 sülūkın: sülūk AZ, sülūkı İB 
1101 1382 salsun tā ele: salsun eline AZ, tā alsun ele İR, M / ʿayş: ʿayn İR, M 
1102 1383 ve 1384 İR’de yer değiştirmiştir. / ehli: ehl AZ 
1103 1385 Gėdüb: Gelüb AZ / ḳadr: ḳadrı M 
1104 1386 ḳalur: ḳalar M 
1105 1387 ṭālibi: ʿālimi İR, M / gezmez: gelmez M // riyāżetden: riyāżetdür AZ 



369 

 

1388 Cehennem naʿrası dutmış cihānı 1106 

Nėce ʿāḳil olan ġāfil dolanı 

 

1389 Tökülmiş ḫār u ḫas cānān yolında 1107  

Dayanma tā gücün vardur ḳolunda 

  

İR 67   1390 Ele cārūb alub terk-i hevesden 1108  

Süpürüb şāh-rāhı ḫār u ḫasdan 

  

1391 Gėne ḫink-i ḳalem cevlāna gelmiş 1109  

Sızıldar ney kimi efgāna gelmiş 

  

1392 Dė indi durma yaz her ne yazarsan 1110 

Velı ̇̄ kin çoḫ uzaḳ gėtme azarsan 

  

AZ 91  1393 Dėyüm bir söz ki yansun bend bendün 

Açum bir ʿarṣa tā ḳalsun semendün  

  

1394 Gerekdür ṭālib-i ḳurb-ı İlāhı ̇̄  1111 

Ata kes̠ret şuʾūnātın kemāhı ̇̄   

  

 
1106 1388 dutmış: dutmuş M // ʿāḳil: ġāfil AZ, M 
1107 1389 Tökülmiş: Tökülmüş M / yolında: yolunda AZ // gücün vardur: ki var rūz AZ, ki vardur rūz İB 
1108 1390 şāh-rāhı: şāhı ̇̄  rāhı AZ 
1109 1391 ḫink-i ḳalem: ceng-i ḳalem İB, M / gelmiş: geldi İR, M // Sızıldar: Sızlar AZ / gelmiş: geldi M, 

gelsün İR 
1110 1392 Dė: Dėdi AZ / indi: imdi İB 
1111 1394 kes̠ret: kes̠retden İR 



370 

 

1395 Mücerred istesün gėt ol mücerred 1112 

Mücerred aḫtaran olmaz muḳayyed  

 

1396 Eger gizlenmeye gözden sitāre 1113  

Yaḳı ̇̄ nen gelmeyüb gün āşikāre   

 

1397 ʿAyānı iste istidlāle ḳaçma 1114  

Başun aġrutma ḳıyl u ḳāle ḳaçma  

 

1398 Yumub göz āfitāba münker olma 1115  

Gözün aç gör bı ̇̄ -nevā inkāra ḳalma 

 

1399 Çıhub ḫūrşı ̇̄ d-i tābān baḫma şemʿe 1116 

Yėtiş cānā maḳām-ı cemʿ u cumʿa  

  

1400 Daġut mişkātıvı ḳonsun zücāce 1117  

Daḫı yoḫ iḥtiyācun iḥtiyāca 

 

1401 Nėce gördün revā bu āb-ı ṣāfa 1118 

Ki geldi üstine ḳayd-ı iżāfe  

 
1112 1395 istesün: istesen İB 
1113 1396 gizlenmeye: gėtmeye AZ, İB / gözden: gözlerden İB 
1114 1397 Başun: Başın M / aġrutma: aġrurtma AZ, aġrıtma İB, M / ḳaçma: ḳatma M 
1115 1398 Gözün: Göz İB / aç: ac İB / bı ̇̄ -nevā inkāra: bu inkārunda İR, M 
1116 1399 Çıhub: Çıhıb M 
1117 1400 Daġut: Daġıt M / mişkātıvı ḳonsun: mişkātı ḳoysan sun AZ, mişkātıvı ḳosun M // iḥtiyācun: 

iḥtiyācın M 
1118 1401 Nėce: Nėçe M // geldi: gördün M / ḳayd-ı iżāfe: ḳıymet-i iżāfe İB 



371 

 

  

M 71   1402 Ne yaḫşı söz dėyüb pı ̇̄ r-i ḫarābāt 1119  

Ki et-tevḥı ̇̄dü isḳāṭü’l-iżāfāt  

     

İB 81   1403 Eger ṣāf olsa su olmaz ḥabābı 1120  

Baḫanda görsedür ḫoş āfitābı 

  

1404 Cemālün çehresini toz alubdur 1121 

Bu ḫoş ḥüsnün toz altında ḳalubdur 

  

1405 Dė silkin tök yėre gerd u ġubārı 1122  

Kenār ėt ebrden mihr-i ʿiẕārı  

  

1406 Gelün ġonçe içinde yoḫ nümūdı  

Bürūza gelmez ās̠ār-ı vücūdı  

  

1407 Gel indi ġonçeden çıḫ ol münevver 1123  

Hamı eṭrāfıvı ėyle muʿaṭṭar  

  

     

 
1119 1402 et-tevḥı ̇̄dü isḳāṭü’l-iżāfāt: Tevhit, nispet ve izafetleri yok saymaktır. “Fail olarak yalnızca Hakk’ı 

görme ve her şeyi ona bağlama” (Uludağ, 2016, s. 190). 
1120 1403 olsa su olmaz: olsun olmaz AZ // görsedür: gösterür İB 
1121 1404 Cemālün: Cemālin M / alubdur: alıbdur M // toz: gör İR / altında: alṭında AZ / ḳalubdur: ḳalıbdur 

M 
1122 1405 silkin: miskı ̇̄ n İB, silkün İR / ġubārı: ġubārun AZ // ʿiẕārı: ʿiẕārun AZ 
1123 1407 indi: imdi İB // eṭrāfıvı ėyle: eṭrāfını ḳoy ėyle AZ 



372 

 

1408 Alub āyı ̇̄ nen üstin ẓulmet-i zeng 1124  

Esı ̇̄ r-i reng olubdur ẕāt-ı bı ̇̄ -reng  

 

1409 Götür ṣayḳal muṣaffā ėyle mirʾāt 1125  

Semāvātun ola nūrü’s-semāvāt  

 

AZ 92  1410 Bu sözlerden degil vaḥdet murādım 

Ki hergiz vaḥdete yoḫ iʿtiḳādım  

 

1411 Telāş ėyle gözüm yėt müttaḳı ̇̄ ne 1126  

Bu ʿilmi at yėtiş Ḥaḳḳü’l-yaḳı ̇̄ ne  

 

1412 Riyāżetle yėtür ėy nūr-ı dı ̇̄ de 1127  

Yėtür Ḥaḳḳa çü miḥmātü’l-ḥadı ̇̄ de  

 

1413 Ḳalem çekme dayan çoḫ olma ser-keş 1128  

Bu söz aḥvālimi ḳıldı müşevveş  

 

1414 ʿAvāmü’n-nāsa bu söz vėc yetirmez 1129  

Yaḳı ̇̄ nen bu sözün tābın getürmez  

  

 
1124 1408 āyı ̇̄ nen: āyı ̇̄ nün AZ, İB / üstin: üstün İB // Esı ̇̄ r-i reng: Esı ̇̄ r-i zeng İB 
1125 1409 Semāvātun: Semāvātın M 
1126 1411 yėt: ėt İB 
1127 1412 yėtür: özün AZ // Yėtür: Yėtiş M 
1128 1413: —İB, İR, M 
1129 1414: —İB, İR, M 



373 

 

İR 68 Resı ̇̄ den-i rūbāh ber-ser-i kūh ve dı ̇̄ den-i gurg-rā der-ġuṣṣa vu 

endūh * 1130 

1415 Ḫulāṣa çünki çıḫdı daġ başına 1131 

Gözi nā-geh sataşdı yoldaşına  

     

İB 82   1416 Ne gördi bir daş üste ḳurd durubdur 1132 

Yetı ̇̄m uşaḳ kimi boynın burubdur 

  

M 72   1417 Çekende nāle daġlar tek guruldur 1133 

Gėdübdür ṭāḳatı cur cur curuldur  

  

1418 Ne yoldaş ve ne ḳardaş var yatub tek 1134 

Çıḫub tükden bahāluḳ itleri tek    

  

1419 Gözi yaşlu eli ḳoynında ḳalmış 1135 

Acından rengi sapsarı saralmış 

  

1420 Zi-bes ki eriyüb acluḳ elinde 1136 

Uzanmış topraḳ üste it güninde 

  

     

 
1130 * Resı ̇̄ den-i rūbāh ber-ser-i kūh ve dı ̇̄ den-i ū gurg-rā der-ġuṣṣa vu endūh AZ 
1131 1415 çünki: tülki İR, M 
1132 1416 ḳurd: ḳurt İB // boynın: boynun İB 
1133 1417 guruldur: gurullur AZ, guruldar İB // Gėdübdür: Gėdibdür M / curuldur: curullur AZ, curıldar İB 
1134 1418 a: Ne bir yoldaş ne bir ḳardaş yatub tek İR, M // Çıḫub: Çıḫıb M / bahāluḳ: bahālıḳ M 
1135 1419 yaşlu: yaşlı M / ḳoynında: ḳoynunda M // rengi sapsarı: reng salub sarı AZ 
1136 1420 Zi-bes ki eriyüb: Zi-bes eriyüb İB / acluḳ: aclıḳ M // güninde: gününde M 



374 

 

AZ 93  1421 Onı görcek sėvündi oldı teslı ̇̄m 

Uzaḳdan bir baş egdi ḳıldı taʿẓı ̇̄m  

  

1422 Ėdüb çün cilve maḥbūbı naẓarda 1137 

Yıḫıldı topraḳ üste yėddi yėrde  

  

1423 Ḳabaḳca bir ḥużūrında dayandı 

Dalınca geldi başına dolandı  

  

1424 Bu evżāʿı görüb gerek müʾellem 1138  

Dėdi ehlen ve sehlen ḫayr-ı maḳdem  

  

1425 Kėfün yaḫşı damaġun çāḳ nėdersen  

Oġul hardan gelüb hara gėdersen  

  

1426 O dem tülki düşüb bir ayrı ḥāle 1139 

Dutar dutmaz dil açdı bu maḳāla  

  

1427 Selām olsun sene ėy ḳıblegāhım 

Melāẕ u melceʾim püşt ü penāhım  

  

   

 
1137 1422 cilve: —AZ 
1138 1424 ehlen ve sehlen: Hoş geldin, merhaba. 
1139 1426 ayrı: ayru AZ, özge M // Dutar: Duta M   



375 

 

1428 Meni bir oḫ kimi ḳoymış kemāna 1140 

Atub çölden çöle devr-i zamāna 

  

1429 Ġarı ̇̄ ḳ-i lücce-i derd-i firāḳam 1141  

Ġarı ̇̄ bem āsitānunda ḳonaḳam  

  

1430 Muṣı ̇̄ bet āteşine bes ki yandum 1142 

Senün kölgende geldüm daldalandum 

  

1431 Ḥużūrunda gerek dāʾim ḳalam men 1143 

Elime rişte-i ṭāʿat salam men  

  

1432 Gerek göz dutmayam hı ̇̄ ç māsivāya 1144 

Gezem dāʾim dalunca mis̠l-i sāye  

  

1433 Ėşitdi bu sözi gerek mükedder 1145 

Durub aglaşdı dėdi ėy birāder 

  

İR 69   1434 Getür birce öpüm o gül yüzünden 1146 

Bu yanmış ḳalbime bir su sepüm men  

 
1140 1428 ḳoymış: ḳoymuş M // Atub: Açub İB 
1141 1429 derd-i firāḳam: derd ü firāḳam İB 
1142 1430 āteşine: āteşinde M / yandum: yandım M, düşdüm İB // kölgende: kölgünde AZ / geldüm 

daldalandum: geldim daldalandım AZ, M, men geldim yıḫdum İB  
1143 1431 salam: sallam İR 
1144 1432 dutmayam: tikmeyem İB // dāʾim: —İR / dalunca: dalınca İB 
1145 1433 dėdi: —İR 
1146 1434 birce: be-ceh M / öpüm o gül yüzünden: o gül yüzün öpüm men AZ // sepüm: sepem İB 



376 

 

 

İB 83   1435 Hezārān āferı ̇̄ n aḥsent aḥsent 1147  

Sene min āferı ̇̄ n niʿme’l-fetā ent  

  

1436 Oġul ġam ėyleme olma müşevveş 1148  

Müşerref ėyledün durma gel egleş 

  

1437 Ḳuşum ḳondı sene evvel baḫanda 1149  

Ḫoşım geldi sene daġdan çıḫanda 

 

AZ 94  1438 Ḳızar ḳanma sene men her ne varım 1150  

ʿAzı ̇̄ zimsen ḳonaḳım nazlu yārim 

  

M 73   1439 Gözüm yaġın yėdürsem ger ḳonaḳa 1151 

Yaḳı ̇̄ nen ḫoşdu min ġayrü’l-ḥamāḳa  

  

1440 Eger elli ḳonaḳ gelse darıḫmam 1152  

Yola sallam tamāmını ḳarıḫmam 

  

1441 Ḳonaḳ gelse gelür rūzı dalınca  

Ne rūzı fetḥ u fı ̇̄ rūzı dalınca  

 
1147 1435 āferı ̇̄ n: merḥabā AZ, āferı ̇̄ n āferı ̇̄ n M / niʿme’l-fetā ent(e): Ne güzel fütüvvet sahibisin. 
1148 1436 Oġul: Ol İB 
1149 1437 b İR’de 1438 b ile devam eder. / sene: señe İB / evvel baḫanda: var her ne varım İR / baḫanda: 

görende M // Ḫoşım: Ḫoşum İB / sene: señe İB / çıḫanda: ėnende M 
1150 1438 men her ne varım: her ne varım var M // nazlu yārim: ėy vefā-dār M 
1151 1439 Gözüm: Gözim İR / yėdürsem: yėdürtsem İB, M // ḫoşdu: ḫoşdur İB, ḫoşdı M 
1152 1440 ḳarıḫmam: darıḫmam İR 



377 

 

 

1442 Ėv ehlinün günāhını gėdende 1153 

Aparur çünki gėtmaḳ ʿazm ėdende 

  

1443 Ḳonaḳ ḫoşdur ḫuṣūṣ olsa müsāfir 1154  

Buyurmış Muṣṭafā lev kāne kāfir  

  

1444 Velı ̇̄ kin ḫacletim var ėy nikū-zād 1155  

Cānım çıḫsun elim boş yoḫdı bir zād  

  

1445 Elim boşdur gelübsen menzilime 1156 

Ölüm isterem men düşmür elime 

  

1446 Bu menzil birce zaḥmet özive vėr 1157 

Gelüb bir baḫ ḳara yėrdür ḳurı yėr  

  

1447 Mene daḫı dirilmeklik çetindür 1158 

Dodaḳım dodaḳ üste yėddi gündür 

   

 
1153 1442 çünki gėtmaḳ ʿazm: yancan gėtmaḳ İB 
1154 1443 ḫuṣūṣ: eger İB // Buyurmış: Buyurmuş M / lev kāne kāfir: Kafir dahi olsa. “Allah’a ve ahiret 

gününe inanan kişi misafirine ikramda bulunsun. Allah’a ve ahiret gününe inanan kişi mutlaka hayır 

söylesin veya sussun” (Parlıyan, 2004, C. 2, s. 294).  
1155 1444 nikū: nı ̇̄ kū İR 
1156 1445 Ölüm: Ölümüm İB / isterem men düşmür: men isterem düşmez İR, M, isterem düşmez İB 
1157 1446 Bu: Ne M / zaḥmet özive: zaḥmetdür özive İB, zaḥmet āverde İR, zaḥmet çek dü bir gör M // 

yėrdür: yėrdi İR 
1158 1447 dirilmeklik: dirilmekluḳ İB, dirilmek çoḫ İR, dėyer bulmak M // Dodaḳım dodaḳ: Dodaġım dodaġ 

AZ, Dodaḳ dodaḳım M 



378 

 

1448 Ḫudāvendā be-ḥaḳḳ-ı āl-ı ʿiṣmet 1159 

Ḳonaḳdan hı ̇̄ ç kimi ėtme ḫacālet  

  

1449 Ne ḫoş zāddur ʿazı ̇̄ z ėtmek ḳonaḳı 1160  

Ḳabaḳına ḳoyasan ḳayḳanaḳı  

     

1450 Açasan ḫidmetinde aḳ lavāşı 1161 

Çanaḳa doldurasan yarma aşı 

  

Suʾāl-ı cevāb-ı rūbāh bā-gurg * 1162  

1451 Dėdi tülki sene ėy faḫr-ı aḥrār 1163  

Muraḫḫaṣ ėylesün birce sözüm var  

  

İB 84   1452 Budur ʿarżım neden bėle perı ̇̄ şān 1164 

Olubsan şuġlun olmış āh u efġān 

  

1453 Gözünden muttaṣıl ḳan yaş tökersen 1165 

Felāketle yaman günler görersen 

  

     

 
1159 1448 ve 1449 İR’de yer değiştirmiştir. // Ḳonaḳdan: Ḳonaḳa İB / kimi: kesi İB, M 
1160 1449 ḫoş zāddur: çoḫ ḫoşdur İB // ḳoyasan: ḳoyarsan İB 
1161 1450 doldurasan: doldırarsan AZ, M 
1162 * Suʾāl-ı cevāb bā-gurg M, —İR 
1163 1451 ėylesün: ėylesen İB / sözüm: sözim M 
1164 1452 olmış: olmuş M 
1165 1453 Gözünden: Gözinden İR 



379 

 

AZ 95  1454 Dėdi ḳurd ėy oġul ḳoy men cevābun 1166 

Dėyüm bir bir cevāb-ı bā-ṣavābun  

  

1455 Cevānluḳ ʿāleminde şı ̇̄ r idüm men 1167  

Şerı ̇̄ rü’n-nefs-i būm-ṭabʿ idüm men  

  

1456 Ne çoḫ baş vėrdi menden ẓulm-ı bı ̇̄ -dād 1168  

Elimden göglere ḳovzandı feryād  

  

1457 Ki çoḫ çölde kėçi ovlaḳ çıġırtdum 1169  

Yėlin salmış inekler ḳarnı yırtdum  

  

1458 Müselmānları saldum ıżṭırāba 1170 

Tepildüm kumlara ḳoydum ḫarāba 

  

1459 Çobanlar başına getdüm oyunlar 1171  

Ayırdum kelleden kök kök ḳoyunlar   

  

  

 
1166 1454 bir bir: indi AZ 
1167 1455 ʿāleminde: eyyāmında AZ, ḥāletinde İB / şı ̇̄ r idüm: şerrdüm AZ, İR, şı ̇̄ rdim M // Şerı ̇̄ rü’n-nefs-i 

būm-ṭabʿ: Şerı ̇̄ rü’n-nefs-i būm dı ̇̄ vdüm AZ, İB 
1168 1456 ẓulm-ı bı ̇̄ -dād: ẓulm u bı ̇̄ -dād İB 
1169 1457: —İR / Ki: Ne M / çoḫ: çün İB / ovlaḳ: ovlaġ İB, olçaḳ M / çıġırtdum: çıġırtdım İB // inekler: 

enikler M / yırtdum: yırtdım M 
1170 1458 saldum: saldım İB, M // Tepildüm: Yėterdüm İB, Tepildim M / kumlara: günlere İB, tenlere AZ 
1171 1459 Çobanlar: Cevānlar AZ, İB / getdüm: getdim M // Ayırdum: Ayırdım M / kelleden kök kök: 

kellelerden kök İB 



380 

 

M 74, İR 70  1460 Gelür yādıma bir gün bir cevānın 1172 

Hemı ̇̄ n bu derrede kesdüm amānın 

  

1461 Ḳeşeng oġlan ki ḫaṭṭı gelmemişdi 1173 

Cevānluḳdan murādın almamışdı 

  

1462 Teraḥḥum ėtmeyüb ḳanını tökdüm 1174  

Yėten sāʿat yıḫub ḳarnını sökdüm  

  

1463 Yėdüm doydum yėtişdüm müddeʿāma 1175  

Gelüb daġ üste men girdüm bu dama 

  

1464 Gėce kėçdi seḥer geldi çıḫub gün 1176 

Ne gördüm bu beyābānı dutub ün  

  

1465 O vaḳte yüz nefer gördüm zen ü merd 1177 

Dolanur çölleri bā-nāle vü derd 

  

1466 Hemı ̇̄ n ki tapdılar o nev-cevānı 1178 

Olub bu derrede maḥşer ʿayānı  

 
1172 1460 cevānın: cevānun İB // amānın: ḳabaḳın AZ / kesdüm amānın: kesdim men amānın M 
1173 1461 ḫaṭṭı: ḫaddı AZ 
1174 1462 yıḫub: basub M 
1175 1463: —AZ / Yėdüm doydum yėtişdüm: Yėdim doydım yėtişdim İB, Yėdim doydum yėtişdim M / 

müddeʿāma: müddeʿāya İB // üste men girdüm bu dama: başına girdüm bu ṭaya İB / girdüm: girdim İR, M 
1176 1464 geldi: oldı M // ün: ḫūn İR  
1177 1465 vaḳte: demde İR, M / gördüm: gördim İR // Dolanur: Dolanulla AZ / çölleri: çöllere İR 
1178 1466 tapdılar: tapdular AZ / o: ol İB, İR // derrede maḥşer: derrede bir maḥşer M 



381 

 

  

1467 Oġul vay nālesi dutdı cihānı 1179 

Salub derde zemı ̇̄ n ü āsumānı 

  

1468 Dalınca bir gelin oġlan anası 1180 

Başında ḳara elde ṭoy ḥınāsı  

  

1469 Yėtişdiler o naʿş-ı nā-murāda 1181  

Yolub saçlarını geldile dāda  

  

İB 85   1470 Ḳarışdı ses sese ḳopdı ḳıyāmet 1182 

Ḳıyāmetden göründi min ʿalāmet 

  

1471 Gerek bu ẓulmler olsun mükāfāt 1183 

Odur dutmış meni min derd-i āfāt  

  

AZ 96  1472 Kėçer her cür ola dünyā ʿaẕābım 1184 

Görün āyā nolur yevmü’l-ḥesābım 

  

1473 Oturmaḳdan ʿazı ̇̄ zim hı ̇̄ ç kār aşmaz 1185 

Bu ḥāletde bize yatmaḳ yaraşmaz 

 
1179 1467 nālesi: —İR  
1180 1468 elde: elinde M 
1181 1469 geldile dāda: geldi o dāda M 
1182 1470 min: bir M 
1183 1471 ẓulmler: ẓulmile İR // dutmış: dutmuş M / derd-i āfāt: derd ü āfāt İB, M 
1184 1472 ola: olan AZ // Görün: Görüm M 
1185 1473 aşmaz: açmaz İB, M 



382 

 

 

1474 Ümı ̇̄ dim var ki olsun maḳdemün ḫayr 1186  

Gėdek rūzı dalınca ėyleyek seyr 

  

1475 Elimden dut meni ḳovza ayaḳ ol 1187  

Teġāfül ėyleme oġlum sayaḳ ol  

  

1476 Ėşidcek bu sözi tülki olub şād 1188 

Ḳuyūd-ı derd ü ġamdan oldı āzād  

  

1477 Ḳabaḳca öpdi ḳurdun saḳḳalından 1189 

Dalınca durdı yapuşdı elinden  

  

1478 Dėdi ḳum yā refı ̇̄ kı ̇̄  yā enı ̇̄ sı ̇̄  1190  

Melāẕı ̇̄  melceʾı ̇̄  ġavs̠ı ̇̄  reʾı ̇̄ sı ̇̄   

  

1479 O dem ḳurd istedi dursun yıḫıldı 1191 

Töküb yaşın ürekden nāle ḳıldı 

  

1480 Dėdi cānımı aldı nā-tüvānluḳ  

Bedende ṭāḳatım yoḫ ay cevānluḳ 

 
1186 1474 dalınca ėyleyek: dalınca tā olaḳ İR 
1187 1475 ayaḳ: dayaḳ AZ // oġlum: oġulum İB 
1188 1476 Ėşidcek: Ėşitcek AZ, İR 
1189 1477 ḳurdun: ḳurdın M 
1190 1478 Melāẕı ̇̄  melceʾı ̇̄ : Melāẕ u melceʾı ̇̄  İB / ġavs̠ı ̇̄ : ʿavnı ̇̄  İR, M 
1191 1479 yaşın: eşki İB 



383 

 

 

1481 Cevānluḳ gėtdi elden dād u bı ̇̄ -dād 1192  

Daḫı olmaz bu ḳalb ü ḫāṭırım şād 

  

M 75    Der-zamānı ̇̄ -i ġanı ̇̄met dānesten-i eyyām-ı cuvānı ̇̄  vu kām-rānı ̇̄  * 1193 

1482 Belı ̇̄  bi’llāh ġanı ̇̄metdür cevānluḳ 1194 

Cevānluḳdan olurmış kām-rānluḳ  

  

İR 71   1483 Eger maḳṣūdun olsa māl u devlet 

Veyā ḳaṣdun iṭāʿatdür ʿibādet  

  

1484 Cevānluḳ ʿāleminde ėyle taḥṣı ̇̄ l  

Elünden her ne gelse ėyle taʿcı ̇̄ l  

  

1485 Ne yaḫşı söz dėyüb pı ̇̄ r-i ḫarābāt 1195 

Ki ʿacel enne fi’t-teʾḫı ̇̄ r āfāt 

  

1486 Cevānluḳda ḳazan yıḳ māl u devlet 1196 

Ḳocaluḳ mevsimi ḳıl istirāḥat 

  

  

 
1192 1481 Cevānluḳ: Cevānlıḳ İB // ḳalb ü ḫāṭırım: ġamlu ḫāṭırım AZ 
1193 * Der-zamānı ̇̄ -i ġanı ̇̄met dānesten-i eyyām-ı cuvānı ̇̄  vu zamānı ̇̄  kām-rānı ̇̄  AZ, Ġanı ̇̄met dānesten-i eyyām-

ı cuvānı ̇̄  vü kām-rānı ̇̄  İB, Ġanı ̇̄met dānesten-i eyyām-ı cuvānı ̇̄  M  
1194 1482 bi’llāh: va’llāh İR, M / ġanı ̇̄metdür cevānluḳ: ġanı ̇̄met ü devr-i cevānlıḳ İB // Cevānluḳdan: 

Cevānluḳda AZ, Cevānlıḳdan İB / olurmış: olurmuş M 
1195 1485 ʿacel enne fi’t-teʾḫı ̇̄ r āfāt: Acele et çünkü gecikmede afetler vardır. 
1196 1486 Cevānluḳda: Cevānluḳdan İB / yıḳ: yıġ M // Ḳocaluḳ: Ḳocalıḳ İB, İR, M 



384 

 

İB 86   1487 Ḳoca bı ̇̄ -çı ̇̄ z ola çoḫ zaḥmeti var 

Elinde mālı olsa leẕẕeti var 

  

AZ 97  1488 Cevānların namāzı dadlu uḫay 1197  

Ḳocalarun namāzı vay cānım vay 

  

1489 Çelik her kimsenün olsa dayaḳı 1198 

Ḥaḳı ̇̄ ḳatde olur vay vay çanaḳı 

  

1490 Ḳıç aġrur sı ̇̄ ne aġrur hem ḳol aġrur  

Diz aġrur her ṭaraf ṣaḳ u ṣol aġrur 

  

1491 Namāza ṭāḳatı yoḫ ṣavma tābı 1199  

Ėder gėtdikce şiddet ıżṭırābı 

  

Der-rucūʿ be-ḥikāyet-i rūbāh u gurg ve dı ̇̄ den-i āşiyān dunbe-rā * 

1200 

1492 Ḫulāṣa ḳurd çalışdı çoḫ vėrişdi 

Yaman vaṣfile durdı yola düşdi  

  

     

 
1197 1488 Cevānların: Cevānlarun İB / dadlu: dadlı İR, M / uḫay: oldı AZ, uḳay İB, İR // Ḳocalarun: 

Ḳocaların İR, M / vay cānım: vā cānım M 
1198 1489 dayaḳı: ayaḳı İR 
1199 1491 gėtdikce: gėtdükce AZ 
1200 * Dı ̇̄ den-i rūbāh u gurg dunbe-rā İR, M 



385 

 

1493 Biraz gėtdile yol nā-geh uzaḳdan 1201 

Göründi bir iki ḳuyruḳ ḳabaḳdan 

  

1494 Onı görcek dizine geldi ḳuvvet 1202 

Dėdi rūbāha oġlum çekme zaḥmet 

  

1495 İşıḳlandı gözüm cānım sėvündi 1203 

Tı ̇̄ z ol durma gėdek ḳalbim sėvündi  

  

1496 Gözetlüb ḳuyruḳı ḳuyruḳ götürdi 

Özini tülkiden sābıḳ yėtürdi  

  

1497 Yėtişdi tülki ammā ḥikmet ile 

Baḫardı ḳuyruḳa çoḫ diḳḳat ile 

  

1498 Ne gördi üçi orda dām ḳurmış 1204  

O ḳuyruḳ bend olub dam üste durmış  

  

1499 Onı görcek durub tülki dayandı 1205 

Dėyerdün baḫtı yatmışdı oyandı 

  

 
1201 1493 nā-geh: nā-gāh İR // iki: yeki AZ / ḳabaḳdan: uzaḳdan AZ 
1202 1494 oġlum: ol dem İB 
1203 1495 gėdek: gėden İB / ḳalbim: cānım İB, İR / sėvündi: dögündi M 
1204 1498 ḳurmış: ḳurmuş M // olub: alub İB / durmış: durmuş M 
1205 1499 Dėyerdün: Dėyerdüḳ AZ 



386 

 

Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı teʾemmul ve meẕemmet-i ʿacele kerden der-

kārhā ve naṣı ̇̄ hat * 1206 

1500 Belı ̇̄  çoḫ yaḫşıdur işde teʾemmül 1207  

Egerçi zaḥmete ḳılsun taḥammül 

     

M 76   1501 Oġul dünyānı görcek ḳılma taʿcı ̇̄ l  

Dayan mülk-i muḫalled ėyle taḥṣı ̇̄ l  

  

İB 87   1502 Görüb bir ẕerre atma āfitābı 1208 

Tapub zı ̇̄ re unutma müşk-nābı  

  

AZ 98  1503 ʿAzı ̇̄ zim gözlerün tikme sühāya 1209  

Dönüb bir baḫgilen şemsü’ḍ-ḍuḫāya  

  

1504 Elün ḥūrı ̇̄ den ėy bı ̇̄ -çāre kesme 1210 

Bu dünyā şāhidin görcek telesme  

  

1505 Onun ẓāhir ḫaṭ u ḫāline baḫma 1211 

ʿAcūl olma özivi saḫla aḫma   

  

   

 
1206 * Der-taʿrı ̇̄ f-i ṣıfat-ı teʾemmul ve meẕemmet-i ʿacele der-kārhā M 
1207 1500 Egerçi zaḥmete: Eger zaḥmete sen M / ḳılsun: ḳılsan İR, M 
1208 1502 ẕerre: devr AZ, İB 
1209 1503 sühāya: seḥāba AZ, İB // Dönüb: Görüb İB / şemsü’ḍ-ḍuḫāya: şems ü seḥāba İB  
1210 1504 şāhidin: zāhidin İB 
1211 1505 aḫma: baḫma İB 



387 

 

İR 72   1506 Ḥayāsı yoḫ üzi üzler görübdür 1212  

Senün tek min nefer er öldürübdür 

  

1507 Vefāsı yoḫdu min min ėv yıḫubdur 1213 

Ki bilmezsen ne işlerden çıḫubdur 

  

1508 Egerçi çoḫ oġul çoḫ ḳız doġar bu 1214 

Velı ̇̄  bėş gün kėçüb ḳoymaz boġar bu 

  

1509 Cihānun ʿizzet ü ʿayşı elemdür 

Neşāṭı māye-i endūh u ġamdur  

  

1510 Bu dünyānun gözüm yoḫdur vefāsı 1215 

Gül-i gülzārnun yoḫdur ṣafāsı 

  

1511 Tefennün ėyle çıḫ seyre kenāra 1216  

Naẓar ḳıl bāġ u deşt u kūhsāra  

  

1512 Benefşe gerdenin ġamdan ėdüb ḫam 1217  

Töker nergis gözinden eşk-i şebnem  

  

 
1212 1506 üzi üzler: yüzi yüzler AZ // tek: kimi M / nefer: —İR / nefer er: er bu M / öldürübdür: ötürübdür 

İB 
1213 1507 yoḫdu: yoḫdı M / min ėv: ėvin İR // bilmezsen: bilmirsen AZ, bilmürsen İR 
1214 1508 kėçüb: —İR 
1215 1510 dünyānun: dünyānın AZ / yoḫdur: yoḫdı AZ // gülzārnun: gülzārınun İB / yoḫdur: olmaz AZ, İB 
1216 1511 Tefennün: Yaḳı ̇̄ n AZ  
1217 1512 gerdenin: gerdenün İB, İR 



388 

 

1513 Durub efserde serv ü ʿarʿar u ās 1218  

Dutub mātem ḳaranfül yāsemen yas 

  

1514 Ḳulaḳ vėr gör nėce sūsen açub dil 1219 

Dėyer ėy ehl-i dünyā durma ġāfil 

  

1515 Yėter tı ̇̄ z başa çün faṣl-ı bahārı 1220 

Dutubdur lālezārı nālezārı 

  

1516 Gelür çünki bahārınun ḫazānı 1221 

Basubdur ʿālemi bülbül fiġānı 

  

1517 Ṭarāvet serve çün olmub muḳadder  

Odur ḳamerı ̇̄ dir gögü mükerrer  

  

1518 Vėrübdür dest gerdūn bes ki seyli 1222 

Olub nı ̇̄ lūferün endāmı neyli  

  

1519 Egerçi nāle yandurmış çerāġın 1223 

  Velı ̇̄  göginde baḫ gör Küre daġın 

  

 
1218 1513 ās: dās M 
1219 1514 Ḳulaḳ: Ḳulaġ AZ // durma: gezme AZ 
1220 1515 Dutubdur: Duyubdur AZ, İR, Dönübdür İB / lālezārı nālezārı: nālezāra lālezārı İB 
1221 1516 bülbül fiġānı: āh u fiġānı İB 
1222 1518 Olub: Dolub İR / nı ̇̄ lūferün: nı ̇̄ lūferin İR, M 
1223 1519: —İR, M / nāle: lāle AZ / yandurmış: yandırmış İB // Küre: kūh İB 



389 

 

AZ 99  1520 Çemende ḳovzayanda sebzeler baş 1224  

Onun aḥvāline nı ̇̄ sān töker yaş 

  

İB 88   1521 Ėdende cilve gül ol şūḫ nev-res 1225 

Bilüb aḥvāline aġlar çeker ses 

  

1522 Ḳulaḳ vėr birce feryād u enı ̇̄ ne 1226 

Hamı ḳan aġlur öz ḳara günine 

   

M 77    Der-itmām-ı ḳıṣṣa-i gurg u rūbāh * 1227 

1523 Ḫulāṣa tülkiye ol gürg-i bed-ḫū  

Dėdi bismi’llāh ėy dil-dār-ı ḫoş-rū     

  

1524 Oġul durma degil durmaḳ zamānı 1228 

Yėyüb şükr ėyle Ḥayy-ı lā-yezālı 

  

1525 Dayanma dur soḫul sen düşle nāzım 1229 

Yėmek gördün dėmek āḫir ne lāzım 

 

  

 
1224 1520 sebzeler: seyreler M 
1225 1521 gül: ger İB // Bilüb: Buluṭ M / aḥvāline: aḥvālini İB 
1226 1522 Ḳulaḳ: Ḳulaġ AZ // aġlur: aġlar İR 
1227 * Der-tamāmı ̇̄ -i ḳıṣṣa-i gurg ve be-dām-ı uftāden-i ū AZ, Der-tamāmı ̇̄ -i ḳıṣṣa-i gurg İR, Der-bāḳı ̇̄ -i ḳıṣṣa-

i gurg M 
1228 1524 ḥayy-ı lā-yezālı: ḥayy-ı ẕü’l-celāli AZ, gördür cihānı M 
1229 1525 nāzım: mādām AZ, mādem İB 



390 

 

1526 Dayanma çün ele furṣat düşübdür 1230 

Dė gel oġlan neye aġzun pişibdür 

 

1527 Elün bı ̇̄ -çāre ḳoynında ḳalubdur 1231 

Meger iştāhıvı şāḫta çalubdur  

  

1528 Dėdi tülki meni dut indi maʿẕūr 1232 

Mene el-ān yėmek olmaz mı maḳdūr  

  

1529 Nėçün sābıḳda men neẕr ėylemişdüm 1233  

Ḫudāvende bir ay oruc dėmişdüm 

  

İR 73   1530 Mükellefler kimi māh-ı ṣıyāmı 1234  

Dutam iḫlāṣla rūze tamāmı  

  

AZ 100  1531 Ki Allāh raḥm ėde bu ġamlu ḥāle 1235 

Çeke men bı ̇̄ -kesi bezm-i viṣāle  

  

1532 Elime dāmen-i vaṣlun alam men 1236 

  Gelim daʾı ̇̄m ḥuẓūrunda ḳalam men 

 
1230 1526 pişibdür: pişdür AZ 
1231 1527 Elün: Elin M / ḳoynında: boynında İB / ḳalubdur: ḳalıbdur M // çalubdur: alubdur İB, M 
1232 1528 indi: imdi İB // mı: çü M 
1233 1529 ėylemişdüm: ėylemişdim İB, M // Ḫudāvende: Ḫudāvendā İB / ay oruc: ay men oruc İB / 

dėmişdüm: dėmişdim M 
1234 1530 iḫlāṣla: iḫlāṣile İR, M / rūze: rūzı İB 
1235 1531 ġamlu: ġamlı İR, M 
1236 1532: —İB, İR, M 



391 

 

  

1533 Bi-ḥamdi’llāh yėtüb neẕrim yėrine 1237 

Yėtişdüm ḳıblemün ḫāk-ı derine  

  

1534 Bu bir ay ṣavmdan bir gün ḳalubdur 1238 

Ne zaḥmet çekmişem cānım alubdur 

  

İB 89   1535 Buyur meşġūl ol ėy nı ̇̄ k-reftār 1239  

Ki tā olsun menimçün vaḳt-i ifṭār 

  

1536 Bugün dutsam yėter neẕrim kemāle 1240 

Gerek indi baḫam tāze hilāle 

  

1537 Yėtişmiş göglere āh u fiġānun 1241 

Yėmekde olgilen sen nūş-cānun  

  

1538 Bu aḥvāli ėşidcek ḳurd inandı 1242 

Ürekden bāver ėtdi doġrı sandı  

 

   

 
1237 1533 yėrine: kemāle İB // Yėtişdüm ḳıblemün: Yėtişdim ḳıblemin M 
1238 1534 Bu bir ay ṣavmdan: Bir ay ṣavmundan AZ, Ki bir ay ṣavmdan M / ḳalubdur: ḳalıbdur M // alubdur: 

alıbdur M 
1239 1535 ol: —İR // tā: —AZ, İB / menimçün: menim içün İB, M, menim tā İR 
1240 1536 yėter neẕrim: oruc yėter AZ // indi: imdi İB, İR / baḫam: baḫun AZ 
1241 1537 fiġānun: fiġānım İB, fiġānın M // nūş-cānun: nūş-cānın M 
1242 1538 ėşidcek: ėşitcek AZ / inandı: dayandı İR // sandı: ṣandı AZ 



392 

 

1539 Ḳadem ḳoycaḳ o demde düşdi bende 1243 

Ke-enne düşdi bir āhū kemende  

  

1540 Düşüb bende çıḫub ḳuyruḳ kenāra 1244 

Salub bı ̇̄ -çāre ḳurdı āh u zāra 

  

1541 O dem tülki baḫub sūy-ı semāvāt 1245  

Elin çekdi yüzine dėdi ṣalavāt 

  

1542 Bu evżāʿı görüb gürg-i mükedder  

Dėdi āyā ne vardur ėy birāder 

 

1543 Dėdi tülki baḫub gördüm hilāli 1246 

Yėmek vācibdi ifṭār-ı ḥelāli  

  

1544 Dėdi görsendi ay bayram haçandur 1247  

Ki bayram ʿuḳde-i ḳalbi açandur 

  

M 78   1545 Dėdi tülki ki ėy yār-ı muṣāḥib  

Olur bayram gelende tėle ṣāḥib  

  

 
1243 1539 b: Ki gūyā düşdi bir āhū kemende İB 
1244 1540 çıḫub: çıḫıb M // Salub: Salıb M 
1245 1541 baḫub: baḫıb M // yüzine: yüze M 
1246 1543: —İR // vācibdi: vācibdür AZ, İB / ifṭār-ı ḥelāli: oldum indi AZ 
1247 1544 haçandur: açandur AZ, haçandı M // açandur: açandı M 



393 

 

1546 O demde ḳuyruḳı tülki götürdi 1248 

Dayanmub ehl ʿayāline yėtürdi 

  

Der-teşbı ̇̄ h-i ehl-i dunyā be-ḥālet-i gurg * 1249 

AZ 101  1547 ʿAzı ̇̄ zim cı ̇̄ fe-i dünyāya baḫma 1250  

Eger baḫsun özivi saḫla aḫma 

  

1548 Düşersen ḳurd kimi āḫirde dāma 1251  

O dām içre yėter ʿömrün tamāma 

  

1549 Çeküb dünyā özin ḫāricde durmış 1252 

Senün çün dört ṭarafdan tele ḳurmış  

  

1550 Eger endāzeden çıḫsun kenāra 1253  

Düşersen teleye ėy baḫt-ı ḳara  

  

1551 Ḳalursan telede tā ʿömr olur baş 1254 

Dutulur bayramun ḳabr içre ḳardaş 

  

 
1248 1546 Dayanmub ehl ʿayāline: Dayanmayub ʿayāline AZ, Dayanmub ehl ü ʿayālne İR 
1249 * Der-teşbı ̇̄ h-i ehl-i dunyā be-ḥālet-i zār İB 
1250 1547 baḫsun: baḫsan İB, M 
1251 1548 ḳurd: ḳurt İB // dām: dem AZ 
1252 1549 Çeküb: Çekib M / özin: özün M / ḫāricde: ḫār-ḫᵛāh AZ / durmış: durmuş M // çün: içün M / ḳurmış: 

ḳurmuş M 
1253 1550 çıḫsun: çıḫsan İB, M 
1254 1551 Ḳalursan: Ḳalarsan M / baş: yaş AZ // Dutulur bayramun: Dutur bayramunun İB, Olur bayramun 

İR, Olur bayramun hem M / ḳabr: ḳabre İB 



394 

 

1552 Tecerrüd şı ̇̄ vesine ėyle ʿādet 1255  

Taparsan her iki dünyā saʿādet 

  

İB 90   1553 Bu dünyā çoḫları allatdı ḳardaş  

Velı ̇̄  āḫirde daşın atdı ḳardaş  

  

1554 Vefā ʿıṭrı bunun gelmür gelenden 1256 

Ne yüz min çoḫ ḫaṭā çıḫmış elinden  

  

İR 74   1555 Eger dünyā üzi olsaydı ḳara 1257 

Ḫilāf olmazdı onda Kirdigāra 

  

1556 Üzive ḫoş gelür hergiz inanma 1258 

Özivi saḫla devrine dolanma 

  

1557 Eger sende ola bir fikr-i bārı ̇̄ k  

Bu dünyānı görersen teng u tārı ̇̄ k  

  

1558 Olur cüce yumurta içre gūyā  

Dėyer ne yaḫşı menzildür Ḫudāyā 

  

  

 
1255 1552 şı ̇̄ vesine: şı ̇̄ vesini İB 
1256 1554 gelmür: gelmir İB, gelmez İR, M 
1257 1555 üzi: yüzi AZ 
1258 1556 Üzive: Yüzive AZ, İR, M / gelür: gelme AZ, güler M // dolanma: inanma İR 



395 

 

1559 Bu ʿarżımı ėşit yā Rab dilimden  

Bu yaḫşı menzili alma elimden 

  

1560 ʿAceb menzildü bir zı ̇̄ bā oṭaḳdur 1259 

Yėri dı ̇̄ vārı saḳfı cümle aḳdur     

  

1561 Eger her yana dönsem vüsʿatı var 1260   

Bu cür menzilde ḳalmaḳ leẕẕeti var  

  

1562 Dėye bilmem ki ėy bı ̇̄ -çāre cüce 1261 

Ferāsetden olan āvāre cüce  

  

1563 Taʿaccübdür senün bu iʿtiḳādun 1262  

Degil ḥāṣıl bu ı ̇̄ rāda murādun  

  

AZ 102  1564 Neden bėle bu ẓulmetde ḳalubsan 1263 

Bu ḳoḫmış menzile insün salubsan 

  

1565 Durub bu perdeden çıḫ ėyle pervāz 1264   

Uçub ol yār u yoldaşunla dem-sāz  

  

 
1259 1560 menzildü: menzildür AZ, menzildi M / bir: hem İB / zı ̇̄ bā: yaḫşı M 
1260 1561 her: —M 
1261 1562 ėy: ol İB 
1262 1563 iʿtiḳādun: iʿtibārun M // ı ̇̄ rāda: dar yėrde AZ, dünyāda M 
1263 1564 ḳoḫmış: ḳoḫmuş AZ, M, ḳorḫmış İR / menzile: menzil AZ / insün: ünün İR 
1264 1565 perdeden: yėrde bir İB 



396 

 

1566 Telāş eyle ḳabuḳdan çıḫ kenāra 1265 

Güẕer ḳıl bāġ u deşt u lālezāra  

  

M 79   1567 Ne yaḫşı çeşmeler baġlar görersen 

Gülistānlar uca daġlar görersen  

  

1568 Gelüb pervāza çek bir ḫoş terāne 1266  

Temāşā ḳıl zemı ̇̄ n ü āsumāna 

  

1569 Bu dünyā ėy oġul ʿuḳbā yanında 1267  

Yumurta kimidür dünyā yanında  

  

Der-ḥikāyet-i ān mollā-yı faḳı ̇̄ r bā-duzd-i şerı ̇̄ r * 1268 

1570 Ḫayālime yėtişdi bir ḥikāyet 

Münāsibdür sene ėylüm rivāyet 

  

İB 91   1571 Yazublar bir nefer bı ̇̄ -çāre mollā  

Faḳı ̇̄ r ü bı ̇̄ -kes ü āvāre mollā  

  

1572 Yoḫıdı ḳuvvesi bir top bėz alsun  

Onı tā başına ʿimāme ḳılsun  

  

 
1265 1566: —İB, İR, M 
1266 1568 Gelüb: Durub M 
1267 1569 yanında: yanunda İR 
1268 * Der-ḥikāyet-i ān merd-i faḳı ̇̄ r bā-duzd-i şerı ̇̄ r İB, Ḥikāyet-i mollā vü duzd İR, M 



397 

 

1573 Bir arşın bėz alub yaḫşı aḳartdı 1269 

Tiküb torba kimi baş başa çatdı 

  

1574 İçine doldurub çoḫ jende köhne 1270  

Yoḫıdı birce vü celı ̇̄  zād içinde  

  

1575 İşıgı özge ḫalḳı yandururdı 1271 

İçi mollānı çoḫ odlandururdı  

  

1576 Onı ʿimāme terkı ̇̄ bine saldı 1272 

Gėyüb bir çul yolı aġzına aldı  

  

1577 Ḫayāl ėtdi gėde bir özge kende  

Ḳażā ammā onı saldı kemende  

   

İR 75   1578 O vaḳte birce uġrı rind ü ḳallāş 1273  

Baḫub gördi gelür yoldan bir aḳbaş 

  

1579 Dėdi beh beh şikārımdur ovumdur 1274  

ʿAceb ḫalvetdü furṣatdur yėrümdür 

 
1269 1573 aḳartdı: aġartdı İB, aḳardı İR  
1270 1574 doldurub: doldırub İB / jende köhne: köhne jende AZ / birce vü celı ̇̄  zād içinde: bir zādı cüz köhne 

möhne M 
1271 1575 yandururdı: yandırurdı İB, İR // odlandururdı: odlandırurdı İB, M 
1272 1576 yolı: yol AZ / aġzına: aġrına M 
1273 1578 yoldan: yolda İB 
1274 1579 ovumdur: ovımdur M // ḫalvetdü furṣatdur: ḫalvetdi furṣatdı M / yėrümdür: günümdür İB, 

günimdür İR, durımdur M 



398 

 

 

AZ 103  1580 Hemān sāʿat gelüb perrān yol üste  

Yėtüb ḳıldı o zārı dest-beste  

 

1581 Dėdi durma soyun olma muʿaṭṭal 1275  

Çıḫart paltarlarıvı degmemiş al  

  

1582 Dėdi mollā soyulmaḳluḳ mecāli 1276  

İki vaḳte olur ėy bü’l-meʿālı ̇̄   

  

1583 Biri ġasl ėyleyüb yatmaḳ zamānı  

Daḫı bir özge yėr olmaz mekānı  

  

1584 Ne ġaslım var menim ne yatmaḳım var 1277 

Neden bı ̇̄ -cā mene ėylürsen ıṣrār  

  

İB 92   1585 Dėdi uġrı ʿaceb mollāymışsan  

Maʿārif resmine dārāymışsan  

  

1586 Sene çoḫ ḥayf olsun bu adundan 1278  

Ḳara günli çıḫub derdün yādundan  

  

 
1275 1581 olma: ėtme İB, İR // Çıḫart paltarlarıvı: Çıḫart sen paltarıvı İB 
1276 1582 soyulmaḳluḳ: soyunmaḳluḳ İB, soyunmaḳlıḳ İR, soyunmaḳlun M / mecāli: zamānı AZ // vaḳte: 

yėrde AZ  
1277 1584 ėylürsen: ėylersen İB, M, vėrürsen İR / ıṣrār: āzār İR, M 
1278 1586 Sene: Señe İB / olsun: olmış İB 



399 

 

1587 İki yėr ḳaldı derdün ėtmedün sen 1279 

Ḥaḳı ̇̄ ḳat cāddesine gėtmedün sen  

 

M 80   1588 Birisi bir yaman ḳuldur gelende 1280 

İkimcisi kėçüb ʿömrün ölende  

  

1589 Bu iki yėrde de şaḫṣı soyallar 1281 

Soyub paltarların ʿüryān ḳoyallar 

  

1590 Ġaraż uġrı o dem çekdi çomaḳın 1282  

Daġıtdı bı ̇̄ -nevānun el ayaḳın 

  

1591 Dėdi mollā ki ėy melʿūn-ı bed-ḫū 1283 

Ḳayım vırma ḫilāf-ı şerʿdür bu  

  

AZ 104  1592 Dėye lāzım gelür el saḫla dinme 

Olursan şerʿde meşġūl ẕemme  

  

1593 Çomaḳun ḳovzama şerʿiyyeti yoḫ 1284  

Eẕiyyet ėtme vırma āh oḫ oḫ 

  

 
1279 1587 derdün: ẕikrin M 
1280 1588 İkimcisi kėçüb ʿömrün: İkimci çeküb ʿömrin M 
1281 1589 Bu: Bir İB, O M / de: çün M // paltarların: paltarnı AZ, paltarını M 
1282 1590 bı ̇̄ -nevānun: bı ̇̄ -nevānın İR, M / ayaḳın: ayaġın AZ 
1283 1591 melʿūn-ı bed-ḫū: bed-ḫū u melʿūn İB // vırma: urma İB 
1284 1593: —AZ / Çomaḳun ḳovzama: Çomaḳ urmaḳun İB // vırma: urma İB 



400 

 

1594 Salubsan ẓulmde boynıma zencı ̇̄ r 1285 

Yavaş vır ėy Müselmān rūḥım incir 

  

1595 Cihānda kim menim kimi vırıldı 1286 

Ḳayım çekme yaḫam baġı ḳırıldı  

  

1596 Başım vırdun yarıldı gėt kenāra 1287 

Ḳanı durmur aḫur ėy yüzi ḳara   

  

1597 Deger ʿimāmeme ḳanı necisdür 1288  

Sene çoḫ ʿaybı var elbette pisdür 

  

İR 76   1598 Ḳolun ḳuvvetini Allāh alsun 1289 

Menim kimi elün ḳoynunda ḳalsun 

  

1599 Meger ʿömründe istot dadmayubsan 1290  

Çöli sen çölde dāʾim odlayubsan 

  

1600 Ėdeller ʿāleme her yėrde ḥürmet 

Cihānda cümle yetmiş iki millet 

  

 
1285 1594 ẓulmde: ẓulmden İB, ẓulmile M / boynıma: boynuma M // vır: ur İB 
1286 1595 vırıldı: uruldı AZ 
1287 1596 vırdun: urdun İB // durmur: durmır İB / yüzi: üzi AZ 
1288 1597 ḳanı necisdür: ḳanı çoḫ necisdür İB // Sene: Señe İB /pisdür: besdür M 
1289 1598 Ḳolun: Ḳoluvın AZ, M / ḳuvvetini: ḳuvvetin AZ // ḳoynunda: ḳoynında İB, İR 
1290 1599 istot: istod İB, isot M // odlayubsan: otuluyubsan AZ, adlayubsan M 



401 

 

1601 Ḫaṭā baş vėrdi senden olma gümrāh 1291  

Ḳayıt ḳıl tevbe dė estaġfiru’llāh  

  

1602 Bu sözler uġrıya ḳılmazdı teʾs̠ı ̇̄ r 1292 

Ki olmazdı cefā vü ẓulmden seyr  

  

1603 Durub göz yummadan ḳalḫardı vırardı 1293 

  Yapuşurdı libāsından cırardı  

  

İB 93   1604 Dalından ki vırardı gāh başa 1294 

O bı ̇̄ -kes mollā ḳalḫardı çerā pā 

  

1605 Ġaraż yıḫdı yėre isterdi soysun 1295 

O bı ̇̄ -çāre faḳı ̇̄ ri ʿūr ḳoysun  

  

1606 Baḫub çoḫ köhne gördi cāmesini 

Gözaltı ėyledi ʿimāmesini  

  

1607 Mürüvvet raḫtını bi’l-merre soydı 1296  

Ḳapub ʿimāmesin ḫurcına ḳoydı 

  

 
1291 1601 vėrdi: —İR // dė: vü İB 
1292 1602 uġrıya: uġruya AZ 
1293 1603: —İB, İR, M / 1603 a’da vezin bozuktur. 
1294 1604: —AZ / 1604 a: Dalından ki urardı ki şarāpa İB / Dalından: Ḳolundan M / gāh: gāhı ̇̄  M 
1295 1605 soysun: soysın AZ // faḳı ̇̄ ri: faḳrı AZ / ḳoysun: ḳoysın AZ 
1296 1607 Ḳapub: Ḳaput M / ḫurcına: ḳurcına İR 



402 

 

1608 Dėdi mollā ki ėy melʿūn ġaddār 1297 

Sene ʿimāmenün ne maṣrafı var 

  

1609 Balam at gėt ne seyyidsen ne mollā 1298 

Sene bir vėc göre ḥāşā vü kellā  

  

1610 Dėdi ḳuldur mene çoḫ ėtme ıṣrār 1299  

Ėvimde bėş nefer erlik ḳızım var  

  

AZ 105, M 81 1611 Libās ėylüb gėyeller şād u ḫoş-rū 1300 

Olullar ʿömrive ḳızlar duʿā-gū 

  

1612 Yüzüm aḳ ėyledün yüzün aḳ olsun 1301 

Apardum şelmevi kellün saḳ olsun  

  

1613 Ġaraż gėtdi özin çekdi kenāra 

Düşüb bı ̇̄ -çāre mollā āh u zāra 

  

1614 Durub iki eli bir başı oldı 1302 

Bu keyfiyyet başınun daşı oldı 

  

 
1297 1608 Sene: Señe İB 
1298 1609 at: ḳaş İB // göre: gele İB, vėrmez M / ḥāşā vü kellā: Hiçbir vakit, katiyen. 
1299 1610 Ėvimde: Ėvümde AZ 
1300 1611 ʿömrive: ʿömre İB 
1301 1612: —AZ / yüzün: üzün İB, İR // Apardum: Apardım M / kellün: kellen M 
1302 1614 başınun: başının İR, M 



403 

 

1615 Eli ḳoynında ʿüryān ḳaldı başı 1303 

Başından kėçdi ġamdan seyl yaşı 

  

1616 Ne çoḫ bu mācerādan ġam yėyerdi 

Töküb gözyaşını her dem dėyerdi 

  

1617 Ḳalan yėrde daġılmış cānım ėyvay 1304  

Kėçen başdan başa ʿimāmem ėyvay 

  

1618 Ḳara yolda çıḫaydum yazıya men 1305 

Ne çāre ėyleyüm ammā yazıya men 

  

1619 Görüb yoḫ ṭāḳatı dalınca ḳaçsun 1306 

Yavuḳlaşdı ki uġrı daġı aşsun  

  

1620 Dalınca sesleyüb ki merd-i sārık 1307   

Ḥelāl olsun sene bi’llāh o sarıḳ 

  

1621 Dėmem hı ̇̄ ç yėrde bu iş mācerāsın 

Bu şarṭilen onun bir aç arasın 

  

 
1303 1615 ḳoynında: ḳoynunda M // seyl yaşı: seyli başı İB, İR 
1304 1617 cānım: cāmem M 
1305 1618 yolda: yoldan İB / çıḫaydum: çıḫaydım M // çāre: —AZ / ėyleyüm: ėyleyem M / ammā: bu İB, 

men M 
1306 1619 aşsun: açsun AZ 
1307 1620 sesleyüb: sesletüb AZ // Ḥelāl olsun sene bi’llāh: Sene bi’llāh ḥelāl olsun AZ 



404 

 

İR 77   1622 Seni vėrrem ḳasem āmı ̇̄ n ü dı ̇̄ ne 1308  

Otur bir baḫ ʿimāmenin içine 

  

1623 Aparsan bil bunı ėy merd-i nā-dān 1309 

Olursan it kimi āḫir peşı ̇̄mān  

  

İB 94   1624 Ėşitdi bu sözi ol merd-i nā-pāk 1310 

  Gelüb egleşdi bir ḫoş yėrde bı ̇̄ -bāk 

  

1625 O dem ʿimāmeni ḳoydı ḳabaḳa 

Ona diḳḳat ėdüb başdan ayaḳa  

  

1626 Baḫub gördi egerçi ẓāhiri ḫoş 

İçi cır cında köhne vāḳıʿan boş   

  

1627 Ḫaber-dār oldı işden diḳḳat ėtdi 1311 

Yėre çaldı töküldi atdı gėtdi 

 

 

  

 
1308 1622 ʿimāmenin: ʿimāme AZ, İB, o ʿimāmenin İR 
1309 1623 bunı: onı M // peşı ̇̄mān: perı ̇̄ şān AZ 
1310 1624: —İR, M  
1311 1627 işden: ėşitdi İR, hı ̇̄ çdi M // töküldi: tökerdi AZ, tökildi İB, tökübdü İR 



405 

 

Der-teşbı ̇̄ h kerden-i dunyā-yı mekkāre be-ʿimāme-i ān mollā-yı 

faḳı ̇̄ r-i bı ̇̄ -çāre * 1312 

AZ 106  1628 Siz ėy dünyāya çeşm-i ḥırṣ açanlar 1313 

Basub baġrına dünyānı ḳaçanlar 

  

1629 Bilün dünyānı bu hengāmesidür 1314 

O bı ̇̄ -kes mollānun ʿimāmesidür 

  

1630 Egerçi ẓāhiri çoḫ ḫoş-nümādur 1315 

İçi ammā ġam u derd u belādur 

  

1631 Ḳızıl cāmına çoḫ ḳılma neẓāre 

Götür serpūşını baḫ zehr-i māra  

  

1632 Ne çoḫ dünyāya ḥasretle baḫursan 1316 

Ona aġzun suyı kimi aḫursan  

  

  1633 Dėyüm dünyā nedür koḫmış ʿacūze 1317 

   Ki ġaybı gizlidür salma zı ̇̄ rüne 

    

     

 
1312 * Der-teşbı ̇̄ h kerden-i dunyā-yı mekkāre-rā be-ʿimāme-i ān mollā-yı bı ̇̄ -çāre İB, İR, Der-şebāḥat-i 

dunyā-yı mekāre be-ʿimāme-i ān mollā-yı bı ̇̄ -çāre M 
1313 1628 ḳaçanlar: ḳalanlar AZ 
1314 1629 dünyānı: dünyā AZ / bu: —AZ 
1315 1630 b İR’de 1631 b ile devam eder. / ḫoş-nümādur: ḳılma neẓāre İR 
1316 1632 dünyāya ḥasretle: sı ̇̄ retle dünyāya İR 
1317 1633: —İB, İR, M 



406 

 

M 82   1634 Onı dutma neçün ol şūḫ-ı ḳallāş 1318  

Dalında saḫlayub bı ̇̄ -hadd o baş 

 

1635 Bėle fikr ėyleme oynaşı birdür 1319 

Onun yüz min kişilen başı birdür 

  

1636 Ḳulaḳ vėrme sözine min dili var 1320 

Yavuḳ gėtme ona çoḫ işkili var 

  

1637 Oġul sen bir cevānsan nev-resı ̇̄ de 1321  

Bu bir gendı ̇̄ de ʿahd-ı Nūḥ dı ̇̄ de  

  

1638 Ḥaḳı ̇̄ ḳatde ʿaceb zı ̇̄ bā gözelsen 

Cemāl-i Ḥaḳḳ maḥbūb-ı ezelsen  

  

1639 Egerçi menzilündür tūde-i ḫāk 1322  

Velı ̇̄ kin mevṭınındur evc-i eflāk  

  

İB 95   1640 Seni bir iş dalınca gönderübler 1323 

Felekden yėr yüzine ėndirübler 

  

 
1318 1634 a: Onı dutma çün oldur şūḫ u ḳallāş İB / neçün: ne çoḫ M 
1319 1635 oynaşı: o başı İR // Onun: O on M / kişilen: kişile İB 
1320 1636 Ḳulaḳ: Ḳulaġ AZ // Yavuḳ: Yavıḳ M / işkili: işkāli İB 
1321 1637 ʿahd-ı Nūḥ: ʿahd-ı nūr İB, ʿuhde Nūḥ İR 
1322 1639 mevṭınındur: mevṭınundur M 
1323 1640 ėndirübler: ėndiribler M 



407 

 

1641 Dė indi öz işünde ḳılma ġaflet 1324 

Telāş ėyle gözüm ėtme beṭālet  

  

1642 Bu ḳoḫmış zāle hergiz olma şāʾiḳ 1325  

Ḳeşeng u ḫūb ʿavrat āl u lāʾiḳ  

  

Ḫātime-i kitāb der-duʿā-yı pādişāh-ı ʿālem-penāh * 1326 

1643 Bi-ḥamdi’llāh Kitāb-ı S̠aʿlebiyye 

Tamām oldı ʿaceb şı ̇̄ rı ̇̄ n ḳażiyye  

  

AZ 107  1644 Zamān-ı Nāṣırü’d-dı ̇̄ n şāh-ı Ḳacar 1327  

Şehinşāh-ı cihān-gı ̇̄ r ü cihān-dār 

  

İR 78   1645 Mene yoḫdur yolı şāhı ėdim medḥ 1328  

Nėçün ki ḳorḫuram medḥim ola ḳadḥ   

  

1646 Velı ̇̄ kin şāhımız çoḫ yaḫşı şehdür 

Ḫilāfet burcına raḫşende mehdür  

  

1647 Onun ʿahdinde āsūde dolannuḳ 1329  

ʿAdālet kölgesinde daldalannuḳ   

 
1324 1641 Dė: Ėy İR, Gel M / işünde: ėvinde M / indi: imdi İB  
1325 1642: —İB, İR ḳoḫmış: ḳoḫmuş M // āl u: ne AZ 
1326 * Ḫātime-i kitāb der-duʿā-yı pādişāh-ı ʿālem-penāh est İB, Ḫātime-i kitāb M 
1327 1644’ten 1662’ye kadar olan kısım M’de yoktur. 
1328 1645 ėdim: ėdüm AZ 
1329 1647 dolannuḳ: dolannuḫ İR 



408 

 

 

1648 Olub bı ̇̄ -dest ü pā vėrende elli 1330 

Yatuḳ rūbāha ḳoymaz it maḥalli  

  

1649 Çalubdur bāb-ı ẓulm ü cevre mismār 1331  

Salubdur gerden-i eşrāra zünnār  

  

1650 Ḫuṣūmet resmi çün olmış ferāmūş 1332 

Pişikler emcekinden su damırmuş  

  

1651 Dutub bir yėrde menzil bebr ü naḫcı ̇̄ r 

Olubdur māde-ḫar hem-şı ̇̄ re şı ̇̄ r  

  

1652 ʿUḳābe mihribān ḳardaşı dürrāc 1333  

Olubdur cüce ferzend-i ġalivāc  

  

1653 Dutub kebk ü çöje bir āşiyānı 1334  

Peleng āhūnun olmış pāsbānı  

  

1654 Aparmaz ṣarfa hergiz o dügünden 

Yavuḳdur ḳorḫmaya māt şāhundan 

  

 
1330 1648 ḳoymaz: ḳoymur AZ 
1331 1649 Çalubdur: Olubdur AZ, Salubdur İB / bāb-ı ẓulm ü cevre: bāb u cevre AZ // zünnār: şeh-mār AZ 
1332 1650 olmış: olmuş AZ 
1333 1652 ḳardaşı: ḳardaşu AZ // Olubdur cüce: Olub cüce İB 
1334 1653 ü: bir AZ / kebk: kepk İB, İR / āşiyānı: āşinānı İB // olmış: olmuş AZ 



409 

 

1655 Bu ṣūretlerde vācibdür duʿāsı 

Duʿāsı ehl-i ʿālem müddeʿāsı  

  

1656 Dėyün āmı ̇̄ n açum men el duʿāya 1335 

Ürekden yalvarum Rabbü’s-semāya  

  

İB 96   1657 Ḫudāyā dāʾimı ̇̄  ḳıl tāc u taḫtın 

Bülend ėt himmeti tek cāh u baḫtın  

  

1658 Özin oġlanların cāh u celālin 1336  

Hamı nökerlerin ehl ü ʿayālin 

  

1659 Hemı ̇̄ şe bu cihānda pāyidār ėt  

Onun bed-ḫᵛāhına ber-pāy-i dār ėt  

  

1660 Ne yād ėt başı üste başımızun 1337 

  Kem ėtme sāyun Allah başımızun 

  

AZ 108  1661 Velı ̇̄  ʿahdinde şāhın sāyesinde 1338 

Yėtür öz ʿahdine öz pāyesinde 

  

 
1335 1656 Dėyün: Dėyüm İB 
1336 1658 cāh u celālin: ehl ü ʿayālin AZ // nökerlerin: oġlanların İB / ehl ü ʿayālin: cāhın celālin AZ 
1337 1660: —İB, İR, M 
1338 1661 şāhın: şāhun İB 



410 

 

1662 ʿAvāmü’n-nāsa yazdum bu kitābı 1339  

Bu vech onlara ḳıldum bu ḫitābı  

  

1663 Dėyüb çoḫ muḍḥike ḳıldum ẓarāfet 1340  

Onun żımnında hem yazdum naṣı ̇̄ ḥat  

  

1664 Nėçün ki ḫalḳa ḥaḳ acı gelübdür  

Ẓarāfet sözleri şı ̇̄ rı ̇̄ n olubdur 

  

1665 Ḳarışdurdum ikisin geldi ḥāle 1341 

Yėtişdüm müntehā-yı iʿtidāle  

  

1666 Bu ʿöẕrimden ṣora ger merd-i bed-ḫᵛāh 1342  

Taʿarruż ėyleye el-ḥükmü li’llāh  

  

1667 Ḫaber alsa biri adımı bi’l-farż 1343  

Özüm öz adımı ḳoy ėyleyüm ʿarż 

  

1668 Fünūn-ı maʿrifetden ḫāliyem men  

Meḥemmed Bāḳır-ı Ḫalḫāliyem men  

  

 
1339 1662 bu: bir M // Bu vech onlara: Müvecceh olalar İR, Müvecceh olanlara M / ḳıldum: ḳıldım M / bu: 

—İB, İR, M  
1340 1663 ḳıldum: ėtdim M // yazdum: yazdım M 
1341 1665 Ḳarışdurdum: Ḳarışdırdum İB, Ḳarışdırdım M // Yėtişdüm: Yėtişdi M 
1342 1666 ʿöẕrimden: ʿarżımdan İB, ḥidmetden M // ėyleye: ėylese M / el-ḥükmü li’llāh: hüküm Allahındır. 
1343 1667 bi’l-farż: bir farż İB 



411 

 

İR 79   1669 Bu ferd-i āḫirı ̇̄ n naẓm-ı ṣavābı 1344   

Beyān ėylübdi tārı ̇̄ ḫ-i kitābı 

  

1670 Yaʿnı ̇̄  bünyāt-ı naẓm-ı āḫir ki ʿibāret 1345  

Ez-Ḫalḫāliyem est ḥesāb nümāyend 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

         

 

 

 

 

 

 
1344 1669 ferd-i āḫirı ̇̄ n: ferdin āḫirı ̇̄ n İR, M // ėylübdi: ėylübdü AZ, ėylübdür İR 
1345 1670: —AZ, İB, M 



412 

 

EKLER 

İR 79    Tārı ̇̄ ḥ-i kitāb est 

Tamām şod Kitāb-ı S̠aʿlebiyye 

Bi-ḥasbi’l-ḥᵛāheş ḥasb-ı ʿaṭiyye 

 

Ḥubāb-ı Meşhedı ̇̄  Ḥācı Artun ḥelāli  

Ḫudā ḥıfẓ ėylesün ehl ü ʿayāli   

 

Ṣafer-i ātı ̇̄  adında yazdurdı ḥᵛāhed  

Cevād bin ʿAlı ̇̄  dār-ı fenā-yı dehr  

 

1332 sene bin üç yüz otuz ikisinde men 

Yazdum bu terkı ̇̄ b-i aḥsent aḥsen 

1332 

 

İB 96 Yaʿnı ̇̄  menāb-ı naẓm-ı āḫı ̇̄ r ki ʿibāret Ez-Ḫalḫāliyem est ḥesāb-ı tārı ̇̄ ḫ-i 

kitāb est ḳurretmetü’l-kitāb bi-ʿavni’l-melı ̇̄ kü’l-Vehhāb bi-ḥubbi’l-ḫoş 

ʿumdetü’l-eʿāẓım ve’l-Tüccār Aḳa Meşhedı ̇̄  Raḥı ̇̄m Aḳa Tācir  

Kitāb-furūş taḥrı ̇̄ r şod 1323 sene 

 

AZ 108 Yaʿnı ̇̄  bünyāt-ı naẓm-ı āḫı ̇̄ r-rā ki ʿibāret Ez-fünūn-ı maʿrifetden ḫāliyem 

men Meḥemmed Bāḳır-ı Ḫalḫāliyem est ḥesāb-ı tārı ̇̄ ḫ-i kitāb est tamām 

şod Kitāb-ı S̠aʿlebiyye  

Ḳavziʿ sen kitābet hāẕā kitābu’l-müsemmā S̠aʿlebiyye  

Be-tārı ̇̄ ḫ-i ġurre-i şehr-i rebı ̇̄ ʿ es̠āfı ̇̄  ve’l-lām 

  



413 

 

SONUÇ 

İnsanın anlatma ihtiyacını karşılama amacıyla gelişen hikâye, geçmişi insanlık kadar eskiye 

dayanan bir tür olmuştur. Hikâye ederken temsillerden yararlanma yöntemi ise en temel anlatım 

tarzlarından birini oluşturur. İnsanlar anlatmak istediklerini temsiller aracılığıyla dile getirirken 

sembolik bir dünyanın oluşmasına zemin hazırlamışlar, hayvanlar ise onlara yüklenen anlam ve 

değerlerle bu sembolik dünyanın gelişmesine katkı sağlayan unsurlardan birini oluşturmuştur. 

Tilki, bu noktada oluşan sembolik dünyanın bir parçası olarak yer edinmiştir.  

 

Tilki hikâyelerinin kaynakları, hayvan alegorisini içeren metinlerin geçmişi paralelinde oldukça 

eskiye uzanır. Hayvan alegorisi konusunda üç kültürün kaynak noktada olduğu gözlemlenir: 

Sümer, Hint ve Yunan. Sümer hayvan masallarında tilki, daha ilk yazılı eserlerden taşıdığı temsili 

geliştirir, zekâsı en bilinen özelliği olarak dikkat çeker. Kurnazlığı ise hayatta kalma mücadelesi 

için bir araç niteliğinde gösterilir. Batı edebiyatında tilki hikâyeleri ise belki de günümüzde en 

bilinen temsili yaratır. Tilkinin zekâsının yanı sıra kurnaz ve hilekâr özellikleri ağır basar. 

Olumsuz temsilinin daha ziyade öne çıkarıldığı izlenir. Kendi çıkarı için çalışan bencil, 

manipülatif yapısı göze çarpar. Doğu edebiyatında tilki hikâyelerinde ise tilki; taşıdığı kurnaz, 

hilekâr ve açgözlü temsili üzerinden daha ziyade cezalandırılır. Hikâyelerin nasihate odaklanan 

anlatım biçimi ile tilkinin cezalandırılması, okuyucuya ahlaki mesaj vermeyi amaçlar. Bu noktada 

Batı edebiyatında olumsuz özellikleri ile başarılı olan tilki, yerini yaptıklarından dolayı çoğu kez 

cezalandırılan, başkalarının ona oyun oynadığı, yapmaya çalıştığı hinliklerin geri teptiği konuma 

gelir. Olaylarda başarısızlık orana artar, kötülüğün cezasız kalmayacağı öğretisi pekiştirilir. Diğer 

bir yandan klasik geleneğe yön veren tasavvufi temele dayanan eserlerde bu anlayış, dinî öğütlerin 

temelinde iyi ve ahlaklı insan yetiştirme gayesi tutumuyla gelişir. Türk edebiyatında tilki 

hikâyelerine gelecek olursak anlatılar, sözlü kültürün ekseninde halk kültüründe önemli bir yer 

edinir. Türkler için tilki hayvanı, önemli bir figür olarak en eski halk inançlarında dahi karşılık 

bulur. Masallarda tilki, önemli bir yer edinirken en çok adı geçen hayvanlardan biri olmuştur. 

Tüm Türk dünyasında birçok anlatıda tilkiye yer verilmiştir. Türk kültüründe tilkinin hayat 

mücadelesinin bir parçası olarak hilelere başvurduğu, zekâsının en önemli özelliği olarak 

gösterildiği esastır. Fakat başkasına yaşattığı sıkıntılar nedeniyle cezalandırılması anlayışı 

anlatılarda pekiştirilir. Bu bağlamda Doğu geleneğindeki nasihat verme gayesinin yansıdığı 

gözlemlenir. Her ne kadar olumlu özellikleri gösterilse de taşıdığı olumsuz özellikler neticesinde 

cezalandırılır.   



414 

 

 

Klasik Türk edebiyatı çerçevesinde gelişen eserlerde ise Doğu geleneğinde görülen, Türk sözlü 

kültüründe izlenen nasihat veren öğretici yapı, tilki üzerinden pekiştirilir. Özellikle çeviri 

eserlerle anlatılar çeşitlenirken, sözlü kültürün de etkisi edebî ürünlerde gözlemlenir. Hayvan 

hikâyeleri ile okuyucuya kıssadan hisse ile nasihat edilen düşünce aşılanır. Zira klasik gelenekte 

hayvan hikâyeleri, nasihatnâme-pendnâme olarak adlandırılan türlerde çoğunlukla yer bulur. 

Esasen hayvan hikâyelerinde geçmişten beri gelen nasihat veren öğretici yapı kendini gösterirken 

klasik gelenekte bu nitelik, alenen nasihatler üzerinden destekleme ile şekillenerek yer bulur.  

 

Saʻlebiyye adlı bir tilki hikâyesi yazarı olan Mehemmed Bâkır Halhâlî, Güney Azerbaycan bölgesi 

şairlerindendir. Şairin doğum tarihi kesin olmamasına rağmen 1825 ile 1835’li yıllar arasında 

Halhal’ın Karabulak köyünde doğduğu bilgisi ağırlıklıdır. Ailesinin tahsil görmüş âlim din 

adamlarından oldukları, şairin de iyi bir eğitimle yetiştiği esastır. Halhâlî’nin yaşadığı yerin ve 

devrin önde gelen âlimlerinden görüldüğüne ulaşılmıştır. Ölüm tarihi için de kesin bilgiler 

bulunmamasına rağmen 1901 ve 1892’li yıllarının söz konusu olduğu dikkat çeker. Dolayısıyla 

Mehemmed Bâkır Halhâlî, 19. asrın ikinci yarısında faaliyet gösteren bir şair olarak konumlanır. 

Halhâlî’nin Arapça, Farsça ve Azerbaycan Türkçesi dillerinde mükemmel divanları olduğu söz 

edilse de yalnızca Saʻlebiyye adlı mesnevisi elimizde bulunur. Antoloji ve tarih kitaplarında ise 

şairin Türkçe gazellerine ve Saʻlebiyye’den parçalara yer verilir. 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisi, ana hikâyesini oluşturan tilki anlatısı ile 

geçmişin tilkiye yüklediği sembolik değeri, anlatı kurgularını, kahramanları pekiştirmekle 

beraber klasik geleneğin okuyucuya seslenerek nasihat veren yanını birleştirmiştir. Geçmiş 

anlatılarla ortak yanı; hikâyedeki kahramanların benzer olması, tilkinin yine hileler düşünmesi, 

bir anlık açgözlülük etmesi, kurdu kandırması gibi olaylardır. Geçmişteki anlatılardan en büyük 

farklı yanı; tilkinin bir insan gibi gerçekçi yaratılması, olayların ise gerçekçi ilerleyişidir. Tilki, 

ailesine yemek götürme amacıyla bu yolculuğa çıkmıştır, ailesi için sorumluluk üstlenen bir baba, 

eş ve oğuldur. Bu sebep onun giriştiği olayları haklı bir nedene bağlar. Hikâyenin giriş bölümü, 

tilkinin ne kadar zor durumda olduğunu aktarır, karısı ve annesi ile olan diyalogları ise onun 

kişiliğini oluşturur. Bu yaklaşım geçmişteki anlatılardaki basit üsluba, tilkinin temsiline farklılık 

ve çeşitlilik getirir.   

 



415 

 

Saʻlebiyye 19. yüzyılın ikinci yarısında, metinde verilen tarih hesabıyla 1311 (1893/1894) yılında, 

Güney Azerbaycan’da yazılmıştır. Ana hikâye olarak bir tilkinin açlık derdine çare bulmak için 

çıktığı bir yol macerasını ve karşılaştığı hayvanlarla diyaloğunu anlatırken arada verdiği 

nasihatler ve bu nasihatler peşinde yar alan ikinci düzey hikâyeler ile çerçeve hikâye tekniğiyle 

düzenlenmiş bir mesneviden meydana gelmektedir. Aruzun “mefāʿı ̇̄ lün / mefāʿı ̇̄ lün / feʿūlün” 

kalıbında, Azerbaycan Türkçesiyle yazılmıştır. Çalışmamızda mesnevi 1670 beyit olarak 

belirlenmiştir.   

 

Saʻlebiyye’nin nazım şekli mesnevidir. Klasik mesnevi bölümlerinden sadece Hâtime olarak 

adlandırabileceğimiz bölüm mevcuttur, mesnevinin tamamı ana hikâye anlatımı ve bu anlatı 

çerçevesinde gelişen nasihatler ve diğer hikâyelerden oluşmaktadır. Vezin olarak kullanılan 

“mefāʿı ̇̄ lün / mefāʿı ̇̄ lün / feʿūlün” ölçüsü mesnevi boyunca değişmez, arada farklı bir tür olarak 

yer alan gazellerde de aynı vezin devam ettirilir. Vezin üzerinde en çok imâle yapıldığı görülür, 

bunun nedeni metnin dilinin oldukça Türkçe kelime ağırlıklı olması gerekçesiyle açıklanabilir. 

Kafiye ve redif konusunda belirli bir ahengin yakalanmak istediği gözlemlenir, kafiye 

oluştururken sıklıkla cinas yapmaya başvurması dikkat çeker. Metinde ahengi sağlayan başka 

unsurlarda bulunur; asonans, aliterasyon, kelime tekrarları metnin canlı temposunu güçlendirir. 

Özellikle kelime tekrarı yaparak okuyucuyu metne bağlamaya çalıştığı, vermek istediği mesajı 

kuvvetlendirmek istediği esastır.  

 

Saʻlebiyye’nin dil ve üslubu; nasihat içeriği ve halkı hedef alması dolayısıyla açık, sade ve 

anlaşılır niteliktedir. Mesnevinin dili sade, açık ve yerel söyleyişlere yer veren akıcı bir üslupla 

oluşturulmuştur. Azerbaycan Türkçesinin yerel kullanımını barındırması açısından önemli bir dil 

malzemesi barındırmaktadır. Samimi bir dil kullanımı izlenmiş, kahramanların duyguları içten 

bir aktarımla okuyucuya geçmiştir. Senli-benli teklifsiz bir konuşma meydana getirilmiş, kimi 

zaman çok ağır olmayan argo kullanımına gidilmiştir. Atasözleri ve deyim kullanımı fazlaca 

mevcuttur. Özellikle deyim kullanımının sıklığı göze çarpmakta olup kinayeli anlatım 

pekiştirilmiştir. Mesnevinin mecaz dünyası oldukça yüzeyseldir, derin anlam ve imgelemlere 

girilmez. Hikâyede alegorik olarak verilmek istenen mesaj zaten nasihat bölümünde dile 

getirildiği için okuyucunun kendini zorlamasına ihtiyaç kalmaz. Fakat bu durum eserin edebî 

değerini düşürmediği gibi bu kadar sade bir dille sanatkârane anlatım eserin asıl başarısını ortaya 

çıkarır. Bu noktada edebî sanatlar konusunda dilini ağırlaştıracak bir tutumdan kaçınarak kendi 

üslubuna uygun sanatlar kullandığına ulaşılmıştır. 



416 

 

 

Saʻlebiyye’de olay örgüsü, ana hikâyede olay örgüsü ve ikinci düzey hikâyelerde olay örgüsü 

olarak ayrılır. Ana hikâyede olay, kronolojik olarak gerçekleşir; tilkinin evinden ayrılması çeşitli 

hayvanlarla karşılaşması ve sonunda bir av elde etmesi ile macera son bulur. Dolayısıyla giriş-

gelişme-sonuç barındıran niteliktedir. Olaylar zincirleme gerçekleşir. Neticede bir nevi yol 

hikâyesi anlatılmaktadır. İkinci düzey hikâyelerde ise olay örgüsü oluşturabilecek nitelikte uzun 

anlatı; Neriman ve Karısının Hikâyesi, İki Karısı Olan Adamın Hikâyesi, Fakir Molla ve Kötü 

Hırsızın Hikâyesi’nde bulunur. Diğer ikinci düzey hikâyeler, bir durumu anlatan kısa 

söyleşilerden ibarettir. İkinci düzey hikâyelere geçiş ana hikâyedeki konu üzerinden nasihat 

anlatırken gerçekleşir ve ikinci düzey hikâyelerdeki olaylar ana hikâyedeki olaylarla bağlıdır. 

Örneğin ana hikâyede tilkinin karısını evde yalnız bırakmasını anlatırken ikinci düzey hikâyede, 

Neriman adlı kahramanın karısını evde uzun süre yalnız bırakmasının ne kadar tehlikeli olduğu 

vurgulanır. Yahut bir ikinci düzey hikâyede yoldan çıkmanın uğursuzluklar getirdiği mesajı 

verilirken tilkinin hedefinden sapmaması gerektiği desteklenir. Ya da tilki lanet ettiği vakit 

aktarılan ikinci düzey hikâyede bir gencin lanetli sözlerinin ona nasıl geri döndüğü dile getirilir. 

Son olarak ana hikâyede kurdun tuzağa düşmesi olayının, ikinci düzey hikâyede hırsızın fakir 

mollanın sarığının gösterişine aldanması paralelinde işlendiği muhakkaktır. Sonuç olarak 

mesnevide kullanılan çerçeve hikâye anlatım tekniği, ana hikâyedeki olay örgüsünü ikinci düzey 

hikâyelerdeki olay örgüsüne bağlayarak anlatımı güçlendirmiştir.  

 

Saʻlebiyye’de kahramanlar, ana hikâyede kahramanlar ve ikinci düzey hikâyelerde kahramanlar 

olarak ayrılır. Ana hikâyede kahramanlar, birinci derece asıl kahraman olan tilki; ikinci derece 

kahramanlar olan horoz, tavuk, kurt, gaipten gelen ses, mübarek şahıs; üçüncü derece 

kahramanlar olan tilkinin annesi, tilkinin karısı; dördüncü derece kahramanlar olan tilkinin aile 

fertleri ve diğer kahramanlardan oluşmaktadır. Ana hikâyede olay, tilki üzerinden yürüdüğü için 

tilkinin karşılaştığı diğer kahramanların onunla ilişkisi konumunda ilerler. Hikâyede kahramanlar 

her ne kadar hayvanlardan oluşsa da insani özelliklerle donatılırlar. Fiziksel özellikleri ayrıntılı 

anlatılmasa dahi görsel bir figür bilindiği için akılda belirir. İç dünyası en çok hissedilen kahraman 

tilki olurken, diğer kahramanlar arasında horozun nasıl bir düşüncede olduğu metinden hissedilir. 

Ana kahraman olan tilki hikâyedeki en gerçekçi figürdür; ailesine bağlılığı, annesine hürmeti, 

karısına sevgisi, Allah’a inancı ve tevekkülü, ibadetlerini gerçekleştiren yapısı, amacı için 

çalışması olumlu özelliklerini oluştururken kurnaz, hileci, yalancı ve kimi zaman aceleci tavrı 

olumsuz yanını meydana getirir. Bu bağlamda geçmişin getirdiği tilki tiplemesine mesnevide 

realistik bir boyut kazandırılmış olup tam bir karakter geliştirilmiştir. Tilkinin neyi neden yapmak 



417 

 

istediği neden-sonuç ilişkileri ile bağdaştırılırken bu durum onu yüzeysellikten çıkarıp 

derinleştirmiştir. İkinci derece kahramanlar görece mesnevide az yer edinirler; en uzun diyaloğu 

olan horoz, sonrasında kurt ve tavuk olur. Bu yaklaşım kahramanların karakterlerinin ne kadar 

irdelendiğini sunar. Özellikle horoz tiplemesi, geçmişin ona yüklediği av konumundan sıyrılır 

tilki kadar zeki ve kurnaz tasvir edilir. Güç dengesinde horozun tilkiyi eş konumlandırılması 

hikâyede gerçekçiliği artırır, nihayetinde tilkinin horoza aldanması kurnaz tilki tiplemesine karşı 

farklı yaklaşımı gösterir. Zira bir diğer kahraman olan tavuk da tilkiyi kandırmak ister. Kurt ise 

güçlü avcı konumunda bir tip iken metinde yaşlılığına gelmiş bir ihtiyar olarak sunulur. Tilkinin 

rüyasında ona görünen mübarek güçler ise ilahi bir müdahale ile olayların ilerlemesini sağlayan 

itici güç konumunda kullanılırlar. Üçüncü derece kahramanlar, tilkinin neden bu yolculuğa çıktığı 

duygusunu vermek, tilkinin aile ilişkisini güçlendirmek amacıyla yer alırlar ve tilkinin aklına her 

daim amacının ailesine yemek götürmek olduğu fikrini aşılarlar. Zira ilerleyen olaylarda tilki, 

dönüp dönüp ailesini düşünmekte açgözlülüğü, aceleci tutumu için pişman olmaktadır. Dördüncü 

derece kahramanlar dekor konumundalardır. İkinci düzey hikâyelerde kahramanlar kalabalık 

değildir, uzun anlatılarda Neriman ve Karısının Hikâyesi, İki Karısı Olan Adamın Hikâyesi, Fakir 

Molla ve Kötü Hırsızın Hikâyesi’nde iki yahut üç kahraman bulunur. Diğer durumdan oluşan 

hikâyelerde bir iki kahraman arasında kısa bir olay gerçekleşir. İkinci düzey hikâyelerde amaç 

nasihat verme odaklı olduğu için kahramanlar temsili tipler konumundalardır. Örneğin 

Neriman’ın karısı ahlaksız kadın tipini gösterir, iki kadınla evlenen adam bu işin zorluğunu ve 

yanlışlığını temsil eder, derviş tipi asıl âlim tipini aktarır, lanet eden oğlan tipi bu davranışın 

cezalandırılacağını sunar. Dolayısıyla ikinci düzey hikâyelerdeki kahramanlar nasihatlerin 

örneklendirilmesinden oluşurlar.  

 

Saʻlebiyye’de anlatı ögelerini oluşturan; bakış açısı ve anlatıcı, zaman ve mekân için benzer 

yaklaşımlar söz konusudur. Klasik bir hikâye olması dolayısıyla sade bir tutum izlenir, girift, 

derinlemesine bir tutum izlenmez. Bakış açısı ve anlatıcı ana hikâyede; giriş bölümünde ve kimi 

yerlerde gözlemci anlatıcı, tanrısal konumlu gözlemci anlatıcı biçimindedir, diyaloglara 

geçildiğinde ise özne anlatıcı tarzı izlenir. İkinci düzey hikâyelerde, daha ziyade gözlemci anlatıcı 

görülür kimi diyaloglarda özne anlatıcıya geçer. Tilki hikâyesinde çoğunlukla Halhâlî’nin kendi 

varlığı hissedilmezken ikinci düzey hikâyelerde kendi varlığını daha çok hissettirir. Zaman ana 

hikâyede; tilkinin hayatından belirli bir süreyi kapsamaktadır. Hikâye, tilkinin aç kalması üzerine 

evinden ayrılması ile başlar, yemek bulmasıyla sonlanır. Bu nedenle zamanın tilkiye endeksli 

işletildiği görülmekle beraber çok uzun bir süre geçmediği anlaşılmaktadır. Kronolojik olarak 

ilerler, gece ve gündüz farkları belirtilir, ne kadar süre geçtiği kimi zaman dile getirilir. İkinci 



418 

 

düzey hikâyelerde zaman daha da kısadır, uzun anlatılarda zamanın ne kadar geçtiği yüzeysel 

ifade edilirken durumdan oluşan hikâyelerde olaylar anlık zaman diliminde gerçekleşir. Mekân 

ana hikâyede; görece önemli bir yer edinir. Mekânlar açık mekânlardan oluşmaktadır, zira olaylar 

yolda geçmektedir, mekânların ayrıntılı tasvirlerine yer verilmez. Mekânların işlevselliği görece 

mevcuttur; örneğin mezarlık horozun kaçmasına bahane oluşturur, açık ovalar tilkinin avını 

kaybettiğinde amaçsız kaldığını gösterir, tilkinin evi vatanı konumundadır. Mekânlara yaklaşım 

metinde realist havayı barındıran önemli bir unsur olur. İkinci düzey hikâyelerde, daha yüzeysel 

bir yaklaşım vardır. Genellikle bir evde ve çevresinde olaylar konumlandırılır. Mekânın tasvirine 

yer verilmez, sadece açık mı kapalı mı olduğu hissettirilir.  

 

Saʻlebiyye’de nasihatler önemli bir yer edinir. Mehemmed Bâkır Halhâlî, öncelikle bir tilki 

hikâyesi anlatmaktadır fakat anlattığı bu hikâyede vermeye çalıştığı mesajları açıklama gayesine 

girer. Böylelikle hedef kitlesi olarak gördüğü halkı bilinçlendirmek ister. Mesnevide baştan sona 

tilki hikâyesi yer alır ancak arada hikâyeyi böler konuyla alakalı nasihatler verir, sonrasında geri 

hikâyesini döner, kimi zaman ise ikinci düzey hikâyeler ile anlatımını güçlendirir. Mesnevi birçok 

başlıktan oluşmaktadır, bu başlıklarda nasihat edilen düşünceye atıf yapılır, kimi başlıklarda ise 

asıl hikâye olan tilki anlatısına döndüğünü bildirir. Nasihatlerin konusu ana olarak şu başlıklardan 

oluşur; felek, dünya, aşk ve aşk ehli, kadınlar, âlimler, din, ahlak. Bu konuların bir yanı güzel 

ahlakın nasıl olması gerektiğini öğütleyen düşüncelerden oluşurken, diğer bir yanı daha ziyade 

dinî konularda bilinçlendirerek okuyucuya öğretmeyi amaçlar. Nasihatlerinde Halhâlî, kullandığı 

sade ve açık dili devam ettirirken kimi yerde Arapça hadis ve ayetlerle düşüncesine kaynak 

gösterir bu durumda dili Arapça ve Farsça kullanıma çeker. Halhâlî’nin güzel ahlakın yanında 

vermek istediği en önemli mesaj, insanın dünya bağlarından kendini uzaklaştırarak ahiret ve Allah 

için çalışması gerektiğidir. Bu düşünceyi birçok kez ikinci düzey hikâyelerde somutlaştırmıştır; 

dünyayı Neriman’ın karısına benzetir, iki karısı olan adamın nasıl dünyaya bağlandığını vurgular, 

mollanın sarığı dünya gibi dışı güzel içi boş ifade edilir. Dolayısıyla Halhâlî’nin amacı 

okuyucusunu hem ilmî ve dinî konularda bilgilendirmek hem de ahlaka yönelik nasihatleri ile 

onlara rehberlik etmektir. 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî’nin Saʻlebiyye adlı mesnevisinin tenkitli metni hazırlanırken dört 

nüshadan yararlanılmıştır. Metnin Güney Azerbaycan Türkçesini ihtiva eden imla özellikleri, yer 

alan başlıklar, hazırlanan yol belirtilmiştir. Sonuç olarak bir tilki hikâyesi olarak ortaya çıkan 

Halhâlî’nin özgün Saʻlebiyye adlı eseri sunulmuştur.   



419 

 

KAYNAKÇA 

Ağaoğlu, A. (t. y.). Halhâlî, Muhammed Bâkir. Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü. Erişim adresi: 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/halhali-muhammed-bakir   

Ahmed Ziyâüddin Gümüşhanevî (1992). Büyük duâ kitabı (A. F. Arslantürkoğlu, Çev.). İstanbul: 

İslamoğlu Yayınları.  

Aisopos (1998). Masallar (N. Çetin, Çev.). İstanbul: Cumhuriyet Yayınları. 

Akdoğan, Y. (1999). Azerbaycan Türkçesinden Türkiye Türkçesine Büyük sözlük. İstanbul: Beşir 

Yayınevi.  

Akdoğan, Y. ve Kutsal, N. (Yay. haz.) (2019). İskendernâme (İnceleme-Tenkitli metin). İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı. 

Aktaş, Ş. (1991). Roman sanatı ve roman incelemesine giriş. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Ali, K. K. ve Öğüt, S. (1993). Çok evlilik. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm ansiklopedisi (C. 8, s. 

365-369) içinde. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi.   

Aliyyü’l-Karî (2015). Uydurma olduğunda ittifak edilen hadisler (H. İ. Kutlay, Çev.). İstanbul: 

İnkılab Yayınları. 

Altaylı, S. (2005). Azerbaycan Türkçesi deyimler sözlüğü. Ankara: Prestij Matbaası.  

Ateş, E. (2020). Gedizli Azmî’nin Kitâb-ı Hiyel’i ve Jung’un hilebaz arketipi üzerinden 

incelenmesi (İnceleme-Metin-Diliçi çeviri) (Yayımlanmamış doktora tezi). İstanbul 

Medeniyet Üniversitesi, İstanbul. 

Avcı, S. (2014). el-Câmiu’s-Sağîr tercümesi (Cilt 3). Konya: Serhat Kitabevi.  

Azerbaycan Sovyet ansiklopedisi (1987). (Cilt 10). Bakü: Azerbaycan Sovet Ensiklopediyasının 

Baş Redaksiyası. 

Bakırcı, N. (2004). Türk dünyası coğrafyasında tespit edilmiş hayvan masalları üzerine bir 

inceleme (Doktora tezi). Selçuk Üniversitesi, Konya.  

Bayram, Ö. (2009). Klasik Azerbaycan edebiyatında meşhur gazel şairleri. Selçuk Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, (21), 261-268. 

Beydaba (2023). Kelîle ve Dimne (Ö. R. Doğrul, Çev.). İstanbul: Büyüyenay Yayınları.   

Beydili, C. (2004). Atalar sözü. Bakü: Önder Neşriyat.  

Binbir gece masalları (2016). (Cilt 1-4). (E. Demirli vd., Çev.). İstanbul: Alfa Yayınları. 



420 

 

Bülbül, T. (2009). Hümâyûn-nâme (İnceleme-Tenkitli metin) (Yayımlanmamış doktora tezi). Gazi 

Üniversitesi, Ankara. 

Camî (1970). Baharistan (K. R. Bilge, Çev.). İstanbul: Meral Yayınevi.  

Can, Ş. (2024). Mesnevî hikâyeleri. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Canan, İ. (1995). Kütüb-i Sitte muhtasarı tercüme ve şerhi (Cilt 1-18). Ankara: Akçağ Yayınları.  

Cereyan, S. (2022). İranlı Türk şair Muhammed Bâkır Halhâlî’nin Sa’lebiye (Tülkünâme) adlı 

eserindeki tasavvufî yaklaşımı. İslâm sonrası Türk dünyasında Doğu-Batı eksenli 

tasavvuf çalışmaları (s. 138-168) içinde. İstanbul: Demavend Yayınları. 

Çaldak, S. (1999). Nergisi’nin Horosname’si. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi, (13), 243-250.  

Çetin, N. (2019). Roman çözümleme yöntemi. Ankara: Akçağ Yayınları.  

Çiçekler, M. (1994). Kemal Paşa-zâde ve Nigâristân’ı (Yayımlanmamış doktora tezi). İstanbul 

Üniversitesi, İstanbul. 

Devellioğlu, F. (2007). Osmanlıca-Türkçe ansiklopedik lûgat. Ankara: Aydın Kitabevi. 

Dilçin, C. (2016). Örneklerle Türk şiir bilgisi. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları.  

Dilçin, C. (2018). Yeni tarama sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları.  

Duman, O. ve Dilek, İ. (2023). Türk dünyası destanlarında tilki sembolizmi. Bayterek 

Uluslararası Akademik Araştırmalar Dergisi, 6(2), 397-409. doi: 

10.48174/buaad.1314694 

Düzgün, H. ve Oktay, A. R. (2010). Mehemmed Bağır Halhali ve Saʻlebiyye. M. Daveryar (Yay. 

haz.). Tahran: Tekdereht Yayınları.     

Eren, H. (1999). Türk dilinin etimolojik sözlüğü (2. bs.). Ankara: Bizim Büro Basımevi.  

Erenoğlu, D. (1997). Pend-nâme Güvâhî (Dil incelemesi) (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). 

Afyon Kocatepe Üniversitesi, Afyon. 

Ergin, M. (1971). Azeri Türkçesi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Esgerli, Z. (2005). XIX. Asır Azerbaycan şiiri antolojisi. Bakü: Şark-Garp Yayınları.  

Ferîdüddîn Attâr (1998). Mantıku’t-Tayr (Y. Keçeci, Çev.). İstanbul: Kırkambar Yayınları. 

Ferîdüddîn Attâr (2013). Esrârnâme (M. Kanar, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 



421 

 

Ferîdüddîn Attâr (2014). İlâhiname (A. Gölpınarlı, Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Fidan, G. G. (2012). Türk edebiyatında Sindbâd-nâme çevirileri: Tuhfetü’l-Ahyâr ve Kitâb-ı 

Sindbâd-nâme (İnceleme-Çeviri yazılı metin-Tıpkı basım) (Yayımlanmamış doktora tezi). 

Erciyes Üniversitesi, Konya. 

Grimm, J. ve Grimm, W. (1999). Masallar II (K. Kaya, Çev.). İstanbul: Cumhuriyet Yayınları.   

Güneş, M. (2024). Saraybosnalı Nergisî ve Horos-nâme adlı hikâyesi üzerine Türk kültürü ve 

Türkçe bağlamında bir değerlendirme. 21 Yüzyılda Eğitim ve Toplum, 13(39), 707-726.  

Güzel, H. (2018). Ali Asgar Cemrasi ve Halaç edebiyatı. Türkbilig, (36), 121-128. 

Hüseyni, E. ve Piriyev, Y. (Yay. haz.) (1984). Cenub ulduzları (Şiirler ve manzumeler). Bakü: 

Yazıcı. 

İspir, M. (2019). Klasik Türk edebiyatındaki hikâyelerde ahlaki eleştiri. Kafkas Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 24, 543-560. doi: 10.9775/kausbed.2019.045  

Kafkasyalı, A. (2002). İran Türk edebiyatı antolojisi -III-. Erzurum: Atatürk Üniversitesi 

Basımevi. 

Kanar, M. (2009). Farsça-Türkçe sözlük. İstabul: Say Yayınları.  

Kasımzade, F. S. (1966). XIX. Asır Azerbaycan edebiyatı tarihi. Bakü: Maarif Neşriyatı. 

Kavruk, H. (2016). Eski Türk edebiyatında mensûr hikâyeler. Ankara: Millî Eğitim Bakanlığı 

Yayınları.  

Kesik, B. (t. y.). Saʻlebiye (Halhâlî). Türk Edebiyatı Eserler Sözlüğü. Erişim adresi: 

http://tees.yesevi.edu.tr/madde-detay/salebiye-halhali  

Köçerli, F. B. (2005). Azerbaycan edebiyatı (Cilt 2). Bakü: Avrasiya Press.  

Kur’an-ı Kerim meâli (12. bs.). (2011). Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

La Fontaine (1984). Masallar (S. Eyüboğlu, Çev.). İstanbul: Cem Yayınları. 

Levend, A. S. (1963). Ümmet çağında ahlak kitaplarımız. Türk Dili Araştırmaları Yıllığı-Belleten, 

11, 89-115. 

Levend, A. S. (1967). Divan edebiyatında hikâye. Türk Dili Araştırmaları Yıllığı-Belleten, 15, 

71-117. 

Mazıoğlu, H. (1985). Divan edebiyatında hikâye. Doğumunun yüzüncü yılında Ömer Seyfettin (s. 

19-36) içinde. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları.  



422 

 

Mehemmed Bâkır Halhâlî (t. y.). Tülki ya Saʻlebiyye. Tebriz: İntişarat-ı Firdevsi. 

Menafi, M., Ekberov, Z. ve Gasımova, R. (Yay. haz.) (1981). Cenubi Azerbaycan edebiyatı 

antolojisi (Cilt 1). Bakü: Elm Neşriyatı.  

Nizamî (2014). Mahzen-i esrar (M. N. Gençosman, Çev.). İstanbul: Ataç Yayınları. 

Oğuzkan, F. (2013). Çocuk edebiyatı. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Onay, A. T. (2019). Açıklamalı Divan şiiri sözlüğü Eski Türk edebiyatında mazmunlar ve izahı. 

C. Kurnaz (Yay. haz.). Ankara: Kurgan Edebiyat Yayınları.   

Orucov, E., Abullayev, B. ve Rahimzade, N. (Yay. haz.) (2006). Azerbaycan dilinin izahli lügati 

(Cilt 1-4). Bakü: Şark-Garp Yayınları. 

Özavşar, R. (2009). Marzubân-nâme tercümesi metin, çeviri, art zamanlı anlam değişmeleri, dizin 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Dicle Üniversitesi, Diyarbakır. 

Özkan, A. (2024). Türk dünyası masallarında hayvanlar ve hayvan sembolizmi (Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi). Uşak Üniversitesi, Uşak.  

Özön, M. N. (1985). Türkçede roman. İstanbul: İletişim Yayınları.  

Pala, İ. (2018). Ansiklopedik Divan şiiri sözlüğü. İstanbul: Kapı Yayınları.  

Parlıyan, A. (2004). Sünen-i Tirmizî tercemesi (Cilt 1-3). Konya: Konya Kitapçılık.  

Sâdî-i Şîrazî (1980). Bostan ve Gülistan (K. R. Bilge, Çev.). İstanbul: Meral Yayınevi. 

Sarıkaya, M. (1998). Güney Azerbaycan Türkçesi (Fonetik-Morfoloji-Sentaks) (Yayımlanmamış 

doktora tezi). Erciyes Üniversitesi, Kayseri.  

Sona, İ. (2012). Türk edebiyatında Tûtî-nâme hikâyeleri (İnceleme-Tenkitli metin) 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Gazi Üniversitesi, Ankara.   

Steingass, F. (1963). Persian-English dictionary. Londra: Routledge & Kegan Paul Limited. 

Sucu, N. (2010). Bostanzâde Yahyâ Efendi ve Mir’âtü’l-Ahlâk’ı (İnceleme metin) 

(Yayımlanmamış doktora tezi). Selçuk Üniversitesi, Konya. 

Sumbatzade, E. S., Tagıyeva, Ş. E. ve Melikov, O. S. (Yay. haz.) (1985). Cenubi Azerbaycan 

tarihinin oçerki (1828-1917). Bakü: Elm Neşriyatı.  

Şahaliyeva, M. (2023). 19. Yüzyılın ikinci yarısında Güney Azerbaycan şairlerinin eserlerinde 

kadının hayatverici neşe gibi tarifi. Türk Dünyası Kadın Araştırmaları Dergisi, 2(1), 43-

48. doi:10.5281/zenodo.7766197       

Şemseddin Sami (2019). Kâmûs-ı Türkî. Ankara: Akçağ Yayınları. 



423 

 

Terbiyet, M. (1987). Danişmendani Azerbaycan. M. C. Ceferov (Yay. haz.), İ. Şems ve K. Kendli 

(Çev.). Bakü: Azerbaycan Devlet Neşriyatı. 

Toska, Z. (1989). Türk edebiyatında Kelîle ve Dimne çevirileri ve Kul Mesûd çevirisi 

(Yayımlanmamış doktora tezi). İstanbul Üniversitesi, İstanbul.  

Tuncer, E. (2021). Gülşehrî’nin Mantıku’t-Tayr’ı (İnceleme-Metin-Bağlamlı dizin ve işlevsel 

sözlük) (Yayımlanmamış doktora tezi). Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Eskişehir.  

Türkçe sözlük (11. bs.). (2011). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Türkiye dışındaki Türk edebiyatları antolojisi (1993). Azerbaycan Türk edebiyatı (Cilt 4). 

Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları.  

Uludağ, S. (2016). Tasavvuf terimleri sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Ural, Y. (2023). Sümer hayvan masalları Yabanöküzü boynuzlu tilki. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları.  

Ünver, İ. (1993). Çevriyazıda yazım birliği üzerine öneriler. Türkoloji Dergisi, 11(1), 51-90. 

Yağcı, Ş. (2001). Süheylî’nin Acâibü’l-Meâsir ve Garâibü’n-Nevâdir’i -Metin ve küçük hikâye 

üzerine teorik bir inceleme- (Yayımlanmamış doktora tezi). Ege Üniversitesi, İzmir. 

Yazıcı, H. (1998). Hikâye. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm ansiklopedisi (C. 17, s. 479-485) içinde. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi. 

Yılmaz, B. (2021). Çerçeve hikâye külliyatlarında metinlerarasılık: Hayvan hikâyeleri (İnceleme) 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Eskişehir.     

 

 

  



424 

 

SÖZLÜK * 1346 

-A- 

acıḳlanmaḳ (f.): hiddetlenmek, kızmak, cezalandırmak, suçlamak. 

aḫtarmaḳ (f.): ortaya çıkarmak, çıkarmak, aramak, araştırmak, ummak, beklemek. 

aḳacān~ağacān (i.): babaya yahut bir büyüğe hürmet ifadesi. 

alçı (i.): aşık-aşık oyununda aşığın bir yüzü tohan iken diğer yüzüdür. 

aparmaḳ (f.): bir şeyi bir yerden başka bir yere götürmek, getirmek, yürütmek, kılavuzluk etmek, 

yönetmek vs. 

ara (i.): iki nokta arası mesafe, iki olay arası vakit, boşluk, açıklık, orta vs. 

arḫayın (zf.): rahat, sakin, kaygısız. 

aşuḳ~aşıḳ (i.): 1. ozan. 2. diz kapaklarından çıkan hareketli parça, genellikle koyunların diz 

kapaklarından çıkan hareketli parça ile oynanan çocuk oyunu (aşık-aşık). 

ata (i.): baba, yaşlı erkek, ak sakallı. 

avrat~arvad (i.): kadın, erkeğin eşi, hanım. 

ayıtmaḳ (f.): demek, söylemek. 

-B- 

bala (i.): evlat, çocuk, yavru. 

bannamaḳ~ banlamaḳ (f.): ötmek, bağırmak. 

başmaḳcı (i.): ayakkabıcı. 

batman (i.): Azerbaycan’ın çeşitli yerlerinde çeşitli ağırlıkta kullanılmış olan eski bir ağırlık 

ölçüsü. 

beh beh (ünl.): beğenme, zevk ve neşe ifade eder. 

 
1346 * Tenkitli metnin daha iyi anlaşabilmesi amacıyla; özellikle anlam karışıklığına yol açabilecek, 

anlaşılması güç Azerbaycan Türkçesi kelimeler ve bazı Arapça, Farsça kelimeler için hazırlanmıştır. 



425 

 

belı ̇̄  (F. ünl.):1. evet, peki, onay. 2. çağırışa cevap vermek, anlaşılmayan bir sözü tekrar ettirmek, 

dile getirilen düşünceyi toplamak, kinaye katmak gibi amaçlarla kullanılır.    

belke (bağ.): olabilir, ihtimal, belki.  

berelmek (f.): gözleri geniş açmak, büyütmek. 

bes (F.): (sf.) yeter, kâfi. 2. (i.) soruyu ya da fikri güçlendirmek için kullanılır. 

bezekli (sf.): bezenmiş, süslü. 

bıḳ~bığ (i.): bıyık. 

bıḳıburma~bığıburma (sf.): genç, yetişmiş, civan, boylu poslu. 

birbebir (zf.): tek tek, ayrı ayrı, bir bir. 

birce: 1. (zf.) yalnız bir, tek bir, yalnızca. 2. (e.) arzu, istek, tehdit bildirir. 

birçek (i.): kadınlarda kulakların üstünde çıkan kavisli parça, zülüf, kâkül, alın saçı. 

biz biz (zf.): kabarık hâlde, dik vaziyette.  

börk (i.): külah, şapka. 

buġda~buğda (i.): buğday. 

-C- 

ceh ceh (i.): kuşların öterken çıkarttıkları ses. 

cında: 1. (i.) ahlaksız, iffetsiz kadın. 2. (sf.) eskimiş, yıpranmış. 

cır cında (i.): kullanılmaz hâle gelmiş, eski püskü, dağılmış. 

cırmaḳ (f.): yırtmak, dağıtmak, parçalamak. 

cib (i.): cep, bölme, göz. 

cik bik (i.): alt ve üst, iç ve dış teferruatını bilmek. 

cilov (i.): gemin uçlarına bağlanarak hayvanı yöneltmeye yarayan kayış, dizgin. 

cummaḳ (f.): süratle gitmek, çabuk olmak, atılmak, dalmak. 

cur cur (i.): açken bağırsaklardan gelen ses. 



426 

 

curuldamaḳ (f.): “cur cur” sesi çıkarmak. 

cüce (i.): tavuk yavrusu, civciv. 

cüft (zf.): çift, ikili. 

cükküldemek (f.): “cük cük” sesi çıkarmak.  

cür (i.): tür, çeşit, yol, tarz. 

-Ç- 

çaḳ~çağ: 1. (i.) vakit, zaman. 2. (sf.) sağlam, elden ayaktan düşmemiş, dertsiz, gamsız. 

çala (i.): çökük, çukur yer. 

çalıḳ (sf.): çarpık, tahrip edilmiş, sakat, bozulmuş. 

çaşdırmaḳ (f.): şaşırtmak, yoldan çıkartmak. 

çatmaḳ (f.): 1. bir yere varmak, yetişmek, ulaşmak, yeterli gelmek, kavuşmak, bilinmek vs. 2. 

yüklemek. 

çem-ḫemli (sf.): nazlı, edalı, işveli. 

çıġırtmaḳ~ çığırtmaḳ (i.): bağırmasına, ağlamasına sebep olmak. 

çit (i.): yazma, basma gibi bir çeşit yerli kumaş. 

çiyrimek (f.): bir işi çok görmekten yahut bir şeyi çok yemekten usanmak, tiksinmek, iğrenmek. 

çomaḳ (i.): başı yumru ağaç, değnek. 

çöl (i.): kumluk, sahra, bozkır, tarla, bayır, dışarı, eşik. 

çömçe (i.): uzun destekli kaşık, kepçe. 

çömelen (i.): tavuk hastalığı. 

çöndermek (f.): döndürmek, çevirmek. 

çöze (F. i.): tavuk. 

çulḳanmaḳ~çulğanmaḳ (f.): bürünmek, kapanmak. 

 



427 

 

-D- 

daġal (F. i.): hile, sahte, hileci. 

dal (i.): sırt, arka, geri. 

dalınca (zf.): ardınca, arkasınca, izinden, ara vermeden. 

damaḳ~damaġ (i.): 1. ağız boşluğunun üst tarafı. 2. keyif, vaziyet, hâl, heves. 

damaḳlı ~ damaġlı (sf.): şakacı, latifeci, rahat, keyifli. 

danışmaḳ (f.): sözle ifade etmek, anlatmak, söylemek, konuşmak, sohbet etmek, fikir bildirmek 

vb. 

danlamaḳ (f.): ayıplamak, azarlamak, yermek. 

darıḫmaḳ (f.): bunalmak, özlemek, sıkılmak. 

dėginmek~dėyinmek (f.): söylenmek, şikâyet etmek. 

demli (sf.): dem almış, şen, neşeli keyifli. 

den (i.): 1. tane, tohum, tahıl mahsulü. 2. saçın ağarması. 

derre (F. i.): vadi, iki dağ arasındaki geçit. 

ḍıfdaʿ (Ar. i.): kurbağa.  

dırmaşmaḳ (f.): tırmanmak. 

dinmek (f.): söz söylemek, seslenmek, sinirlenmek. 

direklenmek (f.): direk gibi kalkmak, yükselmek. 

dizlik (i.): erkeklerin şalvar altına giydikleri kıyafet, kadınların üstten giydikleri geniş kıyafet, 

don, donluk. 

döyülmek (f.): dövülmek. 

dözmek (f.): dayanmak, katlanmak, anlaşmak, barışmak. 

dügün~düyün (i.): 1. düğüm, dolaşık, bağ. 2. toy, şenlik. 

dürrāc (Ar. i.): turaç kuşu. 



428 

 

düzekli (sf.): bezenmiş, süslü. 

-E, Ė- 

egin~eyin (i.): 1. bedenin baş haricinde kalan bütün kısmı. 2. üst baş, giyecek.  

emcek (i.): meme, göğüs, emzik. 

eng (i.): alt çene. 

enlik~ennik (i.): 1. kadınların yanaklarına sürdükleri toz veya yağ şeklinde kozmetik maddesi, 

kırmızı boya, allık. 2. kökü koyu kırmızı bir bitki. 

er (i.): koca, yiğit, erkek. 

erlik: 1. (i.) mertlik, yiğitlik. 2. (sf.) evlenme çağına gelmiş. 

ėşik (i.): kenar, bayır, dışarı, taşra. 

ėyvay (ünl.): keder, ağrı, üzüntü gibi hisleri bildirir, yalvarış olarak kullanılır.  

ezvay (i.): 1. bir bitki, aloe. 2. aciz, elinden hiçbir iş gelmeyen kişi, küfür yerine de kullanılır. 

-F- 

ferik (i.): kümes hayvanlarının, keklik, bıldırcın gibi kuşların civcivlikten çıkmış yavruları. 

fırtıḳlı (sf.): sümüklü. 

-G, Ġ- 

ġalivāc (F. i.): çaylak kuşu. 

gėc (zf.): kararlaştırılmış zamandan sonra, geç. 

gı ̇̄ rli (sf.): güçlü, kuvvetli. 

gögermek~göyermek (f.): 1. mavileşmek. 2. bitmek, yetişmek, baş vermek. 3. yeşillenmek. 

görmeli (sf.): görülmesi lazım olan, yerine getirilmesi zorunlu olan. 

görsenmek (f.): görünmek, belirmek. 

görsetmek (f.): göstermek. 



429 

 

göy: 1. (i.) yeryüzünün üzerindeki mavi kubbe, feza, boşluk. 2. (sf.) mavi. 3. (sf.) yeşil. 4. (sf.) 

cimri. 5. (i.) damat, enişte. 

göyçek (sf.): güzel, süslü. 

göynemek (f.): kaşınmak, sızlamak, inlemek. 

gül-buta (i.): gonca, gül nakşı. 

güzgü (i.): ayna. 

-H, Ḥ, Ḫ- 

haçan (zf.): ne vakit, ne zaman.    

ḫalça (i.): halı. 

hamı (zm.): hepsi, bütün herkes, tüm. 

harda~harada (zf.): hangi yerde, nerede. 

hėy: 1. (i.) kuvvet, iktidar. 2. (ünl.) çağırış ve rica nidası. 3. (i.) bir şeyin aralıksız devam etmesi, 

tekrar etmesi. 

ḥınā (i.): kına. 

ḫırda (sf.): küçük, ufak, az. 

hisli (sf.): isli, kurumlu, dumanlı, tütsülü. 

ḫortuldamak (f.): horultu sesi çıkarmak. 

hörmek (f.): ip vb. materyali birbirinin içerisine geçecek şekilde işlemek, örmek, duvar yapmak. 

ḥūt (Ar. i.): balık. 

hürmek (f.): köpek, tilki gibi bazı hayvanların kesik kesik ses çıkarması. 

-İ- 

il (i.): sene, yıl. 

ilan (i.): yılan. 

issi~isti (sf.): kızdırılmış, ısıtılmış, kızgın, hararet, sıcak. 



430 

 

istot~istiot (i.): karabiber, biber. 

it (i.): köpek. 

itirmek (f.): kaybetmek, mahrum olmak, yitirmek. 

-J- 

jende (F. i.): yamalı, eski. 

-K, Ḳ- 

ḳabaḳ: 1. (i.) bir tür bitki, meyvesi, tatsız. 2. (zf.) önce, ön, ileri. 

ḳaban (i.): yaban domuzu erkeği. 

ḳada (i.): dert, bela, musibet. 

ḳanda (zf.): nerede. 

ḳannād (F. i.): şekerci. 

ḳarama (i.): balçıklı su, beddua, lanet. 

ḳarıḫmaḳ (f.): şaşıp kalmak, kendinden geçmek. 

ḳarovul (i.): güvenlik, bekçi. 

ḳarṭ ḳarṭ (zf.): sert bir şeyi dişlerken yahut kaşınırken çıkan ses. 

ḳaşḳabaḳlı (sf.): somurtkan, kaşları çatılmış, kederli. 

ḳayım (sf.): sert, sağlam, ağır, yüce. 

ḳayıtmaḳ (f.): dönmek, geri dönmek, yeniden başlamak. 

ḳayḳanaḳ~ḳayğanaḳ (i.): dağılmış ya da bütün hâlde pişirilmiş yumurta, sahanda yumurta. 

kebı ̇̄n (F. i.): nikah, evlilik. 

kebk (F. i.): keklik. 

kėf (Ar. i.): ahval, vaziyet, keyif, neşe, arzu, istek. 

kelāve (F. i.): ipek veya iplik saracak çark. 



431 

 

kelef (i.): yumru şeklinde sap, iplik; yumak, karışıklık. 

kelme (Ar. i.): kelime, söz. 

kemerçı ̇̄ n (F. i.): beli kıvrımlı (bağ geçirilmiş) kadın elbisesi. 

kend (i.): kır, köy. 

kenger (i.): bir tür bitki, yabani enginar. 

kenı ̇̄z (F. i.): cariye. 

ḳeşeng (F. sf.): beğenilen, güzel, hoş. 

kėşik (i.): güvenlik, koruma, nöbet. 

ḳıran (F. i.): İran para birimi. 

ḳırıldamaḳ (f.): “kır kır” sesi çıkarmak. 

ḳırmız (i.): bir tür böcek, kırmızı boya. 

ḳızıl (sf.): al, kırmızı, altın, çok kıymetli, çok güzel. 

kimi: 1. (e.) benzetme bildirir, şimdiki zaman bildirir, yer ve zaman vakti bildirir. 2. (zm.) bazısı, 

kimisi. 

kiplemek (f.): sıkılaştırmak, sağlamlaştırmak. 

kirşan (i.): kadınların yüzlerine sürdükleri beyaz veya kırmızı renkte kokulu kozmetik maddesi, 

pudra. 

kişi (i.): er, erkek, koca, yiğit. 

ḳoduḳ (i.): sıpa, hakaret anlamında da kullanılır. 

ḳovurḳa~ḳovurğa (i.): kavrulmuş buğday, pirinç, darı vb. taneleri. 

ḳovuşmaḳ (f.): 1. birleşmek, görüşmek, bir araya gelmek. 2. birbirini kovmak, kaçmakta 

yarışmak. 

ḳovzamaḳ (f.): kaldırmak. 

kök: 1. (i.) bitkilerin toprak altında kalan kısmı, bir bitki adı, vs. 2. (sf.) etli, şişman. 3. (i.) müzik 

ifadesi. 4. (i.) güçlü dikiş. 5. (i.) vaziyet, hâl, dış görünüş. 



432 

 

kömek (i.): yardım. 

kösöv (i.): bir kısmı yanmış ya da yanmakta olan odun parçası. 

köynek (i.): bedenin üst tarafına giyilen giyecek, gömlek. 

ḳu (i.): kuğu. 

ḳuḳ-ḳulu-ḳu (i.): horozun bağırması, çıkardığı ses. 

ḳurumsaḳ (sf.): namussuz, onursuz. 

külbaş (i.): bahtsız, işi düzgün gitmeyen. 

küt (i.): tandırın duvarından düşüp ateş ve kül arasında pişen şekilsiz çörek. 

-L- 

lap (i.): sözlerin önüne gelerek kuvvet katar, en, çok. 

lec (Ar. sf.): ters, inat. 

lenger (F. i.): büyük, yayvan, kenarları geniş bakır yemek kabı. 

lüt (sf.): çıplak, üryan. 

-M- 

men (zm.): ben. 

millemek (f.): dik kaldırmak, dikleştirmek. 

min (i.): bin. 

muncuḳ (i.): boncuk. 

müfte (F. sf.): parasız, fakir. 

naḫır (i.): bir yerde otlayan sığır sürüsü. 

-N- 

nėce: 1. (zf.) nasıl, ne derece, ne kadar. 2. (e.) hayret bildirir, benzerlik anlamı katar. 

nöker (i.): geçmişte ağasına hizmet eden ve onun şahsi emirlerini yerine getiren ev hizmetçisi. 



433 

 

nuzla (i.): hastalık, sümük. 

-O- 

od (i.): ateş, sıcak, ocak. 

oḫşatmaḳ (f.): benzetmek. 

oṭaḳ (i.): evin bölmesi, oda, hususi amaçla ayılmış yer. 

ov (i.): av, ganimet. 

ovlaḳ (i.): av hayvanları olan yer. 

-Ö- 

ötkin~ötkün (sf.): yetişmiş, üstün, tesirli, kuvvetli. 

öz (zm.): şahsına ait olan, hususi, kendi. 

özge (sf.): başka, diğer, yabancı. 

-P- 

palan (F. i.): hayvanlara koyulan bir semer çeşidi, hamalların sırtlarına koydukları yastık. 

paltar (i.): elbise, giyecek, kıyafet. 

peşm (F. i.): yün. 

peşmek (F. i.): pişmaniye.  

pis (sf.): fena, kötü, rezil, yakışıksız. 

pişik (i.): kedi. 

pozulmaḳ (f.): silinmek, karalanmak, dağılmak, bozulmak, yozlaşmak. 

pul (i.): para, akçe, servet. 

pülek (i.): poflamak, püflemek fiilinden isimdir. 

pülek (i.): püflemek. 

püste (F. i.): fıstık. 



434 

 

-S, Ṣ- 

sayaḳ~sayıḳ: 1. (zf.) benzerlik bildirir, gibi. 2. (sf.): ihtiyatlı olmak, gözü açık olmak. 

ṣayḳal (F. i.): cila, cilacı. 

sepmek (f.): tohum atmak, dökmek, serpmek. 

sırtıḳ (sf.): utanmaz, arsız, yüzsüz. 

sırtılmaḳ (f.): arsızlaşmak, yaramazlık yapmak. 

sinmek (f.): gizlenmek, büzülmek, çökmek. 

ṣora (zf.): daha ileri bir zaman, sonra. 

sovḳat (i.): birine gönderilen pay, bahşiş, hediye. 

sovurmaḳ (f.): havaya atmak, havaya kaldırmak, savurmak. 

sovuşmaḳ (f.): kaçmak, uzaklaşmak, çekilmek. 

söyülmek (f.): kaba söze maruz kalmak. 

sümük (i.): insan ve omurgalıların iskeletinin ayrı ayrı parçaları, kemik. 

-Ş- 

şast (F. i.): okçuların sağ ellerinin başparmağına taktıkları, kirişin titremesini önleyen ve okun 

hedefi bulacak şekilde düz gitmesini sağlayan yüzük. 

şele (i.): sırtta taşınabilecek kadar bağlanmış yük. 

şıltaḳ (i.): arzu, talep, ağlayıp istemek, şımarmak. 

şişek (i.): çeşitli yerlerde çeşitli (2-4) yaşlarda olan erkek koyun. 

şuluḳ (sf.): kıpırtılı, hareketli, karışık. 

-T- 

tapmak (f.): bulmak, gün yüzüne çıkarmak, elde etmek, görmek, bilmek, anlamak. 

tay tuş (i.): yaşıt, akran, yoldaş. 



435 

 

tek (sf.): 1. bir, yalnız, yegâne. 2. benzerlik anlamı katar, gibi. 3. dip. 4. fiilden sonra gelerek işin 

ortaya çıktığını bildirir.  

tėl (i.): 1. saçın tanesi, sap gibi olan şey, sim. 2. pirinç unu ve şekerden pişirilen bir tatlı çeşidi.  

tele (i.): tuzak, kafes, kapan. 

terpenmek (f.): kımıldamak, hareket etmek, harekete geçmek. 

tike (i.): büyük bir şeyden kesilmiş, kopmuş, ayrılmış küçük hisse, parça. 

toyuḳ (i.): tavuk. 

tuman (i.): 1. belden aşağı kadın giyimi, kadın şalvarı. 2. İran para birimi (tümen). 

tük (i.): insan ve hayvan derisindeki kıl, tüy.  

tünbetün (i.): beddua, lanet. 

tüpürcek (i.): ağızdan çıkan su, tükürük, balgam. 

tüpürmek (f.): tükürmek. 

-U- 

uca (sf.): yüce, yüksek.  

ucaltmaḳ (f.): yükseltmek, kaldırmak, yüceltmek. 

uġrı (i.): hırsız. 

uḫay (ünl.): memnun olma, hoşlanma bildirir. 

uḳāb (Ar. i.): kartal. 

uşaḳ (i.): küçük yaşta oğlan ya da kız; çocuk. 

-Ü- 

ülgüc (i.): jilet, ustura. 

ürek (i.): yürek, kalp. 

üz (i.) çehre, sima, yüz, yüzey. 

üzerlik (i.): halk hekimliğinde tedavi amaçlı, tütsü olarak da kullanılan bir bitki. 



436 

 

üzmek (f.): 1. suyun üstünde veya altında hareket etmek. 2. dermek, koparmak, kırpmak, kesmek, 

ayırmak. 3. üzüntü vermek. 

-V- 

vay: 1. (ünl.) şaşma, acı gibi duyguları anlatan ifade. 2. (i.) yas, ölüm, musibet.   

vayḫırmaḳ (f.): incinmek, bağırmak. 

vėc (i.): fiillerle kullanılır, şey, lazım, gerek, fayda. 

verdene (i.): hamur vb. açmak için kullanılan silindir biçiminde araç, kalın oklava.  

-Y- 

yaġı (i.): düşman. 

yaḫılmaḳ (f.): yıkılmak, çekilmek. 

yaḫşı (sf.): beğenilen, güzel, hoş, pekâlâ, iyi. 

yalḳuz~yalḳız (sf.): tek, kimsesiz, yalnız. 

yaman (sf.): kötü, insafsız, tehlikeli, küfür, beddua. 

yanbaş (i.): boyun kaçırmak, inkâr etmek. 

yanḳılıc (sf.): yan tarafa çevrilmiş vaziyette, eğri. 

yarımcān (sf.): ölümü yakınlaşmış, elden ayaktan düşmüş, hevessiz. 

yaşmaḳ (i.): yüz örtüsü. 

yavuḳ (sf.): yakın. 

yėlin (i.): memeli hayvanlarda süt yığılan organ. 

yėrik (i.): hamile kadınların aşermesi. 

yėyin (sf.): tez, çabuk, süratli. 

yıḳışmak (f.): bir yere toplanmak, yığılmak, büzüşmek, bürüşmek. 

yolbayol~yol-yol (sf.): çizgili, şeritli, kuşaklı. 

yorḳalamaḳ~yorğalamaḳ (f.): süratle gitmek, at yarışının bir çeşidi. 



437 

 

yorta yorta (zf.): çabuk, acele, kaça kaça gitmek. 

yuḫı~yuḫu (i.): uyku. 

yumaḳ: 1. (f.) su, sabun yahut başka bir madde ile temizlemek, yıkamak. 2. (i.) top gibi sarılmış 

ip vb. 

-Z- 

zillemek (f.): gözlerini bir noktaya dikmek, dikkatlice bakmak. 

ziyy (Ar. i.): dış görünüş, kılık kıyafet, şekil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



438 

 

EK 1 ORİJİNALLİK FORMU 

 

 



439 

 

 

 

 

  



440 

 

EK 2 ETİK KURUL MUAFİYET FORMU  

 



441 

 

 

 

 


