
 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Eski Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

 

NEVÂDİRÜ’Ş-ŞEBÂB’TA YERYÜZÜ VE GÖKYÜZÜNE AİT 

MİTOLOJİK ÖGELER  

 

 

 

Nurbanu TUNÇ 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Ankara, 2025  



  



           NEVÂDİRÜ’Ş-ŞEBÂB’TA YERYÜZÜ VE GÖKYÜZÜNE AİT MİTOLOJİK ÖGELER  

 

 

 

 

Nurbanu TUNÇ 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Eski Türk Edebiyatı Bilim Dalı 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Ankara, 2025 



KABUL VE ONAY 

Nurbanu TUNÇ tarafından hazırlanan “Nevâdirü’ş-Şebâb’ta Yeryüzü ve Gökyüzüne Ait 

Mitolojik Ögeler” başlıklı bu çalışma, 24.06.2025 tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda 

başarılı bulunarak jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

Prof. Dr. Osman HORATA (Başkan) 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA (Danışman) 

 

 

Prof. Dr. Ersen ERSOY (Üye) 

 

 

 

 

 

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 

Prof. Dr. Uğur ÖMÜRGÖNÜLŞEN 

Enstitü Müdürü 

  



 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı 

(kağıt) ve elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe 

Üniversitesine verdiğimi bildiririm. Bu izinle Üniversiteye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikri 

mülkiyet haklarım bende kalacak, tezimin tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalarda 

(makale, kitap, lisans ve patent vb.) kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve tezimin tek yetkili 

sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde yer alan telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı izin 

alınarak kullanılması zorunlu metinlerin yazılı izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini 

Üniversiteye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan “Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge” kapsamında tezim aşağıda belirtilen koşullar 

haricince YÖK Ulusal Tez Merkezi / H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır. 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 

itibaren 2 yıl ertelenmiştir. (1) 

o Enstitü / Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması 

mezuniyet tarihimden itibaren ... ay ertelenmiştir. (2) 

o Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 

    24/06/2025 

                                                                                                                          

                                                                                                                                   Nurbanu TUNÇ 

1“Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması, Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge”  

(1) Madde 6. 1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi durumunda, tez 

danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu iki yıl süre 

ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir.   

 

(2) Madde 6. 2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi yöntemlerle 

korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç imkanı oluşturabilecek 

bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine 

enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere tezin erişime açılması engellenebilir. 

 

 

(3) Madde 7. 1. Ulusal çıkarları veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık vb. konulara 

ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir *. Kurum ve kuruluşlarla yapılan 

işbirliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili kurum ve kuruluşun önerisi 

ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından verilir. Gizlilik kararı verilen tezler 

Yükseköğretim Kuruluna bildirilir.  

Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları çerçevesinde 

muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir  
 

* Tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu 

tarafından karar verilir. 



 

ETİK BEYAN 

Bu çalışmadaki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, görsel, 

işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

kullandığım verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, yararlandığım kaynaklara bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, tezimin kaynak gösterilen durumlar dışında özgün 

olduğunu, Dr. Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA danışmanlığında tarafımdan üretildiğini ve 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Yönergesine göre yazıldığını beyan 

ederim. 

 

Nurbanu TUNÇ  

  



iv 

 

TEŞEKKÜR  

Lisans ve yüksek lisans yıllarım boyunca bilgi ve tecrübeleriyle akademik gelişimime 

katkıda bulunan ve akademik hayatım boyunca her zaman örnek alacağım hocalarım 

Prof. Dr. Osman HORATA ve Prof. Dr. Fatma Sabiha KUTLAR OĞUZ’a; 

akademik hayata adım attığım andan itibaren desteğini ve ilhamını eksik etmeyen hocam 

Prof. Dr. Ersen ERSOY’a; tezimi inceleyerek önemli katkılarda bulunan ve yol gösterici 

olan hocam Prof. Dr Nesrin BAYRAKTAR ERTEN’e; sıra arkadaşım olan, sorularımı 

hiçbir zaman cevapsız bırakmayan arkadaşım Arş. Gör. Taha Erdem GEZE’ye ne 

kadar teşekkür etsem azdır.  

Tez sürecim boyunca engin bilgi birikimi, yönlendirici desteği ve kıymetli katkılarıyla 

her zaman yanımda olan değerli danışmanım ve lisans ile yüksek lisans eğitimim boyunca 

üzerimde büyük emeği bulunan saygıdeğer hocam Dr. Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA, 

bu çalışmanın oluşmasında en büyük ilham kaynaklarımdan biri olmuştur; kendilerine en 

içten teşekkürlerimi ve sonsuz saygılarımı sunarım. 

Ayrıca bu süreci birlikte yürüttüğüm, maddi-manevi destekleri ile aileme ve samimi 

dostluklarıyla bana güç veren değerli arkadaşlarım Esmanur ÇAKAN, Seylan AKSOY, 

Halil Kağan KARPUZ ve Oktay DERE’ye de gönülden teşekkür ederim. 

 

  



v 

 

ÖZET 

TUNÇ, Nurbanu. Nevâdirü’ş-Şebâb’ta Yeryüzü ve Gökyüzüne Ait Mitolojik Ögeler, Yüksek 

Lisans Tezi, Ankara, 2025. 

 

15. yüzyıl Çağatay sahasının en önemli isimlerinden olan Ali Şir Nevâyî, aldığı iyi eğitim ve sanatçı 

yeteneği sayesinde farklı alanlarda yazdığı otuzun üstünde eseriyle hem döneminde hem de sonraki 

yüzyıllarda önemli bir şöhrete sahiptir. Şair, ilk divanlarında olan şiirler ve sonradan yazdığı şiirleri bir 

araya getirerek dört divana ayırmıştır ve buna Hazâyinü’l- Ma’ânî adını vermiştir. Nevâdirü’ş-Şebâb, 

gençlikte yani yirmi ile otuz beş yaşları arasında yazdığı şiirlerini bir araya getiren divanıdır. Yine kendi 

tabiriyle bunlar “yigitlikde zâhir bolgan nâdir terkipler”dir.  

 

Mitoloji ve edebiyat arasında sıkı bir ilişki vardır. Tüm dönemlerde şairler, çevrelerinde gördükleri, 

duydukları, inandıkları her şeyi şiirin malzemesi hâline getirir. Mitoloji de şairlerin şiirlerin arka planını 

oluştururkan başvurdukları en önemli malzemelerdendir. Nevâdirü’ş- Şebâb, Ali Şîr Nevâyî’nin olgunluk 

dönemi eserlerinden biri olması ve dönemin kültürel, düşünsel ve edebî birikimini yansıtması bakımından 

mitolojik unsurların izini sürmek adına önemli ve anlamlı bir kaynak olarak seçilmiştir. Çalışmamızda 

yeryüzü ve gökyüzüne ait mitolojik ögelerin şairin şiirlerine nasıl yansıdığı ve şairin hayal gücünde nasıl 

şekillendiği anlatılmış ve beyitlerle örneklendirilmiştir. Çalışmanın temel amacı, Ali Şir Nevâyî’nin ve 

yaşadığı dönemin şiir anlayışında yeryüzüne ve gökyüzüne ait mitolojik ögelerin ortaya konması ve 

beyitlerle örneklendirilmesidir.  

 

Çalışma iki bölüme ayrılmış olup ilk bölümünde yeryüzüne ait mitolojik ögeler maddelere ayrılarak 

incelenmiştir. İkinci bölümde ise gökyüzüne ait mitolojik ögeler yine maddelere ayrılarak incelenmiştir. 

 

Anahtar Sözcükler 

Çağatay Dönemi Edebiyatı, Ali Şîr Nevâyî, Nevâdirü’ş-Şebâb, mitoloji, yeryüzü, gökyüzü.  

  



vi 

 

ABSTRACT 

TUNÇ, Nurbanu. Mythological Elements of  the Earth and the Sky in Nevâdirü’ş-Şebâb, 

Master’s Thesis, Ankara, 2025. 

 

Ali Şir Navâyî, one of the most prominent figures of the 15th-century Chagatai literary tradition, gained 

significant fame both in his own time and in later centuries thanks to his strong education and artistic 

talent, having authored over thirty works in various fields. The poet compiled the poems from his earlier 

divans and those he composed later into four separate collections, which he named Hazâ’inu’l-Ma‘ânî. 

Nevâdirü’ş-Şebâb is the divan that brings together the poems he wrote during his youth, that is, between 

the ages of twenty and thirty-five. In his own words, these poems consist of "rare expressions revealed in 

youth." 

 

There is a close relationship between mythology and literature. In all periods, poets have drawn upon 

everything they see, hear, and believe in as material for their poetry. Mythology, in particular, stands out 

as one of the most significant sources that poets use to construct the background of their poems. 

Nevâdirü’ş-Şebâb has been chosen as a primary source for this study because it is one of Ali Şir Navâyî’s 

mature works and reflects the cultural, intellectual, and literary accumulation of its era, making it a 

valuable text for tracing mythological elements. 

 

This study explores how mythological elements related to the earth and the sky are reflected in the poet’s 

verses and how these elements are shaped by his imagination, supported with examples from selected 

couplets. The main objective of this research is to identify and illustrate mythological motifs associated 

with the earth and the sky within the poetic worldview of Ali Şir Navâyî and the literary context of his 

time. 

 

The study is divided into two main parts. The first part analyzes mythological elements related to the 

earth under specific categories, while the second part examines mythological elements associated with the 

sky, also categorized systematically. 

 

Keywords  

Chagatai Period Literature, Ali Şîr Nevâyî, Nevâdirü’ş-Şebâb, mythology, earth, sky. 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY ......................................................................................................... İ 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI................................. İİ 

ETİK BEYAN ............................................................................................................... İİİ 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................. İV 

ÖZET ............................................................................................................................... V 

ABSTRACT .................................................................................................................. Vİ 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... Vİİ 

KISALTMALAR DİZİNİ ............................................................................................. X 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... Xİ 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM: YERYÜZÜNE AİT MİTOLOJİK ÖGELER ....................................... 14 

1.1. YERYÜZÜ MİTOLOJİSİNİN BİR UNSURU OLARAK BİTKİLER .................... 14 

1.1.1. Ağaçlar ..................................................................................................................... 14 

1.1.1.1. Tûbâ .................................................................................................................. 18 

1.1.1.2. Sidre / Sidretü’l-Müntehâ ................................................................................. 21 

1.1.1.3. Servi / Serv ........................................................................................................ 24 

1.1.1.4. Çınar / Çenâr ..................................................................................................... 29 

1.1.2. Çiçekler Etrafında Oluşan Mitik Anlatılar ............................................................... 31 

1.1.2.1. Nergis ................................................................................................................ 31 

1.1.2.2. Lâle ................................................................................................................... 33 

1.1.2.3. Gül .................................................................................................................... 37 

1.1.3. Değerli Taşlar ........................................................................................................... 40 

1.1.3.1. Akîk .................................................................................................................. 40 

1.1.3.2. Yâkût ................................................................................................................. 43 

1.1.3.3. Yeşim Taşı / Yeşm ............................................................................................ 45 

1.1.3.4. Kehrübâ ............................................................................................................. 46 

1.1.3.5. La’l Taşı ............................................................................................................ 48 

1.1.3.6. İnci/Dürr ............................................................................................................ 51 

1.1.4. Kutsal Yer ve Mekanlar ........................................................................................... 55 

1.1.4.1. Dağlar ................................................................................................................ 55 



viii 

 

1.1.4.2. Kafdağı .............................................................................................................. 58 

1.1.4.3. İrem Bağı / Sebze-i İrem ................................................................................... 61 

1.1.5. Mitolojik ve Efsanevî Sular ...................................................................................... 62 

1.1.5.1. Âb-ı Hayât / Âbı- Hayvân ................................................................................. 62 

1.1.5.2. Kevser Suyu ...................................................................................................... 66 

1.2. KUTSAL VE MİTOLOJİK HAYVANLAR ............................................................... 68 

1.2.1. Hümâ ........................................................................................................................ 68 

1.2.2. Sîmurg / Ankâ .......................................................................................................... 72 

1.2.3. Semender .................................................................................................................. 79 

1.2.4. Geyik / Kiyik / Âhû / Gazâle / Gazâl ....................................................................... 81 

1.2.5. Yılan ......................................................................................................................... 85 

1.2.6. Hüdhüd ..................................................................................................................... 90 

1.2.7. Ejderha / Ejdehâ ....................................................................................................... 92 

1.2.8. At .............................................................................................................................. 95 

1.2.9. Kebûter ................................................................................................................... 106 

1.2.10. Cuġd ..................................................................................................................... 109 

1.2.11. Toyġun ................................................................................................................. 112 

2. BÖLÜM: GÖKYÜZÜNE AİT MİTOLOJİK ÖGELER .................................... 114 

2.1. GÖKYÜZÜ MİTOLOGYASI .................................................................................... 114 

2.2. FELEK KAVRAMI ..................................................................................................... 117 

2.3. YILDIZLAR................................................................................................................. 123 

2.4. GEZEGENLER ........................................................................................................... 127 

2.4.1. Zühâl ...................................................................................................................... 129 

2.4.2. Müşterî ................................................................................................................... 132 

2.4.3. Merih / Behrâm ...................................................................................................... 134 

2.4.4. Güneş ...................................................................................................................... 135 

2.4.5. Zühre / Nâhîd /Çolpan ............................................................................................ 141 

2.4.6. Utârid ...................................................................................................................... 145 

2.4.7. Kamer / Mâh / Ay ................................................................................................... 146 

2.5. BURÇLAR ................................................................................................................... 151 

2.5.1. Hût / Semek/ Balık Burcu ...................................................................................... 156 

2.5.2. Delv (Kova) Burcu ................................................................................................. 157 

2.5.3. Kavs/ Yay Burcu .................................................................................................... 158 



ix 

 

2.6. FELEK-İ ATLAS ........................................................................................................ 160 

2.7. KAVS-I KUZAH .......................................................................................................... 163 

SONUÇ ......................................................................................................................... 167 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 169 

EK1 ORJİNALLİK FORMU .................................................................................... 177 

EK 2 ETİK KURUL MUAFİYET FORMU ............................................................. 179 

 

  



x 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

bk.   Bakınız 

C   Cilt 

çev.   Çeviren 

G.   Gazel 

Hz.   Hazreti 

haz.   Hazırlayan 

Mh.   Muhammes 

s.   Sayfa 

S   Sayı 

TB.   Terkib-i Bend 

Tc.B   Terci-i Bend 

TDK   Türk Dil Kurumu 

TTK   Türk Tarih Kurumu  

vb.   Ve benzeri 

vs.   Vesaire 

 

 

 



xi 

 

ÖNSÖZ 

Türk edebiyatı tarihinde müstesna bir yere sahip olan Ali Şir Nevâyî, yalnızca Çağatay 

sahasının değil, aynı zamanda tüm İslam-Türk edebiyat geleneğinin en güçlü 

simalarından biridir. 15. yüzyılda yaşamış olan bu büyük şair, sadece sanatkâr yönüyle 

değil; dil, kültür ve düşünce dünyasına olan katkılarıyla da çağının çok ötesine geçmiştir. 

Nevâyî’nin edebi kimliği, onun ilim, irfan ve kozmolojik anlayışla harmanlanmış bir 

dünya görüşüne sahip olduğunu göstermektedir. Şairin özellikle Hazâinü’l-Ma‘ânî adlı 

dört divanını kapsayan külliyatı ve bu külliyat içinde yer alan Nevâdirü’ş-Şebâb, yeryüzü 

ve gökyüzüne dair çok katmanlı mitolojik sembollerle örülüdür. 

 

İnsanlık tarihi boyunca doğa olayları, göksel varlıklar ve kozmik döngüler, sadece fiziksel 

gerçeklikler olarak değil, aynı zamanda metafizik anlamlar taşıyan mitolojik simgeler 

olarak da değerlendirilmiştir. Bu durum, İslamiyet öncesi Türk mitolojisinde Gök Tanrı 

anlayışından itibaren, İslam etkisiyle yoğrulan kozmolojik algılara kadar sürmüştür. 

Güneş, Ay, yıldızlar, gezegenler, yeryüzü unsurları (dağ, ağaç, su vb.) ve gök katları gibi 

unsurlar hem mitolojik anlatılarda hem de klasik edebiyatta insan kaderiyle 

ilişkilendirilmiş, şiirsel bir dil aracılığıyla anlamlandırılmıştır. Divan edebiyatı şairleri, 

bu sembolleri kullanarak hem bireysel hem toplumsal anlamlar yüklemiş; aynı zamanda 

evrensel hakikatleri estetik bir söyleyişle dile getirmiştir. 

 

Bu tez, Ali Şir Nevâyî’nin Nevâdirü’ş-Şebâb adlı divanında yer alan şiirlerinde yer alan 

yeryüzü ve gökyüzüne ait mitolojik unsurların tespit edilmesini, bu unsurların klasik 

kozmoloji, İslamî düşünce ve Türk mitoloji geleneğiyle ilişkisini ortaya koymayı 

amaçlamaktadır. Aynı zamanda bu mitolojik motiflerin şiir estetiği içindeki işlevi, anlamı 

ve poetik derinliği analiz edilerek edebî metnin çok katmanlı yapısı açığa çıkarılacaktır. 

Böylelikle Nevâyî’nin şiir dünyasında mitoloji ile edebiyatın nasıl iç içe geçtiği, klasik 

Türk şiirinde doğa ve kozmosun hangi sanatsal işlevlerle yer aldığı daha açık biçimde 

ortaya konacaktır. 

 



xii 

 

Bu tez çalışmasında Ali Şir Nevâyî’nin Nevâdirü’ş-Şebâb divanında yer alan yeryüzü ve 

gökyüzüne ait mitolojik unsurlar derlenmiş, şairin bu unsurlara ne şekilde yer verdiği 

tespit edilmeye çalışılmıştır. Bu divanda yer alan beyitlerde yeryüzü ve gökyüzü 

mitolojisine dair unsurlar fişlenmiş; bu unsurların ait olduğu mitolojik yönler tespit 

edildikten sonra, her bir unsur başlıklar hâlinde tasnif edilerek beyitlerle birlikte 

açıklanmıştır. Beyitlerin şerhi yapılırken hem mitolojik göndermeler hem de beyitlerin 

klasik şiir geleneği içindeki yeri dikkate alınmıştır. Açıklamalarda gerektiğinde ilgili 

mitolojik ögelerin kaynaklarıyla ilişkileri kurulmuş, bu unsurların şairin dünya görüşü ve 

şiir anlayışı içerisindeki anlam alanı değerlendirilmiştir. Böylece Nevâdirü’ş-Şebâb 

divanında sözü geçen mitolojik unsurların kullanım biçimi ve işlevi bütüncül bir 

yaklaşımla ortaya konulmuştur.  

 

Bu tez çalışmasının giriş bölümünde öncelikle mitoloji kavramı tanımlanmış, ardından 

mitolojinin edebiyatla olan ilişkisi üzerinde durulmuştur. Bu bağlamda, edebî metinlerde 

mitolojik unsurların nasıl bir işlev üstlendiği açıklanmış ve mitolojinin klasik şiirdeki 

yansımalarına değinilmiştir. Giriş bölümünün devamında Ali Şir Nevâyî’nin hayatı ana 

hatlarıyla ele alınmış; şairin yetiştiği çevre, sanat anlayışı ve dönemin kültürel atmosferi 

çerçevesinde genel bir portresi çizilmiştir. Ayrıca Nevâyî’nin edebî kişiliği ve eserleri 

hakkında kısa fakat kapsamlı bir bilgi verilmiş, özellikle bu çalışmaya temel teşkil eden 

Nevâdirü’ş-Şebâb adlı divanı hakkında bilgi sunulmuştur. 

 

Tez iki ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde, Nevâdirü’ş-Şebâb divanında yer 

alan ve yeryüzü mitolojisine ait unsurlar incelenmiş olmakla birlikte, divanda yer alan ve 

yeryüzüne dahil edilebilecek kimi unsurlar mitolojik bağlamda ele alınmadığı için 

çalışmaya dahil edilmemiştir. Mitolojik unsurlar, yalnızca doğa ögelerinin fiziksel ya da 

estetik bir bağlamda kullanılmasıyla değil, bu ögelerin belirli bir inanış sistemi içerisinde 

kutsallaştırılması, kişileştirilmesi ya da doğaüstü anlamlar yüklenmesiyle ortaya 

çıkmaktadır. İncelenen divanda söz konusu ögelere sembolik ya da tasviri biçimlerde yer 

verilmiş; ancak bunların mitolojik işlev ya da anlamlara büründürülmediği, dolayısıyla 

mitolojik bir referans çerçevesinde kullanılmadığı görülmüştür. Bu nedenle, doğrudan 



xiii 

 

mitolojik bir niteliğe sahip olmayan bu ögeler, çalışmanın kapsamı dışında bırakılmıştır. 

Tezin ikinci bölümünde ise gökyüzü mitolojisine ait unsurlar ele alınmış; bu bölümde de 

aynı yöntem izlenerek yalnızca mitolojik anlamı açık ve belirgin olan ögelere 

odaklanılmıştır. Her iki bölümde de analizlerde temel ölçüt, unsurların mitolojik bir 

referans taşıyıp taşımadığı olmuş; sadece tasvirî veya sıradan kullanım biçimleri 

çalışmanın kapsamı dışında tutulmuştur. 

 

Metin Karaörs tarafından Latin harflerine aktarılmış olan ve Türk Dil Kurumu tarafından 

basılan Nevâdirü’ş-Şebâb divanı ana kaynak olarak kullanılmıştır. Divanda yer alan 

şiirlere yazım yanlışı, vezin vb. yönlerden hiçbir müdahale yapılmamış şiirler doğrudan 

alınmıştır. Nazım birimi beyit olan şiirlerde nazım türü, şiir numarası ve beyit sayısı 

belirtilmiş; nazım birimi farklı olan şiirler ise yine tür ve şiir numarası verilerek 

alıntılanmış, fakat sayfa sayıları belirtilmemiştir.  

 

Bu tezin amacı, Ali Şîr Nevâyî’nin Nevâdirü’ş-Şebâb adlı divanında yer alan yeryüzü ve 

gökyüzü mitolojisine ait unsurları tespit ederek, bu unsurların şiirlerdeki işlevlerini ve 

anlam katmanlarını ortaya koymaktır. Çalışma, Divan edebiyatı metinlerinde sıklıkla 

karşılaşılan mitolojik göndermeleri sistematik bir şekilde ele alarak, Nevâyî’nin şiir 

dünyasında mitolojik öğelerin nasıl kullanıldığını değerlendirmekte ve bu bağlamda 

eserin içerdiği kültürel arka planı mitoloji ekseninde çözümlemektedir. Bu yönüyle tez, 

Nevâdirü’ş-Şebâb üzerine yapılmış çalışmalara mitoloji odaklı özgün bir katkı sunmakta; 

ayrıca klasik Türk edebiyatında mitolojik unsurların izini sürerek bu unsurların dönemin 

zihniyet dünyasıyla olan ilişkisini görünür kılmayı hedeflemektedir. 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ  

Mitolojinin Tanımı ve Edebiyatla İlişkisi  

Mitler, insanlık tarihinin en eski dönemlerine ait, başlangıca özgü zamanlarda meydana 

geldiğine inanılan olayları aktaran anlatılardır. Bu öyküler, genellikle doğaüstü 

varlıkların etkili eylemleri sonucunda evrenin tamamının ya da onun bir bölümünün –

örneğin bir coğrafi oluşumun, bir canlı türünün ya da toplumsal bir kurumun– nasıl ortaya 

çıktığını açıklamayı amaçlar. Dolayısıyla mitler, kökeni açıklayan anlatılardır; bir şeyin 

varlık sahnesine nasıl çıktığını ve hangi kutsal ya da olağanüstü süreçlerle şekillendiğini 

dile getirir. Bu anlatıların merkezinde yer alan figürler, sıradan bireyler değil, doğaüstü 

güçlerle donatılmış varlıklardır. Onlar, özellikle evrenin başlangıcında gerçekleştirdikleri 

eylemlerle tanınır ve bu yönleriyle yaratıcı roller üstlenirler. Mitlerin temel işlevi, bu 

yaratıcı gücü ve onun izlerini görünür kılmaktır. Bu bakımdan mitler, yalnızca fantastik 

hikâyeler değil, aynı zamanda kutsal ya da aşkın gerçekliğe dayanan anlatılardır. Mit, 

anlatıldığı toplum tarafından gerçek olarak kabul edilen bir öykü niteliği taşır; çünkü 

kökenini, yalnızca hayal gücüne değil, kutsal kabul edilen bir geçmişin bilgisine 

dayandırır. Bu yönüyle mit hem dünyaya ait şeylerin doğasını hem de insanın o dünyayla 

ilişkisini anlamlandırma çabasının bir ürünüdür (Eliade, 2023, s. 17). 

 

Mitoloji teriminin kökeni Yunanca mythos ve logos sözcüklerinin birleşimine 

dayanmaktadır. Bu iki kelime, zamanla bir araya gelerek mitolojiyi, yani mitlerin bilgisi 

ya da anlatımı anlamına gelecek şekilde şekillendirmiştir. Mythos kelimesi farklı 

biçimlerde yorumlanmış; kimi zaman bir söz ya da anlatım, kimi zaman da kurgu ya da 

hayal ürünü bir öykü olarak değerlendirilmiştir. Dolayısıyla bu terim, anlatı ile 

düşüncenin kesiştiği noktada yer almakta hem söylenenin hem de onun ardındaki anlamın 

izini sürmektedir. Anlam bakımından birbirine karşıt gibi görünen mythos ve logos 

kavramları, mitoloji teriminde bir araya gelmiş ve bu birleşim, araştırmacılar tarafından 

iki temel işlev çerçevesinde değerlendirilmiştir. Bunlardan ilki, mitolojiyi bir inceleme 

alanı olarak ele alır; bu bağlamda mitler, toplum belleğinde sözlü kültür aracılığıyla 

aktarılan anlatılar olarak incelenir ve belirli bir sistematik içinde çözümlenir. Bu yönüyle 



2 

 

mitoloji, halk anlatılarının bilimsel yöntemlerle değerlendirildiği bir disiplindir. İkinci 

işlev ise mitolojiyi, geçmişin derinliklerinden gelen esrarengiz ve olağan dışı olayları 

konu alan anonim anlatıların bir araya geldiği bir hikâye derlemesi olarak görür. Bu 

yaklaşımda mitoloji, kadim dönemlerin hayal gücüyle yoğrulmuş kolektif anlatılarını 

barındıran bir sözlü hafıza kaydı niteliği taşır (Tökel, 2016, s. 4-5). Fuzuli Bayat’ın 

değerlendirmesine göre mitoloji, yalnızca kutsal anlatılar bütünü olmanın ötesinde, 

toplumsal yapıda kutsal güçlerle bağı kuran bir düzenleme biçimi olarak işlev görür. Bu 

yönüyle mitoloji, insanlık tarihindeki ilk ideolojik sistemlerden biri olarak kabul 

edilebilir. Aynı zamanda bireyin toplumsal yaşamda iyi ya da kötü olarak sınıflandırılan 

unsurlar arasında en az zararla varlığını sürdürmesini sağlamaya yönelik bir çaba içerdiği 

için, mitolojinin aynı zamanda ilkel bir siyaset biçimi olduğu da söylenebilir. Bu 

bağlamda mitoloji, insanın evrendeki yerini anlamlandırma sürecinde hem kültürel hem 

de yönetsel işlevler üstlenen çok katmanlı bir yapı olarak karşımıza çıkar (2006, s. 12). 

 

Mitlerin kökenine dair farklı açıklama modelleri geliştirilmiş ve bu alanda dört temel 

kuram öne çıkmıştır. Bunlardan ilki olan metinsel kuram, mitolojik anlatıların kaynağını 

kutsal metinlerde arar; bu yaklaşım, mitleri aslında yaşanmış olayların zamanla biçim 

değiştirerek aktarılmış hâli olarak değerlendirir. Tarihsel kuram ise mitlerde geçen 

figürlerin, geçmişte yaşamış gerçek kişilerden türediğini savunur; bu kişilere dair 

anlatıların zamanla efsaneleştirilerek genişletildiği düşünülür. Bir diğer yaklaşım olan 

alegorik kuram, mitleri semboller aracılığıyla ahlaki, felsefî ya da tarihsel hakikatlerin 

anlatımı olarak yorumlar. Bu görüşe göre mitler, derin anlamlar içeren soyut düşüncelerin 

hikâye biçiminde ifade bulmuş hâlidir. Son olarak fiziksel kuram, doğa olaylarının ve 

unsurlarının insan biçimli tanrılarla temsil edildiğini ileri sürer. Bu bakış açısına göre 

hava, ateş ve su gibi doğa kuvvetleri zamanla kutsal nitelikler kazanmış, tapınım nesneleri 

hâline getirilmiş ve böylece doğa, insan benzeri varlıklar üzerinden anlamlandırılmıştır 

(Tökel, 2016, s. 10-11).  Powel’a göre ise mitlerin ortaya çıkış biçimi ne olursa olsun, bu 

anlatıların ele aldığı olaylar hiçbir zaman yakın tarihle ya da günümüzle doğrudan 

bağlantılı değildir. Mitlerde sözü edilen gelişmeler, ya insanlığın hafızasının 

erişemeyeceği kadar uzak bir geçmişe dayandırılır ya da zamanın akışına dair bilinen 

kronolojik sınırların tamamen dışında, belirlenemeyen bir döneme yerleştirilir. Bu 



3 

 

anlatılar, genellikle tarihle ölçülemeyen ve gerçekliğin ötesinde konumlanan zamanlara 

aittir (2018, s. 14). 

 

Mitoloji, diğer sanat dallarında olduğu gibi edebiyat üzerinde de derin ve kapsamlı etkiler 

bırakmıştır. Bu etkiler kimi zaman metnin yüzeyinde açıkça hissedilirken, kimi zaman da 

metnin derin yapısına işlemiş, ilk bakışta fark edilmesi güç olan çok katmanlı anlam 

düzeylerinde kendini gösterir. Ancak hangi düzeyde olursa olsun, mitlerin edebî üretim 

sürecinde önemli bir işlev üstlendiği açıktır. Bu nedenle, bir edebî eserde yer alan mitsel 

unsurların doğru şekilde kavranması, eserin bütünüyle anlaşılabilmesi açısından 

kaçınılmazdır. Edebiyatla mitoloji arasındaki ilişki iki temel eksende değerlendirilebilir. 

Bunlardan ilki, doğrudan mitolojik çağlara uzanan ve olağanüstü olayların anlatımına 

dayanan destansı yapıdaki metinlerdir. Bu tür eserler, baştan sona mitolojik ögelerle 

örülüdür ve anlatıları tamamıyla doğaüstü nitelikler taşır. İkinci boyut ise, zamanla 

akılcılığın ön plana çıktığı dönemlerde kaleme alınmış, gerçekliğe daha yakın duran 

eserlerdeki mitolojik izlerdir. Bu tür metinlerde mitolojik figürler genellikle sembol ya 

da imge olarak yer alır. Kimi zaman sadece anlam derinliği kazandırmak için kullanılan 

bu ögeler, bazen de eserin temel yapısını belirleyici bir rol oynar. Öyle ki, bazı anlatılar 

tamamen bu mitolojik figür üzerine inşa edilmiş olup, söz konusu figürün çözümlemesi 

yapılmadan eserin tüm anlamına ulaşmak mümkün olmaz (Tökel, 2016, s. 38).  

 

Gönül Alpay Tekin’e göre, divan şiirinin yapısını kavrayabilmek için yalnızca İslam 

kültürüne değil, tarih boyunca biçimlenen çok katmanlı kültürel birikime de hâkim olmak 

gerekmektedir. Zira divan şiiri, sadece İslam medeniyetinin ya da Yakın Doğu’daki klasik 

İslami edebiyat anlayışının sınırları içinde şekillenmiş bir edebi tür değildir. Onun 

kökleri, İslamiyet'ten hatta Hristiyanlık’tan da önceki dönemlere, Yakın Doğu’nun kadim 

kültürel zeminine kadar uzanır. Bu coğrafya, tarih boyunca farklı medeniyetlerin, dinlerin 

ve inanç sistemlerinin gelişip iç içe geçtiği bir alan olmuştur. Burada yaşayan toplumlar, 

geçmişten devraldıkları düşünce ve imgeleri yalnızca korumakla kalmamış, İslam 

kültürüyle bütünleştirerek yeniden yorumlamış, kendi dünya görüşlerine uygun 



4 

 

biçimlerde şekillendirmiştir. Bu süreçte ortaya çıkan zengin ve çok yönlü kültürel yapı, 

divan şiirine de derinlik ve çeşitlilik kazandırmıştır (2022, s. 423).  

 

Klasik Türk şiirinin mitolojik arka planı söz konusu olduğunda, genel eğilim bu birikimin 

büyük ölçüde İran mitolojisine dayandığı yönündedir. Özellikle Şehnâme, bu konuda öne 

çıkan temel kaynaklardan biri olarak kabul edilir; Divan şairleri bu eserden büyük ölçüde 

etkilenmiş ve içindeki kahramanlara şiirlerinde sıkça yer vermiştir. Ancak klasik Türk 

şiirinde görülen mitsel unsurları yalnızca İran geleneğiyle sınırlandırmak, bu şiir 

anlayışının zenginliğini tam anlamıyla yansıtmaz. Zira divan edebiyatı, yalnızca İran ya 

da Arap kültürel havzasıyla sınırlı kalmamış; Hint ve Çin uygarlıklarının yanı sıra, 

Ortadoğu’daki çeşitli toplulukların, hatta Antik Yunan ve Anadolu’nun kadim 

medeniyetlerinin mitolojik anlatılarından da beslenmiştir. Bu çeşitli kültürlerden gelen 

mitolojik öğeler, Divan şiirinin iç dünyasında bazen açıkça bazen ise daha derin anlam 

katmanlarında kendini göstermiştir (Tökel, 2016, s. 74-75).   

Ali Şir Nevâyî ve Mitoloji  

Divan edebiyatı, yalnızca estetik bir şiir anlayışının değil, aynı zamanda çok katmanlı bir 

kültürel ve düşünsel birikimin ürünüdür. Bu edebî gelenekte mitoloji, hem anlam derinliği 

kazandıran bir kaynak hem de kolektif hafızaya hitap eden sembolik bir anlatı zemini 

olarak önemli bir yer tutar. Divan şairleri, mitolojik unsurları doğrudan veya dolaylı 

biçimde kullanmak suretiyle şiirlerine hem kültürel zenginlik hem de evrensel bir anlatım 

boyutu kazandırmışlardır. Bu kullanım çoğu zaman semboller, remizler, arketipsel 

figürler, kozmolojik imgeler ya da alegoriler aracılığıyla gerçekleştirilmiş; böylece 

okuyucunun anlamı çok yönlü bir şekilde çözümlemesine olanak tanınmıştır. 

 

Şairlerin mitolojiyi tercih etmelerinin başlıca nedenlerinden biri, soyut kavramları 

somutlaştırmak ve evrensel bir boyuta taşımaktır. Aşk, kader, felek, zaman, ölüm gibi 

metafizik temalar, mitolojik figürler üzerinden anlamlandırılmış; bu figürler vasıtasıyla 

şiirsel dil daha da sembolik ve çok katmanlı bir hâle getirilmiştir. Ayrıca, dönemin 



5 

 

entelektüel anlayışı gereği mitolojik göndermeler, şairin ilmî ve kültürel birikiminin de 

bir göstergesi olarak kabul edilmiş; bu tür kullanımlar okuyucu nezdinde şairin yüksek 

bilgi düzeyini ve edebî kudretini ispatlayan unsurlar olarak değerlendirilmiştir. 

 

Bu mitolojik temayülün önemli temsilcilerinden biri de 15. yüzyılın önde gelen Çağatay 

sahası şairlerinden Ali Şir Nevâyî’dir. Nevâyî, yalnızca klasik edebiyatın biçimsel 

gereklerini yerine getirmekle kalmamış, aynı zamanda eserlerinde mitolojik düşünceyi 

derinlemesine işleyerek bu geleneğe önemli katkılar sunmuştur. Onun şiirlerinde gök 

cisimleri, burçlar, gezegenler, dağlar, bitkiler ve kadim inançlara ait unsurlar dikkat çekici 

bir şekilde yer bulur. Bu kullanım, yalnızca estetik bir tercih değil; aynı zamanda 

Nevâyî’nin tarihsel, kozmolojik ve kültürel bilgi birikiminin şiire yansıtılması anlamına 

gelir. 

 

Özellikle tezimize kaynaklık eden Nevâdirü’ş-Şebâb’ta yer alan beyitlerde, başta Zerdüştî 

ve İslamî döneme ait kozmolojik unsurlar olmak üzere, eski mitolojik anlatılardan izler 

görülür. Felek tasavvuru, gezegenlerin insan kaderi üzerindeki etkisi, yıldızların sembolik 

anlamları gibi temalar, Nevâyî'nin şiirinde mitoloji ile edebiyatın kesişim noktasında 

yeniden anlam kazanır. Onun şiirlerinde mitoloji yalnızca bir süsleme aracı değil aynı 

zamanda evreni, insanı ve kaderi anlamlandırma çabasının şiirsel bir yansıması olarak 

karşımıza çıkar.  

 

Sonuç olarak, divan şairlerinin mitolojik anlatıları kullanmaları, dönemin kültürel, felsefî 

ve edebî anlayışına uygun olarak çok katmanlı bir estetik ve düşünsel çabanın parçası 

olarak değerlendirilmelidir. Ali Şir Nevâyî ise bu anlayışı sadece sürdüren değil, onu 

zenginleştirerek dönemin ötesine taşıyan önemli bir figür olarak öne çıkar. Onun şiirleri, 

mitolojinin klasik edebiyat içindeki varlığını ve işlevini anlamak açısından son derece 

kıymetli örnekler sunmaktadır.  

 



6 

 

Ali Şir Nevâyî’nin Hayatı ve Eserleri 

15. yüzyılın önemli Türk düşünür ve sanatçılarından biri olan Ali Şir Nevâyî, 1441 yılında 

Herat’ta dünyaya gelmiştir. Uygur kökenli bir ailenin çocuğu olan Nevâyî’nin babası, 

dönemin Horasan hâkimi olan Sultan Ebülkasım’ın yakın çevresinde görev almış bir 

devlet adamıdır Nevâyî, çocukluk yıllarından itibaren Timur’un torunu Hüseyin Baykara 

ile aynı çevrede büyümüş, onunla yakın bir dostluk kurmuştur. Bu bağ, ömür boyu 

sürecek bir sadakatin temelini oluşturmuş ve Nevâyî’nin siyasi ve kültürel yaşamının 

şekillenmesinde belirleyici olmuştur (Kut, 1989, s. 449). 

 

Şahruh’un ölümünden sonra Horasan’da yaşanan kargaşa nedeniyle henüz altı yaşında 

iken babası tarafından Yezd üzerinden Irak’a götürülen Nevâyî, bu yolculuk sırasında 

dönemin önemli tarihçilerinden biriyle tanışma fırsatı bulur. Bu karşılaşma, onun kültürel 

gelişimi açısından etkileyici bir anı olarak hafızasında yer etmiştir. Horasan’da yeniden 

huzurun sağlanmasıyla memleketine dönen ailesi, Nevâyî’yi de dönemin önemli siyasi 

figürlerinden biri olan Bâbür’ün korumasına emanet etmiş, bu süreçte genç yaşta saray 

çevresinde bulunarak eğitimine devam etmiştir (Kut, 1989, s. 449) 

 

Meşhed’de kaldığı dönemde birçok seçkin âlim ve şairle tanışan Nevâyî, özellikle Arap 

aruzu ve klasik Fars edebiyatı alanında yetkin isimlerden dersler almıştır. Daha sonra 

Herat’a dönerek çeşitli devlet görevlerinde bulunmuş, ancak bazı dönemlerde 

beklentilerine karşılık bulamayarak Semerkant’a gitmiş ve burada eğitimini 

derinleştirmiştir. Timur hanedanı içerisindeki iktidar mücadeleleri sırasında Sultan 

Hüseyin Baykara’nın Horasan’da hakimiyet kurmasıyla birlikte yeniden Herat’a çağrılan 

Nevâyî, burada sadece bir devlet adamı değil, aynı zamanda hükümdarın en yakın sırdaşı 

olarak önemli roller üstlenmiştir (Levend, 1965, s. 30-31; Bulut, 2017, s. 24).  

 

Nevâyî’nin resmi görevleri arasında ilk olarak mühürdarlık görevi dikkat çekerken aynı 

zamanda devlet işlerinde danışmanlık yapmış, özellikle sosyal huzurun bozulduğu kritik 



7 

 

dönemlerde etkin müdahalelerde bulunarak halkla yönetim arasındaki bağın 

güçlenmesini sağlamıştır. Bu yönüyle sadece bir bürokrat değil, aynı zamanda halkın 

refahı için çalışan bir aydın kimliğiyle öne çıkmıştır. Ayaklanmaların bastırılmasında ve 

kamu düzeninin sağlanmasında gösterdiği başarılar, onun siyasi nüfuzunun artmasına 

katkı sağlamıştır (Levend, 1965, s. 34-35; Kut, 1989, s. 450).  

 

Sultan Hüseyin ile olan yakınlığı zamanla saray çevresinde kıskançlık ve rekabete neden 

olmuş; bu durum, çeşitli entrikalara zemin hazırlamış ve Nevâyî’nin Esterabad’a vali 

olarak atanmasına yol açmıştır. Ancak onun Herat’tan uzaklaştırılmasıyla birlikte devlet 

işlerinde ciddi aksamalar meydana gelmiş, Nevâyî de bu durumu hükümdara 

bildirmekten çekinmemiştir. Görevden affını istemesine rağmen kabul edilmeyen Nevâyî, 

ısrarcı tutumu sayesinde nihayetinde Herat’a dönmüştür (Kut, 1989, s. 450; Kaya, 1996, 

s. IX).  

 

Hayatının son dönemlerinde ailesinden kayıplar yaşamış, özellikle kendisine büyük 

destek veren kişilerin ölümüyle derin bir hüzne kapılmıştır. Buna rağmen, devlet 

görevlerinden ayrıldıktan sonra da hükümdarın yanında kalmaya devam etmiş fakat 

siyasetin yıpratıcı doğasından duyduğu rahatsızlık yazılarında zaman zaman 

hissedilmiştir. Hükümet içinde yaşanan çatışmalar ve yanlış yönetim kararları onu 

derinden etkilemiş, özellikle yakınlarının başına gelen trajik olaylar nedeniyle büyük bir 

sarsıntı yaşamıştır (Kut, 1989, s. 500; Tören, 2001, s. 5). 

 

Tüm bu çalkantılı süreçlere rağmen, Ali Şir Nevâyî edebi çalışmalarını sürdürmüştür. 

Tasavvufî eğilimlerinin artmasıyla birlikte Nakşibendî tarikatına bağlanmış, bu bağ onun 

eserlerinde daha derinlikli bir iç dünya sunmasına imkân tanımıştır. Kaleme aldığı önemli 

eserler arasında yer alan Lisânü’t-Tayr, Muhâkemetü’l-Lugateyn, Sirâcü’l-Müslimîn ve 

Mahbûbü’l-Kulûb, onun çok yönlü entelektüel birikimini ve üretkenliğini ortaya 

koymaktadır (Levend, 1965, s. 36; Kut, 1989, s. 450).  



8 

 

 

Sağlığının bozulduğu son günlerinde de hükümdarına olan sadakatini sürdürmüş, fakat 

1501 yılının başında vefat etmiştir. Herat’ta kendi yaptırdığı türbeye defnedilen Nevâyî, 

ardında yalnızca güçlü bir edebi miras değil, aynı zamanda siyaset, kültür ve ahlak 

alanlarında örnek bir şahsiyet olarak unutulmaz bir iz bırakmıştır (Kut, 1989, s. 450; 

Levend, 1965, s. 47).  

 

Ali Şir Nevâyî’nin edebî kişiliğinin temelleri, henüz çocuk yaşlarında şekillenmeye 

başlamıştır. Sanatla iç içe bir çevrede büyümesi, onun edebî yönünü erken yaşta 

geliştirmesine imkân tanımıştır. Ailesinin sanata olan ilgisi, evde düzenlenen edebî 

toplantılar ve şiirle uğraşan yakın akrabaların etkisi, Nevâyî’nin şiire duyduğu merakı 

körüklemiş; küçük yaşta edebiyatla tanışmasına ve bu alanda kendini geliştirmesine 

zemin hazırlamıştır. Henüz on iki yaşında iken dönemin tanınmış şairlerinden Mîr Şâhî 

ile mektuplaşması, onun edebiyat çevresine ne denli erken girdiğini göstermektedir. Yine 

bu yıllarda çevresi tarafından genç bir şair olarak tanınmaya başlaması, onun sanata olan 

yatkınlığının ve yeteneğinin ne kadar güçlü olduğunu ortaya koymaktadır (Levend, 1965, 

s. 48; Kut, 1989, s. 450; Çetindağ, 2002, s. 27).  

 

Şiire olan bu doğal kabiliyeti, zamanla aldığı düzenli eğitimle birleşmiş ve Nevâyî'yi hem 

ilmi hem de sanatsal anlamda olgunlaştırmıştır. Aruz veznini devrinin önde gelen 

hocalarından öğrenmiş, kıraat, musiki ve diğer edebî ilimlerde yetkin isimlerin öğrencisi 

olmuştur. Eğitim aldığı şehirlerin zengin kültürel ortamları da onun bu gelişimine katkı 

sağlamıştır. Horasan, Meşhed, Semerkant ve Herat gibi dönemin kültür merkezlerinde 

bulunmuş; burada yaşadığı deneyimler, tanıştığı âlimler ve şairlerle kurduğu entelektüel 

ilişkiler, onun düşünce dünyasını beslemiştir. Özellikle bazı isimlerin onun üzerinde derin 

etkiler bıraktığı hem şairlik hem de devlet adamlığı vasfının bu çevrelerde pekiştiği 

görülmektedir (Kaya, 2007, s. 47; Çetindağ, 2002, s. 27).  

 



9 

 

Nevâyî’nin edebiyattaki en büyük hedeflerinden biri, milli bir dil ve edebiyat oluşturmak 

olmuştur. O, dönemin yaygın kültürel dili olan Farsçanın üstünlüğüne rağmen, Türkçeyi 

savunmuş ve bu dili edebiyat dili olarak yüceltmeyi kendisine bir görev addetmiştir. 

Türkçenin ifade gücüne duyduğu güveni eserlerine yansıtmış, bu dili hem nazımda hem 

nesirde başarıyla kullanarak Türk dilinin edebî potansiyelini ortaya koymuştur. Farsçaya 

karşı Türkçeyi savunurken sadece düşünsel bir tutum sergilememiş; iki dili de aktif 

biçimde kullanarak bu alandaki savını uygulamalı biçimde kanıtlamıştır. Bu yaklaşımı, 

ona iki dilli yazar unvanı kazandırmış; yazdığı bir eserde iki dili doğrudan karşılaştırarak 

Türkçenin üstün yönlerini ortaya koymuştur (Köktekin, 2002, s. 119; Çavuşoğlu, 2011, 

s. 34).  

 

Onun bu dil bilinci, sadece bireysel bir çabanın ötesinde, Çağatay edebiyatının sistemli 

bir yapıya kavuşmasına öncülük etmiştir. Nevâyî’nin eserleri, dönemin edebî dilini 

şekillendirmiş, birçok şair onun etkisinde kalarak aynı lehçeyle şiirler kaleme almıştır. 

Hatta zamanla bu dönem, onun adıyla anılmaya başlanmış; sonraki şairler için Nevâyî’ye 

nazire yazmak ya da onun diliyle eser vermek, yaygın bir eğilim hâlini almıştır. Bu edebî 

mirasın derinliği, gün yüzüne çıkan yazma eserler, mecmualar ve belgeler aracılığıyla her 

geçen gün daha net bir şekilde anlaşılmakta; Nevâyî’nin kurduğu kültürel köprülerin Türk 

dünyası açısından taşıdığı önemin boyutları daha da belirginleşmektedir. Onun kalemiyle 

inşa ettiği bu dil ve edebiyat anlayışı, yalnızca kendi dönemini değil, sonraki yüzyılları 

da derinden etkileyen köklü bir miras bırakmıştır (Kut, 1989, s. 452; Levend, 1965, s. 5).  

Eserleri 

Ali Şir Nevâyî, edebiyatın farklı alanlarında kaleme aldığı toplam yirmi dokuz eserle çok 

yönlü bir edebî kimlik ortaya koymuştur. Bu eserler, yalnızca estetik değer taşımakla 

kalmaz; aynı zamanda dönemin kültürel yapısını, dil özelliklerini ve ifade biçimlerini 

anlamada önemli bir pencere açar. Özellikle divan türündeki metinleri, Çağatay 

Türkçesinin şiir dili olarak kullanımını göstermesi açısından dikkat çekicidir. Kaleme 

aldığı Türkçe şiirlerde genellikle “Nevâyî” ismini kullanmayı tercih etmiş, Farsça 

şiirlerinde ise “Fânî” mahlasıyla edebî kişiliğini yansıtmıştır. Bu yönüyle, dönemin iki 



10 

 

güçlü edebî dili arasında köprü kurmuş ve her iki dilde de yüksek seviyede eser vermeyi 

başarmıştır (Kaya, 1996, XI; Kut, 1989, s. 450).  

 

Nevâyî, yakın dostu ve himayecisi olan Sultan Hüseyin Baykara’nın yönlendirmesiyle, 

belli bir zaman aralığında kaleme aldığı şiirleri belirli bir düzen içinde bir araya 

getirmiştir. Bu şiirlerini daha sonra Bedâyi‘ü’l-Bidâye ve Nevâdirü’n-Nihâye başlığı 

altında topladığı bilinmektedir. Ayrıca Nevâyî, yine Baykara’nın isteği ve dostu Molla 

Câmî’nin teşvikiyle önceki divanlarını ve sonradan yazdığı şiirleri bir bütünlük içerisinde 

değerlendirerek dört ayrı divan şeklinde tertiplemiştir. Bu külliyata ise Hazâ’inü’l-Me’ânî 

adını vermiştir (Karaörs, 2026, s. XII).  

 

Nevâyî, bu dört divanı oluştururken yalnızca edebî bir sıralama gözetmemiş; aynı 

zamanda insan hayatının evrelerine paralel bir düzen kurmuştur. Hayatın mevsimsel 

döngüsünden esinle çocukluk, gençlik, olgunluk ve yaşlılık safhalarını esas alarak her bir 

divanı bu dönemlere uygun şekilde adlandırmıştır. Çocukluk dönemini yansıtan şiirlerini 

Garâ’ibü’s-Sıgar, gençlik yıllarını kapsayanları Nevâdirü’ş-Şebâb, orta yaşın hikmetini 

anlatanları Bedâyi‘u’l-Vasat ve yaşlılıkla gelen birikimleri ifade edenleri Fevâyidü’l-

Kiber başlıkları altında toplamıştır. Her bir divan, şairin farklı yaşlarda kaleme aldığı 

dizeleri içerir; bu sayede Nevâyî’nin şiir serüveni, aynı zamanda onun hayat çizgisini de 

yansıtan bir yapı kazanmıştır. Yaklaşık olarak çocukluk şiirleri 7 ila 20 yaş arasını, 

gençlik dönemine ait şiirler 20 ila 35 yaş aralığını, olgunluk dönemindekiler 35 ila 45 

yaşlarını ve yaşlılık şiirleri ise 45 ila 60 yaş aralığını kapsamaktadır. Böylece Nevâyî, 

yalnızca bir edebiyatçı olarak değil, aynı zamanda hayatının her safhasını şiirle kaydeden 

bir mütefekkir olarak da dikkat çeker (Kut, 1989, s. 450-453; Levend, 1957, s. 190).  

 

I. Divanlar (Hazâ'inü'l-Me’âni) 

1. Garâ’ibü's-Sıġâr 

2. Nevâdirü’ş-Şebâb 

3. Bedâyi’u’l-Vasat 



11 

 

4. Fevâ’idü'l- Kiber 

5. Farsça Divânı 

 

II. Hamsesi 

6. Hayretü’l-Ebrâr 

7. Ferhâd u Şîrîn 

8. Leylî vü Mecnûn 

9. Seb’a-i Seyyâre 

10. Sedd-i İskenderî 

 

III. Tezkireleri 

11. Mecâlisü’n-Nefâ’is 

12. Nesâ’imül-Mahabbe 

 

IV. Dil ve Edebiyat Eserleri 

13. Risale-i Mu’ammâ 

14. Mîzânu’l-Evzân 

15. Muhâkemetü’l-Luġateyn 

 

V. Dinî ve Ahlakî Eserleri 

16. Münâcât 

17. Çihil Hadîs 

18. Nazmu’l-Cevâhir 

19. Lisânu’t-Tayr 

20. Sirâcü’l-Müslimîn 

21. Mahbûbu’l-Kulûb 

 

VI. Tarihî Eserleri 

22. Târîh-i Enbiyâ vü Hükemâ 

23. Târîh-i Mülûk-i Acem 

24. Zübdetü’l Tevârîh 

 



12 

 

VII. Biyografik Eserleri 

25. Hâlât-ı Seyyid Hasan-ı Erdeşîr 

26. Hamsetü’l- Metehayyirîn 

27. Hâlât-ı Pehlevân Muhammed 

 

VIII. Belgeler 

28. Vakfiyye  

29. Münşe’ât  (Kaya, 1996, s. XI-XII). 

 

Nevâdirü’ş-Şebâb1 

 

Nevâyî’nin yirmi ile otuz beş yaşları arasında yazdığı şiirlerini ihtiva eden divanıdır. 

Nevâdirü’ş-Şebâb, gençlik dönemine özgü duygu, düşünce ve değerlerin dile getirildiği 

şiirlerden oluşmaktadır. Bu divanda gençliğin övülen yönleri, bu çağın kendine has hâlleri 

ve davranış biçimleri yer alırken, kır ve bozkır yaşamına dair çeşitli sahnelere de yer 

verilmektedir. At sevgisi, cirit ve çevgan gibi dönemin yaygın oyunları, eserde dikkat 

çeken unsurlar arasındadır. Aynı zamanda bu metinlerde dönemin toplumsal yapısını 

yansıtan örf, âdet ve inançlar ile aşk temasına bağlı olarak âşık ve maşukun özellikleri 

işlenmiştir. Hayata dair öğütlerin yanı sıra, dönemin toplumsal yapısında yer alan bazı 

tiplere ve durumlara dair tenkitler de şiirlerde kendini göstermektedir.  

Şair Muhakemetü’l- Lugateyn’de Nevâdirü’ş-Şebâb’ı şu cümlelerle tanıtır: 

 

 “Yana Nevâdîrü’ş-Şebâb dîvânıdur ki yigitlik avâyilıda beyânım kilkidin nümâyiş 

dîvânıga ve ârâyiş bustânıga kiribdür, kim ol nevâdir temâşâsıdın yigitlik milkide gavgâ 

salıp-min vü milk yigitleri könglidin ârâm u karârnı alıp-min” 

 

“Ve ikinçi divannı kim yigitlik, âşüftelig ve şebâb âlüftelig yazı ve deştide yüzlengen nâdir 

vak’âyî bile pirâste bolup irdi. Nevâdirü’ş-Şebâb ataldı.” 

 

 
1 Nevâdirü’ş-Şebâb hakkındaki bilgiler özetlenirken kullanılan kaynak: Köraörs, M. (2016). Ali Şir Nevâyî- 
Nevâdirü’ş-Şebâb. Ankara: TDK Yayınları.  



13 

 

Metin Karaörs tarafından Revan nüshası esas alınarak hazırlanan tespit edilen divan; 651 

gazel, 7 kıta, 3 muhammes, 1 müseddes, 1 terci-i bend, 1 terkib-i bend, 50 kıta ve 51 

muammadan oluşmaktadır. Toplam da ise 5417 beyitten meydana gelmektedir. 

  



14 

 

1. BÖLÜM  

YERYÜZÜNE AİT MİTOLOJİK ÖGELER 

1.1. YERYÜZÜ MİTOLOJİSİNİN BİR UNSURU OLARAK BİTKİLER 

1.1.1. Ağaçlar 

Ağaçlar tüm toplumların mitolojilerinde ortak temalardan biridir. Yeryüzünün en önemli 

unsurlarından biri olarak kabul edilen ağaçlar, bazı dinlerde kutsal sayılmış ve çevresinde 

çeşitli mitolojik anlatılar oluşturulmuştur. Hayatın, canlılığın, büyümenin ve 

yenilenmenin simgesi olarak yaratılış mitolojilerinde; yaratılış ağacı, yasaklanmış ağaç, 

bilgi ağacı ve hayat ağacı olarak karşımıza çıkmaktadır (Yıldırım, 2008, s. 245). 

Mitolojilerde bu hayat ağacı ve dünya ağacı tasavvurları geniş yer tutar. Bu bağlamda, 

dünyayı bir ağaç biçiminde tahayyül eden anlayışlarda ağacın kökleri yeraltı âlemini, 

gövdesi yeryüzünü, dalları ise gökyüzünü simgeler. Böylece bu ağaç, yer ile gök arasında 

hem bir sınır hem de bir bağ kuran kutsal bir varlık olarak değerlendirilmiştir (Tanyu, 

1975, s. 131). Hayat ağacının, dünyanın yaratılışıyla birlikte var olduğuna dair inanç 

birçok mitolojik anlatımda yer almaktadır. Çeşitli kültürlerde ortak bir tema olarak 

karşılaşılan hayat ağacının biçimine ve konumuna dair yorumlar ise farklılık 

göstermektedir. Bu kutsal ağacın genellikle erişilmesi güç mekânlarda bulunduğuna 

inanılmaktadır. Örneğin; denizlerin karanlık derinliklerinde, dünyanın sınır noktalarında, 

yüksek dağların zirvelerinde ya da yedi dağın çevrelediği merkezî bir bölgede yer aldığı 

düşünülür. Ayrıca, hayat ağacının ulaşılmazlığını vurgulayan bir diğer anlatı unsuru da 

bu ağacın canavarlar ya da yılan benzeri varlıklar tarafından korunduğu yönündedir 

(Öztekin, 2008, s. 24-25).  

 

Gönül Alpay Tekin, Akadca satır altı çevirileri bulunan bir Sümer metnine dayanarak, 

hayat ağacının mitolojik önemine değinir. Tekin'e göre, Sümer mitolojisindeki Dilmum 

adlı cennette iki ilahî ağaç bulunur. Özellikle Temmuz’un sembolü olan hayat ağacı, 

kişkannu/ḫaşurru adıyla anılan bir tür sedir veya servi ağacıdır. Bu ağaçtan kesilen ve 

mücevherle süslenen bir kütüğün bir kült ağacı olarak her tapınakta özel bir yeri olduğu 

gibi Temmuz’u sembolize eden bir servi veya sedir ağacı da her tapınak bahçesinde, bir 



15 

 

havuz ya da akarsu kenarında yer almaktadır. Tekin, bu inancın savaşlar, ticaret 

yolculukları ve diğer özel ilişkiler aracılığıyla Mezopotamya’dan Fenike şehirlerine, 

Filistin’e kadar yayıldığını ve Kitab-ı Mukaddes’te geçen iki ağaç ile benzer bir anlayışın 

yer aldığını belirtir (2022, s. 522-523). 

 

Eski Yunan mitolojisinde ağaç tanrıları ve ağaç perileri vardır. Ağaçlar, tanrıların 

barınakları olarak kabul edilir ve kutsal sayılır. Örneğin Roma’da meşe ağacı Jüpiter’in, 

defne Apollo’nun, zeytin ağacı ise Minerva’nın kutsal ağacı olarak görülür (And, 2023, 

s. 37). Dryades ya da Nymphe adlı tanrılar ormanlarda yaşayıp ağaçların koruyuculuğunu 

ve ormanların muhafızlığını yaparlar (Yıldırım, 2008, s. 246). İskandinav mitolojisinde 

ise savaş tanrısı Odin, ilk insanlar olan Aşk ve Embla’yı iki dişbudak ağacının 

kütüğünden yaratmıştır (And, 2023, s. 37). Hint inanışlarına göre ise Buddha, otuz altı 

yaşında bir incir ağacının gölgesinde otururken gerçeğin bilgisine ulaşmış ve bu ağaç 

sonradan bilgi ağacı olarak anılmıştır (Yıldırım, 2008, s. 245). 

 

Türk mitolojisinde de ağaçların önemi oldukça büyüktür. Ötüken ormanları, Göktürkler 

ve Uygurlar zamanında bütün Türkler tarafından kutsal kabul edilmiştir. Şamanlar 

tarafından özellikle kayın ağacı, efsunla tedavi sırasında en önemli ağaç olarak 

kullanılmıştır. Türk boylarının kökenine dair anlatılarda da ağaç önemli bir yer tutar. 

Uygur efsanesinde Uygur hakanlarının bir ağaçtan türediği anlatılırken, Dede Korkut 

Kitabı’nda da benzer bir inanış yer alır. Oğuz destanlarında da Kıpçak boyunun kökenine 

dair rivayetlerde ağaçtan türeme efsanesinin izleri vardır (İnan, 1986, s. 64-65). Bir 

inanışa göre ağacın deliğinden çıkan bir kadın, ilk insanı doğurmuştur. Şaman 

inanışlarına göre ise şamanların doğuşu, bir kartalın çam, gürgen ve kayın ağaçlarının 

üzerine bıraktığı yumurtalardan olmuştur (And, 2023, s. 37). Ahmet Çoruhlu ’ya göre 

ağaçtan türeme efsaneleri, Türk toplumlarında tarih öncesi devirlere kadar uzanan orman 

kültürünün bir yansımasıdır. Ayrıca kozmik ağaç, dünya ağacı ve hayat ağacı kavramları 

da bu orman kültürüyle ilişkilidir (2017, s. 175). 



16 

 

İslam’dan önceki Araplar arasında meleklerin ve cinlerin ağaçları ziyaret ettiklerine 

inanılmakta ve şifa için ağaçlara adak adandığı bilinmektedir. Bazı putlar ise hurma 

ağacından yapılmıştır (Tanyu, 1975, s. 130). İslam geleneğinde ve Kur’ân-ı Kerim’de ise 

cennette iki mitik ağaçtan bahsedilir. Bunlardan ilki Sidretü’l-müntehâ’dır. Kur’ân-ı 

Kerim’de “Ant olsun ki onu (meleği) iniş esnasında en sondaki Sidretü’l-müntehâ’nın 

yanında bir daha gördü” (Necm 53/14)2 ayetinde adı geçer. Diğeri ise Hz. Âdem ile 

Havva’nın meyvesini yemesinin yasak olduğu ağaçtır. Bu ağaçtan, Tâhâ Sûresi 118-122, 

A’râf Sûresi 19-21, Bakara Sûresi 31-33 ve 38. ayetlerinde bahsedilmiş Hz. Âdem ve 

Havva’nın bu ağaçtan meyve yemeleri sonucu cennetten kovuldukları anlatılmıştır. 

Ancak, Kur’ân’da bu ağacın adı belirtilmemiştir (Tekin, 2022, s. 537). Yine Kur’ân’da 

Hz. Musa, Allah’ın tecellisini Tûr dağında bir ağacın üzerinde görmüş (Kasas 28/30), 

Meryem Hz. İsa’yı dünyaya getirdiği sırada Cebrail tarafından hurma ağacını sallaması 

(Meryem 19/25) söylenmiştir. Bu ağaç daha sonra ise dıreht-i Meryem olarak 

adlandırılmıştır. Bu bilgiler ağacın ne kadar önemsenip kutsandığına birer örnektir 

(Yıldırım, 2008, s. 245).  

 

Mircea Eliade, ağacın, ayinlerde canlandırılan şekliyle somut olarak, kozmolojik ve 

mitolojik düzeyde veya simgesel olarak kendini sürekli yenileyen canlı kozmosun bir 

simgesi olduğu görüşündedir. Tükenmez hayat, ölümsüzlükle bir tutulduğundan, ağaç-

kozmos, bir başka seviyede “ölümsüz hayat” ağacına dönüşmüştür. İlkel ontolojide 

mutlak gerçeklik kavramı tükenmez hayat olarak kabul edildiğinden ağaç da bu 

gerçekliğin bir simgesi olarak görülmüştür (2023, s. 297).  

 

Divan şairleri tabiat karşısında kayıtsız kalamamış ve şiirlerinin hayal dünyasına tabiatın 

bir unsuru olan ağaçları da dahil etmişlerdir. Kur’ân-ı Kerim’de geçen ayetler, peygamber 

kıssaları ve halk inanışları çerçevesinde şiirlerinde ağacı malzeme olarak kullanmışlardır. 

Servi, ar’ar, şimşâd gibi ağaçlar ve ağaç fidanlarının yanı sıra genel olarak ağaçtan da 

 
2 Bu çalışmada atıfta bulunulan Kur’ân-ı Kerim ayetleri ve özetlenerek alınan bölümler için Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın Kur’ân-ı Kerim Meâli’nden yararlanılmıştır. Sûre isminden sonra gelen rakam sûre 

numarasını ikinci rakam ise ayet numarasını belirtmektedir.  



17 

 

bahsederler (Pala, 2015, s. 19). Ağaçla ilgili birçok inanç ve âdetler de şiirlerde kendisine 

yer bulmuştur. Ele balta alınarak meyve vermeyen ağaçlara eğer bir daha meyve 

vermezseniz sizi keseceğiz şeklinde uygulanan ağaç korkutma âdeti bunlardan biridir. 

Kadir gecesinde bütün duaların kabul edildiği bir saatte bütün akarsuların durup ağaçların 

da secdeye kapandığına dair bir diğer inanç da halk arasında kabul görmüş (Şentürk, 

2016, s.126) divan şiirinde de sıkça kullanılmıştır.  

 

Ali Şir Nevâyî’nin incelediğimiz divanında da ağaç hem mücerret olarak hem de diğer 

mitolojik türleriyle karşımıza çıkar. Genel olarak ağaçlarla alakalı halk inançlarına yer 

veren şair mitolojik yönü kuvvetli olan ağaçları da şiirlerine almıştır. Örneğin Orta çağda 

ağacın perilerin yeri olduğu inanışı vardır. Bundan dolayı da hemen her köyün yakın 

yerlerinde bir yerde periler ağacının varlığına inanılır ve genç kızlar o ağacı süsleyerek 

çevresinde dans ederler (Yıldırım, 2008, s. 246). Yine bir inanca göre ağaçlarda özel 

ilâhlar ve perilerin olduğu kabul edilmiştir (Tanyu, 1975, s. 131). Pertev Naili Boratav da 

onların yerlerinden birinin büyük ağaçların altı (1984, s. 75) olduğunu yazar. Aşağıdaki 

beyitte gül fidanının üzerindeki gül yapraklarını perilere benzeten şairin de ağaç ve peri 

ile ilgili olan inançtan haberdar olduğu görülür: 

 

Gülbün üzre ṣubḥ-dem her sarı gül-berg-i teri 

Bir şecer üzre meger ḳonġan durur ḫayl-i perî (G. 641/1)  

“Gül fidanı üzerinde sabah vakti her taraf taze gül yaprağı (vardır). Sanki bir ağaç 

üzerine periler konmuştur.” 

 

Aşağıda şairin incelediğimiz divanında yer alan kutsal ve mitolojik yönleriyle ağaçlar 

incelenecektir. 



18 

 

1.1.1.1. Tûbâ 

“Cennet, cennetin toprağı” gibi anlamları da olan Tûbâ, cennette bulunan kökü semaya 

uzanan mitolojik bir ağaçtır. Aynı zamanda Tûbâ kelimesi “pek iyi, aferin maşallah” gibi 

anlamlara gelecek şekilde kullanılır (Yıldırım, 2008, s. 687; Onay, 2023, s. 370).  Kur’ân-

ı Kerim’de “İman edip dünya ve âhiret için iyi iş yapanlara ne mutlu! Varılacak güzel yurt 

onlar içindir” (R’ad 13/29) şeklinde geçen iman ve iyi iş sahiplerine vadedilen Tûbâ’nın 

cennetteki her türlü nimet için kullanıldığı görüşünün yanında bazı müfessirlerce de 

cennetteki bir ağacın adı olduğu düşünülür (Ergun, 2004, s. 86). Gönül Alpay Tekin ise 

Tûbâ ağacının Kur’ân’da adının geçmemesine rağmen İslam geleneğinde önemli bir yeri 

olduğunu söyler. Ona göre bu ayette geçen Tûbâ “mutluluk, mutlu” anlamlarıyla 

kullanılmıştır (2002, s. 537). 

 

Kimi rivayetlere göre kökü Hz. Muhammet’in ya da Hz. Ali’nin sarayında olacak biçimde 

cennete giren herkesin köşkü üzerine Tûbâ ağacından bir dal sarkacak; farklı kokularda 

ve değişik tatlarda meyveleri olan bu ağaçtan cennette bulunanlar meyve yemek 

istediklerinde ise ağacın dalları o kişinin üzerine yaklaşacaktır (Yıldırım, 2008, s. 687). 

Bir hadise göre Hz. Muhammet’e Tûbâ’nın dünyadaki hangi ağaca benzediği sorulmuş o 

da hiçbir ağaca benzemediğini ifade etmiştir (Topaloğlu, 1988, s. 459). Başka bir 

rivayette ise Hz. Musa’nın Allah’a Tûba ağacı nedir diye sorduğu ve Allah’ın “benim 

cennete diktiğim bir ağaçtır. Gölgesi bütün cennet alanını kaplamaktadır” diye cevap 

verdiği anlatılır (Yıldırım, 2008, s. 687). Yine bir inanca göre her insanın bu ağaçta bir 

yaprağı olur; insan ölünce de bu yaprağı yere düşermiş. Yaprak düşerken de diğer 

insanların yaprağına değer ve bu değdiği yaprağın sahiplerinin kulağı çınlarmış. Bu 

kulağı çınlayan kişi ise ölümü hatırlayıp tövbe edermiş (Pala, 2015, s. 473).  

 

Türk kültürü için de bu ağacın öneminden bahseden Bahaddin Ögel (1993) Tûbâ ağacı 

hakkında şunları söyler: 

 



19 

 

“Hayat ve insanlar için her türlü iyi talih hep bu ağaçtan gelirdi. Çok büyük olan bu ağacın 

milyonlarca daha doğrusu yeryüzündeki insanların sayısı kadar yaprağı vardı. Bir insan 

ölünce, bu ağaçtan da bir yaprak düşerdi. Bu ağaç da diğer hayat ağaçları gibi bir su 

kaynağında bulunurdu. En eski Semitik mitolojide ve hatta Sümerlerin Gılgamış destanında 

da Cennet, kutsal sedir ağaçları ile kaplı bir dağ üzerinde bulunur ve bu dağın yanından da 

bir nehir geçerdi. Tevrat, İncil ve daha sonra Kur’an’da geçen cennetteki dört ırmak hakkında 

da bilgimiz vardır. Bir rivayete göre bunlar kaynaklarını hayat ağacından alırlardı” (s. 95-

96). 

 

Yaşar Çoruhlu ise İslam kültüründe öneme sahip bu ağacın aslında Şamanist mitolojiyle 

ilgisi olmamasına rağmen Türklerin İslamiyet’i kabulünden sonra bu ağacı Şamanist ağaç 

kavramına dahil ettiklerini söyler (1999, s. 122-123). Abdülkadir İnan ise Evliya 

Çelebi’nin Seyahatname’sinden hareketle Nogayların İskender’e Cebrail tarafından 

Tanrı’dan getirilen Tûbâ ağacının dalından biten bir ağaca taptıklarından bahseder (1986, 

s. 65). Türkiye’de de en az 13. yüzyıldan beri kuşlarla beraber, sanat eserlerinde yer alan 

şekillerde Tûbâ ağacına rastlanılmaktadır (Esin, 2004, s. 52).  

 

Gönül Alpay Tekin ise bu ağacı zeytin, asma ve elma olarak anlatılan güneşin bilgi ağacı 

ile karşılaştırarak aralarındaki benzerliklerden bahseder. Ona göre Tûbâ ağacının baş 

aşağı olması ve kökünün arşın altında yani kürsü denilen yıldız burçlarının göğünde 

olmasıyla gerçek dünyaya ait olmayan ve yıldızların bulunduğu yerden beslenen Tûbâ, 

bir yıldız ağacıdır. Taç kısmı ve dallarının kürsüden aşağıya gökyüzüne doğru sarkması 

Tûbâ’nın yapraklarının bir yıldıza tekabül ettiğini ve bu ağacın gökyüzünde yıldızlardan 

meydana gelmiş bir ışık ağacı veya bir güneş ağacı olduğunu gösterir. Ona göre 

Mezopotamya’da Enki’nin mitik cennetindeki güneş tanrısının ağacı, Kitab-ı 

Mukaddes’teki bilgi ağacı ve İslam geleneğindeki Tûbâ ağacı aynı ağaç olup güneşe ait 

bir ağaçtır (2022, s. 538).  

 

Gönül Alpay Tekin’in bahsettiğine yakın bir kullanımı Nevâyî’de de görürüz. Verilen 

beyitte Nevâyî, sevgilinin boyunu betimlemek için doğrudan şimşir ağacını kullanmakta, 

ancak bunu yaparken Tûbâ ağacı ve güneş imgelerini aynı bağlamda zikrederek metaforik 

derinliği artırmaktadır. Beyitte yer alan “Çıḳsa ṭûbâdın ḳuyaş körgüzmegey bu luṭf kim” 



20 

 

(Güneş doğsa Tûbâ'dan, bu lütfu gösteremez) ifadesinde, Tûbâ ağacının göksel bir nitelik 

taşıdığına dair güçlü bir imge dikkat çeker. Bu yönüyle beyit, İslam geleneğindeki Tûbâ 

tasavvurunu, Mezopotamya ve Kitab-ı Mukaddes’teki bilgi/güneş ağacı imgeleriyle 

birleştiren kozmik bir perspektif sunmaktadır. Nevâyî, sevgilinin boyunu şimşire 

benzetmekle kalmaz; bu güzellik öylesine yücedir ki, Tûbâ’dan doğan güneş bile bu 

zarafeti sergileyemez der: 

 

Çıḳsa ṭûbâdın ḳuyaş körgüzmegey bu luṭf kim 

Aŋladım tüz cilve ḳılġan ḳâmetiŋ şimşâdıdın (G. 459/2)  

“Güneş doğsa tubadan görünmeyecek bu lutfu senin dümdüz salınan boyunun şimşir 

ağacından anladım (gördüm).” 

 

Tûbâ ağacı, Sidre’de bulunan ve kökü yukarıda, dalları aşağıda olmak üzere bütün cenneti 

gölgeleyen ilahî bir ağaç olarak divan şiirinde karşımıza çıkar. Bu ağacın gövdesinin sarı 

altın, dallarının kırmızı mercan, yapraklarının yeşil zümrüt ve meyvelerinin ise şeker 

olduğuna dair rivayetler vardır (Pala, 2015, s. 473). Sevgilinin boyu için benzeyen olan 

Tûbâ ağacı çoğu zaman ise sevgilinin boyundan daha aşağıda görülür. Nevâyî, Tûbâ’yı 

divan edebiyatı geleneği içerinde sevgilinin boyunun tasvirine bir araç olarak 

kullanmıştır: 

 

Ḳadiŋġa ṭûbâ oluptur mutî' ü çâker hem 

Bu işke 'adl u tanuḳ serv irür ṣanevber hem (G. 400/1)  

“Senin boyuna Tûbâ boyun eğen ve köle olmuştur. Bu işe adalet ile tanık servi ve 

sanevberdir.” 

 



21 

 

Tûbâ’nın cennet ağacı olmasına da vurgu yapan şair çizdiği cennet tasvirinde sevgilinin 

boyunu Tûbâ ağacına, dudaklarını Kevser suyuna kendisini ise cennette yer alan bir 

huriye teşbih eder: 

 

Kûyi behişt-i câvidân özi behişt içinde ḥûr 

Ḳamet ü la'li aŋlaman ṭûbâ vü kevserî müdür (G. 146/2)  

“Sevgilinin mahallesi ebedi cennet kendisi cennet içinde huridir. Anlamam ki boyu Tûbâ, 

la’l gibi kırmızı dudakları Kevser suyu mudur?” 

1.1.1.2. Sidre / Sidretü’l-Müntehâ  

Sidre ya da Sidretü’l müntehâ “son uçtaki sedir ağacı” (Tekin, 2022, s. 537) anlamına 

gelen Kur’ân-ı Kerim’de geçen ağaçlardan biridir. Sidre “sedir ağacı” müntehâ “son, son 

durak” anlamlarına gelmektedir (Yıldırım, 2008, s. 621). Yine sidr, lotus türünden 

Arabistan kirazı denilen bir ağaçtır. Sidretü’l-münteha ise son ağaçtır (And, 2023, s. 78). 

Tefsirlerde ise Sidre’nin arşın sağ tarafında ilahî bir ağaç olduğu bildirilirken hadislerde 

altıncı kat gökte olduğu söylenir (Pala, 2015, s. 417).  

 

İslamî inaçta bu ağacın göğün yedinci katı ile arş arasında bulunduğuna inanılmaktadır. 

Bazı yorumculara göre Sidre yedinci göktedir ve cennetten sonra gelir. Kökleri cennette, 

küçük kökleri kürsînin altında dallarının ise arşın altında olduğuna inanılmaktadır. 

Burada tüm canlılar âlemi sona erdiğinden bu ağaca son ağaç denilmektedir. 

Yapraklarının bütün halkı barındırdığı bu ağacın olduğu yerde ise melekler vardır ve 

meleklerin sayısını yalnızca Tanrı bilir (And 2023, s. 78; Ergun, 2004, s. 89).  Kur’ân-ı 

Kerim’de “Ant olsun ki onu (meleği) iniş esnasında en sondaki Sidretü’l müntehânın 

yanında bir daha gördü “(Necm 53/13-14) ve “ki onun yanında huzur içinde kalınacak 

cennet vardır. O an Sidre’yi bürüyen bürümüştü” (Necm 53/15-16) ayetlerinde doğrudan 

Sidre kelimesinin kullanıldığı görülmektedir. Kimi yorumcular ise bu ayetlerden 

hareketle Sidre’nin Hirâ dağında bulunan Sidre ağacı olduğunu söylerler (Ergun, 2004, s. 



22 

 

89). Hz. Muhammet Cebrail’i burada görmüş ve ilk vahiylerini almıştır (And, 2023, s. 

79).  Fakat Pervin Ergun (2004) bu konuda şunları söyler: 

“Sidretü’l-müntehâ’nın Hira dağında bulunabileceği fikrine katılmak mümkün değildir. 

Çünkü ayetler tereddüte düşmeyecek kadar açıktır. “Güçlü, kuvvetli ve üstün yaratılışlı 

Cebrail” en yüksek ufukta iken Hz. Muhammet’e yaklaşır; Allah kuluna vahyini orada 

bildirir. Orada bu ikinci görüşmeleridir. Sidre’yi kaplayan Allah’ın ya da meleklerin nurudur 

ve ondan ötesi Allah’ın gayb âlemidir. Bunlar açıkça belirtilmişken, yeryüzünde böyle bir 

yer aramak açıkça Allah’a şirk koşmaktır” (s. 89).  

 

Gönül Alpay Tekin ise bu ayetlerden hareketle Sidre ile Cebrail’in birbiri yerine 

kullanıldıklarını söyler. Ona göre, her ikisi de aynı ve tek varlıktır. Bu imgelere Kur’ân-

ı Kerim’de geçen başka yerlere de işaret ederek Hz. Musa’nın dağa vardığında yanan 

çalıların içinde Cebrail’i gördüğü örneğini verir. Yine başka bir örneğinde ise klasik Türk 

edebiyatında Cebrail’in sınırın üzerinde yani Sidretü’l müntehâ’da oturan bir kuş olarak 

tasvir edilmesinin bu ikisi arasındaki bağlantıyı vermesi açısından öneminden bahseder 

(2022, s. 231-232).  

 

Sidre rivayetlere göre yaprağı fil kulağı gibi, meyvesi testi şeklinde olan bir sedir ağacıdır. 

Melekler dahil bütün yaratılmışların bilgileri oraya kadar ulaşır ve Hz. Muhammet 

dışında hiç kimse oradan öteye geçemez. Hatta en büyük meleklerden olan Cebrail bile 

Miraç gecesi oraya kadar gitmiş fakat ötesine geçememiş; Hz. Muhammet ise orayı da 

geçmiş daha ilerilere doğru çıkabilmiştir. Sidre’nin ötesinde hangi makamların ve nelerin 

olduğu ise Allah’tan başka kimse tarafından bilinemez (Yıldırım, 2008, s. 621).  

 

Gönül Alpay Tekin’e göre Mezopotamya’da Sümer’den beri kutup yıldızını tutan eksen, 

bir sütun veya bir ağaç gibi düşünülmüş; burçlar ve yıldız kümeleri bu ağacın yaprakları 

ve meyveleri olarak tasavvur edilmiş. Ona göre belki de Sidretü’l-müntehâ Sümer’den 

gelen ve dünyanın ekseni olarak görülüp göğün en yüksek yeri olan kutup yıldızına 

yükselen bu kâinat ağacının İslam dininde, mitolojisinde ve doğal olarak edebiyatındaki 



23 

 

bir görünümüdür (2022, s. 332). Edebiyatta Cebrail’in Tâvûs-ı Sidre ile anılması, 

Sidretü’l müntehâ’da ikamet etmesi (Pala, 2015, s. 94) gibi inançlar ve kullanımlar da bu 

fikri destekler niteliktedir.  

 

Tûbâ ve Sidretü’l-müntahâ’nın aynı ağaç olduğu hakkında birtakım görüşler de vardır 

(Yıldırım, 2008, s. 622). Fakat Tûbâ’nın Sidre’de değil de dördüncü kat olan Güneş 

göğünde bulunduğu Gönül Alpay Tekin’e göre çok muhtemeldir (2022, s. 293). Yanında 

cennetin olduğu düşünülen, altında cennetin ırmaklarının aktığı bu ağaç divan 

edebiyatında sevgilinin boyunun uzunluğunu anlatmak için kullanılırken bazen de 

padişahın yüceliği, namı ve şairin kendi şiiri için temsil olarak kullanılır (Pala, 2015, s. 

417).  

 

Ali Şir Nevâyî, incelediğimiz divanında bu ağacı Sidre şeklinde kullanmıştır. Aşağıdaki 

beyitte şairin Sidre’yi Tûbâ anlamında kullandığı görülmektedir. Nitekim Tûba’nın 

Sidre’de değil de İdrîs ve Hz. İsa’nın yükseldiği dördüncü kat yani Güneş katında olduğu 

oldukça muhtemelen olduğu düşünülür (Tekin, 2022, s. 393). Nevâyî’nin aşağıdaki 

beytinde Sidre’nin sevgilinin boyuyla aynı olsa güneşle el ele vereceği imajı Sidre’nin 

güneş katında olduğu fikrini doğurur. Fakat Sidretü’l-müntehâ ile Tûbâ’nın yukarıda da 

belirttiğimiz gibi farklı iki ağaç olduğu görüşü vardır: 

 

Tabġa tüşti ḳuyaş pençesi ḥüsnüŋ ḳolıdın  

Sidre ger hem ḳadiŋ olsa ḳuyâş olġay hem-dest (G. 76/4) 

 “Güneş pençesi güzelliğinin yolundan yola düştü. Eğer Sidre seninle aynı boyda olsa 

güneş onunla ele ele verecek. Ortak olacak.” 

 



24 

 

Aşağıdaki beyitte ise evrenin yaratılışını konu alan kozmolojik bir bakış açısıyla, var olan 

en yüce ve kutsal unsurların dahi Tanrı’nın yaratma kudreti karşısında ne kadar küçük ve 

geçici olduğu ifade edilmektedir. Beyitte geçen "zülâl-i ṣun'" ifadesi, yaratma suyunu, 

yani Tanrı'nın varlıkları sudan yaratmasını sembolize eder. Bu kavram Kur’ân’daki "Her 

canlıyı sudan yarattık" (Enbiyâ 21/30) ayetinin şiirsel bir yansımasıdır. "Sipihr" 

kelimesiyle gökyüzü, "Sidre" ile ise İslam kozmolojisinde en yüksek mertebeye ulaşan 

kutsal ağaç Sidretü’l-müntehâ kastedilmektedir. Sidre, yukarıdaki bilgilerden de 

anlaşılacağı üzere yedinci gök ile arş arasında bulunan ve mahlukat âleminin son sınırı 

olarak kabul edilen ilahi bir ağaçtır. Hadis ve tefsirlerde bu ağaç, vahyin ve ilahi sırların 

son noktasını sembolize eder. Şair, bu beyitte gökyüzü ve Sidre gibi kutsal ve yüce 

varlıkları "tiŋizde ol ḥabâbî bu hem andaḳ ki ḫâşâk" (denizdeki kabarcık ve çöp gibi) 

diyerek, Tanrı’nın yaratma kudreti karşısında ne kadar değersiz ve fani olduklarını 

belirtir. Felek (gökyüzü) ve Sidretü’l-müntehâ, yaratma suyunun içinde birer köpük veya 

artık gibi görünür; yani mutlak yaratıcı kudret karşısında evrendeki en yüce varlıklar bile 

faniliğin sınırları içindedir. Bu beyit, İslam kozmolojisindeki yaratılış, kutsal mekân ve 

sınır algılarını tasavvufi ve mitolojik bir çerçevede ele alırken; Allah’ın kudreti dışında 

hiçbir şeyin mutlak olmadığını, en yüce görülen kutsalların dahi geçici olduğunu anlatan 

derin bir metafizik mesaj taşımaktadır: 

 

Zülâl-i ṣun'uŋ içre sipihr ü sidre şâmı 

Tiŋizde ol ḥabâbî bu hem andaḳ ki ḫâşâk (G. 322/3) 

“Yaratma suyunun akşamı içerisinde felek denizde su kabarcığı ve sidre ise çöp gibidir.” 

1.1.1.3. Servi / Serv 

Servi veya selvi olarak kullanılan; uzunluğu, inceliği ve rüzgârda salınması gibi 

özellikleriyle klasik Türk edebiyatında en sık adı geçen ağaçların başında servi gelir. Bu 

ağaç daima yeşil olarak kalmasıyla bilinir. Servilerin, “serv-i sehî: iki dalı da düz servi”; 

“serv-i nâz: dalları eğimli servi”; “serv-i âzâd: dalları düz uzanan, eğilmeyen ve başka 

ağaçların dallarıyla dalları karışmayan selvi” gibi çeşitli türleri de mevcuttur (Yıldırım, 



25 

 

2008, s. 616). Servi, ağaçlar hakkındaki geniş mitolojik hikâyelere konu olan ağaçlardan 

bir tanesidir.  

 

Batı geleneğinde ölüm ve yasın sembolü olan servi ağacının, bedenin koruyucusu 

olduğuna inanılırken; Doğu kültürlerinde dayanıklılık ve ölümsüzlük simgesi olarak 

görülmektedir (Wilkinson, 2010, s. 94). Yunan mitolojisinde de yas tutma ve sevgilinin 

kaybı gibi durumların simgesi olan servi, dünyanın yedi harikasından biri niteliğindeki 

Diana (Artemis) tapınağının kapısı olarak yer almaktadır (Yıldırım, 2008, s. 616). Çinli 

simyacı Ko Hung, servi ağacının özüyle ayakların ovulması durumunda bir kişinin su 

üzerinde yürüyebileceğini, tüm vücudun ovulması hâlinde ise görünmez olabileceğini 

ifade etmiştir (Gezgin, 2010, s. 168). Ayrıca, Çin’de ölümsüzlüğün; Horasan’da ise 

Zerdüşt’ün simgesi olarak kabul edilmektedir (Esin, 2004, s. 47). Araplar arasında 

“şeceretu’l-hayye” (dirilik ağacı) olarak bilinen servinin bulunduğu yerlerde yılanların da 

yer alacağına inanılırken, İran rivayetlerine göre Zerdüşt, bu ağacı cennetten getirip 

ateşkedesinin kapısına dikmiştir. Meyvesiz bir ağaç olması dolayısıyla özgürlük simgesi 

olarak da kabul edilen servi, bağımsızlık simgesi olan Nâhîd ile ilişkili görülmektedir 

(Yıldırım, 2008, s. 616). Ayrıca servi, Sümerlerin bitki tanrısı Temmuz’un sedir ile 

beraber sembollerinden biri olarak da yer almaktadır (Tekin, 2022, s. 226). 

 

Yakıldığında çıkardığı güzel kokular sayesinde tütsü olarak kullanılan bu ağacın şifa 

verici özellikleri olduğuna da inanılmaktadır. Serviden yapılan eşyaların tıpkı kendisinin 

ölümsüz olması gibi sonsuza kadar kaldığı düşünülmüş; bundan dolayı da heykel, gemi 

ve sudolaplarının yapımında servi kullanılmıştır. Eski Ahit’e göre de Davud Peygamber 

tarafından Allah’ın izniyle Allah’ın evinin serviden yapıldığı yazar (Yıldırım, 2008, s. 

616). 

 

Daima yeşil kalması ve boyunun uzunluğuyla ebediyetin simgesi olarak kabul edilen 

servi genellikle mezarlıklara dikilmektedir (Ergun, 2004, s. 234). Serviler rüzgârla 

salınırken “Hû!” (Allah) sesini çıkarırlarmış; bu durum onun Allah’ı zikrettiğini ve 



26 

 

mezarlıklardaki ölüler için bir bağışlanma vesilesi olarak düşünülmesini sağlamıştır 

(Pala, 2015, s. 414). Pervin Ergun (2004), ise servilerin mezarlıklarda bulunması ve 

ebediyetin simgesi oluşlarını şöyle açıklar: 

“Onların daima yeşil olmaları, ata ruhlarının cennette olduğunun kanıtıdır. Onlar, aynı 

zamanda ölen ataların torunlarının mutlu yaşamlarının sembolüdür. Mezarlıklardaki ataların 

ruhları, bu ağaçlar sayesinde göğe ulaşmakta, Tanrı’nın kutu aşağıya, kemiklere inmektedir. 

Mezarlıkların ortak sembolü ağaç, eski Türk yurtlarında da görülür. Avrupa’da, 

Balkanlar’da, Batı Trakya’da, bugün bazıları mezar özelliklerini yitirseler ve dağıtılsalar da 

ata ruhlarının bu kutlu sembolleri, sessizce vazifelerini sürdürmektedirler.” (s. 234) 

 

Yukarıda anlatılan birçok mitolojik hikâyeye konu olan servi, klasik Türk şiirinde ise 

uzunluğu, inceliği ve rüzgârda zarif zarif salınması gibi özellikleriyle sevgilinin boyu ile 

kıyaslanmış veya doğrudan sevgilinin boyunun ölçüsü olmuştur. Hem sevgilinin boyunun 

tasviri için hem de sevgilinin özellikleri ve hâlleri için birçok tamlamayla beraber 

kullanılır (Tekin, 2022, s. 211-212). Gönül Alpay Tekin’e göre şairler servi-âb-ı revân-

bahçe –sevgili imgesini bütün olarak içeren bir motif yerleştirerek beyitleri oluştururlar. 

Bu motif ise İslâm’dan önceki zamanlardan beri dinî-mitik düşüncelerin ifadesi için 

Yakın Doğu’da kullanılan sembolik bir ifadedir. Bu ifade insan hayatının, tanrı ve evren 

düşüncesinin arkaik hâlini ortaya koyar ve Sümerlerin tarih sahnesine çıktığı andan beri 

tabletlerde, süsleme sanatlarında ve silindir mühürlerde kullanılmıştır (2022, s. 212-213).  

 

Gönül Alpay Tekin, kutsal hayat ağacı, ölümsüzlük suyu ve cennet tasavvurlarının 

Sümerler’den başlayarak tarih içinde çeşitli kültür ve inançlara yayıldığını ve yüzeysel 

biçimini koruyarak Yeni Ahit’e ve en son da İslâm’a karıştığını dile getirir. Bu mitolojik 

sembolün zaman içinde farklı imge ve motiflerini koruyarak klasik Türk edebiyatında 

yukarıda da bahsettiğimiz gibi servi-su-bahçe-sevgili motifine kadar gittiğini söyler 

(2022, s. 233). Servi, daima akıp giden bir suyun (cûy-bâr) yanında karşımıza çıkmaktadır 

(Tekin, 2022, s. 214) Bu motifin izlerine Nevâyî’nin incelediğimiz divanında da 

rastlanılır: 

 

Naḫl-ı ḳaddiŋ çün imes giryân közümde cilve-ger 



27 

 

Cûy-bâr etrâfıda serv-i ḫırâmânnı nitey (G. 637/2) 

“Boyunun fidanı ağlayan gözümde görünmediğinden akarsu etrafında salınan serviyi ne 

yapayım.”  

 

Beyitte geçen "naḫl-ı ḳaddiŋ" (senin boyunun hurma fidanı) ifadesi, doğrudan sevgilinin 

zarif, düzgün ve uzun boyuna yapılan bir göndermedir. Şair, sevgilinin boyunu görmediği 

(veya hayalinde canlandıramadığı) için ağladığını belirtir ve bu yokluk hâlinde 

gözyaşlarıyla dolu gözünün önünde akarsu kenarında salınan serviye (yani doğadaki 

güzel ve zarif bir nesneye) bile değer veremediğini dile getirir: "Cûy-bâr etrâfıda serv-i 

ḫırâmânnı nitey?" (Akarsu kenarında salınan serviyle ne yapayım?). Bu beyitte, Gönül 

Alpay Tekin’in vurguladığı servi–âb-ı revân–bahçe–sevgili imgesinin bütünlüklü şekilde 

bir motif hâlinde kullanıldığı görülmektedir. Sevgilinin boyunun serviye benzetilmesi, 

âb-ı revân (akan su) ile birlikte tasvir edilmesi ve bunun bir bahçe manzarası içinde yer 

alması Tekin’in ifade ettiği gibi, Yakın Doğu mitolojik düşüncesine dayanan arkaik bir 

imge düzeninin şiirde yeniden üretildiğini gösterir. Ayrıca servi ağacının mitolojik 

kökeniyle bağlantılı olarak zarafet, ulaşılmazlık ve kutsallık çağrışımları da beyitin 

anlamına derinlik katar. 

 

Nevâyî’nin incelediğimiz divanında yer alan servi ağacı klasik edebiyatta yer alan 

şekliyle sevgilinin boyu için bir benzetmelik olarak da kullanılır: 

 

Saçıŋ ḳaranġu tün ey serv-ḳadd şîrîn-leb  

Yüzüŋ tün ortasıda cilve eylegen kevkeb (G. 46/1)  

“Ey servi boylu şirin dudaklı (sevgilim), saçın karanlık gece yüzün gece ortasında 

görünen yıldızdır.” 



28 

 

 Beyitte şair serviyi doğrudan sevgilinin boyunu ifade etmek için kullanmıştır. Aşağıdaki 

beyitte ise sevgilinin boyu ile servinin boyunun kıyası yapılmış, sevgili daha uzun boylu 

olarak anlatılmıştır: 

 

 Bâġ ara kir ki ḳıyâmet salsun  

Ḳametiŋ serv bile sûsen ara (G.22/2) 

“(Ey sevgilim) bağ arasında kir de boyun servi ile susam arasına kıyamet salsın.”  

 

Servinin her zaman yeşil kalmasıyla ölümsüz olarak kabul edildiğini yukarıda 

belirtmiştik. Servinin ölümsüz olması ise âb-ı hayât ile beslenmesiyle mümkün 

olmaktadır. Çünkü geleneğe göre ölümsüzlük, âb-ı hayât aracılığıyla elde edilen bir 

şeydir. Aynı zamanda bu çok eski olan ölümsüzlük suyu ve hayat ağacı tasavvuru (Tekin, 

2022, s. 217) olarak da bilinir: 

 

Ey Nevâyî boġzuŋa ḥayvân suyıdın yaḫşıraḳ 

Ger sürer ḳatl itkeli ol serv-i ḥûrî-zâd tîġ (G.301/9)  

“Ey Nevâyî o huriden doğan servi (sevgili) öldürmek için boğazına kılıç sürerse bu hayat 

suyundan daha iyidir.”  

 

 Beyitte âşığın boğazına kılıç dayayan bir sevgili vardır ve âşık hayat suyundansa bu kılıcı 

yeğlemektedir. Fakat derin anlamına bakıldığında boğaza kılıç dayayan bu sevgili cennet 

kızından doğan bir servidir. Servi ise ölümsüzlüğü ile ünlüdür. Âşık, yine ölümsüzlük 

sağlayacak olan hayat suyuna bu durumu tercih eder. Aslında her iki durumda da 

ölümsüzlüğe kavuşacaktır. Beyitte yukarıda verdiğimiz tasavvurun izleri görülmektedir. 

Nitekim servinin ölümsüz olması da âb-ı hayât sayesinde olmuştur.  



29 

 

 

1.1.1.4. Çınar / Çenâr  

Eski edebiyatta "çenâr" olarak adlandırılan çınar ağacı, pek çok mitolojide de yer bulan 

önemli ve değerli ağaç türlerinden biridir. Uzun ömürlülüğüyle-bin yıl ya da daha fazla 

yaşayabilmesiyle-tanınan çınar hem heybetli yapısı hem de meyve vermemesi gibi 

özellikleriyle birçok inanç sisteminde ve mitolojik anlatıda kendine yer bulmuştur 

(Yıldırım, 2008, s. 223). 

 

Yunan mitolojisinde, genç Europe ile Zeus’un bir çınar ağacının altında buluşmaları ve 

bu ağacın yaşanan aşka tanıklık etmesi, çınarın kutsal bir ağaç olarak kabul edilmesinde 

etkili olmuştur (Gezgin, 2010, s. 54-55). Eski Mısır’ın en büyük tanrıçası olan Hathor’un 

simgesi de çınar ağacıdır (Hançerlioğlu, 2000, s. 184-185). Türk mitolojisinde de çınar, 

dikkate değer bir öneme sahiptir. Türkler bu ağacı “ulu” ağaç olarak görürler. Anadolu’da 

çınarla ilgili oluşmuş inançların ise Türklerden önceki kültür ve dinlerin devamı 

niteliğinde olduğu, bu inançların izlerini taşıdığı anlaşılmaktadır (Ögel, 1993, s. 477). 

Geniş yaprakları, koyu gölgesi, ihtişamlı görünümü ve ak budaklarıyla çınar, Türklerin 

kutsal ağaç anlayışıyla tam bir örtüşme içerisindedir. Masallarda şehzadelerin atlarını 

bağladıkları, dibinden akan pınarlardan su içtikleri; nurun, aydınlığın ve tanrısal kutun 

sembolü hâline gelmiş bir unsur olarak karşımıza çıkar (Ergun, 2004, s. 232). 

Jean Paul Roux, Castagnè’ye dayanarak Kırgız ve Kazak topluluklarında ağaçlara 

tapınmanın izlerini sürmekte ve bu bağlamda, yüzyıllık çok eski çınar ve servi ağaçlarının 

her yerde kutsal kabul edildiğini; uzun zaman önce ölmüş ağaçların gövdelerine sunaklar 

sunulduğunu, dallarının kesilmediğini ve özellikle gövdesi budaklı, dalları birbirine 

karışmış ağaçların kutsallık atfedildiğini belirtmektedir (2023, s. 60). 

Eski İran inanç sisteminde ise çınar; zenginlik, bolluk, tazelik, canlılık ve bereketin 

sembolü olarak kabul görmüştür. Dârâ’nın Anadolu’ya gelişi sırasında kendisine çınar ve 

altından bir taç takdim edilmiş; bu bağlamda çınar, hükümdarlığın sembolü olurken, taç 

ise hükümdarın soyunun devamını sağlayacak eşi temsil etmiştir (Yıldırım, 2008, s. 223). 

 



30 

 

Anadolu’da çınar ağaçlarına, kabuklarının soyulmasından dolayı “Kavlağan ağacı” adı 

da verilmiştir. Kabuğu soyulan çınarların, yağmurlu havalarda daha kolay ıslanarak 

elektrik iletkenliklerinin artması, onların yıldırımlara karşı daha savunmasız hâle 

gelmesine neden olmaktadır. Bu durum, yakından geçen bulutlardaki elektrik yüküyle 

temas ettiklerinde çınarların alev almasına yol açmakta ve bunun sonucunda, çınar 

ağaçlarının kendiliğinden yandığına dair bir inanç ortaya çıkmaktadır (Onay, 2023, s. 

103). Halk inançlarında çınar, ağaçların şâhı olarak görülmekte ve bazı bölgelerde 

kadınların hamile kalması ile sağlıklı olması yönünde uğur getirdiğine inanılmaktadır; 

hatta bazı yerlerde çınar “murat ağacı” olarak kutsanmaktadır (Yıldırım, 2008, s. 223). 

Öte yandan çınar yaprakları biçimsel olarak ele ya da pençeye benzetilmiştir (Onay, 2023, 

s. 104). 

 

Klasik şiirde çınar, yukarıda verdiğimiz özellikleriyle beyitlerde sıklıkla kullanılmıştır. 

Ali Şir Nevâyî’nin incelediğimiz divanında sadece bir beyitte çınar ağacı karşımıza çıkar. 

Aşağıdaki beyitte şair, sevgilinin yüzünü göstermesiyle şairin aklının karıştığı, zihninin 

sarsıldığı ifade edilir. Bu ruhsal sarsıntının sebebi ise sevgilinin olağanüstü nitelikleridir. 

Sevgili, yalnızca maddi güzelliğiyle değil, aynı zamanda çınar ağacına benzetilen 

yüceliğiyle etkileyicidir. Beyitte geçen “pençesi şâl” ifadesi ise halk inançlarında çınar 

yapraklarının pençeye benzetilmesinden kaynaklıdır; sevgilinin eli, bir şal gibi etrafı 

kuşatır: 

 

Yüz açsa ‘aḳlım ili tolġanur nidin kim bar  

Çenâr u pençesi şâl âfitâb u niçesi şaḫ (G.108/6)  

“(Sevgili) yüzünü gösterse aklımının ülkesi dolaşır. Çünkü çınar ve pençesi (onun) şalı 

güneş ve nicesi ise onun dalıdır.” 



31 

 

1.1.2. Çiçekler Etrafında Oluşan Mitik Anlatılar 

1.1.2.1. Nergis 

Nergis çiçeği; Türkçede "nergis, nerkiz", Farsçada "nergis", Arapçada ise "nercis" olarak 

bilinen, altın gibi sarı renkli ve göbek kısmı yeşil olan küçük bir çiçektir (Onay, 2023, s. 

285). Nergis çiçeğinin kökeni, Yunan mitolojisine ait olan Narkissos efsanesine 

dayanmaktadır. 

 

Efsaneye göre, bir ırmak ile bir perinin oğlu olan Narkissos, kendi güzelliğinden başka 

hiçbir güzelliği görmeyen bir kişidir. Orman perisi Ekho’nun (Yankı) bile kendisine âşık 

olduğu bu gencin kendisi de kendi güzelliğine âşık olur. Bir gün bir ırmak kenarında kendi 

yansımasını seyrederken, bu güzelliğe hiçbir zaman ulaşamayacağını anladığında sararıp 

solarak hayatını kaybeder. Ölümünün ardından nergis çiçeğine dönüşür (Hançerlioğlu, 

2000, s. 358; Onay, 2023, s. 285). Bu mitolojik anlatıdan hareketle psikoloji literatüründe, 

kişinin kendi benliğine duyduğu hayranlığı tanımlayan "narsizm" terimi türetilmiştir. 

Nergis çiçeği aynı zamanda bünyesinde uyuşturucu bir madde bulundurur ve bu nedenle 

"narkoz" ve "narkotik" gibi terimlerin kökeninde de yer alır (Ayvazoğlu, 1996, s. 144–

145). Beşir Ayvazoğlu, divan şairlerinin nergisi “bîmar”, “mest” ya da “mahmûr” olarak 

tarif etmelerinin nedenini bu özelliğiyle açıklar (1996, s. 145). Buna karşın Ahmet Talat 

Onay, şark eserlerinde nergisin uyuşturucu etkisine ilişkin herhangi bir bilginin 

bulunmadığını belirtir. Onay’a göre, nergisin ortasında bulunan yeşil kısım uzaktan 

bakıldığında siyah gibi göründüğünden, şairler tarafından göz; yaprakları ise kirpiklere 

benzetilmiştir (2023, s. 285). 

 

Nergis çiçeğine dair bir başka efsane ise Agah Sırrı Levent tarafından, İsmail Hâmi 

Danişmend’in Divan Dili isimli makalesinde aktarılır. Bu efsane, çiçek formuna 

sokulmuş bir âşık olan Nergis ile sevgilisi Gül’ün, kıyamete kadar sürecek olan ayrılığa 

mahkûm edilmelerini konu alır (Levent, 2023, s. 172). İskender Pala ise bu efsanede 

nergis çiçeğinin göz şeklinde bir biçimle tasvir edildiğini ifade eder (Pala, 2015, s. 369). 



32 

 

 

Nergis, klasik edebiyatımızda adı sıkça geçen çiçeklerden biridir. Nadir de olsa, "nergis" 

anlamında "abher" ve "zerrin-kadeh" kelimeleri de kullanılmaktadır (Yavuz, 2007, s. 

214). Divan edebiyatında nergisin en yaygın kullanım alanı, çiçeğin göz ile olan 

benzerliği bağlamında ortaya çıkar. Nevâyî, nergisi klasik şiirde alışılmış şekliyle 

kullanmıştır. Şiirlerinde nergis ile göz arasındaki ilişkiye sıkça yer verir: 

 

Kitip ġonçe dik daġı nergis kibi  

Aġız birle közdin maŋa ḫurd u ḫ^âb (G. 61/3) 

“Gonca ve nergisten ulaştığı gibi (sevgilinin) ağzı ile gözünden de yiyinti ve uyku ulaşır.”  

 

Beyitte gonca dudaklara nergis ise göze teşbih edilmiştir. Şair, nergisin göz ile 

bağlantısını beyitte açıkça dile getirmiştir.  

 

Közüŋ şemâyilini nergis er köre almas  

Saŋa ni fikr közi çıḳsun ol ki boldı ḥasûd (G. 122/3) 

“Senin gözünün huylarını(davranışlarını) nergis göremez. Eğer görürse de o bunu 

kıskanır bu yüzden de gözü çıksın.”  

 

Bu beyitte ise yine göz ile nergis arasındaki bağlantıyı görürüz. Nergis bu beyitte kıskanç 

bir göz olarak görülmüştür. Şair, beyitte sevgilinin gözünü görse nergisin kıskanacağını 

söyleyerek sevgilinin gözünü bu göze benzeyen çiçekten daha üstün görür.  

 

 



33 

 

Nevâyî, şiirlerinde nergisin şekli özelliklerine de yer verir: 

 

'Ârıż üzre 'ayn yaŋlıġdur 'iẓârıŋ üzre köz 

Nergis üzre noḳta yaŋlıġdır közüŋ üstide ḫâl (G.388/3)  

“Yanağın üzerindeki göz, arız kelimesinin üzerindeki ayn harfi gibidir.  Közünün 

üstündeki ben de nergis üzerindeki nokta gibidir.”  

 

Beyitte arız (عارض) kelimesinin yazılışında bulunan ayn (ع) harfi, göze benzetilir. 

Nitekim ‘ayn kelimesi de göz anlamına gelmektedir. Şair, nergis çiçeğinin üst kısmında 

bulunan yeri de gözün üzerindeki bene benzetmektedir. Aşağıdaki beyitte de yine şair 

nergisin görüntüsünü vererek sevgilinin gözüne benzemesi için sahip olması gerekenleri 

sıralar: 

 

Közüŋge oḫşaġay nergis eger ḳıymaç olup aḳı 

Müdevver aṣferi içre ḳaralıġdın eser bolġay (G.614/4)  

“Eğer nergis şehla olup (gözünün) akı yuvarlak sarılığı içerisinde siyahlıktan işaret 

olursa (işte o zaman) gözüne benzeyecek.”  

1.1.2.2. Lâle  

Lale; birçok farklı türü bulunan, kadeh biçiminde ve genellikle kırmızı renkte tanınan bir 

çiçek türüdür. Başlangıçta gül kelimesine karşılık olarak "yaban gülü" adıyla anılan bu 

çiçek, şehir bahçeleri ve mesire alanlarını süslemek amacıyla kullanılmıştır (Yıldırım, 

2008, s. 483). Çeşitli renklerde çiçek açan, soğanlı ve otsu bir süs bitkisi olan lalenin 

yaprakları ise tam kenarlı, oval ve mızrak biçimindedir. Lalenin, Türkler sayesinde Orta 

Asya’dan getirildiği söylenir (Kartal, 1998, s. 1-2). Roma ve Bizans’ta rastlanılmayan bu 

çiçek, Türk süsleme sanatında 13. yüzyıldan itibaren kullanılmış, Selçuklu eserlerinde, 



34 

 

yazma kitaplarda ve kaplarda görülmeye başlanılmıştır (Ayvazoğlu, 1996, s. 108).  Rengi, 

görünümü ve hakkında anlatılan rivayetlerle klasik Türk edebiyatında en çok kullanılan 

çiçeklerden biri hâline gelmiştir. Pek çok kültürde adı geçen lale, aynı zamanda çeşitli 

mitolojilerde de yer bulmuştur. 

 

Yunan mitolojisinde Aphrodite’in oğlu olan Adonis, bir yaban domuzunu kovalarken bu 

hayvan tarafından yaralanmış ve feryat etmeye başlamıştır. Annesi oğlunun feryadını 

duyup gelmiş dalgınlıkla bastığı gül fidanının dikenleri ayağına batmıştır. O güne kadar 

beyaz güller açan fidanlar o günden sonra kırmızı renge bürünmüştür. Adonis’in yanına 

geldiğinde onu ölmüş olarak bulan Aphrodite göz yaşı dökmüş ve bu gözyaşlarından da 

Girit laleleri oluşmuştur (Can, 2016, s. 117). İran mitolojisine göre ise; bir yaprağın 

üzerindeki çiğ tanesine düşen yıldırım, yaprağın alev almasını sağlamış ve o şekliyle 

donup kalarak laleye dönüşmüştür. Lalenin göbeğindeki siyahlığın da yıldırımdan kalan 

yanık izi olduğuna inanılır (Ayvazoğlu, 1996, s. 107; Pala, 2015, s. 295). Lale hakkındaki 

rivayetlerden bir diğeri ise Hz. Adem’in cennetten çıkarılıp yeryüzüne gönderildikten 

sonra döktüğü kanlı gözyaşlarından oluştuğu yönündedir (Yıldırım, 2008, s. 483). 

Hristiyanlıkta da Hz. İsa’nın çarmıha gerildikten sonra Hz. Meryem’in gözyaşlarının 

döküldüğü yerde lalenin yetiştiğine inanılır. Lale/ters lale de Hz. Meryem’in simgesi 

olarak kabul edilir (Açıl, 2015, s. 14). 

 

Arap harfleriyle lale kelimesinin yazılımında kullanılan harflerin yerleri değiştirildiğinde 

“Allah ve hilal” kelimeleri oluşur. Bu sayede de lale daha çok sevilmiş; mezar taşları, 

çeşmeler, mescitler ve kutsal yerlerdeki yapılarda lale motifinin kullanılmıştır (Yıldırım, 

2008, s. 484; Ayvazoğlu, 1996, s. 110).  

 

Tasavvuf edebiyatında şeklinin kadehe benzemesinden dolayı lale “şarap kadehi, 

sıkıntılar içerisinde kıvranan gönül; hakkı bilip tanıyan ve ilahî sırları kavrayabilen arifin 

kalbi” olarak kullanılmıştır (Yıldırım, 2008, s. 483-484). Klasik Türk edebiyatında 

gülden sonra en önemli çiçek olan lale, rengi, şekli, ortasındaki siyah kısmı, dağlık 



35 

 

yerlerde yetişmesiyle kullanılır (Kutlar Oğuz ve Öztekin, 2006, s. 617). Leyla ve Mecnun 

hikâyesinde ise Leyla’nın aşkı ile divâne olan Mecnun’un sırdaşı ve kader arkadaşı olarak 

karşımıza çıkar (Yıldırım, 2008, s. 483). Renginden dolayı sevgilin yanağı ve âşığın 

gözyaşları laleye teşbih edilir. Lalenin ortasındaki siyahlık ise sevgiliyi kıskanmasından 

dolayı bağrında meydana gelmiş bir yara, dağlanmadır (Pala, 2015, s. 295).  

 

Divanını incelediğimiz Nevâyî, şiirlerinde bu çiçeği klasik edebiyat çizgisi içerisinde 

kullanır. Hem mitolojilerde yer alan gözyaşıyla olan ilişkisi hem de İran mitolojisinde 

yıldırımdan dolayı oluşmasına onun beyitlerinde rastlarız:  

 

Gûyiyâ Ferhâd'ḳa hem-râz üçün berḳ otıdın 

Lâle irmes baġrıġa her sarı ḳoymış taġ dâġ (G. 299/6) 

“Güya lale, Ferhat’a sırdaş olsun diye yıldırım ateşinden değil de dağ (tarafından) 

bağrının her yerine yanıklık koyulmuş.” 

 

Beyitte şair İran mitolojisinde lalenin içerisinde bulunan siyah yerin yıldırım ateşinden 

oluşması inancına gönderme yapar. Fakat bu siyahlık yıldırım tarafından yapılmamış 

Ferhat’ın dağda sırdaş olsun diye dağ tarafından yapılmıştır. Yukarıda Mecnun’a sırdaş 

olarak lalenin kullanıldığından bahsedilmişti. Burada ise şair, laleyi Ferhat’ın sırdaşı 

olarak kullanmıştır.  

 

Bir gül yüzi fîrâkıda ḫûn-âb-ı eşk ile 

Yüz za'ferânı içre közüm lâle-kârdur (G. 188/3) 

“Bir gül yüzü ayrılığında gözyaşı kan rengiyle yüz safranı içerisinde gözüm lale 

yapandır.”  



36 

 

 

Bu beyitte ise mitolojilerde “gözyaşından oluşan lale” motifini görürüz. Âşık, sevgilisinin 

ayrılığında o kadar çok ağlamıştır ki gözleri safran renkli yani sararan solmuş yüzünde 

kanlı gözyaşları döker. Bu gözleri ise şair, lale yapan sıfatıyla kullanmıştır. Âşığın kanlı 

gözyaşlarının damlaları birer laleye dönüşür. Aşağıdaki beyitte de aynı motif vardır: 

 

Yir yüzin tutḳan bahâr eyyâmı irmes lâle-zâr 

Kim yüzüŋ hicrânıdın giryân közüm ḳan yıġlamış (G. 249/5)  

“Bahar günleri yeryüzünü tutan lale bahçesi değildir. Senin yüzünün ayrılığından 

ağlayan gözüm kan ağlamıştır.” 

 

Lalenin dağlarda yetişen ve nûmânî denilen bir cinsi de vardır. Gelincik olarak bilinen bu 

tür, “lâle-i nûmân ve şakâyık-ı nûmâniye” olarak da bilinir (Pala, 2015, s. 295). Nevâyî, 

aşağıdaki beyitte yine kanlı gözyaşlarından oluşan lale motifini kullanır. Bunun yanında 

ise bu lale dağlarda yetişmektedir: 

 

Köz ḳanıdın dime itekim lâle-vârdur 

Kim kûh-ı derdiŋ iteki lâle-zârdur (G. 188/1)  

“Eteğim gözden akan kanlı yaşlardan dolayı lale gibidir deme çünkü dert dağının eteği 

(zaten) lale bahçesidir.”  

 

Mitolojilerde yer alan gözyaşlarının laleye dönüşmesi Nevâyî tarafından incelediğimiz 

divanında sıklıkla kullanılan bir motif olarak karşımıza çıkar. Bunun yanı sıra İran 

mitolojisine ait yıldırımdan oluşan laleyi de kullanan şair bu çiçeği hem mitolojik olarak 

hem de klasik edebiyat çizgisi içerisinde şiirine almıştır.  



37 

 

1.1.2.3. Gül 

Gül, kokusunun güzelliği, çiçeklerinin renkliliğiyle insanları her zaman etkileyen ve 

kültürlerde kendisine yer bulan en önemli çiçeklerden biridir. Ahmet Talat Onay, gülün 

çiçeklerin en makbulü ve hoş kokulusu olduğunu belirtir (2023 s. 87). Beşir 

Ayvazoğlu’nun belirttiği gibi Fransız şair Ronsard’dan Fuzulî’ye, Hafız’dan Goethe’ye, 

Fazlî’den Rilke’ye, Tanpınar ve Yahya Kemal’e kadar Doğu ve Batı şairlerini birleştiren 

tek ortak sembol (1996, s. 101) olan gül hem Doğu hem de Batı mitolojilerinde de 

kendisine yer bulmuştur.  

 

Yunan mitolojisine göre güzellik tanrıçası ve bütün bitkilerin anası olan Aphrodite’in 

neşeli ve çiçekli ilkbaharın sembolü olan oğlu Adonis mitinde kırmızı gülün nasıl 

oluştuğu anlatılır. Adonis’in bir yaban domuzu tarafından yaralanması sonucu onun 

feryadına giden annesi aceleyle sandallarını giymeyi unutur ve bir gül fidanına basar. O 

zamana kadar beyaz açan güller Aphrodite’in kanı ile artık kırmızı açmaya başlarlar (Can, 

2016, s. 117). Doğu’da ise gülün kırmızıya dönüşmesi bülbül ile olan hikâyesiyle ortaya 

çıkmıştır. Eskiden rengi kırmızı olmayan gül ona âşık olan bülbüle hiç yüz vermezmiş. 

Bülbül bir gün dayanamayıp gidip gülün gövdesine konmuş. Dikenler bülbülün göğsüne 

batınca da akan kan gülün dibine dökülüp oradan da köklerinden damarlarına doğru 

ilerlemiş ve o günden sonra gülün rengi kırmızı olmuştur (Ayvazoğlu, 1996, s. 91).  

 

İslam inancında da gül oldukça önemlidir. Beşir Ayvazoğlu’nun Taberî Tarihi’nde yer 

alan çiçeklerin doğuşuyla ilgili aktardığı bir efsaneye göre Âdem ile Havva’nın üzerinde 

kuruyup yere dökülen cennet yaprakları güzel kokulu bitkiler hâlinde bir bir uç 

vermişlerdir ve gül de bunlardan biridir (1996, s. 92). Aynı zamanda gül cennet çiçeği 

olarak da bilinir (Pala, 2015, s. 183). Hz. Muhammet’in terinden gülün oluştuğuna inanılır 

ve yine bir rivayete göre Hz. Muhammet bir gül görüp onu öpmüş gözlerine bastırmış ve 

“kırmızı gül Allah’ın mehâbetinin bir parçasıdır” demiştir (Schimmel, 2012, s. 237).  

Bektaşilikte de gül önemli sembollerden biridir. Rivayete göre Hz. Ali son nefesini 

vermeden önce bir deste gül istemiş ve getirilen gülleri kokladıktan sonra son nefesini 



38 

 

vermiştir (Ayvazoğlu, 1996, s. 94-95).  Hristiyanlıkta da gül kendisine yer bulur. Beyaz 

gül; saflık, su ve ay ile ilişkilendirilirken Meryem’in de simgelerinden biri olarak kabul 

edilir (Gezgin, 2010, s. 84).  

 

Klasik Türk edebiyatında en çok kullanılan çiçek güldür. Kokusu, rengi, türleri ve 

hakkında anlatılan rivayetlerle her bakımdan teşbîh ve mecaz aracı olarak kullanılır (Pala, 

2015, s. 183).  Nevâyî de divanında güle sıkça yer vermiştir. İncelediğimiz beyitlerde gül 

ile beraber gökyüzü unsurlarının da kullandığı görülmektedir. Emel Esin, Sanskritçe 

“çakır”, Farsça ise “çarhın” şekilleri arasında açılmış bir gülün de yer aldığını; açılmış 

gül şeklindeki çakırların aya işaret ettiğini söyler. Uygur duvar resimlerinden de hareketle 

ayın tepesinde açılmış gülün göründüğünü belirtir (2004, s. 61). Aşağıdaki beyitte, gül 

yanaklı aya benzetilen sevgilinin yanaklarındaki bu gülü, renginden dolayı güneşin 

kıskandığı ve gökyüzünün böyle bir güle sahip olmadığı için utandığı anlatılır. Beyitte 

gökyüzüne ait unsurlar ile gülün bir arada kullanılması akıllara Emel Esin’in belirttiği bu 

sembolü getirmektedir: 

 

Yügürmeklikde her künbed ki sigrir ol meh-i gül-ḫad 

Gül-i mihr aldarar bî-ḫad uyalur künbed-i aḫḍar (G.194/3)  

“O gül yanaklı ay, kubbe her döndüğünde seğirtir; güneşin gülü (bundan) acı ve ızdırap 

çeker masmavi kubbe ise (bundan) pek çok utanır.”  

 

Gülün bülbülün kanı ile kırmızı rengine dönüşmesi hikâyesi de yine Nevâyî tarafından 

kullanılır: 

 

Âteşîn gül çünki bülbül köydürür yüz vech ile  

Ni asıġ feryâd u efgân birle miŋ destân aŋa (G. 9/6)  



39 

 

“Ateş gibi olan gül, yüz yol ile bülbülü yakar. Ona feryat ve figan ile min destan (söylesen 

de) ne fayda!” 

 

Nemrut’un Hz. İbrahim’i içine attığı ateşin gül bahçesine dönüşmesi mucizesine sık sık 

telmih yapan şairler, gül ile ateş arasındaki renk benzerliğinden dolayı birlikte kullanırlar 

(Ayvazoğlu, 1996, s. 95). Aşağıdaki beyitte bir bahçede bulunan bitkiler ile ateşe dair 

unsurlar bir araya getirilmiştir. Gül ise renginden dolayı ateşe teşbih edilir: 

 

Ni üçün gül boldı ot eşcâr otun sünbül tütün 

İstemeydür ger felek bu bûsitânnı örtemek (G. 328/7)  

“Eğer felek, bu çiçek bahçesini yakmak istemezdi de neden gül ateş, ağaçlar odun sünbül 

duman oldu.”  

 

Gülün cennet çiçeği olarak kabul edilmesi de yine Nevâyî tarafından kullanılmıştır: 

 

Digey ki gül-şen-i cennetde açılıptur gül 

Kişi ki mey gülini körse ol 'iẕâr içre (G. 563/2)  

“İnsan, o yanak içerisinde şarap gülünü görse cennetin gül bahçesinde gül açılır der.”  

 



40 

 

1.1.3. Değerli Taşlar 

1.1.3.1. Akîk 

Akîk, kırmızı, kahverengi veya turuncu renklerde olabilen bir tür kalsedon taşıdır 

(Şentürk, 2016, s. 223). Halk arasında “hakik” olarak da bilinen akîk, Arapça “vadi, dere 

yatağı, ırmak” anlamlarına gelen bir kelimedir. Akîğin ise en çok dere yataklarında 

oluşmasından dolayı bu adı aldığı düşünülür (Erdem, 1989, s.262). Medine ve benzeri 

şehirlerdeki vadi isimlerinin akîk ile anılması da onun dere ve sel yatağı anlamlarına 

gelmesi nedeniyledir (Şentürk, 2016, s. 223).  

 

Milattan önceki dönemlerde, Mezopotamya, Mısır, Yunan ve Roma gibi eski 

medeniyetlerde rağbet gören bu taş, farklı renkleriyle dikkat çekmiş ve çeşitli amaçlarla 

kullanılmıştır. Tevrat’ta başrahibin göğüslüğünün üzerine kakılacak kıymetli taşlar 

arasında anılan akîk, başta yüzük ve mühür yapımında olmak üzere diğer ziynet 

eşyalarının yapımında da sıklıkla kullanılır. Hz. Muhammet’in yüzüğünün bu taştan 

olduğuna inanılması, Müslüman erkekler tarafından en kabul edilebilir yüzük taşının 

Yemen akîği olduğu inancını doğurmuştur (Erdem, 1989, s.262). 

 

Akîk, süs değerinin yanı sıra bazı durumlarda koruyucu olarak da kullanılmıştır. Dua 

edilirken elde akîk taşının olmasının duanın kabul edilmesini sağlayacağı gibi sihir ve 

büyü gibi durumlarda da akîk taşının üzerine yazılan duaların etkili olacağına inanılmıştır. 

Bunların yanı sıra nazara karşı da etkili olduğu inancı yaygındır (Şentürk, 2016, s. 223). 

Akîk taşına tarih boyunca başka birçok faydalı özelliğin de atfedildiği görülmektedir. Bu 

bağlamda, akîk yüzüğü takan bireyin savaş sırasında düşman karşısında korku 

hissetmeyeceği, taşın hem bedenin iç hem de dış bölgelerindeki kan akışını durdurucu 

etkisinin bulunduğu inancı yaygındır. Ayrıca akîk taşı taşıyan hamile kadınların düşük 

yapmayacakları ve doğumlarını zamanında gerçekleştirecekleri şeklinde görüşler 

mevcuttur. Bunun yanı sıra, akîk taşının dövülerek toz hâline getirilip dişlere 



41 

 

uygulanmasının dişleri beyazlattığı, yüzeydeki çukurları giderdiği ve diş eti kanamalarını 

önlediği yönünde geleneksel inanışlar bulunmaktadır (Argunşah, 1999, s.163). 

 

Akîk taşının gül renkli olanı en makbulu olarak görülür (Argunşah, 1999, s. 162). Bu 

rengi almasında ise ışığının değdiği nesneleri kırmızıya döndürdüğüne inanılan Süheyl 

yıldızı sayesinde olduğuna dair bir inanış hakimdir (Kutlar Oğuz, 2005, s. 36). Süheyl 

yıldızının da Arabistan’da bulunan Yemen’de çok parlak görünmesi bu taşın en iyisi ve 

kalitelisinin orada olduğu inancını doğurmuş ve “‘akîk-i Yemânî”, “Yemenî” gibi farklı 

adlar almasını sağlamıştır (Şentürk, 2016, s. 223).  

 

Klasik edebiyatta akîk genellikle kırmızı rengi ile ele alınır. Sevgilinin dudağı, âşığın 

gözyaşları akîk taşına teşbih edilirken, tenasüp ile Yemen ve Sühely ile beraber 

kullanıldığı görülür (Pala, 2015, s. 24). Ali Şîr Nevâyî de akîk taşını kırmızı renkli olması 

ve Süheyl yıldızı aracılığı ile bu rengi alması inancıyla şiirlerine almıştır: 

 

Ol sa'âdet âḫterin körgeç sirişkim ḳan bolur 

Çün 'aḳîḳî anı rengîn ḳılur tâb-ı Süheyl (G.383/5)  

“O mutluluk yıldızını görünce gözyaşım kan olur. Çünkü akîk taşına da rengini Süheyl’in 

ışığı verir.”  

 

Beyitte saadet yıldızına benzetilen sevgiliyi gören âşık kanlı göz yaşı döker. Bu da tıpkı 

akîk taşının Süheyl yıldızını gördüğünde kırmızı rengini alması gibidir. Aşağıdaki beyitte 

de bu inanç devam eder: 

 

 



42 

 

Ḳaṭre-i ṣahbâ süheylidin lebiŋ mey-gûn imes  

Kim 'aḳîkidür bu kim reng alur andın yüz süheyl (G. 365/4) 

“(Ey sevgili!) Dudağının şarap renginde oluşu, Süheyl yıldızından gelen bir şarap 

damlası gibi değildir; bu, akîk taşıdır ki, ondan yüz Süheyl bile renk alır.” 

 

Akîk taşı, klasik edebiyatta sevgilinin dudağı gibi kıymetli ve kırmızı renkte tasvir edilen 

unsurlarla özdeşleştirilmiş, özellikle gül renkli olanı en makbulü olarak kabul edilmiştir. 

Bu bağlamda, akîk taşının bu özel rengini aldığına inanılan Süheyl yıldızı da önemli bir 

mitolojik ve estetik unsur olarak öne çıkar. Süheyl’in ışığının değdiği nesnelere kırmızı 

renk verdiğine dair inanış beyitteki benzetmenin altyapısını oluşturur. Ancak şair, bu 

yaygın inancı tersine çevirerek sevgilinin dudağını sadece Süheyl’in etkisiyle açıklamaz; 

aksine, sevgilinin dudağının akîk gibi doğal bir güzelliğe sahip olduğunu ve bu güzelliğin 

Süheyl gibi göksel varlıklara bile renk verecek güçte olduğunu ileri sürer. 

 

Bilmey didiŋ üzülmiş ikin sübḥa-i 'akîḳ  

La'liŋ ġamıda ḳan kibi eşkim ḳaṭârıdur (G. 190/3) 

“Senin lal (gibi kırmızı dudağının) gamından gözyaşım kan gibi dizilmiştir. Bilmem 

acaba akîk tesbihe (bunu) dedin mi de üzülmüş.” 

 

Klasik edebiyatta akîk sevgilinin dudağı karşısında ve âşığın göz yaşları karşısında 

değersiz bir taş olarak gösterilir (Şentürk, 2016, s. 224). Bu beyitte de şair, akîkten 

yapılmış bir tesbihten bahseder. Fakat âşığın kanlı göz yaşını duyunca bu tesbih üzülür. 

Çünkü hem sevgilinin la’le benzetilen dudağı hem de bu dudakların karşında sevgilinin 

gözyaşları daha kırmızıdır. Burada da akîk taşının kırmızı renkli olarak kullanıldığını 

görürüz.  



43 

 

1.1.3.2. Yâkût  

Yâkût, değerli taşlardan olup kırmızı sarı ve mavi renklerde üç çeşiti vardır. Fakat kırmızı 

renkli olanı en kıymetlisi olarak bilinir (Pala, 2015, s. 492). Ateşte yanmayan bu taşın, 

kışın suya atıldığında suyu dondurmadığı, erimediği, bütün taşlardan daha ağır olduğu, 

elektriği bir iki saat koruduğu, boyuna asıldığında ise veba ve vesveseye karşı faydalı 

olduğuna hatta veba zamanında yâkût yutan insanın veba olmayacağına inanılır (Onay, 

2023, s. 384). Diğer yandan ferahlık veren bazı macunlara da katılarak bu macunu yiyen 

insanların kalbinin iyileşeceği, hararetinin alınacağı, neşesini ve gücünü arttırıp kanının 

temizleneceği ve hareketleneceği (Argunşah, 1999, s. 114) de bu taşın faydaları arasında 

sayılır. Yakut kullanılarak hazırlanan bu karışımlara ise “müferrih-i yâkût” adı verilir. 

Macun, şerbet veya içildiğinde daha çok neşe verileceğine inanıldığı için içine konulduğu 

şaraplar bu adla anılır (Pala, 2015, s.492; Kutlar Oğuz, 2005, s. 18).   

 

Yâkûtun en kıymetli olanına “rummanî” adı verilir ve bu türünün nar kırmızısı bir rengi 

vardır (Pala, 2015, s. 492; Onay, 2023, s. 384). Yâkûtun bu rengi almasında ise güneş 

ışığının etkisine inanılır (Argunşah, 1999, s. 102).  Rivayetlere göre yâkût madenden 

çıkmaz. Alınıp satılan yâkûtları İskender zulûmattan çıkarmıştır (Argunşah, 1999, s. 106).  

 

Divan edebiyatında renginden dolayı sevgilinin dudağı, âşığın göz yaşları tıpkı la’l gibi 

yâkûta benzetilir. Kadeh, yüzük, küpe gibi değerli eşyaların yapımında da kullanılan 

(Pala, 2015, s. 492) bu değerli taşı Ali Şir Nevâyî de şiirlerinde hem rengi hem de 

hakkında inanılan özellikleriyle beraber kullanır:  

 

Zaḫmlıġ köŋlüm lebiŋ şevḳıda bolmış ḳan ara  

La'l-i rümmânî bile yâḳût-ı aḥmer köŋli dik (G. 329/5) 

“Nar gibi kırmızı la’l ile kırmızı yâkûtun gönlü gibi, yaralı gönlüm de dudağının 

arzusuyla kan içinde kalmış.” 



44 

 

 Beyitte şair la’l ile yâkûtun kırmızılığı üzerinde durur. Kişileştirilen bu iki değerli taşın 

gönlü kırmızıdır ve sevgilisinin kırmızı dudağının arzusuyla âşığının gönlünün de kanla 

kaplanarak kırmızı bir hâl aldığı belirtilir. Aşağıdaki beyitte ise yine yâkûtun kırmızılığı 

üzerinde duran şair, sevgilisinin dudağının kırmızılığının ne yâkûtta ne de saf l’al taşında 

olduğunu dile getirir:  

 

Leb-i la'liŋġa oḥşamas yâḳût  

Yana dür taş u la'l-i nâb yana (G. 530/4) 

“Ne inci taşı ne saf lâl taşı ne de yâkût (senin) kıpkırmızı dudağına benzemez.”  

 

Halk inanışlarında yakuta atfedilen faydalı özellikler edebî bir zemine taşınarak sevgilinin 

dudağına aktarılmıştır. Kaynaklarda yakut taşının sadece estetik bir unsur olarak değil, 

aynı zamanda ferahlık veren, kalbi kuvvetlendiren, kanı temizleyip neşeyi artıran bir taş 

olarak kabul edildiği; hatta bu özelliklerinden dolayı bazı macun, şerbet ve içkilerde 

kullanıldığı belirtilmektedir. Bu çerçevede, yakut karışımıyla hazırlanan ve içene neşe 

verdiğine inanılan içecekler "müferrih-i yâkût" olarak adlandırılmıştır. Şair de bu yaygın 

inanışı estetik bir söyleyişle tersine çevirerek, sevgilinin dudağının yakut gibi neşe verici, 

can tazeleyici bir özelliğe sahip olduğunu söylemekle kalmaz, aynı zamanda müferrih 

etkisinin yakuttan değil, sevgilinin dudağından geldiğini ileri sürer. Yani yakut, neşe 

veren özelliğini sevgilinin dudağından almış olabilir mi diye sorarak hem mecazî hem de 

telmihli bir söylem kurar: 

 

Ger müferriḥ bolsa yâḳutı lebiŋ cân-baḥş irür  

Ol bola alġay mu yâḳût-ı müferriḥ-zâyça (G. 543/4) 

“Eğer dudağındaki yakut gerçekten ferahlık verici (müferrih) ise, o zaman can 

bağışlayan (hayat verici) olur. Öyleyse, yakuta ferahlık verici özelliği kazandıran acaba 

o olabilir mi?” 



45 

 

1.1.3.3. Yeşim Taşı / Yeşm 

İranlıların “yeşm” veya “yeşb/yeşp” dedikleri bu taşın, kaynaklar Farsça’ya Türkçe 

“şimşek” anlamına gelen “yeşin” kelimesinden geçtiğini belirtir. “Yede, yada, yat, yad, 

yasıb, kaş, büt, yağmur taşı, galebe taşı” gibi diğer isimlerle de anılan bu taşın yeşim taşı 

olduğu vurgulanır (Kutlar Oğuz, 2005, s. 37-38). Yada taşı Türk kültüründe oldukça 

önemli bir taştır. Türk kavimlerinde kadim inanca göre bu taş, büyük Türk Tanrısı 

tarafından armağan edilmiş; her devirde ise Türk kamlarının ve büyük Türk 

komutanlarının ellerinde bulunan bu taş sayesinde istenildiği zaman yağmur, kar, dolu 

yağdırılıp fırtına çıkarılabilirmiş (İnan, 1986, s. 160). Yağmur yağdırılmak istenildiğinde 

bir tasa iki tane yeşim taşı konulup üzerine su doldurup bu iki taş burada birbirine 

sürütülürmüş (Onay, 2023, s. 387). Yağmur yağdırma özelliğinin yanı sıra bu taşı taşıyan 

insanlara yıldırımın isabet etmeyeceğine de inanılırmış. Diğer bir adı “galebe taşı” olan 

yeşim taşını Türkler, kılıçlarına, kemerlerine, yüzüklerine ve bıçak saplarına süs olarak 

koyarlarmış (Onay, 2023, s. 387) ve bu sayede düşmanlarını yenecekleri düşünülürmüş 

(Kutlar Oğuz, 2005, s. 38). Yeşilinden beyazının daha iyi olduğu düşünülen bu taşın 

beyazı ile yapılan yüzüğün ise yıldırımdan, susuzluktan, gök gürültüsünden korumaya 

yaradığına inanılırmış (Onay, 2023, s. 386-387).  

 

Divan edebiyatında yağmur ile beraber kullanılan bu taşı Nevâyî de “seng-i bârân “olarak 

kullanır. Sevgilinin aşkı ile deliren şair, dağın tepesine çıkmıştır. Dağ tepeleri yağmura 

daha elverişli yerlerdir. Fakat burada şair, deliliğini yeşim taşının bile geçiremeyeceğini 

dile getirir. Delilik ile büyü yakından ilgilidir. Taşların da büyüye karşı etkili olduğu 

düşünülür. Bir efsane kahramanı olan Babil kraliçesi Semiramis’in kemerinde insanı 

delilikten koruyan sihirli yeşim taşını taşıdığına dair rivayetler de mevcuttur (Tanyu, 

1968, s. 187). Beyitte ise şair hem dağ tepelerinde yağmurun çok olmasını hatırlatacak 

şekilde yağmur taşı ifadesini kullanırken diğer yandan bu taşın onun deliliğini geçirip de 

tepeden inmesi için gerek olmadığını söyler: 

 

 



46 

 

Ger Nevâyî tutsa taġ evcin cünûndın ey sipihr 

Seng-i bârân ḥâcet irmestür anı indürgeli (G. 649/7) 

“Ey gökyüzü, eğer Nevâyî delilikten dağ zirvesine çıksa onu (oradan) indirmek için 

yağmur taşına ihtiyaç yoktur.”  

 

Başka bir şiirde ise Nevâyî yeşim taşının şifa için kullanıldığını dile getirir. Nitekim şiirin 

başında “Boynıġa yeşm asılġannı diptür kim şifâ üçün imes belki felekdin müte’addid 

üçündür” yazar:  

 

Boynıġa yeşm asılġandın imes 

Bu ki ẕa’fımġa devâ bolġay ḳâş 

İp bile baġladı boynumnı felek  

Her ḳadem urmaḳ üçün köksüme taş (669)   

“Önümde zayıflığıma deva olması için yeşim taşı asılmış değildir. Her adım attığımda 

göğsüme taş vurmak için felek boynumu iple bağlamıştır (bu odur).”  

1.1.3.4. Kehrübâ  

Kehrübâ, halk arasında “kehribar” olarak da bilinen; anlamı “saman kapan” (Develioğlu, 

2010, s. 579) olan kömür cinsinden bir madendir (Onay, 2023, s. 227). Kehrübânın saman 

kapıcı şeklinde anılmasının nedeni, sürtünme yoluyla ısıtıldığında saman veya samana 

benzer otları kendine doğru çekme özelliğine sahip olmasındandır. Değişik renklerde 

birçok türü olan bu taşın şeffaf ve beyaza çalan sarı renkte olanı en iyisi olarak kabul 

edilir (Argunşah, 1999, s. 194-197).  

 



47 

 

Birçok faydası bulunan kehrübânın özellikle sarılık hastalığında hastanın boynuna 

asıldığında iyi geleceği düşünülür (Argunşah, 1999, s. 197). Divan edebiyatında bu 

özelliği ile sıklıkla kullanılmıştır. Ali Şir Nevâyî de aşağıdaki beyittinde kehrübânın 

sarılık hastalığı karşısındaki etkisine işaret eder: 

 

Ey Mesîḥâ urma dem ol közde ṣufret def’iġa 

Kehrübâ kiltür ḳuyaştın Ḫût burcıdın balıġ (G. 302/4)  

“Ey Mesih, o közdeki sarılığı yok etmek için ağız açma; güneşten kehrüba balık 

burcundan da balık getir.”  

 

Çok katmanlı olan bu beyitte Hz. İsa ve mucizeleri etrafında kehrübanın rengi ve sarılık 

hastalığı karşısında iyileştirici özelliği üzerinde durulmuştur. Hz. İsa, göğe çıkarılırken 

yükselebilmesi için üzerinde kesici ve delici bir eşya bulunmaması söylenişmiş fakat 

cebinde unuttuğu bir iğne yüzünden güneşin makamı olan dördüncü felekten yukarıya 

çıkamamıştır (Yıldırım, 2008, s. 424). Burada şairin güneşten kehrübâ getirmesini 

istemesinin nedeni de budur. Bunun yanı sıra Hz. İsa hastalara şifa dağıtıp ölüleri diriltme 

özelliğine sahiptir. “Dem-i İsa” veya “dem-i Mesîhâ” tamlamaları bu özelliğinden dolayı 

klasik edebiyatta sıklıkla kullanılır (Yıldırım, 2008, s. 421-422).  Burada balık burcundan 

balık istemesinin nedeni de yine tamamen sarılık hastalığının tedavisi amacıyladır. 

Kenzü’s Sıhhatil Ebdaniye’de aşağıdaki ifade balık ile sarılık hastalığı arasındaki ilişkiyi 

açıklar: 

 

“Tatlu sudan bir balıgı tutup bir yeşil çanaga su koyup o (balıgı) ol çanagın içine salıvireler.   

(Ba’de) sarılıgı olan kişi başına bir nesne burakup ol çanak üstüne egilüp iki gözün ol 

balıkdan hic ayırmaya. Ol balıcak suda dona. Sabsarı olup karnı üstüne gele. Ol sarılık ol 

kişiden zâ’il olur” (Telli, 2017, s. 603). 

 



48 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair, aşkın etkisiyle sararıp solmuş kendi yüzünü samana, sevgiliyi 

ise çekici gücüyle bilinen kehrübâya benzetmiştir. Kehrübânın, sürtünmeyle ısıtıldığında 

saman gibi hafif maddeleri kendine çekme özelliği halk arasında bilinen bir özelliktir ve 

bu durum beyitte ustalıkla mecazlaştırılmıştır. Burada âşık, mecazi olarak saman gibi 

zayıf, solgun ve çaresizken; sevgili ise kehrübâ gibi büyüleyici, güçlü ve karşı konulamaz 

bir cazibeye sahiptir. Bu benzetme, sevgilinin güzelliğinin ve aşkın etkisinin ne denli 

kuvvetli olduğunu gösterirken, aynı zamanda âşığın sevgiliye duyduğu yönelimin 

doğallığını ve kaçınılmazlığını da ifade eder: 

 

Yüz ol itekdin eger almasam ni taŋ ki samân 

Çü kehribaġa yiter ḳoymaġı ni imkândur (G. 183/6) 

“Eğer (sevgilinin) eteğinden yüzümü almasam buna şaşılmaz. Çünkü samanın kehribaya 

karşı durması imkansızdır.”   

1.1.3.5. La’l Taşı 

La’l, “seylan” olarak da bilinen, yâkût türünde parlak kırmızı renge sahip, saydam bir 

taştır. Rivayete göre, bu kıymetli taş, büyük bir depremin ardından Bedahşan 

yakınlarındaki Sekenan Dağı'nın yarılması sonucu ortaya çıkmıştır. Çıktığı bölgeye atfen 

adlandırılan bu kırmızı taşın özellikle açık tonları kadınlar tarafından küpe yapımında 

yaygın olarak tercih edilmesi, zamanla değerinin artmasına ve mücevher kategorisinde 

değerlendirilmeye başlanmasını sağlamıştır (Pala, 2003, s. 69). 

 

Körgen olġay-sin başıŋnı bir avuç taş astıda  

Tâcıŋa ziynet eger la’l ü dür-i bî-ḥadde it (G. 88/6) 

“Tacına pek çok inci ve la’li süs yapsan da başını bir avuç taş altında göreceksin.” 



49 

 

La’l taşının da diğer değerli taşlar gibi bazı sağlık problemlerine iyi geldiği yönünde 

inançlar vardır. İskender Pala’nın Dihhudâ’dan aktardığı bilgilere göre la’l taşı sıcak ve 

kuru nitelikler taşıyan, kalp, zihin ve görme yetilerine olumlu etkileri olan, şehvet arttırıcı, 

üzerinde taşıdığı kişilerin korkulu rüya görmesini engelleyen ve melankolik hastalıklara 

iyi gelme gibi özelliklere sahiptir. Ayrıca şerbet hâline getirilerek tüketilebilir (Pala, 

2003, s. 69).  

 

Klasik Türk edebiyatında adı en sık geçen taşlardan olan la’l taşı özellikle kırmızı rengi 

dolayısıyla sevgilinin dudağı, şarap ve ağız için benzetme unsuru olarak kullanılır. Fakat 

özellikle dudak için kullanıldığında renginin yanında suyu işaret edici özellikleriyle de 

şairler tarafından kullanılmıştır (Kutlar Oğuz, 2005, s. 22).  La’l ile su arasındaki bu 

münasebet ise ağızda tutulduğunda susuzluğu gidereceği yönündeki inançtan (Argunşah, 

1999, s. 137) kaynaklanmaktadır. Aşağıdaki beyitlerde Nevâyî de la’l taşının susuzluğu 

giderici etkisini işaret etmektedir: 

 

Köŋül kim teşne-i la'l-i lebiŋdür veh ki sûd itmes 

Aŋa gerçi viṣâliŋ va' desi baġrımnı su ḳılmış (G. 263/5) 

“Gönül dudağının la’line susamıştır fakat ne yazık ki ona fayda etmez. Gerçi sana 

kavuşmaya dair verdiğin söz bağrımı suyla doldurmuştur.”   

 

Can baġışlap ilge la'liŋdin min oldum teşne-leb 

Veh ki ḳıldıŋ ḳatl cân-perver zülâliŋdin mini (G. 608/5) 

“Başkalarına la’l gibi dudağından can bağışladın benim ise dudağım kurudu. Eyvahlar 

olsun ki ruhu besleyen zülalinden beni öldürdün.”  

 



50 

 

La’lin bu su ile olan ilişkisi şairler tarafından âb-ı hayât ile de bir münasebet kurulmasını 

sağlamıştır. Sevgilinin dudaklarının âşık için âb-ı hayât olmasının dışında bu ilişkinin 

arkasında İskender’in âb-ı hayâtı arama yolculuğunda bu taş ile karşılaşması vardır 

(Kutlar Oğuz, 2005, s. 23). Fatma Sabiha Kutlar Oğuz, bu konuda inceleyebildiği cevâhir-

nâmelerde ve divan şiiri sözlüklerinde konuyla ilişkin bir bilgi bulunmadığını fakat 

İskender-nâme’de İskender’in âb-ı hayâta erişmek için yaptığı yolculuk esnasında iki 

yerde la’l taşına yer verildiğinin görüldüğünü söyler. Yine âb-ı hayâttan söz edilmemekle 

birlikte Dürr-i Meknûn’da la’l taşı İskender ilişkisine yer verildiğinden bahseder (2005, 

s. 23). Nevâyî de incelediğimiz divanında la’l ile âb-ı hayât arasında bir ilişki kursa da 

İskender ile beraber bu taşı kullanmadığı görünmektedir: 

 

Ḥayvân suyınıŋ ġulġulı vü reşḥası yaŋlıġ 

La'liŋde gehî ḳahḳahadur gâh tebessüm (G. 438/2)  

“Hayat suyunun dökülüşü ve damlası la’l gibi dudağında bazen kahkaha bazen de 

tebessümdür.” 

 

La‘l taşı ile Bedahşan adının birlikte anılmasında, hem bu kıymetli taşın söz konusu 

bölgede çıkarılması hem de Bedahşan’da bulunan pembe tonlardaki bir yakut türüne 

"bedahş" adının verilmesi etkili olmuştur (Pala, 2003, 69). Rivayetlere göre la’l önceleri 

beyaz renkte bir taş iken tıpkı akîk taşında olduğu gibi Süheyl yıldızının etkisiyle 

kırmızıya dönüşmüştür (Pala, 2003, s.70). Bir başka rivayete göre ise yine beyaz olan la’l 

ciğer kanıyla boyanıp güneşe bırakıldığında güneşin etkisiyle kırmızı rengini alırmış 

(Pala, 2015, s. 295). Nevâyî, aşağıdaki beyitte sevgilinin dudağı karşısında herhangi bir 

davası olmayan la’l taşının boynunun asıldığını söyler. Önceleri beyaz olan la’lin 

sevgilinin kırmızı dudakları karşısında bir iddiası olmaması yani beyaz olmasına rağmen 

asılarak güneşe bırakılması olayını suçlu gibi boynunun asılması olarak hayal eder: 

 

Ger lebiŋ allında da'vî ḳılmadı iẓhâr la'l 



51 

 

Boynı nivçün baġlanıp asıldı mücrimvâr la'l (G. 370/1) 

“La’l dudağının önünde dava edip görünmediği hâlde neden suçlu gibi boynu asıldı.”  

 

Şair aşağıdaki beyitte ise sevgilinin dudağının güzelliğini anlatırken, onun gibi bir 

güzelliği daha önce hiç görmediğini ifade eder. Bedehşan gibi la’l ile meşhur bir yere 

gitmiş ve orada birçok değerli la’l taşı görmüş olsa da hiçbirinin sevgilinin dudağı gibi 

"ruh verici" (canlandırıcı, hayat kaynağı) olmadığını belirtir. Sevgilinin dudağı öylesine 

eşsizdir ki, dünya üzerindeki en değerli taşlarla bile kıyaslanamaz. Bu beyitteki anlatım, 

klasik edebiyatın kıymetli taşlar üzerinden güzellik tarif etme geleneğini sürdürürken, 

sevgiliyi hem maddi (la’l gibi kıymetli) hem de manevi (ruha hayat veren) yönleriyle 

yüceltir. Şairin gezip gördüğü onca la’l içinde sevgilinin dudağına denk bir güzellik 

bulamaması, âşığın gözünde sevgilinin erişilmezliğini ve aşkının derinliğini ortaya koyar: 

 

Yoḳ lebiŋ  yaŋlıġ biri gûyâ dimen kim rûḥ-baḫş 

Körmişem barıp Bedeḫşân mülkide bisyâr la’l (G. 370/3) 

“Bedehşan ülkesine gidip pek çok la’l gördüm. Yine de senin dudağın gibi ruh veren 

birinin olduğunu söyleyemem.” 

 

1.1.3.6. İnci/Dürr 

Dürr, lü’lü, mervarîd olarak da kullanılan incinin; iri ve değerli olanının Kîş-i 

Bahreyn/Kîşü’l-Bahreyn (Basra Körfezi)’den (Argunşah, 1999, s. 79,440) en güzellerinin 

ise Aden’de çıktığına inanılır (Pala, 2015, s. 136). İncilerin oluşumu ile ilgili en yaygın 

inanışa göre, nisan ayında yağan yağmurlar sırasında sedefler deniz yüzeyine çıkarak 

ağızlarını açar yağmur damlalarını yakaladıktan sonra da denizin dibine inerlermiş. 

Sedefin bulunduğu çevresel koşullara bağlı olarak bu damlalar, farklı özellikler gösteren 

incilere dönüşürmüş (Argunşah 1999, s. 78). Eğer sedef iki veya ikiden çok yağmur tanesi 



52 

 

yutarsa inciler küçük olurmuş (Pala, 2015, s. 136). Nevâyî de aşağıdaki beyitlerde hem 

incinin sedeften elde edilmesinden hem de Hint Okyanusu’nda bol bulunmasını işaret 

eder: 

 

Toldı şevḳuŋ gevheridin baḥr içre 'ışḳ köŋül 

Gûyiyâ bolmış miniŋ köŋlüm ṣadefniŋ ḳursaġı (G. 587/2) 

“Senin arzunun cevherinden gönül aşk ile doldu. Sanki benim gönlüm deniz içinde sedefin 

kursağı olmuş.”  

Közüm baḥrıda ḳatredin dür tapılsa 

'Aceb bolmaġay baḥr-ı 'ummân irür bu (G. 512/4) 

“Közüm denizindeki damladan inci elde edilse buna şaşılmaz (çünkü) bu Hint 

Okyanusu’dur.” 

 

Aşağıdaki beyitte ise sevgilinin yüzüne duyulan şevk, âşığın gözlerinden yaşlar 

dökmesine neden olmuş, bu yaşlar adeta ilkbahar bulutlarından yağan ve inciye dönüşen 

damlalar gibi tasvir edilmiştir: 

 

Yüzüŋ şevḳıda eşkim közler içre jâle baġlanmış 

Yaġın ol nev' kim dür baġlaġay ebr-i bahâr içre (G. 551/4) 

“Yüzünün arzusuyla gözyaşım gözüm içinde çiy tutmuş; bu bahar bulutu içinde yağmurun 

inci bağlaması gibidir.”  

 



53 

 

Tarih öncesi çağlardan itibaren mezarlarda incilere ve deniz kabuklarına rastlanmış, bu 

nesnelerin büyü ve tıp alanlarında kullanıldığı belirlenmiştir (Eliade, 2023, s. 465). 

İncinin sağlık açısından bazı faydaları da çeşitli kaynaklarda sıralanmıştır. Buna göre, 

tabiatı soğuk ve yaş olan bu taşın nezle ve inmeyi önlediği, göz ağrılarına iyi geldiği, toz 

hâline getirilen incinin göze çekilmesi hâlinde göz kuruluğu, göz yanması ve batmasını 

giderdiği ve gece körlüğünü engellediği ifade edilmektedir (Kutlar Oğuz, 2005, s. 64). 

Ayrıca, başta, boyunda veya kulakta inci taşıyan kişilerin cüzam hastalığına 

yakalanmadığı; hastalığa yakalanmış bireylerde ise inci taşıdıktan sonra hastalığın 

ilerlemediği ve zamanla iyileşme görüldüğü belirtilmektedir. İnci eritilerek sıvı hâline 

getirildiğinde, bu çözeltiden hazırlanan ilaçların ciltteki leke hastalıklarını tedavi ettiği 

aktarılmaktadır. Aynı çözeltinin burna damlatılması durumunda baş ağrısına iyi geldiği 

ileri sürülmektedir. Bir diğer görüşe göre, inci özellikle bağırsaklardan kaynaklanan 

kanamaları durdurma etkisine sahiptir. Ayrıca, iki dirhem inci uygun otlarla birlikte 

kullanıldığında dişleri beyazlattığına inanılır (Argunşah, 1999, s. 77–101). 

 

Klasik edebiyatta diş, ter, şiir, güzel söz, gözyaşı inciye teşbih edilir (Kutlar Oğuz, 2005, 

s. 27). Şekli, rengi ve değeri bakımından inci ile birçok tamlama kurulur ve bu tamlamalar 

için özel anlamlar yüklenir. Örneğin “dürr-i yetim” hem tek ve değerli inciden kinâye 

olarak hem de mecazen Hz. Muhammet için kullanılır (Pala, s. 136). Ali Şir Nevâyî’nin 

incelediğimiz divanında inciyi klasik edebiyat çizgisi içerisinde kullandığı 

görülmektedir: 

 

Köz yaşım dürr-i yetîmin maḥrem-i 'ışḳ eylemen 

Her niçe kim pâk gevherdür velîkin yaş irür (G. 197/2)  

“Göz yaşımın iri ve parlak incisini aşkın mahremi yapmayın. Öyle ki o temiz bir cevherdir 

fakat ıslaktır.”  

 



54 

 

Beyitte şair mecaz anlamından uzak olarak “dürr-i yetim”i tek, iri ve değerli anlamında 

kullanmış ayrıca tabiatı yaş olarak bilinen inciye işaret etmiştir. Yine şair, aşağıdaki 

beyitte incinin sudan meydana geldiğini hatırlatır. Aynı zamanda öğütleri de bir inci 

olarak görür: 

 

Dür bile faḫr itme kim ol bîş imes bir ḳatre su 

Pend dürriġa ḳulaḳ sal ey ṣanemler serveri (G. 592/6) 

“Ey putların önderi, inci ile övünme o çok değil bir damla sudur. Sen öğüt incisine kulak 

ver.” 

 

Gece parlayan yakut veya inciye “şeb-çerâğ” adı verilir. Rivayetlere göre su aygırı 

geceleri otlamak için yanında getirdiği şeb-çerâğ denilen mücevher ile karaya çıkar ve bu 

mücevherin ışığı ile otlarmış. Bu mücevher ise ancak avcıların bu hayvanı ürkütmesi ile 

ele geçirilebilirmiş (Pala, 2015, s. 436). Mustafa Argunşah da Tuhfe-i Mûrâdî’de 

“kevkeb-i şeb-efrûz” veya “gevher-i şeb-çırâg” olarak adlandırılan bir yâkûttan bahseder 

(1999, s. 119). Aşağıdaki beyitlerde Nevâyî, bu cevherleri inci olarak kullanmıştır: 

 

Nevâyî tîre şâmın kevkeb-i eşki ḳılur rûşen 

Bu yulduzlar aŋa gûyâ ki dürr-i şeb-çerâġ olmış (G. 264/9) 

“Ey Nevâyî, karanlık akşamını gözyaşlarının yıldızı aydınlatır. Bu yıldızlar (göz yaşları) 

sanki ona geceyi aydınlatan inci olmuşlardır.”  

 

Saçıŋnıŋ tîre şâmıdm yüzüŋ ṣubḥıġa yol tapmaḳ 

Binâgûşûŋ daġı dürr-i şeb-efrûz aḫterindindür (G. 189/2) 



55 

 

“Saçının karanlık akşamından yüzünün sabahına yol bulmayı kulağındaki geceyi 

aydınlatan inci yıldızları (sağlar).”   

1.1.4. Kutsal Yer ve Mekanlar 

1.1.4.1. Dağlar 

Dağlar ve tepeler, tarihin en eski dönemlerinden itibaren, sahip oldukları yükseklik ve 

gökyüzüne olan yakınlıkları sebebiyle insanlar tarafından yücelik, ululuk ve ilahilik 

sembolleri olarak görülmüş; bu nedenle de insanüstü varlıkların ve tanrıların ikametgâhı 

olarak tasavvur edilmişlerdir (Ocak, 2012, s. 114). Eski Türklerin mitolojik inanç 

sisteminde önemli bir yere sahip olan dağ, orman, dere ve ağaç gibi doğal unsurlar, 

başlangıçta mitolojik yer-ana kompleksi içerisinde değerlendirilmiş; zamanla ise iye 

kavramı çerçevesinde kutsal varlıklar olarak anlam kazanmışlardır. Ayrıca Türk 

mitolojisinde ritüellerin yapıldığı ıdık yerler olarak bilinirler (Bayat, 2006, s. 47). 

 

 Tanrı, üç önemli dağı üç peygamberiyle ilişkilendirerek onurlandırmıştır: Cûdî Dağı Hz. 

Nûh, Tûr-i Sina Dağı Hz. Mûsâ ve Hırâ Dağı ise Hz. Muhammed ile özdeşleştirilmiştir. 

Bu dağlar hem dini hem de sembolik anlamda yüksek kutsallık derecesine sahiptir. 

Tufan’dan sonra Hz. Nûh’un gemisi Cûdî Dağı’na oturmuştur. Tûr-i Sina’da (Tûr-i Semâ 

veya Tûr-i Sevnâ olarak da anılır) Hz. Mûsâ Tanrı ile konuşmuş ve On Emir’i (Evâmir-i 

Aşere) burada almıştır. Hırâ Dağı’nda ise Hz. Muhammed, inzivaya çekilerek düşünceye 

dalmış, burada Tanrı’dan ilk vahyi almıştır. Bu dağ, aynı zamanda "Cebel-i Nûr" (Nur 

Dağı) olarak da bilinmektedir. Dolayısıyla söz konusu üç dağ, İslami gelenekte vahyin 

tecelli ettiği mukaddes mekânlar olarak addedilmektedir (And, 2023, s. 33).  

 

Her mitolojik sistem, kendine özgü kutsal bir dağa sahip olup, bu dağlar hem dini hem de 

sembolik anlamlar taşır. Dağlar, gök ile yerin birleşim noktası olarak tasavvur edilerek 

kozmik bir merkez hâline gelir; bu bağlamda, dünyanın ekseninin geçtiği kutsal bir bölge 

olarak kabul edilir ve farklı kozmik katmanlar arasında geçişin mümkün olduğu mekânlar 



56 

 

olarak görülür. Örneğin, Mezopotamya inanç sisteminde “Ülkeler Dağı” gökle yeri 

birbirine bağlayan bir yapı olarak değerlendirilirken, Hint mitolojisinde Meru Dağı, 

evrenin merkezinde konumlandırılmıştır (Eliade, 2023, s. 125). Metin And, “dağların 

tepesinden hava durumu yönlendirilir, yağmur yağdırılır. Dağın tepesinde çileci zahitler, 

dervişler yaşar, bunların üzerinde birçok söylence oluşur. Dağların tepesinde devler 

yaşar” diyerek dağların mitolojilerde üç özellikleri ile göründüğünü işaret eder (2023, s. 

33-34). 

 

Klasik Türk edebiyatında da dağlar önemli bir yere sahiptir. Divan şiirinde dağ, genellikle 

inlemesi ve ses yankısı oluşturması, yüksekliği ve heybeti, büyüklüğü, üzerindeki 

sulardan kaynaklanan sellerin varlığı, bağrının taş oluşu, bitki örtüsünden yoksun oluşu 

ve bu nedenle bağ ve bahçelere ev sahipliği yapmaması gibi nitelikleriyle anılır; ayrıca, 

bu özellikler çerçevesinde hasret, yalnızlık ve hüzün gibi duyguların sembolü hâline gelir 

(Pala, 2015, s. 290). Ayrıca Ferhat ile beraber anılarak, Ferhat’ın dağı delmesi hadisesine 

telmih yapılır. 

 

Nevâyî de incelediğimiz divanında dağı çeşitli yönleri ile ele alır. Aşağıdaki beyitte 

mitolojilerde görülen dağ ile hava olayları arasındaki ilişki dağ-berk-bulut tenasübü ile 

verilir. Doğa olayları olan şimşek (berk) ve yağmur (bulutun ağlaması) ile şairin duygusal 

dünyası arasında mecazlı bir ilişki kurulmaktadır. Şair, içsel dünyasında yaşadığı derin 

hüzün, keder ve belki de aşk acısını gökyüzüyle, özellikle dağın zirvesindeki atmosferle 

bütünleştirir. Ayrıca beyit mitolojilerde yer alan dağın gökyüzüne yakınlığı, kozmik 

katmanlar arası geçişin mekânı olması ve doğa olaylarının (örneğin yağmur, hava 

durumu) dağ tepesinden yönlendirilmesi fikriyle de doğrudan örtüşür: 

 

Ṭurfedür taġ evcide her laḥẓe külmek berḳdin 

Çün bolur müfriṭ miniŋ birle bulutḳa yıġlamaḳ (G. 311/6)  



57 

 

“Benim ile birlikte bulut sürekli ağladığından; dağ tepesinde şimşekten her an gülmek 

tuhafdır.”  

 

Aşağıdaki beyitte geçen "dağ gibi sabit ve kararlı olma" ifadesi, dağın hem fiziksel 

özellikleri hem de sembolik anlamlarıyla doğrudan ilişkilidir. Dağlar, yüksekliği, 

sarsılmazlığı ve yüceliği ile hem ilahi mekânlar hem de mitolojik sistemlerde kozmik 

merkezler olarak tanımlanır. Ayrıca dağ, birçok kültürde ruhsal arınma, inziva, direnç ve 

sabrın mekânı olarak kabul edilmiştir. Bu bağlamda, beyitte geçen "yoksulluk ovasında 

dağ gibi olmak", dünyevi geçicilik ve fânilik karşısında sarsılmadan, sabır ve dirayetle 

ayakta durmayı temsil eder. Tıpkı mistik düşünce sistemlerinde dağların Tanrı’ya 

yaklaşma, vahiy alma ve ruhsal olgunlaşma mekânı olması gibi, burada da dağ, insanın 

manevi kemale ulaşmasında bir istikrar ve güç metaforu olarak kullanılmaktadır. Bu da 

klasik ve mitolojik dağ tasavvuruyla beyitteki anlamın örtüştüğünü göstermektedir: 

 

Ey Nevâyî tileseŋ seyl-i fenâdın maḫlaṣ  

Faḳr deştide kirek taġ dik ârâm u sebât (G. 73/9)  

“Ey Nevâyî, fânilik selinden kurtulmak istersen, yoksulluk ovasında dağ gibi sabit ve 

kararlı olman gerekli.”  

 

Ferhat, sevdiği Şirin’e kavuşmak için dağları delerek ona su götürmeye çalışır. Bu 

efsanevi gayret, dağın insan iradesiyle başa çıkılamaz gücünü simgeler. Şair, aşağıdaki 

beyitte Ferhat’ın bu zorlu mücadelesini yücelten bir imge kurar: Dağ, sanki Ferhat’ın 

acısını anlamış, onunla sırdaş olmuş gibidir. Bu yüzden bağrında zarif çiçekler (lale) 

değil, şimşek ateşinden oluşan yaralar (çatlaklar) taşımaktadır. Dağ, artık sadece bir doğal 

engel değil, Ferhat’ın aşk acısına ortak olan bir varlık, bir "hem-râz"dır. Burada dağ 

sadece coğrafi bir varlık değil, duyguları taşıyan, acıya ortak olan, neredeyse ruhu olan 

bir varlıktır. Ferhat’ın çektiği aşk acısına empati gösterir gibi, kendi bağrına da yara izleri 



58 

 

taşır. Bu, dağın insan duygularını yansıtan, onları içine alan kutsal ve anlam yüklü 

yapısını yansıtır. Ayrıca klasik Türk edebiyatında dağ, yalnızlık, keder ve ulaşılmazlık 

temalarıyla sıkça ilişkilendirilir. Burada dağ, hem Ferhat’ın iç dünyasının bir yansıması 

hem de onun yalnızlığına ve ızdırabına tanıklık eden bir “ruh taşıyıcısı” hâline gelmiştir. 

Bu yönüyle, beyitteki dağ tasviri hem mitolojik bir yüceliği hem de edebi bir sembolizmi 

bünyesinde taşır: 

 

Gûyiyâ Ferhâd'ḳa hem-râz üçün berḳ otıdın 

Lâle irmes baġrıġa her sarı ḳoymış taġ dâġ (G. 299/6)  

“Sanki dağ, Ferhat’a sırdaş olsun diye bağrına lale değil şimşek ateşinden yaralar 

koymuş.”   

1.1.4.2. Kafdağı  

Dünyayı çevreleyen bir dağın varlığına pek çok kaynakta rastlanmaktadır. Bu anlayışa 

göre, dünyanın etrafında yer alan ve "Bahr-i Muhit" olarak adlandırılan bir okyanus 

bulunur; bu okyanus kötü kokulu, yoğun karanlık bir su kütlesidir ve kıyıları gözle 

görülemez. Kafdağı’nın, bu okyanusu çevrelediği ve böylece dünyayı sınırladığı ifade 

edilir. Rivayetlere göre, Kafdağı yeşil zümrütten oluşmuştur; gökyüzündeki yeşil ve mavi 

tonların da bu dağdan yansıyan ışıklarla oluştuğu ileri sürülmektedir (And, 2023, s. 34). 

 

Kafdağı sisteminde beş ana dağ yer almakta olup, dünyadaki diğer dağların bu beş dağla 

birleştiğine inanılır. Dağın zirvesinde kırmızı bir sülfür madeni bulunduğu ve bu madenin 

altın sanıldığı da aktarılır. Bu madde geceleri parıldamakta, gündüzleri ise duman 

çıkarmaktadır. Öyle yüksek bir ısıya sahiptir ki, demiri dahi eritebilecek güçtedir (And, 

2023, s. 34). Bu efsanevi dağın üzerine Ankâ’nın da yuva yaptığı ve bu dağın da onun 

ülkesi olduğu kabul edilir (Yıldırım, 2008, s. 444-445).  

 



59 

 

Kafdağı’nın ardında meleklerle dolu bir bölgenin bulunduğu, bu dağın ötesinde ise farklı 

âlemlerin yer aldığına dair inanç, çeşitli mitolojik ve kozmolojik metinlerde yer 

almaktadır. Rivayetlere göre, bu âlemlerden biri altından, yetmişi gümüşten, yedisi ise 

miskten yaratılmış olup, her birinin uzunluğu on bin günlük mesafeye eşittir. Söz konusu 

âlemlerde meleklerin ya da cinlerin ikamet ettiği ifade edilmektedir (Demirci, 2002, s. 

144). Kafdağı’nın gerisinde ise Ye’cûc ile Me’cûc’un yaşadığı düşünülür. İskender 

bunları orada tutmak için set yapmıştır (And, 2023, s. 34). 

 

Sikender yaŋlıġ alıp baḥr u berni 

Belâ Ye’cûcı üçün baġlasaŋ sed (TB. /41)  

“İskender gibi deniz ve karayı alıp bela Ye’cûc’i için set yapsan.” 

 

Kafdağı, şiirlerde genellikle yüksekliğin, uzaklığın, gösterişin ve kâinatın simgesi olarak 

Ankâ ile birlikte ele alınmaktadır (Pala, 2015, s. 263). Ali Şir Nevâyî de Kafdağı’nı 

büyüklüğün, ihtişamın simgesi ve Ankâ ile olan münasebetiyle beraber kullanır. 

Aşağıdaki beyitte ayrılığın verdiği ıstırabı ve bu acıya karşı gösterdiği sabrı, Kafdağı 

imgesi üzerinden anlatmaktadır. Kafdağı burada, mitolojik anlatımlarda olduğu gibi 

yalnızca fiziksel bir dağ değil, sonsuz büyüklüğün, görkemin ve ulaşılmazlığın 

sembolüdür: 

 

Disen ki hecr yükin tartḳıl ni çârem bar 

Ki Kâf taġını ḥüsn üzre ḳoysalar köterür (G. 140/5)  

“Bana ‘ayrılık yükünü taşı’ desen, ne çarem var! Kafdağı’nı güzellik üzerine koysalar 

bile (yine de) taşırım.” 

 



60 

 

Klasik Türk şiirinde Kafdağı, ulaşılması güç, yüksek ve sınırları belirsiz bir coğrafyayı 

temsil ederken, Ankâ kuşu da bu dağın zirvesinde yaşayan efsanevi bir varlık olarak 

gösterilir. Ankâ, genellikle aklın ve takvanın erişmek istediği ancak sıradan insanların 

erişmekte zorlandığı manevi zirveleri simgeler. Beyitte nefsi arzularının etkisiyle hareket 

eden biri tasvir edilir. Bu kişi, tıpkı sivrisineğin hayatını devam ettirebilmek için sürekli 

beslenmeye ihtiyaç duyması gibi, aşkın verdiği şiddetli arzuyla sürekli manevi 

beslenmeye ihtiyaç duyar. Ancak bu manevi beslenmeyi akıl ve takvayı tüketerek sağlar. 

Beyitte kullanılan "akıl ve takva Kaf'ının ankâsından" ifadesi, manevi olarak erişilmesi 

çok zor, değerli ve yüksek olan bu iki kavramın (akıl ve takva) aşk tarafından yenilip 

tüketildiğini anlatır. Böylece, aşkın tutkulu ve doyumsuz tabiatı, efsanevi Ankâ kuşunun 

yaşadığı Kafdağı metaforuyla birleşerek beyitin derin anlam katmanını oluşturur: 

 

Ni hevâyîdür hevâsı 'ışḳ kim her peşşeî  

ṭu'me eyler 'aḳl u taḳvâ ḳâfınıŋ 'ankâsıdın (G. 469/4) 

“Arzusu aşk olan kişi o kadar nefsine düşkündür ki sivrisinek gibi akıl ve takva Kaf’ının 

Ankâ’sından kendine yiyecek hazırlar.” 

 

Aşağıdaki beyitte "âşıklık yükü" metaforu kullanılarak, aşkın manevi yükünün ağırlığı ve 

etkisi anlatılmıştır. Yüce ve ulaşılması güç olan dağlar bile aşk karşısında dayanamayıp 

büküldüğünü anlatan şair, dünyayı çeviren ve tüm dağları kendine bağlayan çok yüksek, 

efsanevi ve ulaşılmaz bir dağ olan Kafdağı’nın bile aşk altında eğildiğini sanatlı bir 

şekilde ifade eder. Nitekim aşk kelimesinin (ع) ش ق Arap harfleri ile yazılışında son harf 

olan kaf harfi kelimenin sonunda yani altında kalır: 

 

Taġ 'âşıḳlıḳ yükidin ḫam bolurġa yoḳ ḫilâf  

Kör ki ni nev' oldı ḫam çün ḳaldı 'ışḳ astıda Ḳaf (G. 303/1) 



61 

 

“Aşıklık yükünden dolayı dağın eğri olmasına şaşırmamak gerek. Bak ki, aşk yükü altında 

kaldığı için Kafdağı bile eğilip ne hâle geldi”  

1.1.4.3. İrem Bağı / Sebze-i İrem 

İrem Bağları, Şeddâd bin Âd tarafından cennete karşı olarak yaptırılan bağ ve bahçelerdir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de, “Görmedin mi rabbin ne yaptı Âd kavmine; ülkeler içinde benzeri 

yaratılmamış olan, sütunlarla dolu İrem’e; vadide kayaları oyarak şehir yapan Semûd’a; 

kazıklı Firavun’a?” (Fecr 89/6-10) şeklinde bir kabile veya yerleşim yerinin adı olarak 

geçen İrem, helak edilen Semûd ve Âd kavimleriyle beraber kullanılmıştır (Yıldırım, 

2008, s. 418).  

 

İslâm edebiyatlarında "İrem" kelimesi çoğunlukla "Bâğ-ı İrem" ifadesiyle birlikte 

kullanılmış olup, bu terim genellikle refah ve mutluluk vadeden, imar edilmiş, gösterişli 

yapılar ile meskenleri simgeleyen bir mazmun olarak değerlendirilmiştir. Renkli ağaçlarla 

bezenmiş bağları ve doğal güzellikleriyle İrem bahçeleri, baharın temsilcisi olarak kabul 

edilmekte; ayrıca, sevgilinin ikamet ettiği ev, dolaştığı bahçe gibi mekânları betimlemek 

amacıyla da kullanılmaktadır (Harman, 2000, s. 443). Diğer yandan şairler, Âd kavminin 

kralı olan Şeddâd’a ve Tanrılık iddiasıyla yaptırdığı bu bağ ve bahçelere telmih yaparlar 

(Pala, 2015, s. 64).  

 

Ali Şir Nevâyî’nin incelediğimiz divanında bir beyitte yer alan bu bağ, sebz-i İrem 

tamlaması ile kullanılmıştır. "Sebze-i İrem" ifadesi, İrem bağının yemyeşil ve canlı 

bitkilerini sembolize eder. Şair, sevgilinin yüzündeki ince ayva tüylerini güzellik ve 

tazelik bakımından İrem bağlarının yeşilliğine benzetmektedir. Böylece sevgilinin 

yanağı, güzellik açısından benzersiz ve eşsiz olan bu mitolojik bahçenin cazip, canlı ve 

taze görüntüsüyle karşılaştırılarak daha da yüceltilir: 

 

Ḫaṭṭıŋ melâḥatı ḳaşıda sebze-i irem 



62 

 

Bil sebze-i irem ḳaşıda şûrelıġ ferîz (G. 214/4)  

“Ayva tüylerinin güzelliği karşısında İrem Bağı bil ki kurumuş bir ottur.” 

1.1.5. Mitolojik ve Efsanevî Sular 

1.1.5.1. Âb-ı Hayât / Âbı- Hayvân  

İlkel insanlardan modern insanlara kadar ölümsüz olma fikri insan zihnini meşgul eden 

en büyük hayallerden biri olmuştur. Cennetten kovulan insan, ölümle tanıştığı andan 

itibaren ölümün kaçınılmazlığı karşısında ölümü ertelemeyi ve ortadan kaldırmayı amaç 

hâline getirmiştir. Tüm dünya mitolojilerinde ölümsüzlük teması farklı söylemlerle 

benzer şekilde karşımıza çıkar. Sudaki yaşam, güç ve sonsuzluk ortak temada bir hayat 

suyu düşüncesi doğurmuştur (Eliade, 2023, s. 221). Klasik edebiyatımızda ise 

ölümsüzlüğün en büyük temsilcisi İskender’in uğruna uzun ve zorlu yolculuklara çıktığı 

fakat Hızır ve İlyas’a nasip olan âb-ı hayâttır. 

 

 Âb-ı hayât, Farsça “âb”, Arapça” hayât” kelimelerinden oluşan ve hayat suyu anlamına 

gelen Farsça bir izafet terkibidir. Arap, Fars ve Türk edebi eserlerinde “aynu’l-hayat”, 

“nehru’l-hayat”, “mâ’u’l-hayat”, “âb-ı bekâ”, “âb-ı câvîdânî”, “âb-ı câvîdânegî”, “âb-ı 

cevânî”, “âb-ı zindegî”, “âb-ı zindegânî”, “Âb-ı Hızr”, “Âb-ı İskender”, “çeşme-yi 

hayât”, “çeşme-yi hayvân”, “çeşme-yi zindegânî”, “çeşme-yi zindegî”, “Çeşme-yi Hızr”, 

“çeşme-yi hemîşe cevânî”, “dıreht-i zindegî”, “nûşdârû”, “nûşe-yi enûşegî”; “hayat 

kaynağı”, “hayat çeşmesi”, “bengisu”, “dirilik suyu” vb. çeşitli isimlerle de anılmaktadır. 

Karanlıklar ülkesinde bulunduğuna ve içenlere ya da yıkananlara ölümsüzlük 

kazandırdığına inanılır (Yıldırım, 2008, s. 34).  

 

Klasik edebiyatta âb-ı hayât çoğunlukla bütün dünyayı fetheden İskender’in efsanesinde 

karşımıza çıkar. Bu efsanenin Grekçe ve Süryanice metinlerinin içeriği özetle şöyledir: 



63 

 

Alimlerden insana ebedî hayat bahşeden bir çeşme (âb-ı hayât) olduğunu öğrenen 

İskender, bu suyu aramak için ordusu ile birlikte yola çıkar. Yolda çeşitli sebeplerden 

dolayı askerlerinden ayrılmak zorunda kalan İskender’in yanında sadece aşçısı kalır. Aşçı 

yemek hazırlamak için bir çeşmeye gider, orada azıkları olan tuzlu balığı yıkamak ister. 

Fakat balık suya değer değmez canlanır ve içine atlayıp kaybolur. Aşçı bu suyun âb-ı 

hayât olduğunu anlayıp bir miktar içer ve geri döner. Başına gelenleri İskender’e anlatır. 

İskender aşçının tarif ettiği yeri ararsa da bulamaz ve kızarak onu öldürmeye karar verir. 

Ancak bir türlü öldüremeyince boynuna bir taş bağlayarak denize attırır. Burada aşçı bir 

deniz cini olur ve ebedî hayatına devam eder (Ocak, 1988, s. 3-4) 

 

İskender’in bu efsanesi orta çağ İslam dünyasında da son derece yaygınlaşmıştır. Bu 

efsanenin İslam kaynaklarındaki versiyonunda ise, Nûh peygamberin torunu Yunan’ın 

soyundan gelen İskender-i Zülkarneyn, ebedî hayat veren ve insan üstü güçler kazandıran 

âb-ı hayâttan bahsedildiğini duyar ve bunu aramaya karar verir. Rivayete göre Allah bunu 

Sâm’ın soyundan birine nasip edecektir. Zülkarneyn halasının oğlu olup Hızır diye anılan 

Elyesa ile askerlerinin refakatinde yolculuğa başlar. Âb-ı hayât, “karanlıklar 

ülkesi”ndedir. Yolda bir fırtına yüzünden Zülkarneyn ve Hızır askerlerden ayrı düşerler, 

bir müddet sonra karanlıklar ülkesine gelirler. Zülkarneyn sağa, Hızır sola giderek 

yollarını tayine çalışırlar. Günlerce yol aldıktan sonra Hızır ilâhî bir ses duyar ve bir nur 

görür. Bunların kendisini çektiği yere gidince de orada âb-ı hayâtı bulur. Bu sudan içer 

ve yıkanır. Böylece hem ebedî hayata kavuşur hem de insan üstü güçler ve kabiliyetler 

kazanır. Sonra Zülkarneyn’le karşılaşırlar. Zülkarneyn durumu öğrenir ve âb-ı hayâtı 

ararsa da bulamaz, kaderine razı olur. Bir müddet sonra ölür (Ocak, 1988, s. 3-4).  

 

Ḫıżr ‘ömri vü Sikender mülki tapḳan yârsız  

Âb-ı ḥayvân içre zehri bî-gümândır kim içer (G. 178/3)  

“Hızır’ın ömrünü ve İskender’in mülkünü yarsız bulan, şüphesiz âb-ı hayât içinde zehir 

içer.”  



64 

 

 

Eski Türk mitolojisinde ise âb-ı hayât, hayat suyu veya tiriglik suyu olarak karşımıza 

çıkar. Altay efsanelerine göre, göğün on ikinci katına kadar uzanan Dünya Dağı'nın 

üzerinde bir kayın ağacı bulunmaktadır. "Hayat Suyu" olarak adlandırılan kutsal su, bu 

ağacın altındaki özel bir çukurda yer almaktadır. Bu kutsal suyun başında, Tata ismini 

taşıyan, kutsal bir ruh tarafından koruma sağlanmaktadır. Bununla birlikte hayat suyu, 

farklı efsanelerde farklı işlevler kazanır. Bazı anlatılara göre bu su, yalnızca ölüleri 

diriltmek veya hastaları iyileştirmek için kullanılırken, diğer bazı varyantlarda ise 

yaşlılara gençlik veren bir özellik taşımaktadır (Ögel, 1995, s. 107,340).  

 

Aşağıdaki beyitte de Nevâyî’nin de âb-ı hayâta ölüyü diriltme özelliği ile kullandığı 

görülür: 

 

Lebiŋ kim ölüg tirgüzür cân mu irkin  

Eger cân imes âb-ı ḥayvân mu irkin (G. 499/1)  

“Dudağın, ölü dirilten can mı acaba? Eğer can değilse âb-ı hayât mı acaba?”  

 

 Edebiyatımızda geniş bir kullanım alanı bulan âb-ı hayât; manevi neşeyi, aşk ve irfanı 

karşılar. Şiirlerde ince ve saf söz olarak kullanıldığı gibi sevgilinin dudağının da âb-ı 

hayât özelliği vardır (Pala, 2015, s. 2). Ali Şir Nevâyî’nin şiirlerine bakıldığında da âb-ı 

hayâtın genellikle ölümsüzlük, hayatın devamlılığı, Hızır ve İskender’in ölümsüzlük 

arayışı ve suyun canlandırıcı etkileriyle beraber kullanıldığı görülür. 

 

Aşağıdaki beyitlerde şair, doğrudan âb-ı hayâtın bulunduğu mekânı hatırlatarak İskender 

ve Hızır'ın ulaşmaya çalıştığı karanlıklar ülkesine telmih yapar:  

 



65 

 

Min müdür min kim ḳuyaş külbemni rûşen eylemiş  

Âb-ı ḫayvân ẓulmet-âbâdımnı gül-şen eylemiş (G. 260/1)  

“Ben midir ben ki güneş kulübemi aydınlatmış, hayat suyu karanlığın hâkim olduğu yeri 

gül bahçesine çevirmiş.”  

 

Ẓulmet-i hecride çeşmeŋ vaṣfın aytma ey ḫıżır  

Min ki ‘ömrümdin toyup-min âb-ı ḥayvânnı nitey (G. 637/5)  

“Ey Hızır! Ayrılığın karanlığında çeşmenin özelliklerini söyleme. Ben ömrümden 

doydum, âb-ı hayâtı ne yapayım.”  

 

Aşağıdaki beyitte ise âşık, Hızır’a seslenerek kendi durumunu onunkiyle 

karşılaştırmaktadır. Âşık için öncelik sonsuz hayat ya da ölümsüzlük değildir. Onun asıl 

arayışı dosttur, yani manevi anlamda gerçek sevgiliye ulaşmak, onun varlığı ile huzur ve 

mutluluğa kavuşmaktır. Bunun için gerekirse "kan içmek" (acı ve cefaya katlanmak) gibi 

zorlu ve ıstırap verici bir yola bile razıdır. Buna karşılık Hızır, hayat suyu (âb-ı hayât) ile 

ölümsüzlük ve sonsuz yaşam elde etmiş, efsanelerde ölümsüzlüğün sembolü hâline 

gelmiştir. Beyitin ikinci mısrasında şair, ironik bir üslupla Hızır’a eğer derdi ölümsüzlük 

ve uzun yaşam ise hayat suyunu içmesini tavsiye etmektedir. Böylece Hızır’ın 

ölümsüzlük arayışı ile kendi manevi aşk arayışı arasındaki farkı vurgulamaktadır. Şair, 

sevgili uğruna acılara katlanmayı sonsuz yaşamdan daha değerli görerek, âşık için gerçek 

hayatın manevi anlamda sevgili ile buluşmak olduğunu ifade eder: 

 

Maŋa ki dost kerek ey ḫıżr yutar-mın ḳan  

Saŋa ki ‘ömr durur kâm âb-ı ḥayvân yut (G. 82/3)  



66 

 

“Ey Hızır! Bana dost gerek; bunun için kan içerim. Sana ise ömür lazımsa, hayat suyunu 

iç.” 

1.1.5.2. Kevser Suyu 

Sözlük anlamı “maddî ve manevi çokluk; kalabalık nesil” (Develioğlu, 2010, s. 590) olan 

Kevser, cennette bir havuzun adı olarak da bilinir. Aynı zamanda Kur’ân-ı Kerim’in 108. 

Sûresi’nin de adı olan Kevser, bazı hadislere göre cennette bulunan bir ırmak bazılarına 

göre ise Hz. Muhammet’in göğe çıktığında ona gösterilen bir havuzdur (And, 2023, s. 

44).  Kur’ân’da aynı adı taşıdığı sûrede geçen Kevser için, Allah Hz. Muhammet’ten 

ibadet etmesini ve kurban kesmesini ister: “Şüphesiz biz sana bitip tükenmez nimetler 

(Kevser) verdik. Şimdi sen rabbin için namaz kıl ve kurban kes!” (Kevser 108/1-3).  Bazı 

tefsirler burada geçen Kevser kelimesinin Hz. Muhammet’in ümmetinin çokluğu, 

Allah’ın bol bol anılması mucizelerin bolluğu, bilgi ve iyi işlerin çokluğu için 

kullanıldığını belirtir (Yıldırım, 2008, s. 462). 

 

Cennette yer alan havuzun yalnızca Hz. Muhammet’e özgü bir mekân olduğu genel olarak 

kabul edilmekle birlikte, kıyamet gününde diğer peygamberlere de havuzların 

verileceğine dair rivayetler mevcuttur. Bu rivayetlerde, her peygamberin havuzunun 

başına gelen ümmetinin çokluğu ile iftihar edeceği; Hz. Muhammet’in ise kendi 

ümmetinin diğerlerinden daha kalabalık olacağını umut ettiği ifade edilmektedir (Ertürk, 

1997, s. 546). Aşağıdaki beyitte de Nevâyî, kıyamet gününde Kevser meyinden içmeyi 

bir kurtuluş vesilesi olarak görür. Şair, sudan içmenin kendisi için bir delil ve şahitlik 

(senet) teşkil edeceğini ifade eder: 

 

Ki ḳıyâmet küni Kevser meyini 

İçkeli hem bu mey olġay senedî (G. 644/6) 

“Kıyamet günü Kevser şarabını içtiğimizde bu şarap senet gibi olacak.”  



67 

 

 

 Kimi rivayetlere göre ise Kevser’in kaynağı Sidret’ül- müntehâ’dır. Arşın altında akar, 

altında kum yerine inci bulunur. Uzunluğu batıdan doğuya kadar geniş bir alana yayılır. 

Kıyıları ise altından veya inciden olan bu ırmak miskten daha güzel kokar (Yıldırım, 

2008, s. 461). Suyu ise baldan daha tatlı, sütten daha beyaz, kaymaktan daha yumuşak ve 

kardan daha soğuk olarak tanımlanır. Rivayetlere göre kıyısında gökyüzündeki yıldızlar 

kadar kırmızı inciden yapılmış kadehler vardır ve bu kadehlerle bu sudan içenler bir daha 

susuzluk hissetmezler (And, 2023, s. 44; Yıldırım, 2008, s. 462).  

 

Ger cihân ara imestür cennet ü kevser bu ḥavż 

Pes uşaḳ taşı nidindür la'l birle inçüdin (G. 463/3)  

“Eğer bu havuz dünya içinde Cennet ve Kevser değildir de peki neden küçük parçalarının 

dışı la’l ile incidendir?” 

 

Edebiyatımızda ayn-ı Kevser, havz-ı Kevser, çeşme-i Kevser, nehr-i Kevser, âb-ı Kevser 

ve şarâb-ı Kevser tamlamalarıyla yer alan bu su, çoğunlukla sevgilinin dudağı için 

kullanılır (Pala, 2015, s. 280). Nevâyî de aşağıdaki beyitte Kevser’i sevgilinin dudağına 

benzetir: 

 

La'lini Kevser meyiġa gerçi teşbîh eylediŋ 

Ey Nevâyî bar durur bu meyde özge çâşni (G. 600/7) 

“Ey Nevâyî (sevgilinin) lal gibi kırmızı dudağını Kevser şarabına benzettin ama bu 

şarapta başka bir çeşni vardır”.  

 



68 

 

1.2. KUTSAL VE MİTOLOJİK HAYVANLAR 

1.2.1. Hümâ 

Klasik Türk edebiyatının mitolojik kuşlarından biridir. Bazı Türk lehçelerinde “kumay”, 

Anadolu Türkçesinde “hümâ/hümây” adlarını alır. Araplar bu kuşa “bulah” derler. Ayrıca 

devlet kuşu “tayrü’d-devle”, talih kuşu ve kutlu kuş olarak da bilinir (Ceylan, 2015, s. 

116). Kırım’da en iyi cins kartallardan birine de Huma veya Hüma denilirken bu kuşun 

adı, Kırgız lehçesinde kumay olarak geçer (Ögel, 1993, s. 365).  

 

 Kaynaklarda şekli, özellikleri ve yaşadığı yer konusunda değişik bilgiler verilir. 

Hümâ’nın yaşadığı yer aklın alamayacağı kadar yükseklerde ve sınırsız bir genişlikte 

tasavvur edilmiştir (Kurnaz, 1998, s. 478). Bahr-i Muhît, Hıta, Kafdağı, Okyanus adaları 

veya Çin bu efsanevi kuşun yaşadığına inanılan yerler arasındadır (Pala, 2015, s. 228; 

Ceylan, 2015, s. 116).  

 

Hümâ’nın görünümü bazılarına göre Hint Okyanusu’ndaki adalarda yaşayan güvercin 

büyüklüğünde, yeşil kanatlı; bazılarına göre ise de Çin, Hıtâ, Deştikıpçak veya 

Hindistan’da yaşayan serçeden büyük, boz saksağanı andıran bir kuş şeklindedir ve 

ayakları yoktur. Hümâ’yı diğer efsanevî kuşlardan ayıran en belirgin özelliği ise devlet 

ve cennet kuşu olmasıdır. Hümâ’nın yedi kat göğün üzerinde, felekler ve burçlar arasında 

dolaşıp Allah’a ulaştığına inanılır (Kurnaz, 1998, s. 478).  

 

Hadislerde ve İslâmî edebiyatta da adı geçen bu kuş, Ankâ, Simurg, Garuda, Kaknüs ve 

Phoenix gibi diğer mitolojik kuşlar ile karıştırılmıştır. Fakat Hümâ Kaf veya Elburz 

dağlarında değil cennette oturur. Hümâ her yere erişebilen bir kuştur. Bu sebeple 

İslamiyet’te Allah’ın mekânsız olduğunu göstermek için örnek olarak kullanılır (Ögel, 

1993, s. 108-109). Türklerde Hümâ kuşunun adı Kumay kuşudur. Eski Türk mitolojisinde 

de kendisine yer bulan bu kuşun Tanrı Umay ile ilgili inanışlarda adı sıkça geçer. Aynı 



69 

 

zamanda bu kuş Oğuz boylarından Çepniler’in ve Oğuz hakanının hanımının kutsal 

hayvan sembolü olarak kullanılır (Kurnaz, 1998, s.478). Bahaeddin Ögel’in belirttiğine 

göre, İraniyatçılar Hüma kuşunu Sîmurg ve Ankâ gibi diğer mitolojik kuşlardan 

ayırmakta ve onun Çin topraklarında yaşadığı kabul edilen özel bir kuş türü olduğunu 

ifade etmektedirler. Ögel’e göre bu durum, Hüma kuşunun Çin kökenli bir “Cennet kuşu” 

motifi olarak Ön Asya edebiyatına geçtiğini göstermektedir. Nitekim benzer kuş 

figürlerinin Çin edebiyatında da önemli bir yere sahip olduğu anlaşılmaktadır (1993, s. 

109). 

 

Daima gökyüzünde yaşayan bu kuş yere bazen kırk arşın yaklaşır ve gölgesi kimin 

üzerine düşerse, kimin üzerine konar veya pislerse o kişi hükümdar ya da çok zengin 

olurmuş. Hümâ’ya devlet kuşu denilmesi ile hümâyun kelimesinin hükümdar, padişah 

anlamları kazanmasının Hümâ’nın gölgesi ile alakalı olan inançlardan kaynaklandığı 

düşünülmketedir (Batislam, 2002, s. 187). Ayrıca bu kuşun hayattayken 

yakalanmadığına, havada yumurtlayarak yavrusunu havada çıkardığına, yavrularını 

kanatları altına alarak koruduğuna ve onu öldürenin kırk gün içinde öldüğüne inanılır. 

Eski İran dinsel kaynaklarında Hümâ’nın öldürülmesi günah sayılıp yasaklanmıştır 

(Kurnaz, 1998, 478; Yıldırım, 2008, s. 388).  

 

Uğur getirdiğine ve mutluluğun habercisi olduğuna inanılan bu mitolojik kuşun besini ise 

kemiktir. Yerlerden aldığı kemikleri çok yükseklerden kayalara fırlatarak parçalayıp 

yiyen bu kuş yırtıcı kuşlardan olsa da hiç kimseye zarar vermediğine inanılır (Yıldırım, 

2008, s. 388). Çoğunlukla iyi özellikleriyle anılmasına rağmen Garuda kuşu rivayetleri 

ile birleştirilerek küçük çocukları ve genç kızları alıp götürdüğü tahayyül edilmiş ve yine 

inanışlara göre Halit peygamberin duasıyla nesli tükenmiştir (Ceylan, 2015, s. 117). 

 

Klasik Türk edebiyatında Hümâ ile ilgili inanışların birçoğu şairlerin hayallerine 

malzeme olmuştur. Hümâ ile pek çok terkip yapılmış; bu terkipler de genellikle talih ve 

baht açıklığı ile ilgi olmuştur. Bunların yanı sıra kemik ile beslenmesi, gölgesi yere 



70 

 

değmeyecek kadar yükseklerde uçması, gölgesinin üstüne düştüğü kişiye saltanat ve baht 

vermesi de sık kullanılan mazmunlar arasındadır. 

 

Nevâyî’nin bu Türk ve İslam kültüründe karşımıza çıkan mitolojik kuşu kemik yemesi, 

gölgesinin talihi arttırması ve devlet kuşu olması inanışlarıyla şiirinde kullandığı 

görülmektedir: 

 

Çün hümâġa ṭu’medür âḫır başında her süŋek  

Ol hümâ başıŋġa biş kün sâye-güster boldı tut (G. 69/3)  

“Farz et ki o Hümâ senin başına beş gün gölgesini saldı. Ama eninde sonunda senin 

başındaki her kemik ona yiyecek olacaktır.” 

 

Beyitte Hümâ’nın besininin kemik olması ve gölgesinin üzerine düştüğü kişilere talih 

getirmesine telmihte bulunan Nevâyî, er geç her kemiğin Hümâ’ya yiyecek olmasıyla 

dünyanın gelip geçiciliğini anlatır. Hümâ’nın gölgesi her ne kadar hükümdarlık sembolü 

olup maddî dünyada en üst seviyeye ulaştırsa da bütün bunlar geçicidir ve sonunda insan 

fanî dünyadan ayrılır ve geriye sadece kemikleri kalır. 

 

Ey köŋül feryâd ile rem birme ger vîrânıma 

Cuġd yaŋlıġ ṭâyir-i devlet nişîmen eylemiş (G.260/7)  

“Ey gönül, feryat ile viranımı korkutma. (Orayı) devlet kuşu baykuş gibi mesken tutmuş.” 

 

 Bu beyitte ise uğurlu kabul edilen Hümâ ile uğursuz kabul edilen baykuş arasında bir 

zıtlık mevcuttur. Âşığın gönlü, sevgili ona yüz vermediği için virandır. Baykuşların 



71 

 

meskeni ise viranelerdir. Ama aynı zamanda âşığın gönlü sevgilinin yani Hümâ’nın evidir 

çünkü âşık gönlüne sevgiliden başkasını almaz. Şair, tecrit sanatıyla kendi gönlüne 

seslenerek baykuş gibi uğursuz bir şekilde feryat edip de Hümâ olan sevgiliyi kendinden 

uzaklaştırma diye uyarıda bulunmaktadır.  

 

Bîm-i hecridin Nevâyî ger yoḳ eymen mürg dik 

Şükr kim irmes mu'ayyen mürg dik mi'âdı hem (G. 408/9)  

“Ey Nevâyî, o uğurlu kuşun ayrılığının korkusundan (korkma). Şükürler olsun ki o kuşun 

belirli (herhangi bir) kuş gibi zamanı yoktur. O zamansızdır.”  

 

Bu beyitte Nevâyî, Hümâ’dan “eymen murg” kelimeleriyle bahseder. Sıradan kuşlar ile 

karşılaştırarak onların gelip geçici fakat Hümâ’nın sonsuz olduğunu belirtir. Çünkü Hümâ 

canlı olarak yakalanamayan bir kuştur. Sevgilisinin ele geçemeyip her zaman peşinden 

koşturmasını Hümâ’nın avlanamaz bir kuş olmasının telmihiyle açıklayan Nevâyî eymen 

murg sıfatıyla da Hümâ’nın uğurlu kuş olmasından bahseder.  

 

Rûḥ uçar her yan velî örter perin hicrân otı 

Âh eger ol ṭayîr-i devlet bu otdın ḳılsa rem (G. 403/5)  

“Ruh, o devlet kuşunun bile korktuğu ayrılık ateşi kanadını yaksa da her yana uçar.”  

 

Bu beyitte ise şair, mutlak talihsizliğinden bahseder. Âşığın ruhu ayrılık ateşi karşısında 

cesaretle her yerde dolanırken talih kuşu bu ateşten korktuğu için bir türlü âşığa 

yaklaşamamıştır. Fakat âşığın ruhu ayrılık karşısında daha cesaretlidir ve kanadı yansa 

bile her yere uçar.  

 



72 

 

Yukarıdaki beyitlerde de görüldüğü gibi mitolojik bir kuş olan Hümâ’nın Nevâyî’nin 

kaleminde yüksekte uçması, ulaşılması ve ele geçirilmesi güç bir kuş olması, gölgesinin 

uğurlu ve talihli olması, gıdasının kemik olması inançlarıyla kendisine yer bulduğu 

görülmektedir.  

1.2.2. Sîmurg / Ankâ 

İbranice kökenli bir kelime olan Ankâ “uzun boylu dev, gerdanlık takmak ve boğmak” 

anlamlarına gelir. Arapların Ankâ, İranlıların Sîmurg adını verdikleri bu mitolojik kuş 

Türkçede her iki ismin birleşmesiyle Zümrüdüanka olarak adlandırılır. Bir rivayete göre 

ise Ankâ’ya Zümrüdüanka denmesinin sebebi yaşadığı yer olan Kafdağı’nın yeşil 

zümrütten olduğu inancıyla alakalıdır (Ceylan, 2015, s. 31-32). 

 

Sîmurg sözcüğünün nereden geldiği konusunda farklı görüşler vardır. Sanskritçe “yırtıcı” 

anlamına gelen saena sözcüğüne Farsça kuş anlamına gelen murg sözcüğünün 

eklenmesiyle oluştuğuna dair kanı en sık kabul edilenidir. Farslar bu kuşa sîreng de derler. 

Farsça sînin otuz anlamı ve murgun kuş anlamıyla otuz kuş anlamına geldiğine dair 

görüşler de vardır (Ceylan, 2015, s. 32). Gönül Alpay Tekin (2022), bu kuşun 

isimlendirmesi hakkında geniş bilgiler verir. Öncelikle Sîmurg kelimesinin kökenini 

inceler ve neden bu kuşa Sîmurg denildiğini açıklar: 

 

“Avesta’da iki yerde saena kuşu veya saena ağacı geçmektedir. Bu saena kelimesi etimolojik 

olarak Sanskritçe syena ‘kartal, şahin’ anlamındadır. Yani otuz rakamıyla ilgisi yoktur. Fakat 

Avesta’da bulunan iki pasajdaki saena kelimesinin bir kuş türüne mi yoksa belli mitik bir 

kuşun adına mı işaret ettiği belli değildir. Orta Farsçada Sen murv ‘sen kuşu’ ve yeni Farsçada 

Sîmurg, çok büyük cüsseli, belli bir efsanevi kuşun adıdır…Şu hâlde Sîmurg kelimesinin 

niçin ‘otuz kuş’ anlamına geldiğini bu veriler ışığında ancak şöyle izah edebiliriz: anlaşılan 

o ki orta Farsçadaki (Pehlevice) sen murv ‘sen kuşu’ büyük bir ihtimalle ses benzerliği 

dolayısıyla *sen* murg, sinmurg şeklinde n ve m seslerinin kaynaşması neticesinde yanlış 

bölünmesiyle sî+murg ‘otuz kuş’ olmuştur. Fakat Sîmurg’un, otuz kuş olarak algılanmış 

olmasında elbette ki başka kültürel ve dinî sebepler de bulunmaktadır” (s. 308-309). 

 



73 

 

Ankâ ve Sîmurg çoğu kaynakta birbiri yerine kullanılan iki kuş olarak karşımıza çıkar. 

Yine Gönül Alpay Tekin, Blois’ten naklen İran mitolojisindeki Sîmurg’un Arapçadaki 

Ankâ ve Hint mitolojisindeki güneşin sembolü olan Garuda kuşu ile kaynaşarak ilk Arap 

tarihçilerinin bu iki kuşu birlikte belli bir mitik kuş için kullandıklarını bildirir (Tekin, 

2022, s. 308).  Rüstem hikâyesinde Sîmurg, Ankâ adıyla sunulup Sîmurg da Arapçaya 

Ankâ olarak tercüme edilmiştir. Firdevsî’nin, Şeh-nâme’sinde bu iki kuşun otuz kuş 

anlamıyla ilişkisi olduğu belirtilmez. Bu kuş genellikle bu eserde büyüklüğü, gücü, 

hayvanları ve insanları kapıp uçması, Zâl hikâyesinde olduğu gibi insanlara yardım 

etmesi hatta İsfendiyâr hikâyesinde olduğu gibi de insanlara zarar veren canavar bir kuş 

olması gibi özellikleriyle yer almıştır (Tekin, 2022, s. 308-309).  

 

Nimet Yıldırım (2008), Ankâ ile Simurg arasındaki ilişkiyi şöyle açıklar: 

 

“Arapça karşılığı Ankâ: “uzun boylu” olan Simurg hiç kimse tarafından görülmemiş bir 

kuştur. Ankâ Arapların mitolojik kuşudur ve yuvası Kafdağı’ndadır. İranlıların Simurg adını 

verdikleri tanrısal güç taşıyan ve Morğ-i Ahûrâyî: Ahura Mazda’nın kuşu olarak da bilinen 

efsanevi kuşların yuvalarıysa Elburz dağındadır. İslam sonrası dönemdeyse bu iki kuş 

birleştirilerek aynı kuş olarak bilinmiştir” (s. 626-627).  

 

Farklı mitolojilerdeki benzer kuşlarla da çoğu zaman beraber anılan bu kuş, Batı’daki eski 

Mısır kökenli Phoenix ve İslâmî çevrelerde Hümâ olarak bilinen efsanevî kuşlardan 

tamamen; Hint mitolojisindeki Garuda ile Altay mitolojisindeki çift başlı kartaldan ise 

bazı farklı özellikler ile ayrılmaktadır (Erdem, 1991, s. 198). Mevcûdü’l-ism ve 

mefkûdü’l-cism (ismi olup cismi olmayan) bu kuş rivayetlere göre bir gün çocukları alıp 

götürdüğü için dönemin peygamberi (Hanzala bin Safvân, Hâlid bin Sinân, Hz. 

Süleyman) dua etmiş ve duası kabul edilince de Tanrı onu insanlar arasından ayırarak 

Bahr-i Muhît adalarından birine (Kafdağı’na) atmıştır. Bu yüzden de insanlar arasında 

ismi var cismi yok bir mahlûk olarak kalmıştır (Ceylan, 2015, s, 31, 33).  

 



74 

 

Efsanelere göre Kafdağı’nın tepesinde direkleri abanoz, sandal veya öd ağacından 

yapılmış köşke benzer bir yuvada yaşayan Ankâ, farklı suretlerde betimlenmektedir. 

Başının yassı burunlu bir köpeğe ya da yırtıcı hayvan başına benzetildiği (Erdem, 1991, 

s. 198) ya da yüzünün insana benzediğine dair kaynaklarda farklı bilgiler vardır (Pala, 

2015, s. 34).   

 

Bedeni çok iri olup, uçtuğu zaman havayı karartan ve yağmuru mercan olan bir buluta 

benzer. Uçarken sel sesine ya da gök gürültüsüne benzer sesler çıkarır. Ayrıca bakanın 

gözlerini kamaştıracak kadar parlak bir kuştur. Bu özelliği dolayısıyla da edebiyatımızda 

Sîmurg-ı âteşînper, Sîmurg-ı zerrînper gibi tamlamalarla kullanılarak güneşe teşbih 

edilmektedir (Erdem, 1991, s. 198).  

 

Asırlarca yaşayan ve vücudunda her hayvandan bir alâmet bulunduran bu kuş dağ 

büyüklüğünde yumurtalara sahiptir, bütün kuşlardan büyüktür, bir fili pençesiyle kapıp 

kaldırır (Ceylan, 2015, s. 32). İnsanlar gibi düşünür ve konuşur. Çok geniş bilgi ve 

hünerlere sahiptir. Padişah ve kahramanlara akıl hocalığı yapar, tüyleriyle yaralara 

dokunduğunda iyileştirir (Erdem, 1991, s. 198).  

 

Ankâ/Sîmurg’un ismi bazı peygamberler ve şahıslarla beraber de anılmaktadır. Dişi bir 

kuş olduğu düşünülen Ankâ’nın bir rivayete göre Hz. Musa zamanında erkeği de 

yaratılarak çoğalmıştır. Hz. Süleyman’ın meclisinde bulunmuştur. Anadolu’da 

Keloğlan’ın koruyucusudur, Zülkarneyn onun kanatlarıyla göğe çıkıp yıldızlara 

ulaşmıştır, babasının emriyle ormana bırakılan Zâl’i o bulmuş ve yuvasına götürerek 

büyütmüştür (Erdem, 1991, s.198).  

 

Ankâ ile ilgili inançların kaynağı eski Mısır’dır. Çin’den İran mitolojisine ve 

Müslümanlıktan Hristiyanlığa kadar geniş bir inanç alanında bu mitolojik kuşun ismi 

görülmektedir. Hristiyanlar Phoenix adını verdikleri bu kuş mitini yorumlayarak öldükten 



75 

 

sonra dirilmenin simgesi hâline getirmişlerdir. Çin de ise bu kuş raks ve müziğin mucidi 

olarak kabul edilir. Yahudi inançlarına göre ise çocukları kapıp boğduğu için peygamber 

Hz. Musa’nın bedduasıyla yok edilmiş ve soyu tükenmiştir (Batislam, 2002, s. 197). 

 

Ankâ öleceği esnada bunu hissederek bahar ağacı dallarından yaptığı yuvasını ateşe 

vererek kendini yakar. Külleri arasından yeni bir Ankâ çıkar ve kalan külleri ise 

Mısır’daki Heliopolis’e götürerek güneş sunağına bırakır. Ankâ’nın ölmek için Mısır’a 

geldiği de ölümü hakkında rivayetlerden bir diğeridir (Ceylan, 2015, s. 33).  

 

Klasik Türk edebiyatının en sık kullanılan mitolojik unsurlarından biri olan bu kuş Ali 

Şîr Nevâyî’nin beyitlerinde de mitolojik ve tasavvufî boyutlarıyla kendisine yer 

bulmuştur: 

 

Çü ḳurb Kâfıġa yittiŋ yitişmedi Cibrîl 

Ni nev' Hüdhüd Sîmurġ ile bolur yoldaş (G. 242/6)  

“Sen, yakınlık Kâf’ına ulaştın fakat Cebrail ulaşamadı. Hangi tür hüdhüd Simurg’a 

yoldaş olabilir?” 

 

Sîmurg, tasavvufta ve tasavvufî Türk edebiyatında Attâr’ın Mantıku’t- Tayr’ı ile 

Nevâyî’nin Lisânü’t-Tayr’ından ilham alınarak vahdet-i vücut düşüncesi içerisinde 

yaratıcının simgesel sembolüdür. Burada beyiti daha iyi anlayabilmek için Nevâyî’nin 

Lisânü’t-Tayr adlı mesnevisinin özetini vermeyi uygun bulduk. Özetle mesnevi şöyledir: 

Bir gün gülistan, orman, deniz ve çöl kuşları toplanırlar. Fakat bu toplanan kuşların bir 

başkanı olmadığı için toplulukta bir düzensizlik vardır. Bu sırada Hüdhüd gelir. Onlara 

kuşların da bir şahının olduğunu söyleyerek bu şahın vasıflarını anlatır. Bu vasıflar 

Tanrı’nın vasıflarıyla aynıdır. Sîmurg’un özelliklerini anlatmakla bitmeyeceğini söyleyen 



76 

 

Hüdhüd diğer kuşları onu bizzat görmeleri için yola çıkmaya davet eder ve yolda 

karşılaşacakları zorluklardan bahseder. Fakat yolun daha başındayken birçok kuş aciz 

kalır. Kendilerine dünyevî heveslere kaptırarak Tanrı’ya bağlanmayan insan tipleri de bu 

kuşlar sembolizmi ile yerilir. Bundan sonra tasavvuf ilkeleri basit öyküler şeklinde 

anlatılır. Kuşlar bu yolda kendilerine bir başkan gerektiğini ve bu kişinin Hüdhüd olması 

gerektiğini söylerler fakat Hüdhüd kabul etmez. Bunun üzerine bir kura çekilir ve çekilen 

kurada Hüdhüd çıkarak bu kuşların başkanı olur. Asıl yolculuk bundan sonra yani bir 

müride intisap ettikten sonra başlar. Önlerine büyük, tehlikeli vadiler çıkar ve bu kısımda 

da çeşitli zorluklarla her insanın Tanrı’ya ulaşıp ulaşamayacağı konusu ele alınır. 

Sonunda tüm zorlukları geçen kuşlar fena vadisinden de geçerek beka mülküne ulaşırlar 

yine birtakım zorluklarla karşılaşsalar da vasl bağına girerler. Burada her gül bir aynadır, 

kuşlar nereye baksalar kendilerini görürler. Sadece otuz kuş buraya ulaşabilmişlerdir ve 

Simurg da otuz kuş demektir. Böylece Tanrı kendilerinde tecelli etmiştir (Canpolat, 1995, 

s. 13-14).  

 

Bu hikâyeden hareketle beyite bakıldığında tasavvufî bir gerçeğin bu mitolojik kuş 

ekseninde sembolleştirildiği görülmektedir. Hüdhüd, Sîmurg’a giden yolu gösterse de 

onunla aynı seviyede olamaz. İlahi yakınlığa ulaşmak için Hüdhüd bir mürşit gibi 

yardımcı olsa da Sîmurg ile aynı mertebede olamaz. Kaf, tüm evreni saran bir dağ olarak 

düşünüldüğünde (Tekin, 2022, s.336) burada oturan kuş Tanrı’nın simgesidir. Kaf ve 

Sîmurg’un gökyüzü ile olan bağlantısı da dikkate alındığında3 beyit genel itibariyle Miraç 

hadisesini de akıllara getirmektedir. Miraç günü Cebrail Hz. Muhammet’i Sidretü’l-

müntehaya4 kadar götürmüş burada ondan ayrılmıştır. Kaf’ın yakınlığına ulaşan 

Cebrail’in yol göstermesiyle Hz. Muhammet olmuşken Hüdhüd konumundaki Cebrail bu 

yakınlığa erişemez.  

 

Semender ḳuş bolup 'anḳâça rûzî bolsa cezm irmes 

 
3 Bu konu hakkında detaylı bilgi için bk. Alpay Tekin, (G). Sîmurg’un Kanadı. Yeditepe Yayınları: İstanbul 
4 Detaylı bilgi için bk. Bu çalışma içinde Sidretü’l-müntehâ maddesi.  



77 

 

 Bola almaġlıġı sûz u ġamım mektûbıġa ḥâmil (G. 373/2)  

“Semender kuş olup Ankâ gibi nasibi olsa da benim yanan ateşimin ve gamımın 

mektubunu üzerinde taşımaya niyet edemez.” 

 

 Bu beyitte ise Ankâ genellikle kuşlar arasında güvercine nasip olan mektup taşıma 

görevini üstlenmiş olarak karşımıza çıkar. Beyitin daha da derinine indiğimizde genel 

olarak ateş ve yanmama teması baskın olarak görünmektedir. Beyitten anladığımız 

kadarıyla Ankâ, şairin yanan ateşinin ve gamının mektubunu taşıyabiliyor. Bu ise akıllara 

en büyük ateş olan güneşi getiriyor. Nitekim Ankâ’nın güneş ile yakından bir ilgisi vardır. 

İslam mitolojisinde güneşin sembolü olarak kartalla beraber adı anılan diğer kuş 

Ankâ’dır. Ankâ güneşi simgelen efsanevi bir varlıktır (Tekin, 2022, s. 317). Beyitte diğer 

ateş unsuru olarak ateşte yaşadığına inanılan mitolojik bir varlık olan semender verilir. 

Ankâ’nın nasibi olan ateşli mektubu mübalağa ile semenderin taşıyamayacağı söylenir. 

Ayrıca Araplar arasında Ankâ hikâyesinin semender ile karıştırıldığı ve semenderin de 

bazen kuş olarak tasvir edildiği (Batislam, 2002, s. 197) bilinmektedir. 

 

Ni hevâyîdür hevâsı 'ışḳ kim her peşşeî 

Ṭu'me eyler 'aḳl u taḳvâ ḳâfınıŋ 'ankâsıdın (G. 469/4)  

“Arzusu aşk olan kişi o kadar nefsine düşkündür ki sivrisinek gibi akıl ve takva Kaf’ının 

Ankâ’sından kendine yiyecek hazırlar.” 

 

Yukarıdaki beyitte ise Ankâ’nın Kafdağı’nda yaşamasına telmih vardır. Ankâ burada 

kimseye tenezzül etmeden yaşar bu durum Ankâ’nın şiirimizde sıklıkla kullanılan 

imajlarından biridir. Ankâ burada kanaatkâr bir şekilde yaşamını sürdürür.  Tasavvufî 

yönün ağır olduğu beyitte sivrisinek ise nefsine düşkün bir kimseyi simgelemektedir. 

Küçük, güçsüz ve aciz olan sivrisinek ile gücün ve ihtişamın simgesi olan Ankâ arasında 

bir tezat kurulur: 



78 

 

 

Velî ḳâf üstide ol kimyâ-ger  

Anı körmekke ‘Anḳa perri ḥâ’il (TB/ 64. B)  

“Lakin o kimyâger Kaf’ın üzerindedir. Ankâ’nın kanadı onun önünü kapattığı için o 

görünemez.” 

 

Klasik Türk şiirinde kimya, sihirli bir iksir aracılığıyla bakırı ve çinkoyu gümüşe, gümüşü 

de altına çevirmeyi hedefleyen mevhum bir uğraş olarak kullanılır. Gerçekliği Ankâ’nın 

varlığı kadar olan bu işe ilm-i Kâf, uğraşanlara da ehl-i Kâf ya da gürûh-ı Kâf denildiği 

bilinmektedir (Ceylan, 2015, s. 42). Bu bilinmezliği kabul edilen iki unsurun da beraber 

kullanıldığı edebiyatımızda görünmektedir. Nevâyî de yukarıdaki beyitte kimyager 

olarak nitelendirdiği pîr-i kâmili5 Kafdağı’nda yani ulaşılamaz bir yerde yaşayan bir 

Ankâ’ya benzetir.  

 

Ḳılur ḳaddiŋ hevâsı köŋlüm ey serv 

Biyik himmet ḳuşı pervâzıdur bu (G. 521/4)  

“Ey serv! (Ey boyu servi gibi olan sevgili!) Senin boyunun aşkı benim gönlüme büyük 

himmet kuşunun uçuşunu yaptırır.” 

 

Şair burada sevgilisin boyunun yüksekliğinden bahsederken gönlünün sevgiliye ulaşmak 

için çok yükseklere uçması gerektiğini söyler. Burada bahsedilen himmet kuşu akla, 

yükseklerde uçması ve Ankâ-ı himmet (Pala, 2015, s. 34) gibi bir kullanımın da olması 

sebebiyle Ankâ’yı getirmektedir. Ankâ asla yakalanamayan bir kuştur. Klasik edebiyatta 

 
5 Meger bu zehrdin ḳutḳarġay ilni 

   Fenâ tiryâḳı birle pîr-i kâmil (TB/ 63)  

 



79 

 

sevgiliye de kolaylıkla ulaşılamaz. Ulaşılamayan bu sevgiliye ise şairin ulaşması için 

Ankâ gibi uçması gerekmektedir. Yine bu beyitte de bu mitolojik kuşun ulaşılamayacak 

kadar yükseklerde yaşaması karşımıza çıkar.  

1.2.3. Semender 

Farsça sâm-ender (ateş içinde) kelimesinin muhaffefi olan semendere, Farslar; semendel, 

semendûr, semendûk, semendûl, semendûn, âzer-şep, âzer-şîn, âteş-hâr da derler (Ceylan, 

2015, s. 211). Batı mitolojisinde adı salamander olan semender, ateşte yanmadığına 

inanılan bir hayvan olarak edebî metinlerimizde karşımıza çıkıp mitolojik bir boyut 

kazansa da onun aslında amphibia sınıfına mensup bir tür sürüngen olduğu, çoğu türünün 

suda yaşamasına rağmen lekeli semender ve kara semenderi denilen türlerinin de 

tamamen karada yaşadığı bilinmektedir (Ceylan, 2015, s. 211). 

 

Hindistan’daki Mecusilerin devamlı yaktıkları ateşte ısının artmasıyla semender denilen 

kanatlı bir böcek ortaya çıktığı rivayet edilmektedir (Pala, 2015, s.412). Semenderin bir 

kuş olduğunu söyleyenler de vardır ve beyitlerde bazen murg-ı semender olarak karşımıza 

çıkıp kanatlı olarak tahayyül edilmektedir (Ceylan, 2015, s.211-212).  

 

Ahmed Vefik Paşa, Lehçe-i Osmanî’de semenderin suda yaşadığını, soğuk bir hayvan 

olduğundan kudemâdan birinin “ateşe girse söndürür” ifadesinin halkın “ateşte yaşar” 

şeklinde anladığını yazar (1876, s. 643). Edebî metinlerimizde anılan semender de su 

kertenkelesine benzer bir hayvandır. Bu efsaneleşen hayvana dair çeşitli rivayetler vardır. 

Kıvılcımlı kül üstünde yürüyeceği zaman vücudunun iki yanında bulunan su kesesi 

sayesinde (Ceylan, 2015, s.211) veya bir çeşit yağlı madde ifraz ederek kendini koruduğu 

rivayet edilir (Pala, 2015, s. 412).   Bu rivayetlerden biri de semenderin yalnızca ateşte 

yaşadığı ve ateşten çıkınca öldüğü yönündedir (Pala, 2015, s. 412). 

 



80 

 

Beyaz, zümrüt, kırmızı, yeşil ve benefşî renklerine sahip tüyleri olan bu efsanevî hayvanın 

tüyleri eğirilip mendil üretilir; kirlenince de ateşe atar temizlenirmiş. Hatta derisinden ve 

tüyünden yapılan elbise ve şapkalar sıcağı geçirmediği için yaz günleri kullanılırmış 

(Ceylan, 2015, s. 212). Fakat efsanevî olan semenderi hiç kimse görmemiştir (Pala, 2015, 

s. 412).  

 

Edebiyatımızda ateşte yanmadığına inanılan bu efsanevî yaratık çerçevesinde birçok 

hayal ortaya çıkmıştır. Nevâyî, divanında bu mitolojik hayvan ile ateşi her zaman beraber 

kullanarak onun ateşte yanmadığına, ateşten ayrılmasının imkânsız olduğuna 

göndermeler yapar. Aşağıdaki her iki beyitte de aşk bir ateşe gönül ise semendere teşbih 

edilmiştir. Nasıl semender ateşsiz yaşayamazsa insan da gönlünde aşk olmadan 

yaşayamaz. Ne semenderin ateşi terk etmesi mümkündür ne de insanın aşkı terk etmesi 

mümkündür: 

 

Ey Nevâyî köŋlüme emr itme terk-i ‘ışḳ kim  

Ol semenderdür imes ot furḳati imkân aŋa (G. 9/7) 

“Ey Nevâyî, gönlüme aşkı terk et diye emretme (çünkü) o semenderdir. Onun ateşten 

ayrılması mümkün değildir.”   

 

İstese köygen köŋül otluḳ yüzüŋni ḳılma 'ayb 

İḫtiyârı yoḳtur eylerde semender otḳa meyl (G. 365/2)  

“Yanmış gönül senin ateşli yüzünü isterse bunu ayıplama. Semender de seçme şansı 

olmadan ateşe meyleder.” 

 

Görüldüğü gibi mitolojik bir hayvan olan semender Nevâyî’nin beyitlerinde aşkın 

gücünün ve dayanılmaz yakıcılığının bir sembolü olarak kullanılmıştır. Ateş semenderin 



81 

 

ayrılmaz bir parçasıdır; ondan kaçamaz çünkü ateşte yaşar. Âşık, sevgilisinin kızarmış 

yanağından vazgeçemediği gibi semender de ateşten vazgeçemez. 

1.2.4. Geyik / Kiyik / Âhû / Gazâle / Gazâl 

Türk kültüründe en önemli hayvanlardan olan geyik Türk mitolojisinin, kökleri mezolitik 

devre kadar inen en eski simgelerinden biridir. Türklerin Orta Asya’dan Anadolu’ya 

taşıdıkları bu mitolojik hayvan (Çoruhlu, 1999, s.212) divân edebiyatında da çeşitli 

mitolojik yönleri ile kullanılmış, sevgilinin tarif edilmesinde en önemli simgelerden biri 

olmuştur. 

 

Türk mitolojisinde gök ve yer unsurlarına bağlı olarak birçok hayvanla ortak özelliklere 

sahip olan geyik, tıpkı kurtta olduğu gibi çok eski devirlerde totem sayılmış daha 

sonradan at, geyiğin yerini almıştır (Çoruhlu, 1999, s. 212).  

 

Geyik, Türkler tarafından kutsal bir hayvan olarak kabul edilir. Türk mitolojisinde ve 

masallarda çok büyük yer kaplar. Fakat Türklere ait eski ve orijinal efsanelerde Türklerin 

geyikten türediğine dair bir kayıt yoktur. Türk efsanelerinde yer alan geyik genellikle dişi 

olarak kabul edilmektedir (Ögel, 1993, s, 569). Ağaç Ana ile birlikte yaratıcı Tanrıça gibi 

düşünülmesi, Türklerde geyiğin çok erken devirlerde totem olarak kabul edildiğinin 

göstergesidir (Çınar, 2018, s, 68).  

 

“Göktürklerin atalarından birisi, bir mağarada genç bir kız suretindeki deniz tanrıçasıyla 

sevişmektedir. Ancak hükümdar bu kızın aslında bir ak geyik olduğunu bilmiyordu. Bir sürek 

avı esnasında sıkıştırılan hayvanlar arasında bulunan bir ak geyiği, askerlerden biri öldürünce 

gerçek durum meydana çıkar. Şikâyet mağaraya giden hükümdar sevdiği kızı yerinde 

bulamayınca onun aslında geyik biçime girmiş bir ilahe olduğunu anlarlar” (Çoruhlu, 2017, 

s. 212-213). 

 



82 

 

Yukarıda verdiğimiz Yaşar Çoruhlu’dan alınan, Çin kaynaklarında bahsedilen Göktürk 

efsanesinde de geyiklerin cinsiyetinin dişi olduğu açıkça görülmektedir.  

 

Geyikle ilgili verilen bu bilgiler, Türklerde geyiğin hemen her dönemde kutsal 

sayıldığının, geyiğin Türk mitolojisi ve yaşayışında önemli bir yere sahip olduğunun, 

Türklerin farklı kültürle etkileşiminde bile bir yönüyle geyikle ilgili telakkilerini 

koruduklarının göstergesidir (Çınar, 2018, s. 70).  Ögel (1993), Türklerin bu durumu nasıl 

devam ettirdiklerini şöyle açıklar: 

 

“Türkler İslamiyet’e girdikten sonra da kendi efsanelerini peygamberlerin hikâyelerine 

uydurmuş ve devam ettirmişledir. Anadolu’da bilhassa Ramazan geceleri okunan 

Muhammediye vs. gibi kitaplarda, Hz. Muhammed’in torunu Muhammed Hanefî avlarken 

bir geyik görür ve onun peşine düşer. Gide gide bir mağaraya gelir. Geyik mağaradan içeri 

girer, o da geyiği takip eder. Nihayet yer altına doğru epey yol aldıktan sonra, bağlık bahçelik 

bir yere gelirler ve orada eşi Mine-Hatun’u bulur. İşte bu hikâye İslamiyet’le uyuşturulmuş 

bir nevi Ergenekon destanıdır” (s. 578).  

 

Nevâyî’nin beyitleri incelendiğinde bu mitolojik hayvanı sıklıkla kullandığı 

görülmektedir. Ġazâle, ġazel, kiyik, âhû gibi isimlerle kullandığı bu hayvan en çok müşg 

ile beraber anılmaktadır. Ahmet Talat Onay (2023), âhû-yı müşgîn hakkında şu bilgileri 

verir: 

 

“Hıtâ, ve Hoten ile Çin ve Hindistan’da bulunur. O memleketlerin avcıları bunları sürü sürü 

muhafaza ederek hem etinden hem miskinden faydalanırlarmış. Rûm’un âhûları yılda bir 

kere boynuzlarını düşürdüğü gibi, o âhûlar da yılda bir defa nâfelerini düşürürlermiş. Bu 

zaman gelince avcılar kese peydâ edip hayvanın karnı altına bağlarlarmış. Bu hayvan insan 

veya hayvan ürkütmesiyle yahut birbirleriyle oynaşmakla harâret kesbedermiş. Bu yüzden 

nâfesinde birkaç damla kan akarmış. Böylelikle nâfe miskle dolar; vakti gelince düşermiş. 

Düştükten sonra -kokmadığı için- bazı ilaçlarla terbiye ederlermiş. Bazılarına göre misk, lale 

ve sümbül otlamaktan hâsıl olurmuş” (s. 44).  

 

Nevâyî de bu durumu aşağıdaki beyitte açıkça anlatmaktadır: 

 



83 

 

Ḳalıptur 'anberîn zülfüŋ içinde baġlanıp köŋlüm 

Kiyikdin ḳaṭre ḳan ḳalġan kibi müşg-i tâtâr içre (G. 551/5) 

“Tatar miski içinde geyikten damla kan kalmış gibi gönlüm de amber kokulu zülfünün 

içine bağlanıp kalmıştır.”  

 

 Geyik edebiyatımızda yaygın olarak sevgiliyi ve onun gözünü nitelemek için de 

kullanılır. Gönül Alpay Tekin (1992), bu sevgili ve âhu arasındaki ilişkiyi şöyle açıklar: 

 

“Âhu bütün İslâmî halk masallarında da görüldüğü gibi açıkça perilerle ilişkili 

görünmektedir. Bu âhu-peri ilişkisi, İslâm edebiyatına Bâbil-Asur edebiyatlarından, 

doğrudan doğruya olmasa bile Keldanîler, Musevîler ve Nebatîler ve hatta İran vasıtasıyla 

dolaylı yollardan geçmiş olmalıdır. Zira eski Bâbil devrinden İslâmî devreye kadar geçen 

büyük zaman aşamasında büyük değişmelerin olduğunu ve eski Mezopotamya tanrı ve 

tanrıçalarına ve diğer insan üstü güçlere âit bütün sembollerin, bu arada hayvan sembollerinin 

ve bunlar arasında da keçi ve âhunun şekillerini birer imaj-sembol olarak muhafaza 

etmelerine rağmen iç anlamlarını değiştirebileceklerini düşünmemizde hiçbir sakınca yoktur. 

Nitekim İslâm kültür dairesinde teşekkül eden, klâsik İslâm edebiyatında güzel kadınla, insan 

üstü bir varlık olarak eski aşk ve güzellik tanrıçasının silik bir kopyası olan peri ve bu 

tanrıçaya mahsus sunu hayvanı olan âhu arasında güzelliğe dayanan geleneksel bir ilişki 

kurulmuştur” (s.274-275). 

 

Nevâyî’nin taradığımız divanında peri ile âhuyu bir arada kullandığına rastlanılmasa da 

sevgili ve sevgilinin güzelliğinin en önemli unsuru olan gözlerinin âhuya benzetildiği 

görülmektedir: 

 

Şûḫ ikki ġazâliŋni nâz uyḳusıdın oyġat  

Tâ uyḳuları kitsün gül-zâr içide oyġat (G. 75/1)  

“İşveli iki âhunu naz uykusundan uyandır da gül bahçesi içerisindeki uykuları gitsin.” 

 



84 

 

Sevgilinin yüzünün çizildiği yukarıdaki beyitte âhunun sevgilinin iki gözüne benzettiği 

görülmektedir.  

 

Lâle-gûn meydin ḳızarmış közleriŋ ol nev’ kim  

Lâle-zâr üstide her yan ağnamış bolġay kiyik (G. 331/6)   

“Lale renkli şaraptan kızarmış gözlerin lale bahçesinde her yere kendinden geçen bir 

geyik gibidir.” 

 

Bu beyitte de sevgilinin şarap içmekten kızaran gözleri lale bahçesinde koşup, kendinden 

geçen bir geyiğe benzetilmiştir. Ayrıca bu beyitte olduğu gibi Nevâyî’nin lale ile geyiği 

sıklıkla beraber kullandığı görülmektedir. Yukarıda verdiğimiz, geyiğin miskinin 

oluşmasının lale yemesinden kaynaklandığı yönündeki inancın bunda katkısı vardır. Aynı 

şekilde aşağıdaki beyitte de bunu görürüz: 

 

İmes mümkîn ġazâlım mültefit min eyle kim lâle 

Niçe baġrımnı ḳan eyley niçe köŋlümge dâġ örtey (G. 615/2)  

“Ahumun bana iltifat etmesi mümkün değildir. Çünkü lale benim bağrımı kan edip 

gönlüme yaralar açmış.” 

 

Nevâyî’nin beyitlerinde geyiğin mitolojik özelliklerinden bir diğeri de yol gösterici 

olmasıdır. Âhunun yol gösterici özelliği onun doğrudan mitolojik yönüne işaret eder. 

Türk mitolojisinde peşinden koşan avcıyı yeraltına (ölüme) götüren geyikleri anlatan 

anlatıların olduğu bilinmektedir. Hatta Anadolu’daki Alageyik Efsanesi veya Geyik 

Destanı da bu konuyla ilişkilidir (Çoruhlu, 1999, s, 159). Aşağıdaki beyitte delirme, bir 

nevi kendinden geçme ve geyiğin peşinde giden avcının avlanması olayı açıkça 

görülmektedir: 



85 

 

 

Hecr deştide közi sarı barur şeydâ köŋül 

Tilbe saḥrâ seyride barġan kibi âhû sarı (G. 619/4) 

“Ayrılık çölünde sevgilinin gözü tarafına giden deli gönül, delilik çölünde âhu tarafına 

giden (avcıya) benzer.”  

1.2.5. Yılan 

Klasik Türk şiirinde sıklıkla kullanılan, olumlu ve olumsuz özellikleri ile karşımıza çıkan 

mitolojik hayvanlardan biri de yılandır. Hemen hemen her toplumun mitolojisinde yer 

edinen bu hayvan hakkında birçok anlatı mevcuttur. Çok uzun ömürlü olması, çoğunlukla 

normal yolla ölmemesi ve yılda iki defa kabuk değiştirerek kendini yenileme özelliğinden 

dolayı yılanların doğaüstü güce sahip olduğu düşünülmüştür (Gürkan, 2013, s. 527).   

 

Yılan, çeşitli dünya efsanelerinde ve mitolojilerde farklı görünümlerle tasvir 

edilmektedir. Yunan mitolojisinde Hermes’in taşıdığı açılmış kanatlar biçimindeki 

asasının etrafında kıvrılarak birbirine sarılmış iki yılan bulunmaktadır. Sağlık tanrısı 

Asklepios’un yaratılışında ve yapısınında da olan yılan aynı zamanda onun sembolüdür 

(Yıldırım, 2008, s. 502).  Zerdüştlük gibi bazı dinler tarafından lanetlenmiş, Orta ve 

Güney Amerika ile Güney Afrika’nın yerli toplumlarında, Sümer, eski Mısır, eski Arap, 

eski Yunan ve Roma ile Hristiyanlık, Hinduizm ve Budizm gibi dinlerde ve toplumlarda 

da yılana saygı gösterilmiş hatta tapınılmıştır (Gürkan, 2013, s. 527). Tevrat’a göre ise 

yılan çöl hayvanlarının en akıllısıdır (Yıldırım, 2008, s. 502).  

 

  

Belli ölçülerde Yahudi kültürü ve Yahudi kaynaklarının etkisinde kalan İslam sonrası 

döneme ait rivayetlerde yılan güzel, dört ayaklı deveye benzer şekillerde tasvir edilmiş 

ve cennet bekçilerinden biri olarak kabul edilmiştir. Fakat şeytanla birlikte Âdem’i 

günaha düşürme suçuna ortaklı etmesi ve şeytanı cennete sokarak suç işlemesi onun Allah 

tarafından cennetten çıkarılarak İsfahân’a sürülmesine neden olmuştur. Orada toprak 



86 

 

yeme ve yerde sürünme cezasına çarptırılmıştır (Yıldırım, 2008, s. 502).  Bu hikâyenin 

benzer şekliyle Türk mitolojisindeki hâlini Yaşar Çoruhlu (2017), Radloff’un Altay 

yaratılış efsanesindeki tespitiyle şöyle açıklar: 

 

“Yılan, Erlik’in sözüne aldanan bir hayvandır; çünkü yılan ve köpek, yenilmesi yasaklanan 

dört daldaki meyveleri korumakla görevliydi. Erlik ilk insnalar olan Törüngey ve Eje’yi 

yasak meyveyi yemeleri için kandırmaya çalışırken, yılan ağaca çıkarak elmayı ısırır. Bu 

arada Erlik’in sözlerine kanan ve yılanın yaptığını gören Eje de elmayı ısırır ve ısırmak 

istemediği hâlde Törüngey’in ağzına sürer. O anda her ikisinin de tüyleri dökülür Yaratıcı 

Ülgen bu işin sorumlusunun kim olduğunu sorduğu zaman yılan, köpek, Törüngey ve Eje 

suçu birbirine atarlar. Bu nedenle hepsini cezalandıran Ülgen yılana: “Şimdi sen Körmös 

(şeytan) oldun kişiler sana düşman olsun, vursun öldürsün” der. Sonunda Törüngey ve Eje 

dünyada, Şeytan da yeraltında yaşamaya mahkûm edilir” (s. 230). 

 

Yılanın görünümü ve hareket özellikleri toplumlar arasında farklı anlam yüklemelerine 

olanak vermiştir. Yılanın düzenli ve sürekli kıvrılıp sürünmesi ruhun olgunlaşma 

evrelerini gösterdiği, hayatın düzenini simgelediği için de hayatı yenileme modeli olarak 

kabul edilmiştir (Yıldırım, 2008, s. 503).  Yılanın bu özellikleri de onu ay ile aralarında 

ilişki kurulmasını sağlamıştır. Mircea Eliade(2023), bazı hayvanların ayın kaderini 

biçimleriyle ya da varlıklarıyla çağrıştırdıkları için ay simgesi ya da temsilcisi olduklarını 

(s. 193) söyledikten sonra ay ile yılan arasındaki ilişkiyi şöyle açıklar: 

 

“… tüm kadınların eşi olan ya da kabuk değiştiren yani dönem dönem kendini yenileyen, 

yani ölümsüz olan yılan simgelerinin baş döndürücü birçok yüzlülüğü vardır, ama tüm 

simgeleri aynı düşünce etrafında gelişir: ölümsüzdür çünkü yenilenir; yani ay gücüdür ve 

bereket, bilgi (kehanet) ve ölümsüzlük dağıtır. Pek çok mitte yılanın tanrının insana verdiği 

ölümsüzlüğü elde etmesiyle ilgili hikâyeler anlatılır” (s. 194).  

 

Türk mitolojisinde de yılanın büyük bir yer kapladığı görünmektedir. Bu hayvan Türk 

mitolojisinde daha çok yeraltı ilahı olan Erlik ile ilgili bir simge olarak görülür (Çoruhlu, 

1999, s. 230). Bu durum da yılanın yukarıda verdiğimiz diğer milletlerin mitolojilerinden 

farklı olarak Türk mitolojisinde olumsuz bir niteliğe sahip olduğunu gösterir. Ayrıca 

yılanlar Türk Şamanizm’inde de önemli hayvanlardan biridir. Bazı şamanların yılan 

biçimine girdiği, şaman törenlerinde yılana işaret eden nesnelerin kullanıldığı 

bilinmektedir (Çoruhlu, 1999, s. 230).  



87 

 

 

Klasik Türk edebiyatında da yılan etrafında gelişen birçok hayal ve benzetmelere 

rastlanır. Divanlarda sevgilinin saçı çoğunlukla yılana teşbih edilir. Gönül Alpay Tekin 

(2009) bu benzetmenin kökenini şöyle açıklar:  

 

 “Divan edebiyatında sevgilinin saçı, uzun ömrü dolayısıyla hayatı temsil ettiği için, aşk ve 

savaş tanrıçası İnanna’nın ekindeki hayatı temsil eden yılanı aklımıza getirir. Zira divan 

edebiyatında saç; ömrü, hayatı temsil ettiği gibi yine uzunluğu ve kıvrım kıvrım oluşu 

bakımından sa yılana benzetilmiştir. Yakındoğu mitolojilerinde aşk ve savaş tanrıçasının 

elindeki yılan da hayatı ve bereketi temsil eder ve tanrıça bereket ve hayat sembolü olarak 

yılanı bereket ve bitki tanrılarıyla paylaşır. En eski Sümer efsanesi Gılgamış’tan beri hayat 

suyunu bulan ve ebedî hayata, ölümsüzlüğe kavuşan yılan olmuştur. Fakat geleneğe göre 

divan edebiyatında saçın hem yılana benzetilmesi hem de saçın ömrü simgeleyen saç ile 

hayatı simgeleyen yılan bu özellikleri bakımından birbirine benzerler, daha doğrusu divan 

edebiyatında da saç-yılan-hayat kavramları arasında açık bir ilişki bulunmaktadır. Ancak saç-

yılan-ömür arasındaki bu ilişki divan edebiyatında çeşitli kalıplaşmış imajların gelişmesiyle 

birbirinden ayrı söylemler içerisinde iki ayrı grupta toplanmıştır: saç-ömür; saç-yılan gibi” 

(s. 192). 

 

Ayrıca Mircea Eliade de Orta Avrupa’daki bazı batıl inanışlarda eğer ayın etkisinde 

kalmış yani âdet döneminde olan bir kadının saçlarının kazınması ve bunların gömülmesi 

sonucu saçların yılana döndüğüne inanıldığından ve bir Breton efsanesine göre de 

büyücülerin saçları yılana dönüştüğünden bahseder (2023, s. 197). Divan şiirinde ayrıca 

âşığın âhları şekil olarak yılana benzetilirken yılanın şekli özellikleri, kıvrımlı oluşu, 

siyah renkte olması, zehiri, hazinelerin bekçisi olması, yüz yıl yaşayan yılanların 

ejderhaya dönüştüğü inancı ve yılanın senede bir defa Nisan yağmurunun damlasını 

yutarak zehir elde etmesi (Pala, 2015, s. 309) şairler tarafından sıklıkla kullanılmıştır. 

 

Ali Şir Nevâyî’nin incelediğimiz divanında da yılanın mitolojik yönüyle yer aldığı 

görülmektedir. Yılan için mâr, ok yılanı ve ef’î kelimelerini kullanılmıştır. Sevgilinin 

saçını yılan olarak tasvir eden şair büyü ve yılan kelimelerini de beraber kullanır. Yılan, 

kadın ve büyü kelimelerinin birlikte kullanıldığı bilinmektedir. Mircea Eliade, bu durumu 

yukarıda da vermiş olduğumuz ayın simgeciliği ile ilişkilendirmiştir. Büyücülüğün ayla 

ilişkisi yılanlar aracılığıyla ya da doğrudan pek çok etnoloji belgesiyle de doğrulandığını; 



88 

 

Çinliler için yılanın tüm büyü güçlerinin kökeninde bulunduğunu; büyü anlamına gelen 

İbranice ve Arapça sözcüklerin aynı zamanda yılan anlamı taşıyan sözcüklerden 

türediklerini söyleyen yazar bu ay,  yılan ve büyünün kökeninde ise yılanın aydan geldiği, 

yani sonsuz olduğu, yeraltında yaşadığı, ölülerin ruhlarını canlandırdığı için, tüm sırları 

bildiği, bilgeliğin kaynağı olduğu geleceği gördüğü inancı olduğunu yazar (2023, s. 197). 

Emel Esin ise Mani dinine giren Türklerin kuraklığın simgesi olan yılanı kurban edip, 

ejder resmi yaparak ve yada taşı kullanarak yaptıkları bir büyüden bahsetmektedir (2001, 

s. 117). 

 

Yılan ve efsûn arasındaki bu ilişki diğer yandan akıllara kamların yılan için yaptıkları 

arbağ adı verilen büyüyü akla getirmektedir. Arbağ kelimesi Niyâzî’nin El-Luġâtu’n-

Nevâ’iyye ve’l-İstişhâdâtu’l-caġatâ’iyye’sinde “o efsûna derler ki, yılanın deliğine 

okusalar dışarı çıkarır ve ısırdığı yere okusalar zehir tesir eylemez” (Kaçalin, 2011, s. 

116) olarak tanımlanır. Yine bu kelimeyi Ali Şir Nevâyî’nin de kullandığı bu sözlükten 

hareketle bilinmektedir.6 Farsçada ise bu kelimeye yakın olarak ‘yılan efsuncusu, yılancı’ 

anlamında mâr-efsâ kelimesinin kullanılmaktadır (Samancı, 2019, s. 744).  

 

Nevâyî, aşağıdaki beyitte saçları yılana benzeterek gözlerin onlara sihir yaptığını anlatır. 

Klasik edebiyatta sihir ile beraber anılan gözler aşağıdaki beyitlerde bu hünerlerini yılana 

benzeyen siyah saçlar için kullanırlar. Bu benzetmeler ise yalnızca dış görünüş açısından 

değil yılanın taşıdığı simgesel anlamlar üzerinden de derinleştirilir. Göz, aşağıdaki 

beyitlerde büyü aracı gibi işlev görür; sevgilinin saçlarının yılanlara benzemesine rağmen 

göze zarar vermemesi, sevgilinin bakışının yılanları bile etkisiz hâle getirecek kadar güçlü 

bir büyü gücüne sahip olduğunu gösterir. Bu benzetmeler ise yalnızca estetik değil aynı 

zamanda metafizik bir anlam taşır: 

 

 
6 Bedâyi’ul Vasat’da bir maktada: 

Zülfi sevdâsıda bilmesler Nevâyî nüktesin / Kim cünûn güftârıdur yâḫod yılannıŋ arbaġı (Kaçalin, 2011, s. 

116) 



89 

 

Zülfüŋ allında füsûn-ger közleriŋ her gûşedin 

Gûyî ol müşgîn yılan ḳaydıġa eylerler füsûn (G.440/3) 

“Senin zülfünün huzurunda sihirli gözlerin her uçtan sanki o kapkara yılan zincirine sihir 

yaparlar.” 

 

 

Saçıŋ ef’îleridin yoḳ közüŋe hîç gezend 

Siḥr ile tâ bu yılanlarġa ni efsûn ḳıldı (G.623/3)  

“(Gözün) sihirle bu yılanlara nasıl büyü yaptıysa saçının yılanlarından gözüne hiç zarar 

gelmez.”  

 

Yılan efsûn ḳılurdın bend olur zülfüŋ ni vâḳi'dür 

Ki ḳılmış yüz köŋülni bende ẓâhir eylemey efsûn (G. 457/5)  

“Zülfün yılana büyü yapıp onu bağlardı. Ama yüz gönlü kendisine büyü yapmadan köle 

etmesi nasıl bir olaydır?”  

 

Bu beyitte, âşık kendisini sevgilinin saçlarının etkisiyle aklını yitirmiş, delirip kaçmış bir 

kul olarak tanımlar. “Saçının engerek yılanı” benzetmesi, önceki beyitte olduğu gibi 

burada da hem görsel hem de simgesel düzeyde anlam taşır. Engerek yılanı zehirli ve 

tehlikelidir; bu bağlamda sevgilinin saçı hem büyüleyici hem de acı verici bir kudrete 

sahiptir. Âşık, bu saça tutulmuş, onun esiri olmuştur; artık iradesini yitirmiştir, sevdanın 

etkisiyle akıl dışı bir hâle bürünmüştür. Devamında gelen “hem ayağımda zencîr hem 

boynumda ġul” dizesi, bu teslimiyetin ve esaretin derecesini daha da vurgular. Zincir ve 

pranga imgeleri hem fiziki bir tutsaklığı hem de mecazi anlamda aşkın bağlayıcılığını 

temsil eder. Âşık, sevgilinin saçının yarattığı büyü karşısında hem beden hem ruh olarak 

(delirip) hapsedilmiştir: 



90 

 

 

Tilberep ḳaçḳan ḳuluŋ-min kim saçıŋ ef’âsıdın 

Hem ayaġımda irür zencîr ü hem boynumda ġul (G.368/4)  

“Ben senin saçının engerek yılanından delirip kaçan kulunum. Hem ayağımda zincir hem 

de boynumda ölüm prangası vardır.”  

1.2.6. Hüdhüd 

Eski Türk Edebiyatında mitolojik hikâyelere konu olmuş bir diğer hayvan da ibibik kuşu 

olarak da bilinen hüdhüdtür. Taç şeklinde taraklı tepeliği olan güzel görünümlü fakat hoş 

kokmayan bir kuş (Yıldırım, 2008, s. 401) olarak bilinir. Yuvasını insan dışkısından 

yaptığı, yaz günü ağzını açtığında sineklerin uçuştuğu söylenen bu kuşun gözlerinin çok 

keskin olduğu yer altı sularını net bir şekilde gördüğü söylenir (Ceylan, 2015, s. 126).  

 

Yuvasını genellikle ağaç kovuklarına, duvar deliklerine ve kaya oyuklarına yapan bu kuş 

Filistin ve Mısır’da yaşar; kışın ise Afrika’ya göç eder. Eski Mısırlılar hüdhüde saygı 

gösterir. Tevrat’ta ise eti yenilmeyen kuşlar arasında sayılmaktadır (Yıldırım, 2008, s. 

401).  

 

Hüdhüdün mitolojik bir boyut kazanması Hz. Süleyman ile olan münasebetinden 

dolayıdır. Doğu kültüründe Hz. Süleyman’ın haberci kuşu olarak bilinir (Ceylan, 2015, 

s. 127). Kur’ân’daki kıssa şu şekildedir: Hz. Süleyman su bulması için hüdhüdü keşfe 

gönderir. Yemen civarında Seba Melike’si Belkıs’ın saltanatını gören hüdhüd su arama 

görevini bırakıp Belkıs’ın ülkesinde dolaşmaya başlar. Hüdhüdün gelmemesine kızan Hz. 

Süleyman onu araması için akbabayı görevlendirir. Bulunup huzura getirilen hüdhüd ona 

Sebe halkından ve Belkıs’tan bahseder (Neml 27/20-23). 

 



91 

 

Hüdhüdün klasik Türk edebiyatında üzerinde durulan en önemli özelliği Hz. Süleyman 

kıssasında da geçen haberciliğidir (Ceylan, 2015, s.128). Diğer yandan tasavvufî 

metinlerde şeyh ve mürşit olarak karşımıza çıkmaktadır. Hüdhüdle ilgili eserlerin ilki 

Feridüddîn Attar’ın Mantıku’t-Tayr isimli tasavvufî mesnevisidir. Otuz kuşa kılavuzluk 

eden ve Simurg’a ulaşan kuşlar arasında yer alır (Yıldırım, 2008, s. 402).  

 

Ali Şir Nevâyî’nin incelediğimiz divanında hüdhüd haber ulaştıran bir kuş özelliği ile 

karşımıza çıkar. Sevgiliye aşığın dertli haberini hüdhüdün başında bulunan tacına 

yerleştirip çok renkli olan bu kuşun bir parçasıymış gibi iletmesini istemektedir:  

 

Hüdhüd iltür derdlıġ peyġâmım ol ay ḳaşıġa 

Sançıban ḫod-reng raḳam bile yaŋlıġ başıġa (G. 535/1)  

“Ey hüdhüd, benim dertli haberimi kendi renginden yazılmış yazı gibi başına yerleştirip 

o ay gibi olan sevgilinin huzura ulaştır.”  

 

Beyitte Hz. Süleyman’ın mektubunu hüdhüd aracılığıyla Belkıs’a ulaştırmasına telmih 

yapan şair, kendi dertli haberini de hüdhüdün sevgiliye ulaştırmasını ister. Bunun yanı 

sıra hüdhüdün başında bulunan ve bir tacı anımsatan tüylerini de mektubu taşımak için 

gizli bir taşıma aracı olarak kullanmasını ister. Şair burada hüdhüdün başındaki tüylerin 

rengarenk olması ve adeta bir taç gibi durması üzerinden onun bu önemli haber ulaştırma 

görevini sıradan bir iş gibi gerçekleştirebileceğini vurgular.  

 

Tâ cevirler aḳ öyide sâkin olsa ehl-i 'ışḳ 

Eyledür kim bülbül ü hüdhüdġa bir bolġay ḳafes (G. 223/4)  

“Aşk ehli senin çadırına yerleşip yaşasa da eziyet (çekmeye devam eder). Öyledir ki 

bülbüle de hüdhüde de kafes bir olur.”  



92 

 

 

Bu beyitte ise bülbül ve hüdhüdün bir karşılaştırmasını veren şair bu iki kuşu âşıklara 

benzetir. Sevgilinin çadırında bile yaşasa âşık acı çekmeye devam eder. Bülbül klasik 

edebiyatta âşığı simgeleyen hayvanlardan bir tanesidir. Hüdhüd ise haber ulaştıran bir 

kuştur fakat kafeste her ikisi de özgürlüğünden yoksun kalır. Âşıklar da tıpkı bu iki kuş 

gibi sevgililerinin evinde bile yaşasalar aşk acısından kurtulamayacaklardır. 

1.2.7. Ejderha / Ejdehâ 

Mitolojik yaratıkların en önemlilerinden biri de ejderhadır. Farsçada ejder, ejdhâ, ejderhâ 

Arapçada tinnîn ve so’bân olarak bilinir. (Yıldırım, 2008, s. 274). Çoğu mitolojide adı 

sıkça geçen ejderhalar İslam mitologyasında da çok geniş yer tutarak destanlarda, 

efsanelerde, masallarda, şiirlerde, aşk hikâyelerinde ve ansiklopedilerde sıklıkla kullanılır 

(And, 2023, s. 322).  

 

Timsah görünümünde, yüzü ata benzeyen iki kanadı olduğuna ve ağzından ateş çıktığına 

inanılan bu mitolojik yaratık yeraltı hazinelerinin de bekçisi olarak bilinir (Yıldırım, 

2008, s. 274). Ejderhaların birçok çeşidi vardır. Kimisin ağzından ateş çıkar, kimisinin 

gözleri alevlidir. Tek başlı, üç başlı ve yedi başlı olan ejderhalar da vardır (And, 2023, s. 

322). Ejderhaların boyları oldukça uzundur, kuşlar gibi iki kanadı vardır ve hareket 

ettikleri zaman büyüklükleri yüzünden denizde yüksek dalgalar meydana gelir. Zararlı bir 

varlık olduğundan da Allah onları Ye’cûc ve Me’cûc bölgesine gönderir ve orada onların 

yiyeceği olurlar (Yıldırım, 2008, s. 274).  Bu efsanevi yaratık halk hikâyelerinin çoğunda 

da kötülüğün simgesi olarak bilinir ve hemen hemen bütün hikâyelerde hikâyenin 

kahramanı tarafından yenilgiye uğratılır (Yıldırım, 2008, s. 274). Aşağıda örnek olarak 

verdiğimiz ejderha mitolojilerinde de çoğunlukla kötü bir varlık olarak bilindiği açıkça 

görülmektedir.  

 



93 

 

Genellikle Çin mitolojisi ve sanatına ait kabul edilen ejderhalar (Çoruhlu, 2017, s. 201) 

Türk mitolojisi de dahil olmak üzere çoğu mitolojide kendine yer bulmuştur. Samuel 

Noah Kramer hemen her çağda her halkın kendi ejderha öyküleri olduğunu söyler. 

Mezopotamya mitolojisinde Marduk’un yendiği Tiamat’ın bir ejderha ordusu vardır 

(Kramer, 2001, s. 143). Hint mitologyasında bazen ejderha, bazen bir yılan bazen de bulut 

gibi tasarlanan Vritra tanrıların ve insanların düşmanıdır. Yunana mitologyasında ise 

Ladon tanrıların bahçesinde bulunan altın elma veren ağacın bekçisi olan bir ejderhadır. 

Tevrat’ta Eyyûb kitabında ejderha bir timsah gibi gösterilmiştir (And, 2023, s. 322).  

 

Türk mitolojisinde de ejderhaların geniş bir yeri vardır. Türklerde özellikle erken 

dönemlerde bereket, refah, güç ve kuvvet simgesi olarak kabul edilmiş Ön Asya 

kültürünün etkisiyle de zamanla bu iyi anlamı zayıflayarak daha çok kötülüğün simgesi 

olmuştur (Çoruhlu, 2017, s. 201). Türkiye Türkçesinde bir adı da evren olan ejderha 

(Beydilli, 2003, s.192) yer ejderi ve gök ejderi olarak Türk kozmolojisinin bir parçasıdır. 

Yeraltında veya derin sularda yaşayan ejder, bahar dönümü olduğunda yer altından çıkar, 

pulları ve boynuzları oluşarak gökyüzüne bulutların arasına yükselirmiş. Bu sayede de 

yağmur yağmasını sağlar, bereket ve refahın oluşmasına yardım edermiş. Uygur devrinde 

de gök çarkının bir çift ejder tarafından çevrildiğine inanılırmış (Çoruhlu, 2017, s. 202).  

Klasik Türk şiirinde de ejderhalara geniş yer verildiği görülmektedir. Sevgilinin kıvrım 

kıvrım saçları bir ejderhayı anımsattığı için sevgilinin saçı yerine kullanılır. Saç, 

yoğunluğu nedeniyle bin başlı bir ejderhaya benzer. Ayrıca tılsımlı hazinelerin bekçisi 

olarak da ejderha metinlerde sıkça kullanılmaktadır. Divanını incelediğimiz Ali Şir 

Nevâyî’nin de bu mitolojik yaratığı şiirlerinde sıkça kullandığı görülmektedir.  

 

Tire şāmım içre kim berḳ-i belālar çaḳılur 

Her nefes ʽışḳ ejdehāsı aġzıdın ot saçılur (G.138/1) 

“Karanlık akşamım içerisinde bela şimşekleri çakılır. Sanki bu, her nefeste aşk 

ejderhasının ağzından alevlerin çıkmasıdır.” 



94 

 

 

Yukarıda ejderhaların Türk kozmolojisinin bir parçası olduğunu belirtmiştik. Yıldırımın 

bir ejderha olarak düşünülmesi çok yaygın ve önemli bir mitolojik inanç olduğunu 

belirten Bahaddin Ögel, yıldırımın uçan bir ejderha şeklinde düşünülmesinin kökenlerinin 

Çin mitolojisinden gelmiş olduğunu söyler (1995, s. 291). Yine Bahaddin Ögel, 

Potanin’in topladığı Orta Asya’daki yıldırım ejderhası ile ilgili inançlardan Altay 

Türklerine ait olan inançta da gökte bir ejderhanın yaşadığını, bu ejderhanın biri ağzında 

ve diğeri de kuyruğunda olmak üzere iki çakmak taşı olduğunu, ejderhanın istediği zaman 

bu iki çakmak taşını birbirine vurarak şimşekler ve yıldırımlar çaktırdığını (1995, s. 291)7 

yazar. Beyite baktığımızda karanlık akşam içerisinde yıldırım çaktıran bir ejderha imajı 

görürüz. Aşk derdiyle günleri karanlık geçen şair ejderhaya teşbih ettiği aşkın 

soyutluğunu bu imaj ile somutlaştırmıştır. Yine aşağıdaki beyitte de yıldırım ve ejderha 

arasındaki mitolojik inancın izleri görünmektedir: 

 

Özüŋ firâḳ tüni berḳıdın nitip köymey 

Ki ejdehâ cisim üstiġa şu'le-efgendür (G. 154/4)  

“Kendin ayrılık günü yıldırımından nasıl yanmaz ki ejderha kendi üstüne ateş salar.” 

 

Ger zebūn bolsam ʽaceb irmes ki tüşse ʽışḳ ara 

Ejdehālar ḫāksār olmaḳ ṭariḳın örgenür (G.139/5) 

“Eğer ben (aşk içine düşüp) aciz olsam buna şaşılmaz. Çünkü ejderhalar bile aşk içinde 

yerle bir olmanın yolunu öğrenir.” 

 

 
7 Ejderha ve yıldırım arasındaki diğer bağlantılar ve diğer mitolojik inançlar için bk. Ögel, B. (1995). Türk 

Mitolojisi II. Cilt. Ankara: TTK. 



95 

 

Bu beyitte ise ejderhaların güçlü varlıklar olmasına rağmen, aşk ile yerle bir 

olabileceklerini söyleyen şair kendisinin aşk arasında zayıf olmasının şaşılacak bir şey 

olmadığını dile getirir. Ejderhaların bu kadar büyük ve güçlü yaratıklar olması tezatlık 

açısından diğer küçük canlılarla sık sık karşılaştırılmasını sağlamıştır. Nitekim aşağıdaki 

beyitte de karınca ve ejderha kıyaslaması yapar:  

 

Ot saçar 'ışḳıŋ hirâsân bolsa köŋlüm yoḳ 'aceb 

Ejdehâdın taŋ imestür mûrġa bolmaḳ hirâs (G.230/4) 

“Karıncanın ejderhadan korkması şaşılacak bir şey olmadığı gibi benim senin ateş saçan 

aşkından korkmam da şaşılacak bir durum değildir.” 

 

Ejderhaların hazine bekçisi olarak kullanılması yine mitolojilerde oldukça yaygın olan 

bir anlatıdır. Öyle ki yedi küp olup yere gömülen Kârun hazinesini de uyuyan ejderhaların 

koruduğuna inanılmaktadır (Yıldırım, 2008, s. 274). Sevgilinin yüzünün iki yanına düşen 

kıvrımlı saçları da ejderhaları anımsatır. Aşağıdaki beyitlerde bu iki imajı beraber 

kullanan şair, sevgilinin yüzünü hazineye benzeterek kıvrımlı saçlarını o hazinenin 

bekçisi olan ejderhalara teşbih eder: 

 

Saçaġın urġan mudur sîmîn tiniŋ devrinde pîç 

Yoḳsa ḥüsnüŋ genciġa çırmaşḳan ejder mü ikin (G.477/5) 

“Acaba senin gümüş teninin etrafında dönen saçak urgan mıdır? Yoksa güzelliğinin 

hazinesine dolanan ejderha mıdır?” 

1.2.8. At 

Hemen hemen her kültürde kendisine yer bulan dört ayaklı hayvanların en önemlilerinden 

biri de attır.  At, evcilleştirilmesiyle birlikte birçok alanda hayatı kolaylaştırmış ve insanın 



96 

 

bir parçası hâline gelmiştir. Büyük savaşlar atlarla kazanılmış, kahramanların adı atlarıyla 

beraber anılmış, toprak atla sürülmüş, uzun yollar atlar sayesinde geçilmiştir (Gezgin, 

2019, s. 29). Eski Sümer uygarlığında bu hayvan, insan hayatında asıl rol oynayan 

unsurlardan biridir. Japon mitolojisinde at efsanevi kahramanlardanken Çin efsanelerinde 

de atların büyük önemi vardır (Yıldırım, 2008, s. 296). Çin Takvimi’nde at haziran ayına 

denk gelir (Gezgin, 2019, s. 35). Türklerde de en önemli hayvan şüphesiz attır. Türklerde 

ata karşı sevgi ve güven bu hayvanla manevi bağlar kurulmasını sağlamıştır (Kaya, 2017, 

s. 86).  Çinliler, Türkler için “Türklerin hayatı atlarına bağlıdır” derler (Esin, 2004, s. 257-

258). Türklerin ata bu kadar önem vermesi mitolojik bir boyut kazanmasını da 

sağlamıştır.  

 

 Türklerin ata olan bağlılıkları, hayranlığı ve inançları zamanla bu hayvan etrafında 

oluşan mitler ortaya çıkarır (Esin, 2004, s. 259).  Şamanist törenlerde şamanın göğe 

yükselirken bineği olan at kurbanlık hayvan olarak da önem kazanmıştır. Şamanların 

deflerine de bazen şaman atı denilmiştir (Beydilli, 2003, s. 71). Şaman, at yardımıyla 

yeraltına ya da diğer dünyaya geçebildiği için ölümün de simgesi olmuştur (Çoruhlu, 

2017, s. 210). Halk inançlarında atın uğur getirdiğine inanılır. Bu inanç çevresinde atın 

başının eve doğru bağlandığında eve bereket getireceği, atın nefesinin hastalıkları iyi 

edeceği, at olan eve şeytan girmeyeceği gibi inançlar da oluşmuştur (Beydilli, 2003, s. 

71).   

 

Fars ve İslam kültürlerinde de atlara büyük önem verilmiştir. Rüstem’in Rahş’ı, 

Behzâd’ın Şebreng’i, Ferîdûn’un Gulreng’i ve Siyâveş’in ünlü atı Fars mitolojisinde özel 

olarak bilinen atlardır (Yıldırım, 2008, s. 296). İslam kültüründe de bazı atlara ve ata 

benzeyen hayvanlara önem verilmiş, olağanüstü özellikler atfedilmiştir. İslami 

rivayetlerde ve kıssalarda mitolojik özelliklere benzer özellikler taşıdığına inanılan 

Burak, Düldül ve Zu’l-cenâh ilk akla gelen atlardır (Yıldırım, 2008, s. 298).  

 



97 

 

Türk kültüründe önemli yere sahip bu hayvan divan edebiyatında da kendisine yer bulmuş 

ve atla alakalı rahşiyye adı verilen bir tür oluşmuştur (Kaya, 2017, s. 87). Bülent Kaya 

(2008) divan şiirinde atın kullanılması hakkında şunları söyler: 

“Divan şairinin at için kullandığı benzetmelerin, sıfatların ve özelliklerin sınırı yoktur. Çünkü 

onun için at, hayatın içinde her an yaşanılan bir nesne ve bir arkadaş gibidir. O nereye giderse, 

at da onunla gider. Şair kendi rini bile atla ilgili kavramlarla över. Türk kültürünün önemli 

bir varlığı olan at, divan şairinin zihninde de süsleyici bir unsurdur. At, sadece at olarak değil, 

bütün yönleriyle şiirde yer bulur. Divan şiiri tek bir atı anlatmadığı gibi, onun tek bir vasfını 

da anlatmaz. Onun hayal dünyası ata yakıştırılabilecek sıfatlar bulma ve yaratma imkânına 

sahiptir. Divan şairi atı anlatırken, onun geçmişten o güne taşıdığı kültür hazinelerini de 

atlamaz. Ciritten, çevgandan, at yarışlarından bahseder. Bunları yaparken de kendi sanatçılığı 

ölçüsünde, bunları anlattığı manzumelerini süsler ve edebî bir hâle getirir. At şairin sanatı 

ölçüsünde en güzel şekillerde anlatılabilecek ve hakkında benzetme ve hayaller üretilebilecek 

yegâne varlıktır. Ata benzetilen unsurlara bakıldığında, bunların çok çeşitli ve zengin 

unsurlar olabildiği görülür. Atın kültürel değeri nispetinde, bu unsurlar da zenginleşmiştir” 

(s. 5-6). 

Divan şirinde at için Türkçe, Arapça ve Farsça kökenli birçok isim ve sıfat kullanılır 

(Kaya, 2008, s. 299). Atlar genellikle renklerinin çeşitliliğiyle de şiirlere malzeme 

olmuştur. Yaşar Çoruhlu, atların kavimlerin türeyiş efsanelerinde yer aldığını ve renk 

simgeciliğine göre anlamlandırıldığını, bazı devrelerde savaş esnasında atların dört 

anayönün renk simgelerine göre konumlandırıldığını (1999, s. 211) yazar. Divan 

edebiyatında kullanılan at isimlerinin de şiirlerde atın rengini öne çıkaran ve benzetme 

içeren örneklerle karşılaşılmasına karşın kimi yerlerde de renk gözetmeksizin sadece at 

anlamından hareketle kullanıldığı görülmektedir (Kaya, 2017, s.88). 

 

Ali Şir Nevâyî’de de at, divan edebiyatında kullanılan şekliyle hem gerçek hem de bir 

metafor olarak karşımıza çıkar (Toprak, 2021, s. 315). Şair, incelediğimiz divanı 

Nevâdir’üş-Şebâb’ta 83. gazelde “at” redifini kullanmış ve rahşiye türüne benzer bir şiir 

kaleme alarak dönemindeki ata ait gelenek ve uygulamaları şiirinde olduğu gibi 

yansıtmıştır (Toprak, 2021, s. 315). Nevâyi’nin bu hayvanı şiirlerinde nasıl kullandığını 

daha iyi anlamak için gazeli aşağıda vermeyi uygun gördük: 

  

Çâbükî kim ḳaṭl üçün sürdi meydânġa at  

Âdemî ḳalmas tirik salġan zemân cevlânġa at  



98 

 

“O hızlı at binicisi meydana katletmek için atını sürdü. O dolaşmak için atını saldığı 

zaman diri insan kalmaz.”  

Bu durur ma’nâ ki şâyed ḳalġan irkin bir kişi 

Tâ anıŋ cânın hem alġay kim sürer her yanġa at  

“Eğer bir kişi kalacak olursa onun canını almak için her yana at sürer.” 

Her kişini ḳatl kim eyler öler-min reşkdin  

Veh ki bir hem yançılıp sürmes min-i ḥayrânġa at  

“Herkesi öldürür, ben de kıskançlıktan öldürür. Ne yazık ki ona hayran olan bana yine 

de yanılarak bile olsa atını sürmez.”  

Ni belâ ḳattıḳ köŋüldür kim ḳatîl il ḳanıġa  

At sürer sürgen mesellik lâle vü reyḥânġa at  

“O ne belalı ve katı gönüllüdür. Ellerin kanına katildir. Lale ve reyhana sürükler gibi at 

sürer.” 

Eyle kim bozġay ḳoyunnı özge her tûfân kilip  

Ol ṣıfat nâ-bûd iter sürgeç bu ser-gerdânġa at  

“Bu ne yapacağını bilmeyene atını sürünce yok eder. Bu sanki başka bir tufan gelip de 

köyünü bozmuşa benzer. “ 

Kimni öltürmekke atsaŋ oḳ miniŋ cânım çıḳar  

Bir daġı tirgüzgeli min ol bî-dil bî cânġa at  

“Sen kimi öldürmek için okunu atsan benim canım çıkar. Beni bir daha diriltmek için o 

gönülsüz ve cansız olan (bana) at.” 

Devrdin köp renc-min ösrük çıḳıp mey-ḫânedin  

Raḫş-ı himmet üzre salmaḳ isterem devrânġa at  



99 

 

“Zamandan o kadar çok eziyet çektim ki meyhaneden sarhoş çıkıp himmet atını felek 

üzerine göndermek istiyorum.” 

Şâm tofraḳḳa kirerdin çâre yoḳtur gerçi ṣubḥ  

Kim ki sigritkey ḳuyaş dik bu biyik eyvânġa at  

“Sabah güneş gibi bu büyük felekte at koştursa da akşam toprağa girmekten başka çare 

yoktur.” 

Kös üni tuttı Nevâyî naẓmı dik âfâḳnı  

Gûyiyâ kim seyr iterge çiktiler sulṭânġa at (G. 83) 

“Sanki sultana dolaşması için at çektikleri gibi senin ufuklarını da Nevâyî’nin nazmı kös 

sesi gibi kapladı.” 

 

Funda Toprak (2021) bu gazel için şu açıklamayı yapar: “Burada savaş meydanına çıkan 

savaşçıları ve onların atlarının heybetini, sultanın önünde davullar vurulurken geçen 

atların görüntüsünü buluruz. Sevgiliyi biniciye benzeterek onun atının önünde ölenleri 

bile deli bir âşık gibi kıskanmaktadır” (s. 315). Buradan da anlaşılacağı gibi Nevâyî bu 

gazelde atı divan edebiyatında sıkça karşılaştığımız özellikleriyle kullanmaktadır. Şiirin 

7. beyitinde “rahş” kelimesi de genel olarak at anlamında kullanılan fakat özel olarak ünlü 

İran kahramanı Rüstem’in özellikleriyle insanları hayrete düşüren atının ismi olarak 

kullanılır (Yıldırım, 2008, s. 575).  Nimet Yıldırım (2008), Şehnâme’den hareketle bu at 

için şunları söyler: 

 

“Uzun araştırmalar sonucu nice at sürülerinin içinden seçilerek bulunmuş ve Rüstem’in ömrü 

kadar uzun bir ömrü olmuştur. En sonunda Rüstem’in üvey kardeşi Şeğâd’ın hilesiyle kuyuya 

düşmüş ve bu kuyuda sahibiyle birlikte can vermiştir. Şehnâme’de bu at çok ilginç ve şaşırtıcı 

nitelikleriyle anlatılır. Rahş dışında hiçbir at Rüstem’in o alabildiğine büyük ve ağır bedenini 

taşıyamazdı. Rüstem’in at seçimi sırasında bütün atlar onun pençeleri altında bellerini eğmek 

zorunda kalırken o öyle yapmayıp gücünü göstermişti. Sanki insanlar gibi akıllı bir yaratıktı” 

(s. 575).  

 



100 

 

Şecâ’at deştide raḫşıŋġa bolsa  

Rikâb öpmek üçün Rüstem nigûn-ḳad (Tc.B. IV/ 40). 

“Cesaret ovasında senin atının üzengisini öpmek için Rüstem kambur olur.”  

 

Rahş ve Rüstem’i aynı beyitte kullanan şair, burada memduhun atı ile Rüstem’in yukarıda 

anlatılan hikâyesine telmihte bulunarak bir karşılaştırma yapar. Rüstem’in at seçiminde 

Rahş dışındaki atların belleri eğilirken burada memduhun atı karşısında beli bükülen 

Rüstem olur.  

 

Aşağıdaki beyitte ise Nevâyî, rahşı Rüstem’ın atı dışında genel olarak at anlamına gelecek 

şekliyle kullanılmıştır: 

 

Gerçi allımdın öter-sin her zamân meydânda vây 

Kim irür mâni' yüzüŋ körmekke raḫşıŋ sür'atı (G. 597/4)  

“Her zaman meydanda önümden geçtiğin hâlde eyvahlar olsun ki atının sürati yüzünü 

görmeme engel olur.” 

 

Klasik edebiyatta at ve gökyüzünün beraber kullanılması oldukça yaygın bir metafordur. 

Mezopotamya’da at adında bir yıldızdan bahsedilirken Orta Asya’da atın güneşle 

yakından bağı olduğuna dair inanışlar vardır (Gezgin, 2019, s. 34-35). At ile alakalı 

mitlerden bahseden Emel Esin, at cini tasvirinden bahsederek Bezeklik’teki bir Uygur 

duvar resminden hareketle bu at cini tasvirinin on iki devirli hayvan takviminin insan 

biçimli simgeleri arasında görüldüğünü ve Türk-Çin yıldız figürlerinin geniş kollu 

kıyafetini giymiş, elinde Uygur harfleriyle Türkçe adı yazılı olan tomarı tutan her devrin 

cini, yıldız tasvirlerine benzer bir biçimde temsil edildiğini ve bu cinlerin kendi tesiri 

altında doğanları etkilediğine inanıldığını belirtir (Esin, 2004, s. 260). Emel Esin’in 



101 

 

verdiği bu bilgilerden hareketle atın astrolojik olarak önemli bir simge olduğunu açıkça 

görürüz. Atın bu gökyüzü ile olan ilişkisi şairler tarafından şiirlerde sıkça kullanılmıştır. 

Nevâyî’de de yukarıda verdiğimiz gazelin 8. Beyitinde gördüğümüz bu kullanım 

aşağıdaki beyitlerde de kendini gösterir: 

 

Şeh-süvârım tevseni eyler mü âyâ pûye-tîz 

Yâ ḳuyaş terki felek raḥşın ḳılıptur germ-hîz (G. 201/1) 

“Güneş atı feleği terketmek için acele eder. Acaba benim şehsüvarımın atı da (bu kadar) 

hızlı koşar mı?”  

 

Seher kün eşhebiġa çün kirektür pâymâl olmaḳ 

Felek meydânıġa her tün ḳamer dik sürdi tört edhem (G. 427/10)  

“Felek, her gece meydanında ay gibi dört kara atını sürse de seher vakti güneşin beyaz 

atının ayakları altında çiğnenmesi gerekir.” 

 

Bu beyitte atların astrolojik bağlantıları kendisini tamamen gösterir. Şair, güneşin 

doğması ile beraber karanlığın yok olmasını bu at simgeciliği üzerinden anlatır. Emel 

Esin, Timur dönemi yazarlarından El-Kâşif’in de at ve astroloji hakkından bilgi verdiğini 

söyledikten sonra “sarı at güneş, kahverengi at Jüpiter, zarif kır at yine bu atı idare eden 

dişil gezegen Venüs, kara at Satürn ile özdeşleştirilir. Alaca ise uğurlu şartlara göre 

değişken olan Merkür’ün atı olarak görülür” (2004, s. 269) der. Bu bilgilerin ışığında 

şairin, gece vakti ay ile beraber görülen bu dört gezegeni “dört edhem” olarak tabir etmesi 

düşünülebilir. Sabah güneşin beyaz atı (eşheb) bu dört kara atı (edhem) yok edecektir.  

 

Ger ḳuyaşım bolsa râkib bolġu dik imgenmesün 



102 

 

Tevsen-i eflâk nivçün kim irür bî-ḥad çalıġ (G.302/8)  

“Feleğin dik başlı atı hadsiz neden hadsiz bir şekilde delice hareketler eder? Benim 

güneşime rakip olacak gibi zahmet çekmesin.” 

 

Burada tevsen sözcüğü “başı sert at” (Develioğlu, 2010, s. 1286) anlamında genellikle 

dik başlı olan atlar için kullanılan bir tabirdir. Beyitte geçen çalıġ kelimesi ise “çâlak, 

hızlı, dik başlı, yerinde durmadan sıçrayan, çabuk ve oynak at” (Rahimi, 2016, s. 677) 

anlamındadır. Şair burada da gökyüzü ve at arasında olan astrolojik bağlantıyı kullanmayı 

sürdürür.  

 

Eyle eblâḳ tünd sürdi kim kire almas ḳuyaş 

Tün bile kündin ḳılıp merkeb anıŋ meydânıda (G. 559/2)  

“O, alacalı atını öyle sert sürdü ki; Güneş, gece ile gündüzden at yapıp onun meydanına 

giremez.”  

 

Bu beyitte ise şair at için eblâk kelimesini kullanır. Eblâk, “alacalı at; gece gündüz 

itibarıyla mecaz anlamda dünya, felek” (Rahimi, 2016, s. 1377) anlamına gelmektedir. 

İkinci beyitin son mısrasında kullanılan ebreş kelimesi de yine “beyaz benekli at” 

(Rahimi, 2016, s. 1377) anlamına gelir. At renklerinin simgeselliği Türkler arasında 

oldukça önemlidir. Orta çağda ve sonraki dönemlerde kır, ablak, kaçka, tepel, humâyî ve 

semend renkli atlara özellikle değer verilmekle beraber bütün bu at renkleri alacalı at 

grubunda değerlendirilir (Esin, 2004, s. 268).  

 

Ḫusrev-i encüm digey kim sigritür kök tevseniŋ  

‘ıyd-gehde kim ki körse raḫş ile cevlân saŋa (G. 17/4)  



103 

 

“Yıldızların şahı bayram yerinde at ile dolaştığını görse sana mavi atını koşturduğunu 

söyler.” 

 

Şairin burada kullandığı “kök tevsen” tabiri “gök rengi ya da yeşil renkli at” 

anlamındadır. Bu renkteki atı Bedayî’u’l-Vasat divanında “kök ebreş” şeklinde görürüz: 

 

 

Tevsen-i çerḫ üze gûyâ ki felekdür sâyir 

Şeh-süvârım çü Kılur cilve minip kök ebreş (Türkay, 1988, s. 205) 

 

Bu beyit hakkında Funda Toprak (2021), şu bilgileri veriri: 

 

“Nevâyî burada ilginç bir at renginden bahseder. Kök ebreş “alacalı gök rengi ya da yeşil bir 

at” burada anlatılan renk Türk kültürüyle yakından ilişkilidir… tevsen sözcüğü yine çerh ve 

felekle ilgi kurularak verilirken beytin ikinci mısrasında yine sevgilinin at üzerindeki durumu 

benzetme yoluyla ifade edilmiştir” (s. 317). 

 

Emel Esin, ise bu kök renkli at hakkında eski Turfan at heykelciklerinin parlak maviye 

boyandığını, aynı durumun özellikle Selçuklu-Osmanlı minyatürlerindeki at tasvirlerinde 

de görüldüğünü ifade ederek metinlerde de sıklıkla kök (gök rengi mavi) attan 

bahsedildiğine dikkat çeker (Esin, 2004, s. 268).  

 

Yukarıdaki verdiğimiz beyitte de bayram yeri tasviri çizen şair yıldızların şahı dediği 

güneş ile memduhun bir karşılaştırmasını yapar. Bu beyitte de yine gökyüzü ile atın bir 

arada kullanıldığını görürüz.  



104 

 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair at ve zaman kelimelerini beraber kullanır. Emel Esin Kaşgarî’de 

geçen manzum bir destandan alınmış olduğunu düşündüğü, Türk dünya hâkimi (acun 

begi) Tunga ile zamanı temsil eden ve atı zamanın simgesi olan Ödlek adlı mitolojik bir 

karakter arasında yarışla alakalı pek çok dizeden bahseder (2004, s. 263). Buradan atın 

zamanın simgesi olarak kullanılabileceği görülmektedir. Yine Emel Esin, gece ve 

gündüzün art arda gelmesi ile alaca atın siyah ve beyaz benekleri arasında benzerlik 

kurulduğundan Selçuklu eserlerinde feleğin alaca atı, zamanın geçişiyle ilgili mecazî bir 

ifade olarak karşımıza çıktığından bahseder. Anadolu Selçuklu sultanı Alaaddin 

Keykubat tahta çıkış töreninin atlı kısmını başlatmak ve zamanın alaca atına binmek üzere 

davet edildiğini örnek verir (2004, s. 61). Ali Şir Nevâyî’nin de “zemâne eblâkı” tabirini 

kullanması bu bilgilerden hareketle tesadüf değildir: 

 

Zemâne eblâḳı ḳalġay revişdin  

Ol âşûb-ı zemân sigritse ebreş (G. 255/2)  

“O zamanın kargaşalığında beyaz benekli atını koştursa zamanın alacalı atı yürüyüşten 

kalır.”  

 

Nevâyî’nin divanında adı geçen bir diğer mitolojik at ise Hüsrev-i Pervîz’ın atı 

Şebdîz’dir. Hint kralının Husrev-i Pervîz’e hediye olarak verdiği bu atı Pervîz çok sever, 

yediği her şeyden ona da yedirirmiş ve Şebdîz’in ölüm haberini getireni öldüreceğine 

yemin etmiştir. Rivayetlere göre Şebdîz, diğer atlara göre oldukça yüksek ve iridir 

(Yıldırım, 2008, s. 654). Aşağıdaki beyitte Şebdîz ile Ferhat arasında bir bağlantı 

kurularak bu mitolojik ata yer verilmiştir.  

 

Bâde-i gül-gûn kitür kim şâm-ı hicrân min kibi 

Yüz tümen Ferhâd'nı pest eylegen Şeb-dîz irür (G. 193/5) 



105 

 

“Gül renkli şarap getir ki ayrılık akşamı benim gibi yüz tümen Ferhat’ı alçaltan 

Şebdîz’dir.”  

 

Ali Şir Nevâyî’nin şiirlerinde bir diğer at ise Hz. Muhammed’in Miraç gecesinde 

taşıyıcısı olduğu Burak’tır. Eşekten büyük, katırdan küçük, yüzü insan yüzü, başı at kafası 

boynu deve boynu, ayakları öküz ayağı olarak tasvir edilen bu mitolojik hayvan, cennet 

hayvanlarından olup çok hızlı koşabilen, gözün alabildiği mesafeyi bir adımda geçebilen 

hayvanlar arasında rengi en güzel olan ve insanlar gibi duyduklarını anlayabilen 

olağanüstü bir hayvandır (Yıldırım, 2008, s. 180). Aşağıdaki beyitlerde bu hayvana yer 

veren Nevâyî, Miraç olayına telmihlerde bulunur: 

 

Zihî Burâḳıŋ izidin ḳamer 'îzârıda dâġ 

Mu'ayyen ikki ḳaraġıŋġa sürme-i mâzâġ (G. 295/1)  

“Ayın yanağında Burak’ın ayağının izinden oluşan işaret ne güzel, görünen iki 

karanlığına mazağ sürmesi olmuştur.”  

 

Zihî Burâḳ’ıŋ izi mihr ü seyri berḳ-âsâ 

Bu berḳ seyri bile pûyesi felek-fersâ (G. 6/1)  

“Burak’ın izi güneş ve dolaşması yıldırım gibidir. Bu yıldırım dolaşması ve koşması feleği 

tüketir.” 

 

Görüldüğü gibi Ali Şir Nevâyî’nin incelediğimiz divanında atın mitolojik boyutları, 

klasik divan edebiyatı çizgisiyle yer almaktadır. Atın genel manasını karşılayacak birçok 

kelimenin kullanılması yönünde Türk kültürüne ait birçok at cinsi de onun şiirlerinde 

kullanılmıştır. Genel olarak baktığımızda şair, atı gökyüzü ile beraber kozmik bir boyutta 



106 

 

sıklıkla şiirine malzeme yapmıştır. Onun dışında mitolojik ve efsanevi kahramanların 

yine kendileri gibi efsane olan atlarına da Nevâyî’nin şiirlerinde karşılaşılır.  

1.2.9. Kebûter 

Birçok türü olan, kısa boylu, küçük kafalı ve tüylerinin sıklığıyla bilinen güvercin için 

“kebter”, “kefter”, “selsele”, “hemâme” ve “hemâm” isimleriyle bilinirken klasik Türk 

edebiyatında daha çok kebûter ismiyle anılmaktadır (Yıldırım, 2008, s. 455).  

 

Bu kuş tüm inançlar için temizliğin, saflığın ve günahsızlığın temsili olarak görülür. Hatta 

günahsızların ruhu olduğuna inanılan güvercinler için camilerde, kiliselerde ve birçok 

farklı yapıda küçük oyuklardan barınak yapılarak buralarda yaşamalarına saygı gösterilir 

(Gezgin, 2019, s. 95). Eski inançlarda ayrıca bu hayvanın kanı tedavi amacıyla hastaların 

bedenlerine sürülürken, bazı organlarının da farklı hastalıklara ilaç olarak kullanıldığı 

bilinmektedir (Yıldırım, 2008, s. 455).  

 

Hristiyanlık inancında da güvercinin önemli bir yeri vardır. İsa vaftiz olduğunda kutsal 

ruhun güvercin kılığında gökten inip İsa’nın üstüne indiğine inanılır ve bu sebeble de 

güvercin Hristiyanlık inancında saflığı temsil etmesiyle kutsal olarak kabul edilmektedir 

(Gezgin, 2019, s. 96). İslam inancında da yine güvercin temizliğin ve saflığın simgesi 

olarak kabul edilir. Hz. Muhammet’in saklandığı mağarada örümcek ağlarının üstüne 

yuva yaparak onu koruyan kuş olarak bilinmektedir (Hançerlioğlu, 2000, s. 177).  İran 

mitolojisinde sulardan sorumlu büyük tanrıçalardan biri olan Nâhid’ten (Yıldırım, 2008, 

s. 539) hareketle güvercine verilen adlardan biri de peyk-i Nâhid’tir (Nâhid’in ulağı). 

Yunan mitolojisindeki aşk tanrıçası Aphrodite ile de güvercin yakından ilgilidir. Bu 

tanrıçanın arabasını en sevdiği hayvan olan güvercinin çektiği bilinmektedir (Yıldırım, 

2008, s. 455; Gezgin, 2019, s. 97). Bu farklı mitolojilerde aynı olan iki tanrıçadan 

hareketle de güvercin aşk mesajcısı, aşk ulağı (peyk-i ‘ışk) olarak adlandırılmıştır 

(Yıldırım, 2008, s. 455-456). 



107 

 

 

Uçuşu ve görünümü sebebiyle bu kuş, insanların özel olarak yetiştirdiği ve postacı kuş 

olarak kullandıkları bir hayvandır. Milattan yaklaşık üç bin yıl öncesine ait çivi yazılı 

kitabelerde evcilleştirilmiş güvercinler yer alırken Babil ve Asur medeniyetlerinde 

güvercinlerin haberleşme amacıyla bir araç olarak kullanıldığı bilinmektedir (Ceylan, 

2015, s. 99-100). Güvercinin mesaj iletmesi için kullanılması ise Hz. Nuh zamanında 

başlar (Yıldırım, 2008, s. 455). Bu inanç çerçevesinde de güvercinin ilk evcilleştirilen 

hayvan olduğuna dair kabuller vardır (Ceylan, 2015, s. 99). Nimet Yıldırım (2008), Nuh 

ve güvercin rivayetini şu şekilde verir: 

 

“Nuh’un gemisi tufanın bitişiyle Cudi dağına yaklaştığında, yeryüzü bir miktarını kendisine 

çekerek suyu azalttığında, Nuh ilk olarak kargayı gönderip yerde ne kadar su kaldığını 

öğrenerek gelmesini istedi. Ancak karga bakmaya gittiğinde orada leşleri görünce dönüp 

haber vermeyi unuttu. Nuh bunun üzerine aynı amaçla güvercini gönderdi. Güvercin gitti ve 

yeryüzünü kaplayan suya ayaklarını soktu. Suyun tuzluluğundan dolayı ayaklarındaki tüyler 

döküldü ve ayakları tüysüz kırmızı rengiyle kalıverdi. Dönüp Nuh peygambere giderek 

yeryüzünde bir miktar su kaldığını söyledi. Nuh da emrini yerine getirmesinden dolayı 

güvercine dua etti” (s. 455). 

 

Güvercin ve Hz. Nuh arasındaki bir diğer rivayette ise güvercin ağzında bir zeytindalı ile 

dönerek suların çekildiğini haber verir. Böylece de güvercin, tufanı yaratan Tanrı ile 

insanlar arasında elçi konumuna gelmiştir. Bu durum da güvercini uluslararası barışın 

evrensel sembolü olmuştur (Gezgin, 2019, s. 95-96). Güvercin kimi hikâyelerde de 

kendisine dönüşülen bir kuş olarak karşımıza çıkar. Deli Dumrul Hikâyesi’nde Azrail 

güvercin olup uçar, Hacı Bektaş-ı Veli Anadolu’ya güvercin donunda gelir, Mevlid ve 

benzeri eserler de yer alan Dâsitân-ı Güvercin hikâyelerinde de Mikâil’in güvercine 

dönüştüğü görülmektedir (Ceylan, 2015, s. 103). Halk inançlarında Hızır’ın güvercin 

kılığına girerek insanların karşısına çıktığına inanılır. Yine tasavvuf inançlarında da 

ermişlerin ruhlarının uyku sırasında güvercin olarak bedenden ayrılıp bütün kutsal yerleri 

dolaştığı inancı hakimdir (Hançerlioğlu, 2000, s. 177).  

 



108 

 

Ali Şir Nevâyî’nin incelediğimiz divanında güvercin için Farsça kebûter8 adını 

kullanmıştır. Çoğunlukla bu kuşun haber taşıma özelliğiyle ilişkili olarak kullanıldığı 

görülmektedir: 

 

Ol kebûterġa fıdâ cânım ki şevḳum nâmesin 

Ḳılsa teslîm iltiben şûḫ-ı kebûter-bâzıma (G. 545/5) 

“Güvercin besleyen/yetiştiren sevgilime arzumun mektubunu ulaştırıp teslim eden o 

güvercine canım feda olsun.”  

 

Beyitte yer alan kebûter-bâz, özellikle güvercin besleyen ve yetiştiren bunu meslek olarak 

yapan bir gruba verilen isimdir (Ceylan, 2015, s. 102). Beyitte güvercinin mektup taşıyıcı 

özelliğini ön plana çıkaran şair mektubunu ulaştırdığında canını feda edeceği bu 

güvercini, güvercinleri besleyen birinin ellerine teslim edileceğinin de imasını 

yapmaktadır. Yani eğer mektubu götüren bu güvercin kebûter-bâz olan sevgilinin eline 

düşerse geri dönemez. Âşık da bu arzusunun cevabını hiçbir zaman öğrenemeyecektir.  

 

Ey kebûter vâṣıl oldum nâme kiltürmekni ḳoy 

Kim ḥarîm-i lâ-mekânda maḥrem irmes Cebreîl (G.379/5)  

“Mekândan münezzeh olan haremde (Miraç’ta) Cebrail mahrem olamaz. Ey güvercin 

ben (sevgiliye) kavuştum mektup getirmeyi bırak.” 

 

Şair bu beyitte ise güvercinin haber getiriciliği ile Cebrail’in vahiy taşıyıcısı olması 

arasında bir benzerlik kurar. Nitekim Miraç gecesinde Hz. Muhammet’le birlikte Kâb-ı 

 
8 Nevâyî’nin diğer divanlarında güvercin için nâme-ber ḳuş adını kullandığı da bilinmektedir (Derdiyok, 

2022, s. 191). Ör.: Sırr-ı ‘ışḳım bilmegen il ḳalmadı gerçi maŋa/ Nâme- ber ḳuş ornıġa ‘anḳânı maḥrem 

ḳıldıngız (Kaya, 1996, s. 202). 



109 

 

Kavseyn’e kadar gitmiş fakat izin verilmediği için oradan öteye geçememiştir (Yıldırım, 

2008, s. 202). Bir inanışa göre ise Kâbe üzerinde kuşların ve diğer uçucuların konmasını 

engellemek için güçlü bir hava dolaşımı vardır. Bu sebeble de Kâbe civarında yaşayan 

güvercinler (kebûterân-ı Harem) asla Kâbe’nin üzerine konmazlar (Ceylan, 2015, s. 108). 

Bunu Hz. Muhammet’e duyulan büyük saygıdan dolayı olduğu da düşünülmektedir 

(Hançerlioğlu, 2000, s. 177).  

1.2.10. Cuġd 

Halk inançlarında ve mitolojilerde gece kuşu olarak bilinen yırtıcı kuşlardan olan baykuş, 

Türkçede er kuşu ve yapalak olarak geçerken divan şiirinde genellikle bûm ve cuğd olarak 

kullanılmaktadır (Ceylan, 2015, s. 51). Baykuşlar, çoğu mitolojide kendisine çeşitli 

anlamlar yüklenen bir kuş olarak bilinir. Bu anlamlar değişkenlik göstermekler birlikte 

çoğu kültürde uğursuz olarak anılan bir kuş olarak karşımıza çıkar. Genellikle ölümle 

ilişkilendirilerek kullanılır ve bir evin çatısına baykuş tünemesi o evden ölü çıkacağına 

dair işaret olarak algılanır. Baykuş görmek ve ötüşünü duymak da yine uğursuz olarak 

kabul edilir (Gezgin, 2019, s. 53).  

 

Genellikle ıssız ve virane yerleri kendisine yurt edinen bu kuş yiyecek için her kuşun 

yuvasına girip yumurtalarını ve yavrularını yer. Avlanmak için genellikle geceleri tercih 

eder (Ceylan, 2015, s. 52) çünkü geceleri çok iyi görebilmesi sağlayan büyük ve parlak 

bir göze sahiptir. Yunan mitolojisinde tanrıça Athena’nın simgesidir ve bu tanrıçanın 

gözlerinin de tıpkı baykuş gözü renginde olduğuna inanılır (Gezgin, 2019, s. 51). 

Roma’da uğursuzluğun ve yıkımın sembolü olarak kabul edilir. Ötüşü ölüm haberi, 

rüyada görülmesi ise kötü talih olarak yorumlanmıştır (Akalın, 1993, s. 77). Çin 

mitolojisinde ise gece uçması sebebiyle karanlığın simgesi olmuş, Fars edebiyatında 

viraneler ve harabeler ahalisinden diye tasvir edilmiştir (Yıldırım, 2008, s. 213).  

 

Araplar arasında öldürülen bir kişinin intikamı alınmadığında ruhunun baykuş şekline 

girerek kabri üzerinde “beni sulayın, susuzluğumu giderin” diye feryat ettiğine, intikamı 



110 

 

alınınca da uçup gittiğine dair inançlar vardır (Ceylan, 2015, s. 52).  Türk mitolojisinde 

ise şamanın en çok suretine girdiği hayvanlardan biri baykuştur (Çoruhlu, 1999, s. 175). 

Ügi ya da ühi de denilen sarığ kuş9 (sarı kuş) gibi baykuş benzeri yırtıcı kuşların Oğuz 

onguları arasında yer aldığı da bilinmektedir (Esin, 2004, s. 217). İslam kültüründe de 

baykuş uğursuz bir kuş olma özelliği ile karşımıza çıkarken aynı zamanda karganın da 

düşmanı olarak bilinmektedir. Bu düşmanlığın nedeni ise kuşların toplanıp baykuşu 

kendilerine hükümdar olarak seçmelerine karşın karganın baykuşun alçak yaratılışlı ve 

hükümdarlığa yakışmayacak bir kuş olduğunu iddia ederek bu fikri reddetmesidir 

(Yıldırım, 2008, s. 213).  

 

Divan şiirinde de bu kuş genel olarak uğursuzluğu ile ele alınmıştır. Şûm olarak kabul 

edilen baykuş, uğursuzluğu ve verdiği zararla bahtın ve dünyanın bir simgesi olarak 

kullanılır (Ceylan, 2015, s. 53). Nevâyî, Lisânü’t- Tayr mesnevisinde bu kuş için “kûf” 

sözcüğünü kullanır. Simurg’a ulaşmak için yola çıkan kuşlar arasında bahane ile 

yolculuğa çıkmayan kuşlar arasındadır. Hazine bulma ümidiyle viraneler arasında 

kalmasıyla da mala ve rahata düşkün insanın bir sembolüdür (Toprak, 2021, s. 326). 

İncelediğimiz divanda da viranede yaşaması ve hazine ümidi olmasıyla ele alınmıştır: 

 

Ṭâyir-i hecriŋ bozuġ köŋlümni kim ḳılmış vaṭan  

Cuġd diktür kim nişîmen kildi bu vîrân aŋa (G.9/3) 

“Senin ayrılığının kuşu benim yıkılmış gönlümü baykuş gibi kendisine vatan yaptı. Bu 

viran (olan gönlüm) ona mesken olmuştur.”  

 

 
9 Bu kullanım şeklini Mislina Derdiyok yaptığı yüksek lisans tezinde Nevâyî’nin Türkçe divanlarından 

Fevâyid’ül Kiber’de sadece bir beyitte, klasik divan şiiri etkisiyle kurgulanarak eski inancın olumsuz 

yönünden izler taşıdığı şekliyle tespit etmiştir(2022, 197-198). Fakat incelediğimiz divan Nevâdirü’ş-

Şebâb’ta bu kullanıma rastlanmaz. 



111 

 

Şair bu beyitte ayrılık acısını somutlaştırarak onu bir kuşa benzetmiştir. Bu kuş ayrılıktan 

dolayı âşığın gönlünün paramparça olan viranında tıpkı baykuş gibi oturmaktadır. Bir 

rivayete göre baykuş Hz. Süleyman’ın huzuruna çıkmış, Hz. Süleyman’da ona sorular 

sormuştur. Baykuşa neden viranelerde yaşadığı sorulduğunda ise “harabeler atalarımdan 

bana kalan miraslardır” yanıtını vermiştir (Yıldırım, 2008, s. 213-214). Aşağıdaki beyitte 

de yine baykuşun viran yerleri kendisine mesken edinmesi üzerinde duran şair aynı 

zamanda hazine ve baykuşu da aynı beyit içinde kullanmıştır. Feridüdin Attar’ın 

şiirlerinde hazine ve baykuş arasında bağlantı kurulur (Yıldırım, 2008, s. 214). Lisanü’t-

Tayr’de de baykuş hazine ümidiyle yuvasından ayrılmak istemez. Burada şair sevgilisini 

bir hazineye benzeterek kendisinin bu hazine için bir baykuşa benzetilmesine karşı çıkar: 

 

Cuġd teşbîhin maŋa ey ḥüsn genci ḳılma kim 

Min vaṭan bozmış-min ol ḳılmış bozuġ içre vaṭan (G.503/4)  

“Ey güzellik hazinesi, beni baykuşa benzetme. Çünkü ben vatanımı yıktım o ise yıkılan 

yerleri kendisine vatan yaptı.”  

 

Baykuş ile hazine arasındaki bu bağlantı aşağıdaki beyitte de görülmektedir:  

 

Köŋül kim bozuldı tilep genc-i vaṣl 

Anı cuġd-ı hecr âşiyân ḳıldı la (G. 574/4)  

“Gönül, kavuşma hazinesi dileyip yıkılınca onu ayrılık baykuşu kendisine yuva yaptı.” 

 



112 

 

1.2.11. Toyġun 

Yırtıcı kuş türünün bir üyesi olan toyġun genellikle doğan olarak bilinmektedir. Birçok 

türü ve farklı isimleri olan bu kuş Türkçede ispir ve çakır, Araplarda sakr, Farslar arasında 

ise bâz ve bâşe olarak bilinmektedir (Ceylan, 2015, s. 84). Türkçede çok sayıda yırtıcı 

kuş adı vardır çünkü Türkler arasında çok eski zamanlarda başladığı düşünülen ve 

kuşlamak (doğancılık) olarak bilinen doğan terbiyeciliği oldukça yaygın bir uğraştır 

(Esin, 2004, s. 169; Ceylan, 2015, s. 86). 

 

Türk mitolojisinde yırtıcı ve avcı kuşlara çok önem verilmiştir. Özellikle Göktürk ve 

Uygur devirlerinde kartal ve diğer yırtıcı kuşlar hükümdar veya beylerin simgesi, 

koruyucu ruhun ve adaletin de temsili olarak kabul edilmektedir. Gök Tanrı’nın simgesi 

olarak yırtıcı kuşlara kurban sunulur, güneşi ve aynı zamanda güç ve kudreti de ifade 

ettikleri bilinmektedir (Çoruhlu, 2017, s. 203). 

 

Klasik Türk şiirinde ihtişamı, kudreti ve başarıyı temsil eden doğana sıkça yer verildiği 

görülmektedir. Divanını incelediğimiz Ali Şir Nevâyî’de bu kuş toyġun olarak karşımıza 

çıkar. Abuşga Lügati’nde de ak doğana toyġun dendiği gayet yavuz olduğu (Atalay, 1970, 

s. 219) yazar. Emel Esin ise toyġun için “Orhun metinlerinde ak doğanlara toygun da 

denildiğine Le Coq dikkat çeker. Fakat Clauson’a göre toygun bir rütbedir ve bir yazıtta 

sanatkârlara (bedizci) toygun denmektedir” (2004, s. 176) açıklamasını yapar.  

 

Ḫayl-ı ẓulmet renciġa tüşken ṣafâ ehli irür 

Eyle kim taŋ toyġunı ḳalġay sürük ḫuffâş ara (G.18/6) 

“Çok karanlığın sıkıntısına düşen sefa ehlidir. Sanki tan toygunu da yarasa sürüsü 

arasında kalmıştır.” 

 



113 

 

Beyitte kullanılan taŋ toyġunu ifadesi güneşin bir kuş gibi düşünüldüğünün göstergesidir. 

Nitekim Abuşga Lügati’nde de tuygun maddesi için bu beyit örnek olarak verilmiş ve 

tuygun için “sıfat-ı subh” (Atalay, 1970, s. 219) tamlaması kullanılmıştır. Güneşin bir kuş 

gibi düşünülmesi mitolojilerde sıkça karşılaşılan bir tasavvurdur. Gönül Alpay Tekin’e 

göre “İslam edebiyatında, özellikle de divan edebiyatında geceyi ve karanlıkları 

dolayısıyla da ölümü aşarak yeniden her sabah doğan güneş bir kartala veya kartal türüne 

mensup bâz, şahbâz, şahin, doğan gibi kuşlara benzetilmiş; ayrıca tavus ve horoz da onun 

sembolleri arasına girmiştir” (2022, s. 290-291). Beyitte güneşin doğmadan hemen önce 

karanlıklar içerisinde yer aldığının tasviri yapılmış; karanlık ile ışık arasındaki tezat 

toygun ve huffaş ile somutlaştırılmıştır. Toygun güneşin yarasa ise gecenin sembolü 

olarak karşımıza çıkar. Beyitte genel olarak sıkıntı içerisinde olan safa ehlinin bu 

karanlıktan mutlaka kurtulacağını müjdeler. Tıpkı güneşin doğup karanlığa üstün gelmesi 

gibi.



114 

 

 

2. BÖLÜM 

GÖKYÜZÜNE AİT MİTOLOJİK ÖGELER 

2.1. GÖKYÜZÜ MİTOLOGYASI 

Gökyüzü, ilkel insanlar tarafından aşkınlık, güç ve kutsallığın bir simgesi olarak 

görülmüş ve ilkel insana dinsel duygular vermiş olup insanların ve yaşam gücünün temsil 

edemediği bir yücelik olarak kabul edilmiştir (Eliade, 2023, s. 65). 

Mircea Eliade (2023) göklerin bu kutsallığını şöyle ifade eder: 

 

“Aşkınlığının simgesi sonsuz olmasından kaynaklanır. En yüksek olmak, doğal olarak 

tanrılara özgü bir niteliktir. İnsanın ulaşamadığı yukarı bölgeler, yıldızlı gök, tanrılara özgü 

aşkınlık, mutlak gerçeklik, sonsuzluk gibi ayrıcalıklara sahiptir. Bu tür bölgeler tanrıların 

mekânlarıdır. Bu bölgelere ancak birkaç ayrıcalıklı kişi göğe yükselme ayiniyle ulaşır; bazı 

dinlere göreyse ölülerin ruhlarının gittiği yerlerdir. Yüksek insanların ulaşamayacağı bir 

boyuttur. Doğal olarak insanüstü güçlerin ve varlıkların sahip olduğu bir yerdir…” (s. 66). 

 

Özellikle tarım ve hayvancılıkla geçinen toplumlar için göğün gözlemlenmesi, yaşamın 

devamı açısından büyük önem taşımış; yıldızların yeryüzündeki olayları yönettiğine 

inanılmıştır. Bu inanç çerçevesinde geliştirilen ritüeller ise evrenin döngüsel yapısını 

sembolik olarak taklit eden dinsel ya da törensel uygulamalar şeklinde tezahür etmiştir. 

Orta Asya Şamanlarının gösterilerinde ve bu anlayışın kültürel bir uzantısı olan tasavvufî 

sema ayinlerinde ya da Alevî-Bektaşî geleneğindeki semahlarda da bu sembolik evren 

tasavvurunun izlerine rastlamak mümkündür. Gök cisimlerine yönelik bu kutsama eğilimi 

zamanla yıldız kültünün oluşmasına zemin hazırlamış; Eski Mısır’dan itibaren birçok 

mitolojik sistemde gök cisimlerinin ilahlaştırıldığı görülmüştür (And, 2023, s. 329). 

Türkler ise gökyüzüne maddî olduğu kadar dinsel-ruhsal açıdan da önem vermişlerdir. 

Gökyüzünün rengi kutsal sayılmış ve bu rengi taşıyan diğer nesneler de gökyüzü kökenli 

ve kutsal olarak kabul edilmiştir (Beydilli, 2004, s. 219). Örneğin tanrı kelimesi Türklerde 

başlangıçtan beri göğü ve göğün maviliği anlamında kullanılır (Ögel, 1995, s. 151). 



115 

 

Çince’ de T’ien hem gök hem de Gök tanrısı anlamına karşılık gelirken benzer şekilde 

Babil’de Anu gök kavramını ifade eder (Eliade, 2023, s. 106). 

 

İslam öncesi dönemde Türklerin evrenin oluşumu hakkında tek bir kozmogonik anlayışa 

sahip olmadıkları görülmektedir. İlk kozmogoni örneklerinin Hunlar döneminde ortaya 

çıktığı düşünülür. Hun inanç sisteminde evren genellikle “üç katmanlı” bir yapıda 

tasavvur edilmiştir. Bu anlayışta, Şanyu’nun saygı duyduğu unsurların başında “göğe ait” 

varlıklar gelirken, ardından “yere ait” olan unsurlar gelmekte ve son olarak yer ile gök 

arasında konumlandırılan insan önemli bir unsur olarak kabul edilmektedir. Benzer bir 

yaklaşımın, Hunlarla tarihsel temas hâlinde bulunan Çin düşüncesinde de varlık 

gösterdiği anlaşılmaktadır. Çin kozmolojisinde de gök, yani genel anlamda kozmos, 

merkezi bir yer işgal etmekte; göğün insan hayatı üzerindeki etkisi, ödüllendirici ya da 

cezalandırıcı gücü gibi inanışlar, Hunların evren tasavvurlarıyla büyük ölçüde 

örtüşmektedir (Taş, 2017, s. 40). 

 

Bazı kaynaklara göre, Chou dönemine ait erken dönem kozmolojik anlayışlarda evren, 

Orta Asya göçebelerinin çadır yapısına benzer şekilde, silindirik ve kubbeli bir yapı 

olarak tasvir edilmiştir. Ancak Chou Hanedanlığı’nın sonlarına doğru bu tasavvur belirli 

bir dönüşüm geçirmiş; gökyüzü kubbe biçiminde düşünülürken, yeryüzü ise ufkun altında 

yer aldığı varsayılan bir su uçurumunun üzerinde duran, düz ve kare biçimli geniş bir 

zemin olarak hayal edilmiştir. Bu anlayışta gök, dokuz bölümden ya da katmandan oluşan 

bir saray gibi betimlenmiş; bu yapı, yerin merkezinden dört ana yöne doğru uzanan dağlar 

aracılığıyla desteklenen sütunlara benzetilmiştir (Esin, 2004, s. 114). 

 

Nevâyî’de de gökyüzü ve sütun arasında bir ilişki görülmektedir. Şair, aşağıdaki beyitte 

ateşten oluşan âhının gökyüzünde altın bir sütun olacağından bahseder: 

 



116 

 

Sipihr saḳfıġa altun sütûn bolur ey mâh 

Demî ki çarḫḳa çiksem ġamıŋda şu'le-i âh (G.529/1) 

“Ey ay gibi güzel sevgili! Senin gamında her an âhımın alevini feleğe (doğru) çeksem, 

(bu âh) felek tavanına altın sütun olur.” 

 

Kök Türk ve Uygur kağanlıklarının Doğu Türklerinde de gökyüzü, hükümdar otağına 

benzer şekilde, silindirik ve kubbeli bir yapı olarak düşünülmüştür. Gök kubbe, yeşil-

mavi (firuze) renkte tasavvur edilmekte, yıldızların ise beyaz yeşim taşından oluştuğuna 

inanılmaktadır. Uygur metinlerinde yer alan tasvirlerde, gökyüzü yalnızca kubbeli bir 

uzam değil, aynı zamanda çok katmanlı, çeşitli ordugâhların (hükümdar 

ikametgâhlarının), kulelerin ve kapı eşiği gibi yapısal unsurların bulunduğu karmaşık bir 

düzen olarak betimlenmiştir. Bu tür betimlemelerin, Çin kültürel etkisinin yanı sıra Budist 

ve Maniheist astrolojik inanç sistemlerinin etkisiyle ortaya çıkmış olabileceği 

değerlendirilmektedir (Esin, 2001, s. 40). 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de ise gök cisimlerine sıkça yer verildiği dikkat çekmektedir. Bu 

bağlamda, “felek” kavramı Güneş, Ay ve yıldızların içerisinde hareket ettiği göksel bir 

küre anlamında kullanılmıştır. Gök cisimleri, Allah’ın emrine boyun eğmiş varlıklar 

olarak betimlenmiş; yıldızlar ise yön tayininde yardımcı olan rehber unsurlar şeklinde 

değerlendirilmiştir. Gezegenlere, yani kevâkibe, göklerin süsü ve aydınlatıcısı olma vasfı 

yüklenmiştir. Burçlar ise kimi zaman ayın konak yerleri, kimi zaman da gökyüzünün 

alametleri olarak görülmüş; yolculara yön tayininde kolaylık sağlayan büyük yıldız 

kümeleri şeklinde tanımlanmıştır (Fehd, 2000, s. 126). 

 

İslamiyet’te Allah’ın gökyüzünde olduğuna dair bir inanç vardır. Hz. Muhammet ile bir 

cariye arasında geçtiği aktarılan bir rivayette, Peygamber Efendimiz ’in cariyeye “Allah 

nerede?” şeklinde bir soru yönelttiği, cariyenin ise “gökte” cevabını verdiği 



117 

 

nakledilmektedir. Hz. Muhammet’in bu yanıtı, cariyenin iman sahibi olduğunun bir 

göstergesi olarak kabul etmesi, gelenek içinde dikkat çeken bir yorum olarak yer 

bulmuştur. Ancak bu rivayet, Allah’a bir mekân izafe edilip edilemeyeceği konusunu 

gündeme getirerek, varlık anlayışı (ontoloji) bağlamında tartışmalı bir mesele 

doğurmuştur (Kurt, 2019, s.1). Nitekim Murat Kurt’un Kâdî Iyâd’tan aktardığı bilgilere 

göre; göğe yönelerek dua etmenin ya da göğe işaret etmenin Allah’ın orada bulunduğuna 

delil sayılamayacağı ifade edilir. Bu görüşe göre, nasıl ki Kâbe namaz kılanlar için bir 

yön tayini aracı olup Allah’ın orada bulunduğunu göstermiyorsa, aynı şekilde göğe 

yönelmek de onun mekânsal bir varlığı olduğu anlamına gelmez. Dolayısıyla bu tür 

rivayetlerin zahiri anlamlarıyla ele alınamayacağı, daha derin ve tevile açık bir şekilde 

değerlendirilmesi gerektiği belirtilmiştir (Kurt, 2019, s. 14). 

 

Nevâyî’nin aşağıdaki beyitin de de Allah’ın gökyüzünde olduğuna dair bir inanç görülür: 

 

Ġamıŋda yâ Rab yâ Rabnı kökke yitkürdüm 

Ḳabûl ḳurbını tapḳay mu ‘’ya Rab’’ ol ‘’yâ Rab’’ (G. 46/3) 

“Ey Allah’ım, gamında yâ Rab (nidasını) göğe ulaştırdım. O yâ Rab nidası kabul 

yakınlığına ulaşacak mı?” 

2.2. FELEK KAVRAMI 

İnsanoğlunun yaşadığı kâinatta her şey merak unsurudur. Gördükleri her şeyden farklı 

hayal unsurları çıkaran şairler de gökyüzüne karşı büyük ilgi duymuşlar ve gökyüzüne 

bakarak gördükleri nesnelerden tabiatlarını besleyecek bir hayal ve mazmun 

çıkarmışlardır.  Edebiyatta felek neredeyse her şairin sıklıkla kullandığı hem gerçek hem 

de mecazî birçok anlamla karşımıza çıkar. Kaza ve kadere itiraz edemeyen şairler 

dünyada olup biten her şeyi feleğe ve yıldızlara bağlayarak kendilerini hafifletecek bir 

sebep bulmuşlardır (Onay, 2023, s. 209). 



118 

 

 

Felek, Arapça’da “kirmen ağırşağı (yün iği başı); kadın göğsü, düz arazi üzerindeki kubbe 

şeklinde tepe, höyük¸mehter takımının çalgı aletlerinden yarım küre şeklindeki zil” gibi 

yuvarlak ve bombeli nesneler için kullanılan felke ve filke ile beraber aynı anlamlara gelen 

bir kelimedir. Kelimenin aslı ise Sümerce bala(g) (yuvarlak olmak kendi etrafında 

dönmek) kökünden türetilen Akkadca pilakku(kirmen, iğ) kelimesine dayanmaktadır 

(Kutluer, 1995, s. 303). Develioğlu, feleği gökyüzü, sema gibi isimlerle açıklarken 

(Develioğlu, 2010, s. 292) İskender Pala’ya göre ise felek; gök, gökyüzü, semâ; tâlih, 

baht, kader; her gezegene mahsus gök tabakasıdır ve çoğulu eflâktır (Pala, 2015, s. 159). 

 

Pakalın(1993), Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü’nde feleği bir astronomi 

terimi olarak şöyle ifade eder: 

 

“Müstedir hareketle müteharrik olan âlem küresi ve bunun mıntıkası; ay ve güneşle beraber 

seyyarelerden her birinin mahreki mânalarına gelir bir tâbirdir. Arapça; gök, zaman, dehr, 

ecel, dünya gibi muhtelif mânalara gelen bu tâbir için Hüseyin Kâzım Bey lûgatında şu 

izahatı veriyor: Kudema, feleği kürsiyyü’ş-şekil kevn ü fesada gayr-i kabil ve âlem-i kevn ü 

fesadda olan her şeyi muhit olmak üzere tasavvur ederlerdi. Seyyarattan felek-i âfitabın 

fevkinde olanlar: felek-i sevabit (felek-i buruç, felek-i mükevkep); Felek-i Kürsi ve Arş; 

Felek-i Merih; Felek-i Müşteri; Felek-i Zuhal; Felek-i Menazil. Felek-i Afitab’ın altındakiler: 

Felek-i Zühre; Felek-i Utarit, Felek-i Kamer; Felek veya Küre-i Esir, Felek-i Hava; Felek-i 

Mâ ve Hâk” (s. 596). 

 

Gök, gök kubbe ve gökyüzünü ifade eden felek kelimesi divân şiirinde aynı zamanda 

çarh, âsuman, sipihr, gerdûn, fezâ ve semâ kelimelerini de karşılar ve çok defa bu 

kelimelerin yerine kullanılır. Özellikle çarh kelimesiyle eş anlamlı olması birbirlerinin 

yerine kullanılmasını sağlamış ve sonuçta felek, çarh gibi geniş ve mecazî anlamlar 

kazanarak dehr, dünya, devran, âlem, talih, baht, kader mânâları ile genellikle tevriyeli 

bir şekilde kullanılmıştır (Kurnaz, 1995, s. 306). Hayatın her sahasında olduğu gibi 

astronomiye ait bir kelime olan felek de şairlerin geniş hayal güçlerinin sentezinden 

geçerek birçok imaj ve anlam kazanmıştır. Felekler ve gökyüzü hakkında edebî 



119 

 

metinlerde geliştirilen bütün hayâl ve tasavvurlar aynı zamanda o devir insanının evreni 

nasıl düşündüğünü bize aktarması bakımından ayrı bir değer taşır (Şentürk, 1994, s. 132). 

 

Bir takım mitolojik-efsanevî motifleri kullanmakla beraber esasta medreseye oldukça 

bağlı bir görüşü temsil eden klasik Osmanlı edebiyatı başından beri feleklerin iç içe girmiş 

küreler şeklinde dünyanın etrafında döndüğünü iddia eden Batlamyus’un görüşünü esas 

alan filozof ve heyet bilginlerinin eserlerine bağlı kalmışlardır (Şentürk, 1994, s.131). 

Ptolemaeus, İslam âleminde Batlamyus olarak bilinen, astronomi alanında Yer Merkezli 

Kuram’ın kurucusu olarak tanınan, astronomi alanındaki çalışmalarını Almagest isimli 

kitabında toplamış bir bilgindir. Bu kitabın içeriğini, gezegenlerin hareketlerinin 

matematiksel olarak izahı, göksel olgular, gezegen hareketlerini anlamlandırmak ve 

açıklamak amacıyla yazmıştır ve eser on üç kitaptan oluşmaktadır. Batlamyus’un sistemi 

gezegenlerin konumlarını belirlemede oldukça başarılı olarak görülmüş ve bu kuram 17. 

yüzyılın başlarına kadar tatmin edici olarak kullanılagelmiştir. Öyle ki Kopernik 

zamanına kadar en üstün astronomik sistem olma vasfını da korumayı sürdürmüştür 

(Unat, 2013, s. 192-193). Osmanlı edebiyatında ise Galile ve Kopernik gibi bilginlerin 

gezegenlerin dünya etrafında değil, dünya da dahil diğer gezegenlerin birlikte güneşin 

etrafında döndüklerinin ispatıyla bile değişmemiş; 18. ve 19. yüzyılda hatta günümüze 

varana kadar eski edebiyat tarzına bağlı şairler tarafından klişeleşmiş bir motif olarak 

kullanılmaya devam ettirilmiştir (Şentürk, 1994, s. 132). Batlamyus’tan gelen eski 

astronomi anlayışına göre felek dünyayı çevreleyen iç içe dokuz kubbeden meydana 

gelmiştir. Aynı zamanda yedi kat olarak da düşünülür. Böyle kat kat düşünüldüğünden 

de eflâk ve felekler diye çoğul şeklinde kullanımı da yaygındır. Eski kozmolojik anlayışa 

göre evrenin merkezinde sabit bir şekilde duran dünya, soğanın katmanlarını andıran ve 

üst üste dizilmiş gök tabakalarıyla çevrelenmiş kabul edilmiştir. Bu tabakalardan ilk 

yedisinde Ay, Utârid (Merkür), Zühre (Venüs), Güneş, Merih (Mars), Müşteri (Jüpiter) 

ve Zühal (Satürn) gibi yedi gezegenin yer aldığına inanılır. Bu gezegenlere topluca 

“seb’a-i seyyâre” denmiştir. Yedinci tabakayı takiben sekizinci katmanda burçların ve 

sabit yıldızların yer aldığı bir felek bulunmaktadır. Bu sabit yıldızlar, burçlar hâlinde 

kümelenmiş ve bu katman bazen “Kürsî” olarak adlandırılmıştır. En dıştaki dokuzuncu 

felek ise diğer tüm katmanları içine alması sebebiyle “felekü’l-eflâk” ya da kudreti ve 



120 

 

büyüklüğü dolayısıyla “felek-i a’zam” olarak tanımlanmıştır. İçinde herhangi bir yıldız 

yahut işaret bulunmaması sebebiyle sade bir kumaşa benzetilen bu katman, ayrıca “felek-

i atlas” ismiyle de anılır (Kurnaz, 1995, s. 306). Bu sonuncu olan felek, yirmi dört saatte 

bir dönüşünü tamamlar. Bu dönüş, doğudan batıya olup, diğer felekleri de döndürür. 

Diğer feleklerin ise iki türlü hareketi vardır. Biri Atlas feleğiyle beraber doğudan batıya, 

diğeri de bunun aksi olarak batıdan doğuyadır. Atlas feleği dönerken diğerlerini de kendi 

istikametinde yani kendi dönüşlerinin tam tersinde dönmeye zorlar (Pala, 2015, s.159). 

Nevâyî’de de felekler dokuz olarak karşımıza çıkar: 

 

Ol ki toḳḳuz çarḫ eyvânı özin köp kördi pest 

Çün naẓar saldı biyik dergâhınıŋ gûyâsıġa (G. 565/11) 

“Senin o büyük dergahının söyleyenine bakıp, o dokuz felek köşkü kendini çok aşağıda    

gördü.” 

 

Tokuz felekdin öter gerçi nâvek-i âhım 

ḳılur-min anı ol ayga cigerde peykânsız (G. 215/2) 

“Âhımı cigerde o ay için temreni olmadan çıkarırım. Gerçi âhımın oku dokuz felekten 

geçer.” 

 

Ay dünya çevresinde bir ayda, güneş bir yılda, Atlas feleği ise yüz yılda dönüşünü 

tamamlar. İnanışa göre ise her yıldızın biner yıllık bir devri daha vardır. Bazıları da her 

gezegenin devrini yedi bin yıl olarak hesaplar ve kâinatın ömrünü kırk dokuz bin yıl 

olarak gösterirler. Dünya hâlen Devr-i Kamer yani Ay devrindedir. Eski bir inanışa göre 

güneş feleğin ve göğün sultanıdır. Diğer gezegenler de onun çevresinde birer vazife ve 

hizmet görürler. Buna göre Ay vezir, Utarid kâtip, Merih başkumandan, Müşteri kadı, 

Zühal bekçi, Zühre de çalgıcıdır (Pala, 2015, s. 160). 



121 

 

 

Eski astronomi anlayışına göre dünyanın sabit olup feleklerin döndüğüne inanan şairler 

onu “gerdûn-ı gerdân”, “gerdîde”, “siphr-i gerdiş-i devvâr”, “bî-karâr” gibi sıfatlarla 

anarlar. Felekü’l-eflâk olan dokuzuncu gök, diğer feleklerin batıdan doğuya olan 

dönüşünü tersine olarak doğudan batıya çevirir, dolayısıyla yıldızları da birlikte döndürür. 

Bunun sonucu olarak da yıldızların birbirine ve burçlara olan uzaklığı sürekli değişir. 

Yıldızların insanın tâlihine tesir ettiği inancına bağlı olarak onların yerlerini sürekli 

değiştirip duran felek, her türlü kötülüğün ve uğursuzluğun sebebi sayılmış ve kaderlerini 

değiştiren felekten sürekli olarak şikâyet edilmiştir. Tabii, divân edebiyatı şairleri her 

şeyin ilâhî takdire bağlı olduğunu bilmekle beraber talihsizlik ve ıstıraplarını hep feleğe 

yüklemeleri Fars edebiyatından geçmiş bir edebî gelenek dolayısıyladır (Kurnaz, 1995, s. 

306). 

 

İligden salma bir dem devr ayaġın 

Felekdin çün tüşer devrânda âşûb (G. 62/8) 

“Dönen kadehi elinden bir an olsun bırakma. Çünkü dünyada felekten (daima) karışıklık 

çıkar.” 

 

Niçe bir ay 'ışḳıdın ey derd min ser-geşteni 

Kiçe kündüz bî-ḳarâr andaḳ ki gerdûn eylemek (G. 333/4) 

“Ey derd, bir ayın aşkıyla başı dönenen beni gece gündüz kararsız felek gibi yapmak nasıl 

bir (iştir).”  

 

Divân şiirinde sevgili, felekten bile yüksek değerdedir. Felek ancak onun sarayı olabilir. 

Aşığın çektiği acı ve ızdıraplardan dolayı ettiği âh ve figanlar da felekler kadar sonsuzdur. 

Hatta onları doldurur aşar. Âşığın çektiği ızdıraplar karşısında bazen felek ağlar. Yıldızlar 



122 

 

gözyaşı olur. Feleğin aldığı renkler dolayısıyla bazen pîrûze, çini, minâreng, sürh-âb gibi 

deyimler kullanılır. Dönüşüyle felek ser-gerdân olarak nitelenir. Tâk, kubbe, günbed, 

kemer, tennûr, dürc, tas, çember; bostan, sâyebân, çader, perde, âyîne, pîr, mihmânhâne, 

dev, bîkarâr, karı, kasr, saray, taht, meydân gibi kelimelerle birer ilgi nedeniyle kullanılan 

felek; ihtiyarlığı, dönekliği, kimseye yâr olmaması, kahpeliği gibi özellikleriyle daha çok 

şikâyetlere neden olur (Pala, 2015, s. 160). 

 

Nevâyî ger felek derdi saŋa yitkürmes ol aynı 

Ni çâre çün sipihr irmes kişige iḫtiyâr içre (G. 551/11)  

“Ey Nevâyî, eğer felek sana o ayı ulaştırmazsa çare yoktur. Çünkü felek, kişiye seçme 

şansı vermez.”  

 

Jâle birle nîlüfer bir nev' tutmış zîb kim 

sâbit ü seyyâre birle günbed-i nîlûferî (G. 641/5) 

“Jâle ile nilüfer öyle bir tarz tutmuş ki, (sanki) sabit yıldızlar ve gezegenler ile nilüfer 

renkli gök kubbeyi süslemişler.” 

 

Su ara gül 'aksi yâ kök perdesinde mihr dik 

Bilgürür mâvî keten köŋlek ara nâzük teniŋ (G. 341/2) 

“Mavi keten gömlek arasında nazik tenin, su içerisinde gül yansıması ya da gök 

perdesinde güneş gibi belirir.” 

 

Suda andaḳ kim ḳuyaş 'aksi tüşer gûyâ irür 

Âb-gûn çarḫ içre ol ruḫsârnıŋ 'aksi ḳuyaş (G. 256/3) 



123 

 

“Suda güneşin yansıması düşmüş gibi su renkli felek içerisinde o yüzünün yansıması 

güneştir.” 

 

İnsanlık tarihinin en eski dönemlerine dayanan bir anlayışla gökler deniz olarak tahayyül 

edilmiştir. Özellikle Babil uygarlığında Ay’ın, gök denizleri üzerinde yol alan gümüş bir 

sandal şeklinde tasavvur edildiği bilinmektedir. Bu örnek hem eski medeniyetlerde hem 

de klasik edebiyat anlayışında gök katmanlarının yahut feleklerin denizlerle 

ilişkilendirilmesinin kökeninin oldukça eskiye dayandığını göstermektedir. Dolayısıyla, 

feleklerin deniz benzeri yapılar olarak düşünülmesi, kadim bir kozmolojik inanışın edebî 

yansıması olarak değerlendirilebilir (Şentürk, 1994, s. 142). 

 

Nevâyî’de de felek, deniz olarak karşımıza çıkar: 

 

Sipihr baḥrıġa baḳsaŋ yüzüŋge ‘aḳs durur mihr 

Körünür ikki ḳuyaş çün bolur ḳuyaşḳa su utru (G. 511/3) 

“Gök denizine bakarsan, orada yüzüne yansıyan şey güneştir; çünkü suya güneş 

yansıdığında iki güneş görünür.” 

 

2.3. YILDIZLAR 

İnsanoğlu, gökyüzünün sırlarını çözmeye çalıştığı ilk dönemlerden itibaren yıldızları ve 

gezegenleri yalnızca fiziksel varlıklar olarak değil, aynı zamanda kaderin ve kozmik 

düzenin habercileri olarak görmüştür. Bu anlayış, zamanla “ilm-i tencîm” adı verilen 

yıldız ilmini doğurmuş; göksel cisimlerin hareketlerinin yeryüzündeki olaylar üzerindeki 

etkisini anlamaya yönelik sistematik bir bilgi alanına dönüşmüştür. Yıldızların 

hareketlerine ve durumlarına bakarak birtakım hükümler ortaya koyan bu ilim ise ilk 



124 

 

olarak Keldaniler’den önce Babil’de yaşayan ve yıldızlara tapan Nebatiler tarafından 

oluşturulmuştur (Levent, 2023, s. 188).  İlm-i âhkâm-ı nücûm, ilm-i âhkâm, âhkâm-ı 

nücûm ya da tencîm olarak isimlendirilen bu yıldız ilmi ile uğraşan insanlara ise 

müneccim adı verilir. Müneccimler yıldızların hareketlerine bakarak insanların kaderleri, 

barış ve savaş hâlleri gibi durumlarda önceden haber vererek insanların temkinli 

olmalarına yardımcı olurlar. Nitekim Osmanlı zamanında devlet teşkilatında 

müneccimbaşılık bir memuriyet olarak görülmüştür (Onay, 2023, s. 288). 

 

Müneccim aḫter-i baḫtımnı ḳoy ki âhımdın 

Bu kün irür ni nücûm u ni âsumân peydâ (G. 34/4) 

“Ey müneccim bahtımın yıldızını bırak; bugün âhımdan ne yıldızlar ne de gökyüzü 

görünür.”  

 

Onay’ın aktardığı bilgilere göre; eski inanç sisteminde, ruhların kaynağı gökyüzünün 

sekizinci katında yer alan sabit yıldızlar olarak kabul edilmiştir. Bu anlayışa göre her ruh, 

dünyaya inişinden önce bir yıldızdan ayrılmış olup, ölümle birlikte yeniden o yıldızsal 

menşeine dönecektir. Bu kozmik bağlam içerisinde, bireylerin doğum anlarıyla belirli 

yıldızların etkisi arasında doğrudan bir ilişki kurulmuştur. Özellikle kişinin ana rahmine 

düştüğü anda gökte doğmakta olan seyyar yıldızın, onun yaşamı üzerinde kalıcı etkiler 

bırakacağına inanılmıştır. Yedi gezegenin her birine haftanın bir günü ve bu günlerin 

saatleri tahsis edilmiş; herhangi bir işin başarısı için bu gezegenlerin etkili olduğu 

saatlerin beklenmesi gerektiği düşünülmüştür. Bu bağlamda, yeni doğan bir çocuğun 

doğum saati esas alınarak hangi gezegenin o anda hüküm sürdüğü tespit edilir ve bu 

gezegen, çocuğun yıldızı kabul edilirdi. Söz konusu yıldızın, çocuğun hayatı boyunca 

geçireceği önemli dönüşüm ve kırılmalarda belirleyici rol oynayacağına inanılmıştır 

(2023, s. 388). Bu yıldızın konumu eğer hayırlıysa, kişinin yaşamı boyunca işleri yolunda 

gider; ancak yıldız olumsuz bir konumdaysa, hayatında çeşitli sıkıntılar baş gösterirdi. 

Kişi vefat ettiğinde ise bu yıldızın gökyüzünden kaybolduğuna inanılırdı (Şentürk, 2017, 

s. 144). 



125 

 

 

 Eski Türk inançlarında yalnızca gök ve güneş değil, ay ve yıldızların da koruyucu ruhlar 

(iye) olarak kabul edildiği görülmektedir. Bu inanç yapısında, güneşin (Kün) batışıyla 

birlikte Tanrı’nın yeryüzüne gönderdiği kutsal ışığın indiğine inanılmıştır. Ayrıca, 

mevsimsel değişimlerin ve hava durumunun yıldızların hareketlerine bağlı olarak 

belirlendiği düşünülmüş; halk arasında yıldızların konumuna bakılarak havanın sıcak ya 

da soğuk olacağına dair öngörülerde bulunulmuştur. Bu doğrultuda, herhangi bir işe 

başlamadan önce ayın evreleri ve yıldızların gökyüzündeki durumunun dikkate alındığı 

anlaşılmaktadır (Yıldırım, 2000, s. 179). Ayrıca geceleri zamanı öğrenmek için yıldızlar 

tek yol olarak görülmüştür (Ögel, 1995, s. 205) 

 

Yürek ḳanı sirişkim birle közdin çıḳtı ġam şâmı 

Kiçe deryâda rehberlıḳ ḳılur sâḥil sarı yulduz (G. 203/2) 

“Gam akşamı, yüreğin kanı gözyaşım ile gözden çıktı. Gece denizde sahil tarafına yıldız 

rehberlik eder.”  

 

Klasik edebiyatta sitâre, ahter, kevkeb ve necm gibi kelimelerle ifade edilen yıldızlar çoğu 

zaman parlaklıkları ile ele alınır. Âşığın gözyaşları çokluğu nedeniyle yıldızlara benzetilir 

(Pala, 2015, s. 495). Nevâyî de incelediğimiz divanında müstakil olarak yıldızları hem 

ilm-i tencîm etkilerine göre hem de klasik edebiyat çizgisi içerisinde görülen 

benzetmeleri ile beraber kullanır. Aşağıdaki beyitlerde şair, yıldızları kaderin belirleyicisi 

olarak görür. Nitekim “bahtım yıldızı” ifadesi doğrudan yıldızların insan kaderi 

üzerindeki etkisine yapılan bir göndermedir. Şair, feleklerin kendi baht yıldızını "gül gibi 

değil, kana bulanmış bir hâlde" gösterdiğini söyleyerek, kendisine yazgısal olarak kötülük 

reva görüldüğünü ifade eder: 

 

Gül imes kim ḳan itip eflâk baḫtım aḫterin 



126 

 

Ḳıldı tîġ-i ẓulm ile yüz pâre anıŋ peykerin (G. 450/1) 

“Felekler bahtımın yıldızını gül değil kana bulayıp zulm kılıcıyla onun suretini yüz 

parçaya ayırdı.” 

 

Rişte-i eşkim kirişdür igme ḳaddim yanıġa 

Âḥ oḳın ġam şâmı baḫtım kevkebi çıḳḳay atay (G. 579/5) 

“Eğri boyum yanına gözyaşı ipliğim yay kirişi olmuş. Gam akşamı âhımın okunu 

bahtımın yıldızı çıkınca atayım.” 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair, sevgilinin yüzünü görmesinin ardından gözyaşı dökmeyi 

bıraktığını söylemektedir. Sevgilinin yüzü tıpkı güneş gibi parlak ve aydınlatıcıdır; nasıl 

ki güneş gökte parladığında yıldızlar görünmez olursa şairin de yıldızlara benzettiği 

gözyaşları sevgilinin yüzünün parlaklığıyla sona erecektir: 

 

Bes ittim eşk-feşânlıġ çü ẓâhir ittiŋ yüz 

Niçük ki mihr körüngeç nihân bolur yulduz (G. 205/1) 

“Çok fazla göz yaşı döktüm, sen yüzünü gösterdin. Öyle ki Güneş görününce yıldız 

kaybolur.” 

 

Yıldız kayması olayı, halk kültüründe farklı şekillerde yorumlanmış ve zamanla çeşitli 

inançlarla anlamlandırılmıştır. Kimi anlayışlarda gökyüzünde görülen bu parıltılı iz, 

uğurlu bir anın habercisi sayılmış; bu esnada dilek tutulmasının gerçekleşmesini 

kolaylaştıracağı düşünülmüştür. Ancak buna karşılık, yıldızın düşmesiyle birlikte 

olumsuzlukların artacağına, uğursuzluk ya da şer getireceğine dair inançlar da mevcuttur 

(Deniz, 1992, s. 138). Aynı zamanda her kayan yıldız ölmüş bir ruhun simgesi olarak 



127 

 

kabul edilir (Onay, 2023, s. 356). Rivayetlere göre yıldız kayması, şeytanın gizli haberleri 

çalmak için gökyüzüne yaklaştığında meleklerin onu kovmak için attığı yıldızlardır (Pala, 

2015, s. 445). 

 

Ali Şir Nevâyî, gökyüzünde gözlemlenen yıldız kaymasını, yeryüzünde gerçekleşen bir 

oyunun etkisiyle yıldızların yerinden kopup düşmesi olarak hayal eder: 

 

Ol şihâb irmes ki meydânı ara gûy olġalı 

Sa'd-kevkebler tüşer yirge ḳılıp köktin gürîz (G. 201/2) 

“O yıldız kayması değildir. Meydan içinde top oynandığında uğurlu yıldızlar gökten 

kaçıp yere düşerler.” 

 

2.4. GEZEGENLER 

Yıldızlar, geleneksel anlayışta sabit olanlar ve hareketli olanlar olarak iki gruba 

ayrılmıştır. Sabit yıldızlar, aralarındaki mesafenin sabit kalması ve birbirlerine göre 

konumlarının değişmemesi nedeniyle bu adla anılır. Bu tür yıldızların tamamının 

sekizinci felekte yer aldığı düşünülür. Buna karşılık gezegenler ise, gökyüzünde 

birbirlerine yaklaşıp uzaklaşan, her biri farklı bir felekte hareket eden gök cisimleri olarak 

tanımlanmıştır. Sayıları yedi olan bu gezegenlerin zaman zaman bir noktada toplandıkları 

ya da göğün karşılıklı kenarlarında yer aldıkları görülmüştür. Bu değişken hareketleri 

nedeniyle "seyyare" olarak adlandırılmışlardır (Hakkı, 2018, s. 749). 

 

Âh dûdı içre bir uçkun kibi körgen mini 

Bildi kim hicrân tünige kevkeb-i seyyâre-min (G. 497/4) 



128 

 

“Âh dumanı içinde beni bir kıvılcım gibi gören; benim ayrılık gecesine seyyar yıldız 

olduğumu bildi.” 

 

Modern döneme kadar gökyüzüne dair yapılan tasniflerde, Merkür, Venüs, Mars, Jüpiter 

ve Satürn gibi beş gezegenin yanı sıra, Ay ve Güneş de hareketli gök cisimleri olarak 

değerlendirilmiş ve bu yedi varlık “seb’a-i seyyâre” yani yedi gezegen olarak anılmıştır. 

Her ne kadar dönemin âlimleri Güneş ve Ay’ın gezegen olmadığını bilimsel olarak 

bilseler de bu iki gök cisminin burçlar kuşağında yer değiştirmeleri ve doğup batma 

özellikleri göstermeleri sebebiyle diğer gezegenlerle aynı kategoriye alınmaları gelenek 

hâline gelmiştir. Bu yedi hareketli varlık, halk arasında ve bazı metinlerde “yedi yıldız” 

şeklinde de isimlendirilmiştir (Güneş, 2022, s. 214-215).  

 

Ġamıŋdın âhım oḳı yitti çarḫdın ötti 

Nişân irür yiti kevkeb ki körgüzür eflâk (G. 330/5) 

“Gamından yükselen âhım ok gibi fırlayıp göğü aştı. Feleklerin gösterdiği yedi yıldız 

buna işarettir.”  

 

İlm-i tencîme göre bazı gezegenler uğurlu bazıları ise uğursuzdur. Uğurluluk kavramı ise 

sa’d ile açıklanır. Müşterî sa’d-ı ekber; Zühre sa’d-ı asgar, Müşterî ile Zühre bir 

aradayken ise sa’deyn olarak kabul edilir (Onay, 2023, s. 319). 

 

Ḳulaḳ düriġa ḫarîdâr idi yüzüŋ 'aceb irmes 

Neşâṭ il ara kim Zühre Müşterî'ġa ḳavuşmış (G. 261/4) 

“Kulağındaki inciye yüzünün alıcı çıkmasına şaşılmaz. Zira âlem neşe içindedir. (Çünkü) 

Zühre ile Müşteri kavuşmuştur.” 

 



129 

 

 Nevâyî’nin aşağıdaki beyitlerde bahsettiği “iki sa’d kevkeb” de Zühre ile Müşterî 

olmalıdır:  

İkki gevherdür ḳulaġıñda veyā ḳılmış sipihr 

Aynıñ eṭrāfıda ikki saʽd kevkeb cilve-ger (G. 135/5) 

“Kulağında iki mücevherdir yahut gök kubbe ayın etrafında iki uğurlu yıldız gösterir.”  

 

Kiçe ay devride ikki sa'd kevkeb körmegen 

Kör yüz ü ikki ḳulaġı dürlerin kiygende kîş (G. 257/4) 

“Gece ay devrinde iki uğurlu yıldız görmediysen. Keten giydiğinde yüzünü ve iki 

kulağındaki incilerini gör.” 

 

Nevâyî’nin, incelediğimiz divanında yedi gezegene de yer verdiği görülür. 

2.4.1. Zühâl 

Zühâl, feleğin yedinci katında bulunan Satürn gezegenidir. Arapça yüksek ve uzak 

anlamına gelen “zâhil” kelimesinden türemiş olup yeryüzüne en uzak seyyâre olduğundan 

bu adı almıştır (Şentürk, 1994, s. 169). İlm-i tencîme göre büyük uğursuz anlamına gelen 

nahs-ı ekberdir (Onay, 2023, s. 395; And, 2023, s. 351). Zühâl, üzüntü ve kederin kaynağı 

olarak kabul edilir. Bu gezegenin etkisinde olduğuna inanılan kişiler genellikle anlayışsız, 

bilgisiz, korkak, cimri ve yalancı kimseler olarak tanımlanır. Batıl inançlara kapılmaya 

ve hayal dünyasında yaşamaya meyillidirler. Etkisini özellikle çarşamba gecesi ile 

cumartesi günü arasında gösterdiğine inanılır. Rengi siyah, ona atfedilen maden ise 

kurşundur (And, 2023, s. 351-352). 

 



130 

 

Antik Yunan inanışında bu gezegen, genellikle elinde orak ya da eğri bir bıçak taşıyan 

yaşlı bir figürle ilişkilendirilmiştir. Zamanla bu tasvire bir timsah ve kum saati de 

eklenerek, gezegenin zulüm ve zaman kavramlarıyla bağdaştırıldığı görülür. Doğu 

minyatür geleneğinde ise kimi zaman sağ elinde bir insan başı, sol eliyle bir el tutan yaşlı 

bir adam; kimi zaman da beyaz bir ata binmiş, elinde yalın bir kılıç taşıyan bir figür olarak 

resmedilmiştir. Farsça kaynaklarda "Keş" ve "Keyvân" adlarıyla anılan bu gezegen, farklı 

kültürlerde “feleğin postacısı”, “feleğin kapıcısı”, “feleğin piri” ya da “feleğin gözcüsü” 

gibi metaforik unvanlarla tanımlanmıştır. Ayrıca, yıldızlar arasında en yüksek konumda 

yer aldığı düşüncesiyle Arap dünyasında “yıldızların en yaşlısı” anlamına gelen “şeyhü’n-

nücûm” ifadesiyle anılır (Şentürk, 1994, s. 169). 

 

Nevâyî Zühâl’i renginin siyahlığı, uğursuz ve kötülüğü ile ele alır. Aşağıdaki beyitte 

geçen “Zühâl tâliʿ olmak" ifadesi, kişinin doğum anında Zühâl'in yükselen gezegen 

olması anlamına gelir. Eski astrolojik anlayışlara göre Zühâl, “nahs-ı ekber” (büyük 

uğursuz) olarak kabul edildiği için, bu gezegenin etkisindeki kişiler mutsuzluk, bela, 

sıkıntı ve karışıklıklarla ilişkilendirilmiştir. Burada sevgilinin benine ait bir hayal, şairin 

ruh dünyasında canlanır. Ancak bu hayal öyle bir etki yaratır ki Zühâl’in uğursuz tesiriyle 

birleşerek, şairin iç dünyasında "yüz binlerce bela ve kargaşa" meydana getirir. Ayrıca 

Zühâl ve sevgilinin beninin siyah oluşları münasebetiyle de şair aralarında bir ilgi kurar: 

 

Çün Züḥâl ṭâli' bolur ḫâlıŋ ḥayâli fitnedin 

Canım içre yüz miŋ âşûb-ı belâ iẓhâr iter (G. 164/2) 

“Senin beninin hayali Zühâl doğduğunda (ortaya çıktığından) fitneye sahiptir. Canımın 

içinde yüz bin bela ve karışıklığı ortaya çıkarır.” 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair, iki zıtlığı bir arada kullanır. Kâfûr ve müşk renkleri itibariyle 

birinci zıtlığı Güneş ile Zühâl ise uğurlu ve uğursuz olarak ikinci zıtlığı oluşturur. Ayrıca 

Güneş onun düşmanıdır. Gece, öyle bir karanlığa bürünmüştür ki sanki Güneş ona kâfûr 



131 

 

(beyaz ve parlak kokulu bir madde) serpmemiştir. Güneşin aydınlatıcı etkisinin yokluğu, 

geceyi uğursuz bir hâle sokmuştur. Zühâl ise orada müşk (güzel kokulu siyah madde) 

saçarak gecenin karanlığına hâkim olur: 

 

Ni şâmdur ki mihr aŋa kâfûr sipmeyin 

Her dem Zuḥal 'iẕarı bolur anda müşk-bîz (G.214/2) 

“O ne biçim akşamdır ki güneş ona kafur serpmemiştir; orada her an Zühâl’in yanağı 

misk saçıcıdır.” 

 

Aşağıdaki beyitte ise Güneş’in üstünü kaplayan "müşgin" yani siyah bir örtüden ve bu 

örtünün tüm dünyaya bela yaydığından söz edilir. Bu durum, doğrudan Zühâl’in klasik 

astrolojideki sembolik etkisini çağrıştırır. Zühâl’in rengi, kaynaklarda siyaha çalan yeşil 

olarak tanımlanmış ve bu nedenle de “Hindû” sıfatıyla anılmıştır (Şentürk, 1994, s. 169). 

Hindû kelimesi burada bir etnik kimlikten çok renk ve uğursuzluk çağrışımlarıyla 

yüklüdür. Beytin ikinci mısrasında şair, sevgilinin yüzündeki beni bu karanlık ve bela 

saçan gök cismiyle özdeşleştirir. Sevgilinin benini “belâ Hindûsu” olarak nitelemesi, 

onun hem siyah oluşuna hem de Zühâl gibi bela getirici bir etkiye sahip olduğuna işaret 

eder. Bu bağlamda ben, sadece bir güzellik unsuru değil, aynı zamanda astrolojik olarak 

uğursuzluk taşıyan kozmik bir işaret hâline gelir. Özellikle benin, Güneş’in üzerine doğar 

gibi sevgilinin yüzünde yer alması, Zühâl’in gökyüzünde Güneş’in etkisini bastıran 

konumunu çağrıştırır: 

 

Tutup ḳuyaş üze müşgin salur cihânġa belâ 

Yüz üze ḫâlıŋ irür vâḳı'â belâ Hindû (G. 516/4) 

“Zühâl, Güneş’in üstünü simsiyah sarıp dünyaya bela salar. Yüzün üzerindeki benin de 

Zühâl’in belasından meydana gelen olaydır.” 



132 

 

 

2.4.2. Müşterî 

Müşterî, feleğin altıncı katında bulunan Jüpiter gezegenidir. Zühre’den sonra gökyüzünde 

en parlak biçimde görülen bu yıldız, sarı tonlarıyla dikkat çeker. Renginden hareketle 

sıcak ve hararetli bir tabiatla ilişkilendirilmiş, aynı zamanda kuruluk ve rutubetle de 

nitelendirilmiştir. Bu özellikleri nedeniyle olumlu etkiler taşıdığı, yani uğurlu kabul 

edildiği görülür. Bundan dolayı da “sa’d-ı ekber” olarak anılır (Şentürk, 1994, s. 164). 

Hürmüz, Bercîs, Erendiz, Sakıt gibi farklı isimleri de olan Müşterî, pazartesi gecesi ve 

perşembe gününe hakimdir. Rengi mavi, dost gezegenleri Merih ve Kamer; düşman 

gezegenleri ise Zühre ve Utarit’tir (And, 2023, s. 353). 

 

Müşterî gezegenine atfedilen anlamlar, onu barışın, iç huzurun, ahlaki değerlerin ve 

merhametin sembolü hâline getirir. Geleneksel inançlara göre bu gezegenin tesiri altında 

dünyaya gelen insanlar, umut dolu, neşeli ve içten yapılarıyla öne çıkar; sadakatleri, temiz 

kalplilikleri ve cömertlikleriyle tanınırlar. Fiziksel olarak ise düzgün boylu, çoğunlukla 

iri yapılı, açık tenli, yüksek alınlı ve gür saçlı oldukları düşünülür. Yardımseverlikleriyle 

tanınan bu kişilikler, çevrelerine karşı sevecen, uysal ve yiğit bir tavır sergiler. 

Müşterî'nin etkisi, kadim anlayışlarda tüm erdemlerin, gerçek ve yüce aşkın, karşılıksız 

iyiliğin temel kaynağı olarak kabul edilmiştir (And, 2023, s. 353). 

 

Yunan mitolojisinde Zeus, Romalılarda ise Jüpiter olarak adlandırılan Müşterî, Batı 

düşüncesinde kudretin ve hükümranlığın simgesi olarak görülür. Çoğunlukla önünde 

hayır ve şerri barındıran iki fıçının yer aldığı insan biçiminde bir figürle temsil edilmiştir. 

Onun, Olimpos Dağı’nın zirvesinden yıldırımlar savurduğuna, bulutlara yön vererek 

yağmur yağdırdığına ve doğa olaylarını denetlediğine inanılmıştır. Doğu geleneğinde ise 

bu anlayış bazı dönüşümlere uğramış; gezegen "feleğin kadısı" ya da "feleğin hatibi" 

olarak anılmıştır. Tasvirlerde genellikle ata binmiş, bir elinde kılıç diğer elinde yay 

taşıyan ya da rengârenk kumaşlardan oluşan giysiler içinde betimlenen bir erkek figürüyle 



133 

 

simgelenmiştir (Şentürk, 1994, s. 164). Ögel ise Müşterî’nin Türklerin takvim bilgisinde 

önemli bir rol oynadığından bahseder. En eski adının “Eren-tüz” olabileceğini belirtip 11. 

yüzyıldan sonra Türklerin ona “Ongay” dediklerini yazar (1995, s. 206). 

 

Nevâyî’de bu gezegeni uğurlu olması ile şiirine almıştır. Müşterî gezegeni, gökyüzünde 

Zühre’den sonra en parlak biçimde görülen ve mavi renkle anılan bir yıldız olarak, bu 

bağlamda önemli bir simgesel unsurdur. Aynı zamanda çeşme hem ışığı yansıtma 

özelliğiyle hem de doğal olarak mavi görünümüyle Müşterî’nin göksel maviliğiyle 

örtüşür. Böylece güneş çeşmesi içerisindeki parıltının kaynağı olarak Müşterî’nin 

gösterilmesi, sadece görsel bir benzerlik değil, aynı zamanda sembolik bir bütünlükle 

aktarılmıştır: 

 

Suda yüzüŋ mü 'aksi yâ çeşme ara perî müdür 

Çeşme-i mihr içinde yâ lem'a-ı müşterî müdür (G. 146/1) 

“Suda yüzünün yansıması mı yoksa çeşme içinde peri midir? (Yoksa) Güneş çeşmesi 

içinde Müşterî’nin ışıltısı mıdır?” 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair, periye benzettiği sevgilinin yüzündeki uğur ve saadeti uğurlu 

kabul edilen ve parlaklığı ile bilinen iki gezegenin bir araya gelmesi ile açıklar. Çünkü 

sevgilinin yüzü ancak böyle olağanüstü bir göksel olayla açıklanabilecek kadar parlak ve 

etkileyicidir:  

 

Yüzi devrinde ḳırân mu ẓâhir itmiş ol perî 

Yâ ḳuyaş birle ḳırân eylep turur yüz müşterî (G. 592/1) 

“O peri gibi güzel sevgilinin yüzünün yuvarlağında kırân mı ortaya çıkmış? Yoksa Güneş 

ile yüz Müşterî mi kırân etmiştir?” 



134 

 

 

2.4.3. Merih / Behrâm 

Asıl ismi Mirrih olmakla birlikte, zamanla Merih adıyla anılmaya başlayan bu gezegen 

feleğin beşinci katında bulunur. Klasik inanışlarda pek hayırlı sayılmayan bu gezegen, 

yine de Zühâl kadar uğursuz görülmemiş; bu nedenle “küçük uğursuz” anlamına gelen 

“nahs-ı asgar” unvanıyla anılmıştır. Sert doğası, zorlayıcı etkileri ve galip gelme arzusu 

gibi özelliklerle tanımlanmış; bu yönleri dolayısıyla feleğin cellâdı olarak nitelenmiştir 

(And, 2023, s. 353). Rengi kırmızı, hâkim olduğu günler ise cumartesi gecesi ile salı 

günüdür (Onay, 2023, s. 266). 

 

Merih gezegeni, farklı kültürlerde zamanla çeşitli biçimlerde anlamlandırılmıştır. Eski 

Yunan inancında savaş tanrısı Ares’le, Roma’da ise Mars adıyla özdeşleştirilmiş; İran 

geleneğinde ise “Behrâm” ismiyle anılır. Batı dünyasında, gökten inen bulutlara binmiş, 

elinde mızrak ya da kılıç taşıyan yahut haberci kılığına bürünmüş genç bir figürle 

ilişkilendirilirken; Doğu betimlemelerinde ise sağ elinde çekilmiş bir silah, sol elinde 

kanlı bir baş taşıyan, kızıl parmaklı ve çoğunlukla başında miğfer bulunan savaşçı bir 

delikanlı tasviriyle öne çıkar. Zamanla bu gezegen, savaşla özdeşleşen kin, intikam ve 

zulüm gibi duyguların temsilcisi hâline gelmiş; bu yüzden özellikle bu tür ruh hâllerini 

işleyen tasvirlerde ya da mecazlarda bir sembol olarak kullanılmıştır (Şentürk, 1994, s. 

162-163). İran mitolojisinde her şemsî ayın yirminci günü işleri yoluna koymak için 

görevli bir peri olarak kabul edilir (Onay, 2023, s. 266). Türkler bu gezegene “Bakır 

Sokum” adını verirler. Anadolu’da ise “Yaldırık” denilen bu gezegen “korkunç ve ateşli” 

olarak düşünülmüştür (Ögel, 1995, s. 206). 

 

Nevâyî’de de bu gezegen elinde hançeriyle can alan bir cellat olarak karşımıza çıkar. 

Aşağıdaki beyitte sevgilinin gözlerinin sadece bakışlarıyla değil, düşüncesiyle bile yıkıcı 

bir etkiye sahip olduğunu ortaya koyan şair, “Behrâm-ı kâtil” ifadesiyle Merih 



135 

 

gezegeninin (Behrâm) astrolojideki uğursuz, sert ve savaşçı doğasına dayalı bir metafor 

kullanır. Böylece aşkın verdiği zarar, feleğin en yıkıcı gezegeniyle özdeşleştirilmiş olur: 

 

Çün çıḳar Behrâm-ı ḳâtil közleriŋ endîşesi 

ḫaste cânımnı ḳatîl-i ḫançer-i âzâr iter (G. 164/4) 

“Gözlerinin düşüncesiyle kan dökücü Behram ortaya çıkar. Hasta canımı incitici 

hançeriyle öldürür.”  

 

Aşağıdaki beyitte de şair, sevgilinin gözlerini Merih gezegeni gibi kan dökücü, uğursuz 

ve ölümcül bir güce sahip olarak tasvir eder. Bu bakışlar öylesine öldürücüdür ki, âşığın 

dökülen kanında bile Behrâm’ın hayali belirir: 

 

Ni ḳâtildür közüŋ kim tökse ḳan Behrâm şeklidür 

Te'emmül ḳılsalar maḳtûlnıŋ her ḳaṭre ḳanında (G. 533/2) 

“Senin gözün nasıl bir katildir ki, döktüğü kan Behrâm’a benzer. Eğer dikkatle baksalar, 

öldürülenin her damla kanında onun (Behrâm’ın) sureti görünür.” 

2.4.4. Güneş 

Feleğin dördüncü katında yer alan Güneş, Şems, Âfîtâb, Hurşîd, Mihr ve Hûr gibi farklı 

isimlerle de anılmıştır. Göksel düzenin merkezinde yer aldığına inanılan Güneş, üst 

yönüyle Merih’e alt yönüyle ise Zühre’ye yakın kabul edilir. Parlaklığı diğer yıldızları 

gölgede bırakan bu varlık, Ay’ın ışık kaynağı olarak görülür. Isısı sayesinde yeryüzünde 

buharlaşma meydana gelir; buhar buluta, bulut ise yağmura dönüşerek doğanın su 

döngüsünü başlatır. Bu süreçle birlikte ırmaklar ve kuyular oluşur, toprak can bulur, 

bitkiler yeşerir, mahsuller olgunlaşır. Böylece doğadaki canlılık artar, varlıklar güç ve 



136 

 

canlılık kazanır (And, 2023, s. 355). En büyük ışık kaynağı olması dolayısıyla da “neyyir-

i a’zam” olarak tanımlanır (Onay, 2023, s. 170). 

 

İlm-i nücûma göre sarı rengin Güneş’e ait olduğu kabul edilir. Güneş etkisinde doğan 

kişilerin ise zihin açıklığı, fiziksel kuvvet ve sanata yatkınlık gibi özellikler taşıdığı 

düşünülmüş; ayrıca gösterişli yaşantılardan ve eğlenceden hoşlandıkları ifade edilmiştir. 

Kamer ve Müşteri dostları; Zühre ve Zühâl ise düşmanları olarak değerlendirilir (Onay, 

2023, s. 170). 

 

Güneş’in, insanlık tarihi boyunca önemli bir yere sahip olduğu ve özellikle tarih öncesi 

dönemlerden itibaren bazı toplumlarca kutsal kabul edildiği düşünülmektedir. Zaman 

içinde dinî yapılar geliştikçe, Güneş’in doğrudan tapılan bir varlık olmaktan çıkarak daha 

çok sembolik bir anlam taşıdığı görülmektedir. Yaşamı destekleyen ışık ve ısı kaynağı 

oluşu ile zamanın düzenlenmesinde sağladığı katkı, Güneş’e atfedilen bu özel konumun 

farklı bölgelerde benzer biçimlerde ortaya çıkmasına neden olmuştur. Özellikle Güneş’in 

nadir görüldüğü soğuk ve karanlık coğrafyalarda, onun canlandırıcı etkisinin inanç 

sistemlerine daha belirgin şekilde yansıdığı ileri sürülür. Ayrıca, insan düşüncesinin daha 

soyut aşamalara ulaştığı dönemlerde, Güneş’in gökle ilişkilendirilen yönünün takvim 

düzenlemeleri ve kehanet uygulamaları gibi alanlarda da işlev kazandığı anlaşılmaktadır 

(Güç, 1996, s. 288). 

 

Bazı inanç sistemlerinde gök cisimlerine cinsiyet atfedilmesi, evrendeki düzenin doğum, 

üreme ve ölüm döngüleri etrafında kurgulandığını göstermektedir. Kozmosun 

unsurlarının zihinsel düzlemde insanî niteliklerle donatılması, tanrısal varlıkların 

kavranabilir ve anlamlandırılabilir hâle getirilmesi amacıyla geliştirilmiş sembolik bir 

yaklaşımdır. Güneş ve Ay gibi gök cisimlerinin hem sürekli gözlemlenebilir olmaları hem 

de kadim toplumların gözünde olağanüstü bir güzellik ve yücelik taşımaları, onların ilahî 

varlıklar olarak değerlendirilmesine zemin hazırlamıştır. Bu çerçevede, söz konusu 

varlıklar çoğu zaman eril ya da dişil niteliklerle tanımlanmış; örneğin bazı anlatımlarda 



137 

 

Güneş eril, Ay ise dişil olarak tasavvur edilmiştir. Bununla birlikte kimi kültürlerde bu 

rollerin tersine döndüğü, yani Güneş’in dişil, Ay’ın ise eril özelliklerle temsil edildiği de 

görülmektedir. Bu tür sembolik yaklaşımlarda yıldızlar, Güneş ve Ay’ın birleşiminden 

doğan varlıklar olarak yorumlanmış, böylece göksel düzen ailevi ve toplumsal yapılar 

üzerinden açıklanmıştır (Eliade, 2003, s. 148-149). Nitekim Türk düşüncesinde ve 

destanlarında da Güneş dişi, Ay ise erkek olarak rol almıştır (Ögel, 1995, s. 187). 

 

Ey Nevâyî ol yigit ay u ḳuyaştın toġdı mu 

Kim aŋa lâyıḳ bu vâliddür daġı ol vâlide (G. 562/7) 

“Ey Nevâyî, o yiğit Ay ve Güneş’ten mi doğdu? Öyle ki ona bu baba ve anne layıktır.”  

 

Türk kültür tarihinde Güneş, daima merkezi ve öncelikli bir konumda değerlendirilmiştir. 

Bu durum, büyük ölçüde Türklerin tarih boyunca Güneşli ve açık iklim bölgelerinde 

yaşamış olmalarıyla ilişkilendirilmektedir. Çin ve Hindistan gibi yoğun bulut örtüsünün 

hâkim olduğu coğrafyaların aksine, Türklerin yaşadığı bölgelerde gökyüzü genellikle 

açıktır; bu da Güneş’in görsel ve kültürel etkisini artırmıştır. Ancak, Milattan sonra 763 

yılında Uygurların Maniheizm’i benimsemeleriyle birlikte Ay sembolü daha fazla önem 

kazanmaya başlamış ve inanç sisteminde belirgin bir yer edinmiştir (Ögel, 1995, s. 187). 

 

Eski Türk inanç sisteminde Güneş kültü varlık göstermekteyse de güneş kozmogonide 

merkezi bir unsur olarak yer almamış, daha çok Gök Tanrı inancına dayalı yapının 

tamamlayıcı ve sembolik bir parçası olmuştur. Hun döneminden itibaren Güneş, kutsal 

bir unsur olarak kabul edilmiş; bu dönemde de Güneş’in dişil, Ay’ın ise eril bir kimlikle 

tasavvur edildiği bilinmektedir. Güneş ve Ay, insanın faniliğine karşın süreklilik arz eden 

göksel varlıklar olarak görülmüştür. Ancak mutlak bir kudrete sahip olmadıkları, 

ışıklarını ve etkilerini doğrudan Tanrı’dan aldıkları inancı yaygındır. Altay Türkleri 

arasında, Güneş’in parçalarından yaratıldığına inanılan ve insanlara sürekli iyilik getirdiği 

düşünülen tanrı Suyla’ya büyük bir değer atfedilmiştir. Sibirya halklarından Üstyaklar ise 

Güneş’in üzerindeki lekeleri inceleyerek kehanetlerde bulunmuşlardır. Ayrıca Şamanlar, 



138 

 

üzerlerine Ay ve Güneş’i sembolize eden yuvarlak levhalar takarak, bu nesneleri 

ritüelistik bağlamda, özellikle sihir amaçlı olarak kullanmışlardır (Güç, 1996, s. 290). 

Yakutlar ise Güneş ve Ay’ı kardeş olarak kabul etmişler, kimi kahramanların onların 

isteğiyle türediğine inanmışlardır (Çoruhlu, 1999, s. 24). 

 

Güneş yerine kullanılan kelimelerden biri olan Mihr (Mitra), Aryan kavminin en büyük 

tanrılarından biri olarak kabul edilen, ışık, doğruluk, adalet ve dostluk kavramlarıyla 

özdeşleştirilmiş bir ilahî figürdür. Hem Hint hem de İran coğrafyasında ortak bir inanç 

sisteminin parçası olan Mitra, özellikle Güneş’le, aydınlıkla ve düzenle 

ilişkilendirilmiştir. Avesta’da adı geçen bu tanrının, sabahları gökyüzünde altın arabasıyla 

yol alarak insanları gözlediğine inanılır; kötülükleri uzak tutar, yeminlere sadakati 

denetler ve sosyal düzenin korunmasında rol oynar. Zerdüştlük sonrası dönemde de 

etkisini sürdüren Mihr, yalnızca ışığın değil, aynı zamanda doğruluk ve kurtuluşun 

temsilcisidir (Yıldırım, 2008, s. 520-521). 

 

Divan edebiyatında Güneş, farklı adlarla anılarak zengin bir imgeler dünyasında yer 

bulmuştur. Âfitâb, hurşîd, mihr, şems ve neyyir-i a‘zam gibi çeşitli isimlerle anılan bu 

gök cismi; parlaklığı, rengi, şekli, yaydığı sıcaklık, gökyüzündeki konumu, özellikle 

dördüncü felekte yer alması gibi nitelikleriyle dikkat çeker. Ayrıca, ışıklarının her yöne 

ulaşması, gölgeyi meydana getirmesi ve inanca göre zerrelerin varlığına kaynaklık etmesi 

gibi yönleriyle de şairlerin hayal gücünü besleyen bir unsur hâline gelmiştir. Bu nitelikler 

doğrultusunda Güneş, edebî metinlerde farklı benzetmelerle ve hayalî kurgularla anlam 

katmanları kazanmıştır (Kurnaz, 1996, s. 294). 

 

Nevâyî’nin incelediğimiz divanında Güneş, dördüncü felekte bulunması, parlaklığı ve 

ışığı ile hem benzetilen hem de benzeyen olarak sıklıkla karşımıza çıkar. Aşağıdaki 

beyitte şair, klasik kozmolojik anlayış çerçevesinde göksel cisimleri kullanarak 

sevgilisinin eşsizliğini vurgular. "Dördüncü felek" olarak bilinen ve merkezinde Güneş’in 

yer aldığı katman, geleneksel astrolojide kudret ve ışığın sembolü olmasına rağmen, 



139 

 

burada "yaşlı Güneş" (ḳarı mihr) ifadesiyle değersizleştirilmiş, artık cazibesini yitirmiş 

bir unsur olarak sunulmuştur. Şair, bu göksel büyüklüğü bile küçümseyerek, kendi 

sevgilisini "ay" metaforuyla öne çıkarır. Ay, divan şiirinde güzellik, letafet ve zarafetin 

timsali olup, burada yalnızca bir benzetme aracı değil, aynı zamanda göksel güzelliğin 

zirvesi olarak işlev görür. Beyitte yer alan “dokuz felek” (toḳuz gerdûn) ifadesi, evrenin 

tüm katmanlarını temsil eder ve bu katmanların bile şairin sevgilisi gibi bir "yiğit" 

görmediği vurgulanır: 

 

Neyleyin törtünçi gerdûnnıŋ ḳarı mihrini kim 

Körmemiş ‘âlemde mâhım dik toḳuz gerdûn yigit (G. 80/6) 

“Dürdüncü feleğin yaşlı Güneş’ini ne yapayım. Dokuz felek âlemde ayım gibi yiğit 

görmemiştir.” 

 

Güneşin bütün gezegenlerden büyük, bütün yıldızlardan daha parlak olması onun 

“husrev-i encüm”, sultân-ı encüm, “şeh-i encüm” olarak adlandırılmasını sağlamış ve 

yıldızların sultanı olarak kabul edilmiştir (Deniz, 1992 s. 156): 

 

Ḫusrev-i encüm digey kim sigritür kök tevseniŋ 

‘Iyd-gehde kim ki körse raḫş ile cevlân saŋa (G. 17/4) 

“Bayram yerinde kim at ile dolaştığını görse, sana yıldızların şahı (Güneş) mavi atını 

koşturur der.” 

 

Beyitte şair, “husrev-i encüm” ile güneşi kasteder. Güneş'in gökyüzünde hareket etmesi, 

göksel bir atı sürmesiyle mecazlaştırılmıştır. Bu ifade, Güneş’in sabah doğup akşam 

batıncaya kadar gökyüzünde izlediği yolu betimlemektedir. Nitekim kök kelimesi hem 

mavi renk hem de gökyüzünü ifade edecek şekilde kullanılmıştır. Feleğin (gökyüzünün) 

at olarak tasavvur edilmesi yaygın olarak kullanılan teşbihlerdendir. Ahmet Atilla 

Şentürk, bu benzetme yönünün tam olarak açıklık kazanamadığını; muhtemelen feleğin 



140 

 

sürekli hızlı bir hareket hâlinde olması dolayısıyla bu tasavvura kaynaklık edebileceğini 

ifade eder. Felek ata benzetildiğinde Güneş veya Ay da ona binen bir süvari olarak 

tasavvur edilmiştir (1994, s. 148). Türk mitolojisinde de gökyüzü ile at arasında bir 

bağlantı olduğu görülür. Emel Esin, Altay efsanelerinde gökyüzüyle ilişkilendirilen at 

figürünün güçlü bir sembolik anlam taşıdığını belirterek. On iki hayvanlı takvimde yer 

alan atın, yalnızca dünyevi bir varlık değil, aynı zamanda göksel bir unsur olduğunu 

vurgular. Yıldızların, gök tanrısı Ülgen’in kazığı kabul edilen Kuzey Yıldızı’na bağlı 

olarak gök çayırında otlayan atlar şeklinde tahayyül edilmesi, bu kozmik düzenin bir 

parçası olarak değerlendirilir. Özellikle Çolpan’ın, alacalı atına binmiş bir çoban gibi 

betimlenmesi; onun göksel sahanlıkta sürüsünü otlatan bir at çobanı şeklinde hayal 

edildiğini gösterir. Ayrıca bu yıldız, kamların davullarında yıldız tutan binici biçiminde 

temsil edilerek mitolojik ve törensel sembollerin iç içe geçtiği bir anlam evrenine işaret 

eder (2004, s. 280). Beyitte de feleğin atının sürücüsü Güneş olarak karşımıza çıkar. 

 

Güneşin hayat kaynağı olması ve suyun da hayatın en önemli kaynaklarından biri olması 

aralarında bir ilgi kurulmasını sağlamıştır. Güneş ışıklarının parlaklıkları ve renkleriyle 

çeşmeden akan suya benzetilmesi çeşme-güneş ilişkisini doğurmuştur (Deniz, 1992, s. 

177). İsrafil Babacan, Ferheng-i Islâhât-ı Nücûmî’den hareketle çeşme-i âfitâb 

tamlamasını için Sâmî milletlerine ait bir inançtan söz edildiğinden bahseder. Bu inanca 

göre; Araplar gibi Sâmî milletleri de güneşin batma anında sıcak bir çeşmede 

kaybolduğuna inanırlarmış ve çâh-ı zulmet ya da çâh-ı mağrib de denilen karanlık 

içindeki çeşme-i hayvân, her sabah yeniden ortaya çıkarmış (2019, s. 120). Nevâyî de 

aşağıdaki beyitte "çeşme-i ḫûrşîd" tamlamasını hem klasik kozmolojik mitolojiye hem de 

mecazî şiir diline yaslanarak kullanır; fakat bu imgeyi tersine çevirerek bir felaketin, 

hüznün ve gökyüzünün duyarlılığının sembolü hâline getirir. Bu bağlamda beyit, hem 

kozmolojik bir inancı şiir estetiğine dönüştürmekte hem de klasik şiirde gök cisimlerinin 

insan kaderiyle ilişkisini vurgulamaktadır: 

 

İmes bu çeşme-i ḫûrşîd kim ol ay ġamıda 

Körüp sipihr yamān ḥāletim közi yaşarur (G. 140/2) 



141 

 

“Bu Güneş’in çeşmesi değildir; o ayın kederinde felek benim kötü durumumu görmüş ve 

gözü yaşarmıştır.”  

 

Nevâyî’nin bazı beyitlerinde, Güneş ile Hz. İsa arasında sembolik bir ilişki kurduğu 

dikkat çeker. Rivayetlere göre Hz. İsa’nın göklere çıkarılırken, yücelere yükselebilmesi 

için yanında hiçbir kesici ya da delici eşyanın bulunmaması gerektiği belirtilmiş; ancak 

onun üzerinde küçük bir iğnenin unutulması, yükselişinin sınırlı kalmasına neden 

olmuştur. Bu sebeple, Güneş’in makamı sayılan dördüncü kat göğün ötesine 

geçememiştir (Yıldırım, 2008, s. 424): 

 

Sarıġ libâs ara ol nûş-leb ki ḫandândur 

İrür Mesîḥ ki ḫûrşîd içinde pinhândur (G. 183/1) 

“Sarı elbise içinde o tatlı dudak gülümser. Hz. İsa’da Güneş içerisinde gizlidir.” 

 

Ey Nevâyî ol Mesîḥâ-dem ḳuyaş çün urdı zaḥm 

Anı 'Îsî ignesi vü mihr târı birle tik (G. 331/9) 

“Ey Nevâyî, o İsa nefesli güneş (sevgili), yara açtığı için onu Hz. İsa’nın iğnesi ve güneşin 

ipliği ile dik”. 

2.4.5. Zühre / Nâhîd /Çolpan 

Halk arasında Kervankıran veya Çoban Yıldızı olarak da bilinen Zühre, feleğin üçüncü 

katında bulunur ve dünyaya en yakın gezegendir. Genel itibarıyla olumlu etkileriyle 

tanınır. Ancak uğur ve hayır getirme bakımından Müşterî kadar güçlü görülmediği için, 

daha küçük saadet anlamına gelen “sa’d-ı asgar” olarak anılmıştır. Utarid ve Zuhâl ile 

dost, Merih ile düşmandır (And, 2023, s. 357-358). İlm-i tencîme göre Zühre’nin tabiatı 

serin ve rutubetlidir. Özellikle cuma günü ve salı gecesiyle ilişkilendirilen bu gezegen, 

geleneksel anlayışta beşinci iklimle özdeşleştirilmiştir. Renkler arasında yeşille, madenler 



142 

 

arasında ise kalayla ilişkilendirilir (Onay, 2023, s. 396; Şentürk, 1994, s. 156). Feleğin 

sâzendesi olarak bilinmektedir (Pala, 2015, s. 507). 

 

Güneş doğmadan önce güneydoğu ufkunda çıktığı için kevkeb-i seher; gün batımında ise 

güneybatıdan göründüğü için kevkeb-i i’şâ olarak isimlendirilen bu gezegen edebiyatta 

Nâhîd olarak da bilinmektedir (And, 2023, s. 358). Gökyüzünde Güneş ve Ay’dan sonra 

en parlak cisim olarak dikkat çeken Zühre, farklı kültürlerde çeşitli mitolojik figürlerle 

özdeşleştirilmiştir. Antik Yunan'da Afrodit’e karşılık gelen bu gök cismi, Roma 

mitolojisinde Venüs adıyla anılmış, İran kültüründe ise Nâhid olarak bilinmektedir. 

Mitolojik anlatımlarda sıklıkla Müşterî (Zeus) ile ilişkilendirilerek onun kızı sayılmıştır. 

Batı sanatında, özellikle Venüs heykellerinde olduğu gibi, zarif ve biçimli bir genç kadın 

suretinde betimlenmiş; kimi tasvirlerde ise bir çift güvercin ya da kuğunun çektiği bir 

araba içerisinde resmedilmiştir. Doğu minyatürlerinde ise daha farklı sembollerle ele 

alınır. Kimi zaman elinde kopuz tutan bir genç kadın, kimi zaman da süslenmiş hâliyle 

karşısında bir başka kadının yer aldığı, zarif takılarla bezenmiş bir figür olarak karşımıza 

çıkar (Şentürk, 1994, s. 155). 

 

Ahmet Attila Şentürk, El-Müncid’ten hareketle eski Arapların sabah ve akşam 

vakitlerinde ortaya çıkan Zühre’yi güzellik tanrısı olarak kabul edip taptıklarını yazar 

(1994, s. 156). Nitekim Zühre ile eşanlamlı olarak kullanılan Nâhîd de Fars mitolojisinde 

sulardan sorumlu büyük tanrıçalardan biridir. Avesta’da çok güzel, uzun boylu, alımlı ve 

özgür bir genç kız olarak anılmaktadır (Yıldırım, 2008, s. 539).  Türklerin yaygın olarak 

Çolpan veya Çolpon olarak adlandırdıkları Zühre, bütün Türk kültür çevrelerinde güzellik 

sembolü olarak kabul edilmiştir. Ayrıca Türk kültüründe at sürülerinin koruyucusu olarak 

da bilinir (Ögel, 1995, s. 214). 

 

Rivayetlere göre Zühre yıldızının kökeni, Hârut ve Mârut adlı iki meleğin yaşadığı bir 

sınavla ilişkilendirilir. Kur’ân-ı Kerîm’in Bakara Sûresi’nde (2/102) adları geçen bu iki 

melek, insanlığın günahkâr olmalarından yakınarak, onların yerinde olsalar isyan 



143 

 

etmeyeceklerini ifade etmişlerdir. Bu itiraz üzerine, kendilerine insani zaaflardan biri olan 

şehvet duygusu verilerek Bâbil şehrine indirilirler. Gündüzleri halka birtakım büyüler 

öğretip, geceleri Allah’ın en yüce ismini zikrederek semaya yükselirlermiş. Fakat bir gün, 

olağanüstü güzellikte bir kadınla karşılaşmalarıyla imtihanın seyri değişmiştir. Bu kadın, 

onlara duydukları arzunun karşılığında, yalnızca Allah’ın yüce ismini kendisine 

öğretmeleri şartını ileri sürmüş; melekler de bu isteği yerine getirerek o ismi ifşa 

etmişlerdir. Bunun üzerine kadın, bu ismi söyleyerek semaya yükselmiş ve bu eylemi 

sonucunda göksel bir varlık hâline gelerek Zühre yıldızına dönüşmüştür (Şentürk, 1994, 

s. 156). 

 

Zühre klasik edebiyatta, şarkı, aşk, güzellik ve çalgı ile beraber anılmaktadır (Pala, 2015, 

s. 508). Ali Şir Nevâyî’de bu gezegen Zühre, Nâhîd ve Çolpan isimleri ile karşımıza çıkar. 

Aşağıdaki beyitte, Zühre'nin geleneksel olarak temsil ettiği neşe ve musiki gibi olumlu 

çağrışımlar, şairin hâline duyduğu hüzünle tersyüz edilerek sunulur. Onun şarkısı şairin 

durumu karşısında ağıta dönüşürek bir matem hâlini almıştır. Bu dönüşüm, yalnızca 

estetik bir figür olan Zühre’nin duygusal bir varlığa, hatta şairin hâlini paylaşan bir matem 

ortağına evrildiğini ima eder. "Bedel eylemek" ifadesi, neşenin yerine hüznün geçtiği bir 

değiş-tokuşu ifade etmektedir. İkinci mısrada ise Zühre’nin çalgısı olan “çeng”in telleri 

saçlar gibi çözülmekte ve onun gözyaşı döktüğü belirtilmektedir. Bu sembolizmde Zühre, 

yalnızca aşkın ve güzelliğin değil, aynı zamanda bu duyguların yol açtığı hüsran ve içsel 

sarsıntıların da temsiline dönüşür. Dolayısıyla bu kullanım, Zühre’yi gökyüzünde 

parlayan bir yıldız olmanın ötesinde, insanî duygularla iç içe geçmiş bir musiki figürü 

olarak resmeder: 

 

Zühre ḥâlimġa sürûdın nevḥaġa eylep bedel 

Çenginiŋ saçıŋ yayıp dürr-i sirişk îsâr iter (G. 164/6) 

“Zühre, hâlime (bakarak) şarkısını ağıta çevirip çenginin tellerini çözerek gözyaşı 

incilerini saçar.” 

 



144 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair, sanatının tesirini hem musikiyle hem de göksel sembollerle 

örerek betimlemektedir. Şairin “nazmı” yani şiiri öylesine etkileyici ve içli bir söyleyişe 

sahiptir ki onu okuyan ya da dinleyen musikişinaslar (mutribler) feryat ederek duygularını 

dışa vururlar. Burada "feryad" kelimesi yalnızca bir ses yükseltisi değil, şiirin ruh 

üzerindeki sarsıcı etkisini ifade eder. İkinci mısrada yer alan Zühre (Nâhîd), klasik 

astrolojide güzellik, musiki ve estetikle ilişkilendirilmiş olan gezegendir. Utârid ise 

hitabet, yazınsal zekâ ve şiir yetisiyle ilişkilendirilir. Beyitte geçen "felek üzerinde" 

ifadesiyle gökyüzü yani kozmik düzlem kastedilmekte; bu düzlemde Zühre’nin, Utârid’in 

şiirini bile böylesi etkileyici bir şekilde seslendirmediği söylenmektedir. Dolayısıyla 

beyit, Nevâyî’nin şiirlerinin, yalnızca insanlar nezdinde değil, kozmik ölçekte de benzeri 

olmayan bir tesire sahip olduğunu iddia eder. Öyle ki musiki ile ilişkili olduğunu kabul 

edilen Zühre’nin bile Utârid’in şiirini icra ederken bu denli bir etki uyandıramayacağı 

ifade edilir: 

 

Ança feryâd itti muṭribler Nevâyî naẓmıdın 

Kim Uṭârid şi'ridin çarḫ üzre nâhîd itmegey (G. 631/7) 

“Sazendeler Nevâyî’nin nazmından o kadar feryat etti ki felek üzerinde Zühre (Nâhîd) 

Utarit’in şiirinden (böyle bir şey) yapmaz.” 

 

Aşağıdaki beyitte ise gökyüzü-estetik güzellik ilişkisini en zarif biçimde kurulur. Şair, 

sevgiliyi övmek adına Güneş’i bile yetersiz bulur; onun yerine gökyüzünün en nadide 

parçalarını (Çolpan, hilal) bir araya getirerek âdeta kozmik bir yüz çizer. Sevgilinin 

güzelliği, evrenin en parlak unsurlarını aşar; bu da hem sevgilinin yüceliğini hem de 

klasik estetiğin zarafetini ortaya koyar: 

 

Ḳuyaşnı bolmas ey gerdûn ol ayġa eylemek teşbîh 

Aġız ger ẕerre Çolpan köz yeŋi ay saŋa ḳaş olsun (G. 505/4) 

“Ey felek! O ay gibi parlak sevgiliye Güneş’ini benzetmek olmaz. Eğer ağzın zerre, 

Çolpan göz hilâl sana kaş olsun (ancak öyle ifade edilebilir).” 



145 

 

2.4.6. Utârid 

Feleğin ikinci katında bulunan Utârit gezegeni, Güneş’e yakınlığı ile bilinir. Şiir, hitabet, 

inşa ve muşahabe gibi sözlü ve yazılı sanatlarla ilişkilendirilmiş; bu alanların ilham 

kaynağı ve pîri olarak görülmüştür. Bu yönüyle, edebî üretimin timsali sayılır. Yıldız 

ilmiyle uğraşanlara göre tabiatı kuru ve soğuk olan bu gezegen diğer gezegenlerle kolayca 

uyum sağlar. Şairlik, münşîlik, hesap ve kayıt işleri gibi faaliyetlerin Utarît’in etkisiyle 

şekillendiğine inanılır. Bu gezegenin etkisinde doğanların da benzer meziyetler taşıdığına 

işaret edilir (Onay, 2023, s. 375). Debir-i felek, Debir-i âsmân, Münş-i çarh gibi isimleri 

de olan Utârit, pazar gecesi ve çarşamba gününün ilk saatlerine egemendir. Dostu Kamer, 

düşmanları ise Güneş ve Zuhal’dir. Uğurluluk ve uğursuzluk arasında değişkenlik 

gösteren bu gezegen hem uyumlu ve uysal olarak olumlu nitelikler hem de ikiyüzlülük 

gibi olumsuz nitelikler taşır (And, 2023, s. 359). 

 

Roma’da adı Merkür olan bu gezegen, Batı mitolojisinde hırsız, tacir ve postacıların 

tanrısı olan Hermes’le sembolize edilmiştir. Ayrıca süratin de sembolü olarak görülür 

(Şentürk, 1994, s. 152). İran mitolojisinde Merkür gezegeni, Teşter yahut Tîr adıyla anılır 

ve kozmik düzen içinde oldukça önemli bir role sahip olarak kabul edilir. Bu inanç 

sistemine göre, Tîr yağmurun ve rızkın taşıyıcısıdır; onun varlığıyla yeryüzü arınır, 

topraklar suya kavuşur, bitkiler hayat bulur ve böylece canlıların beslenmesini sağlayan 

bolluk ortamı oluşur. Bu yönüyle, yalnızca göksel bir cisim değil, aynı zamanda bereketin 

ve yaşamın sürdürülebilirliğinin de sembolü olarak görülür. Sâmî gelenekte Tîr 

(Utârit)’in, Mikail ile benzer işlevler üstlendiği düşünülerek melekî bir vasıfla da 

donatıldığı anlaşılır. Teşter Yeşt’te anlatılanlara göre ise bu göksel varlık, hız ve kudret 

bakımından Fars destanlarının meşhur okçusu Areş’in fırlattığı okun süratiyle 

özdeşleştirilir; böylece onun gökteki seyrine mitolojik bir güç ve destansı bir anlam 

kazandırılır (Yıldırım, 2008, s. 686). Türkler ise bu gezegeni uğurlu kabul edip ona karşı 

dileklerde bulunmuşlardır. Bu yönüyle de ona Tilek adını vermişlerdir (Ögel, 1995, s. 

206). 

 



146 

 

Nevâyî’nin Utârit’i şirsel üstünlüğün sınandığı bir kıstas olarak ele aldığı görülür. Utârit 

gezegeni, gelenekte ona atfedilen hitabet, şiir ve yazı sanatı gibi alanlardaki kudretine 

rağmen, Nevâyî’nin şiirine nazaran gölgede kalmaktadır: 

 

Ança feryâd itti muṭribler Nevâyî naẓmıdın 

Kim Uṭârid şi'ridin çarḫ üzre nâhîd itmegey (G. 631/7) 

“Sazendeler Nevâyî’nin nazmından o kadar feryat etti ki felek üzerinde Zühre (Nâhîd) 

Utarit’in şiirinden (böyle bir şey) yapmaz.” 

 

Ölmekim aŋlap ‘Uṭârid ḥâlime dip mersiye 

Şerḥ-i derdim naẓmıdın her laḥẓe yüz ṭomar iter (G. 164/7) 

Utârid, her an derdimin açıklamasını şiirle yüzlerce tomar yazar. Öleceğimi anladığında 

(ise) benim durumuma mersiye yazar.” 

 

Şair, bu beyitte de yine Utârit’in şiirle ilişkili yönünü ön plana çıkarır. Şairin içine düştüğü 

hâlin Utârit tarafından işitilmesi durumunda, bu gezegenin onun için mersiyeler 

söyleyeceği ve şairin dertlerini şiir diliyle açıklayan yüzlerce tomar yazacağı ifade 

edilmektedir. Burada Utârit, hem yazılı hem de sözlü sanatların ilham kaynağı olarak 

işlev görmekte ve şairin ıstırabına ortak olan duyarlı bir varlık şeklinde tasvir 

edilmektedir. Yıldız ilmi geleneğinde Utârit’in münşîlik, kayıt ve hesapla ilgisi 

düşünüldüğünde, “her lahzada yüz tomar” gibi bir ifade, onun kayıt tutma ve anlatım 

kapasitesine yönelik mitolojik inancın yansımasıdır. 

2.4.7. Kamer / Mâh / Ay 

Dünyaya en yakın gezegen olan Ay, birinci kat felekte bulunur. Arapçada “Kâmer”, 

Farsçada ise Mâh olarak adlandırılır. Güneş’e göre daha az parlak olduğu için neyyir-i 

asgar da denir. Nücûm ilminde ona atfedilen nitelikler arasında zayıflık, çaresizlik, 



147 

 

cehalet, laf taşıma gibi insani zaaflar ve şekil ile hareket gibi dinamik özellikler sayılır. 

Bu özelliklerin, doğum anında Ay’ın etkisi altında bulunan kişilerde de 

gözlemlenebileceği düşünülmüştür. Doğası itibarıyla ne soğuk ne sıcak; mutedil ve 

bağlayıcı bir yapıya sahiptir. Haftanın günleriyle ilişkilendirildiğinde, özellikle cuma 

gecesi ve pazartesi günüyle özdeşleştirilmiştir. Ay'ın dostu Güneş’tir ve düşmanı yoktur 

(Onay, 2023, s. 59). 

 

Ay, tarih boyunca çeşitli medeniyetlerin mitolojik ve kozmolojik sistemlerinde merkezi 

bir konuma sahip olmuş; değişken doğası ve gökyüzündeki döngüsel hareketi nedeniyle 

insanlık tarafından hem fiziki hem de sembolik düzeyde yoğun biçimde 

anlamlandırılmıştır. Güneş’in sabit ve değişmez yapısına karşın Ay’ın büyüyüp 

küçülmesi, görünürlüğü ve görünmezliği arasında gidip gelmesi, onu “oluş”, “çöküş” ve 

“yeniden doğuş” kavramlarının simgesine dönüştürmüştür. Bu yönüyle Ay, yalnızca 

göksel bir cisim değil, aynı zamanda insan yaşamının geçici doğasını ve duygusal iniş 

çıkışlarını yansıtan mitopoetik bir figür olarak değerlendirilmiştir. Nitekim üç gece 

boyunca gökyüzünden kaybolan Ay, pek çok kültürde sembolik bir “ölüm” ile 

özdeşleştirilmiş, ardından gelen “yeni ay” ise yeniden dirilişin ve umudun habercisi 

olarak kabul edilmiştir. Bu çerçevede Ay, mitolojik anlatılarda çoğunlukla doğa 

döngüsünü, insan ruhunun evrimini ve ölümden sonra yeniden varoluş inancını temsil 

eden çok katmanlı bir sembol işlevi görmüştür (Eliade, 2023, s. 184). 

 

Ay’ın, yeryüzündeki varlıklar ve doğa olayları üzerinde farklı derecelerde etkilerde 

bulunduğu düşüncesi, birçok kültürel ve geleneksel inanışta kendine yer bulmuştur. İnsan 

hayatının doğumdan ölüme kadar olan sürecinde, hayvanların davranışlarında, bitkilerin 

gelişiminde hatta bazı taşlar ile madenlerin özelliklerinde Ay’ın belirli etkiler bıraktığına 

inanılmış; bu etkilerin zaman, şekil ve mekâna göre değişebileceği, kimi zaman hayır ve 

bereket getirdiği, kimi zaman ise uğursuzlukla ilişkilendirilebileceği düşünülmüştür 

(Çelebioğlu, 1991, s. 187). Nitekim yeryüzünde fitnenin ay başlarında arttığına dair bir 

inanç da vardır: 



148 

 

 

Yüzüŋ devriġa ay devrini teşbîh itke-min vaḳtı 

Ki anda ḫâl ile ḫaṭ fıtne-i devr-i ḳamer bolġay (G. 614/3) 

“Senin yüzünün yuvarlaklığına ayın yuvarlaklığını benzettiğim zaman orada ben ile 

yüzünün çizgisi ay devrinin fitnesi olacak.” 

 

Eski Türk inanç sisteminde, gök cisimlerinin yalnızca astronomik varlıklar olarak değil, 

aynı zamanda koruyucu ve aracılık eden güçler olarak da kabul edildiği görülür. Bu 

anlayış çerçevesinde Ay, tıpkı yıldızlar ve Güneş gibi, insanla ilahî olan arasındaki bağı 

temsil eden ışığın taşıyıcısı sayılmıştır. Güneş’in ortadan çekildiği anlarda, gökyüzünün 

karanlığını delen ışığın Ay ve yıldızlar aracılığıyla yeryüzüne ulaştığına inanılmış; bu 

düşünce, özellikle gecenin karanlığında da kutsal bir aydınlığın mevcut olduğu fikrine 

temel oluşturmuştur (Kıyak, 2010, s. 136). Eski Hun inanç sisteminde ise Ay’a yöneltilen 

saygı ve yücelti, kutsal kabul edilen uygulamalar arasında önemli bir yer tutmuştur. 

Dönemin Çin kaynaklarında aktarıldığına göre, Hun hükümdarının günlük ritüelleri 

arasında, sabahları çadırından çıkar çıkmaz Güneş’e, geceleri ise Ay’a secde etmesi gök 

cisimlerine atfedilen manevi değerin ve kozmik düzenle kurulan bağın açık bir 

göstergesidir. Bu davranış biçimi, Hun toplumunda Ay’ın yalnızca göksel bir varlık 

olarak değil, aynı zamanda kutsal bir güç olarak kabul gördüğünü ve gündelik hayatın 

ruhani bir parçası hâline geldiğini ima etmektedir (Beydilli, 2003, s. 76). İran 

mitolojisi’nde ise Ay, Güneş gibi oldukça önemli bir yere sahiptir. Karanlık gecelerde 

tüm kötülüklere karşı tanrısal bir ışık olarak görülür (Yıldırım, 2008, s. 493). 

 

Tîre ḳılmış tün kibi âfâḳnı âhım miniŋ 

Tâ işittim kim ḳılur şeb-gerdliġ mâhım miniŋ (G. 349/1) 

“Benim ahım ufuğu gece gibi karartmış (çünkü) benim ayımın gece bekçiliği yaptığını 

duydum.” 

 



149 

 

Divan edebiyatında Ay, birçok teşbih ve geleneksel inançlarla beraber kullanılır. Ay, 

geceleri anlamlı kılan zarif bir ışık kaynağı olarak tasavvur edilmiştir; ancak onun ışığı, 

Güneş’teki gibi yakıcı bir ateş değil, daha çok huzur veren bir nur olarak düşünülmüştür. 

Gökyüzündeki varlığıyla karanlığı dağıtan bu nurlu siluet, kimi zaman ulaşılmaz bir 

sevgiliyi andırır. Hz. Muhammet’in Şakku’l-Kamer mucizesi ve Hz. Yusuf’un rüyasında 

ay ile diğer yıldızların ona secde etmeleri de sıkça ele alınır (Pala, 2015, s. 52). Ali Şir 

Nevâyî’nin incelediğimiz divanında da Ay en çok kullanılan kozmik unsurlardan biri 

olarak karşımıza çıkar. 

 

Ay ve Güneş, gökyüzünde tarih boyunca sıkça karşılaştırılmıştır. Biri ortaya çıktığında 

diğerinin geri çekilmesi ya da aralarındaki parlaklık farkı, zihinlerde çeşitli soruların 

doğmasına neden olmuştur. Özellikle Güneş’in doğuşuyla birlikte Ay’ın silikleşmesi 

yahut görünmez oluşu, insanları bu göksel düzenin ardındaki anlamı sorgulamaya 

yöneltmiş; bu merak zamanla mitolojik anlatıların ve sembolik yorumların 

şekillenmesine zemin hazırlamıştır. İskender Pala’nın aktardığına göre, İbn Abbas'ın 

İsrailiyyat rivayetlerine dayandırdığı bir anlatımda, Güneş ve Ay’ın aslında yetmişer 

parçadan yaratıldığı ifade edilir. Bu anlatıya göre, Ay’ın nurundan atmış sekiz parça 

alınarak Güneş’e verilmiş, böylece Güneş son derece parlak bir hâl alırken, Ay daha 

sönük kalmıştır. Yine İbn Abbas’ın yorumuna göre Allah, Arş’ın nurundan iki Güneş 

yaratmış, bunlardan birini daha küçük kılmış ve Cebrâil’i görevlendirerek bu ikinci 

Güneş’in söndürülmesini istemiştir. Rivayete göre Cebrâil kanatlarını üç kez Ay’ın 

yüzeyinden geçirmiş, böylece Ay'ın ışığı alınmış ve sadece nuru kalmıştır. Ay’ın 

yüzeyinde görülen karartılar da bu müdahalenin izleri olarak yorumlanmaktadır (2015, s. 

53). 

 

Aşağıdaki beyitlerde de Nevâyî, Ay’ı aslen bir ışık kaynağı değil, taşsı yapısıyla 

Güneş’ten aldığı ışığı yansıtan bir varlık olarak; Güneş’i ise doğrudan nur kaynağı olarak 

yansıtır: 

 



150 

 

Cemâli nûrını çikken terâzû ay u ḳuyaş 

Meger bu biride nûr irdi ol biriside taş (G. 242/1) 

“Ay ve Güneş senin güzelliğinin nurunu çeken terazidir. Oysaki bunların birisi nur birisi 

de taştır.” 

 

Ger ayda taş imes irdi ḳuyaşda nûr nidin 

Küdûret içre ḳalıp ay münevver oldı ḳuyaş (G. 242/2) 

“Ay bulanıklık içinde kalıp Güneş parlak oldu. Eğer ayda taş yoksa Güneş’te nur neden 

var?” 

 

Ayın yüzündeki lekelerin ona vurulan tokat sayesinde oluştuğuna dair bir inanç vardır 

(Pala, 2015, s. 53). Nevâyî’de aşağıdaki beyitte bu durumu Güneş’in aya tokat atması 

olarak yorumlar. Fakat ayın üzerindeki lekeler sevgilinin yüzüyle kavga ettiği için 

oluşmuştur: 

 

Ay yüzüŋ birle talaştı bu ki köktür ‘ârıżı 

Pençesi ile ḳuyaş gûyâ yüzige urdı kâc (G. 93/5) 

“Güya Güneş pençesiyle yüzüne tokat vurmuş, yanağı bu yüzden gövermiş; oysa Ay, senin 

yüzünle kavga etti, ondan dolayı yanağı morarmış.” 

 

Geleneksel inanışlara göre, ay ışığının özellikle keten gibi hassas bitkisel kökenli 

maddeler üzerinde olumsuz etkiler bıraktığı düşünülmüştür. Bu inanışa göre, keten ay 

ışığına maruz kaldığında hızla zayıflar, lifleri çözülür ve zamanla parça parça olur. Bu 

sebeple, mehtaplı gecelerde keten kumaştan giysilerle dolaşmanın, elbisenin 

dayanıklılığını yitirerek giyeni örtüsüz bırakacağına inanılmış; bu durum ise edebî 

bağlamda, çıplaklıkla ilişkilendirilen bir çağrışım olarak kullanılmıştır (Çelebioğlu, 1991, 

s. 188). Nevâyî’de aşağıdaki beyitte bu inanışa gönderme yaparak yeryüzünde ayın 



151 

 

temsilcisi olan sevgilinin yüzündeki keten örtüyü ışığıyla parçalayıp yeryüzüne ışık 

yaydığını belirtir: 

 

Ay yüzüñ eyledi burḳaʽ ḳaṣabın yüz pāre 

Saldı her pāresidin yirge yüzüñ pertevi nūr (G. 142/2) 

“Senin ay gibi parlak yüzün keten örtüsünü yüz parçaya ayırdı. Yüzünün parlaklığının 

her parçasından da yer yüzüne nur saçıldı.” 

 

Ayın delilere etki ettiğine dair bir inanç da vardır. Amil Çelebioğlu bu inancı, Ay’ın 

karaciğeri etkilediği gibi vücuttaki bazı uzuvlarla gök cisimleri arasında da bir ilgi 

olduğunu ve ay başlarında deliliğin artması inancının da bundan kaynaklandığını dile 

getirir (Çelebioğlu, 1991, s. 187). Nevâyî de aşağıdaki beyitte, sevgilinin kaşını 

gördüğünde gönlün vecde gelip çırpınmasını, deliliğe varan bir hayranlıkla yanmasını 

doğal bir hâl olarak sunar. Çünkü bu kaş, yeni doğmuş Ay gibi hem ince hem etkileyici 

bir güzellik taşır: 

 

lżtırâb itse ḳaşıŋ körgeç ni taŋ şeydâ köŋül 

Tilbe kim kördi yeŋi ay olturur mu ornıda (G. 546/5) 

“Deli gönül, senin kaşını görüp çırpınsa buna şaşılır mı? Deli yeni ayı görünce yerinde 

oturur mu?” 

 

 

2.5. BURÇLAR 

Feleğin katlarından biri olan burçlar katı, ilm-i nücûma göre hareket hâlinde olan 

seyyârelerden sonra bulunur ve buradaki yıldızlar sabit olduklarından “sâbite” olarak da 

isimlendirilmektedir (Şentürk, 1994, s. 173). Arapça kökenli olan “burç” kelimesi, 

etimolojik olarak “güzel görünmek”, “örtüsünden sıyrılarak belirginleşmek” ya da 



152 

 

“yükselip görünür hâle gelmek” gibi anlamlar taşıyan berec kökünden türemiştir. Bu 

nedenle, gökyüzünde belirli noktalarda yükselerek dikkat çeken takımyıldızlar bu adla 

anılmış; benzer şekilde, şehir surları ya da kalelerin yüksek ve dikkat çeken noktaları da 

aynı kavramsal çağrışımla “burç” olarak adlandırılmıştır (Demirci, 1992, s. 421). 

 

Burçlara dair ilk tarihî izler, Sümerlere ait çivi yazılı belgelerde belirsiz ve dolaylı 

biçimde kendini göstermektedir. Ancak burçlarla ilgili daha düzenli ve sistematik 

bilgilere, milattan önce ikinci binyıldan itibaren kaleme alınmış olan Akadca, Elamca ve 

Hititçe metinlerde rastlanmaktadır. Bu durum, burç sisteminin özellikle Ön Asya 

coğrafyasında erken dönemlerden itibaren belli bir bilgi düzeni içinde ele alındığını 

göstermektedir (Demirci, 1992, s. 421). Burçların on ikiyle sınırlandırılması, tarihsel 

süreçte özellikle Roma döneminde şekillenmiştir. Ancak farklı uygarlıklarda burç 

sayısının bu sayıdan fazla olduğu bilinmektedir. Örneğin, Tanrı Baal’ın (ya da Bel’in) 

gökyüzünü oluştururken her bir ay için üçer burç yerleştirdiğine inanılmıştır. Bu 

düzenlemeyi desteklemek ve gök kuşaklarını belirginleştirmek amacıyla, Jüpiter 

gezegenine karşılık gelen Nebiru noktasını da bu sistemin merkezine yerleştirdiği 

düşünülür. Benzer şekilde Tanrı Marduk’un da göksel yörüngeyi on iki bölüme ayırdığı 

anlatılmaktadır. Antik Yunan geleneğinde burçlara dair ilk ifadelerin Homeros’un 

eserlerinde yer aldığı kabul edilir. Bu konuda daha sistemli değerlendirmelerde bulunan 

isimlerden biri olan Yunan matematikçi Eudoxus, burçların sayısını 44 olarak belirtmiştir. 

Onu takip eden Ptolemy ise bu sayıyı 48’e çıkararak daha geniş bir burç listesini kayda 

geçirmiştir. Burçların hayvan isimleriyle anılması ise, genellikle Hipparchus’un 

katkılarıyla şekillenen bir uygulama olarak değerlendirilmektedir (And, 2023, s. 332). 

 

İslam öncesi inanç sistemlerinde burçlara dair yaklaşımlar, çoğunlukla onların 

gökbilimsel özelliklerinden ziyade insan yaşamı üzerindeki etkilerine odaklanmıştır. Bu 

yaklaşımın, burç anlayışının dinî inançlarla kurduğu güçlü temasla bağlantılı olduğu 

anlaşılmaktadır. Söz konusu dönemde gök cisimlerinin ilâhî varlıklar olarak kabul 

edilmesi, insanların davranış ve kaderlerini bu varlıkların yönlendirdiği düşüncesini 

doğurmuştur. Bu ilâhlarla bağlantı kurma arzusu ise, zamanla belirli kehanet 



153 

 

yöntemlerinin ve özel yorum kalıplarının ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Neticede 

burçlarla geleceği yorumlama ya da fal bakma arasında kuvvetli bir ilişki bulunduğuna 

inanılmıştır (Demirci, 1992, s. 422). 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de “burç” kelimesi dört defa çoğul biçimiyle yer almakta ve bu kelime, 

aynı zamanda bir sûrenin de ismini teşkil etmektedir. Söz konusu kullanım yerlerinden 

biri, sağlam kaleler veya sığınaklar anlamında “kale burcu” şeklinde geçmekte olup en-

Nisâ Sûresi'nin 78. âyetinde yer almaktadır. Bu bağlamda, ölümün insanlar nerede olursa 

olsun, en güvenli yapılarda bulunsalar dahi kendilerini bulacağı ifade edilmektedir. Diğer 

üç örnekte ise kelime, “gökteki burçlar” anlamında kullanılmıştır. El-Hicr Sûresi’nin 16. 

âyeti, el-Furkân Sûresi’nin 61. âyeti ve adını doğrudan bu kelimeden alan el-Burûc 

Sûresi’nin 1. âyeti, gökyüzünde yer alan burçlara dikkat çekmekte; bu burçların Allah 

tarafından yaratıldığı ve göksel bir süs unsuru olarak tasarlandığı vurgulanmaktadır 

(Kutluer, 1992, s. 422). 

 

Burçlar, ilm-i nucûmda önemli bir yere sahiptir. Kozmolojik anlayışa göre, yedi felek 

içinde yer alan yedi gezegenin ilk yaratıldıklarında burçlar kuşağında bulundukları kabul 

edilir. Zamanla feleklerin dönmeye başlamasıyla birlikte her gezegenin kendi feleğine 

yerleştiğine inanılmıştır. Bu yerleşimden sonra gezegenler, sürekli hareket hâlinde olan 

felekler içinde dönüşlerini sürdürmüş ve farklı sürelerde burçlar kuşağını dolaşmaya 

devam etmişlerdir. Gezegenlerin bu seyri esnasında burçlara uğramaları, diğer yıldız ve 

gezegenlerle olan mesafe ve konum ilişkileriyle birlikte değerlendirilmiş; bu göksel 

etkileşimlerin, insan hayatı üzerinde çeşitli etkiler doğurduğu düşünülmüştür (Tolasa, 

1973, s. 434-435). 

 

Eski dönem gökbilimcileri, Güneş’in Dünya etrafında döndüğü inancına sahip olup bu 

hareket sırasında Güneş’in göğü 12 eşit parçaya ayırarak bu bölümlerden geçtiğini 

düşünmüşlerdir. Her bir bölüme ise, içerisinde yer alan takım yıldızlara atfen özel adlar 

verilmiştir. Yıldız ilmine göre, bir kimse dünyaya geldiğinde Güneş hangi burçta 



154 

 

bulunuyorsa, o kişi doğrudan o burcun yıldızlarının etkisi altına girmiş sayılır. Bu 

etkilerin kişinin duygusal yapısı, karakteri, ahlaki eğilimleri ve sağlığı üzerinde belirleyici 

olduğu kabul edilir. Burçlar döngüsü, yılın başlangıcı olarak kabul edilen Nevruz ile 

birlikte başlar. Bu nedenle on iki burcun ilki sayılan Hamel (Koç) burcu mart ayına denk 

gelmektedir. Ardından sırasıyla Sevr (Boğa), Cevzâ (İkizler), Seretân (Yengeç), Esed 

(Aslan), Sünbüle (Başak), Mîzân (Terazi), Akrep, Kavs (Yay), Cedy (Oğlak), Delv 

(Kova) ve Hût (Balık) burçları gelir (Pala, 2015, s. 86). 

 

Klasik şiirlerde burç kavramı, genellikle “burc-i şeref”, “burc-i saadet”, “burc-i devlet” 

ve “burc-i melahat” gibi özel terkiplerle ifade edilmiştir. Bu kullanımların tümü benzer 

anlam ve amaçlara hizmet eder. Kozmolojik anlayışta burçlar, dokuzuncu felek dışında 

kalan felekler arasında en yüksek mertebeye sahip olarak görülür. Ayrıca burçlar, gök 

cisimlerinin -özellikle Güneş ve Ay’ın- düzenli olarak uğradıkları yerler olarak kabul 

edilir. Bu gök cisimleri arasında Ay, hareket hızının diğerlerine göre daha fazla olması 

nedeniyle burçlarla en sık ilişkilendirilen gezegen konumundadır. Ay’ı bu bağlamda 

Güneş izlemektedir (Tolasa, 1973, s. 435). 

 

Bir gezegenin Zodyak takım yıldızı içerisinde eriştiği en yüksek konuma “burc-ı şeref” 

denilmektedir. Edebî eserlerde ise bir kişinin Güneş ya da Ay gibi gök cisimlerine 

benzetildiği durumlarda, bu terim genellikle o kişinin toplumsal ya da manevi itibarı 

açısından yüce bir konumda bulunduğunu ifade etmek amacıyla kullanılır (Şentürk, 2017, 

s. 307): 

 

'Arıżıŋ ḫûrşîdi kildi âḫter-i burc-ı şeref 

Devride ḫaṭṭ şâm-ı müşg-âsâ yüz urmış her ṭaraf (G. 305/1) 

“Yanağının Güneş’i, misk gibi (kara) akşamda her tarafa yönelip; şeref burcunun 

yıldızına geldi.” 

 



155 

 

Gökyüzü hareketlerine dair geleneksel anlayışa göre, başta Güneş ve Ay olmak üzere tüm 

gezegenler doğudan batıya doğru kendi doğal seyirleri içinde burçlar kuşağında dolaşır. 

Her gezegenin uğradığı ve belirli bir süre kaldığı burç, onun göksel evi olarak kabul edilir; 

bu süre zarfında gezegen, o burcun etkisi altında değerlendirilir. İşte bu göksel seyir 

sırasında iki gezegenin aynı burçta ya da birbirine çok yakın konumda bulunması 

durumuna “kırân” veya “vakt-i kırân” adı verilir (Uzun, 1992, s. 425). 

 

Yüz devride ḳırândur yâ encüm incüsidin 

Gerdûn tirip müdevver ḳıldı ḳamerġa hâle (G. 525/4) 

“Yüzünün yuvarlaklığında kırân olan yıldızların incisini felek bir araya getirip 

yuvarlaklaştırdı ve onu da Ay’a hale yaptı.”  

 

“Sâhib-kırân” terkibi ise müneccimler tarafından Müşteri ile Zühre’nin bir burçta 

toplandığı uğurlu vakitte doğan kişiler için kullanılan bir tabirdir (Alan, 2019, s. 443). 

 

Gül 'arûsı ḥüsn mülkide irür ṣâḥib-ḳırân 

Yâ yüzi devriġa ziynet birdi şebnem gevheri (G. 641/4) 

“Gül gelini güzellik mülkünde sahip kırandır. Yüzünün yuvarlaklığına çiy mücevheri süs 

verdi.”  

 

Nevâyî’nin incelediğimiz divanında on iki burçtan Hût/ Semek (Balık), Delv (Kova) ve 

Kavs (Yay) burçlarıyla ilgili beyitler tespit edilmiştir. Bundan dolayı sadece bu üç burç 

ve özellikleri açıklanacaktır. 

 

 



156 

 

2.5.1. Hût / Semek/ Balık Burcu 

“Burc-ı mâhî”, “Hût-ı felek” veya “Kevkebemtü’s- semekeyn” olarak da bilinen bu burç; 

içinde otuz dört, dışında ise dört yıldız bulundurur (And, 2023, s. 347). Klasik 

kaynaklarda, mütecesside yani karıştırıcı nitelikteki burçlardan biri olarak kabul edilen 

bu burcun, Güneş’in seyrine göre kış mevsimi ile ilkbaharın birbirine karıştığı dönemi 

temsil ettiği aktarılır. Su grubuna dahil edilen bu burcun tabiatının rutubetli ve soğuk 

olduğu ifade edilirken, geceyle ilişkilendirilen dişil (müennes) bir burç olduğuna da 

dikkat çekilmiştir. Eski anlatımlarda, bu burcun iki balık suretiyle temsil edildiği ve bu 

suretlerden birinin kuyruğunun diğerininkine yıldızlardan oluşmuş bir ip vasıtasıyla 

bağlandığı belirtilmektedir. Bu balıklardan ilkinin başının batıya, kuyruğunun doğuya; 

ikincisinin ise başının kuzeye, kuyruğunun güneye dönük olduğu aktarılmıştır (Deniz, 

1992, s. 148). Balık burcu Kova ve Koç burçları arasında yer alır. Güneş 19 Şubat’ta bu 

burca girer (Şentürk, 2017, s. 56). 

 

Ay'ın Hût burcunda bulunduğu zamanlar, geleneksel anlayışta bazı faaliyetlerin daha 

hayırlı ve uygun kabul edildiği dönemler olarak değerlendirilmiştir. Bu zaman diliminde 

hamam ziyareti, dinî önderlerle görüşme, şifa arayışıyla ilaç kullanımı, yüksek 

mertebedeki kimselerden talepte bulunma, ibadetle meşgul olma, dostlarla bir araya 

gelme ve tarımsal işlerle uğraşma gibi eylemlerin olumlu sonuçlar doğuracağına 

inanılmıştır (And, 2023, s. 347). Ayrıca, bu burcun tesiri altında dünyaya gelen kimseler; 

ilaç hazırlayanlar, tabipler ya da hile ve plan kurma becerisine sahip kişilerin yerlerinde 

görev alabileceğine inanılmıştır (Deniz, 1992, s. 148). 

 

Şiir geleneğinde bu burç, çoğunlukla balık suretinde tasavvur edilmiş; tıpkı Yengeç 

burcunda olduğu gibi, su içinde hareket eden bir varlık olarak düşünülmüştür. Bu 

bağlamda, onun suda yüzdüğü yönündeki tahayyül, edebî anlatımda sıkça yer bulmuştur 

(Şentürk, 2017, s. 56). Nevâyî de bu burcu gökyüzünde bir balık olarak hayal eder. 

Aşağıdaki şiirde geçen “semek” Balık burcunun Felek tasavvurundaki yeriyle 

ilişkilendirilmiştir. Balık burcu son burç olarak bilinir. Buradaki anlamıyla şair, âhının 



157 

 

yalnızca semayı değil, semadan Balık burcuna kadar bütün gök katlarını kaplayacak kadar 

güçlü olduğunu söylemektedir: 

 

Veh niçe 'ışḳ otı cismimde süŋekni örtegey 

Köŋlekim ceybiġa ot salġay itekni örtegey 

Tilbelik âhım semâdın tâ semekni örtegey · 

Ol ḳuyaş hecride ḳorḳar-min felekni örtegey 

Her şerârı kim bolur bu otluḳ efġândın cüdâ (Mh. 654/II) 

“Eyvahlar olsun! Bu nasıl bir aşk ateşi ki vücudumda kemiğini yakacak. Gömleğimin 

cebine ateş salıp eteğini yakacak. Delilik âhım ta semadan balığını yakacak. Bu ateşli 

figanımdan ayrılan her kıvılcım o güneş ayrılığında korkarım ki feleği yakacak. “ 

 

Şair, aşağıdaki beyitte ise balık burcunu şifaya vesile olacak unsurlarla ilişkilendirerek 

sunar. Nitekim Ay’ın balık burcunda bulunduğu zamanlarda ilaç içmek tabiplere 

görünmemin ve şifa arayışlarının olumlu sonuçlar vereceğine inanılır10: 

 

Ey Mesîḥâ urma dem ol közde ṣufret def’iġa 

Kehrübâ kiltür ḳuyaştın Ḫût burcıdın balıġ (G. 302/4) 

“Ey Mesih, o közdeki sarılığı yok etmek için ağız açma; güneşten kehrüba balık 

burcundan da balık getir.”  

 

2.5.2. Delv (Kova) Burcu 

“Delv-i sipihr”, ya da “Sâkibü’l- mâ” olarak da bilinen Kova burcunun içinde kırk iki, 

dışında üç yıldız bulunur (And, 2023, s. 346). Güneş'in bu burçta bulunduğu zaman dilimi 

kış mevsimine denk gelir. Hava grubunda yer alan bu burcun doğası sıcaklık ve rutubetle 

nitelenmiştir. Erkek olarak kabul edilen burç, aynı zamanda gündüzle ilişkilendirilmiştir. 

 
10 Beyit hakkında bk. bu tez içinde Kehrübâ maddesi.  



158 

 

Bu burcun etkisi altında doğan kişilerin genellikle değirmencilik ve hamam işletmeciliği 

gibi mesleklerle meşgul oldukları ifade edilmiştir. Tasvirlerde ise burç, ayakları üzerinde 

duran bir adam biçiminde resmedilmiştir. Bu figürün başı kuzeye, ayakları güneye, yüzü 

ise batıya dönük olarak tasarlanmıştır. Kollarını doğuya doğru uzatmış olan bu şeklin bir 

elinde ters çevrilmiş bir bardak yer almakta; bardaktan akan suyun ise doğrudan 

ayaklarının altına döküldüğü aktarılmaktadır (Deniz, 1992, s. 149). Ay, Kova burcuna 

geldiğinde bahçeyle, tarımla uğraşmak ve içki içmek olumlu olarak görülür (And, 2023, 

s. 346). 

 

Klasik edebiyat geleneğinde Kova burcunun gökyüzünde kova olarak tasavvur edildiği 

görülür (Şentürk, 1994, s. 178). Nevâyî de aşağıdaki beyitte kuraklık zamanında bahseder 

ve bu burcu Güneş çeşmesinden su alacak bir kova olarak düşünür fakat bu kova o 

çeşmeden bir damla bile su alamamıştır: 

 

Ḫuşk-sâl oldı bu yıl ol nev’ kim gerd içre il 

Bir-birin körmes egerçi oltururlar rû-be-rû 

Delvġa kirmek  ḳuyaşnıŋ çeşmesi ni sûd kim 

Tapmadı ol delv ile ol çeşmedin bir ḳaṭre ṣu (688) 

“Bu yıl öyle bir kuraklık oldu ki, insanlar toz içinde kaldı. Her ne kadar yüz yüze otursalar 

bile birbirini göremez oldu. Güneş’in çeşmesinin Kova burcuna girmesi bir fayda etmedi; 

o kova ile o çeşmeden bir damla su elde edilmedi.” 

 

2.5.3. Kavs/ Yay Burcu 

Burc-ı keman, Han-i keman da denilen ve otuz bir yıldızdan oluşan Yay burcu, Müşteri 

gezegeni ve ok ile ilişki kurularak edebiyatta sıkça kullanılan burçlardandır. Ay’ın bu 

burçta bulunduğu dönemler, geleneksel anlayışta bazı faaliyetler için elverişli kabul 

edilmiştir. Bu zaman diliminde hamam ziyaretlerinin gerçekleştirilmesi, kimya ve benzeri 

ilimlerle ilgilenilmesi, avcılıkla uğraşılması, cinsel birliktelikte bulunulması, inşa işlerine 



159 

 

başlanması, ilaç kullanımı, düşmana yönelik mektup gönderilmesi ya da doğrudan saldırı 

gibi eylemlerin olumlu sonuçlar vereceğine inanılmıştır (And, 2023, s. 344). 

 

Güneş’in bu burçta bulunduğu zamanlar, sonbaharla kış mevsiminin iç içe geçtiği bir 

geçiş dönemi olarak kabul edilmiştir. Sıcak ve kuru bir mizaca sahip olan Yay burcu, ateş 

grubunun üçlülerinden biridir. Müzekker olarak değerlendirilen bu burç, aynı zamanda 

gündüz ile ilişkilendirilmiştir. Tasvirlerinde, ayağından boğazına kadar yay (kavs) 

biçiminde şekillendiği, başında bir sarık bulunduğu belirtilir. Elindeki ok yayına 

yerleştirilmiş, batı yönüne doğru yönelmiş, boynunu uzatmış ve yayını gererek hedefe 

doğrultmuş bir durumda gösterilmiştir (Deniz, 1992, s. 150). 

 

Eski yıldız bilgisine göre Utârit’in bir diğer ismi olan Tîr ile beraber sıklıkla kullanılan 

bu burc aynı zamanda savaş aleti olarak ya da yayın sevgilinin kaşına benzetilmesi gibi 

durumlarda benzetme aracı olarak kullanılmıştır (Şentürk, 1994, s. 178; Pala, 2015, s. 

275). 

 

Nevâyî’nin aşağıdaki beyitindeki “kavs” kelimesi hem sözlük anlamı olan “yay”ı 

(Develioğlu, 2010, s. 572) hem de astrolojik bir terim olarak Yay burcunu ifade eder. 

Şair, gönül kuşunun sevgilinin gözü ve yay gibi olan kaşı tarafından zaten avlandığını 

belirtir: 

 

Kevâkib nergisi vü çarḫnıŋ ḳavsı köŋül ḳuşın 

Ni alsunlar çü almışlar anı bir köz ü ḳaş andın (G. 495/5) 

“Yıldızlar nergisi ve feleğin Yay burcu, gönül kuşunu neden alsınlar? Zaten onu (kuşu) 

bir göz ve kaş ondan (gönülden) almışlar.” 



160 

 

2.6. FELEK-İ ATLAS 

Atlas feleği, geleneksel kozmolojik anlayışta Ay feleğinden sonra gelen dokuzuncu kat 

olarak kabul edilmiştir. Merkezinin âlemin merkeziyle örtüştüğü ve kutbunun da âlemin 

kutbuna denk geldiği belirtilir. Yıldızlar ve gezegenlerden arınmış, iki küresel yüzey 

arasında kalan bir alan olduğu için ve bu hâliyle de desensiz bir kumaşa benzediği için 

"Atlas feleği" olarak adlandırılmıştır (Hakkı, 2018, s. 743-744). Ayrıca Felekü’l- eflâk, 

Felek-i a’zam ve Arş olarak da bilinmektedir (Pala, 2015, s. 37). 

 

Tasavvufî düşüncede, Arş’ın gönülle özdeşleştirildiği görülür. Bu anlayışa göre Levh, 

ilâhî kelâmın mahfuz olduğu, fiziksel bir yerle sınırlı olmayan mânevî bir sahayı; Kâlem 

ise bu kelâmın ortaya çıkış ve yazılış vasıtasını temsil eder. Söz konusu üç kavram -Arş, 

Levh ve Kâlem- birlikte “muhkemât” olarak adlandırılır. Rivayetlere göre Arş, Hamele-i 

Arş adı verilen dört büyük melek tarafından taşınmakta olup, Cebrâîl'in de makamı 

burasıdır. Ancak bu makamın ötesine geçme imkânı yalnızca Hz. Muhammet’e nasip 

olmuş, Mi’râc gecesi Allah ile doğrudan görüşme bu düzlemde gerçekleşmiştir (Pala, 

2015, s. 37). 

 

Zihî başıŋ üze ve’ş-şems zîveridin tâc 

Saçıŋ sevâdıda tefsîr leyletü’l-mi’râc (G. 92/1) 

“Ne kutlu bir baş ki, üzerine Şems sûresi süsünden taç konmuş. Saçının siyahlığında ise 

Mirâç gecesi tefsirdir.”  

 

Nücûm cevheridin tâc u câhıŋa terṣi’ 

Sipihr aṭlasıdın taḫt-ı rif’atıŋa devâc (G. 92/2) 

“Yıldızların mücevherinden tacın ve makamın değerli taşlarla süslenmiş. Yüksek tahtına 

feleğin atlasından örtü (yapılmış).”  

 



161 

 

Maddî âlemin ilk tabakası olarak kabul edilen Arş, aynı zamanda Nefs-i Küll mertebesiyle 

ilişkilendirilmiştir. Anlatımlara göre, Allah’ın ilk yarattığı varlık Nûr-ı Muhammedî’dir 

ve bu nura nazar edildiğinde nur ikiye ayrılmıştır. Bu parçalardan ilki su gibi akışkan hâle 

gelirken, diğeri on kısma bölünmüş; bu kısımların ilki ise Arş olarak tanımlanmıştır. Arş, 

meleklerin yöneldiği bir merkez olup, tüm varlıkların sûretleri ve sıfatları burada saklıdır. 

Çevresinde sekiz nehrin aktığı ve yetmiş bin saf melekle çevrili olduğu aktarılır (Pala, 

2015, s. 37). 

 

Cihān ara beni ādem n'itip ḫalāṣ olġay 

Kim ol melāyike-i āsmānġadur nāfiẕ (G. 129/2) 

“Dünya içinde Âdem oğulları ne yapıp da kurtulacak ki o sözü geçen gökyüzünün 

meleklerinedir.” 

 

Oldukça geniş olan bu Atlas feleği, âlemin merkezini esas alarak doğudan batıya doğru 

büyük bir hızla döner ve bu hareketi sayesinde içinde yer alan tüm felekleri, ayrıca ateş 

küresi ile hava küresinin bir kısmını da sürükleyerek her yirmi dört saatte bir tam devrini 

tamamlar. Her feleğin kendine ait sabit bir mekânı ve özgün bir hâli vardır; hiçbir felek 

diğerinin alanına geçemez. Her biri, kendisine ait sahada, tüm parçalarıyla birlikte, ilahi 

iradenin verdiği hareketle sürekli olarak devinim hâlindedir; göz açıp kapama süresi 

kadar bile durmaksızın döner. Özellikle Felek-i a’zam’ın ekvator kısmının son derece 

hızlı bir hareket sergilediği vurgulanmıştır (Hakkı, 2018, s. 744). 

 

“Felek-i Atlas” terkibinde geçen “atlas” kelimesinin, aynı zamanda değerli bir ipek kumaş 

türünü ifade etmesi, şairler tarafından çeşitli söz oyunlarına zemin hazırlamıştır (Şentürk, 

1994, s. 173). Ali Şir Nevâyî de bu dokuzuncu göğü yüceliği ve atlas kelimesinin kumaş 

anlamını hatırlatacak şekilde kullanır. Şair, aşağıdaki beyitte âşkın kudretini göklerin bile 

dayanamayacağı kadar büyük bir yük olarak tasvir eder. "Târem-i a‘lâ" terkibiyle 

kastedilen, en yüce gök katı yani Felek-i A'lâ / Atlas feleğidir. Bu, evrenin en yüksek ve 



162 

 

en sağlam katı olarak kabul edilir. Şair, bu yüksek feleğin bile aşk yükünün karşısında 

dayanamayarak eğilip büküldüğünü söyler: 

 

'Işḳ yüki eyledi ṭârem-i a'lânı küj 

Ni 'aceb er eylese min kibi şeydânı küj (G. 222/1) 

“Aşk yükü en yüce feleğin kubbesini bile büktü. Eğer benim gibi bir divâneyi eğip bükse 

buna şaşılır mı?” 

 

Aşağıdaki beyitte ise atlasın kumaş anlamı üzerinde duran şair aynı zamanda Atlas 

feleğinin dış güzelliği altında yatan keder üretici niteliğini eleştirir. Böylece beyitte hem 

bir zühd (dünyadan el etek çekme) hem de bir tasavvufî teslimiyet tavrı görülür: Gerçek 

örtü, aşkın belâsıdır; feleğin sunduğu sahte parıltıya gerek yoktur: 

 

'Işḳ deştinde belâ gerdi maŋa çün perde bes 

Aṭlas-ı gerdûnnı yapmas-min ten-i 'uryânıma (G. 569/8) 

“Âşk ovasında, belâ toprağı bana yetecek örtü olduğundan feleğin atlasını çıplak tenime 

(örtü) yapmam.” 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair, gökyüzündeki yeni ayı ibadet eden bir kişi gibi tasvir eder. 

Hilâlin eğik şekli, namaza duran bir insanın rükû hâline benzetilmiştir. Gökyüzünün atlas 

gibi ipekten yüzeyini, yani yaldızlı ve parlak görüntüsünü, havaya serilmiş bir namazgâh 

olarak hayal eder: 

 

'İbadetiŋġa yeŋi ay bolup ḫam oldı muṣallî 

Sipihr aṭlasıdın salıban hevâġâ muṣallâ (G. 2/4) 



163 

 

“Yeni ay, senin ibadetin için feleğin atlasından havaya namazgâh serip; eğilerek namaz 

kılar.” 

2.7. KAVS-I KUZAH 

Türkçede “ebem kuşağı” ve “alkım” gibi adlarla anılan, halk arasında ise Arapça kökenli 

“alâimü’s-semâ” ifadesinden türeyerek “eleğimsağma” olarak da bilinen gökkuşağı, 

klasik Arapça kaynaklarda daha çok “kavs-i kuzah” şeklinde geçmektedir. Tarihsel 

süreçte geriye gidildikçe, “kavs” ve “kuzah” kelimelerinin yalnızca göksel bir olayın adı 

olmanın ötesinde, çeşitli dinî ve mitolojik anlamlar taşıdığı görülür. Ancak İslâm 

düşüncesinde bu kavramlar, zamanla daha çok meteorolojik bir olguya ya da bu olguyu 

inceleyen bilim dalına işaret eden terimler hâlini almış; açıklamalar da çoğunlukla tabiat 

ilimleri çerçevesinde yapılmıştır (Topdemir, 1996, s. 122). Güneş ışınlarının yağmur 

damlaları ya da buhar bulutlarıyla karşılaşarak kırılması ve yansıması sonucu ortaya çıkan 

bu doğa olayı, gökyüzünde beliren çok renkli yay formuyla dikkat çekmiş; bu görsel 

etkileyiciliği sayesinde insanlık tarihi boyunca estetik ve sembolik anlamlar yüklenmiştir 

(Şentürk, 2021, s. 206). 

 

Ayşe Yıldız (2021), kavs-ı kuzahın dinî ve mitolojik arka planı hakkında şunları söyler: 

“Klasik Türk şiiri metinlerinde daha çok Arapça kökenli iki kelime olan kavs ve kuzahın 

Farsça gramer kurallarına göre oluşturduğu bir isim tamlaması olarak kavs-i kuzah ve daha 

az kullanılan Arapça kurallara göre yapılmış kavsu'l-kuzah şekliyle yer alan tamlamalar, 

Osmanlı Türkçesi sözlüklerinde gökkuşağı olarak anlamlandırılır. Ancak aynı anlamda 

kullanılan ve tamlayan (muzâfunileyh) unsurları, Fars mitolojisinin savaşçılıklarıyla ünlü 

kahramanları ile oluşturulan kavs-i Rüstem ve kavs-i Behmen de kavs-i kuzah tamlamasının 

sözlük anlamının ötesinde bir göndermeler dünyası olduğunu düşündürür. Nebatça 

kitabelerde Huru'nun tanrısı olarak nitelendirilmesinden Anadolu kökenli bir tanrı olma 

ihtimali de bulunan Kavs, yay anlamına gelen bir kelime olup Mezopotamya Çivi yazılı 

belgeler ile Tevrat’taki betimlemelerde ve antik dönemlerden günümüze ulaşan resimlerde, 

omzunda yay, elinde ise yıldırımdan oluşan oklarla temsil edilir ve Edomi-Nebati tanrısı 

olarak görülür. Kavs, eski Yahudilerde Kos/Kous olarak adlandırılır. Suriyelilerin yağmur 

tanrısı Hadad, Asurluların Adad ve Babillilerin savaş tanrısı Resheph benzeri bir tanrı olup 

Mekke civarında tapımı görülürdü, Ürdün'de Khirbet et-Tannur tapınağı yakınlarındaki bir 

yazıtta Arapların gök tanrısı Kuzah ile benzer özellikler gösteren ve aynı zamanda gökkuşağı 

tanrısı olan Kos (Kavs)’tan bahsedilir. Sol elinde yıldırım demeti tutmuş yay çeken sakallı 

bir erkek şeklinde, kanatlı bir tahta oturmuş olarak boğalarla tasvir edilir. Çizimlerde 

kendisine bir kartal sunar şekilde ibadet eden biri yer alır. Tasvirlerden fırtına tanrısı olduğu 

anlaşılan Kavs, İslam öncesi Kuzey Arabistan’ın yerel fırtına tanrısı iken daha sonraları 

gökkuşağının simgesi olmuştur” (s. 435-437). 

 



164 

 

Gökkuşağı Türk kültüründe de görülen gök unsurlarındandır. Türk kültür coğrafyasının 

farklı bölgelerinde gökkuşağına dair ortak birtakım adlandırmalara rastlanır. Özellikle 

Altayların kuzeyinde yaşayan Türk topluluklarında bu doğa olayı genellikle “gök kuşağı” 

adıyla anılır. Bazı bölgelerde ise gökkuşağına “yay” ya da “Tanrı’nın kamçısı” gibi 

sembolik anlamlar yüklenmiştir. Anadolu’da ise halk arasında bu olguya daha çok “al 

kuşak”, “ala kuşak”, “al yeşil kuşak”, “dede kuşağı”, “ebe kuşağı” ya da “ebem kuşağı” 

gibi çeşitli isimlerle atıfta bulunulur (Ögel, 1995, s. 227). 

 

Ebekuşağı, kimi anlatımlarda “altı yay şeklinde” betimlenmiştir; bu biçimiyle özellikle 

şaman davullarının üzerindeki sembollerde yer alır. Bu tasvirlerde, evrenin merkez 

eksenini temsil eden Demirkazık yıldızının çevresine simetrik biçimde altı yay çizildiği 

görülür. Yer ile göğü ayıran bir çizginin hemen üzerinde ise ay, güneş ve yıldızlar 

sembolik olarak yer alır. Ancak ebekuşağı, bu görsellerdeki diğer göksel unsurlar kadar 

kutsal kabul edilmez; çünkü onun oluşumu, kutsal semavi âlemde değil, doğrudan 

yeryüzüyle ilişkili doğal bir hadise olarak değerlendirilmiştir (Ögel, 1995, s. 228). 

Ebekuşağının halk inançlarındaki yeri, yalnızca bir doğa olgusu olarak değil, aynı 

zamanda çeşitli anlamlarla yüklü sembolik bir unsur olarak da dikkat çekmektedir. Her 

parçası farklı renkte olan ebekuşağının genel tonunun yeşile yakın olması, bol yağışın 

habercisi olarak kabul edilirken; mavi tonlarının baskınlığı ise hava koşullarının olumsuz 

yönde değişeceğine işaret etmektedir. İslâmiyet’in kabulünü izleyen dönemlerde, bu 

göksel oluşum, halk arasında “Fatma’nın kuşağı” olarak da adlandırılan motifle 

özdeşleştirilmiş ve özellikle kadınsı nitelikler taşıyan koruyucu bir figür olan Umay Ana 

ile ilişkilendirilmiştir. Sibirya Türklerinin inanç sistemlerinde yaygınlık kazanan bu 

yaklaşımda, Umay Ana; beyaz ve kırmızımsı uzun saçlara sahip, iyilik getiren bir varlık 

olarak tasvir edilmekte ve çocukları kötücül etkilerden korumak amacıyla gökten 

yeryüzüne ebekuşağı aracılığıyla indiğine inanılmaktadır. Şaman dualarında da yansıma 

bulan bu inanç, ebekuşağının sadece meteorolojik değil, aynı zamanda mitolojik ve 

koruyucu işlevler üstlendiğini göstermektedir (Beydilli, 2003, s. 217). 

 



165 

 

Klasik Türk şiirinde gökkuşağı, baharın gelişini müjdeleyen sembollerden biri olarak 

sıkça karşımıza çıkar; bu yönüyle tabiatın canlanışını, bolluk ve bereketin yaklaşmakta 

olduğunu haber verir. Yağmur sonrasında ortaya çıkması, bu işlevini pekiştirir. Renklerin 

çeşitliliği, onu kimi zaman yeşil-kızıl bir duman gibi tahayyül ettirmiş; bu hayalî 

görünüm, şairlerin gökkuşağını çeşitli teşbihlerle betimlemesine imkân tanımıştır. Eğri 

ve yay biçimindeki şekli, beli bükülmüş bir insana, hallacın elindeki yaya ya da bir kuşun 

kanadına benzetilir. Kimi beyitlerde kaşa, kimi zaman da saray mimarisinde görülen 

kemerlere teşbih edilir. Şair, gökyüzünü bir kitap gibi düşünürse, gökkuşağı onun şirazesi 

olur; fermanlarda görülen tuğraya benzetilerek estetik ve kudretin bir arada temsilidir. 

Yağmurun ardından beliren bu göksel kemer, aynı zamanda ok metaforuyla 

ilişkilendirilerek, gökyüzüne çekilmiş bir yay şeklinde de anlamlandırılır. Bu çok 

katmanlı ve zengin imgelem dünyası, gökkuşağını yalnızca bir doğa olayı değil, şiirsel 

tahayyülün çok yönlü bir parçası hâline getirir (Şentürk, 2021, s. 206-208). 

 

Ali Şir Nevâyî’de de gökkuşağı, şeklinin yay gibi olması, renkleri ve güneşin yansıması 

olarak karşımıza çıkar. Aşağıdaki beyitte şair, sevgili karşısında duyduğu hayranlık ve 

teslimiyetle bedeninin bükülmesini gökkuşağına benzetir; sevgiliyi ise güneş gibi yüce, 

etkileyici ve belirleyici bir unsur olarak tasvir eder. Nasıl ki gökkuşağı, güneş ışınlarının 

su zerreciklerinde kırılmasıyla oluşan renkli ve eğik bir yay ise, şairin sevgilinin 

karşısında bükülen, iki yana eğilmiş bedeni de onun etkisiyle şekil almış, adeta bir 

gökkuşağı gibi zarif bir yay hâlini almıştır. 

 

Niçük ki ḳavs-ı ḳuzaḥ devri mihr 'aksi irür 

Tapıb ḫam ignidin eylengen ikki bâġa baḳıŋ (G. 358/2) 

“Bükülmüş bedenden alınıp yapılan iki kemere bakın ki; gökkuşağının yuvarlaklığı da 

Güneş’in yansımasıdır.”  

 



166 

 

Aşağıdaki beyitte ise şair, doğadaki gökkuşağıyla sevgilinin güzelliği arasında kurduğu 

estetik paralellik üzerinden bir anlatı kurar. Beyitte geçen "iki muğayyir yay" ifadesiyle 

büyük olasılıkla sevgilinin kaşları ile gökkuşağı arasında bir benzetme kurulmaktadır: 

 

Bir perî üzre niçe ya körgüzür ḳavs-ı ḳuzaḥ 

Başġa başġa irmes ol ikki muġayyir yayça (G. 543/2) 

“Gökkuşağı bir peri (güzel sevgili) üzerinde nasıl yay gösterir? O iki yay gibi şekil 

birbirinden ayrı ve zıt değil ki.” 

 

Aşağıdaki beyitte de yine şair, sevgilinin kaşlarını gökkuşağına benzetir: 

 

Ḳaşı üzre ḳoş ḳavs-ı ḳuzaḥ vesmesi 

Vefâ rengidin kıldı elbette ṭâḳ (G. 309/4) 

“Kaşı üzerindeki çift gökkuşağı boyasını elbette gökyüzü vefa renginden yapmıştır.”  

 

Görüldüğü gibi Nevâyî’nin kaleminde gökyüzü, yalnızca fizilsel bir mekân değil aynı zamanda 

mitolojik ve kozmolojik anlamlarla yüklü bir tasvir alanıdır. Şair, gökyüzünü  bazen tanrının 

kudretinin bir yansıması bazen felek ve burçlar aracılığıyla insan kaderini belirleyen bir güç bazen 

de aşk ve ayrılık gibi duyguların metoforik zemini olarak  işler. Güneş, ay, yıldızlar, gezegenler 

ve yedi kat gök gibi unsurlar klasik İslam kozmolojisinin ve eski Türk mitolojisinin izlerini taşır. 

Nevâyî, bu  unsurları hem sanatkâre bir şekilde hem de dönemin inanç dünyasını yansıtan 

derinlikli anlamlarla kullanır. Böylece gökyüzü, onun şiirlerinde sadece estetik bir unsur değil 

aynı zamanda varoluşsal sorgulamaların ve ilahi düzenin sembolü hâline gelir.   



167 

 

SONUÇ 

 

Bu çalışmada, 15. yüzyılın önemli Çağatay sahası şairlerinden Ali Şir Nevâyî’nin 

Nevâdirü’ş-Şebâb adlı divanında yer alan yeryüzü ve gökyüzüne ait mitolojik unsurlar 

kapsamlı biçimde incelenmiştir. Çalışmanın temel amacı, Nevâyî’nin şiir dünyasında 

mitolojik öğelerin işlevini tespit etmek, bu unsurların klasik Türk edebiyatı içindeki 

temsil biçimlerini ortaya koymak ve bu sayede divan edebiyatında mitolojik düşüncenin 

izlerini sürmektir. 

 

Tezin ilk bölümünde yeryüzüne ait mitolojik ögeler bitkiler, kutsal hayvanlar, değerli 

taşlar, sular ve kutsal mekânlar gibi başlıklar altında sınıflandırılmıştır. Ağaçlar, çiçekler 

ve mitolojik taşlar, şairin doğayla kurduğu estetik ve metafizik bağın göstergesi olarak 

değerlendirilmiştir. Özellikle Tûbâ, Sidretü’l-Müntehâ gibi kutsal ağaç motiflerinin hem 

İslamî hem de kadim mitolojik bağlamda işlendiği görülmüştür. Bunun yanında Hümâ, 

Simurg, Semender, Yılan, Ejderha gibi kutsal hayvanlara yapılan göndermeler, klasik 

Türk şiirinde mitolojik arketiplerin nasıl işlevselleştirildiğine dair önemli ipuçları 

sunmuştur. 

 

İkinci bölümde ise gökyüzüne ait mitolojik ögeler, felek kavramı, yıldızlar, gezegenler 

ve burçlar çerçevesinde ele alınmıştır. Şairin eserinde, özellikle astrolojik inançların izleri 

yoğun biçimde görülmektedir. Zühre, Müşterî, Merih gibi gezegenlerin insana etkileri, 

feleklerin devri, gökyüzü katmanları ve burçlarla ilgili göndermeler, dönemin kozmolojik 

ve mitolojik evren tasavvurunun şiirsel yansımasını teşkil etmektedir. Gökkuşağı, felek-i 

atlas ve kavs-ı kuzaḥ gibi unsurların hem fiziksel hem de metafizik anlamlarla örülerek 

sunulması, Nevâyî’nin şiirinde mitolojik anlatımı güçlü bir sembolik sistemle 

kaynaştırdığını göstermektedir. 

 



168 

 

Nevâyî’nin şiirinde mitolojik unsurlar yalnızca estetik bir süsleme unsuru olarak 

kalmamış, aynı zamanda şairin evreni, insanı ve kaderi anlama çabasının merkezine 

yerleşmiştir. Onun şiirlerinde mitoloji; aşk, kader, zamansallık, varoluş gibi metafizik 

temaların taşıyıcısı olmuş ve şiirsel imgelemle iç içe geçmiş bir anlam derinliği 

yaratmıştır. Mitolojik ögeler, zaman zaman doğrudan bazen de sembolik ya da alegorik 

biçimde kullanılarak çok katmanlı bir anlam alanı oluşturmuştur. 

 

Bu bağlamda Ali Şir Nevâyî’nin, klasik şiir geleneğini yalnızca takip etmekle kalmayıp 

onu mitolojik düşünceyle besleyerek zenginleştiren bir sanatkâr olduğu söylenebilir. 

Nevâdirü’ş-Şebâb’ta yer alan mitolojik motifler, onun geniş kültürel birikimini, dönemin 

entelektüel atmosferine hâkimiyetini ve şiir sanatındaki ustalığını açıkça ortaya 

koymaktadır. Şairin bu unsurları yalnızca İslami kaynaklardan değil, Türk, İran, Hint ve 

Antik Mezopotamya mitolojilerinden de besleyerek kullandığı görülmüştür. Bu durum, 

onun evrensel mitolojik birikimi klasik edebiyat diliyle harmanlayan sentezci bir sanat 

anlayışına sahip olduğunu göstermektedir. 

 

Tezde yalnızca mitolojik yönü açık olan beyitler incelenmiş; böylece şiirdeki mitolojik 

izleklerin bilinçli ve estetik bağlamda işlenişi ortaya çıkarılmıştır. Bu yaklaşım sayesinde 

hem Nevâyî’nin poetikasına hem de divan edebiyatındaki mitolojik tasavvura dair 

derinlemesine bir perspektif geliştirilmiştir. 

 

Sonuç olarak, Nevâdirü’ş-Şebâb, yalnızca bir gençlik divanı değil; aynı zamanda 

doğayla, gökyüzüyle ve kadim inanç sistemleriyle kurulan şiirsel bir evren tasavvurudur. 

Ali Şir Nevâyî’nin bu divanında kullandığı mitolojik unsurlar, onun şiir anlayışının 

evrenselliğini, kültürel derinliğini ve sanatsal kudretini ortaya koymaktadır. Bu çalışma, 

divan edebiyatında mitolojik anlatımın anlam dünyasına sunduğu katkıyı gözler önüne 

sermekle kalmamış; aynı zamanda klasik edebiyat ile mitolojik düşüncenin nasıl iç içe 

geçebileceğini gösteren önemli bir örnek sunmuştur. 

 



169 

 

KAYNAKÇA 

 

Açıl, B. (2015). Klasik Türk şiirinde estetik bir unsur olarak çiçekler. FSM İlmi 

Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi (5), 1-28. Erişim Adresi:  

https://doi.org/10.16947/fsmiad.10637. 

Ahmed Vefîk Paşa (1876). Lehçe-i Osmânî. İstanbul: Tab-hâne-i Âmire. 

Ahmed-i Dâʻî, (1992). Çengnâme (Hzl. Gönül Alpay Tekin). Harvard Üniversitesi 

Yayınları. 

Akalın, L.S. (1993). Türk Folklorunda Kuşlar. Ankara: Ersa Matbaası.  

Akar, A. (2001). Ölümünün 500. yılında Ali Şîr Nevaî. İ. Kocakaplan (Ed.), Türk 

Edebiyatı Dergisi, 29 (338): s. 5-75. Erişim Adresi: https://www.academia.edu/ 

Alan, H. (2019). Sahipkıran. İslam Ansiklopedisi (Cilt. Ek-2, s. 443-444) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Alpay Tekin, G. (2009). Divan edebiyatında bazı motiflerin mitolojik kökeni. Journal of 

Turkish Studies. (33/2): s.181-200. Erişim Adresi: https://www.academia.edu/ 

Alpay Tekin, G. (2012). Alî-Şîr Nevâyî: İnceleme - Metin. İstanbul: Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Alpay Tekin, G. (2013). Edebi motiflerin mitolojik kökeni - 2. Ö. Ceylan, ve A. Koç (Ed.), 

Türk edebiyatının mitolojik kaynakları (s. 182-196) içinde. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi.  

Alpay Tekin, G. (2013). Edebi motiflerin mitolojik kökenleri - 1. Ö. Ceylan, ve A. Koç 

(Ed.) Türk edebiyatının mitolojik kaynakları (s. 162-180) içinde. Eskişehir: 

Anadolu Üniversitesi.  

Alpay Tekin, G. (2020). Hayat Ağacı. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

Alpay Tekin, G. (2022). Simurg’un Kanadı. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

And, M. (2023). Minyatürlerle Osmanlı-İslam Mitologyası. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Argunşah, M. (1999). Muhammed b. Mahmûd-ı Şirvânî Tuhfe-i Murâdî İnceleme- Metin-

Dizin. Ankara: TDK Yayınları. 

Atalay, B. (1970). Abuşka Lügati veya Çağatay Sözlüğü. Ankara: Ayyıldız Matbaası.  

Ayvazoğlu, B. (1996). Güller Kitabı. İstanbul: Ötüken.  

https://doi.org/10.16947/fsmiad.10637
https://www.academia.edu/
https://www.academia.edu/


170 

 

Babacan, İ. (2019). Ferheng-i Istılâhât-ı Nücûmî ve divan şiiri araştırmaları açısından 

önemi. Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi Cilt. 2, s. 109-124. Erişim 

Adresi: https://dergipark.org.tr/ 

Batislam, D. (2002). Divan şirinin mitolojik kuşları: Hümâ, Anka, Simurg. Türk Kültürü 

İncelemeleri Dergisi, 185-208. Erişim Adresi: 

https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20%20EDEBIYATI/batislam.pdf 

Bayat, F. (2006). Mitolojiye Giriş. Ankara: Ötüken Neşriyat. 

Beydilli, C. (2003). Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük. Ankara: Yurt Kitap Yayın. 

Boratav, P. N. (1984). Yüz Soruda Türk Folkloru. İstanbul: Gerçek Yayınevi.  

Bulut, S. (2017). Asya Coğrafyası’nın büyük edibi Ali Şir Nevāyî’nin hayatı, edebî 

kişiliği, eserleri ve Türk Dili’ne katkıları, Asya Studies- Academic Social 

Studies/Akademik Sosyal Araştırmalar, 1(1): s. 23-41. Erişim Adresi: 

https://dergipark.org.tr/ 

Can, Ş. (2016). Klasik Yunan Mitolojisi. İstanbul: Ötüken Yayınları.  

Canpolat, M. (1995). Ali Şir Nevâyî- Lisânü’t-Tayr. Ankara: TDK Yayınları.  

Ceylan, Ö. (2015). Kuşlar Dîvânı: Osmanlı Şiir Kuşları. İstanbul: Kapı Yayınları. 

 Çavuşoğlu, M. (2011). Kanunî devrinin sonuna kadar Anadolu’da Nevâyî tesiri üzerine 

notlar, Gazi Türkiyat/Türklük Bilimi Araştırmaları Dergisi (8), s.23-35. Erişim 

Adresi: https://dergipark.org.tr/ 

Çelebioğlu, A. (1991). Ay. İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 4, s. 186-191) içinde. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Çetindağ, Y. (2005). Ali Şir Nevâyî’nin Batı Türkçesi Divan Edebiyatına Tesiri (XVI. 

Yüzyıl Sonuna Kadar) (Doktora Tezi). https://tez.yok.gov.tr veri tabanından erişildi 

(120632).  

Çınar, B. (2018). Türk mitolojisinde geyiğin divan şiirinde ahuya dönüşmesi. Türklük 

Bilimi Araştırmaları. (43), s.67-85. Erişim Adresi: https://dergipark.org.tr/ 

Çoruhlu, Y. (1999). Türk Mitolojisi’nin ABC’si. İstanbul: Kabalcı Yayınları.  

Çoruhlu, Y. (2017). Türk Mitolojisinin Ana Hatları. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Demirci, K. (1992). Burç. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 6, s. 421-422) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Demirci, K. (2002). Kafdağı. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 24, s. 144-145) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

https://dergipark.org.tr/
https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20%20EDEBIYATI/batislam.pdf
https://dergipark.org.tr/
https://dergipark.org.tr/
https://dergipark.org.tr/


171 

 

Deniz, S. (1992). 16. Yüzyıl Bazı Divan Şairlerinin Türkçe Divanlarında Kozmik 

Unsurlar. (Doktora Tezi). https://tez.yok.gov.tr veri tabanından erişildi (24175). 

Derdiyok, M. (2022). Ali Şir Nevâyî’nin Türkçe Divanlarında Hayvan Adları. (Yüksel 

Lisans Tezi) https://tez.yok.gov.tr veri tabanından erişildi (731988). 

Develioğlu, F. (2010). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat. Ankara: Aydın Kitabevi. 

Eckmann, J. (1963). Çağatay edebiyatının son devri (1800- 1920). Türk Dili 

Araştırmaları Yıllığı Belleten, 11 (121): 121- 156. Erişim Adresi: 

https://dergipark.org.tr/ 

Eliade, M. (2023). Dinler Tarihine Giriş. İstanbul: Alfa Yayınları.  

Eliade, M. (2023). Kutsal ve Kutsal Dışı. İstanbul: Alfa Yayınları.  

Erdem, S. (1989). Akik. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 2, s. 262-263) içinde. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Erdem, S. (1991). Anka. İslam ansiklopedisi (Cilt.3, s. 198-200) içinde. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Eren, H. (1999). Türk Dilinin Etimolojik Sözlüğü. Ankara:Bizim Büro Basımevi. 

Ergun, P. (2004). Türk Kültüründe Ağaç Kültü. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi 

Yayınları. 

Ertürk, M. (1997). Havz-ı Kevser. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 16, s. 546-549) içinde. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Erzurumlu İbrahim Hakkı. (2018). Marifetname. İstanbul: Bera Kitap.  

Esin, E. (2004). Orta Asya’dan Osmanlı’ya Türk Sanatında İkonografik Motifler. 

İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Esin. E. (2001). Türk Kozmolojisine Giriş. İstanbul: Kabalcı Yayınları.  

Fehd, T. (2000). İlm-i Felek. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 22, s. 126-129) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Gezgin, D. (2010). Bitki Mitosları. İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Gezgin, D. (2019). Hayvan Mitosları. İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Güç, A. (1996). Güneş. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 14, s. 288-291) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Güneş, H. A. (2022). Klasik Dönem Türk Şiirinde Astroloji. (Doktora Tezi). 

https://tez.yok.gov.tr veri tabanından erişildi (760307). 

https://dergipark.org.tr/


172 

 

Gürkan. S. Y. (2013). Yılan. İslam ansiklopedisi (Cilt.43, s. 527-529) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Hançerlioğlu, O. (2000). Dünya İnançları Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Harman, Ö. F. (2000). İrem. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 22, s. 443) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

İnan, A. (1986). Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar. Ankara: TTK. 

Karaörs, M. (2016). Ali Şir Nevâyî- Nevâdirü’ş Şebâb. Ankara: TDK Yayınları.  

Kartal, A. (1998). Klasik Türk Edebiyatında Lâle. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Kaya, B. (2008). Divan Şiirinde At. (Yüksek Lisans Tezi). https://tez.yok.gov.tr veri 

tabanından erişildi (218962). 

Kaya, B. (2017). Divan şiirinde at ve şiirlerde işlenişi. TÜBAY Bilim Dergisi, (10/3), s. 

86-99. Erişim Adresi: https://dergipark.org.tr/ 

Kaya, Ö. (2007). Ali Şîr Nevāyî’nin divanları. Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, 

Cilt 4/1, s. 46- 56. Erişim Adresi: http://mtad.humanity.ankara.edu.tr/ 

Kaya, Ö. (hzl.). (1996). Fevāyidü’l-Kiber. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Kıyak, A. (2010). İslamiyetten önce Türklerde Güneş ve Ay ile ilgili inanışlar. Karadeniz 

Black Sea- Llephde Mope Dergisi. (6), s. 133-143. Erişim adresi: 

https://birdeburadandinleyin.blogspot.com 

Köktekin, K. (2002). Ali Şir Nevâyî’nin Türkçeciliği. Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. (19), s.117-121. Erişim Adresi: 

https://dergipark.org.tr/ 

Kramer, S. N. (2001). Sümer Mitolojisi. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Kurnaz, C. (1995). Felek. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 12, s. 306-307) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Kurnaz, C. (1996). Güneş. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 14. S. 294-296) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Kurnaz, C. (1998). Hümâ. İslam ansiklopedisi (Cilt. 18, s. 478) içinde. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Kurt, M. (2019). Allah nerede? bağlamında vârit olan rivayetlerin tahlili. Batman 

Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Hakemli Dergisi. (3/1). s. 1-19. Erişim Adresi: 

https://dergipark.org.tr/ 

Kut, G. (1989). Ali Şir Nevâyî. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 2, s. 449-453) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

https://dergipark.org.tr/
http://mtad.humanity.ankara.edu.tr/
https://birdeburadandinleyin.blogspot.com/
https://dergipark.org.tr/
https://dergipark.org.tr/


173 

 

 

KUT, G. (2003). Ali Şir Nevâyî: Garâ’ibü’s-Sıgar: İnceleme-Karşılaştırmalı Metin. 

Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

 

Kutlar Oğuz, F. S & Öztekin, Ö. (2006). Divan şiirinde çiçeklere dair. I. Uluslararası 

Gölbaşı Göller-Andezit ve Sevgi Çiçeği Festivali. s. 602-627. Erişim Adresi: 

https://dergipark.org.tr/ 

Kutlar, F. S. (2005). Klâsik Dönem Metinlerinde Değerli Taşlar ve Risâle-i Cevâhir-

nâme. Ankara: Öncü Kitap. 

Kutluer, İ. (1992). Burç. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 6. S. 422-424) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Kutluer, İ. (1995). Felek. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 12. S. 303-306) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Levend, A. S. (1965). Ali Şir Nevaî Hayatı, Sanatı ve Kişiliği. C.I. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi. 

Levend, A. S. (2023). Divan Edebiyatı Kelimeler ve Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar. 

İstanbul: Dergâh Yayınları.  

Levend, A.S. (1966). Ali Şir Nevaî Divanlar (4 Türkçe, 1 Farsça Divan). C. II, Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Mütercim Âsım Efendi. (2015). Burhân-ı Katı. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Niyâzî, (2011). El-Luġâtu’n-Nevâ’iyye ve’l-İstişhâdâtu’l-caġatâ’iyye Nevâyî’nin Sözleri 

ve Çağatayca Tanıklar (Hzl. Mustafa S. Kaçalin). Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Ocak, A. Y. (1988). Âb-ı Hayât. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 1, s. 3-4) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı.  

Ocak, A. Y. (2009). İslâm’ın temel inançları etrafında oluşan “mitolojik” kültür: “İslâm 

mitolojisi” yahut İslâm ilahiyatının ihmal edilmiş önemli bir sorunsalı. Milel ve 

Nihal: İnanç, Kültür ve Mitoloji Araştırmaları Dergisi, 6(1). s. 137-163. Erişim 

adresi: https://dergipark.org.tr/ 

Ocak, A. Y. (2012). Alevî ve Bektaşî İnançlarının İslâm Öncesi Temelleri. İstanbul: 

İletişim Yayınları.  

Ocak, A. Y. (2012). İslam-Türk İnançlarında Huzur yahut Hızır-İlyas Kültü. İstanbul: 

Kabalcı Yayınları. 

Onay, A. T. (2023). Açıklamalı Divan Şiiri Sözlüğü (Hzl. Cemal Kurnaz). İstanbul: Bilge 

Kültür Sanat.   

https://dergipark.org.tr/
https://dergipark.org.tr/


174 

 

Ögel, B. (1993), Türk Mitolojisi (Kaynakları ve Açıklamaları ile Destanlar) I. Cilt. 

Ankara: TTK. 

Ögel, B. (1995), Türk Mitolojisi (Kaynakları ve Açıklamaları ile Destanlar) II. Cilt. 

Ankara: TTK.  

Ölmez, Z. (2007). Çağatay edebiyatı ve Çağatay edebiyatı üzerine araştırmalar. Türkiye 

Araştırmaları Dergisi, 5 (9). S. 173-219.Erişim Adresi: https://www.academia.edu/ 

Öztekin, S. (2008). Dinlerde Hayat Ağacı. (Yüksek Lisans Tezi). https://tez.yok.gov.tr 

veri tabanından erişildi (228198). 

Pakalın, M. Z. (1983). Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Milli 

Eğitim. 

Pala, İ. (2003). La’l. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 27, s. 69-70) içinde. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Pala, İ. (2015). Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. İstanbul: Kapı Yayınları.  

Powel, B. B. (2018). Klasik Mitoloji. İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Rahimi, F. (2016). Fethali Kaçar’ın Çağatay Türkçesi Sözlüğü. (Doktora Tezi). 

https://tez.yok.gov.tr veri tabanından erişildi (441017). 

Roux, J. P. (2023). Orta Asya’da Kutsal Bitkiler ve Hayvanlar. İstanbul: Dergâh 

Yayınları.  

Schimmel, A. (2012). İslam’ın Mistik Boyutları. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Sertkaya, O. F. (hzl.). (2017). Çağatayca El Kitabı. (Çev. Günay Karaağaç). Ankara: 

Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Şemseddîn Sâmî. (1306). Kâmûsü'l-'Âlâm. İstanbul: Mihrân Matbaası.  

Şemseddîn Sâmî. (2015). Kâmûs-ı Türkî. İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

Şentürk, A. A. (1994). Osmanlı edebiyatında felekler, seyyâre ve sâbiteler (burçlar). Türk 

Dünyası Araştırmaları (94), 131-180. Erişim adresi: https://www.academia.edu 

Şentürk, A. A. (2016). Osmanlı Şiiri Kılavuzu 1. İstanbul: OSEDAM. 

Şentürk, A. A. (2017). Osmanlı Şiiri Kılavuzu 2. İstanbul: OSEDAM.  

Şentürk, A. A. (2019). Osmanlı Şiir Kılavuzu 3. İstanbul: OSEDAM.  

Şentürk, A. A. (2020). Osmanlı Şiir Kılavuzu 4. İstanbul: OSEDAM. 

Şentürk, A. A. (2021). Osmanlı Şiiri Kılavuzu 5. İstanbul: OSEDAM. 

https://www.academia.edu/
https://www.academia.edu/


175 

 

Taberî. (2007). Tarih-i Taberî. İstanbul: Sağlam Yayınevi. 

Tanyu, H. (1968). Türklerde Taşlarla İlgili İnançlar. Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları.  

Tanyu, H. (1975). Türklerde ağaçla ilgili inanışlar. Türk Folkloru Araştırmaları 

Yıllığı, 1975, s. 129-142. Erişim Adresi: https://isamveri.org/ 

Taş, İ. (2017). Türk düşüncesinde Kozmogoni Kozmoloji. Konya: Palet Yayınları.  

Telli, B. (2017). Kenzü's-Sıhhatü'l-Ebdâniyye Eser-i Mürşid-i Osmâniyye (inceleme-

metin-gramatikal dizin-tıpkıbasım). (Doktora Tezi). https://tez.yok.gov.tr veri 

tabanından erişildi (460471).  

Tolasa, H. (1973). Ahmet Paşa’nın Şiir Dünyası. Ankara: Sevinç Matbaası. 

Topaloğlu, B. (1988). Ağaç. İslam ansiklopedisi (Cilt. 1, s. 457-459) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Topdemir, H. G. (1996). Kavs-ı Kuzah. İslam Ansiklopedisi (Cilt. 14, s. 122-123) içinde. 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Toprak, F. (2021). Tasavvufi ve Edebi Yönleriyle Ali Şir Nevāyî. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

Tökel, D. A. (2016). Divan Şiirinde Şahıslar Mitolojisi. İstanbul: Fatih Sultan Mehmet 

Vakıf Üniversitesi Yayınları. 

Türkay, K. (1988). Bedāyiʿü’l-Vasaṭ (İnceleme-Metin-Dizin). (Doktora Tezi). 

https://tez.yok.gov.tr veri tabanından erişildi (10643). 

Unat, Y. (2013). İlk Çağlardan Günümüze Astronomi Tarihi. Ankara: Nobel Akademik 

Yayıncılık Eğitim Danışmanlık.  

Uzun, M. İ. (1992). Burç. İslam Ansiklopedisi içinde (cilt. 6, s. 424-426) içinde. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Ünlü, S. (2013). Çağatay Türkçesi Sözlüğü. Konya: Eğitim Yayınevi. 

Wilkinson, P. (2010). Efsaneler ve Mitler. çev. E. Lakşe. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Yavuz, B. (2007). Klasik Türk şiirinde duyguların dili: çiçekler. Journal of Turkish 

Studies. C. (2/4). s. 209-219. Erişim Adresi: https://turkishstudies.net/ 

Yayınları.; Tören, H. (2001).  Ali Şir Nevâyî Sedd-i İskenderî: İnceleme-Metin. Ankara: 

TDK Yayınları. 

Yıldırım, C. (2000). Eski Türk inançlarının izleri ve Ağrı. Türk Dünyası Araştırmaları. 

Sayı: 128. s. 175-184. Erişim Adresi: https://isamveri.org/ 

https://isamveri.org/
https://turkishstudies.net/
https://isamveri.org/


176 

 

Yıldırım, N. (2008). Fars Mitolojisi Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayınları.  

Yıldırım, N. (2012). İran Mitolojisi. İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Yıldız, A. (2021). Mitolojik çağrışımları ışığında klasik Türk şiirindeki ‘Kavs-i Kuzah’a 

(Gökkuşağı) Dair. Journal of Turkish Studies, (56), s. 433-448. Erişim Adresi: 

https://www.academia.edu/ 

https://www.academia.edu/


 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Doküman Kodu 

Form No. 
FRM-YL-15 

Yayım Tarihi 

Date of Pub. 
04.12.2023 

FRM-YL-15 

Yüksek Lisans Tezi Orijinallik Raporu 
Master’s Thesis Dissertation Originality Report 

Revizyon No 

Rev. No. 
02 

Revizyon Tarihi 

Rev.Date 
25.01.2024 

 

1 
FRM- YL-15     Rev.No/Tarih: 02/25.01.2024 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ ve EDEBİYATI ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞINA 
 

Tarih: 18/07/2025 

 
Tez Başlığı (Türkçe): Nevâdirü’ş- Şebâb’ta Yeryüzü ve Gökyüzüne Ait Mitolojik Ögeler 

Tez Başlığı (Almanca/Fransızca)*: 

 

Yukarıda başlığı verilen tezimin a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana bölümler ve d) Sonuç kısımlarından oluşan 

toplam 196 sayfalık kısmına ilişkin, 18/07/2025 tarihinde şahsım/tez danışmanım tarafından Turnitin adlı intihal 

tespit programından aşağıda işaretlenmiş filtrelemeler uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, 

tezimin benzerlik oranı % 5 ‘dır.   

Uygulanan filtrelemeler*: 

1. ☐ Kabul/Onay ve Bildirim sayfaları hariç  

2. ☒ Kaynakça hariç 

3. ☐ Alıntılar hariç 

4. ☒ Alıntılar dâhil 

5. ☒ 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılması 

Uygulama Esasları’nı inceledim ve bu Uygulama Esasları’nda belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tezimin 

herhangi bir intihal içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumlarda doğabilecek her türlü hukuki 

sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

Gereğini saygılarımla arz ederim. 

 

Nurbanu TUNÇ 

 

 

Ö
ğ

re
n

c
i 

B
il
g

il
e

ri
 

Ad-Soyad Nurbanu TUNÇ 

Öğrenci No N22137696 

Enstitü Anabilim Dalı 
 

Türk Dili ve Edebiyatı 

Programı Eski Türk Edebiyatı/ YL 

DANIŞMAN ONAYI 

 
 
 

UYGUNDUR.  
Dr.Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA 

 
  



 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Doküman Kodu 

Form No. 
FRM-YL-15 

Yayım Tarihi 

Date of Pub. 
04.12.2023 

FRM-YL-15 

Yüksek Lisans Tezi Orijinallik Raporu 
Master’s Thesis Dissertation Originality Report 

Revizyon No 

Rev. No. 
02 

Revizyon Tarihi 

Rev.Date 
25.01.2024 

 

2 
FRM- YL-15     Rev.No/Tarih: 02/25.01.2024 

TO HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 

DEPARTMENT OF TURKISH LANGUAGE AND LITERATURE   
 

Date: 18/07/2025 
 

Thesis Title (In English): Mythological Element of the Earth and the Sky in Nevâdirü’ş-Şebâb  

 

According to the originality report obtained by myself/my thesis advisor by using the  Turnitin plagiarism 

detection software and by applying the filtering options checked below on 18/06/2025  for the total of 196 pages 

including the a) Title Page, b) Introduction, c) Main Chapters, and d) Conclusion sections of my thesis entitled 

above, the similarity index of my thesis is 5 %.   

Filtering options applied**: 

1. ☐ Approval and Decleration sections excluded 

2. ☒ References cited excluded 

3. ☐ Quotes excluded 

4. ☒ Quotes included 

5. ☒ Match size up to 5 words excluded 

I hereby declare that I have carefully read Hacettepe University Graduate School of Social Sciences Guidelines 

for Obtaining and Using Thesis Originality Reports that according to the maximum similarity index values 

specified in the Guidelines, my thesis does not include any form of plagiarism; that in any future detection of 

possible infringement of the regulations I accept all legal responsibility; and that all the information I have 

provided is correct to the best of my knowledge. 

 

Kindly submitted for the necessary actions. 
Nurbanu TUNÇ 

 

 

S
tu

d
e

n
t 

In
fo

rm
a
ti

o
n

 

Name-Surname Nurbanu TUNÇ 

Student Number N22137696 

Department Turkish Language and Literature 

Programme Classical Turkish Literature/ MA 

SUPERVISOR’S APPROVAL 
 
 
 

APPROVED 
Dr. Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA 

 



 

 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Doküman Kodu 

Form No. 
FRM-YL-09 

Yayım Tarihi 

Date of Pub. 
22.11.2023 

FRM-YL-09 

Yüksek Lisans Tezi Etik Kurul Muafiyeti Formu 
Ethics Board Form for Master’s Thesis 

Revizyon No 

Rev. No. 
02 

Revizyon Tarihi 

Rev.Date 
25.01.2024 

 

1 
FRM-YL-09     Rev.No/Tarih: 02/25.01.2024 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ ve EDEBİYATI ANABİLİM DALI BAŞKANLIĞINA 
 

Tarih: 24/06/2025 

 

Tez Başlığı (Türkçe): Nevâdirü’ş-Şebâb’ta Yeryüzü ve Gökyüzüne Ait Mitolojik Ögeler 

Tez Başlığı (Almanca/Fransızca)*:  

Yukarıda başlığı verilen tez çalışmam:  
1. İnsan ve hayvan üzerinde deney niteliği taşımamaktadır. 
2. Biyolojik materyal (kan, idrar  vb. biyolojik sıvılar ve numuneler) kullanılmasını gerektirmemektedir. 
3. Beden bütünlüğüne veya ruh sağlığına müdahale içermemektedir. 
4. Anket, ölçek (test), mülakat, odak grup çalışması, gözlem, deney, görüşme gibi teknikler kullanılarak 

katılımcılardan veri toplanmasını gerektiren nitel ya da nicel yaklaşımlarla yürütülen araştırma niteliğinde 
değildir.  

5. Diğer kişi ve kurumlardan temin edilen veri kullanımını (kitap, belge vs.) gerektirmektedir. Ancak bu 
kullanım, diğer kişi ve kurumların izin verdiği ölçüde Kişisel Bilgilerin Korunması Kanuna riayet edilerek 
gerçekleştirilecektir. 

 
Hacettepe Üniversitesi Etik Kurullarının Yönergelerini inceledim ve bunlara göre çalışmamın yürütülebilmesi için 
herhangi bir Etik Kuruldan izin alınmasına gerek olmadığını; aksi durumda doğabilecek her türlü hukuki 
sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 
 
Gereğini saygılarımla arz ederim.  

Nurbanu TUNÇ 

 

 

Ö
ğ

re
n

c
i 

B
il
g

il
e

ri
 

 

Ad-Soyad Nurbanu TUNÇ 

Öğrenci No N22137696 

Enstitü Anabilim Dalı Türk Dili ve Edebiyatı 

Programı Eski Türk Edebiyatı/ YL 

 

DANIŞMAN ONAYI 

 
 
 
 
 

 
UYGUNDUR.  

Dr.Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA 
 

  



 

 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Doküman Kodu 

Form No. 
FRM-YL-09 

Yayım Tarihi 

Date of Pub. 
22.11.2023 

FRM-YL-09 

Yüksek Lisans Tezi Etik Kurul Muafiyeti Formu 
Ethics Board Form for Master’s Thesis 

Revizyon No 

Rev. No. 
02 

Revizyon Tarihi 

Rev.Date 
25.01.2024 

 

2 
FRM-YL-09     Rev.No/Tarih: 02/25.01.2024 

HACETTEPE UNIVERSITY 
GRADUATE SCHOOL OF SOCIAL SCIENCES 

DEPARTMENT   OF TURKISH LANGUAGE AND LITERATURE  
 

Date:24/06/2025 

 

ThesisTitle (In English): Mythological Element of the Earth and the Sky in Nevâdirü’ş- Şebâb 

 

My thesis work with the title given above: 

1. Does not perform experimentation on people or animals. 

2. Does not necessitate the use of biological material (blood, urine, biological fluids and samples, etc.). 

3. Does not involve any interference of the body’s integrity. 

4. Is not a research conducted with qualitative or quantitative approaches that require data collection from 

the participants by using techniques such as survey, scale (test), interview, focus group work, 

observation, experiment, interview. 

5. Requires the use of data (books, documents, etc.) obtained from other people and institutions. 

However, this use will be carried out in accordance with the Personal Information Protection Law to the 

extent permitted by other persons and institutions. 

 

I hereby declare that I reviewed the Directives of Ethics Boards of Hacettepe University and in regard to these 

directives it is not necessary to obtain permission from any Ethics Board in order to carry out my thesis study; 

I accept all legal responsibilities that may arise in any infrigement of the directives and that the information I 

have given above is correct.  

 

I respectfully submit this for approval. 

 

 

Nurbanu TUNÇ 

 

S
tu

d
e

n
t 

In
fo

rm
a
ti

o
n

 

Name-Surname Nurbanu TUNÇ 

Student Number N22137696 

Department Turkish Language and Literature 

Programme Classical Turkish Literature/ MA 

 

SUPERVISOR’S APPROVAL 

 

 

 

 
 

 APPROVED 
Dr. Öğr. Üyesi Fazile EREN KAYA 


	fd3db78d63c3ecc8b32a27084987b2688fbeef43a3e6f6ff9efebd672a5d257c.pdf
	2c27f0003d954b30546b46dd183b56b4559b3eaf5c0cf5a6b67fe61f4ad34518.pdf
	2a18edada50203a057472f8cceff74170091b62dcd9e60fa1b790d9a6d29a363.pdf
	2c27f0003d954b30546b46dd183b56b4559b3eaf5c0cf5a6b67fe61f4ad34518.pdf

