
H
iti

t D
ün

ya
sı

nd
a 

Ö
lü

m

Doktora Tezi

20
25

Hitit Dünyasında Ölüm

Tuğba Ersoy

Tarih Anabilim Dalı
Ankara, 2025

Tu
ğb

a 
Er

so
y



Hitit Dünyasında Ölüm 

 

 

 

Tuğba ERSOY 

 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Esma REYHAN 

 

 

Tez Jürisi 

Prof. Dr. İlhami DURMUŞ 

Prof. Dr. Turgut YİĞİT 

Prof. Dr. Esma REYHAN 

Prof. Dr. Leyla MURAT KARAKURT 

Doç. Dr. Tülin CENGİZ 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

 

 

Ankara – 2025 



 

ETİK BEYAN 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez 

çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun 

atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

Tuğba ERSOY 

22/07/2025 

  



 

    ONAY 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tarih Anabilim Dalı 

Eski Çağ Tarihi Programı Doktora Öğrencisi Tuğba ERSOY tarafından hazırlanan Hitit 

Dünyasında Ölüm Başlıklı tez çalışması 22/07/2025 tarih ve 00:00 saatinde yapılan tez 

savunma sınavında aşağıdaki jüri tarafından OY BİRLİĞİ ile DOKTORA TEZİ olarak 

KABUL edilmiştir.  

 

         Kabul        Ret 

Başkan (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):          

Prof. Dr. İlhami DURMUŞ                         

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):           

Prof. Dr. Turgut YİĞİT                        

Ankara Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):   

Prof. Dr. Esma REYHAN                                  

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):           

Prof. Dr. Leyla MURAT KARAKURT                        

Ankara Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):           

Doç. Dr. Tülin CENGİZ                        

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

 

  



iv 

Hitit Dünyasında Ölüm 

Tuğba ERSOY 

Doktora Tezi 

Danışman: Prof. Dr. Esma REYLAN 

T.C. Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü

Tarih Anabilim Dalı 

2025, Ankara 

ÖZET 

Hititlerde ölüm ve ölümden sonraki hayata dair inançlar Hititçe çivi yazılı metinler ve kısıtlı da 

olsa arkeolojik buluntulardan ulaşılmıştır. Hititler de birçok alanda olduğu gibi ölüm algısı ve 

öte dünya inancı Mezopotamya, Hurri ve Anadolu’nun yerel inançlarından sentezlenerek 

oluşturulmuştur. MÖ.  2. binyılda Anadolu’da büyük bir imparatorluk kuran Hititlerin inancında 

ölüm olgusu sadece biyolojik son değil insanın başka bir evrende yeni bir başlangıca geçişin 

ilk adımıdır. Ölüm, Hitit inancında kaçınılmaz bir son olarak şekillenmiştir. Bir Hitit metninde 

“hayat ölüme ölümde hayata bağlıdır” ifadesi Hititlerin ölüm olgusunu en iyi şekilde yansıtan 

felsefi bir yaklaşımdır. Metinlerde ölüm için “anne günü”, “uygun gün” gibi tanımlamalar 

ölümün kasvetini hafifletmektedir. Hititler dini, siyasi, sosyal ve kültürel her alanda ölümün 

etkisini hissedilir kılmıştır. Ayrıca dua, büyü, fal, yasa, rüya gibi konulu metinlerde ölüm ve 

korkusu kendini hissettirmiştir. Hititler ölümün bilinmezliği ve korkuyu hafifletmek için başka 

bir evrende yaşama inancına sığınmışlardır. Ölüler alemi, yeraltı dünyası, öteki dünya gibi farklı 

tanımlamalara sahip ve yönetici tanrıları olan bu evren kasvetli ve karanlık bir yer olarak tasvir 

edilmiştir. Hitit inancında ölen kişi eğer sıradan halktan ise yeraltı dünyasına iner, kraliyetten 

biri ise ona sunulan çayırda yaşamını devam ettirirdi. Ölümden sonra hayatın devam edeceği 

inancı cenaze ritüellerini de beraberinde getirmiştir. Halk için ritüelde nasıl bir yöntem izlendiği 

bilinmezken kraliyet için düzenlene šalliš waštaiš (CTH 450) metin koleksiyonu, ölüm sonrası 

ritüeller hakkında önemli bilgiler sunmaktadır. Hititlere ait mezarların eksikliği ise bu konuda 

arkeolojik verilerden yararlanmayı kısıtlamıştır. 

Anahtar Kelimeler: Hitit, Ölüm, Yeraltı dünyası ve tanrıları, Ritüel, Mezar. 



 

v 

Death in the Hittite World 

 

Tugba ERSOY 

 

Doctoral Thesis 

 

Supervisor: Prof. Dr. Esma REYHAN 

Ankara Haci Bayram Velı̇ University Graduate Education Institute 

Department of History 

2025, Ankara 

 

ABSTRACT 

 

The Hittite beliefs about death and the afterlife are found in Hittite cuneiform texts and in 

archaeological finds, albeit limited. As in many other areas, the Hittite perception of death and 

belief in the Afterlife was synthesised from the native beliefs of Mesopotamia, Hurri and 

Anatolia. The Hittite religion, which established a great empire in Anatolia in the 2nd 

millennium B.C.E., saw death not only as a biological end, but also as the first step in the 

transition to a new beginning in another universe. Death was shaped as an inevitable end in 

Hittite belief. The expression ‘life depends on death and death depends on life’ in a Hittite text 

is a philosophical approach that best reflects the Hittite concept of death. In the texts, 

descriptions such as “mother day” and “'favourable day”' alleviate the gloom of death. The 

Hittites made the impact of death palpable in all religious, political, social and cultural fields. 

In addition, death and fear of death have made themselves felt in texts on subjects such as 

prayer, magic, fortune telling, law and dream. The Hittites sought refuge in the belief of living 

in another realm to ease the obscure and fear of death. This realm—referred to by various names 

such as the land of the dead, the underworld, or the netherworld—was depicted as a gloomy 

and dark place, ruled by specific deities. In Hittite belief, if the deceased was ordinary person, 

he would descend to the underworld; if he was a royal person, he would continue his life in the 

meadow offered to him. The belief that life would continue after death brought along funeral 

rituals. While the ritual procedure for the ordinary person is unknown, the royal šalliš waštaiš 

text collection (CTH 450) provides important information on posthumous rituals. The lack of 

Hittite graves has limited the use of archaeological data on this subject.  

 

Keywords: Hittite, Death, Underworld and its gods, Ritual, Tombs. 

  



 

vi 

İTHAF 

“Hayat ölüme, ölüm hayata bağlıdır…” 

(CTH 373) 

  



 

vii 

TEŞEKKÜR 

Tez çalışması boyunca gösterdiği bilimsel yöntemlerle çalışmama katkı sağlayan, 

çalışmanın filolojik eksiklerini tamamlayan, yönlendirmeleri ile çalışmanın içeriğinin 

oluşmasında rol oynayan, hiçbir zaman desteğini eksik etmeyen ve çalışma boyunca bana 

rehberlik eden değerli danışman hocam Prof. Dr. Esma Reyhan’a en derinden teşekkürlerimi 

sunmaktayım.  

Yüksek lisans döneminden itibaren bilgi ve tecrübesinden yararlanma fırsatı bulduğum 

değerli hocam Prof. Dr. İlhami Durmuş’a teşekkürlerimi sunarım.  

Lisans dönemi boyunca alandaki akademik katkılarına, kaynaklara hakimiyetine ve 

bilgisine şahit olduğum ve yararlanma şansı yakaladığım değerli hocam Prof. Dr. Turgut Yiğit’e 

en derin teşekkürlerimi sunarım. 

Alandaki bilimsel çalışmalarından yararlandığım, güler yüzlü ve yol gösterici tavrından 

dolayı değerli hocam Prof. Dr. Leyla Murat Karakurt’a teşekkürlerimi sunarım.  

Doktora dönemi boyunca gösterdiği yöntemler ve tavsiyeleri ile katkı sağlayan değerli 

hocam Doç. Dr. Tülin Bozkurt Cengiz’e teşekkürlerimi sunarım. 

Tez çalışması boyunca danıştığım her konu da yardımcı olan ve benden desteğini 

esirgemeyen Arş. Gör. Muhammed İkbal İlci’ye teşekkürlerimi sunarım. 

  



 

viii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

Özet ........................................................................................................................................... iv 

Abstract ...................................................................................................................................... v 

İthaf ........................................................................................................................................... vi 

Teşekkür ................................................................................................................................... vii 

İçindekiler ................................................................................................................................ viii 

Tabloların listesi ......................................................................................................................... x 

Şekillerin listesi ......................................................................................................................... xi 

Resimlerin listesi ...................................................................................................................... xii 

Haritaların listesi ..................................................................................................................... xiii 

Kısaltmalar dizini .................................................................................................................... xiv 

Simgeler dizini ........................................................................................................................ xvi 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................................... 1 

2. ÖLÜM VE ÖLÜM SONRASI UYGULAMALARIN GENEL TANIMI ............................ 11 

2.1. Ölüm Kavramının Tanımı ................................................................................................. 11 

2.2. Ölü Gömme Geleneğinin Tarihsel Yöntemi ...................................................................... 15 

2.3. Gömü Uygulamaları: İnhumasyon ve Kremasyon ............................................................ 22 

2.3.1. İnhumasyon .................................................................................................................... 23 

2.3.2. Kremasyon ..................................................................................................................... 24 

3. HİTİTLERDE ÖLÜM .......................................................................................................... 29 

3.1. Hitit Çivi Yazılı Metinlerin de Ölümün Kavramsal Analizi .............................................. 29 

3.2. Hitit İnancında Ölüm Tanımı ve Yansımaları .................................................................... 31 

3.2.1. Hitit İnancında Ölümün Niteliği: İyi ve Kötü Ölüm ...................................................... 38 

3.2.2. Ölüm Günü ..................................................................................................................... 44 

3.2.3. Rüya ve Ölüm İlişkisi ..................................................................................................... 47 

3.2.4. Ölüm Korkusu ................................................................................................................ 56 

3.3. Ceza ve Suç Olarak Ölüm ................................................................................................. 68 

3.3.1. Tanrıların Cezası Ölüm .................................................................................................. 69 

3.3.2. Kralın Verdiği Ölüm Cezaları......................................................................................... 77 

3.3.3. Hitit Yasalarında Suç Olarak Öldürme ........................................................................... 89 

3.3.4. Hitit Yasalarında Ceza Olarak Ölüm .............................................................................. 91 

3.4. Ölümden Sonraki Hayat .................................................................................................... 95 

3.4.1. Yeraltı Dünyası-Ölüler Diyarı ........................................................................................ 95 



 

ix 

3.4.2. Yeraltı Tanrıları ............................................................................................................. 105 

3.5. Ruhun (İštanzana) Yolculuğu ve Kaderi ......................................................................... 126 

3.6. Yeraltı Dünyası ve Ölü Ruhları ile Bağlantı Sağlayan Araçlar ....................................... 138 

3.6.1. Kurban .......................................................................................................................... 138 

3.6.2. Su .................................................................................................................................. 149 

3.6.3. Çukur ............................................................................................................................ 154 

3.7. Hitit Kraliyet Cenaze Ritüelleri ....................................................................................... 159 

3.7.1. Šalliš Waštaiš (KUB 30.15 CTH 450) Ritüel Günleri .................................................. 165 

3.7.2. Ölü Kültü ...................................................................................................................... 224 

4. HİTİT MEZAR YAPILARI ................................................................................................ 239 

4.1. É.NA4-
  E HESTA; Taş Ev- Ölü Evi/Krali Mezar Yapıları ............................................... 239 

4.2. Hitit Dönemi Mezar Yapıları ........................................................................................... 242 

4.2.1. Ağızören Mezarlığı ....................................................................................................... 243 

4.2.2. Arıbaş Mezarlığı ........................................................................................................... 245 

4.2.3. Bağlarbaşı Kayası ......................................................................................................... 246 

4.2.4. Ferzant/Büget Mezarlığı ............................................................................................... 246 

4.2.5. Gordion ......................................................................................................................... 248 

4.2.6. Ilıca Mezarlığı .............................................................................................................. 249 

4.2.7. Osmankayası ................................................................................................................ 251 

4.2.8. Yanarlar ........................................................................................................................ 255 

4.3. Yazılıkaya ........................................................................................................................ 257 

4.4. Gavurkalesi ...................................................................................................................... 263 

5. SONUÇ............................................................................................................................... 267 

Extended abstract ................................................................................................................... 277 

Kaynakça ................................................................................................................................ 279 

Ekler ....................................................................................................................................... 297 

Özgeçmiş ................................................................................................................................ 325 

 

  



 

x 

TABLOLARIN LİSTESİ 

Sayfa 

Tablo 8.1. ŠW Metin Grubunun Buluntu Yerlerin Tablosu ................................................... 297 

 

  



 

xi 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 8.1. Çorum, Yazılıkaya, Kılıç Taşıyan Soldan İki Tanrı Tasviri .................................. 298 

Şekil 8.2. Osmankayası, Erken Dönem Kremasyon Kaplar .................................................. 298 

Şekil 8.3. Osmankayası, Daha Erken (1, 6, 9, 13, 15, 17), Daha Geç (7, 8, 14, 16, 18, 21) 

Dönem Kremasyon Kaplar ..................................................................................................... 299 

Şekil 8.4. Bağlarbaşı, A ve B Kaya Oyuklar (Yakma Mezarlar) ve Duvar Bölümleri .......... 299 

Şekil 8.5. Arıbaş Mezarlığı Urne Kaplarının Şekilleri ........................................................... 300 

Şekil 8.6. Gordion Mezarlık Alanı, Hitit Gömü Yerleri ........................................................ 301 

Şekil 8.7. Gordion, Hitit Sonrası Yerleşme ve Gömü Alanı .................................................. 302 

Şekil 8.8. M.Ö. 13. Yüzyılın İkinci Yarısı Yazılıkaya Kaya Anıtı ........................................ 303 

Şekil 8.9. Tyszzkiewıcz Mührünün Üzerindeki Şekiller ........................................................ 304 

 

  



 

xii 

RESİMLERİN LİSTESİ 

Sayfa 

Resim 8.1. Yazılıkaya A Odasında Yeryüzünü Taşıyan “Boğa Adamlar” Tasviri (28-29 Nolu 

Figür) ...................................................................................................................................... 305 

Resim 8.2. Çorum Yazılıkaya B Odası Yeraltı Tanrısı (Kılıç Tanrısı) Nergal’in Kılıç Şeklinde 

Tasviri ..................................................................................................................................... 306 

Resim 8.3. Yazılıkaya B Odasındaki On İki Yeraltı Tanrı Tasviri ........................................ 307 

Resim 8.4. Ağılönü Kurban Çukurları ................................................................................... 307 

Resim 8.5. Çorum, Şapinuva Çukur 6’dan Yanmış Kemikler ............................................... 308 

Resim 8.6. Tyszkiewıcz Mührü .............................................................................................. 309 

Resim 8.7. Tyszkiewıcz Mühründeki Kremasyon ve Libasyon Sahnesinin Yakından Resmi

 ................................................................................................................................................ 309 

Resim 8.8. Çorum Yazılıkaya, Yeraltı Tanrısı Nergal (Önde) ve Koruyucu Tanrı Şarruma’nın 

IV. Tuthaliya’ya Sarılarak Yol Gösterdiği Sahne (Arkada) ................................................... 310 

Resim 8.9. Arıbaş Mezarlığı Küp Mezar Buluntusu .............................................................. 310 

Resim 8.10. Bağlarbaşı Kayası Mezarlığına Bakış ................................................................ 311 

Resim 8.11. Gavurkale Yürüyen Tanrı Kabartmaları ............................................................ 312 

Resim 8.12. Gavurkale A Odası ............................................................................................. 313 

Resim 8.13. Gordion, Pithos Gömü ....................................................................................... 314 

Resim 8.14. Ilıca, Oda Mezar ................................................................................................. 314 

Resim 8.15. Ilıca, 27 Nolu Mezar .......................................................................................... 315 

Resim 8.16. Ilıca 56 Nolu Mezar ........................................................................................... 315 

Resim 8.17. Osmankayası Kremasyon ve İskelet Mezarları Alanı ........................................ 316 

Resim 8.18. Yanarlar Hitit Nekropolü ................................................................................... 317 

Resim 8.19. Yanarlar Küp Mezar Buluntuları ....................................................................... 318 

 

  



 

xiii 

HARİTALARIN LİSTESİ 

Sayfa 

Harita 8.1. Hitit Yapılarının ve Kült Şehrinin Konumu ......................................................... 319 

Harita 8.2. Orta ve Son Tunç Çağı Mezar ve Mezarlıkların Bulunduğu Yerleşim Merkezleri

 ................................................................................................................................................ 320 

Harita 8.3. Hattuša’nın Çevresinde Hitit Seramiklerinin Dağılımı Gösteren Harita ............. 321 

Harita 8.4. Bağlarbaşı Kayası A ve B Kaya Yakma Oyukları (Kremasyon Mezar) Haritası 322 

Harita 8.5. Ilıca Mezarlığı Planı ............................................................................................. 323 

Harita 8.6. Osmankayası Planı, Daha Genç Mezar Grubuna Ait Kare Planı ......................... 324 

 

  



 

xiv 

KISALTMALAR DİZİNİ 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur. 

 

Kısaltmalar   Açıklamalar 

 

AA    Anadolu Araştırmaları, İstanbul Üniversitesi 

AfO    Archiv für Orientforschung, Berlin, Graz 1926 ff. 

ANET    Ancient Near Eastern Texts 

AnSt Anatolian Studies (Journal of the British Institute of Arcaelogy At 

Ankara) 

AoF    Altorientalische Forschungen  

ArAn    Archivum Anatolicum, Ankara Üniversitesi 

AS    Anatolian Studies  

AÜ    Ankara Üniversitesi 

Ay.    Arka yüz 

Bkz.    Bakınız 

Bo    Boğazköy 

C    Cilt 

CAH    Cambridge Ancient History 

CANE    Civizilations of Ancient Near East 

CHD    Chicago Hittite Dictionary 

CTH The Hittite Dictionary of the Oriental Institute of the University 

of Chicago 

Çev.    Çeviri 

Ed.    Editör 

HW    J. Friedrich, Hethiter Wörterbuch-Heidelberg 

HZL    Rüster, E.-Neu, E., Hethitischen Zeichenlexion, Wiesbaden  

IBoT    İstanbul Arkeoloji Müzelerinde Bulunan Boğazköy Tabletleri 

JCS    Journal of Cuneiform Studies 

KBo    Keilschrifttexte aus Boghazköi 

KUB    Keilschrifturkunden aus Boghazköi, Berlin  

MÖ.    Milattan önce 

OANNES   Uluslararası Eskiçağ Tarihi Araştırmaları Dergisi 

Öy.    Ön yüz 

 



 

xv 

Kısaltmalar   Açıklamalar 

 

PIHANS Publication de I’Institut Historique et Archeologique Neerlandais 

de Stamboul. 

s.    Sayfa numarası 

S    Sayı  

StBoT    Studien zu Bogazköi Texten 

šw     Šalliš waštaiš- Hitit Kraliyet Cenaze Ritüeli 

TAD Tarih araştırmaları dergisi 

THeth    Texte der Hethiter-Heidelbeerg  

TTK    Türk Tarih Kurumu 

YKY    Yapı Kredi Yayınevi 

  



 

xvi 

SİMGELER DİZİNİ 

Bu çalışmada kullanılmış simgeler, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur. 

 

Kısaltmalar   Açıklamalar 

 

[   ]    Tabletin o kısmının kırık olduğunu gösterir. 

[(  )] Yuvarlak parantez içindeki kısmın metnin dublikatı veya 

paralelinden tamamlandığını gösterir. 

[x] Kırık metin yerlerinde sayısı hesaplanmayan işaretler  için 

kullanılmıştır. 

[…] Kırık metin yerlerinde sayısı takriben hesaplanabilen işaretler için 

kullanılmıştır. 

┌   ┐    Tabletteki işaretin üst kısmının kırık olduğu anlamına gelir 

(  )    Tercümenin daha iyi anlaşılabilmesi için yapılan ilaveleri gösterir 

+             Direkt “join”leri gösterir. 

(+)    İndirekt “join”leri gösterir. 

(+?)    “join”in şüpheli olduğunu gösterir. 

<  > Metni yazan katip tarafından yanlışlıkla unutulmuş işaretleri içine 

alır 

?    İşaretin okunuşunun kesin olmadığını gösterir 

… Yan yana üç ya da üçten fazla nokta o kısmın sağlam olduğunu 

fakat gerek görülmediğinden alınmadığını gösterir. 

_____    Asıl metin ile dipnotlar arasını gösterir. 

X    Okunamayan işaret veya işaretleri gösterir. 

‘    Satır sayısı üzerinde kullanılır  

-    Hititçe ve Akadca kelimeler içeren işaretlerin arasına konur. 

§    Paragraf başını belirtir. 

  



 

1 

1. GİRİŞ 

Heidegger’e göre varoluşsal (dasein) açıdan ölüm yalnızca varoluşsal bir “ölüme yönelik 

varlık” olarak tanımlamaktadır.1 İnsanoğlunun yeryüzündeki varlığından itibaren ölüm de var 

olan bir olgudur. Yani ölüm insanın varoluşuyla birlikte meydana gelmiş paralel bir olgudur. Bu 

nedenle ölüm ilk insanla aynı yaştadır. Dünyaya gelen her insan gibi ölümünde yaşı vardır. 

İnsanlık tarihinin en evrensel ve en sorgulayıcı konularından biri olan ölüm, herkes için geçerli 

olan ve ilk insandan beri hem korku verici hem de kabul edilir bir olgudur. Bilimin olmadığı, 

insanların bazı olayların sebeplerini tam anlayamadığı tarih öncesi dönemlerde ise bu korku ve 

endişe her alanda daha hissedilir olmuştur. Ölüme karşı duyulan bilinmezlik ve korku her 

toplumda ölümün de anlamını farklılaştırmıştır. Ölüm biyolojik, kültürel, dini, felsefi alanlarda 

farklı şekillerde tanımlanmıştır.  Ancak tanımı ne kadar farklı olursa olsun ölümün bünyesinde 

barındırdığı ortak nokta yok oluştur. Bu yok oluş biyolojide bir canlı organizmanın bütün 

işlevlerinin sona ermesi, felsefe de yeniden doğuş ve kaçınılmaz bir son, dinde gerçek dünyaya 

geçiş, kültürel olarak ise toplumların ve insanların kayıplarının ardından onları huzura erdirmek 

için yapılan törenler, tutmuş oldukları yas ve ölenin arkasından yapılan ritüellerle yönetilen bir 

süreç olarak kabul edilmektedir.  

Eskiçağ toplumlarında ölümün insanlarda yarattığı korku onların ölüme farklı bakış 

açıları yüklemesine sebep olmuştur. İnsanların ölümden kurtulmak için vermiş oldukları 

çabadan ölüme ait izlenimlerini yazılı ve arkeolojik kaynaklar ortaya çıkarmaktadır. Yapmış 

oldukları ritüel, büyü ve çeşitli sunumlarla ölümü daha baş edilebilir hale getirmişlerdir. 

Zamanla bu anlayışlar her toplumun kendi kültürünü farklı şekilde etkilemiş ve 

etkilenmişlerdir. Bunun sonucunda ise ölüm eskiçağ insanı için sadece kişinin hayatının sona 

ermesi inancıyla kalmamış farklı bir alemde hayatına kaldığı yerden devam edeceği inancı 

yaygınlaşmıştır. Böylece insanlar kaçınılmaz olduğunun farkına vardıkları ölümü kabullenip 

başka bir alemde yaşayacağını bilerek ölüme hazırlık yapmışlardır. 

Tarihsel dönemlerde yazının bulunmasıyla ortaya çıkan bazı belgelerde ölümün insanlar 

üzerindeki etkisini anlamak mümkün olmuştur. Birçok yönüyle ölümün hissettirdiği duygular 

Gılgamış destanında ele alınmıştır. Bu destan ölüm temasının altında çok derin ve sorgulayıcı 

bir eserdir. Gılgamış sevdiği arkadaşı Enkidu’nun ölümüyle yüzleşmesinden duyduğu kayıp, 

kendi canını kurtarmak için duyduğu korku, bu korkunun onu ölümsüzlük arayışına 

yönlendirmesi ve başarılı olamayacağını anlayınca ölümü kabul edişi ve teslimiyeti içinde 

 
1 Martin Heidegger. Sein und Zeit, 235. 



 

2 

barındırmaktadır. Mezopotamya’ya ait olan bu eserin Hitit versiyonu da vardır. Ancak Hititlerin 

şu ana kadar ele geçen belgelerinde ölümsüzlüğü aradığına dair bir kanıt yoktur. Gılgamış 

destanı şu ana kadar ulaşılan tüm bu temaları içinde barındırarak Eskiçağ Mezopotamya’sının 

düşüncelerini yansıtması bakımından çok değerlidir. 

Ölüm korkusu da ölüm gibi evrenseldir. Metinler de ölüm kadar ölüm korkusu da 

yansımıştır. “Çok sevdiğim arkadaşım Enkidu öldü, ölüm onu yakaladı…sonra ben de 

öleceğimden korkuyorum”2, Gılgamış destanın bir parçası olan pasaj sevdiği birinin kaybı 

üzerine oluşan üzüntüyü ve ölüm korkusunu yansıtmaktadır. Bu korku ona ölümsüzlüğü 

bulmak için uğraştırsa da mutlak olarak insanları tanrıların ölümlü yarattığı ve sadece tanrıların 

ölümsüz olduğu gerçeğiyle yüzleştirmiştir. Bu eser aslında felsefi bir mesaj da içermektedir. 

İnsanoğlu nerede ve ne zaman olursa olsun insanın kaderinde değişmeyen en önemli olgunun 

ölüm olduğunu kabullenmiştir. Ne olursa olsun değişmeyen tek gerçek ölümün 

kaçınılmazlığıdır.  

Hititler Gılgamış destanındaki gibi ölümden korktukları halde ölümsüzlüğü aramak 

yerine tanrılardan medet umarak daha uzun yıllar dileğinde bulunmuşlardır. Dua metinlerinde 

bu dileklere sıklıkla yer verilmiştir. Fal metinleri3 ise özellikle kralların ömrünün uzun olup 

olmadığını öğrenmek için aracı olarak kullanmışlardır. Bazı olumsuz rüyalar da ölümün 

habercisi olarak sayılmıştır. Kralın veya kraliçenin ölüm tehlikesi ile karşı karşıya kaldığı ya da 

rüya ve fal metinlerde ölüme yordukları herhangi bir olay onlara ölümü uzaklaştırmanın 

yollarını arattırmıştır. Özellikle yeraltı tanrılarına yapılan ritüeller ve ikame kurbanlar bunun 

kesin örnekleridir. 

Hitit belgelerinde “hayat ölüme, ölüm hayata bağlıdır”4 ifadesi bu teslimiyetin en güzel 

yazılı örneğini yansıtmaktadır. Hitit inancında ölüm tek bir unsur olarak değerlendirilmemiştir. 

Hititler belki de birçok eski çağ toplumlarının aksine ölümün hayatlarının her alanında hisseden 

ve kaçınılmazlığını unutmayan bir halk olmuştur. Onların ölümü nasıl kabullendiği ya da bu 

konuda etkilendiği bir kültür olup olmadığını bilmiyoruz. Ancak genellikle ölüm ve yeraltı 

dünyası hakkında Mezopotamya’dan ve bazı noktalarda da Hurrilerden etkilendiği 

 
2 Garry Beckman, The Hittite Gilgamesh (Atlanta: Lockwood Press, 2019), 47. 
3 (Ey) tanrı sen (onun) hayat(ı hakkında) fal  (açıp) bak. Önceden (onun) yıllar (boyunca uzun yaşayıp 

yaşamayacağı konusunda açılan) falın söyle(yece)ği (gibi) o yıllarca yaşayacak mı? (Eğer yaşayacaksa) talih falı 

olumlu olsun. Taht yükseldi. Kan (ve) büyüyü aldı. Onları uzun yıllar (sembolüne) verdi. İkinci günde ana tanrıça 

yükseldi. Tanrıların iyi niyetini ve yılları aldı ve onları (talih falı alameti olan) panku-‘ya verdi. Üçüncü günde 

kader tanrıçası tüm ruhu, hayatı ve tanrılar topluluğunun hayatını kendine aldı ve onları tanrılara (verdi. Fal 

alameti): Güngör Karauğuz, Hitit Mitolojisi. Konya: Çizgi Kitabevi, 2021, 126. 
4 René Lebrun, Hymnes et prières hittites (Louvain-la-Neuve: Centre d'Histoire des Religions, 1980), 104. 



 

3 

bilinmektedir. Hitit belgeleri, Hititler için ölümün nasıl bir izlenim verdiği metinlere 

yansımıştır.  Ölüm onlar için bir geçişi temsil etmektedir. Bu geçiş ne kadar özenli olursa ölen 

kişinin ruhu da o kadar huzura kavuşmaktadır. 

Eski toplumlar ölümün ne olduğu, neden olduğu ve ölüm sonrası bilinmezlikleri mitoloji, 

din ve ritüeller aracılığıyla cevaplamaya ve bu olguyu daha anlaşılır hale getirmeye 

çalışmışlardır.  Her toplumun kendine has sosyo-ekonomik, kültürel ve dini yapıları vardır. Bu 

unsurlar zamanla etkileşim sonucu meydana geldiği gibi birçok alana yayılarak etkileşimin 

devamını sağlamıştır. Anadolu topraklarında geçmişten itibaren devamlılığını sürdüren 

gelenek-görenekler farklı yapı ve inançlara sahip toplumların kendilerine has yaratmış oldukları 

ritüellerin devamıdır. Geçmişten günümüze aktarılan kültürler aslında sadece bir etnik yapıya 

ait değildir. Çeşitli toplumların kültürel ögelerinin sentezlenerek oluşturulduğu bir kültür 

mozaiğidir. Anadolu’da MÖ.3. binlerden itibaren Kızılırmak civarında Hititlerden önce 

varlıklarını sürdüren hatta yerli halk diye bildiğimiz Hattiler ve MÖ.2. binlerden itibaren 

hakimiyeti ele alan ve varlığını yüzlerce yıl sürdürmeyi başaran Hititler buradaki kültür 

bileşimin en önemli adımını atmışlardır. Eskiçağ toplumlarında en önemli unsur olan din olgusu 

onların toplumsal kimliklerinin ve kültürlerinin oluşmasında büyük rol üstlenmiştir. Bu nedenle 

sosyal, ekonomik, kültürel her alanda dinin etkisini görmek mümkündür.5 Ölüm inancı da 

muhtemelen bu etkileşimler sonucu şekillenmiştir. 

İnsanoğlu ölümün kaçınılmaz bir kader olduğunu anladığından itibaren yakınlarından 

kaybettiklerinin bedenini o halde bırakmamak için birtakım uygulamalar yapmaya başlamıştı. 

Belki ölmüş bir bedenle yaşamanın korkusuyla belki de ölen yakınına duyduğu saygıdan dolayı 

cansız bedeni koruma içgüdüsü ile gömme teknikleri üretmişlerdir. Bundan dolayı 

insanoğlunun ölümün kaçınılmazlığının farkına varmasıyla ölü gömmeye başlaması arasında 

paralel bir durum söz konusudur. 

Üst Paleolitik dönemdeki insanlara ait mağara duvarlarındaki antropomorfik resimlerden 

ve insanların eşyalarıyla gömülmesinden de anlaşılacağı üzere ölümden sonra bir hayat 

inancının varlığı anlaşılmıştır. Bu inanç o dönem insanlarının dinsel inançlara sahip ilk insan 

olduklarını düşündürmüştür. Böylece ölüm ve sonrasına ait düşünceler ve dinsel ideolojilerin 

ilk kez ortaya çıkışına burada rastlanıldığı anlaşılmaktadır. Çünkü birçok toplumda insanın 

ölümden sonra fiziksel varlığının olmadığı bir yaşama inanmışlardır.6 İnsanların gömülmeye 

 
5 Özlem Sir Gavaz M.Ö. 2. Binyıl Bazı Gelenek ve Halk Motiflerinin Günümüze Yansıyan Örnekleri," TÜBA-AR 

(Turkish Academy of Sciences Journal of Archaeology), no. 19 (2016), 81. 
6 Steven Mithen, Aklın Tarih Öncesi. Çeviren Bülent O. Doğan. Ankara: Dost Kitabevi, (1999). 200-202.  



 

4 

başlaması insanoğlu için ne kadar zor olsa da ölüm olgusunu kavradığını ve bunu kabullendiğini 

göstermektedir. Bu nedenle ölülerini gömerek öldükten sonra hayatın devam edeceğini düşünüp 

ölümün karşısında bilinçli durmaya başlamışlardır.  

Eskiçağlardan beri ölü gömme ve ölümden sonra hayatla ilgili düşüncelerin varlığı eski 

uygarlıklara ait rastlanan yazılı ve maddi kaynaklardan anlaşılmıştır. Günümüze ulaşan 

kaynaklar sayesinde toplumların ölü gömme ve ölümle ilgili düşünceleri açısından önemli 

bilgiler sunmuştur. Ölü gömme gelenekleri toplumların bir anda kazandığı bir olgu değildir. 

Belki bazı kültürel unsurlardan ziyade daha aşamalı ve zamanla ortaya çıkan bir unsurdur. Elde 

edilen bilgiler sayesinde ölü gömme geleneklerinin uygulanması sonucu aslında bu geleneğin 

ortak bilinç sonucu, toplumların sosyal ve kültürel aktarımlarının devamlılığı açısından çok 

önemli bir unsurdur. Bundan dolayıdır ki eski çağlardaki toplumlara ait ortaya çıkan mezar 

kalıntıları ve ölü gömme gelenekleri arkeolojik ve antropolojik çalışmalara da yön 

vermektedir.7  

Gılgamış destanında Enkidu’nun ölümünün ardından Gılgamış’ın “altı gün yedi gece yas 

tuttum ve cesedini gömmek için teslim etmedim, ta ki (burada burun deliğinden kurtçuklar 

çıkana kadar denilmiştir) çürüyene kadar”8 gömmediği belirtilmiştir. Gılgamış burada 

arkadaşını gömmek istemeyerek ölümünü kabullenememiş olmalıdır. Belki de bundan dolayı 

ölümsüzlük arayışına girmiştir. Ayrıca bu ifade ölenin ardından tutulan yasla ilgili bilgi 

vermekle birlikte insan bedeninin gömülmediğindeki fizyolojik değişiminin gerçeğini de 

yansıtmaktadır. Bu değişim insanın ölüsünü gömmeye ihtiyaç duymasının en açık kanıtı 

olabilir. Çünkü insanoğlu, çürümeye başlayan bir bedeni ortada bırakamaz ve onunla 

yaşayamaz. Bu gibi durumlar ölen kişinin gömülmesinin ne kadar önemli olduğunu 

göstermektedir. 

Eski Mezopotamya inancında kötü muamele gören ölülerin her şeyden mahrum olacağı 

düşüncesi hakimdir. Çünkü gerekli şekilde gömülmeyen ölü cenaze törenlerinden de mahrum 

bırakılmıştır. Layığıyla gömülmemiş ölü, artık varoluşun sınırlarında kaybolan bir atık gibidir. 

Ne kutlanabilen ne de unutulabilen şeyi temsil etmektedir. Bu durum ölüyü hem yaşayanlardan 

hem ölülerden dışlayan bir durumdur. 9 Aslında bu varoluşla yok oluş arasında arafta kalma 

durumudur. Bu nedenle ölülerin gömülmesi çok önemlidir.  

 
7Hamza Ekmen,“Yaşam ve Ölüm: Acemhöyük-Arıbaş Mezarlığı’ndan Gündelik Yaşama İlişkin Veriler." Arkeoloji 

ve Sanat, (2021). 82. 
8 Beckman, The Hittite Gilgamesh, 55. 
9 Jean Pierre Vernant, "La belle mort et le cadavre outragé." In La mort, les morts dans les sociétés anciennes, 

(1990). 80. 



 

5 

Hititler bir imparatorluğa erişene kadar tüm Anadolu’ya, Suriye’nin bir kısmına, Kuzey 

Mezopotamya’ya yayılırken farklı kültürel, etnik ve linguistik bölgelerden geçmişler ve iç içe 

yaşamışlardır. 1915’te Hitit dilinin çözülmesinin ardından Hattuša ’da ortaya çıkan çivi yazılı 

tabletlerin arasında Hititçenin yanında Sümerce, Akadca ve birçok farklı yerel dillerde yazılmış 

belgelerin tespit edilmesi kültürel etkileşimin apaçık kanıtıdır.10 Hititler kendi yaratmış 

oldukları kültürel unsurlardan başka dışardan etkilenip bunu kendi kültürlerine yansıtmayı 

başarmışlardır. Buna en güzel örneklerden biri de ölü gömme ve öteki dünya görüşleri olmuştur. 

Hititlerin bırakmış olduğu metinlerden onların ölüm hakkındaki düşüncelerini anlamak 

mümkün olmuştur. Hititler bu olgu doğrultusunda sadece ölümü anlamlandırmamış ölümle 

ilgili birçok kültürel değerleri de ortaya çıkarmışlardır. Ölüm onlar için sadece bu dünyadan 

göç etmek olmadığı metinlerden anlaşılmaktadır. Ölüme bir hazırlık olduğu gibi ölüm 

sonrasında da detaylı bir geçiş uygulamaları yapılmıştır. Bu aşama da ölüm dinsel ve 

kozmolojik bir dönüşüm olmakla birlikte ölenin ardından yapılan ritüeller, sunulan kurbanlar, 

arınmalar, ölüye saygı için oluşturulan atalar kültü Hitit toplumunda ölümün sosyal düzeyde 

oluşturduğu önemli bir katmanı da sergilemektedir.  

Eskiçağ toplumlarının ölüm anlayışı sadece dünyadaki varlığının sona ermesi anlamına 

gelmemektedir. Her topluma özgü ölüm inançları onların toplumsal yapısını, inançlarını ve 

devlet otoritesinin izlerini de yansıtmaktadır. Bu bağlamda Hititler örneğini ele alındığında 

ölüm onlar için sadece biyolojik son değil ruhun başka bir dünyaya geçişi, krallar için atalarına 

sıradan insanlar için yeraltına gidiş ve yeni bir hayatı simgelemektedir. 

 Tezin konusu Hititlerde ölüm anlayışı olduğu için Hititlerin ölüme karşı bakış açıları ve 

bu doğrultuda ortaya çıkan her konu araştırılmaya açıktır. Ancak Hititler döneminde Anadolu 

ile olup sıkça etkileşimde bulundukları Mezopotamya’daki ölüm olgusu ve anlayışına da 

bakmak faydalı olacaktır. Çünkü Anadolu ve Mezopotamya coğrafyasının hem yakınlığı hem 

de aradaki ticari faaliyetler sayesinde kültürel etkileşimi de beraberinde getirmiştir.  Bu nedenle 

iki coğrafya halklarının bu konudaki inançları arasındaki bağ kurmak önemli olacaktır. 

Eski Mezopotamya’da ölüm denilince akla ilk önce bu konuyla ilgili iki önemli mitos 

gelmektedir. Bu mitler bize eskiçağ insanlarının ölüme karşı yaklaşımı ve zihinlerinde ölümle 

ilgili düşüncelerini yansıtmaktadır. Bunların ilki Sümerce ölümle ilgili mitoslardan biri olan 

Gılgamış destanıdır. Bu mitosta bilinen en önemli iki şahsiyet Gılgamış ve Dumuzi’nin ölümleri 

sadece Eski Mezopotamya değil eskiçağ insanlarının da ölüm ve öteki dünya inancını 

 
10 Hans G. Güterbock, "Hittite Mythology." In Mythologies of the Ancient World (1991). 141. 



 

6 

göstermektedir. Mitosta Gılgamış ve Dumuzi’nin öteki dünya panteonuna dahil edilmesi 

aslında Eski Mezopotamya’da erken dönemlerden beri ölüm bilincinin ve ölümden sonra 

hayatın var olduğuna inanıldığını göstermektedir. 11 Bu inanç Hititlerde de var olan hatta birçok 

eskiçağ toplumunda yaygın olan inançtır. Öteki dünya inancının nereden nereye geçtiği tam 

olarak bilinmese de aslında o dönemlerde kültürel etkileşimin olduğu bilgisini bizlere sunması 

açısından kayda değerdir.  

Bu tezin amacı Hititlerde bazı yerlerde çivi yazılı metinlerden de örneklerle ölüm olgusu, 

ölüm ve öte dünya inancı, yeraltı tanrıları, ölümden sonra ruhun yolculuğu, arkeolojik verilere 

göre Hititlerde gömü uygulamaları, belgelere yansıyan cenaze ritüeli, ölü ya da ata kültü inancı 

ve Hititlere ait olduğu varsayılan mezarların incelenerek ortaya bir bütün oluşturulması 

sağlanmıştır. Çünkü ölüm Hitit dünyasının her alanında kendini belli eden bir olgu olmuştur. 

Ne yazık ki bu konuya dair somut deliller eksik olsa da her alanda ölüm kendini hissettirmiştir.  

Bundan dolayı araştırmalar boyunca elde edilen veriler sonucunda Hititlerde ölüm olgusunu 

yazılı ve arkeolojik buluntular sonucunda daha kapsamlı ortaya koymak hedeflenmektedir.  

Hititlerde ölümle ilgili yapılan çalışmalar belirli bir tema etrafında şekillenmiştir. Ne 

yazık ki Hititlere ait birçok bilgi eksikliği ve özellikle onlara ait tespit edilemeyen mezarlar ne 

yazık ki konu ile ilgili bütüncül bir yaklaşımı eksik bırakmaktadır. Ayrıca ele geçirilen belgeler 

kraliyet ailesine ait olduğu için Hitit halkı için ölüm ve gömü anlayışı eksiktir.  Ancak Hititçe 

metinlerde geçen ölümle ilgili içerikler bazı konularda fikir vermektedir. Bu kaynakların da 

etkisiyle Hititlerin ölüm olgusunu nasıl ele aldıkları ve ölüm karşısındaki tutumlarının 

sonuçlarının Hitit dini, sosyal, kültürel ve hatta yönetimsel alanda bile izlerine 

rastlanılmaktadır.  

Tez üç ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde ölüm olgusunun evrensel açıdan felsefi 

ve biyolojik tanımı, gömü uygulamasının tarihi ve türleri, son olarak da Anadolu’da Hitit öncesi 

gömü türlerine değinilmiştir. İkinci bölüm ise çivi yazılı belgelerde ölümü ifade eden terimler, 

Hititler de metinlere dayanarak ölüm olgusunun izahı, ölümün çeşitleri, ölüm ve rüya ilişkisi 

ve ayrıca yeraltı dünyası ve tanrıları da tezin önemli bir konusudur. Ayrıca öldükten sonra başka 

bir evrene geçen insan ruhunun Hitit metinlerindeki yansımalarına değinilmiştir. Bunların 

dışında yeraltı ile Hititlerin bağlantı sağladığı araçlar hakkında bilgi verilmiştir. Ölüler ve 

yeraltı tanrıları için önemli sunu türü olan kurbanlara da değinilmiştir. Üçüncü bölüm ise cenaze 

ritüeli ile ilgili tek metin grubu olan šw belgelerine değinilmiştir. Ardından ise metinlere 

 
11 Ömer Kahya, “Ölüm Sonrası Hayat: Sümerce Metinlerde Öteki Dünya”, TAD, 37/63, (2018), 50. 



 

7 

yansıyan Hititlere ait ölü kültü anlayışı hakkında bilgiler mevcuttur. Daha sonra ise ölümün 

ceza ve suç olarak belgelere nasıl yansıması hakkında örneklerle bilgiler verilmiştir. Bu bölüm 

arkeolojik verilerden daha fazla yararlanıldığı mezar yapıları ele alınacaktır. 

Hitit dini çok tanrılı bir dindir. Onlar için ifade edilen “bin tanrılı halk” ifadesi mantıklı 

gelmeyebilir. Fakat çağın koşullarına ve anlamlandırılamayan olaylar karşısında çaresiz 

kalınması sonucunda her şeyi ilahlaştırmalarının sebebini anlamak zor değildir. İnsan 

varoluşundan beri kendini koruma güdüsünde bulunan bir varlıktır. Fakat kendini nasıl 

koruyacağını bilmediği için sürekli başka bir güç tarafından korunmayı dilenmiştir. Hititler 

yakın komşularının ilahlarını da benimseyip panteonuna dahil etmiş ve nerdeyse her bir 

nesnenin tanrısı olduğunu düşünmüşlerdir. Göğün, güneşin, yerin, torağın, savaşın, salgının, 

tahtın, kırların, tarımın, kaderin, hastalığın, şifanın, doğumun, ölümün, vs gibi birçok şeyin 

tanrısı olduğuna inanmışlardır. Buradaki amaç hayatlarının en çok etkileyen alanlara tanrı rolü 

yükleyerek onlara karşı yapmış olduğu ibadetlerle yaşamlarını garanti altına almaktır 

Ölümü bir inanç olarak kabul ettikleri gibi onu bir ceza, korku, kurtuluş olarak da 

görmüşlerdir. Bu nedenle ölüm Hitit metinlerinde birçok farklı şekliyle karşımıza çıkmıştır. Her 

eskiçağ toplumu gibi Hititler için ölüm hiçbir şeyle bağdaştırılamayan, çeşitli nedenler sonucu 

gerçekleşse de neden olduğunun cevabına ulaşamayan, sırrı çözülemeyen bir olgu olmuştur. 

Hititlerde terim olarak ölmek “akk-“ ölü “akkant-“ buna ek bazı kelimelerde ölüm ve 

türevi için kullanılmıştır. Metinlerde ise ölüme daha kabul edilebilir bir anlam yüklemişler ve 

ölüm gününe “anne günü” gibi bazı terimler kullanmışlardır. Bu terimlerin sadece kral ve 

kraliyet ailesi için kullanıldığının sınırlı olmadığı düşünülmektedir. Ölüm için daha geniş bir 

anlam ifade eden “yoldan ayrılmak” terimi de kullanılmıştır.12  

Kral ölüm için ataları ve tanrılarla ilişkinin başladığı bir eşik, sıradan insanlar için ise 

karanlık topraklara geçişin başladığı bir yoldur. Hititler için kanunen ölüm, insanların tanrılara 

karşı işlemiş olduğu birçok suçun cezasıdır.13 Hitit dininde dağlar tanrıların mekanlarıydı bu 

nedenle Hitit krallarının öldükten sonra dağa ulaşması onların tanrı olduğunu ve öldükten 

sonraki mekanlarının dağlar olacağı anlaşılmaktadır.14  

Hititlerde her şeyin olduğu gibi ölümün ve ölümden sonraki hayatın da tanrıları vardır. 

Nergal, Lelwani, Ereşkigal:Allatum bu tanrıların isimleri farklı olsa da işlevleri aynıdır. 

 
12Volkert Haas,- Heidemarie Koch, Religion Des Alten Orients, Teil 1 : Hethiter und İran, Vandenhoeck-Ruprecht. 

(2011), 
13 Jared Miller, “Royal Hittite INstructions and Related Administrative Texts, (2013). 246 
14 Esma Reyhan- Tülin Cengiz, “Bir Hitit Masalı: Avcı Kešši”, KUBABA Dergisi, 25, (2016), 68. 



 

8 

Metinlerde birbirinin yerine kullanıldığı durumlar olmuştur. Bir de bunların grup şeklinde ifade 

edilen kısmı da vardır. Bunlar “katteres siunis” aşağıdan gelen tanrılar ya da 

“A.NUNNAKİ’ler” olarak ifade edilmektedir.15 Bu tanrıların yönettiği yer Hitit metinlerde 

tozlu, kirli, ölü ruhlarının yaşadığı ölüler diyarı ya da yeraltı dünyasıdır.   

Ölümün gerçekleştiği andan itibaren başlayan 14 günlük ritüelin bitimine kadar çok geniş 

unsurları ele alındığı uygulamalar mevcuttur. Ölümün türünden gömülme şekline kadar her 

detay özenle şekillendirilmiş ve anlamlandırılmıştır. Onlar için ölüm zamanında ve doğal 

yollarla meydana geldiğinde iyi bir ölüm sayılmaktadır. Aksi takdir de genç yaşta ve dolaylı 

yollarla gerçekleşen ölüm ise kötü ölüm sayılmaktadır.   

Kral ya da kraliçenin ölümü düzenin bozulması olarak görülmesi tanrılar ve insanlar 

arasında arabulucu olan kralın yokluğunun getireceği sorunlardı. Kral olmadan ülkenin geleceği 

ve insanların hayatı tehlike altına gireceğine inanmışlardır. Bu nedenle özellikle kralın ölümü 

ülkede büyük bir felaket anlamına gelmektedir. Ayrıca onlar için yapılan arınma, çözme, ayrılık 

ve geçiş ritüelleri gibi ayrıcalıklı bu ritüeller sayesinde ölen kral ve ailesinin diğer ölümlüler 

gibi yeraltı dünyasına ve ölüm tanrıçasının “yerin güneş tanrıçası veya yeraltı dünyasının veya 

Allani’nin hükümranlığına girmekten kurtulmuşlardır.16  

Ölü gömme adetleri toplumdan topluma ya da bölgeden bölgeye sürekli değişim 

göstermek yerine daha yerel özelliklerden meydana gelen unsurdur.  Bir toplumun sahip olduğu 

ölüm inancı ve ölü gömme gelenekleri aslında o toplumun kültürel yapısının anlaşılmasını 

kolaylaştırmaktadır. Burada ise mezar yapıları devreye girmektedir. Mezarlarda bulunan 

eşyalardan o toplumun gelenek görenekleri anlamak mümkündür. Osmankayası, Ilıca, Yanarlar 

gibi Hitit mezar yapısı olduğu düşünülen mezarlardaki araştırmalar sonucu hem Hititlerin hem 

de Anadolu’nun o dönemde sahip olduğu ölüm ve ölü gömme adetlerine ait uygulamalara ışık 

tutması yönünden önemli bir kaynak olmuştur.17 

Hititlerde halk ile ilgili diğer eskiçağ toplumlarının aksine halkın ölü gömme, ölümden 

sonraki hayat anlayışı ve öteki dünya inancına dair bilgilere ulaşılamamıştır. Elimizdeki šalliš 

waštaiš ritüeli ise genel itibariyle kraliyet üyesine ait ölü gömme geleneklerine dair bilgiler 

sunmaktadır.  CTH 450 numaralı metin olarak geçen ritüel metni cenaze ve ölü için yapılan 

uygulamalar konusunda önemli kaynak olacaktır. Kraliyete ait ritüeldeki bilgiler doğrultusunda 

 
15 Emanuel Laroche, “Recherches sur les noms des dieux Hittites” (1946). 120-121. 
16 Volkert Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche." Altorientalische Forschungen 27 (2000). 57. 
17 Fikri Kulakoğlu-Güzel Öztürk, “Kızılırmak Kavsinin Güneyinde Yeni Bir Ölü Gömme Geleneği: Kültepe İnler 

Dağı Extramural Mezarlığı”, DTCF DERGİSİ, (2019). 694. 



 

9 

Hitit halkının ölü gömme gelenekleri, ölüm ve sonrası için ortak bilgiler çıkarılması ne kadar 

doğru olur bilinmemektedir. Çünkü Hititlerde kraliyet ve halk aynı statüye sahip olmadığı için 

toplumsal fark vardır. Ancak iki statü arasında aynılık olmasa da benzerlik olabilir. Mutlaka 

halktan biri öldüğünde de ritüeller yapıldığı düşünülmektedir.  

Ölü kişinin yaşayanlar topluluğundan ölüler bölgesine geçişini düzenleyen ritüeller 

“ayrılma” ve “dönüşüm” ritüelleridir. Bu fikir ilk olarak Arnold van Gennep’in “Les rites de 

Passage” adlı eserinde tanımlanmıştır. Cesedi uygun şekilde gömülmeyen bir ölü yaşayanlar 

toplumunun korktuğu ve ruhun iki dünya arasında ıstırap çekici bir varoluşa tabi olduğu 

düşünülmüştür.18 

Her eskiçağ toplumu gibi Hititler için ölüm hiçbir şeyle bağdaştırılamayan, çeşitli 

nedenler sonucu gerçekleşse de niye olduğu cevabına ulaşılamayan, sırrı çözülemeyen bir olgu 

olmuştur. Başlarına gelen afet, salgın, ölüm gibi olayları açıklayamayınca bu olayların 

olağanüstü güçler tarafından ortaya çıktığını düşünerek bunların çaresini bulmaya 

çalışmışlardır. Böylece her bir olayı bir güce bağlamışlar o gücü de ilahları görmüşlerdir. Bu 

ilahlardan istedikleri en önemli şey uzun yaşamak olmuştur. Bu nedenle ölümden ne kadar uzak 

olurlarsa tanrılarına o kadar uzun ve iyi hizmet edeceklerine inanmışlardır. Çünkü insan ölünce 

tanrılara hizmet edenler azalacak bu durumdan hoşnut olmayan tanrılar ise daha çok ona dua 

edene ve inandırana uzun ömür verecektir. Aslında bu bir nevi tanrılara yapılan törenlerin 

amacındaki karşılıklılık ilkesiyle uyuşmaktadır. Reyhan’ın dediği gibi tanrıya yapılan 

ziyafetlerin törenlerin amacı onu hoşnut etmek karşılığında da tanrı insanlara verim için 

yağmur, toprak, mahsul verecekti. Böylece insanlar ve tanrı arasında bir karşılıklılık19 ilkesi 

oluşmuştu. 

  

 
18 Haas-Koch Religion Des Alten Orients, 202. 
19 Esma Reyhan, "Eskiçağ Anadolu Ritüellerinde Tanrı-İnsan İlişkisine Dair Bir Kesit: 'Arınma Ritüelleri'." Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi (2024). 400. 



 

10 

  



 

11 

2. ÖLÜM VE ÖLÜM SONRASI UYGULAMALARIN GENEL TANIMI 

2.1. Ölüm Kavramının Tanımı  

İnsanoğlu ölümün kaçınılmazlığını bilerek yaşayama bilincine sahip tek canlıdır. Bu 

nedenle ölüm insanoğlu için bazen en korkutucu ve en üzücü gerçek bir olgu olarak kabul 

edilmiştir. Bu gerçek bazıları için ürpertici bazıları için ise hakikate erişmenin yoludur. Fiziken 

yok oluşun başlangıcı olan bu olgunun tanımı toplumlarda, dinlerde, farklı anlamlarla ifade 

edilmiştir. Hayat çemberinin içinde var olan herkesin ortak kaderi olan ölüm; insanlık tarihi 

boyunca anlamının derinliğinin kavranmaya çalışıldığı ve gerçek bir tanımı aranılan olgu 

olmuştur.20 Ölüm için yapılan tanımların ortak noktası biyolojik olarak canlı organizmaların 

kendini yenileme yeteneğini yitirmesi karşısında organların durmasıyla gerçekleşen kaçınılmaz 

sondur. Ölüm bireysel ya da toplumsal olarak hiçbir zaman basitliğe indirgenmemiştir.21  

Yeryüzündeki her şey için evrensel bir gerçek olan ölüm, insanlar için bazen doğal bir 

olay gibi görünse de belki de hiç kimse bu gerçek karşısında teslimiyet fikrine açık değildir. 

Çoğu insan hayatını koruma ve sonsuza kadar yaşama arzusu içinde olsa da aslında bu davranış 

ölüme karşı tepkilerin kaynağıdır. Ölüm karşısındaki tepkiyi herkes hayata karşı kendi tavrına 

göre göstermektedir. Bu tepkiler bazen ölümü değerlendirmeye de neden olmuştur. Herkes 

ölüme karşı tavrını dini, tıbbi, iktisadi ve ideolojik etkiler altında bulunduğu ortamın sosyal ve 

kültürel çevrenin etkisiyle ölümü değerlendirmedeki rolü büyüktür.22  

Ölüm bireyi doğrudan ilgilendiren sosyal bir olgudur. Bunun sebebi hem ölen kişiyi hem 

de çevresini etkileyen bir süreçle ilgili olmasıdır. Bu nedenle ölümün iki boyutlu olgu olduğu 

düşünülmüştür. İlki daha çok ölen kişinin yaşadığı süreç yani ölüm anı, onun hem biyolojik ve 

fiziken hem de sosyal hayatı ile ilgili her şeyin son bulmasıdır. İkincisi ise geride kalanları yani 

çevresini ilgilendiren bir olgudur. Bu ise ölenin yokluğunun çevresindekilerde yaratacağı 

yoksunluk süreci olarak değerlendirilmiştir. Ölüm, ölüm korkusu, ölüm düşünceleri toplumların 

dinsel ve kültürel inançlardan etkilendiği için ölümün anlamı ve yaşamla ilişkisi kültürel olarak 

birbiri ile alakalı olduğu düşünülmüştür.23 

 
20 Ulaş Parıltı- Ahmet Uhri Ahmet, “Geçmişten Bugüne Ölüm Olgusu ve Ritüellere Bilimsel Yaklaşım”, TÜBA-

AR Türkiye bilimler Akademisi Arkeoloji Dergisi, 1, (2018), 15. 
21 Karakuş vd. Ölüm ve Ölüm Kaygısı”, 43. 
22 Hayali Hökelekli, “Ölüm ve Ölüm Ötesi Psikolojisi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/3, 

(1991), 152.  
23Esra Burcu- Emel Akalın, “Ölüm Olgusu Üzerine Sosyolojik Tartışmalar”, HÜTAD Hacettepe üniversitesi 

Türkiyat araştırmaları, 8, (2008), 31. 



 

12 

Düşünen ve anlayan tek canlı insanlar olduğu için ölüm öncelikle insanları etkilemektedir.  

İnsanlar ile ölüm arasında üç tür ilişki kurulmaktadır. Bunlardan ilki evrenseldir yani mutlak 

sondur herkes için geçerlidir, bundan dolayı en üzücü olanıdır. İnsanlar ölümü deneyimler 

ancak bu deneyimi aktaramaz. Bu deneyim kişinin başına gelene kadar sadece başkalarının 

başına gelen olgu olarak algılanmaktadır. Diğer ilişki türlerinden ise biri duyguya diğeri hayal 

gücü ve akla hizmet etmektedir. İnsanlar başkalarının ölümüyle karşılaştığında duygu ve 

hislerimiz bu olaya tepki verir. Ölüm bazen düşman bazen de bir dost gibi hissettirmektedir. 

Çünkü ölümden korkulur veya ölüm çağrılır, bazen ölüm üzüntüyle karşılanır ve kurbanlarına 

acınmaktadır. Bu aslında ölüm psikolojisine girmektedir.24 

Ölüm insanın varoluşunu sorguladığı önemli bir olgudur. Sosyal olarak insanlarda ölümü 

kendi açılarından tanımlamışlardır. Bazılarına göre ölüm insanı kaygılandıran stres yüklü bir 

durum, sevdiğini kaybedenler için kavuşma yeri, ölümü basitçe kabullenenler için ise yok 

oluştan sonsuz varoluşa geçişin bir yoludur. Ölümü bir son olarak görenler vakti gelen ya da 

gelmeyen her şeyi sona erdiren düşman psikolojisiyle yaklaşmaktadır. Ancak ölümün varlığını 

kabul edip bir bütünün devamı olarak görenler için ise hiçbir olumsuzluk teşkil etmeyip hatta 

hayatı artısı eksisiyle benimseyip hayattan mutlu olmayı bilmişlerdir.25  

Varoluş ve ölüm ayrılmaz iki gerçektir. Birbiriyle anlam kazanan ve birlikte bütünleşen 

dünya gerçeğinin iki boyutudur. Ölüm en az hayat kadar insanların derin ilgi, tecrübe ve 

düşüncelerine konu olan önemli bir olgudur. Ne ölüm ne de doğum tecrübeyle sınanmayan 

olgulardır. Ölüm bilimsel olarak tüm tecrübelerin sonudur. Ölümden sonra tecrübe edilecek bir 

durum yoktur. Çünkü ölüm, diğer tüm olgu ve olaylardan farklı olarak yaşanıldıkça tecrübe 

edilmeyen bir olgudur. İnsanlar ölümü sadece dışardan gözlemleyerek bilgi edinebilir ve 

başkasının ölümü karşısında etkilenmelerine bağlı olarak az ya da çok ölümü tanıyabilir. Ölüm 

insanlık tarihi kadar eski olan bir olgu olduğu için çağlar boyu birçok düşünürler de dahil ölüm 

gerçeğini araştırmaya yönelmişlerdir. Antik Yunan’da Epikür ölümü hayatın tadını kaçıran bir 

durum olarak kabul eder, Eflatun ise ölümü hayatın gerçek anlamı ve tek amacı olarak kabul 

etmektedir. Ölüm hem geçmiş zamanlarda hem de günümüzde insanın aklını meşgul eden 

önemli olgu olmaya devam etmiştir. Özellikle varoluşçu filozoflar ölüm kavramı üzerine birçok 

araştırma yapmışlardır.26  

 
24 Jean Bottero, “La Mythologie de la mort en Mesopotamie Ancienne”, ed.,B.Alster, Death in Mesopotamia, 

8,(1980),  25. 
25 Gonca Karakuş vd. “Ölüm ve Ölüm Kaygısı”, Arşiv Kaynak Tarama Dergisi, 21/1, (2012), 43. 
26 Hökelekli, “Ölüm ve Ölüm Ötesi Psikolojisi”, 152. 



 

13 

Doğası gereği ölümün gizeminin belirsizliği insanı daha da meraka sürüklemiş ve birçok 

araştırmanın konusu olmuştur. Dini, sosyal, kültürel alanlarda olduğu gibi felsefi alanlarda da 

ölüm üzerine çalışılmıştır. Ölümle ilgili gerçekçi yaklaşım yapan ve ölümü kabul eden 

genellikle felsefeciler olmuştur. İnsan ölümün farkına vardığında kendi bilincine varır, ölüm 

korkusunu yendiği takdirde toplum karşısında kendi olacağına inanmaktadır. Alman idealizm 

temsilcilerinden Nietzsche ve Heidegger insanın kendi farkına varması için hiçliğe ölümle 

meydan okuyabileceğini düşünür. Bu nedenle ölümün soyut anlamda özgürleşme olduğuna 

inanmışlardır. Böylelikle insan içindeki kendi benliğine yaklaşmıştır.27  

Heidegger’e göre ölüm var olmanın en tipik özelliğidir. İnsan ne yaparsa yapsın ölümü 

kendisinden ayrı düşünemez ve bu nedenle insan için ilk özellik ölümlü olmasıdır. Diğer 

özellikler ise ölümden sonra gelmektedir. Heidegger’e göre ölüm dünyada var olan her şeyin 

sonunu kanıtlayan somut bir nesnedir. Kısacası Heidegger felsefesinde ölüm tüm gerçekliğin 

yokluğudur.28 Aslında ölüm kabul edilmesi gereken bir olgudur. Ölüm bilincine varan insan 

toplum karşısında özgürleşir, sorgulamaktan vazgeçip kabullenişle ölümün iç huzur ve 

dinginliği için gerekli olduğuna inanılır.29 

Varoluşun bir sonucu olan ölümün, yaşam üzerindeki etkisi tartışılmazdır. Ölümün 

yaşamın sonu mu yoksa yaşamın kendisi mi” sorusu felsefe alanında ölüm sorununun üzerinde 

durulmasına sebep olmuştur. Sokrates’e göre ölüm hiçlik ya da yokluk değildir aksine ölüm 

yaşamın kendisi de ve bir değişimdir, bulunduğumuz yerde canın, tinin bir başka yere 

geçmesidir.” Kiegaard ve Heidegger göre ise ölüm yaşamın kendisidir. Bu nedenle ölüm 

yaşamın içinde aranmalıdır. Ölüm üzerine yapılan tespitler farklı çağlarda olmasına rağmen 

ortak anlayışa sahiptir. Ancak modern dünyanın etkisindeki modern insan ölümü, birey, toplum 

ve bilimde yıkıcı “negatif-değer” kabul ederek yaşamdan ayrı tutmuştur.30 Kierkegaard insanın 

ölümünü varoluşsal kabul etmektedir. Çünkü yaşamın anlamı ölmektir. Ölüm doğası gereği 

içinde acı barındırır. Ancak aslında ölüm dünyada bir türlü gelmeyen huzurun başlangıcıdır, her 

türlü acını sona ermesidir.31 

 
27 Yıldız Akpolat, “Ölüm Sosyolojisine Dair: Ölüm İdeolojisi ya da Ölümün Toplumsallaştırılması Olarak Eshab-

I Kehf Miti”, AÜEFSB Dergisi, 51, (2013), 124. 
28 Talip Karakaya, "Martin Heidegger Felsefesinde Ölüm Problemi”, Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 4/5, (2013), 25. 
29 Akpolat vd. “Ölüm ve Ölüm Kaygısı”, 125. 
30 Hüseyin Aydoğdu, “Kiekegaard ve Heidegger’de Ölümün Eksistensiyal-Ontolojik Çözümlemesi”, Kaygı 

Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 27, 131. 
31 Aydoğdu, “Kiekegaard ve Heidegger’de Ölümün Eksistensiyal-Ontolojik Çözümlemesi”, 136. 



 

14 

Henüz bilimin gelişmediği tarih öncesi dönemlerde toplumlarının ölümü 

anlamlandırmaları ve tanımlamaları, günümüzde bilim, akıl ve dinin etkisindeki tanımlamalarla 

hemen hemen aynıdır. Elbette eski toplumlar ölüme yaşadıkları olaylar çerçevesinde başka 

anlamlarda yüklemişlerdir. Toplumlar ölüme çare bulamayınca ölümün bilinmezliği karşısında 

sorgulayıcılığı artmıştır. Bu bilinmezlik onların neden ölmek zorunda olduğunu, nasıl öleceğini, 

öldükten sonra ne olacağını bilmediği için daha sorgulayıcı bir yaşam tarzlarına yöneltmiştir. 

Onlara göre bu soruların cevapları ölüler diyarına gidenlerden öğrenilmeyeceğine göre tek 

başvurulan yer varsayımlar ve zihinsel kurgular olmuştur. Bu nedenle tüm bu düşünceler 

“hesaplanmış hayal gücü” denilen mitolojiyi oluşturmuştur. Burada ise asıl konu Eski 

Mezopotamyalıların ölümün geri dönülmez, kaçınılmazlığı karşısındaki sorulara verdikleri 

yanıtlar ölüm mitolojisinin içindedir.32  

İnsanoğlu dünyaya nasıl geldiyse öldükten sonra da geldiği yere dönüş yapmaktadır. Bu 

düşünceye en yakın örnek Mezopotamya mitolojilerinde insanın varoluşu ve yok oluşuyla ilgili 

yaklaşımları olmuştur. Antik Mezopotamya’nın ölüm anlayışı ve kozmolojisi mitolojiler de en 

iyi şekilde takip edilmektedir. Mezopotamya mitolojisinde şu anki varoluş anlayışına benzer 

inanç hâkim olduğu anlaşılmaktadır. Onların varoluş kozmolojisinde insanlar ve diğer canlıların 

su ile toprağın karışımından veya çamurdan yaratıldığına inanılmıştır. Bundan dolayı insan 

öldüğünde de özüne geri dönmektedir. Yani ölüm insanı tekrar toprağa götürür ve bedeni çamur 

olur. Tufan mitinde de bu düşünce hakimdir. Tanrılar insanlığı yok ettiğinde onlar kozmik 

düzenin döngüselliğinin de yeniden çamura dönüşerek yok olduğuna inanılmıştır.  Ve ölüm 

fiziksel olarak bireyin sonu olmadığına, var olduğu başlangıç noktasına dönüş olduğuna 

inanılmıştır.33 Tuhaf bir şekilde bu durum Gılgamış destanında çok açık bir şekilde ifade 

edilmiştir, “sevgili Enkidu çamura dönüştü”34 bu ifade doğumla başlayan ölümle biten döngüye 

en iyi örneklerden biridir. 

Gılgamış’ın ölümsüzlüğü aradığı efsanevi metinde eski dönemlerde ölümün 

bilinmezliğinden korkan ve aradıkları yanıtları mitolojilere yansıttıkları ölümün insanlarda 

uyandırdığı izlenim anlaşılmaktadır. Bu metinde ölüm: “şimdi insanların en karanlık günü seni 

 
32 Bottero, “La Mythologie de la mort en Mesopotamie Ancienne”, 25. 
33 Elena Cassin, “Le Mort: Valeur Et Representation En Mesopotamie Ancienne”, ed.G.Gnoli et J.-P. Vernant, La 

Mort, Les Mort Dans Les Societes Anciennes, (1990), 355. 
34 Beckman, The Hittite Gilgamesh, 51. 



 

15 

bekler, yalnız kaldığı yer seni bekler. Durdurulmaz sel dalgası seni bekler. Adil olmayan 

mücadele seni bekler”35 ifadeleriyle anlamlandırılmıştır.  

Yukarıdaki parçadan anlaşılacağı üzere ölümün korkutucu, başa çıkılamayan ve endişe 

verici bir olgu olduğunun kabul edildiği aşikardır. Bu ifade Hititlerdeki ölümün anlamıyla ortak 

yönler göstermektedir 

İnsan için ölüm ne kadar doğal bir olay olsa da o kadar da uğursuz ve kötü bir olay olarak 

kabul edilmektedir. Bu durum ise psikolojik bir çelişki oluşturmaktadır. Çünkü hem ölümün 

varlığı ve kaçınılmazlığı kabul edilirken hem de ondan kurtulmanın ve geciktirmenin yolları 

aranmıştır. İnsan ölümü yok olma olarak inkâr etmiş aynı zamanda büyük ve önemli bir olay 

olarak kabul etmiştir. Bu aslında ölümü tanımama, onu yok sayma değil ölümü aşma isteğidir. 

Ölüm hiçbir zaman insan için basit olgu olarak görülmemiştir.36 Eski dönemlerdeki insanlar 

içinde ölüme karşı tavır bu şekilde olmuştur.  

Ölümün tanımı yukarıda bazı sosyolog ve felsefecilere göre açıklanmıştır. Ancak tüm 

vasıflardan arınıp bir ölümlü olarak ölümü tanımlamak zor ve korku verici olsa da kaçınılmaz 

son olduğu kabul edilen bir geçektir. İnsanoğlunun geçmişten günümüze belki de hiç 

değişmeyeceğini bildiği tek gerçek bir gün öleceği inancıdır. Her toplumun kültürel 

değerlerinin farklı oluşu ölüme de birçok toplumda farklı anlamlar yüklendiği gerçeğini 

göstermektedir. Ölüm, kimilerine göre yeni başlangıç kimilerine göre sonsuzluk kimilerine göre 

kara gün olarak ifade edilmiştir. Yukarıdaki açıklamalarda ifade edilen gerçek şudur ki her 

toplum da her kültür de her düşünce de ölüm farklı anlamlar uyandırmıştır. Kimileri ölümü 

gerçekliğin en temel unsuru olarak kabul ederken kimileri bu gerçekliği bazı sebep ve korkular 

ile örtme çabasına girmiştir. Ancak kim ne düşünürse düşün ölüm mutlaka herkes için 

kaçınılmaz bir gerçektir. 

2.2. Ölü Gömme Geleneğinin Tarihsel Yöntemi 

İnsanoğlunun ölümün farkında olması ile ölü gömmeye başlaması arasında paralel bir 

durum söz konusudur. Çünkü ölüm sadece ölen kişiyi değil diğer bireyleri de ilgilendirmektedir. 

Bu nedenle ölen kişinin sosyal çevresinin yaşadığı yoksunluk sürecinde keder, kayıp, yas gibi 

kavramlar ortaya çıkmıştır. Bu kavramlar doğrultusunda hazırlanan ritüeller ölümün kültürel 

 
35 Ömer Kâhya, “Ölüm Sonrası Hayat: Sümerce Metinlerde Öteki Dünya”, TAD, 37/63, (2018), 65: Niek Veldhuıs, 

“The Solution of the Dream: A New Interpretation of Bilgames death”, Journal Of Cuneiform Studies, 53, (2001), 

144. 
36 Hökelekli, “Ölüm ve Ölüm Ötesi Psikolojisi”, 153. 



 

16 

bir olgu olduğunu göstermektedir. Ölüm, ölüm korkusu, ölüm düşünceleri toplumların dinsel 

ve kültürel inançlardan etkilenen ölümün yaşamla ilişkisi kültürel olarak birbiri ile alakalı 

olduğu düşünülmüştür.37 Bu nedenle kültürel çevrenin de etkisi ile ölüm sonrası uygulamalar 

ortaya çıkmıştır. 

Ölüm ve ölü gömme kavramı ilk dönemlerden beri insanoğlunun inanç dünyasında yerini 

almıştır. Ölümün herkes için geçerli olması ve tüm insanların aynı kaçınılmaz sona erişeceği 

gerçeğine karşısında insanlar, ölü gömme uygulamalarını bu ortak kader için ürettikleri çözüm 

olarak düşünmüşlerdir. Bu uygulamalar gelenekler, kültürler, inançlar ve dinler kadar farklı ve 

çeşitli uygulamalardır.38 İlk dönemlerden beri insanların sahip olduğu bu inanç doğrultusunda 

ölüm, gömme şekilleri, cenaze için uyguladıkları ritüeller onların ortaya koydukları 

kültürlerinin en önemli yansıması olduğu kabul edilmiştir. 

Ölü gömme, ölen insanların bedenlerinin yaşayanlardan ayrı bir şekilde başka bir alana 

saklanmasının ya da korunmasının amaçlandığı kültürel bir yol olarak kabul edilmektedir. Bu 

durum genel olarak ölü bedenlerinin toprağın kazılarak açıldığı mezar olarak adlandırılan bir 

çukura bırakılması, ardından ölünün üzerinin kapatılması olarak adlandırılmaktadır. Bazı 

zamanlarda gömülerde farklılıklar meydana gelmektedir. Bunun nedeni zaman içinde farklı 

kültürlerle etkileşim sonucu inanç yapısındaki değişikliklerle ilgilidir. Özellikle gömü 

biçimlerinin incelenmesi sonucu farklı gömü şekilleri ortaya çıktığı anlaşılmaktadır. Bunlar 

daha sonra değineceğimiz inhumasyon ve kremasyon gömülerdir.39 

Gömü türlerine değinmeden önce ölü gömme geleneğinin ilk nasıl ortaya çıktığına 

değinmek gerekmektedir. Basit gömü diyebileceğimiz çukur açılarak ölülerinin gömüldüğü 

uygulamalar ilk kez Üst Paleolitik döneme aittir. Açıkçası ilk kez bu dönem insanının ölüsünü 

gömdüğüne dair buluntular keşfedilmiştir. Bu anlayış Üst Paleolitik dönem insanlarının öteki 

dünya inancı, uygulamış oldukları dini ritüellerin yazısız kanıtlarını sergilemektedir. Bu dönem 

insanlarının ölülerini ilk defa bilinçli şekilde gömdüğü ve bunun için ritüeller yaptığı 

anlaşılmıştır. Bu dönem insanına ait olduğu düşünülen ölü gömme uygulamalarının ritüellerle 

yapılması o dönem insanlarının inanç kavramının ortaya çıktığını da göstermektedir.  Ayrıca 

 
37Esra Burcu- Emel Akalın, “Ölüm Olgusu Üzerine Sosyolojik Tartışmalar”, HÜTAD Hacettepe üniversitesi 

Türkiyat araştırmaları, 8, (2008), 31. 
38 Fredrik Fahlander- Terje Oestigard, “The Materiality of Death Bodies, Burial, Beliefs”, (2008). 1. 
39 Kudret Emiroğlu- Suavi Aydın. Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, (2003), 343-344. 



 

17 

onlardan önceki toplumlara ait iskelet kalıntılarının bulunmaması ölü gömme bilincinin ilk kez 

bu dönem insanına ait olduğunu kanıtlamaktadır.40 

Şanidar mağarasında yapılan keşifler sonucu Erken Taş Devri insanlarının düşünülenden 

daha insani duygulara sahip oldukları ölülerini gömmelerinden anlaşılmaktadır. Irak’ın Zagros 

dağlarında deniz seviyesinden 740 metre yükseklikte bulunan Şanidar Mağarasında, 1952-1960 

yılları arasında Solecki tarafından yapılan kazılar paleolitik arkeoloji için ikonik bir statüye 

sahiptir. Çünkü burada ilk kez günümüzden neredeyse 60.000 yıl öncesine dayanan insan 

gömülerine rastlanılmıştır. Neandertallere ait olan gömüler ve onların davranışları sayesinde 

Üst Paleolitik’in kökenleri ve Neandertaller ile modern insan arasındaki etkileşim 

konularındaki tartışmaların merkezi olmuştur. Burada yaklaşık 10 Neandertal erkek, kadın ve 

çocuk iskeletine rastlanılmıştır. Bu gömülerin bilinçli defin ritüelleri uygulanarak defnedildiği 

düşünülmüştür. Gömüler Şanidar Mağarasının katmanlarına göre numaralandırılmıştır. Bazı 

gömülerdeki tortullarda bulunan polen taneleri nedeniyle cesedin yanındaki çiçekler olduğu 

anlaşılmıştır. Bu çiçeklerin bilinçli olarak yerleştirildiği düşünüldüğü için Şanidar’ın 4 katmanı 

“çiçek gömüsü” olarak adlandırılmıştır. Çiçek gömüsü tezinin41 doğruluğu üzerinde sonradan 

sorgulanmalar olsa da Şanidar bireyleri Neandertal insanının biyolojisi ve davranışlarını anlama 

konusunda da önemli bir görev üstlenmiştir. Buradaki buluntu grupları Neandertal cenaze 

ritüelleri, bilinçli defin uygulamalarının evrimsel kökenlerini, davranışlarını, beslenme 

biçimleri ve morfolojileri üzerine yapılan tartışmalarda önemli bir yol gösterici olmuştur.42 

Gömülerin bilinçli şekilde yapıldığını ortaya koyan deliller Şanidar’da bulunan gömülerin 

bulunduğu koşullarla ilgilidir. Buradaki toplumların ölülerini açıkta bırakma ya da kremasyonu 

benimsememesi büyük bir kültürel şanstır. Böylece ölülerin iskelet kalıntıları tamamen yok 

olmamıştır. Neandertallerin mezar yeri olarak tercihleri bilinmese de yaşadıkları mekânı gömü 

yeri olarak kullandıkları anlaşılmaktadır.43 

Bu bilgiler ışığında gömü uygulamasının tarih öncesi dönemlerden itibaren varlığı 

anlaşılmıştır. Hititlerinde etkilendiği Eski Ön Asya dünyasının gömü uygulamasının temelinde 

 
40 Çağatay Yücel, “Tarih Öncesi ve Eskiçağda Anadolu’da Gerçekleştirilen Ritüellere Dair Örnekler”, ed. Elyiğit, 

U.,Anadolu Coğrafyasında Görülen Arkeolojik, Sanatsal ve Kültürel Faaliyetler, 1, (2021), 1. 
41 Mağarada bulunan gömülerdeki kemiklerin yanındaki çiçek polenlerinin aslında oraya ölünün yanına bilerek 

konulmadığını, polen analizleri, bölgenin paleoklimasını ve bitki örtüsü hakkındaki veriler sonucu mağaranın 

genelindeki polenlerin yanı sıra tam polen kümeleri de keşfedilmiştir.  Bu durumda mezar çökeltisine çiçekli 

bitkilerin etraftaki varlığından dolayı bütün halde girdiği aslında bilerek bırakılmadığı anlaşılmaktadır: Varoujan 

Sissakian, “Shanidar Cave-An İnteresting Archaeological Site İn The Kurdistan Religion, Iraq”, UKH Journal of 

Science and Engineering, 3/2, (2019), 5. 
42 Emma Pomeroy, vd. “New Neanderthal Remains Associated With Thw Flower Burial at Sahanidar Cave,”, 

Antıquıty, 94/373, (2020), 12. 
43 Ralp S. Solecki, Shanidar: The First Flower People, New York, (1971), 265. 



 

18 

ise ölen kişinin ruhunun bedenden ayrılıp “ölüler ülkesine “gidebilmesi için cesedin gömülmesi 

gerektiği inancı vardır. Aksi takdirde gömülmeyen bedenin ruhu acı çekeceğine inanmakla 

birlikte ruh yaşayan insanlar arasına karışarak huzursuzluk verdiği inancı da yaygın olmuştur. 

Bu nedenle eskiçağlardan beri ölü gömme gelenekleri önemli şekilde uygulanmıştır. Orta Asur 

kudurrusunda “cesedi gömülemesin, ruhu atalarının ruhuna kavuşamasın” şeklinde bedduaya 

rastlanmıştır. Bu parça öteki dünya da ölünün bedeninin gömülmesi ile ruhunun huzur 

bulmasının paralel olduğu inancını yansıtmaktadır. Ayrıca savaşlarda krallar düşman ülkenin 

atalarının ruhlarını acı çektirmek amacıyla mezarlarını yağmalamayı tercih etmişlerdir.44 

Gılgamış destanında Enkidu’nun çamura dönüşmesinden bahsedilmesi de aslında Ön 

Asya dünyası için ölü gömme gelenekleri hakkında da önemli bir ipucu vermektedir. 

Gılgamış’ın Enkidu’nun çamura dönüştüğünü belirtmesi onun bedenen çamura döndüğü 

anlamına gelmemektedir. Burada muhtemelen Enkidu’nun ölen bedeninin yakılmayıp toprağa 

gömüldüğünü ifade etmiştir. Böylece Enkidu’nun ölü bedeni toprağın içinde olduğu için  

çamura dönüştü ifadesini kullanmıştır. Günümüzde de ölen kişi için kullanılan “toprak oldu” 

ifadesi Gılgamış destanındaki ifadeyle benzer niteliktedir. 

Ölen kişinin bedeninin gömülmemesi Eski Doğu’da ölen için lanetlenecek bir durum 

kabul edilmiştir. MÖ. 12. yüzyıla ait olan Babil sınır taşında45 bedenin gömülmemesinin ceza 

olarak uygulandığı anlaşılmaktadır. Bahsedilen taş üzerinde “cesedi toprağa gömülmesin, 

böylece ruhu akrabalarının ruhlarına katılmasın!” ifadesi ölen kişiye ceza olarak 

gömülmesinin yasaklandığı anlaşılmaktadır. Çünkü gömülmek o dönem insanları için bedenin 

toprakla birleşmesinden ziyade ruhunun huzura kavuşması anlamına geliyordu. Ölen kişinin 

sonraki hayatının huzurlu olması için yiyeceklerin, sunulması kurbanların kesilmesi, soyundan 

gelenlerin ölüler için sürekli bakımlarını yapmaları ile de ilgili olduğu düşünülmektedir.46 Tüm 

bunların yapılması ise ölen kişinin belirli bir mezar yerinin olması yani bedenin ya da küllerinin 

gömülmesi için gereklidir. 

Birçok medeniyete ev sahipliği yapan ve çeşitli kavimleri bünyesinde barındıran Anadolu 

coğrafyasında ölü gömme inancına ait izler bulmak mümkündür. Anadolu’nun birçok yerinde 

çeşitli ölü gömme adetlerine dair uygulamalar vardır. Toprak, kaya oyuğu ve kaya aralığı 

mezarları, küp mezar, sandık mezar ve oda mezar Anadolu coğrafyasında eski kavimlerin 

 
44 Tuba Ökse, “Eskiçağdan Günümüze Ölü Gömme ve Anma Gelenekleri”, Türk Arkeoloji ve Etnografya Dergisi, 

5, (2005), 1. 
45 Kudurru SB 26 VI 22. 
46Yitzhaq Feder, “Death, Afterlife and Corpe Pollution: the meaning of the expression tamê? La-nepeš”, Vetus 

Testamentum, 3/ 69, (2009), 412-413. 



 

19 

yapmış olduğu mezar çeşitleridir.47 Neolitik dönem Anadolu’sunda insanlar kısmen yerleşmeye 

başladığında ölümle ilgili inançlarına ait izler bulmak mümkün olmuştur. Bu dönemde 

Anadolu’da var olan evlerin tabanlarının altında ve sekilerin içinde çok sayıda mezar 

buluntularına rastlanılmıştır.48  

Tarih öncesi ve eskiçağlarda Anadolu’da yaşayan toplumlara ait dini törenler, defin 

işlemleri ve birçok farklı alandaki ritüeller refah içerisinde hayatlarını devam ettirme inancıyla 

ilgilidir. Anadolu toplumlarında ölümden sonra kült uygulamalarının nasıl gerçekleştiğine dair 

inançlar yazılı ve arkeolojik buluntularla örneklere rastlanmıştır. Anadolu’da ölü gömme 

merasimlerinde uygulanan ritüellerle ilgili bilgiler Akeramik Neolitik döneme kadar 

uzanmaktadır. Genellikle Anadolu’nun doğusunda yaygın olan ritüel uygulamalarına örnek 

olarak Dicle Nehri kenarındaki Körtiktepe önemli merkezdir. Merkezdeki açılan mezarlarda 

bazı insanlarını yüz ve vücutlarının ritüellerde alçı ile sıvandıkları anlaşılmıştır.49  

Körtiktepe ve Hasankeyf höyüğünde aşı boyası50nın kemiklere uygulanması, Çayönü’nde 

kafataslı yapı, Çatalhöyük’te sıvalı kafatası uygulamalarının ritüelle gerçekleştiği 

düşünüldüğünde bu çağın insanlarında inanç kavramı ve öteki dünya inancının varlığını 

göstermektedir. Hatta Çayönü’nde kafataslı yapının avlusunda bulunan ve sunak olarak 

kullanıldığı düşünülen yassı taşın üzerinde hayvan ve insan kanına rastlanmıştır. Bundan dolayı 

bahsi geçen taşın aslında baş kısmın kesilmesinde kullanıldığı için Çayönü insanının ölü 

kültüne hizmet ettiğini göstermesi bakımından önemli bir detaydır.51 Köşk Höyük ve 

Çatalhöyük’te MÖ.6000’lere ait sıvalı kafataslarının bulunmasının yanında ölü hediyesi olarak 

bırakıldığı düşünülen obsidyen kâse ve kemikten yapılmış aletler ve silahlar tespit edilmiştir. 52 

Hediye olduğu düşünülen bu malzemelerin mezarlara bırakılması o dönem Anadolu insanının 

ölümden sonraki hayat anlayışına inandıklarını göstermektedir. 

 
47 Tahsin Özgüç, Ön Tarihte Anadolu’da Ölü Gömme Adetleri, TTK, (1948), 3. 
48 Hamza Ekmen, “Yeni Veriler Işığında Başlangıcından M.Ö. II. Binin Sonuna Kadar Anadolu’da Yakarak 

Gömme (Kremasyon) Geleneği”, Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 5/1, (2012), 24. 
49 Yücel, Tarih Öncesi ve Eskiçağda Anadolu’da Gerçekleştirilen Ritüellere Dair Örnekler”, 3. 
50 Kırmızı aşı boyasının iskeletlerde kullanıldığına dair en eski örnekle Üst Paleolitik çağ Batı Akdeniz’de yaşan 

Cro-Magnon ve Gri-Maldivan insanlarının mezarlarında ortaya çıktığı bilinmektedir. Bu uygulama ölünün solan 

vücudunu canlandırmayı ve biten hayatının geri getirmeyi amaçladığı düşünülmüştür.  Ayrıca kırmızı aşı boyası 

koruyucu özelliği ve sürüldüğü maddeye yeniden hayat kazandırma yetisinin olduğuna inanıldığı için de sembolik 

ve ritüel olarak kullanıldığı tahmin edilmiştir: Ebru Serbes, “Göbekli Tepe’den Kök Höyük’e Kafatası ve Kültü: 

Nedensellik, İşlevsellik, Psikanaliz”,Hayran ve Çevresi Arkeoloji, ( ed. M.Önal, vd.), Şanlıurfa İli Kültür, Eğitim, 

Sanat ve Araştırma Vakfı,  (2019), 57. 
51 Yücel, Tarih Öncesi ve Eskiçağda Anadolu’da Gerçekleştirilen Ritüellere Dair Örnekler”, 1-2. 
52 Michelle Bonogofsky, “Neolitik Kafatası Kültü: ölülerle İç İçe Yaşamak”, Aktüel Arkeoloji Dergisi, 63, (2018), 

32. 



 

20 

Bu döneme ait ilginç buluntu yerlerinden biri bugün ki Kahramanmaraş ilinde bulunan 

MÖ.5800 yılına tarihlenen Domuztepe Höyüğüdür. Kazılarda Geç Neolitik döneme tarihlenen 

bebek gömütü bulunmuştur. Ancak bundan ziyade burada bulanan gömü çukurları daha dikkat 

çekicidir. Bölgenin batısında toprağın renginden dolayı Kırmızı Teras olarak bilinen alanda 

ölüm çukuru da denilen büyük bir gömü çukuru bulunmuştur. Çukurda insan kalıntılarının yanı 

sıra daha çok hayvanlara ait kemikler bulunmuştur. Ayrıca çanak çömlek parçaları bulunanlar 

arasındadır. Genellikle buradaki insan ve diğer kalıntıların parçalandığı anlaşılmıştır. Ölüm 

çukurundaki bireylerin ölümü nihai gömüden bilinmeyen bir süre önce gerçekleşmiş 

olabileceği düşünülmüştür. Ayrıca bu ölüm çukurlarının bireyselliğin kaybolduğu daha kollektif 

bir kimliğe dönüştüğüne inanılmıştır. Hatta bu süreçte belirli ölülerin atalara dönüştüğü 

inancının olduğu da düşünülmüştür. Sonuç olarak burada amaçları ve nitelikleri farklı olan iki 

tür cenaze ritüeli yapıldığı anlaşılmıştır. Cenaze ayinlerinden bir veya daha fazla bireyin 

gömülmesi için diğeri ise ataların ayinleri için yapıldığına inanılmıştır. Atalarına yapılan 

ayinlerde amaç, yaşayanları atalarının ruhları ile birleştirmek ve atalarından geriye kalan maddi 

kalıntılarının muhafaza edildiği bir yerde buluşturmak53 olduğu inancı varsayılmaktadır. 

Kalkolitik döneme ait Anadolu’daki mezarlar arasında yukarı Dicle vadisinde yer alan 

Salat Tepe, Türbe Höyük, Müslüman Tepe, Kenan Tepe, Çattepe merkezlerinde görülmüştür. 

Buradaki mezarlardan toplumun sadece ölü gömme geleneklerini değil aynı zamanda sosyal 

yapısı hakkında bilgiler de elde edilmiştir.  Mezarlarda çoğunlukla hediyeler bulunmuş, bulunan 

hediyelerin cinsi, türü, üretildiği maddeler sayesinde toplumda sınıflaşmanın olup olmadığı ya 

da hangi evrelerde olduğu konusunda önemli ipuçları vermiştir.54 Ayrıca Mersin Yumuktepe 

bölgesinde ve Tell Kurdu’da Kalkolitik Dönem kremasyon mezar örneklerine rastlanılmıştır. 

Kemiklerin üzerinde ve mezar çevresinde yanma izlerinden anlaşılacağı üzere bu dönemde de 

Anadolu’da kremasyonun uygulandığı görülmektedir. Kremasyon uygulanan mezarlarda hem 

yetişkinlere hem de çocuklara ait mezarlar bulunmuştur. 55 

MÖ. 3. bin yılda Erken Tunç Çağı ile MÖ. 2. bin yılın ortalarına kadar Orta Tunç Çağında 

yerleşim yerlerinin yakınında extramural (yerleşim dışı) mezarlık alanlarının varlığı 

bilinmektedir. İntramural gömüler ise (yerleşim içi) nadir tercih edilmektedir. Yerleşim yeri 

 
53 Stuart Campbell, “The Dead and The Living in Late Neolithic Mesopotamia”, Scienze Dell' Antichità: Storia 

Archeologia Antropologia. 14/1, (2008), 127-129. 
54 Emrullah Kalkan, “Kalkolitik Dönemde Yukarı Dicle Vadisinde Ölü Gömme Gelenekleri”, Hitit Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 11/2, (2018), 1442. 
55 Ekmen, "Yeni Veriler Işığında Başlangıcından M.Ö. II. Binin Sonuna Kadar Anadolu’da Yakarak Gömme 

(Kremasyon) Geleneği”, 26. 



 

21 

gömüleri Alişar Höyük veya Kültepe gibi birkaç yerde sıkça görülmektedir.56 Kültepe’de insan 

kalıntılarının bulunduğu birçok gömü tespit edilmiştir. Bunlar taş sanduka, pithos (küp) ve 

toprak mezar olarak ev zeminlerinin altına yerleştirilmiştir. İntramural gömülere örnek olan bu 

gömüler genellikle MÖ. 2. bin yıla yani Hitit öncesi döneme aittir. Mezarlarda bulunan eşyalar 

ise değerli ve gösterişli altın ve gümüş buluntulardır. Taş sanduka bir mezarda ölünün dudakları 

ve gözleri üzerine yerleştirilmiş uzun, geniş altından şeritler yerleştirilmiştir.57 Hitit cenaze 

ritüellerinde yapılan işlemle aynı bu uygunluma Hitit ve Kaneš arasında kültürel benzerlikleri 

yansıtmaktadır. 

Erken ve Orta Tunç çağlarında ekstramural (yerleşim dışı) nekropoller mekânsal olarak 

sınırlıdır. Ölüler genellikle çömelme pozisyonunda gömülmüştür. Alişar’da sırt üstü uzanmış 

iskeletler yerel varyantlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Ölen kişiler pithos adı verilen bir kabın 

içine yerleştirilerek gömüldüğü için burada pithos gömülerin yaygın olduğu anlaşılmaktadır. 

Bazı durumlarda ölen kişilerin üzerine büyük çanak çömlek parçalarının örtüldüğü de 

görülmüştür. Ayrıca ölen kişinin taş kapakla kapatılmış küçük bir taş odacık içinde yattığı taş 

sandık gömüleri de vardı. Bunların yanında basit toprak mezarlar ya da yumuşak toprak tabana 

kazılmış mezar odaları da mevcuttur.58 

Hitit öncesi Anadolu’da MÖ. 2. bin yılın ilk çeyreğinde Asur Ticaret Kolonileri çağına 

ait dönemde Acemhöyük ve Kültepe/Kaniş ölü gömme adetleri bakımından dönemin önemli 

merkezleri olarak görülmüştür. Önemli ticaret merkezi olan bu yerler intramural (yerleşim içi) 

gömü anlayışını yansıtmaktadır. Ancak Arıbaş mezarlığı Kızılırmak kavsi haricinde MÖ. 2. bin 

yılın başlarına ait extramural (yerleşim dışı) mezarlık geleneğinin görüldüğü tek merkez olduğu 

için önemlidir.59 Arıbaş mezarlığında vazo içinde bulunan kemik parçaları kremasyon işleminin 

yapıldığını göstermektedir.60 O halde Hititlerden önce de Anadolu’da kremasyon gömünün 

uygulandığı anlaşılmaktadır. Ancak kullanım olarak dönemsel farklılıklar olduğu da 

görülmüştür. 

Eskiçağlarda ölüler giysileri ve kişisel eşyaları ile gömülmesi de gömü uygulamaları için 

önemli bir detaydır. Çünkü bu anlayış o dönemlerde öldükten sonra hayatın devam edeceği 

inancının yansıtıldığı fikrine ulaşılmaktadır. Bu nedenle özellikle kralların öteki dünyada 

kullanacaklarına inandıkları eşyaların listelerini yaparak bunları mezarlara bıraktıkları 

 
56 Jürgen Seeher, “Wo Sind Die Toten Der Hethiter?”, STBOT 58, Wiesbaden, (2015), 230. 
57 Heffron, (2020). 94-95. 
58 Seeher, “Wo Sind Die Toten Der Hethiter?”, 230. 
59 Öztürk- Kulakoğlu, “Kızılırmak Kavsinin Güneyinde Yeni Bir Ölü Gömme Geleneği”, 695. 
60 Gonca Dardeniz- Aliye Öztan, “Acemhöyük Fayans ve Frig Eserleri”, BELLETEN, 84/301, (2020), 853. 



 

22 

anlaşılmıştır. Çünkü onlara göre krallar öteki dünyada tanrılar ile aynı sofrada yemek 

yiyeceğine inanmışlardı. Bu nedenle krallara sunulacak eşyaların listelerinin hali hazırda olması 

bundan dolayı olabilmektedir. Hatta Anadolu’nun bazı bölgelerinde nadir de olsa yatak ve 

yorganla ölülerin gömüldüğü bilinmektedir. Ölülerin ardından yapılan bu işlemler ölülerin 

bakımını sağlamış ve onlara hizmetleri eksik etmemişilerdir.61  

Yukarıdaki tespitler, Tarih öncesi dönemlerden itibaren insanın ölüsünü gömdüğünü ve 

bunu farklı yöntemlerle yaptıklarını somut delillerle ortaya koymaktadır. Bu inanış o dönem 

insanlarının hölümün karşısında nasıl bir yol izleyeceğini ve ölümden sonraki hayata hazırlık 

aşamasını yansıtmaktadır.  

2.3. Gömü Uygulamaları: İnhumasyon ve Kremasyon 

Eskiçağlardan beri devam eden gömü inancının sonucunda insanların farklı şekillerde 

gömüldüğüne dair örnekler vardır. Bunlar inhumasyon; ceset gömü ve kremasyon: yakarak 

gömme uygulamalarıdır. Paleolitik dönemde Homo Neanderthallerin ölüsünü gömmesi, cenaze 

kavramının da hayata dahil olmasını sağlamıştır. En eski çağlardan itibaren her toplumda en 

çok önemsenen konu şüphesiz ki üyelerden biri öldükten sonra onun için hangi uygulamaların 

yapılması gerektiği olmuştur. Sonrasında ise insanların ölülerin arkasından uyguladıkları 

cenaze, gömü vb uygulamalar insan kültürünün en erken delillerinden birini oluşturmuştur. 

Toplumlar ölen kişinin ardından ya onu toprağa gömmeyi ya da bedenini ateşte yakarak kalan 

kemiklerini muhafaza edecek uygulamaları benimsemişlerdir.62 M.Ö. 2.bin de Kızılırmak alanı 

içinde Ilıca, Gordion, Polatlı, Karaoğlan, İkiztepe kavsinin içindeki Kazankaya, Maşata Höyük, 

Alaca Höyük, Boğazköy ve Alişar’da, güneyde Kültepe, Acemhöyük ve Konya Karahöyük’de 

yapılan arkeolojik araştırmalar sonucu Kızılırmak kavsinin içindeki Büget/Ferzant’ta M.Ö.2. 

binde uygulanan ölü gömme adetleri hakkında bilgiler mevcuttur.63 

Nadir de olsa kullanılan başka bir uygulama ise mumyalama yöntemidir. Daha çok 

Mısır’da rastladığımız bu uygulama belki de çok maliyetli olduğu için diğer kültürlerde çok sık 

görülmemiştir. Bu uygulamanın İskitlerde, ölen kişinin gövdesinin mumla kaplanarak 

mumyalama işlemi yapıldığı bilinmektedir. Kurganlardan çıkan cesetlerden de mumyalama 

geleneğinin uygulandığı ortaya çıkmaktadır.64  

 
61 Ökse, Eskiçağdan Günümüze Ölü Gömme ve Anma Gelenekleri”, 1. 
62 Yılmaz S. Erdal- Özge Yıldız, “Antandros Antik Kentinde Ölü Yakma Geleneği”, 23. Arkeometri Sonuçları 

Toplantısı, (2008), 41. 
63 Ebru Oral, Manas Journal of Social Studies 5, (2016), 227. 
64 İlhami Durmuş, İskitler. İstanbul: Kaynak Yayınları, (2014). 77. 



 

23 

2.3.1. İnhumasyon 

Cesedin toprağa gömülmesi tarih öncesi devirlerden beri uygulanan bir yöntemdir. 

Bilinen en eski toprağa gömme yukarıda da bahsi geçen Şanidar örneğinde hayvan kemikleri 

ve çiçek demetleri ile gömüldüğü sanılan Neandertal insanına aittir.65 Buradaki ana malzeme 

toprak olduğu için basit toprak gömü olarak da adlandırılmaktadır. Bu gömü yöntemindeki 

amaç, toprağın kazılarak açılan çukurlara ölen kişinin bedenini saklamaktır. Dönemin yaygın 

olan inanç şekline göre ölünün bedeni farklı pozisyonlarda konulmaktadır.  Lahit, taş sanduka 

içine yapılan gömüler de inhumasyon gömü olarak kabul edilir. Tunç çağında genellikle hocker 

pozisyonunda pitos içine gömüler yapıldığı anlaşılmıştır.66 

Mezopotamya toplumlarında da ölülerin toprağa gömülmesi şekli en yaygın gömü 

uygulamasıdır. Onlara göre ölümden sonraki hayat yerin altında idi ve bu nedenle oraya sadece 

toprağın kazılarak ulaşıldığına inanmışlardı.67 Bu düşünce Mezopotamya toplumunun toprağa 

gömme adetini yaygınlaştırmalarına neden olmuştur. Asur mezarlarında gömme şekli ekonomik 

duruma göre farklılık göstermektedir. Zengin kişilerin genellikle dik bir tünelle inilen 

mahzenlere gömüldüğü anlaşılmıştır. Eğer mezarlara başka bir gömü yapılacaksa, eski 

kemiklerin mezar hediyeleriyle beraber alınarak odanın başka bir yerine konulduğu 

bilinmektedir. Toprağa kazılarak yapılan gömüler ise en sade ve basit mezarlardı. Ancak cesedin 

mezara konulmadan önce kefenlenme denilen bir örtü ile sarılarak ardından topraktan 

korunması için kamış hasıra sarıldığı bilinmektedir.68 

Anadolu’da da en yaygın görülen gömü türü inhumasyon ve mezar tipi basit toprak 

mezarlardır. Neolitik dönemde yerleşik hayata geçilmesiyle insanoğlu ölülerini evlerinin 

tabanının altına gömerken nüfusun artmasıyla yerleşim yerinin dışına gömmeye başladıkları 

ortaya çıkmıştır. Nüfusun artması ve yerleşik hayatın benimsenmesiyle çeşitli mezar türleri 

karşımıza çıkmaktadır.69  Alişar’da ortaya çıkan 12 mezardan 3 tanesinin toprak mezar olduğu 

görülmektedir. Ayrıca mezarın içine ölü hediyesi de konulduğu da anlaşılmıştır.  Ancak toprak 

mezar tipine Doğu Anadolu’da Van civarındaki Tilki Tepe’de daha çok rastlanılmıştır. Batı 

Anadolu’da ise Troya, Kusura, Kumtepe ve Hanaytepe’de toprak mezar örneklerine 

 
65 Ökse, Eskiçağdan Günümüze Ölü Gömme ve Anma Gelenekleri”, 1. 
66 Emiroğlu-Aydın, 3Antropoloji Sözlüğü, 344. 
67 CaitBarrett,,  “Was Dust Their Food and Clay Their Bread? Grave Goods, the Mesopotamian Afterlife, and the 

Liminal Role of Inanna/Ishtar”, JANER, 7/1, (2007), 7. 
68 Ebru Mandacı, “Asurlularda Cenaze Ritüelleri ve Ölü Gömme Gelenekleri”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Fakültesi Dergisi, 49, (2020), 70. 
69 Yiğit Erbil, “Hitit Dönemi Toplanma Yerleri: Sembolik İletişim ve İktidar Alanları Olarak Eflatun Pınar ve 

Fasıllar”, 5.Tematik Arkeoloji Sempozyumu: Arkeolojide Ritüel ve Toplum, (2017), 32. 



 

24 

rastlanılmıştır.70 Toprağın kazılmasıyla açılan basit tarzdaki çukurlara gömülmesinden 

anlaşıldığı üzere Anadolu’da bu dönemin başlarında ceset halinde gömme yani inhumasyon 

geleneğinin yaygın olduğu anlaşılmaktadır.71 

Batı Anadolu’da MÖ. 2. binin ilk yarısına ait mezarlarda ceset gömüler yaygın olarak 

kullanılmıştır. Ege ve Orta Anadolu arasındaki geçiş bölgesinde tespit edilen merkezlerde 

çoğunlukla inhumasyon türü gömü uygulanmıştır. Orta Anadolu- Orta Karadeniz Bölgesi’nde 

de inhumasyon gömü türü yaygındır. Ayrıca Akdeniz bölgesinde Tell Açana hariç 

Meydancıkkale, Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde, Samsat, Lidar Höyük, Karkamış ve Tilmen 

Höyük’te de tek gömü olarak inhumasyon gömü türünün olduğu tespit edilmiştir.72 

Hitit döneminde de inhumasyon yani toprak mezar uygulamaları özellikle devletin ilk 

dönemlerinde yaygın olarak kullanıldığı tespit edilmiştir. İlerleyen bölümlerde bu konuya 

değinilmiştir. 

2.3.2. Kremasyon 

Latince kelime “cremare”den türeyen kremasyon kelime anlamı ile cesedin ateşte 

yakılarak küle dönüştürülmesi anlamına gelmektedir.73 Kremasyon; “tüm yücelmelerin 

simgesi, aşağı olanı yok ederek üstün olana giden yolu açar” ifadesini temsil etmektedir. 

Sembolün yeniden doğuş anlamı taşıması bazen ateş ile güneş arasında kültürel ve ideolojik 

bağlantılarla Güneş’in gökyüzünden yeraltına yolculuğu ile de ilişkili görülmüştür. Güneş’in 

iki temel kozmik bölge arsındaki hareket edebilme gücü ateşin ölü bedeninin yumuşak 

dokularını hızlı ayrıştırma özelliği ile bağlantılı olduğu düşünülmüştür. Bu düşünce 

doğrultusunda tehlikeli görülen ruhtan kurtularak, ruhun doğrudan yeraltı dünyasına 

geçeceğine inanılmıştır.74 Ateşin arındırıcı özelliğinden dolayı benimsenmiş olabileceği 

düşünülen bu inanç sisteminde kemikler belli ölçülerde boyut ve biçimlerini kaybedinceye 

kadar yakılmaktadır. Ardından ise kemikler ya bir kabın içerisine konulur ya da doğrudan 

mezara yerleştirilmektedir.75 Orta Tunç Çağından Kavimler Göçü dönemine kadar yaklaşık 

1500 yıl boyunca ölü yakma geleneği Orta ve Kuzey Avrupa’da çok yaygın hale gelmiştir. 

 
70 Özgüç, Ön Tarihte Anadolu’da Ölü Gömme Adetleri, (1948). 4-6. 
71 Ekmen, “Yeni Veriler Işığında Başlangıcından M.Ö. II. Binin Sonuna Kadar Anadolu’da Yakarak Gömme 

(Kremasyon) Geleneği”, 24. 
72 Mutlu, "Anadolu’da Orta ve Son Tunç Çağı Ölü Gömme Gelenekleri”, 75. 
73 Erdal-Yıldız, “Antandros Antik Kentinde Ölü Yakma Geleneği”, 41. 
74 Andrea Polcara, "Fire and Death: Incineration in the Levantine Early-Middle Bronze Age Cemeteries as a Mark 

of Cultural Identities, or as a Technical Instrument of Purification?," (2012), 137-138. 
75 Erdal-Yıldız, “Antandros Antik Kentinde Ölü Yakma Geleneği”, 41. 



 

25 

Burada Kremasyon uygulamasının Neolitik dönemlere kadar gittiği bilinmektedir. Bahsedilen 

coğrafya da uygulamanın sona erişi ise Slavlar ve Vikinglerin döneminde olduğu 

düşünülmektedir. Bilinen en eski kremasyon kalıntısına ise 26.000 bin yıl önce Avustralya’da 

Mungo Gölü’nde rastlanılmıştır.76 

Mezopotamya toplumlarında da kremasyonun kullanıldığı anlaşılmaktadır. Erken 

Hanedan ve Akad dönemlerinde Mezopotamya’da inhumasyon şekli ana gömü yöntemi olsa da 

Kuzey ve Güney’deki bölgelerde bazı istisnalar yaşanmıştır. Şurgul ve El-Hibba’daki mezar 

höyüğünde tamamen kül mezar ve kısmen yanmış ceset mezarı keşfedilmiştir. Kısmen ya da 

eksik yakma buluntuları Ur kraliyet mezarlığında kil tabutlar içinde ve çukur mezarlarda 

bulunmuştur.  Bu yakmaların genellikle birincil yakma yani doğrudan ceset üzerinde yapılan 

sadece bedenin bir kısmının yandığı özellikle baş kısmının hasırla sarılarak yakıldığı 

anlaşılmaktadır. Kremasyonun Mezopotamya geleneğinde uygulandığını Gılgamış metninden 

anlamak mümkündür. Bu metin bu noktada tek metin olarak bilinir. Metnin başka bir 

versiyonunda Gılgamış ölen arkadaşı Enkidu’ya ateşe verilen adamı görüp görmediğini sorar 

Enkidu ise “onu görmedim dumanı gökyüzüne yükseldi. Ruhu yeraltı dünyasında yaşamıyor” 

şeklinde geçen bir ifade vardır. Eğer burada kişinin herhangi bir şekilde ölümü ateşten kaynaklı 

bir adamdan değil de ölenin ardından yapılan ritüelden bahsediliyorsa ölenin yakıldığı 

anlaşılmaktadır. Ayrıca burada kremasyon uygulanan kişinin ruhunun tehlikeli bir ruh olarak 

yeryüzünde dolaşmayacağı, ölüler diyarına gitmeyeceğine ve ateşten yükselen dumanla göğe 

yükselerek göksel tanrıların yanına gidileceğine inanıldığı da anlaşılmaktadır.77 

Anadolu’da ve Anadolu dışında farklı kültür bölgelerinde kremasyonun görülmesi farklı 

sebeplere dayandırılmıştır. Ölen kişinin bedeninin yakılması yoluyla ruhun bedenden çıktığını 

ve öteki dünyaya geçişinin hızlandırıldığı inancının olduğu düşünülmektedir. Kremasyon 

uygulamasının kullanıldığı merkezlerde o bölgenin kültürünü yansıtan pişmiş topraktan kaplar, 

yanan bedenin arda kalanlarının koyulduğu urne olarak kullanılmaktadır. Bu kaplar sayesinde 

farklı kültür bölgelerine ait izlere ulaşmak da mümkün olmuştur.78 Farklı dönemlerde 

yaygınlaşıp sonra yaygınlığını kaybeden kremasyon uygulamasının kullanılmasının nedeni 

hakkında ise birçok sebep ileri sürülmüştür. Bu uygulamanın zenginlik ve statü göstergesi 

olduğunu düşünenler de vardır.79 Belki de bu nedenle özellikle konumuz açısından Hitit 

 
76 Bernd Hermann  vd., Pröhistorische Antropologie. Leitfaden der Feld Und Labormethoden, Berlin, Heidelberg: 

Springer-Verlag, (1990), 257. 
77 Polcaro, "Fire and Death”, 141. 
78 Oral, “M.Ö. II. Binde Batı Anadolu’da Yakma Gömme Adeti”, 22. 
79 Özge Yıldız, “Antandros İnsan İskelet Kalıntılarından Hareketle Yanmış Kemiklerin Önemi Üzerine Bir 

Değerlendirme”, 25. Arkeometri Sonuçları Toplantısı, (2010), 502. 



 

26 

örneğine baktığımız da kraliyet üyelerinin Hitit Orta Döneminden itibaren yakılmaya başlaması 

hem devletin hem de kralın gücü ve zenginliğini ispatının basit bir kanıtı olabilir. 

Ayrıca kremasyon uygulamasına ateşin etkisinden dolayı arınma ritüellerinden ruhun 

serbest bırakılmasına kadar birçok anlam yüklenmiştir. Böylece yakılan bedendeki ruhun 

ayrılması, başka bir varoluşa dönüşmesini kolaylaştırdığı düşünülmüştür. Bacvarov bu görüşe 

katılmamış öteki dünya inancının ateşle daha yakından ilişkili bir yönü olduğuna inanmıştır.80 

Çünkü kremasyonun ana maddesi ateşin arındırıcı bir gücü vardır.  Bu nedenle eski dönem 

insanları özellikle korktukları ölülerin negatif etkilerinden tamamen arınmak için bu yöntemi 

uygulamış olabilirler. 

Anadolu’da son yıllarda yapılan araştırmalar da kremasyon uygulamasının Akeramik 

Neolitik Çağ’a kadar gittiği anlaşılmıştır. İstanbul Yenikapı’da bulunan urneler kremasyonun 

buralara kadar yayıldığını göstermektedir.81 Çayönü’nde kafataslı Bina’nın kuzeyinde bir 

çukurda bulunan çok sayıda kemiklerin bazılarında belirgin şekilde yanma izlerine 

rastlanılmıştır. Ancak bu uygulama o dönemin gömü inancından ziyade mezar yerinden 

faydalanmak için yani ikincil gömmelerle ilgili olduğu anlaşılmıştır.  Ancak yine Çayönü’nde 

Akeramik Neolitik ödeme ait DE yapısının kuzeyinde bir alandaki iskeletlerde yanma izinin 

yanında çakmaktaşı ve obsidyenden yapılan bazı aletler bulunmuştur. Eğer bu uygulama bilinçli 

ise Anadolu’da kremasyon geleneğinin en eski örneğini oluşturmaktadır. Güneydoğu 

Anadolu’daki Demirköy de yakma geleneğine ait önemli bir merkezdir. Aşıklı Höyük ise 

Neolitik dönemde inhumasyon geleneğiyle birlikte kremasyonun da uygulandığını gösteren 

önemli bir yerleşimdir.82  

Ancak Anadolu’da yaygın olarak ölünün yakılıp küllerinin gömülmesine en iyi örnekler 

MÖ. 3. bin yıldan itibaren başlamıştır.83 Batı Anadolu’da kremasyon adetinin uygulandığı 

merkezler Troia, Beşiktepe, Panaztepe ve Müskebi olarak en önemli bulgular tespit edilmiştir. 

Bu merkezlerde ceset gömmelerin de kullanıldığı görülmektedir. Troia’da ceset yakma yerleri 

olarak bilinen yerlerde yanık insan kemiği parçalarına ulaşılmıştır. Toria’da bulunan urnelerde 

“çift yakma gömme” adetine ait kalıntılar tespit edilmiştir. Beşiktepe’de ise bulunan kalıntılarda 

ise urnelerde sadece birer gömülere ulaşılmıştır.  Ayrıca bu iki mezarlıkta bir yaşından küçük 

 
80 Krum Bacvarov,  “Early Neolitihic jar Burials in southeast Europe, A Comperative Approach”, Documenta 

Prahistorica XXXIII, (2006), 103. 
81 Ekmen, Yeni Veriler Işığında Başlangıcından M.Ö. II. Binin Sonuna Kadar Anadolu’da Yakarak Gömme 

(Kremasyon) Geleneği", 23. 
82 Ekmen, Yeni Veriler Işığında Başlangıcından M.Ö. II. Binin Sonuna Kadar Anadolu’da Yakarak Gömme 

(Kremasyon) Geleneği", 25-26. 
83 Ökse, Eskiçağdan Günümüze Ölü Gömme ve Anma Gelenekleri”, 1. 



 

27 

bebeklerin yakılmadan gömüldüğü tespit edilmiştir. Muhtemelen bu uygulama bebeklerin 

ruhunun ve vücudunun kirlenmediği inancına dayanmaktadır.84 

Hititlere ait çivi yazılı metinlerde özellikle kraliyet cenaze ritüelleri metinlerinde kraliyet 

üyelerinin yakıldığı anlaşılmaktadır. Hitit halkının ölümünden sonra ise hangi geleneğin 

uygulandığı metinlere yansımamıştır. Ancak kremasyon geleneğinin inhumasyon geleneğine 

göre o dönemlerde daha maliyetli olduğu düşünülerek genel olarak halkın inhumasyonu tercih 

ettiği düşünülmüştür. Hititlere ait olduğu düşünülen mezar buluntularından mezarların daha 

düşük hitap ettiği düşünüldüğü için kraliyetten olmayan insanların da cesetlerin yakıldığı tespit 

edilmiştir. Hitit devrinde Konya Karahöyük, Ilıca ve Bağlarbaşı mezarlıklarında kremasyon 

geleneğine rastlanılmıştır. Konya Karahöyük mezarlığında ölülerin yakılan bedenlerinden 

sonra iskelet kalıntıları ve yanına hediyelerle gömüldüğü anlaşılmaktadır. Boğazköy 

mezarlığında ise ölüler kül ve iskelet kalıntıları ile küp ya da kapların içine konularak kayaların 

oyuk yerlerine yerleştirilmiştir. Yine Hitit mezarlarından olan Osmankayası’nda da çok sayıda 

kremasyon ve inhumasyon gömülerin uygulandığı görülmüştür. Ilıca mezarlığında yine 

Hititlere ait kremasyon gömülerin tespit edildiği mezarlardan biridir.85 Bu konuya ait daha fazla 

bilgiler Hitit mezarları bölümünde detaylıca işlenmiştir. 

  

 
84 Oral, M.Ö. II. Binde Batı Anadolu’da Yakma Gömme Adeti, 223. 
85 Mutlu, “Anadolu’da Orta ve Son Tunç Çağı Ölü Gömme Gelenekleri”, 89-90. 



 

28 

  



 

29 

3. HİTİTLERDE ÖLÜM  

3.1. Hitit Çivi Yazılı Metinlerin de Ölümün Kavramsal Analizi 

ak-/ek-, ak(k)-, 

BA.UŠ,MATU, 

ulai-/ullai-/uleš-/ulliš-:  ölmek, öldürülmek, (kuen- öldürmek fiilinin edilgen hali): hem 

insanlar hem hayvanlar için ölmek: yasal olarak ölümle cezalandırılmak, idam edilmek; 

Hititçeden Akadcaya çevrilen metinlerde ay ölürse: ay tutulması anlamına da gelmektedir.86  

akkant-/aggant-: ölmek, ölü, ölen kişi, ölülerin ruhu. (Bu terim Sümerce ölü ruhu veya 

hayalet anlamına gelen GIDIM kelimesine de karşılık gelmektedir.)87  

akkatar/ aggatar, 

 hengan (UG6): 
88  

ÚŠ-tar, hinganant-: 

MUTI:  Ölüm, yok olma.89 

apêl UD.KAM-ZA: onun (ölüm) günü.90 

api-:ölülerin veya yer altı tanrılarının çağrıldığı kurban çukurudur. Dapi formunda 

kullanıldığında kişileştirilmiş bir varlığı/tanrıyı tasvir etmektedir.91 

danduki-, zammanti-:  ölüme ait, ölümlü, fani.92  

hatteššar/hanteššar:  yeraltı girişi.93 

 
86 Johannes, Friedrich, Hethitisches Wörterbuch: Kurzgefasste Kritische Sammlung der Deutungen Hethitischer 

Wörter, HWb, Heidelberg, (1991), 17-18: Jaan Puhvel, Hittite Etymological Dictionary, 1-2, Berlin, New York, 

Amsterdam, (1982), 17: Ahmet Ünal, Hititçe-Türkçe Türkçe Hititçe Büyük Sözlük, Bilgin Kültür Sanat Yayınları, 

(2016), 801. 
87 HWb Erg. 18: Johann Tischler, Hethıtısches Handwörterbuch, Innsbruck, (2001), 12: David M. Weeks, Hittite 

Vocabulary: An Anatolian Appendix to Buck’s Dictionary of Selected Synonyms in The Principal İndo-European 

Languages, Universty of California Los Angeles, (2006), 165. 
88 harka-/harga-, henkan-/hinkan  salgın, hastalık anlamına gelen kelimeler Hitit metinlerinde ölüm anlamında da 

kullanılmıştır: Ünal, Hititçe-Türkçe Türkçe Hititçe Büyük Sözlük, 801: Harry, A. Hoffner- Craig Melchert, H.C. 

A Grammar of The Hittite Language, Part 2, Winona Lake, İndiana Eısenbrauns,(2008), 28.  
89 HWb Erg., 18: Ünal, ibid, 801: Hoffner, Hittite et Asıanique, 34. 
90 HWb Erg., 298. 
91HWb Erg. 26: Puhvel, Hittite Etymological Dictionary, Vol. 1-2, 99: Ünal, Hititçe-Türkçe Türkçe Hititçe Büyük 

Sözlük, 874. 
92 Ünal, ibid, 801: Hoffner, RHA, 59; KUB 30.10 (CTH 373) numaralı metinde “manman dandukisnas-a DUMU-

as ukturi huiswanza esta”, “eğer ölümlü insan sonsuza kadar yaşasaydı” cümlesinde de belirtildiği gibi “danduki-

” ölümlü kişi anlamına gelmektedir. Puhvel, (1984). 286. 
93 Ünal, ibid, 807. 



 

30 

Éhešta-(hišta-/hešti-/Dhešta), 

 É GIDIM,  

É.NA4,  

BĪT ABNI: ölüler evi, türbe, mezar, mozole.94 

Éhuhha-Éhuhhaš: atalar mezarı.95 

istanza(na)-, pišun/pišunna(n), 

ZI,  

GIDIM: isim olarak ruh, zihin, irade anlamına gelmektedir.96 sıfat olarak ise daha çok 

GIDIM kullanımı yaygındır, ölü, ölü ruhu, hayalet, ruh, ölmüş atalar.97 

kulluš-/gulluš-/kulluši-: yeraltı dünyasında toz ve sisle birlikte kötü şey: duman?, gaz?98 

(SISKUR)mantalli-,mantalliya-/matalli-: ölü ruhlarına sunulan kurban; haksız yere 

öldürülenler için yapılan ayin anlamına gelmektedir.99 

NA4hekur-/ hegur- 

NA4hekur SAG.UŠ, 

NA4hekur NA4kurušta, 

hekur Pirwa 

INA hekur: kayalık, anıt kabir, ölü anıtı100 

NINDA.GIDIM:  ölü ekmeği101 

ŠA AMA-KA UD-az ari: anne gününün yani ölüm günün yaklaşması.102 

ŠA AMA-ŠU UD-az (annaš UD-az):  

 
94 Hoffner, RHA, 57: Ünal, ibid, 801. 
95 Ünal, ibid, 193. 
96 Puhvel, Hittite Etymological Dictionary, Vol. 1-2, 468: Weeks, Hittite Vocabulary 193: Hoffner, RHA, 82: Ünal, 

Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 801. 
97 Hoffner, ibid, 273; Ünal, ibid, 801. 
98 Ünal, ibid, 292. 
99 HWb Erg., 402: Ünal, ibid, 337. 
100 Ünal, ibid, 184. 
101 Ünal, ibid, 376. 
102 Jaan Puhvel, Hittite Tymological Dictionary V.11 Words Beginnig With SE,SI, DE Gruyter Mouton, (2021), 

114. 



 

31 

UD.KAM AMA: anne günü=ölüm günü.103 

ŠĬMTI, ŠĬMTU: ölmek, dünyadan göç etmek; kader, talih.104  

taknaz da-/taknaz pahš-: ölümden kurtarmak.105 

UD.KAM ABI-ŠU AMA-ŠU: babası ve annesinin günü=onun ölüm günü.106annaš  

šiwat/attaš šiwat:  baba veya anne günü, ölüm günü, ömür.107 

UDUM ŠĬMTI-KA: senin ölüm günün, kader günün.108 

UDUM ŠIMTI: 

UM IMTI=ȖD ĪMTI: ölüm günü, kader günü.109  

ukturi-/ wakturi-: ölümsüz110 

3.2. Hitit İnancında Ölüm Tanımı ve Yansımaları  

Hititler bir imparatorluğa erişene kadar tüm Anadolu’ya, Suriye’nin bir kısmına, Kuzey 

Mezopotamya’ya yayılırken kültürel, etnik ve linguistik açıdan farklı geçmişlere sahip 

bölgelere hâkim olmuşlardır. 1915’te Hitit dilinin çözülmesinin ardından Hattuša’da ortaya 

çıkan çivi yazılı tabletlerin arasında Hititçenin yanında Sümerce, Akadca ve birçok farklı yerel 

dillerde yazılmış belgelerin tespit edilmesi kültürel etkileşimin apaçık kanıtıdır.111 Hititler farklı 

kültürleri benimsidekilerini ya da bunu kendilerine uyarladıklarını dini-kültürel her alanda 

göstermişlerdir. Ölüm ve ötesine dair inançları da bu doğrultuda şekillenmiştir. Özellikle Hurri 

ve Mezopotamya kültürü ile etkileşimler sonucu ölüm ve uhrevi hayatla ilgili ortak inançları 

benimsemişlerdir. Bazı noktalarda ise Hititler kendilerine has inançlarını da devam 

ettirmişlerdir.  

Eski toplumlarda en bilinen şekliyle ölüm, tanrıların insanlar için karar verdiği zamanda 

yaşamlarının sona ereceğinin bilindiği bir olgudur.112 Ölüm ne krallar için ne de sıradan insanlar 

 
103 HWb Erg. 298: Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 801: Burada “anne günü” ifadesi gerçek 

anlamda kullanılmamıştır, mecazen bir anlam içermektedir. Hitit metinlerinde bir kişinin ölümü ya da ölüm günü 

“anne günü” terimi ile ifade etmektedir. Konu hakkında detaylı bilgi için Bölüm 3.2.2’ye bakınız. 
104 HWb Erg., 313: Ünal, ibid, 480. 
105 Ünal, ibid, 801. 
106 HWb Erg., 298. 
107 Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 484: Puhvel, Hittite Etymological Dictionary, Vol.1-2,56. 
108 HWb Erg., 313: Ünal, ibid, 280. 801 
109 HWb Erg., 298: Hzl, 314: Puhvel, Hittite Etymological Dictionary Vol. 1-2, 320: Ünal, ibid,185. 
110 HWb Erg. 242: Ünal, ibid, 561. 
111 Güterbock, “Hittite Mythology”, 141. 
112 Piotr Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden, (2009), 158.  



 

32 

için kaçınılmazdır. Ölümün duygusal olarak kabullenişinin zor olması ve ne anlama geldiğinin 

bilinmemesi insanı ölümsüzlük arayışına sürüklese de bunun imkânsız olduğunun farkına 

varılmıştır. Hitit versiyonu da bulunan Gılgamış’ın ölümünü ele alan edebi metinde Tanrı Enlil 

tarafından Gılgamış’a gönderilen rüya ölümün kaçınılmazlığını vurgulamaktadır. “Gılgamış, 

senin kaderini krallığa uygun kıldı ancak seni sonsuz hayat için uygun kılmadı. Yine de kısa 

ömür ve gücün kaybı karşısında cesaretini kaybetme, karaciğerin ağırlaşmasın, yüreğin 

yanmasın! İnsanoğlunun kaçınılmaz sonu geldiğinde cevap olarak sadece sessiz kalacaktır”.113 

Metinde yer alan bu ifadelerden hangi statüde olursa olsun bir insan için ölüm mutlak son 

olduğu anlaşılmaktadır. Ve insanın gücü ne olursa olsun ölümün karşısında hiçbir söz hakkına 

sahip değildir. Ölüm geldiğinde herkes kaderini yaşar ve bunu yaşamak zorundadır. Bu 

doğrultuda aslında ölüm zoraki bir kabulleniştir. Diğer tüm tanımlar ise ölümü zorla kabullenen 

insan oğlunu için ortaya çıkardığı bir örtmecedir.  

Hititlerde ölüm olgusunu anlamak için onlara ait çivi yazılı metinlerden bunu görmek 

mümkündür. Ayrıca bu konu ile ilgili kraliyete ait cenaze törenlerine de bakmak gerekmektedir. 

Puhvel, Hititlerin Hint-Avrupa öncesi inancını, ölümden sonra atalarla buluşma ve arzu edilen 

ölümü ise ölümden sonraki hayatın su kaynaklarına sahip, el konulmayan, verimli bir çayır da 

huzur içinde yaşamayı arzu ettikleri inancını devam ettirdiklerini sunmuştur.  Ölüm ve ölüm 

sonrası hayata dair bilgiler Hititlere ait başlıca metin olan kraliyet cenaze ritüelinde 

belgelenmiştir.114  

Hititlerde, antropolojik olarak insanın bir beden ve ruh cevherinden (ištanza(n)-, ZI) 

oluştuğu ve ruhun ölümden sonra öte dünyada var olmaya devam edeceği bilinmektedir. bu 

nedenle ölüm sadece beden ve ruhu birbirinden ayırmaktadır. Bundan dolayı ölüm zamanı 

elverişli bir gün “Uygun Gün (UD.SUG5)”, aynı zamanda kişinin “kaderinin günü” ya da 

“annenin günü” olarak tanımlanmaktadır. Böyle bir günün uğurlu ya da elverişli gün olarak da 

ifade edilmesi aslında ölümün kişiselleştirilmesinin kanıtıdır. Bu sayede kişiselleştirilen 

“Uygun Gün’e” kurbanlar da sunulmaktadır. Bu görüş ölümün uygun bir zamanda gerçekleştiği 

süreçte doğal bir olay olarak algılandığını ifade eder.115   

Hititçe metinlerden kralın öldükten sonra ölüler aleminde kendine ait olan topraklarda 

çiftçilik yapmayı beklediği anlaşılmaktadır. Kralın ölümü üzüntülü bir durumdu ancak bunun 

nedeni büyük günah (öldüğünde) meydana geldiğinde kralın mutsuz bir şekilde ebediyete 

 
113 Thorkild Jakobsen, “Death in Ancient Mesopotamia”, ed. Alster, B., Death in Mesopotamia, (1980), 20. 
114 Craig Melchert, "Death and the Hittite King." In Perspectives on Indo-European Language,(1991), 182. 
115 Manfred Hutter, “Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste 

Jahrtausend”, (2013), 169. 



 

33 

devam etmesi değil ölümüyle tanrıların belirlemiş olduğu düzenin bozulmasıdır. Hayatta 

kalanlar ise ölen için değil kendi yalnızlıkları ve yaşadıkları kayıp duyguları nedeniyle yas 

tuttuklarına inanılmaktadır.116   

Hititler, hayatın doğal bir parçası olarak gördükleri ölümün kaçınılmaz olduğunun 

farkında olan bir toplum olmuştur. onlar için ölüm hayatın doğal akışının bir parçasıdır ve 

kimsenin sonsuza kadar yaşamayacağının farkında olmuşlardır.117 Sahip oldukları bu 

farkındalık metinlerde de kendini göstermiştir. CTH 372,373,374 “Bir Ölümlünün Duası”, 

Kantuzilli’nin Duası ve Bir Kralın Duası118örnek metinlerdir. “Bir Ölümlünün Duası” metninde 

bu durum şu şekilde anlatılmıştır: 

Transliterasyon: KUB 31.127 (CTH 372)  

Vs. II 

43 TI-tar-ma-pa (ha] an-d[a hi-in-ga-ni] 

44 ha-an-d[a-a]n hi-in-g[a-na-ma-pa an-da TI-an-ni-ia ha-mi-in-kán] 

45 an-tu-uh-ša-an TI-ta[r Ú-UL uk-tu-ri 

46 te-pu pé-e-da-an ka[t-ta 

47 TI-an-na-aš UDhi.a-ŠU [kap-pu-m-an-te-eš] 

48 ku-i-it-ma-an DUMU NAM.U19.[LU uk-tu-u-ri TU-an-za e-eš-ta] 

49 ma-na-aš-ta ma-a-an [an-tuwa-ah-ha-aš i-da-a-lu-wa i-na-an] 

50 ar-ta-ri-ia ma-a-na-[at-ši na-at-ta kat-ta-wa-tar]119 

Tercüme: 

 
116 Harry Hoffner, “A Scene in the Realm of the Dead”, A Scientifıc Humanist. Studies in Memory of Abraham 

Sachs. E. Leichty, E. M. de Jong, P. Gerardi (eds.), Philadelphia, (1988), 193. 
117 Magdalena Karpelus, “Good Death, Bad Death on the Hıttıte Attitude Towards Death”, VII. Uluslararası 

Hititoloji Kongresi Bildirileri, 1/1, (2010), 431. 
118 Ayrıca bu üç dua metinlerinin içeriği aynı olmakla birlikte paralel pasajlarında geçtiği anlaşılmıştır. Üç dua da 

öfkeli kişisel tanrıya aracılık etmesi istenen erkek güneş tanrısına yönelik kapsamlı bir ilahiyle dua başlar; Daniel 

Schwemer, “Hittite Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry Personal God A Critical Edition of CTH 372-

74”, M.Jaques, Mon dieu, qu’ai-je donc fait ?”Les prières pénitentielles (dingir-šà-dab-ba) et l’expression de la 

piété privée en Mésopotamie, Habilitationsschrift, Zürich, (2011), 1. 
119 Lebrun, Hymnes Et Prieres Hittites, 97-98. 



 

34 

 (II 39-40) “Yaşam [ölümle] bağlantılıdır ve ölümde [yaşam ile bağlantılıdır].120 İnsanın 

hayatı [ebedi değildir(?)]. Kısa bir dönemdir […] insanın ömrünün günleri sayılıdır. Bir insan 

sonsuza kadar yaşasa ve kötü hastalık bulaşsa bu onun için sıkıntı olmaz mıydı?”121 

Ölüm ve yaşam birbirine bağlı iki zıt anlamlara sahiptir, ancak temelinde birbirleri içinde 

döngü halinde olan iki önemli olgudur. Aslında pasajda insanın faniliği ile ilgili her detaya 

değinilmiştir. İnsan doğar tanrı ona bir ömür verir, bu ömür tanrılar tarafından belirlenmiştir. 

Kimse ne zaman öleceğini ya da ne kadar yaşayacağını bilemez ancak ömrünün sonsuz 

olmadığını bilir. Tanrının bahşettiği insan ömrü sayılıdır ve her geçen gün ömürden eksilir. 

Yaşam faniler için yeni bir doğuşla başlar ancak ölümde başka bir evrende yeniden doğuştur.  

Transliterasyon: KUB 36.44 (CTH 323) 

Vs. I. 

 5 [……DU]MUMEŠ -YA ták-ku LÚ-iš ku-na-an-za n[a?-an a-a]p?-p[a? ... ] 

 6 [ _ _ G]U4-⌈uš⌉ UDU-uš ku-na-an-za  na-⌈an⌉ a-ap-⌈pa⌉ ḫu-iš-n[u-an-zi] 

 7 [tu-e-e]l-l[a] DUMU⌈MEŠ⌉-KA ku-in ša-ga-⌈in⌉ i-ya-an-zi122 

Tercüme: 

[  ] oğullarınız [  ]. Fırtına tanrısı karısına (şöyle) dedi: “bana söyle! [ (bunları yapan) 

benim] oğullarımdır. Eğer bir adam öldürülürse, [onlar onu tekrar yaşatabilir mi? Eğer] bir öküz 

(ya da) koyun öldürülürse, onlar onu tekrar yaşatabilir mi? O zaman oğullarınız hangi mucizeyi 

gerçekleştirebilir?123  

Hititlere göre ölüm biyolojik bir sondur. Bu nedenle biyolojik olarak varlığı sona eren 

insan, ölen herhangi bir canlının yaşayanlar arasında tekrar yaşamayacağını ve 

yaşatılamayacağının farkında olduğunu göstermektedir. Buna göre ölüm onlar için yaşayanların 

arasına tekrar gelme imkânı sunmayan bir olgudur. Ölüm onlar için yaşayanlar dünyasında bir 

yok oluştur.  

 
120 Bu cümlenin benzeri Mezopotamya metinlerinden DUTU ur-sağ DUTU maš-sağ adlı metin de şu şekilde 

geçmektedir: “hayat ölümle yakından ilişkilidir ama hayat ölüme eşit değildir. Hayatın süresini tanrı sayabilir ama 

ölümün süresini sayamaz”: Cavigneaux, “Deux Hymnes Sumeriens a Utu”, Et il y eut un esprit dans l’Homme 

Jean Bottero et la Mesopotamie, De Boccard, (2019). 11. 
121 Singer, Hittite Prayers, Society of Biblical Literature, 38: Karauğuz, Hitit Duaları Kil, 101: Schewemer, “Hittite 

Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry Personal God A Critical Edition of CTH 372-74”, 42: aynı pasaj 

Kantuzili’nin dua metninde de yer almaktadır. Bunun için bkz. CTH 373. 
122 E. Rieken et al. (ed.), hethiter.net/: CTH 323.1. 
123 Harry A. Hoffner, Hittite Myths, Chicago, (1990), 27; Güngör Karauğuz, Hitit Mitolojisi, Çizgi Kitabevi, 

(2021), 82. 



 

35 

Ölüm, zamanı dolan her insan için gerçekleşecek bir olgudur. Ölüm saati denilen “lammar 

kartan” kelime anlamıyla “kesilmiş zaman-zamanı kesmek” anlamına gelmektedir.  Bazı ölüm 

terimleri atalar inancından türetilmiştir. Mesela kral ya da kraliyetten biri öldüğünde “tanrı 

olmak [siu(n)-]” kelimesiyle ifade edilmiştir. Bu aslında ata olmak anlamına da gelmektedir. 

Hititlerde ölen kralların atalarıyla birlikte dağda ikamet ettiği bilinmektedir. III.Hattušili II. 

Šuppiluliuma’nın ölümü için“büyükbabam Šuppiluliuma dağa ulaştığında” ifadesi bunu 

desteklemektedir.124 Bu ifade Hitit dininde dağlar tanrıların mekanları olduğunu ve bu nedenle 

Hitit krallarının öldükten sonra dağa ulaşması onların tanrı olduğunu desteklemektedir. Ayrıca 

kralların da öldükten sonra mekanlarının dağlar olacağı anlaşılmaktadır. Kralların bu 

ayrıcalığından dolayı kraliyet ve halk arasındaki ölümün tanımı da farklıdır. Sıradan insanlar 

için “öldü” ifadesi kullanılırken krallar için “tanrı oldu” ifadesi kullanılmıştır. 

Hititler de hiyerarşik bir ilişki vardır. Bu nedenle ölüm herkes için aynı anlamı ifade 

etmemektedir. Metinlerde sıradan bir insan için ölümün ne anlamana geldiğine dair kesin bir 

şey söylemek zordur. Ancak kral ya da kraliçenin ölümü “büyük günah/felaket” anlamına da 

gelmektedir. “Hattuša’da büyük bir günah /felaket meydana geldiğinde ve kral ya da kraliçe bir 

tanrı olduğunda…”125 ifadesi de onlar için ölümün tanrılaşmak olduğunu göstermektedir. 

Ayrıca Kral ya da kraliçenin ölümü ilahi düzenin ihlali olarak görülmektedir. Yani kralların 

ölmesi düzenin durduğunu, düzenin durması ise yönetimin ve huzurun bozulmasına sebep 

olarak yorumlanmaktadır.126 Kral dünyada tanrının vekiliydi, ülkeyi yönetmekle birlikte 

halkına ve tanrıya karşı önemli sorumlulukları vardı. Bu nedenle kralın ölmesi düzenin 

bozulması ve yeni bir düzenin sağlanması için meydana gelebilecek sıkıntıları da beraberinde 

getirecekti.  

Hititler için ölümün başka ifadelerden biri de “kendi kaderinin günü”127 olarak 

bilinmektedir. III. Hattušili’nin Tarhuntašša krallığının başında olan yeğeni Ulmi-Teşup’ için 

söylediği “UD-UM ŠIMTI-KA ari” kaderinin günü yaklaştı”128 ifadesiyle kişinin gelecekteki 

ölümüne atıfta bulunmaktadır. Bu ifade miras haklarıyla ilgili düzenlemeler için yapılan 

antlaşmalarda da yer almıştır. “Kendi kaderinin günü geldiğinde, (o zaman oğlunu alıp onu kral 

 
124 Haas- Koch, Religionen des Alten Orients, 201-202. 
125 Ian Rutherford, "Achilles and Šalliš Waštaiš Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia," in Performing 

Death: Social Analyses of Funerary Traditions in the Ancient Near East and Mediterranean, ed. Nicola Laneri, 

Oriental Institute Seminars 3 (Chicago: The Oriental Institute of the University of Chicago, 2007), 223. 
126 Oliver Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, Oxford: British Academy by Oxford Universty, (1977), 59. 
127 KBo IV 10+XL 69+ 1548/u: 5, CTH 40: 
       na-an šal-la-i p]i-di-za  a]n-nu-uh-ša-aš nu-ut-ta U4-UM ŠI-IM-TI-KA a-ri 

      .. çünkü sen ölümlüsün ve senin de kader günün (ölüm günün) gelecek: Hout,V.D. (1995).  Der Ulmitešubb-

Vertrag: Eine Prosopogrphische Untersuchung, Wiesbaden: Harrassowitz, Stbot 38, 22-23. 
128 Jaan Puhvel,  “Hittite Annaš Šiwaz”, Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung, 83, (1969), 59.  



 

36 

yapacaklar)” ifadesi resmî belgelerde ölümün tanımını göstermektedir. Ölümü tanımlayan bir 

diğer ifade ise “İyi Gün/Uygun gün129” terimidir. Bu terim genellikle ölüm anını belirtmek için 

kullanılmıştır.  

Hititler için ölümü ifade eden başka bir anlam ise “anne günü veya anneye ulaşmak” 

terimleridir Hitit kralı Muwatalli’nin Wilusa’lı Alaksandu’ya söylediği “ŠA AMA-KA UD-az 

ari” “annenin günü yaklaştı”130 ifadesi tehditkâr şekilde kişinin ölümünü belirtmesinin yanında 

ölüm için yaygın olarak kullanıldığını göstermektedir. Bu ifade bireyin annesinin onu ölümden 

kurtarıp yeraltı dünyasından çıkarması yani kişiyi annesinin hayata getirdiği gibi, ölüm zamanı 

da yeniden yanına gelerek, yeraltı güneş tanrıçasının hükmünden alarak kutsanmışların 

çayırındaki öte dünyaya götüreceği düşünülmüştür.131 Patili rahiplerle ilgili kırık bir metinde 

onların ölen kişi için yer altı dünyasıyla iletişime geçtiği pasajda “anne gününe” açıkça atıfta 

bulunmaktadır.: 

Transliterasyon: KUB 30.28 (CTH 488) 

Rs. 

 8 me-mi-iš-kan-zi ka-a-ua-ra-aš pa-it na-aš-ma-ua-ra[-aš …]x nu-kan šu-uh[-ha]-az 

9 kat-ta-an-da VI-ŠU me-ma-i ša-ra-a-kan VI-ŠU me-m[a-… I-NA] VII KASKAL'-a-kán 

ıo ma-ah-ha-an kat-ta-an-da me-ma -, ku-ua-pi-ua-ra-aš p[a-it …]x-aš-ši-kán 

11 kat-ta-an ša-ra-a me-mi-ia-an-zi an-na-aš-ua-aš-ši [… nu-u]a-ra-an-za 

12 ŠUHIA-it IŞ-BAT nu-ua-ra-an pí-e-hu-te-eš]132 

Tercüme: 

(8-12) “Patili rahib133:  o nereye gitti? 

Tanrılar: aşağıdan yukarıya (çatıya): “oraya gitti” derler. 

 
129 İyi gün terimi SW ritüel metninde sıkça geçmektedir. Bu ritüelde İyi Gün terimi bazen Yerin Güneş Tanrıçası, 

Gökyüzünün Güneş Tanrıçası ve ölülerin ruhu gibi adaklar alabilen tanrısallık işaretiyle de görülmektedir: van den 

Hout, “Death as a Privilege. The Hittite Royal Funerary Ritual”, Hidden Futures. Death and Immortality in Ancient 

Egypt, Anatolia, the Classical, Biblical and Arabic-Islamic Worlds, (1994), 42.  
130 Puhvel, “Hittite Annaš Šiwaz”, 59. 
131 Joost Blasweiler, “Kings, Quenns and Princes of the Hittite Kingdom in the Offering Lists of the Royal 

Ancestors”, Arnhem, 3, (2013), 2. 
132 Henrich Otten, Hethitische Totenrituale, Institut für Orientforschung, (1958), 96. 
133 Patili rahib: ölüm ve doğumla ilişkilendirilir ve yer altı dünyasındaki ölülerin nerede olduğunu takip eder: Van 

Den Hout. “Death Binds: On Some Rites Surounding Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia”, Herrmann, 

(ed.) R.-Schloen, J.D., Remembrance of Me. Feasting with the Dead in the Ancient Middle East, Oriental Institute, 

75-80, (2015), 78: Garry Beckman, Hittite Birth Ritüals, Wiesbaden, (1983), 237. 



 

37 

“O çatıdan aşağıya doğru konuşur134, [onlar] yukarıya doğru altı kez konuşur. Yedinci kez 

aşağıya doğru söylediğinde: nereye gitti?  Aşağıdan yukarıya (çatıya) doğru ona şöyle derler: 

“onun için (annesinin) günü [geldi ve] (annas-wa-as-si UD-az [aras]) onu elinden tutarak ona 

eşlik etti.”135 

Yukarıdaki pasaj da ölmüş bir kişinin öbür dünyada gerçek annesine kavuşacağına 

inanılmıştır. Ancak burada annenin bir tanrı olarak anılması da mümkündür. Muhtemelen anne 

olarak ifade edilen tanrı Yeraltının Güneş Tanrıçası (taknaš UTU) olarak kabul edilir.136 Ayrıca 

cenaze ritüelinde sıkça karşımıza çıkan ağıtcı kadınların varlığı da anne günü ile 

ilişkilendirilmiştir. Ritüelin baş görevlilerinden olan kadınların doğurganlığı temsil etmesi 

ritüelde bulunmasının en önemli sebeplerinden biri olarak görülmektedir. Ölüm ve doğum 

benzer olgulardır ve birbiriyle ilişkilidir. İnsanı dünyaya getiren annesi olduğu gibi öldükten 

sonra diğer aleme geçişinde de annesinin yol gösterici olduğuna inanılmıştır.137 Bu nedenle 

ölümün aslında bir tür doğum anlamına geldiği de bu düşünceyle desteklenmektedir. Ölen kişi 

yeni alemde varlığını sürdürmek için orada yeniden doğduğunu ifade etmektedir.138 

Buradaki başka bir husus ise patili rahiplerin konuştuğu tanrılar gerçekten de yeraltının 

tanrılarıysa o zaman ölen kişinin yani kralın annesi onu yeraltı dünyasından alarak gökyüzüne 

gitmesine yardımcı olduğuna inanılmıştır. Çünkü yeraltı dünyasından yalnızca kraliyet 

soyundan gelen kişilerin çıkma hakkı vardı. Ve burada annenin yeraltı dünyasına istediği gibi 

girip çıkması da kraliyet ailesinden olduğuna inanılmıştır.139 

Ölüm günü için kullanılan “anne günü, anne ve babasının günü” ifadesi sadece kralın ve 

kraliyet ailesinin üyelerinin ölümüyle sınırlı olmadığı da düşünülmüştür. Bu düşünceye ölümün 

diğer dünyaya giden uzun, tehlikeli ve zor bir yol olmasından ve bu yolda annesinin ona yoldaş 

olacağı inancından kanaat getirilmiştir. Bu yolculuğun varlığına ait bilgilere ölüler için yapılan 

ritüellerin bir kısmında rastlamak mümkündür. KUB 15.34 I 40-52’de ölen kral için “yollarınız 

 
134 Ritüede çatıdaki patili rahibin mevcut dünyayı, aşağıdakiler ise yeraltı dünyasının tanrılarını temsil etmektedir. 

Muhtemelen bu sahnenin cenaze ritüeli veya ölümle ilgili ritüellerin bir parçasını canlandırılmış olduğu 

düşünülmektedir. Ancak metin oldukça parçalıdır. Hout, “Death as a Privilege. The Hittite Royal Funerary Ritual”, 

42-43. 
135 Otten, Hethitische Totenrituale, 97: Van Den Hout, Death as a Privilege. The Hittite Royal Funerary Ritual”, 

42, KUB 30.28. 
136 Garry Beckman, “Hittite Birth Rituals”, Studien zu den Boğazköy-Texten 29, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 

(1983), 36. 
137 Rutherfold, Achilles And Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece And Anatolia, 224. 
138 Beckman, “Hittite Birth Rituals”, 237. 
139 Hout, Death as a Privilege. The Hittite Royal Funerary Ritual, 44. 



 

38 

yağla mesh edilecek!”140 ifadesinden de anlaşılacağı üzere ölüler diyarına erişmek için çeşitli 

yolların olduğu ve bu yolların ölen kişinin annesi ile kolaylıkla aşılacağı anlaşılmaktadır.   

Yukarıda Hititler için ölüm ifadesinin ne anlama geldiğini açıklamaya çalışırken genel 

olarak kraliyet ailesinin ölümü üzerinden gidilmiştir. Nedeni ise Hitit halkına ait ölüm ve ölüm 

sonrası inançlarını ortaya koyan mevcut bir metnin olmamasıdır. Hitit halkından birinin ölümü 

nasıl karşılanıyordu ve ölümü nasıl anlamlandırıyordu bilmiyoruz. Ancak kraliyetten birinin 

öldüğünü ifade eden terimlerden hem farklılık hem de benzerlik olduğu düşünülebilir. Kraliyete 

ait ölümle ilgili terimler Hititlerde ölüm olgusuna da genel bir bakış açısı sunmuştur. 

Şunu da belirtmek gerekir ki ölüm kavramı birçok kültürde uyku ve rüya ile 

ilişkilendirilmiştir. Antik dünyada çağdaş geleneksel toplumlardan modern psikanalize kadar 

uyku genellikle ölümün bir tür ön odası olarak kabul edilmiştir. Uyku ve ölümün 

ilişkilendirilmesi ikisinin de benzer özelliklerine dayanır. İkisinde de uyuyan beden fiziki 

olaylara karşı pasif ve duyarsızdır. Bu nedenle bedenin uykuya dalışı bir tür ölüm olarak kabul 

edilmiştir.141 

3.2.1. Hitit İnancında Ölümün Niteliği: İyi ve Kötü Ölüm 

Hititler insanın ne zaman öleceğine tanrıların karar verdiğine inanmaktadır. Ancak kişinin 

öleceği zamanın belirlenmesinde kişinin davranışlarının da etkili olduğuna inanmışlardır.  

Onlara göre iyi ve kötü ölüm vardır. Bu ayrımı yapan en önemli husus ölümün zamanıdır. Eğer 

kişi genç yaşta ölür ise insan ömrünü belirlediğine inanılan kader tanrıçaları Gulšeš’leri 

suçlasalar da böyle ölümleri, insanların geçmişte yapmış oldukları hataların sonucu olarak 

tanrıların verdiği cezaya bağlamışlardır. Tanrının öfkesi çoğu zaman veba gibi bütün toplumu 

etkileyen ölümlere de sebep olmuştur.142 Bu tarz ölümler insanın kendi hataları sonucu kendi 

ömrünü kısaltmasıyla meydana gelen ölümler olduğuna inanılmıştır. 

Beklenmedik bir anda meydana gelen ölümle tanrının belirlediği günde ölmek arasında 

önemli bir ayrım vardı. Bu ayrımda iyi ve kötü ölüm olarak ifade edilmiştir.143 İnsan eğer ölüme 

kendi sebep oldu ise bu ölümler kötü ölüm olarak kabul edilmiştir. Hitit metinlerinde 

 
140 Haas- Koch, Religionen des alten Orients, 206: Hout, “Death as a Privilege. The Hittite Royal Funerary Ritual”, 

210. 
141 Alice Mouton, Reves Hittites: Contribution a une Histoire ett une Anthropologie du Reve en Anatolie Ancienne, 

Brill, (2007), 84. 
142 Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, 158. 
143 Magdalena Kapelus, “Good Death, Bad Death on the Hittite Attitude Towards Death”, VII. Uluslararası 

Hititoloji Kongresi Bildirileri Çorum 2008, (2010), 432. 



 

39 

“markištawaš hinkan”144 kelimesi hastalık olarak da yorumlandığı gibi beklenmedik ya da ani 

bir ölümü de ifade etmektedir. hinkan-henkan  kelimesi de tek başına erken ya da şiddetli ölümü 

yani doğal olmayan ölümü ifade etmektedir. Hititler, ömürlerinin Gulšeš tanrıları tarafından 

belirlendiğine inanmışlardır. Eğer kişi bu tanrının yazdığı kaderden önce ölürse bu kötü bir 

ölüm olarak kabul edilmiştir. Hatta bu tarz ölümlerin nedenleri fal sorgulamalarında bile 

aranmıştır. Kader tanrıçaları tarafından belirlendiği vakitte ölen kişilerin ölümü ise doğru ölüm, 

metinlerde “kader günü “UDUM ŠIMTI, ya da uğurlu/uygun gün DUD.SIG5” olarak 

geçmiştir.145 

Kötü bir olay sonucunda tanrılar “henkan” terimi ile ifade edilen kötü ölüme izin verebilir 

ya da kendisi ölümü gerçekleştirebilirdi.146 Ülke içinde baş gösteren veba salgınları kötü ölüme 

örnektir. Bu nedenle bazı krallar zamanında vebadan kurtulmak için tanrılara yakarışlarda 

bulunmuşlardır. II. Muršili’nin dua metni bunlardan biridir. Metinde: 

Transkripsiyon: KUB 14.12 (CTH 378.III) 

Vs. I 

1 DUTU URUA-ri-in-na BE-EL-TI-YA Ù DINGIRMES ENMES -YA ki-i ku-it D[Ù-en| 

2 nu-kán I-NA ŠÀ KUR URUHa at-ti hi-in-kán tar-na-at-ten nu KUR URUHa-at-ti hi-in-ga-

na-az 

3 a-ru-um-ma ta-ma-aš-ta-at147 

Tercüme: 

(I 1-6) “Ey Arinna’nın güneş tanrıçası, sahibem. Ey tanrılar, efendilerim. Bu yaptığınız 

nedir? Hatti ülkesine bir ölüm (henkan/veba) girmesine izin verdiniz, öyle ki Hatti büyük bir 

sıkıntıya düştü (ve insanlar ölmeye devam etti).”148  

Veba salgını burada kötü bir ölüm olarak kabul edilmiştir. Veba salgının meydana geldiği 

dönemdeki krallara ait metinlerde bu salgına mutlaka değinilmiştir. Salgından kurtulmak için 

salgının sebepleri ve sonuçları için tanrılarla anlaşma yapmaya çalışmışlardır. Çünkü bu kötü 

 
144 henkan idalu pai-: kötü bir son hazırlamak anlamına gelen bu  ifade kötü ölüm ile aynı anlama gelmektedir: 

Ünal, Hititçe-Türkçe Türkçe Hititçe Büyük Sözlük, 771. Kötü ölüm bazı metinlerde henkan idalu olarak da 

geçmektedir. 
145 Claudia Cognetti, “Totenkul und Ahnenverehrung im Hethitischen Anatolien”, (2016), 137. 
146 Kapelus, “Good Death, Bad Death on the Hittite Attitude Towards Death”, 432. 
147 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 216. 
148 Lebrun, ibid, 218: Singer, Hittite Prayers, 56. 



 

40 

ölümün nedeni kendileri ya da önceki krallar döneminde yapılan haksızlıklar, tanrılara yeterince 

hizmetlerin yapılmaması gibi insan kaynaklı konular olmuştur. 

Bir ruhun ölüm anında ebedi kaderini belirleyecek olan unsur da iyi ve kötü ölüme 

bağlıdır.  Bu ilişki ise ölüm şekli (doğal/şiddetli), gömülme (veya gömülmeme) şekli ve kişinin 

soyundan gelenlerin atalar kültünün bakımı veya ihmali ölümün niteliğinde önemli unsurdur. 

İyi ölüm daha sakindir doğal nedenlerden olur, uygun şekilde cenaze ritüelleri yapılır ve ölüler 

kültüne bakım yapılmasıyla ilgilidir. Kötü ölüm ise huzursuzdur şiddet içerir, bu ölümü hak 

edenler torunlar tarafından ihmal edilmiş, ölü kültlerine bakım yapılmamıştır ve gömülmeyi 

hakketmeyenler olarak kabul edilmektedir.149 Hititçe metinlerde bu konuyla ilgili örnekler 

mevcuttur. III.Hattušili Apolojisinde (KUB 1.2 CTH 81) iyi ve kötü ölümün ayrımını gözler 

önüne sermiştir: “Bazı insanlar silahla öldü fakat diğerleri gününde (kaderindeki günde) 

öldü”,150 ifadesi kralın, tanrının belirlediği zamanki ölümle beklenmedik bir anda meydana 

gelen ölüm arasındaki ayrımın farkında olduğunu göstermektedir. Bu ayrım sonucu silahla 

meydana gelen ölümle önceden belirlenen ölüm birbirine zıt yani vakitsiz ölüm151 olarak kabul 

edilmiştir. Zamansız bir ölümü belirtmek için “ūm la šimati” (kaderde olmayan bir gün) ifadesi 

kullanılmıştır.  Yani burada da iyi ve kötü ölüm olarak ayrılan iyi ve kötü gün ifadesi ölümün 

zamanlı ve zamansız iki şeklini ifade etmektedir.152 Tunnawi ritüeli153 de kötü güne (lanetli/kötü 

ölüm), kısa yıllara ve tanrının öfkesine karşı korumayı amaçlayan ritüeldir.154 

İyi ölüm kader gününde gerçekleşen, doğal ve beklenen ölümdür. Kötü ya da zamansız155 

denilen ölüm ise adından da anlaşılacağı gibi beklenmeyen bir durumda meydana gelen, salgın, 

silah, savaş gibi unsurların sebep olduğu ölümlerdir.  

 
149 Feder Yitzhaq, "Death, Afterlife and Corpse Pollution: The Meaning of the Expression ṭāmēʾ lā-nepeš." Vetus 

Testamentum 69, 3, (2019), 7. 
150 KUB 1.2 (CTH 81): 

(IV 45-46): “45nu ku-i-e-eš IŠ-TU GIŠTUKUL e-kir, 46 ku-i-eš UD-az-za e-kir” : Heinrich Otten, “Die Apologie 

Hattusilis III”, StBoT 24, Wiesbaden:Harrassowitz, (1981), 27; Karpelus, “Good Death, Bad Death on the Hittite 

Attitude Towards Death”, 432. 
151 Karpellus, “Good Death, Bad Death on the Hittite Attitude Towards Death”, 432 
152Karpellus, Good Death, Bad Death on the Hittite Attitude Towards Death, 433: Buna benzer bir anlayış Antik 

Yunan düşüncesinde de vardır. Antik Yunan’da cenaze törenlerinde savaşta ölen kişinin onurlandırılması 

gerektiğine inanılmıştır. Bu ölüm onlar için “Kalos Thanatos” yani güzel ölümü ifade etmektedir. Savaşta onurunu 

kaybetmemek için hayatını feda eden kişinin ölümü yüceltilmektedir. Savaşçının korkmadan hayatını feda 

etmesinin ona kalıcı bir ün sağlayacağına inanılmıştır. Bu ölüm aynı zamanda şanlı ölüm (euklees thanatos) olarak 

da tanımlanmıştır. Öldükten sonra şanını devam ettirmenin insanın elinde olduğuna inanılmıştır. Savaşçı ya ölüm 

şanı kazanacak ama karşılığında kısa ömür ve güzel ölüme sahip olacak, ya da evinde uzun bir ömür sürecek ancak 

hiçbir şana layık olmayacaktır. bkz: Jean Pierre Vernant,  “La Belle Mort Et El Cadavre Outrage”, (1982), 54-55. 
153 Tunnawi ritüeli için ayrıca bkz., Goetze, Hitttite Ritual of Tunnawi; (CTH 409), (1938). 
154 Kapelus, “Good Death, Bad Death on the Hittite Attitude Towards Death”, 432- 433. 
155 Eski Babil metninde kötü ruhların yaşayanları rahatsız etmesine neden olan durumların yer aldığı listede 

gömülmeme durumu zamansız ölenlerin kaderi olarak yer almıştır. Zamansız ölüm ise kötü ölüme eşdeğerdir. 

Feder, Death, Afterlife and Corpe Pollution, 413. 



 

41 

Hititler tanrıların isteklerini yerine getirmediğinde ömürlerini kendilerinin yaptıkları 

hatalarla kısalttıklarına inanmışlardır. Hitit tapınak görevlileriyle ilgili direktif metni CTH 

264’de bu durum kötü ya da erken ölüm şeklinde ele alınabilir: 

Transliterasyon: A=KUB 13.4 (CTH 264) 

Vs. II  

 70 nu-uš-ma-aš DINGIRMEŠ-aš ZI-ni ha-ap-pár li-e da-at-te-ni 

71 nu-kán šu-ma-aš UKÙ-aš u-ua-it-ta-ri ha-ap-pár-ra-aš-ma-aš da-at-te-ni 

72 DINGIRMEŠ-ma-kán šu-ma-aš I-NA EGİR UD-MI an-da ša-an-hi-eš-kán-zi 

73 nu-uš-ma-ša-at A-NA ZIHI.A-KU-NU DAMMEŠ-KU-NU DUMUMEŠ-KU-NU 

SAG.GEME.[Ì]RMEŠ-KU-NU 

74 i-da-a-la-u-an-ni-pát ra-an-ta-ri na-aš-ta DINGIRMEŠ-aš-pát ZI-ni 

75 i-da-at-ten nu NINDA-an e-iz-za-at-te-ni ua-a-tar-ma e-ku-ut-te-ni 

76 É-ir-ra-za i-ia-at-te-ni UKÙ-aš-ma-at-kaán zı-Nİ li-e-[pát i-i]a-at-te-ni 

77 nu-za UG6-tar li-e uš-ni-ia-at-te-ni UG6-tar-ma-za ua-a-ši-ia-[at-te]-ni li-e156 

Tercüme:  

(II 65-72) “Siz tanrıların isteği (olmaksızın) alışveriş yapmayın. Eğer size o insan kötülük 

ederse (ve) siz alışveriş yaparsanız tanrılar gelecekte sizden intikam alırlar. Onun için size, 

canlarınıza, karınıza, çocuklarınıza ve hizmetçilerinize kötü niyette bulunur. Bu bakımdan 

tanrıların isteğine göre hareket ediniz. (Ancak bu şekilde) ekmeği yiyecek ve suyu içeceksiniz 

ve ev kurarsınız. İnsanın isteğini yapmayınız. Ölümü satın almayınız ve ölümü satmayınız.”157  

Bu ifade aslında kötü ölüm inancına çok yakındır. Çünkü kişi ölümünü kendi bilinci ile 

yaptığı hata sonucu öne çekmiştir. Hata ne olursa olsun tanrıların isteğine uymadığı aşikardır. 

İnsanoğlu kendi gibi fani olan insanın isteğini önemsemesi tanrıların hoşlanmadığı bir 

durumdur. Bu hata elbette tanrıların yaptırımlarıyla sonuçlanacaktır.  Eğer kral bir hata yaptıysa 

genelde ülkeyi felakete sürükleyen olaylar meydana gelirken, birey için ise bu yaptırımlar ölüm 

ile sonuçlanmıştır. Aslında birey burada tanrılar tarafından bahşedilen ömrünün kısalmasına 

neden olmaktadır. Burada ne kendi ömrünü ne de başkasının ömrünün kısaltılmaması 

 
156 Aygül Süel, Hitit Kaynaklarında Tapınak Görevlileri ile İlgili Bir Direktif Metni, DTCF Basımevi, (1985), 50. 
157 Güngör Karauğuz, Hitit Tarihi ve İdari Kil Kitaplar, Çizgi Kitabevi, (2019), 171; Süel, Hitit Kaynaklarında 

Tapınak Görevlileri ile İlgili Bir Direktif Metni, 51. 



 

42 

istenmiştir. Yani kendi de dahil kimsenin ölümüne sebep olunmaması için uyarılmıştır. Yoksa 

insanın kendi iradesiyle ömrünü kısaltmak kötü ölümle eşittir. 

Hititçe bir dua metninde “eğer siz ey yüce tanrılar, bana karşı kötü bir şey arıyorsanız, 

benim günlerimi, aylarımı ve yıllarımı kısaltırsınız” ifadesinden insanın ömründe mutlak 

iradeye sahip tanrının, insan ömrünü istediği gibi uzatıp, erken bir ölümü uygun görerek 

kısalttığı anlaşılmaktadır.158 Sonuç itibari ile erken zamanda gerçekleşen ölümlerin iyi kabul 

edilmediği aşikardır. Ancak uzun ömürler iyi ölüm olarak kabul edilmiştir. Metinlerde “uzun 

yıllara159” yapılan atıflarda bundan kaynaklanmaktadır.160 Yani uzun yıllar “uygun ölüm” 

olarak kabul edildiği için insanın istediği ölüm şeklidir. Özellikle dua metinlerinde kral, kraliçe 

ve onların soyu için istenen uzun yıllardan maksat ise uygun ölümün gerçekleşmesidir. Kısacası 

ölümün geç bir vakitte tecelli etmesidir. Aşağıdaki pasaj buna iyi bir örnektir: 

Transliterasyon: A.KUB 30 15.  B.KUB 33.16. C.KUB 33.21 (CTH 326) 

Rs. III 

20 [fAš-mu-ni-kal-la-ya DUMUmeš DUMU.MUNUSMEŠ ha-aš-šu-uš] 

21 [ha-an-za-aš-š]u-uš ta-lu-ga-u[š MU.KAMḪİ.A-uš pé-eš-ki]161 

Tercüme:  

(III 20-21) “(Tanrı) [krala] ve (kraliçe) Ašmunikal’in oğullarına, kız çocuklarına, [ikinci 

ve üçüncü kuşaktan nesillere] uzun [yıllar] versin.”162 

Burada uzun yıllar ifadesi ile hem ömür hem de kral ve soyunun ülkenin geleceği için 

yönetimin devamlılığının sağlanması da amaçlanmış olabilir. Uygun ölüm aslında yaşla da 

ilgilidir. Günümüzde bile sıralı ölüm isterken aslında toplum içinde daha ileri yaşlı bireyler 

kastedilmektedir. Hitit inanç sisteminde de benzer bir anlayış mevcuttur. Onlarda tanrılardan 

 
158 Kapelus, Good Death, Bad Death on the Hittite Attitude Towards Death, 432. 
159 KBo 26.124, IV 27-31 (CTH 324) ve KUB 29.1, IV 17-21 (CTH 414) numaralı pasajda “GIŠeya” ağacı uzun 

ömürle ilişkilendirilen bir ağaç olarak karşımıza çıkmaktadır. KUB 13.8 (CTH 252) numaralı metinde ise bu ağacın 

taş evin önüne dikildiğinden bahsedilmektedir. Bu nedenle ağacın ölüm, ebediyet, sonsuzluğu simgelediği 

anlaşılmaktadır: Ayrıca bu ağacın hangi ağaç olduğu konusu kesin olmasa da bahsedilen metinlerde sonsuzluğu 

simgelemesi ve yapraklarını hiçbir zaman dökmemesi nedeniyle çam ağacına benzetilmektedir:Turgut, 

(2018).173.  O zaman krallar için istenen uzun yıllar ile eya ağacı arasında bir ilişki olmalıdır.  
160 Hutter, “Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”, 

169. 
161 Emanuel Laroche, “Textes mytologiques Hittites en Transcription”, RHA 23, (1965), 120. 
162 Hoffner, Hittite Myths, 25: Karauğuz, Hitit Mitolojisi, 91: Anna Maria Polvani.- Franca Daddi, La Mitologia 

Ittita, Paideia, (1990), 105. 



 

43 

“uzun yıllar” talep ederken insanların arzu ettiği ölümü yani doğal ölüm sonucu ileri yaşlarda 

meydana gelen ölümü kastetmişlerdir. 

Hititler kötü ölümle öldüğüne inandıkları kişinin insanlardan uzaklaştırılarak ve insana 

zarar vermeden yeraltı dünyasına gönderilmişlerdir.163 İnsanların işlemiş oldukları suçlara karşı 

kötü ölüm verildiğine dair bilgiler de metinlerde mevcuttur. CTH 265 numaralı metinde kraliyet 

memurlarının vazifelerini yerine getirmediği takdirde tanrılardan kötü ölümle cezalanması 

istenmiştir. Metinde şu şekilde ifade edilmektedir: 

Transliterasyon: IBoT 4.5 (+) KUB 13.3 (CTH 265) 

Vs. II.  

14 ku‑wa‑pí UD‑at LUGAL‑wa‑aš ⸢ZI⸣‑za iš‑ḫi‑iz‑zi‑ia‑zi 

15 šu‑me‑eš‑ša ENMEŠ.TU₇ ḫu‑u‑ma‑an‑du‑uš ḫal‑zi‑iḫ‑ḫi 

16 nu‑uš‑ma‑aš ÍD‑i ma‑a‑ni‑i[a‑a]ḫ‑mi nu ku‑iš pár‑ku‑e‑eš‑zi 

17 na‑aš LUGAL‑aš ÌR‑iš ku‑iš pa‑ap‑ri‑iš‑zi‑ma 

18 na‑an‑za‑an LUGAL‑uš Ú‑UL ⸢i⸣‑la‑a‑li‑ia‑mi 

19 QA‑DUM DAM‑ŠU‑ši DUMUMEŠ‑ŠU Ḫ[U]L‑lu ḫi‑in‑kán pé‑e‑an‑⸢zi⸣164 

Rs. III.  

3 an-da-ma-za šu-me-e-eš ku-i-e-eš  LÚ.MEŠE-PIŠ KUŠE.SIR 

4 nu LUGAL-aš KUŠE.SIR ku-i-e-eš an-ni-iš-kat-te-e-ni 

5 nu KUŠ GU₄ ŠA É LÚMUḪALDIM da*-a-aš-ka₄-te-en 

6  dam-ma-i-in-ma le-e da-a-aš-ka₄-te-e-ni 

7  ku-iš dam-ma-i-in-ma da-a-i EGIR-pé-ez-zi-ia-ma-at 

8  iš-tu-wa-a-ri nu-uš-ši QA-DUM NUMUN-ŠU ḪUL-lu ÚŠ-an pí-ia-an-zi 

12’18-20. 

18 ták-kuša-a-na-at-te-e-ni-ma ap-pé-ez-zi-ia-an-ma-at 

19 iš-tu-wa-a-ri nu-uš-ma-aš QA-DUM DAMMEŠ-⸢KU⸣-NU 

 
163 Hutter, “Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend, 

169. 
164 Jared Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts. (2013), 80. 



 

44 

20 DUMMEŠ-KU-NU X(NU) i-da-a-lu ḫi-in-kán pí-ia-an-zi165 

Tercüme: 

(II  14-19) “Bir gün öfkeme yenik düştüğümde, ben, kral v ben siz mutfak görevlilerinin 

tümünü çağıracağım. Sizi nehir ordal işkencesine tabi tutacağım. Temizlenmiş suçsuz) olan kişi 

kralın hizmetkârıdır. Fakat suçlu olanla ben kral ile hiçbir bağı olmayacaktır. (Tanrılar) kötü bir 

ölümü kötü kader karısı ve oğulları ile ona verecektir.”166  

(III 3-8) “Ayrıca ayakkabı imalatçıları olan ve kralın ayakkabılarını yapan sizler. Sığır 

derisini sürekli mutfaktan alınız. Başka bir yerden almayınız. Kim başka bir yerden alırsa, 

sonradan anlaşılırsa, nesli ile ona (tanrılar) kötü ölümü kötü kader verecekler.” 

(12’ 18-20) 

Eğer (olayları) gizlerseniz ve sonradan ortaya çıkarsa, karılarınız, oğullarınızla birlikte 

(tanrılar) size kötü ölümü verecekler.167 

Kötü ölüme dair uygulamalar en iyi şekilde memurlarla ilgili talimatların yer aldığı 

belgelerde geçmektedir. Metinlerde öncelikle tabi ki krala karşı yerine getirilmesi gereken 

sorumluluklar baz alınmıştır. Eğer memurlar krala karşı sorumluluklarında hata yaparsa ceza 

olarak tanrılar tarafından kötü ölüm verilir. Şunu da belirtmek gerekir ki yukarıdaki bilgiler 

doğrultusunda kötü ölüm genellikle tanrılar tarafından değil insanın sebep olduğu ya da insan 

eliyle hayatın sonlandırılması kabul edildiği anlaşılmaktadır. Ancak burada kötü ölüme ceza 

olarak tanrıların da sebep olduğu anlaşılmaktadır. Bu da tanrıların hoşnut olmayacağı şeylerin 

yapılmasından dolayı tanrılar tarafından verilen ceza olarak kabul edilebilir.  

İyi ölüm ise tanrıların insanlar için belirlediği ömrün sona ermesi ile olmaktadır. Yani 

insanların sebep olmadığı ölümlerdir. Ayrıca iyi ölüm herkes tarafından istenen ölümdür. Ve 

doğal süreçler sonucu uzunca yıllar yaşayan insan hayatının sona ermesi ile ilgilidir. 

3.2.2. Ölüm Günü 

Hurri inancında insanın kaderinin doğmadan önce yeraltı dünyasında belirlendiği kabul 

görmüştür. Kaderin belirlenmesinde ise yeraltı tanrıçasının yani Allani’nin payının olduğuna 

inanılmıştır. Ayrıca burada Hurriler de Yeraltı Tanrıçası Allani’nin “Hudena Hudellura” adlı 

 
165 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts.  82. 
166 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 81; Karauğuz, Hitit Tarihi ve İdari Kil 

Kitaplar, 135. 
167 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 83; Karauğuz, 136. 



 

45 

ilahi de “Ebe Tanrıçaları” ile bağı da anlaşılmaktadır. Yazılıkaya alayındaki bir çift tanrıça da 

yazıtlarda Hudena ve Hudellurra olarak belirtilmiştir. Hitit metinlerinde ise bu ilahi ebe 

tanrıçalar DINGIR.MAH Gulšeš ile eşdeğer kabul edilmiştir. Ayrıca bu tanrıçalar büyüsel 

uygulamalarda hastayı yeraltı tanrılarının güçlerinden korumak için ilahi ana aktörler olarak 

görülmektedir.168 Bu ilişki doğrultusunda kader tanrıçaları ve yeraltı tanrılarının insan ömrünün 

uzunluğu ve kısalığının kısacası ölüm gününün belirlenmesinde etkili olduğu ortaya 

çıkmaktadır. 

Hititçe gün=siwatt-/UD kelimesi ile belirtilmiştir. UD.SIG5 (uğurlu gün) kelimesi ise 

mecaz anlamda yaşam, insan ömrü, ölüm günü (yani uzak gün) gibi anlamlar da kullanılmıştır.  

Aynı zaman da birinin uzun ya da kısa ömrünü ifade etmek için insan ömrü kastedildiği 

metinlerde de anlaşılmaktadır. KUB 8.35 numaralı kehanet metninde 1-3 no’lu satırda “eğer 

çocuk beşinci ayda doğarsa onun günleri kısa olacaktır yani yakında ölecek” anlamına 

gelmektedir. Yetkililere verilen direktif metninde ölüm günü vurgulanır “…ona belirlenen gün 

geldiğinde ölür…” yani gün kelimesi insan için biçilen bir süre yani ömür anlamın gelmektedir. 

Hattušili’nin Apoloji metninde de “gün” kelimesi tanrı tarafından belirlenen ölüm gününü 

kastetmek için de kullanılmıştır. Arınma ritüellerinden birinde “yaşlı kadın (MUNUSŠU.GI) 

hastadan kötü günü” aldı ifadesi ile zamansız ölüm yani kötü ölüm tehlikesinin engelleyerek 

ölüm gününün uzaklaştırıldığı belirtilmiştir.169 

Gün kavramına, Hitit ritüellerinde çok önem verildiği Hatti’nin yeraltı tanrısı Lelvani’nin 

huzurunda ibadetler yapılmasıyla anlaşılmaktadır. Hatta bazı önemli günler tanrılaştırılmıştır. 

G. Steiner’e göre büyük kraliyet cenaze töreni boyunca tanrılaştırılmış “şanslı/uygun gün 

(DUD.SIG5)” ölüm gününün tayini için onurlandırılan en önemli tanrılardan biri olarak kabul 

edilmiştir. Ancak bu durum ölüm gününü belirlemek için bir örtmece olabileceği düşünülse de 

bu konuda kesin bir kanıt yoktur. Hattuša’da Akkadça yazılmış metinlerde doğal nedenlerden 

gerçekleşen ölümlerde yani bir kişi doğduğunda onun kaderi tanrılar tarafından belirlenirken 

ölüm gününün de belirlendiği gün “U4-UM ŠI-IM-TI(-KA) kader günü” ifadesiyle 

karşılaşılmıştır. Muhtemelen “gün” ve “ölüm günü” nün özdeşleşmesi büyük olasılıkla Suriye 

ya da Hurri aracılığıyla Mezopotamya’dan benimsendiği düşünülmüştür.170  

Hitit metinlerde geçen gün ifadesinin anlamına ek olarak sanki kader tanrıçalarının 

belirlediği ömrü de kapsamaktadır. Hititlerde de insanların doğum ve ölümüyle ilgili kaderi 

 
168 Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, 125. 
169 Kapelus, "Good Death, Bad Death: On the Hittite Attitude Towards Death”, 432- 433. 
170 Kapelus, "Good Death, Bad Death: On the Hittite Attitude Towards Death”, 433. 



 

46 

kader tanrıçaları olarak bilinen Gulšešler171 belirlerdi. Ölümü yaklaşan insanların dünyadaki 

ipini kader tanrıçalarının kestiğine inanılmıştır. Böylece ölen insanlar Gulšeš sayesinde kader 

gününe ulaştığı inancı vardır.172  

Ölümsüzlüğü arayan Gılgamış’ın destanında da kader tanrıçalarına vurgu yapılmıştır: 

aşağıdaki pasaj ölümün kaçınılmazlığını ve bilinmezliği vurgulanırken bireyin öleceği günü 

asla bilemeyeceği ifade edilmektedir. Ayrıca bu metin Mezopotamya’nın ölüm anlayışını 

yansıtmaktadır. 

“Büyük tanrılar Anunnaki bir toplantıda buluştu ve Mammitu onlarla kaderi belirledi. 

Hayatı kurdular, ölümü kurdular ama ölüm gününü hiçbir zaman bildirmediler.”173 

MÖ. 3. binlere ait olan metinde insanların kaderlerini belirleyen tanrıların olduğunu 

bilmeleri ilgi çekicidir. İnsanların kaderini tayin eden güçlerin olduğu bilinci o dönemden beri 

var olmuştur. Bu tanrılar insanlara hayat verir ve onlar tarafından hayatlarının sonlandığına 

inanılmıştır. Ancak hiçbir zaman insanların ne zaman öleceğini bildirmediklerini de ifade 

etmişlerdir. 

CTH 484 numaralı metin Kader Tanrıçaları için yapılan ayinden oluşmaktadır. Kader 

tanrıçalarına yapılan özel ayinler, bu tanrıların Hititler için önemli tanrılar arasında olduğunu 

göstermektedir.  

Transliterasyon: KBo 51.93, KUB 15.32 (CTH 484) 

Vs. I 

1DINGIR.MAḪḪI.A DGul-ša-aš ŠA DINGIRMEŠ NÍ.TEMEŠ-aš UN-aš DINGIR.MAḪMEŠ 

2 DZu-uk-ki-in An-zi-li-in KASKAL-az kiš-an ḫu-u-it-ti-ia-an-zi  

Tercüme: 

 
171 Kader tanrıçası olarak bilinen Gulš ilahları hakkında Carruba tarafından farklı bir bilgi ortaya atılmıştır. Bu 

tanrının genellikle çoğul formda görüldüğü ve ayrıca sık sık DINGIR.MAH ideogramı ile birlikte kullanılmaktadır. 

Tanrının adının Gulš ya da GUL-(a)š- okunması, Carruba’nın önemli kanıtlarına rağmen kesin olarak kabul 

edilmemiştir. Önceki kaynaklara göre bu tanrı ya da tanrıların doğası hakkında iyi bir genelleme von Schuler, H,W. 

Haussing tarafından yapılmıştır.  Tanrılar için nehir kıyısına (ṵappu) çukur kazılır, kazılan çukurlarla kader tanrıları 

memnun edilirse kişiye uzun ömür, güç ve sağlık bahşedilecektir (KBo xv 25). Güterbock’un tercüme ettiği 

Ullikummi mitinde “Gulš Tanrıları” bir çocuğun doğumu ve yetiştirilmesiyle bağlantılı olarak ortaya çıkmaktadır”. 

“ve kader tanrıçaları (DGul-šu-uš) ve (ana tanrıçalar çocuğu kaldırdı ve] onu Kumarbi’nin dizlerine koydu”.  Kader 

tanrıçalarının insanların kaderlerini belirlediğine dair pasajlar olduğu gibi Gulš tanrıları insanın varoluşuyla ilişkili 

görülmektedir. heinrich Otten- Jana Siegelova, “Die Hethitischen Gulş-Gottheiten Und Die Erschaffung Der 

Menschen”. (1970), 32. 
172 Collins, The Hittites and Their World, 192. 
173 Beckman, The Hittite Gilgamesh, 63; Jean Bottero, Gılgamış Destanı: Ölmek İstemeyen Büyük İnsan, Çev. 

Orhan Suda, YKY, (2013), 187. 



 

47 

 (I 1-2) “insan vücutlarının tanrıları olan (kader tanrıçaları) MAH ve GUL-ša (ile birlikte) 

(doğum tanrıçaları) Zukki ve Anzili şu şekilde çağrıştırılır.”174 

Kader tanrıçaları insanın ömrünü belirleyen kısaltan ya da uzatan tanrılar olarak kabul 

edilmektedir. Özellikle krallar ve kraliçeler için dileklerde bulunurken birçok metinde kader 

tanrıçaları içinde sunular hazırladıkları anlaşılmaktadır.  Onlara yapılan ritüellerin amacı belki 

de kader tanrıçalarını memnun ederek onlardan ölüm gününü uzaklaştırmak olmalıdır. 

Kısacası Hitit metinlerinde ölümü ifade eden kelimeler aslında ölüm gününü de ifade 

etmektedir. Mesela “anne günü ve kader günü” de ölüm günlerine örnek olarak görülebilir. 

Zaten insanlar doğduğunda ne zaman öleceği kaderine yazılmıştır. Bunun için ölüme ve ölüm 

gününe “kader günü ya da anne günü” demek mantıklıdır. 

3.2.3. Rüya ve Ölüm İlişkisi 

Antik toplumlarda rüya dış bir kaynaktan alınan vizyonlar olarak değerlendirilmiştir. 

Özellikle ölmüş kişiler ve tanrıları rüyalarda görmek bu anlayışı güçlendirmektedir. Eski Yakın 

Doğu’da rüyalar, sıradan insanların başka varlıklarla iletişim kurma yöntemi olarak kabul 

edilmiştir. Hititlerde de rüya görmek aktif bir deneyim olarak ifade edilmiştir.175 Rüyalar 

insanlar için eski zamanlardan beri bir işaret olarak algılanmıştır. Mezopotamya’ya ait eski bir 

rüya kitabı olan, adını rüya tanrısı Zaqiqu’dan alan kitap serisidir.  Seri adı da Zaqiqu ya da 

Ziqiqu olarak bilinmektedir.176  

Hitit inancında rüya, kirlenme ve ölüm birbirine bağlı kavramlar olarak anlaşılmaktadır. 

Rüya hastalığa neden olan kirlenmeyi taşıyabilecek bir araçtır ya da hastalığa karşı mücadele 

etme yolunu gösteren bir alamet olarak kabul edilmiştir. Ayrıca rüyalar ölülerin ruhlarının sıkça 

uğradığı yerlerdir. Mezopotamya inancında da rüyanın hastalık ve ölüm ile bağlantısı 

mevcuttur. Uyku insanı fiziksel hareketsizliğe mahkûm etmektedir. Bunun sonucunda uyuyan 

kişinin ölüye daha çok yaklaştığına ve ona benzediğine inanılmıştır. Bu nedenle uyku ölümün 

bekleme odası olarak görülmüştür. Rüya ise diğer dünyaya yani ölüler diyarına açılan bir 

pencere olarak kabul edilmiştir. Rüya, insanın ölüm sonrası ruhun hayatta kaldığının 

kanıtıdır.177 

 
174 KBo 51.93, KUB 15.32.Hethiter.net/: CTH 484. 
175 Garry Beckman “On Hittite Dreams”, (ed. Singer, I.), Luwian and Hittite Studies Presented to.David Hawkins 

on the Occasion of his 70TH Brithday, (2010), 26. 
176 Elyze Zomer, "The Logic behind Mesopotamian Dream Omens." Wiener Zeitschrift für die Kunde des 

Morgenlandes, (2024), 352. 
177 Mouton, Rêves hittites: Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve en Anatolie ancienne, 317. 



 

48 

Rüya, ister gören kişinin yaşadığı bir gösteri olarak tasarlanmış olsun, ister insanın aktif 

bir şekilde katıldığı bir olay olarak kabul edilsin, her zaman zihin ve ruhun uyanık olduğu bir 

an olarak kabul edilmiştir. Bu modern nörofizyolojinin paradoksal uyku dönemi olarak 

açıkladığı olaydır. Beden hareketsizdir zihin ise aktiftir.  Ruhun uyku sırasında uyanık olduğuna 

inanılmıştır. Bu inanç doğrultusunda birçok toplum da ruhun ölümsüzlüğünü kabul etmişlerdir. 

Eğer ruh rüya aracılığıyla hayatta kalabiliyorsa o halde nihai uyku yani ölüme dayanması 

gerektiğine inanılmıştır. Böylece uyku ile ölüm arasındaki bağlantı teyit edilmiş olurken rüya 

ile ruhun da öteki dünyada varlığı da doğrulanmış olmaktadır. Bu olay Gılgamış destanında 

ölüm ile uyku arasında pek çok bağın kurulmasının nedeni olabilir. Nasıl ki uyku yarı ölüm 

haliyse ve zihin, ruh uyanıksa, öldükten sonra da ruhun hayatta kalacağı ilişkisi kurulmuştur.178 

Bu nedenle Hititlerde dahil diğer eskiçağ toplumlarında rüyaların ölümle ilişkisi olduğuna 

inanılmıştır. Hatta Gılgamış destanında bu yakınlığa dikkat çekilmiştir. Destanın onuncu 

tabletinde “uyuyan ve ölü birbirine benzer, ölüm onlardan ayrım yapmaz”179 ifadesinden iki 

durumun birbirine benzer olduğunu göstermektedir. Burada insanın uyku ya da rüya anındaki 

halinin ölülerden benzersiz olduğunu ifade etmektedir. Tabi ki insanın rüya ya da uyku 

halindeki durumu sadece ölü birine benzediğinden kaynaklanmamaktadır. Rüyalar insanlara 

uyarıcı mesajlar olarak kabul edildiği için kişinin hayatını etkileyecekleri olayları gördükleri 

inancı da vardır. Bazı durumlarda ya da inançları doğrultusunda öleceklerine inandıkları rüya 

yorumları bile olmuştur. Bu inanç birçok eskiçağ toplumunda olduğu gibi Hititlerde de 

olmuştur.  

Hitit Anadolu’sunda rüyalar tanrıların mesajları olarak kabul edilmiştir. Tanrının isteğini 

ölümlüye iletilmesinin en yaygın yolu rüyalar aracılığıyla gerçekleşmiştir. Bu rüyalar genellikle 

kehanet soruşturması yöntemi olarak da kabul edilmiştir.180 Bundan dolayıdır ki rüyalara çok 

özenle yaklaşılmış, çıkarılan yorumlara önem verilmiştir. Rüyaların korkutucu özelliğinden 

dolayı belki de Anadolu insanı rüyaları anlamaya ve onları kontrol altına almaya çalışmışlardır. 

Hititce çivi yazılı metinlere göre rüya, uyku sırasında ortaya çıkan, görsel ve işitsel unsurlardan 

meydana gelen psikolojik bir fenomen olarak tanımlanmıştır181 Rüya Hititçede “tešha-,zašhai-

,Ù” şeklinde geçmektedir.182 Fiil hali ise metinlerde genellikle “bir Hititli rüya görür 

 
178 Mouton, Rêves hittites: Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve en Anatolie Ancienne, 85. 
179 Bottero, Gılgamış Destanı: Ölmek İstemeyen Büyük İnsan 162. 
180 Gulia Torri, "Strategies for Persuading a Deity in Hittite Prayers and Vows." Die Welt des Orients 49, (2019), 

58. 
181 Alice Mouton, “Portent Dreams in Hittite Anatolia”, (ed. Hamori, J.E.- Sökhl, J.), Perchange to Dream: Dream 

Dvination in The Bible And The Ancient Near East, SBL Press, (2018), 27. 
182 Hoffner, RHA, 36. 



 

49 

(teshan/zanhain auš-), “rüyada görür” (tešhi/zahhiya auš-) ya da “rüya aracılığıyla görür” 

(tešhit/tešhaz/zahhiyaz auš-) şeklinde geçmiştir. Hititce rüya metinleri genellikle kral, kraliçe, 

kraliyet ailesi ve saray mensuplarına aittir. Ancak halka ait rüyaların da toplumun üst 

kesimlerinden farklı olmadığı düşünülmüştür. Hititler, rüyaların ilahi mesajlar verdiğine 

inanmışlardır. Rüyalar genellikle tanrılar tarafından uyarı, talimat ve kehanetler içermiştir.  

Hititler rüya yorumlarını da bu konuda bilgili kişilere yaptırmışlardır. Bunlar arasında kahinler 

ve rahipler de rüya yorumlarında bulunduğu anlaşılmaktadır.183  

Hititce çivi yazılı metinlerde rüyalar çoğunlukla rüya gören kişi ile bit ölü (Sümerce 

GIDIM, Hititçe akkant-) arasındaki karşılaşmayı ele almaktadır. MÖ. 1. bin yıla ait 

Mezopotamya omen derlemelerinde de ölülerin rüyada sanki canlıymış gibi görülme ihtimali 

ele alınmaktadır.184 

Hititler, rüyalar da bazen tanrılardan bir şeyin sonucunu öğrenmek için soru sorup 

ardından uykuya geçtikleri inkubasyon ritüelini de gerçekleştirmişlerdir. Bu bir kehanet 

inkubasyonu olarak kabul edilmiştir.185 Hititlerin bu saye de gördükleri rüyaya göre hareket 

etmeyi amaçlamışlardır. Rüyanın yorumu olumlu ise o işi yapmayı değilse o işten uzaklaşmayı 

yeğlemişlerdir. 

Hititler iyi ve kötü ölümün varlığına inandıkları gibi rüyanın da iyi ve kötü rüyaların 

hayatlarını etkileyeceğini kabul etmişlerdir. Bu nedenle kötü rüyaları uzaklaştırmak için de 

ritüeller yapmışlardır. bunları da tıpkı kirlilik, kötülük, hastalık, iftira gibi yeraltı dünyasına 

yollamışlardır. Hititler kötü rüyaların büyüler aracılığıyla yapıldığına inandığı için kötü 

rüyalardan kurtulmak için büyüye başvurmuşlardır. Hitit metinlerinden KUB 24.9+ii 20-25’de 

bunu kanıtlamaktadır:  

Transliterasyon: KUB 24.4 (CTH 402) 

Vs.II 

20 nu iš-tal-ak-zi nu-za GIŠGAGHIÁ wa-al-ah-zi nu kiš-an te-ez-zi 

21 ku-iš ku-u-un al-wa-an-za-ah-hi-iš-ki-it ki-nu-na a-pé-e-el al-wa-an-za-ta 

22  EGIR-pa da-ah-hu-un na-at-kán ták-ni!(NA)-i kat-ta-an-da te-e-hu-un 

23  na-at tar-ma-a-nu-un nu al-wa-an-za-ta i-da-la-u-e-eş te-eš-hu-uš 

 
183 Beckman, "On Hittite Dreams”, 26-27. 
184 Mouton, Rêves Hittites: Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve en Anatolie ancienne, 74-75. 
185 Mouton, Portent Dreams in Hittite Anatolia, 27. 



 

50 

24  tar-ma-a-an-te-eš a-ša-an-du na-at-kán nam-ma ša-ra-a le-e ú-iz-zi 

25  na-at da-an-ku-i-iš da-ga-an-zi-pa-aš har-du186 

Tercüme: 

(II 20-25) “O kazıkları çakar ve şöyle der: bunu büyüleyen kişi, şimdi onun büyüsünü 

kaldırdım, onu toprağın altına yerleştirdim ve oraya sabitledim. Büyü ve kötü rüyalar oraya 

sabitlensin! Bir daha yükletmesinler! Karanlık toprak onları (yeniden yutsun)!”187 

Bu pasaj kötü rüyaların büyüler kadar zararlı olduğunu ve bunun için yeraltına 

gönderildiğini ifade etmektedir. Yani burada asıl önemli olan rüyaların hem ölümle hem de 

yeraltı dünyasıyla ilişkili olduğu anlaşılmıştır. Ayrıca pasaja göre kötü rüyaların büyücüler 

tarafından yapılması büyücülerin de kötü rüyalara sebep olabilecek kadar gücünün olduğunu 

göstermektedir.  

Hayaletlerin ve kötü ruhların ölüler diyarında yaşadığı göz önünde bulunarak ölülerin 

rüyalarda görünmesi rüyalar ile yeraltı dünyası arasında bağlantı kurulmasına neden olmuştur. 

Klasik dünyada ölüm, uyku ve rüya arasında yakın ilişki kurulmuştur. Bu ilişki Mısır’da da 

vardır. Onlarda ruh uyuyan bedeni terk ederek, gece yolculuğunu yeraltı okyanusunda 

geçirdiğine inanılmıştır. Buradaki yer altı okyanusu aslında ölüler alemiyle bağlantılı olan bir 

mekân olduğu anlaşılmaktadır.188  

Bazen bir şeyin onayını almak veya yapılacak şeyin olumlu olup olmadığını görmek için 

de rüyayı kehanet olarak kullanmışlardır. Rüyada tanrının verdiği işarete göre şekillenmişlerdir. 

Rüyalar uyarı veren mesajlar olduğu için görülen rüyalara önem vermişlerdir. Örnek bir rüya 

metninde: 

Transliterasyon: KUB 15.2+, 31/5-9 (CTH 421) 

Rs. 

5 [(DUB.I.KAM NU.TIL ŠI-PÁ)T  ]ma-a-[an-(ša-a)]n A-NA LUGAL ag-ga-tar 

 
186 Mouton, Rêves Hittites. Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve enAnatolie ancienne, 128. 
187 Mouton, Rêves Hittites. Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve enAnatolie ancienne, 43: Hitit 

metinlerinde kötü rüyalar ile ilgili bakılması gereken ilk metin Alli ritüelidir, Kešši ve Tunnawi ritüelleri de kötü 

rüyaları içeren metinlerdir. Detaylı bilgi için bkz: Mouton age.; KUB 24.9 II 17’-30: “… kim bu kişiyi 

büyülemişse, işte onun büyüsünü geri aldım ve yere gömdüm ve güvence altına aldım. Büyü ve kötü rüyalar 

güvence altında kalsın. Bir daha çıkmasın ve karanlık yeraltı onu tutsun”: Jean B. Collins, “Neocramancy, Fertility 

and The Dark Earth: The use of Ritual Pits in Hittite Cult”, (ed. Mireck, P.- Meyer, M.), Magic and Ritual in the 

Ancient World, 2, (2002), 234. 
188 A. Leo, Oppenheım, “The Interpretation of Dreams in the Ancient Near East”. With a Translation of an Assyrian 

Dream-Book”. Transactions of the American Philosophical Society, 46/3, (1956), 236. 

 



 

51 

6 [(ta-ah-ša-at-ta-ri na-aš-ma-at)-]za-kán Ù-za a-uš-zi 

7 [(na-aš-ma-at-ši IŠ-TU SUMEŠ) na-aš-m]a IŠ-TU MUŠENHIA 

8 [(i-ši-ia-ah-ta-ri) na-aš-ma-aš-ši GIS]KIM-İš ku-iš-[(ki)] 

9 [(HUL-lu-uš ŠA UŠ pí-ra-an k)i-ša-r)i [nu] ki-i [(SISKUR-Š)U] 

Tercüme: 

(5-9) “Eğer kral için ölüm öngörülmüşse, eğer bunu rüyasında görürse, eğer bu etler veya 

kuşlar tarafından bildirilmişse ya da ona ölümle ilgili kötü bir alamet göründüyse, bu ritüel onun 

için geçerlidir.”189 

Yukarıdaki örnek rüyalardan alınabilecek korkutucu rüya mesajıdır. Çünkü rüya 

yorumunda rüyayı gören kişinin ölümü öngörülmüştür. Ve bu pasaj diğer rüyaların önemli bir 

uyarıcı olduğunu göstermektedir.190 Rüya kralın öleceği şeklinde yorumlandığında hastalık ve 

büyü uygulamalarında olduğu gibi kraldan ölümü uzaklaştırmak için ikame ritüelleri yapılması 

olağandır. Çünkü Hitit kralları hiçbir zaman alametlerle yorumlanan sonuca göre 

yaşamamışlardır. Onlar zaten olumsuz sonucu değiştirmek için bu yollara başvurmuşlardır.  

II. Muršili’nin eşi Gaššuliyawiya’nın tanrıça Lelwani’yi rüyasında görmesine rağmen 

uygun kurbanları yerine getirmediği için tanrıçanın öfkesine neden olduğu anlaşılmaktadır. 

Bundan dolayı rüyada görülen yeraltı tanrıçası Lelwani’nin kraliçeyi cezalandırılarak hastalık 

verdiğine inanılmıştır. 191 

Çivi yazılı metinlerde çoğu rüyalar oldukça sık bir şekilde rüya gören ile ölmüş bir kişi 

arasındaki karşılaşmaya dayanmaktadır. Bazen yaşayan ya da ölü kişinin büyüsel bağı lanet 

aracılığıyla koparmak için rüyalara başvurmuşlardır. KUB 39.61 numaralı muhtemelen mantalli 

ritüelini içeren tablet buna örnektir. Bu rüyalar da genellikle ölü bir ruh rakibin rüyasına girerek 

onu korkutarak ve dehşete düşürmektedir. Metinde ölünün rüyada görülme devam edilmesi 

kişinin büyüsel ya da ruhsal bir bozukluk içinde olduğunu düşündürmektedir.192 

 
189 Hans Martin Kümmel, Ersatzrituale für den Hethitischen König (Studien zu den Boğazköy-Texten 3), 

Wiesbaden, (1967), 70-71; KBo 18.142 ‘1-7, (CTH 581) numaralı metinde de rüya yorumuna göre kişinin ölüp 

ölmeyeceğini öğrenmek için kehanet yapılmıştır. Bkz: Mouton. Rêves hittites: Contribution à une histoire et une 

anthropologie du rêve en Anatolie ancienne, 220-221. 
190 Mouton, Rêves hittites: Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve en Anatolie ancienne, 35. 
191 Tülin Cengiz, “Hititlerde iktidarın meşruiyet aracı olarak rüya: III. Hattušili’nin Rüyaları”, ArAn, 17/1, (2023), 

69. 
192 Mouton, Rêves hittites: Contribution à une histoire et une Anthropologie du Rêve en Anatolie Ancienne, 154. 



 

52 

 Bu karşılaşmanın elbette nedensiz olmadığına inanmışlardır. Bunun en çarpıcı 

örneklerinden biri III.Hattušili’nin eşi Puduhepa’nın rüyasıdır. Kraliçenin rüyası ölü ve yaşayan 

arasındaki karşılaşmaya ait olması rüyayı gören için korkulu bir duruma işaret etmektedir.  

Rüyasında Puduhepa’nın gelecekte kocasına tanrıça Lelwani’den zarar gelmemesi için 

altından heykel adadığını gördüğü rüyanın ortak noktası Lelwani’nin görülmesidir.193 

Muhtemelen bu tanrıçayı görmek ölümün habercisi olarak yorumlanmaktadır.  

Transliterasyon: KUB 31.77 (CTH 584) 

Vs. I 

1 […]x URUne-ri-iq-q[a 

2 […] ku-x MUNUS.LUGAL-ma 

3 [I-N]A URUHA-AT-TI e-eš-ta 

4 [n]u-kán MUNUS.LUGAL URUha-at-tu-ša-az {x} 

5 kat-ta ú-it nu-za I-NA URUZi-it-ha-ra 

 6 SISKURMEŠ {x} i-ya-at nu-za-kán MUNUS.LUGAL 

7 A-NA GE6 SISKUR iš-ha-ah-ru-wa-aš [x] 

8 [k]u-u-un ÙTUM I-MUR nu-wa za-aš-hi-ya A-BU-YA 

9  ma-a-an EGIR-pa TI-eš-ša-an-za- [pát] 

10 nu-wa-kán u-ša-ru-un-ti-in ma-a-an ku-in-ki 

11 an-na-al-li-in ŠA A-BI A-BI-YA [x] 

12 ša-ra-a u-un-he-eš-ki-iz-zi  nu-wa-ra-an-kán u-uh-ta 

13 ma-a-an nu-wa-kán wa-a-tar ma-a-an ša-ra-a 

14 hu-u-it-ti-ya-an-ni-eš-ki-iz-zi nu-wa me-mi-iš-ki-iz-zi 

Tercüme: 

(I 1-14) “….Nerik… ama kraliçe Hattuša şehrinde bulunuyordu, kraliçe Hattuša’dan 

ayrıldı ve Zithara şehrinde ritüelleri kutladı. Kraliçe bu rüyayı gözyaşı ritüeli gecesinde bu 

 
193 Cengiz, “Hititlerde iktidarın meşruiyet aracı olarak rüya: III. Hattušili’nin Rüyaları”, 69. 



 

53 

rüyayı gördü: “rüyamda, sanki babam yeniden hayatta gibiydi. Üstte, büyükbabamın zamanına 

ait eski bir çeşme göründü ve o çeşmeden su çekiyordu ve şöyle diyordu…”194 

Bu pasaj rüyada ölü görmenin ne anlama geldiği ile ilgilidir. Rüyayı yorumlayan falcıya 

göre kraliçenin rüyası ölümü haber vermektedir. Ancak bir tür kehanet falı tekniği olan KIN 

kâhini ile yorum geçersiz kılınmış ve olumsuz cevabın yerine olumlu yanıt verilmiştir.195 Bazen 

rüya görenin ölümünü haber veren rüya kayıtları vardır. Özellikle bu tarzdaki gizemli rüyaların 

yorumlanmasına önem verilmiştir. Eğer rüya ölümle yorumlanırsa bunun için bazı ritüeller 

gerçekleştirmişlerdir.196 Bu ritüeller daha çok ölümü uzaklaştırmak için yapılan vekil tayin etme 

ritüelleri olmalıdır. 

Rüya kitabında, rüyasında ölüler diyarına inen kişinin gerçek hayatta öleceği, bir ölü bir 

adamı öperse yakın olan birinin öleceği şeklinde yorumlanmıştır.197 Eğer yeraltı dünyasına iner 

ve ölüler görünürse: ailesinde kısa günler olacak, ölüm vakası olacaktır.  Eğer yeraltına iner ve 

ölüler onun için sevinç duyarsa bu adam ölecek ama doğduğu yere gömülmeyecektir. Yeraltına 

indiğinde ölü onu kutsarsa duvarın çökmesi sonucu ölecek, yine yeraltı dünyasına iner ve ölü 

onu öperse soğuk nedeniyle ölecek, ölü biri onu ısırırsa o düşen çatı kirişi nedeniyle öleceğine 

inanılmıştır.198 

Gılgamış destanın yedinci tableti de rüyasında kendisinin öldüğünü gören Enkidu’nun 

rüyasını ele almaktadır. Destanın Hitit versiyonunda Enkidu rüyasında, tanrılar bir araya 

gelerek Enkidu hakkında ölüm kararı verdiğini, arkadaşı Gılgamış’ın ise ölmeyeceğini 

görmüştür.199 Rüyanın yorumlanması ise Enkidu’nun gerçekte öleceği şeklinde yapılmıştır. 

Çünkü rüyada öleceğini gören kişinin hayatının sona ereceğine inanılmaktadır. Destanın 

ilerleyen kısımlarında gerçekten de Enkidu ölmüş, Gılgamış ise onun üzüntüsünden 

 
194 Trans ve terc.: Roos, Hittite Votive Texts, 117-120; Mouton, Rêves hittites: Contribution à une histoire et une 

Anthropologie du Rêve en Anatolie Ancienne, 267-269 
195 Mouton, Portent Dreams in Hittite Anatolia, 29; Bazı karaciğer ve kuş uçuşu kehanetler, rüyalar veya kötü bir 

alamet kralın ölümünü önceden bildirirse yukarıdaki tarzda ikame ritüelleri gerçekleştirirlerdi. Bu ritüeller 

arasında en iyi korunanı belirlenememiş bir ay alametidir.  Eğer üçüncü ayın on dördüncü günün de ay ölürse (yani 

tutulursa) o zaman kral ölecek, oğlu tahtı ele geçirecek veya askerler kitleler halinde düşecektir. Başka bir kehanet 

metninde ise eğer yirminci günde (yani yedinci ayın) ay ölürse kralın günleri kısalır, ülke yıkıma uğrar. Ay metnin 

devamında eğer yirminci günde (yani sekizinci ayın) ay ölürse, o zaman kral savaşta ölecektir.195 Bu ritüellerin 

kötü olan durumdan kurtulmak için yapıldığı bilinmektedir: Hout, “Der Ulmitešubb-Vertrag: Eine 

Prosopogrphische Untersuchung”, 41. 
196Scott B. Noegel, “Maleness, Memory, And The Matter of Dream Dıvınation”, Esther J. Hamori ve Jonathan 

Stökl (Ed.), Perchance to Dream: Dream Divination in the Bible and the Ancient Near East, SBL, (2018), 67. 
197 Oppenheım, "The Interpretation of Dreams in the Ancient Near East. With a Translation of an Assyrian Dream-

Book”, 259. 
198 Oppenheim, "The Interpretation of Dreams in the Ancient Near East. With a Translation of an Assyrian Dream-

Book”, 283. 
199 Albert T. Clay, Morris Jastrow- Stephen Langdon, The epic of Gılgamesh: Two Texts: An Old Babylonian 

Version of the Gilgamesh Epic-A Fragment of the Gilgamesh Legend in Old- Babylonian Cuneiform, (2017), 149. 



 

54 

ölümsüzlüğü bulma arayışına bile girmiştir. Bu rüyalar insanların hayatını derinden etkileyen 

alametci rüyalar olarak kabul edilmiştir.  

Hitit kralları rüyaları bazen kehanet amaçlı da kullanmışlardır. Metin 13’de Büyük Kral 

Tuthaliya’nın atalar tapınağı olarak bilinen (bir tür kraliyet yapısı yani ölü kültünde) yapıda bir 

rüyaya yatar. Bu özel kehanet amaçlı uyku ritüeli olduğu için buna “neokramantik inkübasyon” 

200yani ölü çağırma aracılığıyla rüya görme” denilmektedir. Buradaki amaç kralın ölmüş 

atalarıyla ya da yeraltı dünyasının sahibi güneş tanrıçası ile düşsel temas kurmak olduğu 

anlaşılmaktadır.201 Büyük kral Tuthaliya Hattuša’da Yerin Güneş Tanrıçası Allani için yapılan 

bir ritüel için gittiği atalar evinde gördüğü rüyanın yorumuna karşılık tanrıçaya ikame kurbanı 

sunmak istemiştir. Çünkü gördüğü rüyayı yeraltı dünyasından bir kehaneti gerçekleştirme 

istemiştir.  Kral işlediği bir günah ya da hatanın sonucunda yeraltı dünyasının tanrıçasının gücü 

altına girdiğine inandığı için ikame kurbanı ile işlediği günahların bedelini ödeyerek yeraltı 

tanrıçasının boyunduruğu altından çıkmaya çalışmaktadır. Kral görmüş olduğu rüya ile onun 

için yaklaşan bir ölüm tehdidini varsaydığı anlaşılmaktadır. Bu nedenle kral görmüş olduğunun 

rüyanın gerçekleşmemesi için yapılan ritüelde bir ölüye benzer gibi gösterilmiştir. Buradaki 

amaç, kralın ya da ailesinin yerine geçecek kurbanın ölmüş atalarının tanıklığı ile yeraltı 

dünyasının tanrıçasının huzurunda kabulünü sağlamaktır.202 Bu tarz rüyalar ölüm habercisi 

olarak kabul edilmektedir. Bu nedenle kral rüyanın etkisinden kurtulmak ve rüyanın yorumu 

sonucunda bu kötü kaderi değiştirmek istemiştir. Yapılan bu ritüel ile kralın yerine tayin edilen 

vekilin yeraltı tanrıçasının hükmüne girmesi amaçlanmıştır.  

Rüya ile ölümün ilişkisinin yanında bazen de uykunun ölüm olarak sayıldığını gösteren 

metinler de mevcuttur. Bu konuda Hititlerin tanrılarının da ölüm ve yeniden diriliş kaderine tabi 

olduğuna dair inançlar bağdaştırılabilir. Bazı Hitit metinlerinde tanrıların öldüğünden 

bahsedilmiştir. Ancak tabi ki bu durum insanların ölümüyle aynı tutulmamaktadır.  Tanrıların 

ölümü insanların ölümünden farklıdır. Tanrıların ölümü daha çok bir kayboluş ya da uyku halini 

anımsatmaktadır. Bunun sebebi ise tanrılar öldüğünde bitki örtüsü ve tarım alanlarının 

durağanlığı gibi sonbahardan ilkbaharın başlangıcına kadar ya derin bir uykuya dalar ya da 

yeraltı dünyasında saklanarak ya da orada yaşayarak kendi görevlerini durdururlar. Bu daha çok 

mecazi anlamda olup doğanın üretim özelliklerinin durmasıyla ilgilidir. Kenan mitinin bir 

 
200 Kehanet amaçlı uykuya yatma anlamına gelen inkubasyon ritüelinin sahibinin bir Tuthaliya olduğu 

bilinmektedir. Bu kralın II/III. Tuthaliya olduğu tahmin edildiği gibi I.Tuthaliya olduğu da düşünülmüştür: 

Mouton, Rêves Hittites: Contribution à une histoire et une Anthropologie du Rêve en Anatolie Ancienne, 147. 
201 Mouton, Portent Dreams in Hittite Anatolia, 32. 
202 Piotr Taracha, “Ersentzen Und Enstsühnen Das Mittelhethitische Ersatzritual Für Den Grobkönig Tuthalia (CH 

448.4) Und Verwandte Texte”, Culture and History of the Ancient Near East, 5, Leiden-Boston-Köln, (2000), 192. 



 

55 

parçasında “Kader tanrıçaları Hava tanrısı Tarhunta’yı yeniden yarattılar ve onu ışıltılı güzel 

yaptılar” ifadesi tanrılar tarafından gerçekleştirilen yeniden dirilen ya da yeni yaratılan tanrının 

amaçlanan işleve devam etmesini sağlayan katartik ritüeller, tanrının kaderinin insanlarla 

yakından bağlantılı olduğunu ifade eder.203 Bu düşünce yapısı Mezopotamya’da çok eski bir 

olgudur. Aslında buna en iyi örnek Hitit metinlerinde farklı bir versiyonuna rastlanılan 

İnanna’nın yeraltına dünyasına inişini örnek verilebilir.204 Yine Hititce çivi yazılı metinlerde 

kaybolan tanrı mitleri ölen tanrılar mitleri olarak kabul edilmektedir. Ancak Hitit mitolojisinde 

tanrı ölmekten ziyade saklanmaktadır.205 Tanrılar saklandığı süre onların uyku haline 

benzetilmektedir. 

Burada ölüm ya da kayboluş uzun süreli bir uyku dönemi olarak algılanmıştır. Tanrıların 

kızgınlığında ya da doğanın verimsiz olduğu dönemlerde kişiselleştirdikleri bu olay belli bir 

sürenin dolmasıyla bitmektedir. Bahar yeniden geldiğinde doğa tekrar canlandığında tanrıların 

yeniden dirilmesi, uykularından uyanması ya da görev sürelerinin başlamasıyla ilgilidir. Çünkü 

fiziki olarak ölen canlının yeniden dirilişi Hitit inancında mümkün değildir 

Uyku ve ölüm ilişkisine başka bir örnek ise Gılgamış destanında görülmüştür. Gılgamış 

destanında Huwawa adlı yeraltı yaratıklarından biri Gılgamış’a büyü yaparak onu uyutur. 

Arkadaşı Enkidu Gılgamış’ı uyandırmaya çalışır ancak uzun süren Gılgamış’ın uykusu onu 

ölüme yaklaştırmıştır. Olağandan fazla süren bu uyku ölüm öncesi uyku yani sonsuz uykuya 

aslında ölüme bir hazırlık olarak ifade edilmiştir. Huwawa’nın büyüyü uygulayan bakışı da 

ölüm bakışı olarak tanımlanmıştır.206  

Yukarıdaki bilgiler doğrultusunda uyku ve rüyanın hem Hititlerde hem de eski 

toplumlarda ölümle bağlantısı kurulmuştur. Hititler ölü ve ölümle ilgili rüyaları uğursuz kabul 

ederek kötü yorumlamışlardır. Uykunun yarı ölüm olarak nitelendirilmesi, rüya anında başka 

bir alemde dolaşılması ve rüyalarda ölülerin görülmesinin uğursuzluk sayılması anlayışı 

günümüzde bile mevcuttur. 

 
203 Haas-Koch, Religionen des alten Orients, 200-201. 
204 Kümmel, Ersatzrituale für den hethitischen König, 4: İnanna’nın yeraltından çıkması için kendi yerine eşi 

Dumuzi’yi gallaların almasına izin vermiş ve yeraltı dünyasına İnanna yerine Dumuzi gitmiştir. Ancak Dumuzi’nin 

altı ayda bir yeryüzüne dönmesi yeryüzünde verimliliğin, canlılığın artmasını sağlaması yeryüzünün yeniden 

doğuşunu temsil ettiği gibi Dumuzi/Temmuz’un da yeniden doğuşunu temsil etmektedir. 
205 Güterbock, Hittite Mythology, 144.  
206 Mouton, Rêves hittites: Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve en Anatolie ancienne, 83. 



 

56 

3.2.4. Ölüm Korkusu 

İnsanoğlu ölümü kabul edip hayatın doğal ve katı değişmeyen bir kuralı olarak görse de 

kendinden uzaklaştırmak istediği bir musibet olarak algılamıştır. Bu aslında aynı psikolojinin 

verdiği iki tezat düşüncedir. Eskiçağ toplumlarının eserlerine yansıyan ölümden kurtulmak 

isteyip ölümsüzlüğü arama isteği ölüm korkusunun yansımasıdır. Ne birey olarak ne de toplum 

olarak ölüm hiçbir zaman basit görülmemiştir.207 insanlar ölümü değişmeyen kader olarak görse 

de bu olguya karşı hissettikleri korku onları ölümsüzlüğü aratma psikolojisine sokmuştur. 

İnsanoğlu bu farkındalığa sahip olmasına rağmen ölümsüzlük arzusu hiçbir zaman 

eksilmemiştir.208  

Tuhaftır ki insan önce ya da sonra mutlaka tecelli edeceğini bildiği ölümden kaçıp 

korkmuştur. Aslında insan ne kadar kabullenmiş gibi görünse de tamamen bunu 

benimseyememiştir. Bu doğrultuda insanın yeryüzünde olduğundan beri var olan ölüm gibi 

ölüm korkusu da insanın yaratılışından beri vardır. Hititlere ait metinlerde de ölüm korkusunu 

anlamak mümkündür. Hititlerin Mezopotamya halkı gibi ölüm korkusuna karşı ölümsüzlüğü 

arayarak bulma girişimi metinlere yansımamıştır. Hititce çivi yazılı metinlerde ölüm korkusu 

tanrılardan istenilen “uzun ömür ve uzun yıllar” ifadeleri ile yansımıştır.  

İnsanoğlunun çare bulamadığı ölüm ve başa çıkamadığı ölüm korkusu efsanelere konu 

olduğu birçok örnek vardır. İnsanoğlu hayatın içindeki gerçeklikle alakalı birçok konudan 

esinlenerek oluşturduğu efsanelerde yer verdiği konulardan biri de ölümsüzlüktür. Eski 

dönemlerden beri birçok örneğine rastlanılan bu konunun en çok bilineni Gılgamış destanıdır. 

Gılgamış’ın çok sevdiği arkadaşı Enkidu’nun ölmesi ile hissettiği ölüm korkusu Gılgamış’ı 

ölümsüzlük arayışına yöneltmiştir: 

Tablet IX “Gılgamış arkadaşı Enkidu için acı gözyaşı döktü. 

Issız topraklarda gezinirken kendi kendine şöyle dedi:  

Bir gün ölmeyecek miyim ve Enkidu gibi olmayacak mıyım? 

kalbim üzüntüyle delindi! 

Ölmekten korkuyorum ve bu yüzden ıssız yerlerde dolaşıyorum.209 

 
207 Hökelekli, “Ölüm ve Ölüm Ötesi Psikolojisi”, 153. 
208 Karakuş vd., "Ölüm ve Ölüm Kaygısı", 46. 
209 Beckman, The Hittite Gilgamesh, 44. 



 

57 

Sümer destanı olan Gılgamış destanı birçok toplumda farklı versiyonlarıyla 

benimsenmiştir. Hititlilerde Gılgamış destanını kendine uyarlayan halklardan biridir. Gılgamış 

ölümsüzlük arayışındayken kökleri yeraltı dünyasına kadar uzanan ve kapı koruyucuları olan 

bir dağın etrafına gelmiştir. Burada kapı koruyucuları akreplerdir. ve Gılgamış’ın kapı koruyucu 

akrep insanlarla diyaloğu başlar: 

O mashu’nun ikiz dağlarına geldi 

Zirveleri göklerin çadırını destekler 

Kökleri yeraltı dünyasına kadar uzanır. 

Orada kapı koruyan akrep insanlar vardı, 

Bakışları ölüm olan korkunç varlıklar, 

Onların korkunç parlaklığında dağlar kayboldu. 

Onlar güneşin doğuşu ve batışını koruyorlardı. 

Gılgamış onları gördüğünde yüzünü kapattı 

[40] korku ve dehşet içinde, fakat sonra cesaretini topladı 

Ve onlara yaklaştı. Akrep adamlardan biri 

Arkadaşına, “bu adam da tanrıların eti var” dedi.210 

Nasıl bu kadar uzun bir yol katetin? 

Nasıl burada karşıma çıktın? 

Tehlikeli denizleri nasıl aştın? 

Bana yolculuğunu anlat. Nereye gidiyorsun? 

(59) Gılgamış cevap verdi:  

[50] “atam utnapiştim’e giden yolu arıyorum 

Tanrılar meclisinde sonsuz yaşamı bulan. 

O hayatın ve ölümün sırrını bana söyleyecek.” 

Ve akrep adam Gılgamış’a dedi ki:  

“Gılgamış, orada senin gibi biri hiç olmadı. 

 
210 Beckman, The Hittite Gilgamesh, 44. 



 

58 

Hiç kimse bu dağın içinden geçen yolu aşmadı. 

İçinden geçmek on iki çift saat sürer. 

Karanlık çoktur ve ışık hiç yoktur,  

Ne gün doğumundan sonra ne de gün batımından sonra. 

Hiç kimse bunu yapmadı. Sen nasıl yapacaksın?” 

Gılgamış konuştu: 

[60] “ben kederden geçtim, 

Yüzüm soğuktan ve güneş ışığından yandı. 211 

Gılgamış’ın bu cevabı ölümsüzlüğü bulmak için uğraştığı çabayı göstermektedir. 

Hikâyede bahsedilen engeller ölümsüzlük için aşılması mecbur olan zorluklardır.  Gılgamış 

zorlukların devamında ölümsüzlüğe ulaşacağına inanmaktadır. Tablette Gılgamış arkadaşının 

ölümünden bahsederken kendi yaşadığı ölüm korkusunu ifade etmesi o dönem insanlarının da 

hissettiği ölüm korkusunu yansıtmaktadır. Böylelikle binlerce yıl öncesinde yaşayan insanların 

ölümün bilincinde olmakla beraber kendi imkanlarıyla ölümün çaresini aramaya 

koyulmuşlardır. Destanlar gerçek olaylardan oluşmasa da gerçekleşmiş olaylardan esinlendiği 

de unutulmamalıdır. Ne zamanki ölümsüzlüğün çaresinin olmadığı anlaşıldı o zaman 

arayışlarda son bulmuştur. Ancak ölüm korkusu insan nefes aldığı sürece devam etmiştir. 

İnsanoğlu ölümü kabullense de hem kendisine hem de sevdiklerine ölümü 

yakıştıramamıştır. Bunun içinde ölümsüzlüğe çare bulamayan insanoğlu ölümü uzaklaştırmak 

istemiştir.  Hitit devletinin kurucu krallarından I.Hattušili’nin vasiyetnamesi ölüm korkusunu 

ve bu acı gerçeği kabullenişin kanıtı olarak karşımıza çıkmaktadır. Hasta yatağında ölümle 

yüzleşen kralın hissettikleri ile günümüz insanları arasında fark yoktur. Hattušili’nin korkulu 

ve teslimiyetçi sözlerle karısından “beni göğsünde tut, toprakta koru” ifadesi ölüm korkusunun 

gerçekliğini yansıtmaktadır. Kralın burada hissettirdiği şey sadece çektiği acı değil ölüm 

karşısında sevdiklerinden beklediği şefkattir. Ancak bu durum sadece o dönem insanlarına ait 

olmayan, insanın evrensel gerçeğinin kendisidir.212 Yani ölüm korkusu karşısında insan şefkat 

ve merhamete muhtaç bir çocuğa benzemektedir. 

 
211 Beckman, The Hittite Gilgamesh, 55. 
212 H. Craig Melchert, “Death and the Hittite King”, Perspectives on Indo-European Language, Culture and 

Religion: Studies in Honor of Edgar C. Polome, 1, Virginia, (1991), 186. 



 

59 

Birçok Hititce dua metninde karşılaşılan konuların temeli de sağlıklı uzun yıllara sahip 

olmak ve ölümü uzaklaştırmak olmuştur. Bu sebeple tanrılara yakarılan metinlerin en önemli 

konusu ölüm korkusudur. Hitit metinlerinde herhangi bir hastalık bile ölümle bağlantılı olduğu 

için ölüm korkusunu hissetmek çok kolay olmuştur. Hatta ölüm korkusundan dolayı eski 

sağlığına kavuşmak isteyen kral ve kraliçelerin canına karşılık başka insanların kurban edildiği 

anlaşılmaktadır. İnsan kurbanı da dahil tanrılara sunulan kurbanlar, dualar ve majik işlemler 

hastalıktan kurtulmanın çaresi kabul edilmiştir.213 Bu insanlardaki ölüm korkusundan dolayı 

oluşan bir istektir. 

Ölümün her türlüsü korkunçtur. Ancak hastalıkların sebep olduğu ölümler savaşta 

ülkesini koruma yolunda meydana gelen ölümle aynı değildir.214 Şifa bulmak için tanrıya 

yakarmanın en önemli sebebi ölüm korkusudur. Aşağıdaki metinde bir hastanın cümlelerinden 

hastalığın vermiş olduğu acıyı tarif ettiği gibi hastalıkla beraber hissettiği ölüm korkusunun 

yansımasını da göstermektedir: 

Transliterasyon: KUB 31.127 (CTH 372) 

Rs. IV 

8 n u-mu DINGIR-YA da-al-liš-š[a-a]n-ti UN-ši UD!.KAM.Ḫİ.A   

 9 i-da{-da}-la-e-eš  GE6 -uš ḪUL-e-eš ma-ni-in-ku-wa-an  

10 le-e tar-na-at-ti215 

Tercüme:  

(IV 8-10) “Ey tanrım, kötü günlerin ve kötü gecelerin bana, şaşkın bir adama 

yaklaşmasına izin verme.”216 

Bu durum ölüm korkusu yaşayan birinin sağlığına kavuşmayı beklediği çaresiz anı ifade 

etmektedir. Bu ve bunun gibi birçok Hitit metinlerinin örneğinde o dönemler de ölüm 

korkusunun belgelere yansıdığı anlaşılmıştır. Tanrının verdiği bu hastalık karşısında çaresizlik 

içinde hastalıktan kurtulmak, ölümü uzaklaştırmak için dualar edilmiştir. Aslında bu metinler 

 
213 Ali Dinçol, “Ašhella rituali (CTH 394) ve Hititlerde Salgın Hastalıklara Karşı Yapılan Majik İşlemlere Toplu 

Bir Bakış”, BELLETEN, 49/ 193,(1985), 4. 
214 Dinçol, “Ašhella rituali (CTH 394) ve Hititlerde Salgın Hastalıklara Karşı Yapılan Majik İşlemlere Toplu Bir 

Bakış”, 8. 
215 Schwemer, “Hittite Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry Personal God A Critical Edition of CTH 

372-74”, 39. 
216 Singer, Hittite Prayers, 39. 



 

60 

sadece hastalıktan kurtulmanın değil ölümü de uzaklaştırmanın çaresini dualarda aradığını 

göstermektedir. Kısacası insanın tanrılardan sağlık istemesinin temeli ölüm korkusu olmuştur.  

İnsanlar hastalıktan kendini ve sevdiklerini kaybetmenin korkusuyla tanrılara daha çok 

yönelmişlerdir. Hititce çivi yazılı metinlerde sevdiği insanın ölmesinden korktuğu için tanrıya 

yakarışını ifade eden en iyi örnekten biri II. Muršili’nin eşi Gaššuliviya için yeraltı tanrıçasına 

yapmış olduğu yakarışlardır.  Dua metninde kralın tanrıya yakarışı şu şekildedir: 

Transliterasyon: KUB 4.6, KBo 31.80 (CTH 380) 

Vs. 

10 nu ma-a-an DINGIR-LIM  EN-YA am-me-el ku-it-ki ŠA DUMU.SAL.GAL] 

11 ḪUL-lu ša-an-ḫe!-eš-ke-ši    nu-ut-ta ka-a-aš-ma am[-mu-uk] x-pa-aš-⸢ša⸣-[an] 

12 ú‑nu‑wa‑an‑da‑an up‑pa‑aḫ‑ḫu‑un  na‑aš‑kán am‑mu‑uk kat‑ta‑an SIG₅‑an‑za 

13 pár-ku-i-ša-aš a-pa-a-aš mi-iš-ri-wa-an-za a-pa-a-aš har-ki-ša-aš- a-pa-a-aš 

14 ⸢na⸣-aš-⸢kán⸣ ḫu-u-ma-an-da-az a-ša-nu-wa-an-za nu-kán DINGIR-LIM EN-YA a-pu-u-

un 

15 me-na-aḫ-ḫa-an-da uš-ki nu PA-NI DINGIR-LIM EN-YA ka-a-aš SAL-aš ú-e-ha-at-ta-ru 

16A-NA DUMU.SAL. GAL-ma-kán an-da aš-šu-li nam-ma ne-eš-hu-ut ke-e-ez 

17 GIG-za TI-nu-ut nu-uš-ši e-ni GIG a-wa-an ar-ḫa nam-ma ti-it-ta-nu-ut 

18 na-aš ḫa-ad-du-le-eš-du nam-ma nu ú-ez-zi DUMU.SAL. GAL zi-la-ti-ia 

19 tu-uk DINGIR-LAM wa-al-li-iš-ke-ez-zi 

20 ŠA DINGIR-LAM me-mi-iš-ki-iz-zi 

21 I‑NA URUŠa‑mu‑u‑ḫa ku‑wa‑pí tu‑uk DLe‑el‑wa‑ni‑in fGaš‑šu‑li‑ia‑wi₅‑aš 

22 tu‑e‑el GÉME‑TUM Ù‑az a‑uš‑ta nu tu‑uk A‑NA DINGIR‑LIM a‑pé‑e‑da‑aš UDKAM.ḪI.A‑aš 

23 [f]Gaš‑šu‑la‑wi₅‑aš tu‑e‑el GÉME‑TUM SÍSKUR Ú‑UL ku‑it‑ki pé‑eš‑ta 

24 [k]i‑nu‑na ka‑a‑ša fGaš‑šu‑li‑ia‑wi₅‑aš tu‑e‑el GÉME‑TUM iš‑tar‑ki‑at 

25 [n]a‑an GIG‑an‑za ta‑ma‑aš‑ta‑at nam‑ma‑aš‑ši a‑pa‑a‑at ut‑tar 

26 [n]a‑⸢ak‑ki⸣‑ia‑aḫ‑ta‑at nu DINGIRMEŠ‑az a‑ri‑ia‑er na‑at DINGIRMEŠ‑az‑zi‑ia 

 27 [ḫa‑an‑da‑i]t?‑⸢ta‑at⸣ ki‑nu‑na ka‑a‑ša tu‑uk A‑NA DINGIR‑LIM fGaš‑šu‑la‑wi₅‑aš 



 

61 

 28 [tu-e-el GEMETUM] ⸢A‑NA⸣ [G]IG še‑er a‑pé‑e‑el tar‑pa‑al‑li‑217 

Tercüme: 

(10-20) “Ey tanrım, efendim, karımda bir kötülük arıyorsan işte sana süslenmiş bir vekil 

gönderiyorum. Bana kıyasla o mükemmel: saf, ışıl ışıl, solgun, o her şeyle donatılmıştır.  Onu 

incele ey tanrım, efendim! Bu kadının senin, efendisinin önünde gidip gelmesine izin ver ve 

büyük kız’a tekrar merhametinle dönerek onu bu hastalıktan kurtar! Bu hastalığı ondan 

uzaklaştır ve iyileşmesini sağla! Ey tanrım! o zaman gelecekte büyük kız seni daima övecek ve 

yalnızca sürekli senin adını anacak.” 

(21-28) “Ey Lelwani, hizmetkarın Gaššuliyawiya seni Šamuha’da rüyasında 

gördüğünden beri, senin için o günlerde hiç kurban sunmadı mı ey tanrım? Ama şimdi 

hizmetkarın Gaššuliyawiya hastalandı ve hastalık onu yordu. Üstelik, bu konu onun vicdanına 

yük oldu ve bunu bir kâhin aracılığıyla tanrılara sordu ve tanrılar tarafından da tespit edildi. Ve 

şimdi de senin hizmetkârın Gaššulawiya hastalandığı için sana ey Tanrım...”218  

II. Muršili eşinin hayatı karşılığında tanrıçaya adak olarak kraliçenin yerine geçecek 

hayvanlar ve değerli giysiler giydireceği bir kadın sayesinde kraliçeyi hastalıktan aslında 

ölümden kurtarmaya çalışmıştır.219 Özellikle Hitit kralları ve kraliçeleri ile ilgili metinlerde 

onları ölümden uzaklaştırmak, daha uzun ömre sahip olmak ve hastalıklardan korumak için 

kendi yerlerine vekil tayin etmişlerdir. Yukarıdaki örnekteki gibi bu vekil onların hastalıklarını 

ve ölümünü üstlenerek tanrılara sunulmuştur. Bazı ritüeller de bu olay bazı hayvanlara 

yüklenerek de yapıldığı anlaşılmaktadır. Mantık olarak aynı amaca hizmet eden ritüelde, 

hastalıktan öleceği düşünülen kraliçenin yerine başka birini koyarak hastalığın ona 

yüklenmesini sağlanmıştır. Bu sayede kraliçenin hastalıktan uzaklaşacağına inanmışlardır. 

Omina veya hastalıkla işaret edilen bir ölüm tehdidine karşı ölümcül tehlikeden ve yeraltı 

tanrılarından kaçmak için tehdit altında olan kişi toprağa uzanarak kendini ölü durumuna sokar. 

Buna “taknaz da-“(birini topraktan çıkarma) ritüeli denilmiştir.220 “taknaz da-“ teriminin 

anlamı yerden/topraktan çıkarma/alma anlamına gelmektedir. Ancak bu ifadenin kesin anlamı 

ve ritüelin neden yapıldığına ait bilgiler metinlerden dolaylı olarak çıkarıldığı için tartışmalı bir 

konudur. Tunnawi ritüelinin uygulama nedeni olarak kral aleyhine yapılan büyülerde “taknaz 

da-“genel olarak ritüellerin bir türüne işaret eder ve bu ritüelde “yerden alma” anlamına 

 
217 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 249-250. 
218 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 251: Singer, Hittite Prayers, 72. 
219 Torri, “Strategies For Persuading A Deity in Hittite Prayers and Vows”, 53. 
220 Haas, "Hethitische Bestattungsbräuche”, 56. 



 

62 

istinaden temizlik anlamında olup erken ölümden kurtuluşu simgelemektedir. Terim ritüeli 

yöneten kişinin topraktan kaldırılması gibi somut bir eylemden oluşmaktadır. Hutter bu terimin 

yeniden doğuşu ifade ettiğini söylese de Taracha ve Beckman bu anlamı kabul etmemektedir. 

Beckman ise taknaz da- terimini, “birini ölümün pençelerinden kurtarmak” anlamına geldiğini 

ifade etmiştir.221 

Ölüm hayatın gerçeğinin bir parçası olsa da iyi bir olguya sahip olmadığı için Hititler 

çeşitli yollarla ölümü ertelemeye ve ondan uzaklaşmaya çalışmışlardır. Bunu da tanrılara 

dualarda bulunmak, ritüeller yapmak, kurbanlar sunmak ve ikame ritüelleri ile yapmışlardır. 

Tüm bu çabalar onların ölümden korktuklarının açıkça ifadesidir.222 İkame ritüelleri Eski 

Mezopotamya ve Hititlerde birçok örneğine rastlanılan İnanna ya da İştar’ın yeraltına inmesinin 

sonucunda tanrıçayı yeraltı dünyasından kurtarmak için yerine bulduğu vekil ile neredeyse aynı 

amaçla uygulanmıştır. İnanna yeraltı dünyasına indiğinde başına gelen kötü şeyler sonucunda 

geri dönmek istemiştir. Ancak buradan çıkış imkansızdır, tanrıçanın geri dönmesi için sadece 

bir şart vardır. Tanrıça eğer yerine başkasını getirirse yeraltı dünyasından çıkması 

mümkündür.223 Dolayısıyla tanrıçayı kurtarmak için başka birinin kurban seçilmesi ikame 

ritüeli ile çok benzerdir. Kral ve kraliçe ölümden ve yeraltı dünyasından kurtulmak için yaptığı 

değiş tokuş tanrılar için de yapılmıştır. Kısacası hem tanrılar hem de kral ve kraliçe için 

yeraltından kurtulmanın bir bedeli vardır. Bu bedel ölüm korkusunun sonucudur. 

Haas’a göre bu ritüel, ölüm tehdidi altındaki kral ve kraliçeyi korumaya yönelik büyüsel 

işlemlerle yapılmaktadır. Onun yeniden canlandırılması ve ölümün önlenmesi için serbest 

bırakma ritüelleri uygulanarak ölüm uzaklaştırılmaya çalışılmıştır. Babil kaynaklarına dayanan 

bir ritüelde, “kralın ölümü önceden belirlendiğinde…” ritüelinde omina tarafından tehdit edilen 

kral iki ikame sunar: yer üstündeki tanrılar için bir insan yani canlı bir ikame, yeraltı tanrıları 

için tahta bir figür yani ölü bir ikame sunmuştur. Ritüelin devamında sallis wastais’e benzeyen 

uygulamalar yapılmıştır. İkame için düzenlenen yemek töreninin ardından kraliyet giysisi 

giydirilen ahşap figürle birlikte kral saraydan ayrılır ve vekilinin egemenlik süresini mezar 

odası veya taş ev olduğu düşünülen yerde, ölü ruhlarının arasında geçirmiştir.224  

 
221 Görke, Das Ritual der Aštu (CTH 490), 175. 
222 Gordeziani- Tatishvili, "Hittite Funerary Traditions and Afterlife Beliefs in the Context of Hittite Cosmology." 

309-310. 
223 Römer, W.H. “İnannas Gang zur Unterwelt”, Texte aus der Umwelt des Alten Testaments: Weisheitstexte, mythen 

und Epen, 3, (1993), 458. 
224 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche”, 56. 



 

63 

Ölümcül bir uğursuzluğa karşı yani ölümden korunmak için kral savaş esirleri, suçlular, 

zihinsel engelliler ya da yüksek statülü kişilerden vekil yaptığı birini kendi yerine seçmiştir. 

Böylece kral vekil tayin edilen kişi olmuş, gerçek kral ise “çiftçi” kişiliğine bürünmüştür. 

Aşağıdaki metin bahsedilen konuya örnektir. Bu metinde Ay tanrısına dualar da yer almaktadır.  

“işte, dua etmek için geldiğim {konuda ] beni selamla, Ay tanrısı, efendim! Sen, Ay 

tanrısı, sahibem, benim felaketimi ilan ettiğinde alamet verdiğin gerçeğine gelince, bak, benim 

yerime bu ikameyi verdim. Şimdi bunları al, [ama beni serbest bırak]!” bir boğa kralın 

huzurunda kesilir ve kral konuşur: “işte buna gelince sen, Ay tanrısı bir alamet verdin, eğer 

[böylece] benim için kötülüğü [ilan ettiysen] [benim] (cesedimin-ateşi) dumanını kendi 

gözlerinle görmen için, []; şimdi bak, ben kendim geldim [ve] benim yerime sana bu [ikameyi] 

verdim. Şimdi bu boğanın dumanına bakın] bırakın bunlar (yerine geçenler) ölsün, ama ben 

ölmek istemiyorum!”.225 

Öleceğine inanan kral için yapılan bu ikame ritüeli ölüm korkusunu en baskın şekliyle 

yansıtmaktadır. Bu ikame ritüeli sadece ülkenin idarecisi olarak kralın ölümünün önlenmesi 

amacıyla gerçekleştirilmemiştir. Kralın da ifade ettiği gibi ölmek istememesi aslında onun 

ölümden korktuğunun ispatıdır. Buna benzer birçok örneği de Hitit metinlerinde de 

görmekteyiz.  Burada yapılan ritüellerin temeli kralın ya da kraliçenin ölüm korkusudur. Zaten 

ikame ritüelleri özellikle ölüm beklentisi ve korkusu olan durumlarda uygulanan ritüeldir.226 Bu 

durum da hem atalarının ailesinin huzuru ve refahı için onları gözetleyen bir rol üstlendiklerine 

inanmışlar hem de yeraltı dünyasının etkisinden kurtulacağına inanmışlardır.  

Ölüm ve rüya ilişkisinde de bahsettiğimiz Tuthaliya’nın rüyasında Yeraltı Tanrıçası 

Allani’nin hizmetine girdiğini görmesi kralın ölümünün yaklaştığı şeklinde yorumlanmıştır. Bu 

yorumuna karşılık alınan tedbirler kral için ölüm korkusunu yansıtmaktadır. 

Ayrıca kral rüya sonucu her sabah erkenden güneş tanrısının huzurunda diz çökerek 

“göğün güneş tanrısı, efendim! Ben ne yaptım? Tahtı benden alıp başkasına verdiniz ve onu [… 

] ama beni ölülerin (ruhların) yanına çağırdınız. Şimdi… ben ölü ruhların yanındayım. Kendimi 

göğün güneş tanrısına efendime gösterdim. Şimdi beni göklerin tanrıları arasına kabul et ve 

beni ölü ruhların arasından özgür bırak!” bu yakarış ile tanrıdan bağışlanmayı dilemiştir.227  

 
225 KUB 24.5, 7-37 (CTH 419); Haas,  Hethitische Orakel, Vorzeichen und Abwehrstrategien, 150. 
226 Kümmel, “Ersatzrituale für den hethitischen König”, 1.   
227 Taracha, Ersatzen und Entsühnen: Das mittelhethitische Ersatzritual für den Großkönig Tutḫaliya (CTH 448.4), 

193. 



 

64 

Kral için burada yapılan tüm işlemlerin temelinde ölüm korkusu vardır. Kralın gördüğü 

rüya yeraltı tanrıçası ile alakalı olduğu için onun ölümünün yaklaştığına inanıldığı ortadadır. 

Ölümden kurtulmak için de ikame kurbanlarına başvurmuşlardır. Burada kişi herhangi sebepten 

dolayı ölüme mahkumdur, bu nedenle hasta ya da başka biri topraktan güçlenmiş olarak 

kalkarak hastalıktan ya da ölümden kurtulmuş olmaktadır. Ölüm korkusunun etkisi ile yapılan 

işlemler sonucunda kral doğrudan yeraltı tanrıçasının etkisinden dolaylı olarak ise ölümden 

kurtulduğuna inanılmıştır. 

Ölüm korkusu ölümden kaçınılmayacağının kanıtıdır ve bunun sonucunda ölümden 

kaçamayan insan ölümü uzaklaştırmayı amaçlamıştır. İkame ritüelleri ile kral ve kraliçeye 

ölümsüzlük yüklenmese de biraz daha uzun ömürler dilenmiştir. Hitit metinlerinde buna benzer 

olaylar sıklıkla görülmüştür. Tanrılara hastalıktan korunmak ve onu kendinden uzaklaştırmak 

için tüm ritüeller kendilerini öldükten sonra tanrı tanrıça olarak kabul eden kral ve kraliçenin 

ölümden korkusunun belgelere yansımasının en güzel örneğidir. Hatta ölüm korkusu o kadar 

yoğun olmalı ki kendi canının yerine başkasının canını önemsemeyerek kendilerini kurtarma 

derdinde olmuşlardır.  

Yeraltı tanrısına sunulan dualarının da temelinde ölüm korkusundan dolayı ölümü 

uzaklaştırma isteği vardır. Bunun en iyi örneği III. Hattušili’nin eşi Puduhepa’nın Yeraltı 

Tanrıçası Lelwani’ye yaptığı dua metnidir. Kraliçe burada hasta olan eşi III. Hattušili’nin tekrar 

sağlığına kavuşup ölümden kurtulmasını dilemiştir. 

Transliterasyon: KUB 21.27+546 (CTH 384) 

Rs. III 

9 [ma-a-an DLi-li]-wa-ni-iš GASAN-YA a-a[š-šu pár-ra-an-da  

10 [ ] me-ma-at-ti  pí-an-x  [ ] 

121x [ -y]a na-aš-mu-kân har-pí-ya[-an-zi?  

12 k[u-ú-u]n-za-kán ku-in me-mi-an UKÙ-aš [an-da-an] 

13  iš-ta-ma-aš-šu-un nu-mu pí-ra-an x[_ 

14 ÌR-KA ku-iš MHa-at-tu-ši-li-iš  [  

15 nu-uš-ši-kán PA-NI Múr-hi-dU-ub ku-it [ ] UK]Ù MES 

16 an-da-an me-mi-ir ma-ni-in-ku-wa-an-ta-as-wa UDHI.A -ŠU 

17 nu ma-a-an MHa-at-tu-ši-li-iš ìR-KA [ ] 



 

65 

18 šu-ma-aš DINGIRMES.as pí-ra-an IŠ-TU SU A-MI-LU-UT-TI i-ya-an-za 

19 na-aš-ma-aš-ši-kãn DINGIRMES UGU DINGIRMES ŠAP-LI-TI ku-iš-ki 

20 HUL-u-wa-an-ni EGIR-an ša-ra-a ti-ya-an har-zi 

21  [n-a-aš-ma pí-ya-an ku-iš-ki ŠA MHa-at-tu-8i-li HUL-u-an-ni še-er 

22 A-NA DINGIRMES pí-ya-an har-zi nu-za DINGIRlum [GAŠAN] -İA (hepsini ia yap) 

29 me-ma-at-ti nu ke-e HUL-u[-wa A-WA-TEmes]x-eš-x[ 

30 iš-pãr-ra-at-ti na-at ar[-ha pi]š-ši-[ya] 

31 nu-kãn tu-uk A-NA dLi-li-wa-ni [GAŠAN-YA] 

32 ŠA MHa-at-tu-ši-li ÎR-KA Ù fPu-du-hé-pa [GEME-K]A TI[-tar? 

33 PA-NI DINGIRMEŠ tu-e-da-a[z] KA x U-a[Z ú-id-du] 

34 nu A-NA MHa-at-tu-ši-I[i ÎR-K]A Ù A-NA Pu-du[-hé-pa] 

35 MUhı.a  ITUHI.A-ya [da-lu-g]a-e-eš pa-a-i 

36 nu-kán ma-a-an DLi-li-wa-ni-i š GASAN-YA [pá]r-ra-an-da 

37 a-aš-šu me-ma-at-ti ìR-KA Ha-at-tu-ši-li-in TI-nu-ši 

38 MUHİ.A – ši TU.KAMHİ.A  UDHI.A da-lu-ga-e-eš pé-es-ti 

39 nu ú-wa-mi A-NA DLi-li-wani GASAN-YA 

40 ALAM KÙ.BABBAR ŠA mHa-at-tu-ši-li mHa-at-tu-ši-li-iš ma-ši-wa-an-za 

41SAG.DU-ŠUMEŠ  -ŠU ŠA GUŠKIN i-ya-mi 

42 ar-ha-ya-an-ma-kán kán-ga-nu-mi228 

Tercüme: 

(III 9-35) “[Lelvani, leydim,] sen [tanrılara(?)] ne söylersen söyle onlar [size] bahşeder. 

Beni [bu konuda] destekleyin! İnsanların arasında duyduğum bu şeyler, ve benden önce [konu 

söylendi (?), yani hizmetkarınız Hattušili [hasta(?)], ve insanlar Urhi Tešup’un zamanında onun 

hakkında söyledi, yani;“[ona yıllar] kısadır; şimdi, Ey tanrılar,  hizmetkarınız Hattušili sizin 

huzurunuzda insan eliyle karalandıysa yada yukarı ya da aşağı tanrılar onun tarafından 

gücendirilmişse, ya da herhangi biri Hattušili’ye zarar vermek için tanrılara bir şeyler 

 
228 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 333-334; hethiter.net/:(CTH 384). 



 

66 

sunulmuşsa, siz, ey tanrıça, leydim bu kötü sözleri [dinlemeyin]! Hizmetkarınız Hattušili’ye 

[kötülüğün] ulaşmasına izin vermeyin. Ey tanrılar, efendilerim bizi düşmanlarımıza, [kötü 

adamlara (?)] teslim etmeyin! Sen, Ey tanrıça, leydim, onu hayatta tut ve tanrılarla [iyi]konuş 

ve bu kötü [sözleri] ayaklarınla çiğne ve […] onları uzaklaştır, o zaman sen Lelvani […].  

Hizmetkarınız Hattušili ve Puduhepa’nın [hayatı(?)] tanrıların huzurunda ağzından [çıksın]! 

Hizmetkarın Hattušili’yi ve [hizmetçin] Puduhepa’yı uzun yıllar, aylar ve günler bağışla!” 

(III 36-42) “Lelwani, leydim, eğer sen [tanrılarla] iyi konuşursan ve hizmetkarın 

Hattušili’yi hayatta tutarsan ve ona uzun yıllar, aylar günler bağışlarsan, ben de leydim, Lelwani 

için gelip Hattušili’nin kendisi kadar büyük, başı elleri ve ayakları altından, Hattušili’nin gümüş 

bir heykelini yapacağım; onları ayrı ayrı tartacağım. 229 

İnsanların yapmış oldukları hata ve günahlar tanrıların ceza olarak hastalık gibi 

musibetleri vermelerine neden olmuştur. Hastalık onlara musallat olduğunda ise hatalarının 

farkına vardıklarında haklı bir sebep bularak tanrılara af dilemek için yakarmışlardır. Çünkü 

yapmış oldukları hata ve günahların ömürlerini kısalttıklarına inanmışlardır. Burada da 

Puduhepa kralın işlemiş olduğu günahtan dolayı hastalığa yakalandığının farkında olup 

günlerinin kısalmaması için Yeraltı Tanrısı Lelwani’den şifa dilemiştir. Kraliçe tanrıya 

yakarırken Hattušili’nin Urhi Teşup zamanında yaptığı hata ile ömrünün kısaldığını ifade 

etmiştir. Kraliçenin yakarışlarına göre kral ağır bir hastalık geçiriyor olmalıydı ki Puduhepa’nın 

korkulu endişesini hissetmek mümkündür. Bu nedenle kraliçe hem kral için hem de kendi için 

uzun ömür istemiştir. Burada ölüm korkusunun sadece kişinin kendi için değil başkası içinde 

aynı duyguları hissettiği anlaşılmaktadır. Ayrıca hastalıktan kurtulmak için yeraltı tanrılarına 

edilen dua metinlerinden, yeraltı tanrılarının insan ömrünün uzamasında etkisi olduğu 

anlaşılmaktadır.  

Metinde Hattušili için söylenen “kısa yıllar” ifadesi kralın hastalıktan dolayı ömrünün 

kısaldığı inancını yansıtmaktadır. Kraliçenin Muršili ve Puduhepa’nın aynı nedenle yeraltı 

tanrıçası Lelwani’ye dualar edip, kurbanlar sunması tesadüf değildir.230 Çünkü iki örnekte de 

endişe ve amaç aynıdır: ikisi de sevdiklerinin için ölüm korkusu yaşamaktadır. Bu nedenle 

yapılan dualar hasta olan sevdiklerinin tanrıçadan tarafından ömürlerin bağışlanması ve 

uzamasını amaçlamıştır. Kraliçe Puduhepa III. Hattušili için Tanrıça Zintuhi’den kral için 

yaşam ve uzun yıllar dilemiştir:  

 
229 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 340; Singer, Hittite Prayers, 103-104. 
230 Torri, "Strategies for Persuading a Deity in Hittite Prayers and Vows”, 55. 



 

67 

Transliterasyon: KUB 21.27+546 (CTH 384) 

Rs. IV 

2  ] X dZi-in-tu-hi-i-is GAŠAN-YA ŠA  

3 A-NA MHa-at-tu-ši-i-li p]a-ra-a ha-an-da-an-da-tar 

 4 ]nu-kán dIM-ni tu-el hu-uh-hi 

5 Ù A-NA  d]UTU URUTÚL-na tu-el ha-an-ni 

6 A-NA MHa-alt-tu-ši-li ÎR-KA TI-tar MUHI.A GÍD.DA-ya 

7 [pa-ra]-a ar-nu-ut nu-uš-ma-ša-at-kán KAxU-az Ú-id-du231 

Tercüme: 

(IV 1-7) “[] sahibem, leydim Zintuhi [bu konuda] takdirinizi ifade edin! Büyükbaban 

fırtına tanrısı [ve] büyükannen Arinna kenti güneş tanrıçasına, hizmetkarın [Hattuš]ili’ye yaşam 

ve uzun yıllar ilet! Onların ağzından çıksın.”232 

Hastalık ölümle çok yakındır. Hastalandığını düşünen kişi, eğer tanrılar tarafından şifa 

verilmez veya bağışlanmazsa kendini ölüme çok yakın hissetmektedir. Ve hatta hastalık 

korkuları ölüm korkularıyla neredeyse birebirdir. Biliminde olmadığı bir toplumda her 

hastalığın insana ölüm korkusu verdiği dua metinlerinde belirgin şekilde ifade edilmiştir. Bu 

nedenle şifa dilenen her metnin temelinde uzun ömür isteği yer almaktadır. Kraliyet ve önemli 

kişilere ait olan şifa ile ilgili her metinde mutlaka ölüm korkusu hissedilmektedir. “Uzun yıllar 

ve günler kısadır” ifadesi ise bunun açık bir kanıtıdır. Hastalığa yakalanan kişinin günlerinin 

kısa olarak ifadesi edilmesi o kişinin ölüme yakın olduğuna inandıklarını göstermektedir.  

Şunu da belirtmek gerekir ki bu dönemde Lelwani’nin metinlerde sıkça yer alması, 

Lelvani’nin bu dönem yükselişte olan bir tanrıça olduğunu göstermektedir.233 Bu yükseliş 

muhtemelen ülkenin ve kraliyet ailesinin hayatının tehlikede olduğu dönemlerle ilgili olabilir.   

Hastalıklardan korunmak için tanrılara yakarmak şüphesiz ki en önemli görevdir. Çünkü 

hastalık tehlikelidir. Kurtulmak uzun sürer bu nedenle hasta olan kişinin ruhunun öteki dünyada 

kalma riski artmaktadır.234 Lelwani hastalığa sebep olan birçok yeraltı yaratıklarının dünyasında 

hüküm süren ve yönetici olan bir tanrıdır. Bazı metinlerde kişinin ömrünün kısalmaması için 

 
231 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 334. 
232 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 340; Singer, Hittite Prayers,104. 
233 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 346. 
234 Mouton, Rêves Hittites: Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve en Anatolie Ancienne, 86. 



 

68 

onlara yapılan iftira ve beddualar Lelwani’nin gazabına uğramamak için söylenilen sözlere 

kulak asmaması istenmiştir.  

Hititler yaklaşan ölümü sadece ölüm korkusundan dolayı değil ölümden sonraki 

bilinmezlikten dolayı da ölümü uzaklaştırmak istemişlerdir. Öldükten sonra başlarına ne 

geleceği konusundaki belirsizlik onlarda ölüm korkusunu artırmıştır. Ölümün çeşitli yollarla 

ölümü ertelemeye ve ondan kurtulmaya çalışılmasının da nedeni bundandır.235 Yeraltı 

dünyasının kasveti, orada barınan yaratıklar, kötü ruhlar ve tüm kötülüğüm yeraltında olması 

ölüm korkusunun diğer boyutunu yansıtmaktadır. Metinlerde yeraltı dünyasının karanlık ve 

ürkütücü yönü, oraya gidenin bir daha geri gelmeyeceği, yeraltı tanrılarının öfkesi, sevdikleri 

dahil kimsenin birbirini tanımaması ölümden sonraki hayat hakkında endişenin en büyük 

kaynağını oluşturmuştur. Belki de ölümden korktukları için ölüm sonrası düzenledikleri 

ritüellere bu kadar özen göstermişlerdir. Hatta ailesi olmayan kişilerin öldükten sonra 

unutulacağını düşünmeleri bile ölümden korkmalarına sebep olmuştur. Çünkü öldükten sonra 

unutulan kişi için hiçbir şey yapılamaz. Bu nedenle törenler düzenlenmeyen, kurbanlar 

sunulmayan kişinin yerin altında iyi bir itibar görmeyeceğine inanılmıştır. Bunun sonucunda 

ise ölümden sadece hayatlarının sona ermesinden değil, öldükten sonraki hayatın belirsizliği de 

kişiyi ölüm korkusuna sevk etmiştir. 

3.3. Ceza ve Suç Olarak Ölüm  

Ölüm cezası Hitit metinlerine istinaden Eski Krallık Döneminde daha yaygınken Orta 

Krallıktan itibaren azaldığı anlaşılmaktadır. Bu metinler doğrultusunda Hititlerde iki tür ölüm 

cezası vardır. İlki tanrılar tarafından verildiğine inanılan tanrıların verdiği ölüm cezaları diğeri 

ise kralın vermiş olduğu ölüm cezalarıdır. Tanrılar tarafından verilen ölüm cezalarına ilahi ölüm 

cezası da denilebilinir. Ölüm sadece tanrıların cezasıdır. Ancak dönemin bazı şartlarına göre 

düzeni, birliği, ahlakı korumak için kral tarafından da ölüm cezasının verilmesi gereken kurallar 

vardır. 

Metinlerde ölüm cezaları “ölmek-akk-, öldürmek-kuen-, yok etmek-hark-” gibi terimlerle 

ifade edilirken sonraki süreçlerde daha açık ifadeyle suçluların başlarının kesilmesi, boğazının 

kesilmesi ya da kazığa bağlanarak yakılıp idam edildiği geçmektedir. bu terimlerden bazı ağır 

suçlar karşısında idam cezasına eşdeğer cezalar verildiği anlaşılmaktadır. Metinlerde bu suçlar 

“SAG.DU-aš aggatar/ SAG.DU-aš Uš-tar / SAG.DU-aš hinkan:başın kesilmesi, ve hinkanaš 

 
235 Gordeziani- Tatishvili,  “Hittite Funreal Tarditions And Afterlife Beliefs in The Context of Hittite Cosmology”, 

310. 



 

69 

waštul: günahın/suçun ölümü” anlamına gelen, ölüm cezasıyla benzer cezalardır. Ölüm 

cezalarının nasıl uygulandığına dair belgelerde çok nadir bilgiler mevcuttur. Buna örnek İriya 

ritüelinin bir bölümünde şehir kapısının ölüm cezasının gerçekleştiği yerlerden biri olduğu 

anlaşılmaktadır. Şehir kapısı kralın hüküm verdiği yer olduğu için bu işlemin orada yapıldığı 

düşünülmektedir. Ayrıca burası kamusal bir alan olarak düşünülürse idamların burada 

gerçekleştirilmesi,gelecekteki suçların caydırıcılığını azaltma yönünde önemli rol 

oynamaktadır.236 

3.3.1. Tanrıların Cezası Ölüm  

Hititler için tanrılara hizmet çok önemlidir. Tanrılar için bayramlar, kurbanlar, ritüeller 

zamanında ve temiz şekilde yerine getirilmez, tapınaklar temiz tutulmazsa ve ruhsal temizliğe 

önem verilmezse, tanrılar ihmal edildiği düşüncesiyle cezalara çarptırılırdı. Bunun sonucunda 

da tanrılar insanlara bireysel veya kollektif ceza olarak hastalık vermiştir.237  

Hastalık insanları ölüme yaklaştıran bir cezadır. Eğer hastalık ilahi güç olan tanrılardan 

geliyorsa insanların tanrılara karşı işlemiş olduğu günahların sonucu kabul edilmektedir. 

Tanrılara karşı görevler yerine getirilmeyip öfkelenmelerine neden olduklarında tanrı onlara 

hastalığı musallat ederek cezalandırmıştır.238  

Ölüme çare bulamayan insanoğlu tanrıyla arasındaki maneviyatı güçlendirdikçe ölümü 

öteleyeceğini düşünmüştür. Çünkü ölüm tanrının bir cezasıydı. Tanrıların bakımı, bayramları, 

ziyafetleri ihmal edildiğinde ceza olarak direk ölümü de verebilirdi. Ya da doğrudan ölüm 

vermek yerine hastalıkla sınayabilirdi. Hastalık sadece bireyi değil devleti de etkileyen 

boyutlara varabileceği için yapılan hatadan dönmek Hititler için önemli bir adımdı. Hititler bu 

usulü kullanarak tanrılarını hoşnut etme ve hastalıktan korunmayı umut etmişlerdir. Çünkü 

hastalık sonucunda insanın ömrü kısalarak, tanrılar tarafından verilen bu cezalar insanları kısa 

yoldan ölüme yaklaştırmaktadır.  

Aşağıdaki pasaj kişinin yapmış olduğu hata sonucu tanrının cezalandırmasından 

bahsetmektedir. 

 
236Stefano Matino- Elena Devecchi, “Death Penalty in the Hittite Documentaion”, Strafe und strafecht in den 

antiken welten:Unter Berücksichtigung von Todesstrafe, Hinrichtung und peinlicher Befragung, ed. R. Rollinger, 

M. Lang, and H. Barta. Philippikia, Marburger altertumskundliche Abhandlungen 51. Wiesbaden: Harrassowitz, 

(2012), 192. 
237 Pınar Kurşun Cengiz, “Hitit İmparatorluğunda İlahi Bir Cezalandırma Yöntemi Olarak Hastalık”, Journal of 

Human Sciences, 20/1, (2023), 103-104. 
238 Dinçol, "Ašhella Rituali (CTH 394) ve Hititlerde Salgın Hastalıklara Karşı Yapılan Majik İşlemlere Toplu Bir 

Bakış”, 6. 



 

70 

Transliterasyon: KUB 31.127 (CTH 372) 

II 

59 nu-mu na-ah-ša-r[a-a-ta]-an ta-aš-n[u-mar-ra] 

60 EGIR-pa DINGIR-IA pa-a-[i] dUTU-uš hu-u-m[a-an-da-aš] 

61 lúSIPA.ŠU-NU zi-ik nu-ut-ta hu-u-ma-an-t[i-ia] 

62 [ha-l]u-ga-aš-ti-iš ša-ni-iz-zi-iš 

63 [nu-mu-u]š-ša-an ku-iš DINGIR-IA ša-i-it 

64 [nu-mu-uš-ša-an a]r-ha pí-iš-ši-ia-it 

65 [a-ap-pa-i]a-mu-za a-pa-a-aš-pát kap-pu-id-d[u] 

66 [nu-mu hu-i]š-nu-ud-du nu-mu ku-iš DINGIR-I[A]   ] x-aš-nu-ut 

67 [i-na-an pa-iš nu]-mu ge-en-zu nam-ma [da-ad-du]239 

Tercüme: 

(II 60-69) “sen, tanrım, saygıyı ve gücü geri ver. Ey güneş tanrısı, sen herkesin 

çobanısın240 ve mesajın herkes için tatlıdır. Bana kızan ve beni reddeden tanrım beni tekrar 

düşünsün ve beni hayatta tutsun! Bana hastalık veren tanrım bana tekrar merhamet etsin.”241 

Yukarıdaki metin tanrılar tarafından insanlara verilen ilahi cezaya örnektir. Tanrılar bazen 

ölümü doğrudan vermezler insanlara hastalık gibi unsurlarla ölümü hatırlatmıştır. Çünkü tanrı 

insanların efendisidir. Efendi köle ilişkisine dayanan tanrı insan ilişkisinde, efendisinin 

ihtiyaçlarını yerine getirmeyen kölenin cezası ölüm bile olabilirdi. Metinde kişinin günahının 

farkında olduğu ve efendisinden hayatını bağışlanmasını dilediği anlaşılmaktadır. Bu durum 

Hititlerde, tanrılar hatasını anlayan kişinin hastalığını kısa tutarak ona ömrünü bağışlayacağına 

inandıkları şeklinde yorumlanabilir. Günahını ve hatasını anlamayanlar için ise tanrılar 

muhtemelen hastalıkla ömrünü kısaltmıştır. Çünkü kişinin yaptıklarına göre tanrılar kişinin 

ölümünü yaklaştırabilir, ömrünü kısaltıp uzatabilirdi. Bunun bilincinde olan Hititler hastalıktan 

 
239Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 98 ; Schewemer, “Hittite Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry 

Personal God A Critical Edition of CTH 372-74”, 36. 
240 Çoban sözcüğü Güneş Tanrısının bir sıfatı olarak metinlerde kullanıldığına rastlanılmıştır. Hititçe yazılı 

belgelerde Güneş tanrısı için “insanlığın çobanı”, ülkenin çobanı” ve bunların yakın anlamlıları kullanılmıştır.  

Muwatalli’ye ait dua metninde Güneş Tanrısına olan yakarışlarda “insanlığın çobanı” sıfatı kullanılmıştır. Burada 

“DUTU ŠA-ME-E EN-YA ŠA DUMU.LÚ.U19LU LÚSIPA-aš.. “Göğün Güneş Tanrısı, Efendim, İnsanlığın Çobanı” 

şeklinde hitap edilmiştir: Turgut Yiğit, “Hititçe Çivi Yazılı Belgelere Göre Çoban." Belleten 66, (2002),85. 
241 Singer, Hittite Prayers, 38. 



 

71 

korktukları için daha doğrusu hastalıkları ölümle sonuçlanmasın diye tanrıya yakarmışlardır. 

Diğer istekleri gibi bunun içinde tanrıya sunular yaparak kurbanlar sunarak onların gönlünü hoş 

etmeye çalışmışlardır. 

Transliterasyon: KUB 30.10 +KBo 25. 111 (CTH 373) 

Vs 

24[ki-nu-n]a-mu-za am-me-el DINGIR-IA-ŠU ZI-ŠU hu-u-ma-an-te-et kar-di-it ki-i-nu-

ud-du nu-mu wa-aš-du-ul-mi-it    

25[te-e-ed]-du ne-za-an ga-né-eš-mi na-aš-mu DINGIR.IAza-aš-he-ia me-e-ma-ú nu-za 

DINGIR.IA ŠA-ŠU ki-nu-ud-du 

26[nu-mu wa-ašd]u-ul-mi-it te-e-ed-du ne-za-an ga-ne-eš-mi na-aš-ma-mu munusENSI me-

e-ma-ú 

27[na-aš-ma-mu Š]A DUTU LUAZU IŠ-TU UZUNÍG.GIG me-e-ma-ú nu-mu-za DINGIR-

IA hu-u-ma-an-te-et kar-di-it 

28 [ŠA-ŠU ZI-ŠU] ki-i-nu-ud-du nu-mu wa-aš-du-ul-mi-it te-ed-du ne-za-an ga-né-eš-

mi242  

Tercüme: (24-28) “[şimdi] tanrım bana bütün kalbiyle ruhunun derinliklerini açsın ve 

günahlarımı söylesin, böylece onları kabul edeyim. Ya da tanrım bir rüyada benimle konuşsun 

ve tanrım kalbini açıp [bana] günahlarımı söylesin böylece onları bileyim. Ya da bir kâhin/kadın 

falcı bana anlatsın [ya da] güneş tanrısının bir kâhini bana bir karaciğerden anlatsın. Tanrım 

bana tüm kalbiyle ruhunun derinliklerini açsın ve bana günahlarımı ve böylece onları 

bileyim.”243    

Hitit metinlerinde hastalıkla ilgili önemli belgelerden biri de Hitit prensi ve rahip olan 

Kantuzilli’nin dua metnidir. Bu metin hastalık ile ölümün birbirine yakın iki kavram olduğunu 

açıkça göstermektedir. Elbet öleceğini bilen Kantuzilli bunun şimdi olması için hiçbir sebep 

olmadığını tanrının verdiği cezada haksız olduğunu yakınarak ifade etmiştir. Hiçbir tanrıyı 

kızdırmadığını, yasak hiçbir şeyde bulunmadığını ifade ederek tanrılardan merhamet dileyerek 

hastalığın bitmesini istemiştir. Yoksa hastalık onu perişan ederek ömrünün son günlerini 

yaşamasına neden olabilirdi. Bu nedenle tanrılara hastalıktan kurtulmak için yakarmışlardır. 

 
242 Schwemer, "Hittite Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry Personal God: A Critical Edition of CTH 

372–374”, 6. 
243 Singer, Hittite Prayers, 32; Karauğuz, Hitit Duaları, 104. 



 

72 

Hititler tanrının cezası hastalıktan kurtulmak için daha doğrusu ölümü ötelemek için 

tanrılara dua metinlerde çokça yakarmışlardır. Hititlerin hastalığa karşı tanrılara yakarmasının 

en önemli sebebi ölümü uzaklaştırmaktır. Somut olarak ölüme çare bulamayan insanoğlu tanrı 

ile arasındaki maneviyatı güçlendirdikçe ölümü öteleyeceğini düşünmüştür. Çivi yazılı 

metinlerden de anlaşılacağı gibi tanrılar insanlara yapmış oldukları hatalar sonucu hastalık 

vermişlerdir. Tabi bu hastalıklar aslında dolaylı olarak ölüm cezası anlamına gelmektedir 

Hitit devletini ve halkını ilgilendiren toplumsal ceza olarak veba salgınını da tanrılar 

vermiştir. Metinlerde salgın hastalıklara (henka) sıklıkla yer verildiği anlaşılmaktadır. Hititçe 

metinlerde he/inkan olarak geçen sözcük “ölüm, salgın, ölümcül hastalık, yıkım”244 olarak 

yorumlanmıştır. Dönemin şartlarına göre amansız bir hastalığın ülke de vuku bulması, tanrıların 

bir kararı sonucu olarak verildiğini düşündürmüştür. Çünkü büyük yıkıma sebep olan hastalığın 

yayılması için verilen karar elbet büyük bir günahın bedeli olmalıdır. Bazı metinlerde 

tanrılardan düşmanlara “hinkan pai-salgını ver” ifadesiyle düşman ülkesine ölüm verilmesi 

istenmiştir.245 Ayrıca HW2’de hinkan ölümcül bir ceza olarak geçmektedir. Diğer hastalıklar 

gibi vebanın da işlenmiş bir suçun (waštul) cezası olduğuna inanılmıştır. 246 

Transliterasyon : KBo 16.154 KBo 40.3 (CTH 61) 

I   

6 [nu]-kan ma-ah-ha-an EZEN4
MEŠ GALMEŠ  

7 zé-e-na-an-ta-aš aš-ša-nu-nu-un [nu-kan I-NA KUR URUḪa-at-ti ḫi]-in-kán ki-ša-at  

8 nu ak-ki-eš-ke-et-ta-at …247 

Tercüme: (I 6-8) “Sonbaharın büyük bayramlarını kutladığımda, Hatti ülkesinde bir 

salgın ortaya çıktı ve bir ölüm oldu.”248 

Yukarıdaki pasaj salgın için ölüm ifadesinin kullanıldığının iyi bir kanıtı olmakla birlikte 

vebanın ölüm cezası olduğunun da en iyi kanıtıdır. Hastalığı ölümle ifade etmek hastalığın 

büyüklüğünü ve insanlar için çaresizliğini göstermektedir. Bu nedenle veba salgını bir ölüm 

olarak tabir edilmiştir. Kısacası veba toplu ölümdür.  Bu nedenle veba toplu ölüm cezası olarak 

 
244 Paolo Dardano, “Per Un Etimologia Del lessema: İtti he/inkan-in”, (2020), 41.  
245 Dardano, “Per Un Etimologia Del lessema: İtti he/inkan-in”, 42. 
246 van de Peut,“Persuading The Divine: on The Composition of Hittite Prayers”, StBoT, 69, (2022), 240. 
247 hethiter.net/: TLHdig KBo 40.3 (2021-12-31) 
248 Dardano, “Per un’etimologia del lessema ittita ḫe(n)kan-“, 43 



 

73 

da kabul edilmektedir. Veba salgını ile ilgili metinler arasında en bilineni II. Muršili’nin dua 

metnidir:  

Transliterasyon: KUB 14.8 (CTH 378.II) 

Vs. 

 6 [nu-kán Š]A DINGIR.MEŠ-ya ku-i-e-eš LÚMEŠ NINDA.GUR4.RA  [LÚ.MEŠ iš-pa-an-tu-

uz-zi-ia-la-aš-ša] 

7 [a-aš-ša-a]n-te-eš e-še-er na-at ak-ki-i[š-kán-ta-ri  

8 [hi-in-ga-na-a]š (?) nam-ma na-ak-ki-iš-ta nu ŠA DING[IR. 

9 [nu-za(?) ka]-ru-ú-i-la DUB.2.KAM.HI.A pí-ra-an |ú-[e-mi-ia-nu-u]n 1 TUP-|PU-Š[A 

SISKUR ÍDMA-A-LA(?)]  

10 [zila-d]u-wa SISKUR ŠA ÍDMA-A-LA ka-ru-ú-[i-li-i]-|e-eš LUGALMEŠ hi-in-kán 

11 [še-er i-e-e]r (?) ku-it-ma-an-ma IŠ-TU UD.KAM-U[M] Š[A A]-BI-YA I-NA KUR 

URUHA-AT-TI a[k-ki-iš-ki-it-ta-ri(?)]  

12 [nu SISKUR] ŠA  ÍDMa-a-la Ú-UL k[u]-wa-pí-ik-ki i-ya-u-e-e[n] 249 

Tercüme: (6-12) “tanrılar için bazı sunu ekmeği yapan [ve içki sunanlar] öldü. [veba 

konusu] beni rahatsız etmeye devam etti ve [bir kahin aracılığıyla] tanrıya [bu konuda sorular 

sordum]. İki eski tablet buldum: bir tablet [Fırat nehri ritüeli] ile ilgiliydi. Önceki krallar Fırat 

nehri ritüelini gerçekleştirmişler, ancak babamın zamanından beri Hatti’de insanlar ölmeye 

devam ettiği için, biz Fırat nehri ritüelini gerçekleştiremedik.”250 

Transliterasyon: KUB 14.12 (CTH 378.III) 

Rs. 

2 nu ka-a-ša am-mu-uk m⌈mur⌉-š[i-li ... ] 

3 nu-mu-uš-ša-an DINGIRMEŠ ENMEŠ-YA [ ... ] 

4 nu-mu-kán ŠÀ-az la-aḫ-la-aḫ-ḫi-ma-⌈an⌉ [ … ] 

5 nu-kán ḫi-in-kán IŠ-TU KUR URUḫa-at-ti [ … ] 

 
249 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 206; Iwona Czyzewska,"How to Pray to Hittite Gods: A Semantic and 

Contextual Analysis of Hittite Prayer Terminology with the New Editions of Selected Prayers of Muršili II”, 

(2012), 221-222. 
250 Lebrun, ibid, 211; Singer, Hittite Prayers, 58. 



 

74 

6 ŠÀ KUR ⌈URUḫa-at⌉-[ti ... ] LUKÚR  

7 ma-a-an-ma-kán DINGIRMEŠ-ma BE-LUMEŠ ḫi-in-kán IŠ-T[U ... ] 

8 ḫar-ši-ya-al-li-ya-aš-kán1 iš-pa-an-tu-uz-zi-ya-a[l- ... ] 

9 nu ma-a-an a-pu-u-uš-ša ar-ḫa ak-kán-zi  nu A-NA DINGIRMEŠ BE-[LUMEŠ ... ] 

10 iš-pa-an-tu-uz-zi kar-aš-ta-ri  nu-mu ú-wa-at-te-ni DIN[GIR ... ] 

11 wa-aš-túl ḫar-te-e-ni  ku-wa-⌈at⌉-wa-an-na-aš NINDA.GUR4.RA-in iš-pa-an-t[u]-u[z-

zi- ... ] 

12 [k]i-nu-na DINGIRMEŠ ENMEŠ-YA A-NA KUR URUḫa-at-ti ge-en-zu nam-ma da-a[t-tén] 

13 ⌈ḫi⌉-in-kán ar-ḫa nam-ma u-i-ya-at-tén  nu-kán ŠÀ KUR URUḫa-at-ti [ ... ] 

14 na-at še-eš-du ma-a-ú  na-at ka-ru-ú-i-li-ya-at-ta pa-r[a-…]251 

Tercüme: (2-14) “Ben Muršili, [rahibiniz, hizmetkarınız] işte yalvarıyorum. Duyun beni 

ey tanrılar, efendilerim! Kalbimden endişeyi, ruhumdan ıstırabı uzaklaştırın! Vebayı Hatti’den 

uzaklaştırın ve düşman ülkelerine gönderin. Tanrılar, efendilerim, [Hatti’den] vebayı 

[kaldırmazlarsa], ekmek ve içki libasyonu yapanlar ölmeye devam edecek. Ve eğer onlar ölürse, 

[sunu ekmeği] ve libasyonu duracak, efendilerim. Sonra siz, ey tanrılar, [efendilerim], günahı 

bana yükleyeceksiniz: “neden bize ekmek ve içki sunumu [vermiyorsunuz]? tanrılar, 

efendilerim, Hatti’ye tekrar merhamet etsinler ve vebayı uzaklaştırsınlar. Hatti’de [veba 

dursun]. Büyüsün ve gelişsin ve durumlar eskiye dönsün.252 

Salgınlar çok fazla insanların ölümüne neden olan bir afettir. Ölümü sadece bedenen yok 

olmakla değerlendirmemek gerekir. Maddi hayatta her iş insan gücüne ihtiyaç duyar. 

Salgınlarda toplu ölümler ülkeyi zorlayıcı etkilere sahiptir. Ancak ülkeyi genel olarak etkileyen 

bu gibi durumlarda ilk öncelikle tanrıların hizmeti aksayacağı düşünülmüştür. Bu nedenle 

tanrılara yakarırken öncelikle onlara yapılan ritüellerin sekteye uğramasından bahsedilerek 

tanrıların gönlü alınmaya çalışılmıştır. Çünkü bu salgın bir toplu cezadır ve toplu ölüm 

cezasıdır. Bu nedenle amaç hem tanrılar için gerekli olan hizmetlerin devamlılığını sağlamak 

hem de salgını bitirerek Hitit halkının ölümüne engel olmak istenmiştir.  

Ayrıca yukarıdaki pasaj tam da karşılıklılık ilkesine örnektir. Kral ülkeden uzaklaşmayan 

vebanın çoklu ölümlere sebebiyet verdiğinden tanrıya herkes öldüğünde hizmet edecek 

 
251 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 217: (E.reiken et al. Hethiter.Net. CTH 378.III). 
252 Lebrun, ibid, 218: Singer, Hittite Prayers, 63. 



 

75 

kimsenin olmadığını yakarmıştır. Kralın dua metninde tek isteği hem kendi için hem de ülke 

için ölümü uzaklaştırmaktı. Bu aslında kralın içindeki ölüm korkusunu da göstermektedir. Veba 

da diğer hastalıklar ya da ölüm gibi bir hatadan dolayı tanrılar tarafından verilmiştir. Hastalığı 

ortadan kaldırmakta yine tanrıların elindedir. 

Bunların dışında tanrıların cezaları olarak afetler, kıtlık, hatta savaşlar bile kabul 

edilebilir. Bu duruma cinayetleri de dahil etmek mümkündür. Çünkü sonucu direk ölümdür ve 

bunun sebebi tanrıların erine uymamaktır.  Devletin ilk dönemlerdeki kaos ortamı peş peşe 

cinayetlere sebep olmuştur. Çünkü cinayet tanrı tarafından belirlenen ömrün kısaltılmasına 

sebep olmaktadır. Aslında bu durum bir nevi tanrının hükmüne karşı gelmektedir. Özellikle 

tahta çıkma isteği ilk dönemlerde devletin politikasını etkilemiştir. Haksız yere tahta çıkanlar 

cinayet yoluyla tahtı gasp etmişlerdir. Bu durum ise devletin uzun bir dönem iç olaylar ile 

meşgul olmasına sebep olmuştur. 

I. Muršili döneminden başlayan ve Telepinu’ya kadar devam eden bu süreçte tahtın 

gerçek sahibi krallar hakkı olmayan kişiler tarafından öldürülmesiyle krallığı elinden alınmıştır. 

Ve bu olay tahtı ele geçiren kişinin tanrının cezasına çarptırılacağı ve aynı şekilde tahtın elinden 

alınacağına inanılmıştır. Nitekim de bu dönem tahtı ele geçirenlerin tanrının cezası sonucu 

cinayetle yerinden edilmiştir. Bu olay tanrının emrine karşı çıkarak bir insanın canına kıyma 

tanrıya karşı işlenmiş suç olmakla birlikte, meşru kralın elinden hem krallık hakkını hem de 

öldürülmesinin sonucu krala karşı işlenmiş bir suç olarak da kabul edilir. Bu olaya son noktayı 

koyan kral Telepinu tahta aynı yöntemle geçse de kendinin öldürülmemesi için ferman 

çıkararak tahta çıkma usulünü belirlemiştir. Bunu ise tanrılardan tarafından verilen ilahi bir ceza 

olarak değerlendirmiştir. Ferman ilgili madde şu şekildedir; 

Transliterasyon: KBo 3.1 (VAT 7469) + KBo 12.5 (581/+)+KBo 3.68 (Bo 1020)+KBo 

12.7 (116/t)+ KB0 12.12 (135/t) (CTH 19) 

Vs. II 

33 URUHa-at-tu-ši e-eš-har pa-an-ga-ri-ia-at-ta-ta-tie 

34 nu mTel-li-pí-nu-uš URUHa-at-tu-ši tu-li-ia-an hal-zi-ih-hu-un ki-it pa-da-la-az URUHa-

at-tu-ši  

35 ha-aš-šsa-an-na-aš DUMU-an i-da-lu li-e ku-iš-ki i-ia-zi nu-uš-ši-ša-an GÍR-an ták-ki-

eš-zi253 

 
253 Hoffman, Der Erlaß Telipinus, 30.   



 

76 

Tercüme: (II 33-35) “…işte Hattuša’da cinayetler çoğaldı. Ben Telepiu Hattuša’da (kent) 

meclisi(ni) toplantıya çağırdım (ve şöyle dedim): bundan böyle şimdiden sonra Hattuša’da 

(kraliyet) ailesinin çocuğuna hiç kimse kötülük yapmasın! onun üzerine bıçak çekmesin!”254 

Telepinu’nun yapmış olduğu bu düzenlemenin nedeni sadece tahta geçme usulünü 

netleştirmek değil cinayetlerin artması sonucu ülkede ortaya çıkan kaosları da bertaraf etmekti. 

Çünkü yönetim Hitit krallarına tanrılar tarafından verilmekteydi. Tanrının seçmesine rağmen 

krala biat etmeyip öldürmek tanrının emirlerine de karşı gelmeyle eşdeğerdir.  Bu nedenle kralın 

öldürülmesi tanrının kurduğu düzenin bozulması anlamına gelmektedir. Bu durum kralın 

dolasıyla ülkenin de tanrılarının öfkesine ve cezalarına maruz kalmasına neden olmuştur. Meşru 

olarak hakkı olmayan kralın tahta geçmesiyle tanrılar intikam alacak ve iktidarlığı süresince 

tanrıların gazabı onu rahat bırakmayacağına inanılmıştır.255 Yani tahttı cinayetle ele geçiren 

kişinin kaderini tanrılar işlemiş oldukları cinayete göre belirleyeceğini varsaymışlardır. 

Muhtemelen Telepinu’da cinayetle ele geçirdiği tahtı tanrının cezasının sonucu cinayete kurban 

giderek kaybetmemek için böyle bir düzenlemeye başvurmuştur.  

Hitit inancında tanrıların vermiş olduğu ölüm cezasına istinaden bir de tanrılara karşı 

işlenen suçlara da ölüm cezası verilmiştir. Aşağıdaki metin bu konuya örnektir: 

Transliterasyon: KUB 23.4 (CTH 331) 

34 ma-a-an-ma-aš-ta ZITUM DINGIRLIM ku-i]š TUKU.TUKU-ya-nu-zi 

35 na-at-kán DINGIRLIM a-pí-e-da-ni-[(pát 1)]-e-da-ni an-da ša-[an-ah-z]i 

36 UL-at-kán A-NA DAM-SÚ DUMUMEŠ-ŠU N]UMUN-ŠU MAŠ-ŠU ÌRMEŠ-Š[(U 

GEM)]EMEŠ-ŠU GU])DHI.)]A-ŠU 

37 UDUMEŠ-ŠU hal-ki-it-ta an-[da š]a-an-ah-zi na-an-kàn h[u-u-(m)] a-an-da-az 

38 [(ha)]r-ni-[(i)]l-zi nu-za A-N[A] INIM DINGIRLIM ma-i]k-ki mar-ri na-ah-[ha-an-t]e-eš 

e-eš-ten 

Tercüme: (34-38) “Eğer [her kim] tanrının ruhunu kızdırırsa, o yüzden tanrı ondan tek 

başına mı intikam alır? Karışından, [çocuklarından], soyundan, sopundan, kölelerinden, 

cariyelerinden, sığırlarından, koyunlarından ve hububatından intikam almaz mı? Onu hepsiyle 

birlikte mahveder. Tanrının sözüne (karşı) pek çok saygılı olunuz.”256 

 
254 Hoffman, Der Erlaß Telipinus, 3: Karauğuz, Boğazköy ve Ugarit Çivi Yazılı Belgelerine Göre Hitit Devletinin 

Siyasi Antlaşma Metinleri, 105: Reyhan, “Hitit Toplumunda 'Öldürme' Eylemi Üzerine Bir İnceleme”, 72.  
255 Reyhan, “Hitit Toplumunda 'Öldürme' Eylemi Üzerine Bir İnceleme”, 70. 
256 Trans. ve terc.:  Süel, Hitit Kaynaklarında Tapınak Görevlileri ile İlgili Bir Direktif Metni, 26-27. 



 

77 

Metinde tanrıları kızdırmanın bedelinin ölüm olduğu aşikardır. Metin tanrılara karşı 

yapılan hatanın sadece kişiyi değil bütün ailesini, akrabasını, hizmetindekileri hatta hayvanları 

ve ürünlerini bile etkileyecek ağır bir cezalandırma yöntemidir.  Tanrı ve insanlar benzerdir, bir 

köle beyini memnun ettiğinde cezalanmaz ancak beyini kızdırdığında hem köle hem de tüm 

sülalesi ölüm cezasına çarptırılırdı. Bu nedenle tanrıları kızdırmanın sonucunda tanrı o kişinin 

kendisiyle birlikte tüm aile, hayvanları ve ekinleriyle birlikte (kollektif ceza) yok edecektir.257  

3.3.2. Kralın Verdiği Ölüm Cezaları 

Ölüm cezası tanrılar dışında, devlete karşı çok ağır suçlar işleyen ve kralın otoritesine 

karşı gelenlere de verilmiştir. Burada cezayı verme yetkisi krala aittir. Hitit yasalarında kralın 

kararına karşı çıkanların tüm ailesinin yıkımına yani ölümüne sebep olabilmektedir. Ancak 

yüksek bir rütbeli kişinin kararına karşı çıkanların ise sadece kendisinin cezalandırılacağı ifade 

edilmiştir.258 Hitit devleti ilk dönemlerde çok ağır cezalar uygulamışken imparatorluk 

döneminde bu cezaların biraz daha hafiflediği görülmüştür. Ancak yine de bazı durumlar için 

ölüm cezaları verilmiştir.  166.259 Maddede saban aracılığıyla çok ağır bir ölüm cezası varken 

daha sonra bu cezalar bazı hayvanların kurban edilmesine dönüştürülmüştür.260 

Hitit ceza hukukunda eski dönemde cezalar kollektif uygulanırken daha sonra bireysel 

cezalara geçilmiştir. Ölüm cezası yalnızca suçlunun kendisini etkileyerek, ailesi ve mal varlığı 

bu cezadan etkilenmemiştir.  Ancak bu kuralın ilk başta sadece kraliyette mi yoksa genel 

hukukta mı geçerli olduğu anlaşılmamıştır. Çünkü sonraki dönemlerde devlet antlaşmalarının 

lanet formülleri ve bazı hizmet talimatlarında bu cezalandırma yöntemi yer almaya devam 

etmiştir.  Böylece Hitit hukukunda kolektif sorumluluktan bireysel sorumluluğa geçilmeye 

başlanmıştır.261 Ölüm cezalarının ilk örneklerine Eski Hitit döneminde rastlanmıştır. Sonraki 

dönemlerde ise Hitit ceza hukukunun gelişimi daha ılımlı bir seyir göstermiştir. Cinayet, adam 

kaçırma gibi suçlar bile artık ölümle cezalandırılmamıştır. Ancak yine de bazı konularda ölüm 

cezalarının sürekliliği devam etmiştir. 262 

 
257 Reyhan, Reyhan, Hitit Toplumunda 'Öldürme' Eylemi Üzerine Bir İnceleme, 78. 
258 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 272. 
259 KBo 6.26: Eğer biri (başkasının tarlasına) kendi tohumunu başkasının tohumu üzerine ekerse, onun ensesine 

bir sabanın üzerine koyarlar. İki çift öküz koşarlar: birinin yüzünü bir yöne, diğerinin yüzünü öteki yöne çeviriler. 

Adam öldürülür, öküzlerde öldürülür. Tarlaya ilk eken kişi, ürünü kendisi biçer. Eskiden bu şekilde yapılırdı: 

Hoffner, (1997). 133. 
260 Fiorella Imparati, Hitit Yasaları, (çev: Özbayoğlu E.), İtalyan Kültür Heyeti, İstanbul, (1992), 9. 
261 Korosec, Die Todesstrafe in der Entwickluing des Hethitischen Rechtes, 200. 
262 Korosec, Die Todesstrafe in der Entwickluing des Hethitischen Rechtes, 200. 



 

78 

Hititlere ait bazı çivi yazılı belgelerde ölüm cezasının “baş kesme” ifadesiyle verildiği 

anlaşılmaktadır. Buna benzer bir ifade iki şekilde karşımıza çıkmaktadır. Bir arazi bağış 

belgesinde onun “başı kesilir” ifadesi benzer suçun verildiğini göstermektedir.263 Telepinu 

fermanında özellikle kraliyet içindeki kan dökmeler sonucunda “eğer kraliyet üyesinden biri 

kralın hayatına kastederse başıyla ödesin, ev halkına, karısına, çocuklarına kötülük 

yapılmasın”264 şeklinde yeniden belirlenmiştir. Burada başıyla ödesin ifadesi muhtemelen ölüm 

cezası olan daha modern tanımla idamdır. Ve sadece suçu işleyen kişiyle ilgilidir. Ayrıca 

Telepinu fermanında adam öldürme suçunun sonucunda para cezası ya da ölen için verilecek 

tazminatı kan efendisinin karar vereceğini bildirmesi ölüm için kısasa kısas uygulamasının 

kaldırıldığını ortaya koymakla birlikte kralın bazı konular da ceza verme yetkisinin geri planda 

tutulduğunu yansıtmaktadır.265 

Kral, hem tanrının vekili hem de devletin yöneticisi olduğu için tanrıdan sonra ona karşı 

işlenen suçlara da ölüm cezası verildiği durumlar olmuştur. Krala karşı işlenen suça karşı 

verilen en eski ölüm cezası Eski Krallık dönemindeki kayıtlarda geçmektedir. I. Hattušili 

dönemindeki aile içi entrikalar sonucu krala karşı tavır alan ve Tawananna unvanını taşıyan kızı 

ya da kardeşi olarak bilinen kadın, I.Hattušili’ye karşı isyan etmesinden dolayı sürgüne 

gönderilmiştir.266 Bu konu ile ilgili metinde267 kral Tawannana’ya karşı şiddetli tedbirler 

aldırmıştır. Hatta ölümle sonuçlanacak cezalar verileceğini ifade etmiştir. Fermanın 

tercümesinde bu durumdan şöyle bahsedilmektedir; “gelecekte hiç kimse Tawanna’nın 

[ismini...] söylemeyecek. Eğer Hatti’nin oğullarının herhangi biri onların ismini söylerse] onun 

boğazı kesilmeli ve onun kapısında asılmalı. Eğer benim kölelerimden [onların] adını herhangi 

biri söylerse, o benim kölem değildir. Onun boğazı kesilmeli ve onun kapısında asılmalı.” 268  

I.Hattušili’ye ait olan fermanda o dönemde verilen ölüm cezasına örnek bir ifadeyle 

karşılaşılmıştır. İfade edilen cezalar suçlunun boğazının kesilmesi ve asılması metinlerde 

Hititlerin ilk dönemlerine ait ceza şekline örnektir. Kral Tawanna’nın adının anılmasına dahi 

tahammül etmediği anlaşılırken, vereceği cezayı kapı önünde uygulayarak herkese emsal bir 

ceza olmasını sağlamıştır. Ayrıca suçluların kapı önünde ya da şehir kapısında cezalanması Eski 

Mezopotamya geleneğinde de vardır. Bu durum kültürler arasındaki kanun benzerliğini ortaya 

koymaktadır. Kralın kendisine kötülük yapan kadını öldürmeyip sürgün etmesi ise kraliyet 

 
263 KBo X 2 II 47-48; Karauğuz, Hitit Yasaları, 24. 
264 Martino-Devecchi, “Death Penalty in the Hittite Documentation”, 192. 
265 İmparati, Hitit Yasaları, 11. 
266 Martino- Devecchi, “Death Penalty in the Hittite Documentation”, 192. 
267 KBo 3.27, (CTH 5). 
268 Turgut Yiğit, “Eski Hitit Dönemine Ait Bir Ferman”, Tarih Araştırmalar Dergisi, 26/41, (2007), 1. 



 

79 

üyesi olması ile ilgilidir.  Aksi takdirde krala karşı işlenen suçu sıradan biri yapsa idi cezası 

ölüm olurdu. Ancak kral muhtemelen bahsi geçen Tawanna’nın taraflarını karşısına almak 

istemediği için ona sürgün cezası vermiştir.  

Hititlerde kraliyet ailesi tanrılar tarafından seçildiği için kutsallığı olduğuna inanılmıştır. 

Bu nedenle kraliyetten birine ölüm cezası vermek yasak ve tanrıların gazabına sebep olabilecek 

bir davranıştır. Ancak Telepinu döneminde uygulanan bu kurala zaman zaman uyulmadığı 

anlaşılmaktadır.  Örnek olarak vermek gerekirse; tahtta yasal hakkı olan ancak krallığı abisi 

gibi elinden alınan Kurunta (Ulmi Tešup) ile tahtta yasal hakkı olmayan III. Hattušili arasında 

yapılan antlaşma (CTH 106)’da Kurunta için krala karşı isyan durumunda ölüm cezasının 

verilebileceğini bildirmiştir. Ayrıca III.Hattušili antlaşmada, Kurunta ile onun oğlu ve torununu 

da sorgulama hakkına sahip olduğunu hatta onu yok edebileceğini belirtmiştir.269 Bu antlaşma 

aslında tahtın gerçek sahibi yeğeni Kurunta ile olan taht mücadelesinin yansımasıdır. Kral, bu 

kararı muhtemelen Muwatalli’nin oğullarını tahttan uzaklaştırmak isteğinden almıştır. Hâlbuki 

ki Hattušili hakkı olmayan tahta oturmuş ve tahtta hakkı olan yeğenini ölüm cezasıyla 

uzaklaştırmaya çalışmıştır. Telepinu fermanında kraliyet üyesinde kan akıtmanın 

yasaklanmasına hatta yine eski yasalarda olan ancak artık kullanılmayan kolektif cezaları 

gündeme getirmesi kralın kendi içinde yaşadığı korkulardan kaynaklanmalıdır.  

Hattušili’nin oğlu IV.Tuthaliya zamanında Kurunta ile yaptığı antlaşmada da 

yukarıdakine benzer ifadeler geçmektedir:  

“ ve bu antlaşma Kurunta için, onun oğlu ve torunu için geçerlidir. Ben majesteleri senin 

oğlunu görevden almayacağım. Senin kardeşini ve başka birini tahta kabul etmeyeceğim. Ancak 

senin soyundan biri kendisinden sonra Tarhuntašša ülkesini elinde tutabilir. O ülkeden 

alınmayacaktır. Fakat senin oğullarından veya torunlarından biri suç işlerse o zaman Hatti kralı 

onu sorgulayacaktır. Ona karşı ağır bir suç kanıtlarsa Hatti kralı nasıl isterse öyle muamele 

edecektir. Eğer ölüme layıksa o yok olacaktır.”270  

Bu anlayış Telepinu fermanındaki tahta geçme usulüne terstir. Çünkü fermanda kraliyet 

ailesinden kimsenin öldürülmeyeceği belirtilmiştir. Fermanda kraliyetten kimseye bıçak 

çekilmemesi, birinci sıradaki prensin kral olacağı, eğer yoksa ikinci sıradaki oğlun kral olacağı 

talimatı yer almaktadır.271  Ancak III.Hattušili’nin ve oğlunun, yeğenine karşı tutumu fermanı 

 
269 Martino-Devecchi, “Death Penalty in the Hittite Documentation”, 193. 
270 Beckman, "Royal Ideology and State Administration in Hittite Anatolia”, 113. 
271 Turgut Yiğit, “Hitit Krallığı’nda Veliahdın Belirlenmesi Üzerine”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 22/34, (2003), 

143. 



 

80 

tümüyle yok saydığını göstermektedir. Kral böylece tahtın gerçek sahibi olan yeğeninin elinden 

krallık hakkını aldığı gibi krala karşı gelirse yeğenini kolayca öldürme hakkına sahip olduğunu 

da ifade etmiştir. Yani bu durumda Hattušili hem kraliyetten birini ölümle tehdit etmesi hem de 

tahtı elinden alması fermanı ihlal ettiğinin açık kanıtıdır. Burada varılan sonuca istinaden ölüm 

cezası gerektiğinde kralın inisiyatifine göre belirlendiği, kral istediğinde kraliyet üyesine bile 

verildiği anlaşılmaktadır. Ancak bu cezaların nedeni diğerlerinden farklıdır. Çünkü burada 

tahtta hakkı olan tarafa bir tehdit vardır. Bu nedenle Hattušili ve oğlu Tuthaliya dönemindeki 

usulsüzlüğün sebebi genellikle kendi iktidarını kabul ettirme çabasıdır.  

Yukarıdaki cezaya örnek başka bir uygulamada Hititli bir kadın için verilmiştir. Kraliyet 

üyesinden herhangi birine ölüm cezası verilmesi yasak iken olası ihtimalle büyü ve zinadan 

dolayı kraliyet ailesine mensup bir kadına ölüm cezası verildiği anlaşılmıştır. IV. Tuthaliya 

döneminde karşılaşılan bu olay tartışma yaratacak bir boyuttadır. Kraliyet üyesinden olan hatta 

IV. Tuthaliya’nın yeğeni Amurru kralı Benteşina’nın kızı ve Ugarit kralı II.Ammištamru’nun 

eşi olan soylu bir kadının zina, komploculuk ve Ugarit kralına karşı yapmış olduğu ifade edilen 

büyü suçlarından dolayı verilen ceza  metinlere yansımıştır. Hititli soylu kadının yaptıklarına 

karşı Ugarit kralı tarafından “yok etmek/ortadan kaldırmak” anlamına gelen “ana hullugi” 

ifadesi ile ölüm cezasına çarptırıldığı anlaşılmıştır. Prenses de diyebileceğimiz Hititli soylu 

kadın, işlemiş olduğu suçlara karşı önce Amurru’ya geri gönderilmiş ancak Ammmištamru suçu 

işleyen eşinin sürgün cezasından memnun kalmayınca prensesin iadesini talep etmiştir. Bu 

durum Ugarit ve Amurru arasındaki çekişmeye sebep olmuştur.  Yaşanılan olaylar üzerine Hitit 

kralı iki vassal arasındaki tartışmayı çözmek için fermanlar bile yayınlamıştır. Daha sonra ise 

devletin geleceği için prensesin feda edildiği ve eski kocasının insafına bırakıldığı ve yine eski 

eşinin prensesi ortadan kaldırmak yani öldürmek için gemi ve askerler gönderdiği 

bilinmektedir.272  

Metinlerde bu olayın nasıl sonuçlandığına dair bazı ilginç bilgiler mevcuttur. RS 17.159 

no’lu metne göre IV.Tuthaliya tarafından onaylanmış bir ferman önemli bilgiler vermektedir. 

Bu ferman kralın yeğeni olan kadının II. Ammištamru ile evliliğini kayda geçiren, boşanma ve 

sürgün kararının onaylamıştır. Ayrıca boşanmanın hem mülkiyet hem de II. Ammištmru’nun 

varis oğlu ile ilişkisi sonuca varılması açısından belirlemesi önemlidir. Ferman da kadın 

Ugarit’ten Amurru’ya dönerken beraberinde getirdiği mallarını geri götürebilecekken, Ugarit’te 

evlilik süreci boyunca edindiği hiçbir şeyi götürmesine izin verilmemiştir. Kadının oğluna ise 

ya Ugarit’te babasının yanında kalıp tahtın varisi olması ya da Amurru’ya dönerek taht 

 
272 Martino-Devecchi, "Death Penalty in the Hittite Documentation”, 193. 



 

81 

üzerindeki tüm haklarından feragat etmesi seçeneği sunulmuştur. Dikkat çekici başka bir madde 

ise Ammištamru’nun ölümünden sonra oğlunun annesini yeniden kraliçe yapmaya teşebbüs 

etmesi dahilinde kral sıfatını kaybederek diğer kardeşlerinin kral olabileceği şartı 

konulmuştur.273 

Olayın siyasi boyutu da düşünüldüğünde üç devleti yakından ilgilendiren olay karşısında 

Ammištamru kendi ailesi ve krallığı üzerinde maksadına ulaştıktan sonra kraliçenin Kardeşi 

Šaušgamuwa’nın yönettiği Amurru krallığında da kendi iradesini kabul ettirmeyi başarmış 

olduğu anlaşılmaktadır. Bunun sonucunda kraliçe hem Amurru’da hem de Ugarrit’teki 

statüsünden yoksun bırakılmıştır. Ancak kraliçe için verilen hükümler bununla kalmamış 

yukarıda da bahsedilen en can alıcı nokta kraliçenin Ugarit’e gerçekten de geri getirilip idam 

ettirilmesidir. Šaušgamuwa ilk önce yetki alanına karışılmasına karşı çıksa da kız kardeşini 

kendi hanesinde tutamayacağı bir durumla karşılaması sonucu yaşayacağı otorite kaybı yerine 

kız kardeşiyle olan bağını hiçe sayarak kendi gücünü korumuştur. Ayrıca Šaušgamuwa statüsü 

uğruna kız kardeşini Ammištamru’ya vermiş kardeşinin hayatı karşılığında önemli miktarda 

altın tazminatı almıştır.274  

Tüm bunlara rağmen sonuç olarak siyasi bir evlilik sonucu vassal bir devletle ilişkilerin 

kurulmasını sağlayan kraliçenin soyu Hititlere dayanmasına rağmen öldürülmesi yasalara göre 

zor bir durumdur. Çünkü Hitit kanunlarında yeri geldiğinde ölüm cezası bile verilmekten dahi 

vazgeçilirken soyu Hitit kraliyetine dayanan bir kraliçenin öldürülmesi suçunun daha büyük 

olduğuna dair algı yaratmıştır. Ayrıca metinlerde suçunun açıkça belirtilmemesi de şüphe 

uyandırmaktadır. Çünkü Hitit metinlerinde kraliyetten dahi olsa kim ne suç işlediyse açıkça 

ifade edilmektedir. Ancak burada kraliçenin suçunun belirtilmemesi sanki suçunun büyü ya da 

ihanet yerine daha yüz kızartıcı bir suç olduğu izlenimini vermektedir. Bir tahmin 

yürütüldüğünde Hitit ve Ugarit geleneklerine ters düşen yasak ilişkinin sunulması diğer suçlara 

göre daha mantıklı bir seçenektir. Ayrıca boşanmış ve ülkesine geri gönderilmiş bir kraliçenin 

tekrar çağrılıp eski eşi tarafından ölümle cezalandırılmak istenmesi eski eşin tahammül 

edemediği bazı durumları göstermektedir. Muhtemelen Ammištamru’nun kraliçeyi geri 

çağırarak ölüm cezası vermesinin nedeni, kral öldükten sonra kraliçenin Ugarit krallığında söz 

hakkına sahip olmamasını garanti altına almak istemiştir.  

Yine de kadının suçu ne olursa olsun kraliyet soyundan birine kraliyet üyesinden biri dahi 

ölüm cezası veremezken, kraliyet dışı hatta Hititli olmayan birinin ölüm cezası verme hakkına 

 
273 Thomas, "Gender and Politics at Ugarit: The Undoing of the 'Daughter of the Great Lady”, 288. 
274 Thomas, "Gender and Politics at Ugarit: The Undoing of the 'Daughter of the Great Lady”, 288. 



 

82 

sahip olması dikkat çekici bir durumdur. Bu belge başrolü kadın olan siyasi evliliklerin 

başarısızlığını gösteren belge olması bakımından önemlidir. Ayrıca kadın üzerindeki ittifak bu 

defa kadının ölüm hükmü üzerine kurulmuştur. Siyasi role sahip olan kadının ölümü bir 

antlaşmanın çöküşü değil çıkarları doğrultusunda ölümüne sebep olan kadının yeni bir ittifakı 

temsil etmesi bakımından önemlidir. Kısacası kadın yaşarken siyasi çerçevede büründüğü 

önemli rolü ölürken de üstelenmiştir. 

Hititler tanrılara ve onların evi gördükleri tapınaklara, ölen atalarının mezarları ve 

kültlerine yapılan saygısızlığı da en ağır şekilde cezalandırmış ve ölüm cezası vermişlerdir. 

Burada yapıların sadece kültürel boyutu değil siyasi ve yönetimsel boyutu da düşünüldüğü için 

ölü kültlerine zarar verenlere krallar ağır tedbirler uygulamıştır.  

Transliterasyon: KUB 13.8 (CTH 252) 

Vs. 

9 nu-uš-ma-aš-kán pé.-an GİŠe-ia-an ar-ta-ru pa-ra-a-ma-aš-kán le-e ku-iš-ki tar-na-i 

10 GU4
Ḫİ.A-ia-aš-ma-aš UDUḪİ.A le-e ku-iš-ki ap-pát-ri-ia-zi 

11 na-at-kán ḫu-u-ma-an-ta-za a-ra-u-e-eš a-ša-an-du ma-a-an ŠA É.NA4-ma  

12 ḫi-in-ka4-na-aš wa-aš-túl ku-iš-ki wa-aš-ta-i na-aš a-ki é-zu-ma-aš-ši ŠA É.˻NA4˼-pát275 

Tercüme: (9-12) “Onların önüne bir eya ağacı276 dikilecektir, hiç kimse onu dışarı 

çıkarmayacak. Sığır ve koyunları hiç kimse onlardan almayacaktır. Onlar bunlardan muaf 

olsunlar. Ancak cenaze yapısına/taş ev’e (mezar/kutsal anıt) biri ölümle cezalandırılan bir suç 

işlerse o ölecek. Yine de onun mal varlığı kraliyet cenaze yapısına kalacaktır.”277  

Kraliçe Ašmunikal’in kraliyet cenaze yapısı hakkındaki kararname de suçun ciddiyetini 

vurgulamaktadır. Kraliyet cenaze yapıları krallar için çok önemli yapılardır. Bunun sebebini 

öteki dünya inancında aramak mümkündür. Çünkü kral ve kraliçenin ölümünden sonra bu 

 
275 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 210. 
276 Kraliyet cenaze ritüelinde de “Eya Ağacı”nın kayıp tanrı mitoslarından Telepinu ile ilgili pasajda “Telepinu’nun 

önünde “Eya ağacı” durur. Ağaçta koyun derisinden yapılmış çanta sarkar. Çantanın içinde koyun yağı vardır. 

İçinde hayvanların bereketi ve şarap (sembolik) olarak bulunur. İçinde sığır ve koyunlar (sembolize edilir). İçinde 

uzun ömür ve soy (nesil) vardır”: Hoffner, Hittite Myths, 18; Karauğuz, Hitit Mitolojisi, 71; “Eya ağacı” burada 

ülke için artık her şeyin iyi olduğunu gösteren bir motif olarak düşünülmüştür. Muhtemelen bu düşünce ağacın her 

mevsim yeşil kalan özelliği ile sürekli verimliliği ifade eden, ülke için refahın sembolü olarak kabul edilmiştir.  

Reyhan, Eskiçağ Anadolu Ritüellerinde Tanrı-İnsan İlişkisine Dair Bir Kesit, 398: “Eya ağacı” dini bir sembol 

olarak da değerlendirilmektedir. Angarya işleri veya vergi gibi bazı kamusal yükümlülükten muaf tutulan kişilerin 

evlerinin önüne dikildiği de bilinmektedir: Hoffner. (1998).110. Bu tanım yukarıdaki pasaja daha uygundur. 

Burada “Eya ağacı”nın statü olarak daha ayrıcalıklı kişilerin evlerinin önünde bulunduğu anlaşılmaktadır:  
277 Karauğuz, Hitit Yasaları, 140; Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 211. 



 

83 

yapılarda yapılan ritüel ve sunular ile kraliyet ailesi öteki dünyada huzurunu devam ettirecektir. 

Bu inanç Mezopotamya’daki ölümden sonra ölen ataların ruhlarına yapılan saygı ile aynıdır. 

Ayrıca Eskiçağ toplumlarında yaygın olan bir inanç daha vardır. Bir devleti zayıflatmak 

için özellikle kral mezarlarının yakılıp yıkılmasının psikolojik bir çöküntü yaşattığına 

inanılmıştır. Bu nedenle atalarının mezarlarına sahip çıkamayan halkın akıbeti devletin çökmesi 

ile eşdeğerdir. Bu inanış muhtemelen Hititlerde de olmalıydı ki atalarının mezarlarına yapılan 

tahribatın cezası olarak ölüm cezası vermişlerdir. Bu kurallar tüm kraliyet mezarları için 

geçerlidir. 

Bu cezaların dışında kralın şahsi eşyaları, yiyeceği, içeceği, ölü kültlerine ve tapınaklara 

konusunda yapılan suçlara da ölüm cezası verildiği metinlere yansımıştır:  

Transliterasyon: KBo 50.283 (CTH 264) 

Vs. II  

11 [pé-e-da-at-te-ni] ma-a-an LÚÚ-BA-RÙ-ma ku-e-da-ni ú-ez-zi [ ]  

12 [(na-aš ma-a-an) I-NA] É DINGIR-LÌ ša-ra-a pa-a-u-wa-aš ˻DINGIRMEŠ-na˼-aš-kán 

LUGAL-aš-ša [ ] 

 13 [GİŠ(kat-ta-lu-u)z-zi š]ar-ra-aš-ke-et-ta na-an [a-da-an-n]a ša-ra-a 

14 [pé-e-ḫu-te-(ed-du)] nu GU7-ke-ed-du ak-ku-uš-[ke-ed-d]u ma-a-an-ma-aš [ ]  

15 [UN-aš a-ra-aḫ-zé]-na-aš Ú-UL-aš URUḪa-at-tu-ša-aš DUMU.LÚ.U19.L[U 

DİNG]İRMEŠ-aš ti-[ia-(zi)]  

16 [na-aš a-ku ku-i-ša-a]n pé-e-ḫu-te-ez-zi-ma na-at-ši SAG.DU-aš ag-ga-t[ar278 

Tercüme: (II 9-16) Eğer bir yabancı misafir gelirse ve eğer o tapınaktan yukarı gidip kral 

ve tanrıların eşiğinden geçerse o zaman ev sahibi onu yemeğe götürecek ve misafir yiyip içecek. 

Fakat eğer bir yabancı, Hattušalı olmayan biri tanrılara yaklaşırsa o ölecek ve onu oraya getiren 

kişi içinde ona ölüm cezası verilecek.279 

Metinde sadece Hattušalıyı değil genel olarak herkesi ilgilendiren ölüm cezasıyla 

karşılaşılmaktadır. Hitit yasalarında da tanrılara karşı işlenen suçların cezası ölüm olduğu gibi 

bazı talimat ve direktif metinlerinde de ölüm cezasıyla ilgili ifadeler yer almaktadır. Hattuša 

başkent olduğu gibi büyük panteonun bulunduğu kutsal mekandır. Burada bulunan tapınaklarda 

 
278 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 252. 
279 Karauğuz, (2019). 170: Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 253. 



 

84 

mutlaka Hattušalı olması gerekmektedir. Muhtemelen burada Hattušalının kendi tanrılarına ve 

kutsal mekanlarına saygısından şüphe duyulmayacağı için böyle bir madde yer almıştır. Aksi 

takdirde başka bir yerden gelen kişinin ya da o kişiyi getiren kişinin de tanrılara yaklaşması 

kirlilik, uğursuzluk, felaket getireceğini düşünmüşlerdir. Tanrılara karşı yapılan hataların 

telafisi olmayacağı için kesin olarak ölüm cezası verilmiştir. 

Transliterasyon: KBo 50.283 (CTH 264)  

Vs. II 

17 nu ÉMEŠ DİNGİRMEŠ me-ek-ki mar-ri pa-aḫ-ḫa-aš-tén nu-uš-ma-aš te-eš-ḫa-aš 

 18 le-e e-eš-zi nam-ma-aš-ma-aš ḫa-a-li ar-ḫa šar-ra-an e-eš-du 

19 na-aš-ta ku-e-da-ni ḫa-a-li wa-aš-túl an-da ki-i-ša 

 20 na-aš a-ku le-e-ia-aš-kán ú-e-eḫ-ta-ri 

Tercüme: (II 17-20) “her şeyden önce tapınağı korumalısınız! Orada uyuyakalmayınız. 

Ayrıca nöbetinizi taksim edip tutunuz. Her kim nöbetinde suç işler(se) o ölür ve asla 

kaçamaz.”280  

Hitit metinlerinde tanrılar ve krallar için ağır bedellerin ödendiği açıkça görülmektedir. 

Aynı şekilde tanrıların evleri ve kutsal dini mekanlar olan tapınakların bakımı vs durumlarda 

ihmal edildiği durumlarda da sert tedbirler uygulanmıştır. Tapınaklar kişinin kendi başına 

hareket edebileceği ya da istediği gibi girip çıkabileceği mekanlar değildir. Görevli kişilerin ise 

tapınaklara karşı çok özel ve ihmal etmemesi gereken görevleri vardır. Eğer bir nöbetçi nöbetini 

layıkıyla yapamayıp tapınağı koruyamazsa cezası ölümdür ve affedilme payı yoktur.  

Transliterasyon: KUB 13.4 (CTH 264) 

Vs. II  

47 gul-ša-an nu-za QA-TAM-MA-pát KÙ.BABBAR KÙ.SİG17 TÚG-TU4 Ú-NU-UT 

ZABAR 

  48 ḫa-ap-pí-ra-a-iz-zi ku-iš-ma-an e-ep-zi na-an mu-un-na-a-iz-zi 

49 na-an LUGAL-an a-aš-ka UL ú-wa-te-ez-zi nu-uš-<(ma)>-ša-at 2-aš-pát 

50 SAG.DU-aš ÚŠ-tar 2-uš-pát-at ak-kán-du DİNGİR-LÌ-na-ša-at NU.GÁL [l]e?-˻e?˼ 

 
280 Trans. ve terc.: Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 256-257. 



 

85 

 51 nu-uš-ma-aš EGİR-pa wa-aḫ-nu-mar le-e-pát e-eš-zi 

Tercüme: (II 47-51) “Her kim kralın ismi yazılı hediyesini satmazsa, ancak belirtildiği 

gibi gümüş, altın, elbise ve bronz eşyaları satarsa, (satanı) kim yakalarsa, onu gizlerse, onu 

kralın kapısına getirmezse, her ikisi için de ölümle cezalandırılacaktır. İkisi de ölecektir. Hediye 

tanrıya aittir, size hiçbir şekilde ait değildir. Onlar için geri dönüş olmayacaktır.”281 

Yukarıdaki pasaj ise kralın şahsi eşyalarını izinsiz yere satmak ve almakla ilgilidir. Kralın 

eşyalarının satılması durumunda haberdar olan kişi olayı gizlerse ölüm cezası verileceği ifade 

edilmektedir. Ancak ceza sadece satan için değil bunu bilen ve saklayan içinde ölüm cezası 

vardır. Aynı şekilde tanrıya sunulan, kurban edilen ve onun olduğuna inanılan eşyalarında 

satılması ya da alınması sonucunda da ölüm cezası vardır. Bu suçluların ölüm cezasının 

affedilmeyeceği de kesin dille ifade edilmiştir. 

Hitit metinlerde büyük cezalara sebep olan kirlilik, tanrıların evleri kabul edilen 

tapınakların kirlenmesi sonucunda da ölüm cezası vermiştir: 

Transliterasyon: KBo 50.283 (CTH 264) 

77 nu˺ LÚa-ri-iš-ši me-ma-a-ú nu-za wa-ar-ap-tu4-pát {ma-a-an}  

78 ma-a-an še-ek-kán-ti-it-ma zi-it pa-ra-a da-a-i 

79 wa-ar-ap-zi-ma-za na-a-ú-i na-aš DİNGİRMEŠ-aš NİNDAḫar-ši 

80 ˻DUGiš˼-pa-an-tu-uz-zi ma-ni-in-ku-wa-an ša-ak-nu-an-za ša-a-li-ka4 

81 [(na)]-aš-ma-an LÚa-ra-aš-ši-iš ša-ak-ki na-aš-ták-kán u-wa-it-ta 

82 [(na-an š)]a-an-na-a-i EGİR-zi-an-ma-at iš-du-wa-a-ri 

83 [(nu-uš-ma-ša-a)]t SAG.DU-aš ÚŠ-tar 2-uš-ša-at ak-kán-d[u]282 

Tercüme: (77-83) “eğer kasten geciktirirse, henüz yıkanmamışken tanrılara somun 

ekmeği ile sıvı adak kabının yanına kirli olarak yaklaşırsa ve arkadaşı da bu konuyu bilirse ve 

ona acırsa, onu gizlerse fakat bu durum sonradan ortaya çıkarsa, o zaman bu ölüm cezası 

gerektiren suçtur. İkisi de ölecektir. Şüphesiz bu olay büyük bir ıstırap verir. Ama bu durumu o 

gizlerse ancak sonradan ortaya çıkarsa o başı ile ödesin ve ikisi de ölsün.”283 

 
281 Trans. ve terc.: Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 255. 
282 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 260.  
283 Karauğuz, (2019). 174; Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 261. 



 

86 

Tapınaklar için böyle sert cezaların verilmesinin nedeni muhakkak ki tanrıların 

öfkesinden korkmaktır. Çünkü tapınaklara girecek kişiler bellidir. Özellikle günahkâr, kirli, 

lanetli olduğu düşünülen kişilerin oraya girmesi tapınağın ve tanrıların kirlendiği anlamına 

gelmektedir. Bunun sonucunda ise tanrıların gazabı ülke için kaçınılmazdır. Ülke ve devleti 

korumak tanrıların desteğini almak için ise her görevin yerine getirilmesi şarttır. 

Transliterasyon: KUB 13.3 (CTH 265) 

Rs. III  

21 an-da-ma-aš-ma-aš šu-me-eš ku-i-e-eš LÚ.MEŠA ŠA KUŠ.LÁ  

22 nu-uš-ma-aš ú-wi5-te-na-aš na-aḫ-ḫa-an-te-eš e-eš-tén 

23 nu ú-wi5-ta-ar GİŠše-ša-ru-li-it še-ša-ri-iš-ke-tén  

24 ka-ru-ú-ša-an LUGAL-UŠ İ-NA URUŠA.NA.ḪU.İT.TA 

25 ŠÀ URUDUÁB×A te-e-da-na-an ú-e-mi-ia-nu-un 

26 nu LUGAL-aš zi-an-za iš-ḫi-iz-zi-ta nu-kán A-NA LÚ.MEŠA ŠA KUŠ.LÁ  

27 kar-tim-mi-ia-nu-un  

Tercüme:  

(III 21-27) “Fakat siz sakalar su konusunda dikkatli olunuz ve suyu devamlı olarak bir 

süzgeçten süzünüz. Eskiden ben kral Šanahuitta kentinde su kabında bir saç kılı buldum ve 

benim, kralın öfkesi kabardı ve ben su taşıyıcılara şu sözlerle kızdım: “bu kirlenmiş”. Arnili şu 

şekilde cevap verdi:” Zuliya sorumluydu!”. Kral şöyle dedi: “Zuliya gitsin. Temiz ise o zaman 

(sadece) temizlensin. Fakat temiz değil ise o zaman ölsün”. 284 

Burada verilen ölüm cezasının nedeni kral için gerekli olan suyun süzülürken içinde 

herhangi bir maddenin kalıp kalmamasına dikkat edilmemesidir. Hititler de suyun içinde 

bulunan kıl eğer kirli ya da hasta birine aitse o enerjinin krala da geçeceğine inanılmıştır. Ayrıca 

kıl büyülerde de kullanılan bir malzemedir. Bu malzemenin kirliliğe yol açtığı da 

düşünülmektedir. Bu nedenle büyüde kullanılan malzemeler kirli sayıldığı için kral suyu 

içtiğinde büyünün ona geçeceği dolayısıyla kötü enerjinin ya da ruhun ona geçeceği 

düşünülmüştür. Böyle bir şeyin gerçekleşmesi halinde hem kral hem de ülkenin zarar göreceği 

muhtemeldir.285 Bu nedenle yapılan her bir ihmal ülkenin tüm otoritelerini sarsabileceğinden 

 
284 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 82-83: Karauğuz, Hitit Yasaları, 136. 
285 Reyhan, “Hitit Toplumunda “Öldürme”, 82. 



 

87 

telafisi olmayan hatanın bedeli de ölüm cezası olmuştur. Eğer suyun içinden bir şey çıkarsa 

sakaların suçlu olup olmadığı Mezopotamya’da yaygın olan ordal usulüyle yapılmaktadır. 

Kişinin nehre atılmasıyla yapılan ordal usulünde kişi nehirden çıkarsa suçsuz boğulursa suçlu 

kabul edilmiş ve suçundan dolayı ölümü hakkettiği kabul edilmiştir. Ne yazık ki yüzmeyi 

bilmeyenlerde bu inanış doğrultusunda ölüm cezasına çarptırılmak zorunda kalmıştır. 

Başka bir ölüm cezası ise sarayla ilgilidir.  Kanun maddelerinde yer alan bu durum şu 

şekilde ifade edilmiştir:  

Transliterasyon: KUB 29.28 (CTH 292) 

4 [ták-ku l-NA KÁ É.GAL GIŠza-ah-ra-in ku-iš-ki ta-a-ia-az-zi 6] GÍN.GÍN KÙ.BABBAR 

pa-a-i 

5 [ták-ku I-NA KÁ É.GAL GIŠŠUKUR ZABAR ku-iš-ki ta-a-i)a-az-zi a-ki-aš286 

Tercüme: (4-6) “Eğer biri sarayından kapısında tahta sandalye çalarsa, 6 şekel gümüş 

ödeyecektir. Eğer biri sarayın kapısında bronz bir mızrak çalarsa o ölecektir.”287 

Saray kapısındaki mızrağın çalınmasına verilen ölüm cezasının nedeni muhtemelen kralın 

otoritesine karşı gelmek ve devletin malına zarar vermek için olmalıdır. Archi’ye göre sarayın 

kapısına kadar yaklaşmak kralın güvenliğine tehdit, hayatına kastetme durumuna denk 

gelmektedir. Bu nedenle kraliyet üyesinin bile kralın hayatına kastettiğinde ölüm cezasına 

çarptırıldığı288 gibi halkın da çarptırılması normal karşılanmaktadır.  

Ayrıca tapınaklar tanrıların mekanları olduğu gibi saraylar da kralların mekanlarıdır. 

Saraylar aynı tapınaklar gibi titizlikle korunan ülkenin yönetildiği mekanlardır. Saraydaki tüm 

eşyalar kralların malıdır, hiç kimsenin alamadığı ve satamadığı mekanlardır. Hırsızlıkla ilgili 

olan bu maddede mızrağın çalınmasına karşı ölüm gibi ağır bir cezanın verilmesi tam 

açıklanmamaktadır. Muhtemelen sarayın kapısındaki mızrağın özel bir anlama geldiği 

düşünülmüştür. Saray mızrağının başkası tarafından alınması yönetime ve krala karşı hakaret 

sayılacağından ölüm cezası verildiği tahmin edilmektedir. Ayrıca mızrağın kötülüğe karşı 

korunma amacıyla evin ya da sarayın kapsına asılan kutsal bir sembol olduğu da 

düşünülmektedir. Eğer öyleyse kutsal bir anlam yüklenen mızrağın çalınması, saraya büyü ile 

kötülük yapılmasına da sebep olabilirdi.289   

 
286 Hoffner, The Laws of the Hittites, 114.  
287Hoffner, The Laws of the Hittites, 116; İmparati, Hitit Yasaları, 135. 
288 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 272. 
289 İmparati, Hitit Yasaları, 252. 



 

88 

Ölüm cezasına örnek başka bir anlatıda mahzen sorumlusu olan Zidi’nin sahtekarlığı 

sonucunda verilen cezadır. Anlatıda kralın Zidi’ye belirli bir şarabı iki alıcıya hediye etmesini 

istemiştir.  Ancak Zidi kralın emrettiği şarap yerine daha kalitesiz şarabı teslim etmesi üzerine 

kralın vermiş olduğu emir ile “onu götürdüler ve onun ölmesine yol açacak işlem yaptılar” 

ifadesi Zidi’nin öldürüldüğünü ortaya koymaktadır.290 

Hitit kralına askeri yemin fermanlarında kralı karşı gelenler için ölüm cezaları verilmiştir: 

Transliterasyon: KBo 53.33 (CTH 427) 

Vs. II  

19 nu-uš-ma-aš BULÙG BAPPIR I-NA QA-TI-ŠU-NU da-a-i 

20 na-at li-ip-pa-an-zi nu-uš-ma-aš kiš-an te-iz-zi 

21 ki-i-ua BAPPIR GIM-an IŠ-TU NA4ARÀ ma-al-la-an-zi 

22 na-at ú-e-te-ni-it i-mi-ia-an-zi na-at za-nu-an-zi 

23 na-at har-ra-nu-uš-kàn-zi ku-i-ša- kàn ki-e NI-IŠ DINGIRMEŠ 

24 šar-ra-ad-da nu-uš-ša-an A-NA LUGAL SAL.LUGAL 

25 A-NA DUMUMEŠ.LUGAL A-NA KURURUHAT-TI HUL-lu tàk-ki-iz-zi 

26 na-an ki-e NI-EŠ DINGIRLIM ap-pa-an-du nu ha-aš-ta-i-ši-[ti]-it 

27 QA-TAM-MA ma-al-la-an-du na-an QA-TAM-MA i-nu-uš-ki-du 

28 na-an QA-TAM-MA har-ranu-uš-ki-it-ta nu HUL-lu ÚŠ- kàn 

29 pí-e-da-ú a-pí-e-ma da-ra-an-zi a-pa-a-at 

30 e-eš-du 

Tercüme:   

(II 19-30) “Öyleyse bu yeminleri bozanı ve krala, kraliçeye, kralın oğullarına ve ülkeye 

kötülük eden kimseyi, bu yeminler yakalasın; kemiklerini aynı şekilde ezsin, onu aynı şekilde 

haşlasın, aynı şekilde parçalayıp ezsin ve bu kötü bir sona/kötü bir ölüme uğrasın! Ama ötekiler 

şöyle der: bu böyle olsun!”291 

 
290 Korosec, “Die Todesstrafe in der Entwickluing des Hethitischen Rechtes”, 200. 
291 Trans. ve terc.: Oettinger, Die Militarischen Eide Der Hethiter StBoT 22, Otto Harrassowitz. Wiesbaden, (1976), 

10-11. 



 

89 

Krala karşı edilen yeminlerin bozulması ve sadakat gösterilmemesinin sonucunda çok 

ağır ceza verildiği anlaşılmaktadır. Özellikle kemiklerin ezilmesi Hitit metinleri ve kanunlarda 

görülen belki de en ağır ceza şeklidir. Bu yöntem büyük ihtimal edilen yeminin tanrıların 

huzurunda olmasına rağmen tanrılara saygı gösterilmeyip yemini bozan kişinin kralı, ailesini 

ve ülkeyi tehlikeye attığı düşünüldüğü için verilmiştir. 

3.3.3. Hitit Yasalarında Suç Olarak Öldürme 

Hitit yasalarında karşılaşılan ilk konu adam öldürme üzerine ele alınmıştır. Bu konu 1 ve 

7 numaralı yasalarda işlenmiştir ancak başka bölümlerde de bir kişinin ölümüne neden olan 

suçlarla ilgili durumlara rastlanılmaktadır.  Bu konuyla ilgili Hattušili’nin mektuplarından da 

Hititlerde adam öldürmenin cezası ölüm değil de tazminat olduğu anlaşılmaktadır.292  

İlk öncelikle Hitit yasaları incelendiğinde adam öldürme suçuna verilen cezalar şu şekilde 

ifade edilmektedir: 

Transliterasyon: B (KBo 6.3)i  

1   [ták-ku LÚ-an2 n]a-aš-ma MUNUS-an  š[u-ul-la-a]n-na-[a]z ku-iš-ki ku-en-zi 

 2 [a-pu-u-un ar-nu-z]i Ù 4 SAG.DU pa-a-i LÚ-na-ku MUNUS-na-ku 

3 [pár-na-aš-še-e-a] šu-wa-a-ez-zi 

A (KBo 6.3 i) i  

4 [ták-ku ARAD- an na-a]š-ma GÉME-an šu-ul-la-an-na-az ku-iš-ki ku-en-zi a-pu-u-un 

ar-nu-zi 

5 [Ù 2 SAG.D]U pa-a-i LÚ-na-ku MUNUS-na-ku pár-na-aš-še-e-a šu-wa-a-ez-zi 

B (KBo 6.3) i 

6 [ták-ku LÚ-a]n na-aš-ma MUNUS-an EL-LAM wa-al-ah-zi ku-iš-[k]i na-aš a-ki ke-eš-

šar-ši-iš 

7 [wa-aš-t]a-i a-pu-u-un ar-nu-zi Ù 2 SAG.DU pa-a-i [pá]r-na-aš-še-e-a šu-wa-a-cz-zi 

B (KBo 6.3) i  

8  [ták]-ku ARAD-an na-aš-ma GÉME-an ku-iš-ki wa-al-ah-zi na-aš a-ki QA-AS-SÚ wa-

as-ta-i 

 
292 Hoffner, The Laws of the Hittites, 166. 



 

90 

9  [a]-pu-u-un ar-nu-zi Ù 1 SAG.DU pa-a-i pár-na-aš-še-e-[a] šu-wa-a-ez-zi 

B (KBo 6.3) i  

10  [ták]-ku LÚDAM.GAR URUHa-at-ti ku-iš-ki ku-enzi 1 ME MA.NA1 KÙ.BABBAR pa-

a-i 

11 [pár-na-aš-še-e-a šu-wa-a-ez-zi ták-ku l-NA KUR URULu-ú-i-ia na-aš-ma I-NA KUR 

URUPa-la-a 

12 [1 ME MA.NA KÙ.BABBAR pa-a-i a-aš-šu-še-et-ta šar-ni-ik-zi ma-a-an I-NA KUR 

URUHa-at-ti 

13 [n]u-za ú-na-at-tal-la-an pát ar-nu-uz-zi 

 (KBo 6.3) i  

14 tàk-ku LÚ.U19  LU-aš LÚ-aš-na-aš-ma MUNUS-za taki-ia URU-ri a-ki ku-e-la-aš ar-

hi 

15 a-ki 1 ME gi-pe-eš-šar A.ŠA kar-aš-ši-i-e-ez-zi na-an-za da-a-i 

Tercüme: 

(1-3) Eğer biri bir adam ya da bir kadını tartışma sırasında öldürürse, onu teslim etsin ve 

erkek ya da kadın dört kişiyi versin ve böylece suçu evinden uzaklaştırsın. 

(4-5) Eğer bir erkek köleyi ya da bir kadın köleyi kavga sonucu biri öldürürse, onu teslim 

etsin ve erkek ya da kadın iki kişiyi versin. Böylece suçu evinden uzaklaştırsın. 

(6-7) Eğer özgür bir erkeği ya da özgür bir kadını biri vurursa o ölürse, fakat bu kaza 

sonucu olmuşsa onu gömülmesi için getirsin ve 2 kişi versin ve bu suçu kendi evinden 

uzaklaştırsın 

(8-9) Eğer bir erkek ya da kadın kölesine biri vurur da bu kişi ölürse fakat bu bir kaza 

sonucu olmuşsa, onu (gömülmesi) için getirmeli ve bir kişi vermelidir ve böylece suçu evinden 

uzaklaştırsın. 

(3. ve 4. madde geç versiyonuna göre “eğer bir kadına biri vurur da o ölürse fakat bir kaza 

sonucu olmuşsa 4 mina gümüş ödemelidir. Ama eğer kadın bir köle ise 80 şekel yani iki mina 

gümüş ödemelidir” şeklinde değiştirilmiştir.) 

(10-13) Eğer biri bir tüccar öldürürse, 4000 şekel (yani 100 mina ) gümüş ödeyecektir ve 

bunu kendi evinden temin edecektir. Eğer bu olaya Luwiya (Arzawa) veya pala topraklarında 



 

91 

gerçekleşirse 4000 şekel gümüş ödeyecek ve ayrıca tüccarın malını da yerine koyacaktır. Eğer 

bu olay Hatti topraklarında gerçekleşirse, kendisi (aynı zamanda) bahsedilen tüccarı 

(gömülmesi için) getirecektir. 

(5. Maddenin geç versiyonunda ise “eğer biri bir Hitit tüccarını mallarının ortasında 

öldürürse, […] mina gümüş ödeyecektir. Ve mallarını üç katı kadar geri verecektir. Ancak eğer 

tüccar mallarına sahip değilse ve biri onu tartışma da öldürürse 240 şekel gümüş verecektir. 

Eğer bu sadece kaza ise 80 şekel gümüş ödeyecektir”, eklinde değiştirilmiştir.) 

(14-15) Eğer biri erkek ya da kadın başka bir şehirde öldürülürse, (kurbanın varisi), kişi 

kimin arazisinde ölmüşse oradan 12.000 m2 (=3 dönüm) toprak kesip kendisi için alacaktır.293 

Yukarıdaki maddeler Hitit yasalarında adam öldürme suçuna yönelik cezalar üzerinedir. 

Suçlara baktığımız da niteliği ağır olsa da Mezopotamya hukuku gibi kısasa kısas ilkesi yoktur. 

Sebebi ise Hititlerde insan gücüne verilen önemle açıklanabilir. Çünkü Hitit ekonomisi insan 

gücüne dayanmaktadır. Eğer adam öldürme suçuna karşılık aynı ceza verilirse ihtiyaç duyulan 

insan gücü azalmaktadır. Bu ise özellikle tanrıların ihtiyaçlarının giderilmesini ve sonra tarıma 

dayalı ülkenin ekonomisini sekteye uğratmaktadır. Bu nedenle cezalar verilirken özellikle insan 

gücü baz alınmıştır. Ancak eski kanunlarda ise kısasa kısas ilkesi uygulandığı bilinmektedir. 

3.3.4. Hitit Yasalarında Ceza Olarak Ölüm  

Hitit yasalarının 2. sütununda ise ceza olarak ölüm verildiği durumlar ele alınmıştır. Ölüm 

cezası gerektiren suçlar arasında kara büyü uygulaması vardır. Kara büyünün ne olduğu ve nasıl 

yapıldığına dair bilgiler Hitit kanunlarında net bir şekilde ifade edilmiştir.294  

Büyü suçuna verilen ceza kralın yargısına bırakılmıştır. Kanun metnin birinci tabletinin 

44. maddesinde bir kişinin kültik arınması sırasında oluşan artık maddelerin yakma alanına 

götürülmesi yerine başkasının tarlasına veya evinin etrafına taşınmasından bahsedilmektedir.295 

Muhtemelen bu suçun cezası ölümdür. Hem başkasının evini hem de tarım arazisini büyünün  

etkileyeceği düşünülmüştür.  

Kanun metninde büyüye karşı madde şu şekilde geçmektedir:  

Transliterasyon:  

 
293 Trans. ve terc.: Hoffner, The Laws of the Hittites, 17-20; İmparati, Hitit Yasaları. 
294 Murat, "Ammiḫatna Ritüelinde Hastalıklar ve Tedavi Yöntemleri", 95. 
295 Korosec, “Die Todesstrafe in der Entwickluing des Hethitischen Rechtes”, 202. 



 

92 

(II 1) [(tá)]k-ku LÚ EL.LAM MUŠ-an ku-en-zi da-me-e-el-la Š[(UM-an)]  (2) te-iz-zi 1 

MA.NA KÙ.BABBAR pa-a-i ták-ku ÌR-ša a-pa-a-aš-pát a-k[(i)] 

Tercüme: 

“Eğer özgür bir adam bir yılan öldürürse ve başka bir adamın adını söylerse 1 mina (yani 

40 şekel) gümüş versin ve eğer bunu yapan bir köle ise o ölsün.”296 

Yukarıdaki pasaj kara büyü uygulamalarında yapılan bir yöntemdir. Hititler de ise kara 

büyü yasaklanmıştır. Yapanlar ise ağır şekilde cezalandırılmaktadır. Çünkü bir hayvan 

öldürürken bir kimsenin adının anılması kişinin kötülüğü için kara büyü yapıldığı kabul 

edilmiştir. Ve bu kara büyü ile o kişinin ölmesi ve kirlenmesi istenmiştir. İlk zamanlarda büyüyü 

yapanın da dahil herkes için ölüm cezası verildiği anlaşılmıştır. Ancak bu ceza yasaların 

değişmesinden sonra sadece köleler için uygulanmıştır.297 

Hitit yasalarında verilen diğer ölüm cezaları ise şu şekilde belirlenmiştir: 

Transliterasyon: (KBo 6.26 iii) 

187.   

20 ták-ku LÚ-iš GUD-aš kat-ta [wa-aš-t]a-i hu-u-ur-ki-il a-ki-aš,  

21LUGAL-an a-aš-ki ú-wa-[(da-an)-z]i ku-en-zima-an  

22 LU=GAL-uš, hu-iš[-nu-]zi-j[a-an LUGAL-i-ma-aš Ú-UL ti-ja-iz-zi 

188.  

23 tá[(k-k)]u [(LÚ)-iš (UDU-aš kat-ta) wa-aš-t]a-i hu-u-ur-ki-el a-ki-aš  

24 [(LUGAL-an) a-aš-ki (ú-wa-da-an-z)]i ku-wn-zi-ma-an LUGAL-uš  

25 [hu-iš-nu-zi-j]a-a[n LUGAL-u]š LUGAL-i-ma-aš Ú-UL ti-i-iz-zi 

Tercüme:  

187.  

Eğer bir adam bir öküzle [gü]nah işlerse lanet edilecek bir eylem<dir> ; o ölsün . Kralın 

kapısına <onu> götürür, onu kral öldürür, [onu] yaşatır [kral], ama o kralın önüne çıkmasın. 

188.  

 
296 Trans. ve terc.: Hoffner, The Laws of the Hittites,136; İmparati, Hitit Yasaları, 158. 
297 Reyhan, “Hitit Toplumunda “Öldürme” Eylemi Üzerine Bir İnceleme”, 87. 



 

93 

Eğer bir adam koyunla [gü]nah işlerse lanet edilecek bir eylem<dir>; o ölsün. Kralın 

kapısına <onu> götürür, onu kral öldürür. O[nu kral yaşatı]r, ama o kralın önüne çıkmasın.298 

Transliterasyon: (KBo 6.26) iv 

197. 

6 ták-ku LÚ-aš MUNUS-an HUR.SAG-i e-ep-zi LÚ-na-aš wa-as-tul na-aš a-ki 

7 ták -ku É-ri-ma e-ep-zi MUNUS-na-aš wa-aš-ta-iš MUNUS-za  

8 a-ki ták-ku-uš LÚ-iš ú-e-mi-ia-zi 

9 tu-uš ku-en-zi ha-ra-a-tar-še-et NU.GAL 

198.  

10 ták-ku-uš A-NA KÁ E.[G]A ú-wa-te-ez-zi nu te-ez-zi 

11 DAM-TI le-ca-ki n[u] DAM-SÚ hu-iš-nu-zi 

12 LÚpu-pu-un-na hu-iš-n[u]-zi ta SAG.DU-SÚ 

13 wa-aš-ši-e-ez-zi tdk-ku [f]e-ez-zi 2-pát ak-kán-du 

14 ta hu-ur-ki-in ha-l[i]-en-zi ku-en-zi-uš 

15 LUGAL-uš  hu-u-iš-nu-zi-ia-aš LUGAL -uš 

199. 

16 ták-ku ŠAH-aš UR.GI7-aš kat-ta ku-iš-ki wa-aš-ta-i a-ki-aš 

 17 A-NA KÁ É.GALLIM ú-wa-te-iz-zi ku-en-zi-uš  

18 LUGAL-uš hu-iš-nu-zi-ja-aš L[UG]AL-uš LUGAL-i-ma-aš Ú-UL  

19 ti-i-iz-zi ták-ku GU4-uš LÚ-[-ni] wa-at-ku-zi  

20 GU4-uš a-ki LÚ-aš-ša Ú-UL a[-ki] 1 UDU LÚ-na-aš  

21 ka-a-aš-ša-aš hu-u-it-ti-ja-a[n-ta] na-an-kán ku-na-an-zi  

22 ták-ku ŠAH-aš LÚ-ni wa-at-ku-z[i] Ú-UL ha-ra-a-tar299 

Tercüme: 

197.  

 
298 Trans ve terc. Hoffner, The Laws of the Hittites, 148. 
299 Hoffner, The Laws of the Hittites, 156-157. 



 

94 

Eğer bir adam bir kadını dağda alırsa, suç adamın<dır> ve o ölsün. Ama eğer <onu> evde 

alırsa, suç kadının(dır) <ve> kadın ölsün. Eğer adam <=koca> <onları> bulursa ve onları 

öldürürse, onun eylemi cezaya değer değil<dir>. 

198.  

Eğer sarayın kapısına onları götürürse ve derse: Benim karım ölmesin, o zaman karısını 

hayatta bırakır ve zina yapan erkeği <de> hayatta bırakır ve onun <zina yapan erkeğin> başını 

örter. Eğer derse: işte tam ikisi de ölsün. O zaman tekerleğe diz çöksünler, kral onları öldürür, 

kral onları yaşatır. 

199.  

Eğer bir domuzla ya da bir köpekle (1) biri günah işlerse, o ölsün. Sarayın kapısına onları> 

götürsün, kral onları öldürür, kral onları yaşatır, ama o kralın karşısına çıkmasın. Eğer bir öküz 

bir adamın üstüne çıkarsa öküz ölsün ve adam ölme[sin] Bir koyun Adamın yerine alınsın ve o 

öldürülsün. Eğer bir domuz bir adamın üstüne çıkarsa cezaya değer bir eylem değildir.300 

187 ve 200 maddeleri arasında geçen cinsel suçlar konularına ölüm cezaları verilmiştir.  

Hititler bu suçları özel bir terim hurkel ile tanımlamışlardır. Özellikle inek, koyun, domuz, 

köpek gibi hayvanlarla işlenen cinsel suçlara ölüm cezası verilmektedir. Ancak yine de bazı 

durumlarda kralın inisiyatifine bırakılmıştır.301 

Yukarıda bahsedilen davranışlar toplumda hoş karşılanmamaktadır. Bu cezalar ile toplum 

içinde utanç verici davranışların önüne geçmek istenmiştir. Hititler bu tarz uygunsuz ve 

tiksindirici konuların toplum için tehlikeli olduğunun farkın varmışlar ve bu tür olayların 

yayılmasını engellemişlerdir. Böylece yasalarla sadece bedenen değil ruhen de kötü 

davranışlardan uzaklaşmaya çalışmışlardır. 

197 ve 198 maddeleri birbiriyle bağlantılıdır ve zina konularını ele almaktadır.   Zina ve 

tecavüz o dönemlerde de hoş karşılanmayan davranışlar olduğu aşikardır. Bu maddelerde 

verilen ölüm cezaları toplumun huzur ve ahlakının bozulmasının önüne geçmek için 

tasarlanmıştır. 

 
300 Hofner, The Laws of the Hittites, 156-157; İmparati, Hitit Yasaları, 183.  
301 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 273. 



 

95 

3.4. Ölümden Sonraki Hayat 

3.4.1. Yeraltı Dünyası-Ölüler Diyarı302 

Yeraltı dünyası Sümerlerin yaşam ile ölümün birbirine karışmasını önlemek için ortaya 

çıkardıkları bir kavramdır. Böylece ölülerin dünyası ile yaşayanların dünyası birbirinden 

uzaklaştırılmıştır.303Ancak yeraltı dünyasının, tanrılarının, güçlerinin ve kutsal varlıklarının 

sadece Sümer, Akad, Hitit gibi Yakındoğu’nun baskın siyasal-toplumsal yapıların 

yayılmasından önceye dayanan düşüncelerin devamı olarak kabul edilmiştir. Kısacası bu 

kavramlar sadece bahsedilen toplumların yansıması olmadığı Neolitik dönemden çok daha 

önceki dönemlere uzandığına inanılmıştır.304  

3.4.1.1. Yeraltı Dünyasının Tanımı 

Yeraltı dünyasının nasıl tezahür edildiğine geçmeden önce yeraltı ve yerüstünün ayrımını 

anlatmak önemlidir. Sümer edebiyatında “Gılgamış ve Huluppu Ağacı” şiirinin girişinde “gök 

yerden uzaklaştıktan sonra yer gökten ayrıldıktan sonra, insanın adı belirlendikten sonra, Gök 

Tanrısı göğü alıp götürdükten sonra, Enlil yeri alıp götürdükten sonra…” diye devam eden 

şiirden alınan parça Sümer yaratılış mitinden bahsetmektedir. Paragrafın devamında ise 

ayrılmanın sonucunda evrenin üç katmana bölündüğü anlaşılmaktadır. Bu bölünme katmanlara 

ve sahiplerine göre şöyle ifade edilmiştir; 

“…göğün yerden ayrıldığı gün, yerin gökten aşağıya çöktüğü gün, insan soyunun tohumu 

ekildiği gün; o gün, Anu göğü kendine aldığı zaman, Enlil yeri aldığı zaman, Yeraltı dünyası 

Ereškigal’e verildiği zaman…”305 diye devam eden metinden de anlaşıldığı üzere yeraltı 

bambaşka bir katmandı ve burası yönetici tanrısı tarafından yönetilmekteydi.  

Hitit inancında yeraltı dünyası ve ölümden sonra hayatın varoluşu hakkında diğer 

toplumlarla farklı ve benzer inançlar mevcuttur. Ancak Hititlere göre evrenin ayrılması 

Mezopotamya inancından farklıdır.  “ve üst tanrılar göğü kendilerine aldılar, alt tanrılar ise 

yeri ve yeraltı/aşağı ülkeyi aldılar” ifadesinden onlar için evrenin iki katmana ayrıldığı 

anlaşılmaktadır. Dünya yeraltı ve yerüstü olarak ayrıldığında yerüstü canlıların yaşadığı bir 

mekânı, yeraltı ise ölülerin gittiği bir yer olarak tanımlanmıştır. Yerüstünün nasıl ki dağları, 

 
302 Eskiçağ toplumların inancında ölen gittikleri mekanlar için “yeraltı dünyası, ölüler diyarı ya da öteki dünya” 

terimleri kullanılmıştır. Bu üç terim aynı anlama geldiği için bazı yerlerde birbiri yerine kullanılmıştır.  
303 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, CDL Press, (2003), 1. 
304 Trabazo, “Hittite Divinities of the Underworld and the Night Goddess of Šamuḫa”, 34. 
305 Haas, Geschichte der hethitischen Religion, 119. 



 

96 

denizleri, gökyüzü varsa yeraltı dünyasının da sahip olduğu özellikler vardır. Mezopotamya 

inancında dünya yeraltı denizlerinde yüzen veya desteklenen bir dağ olarak kabul edilmiştir. 

Hurri inancına göre yer ve gök olmak üzere dünya antromoformik bir dev olarak yaratılan ve 

yeraltında oturan Upellurinin sırtında taşıdığına inanılmıştır. Böylece yeraltı dünyasının sahip 

olduğu mitolojik kavramlarda ortaya çıkmaktadır.306 Yazılıkaya’nın A Odası’nda “yeryüzünü 

taşıyan boğa adamlar”307 tasviri (resim 8.1) bu mitolojik anlatımı betimlemektedir. 

Ancak bazı Hititce metinlerde evrenin üç katman olarak kabul edildiği de anlaşılmaktadır. 

KUB 43.62’de nolu büyü metninde yeşil tepe, orta ve alt kısımdan oluşan üç katmanlı dünya 

ağacından bahsedilmektedir. Metinde “ ve onu.. işgal ediyor, kapunuyu ise yılan işgal ediyor, 

ortasını arı tutuyor. Yeşil tepeye kartal oturuyor. Altta kapanuya yılan yönelmiş, ortasına ise arı 

yüz tutmuş”. Burada kartal ağacın yeşil tepesiyle, arının ortasıyla, yılanın ise kapanu denilen 

kök kısmıyla bağlantısına inanılmıştır.308 Her bir hayvan ağacın kendi doğasına uygun 

bölümünü tutması dünyanın üç katmana ayrılması ile ilişkilendirilmiştir. O zaman buradan şu 

sonucu çıkarmak mümkündür: Her hayvan ağacın kendi doğasına uygun kısımlarına göre 

ilişkilendirilmiştir. Toprak altında yaşayan yılanın yeri alması yeraltı dünyasıyla bağlantısını da 

ortaya koymaktadır. Ayrıca yılanın yeraltı ya da toprak ile ilişkisi günümüz gerçekliğini de 

yansıtmaktadır. Zaten ölüler diyarı olarak da bilinen yeraltı dünyası yılanların da meskeni 

olduğu o dönemlerde bilinmektedir. 

Sümerlerde yeraltı dünyası mezarlarla ilişkilendirilmiştir. Bu nedenle Sümerce yeraltı 

dünyasını tanımlayan “urugal” veya “irigal”309“qabru” terimleri mezar ile açıklanmaktadır. 

Sümerce kimahhu (ki-mah=qu-bu-rum)’da mezar, gömüt odasından gelmektedir. Çünkü ölen 

Anu’nun Annunnakilerle birlikte Kimahhu’da yaşadığı kabul edilmektedir. Akadcada da yeraltı 

dünyası ve ölüler diyarını tanımlayan ifadelerin çoğu Sümerlerden alınmış, bazılarını ise 

Akadcaya çevirmişlerdir. Alınan kelimeler arasında “kigallu” “aşağı dünyayı” ifade ederken 

“arallü” “ölüler diyarını” ifade etmektedir. Sümerce kökenli olan ki-gal310 “büyük dünya” ya 

da “büyük toprak/yer” anlamına gelmektedir. Ki-gal inşaat terimi olarak da Naramsin, Ur-Bau, 

Gudea yazıtlarında toprak altı anlamında kullanılmıştır.311 Aynı şekilde Hititlerde de mezarlar 

 
306 Haas, "Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien", 199. 
307 Yiğit-Özcan, Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları, 47. 
308 Ardzinba, Eskiçağ’da Anadolu Ayinleri ve Mitleri, 118. 
309 Irkalla ya da DIrkalla muhtemelen urugal veya Irıgal kelimesinden türemiştir. Aynı zaman da bu kelime 

Nergal’in adının bileşeninden biridir. Bkz: Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 85. 
310 “Kİ” terimi nadir de olsa tek başına ölüler diyarı anlamına gelmektedir.  Bu terim eski Babil döneminden beri 

özellikle iki dilli metinlerde görülmektedir. kigal terimi ise Yeraltı tanrısı Ereşkigal adının bileşenidir:  
311 Knut Tallqvıst, Sumerisch-Akkadische Namen Der Totenwelt, 5, HELSINGFORSIAE, (1934), 2-3. 



 

97 

yeraltı ve ölümden sonraki hayat ile ilişkilendirilmiştir. Krallar için yapılan taş evlerde ölümden 

sonraki hayatın sembolleridir. 

Hitit metinlerinde yeraltı dünyası için ise “dankui tekan” ya da “dankuis daganzipas312” 

yani “karanlık dünya”, “kattera utne”, “alt ülke-yer altı dünyası” ifadeleri kullanılmıştır.313 

Kara toprak anlamına gelen “dankuš daganzipaš” ifadesinde toprağa kara denilmesinin sebebi 

olarak sadece rengi değil yeraltının yapısı gereği karanlık kasvetli bir ortama sahip olmasıyla 

ilgilidir. Yeraltının bu özelliği orayı sadece yeraltı tanrılarının mekânı yapmamış aynı zamanda 

her türlü kötülük ve olumsuzluğun büyü ile gönderildiği bir ülke olarak ifade edilmiştir. Ve 

burası sıradan ölümlülerin de uğrak mekanıdır. 

Yeraltı dünyasının boğalar, koyunlar, atların otladığı otlakların olduğu bir mekân olarak 

da ifade edilmektedir. Ayrıca çimen, okyanus gibi bir mekânı temsil ettiği de düşünülmüştür. 

Nerik kentinin kayıp fırtına tanrısıyla ilgili mitte314 ise yeraltı dünyası kara toprak olarak 

geçmiştir.315 O zaman burada şu ayrımı yapmak önemlidir. Karanlık dünya sıradan ölümlülerin 

gittiği yer, otlakların, çimenlerin olduğu dünya ise ölen kralların gittiği yerdir. 

Yeraltı dünyası Hurrice metinlerde ise “turi -derin ve havurni-toprak” dünya anlamına 

gelen terimlerle belirtilmiştir. Aslında havurni Sümerce isimlerden hubur ile benzerlik 

göstermektedir. Hattice ise yeraltı dünyası fur terimi ile ifade edilmiştir. Buna göre Hattice 

yeraltı tanrıçası olarak bilinen Wuruntsemu’nun adı da buradan geldiği tahmin edilmektedir.316 

3.4.1.2. Yeraltı Dünyasının Konumu 

Yeraltı dünyası için mekân olarak metinlerde tam bir nokta verilmez. Hititlerde de 

yeraltının belirli bir coğrafi konumu yoktur. Ancak Yazılıkaya açık hava tapınağının yeraltı 

dünyasıyla bağlantılı olduğu kabul görmektedir. Yazılıkaya’da bulunan yarıkların yeraltı 

dünyasına giderken bağlantılı olabileceği düşünülmüştür. Ayrıca C Odası’nda yeraltı dünyası 

 
312 Collins, "Necromancy, Fertility and the Dark Earth: The use of Ritual Pits in Hittite Cult”, 224. 
313 Haas, Hurritische und Luwische Riten aus Kizzuwatna Hurritologische Studien I, 197. 
314 KUB 36.89; Kayıp tanrı mitoslarında yeraltı dünyasının içinde her türlü tüm olumsuzluğu barındırdığı ifade 

edilirken ortak noktalara değinilmiştir. Eskiçağ inançlarında yeraltı çok katmanlı bir yerdi. Oraya gidilmesi zor 

olduğu gibi dönülmesi de zor bir mekân olarak tasvir edilmiştir. Mutlaka bu zorluğun nedenlerinden biri de 

öldükten sonra gidilen mekân olmasıyla ilgilidir. Genelde metinlerde yeraltının yedi kapısı ve kapının yedi 

sürgüsünden bahsedilir. Bu kapılar günümüz inancında yerin ve göğün yedi kattan oluşmasıyla bağlantılıdır. Yedi 

katmandan oluşan yeraltı dünyasının her katmanında bulunan kilit oradan çıkmayı zorlaştıran bir unsurdur. Kayıp 

tanrı mitoslarında yeraltı dünyası için bkz: KBo 25.107. (CTH 323); KUB 17.10+KBo 55.8 (CTH 324); KBo 

26.124, KUB 33.24 +28+227/u (CTH 325); KUB 33.66-2, (CTH 331) ; KUB 33.54+47, KBo 12.78 (CTH 334): 

tercümeleri için bkz: Hoffner, (1998). 14-37: Karauğuz, Hitit Mitolojisi, 70-93. 
315 Ardzinba, Eskiçağda Anadolu Ayinleri ve Mitleri, 114. 
316 Haas, "Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien”, 198. 



 

98 

ile bağlantılı ritüellerde görülen kuş iskeletleri dahil birçok hayvan kemiklerine ulaşılmıştır.317 

Bu nedenle burası bir nevi yeryüzünün yeraltı ile bağlantı noktalarından biri olarak kabul 

edilmiştir.  

Sümer metinlerinde yeraltı dünyasının konumu, yaşayanlara uzaklığı, nasıl bir yer olduğu 

ve oraya gitmek için gerekli yollar ya da geçiş mekanlarına dair konular sıkça yer almıştır.318 

Hitit kaynaklarında da ölümden sonra gidilen mekâna karanlık dünya yani yeraltı dünyası 

denildiği anlaşılmaktadır. Hitit inancında burası, su kaynakları, pınarlar, mağaralar aracılığıyla 

erişebilen bir mekân olarak tanımlanmıştır.319  

 Sümer metinlerinde genellikle yeraltı dünyasının konumu, yaşayanların dünyası ile 

arasındaki uzaklığı ifade etmektedir. Bu mesafe uzak veya çok uzak anlamına gelen “sud ve 

bad” sıfatlarıyla ifade edilmiştir. Yeraltı dünyasının uzaklığı Sümerlerin kendi coğrafi 

gerçeklerinden yani kendi şehirlerine göre ilişkilendirildiği düşünülmüştür.320 Ancak 

metinlerden anlaşıldığı kadarıyla bu uzaklık mecazen güneşin batışı ile ilgilidir.  Güneşin batış 

yönü yeraltı dünyasına giden yön olarak kabul edilmiştir. Bunun sebebi biraz da kozmosun 

yaratılışı ile ilgilidir. Sağ taraf doğu kabul edilmiş ve güneşin doğuşuna ithafen daha olumlu 

manada kabul görmüştür. Sol taraf ise batı kabul edilmiş ve güneşin batışını temsil etmektedir. 

Aynı zamanda iyilik sağdan yani doğudan kötülük ise soldan yani batıdan gelmektedir. Sol taraf 

güneşin yeraltı dünyasına indiği yön olduğuna inandıkları için ölüler dünyası ve öteki dünyayı 

sol taraf olarak kabul etmişlerdir.  Ayrıca sağ taraf erkeğe sol taraf kadına karşılık gelmesinden 

dolayı ölüler diyarında her zaman tanrıçaların hüküm sürdüğüne inanmışlardır. Bu nedenle 

ölüm ritüellerinde libasyon (sıvı sunusu) genellikle sol elle yapılmıştır. 321  

Hititce metinlerde yeraltının sınırı aslında yaşayanlar ve ölenlerin bulundukları mekanla 

ilgilidir. Bu nedenle yaşayanlar ve ölüler dünyasının ayrımının nasıl yapıldığı merak konusu 

olmuştur. Bu merak kısmen de olsa yine metinlerden giderilmeye çalışılmıştır. Buna göre, iki 

dünya arasındaki ayrımın şüphesiz kutsal suların sayesinde olduğuna inanılmıştır. Bu kutsal su 

muhtemelen yeraltı dünyasının nehri322 kabul edilmiş ve yaşayanlar arasındaki sınırı da bu 

nehrin oluşturduğuna inanmışlardır. Nehirden yeraltı dünyasına ise ölü kayığı ile gidildiğine 

 
317 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 42. 
318 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 1. 
319 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”, 

161. 
320 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 2. 
321 Haas, "Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien, 179-180. (Sümer ve Babil 

metinlerinde, Hitit Telepinu tanrısı ritüelinde yeraltı dünyasının hâkimi kraliçe- tanrıçalardan bahsedilmektedir.  
322Sümerce’de Ilurugu, Akadca’ Hubur adını almaktadır. Ayrıca “kral Hubur” terimi Nergal’in yeraltı dünyasındaki 

tezahürüdür. 



 

99 

inanılmıştır. Muhtemelen bu kayığın sahibi ölü ruhları idi. Ayrıca Hurri-Hitit çift dilli metinde 

yeraltı dünyasının kapı ve sürgüsünün de yeraltı ve yaşayanlar arasındaki sınırı ifade ettiği 

anlaşılmaktadır. Çift dilli metinde yeraltı tanrıçası Allani için “yeraltı dünyasının sürgüsü” 

“negri eše =ni=we” terimi kullanılmıştır. Hurrice negri kelimesi Hititçe battalu yani sürgü 

olarak çevrilmiştir. Aynı zamanda bu terim kıyı ve sınır anlamına da gelmektedir. Yani yeraltı 

dünyasının giriş ve çıkışı için yeraltı dünyasının ya da sarayının kapısı/kapıları sembolik sınırı 

ifade etmektedir. Gılgamış destanında da bu sınır Siduri’nin hanı ya da meyhanesi olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Gılgamış Ziduri/Siduri adındaki meyhaneci/hancı kız ona yeraltı nehri 

Hubur’un kayıkçısı Ursanabi’ye giden yolu gösterirken323 aslında yeraltı dünyasına giden yolu 

tarif etmiştir. 

İki dünya arasındaki uzaklığa dair başka bir detay ise “İnanna’nın Ölüler Diyarına İnişi” 

adlı mitosta verilmiştir. Burada yeraltı dünyası için “dönüşü olmayan ülke” olarak bahsedilmesi 

hem mesafeyi hem de imkansızlığı vurgulamaktadır. Çünkü burası “gidenlerin dönemediği yol” 

olarak bilinmektedir. Aynı zamanda “Dumuzi’nin Ölümü” adlı metinde de dönüşü olmayan ülke 

olarak ölüler alemi ifade edilmiştir.324 Geri dönüşü olmayan yoldan kastedilen şey ölümün 

sonsuzluğuyla ilgilidir. Çünkü yeraltına giden yol ölü ruhları için hazırlanmıştır. Ölen kişinin 

tekrar hayata geri dönmeyeceğine göre ölüler için de tek yönlü bir yol tasvir edilmiştir. Bu yolun 

tanrılar hariç herkes için mezarlardan başladığına inanılmıştır.325 

Yeraltı dünyası Hitit inancında sıradan insanların gittikleri mekân olarak kabul edildiği 

için kralların öldükten sonra gittikleri mekanlara da değinmek gerekir. Çünkü krallar ve 

kraliyetten birinin öldükten sonraki konumunun yeraltı olmadığına inanılmıştır. 

Mezopotamya’da kabul edilen düşünce ise böyle değildir. Yeraltı inancı konusunda 

Mezopotamyalılardan önemli ölçüde etkilenen Hititler bu konuda birbirinden ayrılmıştır. 

Çünkü Mezopotamya’da krallar da halk gibi öldükten sonra yeraltına indiğine inanılmıştır. 

Hititler de ise krallar öldükten sonra tanrı olarak kabul edildiği için onun mekânı da ölümü gibi 

ayrıcalıklı idi. Çivi yazılı metinlerde Hitit kralları için özellikle krala ait ritüel talimatlarında 

kral için unvanı ile birlikte “DUTUŠI “Güneşim” diye hitap edildiği bilinmektedir. Bundan 

dolayı kralların öldükten sonra Güneş tanrısı olarak kabul edildiği düşünülmüştür.326 Kralın 

Güneş tanrısı ile yakınlığının imparatorluk ikonografisinde, Yazılıkaya tapınağında olduğu gibi 

 
323 Haas, Geschichte der hethitischen Religion, 130-131. 
324 Kahya, “Sümerce Kaynaklara Göre Ölüler Diyarının Yeri", 40.  
325 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 44. 
326 Haas, Religionen des Alten Orients, 266. 



 

100 

kralın tanrıyla aynı giysilerle tasvir edilmesi de desteklemektedir.327 O halde bu bilgiler ışığında 

güneş tanrısına dönüştüğüne inanılan kralların öldükten sonra yeraltı yerine tanrılara ait 

mekanlara gideceğine inanılmıştır. 

Hititler kral ya da kraliyetten birinin ölümünün ardından gideceği başka bir konumu ise 

dağlar olarak kabul etmişlerdir. Eski Mezopotamya halklarında olduğu gibi Hititlerde de dağlar 

kutsal kabul edilmiş ve dağ tanrılarının olduğuna inanmışlardır. Hititler özellikle imparatorluk 

döneminde, kayalıkları açık hava tapınağı olarak görmüşler ve buraları da tanrıların mekânları 

kabul etmişlerdir. Bu nedenle dağlar sadece tanrıların gidebileceği kutsal yerler olarak 

bilinmektedir. Yazılıkaya kabartmaların da Gök tanrısı Teşup’un tanrısallaştırılmış Nanni ve 

Hazzi adında iki dağın üstündeki tasviri ve kral IV.Tuthaliya’nın da dağların üstündeki tasviri 

dağların Hititler için kutsallığını göstermektedir. Ayrıca Tuthaliya’nın adındaki “tu” ideogramı 

da dağları ifade eden bir kelimedir.328 Yazılıkaya’nın ölü kültüyle bir ilişkisi olduğu 

düşünüldüğünde kralın dağdaki tasviri ölümden sonraki mekân ile dağlar arasındaki bağlantıyı 

simgelemektedir. Tıpkı birçok tanrıların yaşadığı dağlarda kralların da öldükten sonra varlığını 

devam ettireceğine inanmışlardır. Yani dağlar da kralların ölüler diyarı sayıldığı bir mekân 

olarak kabul edilmiştir. Hitit belgelerinde kralın öldüğünde tanrı olması aslında ruhunun 

dağlarda329 yaşamaya devam edeceğine inandıklarının kanıtıdır.  

Yeraltı dünyasının ya da ölüler diyarının konumunun “dağlar” ile bağlantısına 

Hurrilerden Hititlere geçen Avcı Kešši masalı (CTH 361.1)’da değinmiştir. Burada ölülerin 

bulunduğu mekân yeraltı değil dağlar olarak tasvir edilmiştir. Evlenene kadar tanrılar için bütün 

görevini yerine getiren Kešši’nin evlendikten sonra vurdumduymazlığını ve tanrılara karşı 

sorumsuzluğunu ele alan metin aslında bir rüyadan ibarettir. Tanrılara libasyonlar yapmadığı 

için onları öfkelendiren Kešši’nin ava çıktığı dağda yorgun düşerek bir ağacın altında 

uyumasıyla başlamaktadır. Metinde Kešši’nin uyuduğu yerin acımasız çirkin cücelerin, ölmüş 

insanların hatta Kešši’nin ölmüş babasının da ruhunun yaşadığı yer olarak tasvir edilmiştir.330 

Metnin geçtiği yerin tasviri ölüler diyarını andıran özelliğe sahip olması bakımından son derece 

önemlidir. Çünkü Kešši’nin gitmiş olduğu dağın çirkin cüceler ki bunlar yeraltı dünyasındaki 

Anunnakiler ya da demonlara benzeyen yaratıklar olması nedeniyle ölüler diyarını 

 
327 Beckman, “Royal Ideology and State Administration in Hittite Anatolia”, 536. 
328 Nevzat Çevik, “Dağlardaki Tanrılar ve Tanrı Dağları”, Belkis Dinçol ve Ali Dinçol!a Armağan; VITA, Ege 

Yayınları, (2017), 178. 
329 Sümerce kaynaklarda da ölülerin gittikleri mekanların dağ, dağlık bölge anlamına gelen ifadelerle açıklandığı 

bilinmektedir: Kahya, “Sümerce Kaynaklara Göre Ölüler Diyarının Yeri”,27. Bu bilgi ışığında dağların Sümerlerin 

ölümden sonraki hayata ait mekanlardan biri olduğu anlaşılmaktadır. 
330 Reyhan- Cengiz,"Bir Hitit Masalı: Avcı Kešši”, 64. 



 

101 

anımsatmaktadır. Ayrıca ölülerin ruhu ve ölmüş babasının ruhunun bulunması dağların da ölüler 

diyarının başka bir konumunu temsil etmektedir.  

3.4.1.3. Yeraltı Dünyasının Tasviri 

Yeraltı dünyasının nasıl bir yer olduğu ise yine hem Hitit hem de Mezopotamya 

metinlerinde tasvir edilmiştir. Metinlerde yeraltı dünyası demon/kötü ruhların, yeraltı 

tanrılarının hizmetinde olan bir yerdir. Ürkütücü, kötü ve korkunç olan ölüler aleminin en 

betimleyici özelliklerini “İnanna’nın Ölüler Diyarına İnişi, Dumuzzi ve Geştinanna, 

Dumuzzi’nin Ölümü, Udug-hul ve Gılgamış, Enkidu ve Ölüler Diyarı” adlı çivi yazılı mitolojik 

metinler sunmaktadır. Mezopotamya insanlarına göre burası aynı zamanda insanların 

cezalandırıldığı yer olduğuna inanılmıştır. 331  

Mezopotamya ve Hitit belgelerinde yeraltı dünyasının varlığı mitolojik gerçekliğe 

dayandığı için temelde de mitolojik bir bölge olduğu ileri sürülmüştür. Ancak Sümerler 

mitolojik gerçekliği tarihsel gerçeklik ile ilişkilendirdikleri için edebi açıdan yeraltı dünyasının 

çeşitli tanımları ortaya çıkmıştır. Tabi bu farklılık yazarın yeraltı dünyasını tasvir etmeye 

çalışırken kullandığı materyallerle de ilgilidir. Bazı tanımlarda kullanılan materyal tamamen 

somut ve tarihsel iken bazılarında ise soyuttur.332 Bu nedenle yeraltı dünyasının fiziksel 

tasvirleri hem de tanımı sürekli değişiklik gösterince birçok terim ortaya çıkmıştır 

Yeraltı dünyası kötü ruhlar, yaratıklar ve demonlardan başka ölülerin mekânı olarak da 

kabul edilmiştir.  Hitit metinlerinde ölülerin yeraltı dünyasına indiğine dair bilgiler mevcuttur. 

KBo 13.62’de “Ruhum karanlık toprağa indi” ifadesinde ölülerin ya da ölen kişinin ruhunun 

yeraltı dünyasına gideceği inancını doğrulamaktadır. Ancak yeraltı dünyası genellikle halktan 

kişilerin gittiği yer olarak bilinmektedir. Bu nedenle ölüler diyarı kral ve ailesi için ayrıcalıklı 

bir yeniden varoluş, toplum içinse üzücü bir varoluştur.333  

Yeraltı dünyası334 hem Sümer, Akkad, Asur metinlerinde karanlık, kasvetli bir yer olarak 

ifade edilmiştir. “İnanna’nın yeraltı Dünyasına İnişi” adlı metinde ölüler diyarı ya da yeraltı 

 
331 Süel, Hitit Kaynaklarında Tapınak Görevlileri ile İlgili Bir Direktif Metni,89. 
332 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 56. 
333 Haas, Hethitische Bestattungsbräuche”, 53. 
334 Eski yakın doğunun en eski metinleri eski Sümer dönemine aittir. Keşfedilen bazı metinler eski Sümerlerin dini 

inançlarını ve dünya görüşünü ortaya koyan mitlerden oluşmaktadır. Bunlardan özellikle ikisi ölümden sonraki 

hayata dair yeraltı inancının nasıl olduğunu göstermektedir. Bu iki metin Akadca, Babilce, Hititce versiyonları da 

olan İnanna’nın yeraltı dünyasına İnişi ve Gılgamış, Enkidu ve Yeraltı Dünyası” destanlarıdır. Bu iki belge yeraltı 

dünyasının nasıl tasvir edildiği ve oraya gidenlerin nasıl hissettiğine dair bilgiler ortaya koymaktadır. bkz: Craig,  

A Journey Into the Land of No Return: Death Attitudes and Perceptions of Death and Afterlife in Ancient Near 

Eastern Literature." 11. 



 

102 

dünyası için geri dönüşü olmayan bir ülke, oraya girenin bir daha çıkamadığı, yolunun geri 

dönüşü olmayan bir yol, yedi kapılı bir yer olduğu, her kapıda İnanna’nın tek tek tacı, kıyafeti 

gibi sahip olduğu özellikleri kaybettiği, oraya girenin bir daha ışığı göremediği, toz ve çamur 

yediği ve orada yaşayanların kuş gibi kanatlı giysileri olduğu, kapıların ve sürgülerin ise tozlu 

olduğundan bahsedilmektedir. Ayrıca yeraltı dünyasının sahibi Ereškigal İnanna’nın geliş 

amacını sorgularken yeraltının ve orada yaşayanların maruz kaldığı ortamı anlatır. Ereškigal 

yeraltı dünyasında Annunakilerle su içtiğinden, ekmek yerine çamur yediğinden bira yerine 

çamurlu su içtiğinden bahsederek kapıcıya kapıyı açmasını ve İnanna’yı yeraltının 

geleneklerine göre karşılamasını ister.335 Akadca metinlerden Asur veliahdı bir prensin yeraltı 

dünyası vizyonunda yeraltının kötü ruh, kötü huylu hayalet, kötü olan her şeye sahip insan 

hayvan karışımı canavarların olduğu yer olarak betimlenmiştir.336 

Bu metin ölüler diyarı veya yeraltı dünyasını tasvir eden önemli metinlerdendir. 

Yaşayanları ölümden korkutan, tanrının bile yeraltında tüm vasfını kaybettiği korkunç bir 

mekân olarak tasarlanmıştır. Buraya gelen ister tanrı olsun ister insan oranın kurallarına uymak 

zorundadır. İnanna’nın her kapıda kaybettiği özellikler onun gücünü kaybettiğini 

simgelemektedir. Bu ise hayat ve ölüm arasındaki bağı ve yaşayanların dünyasından ölüler 

dünyasına geçişi simgelemektedir. Tanrı da olsa ölüler diyarında güçsüz ve korumasız bir hale 

büründüğünü göstermektedir.  

Hitit metinlerinde ölümden sonraki hayatın yani yeraltının topografyası ve tasviri 

hakkında az da olsa ışık tutan metinlerden biri Telepinu efsanesidir. Hitit krallığında tüm yaşamı 

durma noktasına getiren ve tanrının kızgınlığını durdurmak için yapılan ritüelde, tanrının öfkesi 

ve kızgınlığı metal kaba hapsedilen zararlı maddeler gibi yeraltı dünyasına gönderilmesinden 

bahsedilmiştir.337  

Transliterasyon: KUB 17.10, Bo 2303, KBo 55.8 445/z (CTH 324) 

 ( IV 14-19) 

14 ha-a-aš-ta lúSÚL.DU 7 
GİŠIG a-ap-pa hu-it-ti-ya-at 7 GİŠha-at-ta-lu. 

15  kat-ta-an da-an-ku-i tak-ni-i zabarpal-hi ar-ta iš-tap-pu-ul-li-iš-me-et.  

16 A.GAR5-aš za-ak-ki-iš-me-eš AN.BAR-aš ku-it an-da-an pa-iz-zi na-aš-ta.  

 
335 Müller, “Akkadische Unterweltsmythen”, Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, III, (1994), 761-762. 
336 Caitlin Barrett, “Was Dust Their Food And Clay Tehir Bread? Grave Goods, the Mesopotamian Afterlife, And 

the Liminal Role Of İnanna/İstar”, JANER, 7/1, (2007), 7. 
337 Hutter,"Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”, 

162. 



 

103 

17 nam-ma ša-ra-a Ú-UL ú-iz-zi an-da-da-an har-ak-zi  

18 Ù ŠA dTe-li-bi-nu kar-pí-in kar-di-mi-ya-at-ta-an.  

19 wa-aš-du-ul ša-a-u-ar an-da e-ep-du na-at a-ap-pa  le-e ú-iz-zi338 

Tercüme:  

(IV 14-19) “Kapıcı yedi kapıyı açtı. Yedi (kapı) sürgüsünü çekti. Karanlık toprağın altında 

bronzdan fıçılar durur. Kapakları kurşundandır. Tutamakları ise demirdendir. İçlerine giren şey, 

bir daha geri çıkamaz. İçlerinde mahvolur. (Bundan dolayı) onlar Telepinu’nun hiddeti, öfkesi, 

günahı ve küskünlüğünü yakalasın ve onlar geri (çıkıp) gelmesin.”339 

Yeraltı dünyası manevi olarak kirliliği barındırarak buradan çıkan her şeyin yeryüzündeki 

insanlar için olumsuz ve kötü enerjilere sebep olabileceğine inanılmıştır.  Bu nedenle metinlerde 

kötü olan her şeyin yeraltına hapsedilmek istenmesi oranın halihazırda kötü ve korkutucu bir 

yer olmasıyla ilgilidir. Buradaki her şeyin demirden ve kurşundan yapılması içine hapsedilen 

şeylerin çıkmasının imkânı olmadığını göstermektedir. Bu nedenle Telepinu ve diğer kaybolan 

tanrıların öfke, kızgınlık, hastalık ve günahlarının yeraltındaki dayanıklı kaplara 

hapsedilmesiyle bir daha geri gelmemesi amaçlanmıştır. 

Yeraltı dünyasının yedi kapısı muhtemelen Mezopotamya inançlarının bir anımsatıcısı 

olarak görülebilir. Aynı zamanda burası güçlendirilmiş sağlam bir “yeraltı dünyası (şehri)” imajı 

da vermektedir. Hurrice-Hititçe iki dilli “serbest bırakma şarkısının” (KBo.32.23 II 1-3) 

metnine göre Hurrili Yeraltı Tanrıçası Allani’nin, Hava Tanrısı Tešub’u yeraltı dünyasındaki 

sarayındaki bir festival gerçekleştirmektedir.Metnin ilerleyen bölümlerinde yeraltı dünyasından 

karanlık dünya olarak da bahsedilmektedir. Yeraltı dünyasının karanlık motifle tanıtılması Hitit 

dünyasıyla sınırlı olmayıp Mezopotamya ve Akdeniz yeraltı dünyası kavramları içinde 

yaygındır. Telepinu ve diğer efsanelerde kötü ve olumsuz olan her şeyin yeraltı dünyasına 

sürgün edildiği gibi arınma ve temizlik ritüellerinde de kirliliğin uzaklaştırıldığı mekân yeraltı 

dünyası olarak geçmektedir  

Gılgamış destanının Hitit versiyonunda iblis Huwawa iki kahramanı Gılgamış ve 

Enkidu’yu tehdit ederken “kafataslarınızı parçalayacağım ve sizi karanlık dünyaya 

götüreceğim” ifadesinde yeraltına atıf yapılmıştır. Mektup metninde de “bu mesele yüzünden 

 
338 Emanuel Laroche, “Textes Mythologiques Hittites en Transcription. Premiere Partie Mythologie Anatolienne”, 

RHA 24/77, (1965), 97. 
339Daddi-Polvani,La mitologia ittita: Hoffner, Hittite Myths, 17. 



 

104 

ruhu karanlık dünyaya indi” her iki ifadede ölüler diyarı karanlık dünya olarak tasavvur 

edilmektedir.340 

Mezopotamya metinleriyle de bağlantı kurulduğunda ölülerin çamur (tidda) yediği ve 

çamurlu su (me dalhüti) içtiği bilinmektedir. Bu bilgi doğrultusunda da her iki toplumun benzer 

inançları olduğu anlaşılmaktadır.341 Çamurlu yiyeceklerin yenilip içildiği ölümden sonraki 

hayat öbür dünyada istenmeyen bir kader anlamına gelmektedir. Çünkü bazen yeraltı dünyası 

kötü ölümün sonucu olarak bir ceza kabul edilmiştir.342  

Yeraltı dünyasının belki de asıl özelliği ölülerin meskeni olmasıdır.  Bu nedenle aslında 

yeraltı dünyası denildiğinde orada olan her şeyin ölümü anımsattığı bilinmektedir. Öyle ki 

Mezopotamya inancında yeraltı dünyasının yemeklerinin ölüm getirdiğine inanılmıştır. Bunun 

örneklerine Sümer ve Babil’de rastlamak mümkündür.  İnanna’nın yeraltına inişinde Enki, 

Kurgarru ve Kalaturru adlı yaratıkları Ereškigal’in hâkim olduğu yeraltına dünyasına 

gönderdiğinde oradaki su ve tahıllardan yememesi gerektiğini tembih etmiştir. Babil’de ise 

ölüm getirdiğine inanılan Anu tarafından sunulan ekmek ve suya dokunmaması istenmiştir.343  

Kesin olmamakla birlikte Hitit Serbest Bırakma Şarkısı’nda (KBo 32.13) Teşup ve 

kardeşinin yeraltına inmesi ve burada yeraltı tanrılarıyla aynı sofraya oturması belki de Tešup 

ve kardeşinin ölümü için tasarlanmış bir ziyafet olmalıdır. Ancak metin bu noktadan itibaren 

kırık olduğu için nasıl devam ettiği bilinmemektedir.344 

Buraya kadar bahsedilen yeraltı dünyası halkın öldükten sonra gittiği yer olarak kabul 

edilmiştir. Kraliyetten biri öldüğünde ise yeraltı dünyasına gitmediğine inanılmıştır.  Hititler, 

kral ülkenin başına seçilmiş önemli kişi ve tanrıların yeryüzündeki temsilcisi olarak öldükten 

sonraki statüsü güneş tanrısıyla eşitlendiğine inanmıştır. Böylece ölü kralı tanrılaştırma 

eğiliminde olmuşlardır. Öldükten sonra tanrılık vasfını kazanan bir kral için elbette karanlık 

toprağa gömülmek basit bir yöntem olarak kabul edilmiştir. Tanrıların yeryüzündeki temsilcisi 

ve önemli bir vasfı elinde bulunduran kralın karanlık toprağa gömülmesi, kral için “ayrıcalıklı 

ölüme” sahip olduğuna inanan halk için de bir güvensizlik verebilirdi. Ölen kralın konumunu 

garantilemek ve cennete yükseltmek için olağanüstü önlemlere ihtiyaç duyan halk kralı karanlık 

ve kasvetli yeraltı dünyasından bağımsız tutmuştur. Kralın ruhunu özgürleştirmek ve onu 

 
340 Haas, Hethitische Bestattungsbräuche”, 53. 
341 Hoffner, “A Scene in the Realm of the Dead”, 193. 
342 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend", 

169. 
343 Kurtuluş Kıymet, “Hitit Mitolojisinde Tanrıların Yer Altına İnişi”, Folklor/Edebiyat, 20/77, (2014), 30-31. 
344 Kıymet, “Hitit Mitolojisinde Tanrıların Yer Altına İnişi”, 31-32. 



 

105 

tanrılar gibi gökyüzünde varlığını sürdürmek ve doğrudan cennete gitmek için yakma 

yöntemine geçmişlerdir.345 Bu sayede kral yeraltı dünyasına değil yakılarak gökyüzündeki 

tanrıların yanına rahat bir geçiş yaptığına inanılmıştır. Ayrıca gittikleri mekanların sıradan 

insanların gittiği karanlık ve korkunç bir yer değil daha cezbedici bir mekân olarak tasvir 

edildiği anlaşılmaktadır. 

3.4.2. Yeraltı Tanrıları 

Hitit çivi yazılı metinlerde çoğu tanrı listelerinde panteonda tanrılar ve tanrıçalar olarak 

iki yatay gruba (özellikle 2 yerel tanrılar listesinde görülür), gök ve yer tanrıları (ya da eski 

tanrılar) iki dikey gruba ayrılmıştır. Son grup yani eski tanrılar Mezopotamya’daki adıyla 

Annunakilerdir.346  Hitit devletinin ilk dönmelerinde yeraltı dünyasıyla bağlantılı olan tanrılar 

“eski tanrılar (karu-ileš šiuneš)” aynı zamanda “aşağı tanrılar (kattereš šiuneš), hurri enna 

turina)” olarak ifade edilmiştir. “Taknaš šiuneš” olarak anılan tanrılarda yeraltı tanrıları olarak 

bilinmektedir. Bu tanrılar Hurrilerden ödünç alınmıştır ve bazen antlaşmalarda tanık olarak 

gösterilmiştir.347 Bu tanrılar Orta İmparatorluktan itibaren yeraltı tanrıları Annunakiler ile 

özdeşleştirilmiştir.348 

Bu tanrılar her zaman bir grup olarak ortaya çıkmaktadır. CTH 446,447,449 numaralı 

metinlerde bu tanrılara toplu ibadetlerin yapıldığı anlaşılmaktadır. Eski tanrıların, Yunan 

Titanları gibi ölüler diyarına sürgün edildiği bilinir. Eski tanrılar Hurri dinine 

Mezopotamya’dan girmiştir onların tanrılarını da kendi panteonuna dahil etmişlerdir.349  

Yeraltı dünyasında yaşayan bu tanrılar tıpkı karanlık, tozlu olan yeraltı dünyası gibi 

sıkıntı, sertlik ve kasvet taşıyorlardı. Bu tanrılar ölüler dünyasında yaşasalar bile onlar ölü 

değillerdi. Onlarda göklerdeki diğer tanrılar gibi görkemli ve kaygısız bir yaşam sürüyorlar ve 

diğer tanrılar gibi onlara da tüm nimetlerle hizmet ediliyordu. Öyle ki onlar için tasavvur edilen 

lapis lazuli taşı onların zenginliğinin göstergesidir.350 

 
345 Gordeziani-Tatishvili, “Hittite Funreal Tarditions And Afterlife Beliefs in The Context of Hittite Cosmology”, 

316-317. 
346 Singer, Hittite Prayers, 15. 
347 Beckman, “Pantheon. A.II.Bei den Hethitern”, Reallexikon Der Assyriologie un Vorderasiatischen Arceologie. 

(2004), 312. 
348Sümerce a.nun.na(k) olarak ifade edilmektedir. Bu tanrılar ayrıştırılmayan bir topluluk ile gruplandırılmıştır. 

Genellikle sayıları yedi ya da dokuz olarak gruplandırılır. İnanna’nın yeraltına inişinde “yedi yargıç” olarak 

gruplandırılmıştır. Ayrıca tanrıların en eski kuşağı olarak kabul edilmiştir: Trabazo,”Hittite Divinities of the 

Underworld and the Night Goddess of Šamuḫa”, 34. 
349 Beckman, “Pantheon. A. II. Bei den Hethitern”, 312. 
350 Jean Bottero, “La Mythologie de la Mort en Mesopotamie Ancienne”, Death in Mesopotamia, Akademisk 

Forlag, (1980), 33 



 

106 

Tanrıların yerüstü ve yeraltı olarak iki gruba ayrılmasının nedeni mitolojik olarak göğün 

ve yerin ayrılmasıyla örtüşmektedir. “fakat iş vaki olduğunda, o kişi göğü ve yeri bakır bıçakla 

kesti.” Başka bir yerde ise “göğü ve yeri aldıklarında tanrılar ayrıldı ve yerin üstündekiler 

göğü, yerin altındakiler yeryüzünü ve yeraltını aldı”. Kumarbi krallığı dokuz yıl boyunca gök 

yüzünde tuttuktan sonra hava tanrısı tarafından yeraltı dünyasına sürüldü. Bu durumdan CTH 

372 de biraz bahsedilmektedir.351  

Transliterasyon: KUB 31.127+KUB 31.128 (CTH 372) 

Vs. II 

1 nu ša-ra-a-az-zi⸣ ne-pí-ša-aš  DINGIRMEŠ-aš  x […] 

2 kat-ta-an-da da-an-ku-i ták-ni-i ka-r[u-ú-i-li-ia-aš] 

3 DINGIRMEŠ-aš  píd-da-a-ši  kat-ti-ir-ra-ma da-a[n-ku-wa-ia-aš] 

4 ták-na-aš ka-ru-ú-i-li-⸢ia-aš  DINGIR    ⸣-a[š … ]352 

Tercüme:  

(II 1-4) “siz üsttekileri (dünya/sınıf) gök tanrılarına, alttakileri (dünya/sınıf) karanlık 

dünyanın/toprağın ilkel tanrılarına tahsis edersiniz. Cehennem/ölülerin dünyası? …] ilkel/eski 

tanrılar(?) yerin.” 353  

Metin yönetici vasfındaki güneş tanrısının görevlerinden bahsederken üsttekiler ve 

alttakiler şeklinde tahsis edildiğinden bahsedilmiştir. Muhtemelen burada üsttekiler ifadesi 

yaşayanları ve tanrıları, alttakiler ifadesi yeraltında olan ölü ruhları ve tanrıları kastedilmiştir.  

Ancak burada diğer pasajın aksine üsttekiler gök tanrılarına alttakiler ise yeraltı tanrılarının 

tahsisinde olduğu belirtilirken bu defa her iki ayrı tanrıdan bahsedilmiştir.  

Hitit inancında yeraltı tanrısının karakteri konusunda farklı bir izlenim mevcuttur. Bazı 

metinlerde yeryüzünün güneş tanrısının geceleri yeraltına inerek farklı bir isim aldığı ve farklı 

bir kişiliğe dönüştüğü bilinmektedir. Böylece yeryüzünün güneş tanrısının geceleri karanlık 

dünyaya yani yeraltı dünyasına inerek geceleri burada görev yaptığına inanmışlardır. Aşağıdaki 

pasaj bu tanrının geceleri yeraltında bulunduğunu belirtmektedir:  

Transliterasyon: KUB 7.1+ KBo 3.8 (CTH 390) 

 
351 Haas, “Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien”, 205-206. 
352 Schwemer, “Gebete an den Sonnengott und den persönlichen Schutzgott (CTH 372-74)”, 38. 
353Schwemer, “Gebete an den Sonnengott und den persönlichen Schutzgott (CTH 372-74)”, 41; Singer, Hittite 

Prayers, 37. 



 

107 

21 še-e-ir kat-ta-at ne-pí-ša-za 1 LI-IM MULHI.A  

22 hu-uk-ki-iš-kán.zi na-at D30-aš hu-uk-ki-iš-ki-id-du 

23 kat-te-ra-ma-at da-an-ku-ua-az ták-na-a-az ták-na-aš dUTU-uš 

24 hu-uk-ki-iš-ki-id-du 

Tercüme: (21-24) “Yukarıdan, gökyüzünden binlerce yıldız çağrılır ve ay çağrılır, fakat 

aşağıda karanlık dünyadan, yeryüzünün güneş tanrısı onu çağırır.”354 

Yukarıdaki parçada yeryüzünün güneş tanrıçasının güneş battıktan sonra yeraltına 

indiğinde karanlık dünyanın güneş tanrıçası vasfını devam ettirdiği anlaşılmaktadır. Bu nedenle 

güneş tanrısının yeryüzü ve yeraltının yöneticisi olarak iki karaktere sahip olduğu 

anlaşılmaktadır.355 

Çivi yazılı kaynaklarda Mezopotamya güneş tanrısı DUTU/Šamas olarak geçen yeraltının 

güneş tanrısının görevi, oradaki ölülerin ruhlarını gece boyunca aydınlatarak, onlara yol 

gösterici olduklarına inanılmıştır. Mezopotamya inancında bu tanrı doğudaki dağlardan dışarı 

çıkar, gökyüzünü geçerek batı yönündeki denizin kapısından yeraltına dünyasına indiğini 

varsaymışlardır. Aynı şekilde Hitit ve Hurriler’de güneş tanrısı DUTU-us/ ištantanus’un geceleri 

batı kapısından yeraltına inip orayı aydınlattığına inanmışlardır.356  

Yeryüzünün güneş tanrıçasının akşamları yeraltına indiği inancının Hatti kökenli olduğu 

da düşünülmüştür. Hatti kökenli Güneş Tanrıçası aynı zamanda yeraltı dünyasının hâkimi 

olarak kabul edilmiştir. Bu inancın temeli güneşin doğu-batı hareketleri ile ilişkilendirilmiştir. 

Bu nedenle güneş gündüzleri yeryüzü üzerindeki seyrini tamamlar, akşamları ise batıdan 

batarak gece boyunca yeraltı dünyasındaki seyrini tamamladığına inanılmıştır. Bu tanrı yerel 

haliyle Eštan (Hititçe Ištanu), Arinna’nın Güneş Tanrıçası ya da Ereškigal ile özdeşleştirilen 

Urunzimu/Wurunzimu ya da Yerin Güneş Tanrıçası olarak bilinmektedir. MÖ. 2. bin yılın 

ortalarından itibaren Hattili Yerin Güneş Tanrıçası Wurunšimu ise Hurrili yeraltı tanrıçası Allani 

ile özdeşleştirilmiştir. 357  

 
354 Oettinger, “Die Dunkle Erde’im Hethitischen und Griechischen: Alfred Heubeck zum Gedachtnis”, Die Welt 

des Orients, (1987), 87. 
355 Oettinger, “Die Dunkle Erde’im Hethitischen und Griechischen, 87. 
356 Haas, Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien”, 202. 
357 Haas, Geschichte der Hethitischen Religion, 133. 



 

108 

Hititçe çivi yazılı metinde Güneş Tanrısına yapılan duada yeraltı ve yeryüzü tanrılarının 

görev ayrımına örnektir. Güneş tanrısı ülkenin en büyük tanrısıdır önemli görevleri vardır. 

Genelde yeryüzü ve yeraltının güneş tanrılarının farklı olduğu düşünülmektedir:  

Transliterasyon: KUB 31.127 + KUB 31+131, KUB 36.79 +ABoT 44 +fhg 1 + ABoT 

44b + ABoT 44a + KUB 31.131. + KUB 31.132 + KUB 36.79a + KBo 38.165 (StBoT 42: 81, 

229) (CTH 372) 

Vs. I 

14 ne-pí.š[a-aš t]ák-na-aš-ša hu-u-la-le-eš-ni zi-ik-pát 

15 dUTU-uš[la]-a-lu-ki-ma-aš dUTU-e šar-ku-i LUGAL-u-e 

 16 DUMU dNIN.GAL ut-ni-ia-an-da-aš ša-ak-la-in  

17 iš-hi-ú-ul zi-ik-pát ha-an-te-[i]š-ki-ši dUTU-in 

18 iš-hi-ú-ul zi-ik-pát ha-an-te-[i]š-ki-ši dUTU-i 

19 šar-ku LUGAL-u-e DINGIRMEŠ-na-aš-kán iš<tar>naz i-ik-pát 

 20 aš!-nu! -an-za da-a-aš-šu iš-h[i-i]š-ša tu-uk-pát pí-ia-a[n]     ]x[ 

 21 ha-an-da-an-za ma-ni-ia-[ah]-ha-ia-aš iš-ha-a-aš zi-ik ma-n]i-i[a-ah-ha-ia-aš 

22 da-an-ku-wa-ia-aš KUR-e-[a] at-ta-aš an-na-aš zi-ik  a]n-na-a[š358 

Tercüme: ( I 14-21) “Göğün ve yerin etrafında sen ey Güneş Tanrısı ışığı yansıtansın. 

NİN-GAL’in oğlu, güçlü kral (sen) güneş tanrısı, ülkenin geleneği ve yasaları(nı koruyan)sın. 

Sen sürekli düzen (ve intizam) verensin. Sen yönetimde adil bir beysin. Sen karanlık ülkenin 

anası ve babasısın.”359 

Hitit metinlerinde panteondan bahsederken yeraltı tanrılarının aslında göğün güneş tanrısı 

olduğu ve akşamları yeraltını aydınlattığına inanılmaktadır. Yukarıdaki pasajda bu bilgileri 

doğrular niteliktedir. Öncelikle Ningal’in oğlu olarak bahsedilen güneş tanrısı göğün ve yerin 

etrafını aydınlattığından bahsedilir. Burada Ningal’in oğlu ifadesinden acaba bu tanrının 

yeryüzünde erkek karakterini, yeraltında ise dişi karakterini mi kullanıyor sorusu akla 

gelmektedir. Çünkü çoğu metinlerde güneş tanrısının yeraltına indiğinde tanrıça olarak görevini 

yaptığı bilinir. Ayrıca karanlık ülkenin de yöneticisi rolünde olarak “karanlık dünyanın “anası 

 
358 Schemer,“Gebete an den Sonnengott und den persönlichen Schutzgott (CTH 372-74)”, 32. 
359 Singer, Hittite Prayers,36; Schwemer,“Gebete an den Sonnengott und den persönlichen Schutzgott 

(CTH 372-74)”, 40. 



 

109 

ve babasısın” ifadesi de aynı tanrının yeraltı içinde tanrı ve tanrıça rolü üstlendiğini ifade 

etmektedir.  

Yeraltı tanrılarının görevleri neredeyse her toplumda aynıdır. Ancak isimleri birçok 

toplumda farklılık göstermektedir. Sümercede Ereškigal, Nergal, Akadcada Allatum, 

Hurrice’de Allani’yi olarak geçen bu tanrılar, Hitit metinlerinde ve tanrılar panteonunda yeraltı 

tanrıları arasında görülmektedir. 

Allani isminin adı Hurrice (“allai “sahibe”) yerin sahibesi olarak yeraltı tanrıçası 

anlamına gelmektedir. Allani’nin Hititçe karşılığı “taknaš Dutu” Yerin Güneş Tanrıçası olarak 

bilinmektedir. Šalliš Waštaiš metinlerinde yeraltı tanrısı genellikle bu isimle anılmıştır. Hitit 

panteonunda Allani ve İšhara Orta İmparatorluktan beri belgelerde varlığı anlaşılmaktadır.360  

Yeraltı tanrılarını çağırma ritüelinde tanrıça İšhara’nın “ay tanrısı, yeraltı tanrıları ve eski 

tanrılar ile bağlantılı olduğu anlaşılmaktadır. Metinde bu ilişki şu şekilde yansıtılmıştır;  

Transliterasyon:  

Rs. IV 

10 DIš-ha-ra-aš NI-EŠ DINGIRLIM hur-ti-ia-aš UG6-aš DINGIRMEŠ 

11 ku-iš kiš-du-an-za ku-iš ka-ni-ru-wa-an-za DINGIRLIM-iš 

12 nu-za u-wa-at-ten iz-za-at-ten e-ku-ut-ten nu-mu-kán ha[r-pí-]ia-at-ten 

13 na-aš-ta É-ir-za URU-az HUL-lu p[(a-ap-)]ra-tar e-eš-har 

14 NI-EŠ DINGIRLIM wa-aš-túl hur-da-a-in ar-ha p(ar-ku-nu-)]ut-ten na-at GÌRMEŠŠÚ 

15 ŠU-ŠÚ iš-hi-ia-at na-at GE6-aš KI-aš an-da e-ep-du 

Tercüme:   

(IV 10-15) “İšhara, ilahi yemin, lanet ve ölüm tanrıları! Her tanrı aç ve susuz. Buraya 

gelin şehri ve evi yalan yemin, günah ve lanetten arındırın. Ellere ve ayaklara bağlansın ve 

yeraltına çekilsin.  Ve siz kadim tanrılar, … geldiğiniz yerden geri dönün”.361 

Yukarıdaki metinde tanrıça İshara’nın362 hem yeraltı tanrıları ile bağlantısı hem de bu 

tanrıların işlevlerinin ona da üstelendiği anlaşılmaktadır. Hišuwa festivali ritüelinde Allani ile 

 
360 Rukiye Akdoğan,“Dini İçerikli Yeni Hitit Tablet Parçaları”, BELLETEN, 83/296, (2019), 7. 
361 Leyla Murat, “Goddess İšhara”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 28/45, (2009), 168. 
362 KBo 22.105. (CTH 487) numaralı metnin bazı kısımları oldukça kırıktır, metin genel itibari ile İšhara’nın ölüler 

ve ruhlarla birlikte anılması ile ilgilidir, bkz: Cognetti. "Totenkult und Ahnenverehrung im hethitischen Anatolien, 

156. 



 

110 

İshara eşleştirilmiştir. Metinlerde bu iki tanrı için yapılan kurban ve tapınma törenlerinin özel 

bir tapınakta gerçekleştirildiği anlaşılmaktadır.363  Bir yerin yalan, günah ve lanetten arındırmak 

için öncelikle yeraltı tanrılarına yapılan ritüellerin çokluğunu belgelerden anlaşıldığı için 

burada İšhara’da yeraltı tanrıçası rolü üstlendiği aşikardır. Hatta İšhara hastalık ve ölüm 

tanrıçası olarak bilinmektedir. Allani ile özdeşleşmesi muhtemelen bazı özelliklere sahip 

olmasındandır. 

Allani’nin “Serbest Bırakma” adlı Hurri mitosunda bir sarayından bahsedilir. Bu saraya 

yeraltı dünyasının sahibesi olarak kardeşi Tešup’u davet ettiği anlaşılmaktadır.364Allani 

sarayında eski tanrılarla yaşadığı bilinmektedir. Ayrıca “Serbest Bırakma” bayramında Allani 

korkunç bir ölüler tanrıçasından ziyade genç ve çekici bir tanrıça olarak tasvir edilmesi de 

muhtemelen onun çift karakterini yani hem yeryüzü hem yeraltı güneş tanrıçası özelliğini 

yansıtmaktadır.365 Yazılıkaya açık hava tapınağındaki 49 numaralı tasvirin üzerindeki hiyeroglif 

yazıttan Allatum adında tanrıçanın Hurri panteonundaki Allani ile aynı olduğu, Sümer’de ise 

Ereškigal  adıyla tapınılan tanrıların aynı olduğu ve Nergal’in eşi olduğu kabul edilmiştir.366  

Yeraltı dünyasının başka bir tanrıçası da Ereşkigal’dir. Ereşkigal’in ismi, ki-gal “büyük 

ülke”, Ereš “hanımefendi” unsurlarından oluşmaktadır.367 Yani ki-gal ölüler diyarı anlamına 

gelen bir terim olduğu için tanrıçanın ismi ölüler diyarının “hanımefendisi/sahibesii” anlamına 

geldiği kabul edilmiştir.368 Yeraltı dünyasını tanımlayan ki-gal ile yeraltı dünyasının 

tanrıçasının adındaki benzerlik Ereškigal’in yeraltı dünyası ile yakından ilgisini göstermektedir.  

Ereškigal Hititlerde büyük krallık döneminden itibaren bilinmektedir. Köken olarak 

Sümerli olan tanrıça MÖ. 2. binde Mezopotamya’daki en önemli yeraltı tanrıçasıdır. 

Ereşkigal’in yeraltı dünyasıyla bağlantısı onun için hazırlanan kurban sunma yerleri için kazılan 

çukurlardan anlaşılmaktadır. Bu çukurlara onun adına kurban edilecek olan hayvanların kanının 

dökülmesi yeraltı ile bağlantısını açıkça göstermektedir.369  

Ereškigal yeraltının güçlü tanrıçası olmakla birlikte tehlikeli tanrıça olarak da 

görülmektedir. Bunun sebebi ise hiç kuşkusuz ruhların varlığını sürdürdüğü bir alemin 

 
363 Murat, “Goddess İšhara”, 170. 
364 Haas, Geschichte der hethitischen Religion. 129. 
365 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”, 

165. 
366 Yiğit-Özcan vd., Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları, 51-52. 
367 Haas, "Death and the Afterlife in Hittite Thought”, 2021. 
368 Tallqvıst, Sumerisch-Akkadische Namen der Totenwelt, 4. 
369 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend", 

165. 



 

111 

yöneticisi olmasıyla ilgilidir. Metinlerden anlaşıldığına göre Ereškigal’e ait kült merkezine 

rastlanılmamıştır. Tanrıçanın fiziki özellikleri ise İnanna’nın ölüler diyarına inişi adlı mitolojik 

metinde İnanna’ya atfedilen özellikler (“onun temiz omuzları keten kumaşı ile kapatılmaz. 

Onun göğüsleri şagan-kabı gibi dolgun olmaz. Onun tırnakları üzerinde bir balta gibidir. 

Başındaki saç toplanır sanki pırasaymış gibi”) ile ilişkilendirilmiştir. Çünkü bahsedilen 

özellikler yeraltı dünyasının sakinlerine atfedilen özellikler olması nedeniyle böyle bir kanıya 

varılmıştır.370 Ayrıca İnanna’nın yeraltına inerken Ereškigal karşısında tüm statülerini 

kaybetmesi iki tanrıça arasındaki güç rekabetini de göstermektedir. Burada İnanna’nın gücünün 

azalması bir cezadır. Ereškigal’in gücünün artması ise yeraltındaki hâkimiyetini temsil 

etmektedir.  

“Bırak gelsin! Nerik’in hava tanrısı, gökten, yerden, gel doğudan (ve) batıdan; gel, 

Nerik’in hava tanrısı, gökten, baban hava tanrısıyla (birlikteyken), (ya da) annen Ereškigal ile 

karanlık topraktayken (gel)!”371 Metin Ereškigal’in yeraltının hâkimi olduğunu göstermektedir. 

Hatta KUB 36.90 ve bazı Hitit çivi yazılı kaynaklarda Hititlerin inanç dünyasında önemli rolü 

olan hava tanrısı Nerik yeraltı tanrısı Ereškigal ile özdeşleştirilmiştir.372 

Yeraltının kralı ya da tanrısı olarak Ereškigal’in kocası Nergal bilinmektedir.  Ölüm ya da 

yeraltı tanrısı olarak bilinen Nergal Mezopotamya ve Suriye’de de yeraltı tanrısı olarak kabul 

edilmiştir. Ünlü kudurru (sınır taşı) Nazi-Maruttash’da tanrılara atfedilen sembollerin adları yer 

alırken Nergal’in sıfatıyla bağlantılı “mes.lam.ta. (yeraltı, ölüler diyarı)” ifadesi geçmektedir. 

Bu ifade çift başlı aslan gürzünün adı ve Nergal’in sıfatıyla ilgili bir terimdir. Nergal’a bu sıfatın 

verilme nedeni kesin değildir. Ancak aslan başlarının ikili yapısı, tanrının çifte doğasına yani 

yeraltı dünyasında ve ölümden sonraki zaferine işaret ettiği düşünülmüştür. Bu özel tanrı ve 

onunla özdeşleşen sembollerin tasvirlerinin Mezopotamya ve Anadolu arasındaki direkt 

bağlantı Yazılıkaya’da da görülmektedir. Nergal kendine özgü kılıç ya da hançer sembolüyle 

Yazılıkaya B odasındaki “tanrı kılıç ya da kılıç tanrı” olarak karşımıza çıkmaktadır. Burada 

ölüm tanrısı olarak kabul edilen Nergal’in sembolü de kılıç olarak tasvir edilmiştir.373 

Yeraltı dünyasının izlenimlerini çağrıştırdığına inanılan Yazılıkaya Açık Hava 

Tapınağında B odasında kayaya saplanmış, yukarısı insan başı, altı büyük devasa boyutta 

 
370 Süel, Hitit Kaynaklarında Tapınak Görevlileri ile İlgili Bir Direktif Metni, 88-89. 
371 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”,62. 
372 Oettinger, “Die Dunkle Erde’im Hethitischen und Griechischen: Alfred Heubeck zum Gedachtnis”, 87. 
373Badali, E.- D’Amore,P. “Nergal a Yazılıkaya”, Rıvısta degli Studi Orientali, (1982), 12.-13. 



 

112 

üzerinde aslan başlı374 kılıç oyması tasvirinin yeraltının hâkimi Nergal ile eşdeğer olduğu tespit 

edilmiştir. Bir metin parçasında “onları kılıç gibi yapar ve onları yere sabitler” ifadesi yer 

almaktadır. Buradaki ana odada on iki koşan tanrı tasviri (resim 8.3) bulunur, aynı tasvir karşı 

duvarda da bulunmaktadır. Başka bir metinde Nergal’in bronz kılıcı ve on iki tanrı birlikte tasvir 

edilmesi tüm bu konuların birbiri içinde bütünlük oluşturduğunu ifade etmektedir.375 Bu tanrılar 

büyüsel ritüeller için hazırlanırken kil ile yeniden şekillendirilir ve kılıç şeklinde toprağa 

saplandığı düşünülmektedir. Kilden şekillendirilmesi Kumarbi tanrısının efsanesinden bilinen 

manevi dünyaya işaret ediyorken kılıç sembolü ise Yazılıkaya B odasındaki gizemli kılıç 

sembolünü akla getirmektedir.376 Kirliliğin yeraltı dünyasına gönderilmesini sağlamak için 

yapılan ritüellerde de ritüel sahibi bal ve yağ ile karıştırılmış kilden kılıç şeklinde tanrıların 

figürleri yapılmıştır. Bu figürler yeraltı dünyasından çağrıldığı düşünülen tanrılardır ve bunları 

nehir kıyısında toprağa saplayarak başka ayinlerde gerçekleştirilmiştir. Bu tasvir Yazılıkaya da 

tanrı Nergal’in kaya tapınağındaki tasvirine benzer şekildedir. Alt gövdesi kılıçla toprağa 

saplanır gibi olan Nergal’in kılıç kısmı muhtemelen yeraltı dünyasını temsil etmekteydi.377 

Ayrıca Nergal’in Yazılıkaya’daki tasviri Yazılıkaya’nın ölü yapılarıyla alakalı olduğu 

düşüncesini akla getirmektedir. Onun yanındaki demonlarla insan ömrünün belirlenmesi ve 

erken ölümlerde etkili olduğu düşünülmektedir. 378 

Yazılıkaya’daki kaya kabartmasında da tasvir edildiği gibi Nergal’i temsil eden ve onun 

silahı sayılan unsur elbette ona yer altı dünyası ile bağlantı sağlayan kılıcıdır (resim 8.2). Nergal 

ile kılıcı arasındaki bağlantı tanrının isminin Sümerce yazımı “U.GUR” ve Akadca’daki 

karşılığı “namšaru” ile ima edilmiştir. Ancak bu durum Güney Mezopotamya’da betimsel 

olarak gösterilmemektedir.379 Tasvirdeki kılıç Nergal’in yeraltı dünyasıyla bağlantı kurmasını 

 
374 Hartmut Kühne, “The Temple of Salmanu at Dur-Katlimmu, Nergal of Hubšalum and Nergal-ereš”, Ancient 

Near Eastern  Studies İn Honour of J.N.Postgate.1, (2017), 281-282: Ayrıca Nergal M.Ö. 1. bin yılında Asur’da 

yoğun ilgi görmüştür. Bu ilgi özellikle Asur ve Anadolu’nun etkileşiminin yoğun olduğu ticaret kolonileri 

döneminde olduğu aşikardır. Burada özellikle savaşlarda kralların yanında kralı ve tahtını koruyan bir tanrı olarak 

temsil edilmiştir. Asur’da hava tanrısı Adad’ı temsil eden boğa boynuzları ile Nergal’ı temsil eden aslan başı 

Nergal ve Adad tanrıları arasında yakın bir ilişki olduğu kabul edilmiştir.  Farklı bölgelerdeki ikonografilerden 

anlaşıldığı üzere tanrı Nergal Kuzey Mezopotamya (Asur) ve Anadolu’da Güney Mezopotamya’dan farklı 

niteliklere sahiptir. Kuzeyde kılıç Nergal’i onu temsil eden ve onunla özdeşleşen ayrılmaz bir parçasıdır. Ancak 

Güney Mezopotamya’da bu tarz ikonografilere rastlanılmamıştır. Mari metinlerinde Hubşalumlu Nergal’den ateşi 

temsil eden, ani seller oluşturan, insan ve hayvanların yaşamını tehdit eden, ağır yağmurlara sebep olan bozkırın 

tanrısı olarak bahsedilmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz,: a.g.e. 271-288. 
375 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 41. 
376 Otten, Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy, 115. 
377Hutter,"Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”,168. 
378 Corgenetti, Totenkult und Ahnenverehrung im hethitischen Anatolien,138. 
379 Kühne, "The Temple of Salmanu at Dur-Katlimmu, Nergal of Hubšalum and Nergal-ereš”, 280.  



 

113 

sağlayan ve onu yeraltı dünyasının hâkimi gösteren unvanı gibidir. Bazı çivi yazılı metinlerde 

yeraltı tanrıları ile bağlantı kurmak için kılıç gibi cisimlerle çukurlar açıldığı anlaşılmaktadır: 

Transliterasyon: KUB 7.41. KUB 12.56. KBo 10.45 (CTH 446) 

Rs. III 

13 nu PA-NI  DA.NUN.NA.GE4  
DA-a-pí-in  GÍR-it ki-nu-zi 

14 nu-kán Ì LÀL GEŠTIN wa-al-ḫi mar-nu-ua-an-na A-pí  

15 an-da BAL-an-ti I GÍN KÙBABBAR-ia-kán an-da pi-eš-ši-ia-zi  

16 I GAD ŠA QA-TI da-a-i nu-kan DA-a-pí-i  se-er 

17 ka-ri-ia-zi nu kiš-an me-ma-i  DA-a-pi par-ku-nu-ma-aš-za  

18 GIŠŠÚ.A da-a nu-za-kán IGl-an-da  pár-ku-nu-ma-aš  KINTI a-ú 

Tercüme:  

(III 13-18) “sonra Anunnaki’nin huzurunda bir kurban çukurunu (DApi) hançerle açar ve 

çukura yağ, bal, şarap walhi içkisi ve marnuwan içkisini libasyon yapar. Ayrıca 1 šeqel gümüşü 

de içine atar. Sonra bir keten bezi alır ve çukurun (DApi) üzerine örter ve şöyle söyler: tanrı 

Api! Arınmanın tahtını al ve arınma ritüeli için malzemelerini kontrol et.” 380 

Yeraltı tanrısının bir aracı olduğuna inanılan hançer ilk defa bu metinde geçmiştir. Burada 

yeraltı tanrıları grubunun önünde hançerle çukur açılması önemli bir detaydır. Yazılıkaya 

kabartmalarında gövdesi insan belden altı kılıç şeklinde olan tasviri akla getirmektedir. Bu 

tasvir Hititlerin yeraltı tanrısı ve yeraltı dünyasıyla bağlantısının simgesi olarak kabul 

edilmiştir.  İnsan gövdesi olan kısım tanrıyı, kılıç ya da hançer olan kısmı ise yeraltı dünyasını 

ifade ettiği için yukarıdaki pasajın kaya kabartmalarındaki benzerliği de dikkat çekicidir. 

Yazılıkaya’daki kabartma da yeraltı tanrısının hançeriyle toprağa çukur açıldığı düşünülebilir. 

Bu çukur aslında yer altı dünyasının kapısını da temsil etmektedir. Belki de bundan dolayı 

yeryüzündeki çukur, obruk ve yarıkların yeraltı ile bağlantısı olduğu düşünülmüştür. 

Asur Ticaret Kolonisi Çağının ikinci yarısına ait Hattuša ve Kaneš’te omzunda eğri bir 

silah taşıyan sakallı bir tanrı tasviri bulunmuştur. Bu silah uzun ve kıvrımlı bir sap ile hilal 

biçimi bıçaktan oluşmaktadır. Bıçak, olasılıkla MÖ. 2. bin yılın sonlarına ait metalden yapılan 

pala türünün öncüsü olarak kabul edilmiştir. Bıçakla ilgili önemli detay ise palaların 

imparatorluk dönemi rölyeflerinde savaş, avcılık ve ölümle ilişkilendirilen tanrılar için 

 
380 Trans ve terc.: Otten, “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy”, 130-131. 



 

114 

kullanıldığı bilinmektedir. Burada ise bıçağın hayatın sonunu getiren bıçak olduğu 

anlaşılmaktadır.381 O zaman bıçak, hançer ya da palaların ölümle ilgili olduğu Hitit öncesi 

dönemde de bilindiği ve Nergal’in elindeki hançerin de ölüm getiren bir silah olduğu sonucu 

değerlendirilebilir. 

Yeraltı dünyasının kraliçesi ya da tanrıçası Akkadca Allatum382 ile özdeşleşen Lelwani’de 

Hitit metinlerinde yeraltı tanrıçası olarak geçmektedir. Özellikle Lelwani genellikle kötü 

olaylar, hastalık, veba, günah ya da ölü ruhları ya da onlardan geldiklerine inandıkları 

musibetler gibi durumlar karşısında dua edilen tanrıçalar arasında sıklıkla yer almıştır. 

Metinlerde yeraltı tanrıçasına “efendim/sahibe” “GASAN” diye hitap edildiği bilinmektedir.383  

Hitit tanrıçası Lelwani’ye ait özelliklere Boğazköy metinlerinde rastlanılmıştır. Bu 

metinlerde onun bazı bayramlarla ilişkili olduğunu ve ona adanmış resmi bir kült merkezinin 

olabileceği düşünülmüştür. Eski Krallık’a ait metinde384 Lelwani Šiwat, Ašammat, Tašammat, 

bir güneş tanrısı (DUTU), İštuštaya, Papaya, Hašammili ve Zilipuri gibi diğer tanrılarla birlikte 

yer almıştır. Bu metnin daha geç bir kopyasının385 incelenmesi ve KBo 34.190, KBo 

23.69+KBo 24.111 ile yapılan karşılaştırmalar sonucu Hattuša’da Lelwani ve sekiz tanrıya 

adanmış kültün olduğuna imkân tanımaktadır.386 Bahsi geçen bu kült merkezinin ise kraliyet 

atalar kültü için anıt mezar niteliğinde hazırlanan hešti yapıları olduğu düşünülmektedir. Her 

yıl AN.TAH.ŠUM bayramının 11. gününde hešti evinde “yıllık bayram” kutlanmaktadır.  

Ancak bu bayram sadece ölüler için değil kralın yeni yıldaki refahı içinde önemlidir. 387  

Tanrıça Lelwanin’nin metinlerde ismi sıkça hešti yapısıyla geçmesi bu yapının 

Lelwani’nin tapınağı olabileceğini düşündürmüştür. Çünkü Hattuša’da dahil hiçbir yerleşim 

yerinde yeraltı tanrıları için inşa edilen bir tapınak bulunamamıştır.  Bu nedenle bu yapının 

başta Lelwani olmak üzere, Yerin Güneş Tanrıçası, Kader Tanrıçaları Ištuštaya ve Papaya ile 

 
381 Loon, Anatolia in the Second Millennium B.C. Iconography of Religions, 3. 
382 Haas, “Death and the Afterlife in Hittite Thought”, 21; Akadlı Allatum Šuppililiuma dönemine ait antlaşma 

listelerinde yer alan tanrılar arasındaydı. Bu tanrı muhtemelen Akad teolojisinin etkisiyle yeraltına indiğinde 

cinsiyet değiştirmektedir. Suriye’de Allatum Hebat’ın annesi olarak kabul edilse de antlaşma metinlerinde bu iki 

tanrı arasında hayli fark olduğu anlaşılmıştır: Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 16-17. 
383 Singer, Hittite Prayers, 71; Ünal, (1991b). 811-813. 
384 KBo 17.15. 
385 KBo 34.40. 
386 Torri, Ersatzen und Entsühnen: Das mittelhethitische Ersatzritual für den Großkönig Tutḫaliya (CTH 448.4) 

und verwandte Texte, 5. 
387 Hutter, “Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”, 

166. 



 

115 

İyi Gün Tanrısı Šiwatta ve bir grup Hattili katonik tanrılar ile ilişkili tapınım yeri olabileceği 

ihtimali üzerinde durulmaktadır.388  

I.Šuppiluliuma zamanından Hattuša ve Zipppalanda’da fırtına tanrıları ve Lelwani için 

festival kutlandığından da bahsedilmektedir. Büyük ihtimal bu bayram ilkbaharda kutlanan 

Purulli bayramı olmalıdır.389 II. Muršili’nin yıllıklarında Lelwani için Hattuša’da Hešti 

yapısında Purulli bayramını kutladığından bahsetmesi bu fikri desteklemektedir. Kral 

saltanatının son yıllarına ait yıllıklarında: “Bahar geldiğinde, Hatti Hava Tanrısı ve 

Zippalanda’nın Hava Tanrısı onuruna büyük festival Purulli’yi kutladım fakat hešti evinde 

Lelwani onuruna büyük festival Purulli’yi kutlamadım, bu sebepten Hattuša’ya geldim ve hešta 

evinde Lelwani’nin onuruna büyük festival Purulli’yi kutladım.”390 Hešta evinde Purulli 

bayramını kutlaması bu yapının, yeraltı tanrıları, yeraltı dünyası ve ölülerle bağlantısına işaret 

etmektedir.  

Çivi yazılı belgelerde yeraltı dünyası ve yeraltı tanrıları genellikle kirlilikle ilgili 

durumlarda birlikte geçmektedir. Büyü, lanet, beddua, kötü dil, cinayet, ölülere temas, temiz 

olmayan gıdaları yeme, yalan konuşma ve yemin etme, tanrıları öfkelendirme gibi olayların 

kirliliğe sebep olduğunu düşünmüşlerdir. Bu kirlilikten arınmak içinde yeraltı tanrısı ve yeraltı 

dünyasına ritüeller gerçekleştirme gereği hissetmişlerdir.391 Hitit toplumunda kötü bir sözün 

insana somut olarak yaralanma kadar zarar verdiği düşünülmüştür. Bu nedenle kötü sözün de 

olağanüstü bir gücü olduğuna inanmışlar ve kendilerini kötü sözlerden korumak için yeraltı 

tanrılarına dua edip ritüeller yapmışlardır. Özellikle yöneticiler iftira, karalama, dedikoduların 

onlar için tehlike yarattığını bilerek bu konular da hassas tutum izlemişlerdir. İftiraya karşı 

koymak için yapılan ritüeller her dönemde neredeyse var olmuştur. Erken dönemde I. 

Hattušili’nin ölüm döşeğindeyken eşi ve çocuklarının sadakatsizliği ve iftiraları örnek 

gösterilebilir.392  

Birçok çivi yazılı tablette de kötülüğü, yalanı, olumsuzluğu bertaraf etmek için yeraltı 

tanrısına yapılacak büyülerden bahsedilmektedir. Çünkü her türlü kötülüğün hapsedileceği yer 

yeraltı dünyasıdır. Oranın sahibi de yeraltı tanrıları olduğu için kötülüğün yeryüzüne insanlar 

arasına karışıp hastalık, ölüm, düşmanlık yaratmaması için yeraltı tanrılarına ritüeller 

 
388 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 38; Torri, Lelwani: Il culto di una dea ittita, 59.  
389 Popko, Religions of Asia Minor, 149. 
390 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 38; Beckman, "Pantheon. A. II. Bei den Hethitern", 369; Torri, 

Lelwani: Il culto di una dea ittita, 60. 
391 Reyhan, “Hitit Arşivlerinde Kizzuwatna Kökenli Tanrıları Çağırma Ritüelleri”, 3. 
392 Singer, Hittite Prayers, 21-22. 



 

116 

düzenlemişlerdir. Ritüelde genel olarak büyücünün büyü için yaptığı aşamalar anlatılmaktadır. 

Bir ev kandan, yalandan, kirlilikten, korkudan, yalan yere şahitlikten393 temizlenecekse yer altı 

tanrıları için uygulamalar yapılmıştır. 

Metinlerde kötülük iftira ve yalandan korunmak ve kral için söylenen kötü sözlere 

inanmaması için Yerin Güneş Tanrıçasına yakarışlarda bulunmuşlardır. Yerin Güneş Tanrıçasına 

yapılan duada bu durum şu şekilde ifade edilmektedir; 

Transliterasyon: KBo 7.28+KBo 8.92 (CTH 371) 

Rs. 

24 du-wa-ad-du ták-na-a-aš DUTU-wa-aš ÌR!meš -ŠU ša-aš-nu-uš-ga-at-te-ni-ia-a[n] 

25 [x]-aš?-nu-uš-ki-it-ta-ni-ia-an ku-i-e-eš DI-ma šu-me-en-za-an e-eš-[tu]  

26 [nu] e-iz-za-aš-te-[e]n e-ku-ut-te-en pa-ra-a-ma QA-TAM-MA me-ma-i  

27 [du-wa]-ad-du Dda-a-ra-wa DI-ma tu-el e-eš-tu nu [zi-ga]  

28 [az-zi-i]k-ki-i ak-ku-uš-ki-i nu ták-na-a-aš dUTU-i pí-ra-[an LUGAL-un]  

29 [a-aš-šu m]e-mi-iš-ki na-aš-ta ŠUM-MI LUGAL ták-na-a-aš dUTU-i [pí-ra-an a-aš-šu]  

30 [tar-aš-k]i ták-ku-an A-BU-Š[U A]MA-ŠU ŠEŠ-ŠU NIN-SÚ lú[ga-i-na-aš-ši-iš]  

31 [lúa-ra-aš-ši-i]š ku-uš-du-wa-a-[it] zi-ga-an li-e tar-n[a-at-ti]394 

Tercüme: 

(24-26) “merhamet et, ey onu düzenli olarak uyutan ve canlandıran ölüler diyarının güneş 

tanrıçasının hizmetkarları. Bu senin olsun ve sen yemeye ve içmeye devam et.! Ve o aynı şekilde 

tekrar eder.” 

(27-36) “merhamet et, Darawa! Bu senin olsun ve sen yemeye ve içmeye devam et! Ölüler 

diyarının Güneş Tanrıçasının huzurunda [kraldan olumlu şekilde] bahset. ve o aynı şekilde 

tekrar eder. Ölüler diyarının Güneş Tanrıçasının huzurunda kralın adını [olumlu şekilde] 

telaffuz et. [Eğer] babası, annesi, erkek kardeşi, kız kardeşi, [onun akrabası ya da arkadaşı] 

[ona] iftira atarsa, buna izin vermeyin.”395 

 
393 Miller, “Ein Ritual zur Reinigung eines Hauswesens durch eine Beschwörung an die Unterirdischen (CTH 

446)”, 208. 
394 Monte, Antologia della Letteratura Ittita, 125-126. 
395 Singer, Hittite Prayers, 23; Monte, Antologia della Letteratura Ittita, 126. 



 

117 

Kötü dilin kötü etkilerini önlemek için Hitit duaları ve büyü ritüelleri bu durumundan 

arınmak için yaygın olarak kullanılmıştır.396 İftira ve kötü söz beddua, lanet gibi kötü bir 

olgudur, olumsuzluk barındırır. Bunun muhatabı kötülüklerin ve olumsuzlukların hapsedileceği 

yerin sahibi olmalıdır. Bu nedenle Hititler bu tür suçlamalar karşısında yeraltı tanrılarına 

yakarışta bulunmuşlardır. Onların sayesinde kötü sözlerin huzursuzluk yaratmaması için 

uzaklaştırılması istenmiştir. Çivi yazılı metinde Yeraltının Güneş Tanrıçasının kötü sözlerin 

söylenmesine izin vermemesi istenmiştir. Böylece Yeraltının Güneş Tanrıçası iftiraya ve kötü 

sözlere engel olacak onu yerin karanlık dünyasına hapsedecek ve masum insanların iftiraya 

uğramasını önleyecektir. Burada Yeraltının Güneş Tanrıçasının görevi sadece ölüler için değil 

yaşayan insanların da kötülükle baş etmesini sağlamaya yöneliktir. Krallar iftira karşısında anne 

baba dahil ailesinin söylediği hiçbir şeye tanrının inanmamasını istemiştir. Krala karşı ortaya 

atılan herhangi kötü bir söz ya da iftira otoriteyi sarsabileceği gibi meşru olmayan usullerle 

tahta geçmek isteyenlere fırsat yaratacaktır.  

Hititce metinlerden Yeraltı tanrılarının görevlerinin sadece karanlık dünyayı aydınlatmak 

olmadığı anlaşılmaktadır. Onlar kötülüğe sebep olan her şeyi kirli dünyaya götürecek bir aracı 

gibi görülmüştür. Ereškigal, Allani, Lelwani gibi yeraltı tanrıçaları ölülerin tedavisi ve 

hastalıkla ilgili durumlarda sürekli anılan tanrılar olduğu anlaşılmaktadır.397 Genellikle hastalık, 

kötü ruhlardan korunma, kara büyü, iftira gibi konularda bu tanrılara dualar edilmiştir. 

Hititlerde Sulinkatte adında salgın hastalık tanrısı olmasına rağmen dualarda bu tanrıya değil 

de Lelwani, Ereşkigal, Nergal gibi yeraltı tanrılarına yakarışlarda bulunmuşlardır. Muhtemelen 

bu tanrılarda hastalık veren tanrılar olarak kabul edilmiştir.398 Hastalıktan kurtulmak, uzun 

ömürler dilemek için yeraltı tanrıçaları ve kader tanrıçalarından yardım istemişlerdir.  

Yeraltı tanrısı Lelwani’ye hastalıktan kurtulmak için edilen duaya örnek bir metin 

Puduhepa’ya aittir. Kraliçe eşi Hattušili’nin hastalığında yeraltı tanrısından yardımını şu şekilde 

ifade etmiştir: 

Transliterasyon: KUB 21.19+1193/u (CTH 384) 

Rs. III 

36 nu-kán ma-a-an  dLi-li-wa-[ni-i]š GAŠAN-YA [DINGIRMEŠ pá]r-ra-an-da  

 
396 Singer, Hittite Prayers, 23. 
397 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend", 

166. 
398 Çiçeklitaş, “Hititlerde Bir Salgın Hastalık Örneği: Veba”, İnternational Hournal of Eurasia Social Sciences, 

52, (2023), 838. 



 

118 

37 a-aš-šu me-ma-at-ti AR[DA-K]A m Ḫa-at-tu- ši-li-in TI-nu-ši  

38 MUHI.A-ši ITU.KAM.HI.A UDḪI.A da-lu-ga-e-eš-pé-eš-ti  

39 nu ú-wa-mi A-NA dLi-li-wa-ni GAŠAN-YA  

40 ALAM KÙ.BABBAR ŠA mḪa-at-tu-ši-li mḪa-[a]t-tu-ši-li-iš ma-ši-wa-an-za  

41 SAG.DU-ZU ŠUM[EŠ-Š]Ú GÌRMEš-ŠU ŠA GUŠKIN i-ya-mi  

42 ar-ha-ya-a[n-m]a-kán kán-ga-nu-mi399 

Tercüme: 

 (III 36-42) Lelwani, leydim, eğer sen [tanrılarla] iyi konuşursan ve hizmetkarın 

Hattušili’yi hayatta tutarsan ve ona uzun yıllar, aylar günler bağışlarsan, ben de leydim, Lelwani 

için gelip Hattušili’nin kendisi kadar büyük, elleri ve ayakları altından, Hattušili’nin gümüş bir 

heykelini yapacağım; onları ayrı ayrı tartacağım. 400 

Bu pasaj Lelwani’nin insan ömrünün uzunluğu ve kısalığına dair önemli etkiye sahip 

olduğunu açıkça göstermektedir. Hititler Lelwani’ye “yıllar, aylar, günler” adayarak tanrıçadan 

uzun ömür ve refah günlerle dolu bir yıl istemeleri yaygın bir gelenektedir. Burada da 

Hattušili’nin hastalığında Puduhepa’nın tanrıçaya adadığı yıllar kral için istediği uzun ömrü 

ifade etmektedir.401  

Önceki bölümlerde ölüm korkusunda da işlediğimiz gibi insan ömrüyle ilgili konularda 

yeraltı tanrılarından medet umulmuştur. Çünkü kralın ya da sıradan insanın sağlığının ve 

yaşamının Lelwani ile bağlantılı olduğu kabul edilmiştir. Bu inanç Hitit krallığında önemli bir 

rol üstlendiği için yeraltı tanrılarını hayatın içinde tutmalarının nedeni olarak görülmektedir. 

Tanrı burada hem diğer tanrılarla uzlaşı sağlayan hem de insanın ömrünü belirleyen 

konumdadır. Kraliçe bu nedenle olmalıdır ki kral için Lelwani ‘den ömrünün uzun olmasını 

dilemiştir. Hem Muršili’nin karısının sağlığı için hem de Puduhepa’nın Hattušili’nin sağlığı için 

aynı tanrıçaya dua etmesi tesadüf değildir. İnsanın kısa ve uzun ömründe etkili olan Lelwani’ye 

sunulan kurbanlar ve hediyelerle onu yatıştırarak hoşnut edilmeye çalışılmıştır.402 

Bazı metinlerde yeraltı tanrıları uzlaştırmacı olarak anılmaktadır. Burada onların kasvetli 

korkunç yüzü yerine barıştırıcı ve iş bitirici özelliğinin kullanılması istenmiştir:  

 
399 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 334; Torri, (2009). 56. 
400 Singer, Hittite Prayers, 104. 
401 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend", 

166. 
402 Torri, "Strategies for Persuading a Deity in Hittite Prayers and Vows", 55. 



 

119 

Transliterasyon: KBo 11.1 194 (CTH 382) 

Vs.  

14 ma-a-an-kán dU DINGIR-LIM KUR-TI ku-iš-ki TUKU.TUKU-nu-ut ki-nu-na 

DA.NUN.NA.KE4 
dU-an A-NA DINGIR-LIM a-pé-e-da-n[i me-na-a]ḫ-ḫa-an-da ták-šu-la-a-an-

⌈du⌉ 

15 nu DU KUR-TAM an-da ták-šu-li-it IGIḪI.A-it nam-ma a-ú nu-kán ŠÀ KUR-TI a-aš-šu ták-

šu-ul aš!-šu-u[l mi-y]a-tar i-ya-tar  ta-ra-a-ú-i-ya[-aš.-ru] 

16ma-a-an-ma-kán DU ḪUR.SAGMEŠ ÍDMEŠ al-ta-an-ni-iš TÚLḪI.A ku-it-ki TUKU.TUKU-

nu-ir ⌈ki-nu⌉-na DINGIRMEŠ DA.NUN.[NA.KE4] 
DU A-NA ḪUR.SAGMEŠ ÍDMEŠ al-ta-an-ni-aš 

TÚLḪI.A] 

17 me-na-aḫ-ḫa-an-da ták-šu-la-a-an-du  nu-kán dU EN-YA KUR-TAM an-da ták-šu[-li-it 

IGIḪ.IA⌉-it nam-ma a-⌈ú nu-kán]  ⌈ŠÀ KUR-TI KI⌉.MIN ki-ša-ru403 

Tercüme: 

(14-15) “eğer yeryüzünün bir tanrısı Fırtına Tanrısını kızdırırsa, Yeraltı Tanrıları 

(Annunaki) şimdi Fırtına Tanrısını o tanrıyla barıştırsın. Fırtına Tanrısı ülkeye uzlaştırıcı 

gözlerle baksın ve ülkede bolluk, barış, refah, büyüme, zenginlik ve olgunlaşma(?) [meydana 

gelsin].” 

 (16-17) “eğer dağlar, nehirler, kuyular ya da pınarlar bir şekilde fırtına tanrısını 

kızdırdıysa şimdi Yeraltı Tanrıları Fırtına Tanrısını (bu) dağlarla, nehirlerle, kuyularla [ya da 

pınarlarla] uzlaştırsın. Fırtına Tanrısı, efendim, ülkeyi tekrar uzlaştırıcı gözlerle baksın ve aynı 

şeyler (yukarıda bahsedilen liste) ülkede gerçekleşsin.”404 

Metinlerin içeriğine göre bazen yeraltı tanrılarından beklenen görevlerde farklı 

olabilmiştir. Genellikle yeraltı tanrılarının kötü anımsamaların aksine burada yeraltı tanrıları 

uzlaştırıcı ve ülkenin büyüyüp, canlanmasında aracı görevindedir. Fırtına tanrısının kızdırılması 

durumunda yeraltı tanrıları onu uzlaştırarak ülkenin yeniden bolluğa, zenginliğe ulaşmasını 

sağlayarak ülkede refah içinde hayatın devam etmesi sağlanmak istenmiştir.  

 
403 Lebrun, Hymnes et prières Hittites, 295. 
404 Singer, Hittite Prayers, 83. 



 

120 

Allani, Nergal, Lelwani, Ereškigal gibi yeraltı dünyasının hâkimi olan tanrı ve tanrıçaların 

yanında bir de onların alt sınıfında olan tanrılar vardır. Bunlar metinlerde çeşitli isimlerle 

geçmektedir.  

Kader tanrıçaları olarak bilinen ve insan ömründe etkisi olan tanrıçaların da yeraltı 

dünyası ile bağlantısı olduğuna inanılmıştır. Ištuštaya, Papaya, Hašameli adındaki tanrıçalarda 

insan ömrü ile ilgili önemli görevlere sahiptir. Ayrıca Gulšeš Kader Tanrıçalarına nehir 

kıyısında kazılan çukurlarla sunular verilmesi, yeraltı dünyası ile bağlantısı olan mekânda 

ritüelin gerçekleştirilmesi bağlantıyı desteklemektedir. Ritüelde “böylece ritüel sahibi size sunu 

verdi. Siz [GULšeš tanrıçaları ve DINGIR.MAH tanrıçaları gelecekte ritüel sahibine hayat, 

esenlik, güç, uzun yıllar, görme yetisi ve kudret ve yükseğe kaldırılmış eli verin”405 ifadesinden 

insan hayatında bu tanrıların da önemli rolleri olduğu anlaşılmaktadır. Kader tanrıçalarının isim 

verme konusunda etkili olduğu da anlaşılmaktadır. Hitit masalında406 zengin sığır çiftçisi 

Appu’nun iki oğluna doğumdan sonra “Kötü ve Doğru” isimlerini verdiği anlaşılmaktadır. 

Ancak bu ister atalar ister ilahi bir güç tarafından olsun, karakterin, kaderin ve yaşam yolunun 

doğumdan önce belirlendiğini ima etmektedir.407 Yani insanın yaşamı ve ölümünde bu tanrılar 

ana aktördür. Bu nedenle insan hayatını tehlikeye düşürecek durumlardan kurtulmak için ilk 

onlara başvurulmaktadır.  

İlahi yedili ya da DINIM.INIM.BI tanrı grubu da yeraltı dünyası ile ilişkilendirilen ve 

korkutucu ve olumsuz etkilere sahip olan tanrı grubu olarak bilinmektedir. Orduda yaşanan 

salgına karşı düzenlenen parçalı bir ritüel metninde (CTH 425.5)  bu tanrılar kötü (hūwappaeš) 

olarak adlandırılmıştır. Bu parçada onların ham et yedikleri için salgından sorumlu tutulduğu 

anlaşılmaktadır. Başka bir ritüel metninde de karanlık tanrılar olarak adlandırılmıştır.408 Hitit 

metinlerinde çoğu kez geçen yedi tanrı grubunun Hitit inancına muhtemelen Mezopotamya 

inancından girdiği düşünülmüştür. Šeppitta olarak ifade edilen “yedi tanrı” (IMIN.IMIN.BI) 

grubu kültürel etkileşimin yansıması olarak önemlidir.409 Bu tanrılar arınma ritüelleri, yeraltı 

 
405 Laura P.  Rubio,“Good Gods and Evil Gods: the Role of Hittite Deities Through Their Epithets”, ed. Vernet, 

M., vd., Gods and Languages in Ancient  Anatolia, (2024), 141. 
406 KBo 7.18 Rs. III 7-22 (CTH 360). 
407 Haas, “Die Unterwelts-und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien”, 199.  
408 Rubio, “Good Gods and Evil Gods: the Role of Hittite Deities Through Their Epithets”, 155. 
409 Eski Türklerde ve Kırgız Türklerinde “yerin kulağı yedi kattır” deyiminin kullanılması onların inanışlarında da 

yedi rakamının yeraltı ile bağlantılı olacağını düşündürmektedir. Hitit mitosları arasındaki Telepinu’nun kayboluşu 

mitosunda “kapıcı yedi kapıyı açtı. Yedi (kapı) sürgüsünü çekti”: Sir Gavaz, “MÖ. 2.Bin Yıl Bazı Gelenek ve Halk 

Motiflerinin Günümüze Yansıyan Örnekleri”, 839. 



 

121 

tanrılarıyla ilgili ritüeller ve antlaşmalarda yemin edilen tanrılar arasında Annunnakiler410 ya da 

Eski Tanrılar gibi sıklıkla geçmektedir. 

Hititçe’de “ilksel yada eski tanrılar (humar.liyeš šiunes)”, Hurrice’de , “alt tanrılar (ena 

hilili)” veya ilahi tanrılar “karuiles tanrılar” olarak adlandırılır. Hurriler bu tanrıları 

Mezopotamya’daki Anunnakı’lere benzer şekilde tasavvur etmişlerdir. Ancak sadece 

Mezopotamyalı Alalu, Amizadu, Anu, Enlil, Ninlil ve En değil aynı zamanda yerel kültlerdeki 

çok sayıda tanrıyı da bu gruba katmışlardır. Bu tanrıların isimleri kafiyeli olarak şu şekildedir: 

Minki/Munki-Amunki, Antu-Apantu, Aunamm(u)du-Iyandu, Eltara-Ta(i)štara, Nara-Namšara, 

Muntara-Mutmuntara’dır. Ayrıca bunlar içine Kâhin tanrılar olarak bilinen Aduntarri, Zulki ve 

İrpitiga’yı da dahil etmişlerdir. Hurri yeraltı dünyasının tanrıları olan bu tanrılar Hitit devlet 

panteonuna da dahil edilmiştir. Bu tanrılar hem devlet antlaşmalarında tanıklık etmek için, hem 

de büyü ritüellerinde kirlilikten arındırmak için ritüeller yapılan tanrılar olarak metinlerde 

geçmiştir.411  

II.Muršili’nin Manapa Tarhunta ile yaptığı antlaşmada yemin edilen eski tanrılar şu 

şekilde bahsedilmektedir: 

Transliterasyon: KUB 19.50 (CTH 69) 

IV  

22 [ka-ru]-u-i-li-uš DINGIRMEŠ -uš hu-u-ma-an-te-eš dNa-ra-aš 

23 [dNap-š]a-ra-aš dMu-un-ki-iš dAm-mu-un-ki-iš 

24 [dTu-hu-ši]-iš dAm-me-za-du-uš dA-la-lu!-uš 

25 [dKu-mar-pí-i]š dA.NU-uš dA.DU-uš dEN.LÍL d[NIN.LÍL] 

Tercüme: 

 
410 Mezopotamya metinlerinde Annunakilere benzer demonlar vardır. Bazen demon ve  Annunakilerin aynı olduğu 

da düşünülmüştür. Demonlar Mezopotamya, Kuzey Suriye, Anadolu’da da görülmektedir. Demon için genel bir 

terim yoktur bu nedenle tanrı anlamına gelen DINGIR işareti demonlar içinde kullanılmıştır. DINGIR işaretinin 

kullanılmasından anlaşılıyor ki kozmolojik ve teolojik olarak demonlar ontolojik olarak tanrılara insanlardan daha 

yakın olduğu ortaya çıkmaktadır. Buradan demonların da diğer tanrılar gibi ilahi boyutta oldukları anlaşılmaktadır. 

Bu özellikleri insanlara müdahale edebileceği düşüncesiyle korku vermektedir. Hatta bazen demonların ilahi 

haberciler olarak işlevleri olduğuna inanılmakta bu da onları meleklerle kıyaslanabilecek konuma getirmektedir. 

Ancak fiziksel olarak Orta çağ Avrupa’sındaki şeytan tasvirlerine benzer görüntülerinden dolayı demonlar için 

melek terimi kullanılmamıştır: Hutter, "Demons and Benevolent Spirits in the Ancient Near East”, 21-22. 
411 Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, 126. 



 

122 

(IV 22-25) “Eski tanrıların tamamı: Nara, Napšara, Munki, Ammunki, Tuhuši, 

Ammizadu, Alalu, Kumarpi, Anu, Antu, Enlil, [Ninnlil]”412 

Yukarıdaki pasaj eski tanrıların siyasi alanda rollerinin önemini göstermektedir. Ayrıca bu 

metinde eski tanrıların sayısı 12 olarak verilmiştir. Ancak bu sayı değişiklik göstermektedir. 

Metinlerde bazen yedi, sekiz, on bazen de on iki olarak geçmektedir. 

Bir evin arındırılması için yapılan ritüel, sayıları dokuz olan eski tanrıları çağırarak, onları 

memnun edip kirlilikten kurtulmanın önemini gösterirken ayrıca bu tanrılardan beklenilen 

görevleri de ortaya koymaktadır. CTH 446 evi kanlı bir eylemden arındırmak için yapılan 

ritüelleri içermektedir. Özenli bir şekilde icra edilen tören önce binanın içinde gerçekleşir, 

rahipler temel ritüellerindeki gibi evin dört köşesinde ve ocağın yanında, sonra avluda, daha 

sonra dışarıda kapının önü ya da eşiğinde ve son olarak da evin çatısında çukur kazarlar. Yapılan 

büyü ritüelinde özellikle eski tanrılara yani ölüler diyarının tanrılarına yakarılmaktadır. Evde 

yapılan ayinlerde hayvan kurbanları ve yiyecek sunuları yeraltı tanrılarına sunulmaktadır.413 

Arınma işlemini daha kolay bir şekilde gerçekleştirmek, yeraltı tanrılarıyla iletişimi 

kolaylaştırmak için evin her bir tarafında ve ocağın üstünde çukurlar kazarak yeraltı ile 

etkileşimi kolaylaştırmışlardır.414  

Transliterasyon: KBo 10.45 (CTH 446) 

Vs. I  

38 ka-ru-i-li-ia-aš DINGIRMEŠ -aš kal-li-eš-šu-ua-an-zi ú-ua-nu-un 

39 nu ták-na-aš dUTU-aš KÁ.GAL-aš ha-a-šu na-aš-ta ka-ru-ú-i-li-ia-aš 

40 DINGIRMEŠ-uš ták-na-aš ŠA dUTU-un ták-na-aš ša-ra-a 

41 tar-na-ú 

42 dA-du-un-tar-ri-in LÚHAL dZu-ul-ki-in MUNUSENSI 

43 dIr-pí-ti-ga ták-na-aš EN-an dNa-ra-a-an 

44 dNa-(am)-ša-ra-a-an dMi-in-ki-in dA-mu-un-ki-in 

45 dA-a-bí na-aš-kan ša-ra-a tar-ni-i DUMU.LÚ.ULÙLU 

46 Ú-UL in-na-na-a ú-ua-nu-un Ú-UL-ma 

 
412 Reyhan, "Hitit Arşivlerinde Kizzuwatna Kökenli Tanrıları Çağırma Ritüelleri”, 19-20. 
413 Tremouille, “I Rituali Magici İttiti”, 178. 
414 Feder, Blood expiation in Hittite and biblical ritual : origins, context, and meaning, 211. 



 

123 

47 šu-ul-la-an-ni ú-ua-nu-un É-ri-kán an-da 

48 [e]-eš-har iš-ha-ah-ru NI-EŠ DINGIRLIM šu-ul-la-tar 

49 [ua]-aš-ta-uš ki-ša-at nu-za še-er ne-pí-iš-ša-a-it 

50 GAM-an-ma-za te-kán ša-a-it 

51 šu-me-eš-ša ka-ru-ú-i-li-ia-aš DINGIRMEŠ-aš DU-aš LÚAZU 

52 ták-na-za u-i-ia-at nu-uš-ma-aš ki-i ut-tar-te-et 

Vs.II 

5 [   ] HUL-lu pa-ap-ra-tar e-eš-har 

6 [ (šu-ul-l)]a-tar hur-ta-a-in iš-ha-ah-ru 

7 [kur-ku-ri-im-ma-a]n pár-ku-nu-ut-ten 

 8[GÌRM
]
EŠ-ŠÚ ŠUMEŠ-ŠÚ iš-ḫi-ia-at-tén na-at-kán GAM-an-ta 

9 [(GE6-i ták-ni-i) p]í-e-da-at-tén nu wa-ap-pu-wa-a IM-an da-a-i415 

Tercüme:  

(I 38-52) “eski tanrıları yukarı çeksinler, yerin güneş tanrıçası kapıyı açsın ve yerin 

efendisi (olan) eski tanrıları, onları yukarı bıraksın. kahin Aduntarri, kahin Zulki, Yerin Efendisi 

İrpitiga, Nara’yı ve Namšara’yı, Minki’yi, Amunki’yi Âbi. Onları yukarı bırak.  Ben insanoğlu 

boş yere gelmedim. Evin içinde kan, gözyaşı, yalan yemin, kavga ve günah ortaya çıktı, 

yukarıda gökyüzü öfkelendi, aşağıda yer öfkelendi, siz eski tanrıları, Fırtına tanrısının büyü 

rahibi topraktan gönderdi (çağırdı) ve size şunları söyledi:  

(II 5-9) “ [] bu evdeki kötü kirlilik, kan, kavga, lanet, gözyaşı [korku] temizlensin. 

(kurbanlık hayvanın) ayaklarına ve ellerine bağlayacak ve onu karanlık toprağa 

indireceksiniz!”416 

Yukarıdaki pasaj da dokuz yeraltı tanrılarından bahsedilmektedir. Metinde bu tanrılardan 

evin arındırılması için yardım istenmiştir. Arınmak için yeraltı tanrılarından medet umulması 

muhtemelen yeraltı dünyasıyla ilişkileri onları aynı zamanda “kirli” olanın efendisine 

 
415 Otten, “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy”, 120-122; Reyhan, “Hitit Arşivlerinde 

Kizzuwatna Kökenli Tanrıları Çağırma Ritüelleri”, 20. 
416 Otten, ibid, 121-123; Miller, “Ein Ritual zur Reinigung eines Hauswesens durch eine Beschwörung an die 

Unterirdischen (CTH 446)”, 219; Reyhan, ibid, 21.  



 

124 

döndürülmesi ile ilgilidir.417 Mezopotamya ve Hurri inançları ve büyü uygulamalarını yansıtan 

büyü metinlerinde yer alan bu tanrılar hava tanrısı tarafından yeraltına sürülen kadim tanrıları 

kapsamaktadır. Bu tanrılar büyü rahipleri tarafından büyülü güçler olarak söz ve kurban 

aracılığıyla ulaşılabilmektedir.418 

Transliterasyon: KUB 7. 41. B = 244/p= KBo 14.5 (CTH 446) 

Rs.III  

1 nu-za-kan ŠUMES-ŠU a-ar-ri nu  UTÚLBA.BA.ZA UTÚL ga-an-ga-ti [(da-a-i)]  

2 nu ua-a-tar ku-it TÚL-az  ú-da-aš nu ú-e-te-ni  

3 BAL-an-ti EGİR-ŠU-ma-kán I SILÁ A-e-te-ni-it BAL-ti  

4 na-an ha-at-ta-an-zi  nu-uš-ša-an e-eš-har IM-aš  

5 hu-u-up-ri tar-na-a-i na-at e-eš-ha-na-aš DINGIRLIM-ni pí-ra-an GAM-ta ME-i 

6 nu kis-an me-ma-i a-a-li-is ma-am-ma-as   

7 DA-NUN.NA.GE4 ki-e-da-ni-iš-ma-aš ud-da-ni-i  ḫal-zi-iḫ-ḫu-un 

8 nu ke-e-el par-na-aš DI-es-šar  ḫa-an-na-du-ma-ti 

9 nu-kán ku-it ḪUL-lu e-eš-šar  an-da 

10 na-at šu-me-eš da-at-ten na-at e-eš-ha-na-aš DINGIRLIM -ni pí-eš-ten 

11 na-at kat-ta-an-ta GE6-i  ták-ni-i pi-e-da-a-ú 

12 na-at α-ρί-ia tar-ma-ad-du419 

Tercüme: 

 (III 1-12) sonra o ellerini yıkar. Yulaf lapası ve çorbayı alır. Ve kuyudan getirdiği suyu, 

suyla libasyon eder. Daha sonra bir kuzuyu suyla kutsar ve onu keserler. Kanını pişmiş 

topraktan yapılmış huppar kabına döker: ve onu kan tanrısının huzuruna aşağıya koyar. ve şöyle 

söyler: “allis mammas (siz) ANUNNAKİ tanrıları! bu konuda sizi ANUNNAKİ tanrılarını/eski 

 
417 Hutter,”Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”, 

167-168. 
418 Otten, “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy”, 115. 
419 Otten,  “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy “,128. 



 

125 

tanrıları çağırdım, şimdi bu evin davası karara bağlansın! İçerde ne kadar kötü kan varsa siz 

almalı ve onu kan tanrısına vermelisiniz! Ve onu karanlık toprağa götürsün oraya sabitlesin!420 

Metinlerde bir evin ya da kişinin kirliliğini arındırmak için, kişiyi olumsuz güçlerin 

(günah, kötü ruhlar) etkisinden kurtarmak yeraltı tanrılarına özellikle de eski tanrılara yapılan 

ritüellerden bahsedilir. Bu ritüel yeraltına gönderildiğine inanılan eski tanrıların insanın ruhsal 

ve fiziksel arınmada önemli göreve sahip olduğunu göstermektedir.  

Transliterasyon: KBo 10.45 (CTH 446) 

Rs. IV  

50 DINGIRMEŠ
   DA.NUN.NA.GE4  ka-a-ša š[u-um-m]a-aš ar- kam-ma-an 

51 ša-ra-a ti-it-ta-nu-u[a (-an-za ki-i-ma-aš-ma-aš SISKUR. SISK)]UR <da->at-ten  

52 nu-za pár-na-aš e-eš-ḫar  pa-a[(p-ra-tar ua-aš-túl NI-IŠ DINGIRLIM)]  

53 kur-ku-ra-in  pí-ra-an ḫu-i-nu-ut-ten na-aš-kan kat-t[a(-an)  

54 ρί-e-da- ten 

Tercüme: 

(IV 50-54) “siz yeraltı tanrıları! Bakın bunlar (vergi) sizin için hazırlandı. Şimdi bu 

kurbanı kabul edin! Evdeki kanı, kirliliği, günahı, yeminleri alın, önünüzden gitsin ve onları 

sizinle aşağıya indirin!”421 

Arınma ayinin sonunda tanrılar geldikleri yerdeki kötülüğü kirliliği alıp yeraltı dünyasına 

geri gönderirdi. Bu aslında yeraltı tanrılarından korktuklarının da bir göstergesiydi. Ne kadar 

yeraltı tanrılarıyla temas kurmaları gerekse de onlardan zarar gelebileceğini düşündükleri için 

ayinden sonra güvenli bir şekilde geri dönmelerini sağlamışlardır.422 Aslında yeraltı tanrıları 

Hititlerin çıkarları doğrultusunda en sık ritüel uyguladıkları tanrılardır. Kendi çıkarları 

doğrultusunda yaptıkları ritüellerin sonucunda tanrılarının geri dönmelerini sağlamayı ihmal 

etmemişlerdir. Çünkü hem ev hem de birey için kötülüklerden arınmanın kalıcı olarak 

 
420 Miller, (2008). 213; Otten, “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy”, 129: metnin son satırı için 

bazı yorumlarda “kötülüğün yer altına yer altı tanrısı tarafından iğnelensin” şeklinde geçmektedir. Burada 

iğnelemek günümüzdeki gibi bir şeyi bir yere sabitlemek mantığıyla kullanılmıştır. 
421 Otten, “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy”, 140-141; Miller, “Ein Ritual zur Reinigung eines 

Hauswesens durch eine Beschwörung an die Unterirdischen (CTH 446)”,217. 
422 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend", 

168. 



 

126 

sağlanması amaçlanmıştır. Böylece kötülük yeraltı tanrılarıyla aşağıya (ölüler diyarına) 

gönderildiğine inanmışlardır.  

Yeraltı tanrılarının metinlerde bahsi geçtiği konulara bakıldığında sadece insanların 

ölümden sonraki hayatı için değil, ömrü, huzur ve sağlığı içinde önemli oldukları 

anlaşılmaktadır. Aslında insanlar sadece ölmekten tereddüt etmiyor sağlığının ve huzurunun 

bozulmasından da endişelenmektedir. Kısacası metinlerden anlaşıldığı kadarıyla yeraltı 

tanrıları insanlar için sadece ölümle bağdaştırılmamış onlardan kötülüğü uzaklaştıran koruyucu 

bir figürü de üstlenmiştir.  Ayrıca bazı antlaşma metinlerinde uzlaştırıcı roller de 

üstelenmişlerdir. Yeraltı tanrılarının bu özelliği ise insanların onlardan korkması yerine ihtiyaç 

anında yetişeceğine inandıkları bir rol üstlenmişlerdir.  

3.5. Ruhun (İštanzana) Yolculuğu ve Kaderi 

Heidegger “Varlık ve Zaman” adlı eserinde insanın varoluşunu üç maddeye 

dayandırmaktadır ve bu durumu şu şekilde ifade etmektedir:  

“Kaygı (Cura) bir ırmağı geçerken killi bir toprak gördü, onu düşünceli 

şekilde aldı ve şekillendirdi. Ne yapacağına karar verirken Jüpiter geldi, 

Kaygı Jüpiter’den ona ruh vermesini istedi ve Jüpiter bunu kabul etti. Kaygı 

bu varlığa kendi adını vermek istediğinde Jüpiter buna karşı çıktı ve kendi 

adının verilmesinin istedi. O sırada toprak (tellus) ortaya çıktı ve bedeni 

kendisinin verdiğini belirterek adının kendisine ait olmasını istedi. Bunun 

üzerine Satürn yargıç olarak seçildi ve hüküm verdi: “sen Jüpiter ruhu verdiği 

için ölüm zamanı ruhu geri alacaksın ama Cura (kaygı) onu ilk şekillendirdiği 

için onu yaşadığı sürece elinde tutsun.  Ve şimdi isim için aranızdaki 

anlaşmazlık için adı homo (insan) olsun çünkü o humodan (topraktan) 

yapılmıştır.”423  

Yukarıdaki alıntı insanın beden (toprak), ruh ve varoluşsal kaygıdan oluştuğunu ifade 

ettiği gibi insanın ölümden sonraki halini de yansıtmaktadır.  Buna göre öldükten sonra ruh 

bedenden çözünür ve başka alemlerde varlıklarını devam ettirirler. Ayrıca bu pasaj insanın 

varoluşuyla kaygının da temel bileşenin de olduğunu gösterir. İnsan varoluşsal özelliğini 

kaybettikten sonra ruh göğe beden ise toprağa döner. Ruhun yeri uhrevi hayatı bedenin yeri ise 

 
423 Heidegger, Sein und Zeit. Tübingen, 198. 



 

127 

dünyevi hayatı temsil etmektedir. Ruh ve beden gibi kaygı da insanın özündedir. Ölüm de kaygı 

veren olguların en başında gelmektedir.  

Eskiçağ toplumları ölümden sonra başka bir alemde hayatın devam edeceğine 

inanmışlardır. Bu inanç doğrultusunda Eski Mezopotamyalılar her canlının bir ruha sahip 

olduğunu ve ölümden sonra bu ruhun bedenden ayrılarak başka bir alemde varlığını 

sürdürdüğünü düşünmüşlerdir. Bu anlayış Hititlerde de devam etmiş ve ölen insanın ruhunun 

ruhlar alemine yani oranın ebedi bir sakini olarak ölüler diyarına gittiğine inanmışlardır.424  

Hititçe de ruh “ištanza(n)-ZI” beden tuekko- NI.TE”, olarak geçmektedir. Anlamı ise 

irade, kişilik, düşünme, akılcı düşüncelerin ve duyguların merkezi olarak tanımlanmaktadır.425 

İnsan hayatı bedenin (Hititçe tuekko, NI.TE) ve manevi bileşen olan ruhun (ištanza(n)-ZI) 

birleşiminden oluşmaktadır. Ruh; irade, düşünme, kişilik gibi rasyonel düşüncelerin merkezidir. 

Aynı zamanda ruh duyguların da merkezidir. Tanrıların ve hayvanların da tıpkı insanlar gibi 

ruhları vardır. Ancak bir metinde “bir koyunun ruhunun kuşlar ve tilkiler tarafından 

yenildiğinden” bahsedilmesi hayvanların ruhlarının insanlardan farklı olarak bedenle birlikte 

öldüğünü ima etmesi bakımından önemlidir. Yani hayvanların ruhları bedenle birlikte ölür 

ruhun öldükten sonra bir işlevi yoktur. Ancak insanın öldükten sonra ruhu diğer dünyada 

hayatına devam eder. Bu nedenle tanrıların ve ölenlerin ruhları bazen değerli metallerden 

yapılmış nesnelerle sembolik olarak temsil edilmiştir. 426 

Mezopotamya toplumu için ruh etemmu: GIDIM terimi ile belirtilirken, bazen gölge 

bazen de hayalet anlamında kullanılmıştır Bazen de “ölülerin ruhu” anlamında Ml(i)kum terimi 

kullanılmıştır. Bu terim III.Ur dönemine ait kurban listelerinde geçmektedir. Mari ve 

omina’daki kispu(m) metinlerinde toplu malikum ve çoğul mal(i)kü’lar kabaca “ölülerin 

ruhlarını” ifade etmektedir. Ancak sonraki edebi metinlerde malkü, Annunaki’ye benzer 

“yeraltı tanrıları” anlamına geldiği düşünülmüştür. Ugarit panteonunda da muhtemelen aynı 

anlamı taşıyan ölülerin ruhlarına gönderme yapılmıştır. Ugraitçe’de “mlkm” akkadogramı 

DMA.LIKmeš  ile çevrilmiştir. Aynı yazım Byblos’tan Amarna mektubunda da bulunmaktadır. 

Burada lú.mešKAS4 olarak kullanılmıştır. Aynı zamanda bu terimin iblisler ve demonları da ifade 

edebileceği de düşünülmüştür.427 

 
424 Süel, Hitit Kaynaklarında Tapınak Görevlileri ile İlgili Bir Direktif Metni, 89. 
425 Popko, Religions of Asia Minor, 151. 
426 Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, 158. 
427 Krebernik, "Malik." In Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen Archäologie, 306. 



 

128 

Ruh, ölen bir bedenin soyut olarak varlığını devam ettirmesidir. Artık bundan sonraki 

hayatı için yolculuğa cenaze ritüelinin icrası ile başlamaktadır. Bu yolculuk ise cesedin 

yakıldıktan ya da gömüldükten sonra yapılacak olan ritüellerden geçmektedir. Metinlerden 

anlaşıldığı üzere bu noktadan itibaren sadece ölü ve onun ruhu anılmaktadır. Ancak ruh 

bilincinin Hitit inancına nereden geldiği kesin değildir. Anadolu mu yoksa yabancı geleneğe mi 

ait olduğu bilinmeyen ruhun varlığı, bir dua da adı belli olmayan bir tanrı tarafından ruhun yeni 

doğmuş bir bebeğe konulduğu düşünülmüştür. Hititler için ruh sıvı bir madde olarak kabul 

edilmiştir. Bu madde sadece bazı koşullar altında akabildiğine ve tanrılar tarafından su gibi 

dökülebildiğine inanılmıştır.428 Yani ruhun durumu ilahi bir varlığa bağlıdır. Muhtemelen ruhun 

akışı ise ancak ölümle başlayabilmektedir. Ruhun ölümle varlığını sürdürmeye başlaması 

Mezopotamya inancında da yaygındır. Bedeni terk eden ruh “rüzgâr ya da nefes” anlamına 

gelen “im” kelimesi ile de tanımlanmaktadır. Burada nefes ve ruh arasında özdeşleşme vardır. 

Rüzgâr imgesi ruhun nefeste somutlaştığını göstermektedir. Tıpkı rüzgârın esintisi gibi ruh da 

doğası gereği özgür kabul edilmektedir.429 Ancak ruh “im” yani rüzgâr haline sadece öldüğü 

zaman gelmektedir. Ölen için düzenlenen cenaze ritüelinin sonunda ise “gidim” haline 

dönüştüğüne inanılmıştır.430 

Eski Mezopotamya inancında ise ruh için ilginç bir yaklaşım vardır. Bir inanca göre ölen 

kişi ölüm sürecinde toza dönüşmeye başlar, öldüğünde ise tamamen toz haline gelmiştir. Ancak 

ruhun toz haline gelmesi öteki dünyadaki varlığını tehlikeye atmamaktadır. Oradaki varlığı 

devam eder ve burada ölülerin yemeği toz, ekmeği ise çamurdur. Ölenin bedeninin tamamen 

yok olmadığını ise kemikler göstermektedir. Bu inanışa göre insanın bedeni çürüyüp toprağa 

karışır fakat kemikler kalıcıdır ve kişinin varlığının parçasıdır. Bu kemikler ölüm sonrası kimlik 

ve hatırlanma açısından önemli rol oynamaktadır. Bu düşünce atalara ait kemiklerin kutsal 

sayılması ve ölü kültüyle de bağlantılı ritüellerde önemli kabul edilmiştir.431 Yeniden bir varoluş 

yaşayan ölünün hem bedensel olarak toprağa dönüşmesi hem de topraktan yaratıldığı için 

toprağa dönmesi ve yiyeceklerinin toprak olması bir döngünün oluşumudur. Çünkü insanın özü 

topraktır. Bu nedenle ölüler diyarının yemeğinin çamurlu olması insanın var olduğu maddeyle 

ilgilidir. 

Ölüm bir dengeyi bozup yeni bir dengenin de başlangıcı olduğu için düzen bozulmadan 

hiçbir şey aksamadan bu denge hemen kurulmalıdır. Bu ise ölenin ruhunun ait olduğu yere 

 
428 Popko, Religions of Asia Minor, 151. 
429 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 198. 
430 Katz, “The Naked Soul: Deliberations on a Popular Theme”, 116. 
431 Cassin, “Le Mort: Valeur Et Representation En Mesopotamie Ancienne”, 355. 



 

129 

gitmesiyle başlayacağına inanılmıştır. Bunun için halkın acısına rağmen ruh yaşayanların 

dünyasından uzaklaşmalı ve ait olduğu yere gitmelidir. Ruh yaşayanların dünyasından 

ayrılırken onu bu dünyaya getiren ana tanrıça üzüntü duyduğu ve acı çektiğine inanılmıştır. 

Tanrıçanın bu tepkisinin ise ölüme eşlik eden gerçek duyguları ifade ettiği düşünülmüştür.432  

Hititler, mezarları ruhların yeraltına inmesi için yapıldığına inanmışlardır.433 Metinlerde 

ölü ruhlarının kayıkla yeraltı dünyasına giden yolculuğundan bahsedilmesi ruhların öldükten 

sonra yeraltı dünyasına ait olduğu nu göstermektedir. Ayrıca su kaynakları, nehirler, denizlerde 

ölü ruhlarının öteki dünyaya geçişini sağlayan araçlardır. Ebedi insan yolculuğunu anlatan CTH 

457 numaralı metinde ölü ruhlarının gitmesi gereken yerde olup olmadığını sorgulanmaktadır; 

Transliterasyon: KUB 43.60 (CTH 457) 

Vs. I 

1 [x-x-x-x-a]z GUD-uš šu-up-pa-at-ta UDU-uš 

2 [šu-up-pa-a]t-ta ne-pí-iš šu-up-pa-at-t[a] 

3 [KI-aš? šu-up-pa-a]t-ta ul-la-a-pa ka-da-an-ki 

4 [x-x d]a-an-du-ki-iš ZI-an-za 

5 [ku-wa-pí-i]t-še-pa ú-it-ta HUR.SAG-i-ku-wa-at-ša-an 

6 [NI]M.LÀL-at ú-da!(IT)-ú sa-an pí-e-di-iš-ši da-a-ù 

7 [ták-š]a-an-ni-ku!(MA)-wa-<at->{aš-}ša-an NIM.LÀL-at da-a-ù 

8 [na-]at pí-e-di-iš-ši da-a-ù ku-i-ta 

9 [te-r]i-ip-pí-az-ma na-at NIM.LÀLMEŠ ú-da-an-du 

10 [na-]at pí-di-iš-ši ti-an-du NIM.LÀL te-ri-ya-aš UD-aš 

11 mi-i-ú-wa<-aš> UD-aš KASKAL-an pa-a-an-du na-pa i-ya-tar-mi-it 

12 ú-da-an-du ták-ku a-ru-na-az-ma na-at la-ha-an-za 

13 ú-da-ú na-at-ša-an pí-e-di-iš-ši da-a-ú 

14 ták-ku ÍD-az-ma na-at hu-wa-la-aš ú-da-ú 

 
432 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 186. 
433 Haas, "Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien”, 202. 



 

130 

15 na-at-ša-an pí-e-di-iš-ši da-a-ú434 

Tercüme:  

(I 1-15) “[   ] öküz [   ]. Koyun [  ]. Gökyüzü [ ] insan ruhu [ ] geldi. Eğer o, dağda ise, arı 

onu getirsin ve yerine koysun. Fakat eğer o, ovadaysa, arı onu (tekrar) getirsin ve onu yerine 

koysun. Ekilmiş olan tarladan, arılar onu getirsin ve onu yerine koysun. Arılar üç (ya da) dört 

günlük bir yolculuğa çıksın. Ve beni… buraya getirsin. Eğer o, deniz yönünde ise, lahanza kuşu 

onu getirsin ve onu yerine koysun. Fakat eğer o, nehir yönündeyse, huwalaš- kuşu getirsin ve 

onu yerine koysun.435 

Arı ve kuşlar insan kontrolünün ötesindeki yerleri simgelemektedir. Bu hayvanların 

darbeleriyle ruh artık ait olmadığı yaşayanların alemini terk etmeye zorlanır. 436  İlginçtir ki ruh 

arılara, kuşlara, kartallara ihtiyaç duyar. Çünkü ruh ölüler diyarına indiğinde güzel yemek 

yiyemez temiz su içemezdi. Bunun önüne geçebilmek için ruhun kendi benliğini (iyatar) 

yeniden kazanması gerekliydi. Ruhun ise evrenin farklı bölgelerinden (gök, dağ, vad, çayır, 

nehir, deniz) bal arıları, kartallar, lahanza kuşları ve huwalas balığı tarafından ulaşabileceği 

çeşitli maddelere ihtiyacı vardı.437 Bu nedenle ruh bu canlılarla bağlantısı kabul edilmiştir. 

Aynı metnin devamında; 

Transliterasyon: KUB 43.60 (CTH 457) 

Vs. I 

16 ku-i-ta na-pí-ša-az-ma na-at ta-pa-ka-li-ya<-aš> 

17 ha-ra-ašMUŠEN kad-du-ud ú-da-ú i-la-li-an-za kad-du-uš-mi-it 

18 wa-al-ha-an-za e-eš-du MÁŠ.GAL-ša-an ša-ap-pu-it 

19 wa-al-ah-du UDU.NITA-ša-an SIHI.A-an-da wa-al-ah-du 

20 an-na-sa-an UDU-us ti-it-ti-it-te-it wa-al-ah-du 

21 an-na-as DINGIRLIM-aš iš-ha-ah-ru-an-za na-aš iš-ha-ah-ru-it 

22 wa-al-ha-an-za nu-uš-ši-iš-sa-an ku-e a-aš-šu-u 

23 9-an-da-aš ha-ap-pí-eš-na-aš še-er ha-a-aš-ša-an ne 

 
434 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 172. 
435 Hoffner, (1990). 33-34; Haas-Koch, Religionen des alten Orients, 207. 
436 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 185 
437 Haas, Religionen des alten Orients, 207. 



 

131 

24 [wa-]al-ha-an-za e-eš-du ZI-an-za-ma i-ya-at-ni-ya-an-za 

25 [ha-ap-p]í-eš-ni-an-za nu-uš-ši-kán li-e a-ri-eš-kat-ta438 

Tercüme:  

(I 16-25) “Ve gökyüzünde ne varsa kartal onu pençeleriyle getirsin. İstenilen şeyi/birini 

pençeleriyle vursun. keçi (?) tırnağıyla(?) vursun. Koyun boynuzlarıyla vursun. Anne koyun 

burnuyla (?) vursun. Ana tanrıçaların (?) gözü yaşlıdır. O gözyaşlarıyla vurulur. Onun için 

değerli olan şey ne olursa olsun, vücudun sekiz parçası üzerinde “açılır”. Ona ateş (ile) 

vurulsun. Ruh bereketlidir/çoğalır ve [ ]. Hiçbir şey onun için imkânsız olmasın.”439 

Ölen kişinin ardından yapılan ritüellerin bir amacı da ruhun orada olup olmadığını 

saptayarak onu ölüler alemine gitmeye ikna etmeye çalışmaktır. Hitit metinlerinde ruh 

gökyüzünde kartal tarafından arandığı belirtilmiştir. Ruhu kartalın aramasının nedeni, gökyüzü 

kartalın egemenliğinde olmasındandır. Burada pençelerinin gücünü kullanarak görevini ruhun 

ait olduğu yere göndererek tamamlayacağı düşünülmüştür.440   

KUB 39.49 ve KUB 30.28+ ‘ya göre ruh ölüler alemine annesiyle birlikte gittiği ifade 

edilmiştir. Zaten anne günü olarak ifade edilen ölüm gününde ölüye yol gösterecek olanın 

annesi olduğu bilinmektedir. Bu nedenle annenin, ölenin ruhunu yeryüzü ve yeraltının güneş 

tanrıçasına sunduğu bilinmektedir. Ruh bedenden ayrıldıktan sonra ikinci bir doğuma uğrar. 

Ritüele göre ruha yeni bir hayat karşısında eşlik eden yaşarken olduğu gibi öldüğünde de 

biyolojik annesi olacaktı. Bunun nedeni aslında insanın bilinçaltında var olan anneye duyulan 

güven ve sevgi ile ilgilidir. Çünkü insanın özellikle başa çıkamayacağı önemli anlarda 

bilinçaltında anne derinliği ortaya çıkmaktadır. Sanskritçe bir diyalog da ölmek üzere olan 

gencin diyaloğunda annesiyle ilgili ifadeleri Hititlerin inancına benzer yönler içermektedir; 

“Öbür dünyada hangi durumda doğarsam doğayım, ey oğlunu seven anne, bu koşulların her 

birinde sadece benim annem sen olabilirsin.” Hititler ölen kişinin annesi hayatta olsun ya da 

olmasın aynı tepkiyi verdiğine inanılmıştır.  Hitit metninde yaşayanlar diyarını terk etmekte 

isteksiz olan ruh için dua eden ve biyolojik annesiymiş gibi ağlayıp üzülen ana tanrıça ortaya 

çıkmaktadır. Burada mitolojik boyut öne çıksa da gerçek ve hikâyenin birbirine karıştığı bir 

durum söz konusudur.441 Aslında burada tanrıça da olsa bir kadının anne iç güdüsüyle 

yaklaşımını ve annelik özelliğiyle üzülme ve merhamet duygularının daha ağır bastığı 

 
438 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 172. 
439 Hoffner, Hittite Myths, 34. 
440 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 184. 
441 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 190-191. 



 

132 

hissedilmektedir. Belki de anneliğin doğasında var olan sevgi, merhamet, acıma duygusunun 

yoğunluğundan dolayı ölen kişinin ruhuna en iyi yol gösterecek olanın anne olabileceği 

düşünülmüştür.  

Ruhun ölümden sonra nereye gittiği ve onu bekleyen koşulların ne olduğu bilinmez. 

Ancak bir metinde yeraltı dünyasının kasvetli yapısını anlatırken orada bulunan ölü ruhlarının 

durumuyla ilgili bilgi vermektedir;  

Transliterasyon: KUB 48.109, KBo 22.178 (CTH 457) 

Vs II 

2 x[   na-an HU]L-lu-u[š] 

3 te-e-na-u[wa-aš har-zi nu-uš Ú-U]L ka-nè-e[-eš-zi] 

4 a-ra-aš a-r[a-an Ú-UL ka-né-e-]eš-zi 

5 an-na-né-ke-e[-eš Ú-UL ka-né-e-]eš-ša-an-zi 

6 pa-ap-pa(-!)ŠE[Š. MEŠ Ú-UL ka-n]é-e-eš-ša-an-zi 

7 ⸢an-na-aš⸣-za DUMU-a[n-ši-in  Ú-UL k]a-né-e-eš- zi 

8 [DUMU-aš-za A]MA-a[š -in Ú-UL k]a-né-e-eš- zi 

9 […] x [  Ú-UL  ka-n]é-e-eš- zi 

10 [… L]Ú?[ Ú-UL] ka-né-e-eš- [zi]442 

Tercüme: 

 (II 2-10) “İnsanlar birbirini tanımaz. Aynı anadan doğan kardeşler birbirini tanımaz. Aynı 

babanın oğulları birbirini tanımaz. Anne kendi çocuklarını tanımaz. Çocuk, kendi annesini 

tanımaz. … Güzel bir masadan yemek yemezler. Güzel bir tabureden oturarak yemezler. Onlar 

güzel kadehten içmezler. İyi yemezler. Onlar benim iyi içeceğimi içmezler. Çamur yerler. 

Çamurlu sular içerler…”443 

Ölülerin yeraltında birbirilerini tanıyamamasını anlatan bu bölümde bahsedilen kötü 

tenawa yani karanlık toprak ya görüşe engel olan (sık çalılık, sis veya bulut) bir sebep olduğu 

ya da ölüme giden nehrin Lethe Nehri gibi büyülü bir “unutkanlık nehri” olduğunu 

 
442 Hoffner, “A Scene in the Realm of the Dead”, 191-192. 
443 Hoffner, A Scene in the Realm of the Dead”, 192 ; Collins, “Necromancy, Fertility and the Dark Earth: The use 

of Ritual Pits in Hittite Cult”, 192-193;  Ahmet Ünal, “Hethitische Mythen und Epen”, Texte Aus Der Umvwelt 

Des Alten Testamens,3, Gütersloher Verlaghaus,(1994), 859. 



 

133 

düşündürmüştür.444 Ayrıca bu pasaj hem ölü ruhlarının gittiği yeraltı dünyasının nasıl bir yer 

olduğunu hem de ölü ruhlarını nasıl bir kaderin beklediğini göstermektedir. Buna göre ölü 

ruhlarını kasvetli bir ölüler diyarı ve aynı aileden olanların bile birbirini tanıyamayacağı bir 

kaderin beklediği anlaşılmaktadır. 

Yeraltı dünyasına inen ölü ruhlarının yöneticisi de mevcuttur. Ruh öldükten sonra yeraltı 

dünyasına indiği için onların yöneticisi de yeraltının sahipleri olan tanrılardır. Metinde bu 

durumdan şu şekilde bahsedilmiştir: 

Transliterasyon: KUB 35.45 (CTH 760.II) 

Vs. II 

25 ma-a-na-aš ḫu-i-du-wa-li-iš šar-ri-ia-an 
D
UTU-za da-ra-u-id-du  

26 ma-a-na-aš ú-la-an-ti-iš a-an ti-ia-am-ma-aš-ši-iš 
D
UTU-za da-ra-ú-id-du  

Tercüme:  

(II 25-26) “Eğer o yaşayan biriyse yukardaki Güneş Tanrısı onu ritüel sahibine teslim 

etsin! Eğer o ölü bir ruh ise toprağın (yani Yeraltının) Güneş Tanrıçası onu ritüel sahibine teslim 

etsin.”445  

Pasajdan yaşayanlar ve ölenleri farklı tanrıların yönettiği anlaşıldığı gibi ölen kişinin 

ruhunun da yeraltında olduğu anlaşılmaktadır. Bu nedenle ölü ruhlarının yöneticisi yeraltı 

tanrıçasıdır.  

Hititce metinlerde insan bedeninin öldükten sonra yok olmasıyla her şeyin bitmediği 

ruhun varlığını sürdürmeye devam ettiği inancına rastlanılmaktadır. Ruh, aynı ölüm gibi 

insanlar için kaderi bilinmeyen bir olgudur. Belki de bu bilinmezlikten dolayı ruhun çıkacağı 

tehlikeli yolculuğa hazırlanmak için uygun ritüeller amaçlanmıştır. Bir Hititce metin ruhun 

kendi doğasının farkında olmasına rağmen, tanrılara ait olduğu bilinciyle yeraltı dünyasına 

doğru yolculuğuna başlarken hissettiği acı ve korkuyu tasvir etmektedir. Bu yolculukta ruhun 

bir tür yolculuk ikramı olan “viatikum” “benim iyi içkim” dedikleri içeceği içtiğinde mutluluk 

ve kutsallık durumuna erişeceğine inanmışlardır. CTH 457 numaralı metin insan ruhunun ölüler 

diyarındaki yolculuğunu şöyle anlatır;446 

Transliterasyon: KBo 22.178+KUB 48.109+ KUB 43.60 (CTH 457.1) 

 
444 Hoffner, "A Scene in the Realm of the Dead”, 194. 
445 Yakubovich-Mouton, (2023). 150-151. 
446 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 170. 



 

134 

Vs. I 

26 [Z]I-an-za-wa-kán u-ri-iš   ZI-an-za-wa-[k]án u-ri-iš 

27 ku-el-wa-kán ZI-an-za u-ri-iš da-an-⸢du-ki-eš⸣-[n]a-as-kán 

28 ZI-an-za u-ri-iš nu ku-in KASKAL-an ḫar-⸢zi⸣ 

29 u-ra-an KASKAL-an ḫar-zi mar-nu-wa-la-an KASKAL-an ḫar-zi 

 30 sa-an-za-pa KASKAL-si LÚ.KASKAL-la-aš ḫa-an-da-a-it 

31 šu!-up-pí DUTU-aš ZI-an-za DINGIR-na-an ZI-an-za 

32 da-an-du-ki-is-na-as ku-wa-at a-ru-sa-an pa-i-mi 

33 [d]a-a-sa-na-ta-an pa-a-mi ÍD-p[a mu]-u-uh-hi lu-li[-ya] 

34 mu-u-uh!-hi te-na-wa-sa-an pa-i-m[i li-]e pa-i-[mi] 

35 te-e-na-wa-as i-da-a-lu-us x-x[ 

36 ú-el-lu-wa li-[ 

37 si-ú-ni-ya-[ah-447 

Tercüme: 

(I 26-37) “ruh büyüktür, kimin ruhu büyüktür?  Ölümlünün ruhu büyüktür.  Hangi yola 

sahiptir? o büyük yola gider; o görünmez(?) yolu tutar. Görünmez yolu kat eder. Yolcu/yolun 

efendisi onu (yani ruhu) hazırlar. Ruh, Yerin Güneş Tanrıçasının kutsal bir varlığıdır. Ruh 

tanrılara aittir. (annenin ruhudur) Neden karanlık toprağa gitmeliyim? (nehre inmeyi tercih 

ederim, gölete düşmeyi tercih ederim, Tenawa’ya gitmeyi tercih ederim, Tenawa kötüdür). 

Nehre düşerim, gölete düşerim. Tenawa’ya gitmeli miyim? Gitmeyeyim! Tenawa kötüdür, 

çayıra hızla gideyim. Tanrı tarafından vurulmayayım.”448 

Pasaj da ruh, bilinmeyen bir yolda ardından bıraktıkları tarafından hazırlanıp, yeraltının 

sahibine emanet edilme aşamasındadır. Bu aşama da ruhu bekleyen uzun ve bilinmezliklerle 

dolu bir yol aslında yeraltı dünyasının yolunu çağrıştırmaktadır. Ruhun Yeraltı Tanrısının kutsal 

varlığı olarak kabul edilmesi ise ruhun tanrılar ile ilişkisini vurgulamaktadır. Pasaj da ruhun 

yeraltı dünyasına gitmek istememesi ise ruhun öldükten sonraki kaderini reddettiğini 

göstermektedir. Karanlık yeraltı dünyası yerine çayırın tercih edilmesi kralların öldükten 

 
447 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 172-173. 
448 Hoffner, Hittite Myths, 34; Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 173-174. 



 

135 

sonraki gittikleri mekânı anımsatmaktadır. Ölümden sonra tanrıya dönüşen kralın statüsü onu 

sıradan bir ölümlünün ruhundan farklı kıldığı için öldükten sonra diğer ruhlardan farklı bir 

mekân da ve farklı bir koşulda yaşamaktadır. Mezopotamya’da hayatta  iken tanrı olduğuna 

inanılan kralın öldükten sonra ruhu yeraltı dünyasına yargıç olarak giderken449 Hititlerde ise 

ölen kralın ruhu tanrı olarak gökyüzüne çıkmaktadır. 

Ölü ruhları eskiçağ toplumları için korku teşkil etmiştir. Mezopotamya halkı ölen kişinin 

ruhunun kendi aralarında dolaşmasından korktuklarını metinlerden anlamak mümkündür. Bu 

nedenle ölen kişinin bakımını üstlenmesi için naqidu denilen kişilerin görevli olduğu 

bilinmektedir. Aynı şekilde Hititler de ölü ruhlarından korkmaktadır. Ölen kişinin ruhundan 

gelebilecek zararı engellemek için büyü ritüelleri ile korunmaya çalışmışlardır. Bu ritüeller 

cenaze sunuları, su dökmek, adıyla çağırmak gibi uygulama listelerinden oluşmaktadır. Listeler 

de yine ölen kişinin bakımından sorumlu olan naqidular tarafından düzenlenmiştir.450  

Hititler, ölen kişi artık yeraltının bir üyesi olduğu için yeraltının kötü özelliklerini 

taşıyacaklarına ve insan üstü güçlere sahip olacaklarına inanmışlardır. Bazı Hitit büyü 

metinlerinde ölen insanların ruhları kötü niyetli güçler olarak tasvir edilmesinin sebebi de 

muhtemelen bu inançtan kaynaklanmaktadır. Yaşayan insanlar, ruhların musallat olmasını 

engellemek için sık sık büyü, dua ve kurbanlara başvurmuşlardır.451  

Ruhların da bir görevi olduğuna inanan Hititler ölü ruhlarının aileyi koruduğuna 

inanmışlardır. Ancak ruhların hayattaki ailesini koruması ruhlar için yapılan görevlerin yerine 

getirilmesi ile alakalıdır. Ruhlar bu beklentiyi karşıladıklarında korumacı olmaya devam etmiş 

aksi takdirde ölü ruhlarının huzursuzluk vereceğine inanmışlardır. Ayrıca ani ölenler, cesetleri 

uygun şekilde yakılmamış ya da gömülmemiş olanların, ölümden sonra kötü konuşulan 

kişilerin de huzursuz ruhlar arasında olacağına inanılmıştır. Huzursuz edilen ruhu yatıştırmanın 

yolu da adak ve ritüellerden geçmektedir. 452 Bu inanış sonraki bölümlerle de işlenecek olan ölü 

kültünün temel unsurlarıdır.  

Öldükten sonra ruhun ardından yapılacak ritüeller onun yeryüzü ya da yer altındaki 

kaderini belirlediği gibi gömülme şekli de kaderlerini etkilediğine inanılmıştır. Ölen kişinin 

ruhu için öncelikle ritüeller ve ardından özenli şekilde yapılan gömü ruhu yatıştırmaktadır. Ruh 

yatıştırılmaz ise ölüler diyarına gidemez böylece yaşayanlar arasında tehlikeli bir şekilde 

 
449 Popko, Religions of Asia Minor, 152. 
450 Miranda Bayliss, “The Cult of Dead Kın in Assyria and Babylonia”, IRAQ, 35/2, (1973), 116. 
451 Bayliss, “The Cult of Dead Kın in Assyria and Babylonia”, 118. 
452 Popko, Religions of Asia Minor, 153. 



 

136 

varlığını sürdürmeye devam edeceğine inanılmıştır. KUB5.9 Vs.26: da “oğlum öldü ancak onun 

için adak sunamadım” ifadesinden kurbanın ruhu için yapılması gereken önemli 

uygulamalardan biri olduğu anlaşılmaktadır. Muhtemelen ruhu cesetten ayırmak için kurban 

sunulması gerekliydi yoksa “ölü bir kişi ölü bir kişinin ruhuyla uğraşmak zorunda kalabilirdi” 

. KUB 16.16 Vs. 23-25. “eğer birisinin oğlu ölürse ve tüm dammara kadınları ölünün ruhu ile 

temas ederse, ölünün ekmeğini yer birasını içerek temasa geçerse..” ifadesi ölenin bedensel ve 

ruhsal tehlikeli varlık olduğunu göstermektedir. Bu nedenle ölü ruhlarının yatıştırılmasının 

gerekliliği vurgulanmıştır.453  

Ölü ruhlarının yatıştırılması için yapılan özel kurban çeşitleri de vardır. Mantalliya 

kurbanları bu amaçla yapılan kurban çeşididir. Bunun amacı özellikle ölü ruhlarını 

sakinleştirmek, yaşayanlar ve ruhlar arasında uzlaşı sağlamaktır. Özellikle cinayetlerin, siyasi 

ihanetlerin, çatışmaların yol açtığı atalardan kalma suçların cezasının yaşayan nesillerde 

görülmeye devam ettiği durumlarda uygulanma gereği hissedilmiştir. Hititce metinlerden bu 

kurbana örnek ise III. Hattušili dönemine aittir. Kral, kendisinin bir ruh tarafından rahatsız 

edildiğini düşünerek ruhu yatıştırmak için mantalliya ritüeli yaparak ölü ruhuna bir şehir 

bağışlamıştır. Böylece şehirdeki halk günlük kült uygulamalarında adaklar, kurbanlar sunarak 

ölü ruhunun düzenli olarak sunu ihtiyaçları karşılanmıştır.454  

Hititlerin ölü ruhlarından bu kadar korkmasının nedenlerinden biri de muhtemelen 

ruhların demonlar ile bağlantısı olduğuna inanılmasıdır. Çünkü ruhlar, demonlar ve iblislerin 

de çok yaygın olduğu yeraltı dünyasında varlıklarını sürdürüyorlardı. Kötü varlıklarla bağlantılı 

olduğu düşünülen bu ruhlar, “kötü ruhlar” yani Nakkuiu olarak adlandırılmıştır. Bunlar genel 

olarak eski tanrılar, Yerin Güneş Tanrıçası ve Nergal ile ilişkilendirilmiştir. Bu durum Hitit-

Luvi metinlerinde de geçmektedir. Tunnawi ritüeli KUB 19.4 ün son paragrafında bu varlıklar 

hastanın arındırılması için uzaklaştırılması gereken kötü şeyler arasında yer almaktadır; 

Transliterasyon: KUB 19.4 (CTH 437) 

Rs III. 

39 SAG.DU-aš ḫu-u-ul-ta-ra-am-ma-an 

40 mu-ú-da-id-du tar-aš-na-aš ta-aš-ku-pí-ma-an 

41 ZI-aš im-pa-an NÍ.TE-aš<-ta-aš> 

 
453 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 183. 
454 Popko, Religions of Asia Minor, 153. 



 

137 

42 ta-aš-ši-ya-u-wa-ar ḫa-aš-ti-ya-aš {Ras.} 

43 ma-a-lu-li-ya-aš ú-id-ri-iš-ša KI.MIN 

44 MUḪI.A-aš ITU-aš wa-al-ḫi-iš-šar KI.MIN 

45 mar-ki-iš-ta-u-wa-aš ḫi-in-kán šar-ki-u-wa-li-i-e-eš 

46 na-ak-ki-u-e-eš KI.MIN iš-ḫar-nu-wa-an-da<-an> 

47 DU.GUR KI.MIN UZUme-i<-lu>-li-ya-aš pa-aḫ-ḫur 

48 ša-a-tar mu!?-da-a-iz-zi 

Tercüme: 

(III 39-48) “Başın hastalığını uzaklaştırsın! Aynı şekilde boğazın çığlığını, ruhun yükünü, 

bedenin baskısını ve kemik ile derinin hastalığını da! Aynı şekilde yılların ve ayların yaralarını 

da! Aynı şekilde ani ölümü ve šarkiuwališ nakkiueš’i de! Aynı şekilde kana bulanmış Ölüm 

tanrısını da! Derideki yanmayı ve öfkeyi de uzaklaştırsın!”455 

Yukarıdaki metinde kötü ruh, uzaklaştırılması gerekenler arasında yer almaktadır. Aynı 

şekilde ölüm tanrısı, kötülük ve hastalık gibi insandan uzaklaştırılması istenen birçok olumsuz 

şey kötü ruhlarla eşdeğer tutulmuştur. 

Ölü ruhları zarar veren, hastalık bulaştıran, insanın ruh sağlığını etkileyen güce sahip 

olduğu için yaşayanlar için büyük tehlike kabul edilmiştir. Ayrıca bir kişinin ölüye teması da 

bahsedilen olumsuzlukların bulaşmasını artırdığına inanılmıştır. Bu nedenle bulaşmanın 

etkilerini ortadan kaldırmak için ritüeller gerçekleştirmişlerdir. Bu ritüeller genellikle ölü 

ruhunun yukarıya çağrılması amaçlanarak yapılmıştır. Kişinin ruhun etkilerinden korunmak 

için ruhu bir heykel ya da benzeri bir nesneye yerleştirerek büyüsel işlem uygulamışlar. Böylece 

ritüel sahibi olumsuzluktan kurtulduğuna inanmışlardır.456 Hitit metinlerinde É.NA4 yapılarında 

yapılan ritüellerde ölülerin ruhları için bırakılan ekmek ve yağın temiz bir insana yedirilmesi 

ölü ruhlarını öfkelendiren bir durum olarak kabul edilmiştir. Eğer böyle bir durum gerçekleşirse 

ölü ruhlarının yaşayanları huzursuz edeceği gibi kişinin ruhsal ve bedensel olarak kirlenmesine 

hatta tanrıların hastalık vereceğine inanmışlardır.457  

Metinlerde ölü ruhlarından sadece öldükten sonra ki yolculuğu ve kaderinden 

bahsedilmemiş, yaşayanlar için tehlike oluşturacağı durumlar ve kötü ruhların varlığından da 

 
455 Cognetti, "Totenkult und Ahnenverehrung im Hethitischen Anatolien”, 136. 
456 Cognetti, "Totenkult und Ahnenverehrung im hethitischen Anatolien, 158. 
457 Murat, "Ammiḫatna Ritüelinde Hastalıklar ve Tedavi Yöntemleri”, 95. 



 

138 

bahsedilmiştir.   Bu nedenle Hititler ve birçok eskiçağ toplumunda ölü ruhları korkulan bir unsur 

olmuştur.  

3.6. Yeraltı Dünyası ve Ölü Ruhları ile Bağlantı Sağlayan Araçlar 

3.6.1. Kurban 

Hititler yeryüzü tanrılarına sundukları kurbanların benzerlerini yeraltı tanrıları ve ölü 

ruhlarına da sunmuşlardır. Özellikle kirliliğin uzaklaştırılması, istenmeyen bir durumdan 

kurtulmak, arınma, kötü bir durumu eskiye döndürmek için kurbanlar özellikle çukurlarda 

kesilir ya da yakılırdı. Metinlerde hayvanların yakılması şeklindeki kurbanlar için uarnu- ya da 

sunulması šipant-458 olarak ifade edilmiştir. Eğer hayvanlar yakılacaksa tapınak dışında ya da 

sadece bu işin gerçekleştiği mekanlar da olmasına önem vermişlerdir. Bu işlem uygulanırken 

özellikle yerleşim yeri dışında gerçekleşmesine önem verilmesinin nedeni işlem sırasında yeni 

bir kirliliğin yayılması engellenmeye çalışmak olmuştur.459 

Hitit çivi yazılı metinlerde kurban ifadesi birçok yerde karşımıza çıkmaktadır. Büyü, 

bayram ve ritüellerde tanrıları memnun etmek ve onlara en iyi yiyecekler sunmak için birçok 

hayvanın kurban edildiği bilgisine ulaşmaktayız. Hititçe’de kurban için genellikle “pai- 

vermek” anlamındaki kelime kullanılmıştır.460 hat-/hatta-/hattai-/ ha-/hazziya-, huek-, pariyan 

tarna- terimleri de kurban etmek anlamına gelmektedir.461 

Hitit dünyasında “kurban” tanrılara verdikleri sunularla onlara yaklaşmak, onların 

güvencini kazanmak, tanrılar tarafından iyiliklerle ödüllendirmenin gayretidir. Tanrılara 

bakmakla yükümlü olan insanın onlara sunmuş olduğu içki ve yiyecek kurbanları tanrılardan 

isteklerinin somut delilleridir. Kurban yemeği sayesinde tanrının iyiliğini kazanan insanın 

duasının gerçekleşme ihtimalini daha da güçlendirerek462 garanti etmiş olduğu açıktır. Tanrılar 

memnun edildiğinde insanları koruyup gözetlediğine inanan Hititlerin bu inancı hizmetçi efendi 

ilişkisini ortaya çıkarmaktadır. Hizmetçi efendisini; halk kralını desteklemesi Hititlerde kurban 

olgusunu yaratmıştır.463 Bu nedenle kurban Hititlerde tanrıyı memnun etmenin en etkili yolu 

olmuştur. Ancak zamanla daha bilinçli bir seviyeye geldiklerinde artık tanrıların kurban 

 
458 ispant-/sipant- “tanrının onuruna sıvı-şarap dökmek, özgürleştirmek, kurban etmek (bir tanrıya) anlamına 

gelmektedir: Beckman, "The Hittites Serve Their Gods”, 11; Tischler, Hethitisches Etymologisches Glossar, 30. 
459 Reyhan, “Kizzuwatna Kökenli Ritüellerde Geçen Yeni Bazı “Kurban Terimleri”, 641. 
460 Beckman, "The Hittites Serve Their Gods”, 11; Tischler, Hethitisches Etymologisches Glossar, 30. 
461 Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 774. 
462 Erbaşı, “Hititlerde Ölülere ve Yeraltı Tanrılarına Sunulan Kurbanlar”, 31. 
463 Reyhan-Cengiz, “Hititlerde Ritüel ve Şiddet”, 161. 



 

139 

edilenin etini maddi olarak tüketmediği anlaşılmıştır. Bununla birlikte daha manevi kavrayış 

yerleşmiş, tanrıların sadece kurbanın ruhu ile ilgilendiğine inanmışlardır. 464  

Hititler tanrıların beslenmesi olarak gördükleri kurbanı kanlı, kansız ve yakma olarak üç 

şekilde yapmıştır. Kanlı kurbanlar hayvanların kesilerek yapıldığı bir kurban çeşididir. Bu 

kurban çeşidine örnek metin:  

Transliterasyon: KBo 53.37+ (CTH 448) 

Vs.I 

7 1 GU4.MAḪ]-kán A-NA Dpa-ra-a-y[a ši-pa-an-da-an-zi] 

8  [na-at-ká]n ḫa-at-te-eš-ni kat-t[a-an-da ḫa-at-ta-an-zi] 

9 [ŠA GU4].MAḪ e-eš-ḫar ú-da-an-z[i 

10 [na-at a]n-da la-ḫu-u-wa-an-zi nu[ 

11 [  ]x DİNGİR-LIM nu UZUšu-up-pa ḫu-[i-šu(?) 

12 [SAG.DU GÌR.MEŠ(?) UZ]UGABA UZUZAG.UDU ZAG-a[n 

13 [A-NA PA-Nİ DİNGİR-LIM] ti-an- [zi] 

Tercüme: 

(I 7-13) “Tanrı Paraya için bir boğa kurban ederler. Boğayı boğazından keserek (kanını) 

yere açılmış çukurun içine doğru akıtırlar. Boğanın kanını getirirler, [...] ve kanı çukurun içine 

dökerler. Tanrıya ait şeyleri çiğ etle birlikte, yani: baş, ayaklar, göğüs, omuz ve sağ taraf [...) 

tanrının önüne koyarlar.”465 

Bahsedilen ritüeldeki amaç; hayvan kesildiğinde kanının dökülmesi ve bu kanın yeraltı 

dünyası ve tanrılarını yatıştırmak ve onları mutlu etmek için yapıldığına inanmışlardır. Kansız 

kurbanlar ise açılan çukurlara iyi yağların, bolca yemek ve yiyeceklerin kurban olarak 

sunulmasıdır. Bu kurbanın amacı da diğerlerinde olduğu gibi tanrıları teskin etmek ve 

merhametini kazanmaktır. Üçüncü kurban çeşidi ise yakma kurbanlarıdır. Bu kurban çeşidi 

daha çok yaşanılan dünya ile ilgili tanrıların arzu ve isteklerini yakılan kurbanın dumanıyla 

göklere çıkararak tanrılara ulaştırılması istenmiştir.466 

 
464 Kümmel, Ersatzrituale für den Hethitischen König, 2. 
465 Trans. ve terc.: Corti, “Reflections on Some Hittite Colophons from Hattuša”,188-189. 
466 Süel, “Ortaköy Šapinuva Ağılönü Kutsal Alanı ve Kurban Çukurları", 35-36. 



 

140 

Eskiçağ toplumları arasında kurban çok yaygın bir gelenek olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Genelde tanrılara kurban sunarak onlardan istekte bulundukları gibi ölen yakınları içinde 

kurbanlar sunarak dua edildikleri bilinmektedir. Ölüye sunulan kurbanın temelinde ölen kişinin 

sonraki hayatında “rahat ettirme” düşüncesi vardır. Ayrıca sunulan kurbanları sadece yaşayan 

insanların, tanrıların değil ölen kişinin de yiyebileceğine inanmışlardır. Hititlerde cenaze 

törenlerinde de hem tanrılara hem de ölülere kurban sunulduğunu yine onlara ait metinlerden 

öğrenmekteyiz. Hitit kraliyet ailesinden biri öldüğünde ülke de yas ilan edildikten sonra ölen 

kişi için, sığır, keçi gibi birçok hayvanın kurban edildiği bilinmektedir.467  

Mezopotamya geleneğinde de ölülere ve yeraltı tanrılarına kurban sunulduğu 

bilinmektedir. I.Lagaş hanedanı kralı Lugalanda’nın karısı Baranamtara ve Šu-Suen’in 

ölümünün ilk gecesinde mezarın içinde bir keçi kurban edilmiştir.  Sonraki gece Ur’da yine bir 

keçinin, Enegi’de de ölüler diyarının tanrılarına hayvanlar kurban edildiği bilinmektedir. Hatta 

mezarda insan ruhu (gidim) için de bir kuzu ve bir keçi kurban edilmiştir. Eğer ölen kral ise ona 

sunulan kurbanların sayısı daha fazlalaştırılmıştır. Mezopotamya ile ilgili mitlerde de ölülerin 

yeraltında kurbanlar sunduğu karşımıza çıkmaktadır. Urnammu’nun ölümü adlı mitte kral 

ölüler diyarına ulaştığında birçok koyun ve boğayı kurban ederek ölüler diyarında ziyafet 

verdiği geçmektedir.468 

Yeraltı dünyasına yapılacak kurbanlar Hurrice api Hititçe hatteššar/patteššar olarak 

adlandırılan çukurlara sunulmaktadır. Bu çukurlar yeraltına doğru açılan kapı görevi gördüğüne 

inanıldığı için kurbanlar özellikle buralarda sunulmuştur. Hititlerde kurban edilen hayvanların 

sağlıklı ve özürsüz olması inancı hakimdir. Genel olarak siyah hayvanlar yeraltı tanrılarına, 

beyaz ve açık renkli olanlar ise diğer tüm tanrılara sunulmuştur. Yırtıcı kuşlar (kartal, doğan) 

ise yakılarak kurban edilen türlerdendir. Bu gelenek ise Kizzuwatna kültürünün bir parçası 

Hurri-Luvi olarak geç bir dönemde ortaya çıkmıştır.469  

Hitit metinlerinde yeraltı tanrılarına yapılan bu kurbanları gerçekleştirenler Sümerce 

MUNUŠŠU.GI, Hititçe hašawa anlamına gelen büyücü ya da yaşlı kadınlardır. Hayvanlar kurban 

edilmeden önce insan avcuna sığacak büyüklükte bir taşla bayıltılmaktadır. Bayıltma işleminde 

kullanılan taşlara Ağılönü kutsal alanında sıkça rastlanılmıştır. Daha sonra taşların kirlendiği 

düşünülerek çukurlara atılmaktadır.470 Ağılönü’nde ölüler ve yeraltı tanrıları için bu işlemlerin 

 
467 Akkuş, “Eskiçağda Şarabın Dini, Siyasi ve Ekonomik Açıdan Değeri”, 126. 
468 Kâhya, “Ölüm Sonrası Hayat: Sümerce Metinlerde Öteki Dünya”, 52. 
469 Beckman, “The Hittites Serve Their Goods”, 9; Haas, Geschichte der hethitischen Religion, 648. 
470 Süel, “Ortaköy Šapinuva Ağılönü Kutsal Alanı ve Kurban Çukurları", 37. 



 

141 

gerçekleştirilmesi, buranın Hititler için yeraltı dünyası ile bağlantısının olduğunu düşünmek 

çok olasıdır.  

Kurban edilen hayvanlar tanrıların cinsiyetine göre belirlenmektedir. Tanrılar için erkek 

hayvanlar, tanrıçalar için ise dişi hayvanlar kurban edilmiştir. Ayrıca yeni doğmuş hayvanlar en 

değerli kurbanlık olarak kabul edilmiştir. Kurban edilen hayvanlar tanrının karşısına 

çıkarılmadan temizlenip süslenmesi de önemli bir detaydır. Çünkü bu davranış tanrıya duyulan 

saygıyı yansıtmaktadır. Kurban edilen hayvanlar eğer daha zayıf olanlarla değiştirilirse ölümle 

sonuçlanan büyük bir ceza verlmiştir.471 

Kurban edilen hayvanın kesilme yönü de çok önemlidir. Kurbanın kesilecek olduğu 

heykel ya da sembol baz alındığında yukarıya doğru kesmek šara huek, aşağıya doğru kesmek 

ise katta huek ifadeleriyle belirtilmiştir. Muhtemelen yukarıya doğru kesmek gökyüzündeki 

tanrılar için sunulan kurbanı, aşağıya kesmek ise yeraltı tanrıları ve ölü ruhları için sunulan 

kurbanları işaret etmektedir. Çünkü Hitit döneminde aşağısı her zaman yeraltını ifade 

etmektedir. Aşağı kesilen bir hayvanın kanı çukura akıtıldığı düşünüldüğünde çukurun zaten 

yeraltı dünyası ve tanrılarıyla kuvvetli bağlantısından dolayı bu kurbanın yeraltı dünyası için 

yapıldığını göstermektedir. Hatta buna benzer bir inanç Eski Yunan’da da karşımıza 

çıkmaktadır. Eski Yunanlılar Olympos tanrıları için yapılan kurbanları yukarıya doğru, katonik 

tanrılar için ise kurbanı aşağı doğru tutarak kestiğine inanılmıştır.472 

Hititlerde kurban edilen hayvanlar arasında en sık geçenler; kuş, koyun, kuzu, domuz473 

keçi, sığır tercih edilmiştir. Ceylan, geyik, ayı, yaban domuzu ve vahşi hayvanlar nadiren tercih 

edilmiştir. Köpekler474, domuzlar ve atlar sadece özel durumlarda, yeraltı güçlerini ve ölüleri 

yatıştırmak için sunulmuştur.475 Özellikle köpek ve domuzların yeraltı dünyası için kurban 

edilmesi, bu iki hayvanın doğası gereği kirli sayıldığı için başka hiçbir yerde kurban sunusu 

olarak kullanılmamaktadır. Özellikle köpeğin toprağı sürekli eşelemesiyle yeraltı dünyası ile 

kurulan ilişkisi domuz için de geçerli sayılmaktadır.476 Ayrıca bu iki hayvanın eti yenilmediği 

 
471 Cengiz-Reyhan, “Hititlerde Ritüel ve Şiddet”, 162. 
472 Sevinç, "Hititlerde Ölülere ve Yeraltı Tanrılarına Sunulan Kurbanlar", 57-58. 
473 Süel, "Başkent Şapinuva: Hitit Dünyasındaki Yeri ve Önemi”, 99. 
474 Hititlerde eti yenilmeyen ve kirli olduğuna inanılan köpekler farklı kültürlerde önemli rollere sahiptir. Eski 

Mısır’da Osiris’in sembolü olarak köpeğin tasvir edildiği bilinmektedir. Eski Mezopotamya’da ise ölümle 

bağdaştırılan köpek zamanla şifa kaynağı ile temsil edilmektedir.  Yunan mitolojisinde de köpeğin uhrevi hayatla 

ilgili özelliğe sahip olduğu bilinmektedir. Yunan mitolojisinde, Kerberus adında bir köpeğin cehenneme yani 

yeraltına bekçilik yapan yüz başlı bir köpek olduğu geçmektedir. Köpeğin görevi ise ölülerin yeraltına girmesini 

sağladığı, ölü ruhlarının ise yeryüzüne çıkmasını engellediği bilinmektedir. Detaylı bilgi için bkz: Duymuş, "Eski 

Kültürlerde Köpeğin Algılanışı: Eski Mezopotamya Örneği”, 45-70. 
475 Beckman, "The Hittites Serve Their Gods”, 9. 
476 Kümmel, “Ersatzrituale für den Hethitischen König”, 152. 



 

142 

bilinmektedir. Ancak eti yenilmeyen hayvanların tanrılara kurban edilmesine engel yoktur.  

Bunlar genellikle büyü ritüellerinde kurban edilmiştir. Bir hastalık üzerine yapılan ritüelde 

siyah bir yavru köpek kullanılmıştır. Ölü köpek yavrusunun gömülmesi gibi hastanın kirliliğini 

de gömülmesi amaçlanmıştır. Köpek yavrusu ritüelde yeraltı tanrılarının yatıştırılmasını 

sağladığına inanılmıştır.477  

Hitit Anadolu’sunda domuz imgesi duruma göre farklı şekilde karşımıza çıkmaktadır. 

Domuz, bazı metinlerde uğurlu bazılarında ise uğursuz ve kirli bir hayvan izlenimi vermektedir. 

Hititlerin domuzu olumlu nitelediği konular genellikle domuzun verimlilikle yani çok sayıda 

doğurganlığı ile alakalı olmuştur (nasıl ki domuz çok sayıda yavru doğurursa şu ya da bu şey 

de öyle bereketli olsun). Olumsuz özellikleri ise doğası gereği pis ve çöpten beslenen bir 

hayvandır. KBo 10.37. II 15-17’de “at için arpa ve karışık yem, sığır için yeşil yem vardır. Ama 

köpekler ve domuzlar için atıklar onların yiyeceğidir” ifade edilmiştir. Yeraltı dünyası ile 

ilişkisi metinler de sıkça geçen domuzun kirli sayılmasının nedenlerinden biri de atık 

yemeleridir. Zaten yeraltı dünyası ölü ruhların ve kötü demonların olduğu bir yer olduğu için 

domuzlarında bu varlıklarla temas ettiği ve kirlendiğine inanılmıştır.478 

Bazı durumlarda ise domuzun kurban edildikten sonra etinin tanrılar ve katılımcılar 

tarafından yenildiği metinlere yansımaktadır. Tanrılar için domuzun kanı akıtarak kurban edilişi 

şu şekilde geçmektedir: 

Transliterasyon: KUB 43.56, (CTH 330)   

Rs. III  

11 na-aš-ta ŠAH ̮ pa-ra-a pé-e-da-an-zi 

12 na-an-kán ku-na-an-zi nu e-eš-ḫ a-ni kat-ta-an 

13 NINDA.SIG kat-ta-an ap-pa-an-zi na-at-ša-an 

14 PA-NI DINGIRLIM EGIR-pa ti-an-zi ŠAH-ma e-eš-ša-an-zi 

15 [na-a]n-kán pít-tal-wa-an mar-kán-zi na-aš-ta UZUge-en-zu pa-ri-an-zi 

Tercüme: 

 
477 Cengiz-Reyhan, “Hititlerde Ritüel ve Şiddet”, 163. 
478 Mouton, “Le Porc Dans Les Textes Religieux Hittites”, 256. 



 

143 

(III 11-15) “sonra domuzu dışarı sürerler ve parçalara ayırırlar. İnce bir somun ekmeğini 

kana batırırlar ve tanrının önüne koyarlar. Ama domuzu (ritüele katılanlar) yer. Onlar 

(gövdesini) kesip iç organlarını çıkarırlar”.479 

Yukarıdaki pasajda domuzun kesilip kanı tanrılara sunulurken eti insanlar tarafından 

yenildiğini anlaşılmaktadır. Domuz etinin insanlar tarafından yenilmesi bu ritüelde domuzun 

kurban edilmesinde sakınca olmadığını gösterir. Ritüelin amacı kirliliğin yeraltı tanrılarına 

gönderilmesi olduğu için yeraltı dünyasıyla ilişkilendirilen domuzun yenilmesinin şaşırtıcı 

olmadığı anlaşılmaktadır.480 Çünkü burada önemli olan ritüelin amacı ve muhatabıdır. Yeraltı 

dünyası, tanrıları ve kirlilikle ilgili ritüellerde domuz etinin yenilmesinde bir mahsur olmadığı 

anlaşılmaktadır. 

Yazılıkaya Açık Hava tapınağında bir domuz yavrusu gömüsü bulunması, ritüellerde 

arkeolojik olarak domuzun kurban edildiğini göstermektedir. Buradaki domuz kemiklerinin 

arasında üçü hala toprağa saplanmış halde olan dört bronz iğne481 bulunmuştur. Ritüelde 

kullanılan domuzun arınma ritüelinde adak sahibinin kirliliğini toplayarak zararsız hale 

getirmek için çivilendiği düşünülmüştür. Ayrıca domuzun yeraltı güçlerine adak olarak 

sunulduğu da düşünülmektedir.482 Çünkü Yazılıkaya’nın öteki dünya ile dolayısıyla da yeraltı 

dünyasıyla ilişkili olduğu varsayılmaktadır.  Yazılıkaya’nın bu özelliğinden dolayı muhtemelen 

burada çukurlar kazılarak yeraltı dünyası ve tanrıları ile bağlantı sağlanmak istenmiştir.  

Domuzların da kurban edilmesi ile yeraltı tanrıları ile iletişime geçildiğine inanılarak amaç 

yerine ulaştırılmıştır. 

Hitit metinlerde yeraltı ve tanrısı hatta ölüler için kuşlarda kurban edilmiştir.  Özellikle 

kuşların uçma özelliğinden olması gerek ki yer altı dünyası ve ölü ruhlarına yapılan sunularda 

çok sık karşımıza çıkmaktadır. Bu kurbanlar bazen yakma işlemi ile gerçekleştirilmiştir. 

Özelikle kuşların yakılıp tamamen yok olması ile onlara yüklenen kirliliğin de yok olduğuna, 

küllerinin ise toprağa karışıp zararsız hale geldiğine inanmışlardır. Gökteki güneşin ufuk 

çizgisinden yeraltına indiği gibi kuşlarında doğası gereği uçma özelliklerinden dolayı güneşi 

izleyip yeraltına ineceğine inanmışlardır. Böylece ritüelin hemen gerçekleşmesi için yeraltı 

tanrıları ve ölü ruhları için kuşları kullanmışlardır. Süel’in de dediği gibi kuşların ruhu olduğuna 

 
479 Beckman, “Blood in Hittite Ritual”, 99. 
480 Mouton, “Le Porc Dans Les Textes Religieux Hittites”, 258. 
481 Bu materyaller bazen kazık ve çivi şeklinde de yorumlanmıştır. Bunlar “GIŠGAG.HI.A” terimi ile metinlerde 

geçmektedir. Bu nesneler yeraltından kötü varlıkları çıkarmak için ritüellerde kullanıldığı düşünülen büyüsel 

araçlar olarak bilinmektedir. Aynı şekilde tanrıların öfkesini, lanetini, kirliliği yere çivilemek için kullanılan 

sembollerdir.: Mouton, A. (2008). Les Rituels de Naissance Kızzuwatniens, De Boccard, 41. 
482Collins, B.J.(2002). “Neocramncy, Fertility and The Dark Earth: The use of Ritual Pits In Hıttite Culture”. 235. 



 

144 

inanılıyorsa, nasıl ki krallar öldükten sonra yakılıp ruhu gökyüzüne gidiyorsa kuşlarında 

yakıldıktan sonra görevini daha çabuk yapacağına ve yeraltına daha hızlı ineceğine 

inanmaları483 kuşların bu ritüellerde önemini vurgulamaktadır. 

Kuşların kurban edilmesi Hurri tarzında günahtan arındırma ritüellerinde sıklıkla 

kullanıldığı bilinmektedir. Özellikle kuş kurbanlarının yer altı tanrılarına yönelik olduğu ve 

kuşların kirliliği yüklenip yeraltına sürüklediğine inanılmaktadır.484 Böylece kuşlar yeraltı 

tanrılarını çağırmak için yakılacak, bu kurban sayesinde yer yüzüne gelen yeraltı tanrıları 

yeraltına inerken kirliliği de üstelenip götürecekti. Yeraltı tanrıları ile iletişim sağlayan kuşların 

bu işlevlerinden dolayı da yeraltı tanrılarının sevdiği kurbanlar arasında olduğuna inanılmıştır. 

Özellikle kuşların uçabilme özelliği onların iki dünya arasında aracı/aktarıcı pozisyonlarının 

odluğunu ve bundan dolayı yeraltı tanrılarına sunulan kurbanlar arasında önemli role sahip 

olmasındaki sebep olarak görülmektedir.485 

Aşağıda bir evi arındırma ritüeline ait olan metinde evi arındırmak için kuşların yeraltı 

tanrılarına kurban olarak sunulması anlatılmaktadır: 

Transliterasyon: KBo 10.45+ (CTH 446) 

Rs. III 

32 nu-za III MUSEN  da-a-i n [u-k]án II MUSEN A-NA DA.NUN.NA.GE4 

33BAL-an-ti l MUSEN-wa-káη A-NA DA-a-pí BAL-an-ti 

34 nu ki-iš-ša-an te-ez-zi šu-ma-aš-kán ka-ru-u-i-li-eš-ša(-)mi-i[t(-) 

35 Ú-UL-aš-ša-ma-aš-kán GUD-uš UDU-uš ki-it-ta-ri 

36 DU-aš-ša-ma-aš-kán ku-ua-pí GAM.-an-ta GE6-i ták-ni-i 

37 pí-en-ni-eš-ta nu-[u]š-ma-aš-kán ki si-ip-pa-an-du-wa-ar 

38 da-a-iš486 

Tercüme: 

(III 32-38) “sonra üç kuşu alır; ve kuşlardan ikisini ANUNNAKİ/eski tanrılar için kurban 

eder, bir kuşu yeraltı dünyasının kapısına/ çukur tanrısı için kurban eder ve şöyle söyler: “siz 

 
483 Süel, “Başkent Şapinuva: Hitit Dünyasındaki Yeri ve Önemi”, 101. 
484 Süel, “Ortaköy Šapinuva Ağılönü Kutsal Alanı ve Kurban Çukurları”, 38. 
485 Reyhan, “Eskiçağ Anadolu Ritüellerinde Tanrı-İnsan İlişkisine Dair Bir Kesit”, 411. 
486 Otten, “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy”, 130-132. 



 

145 

eski [tanrılar] için sığır yada koyun öldürülmeyecek/bırakılmayacak. Fırtına Tanrısı seni 

aşağıya karanlık torağa kovaladığında, bu kurbanı senin için ayarladı.”487 

Aslında kuşlar sadece kirlilikle ilgili kurban sunumlarında değil kraliyet cenaze töreninin 

on üçüncü günü ölü ruhu için yapılan ritüelde de adanmıştır. Belki de kuşlara verilen bu önemli 

görevler gerçekten de uhrevi hayat için önemli bir anlam ifade etmektedir 

Ugarit’e ait bir cenaze ritüelinde ataları için kuş kurban ettikleri karşımıza çıkmaktadır. 

Başka hayvanlarında kurban edildiği ritüelde kralın toprağa indirilirken ya da gömüldükten 

sonra atalara kuş sunulduğu anlaşılmaktadır.488 Eski Mezopotamya’da da arkeolojik verilerde 

ölüler için yapılan kurban sunularında sığır, koyun, keçi ve kuşların ölülerin ruhları için onlara 

verilen en güzel veda hediyeleri olarak kabul edilmiştir.489 

Hititler döneminde at kurbanlarının da yapıldığı belgelere yansımıştır.  Kurbanlar o 

zamandan günümüze ulaşan önemli bir ritüeldir. Günümüzde Orta Asya Türk Devletlerinde 

benzeri olan uygulamanın Anadolu’da da Hititlerin varlığını sürdürdüğü topraklarda yani 

Çorum’da iki köyde devam etmesi o zamandan günümüze gelen kültürel aktarımın en güzel 

örneğidir.  KUB 39.56 1’de “at ve “kuer-kesmek, kesip ayırmak” ifadesinin geçmesi Hititlerde 

at kurbanının yapıldığını belgelemektedir. Yine Hititçe metinlerde At Tanrısı Pirwa için 

kutlanan bayram ve ritüellerin varlığı bilinmektedir. Bazı Hitit cenaze ritüellerinde sığır ve at490 

başlarının yakılması hatta Osmankayası mezarlığında at kemiğine rastlanması cenaze 

ritüellerinde ve gömülerde atın kurban için seçildiğini göstermektedir. Ancak atların ölüye eşlik 

etmesi için kurban edildiği düşünülmektedir. Bu uygulama Göktürklerde cenaze töreninden 

sonra ölen kişinin at ve eşyalarıyla birlikte yakılıp gömülmesiyle benzerlik göstermektedir. 

Başka bir Hititçe envanter metni KUB 30.32 IV vd’de 30 boğa, 33 sığır, 300 koyun, bir inek ve 

siyah tayıyla birlikte atında kurban malzemeleri arasında önemli bir husustur. Ancak siyah atın 

kurban edilmesi dikkat çekicidir. Çünkü siyah at eski Türklerde de yeraltı dünyası için kurban 

edilmiştir. Sebebi de muhtemelen Türklerde kara rengin kötü ruhları ve yeraltını temsil etmesi 

ile ilgilidir.491 Muhtemelen siyah ya da koyu renk eski çağlardan beri uğursuz sayılmıştır. Hatta 

 
487 Miller, “Ein Ritual zur Reinigung eines Hauswesens durch eine Beschwörung an die Unterirdischen (CTH 

446)”, 214. 
488 Borowski, “Animals in the Literatures of Syria-Palestine”, 419. 
489 Scurlock, "Animal Sacrifice in Ancient Mesopotamian Religion”, 402. 
490 Ölü gömme ritüellerinde eski Türklerde de at ve sığırların kullanıldığı hatta mezarlara konulduğu bilinmektedir. 

Anadolu’da saka dönemine ait bulunan kurganlarda Norşuntepe’de kısrak ve köpek iskeleti bulunmuş, 

Gümüşhacıköy kurganında ise at gömüleri bulunmuştur: Durmuş, "Eskiçağ Anadolu’sunda Türk İzlerine Dair 

Tespit ve Öneriler”, 111. Hayvanların bulundukları yerde öldürülüp kurganlara konulması bu hayvanların özellikle 

ritüeller için kullanıldığını göstermektedir. 
491 Sir Gavaz, "M.Ö. 2. Binyıl Bazı Gelenek ve Halk Motiflerinin Günümüze Yansıyan Örnekleri", 82. 



 

146 

bu nedenle Hititler yeraltı tanrılarına koyu renkli hayvanları kurban etmişlerdir. Hititlerin siyah 

renkli atları da yer altı için kurban etmesi de bu düşünceyi desteklemektedir. 

Hitit metinlerinde karşımıza farklı bir kurban türü daha çıkmaktadır. Mantalliya kurbanı 

KUB 16.32 II 8 vd’de tanrıların Ulihi kült nesnelerine, KUB 16.17 II 15 vd’de ise tanrılara 

sunulduğu bilinmektedir. Diğer metinlerden ise bu kurbanın hayattayken haksızlığa uğrayan, 

politik çıkarlar sonucu öldürülen kişilere sunulduğu anlaşılmaktadır. Bu nedenle aslında bu 

kurbanlar ölüye yapılan basit bir kurbandan ziyade öldürülmüş kişilerin ruhlarını yatıştırmak 

için onlara verilen kefaret niteliği taşıdığına inanılmıştır. Ayrıca ölmüş olan insanların işlemiş 

oldukları cinayet ya da günahlarının kefaretini vermeden öldüklerinde vicdanlarını rahatlatmak 

için bu kurbanların sunulduğu da düşünülmüştür. Hititler günahların babadan oğula geçtiğine 

inandıkları için, atalarından birinin işlemiş olduğu günahları mantalliya kurbanı sunularak 

bertaraf edeceğine inanmışlardır. Bu kurban türünün Hititlerde I. Šuppiluliuma’dan önce 

sunulmadığı dikkat çekicidir.492 Yukarıda ölü ruhlarına kurbanlar olarak da ele aldığımız 

mantaliya kurbanı ölü ruhlarını yatıştırmak için kullanılan kurban türü olarak bilinmektedir. Bu 

kurbanlar sayesinde ölü ruhları ile bağlantı kurularak olumsuzlukları bertaraf etmeye 

çalışmışlardır.  

Hitit metinlerinde rastlanılan kurbanlardan biri de ikame kurbanlarıdır. Bu ritüel kehanet 

ve fal sonucunda hastalık ve ölümün kendine musallat olacağını öğrenen kral ya da kraliçe için 

ikame ritüellerinde uygulanan insan kurbanları olarak da bilinmektedir. Genellikle heykellerin, 

hayvanların kullanıldığı metinlerde insanlar bile ritüel vekilleri olarak kullanılmıştır. Bu 

ritüeller de amaç kişinin kendisini koruması için yerine bir vekil yani kurban sunmasıdır. 

Genelde bu ritüeller kurbanın öldürülmesi ya da yok edilmesi ile son bulmuştur. Bunlar ikame 

kurbanı olarak da adlandırılmıştır. Burada temel düşünce “veriyorum ki veresin” ilkesine 

dayanır. Çünkü kurbanlar tanrının gücünü artırır ve kurbanı sunan kişinin yararına olacak 

şekilde etkili hale gelir.493 Bundan dolayı kral ya da kraliçe için gerçekleştirilen ikame ritüelleri 

bir nevi kurban niteliğinde sayılmaktadır. Kehanet ya da fal aracılığıyla ölüm tehdidiyle 

karşılaştığı durumlar da ölüm korkusundan dolayı da ikame ritüellerine başvurulduğu 

bilinmektedir.  Hayvan kurbanlarının kral ya da kraliçenin hayatını kurtarma da yeterli olmadığı 

durumlarda ise insan veya insan figürlü bir sembolün ikame olarak atanmaktaydı. Böylece 

ikame olarak atanan kişi kötülüğü hastalığı ölümü üzerine alarak kralın temsilcisi rolündedir.494  

 
492 Ahmet Ünal, “Hititlerde Ölülere Sunulan Kurbanlar Hakkında Bazı Düşünceler”, Anadolu, 19, (1975), 172-

173. 
493 Kümmel, “Ersatzrituale für den hethitischen König”, 1. 
494 Kümmel, “Ersatzrituale für den hethitischen König”, 6. 



 

147 

Kendi yerine vekil tayin eden kral ya da kraliçe bir insanı yeraltı tanrılarına kurban ederek 

ölümden kurtulduklarını düşünmüşlerdir. Metinde bu durum şöyle ifade edilmektedir: 

Transliterasyon: KUB 17.14 (Bo 2553) (CTH 659)  

Rs.  

18 ku-it-ki HUL-lu ša-an-ah-ten nu-mu UDHI.A ITUHI.A MUHLA,ia 

19 ma-ni-in-ku-ua-ah-ten nu-mu ka-a-aš TI-an-za PU-UH-ŠU pi-di ar[-ta-ru] 

20 nu-us-ma-aš UGU-zi-uš  DINGIRMEŠ ku-u-un še-ek-ten 

21 ma-a-an-mu lük-na-aš  dUTU-uš kat-te-er-ru-uš-ša DINGIRMEŠ ku-it-ki 

22 HUL-Iu aš-an-a[h-ten (nu-mu ka)]-a-aš  še-e-na-aš pi-di ar-[ta-ru] 

23 [nu-uš-ma-aš täk-na-aš dUTU-(uš kat-te-er-ru-uš]-ša DINGIRMEŠ K[(u-u- u)n še-ek-

ten] 

Tercüme: 

(18-23) “Ve siz yeraltı tanrıları herhangi bir kötülükten dolayı cezalandırdıysanız ve eğer 

günlerimi, aylarımı ve yıllarımı kısalttıysanız o zaman bu canlı vekil (adam) benim yerimi alsın. 

Ve siz yukarıdaki tanrılar, bunu unutmayın! Ancak eğer Gökyüzünün Güneş Tanrısı ve Yeraltı 

Tanrıları beni herhangi bir şeyden dolayı (cezalandırdıysa), bana kötülükten dolayı 

uğramışsanız o zaman bu vekil benim yerime geçsin. Ve siz, yeryüzünün güneş tanrıları ve 

yeraltı tanrıları, bunu hatırlayın!”495 

Kralın ikame ritüeline ait bu metin diğer ikame ritüellerinden daha farklıdır. Genel 

itibariyle burada kralın yerine geçilecek kişi canlı bir vekil yani insansa bu Hitit metinlerinde 

belki de insan kurbanına ait ilk metin olabilir.  Ancak bu uygulamanın birkaç durumda yapıldığı 

da bilinmektedir. Hititlerde kralın hastalık ve felaketlerden açıkçası ölmekten korunmak için 

metinlere yansıyan birçok ikame ritüeli vardır. Burada kendi yerine başka kişileri vekil tayin 

etmektedir. Kral ya da kraliçenin ölümünün büyük felaket büyük yıkım olarak kabul eden 

Hititler için bu durum normal bile görülebilir. Kralın ölümüyle ülkenin düzeninin bozulacağına 

inanılan Hititlerin, kral yerine canlı bir insanın tayin edilmesi ile karşılaştırıldığında bir insanın 

kral yerine seçilmesi onlar için normal algılandığı aşikardır. Bu doğrultuda kral ölmemek için 

yeraltı tanrılarına insan kurban etmiştir diyebiliriz. Metnin devamındaki ifade aslında akıldaki 

sorulara cevap niteliğindedir:  

 
495 Trans. ve terc.: Kümmel, “Ersatzrituale für den hethitischen König”, 58-59. 



 

148 

Transliterasyon: KBo 15.2 (Bo 2730) (CTH 421) 

 Rs.  

28 [(A-N)]A AŠ-RIHI.A a-še-eš-kat-ta-ri nu-za a-pa-[a-ša a-pé-e-da-aš A-NA AŠ-RIHI.A?] 

29 [a-š]e-eš-kat-ta-ri na-aš-kan I-NA UD.7KAM a-[…] 

Tercüme: 

 (28-29) “Gerçek kralın oturduğu yere, orada oturur. Ayrıca o yedinci günde ölür.”496 

Metnin devamında yer alan ifade ölümden bahsetmektedir. Yedi gün süren ritüelin 

muhtemelen son günü olan yedinci günde her şey bitince kralın vekilinin öldürüldüğü ifade 

edilir. Öldürülen nesne mecazi olamaz, eğer mecazi anlamda kullanılsaydı vekil olarak tayin 

edilen şey muhtemelen heykel ya da obje olacaktı. Bunun ise ritüel sonunda parçalanması ya 

da kırılmasını ifade eden fiil kullanılması gerekirdi. Ancak burada öldürmek eylemini ifade 

eden fiil kullanılmıştır. Ayrıca gerçek kralın yerine geçecek vekil insandır, obje ya da heykeller 

başka bir amaçla kullanılmıştır. Sonuç olarak burada kral yerine seçilen kişinin insan olduğu ve 

bunun da kralın sağlığa kavuşması için yeraltı tanrılarına sunulduğu anlaşılmaktadır. O zaman 

buradan çıkarılan sonuca göre “Hititler canlı insan kurbanı da yapıyorlardı” ifadesinin yanlış 

olup olmadığını bilemiyoruz. Ancak yukarıdaki pasaj bunu destekler niteliktedir.  

Hititlerde ölüye ve tanrılara sunulan kurbanlar deyince içki libasyonlarını da bunlar içinde 

saymak mümkündür. Mesela kanlı kurban bile sıvı libasyonu olarak kabul edildiğinde aşağıdaki 

metinde şu şekilde geçmektedir: 

Transliterasyon: KUB 10.63 (CTH 715) 

 Vs. I 

21 nu-kán e-eš-ḫ ar A-NA GAL kat-ta tar-na-i na-at ták-ni-i 

22 A-NA PA-NI dU ma-ra-ap-ši da-a-i nu-kán LÚAZU 

23 A-NA UZUNÍG.GIG UZUŠÀ ḫ u-u-i-šu nu te-pu ku-er-zi 

24 e-eš-ḫ ar-ra te-pu da-a-i na-at-kán da-a-pí 

25 kat-ta-an-da da-a-i 

Tercüme:  

 
496 Kümmel, “Ersatzrituale für den hethitischen König”, 62-63. 



 

149 

(I 21-25) “sonra adam kanın bir kapta toplanmasına izin verir ve bunu Marapši Fırtına 

Tanrısı’nın önüne koyar. Ardından “gören” kâhin çiğ karaciğerden ve kalpten biraz keser, bir 

miktar kan alır ve hepsini çukurun içine bırakır.”497 

Yukarıdaki pasaj hem kan libasyonunu hem de kanın çukura dökülerek yeraltı dünyası 

veya yeraltı tanrıları ile bağlantı sağladığını ortaya koymaktadır. Yani tanrılara sadece 

yiyeceklerle değil sıvı nesnelerle de kurban sunulduğu anlaşılmaktadır. 

Muwatalli Kummani ülkesi Fırtına tanrısına yaptığı dua metninde (CTH 382) işlediği 

günahı itiraf ettiğinde tanrıların öfkesini dindirmek için kurbanlar sunmayı amaçlamıştır. Aynı 

şekilde ölü ruhlarına da kurbanlar sunmuştur. Duasında yaptığı hatayı “ayinlerin ihmal 

edildiğini, kutsal pınar ve tapınak ile ölü ruhlarına sunulan ekmeğin kirletildiğini” itiraf edip 

tanrıların kızgınlığını dindirmeyi amaçlamıştır. Tanrıların kızgınlığını dindirmek için somun 

ekmeği, koyun, kuzu, oğlak, keçi, at, domuz, köpek ve kuşlar sunmuştur.498  

Kralın cenaze töreninde ölü ruhlarına da (akkantas ZI) kurbanlar sunulmuştur. 

Yüzyıllardır devam eden gelenekte öldükten sonra tanrı olacağına inanılan krallara sunulan 

kurbanlar tanrılara sunulan kurbanlarla eş değerde kabul edilmiştir. Bu nedenle kral artık 

ölümlü statüsünde değil tanrılar statüsüne erişerek kültleri de tanrılar kategorisinde 

görülmüştür.499 Ölü ruhlarına sunulan kurbanların amacı neredeyse tanrılara sunulan 

kurbanların amacıyla aynıdır. Her ikisinde de kişinin kendini kötülüklerden koruma iç güdüsü 

vardır. Bu nedenle çivi yazılı metinlerde kralların dahi ölü ruhlarına kurbanlar sunulduğu 

bilinmektedir. Böylece teskiniyet sağlanarak yaşayanlar huzurlu şekilde gündelik hayatlarına 

devam etmişlerdir. Bu kurbanlar ise hem ölü ataları hem tanrıları hem de ölen kişiyi rahat 

ettirmek için yapılmaktadır. Bu konu ritüel bölümünde detaylı olarak işlenmiştir.  

3.6.2. Su 

Hititler için su ölümsüzlüğün, gençliğin, şifanın sembolü sayılmıştır. Aynı zamanda su 

onlar için ebedi hayata gidiş yolunun kapısı olarak kabul edilmiştir. Gökyüzünün on ikinci 

katına yükselen kayın ağacının altındaki kutsal hayat, “ab-ı hayat/bengi su” ile 

ilişkilendirilmesi500 buranın yeraltı dünyası ile bağlantısına vurgu yapmaktadır. Hititlerin 

Telepinu efsanesinde de yeraltı dünyasının altında bir denizin olduğu; yeryüzünün kirliliğini 

 
497 Beckman, "Blood in Hittite Ritual”, 100. 
498 Karauğuz, Hitit Duaları: Kil Kitapları Bin Tanrı İçin İlahi ve Münacatlar, 21. 
499 Ünal, “Hititlerde Ölülere Sunulan Kurbanlar Hakkında Bazı Düşünceler”, 198 
500 Karauğuz, Hitit Duaları: Kil Kitapları Bin Tanrı İçin İlahi ve Münacatlar, 41. 



 

150 

saklamak için denizde bulunan tunç kazanlara hapsedildiği ifadesinden anlaşılmaktadır. Sümer 

inanışına göre ise yeraltı dünyası yeraltı sularının yani Apšu’nun altında bulunduğundan 

bahsedilir.501 Farklı kültürlerde suyun yeraltı dünyası ile bağlantısı ortak kabullerin olduğunu 

göstermektedir. 

Eski inanışlarda nehirler ve su kaynakları yeraltı dünyasının yapay yolunu temsil ettiğine 

inanılmıştır.502 Buralar yeraltı dünyasına ölen kişileri götüren yollar olarak düşünülmüştür. 

Bunun sebebi suyun arındırma özelliği ve berraklığı ile ilgilidir. İnsanların üzerindeki kirliliği 

nehir sularıyla arındırıp yine nehir suları vasıtasıyla yeraltına gönderildiği bilinmektedir. Aynı 

zamanda kozmik dünya da deniz cennetin kozmik antitezi olarak yeraltı dünyasının bir 

yorumudur. Hatti tanrıçasına yapılan yakarışta hükümdarın sonsuz gücünden bahsederken onun 

güçlerinin sonsuz uzantısından da bahsedilmiştir: (KUB 28.8 + KBo 37.48): “Labarna’nın 

kökleri denizin dibine ulaşır, ancak dalları gökyüzüne uzanır”. Burada deniz ifadesi 

Labarna’nın etki alanını sonsuz sınırlarını ifade etmekle birlikte onları propaganda amacıyla 

kozmik referanslarla yüceltmektedir. Kozmik tasvirlerde deniz, gökyüzüne kozmik karşıt 

olarak yeraltı dünyasının başka bir hali olarak görülmektedir. Burada deniz de yeraltı 

dünyasının bulunduğu katmana aittir. Deniz ağacın köklerine, gökyüzü ise dallarına 

benzetilmiştir. Yani yeraltı ve gökyüzü gibi ayrı katmanlar olsa da aynı kozmik düzendedir. 

Kralın da güçleri yerden göğe kadar ulaşan bir sisteme sahiptir.503 Bu ifade de deniz hem 

kralların gücünün sınırsızlığını hem de yeraltı dünyasını ifade etmektedir. 

Yeraltı dünyası ve suyun ilişkisine aşağıdaki pasaj örnektir: “Karanlık toprak, onu, Güneş 

Tanrısına götürdü. Güneş Tanrısı onu Deniz (Tanrısı’na) götürdü. Denizde bronz kazanlar 

vardır. Onun kapakları kurşundandır. O her şeyi onun içine koydu, cini de onun içine koydu. 

[… (onun içine)] koydu. Kanı, (onun içine) koydu. Hapanziyi (onun içine) koydu."504 

Yukarıdaki metinde yeraltı dünyası ile denizin benzer nitelikler taşıdığı ortaya 

çıkmaktadır. Mitoloji metinlerinde yeraltının kasveti ve kirliliği içine alan bronz kapların 

denizde de bulunması dikkat çekmektedir. Bu benzerlik denizin de yeraltı dünyasına giderken 

kullanılan bir araç olduğunu düşündürmektedir. 

Anlaşıldığı kadarıyla topografik olarak nehirler ve pınarların yeraltı dünyasına girişlerin 

sağlandığı yer olarak kabul edilmektedir. Metinlerde yeraltı su yolunu ifade eden 

 
501 Haas, "Hethitische Bestattungsbräuche”, 2021. 
502 Hawkins, The Hieroglyphic Inscription of the Sacred Pool Complex at Hattuša (Südburg, 44-45. 
503 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste J”hrtausend", 

161. 
504 KUB 33.62, KUB 33.91: Daddi-Polvani, La mitologia ittita, 101; Karauğuz, Hitit Mitolojisi, 92. 



 

151 

DKASKAL.KUR terimi de mecazi anlamda “yeraltı dünyasına giden yol” olarak kullanılmıştır. 

Südburg yazıtında II.Šuppiluliuma’nın yapı kompleksinden (DEUS)VIA+TERRA olarak 

bahseder. Bu ifade Hitit metinlerinde kullanılan sümerografik DKASKAL.KUR ile denk 

gelmektedir. Yeraltı dünyasının karanlık toprak olarak ifade edilmesi mezar gibi yeraltı 

dünyasının da ışık ve aydınlık olmaması ile karakterize edilmesiyle ilgilidir. Bu da yeraltı 

dünyasının olumsuz bir çağrışım yaptığının nedeninin açıkça kanıtıdır.505  

Su, yeraltı dünyası ve ölülerle bağlantısı olan bir araç olduğu için ritüeller de ölülerin 

ruhlarına yapılan çukur kurbanlarından bahsedilmektedir. Muhtemelen bu çukur kurbanları su 

kenarlarında ya da su kaynaklarıyla bağlantılı olan yerlerde yapıldığı düşünülmektedir. 

Ölenlerin ruhlarıyla iletişim kurmak ve onları huzura kavuşturmak için sundukları kurbanları 

iletmek için çukurlar kullanılmıştır.  Hitit metinlerinde “sonra kuyuya bir öküz ve yedi koyun 

kesilir” ifadesi çukurların yaygın olarak kullanıldığının en basit örneğidir. Hatta Hitit mezarları 

olabileceği düşünülen Osmankayası ve Bağlarbaşı Kayası’nın su kaynaklarına yakın yerlerde 

kurulmasının nedeni de kurban vs gibi eylemlerin bu vasıtalarla aşağıya indirilmesini 

sağlamaktır. Çünkü su yeraltı dünyası ve ölülerle yaşayanların bağlantısını sağlayan önemli bir 

mekân olarak kabul edilir.506 Ayrıca suyun bir sınır olduğu da düşünülmektedir.507  

Yukarı şehrin doğusunda bulunan 31 no’lu tapınak, 1 ve 2 no’lu odaların su kültü ile ilgili 

olduğu düşünülmüştür. 2 no’lu oda diğer adı ile Hiyeroglifli Oda’da Luvi hiyeroglifi ile 

yazılmış yazıt bulunmuştur. Bu yazıtta II. Šuppiluliuma’nın tanrılarının desteğiyle Tarhuntašša 

dahil birçok ülkeyi ele geçirdiği yerlerde tanrılara sunduğu kurbanlardan bahsedilmiştir. Yazıtın 

son kısmında ise tanrısal toprak yoldan bu nedenle 2 no’lu odadan bahsedilmektedir. Arkasında 

havuz olan bu odanın hem havuzun yani suyun yanında olması hem de ilahi bir anlam yüklenen 

yola sahip olması 2 no’lu odanın sembolik olarak yeraltı dünyasının girişini temsil ettiği 

düşündürmüştür. Çünkü sular yeraltı dünyası ile bağlantılı kabul edilmiştir.508 

Hititler suyu farklı evrenleri, tabiatı birbirine bağlayan sonsuz bir kaynak olarak kabul 

ettikleri için farklı bir evren olan yeraltı dünyasına gitmek için de su ile yolculuk sağlayacağına 

inanmışlardır. Suyu libasyon, arınma, kehanet gibi çeşitli ritüellerde kullandıkları gibi 

yeraltından çıkan su deliklerini, pınarları, nehirleri yeraltı dünyası ile yeryüzü arasında bağlantı 

kurulan kaynaklar olarak görmüşlerdir. Bu bağlantı Hitit ve Hurri ritüel metinlerine göre 

 
505 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend."  

162. 
506 Haas, "Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien." 202. 
507 Payne,"Hieroglyphic Inscriptions: Archaeologies of Sacred Space."  259. 
508 Murat, “Hititlerde Su Kültü”, 141. 



 

152 

mağara, düden ve obruklar gibi kutsal özellikleri olan yerin kutsal yolları olarak 

adlandırılmıştır. Bu yollar sayesinde yeraltının katonik tanrıları ve ölü atalarına ulaşabilirlerdi. 

Aslında su aracılığıyla görünen ve görünmeyen dünyalar birbirine bağlanarak iki alemin 

kesişmesini sağlayan kaynaklardı.509 Eski Mezopotamya’ya ait bazı metinlerde yaşamdan 

ölüme atılan adımın nehirleri geçerek gerçekleşeceğine inanıldığı anlaşılmıştır.510  

Mezopotamya mitolojisinde ölenlerin Hubur Nehrinden geçtiği ifade edilmektedir: 

“Hubur (yeraltı dünyası) nehrini geçeceksiniz”511 ifadesinden Hubur Nehri yeraltı dünyası 

kabul edilmektedir. Çeşmeler, kuyu ve göletler de yeraltı dünyasıyla ilişkilendirilmiştir. Hitit 

mitlerinde Nerik’in Fırtına Tanrısı’nın çeşme ya da su kaynağı aracılığıyla yeraltı dünyasına 

gittiği ve su aracılığıyla yeryüzüne fışkırdığı geçmektedir. İblislerin ya da kötü ruhların da 

nehirler etrafında oturduğu inanılmıştır. 512 aynı şekilde bu inanış bile su kaynaklarının yeraltı 

dünyası ile bağlantısını ifade etmektedir. 

Su öteki dünyaya açılan kapı idi. Öteki dünyaya kayın ağacından yapılmış kayıkla 

gidildiğine inanılması bile bunu desteklemektedir. Bu durum Hitit metinlerine Kantuzilli’nin 

duasında en iyi şekilde yansıtılmıştır: 

Transliterasyon: KUB 31.127 (CTH 372)  

Rs. III 

46 DINGIR-Y[A zi-ik(?)] ⌈nu⌉-mu-uš-ša-an [  ⌈ki⌉-n[u-x x x] x an-da-an-ma? [  

47 a x [x x x x] x Ú-UL ú-iz-[zi nu wa-a-tar ma-aḫ-ḫa-an]  

48 ku-wa-pí⌉  a-ar-nu-mi nu pé-e-te-m[i-it]  

49 Ú-UL ša-aq-qa-aḫ-ḫi ⌈nu GİŠ!   MÁ⌉ {x x} [ma-aḫ-ḫa-an]  

50 ÍD-az ar-ḫa ⌈ku-it-ma-an⌉   ḫa-{a[n-}ta-an-ti-ia a-ar-ḫi]513… 

Tercüme:   

 
509 Harmanşah, "Cities, the Underworld, and Infrastructure: The Ecology of Water in the Hittite World." 221.  
510 Rölling, "Hubur." In Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen Archäologie ,478.  
511 Pfeiffer, R. H. (1969).“Akkadian Observations on Life and the World Order”, ed. Pritchard, .B., Ancient Near 

Eastern Texts Relating to the Old Testament, 439. 
512 Haas, "Death and the Afterlife in Hittite Thought." 2022. 
513 Schwemer, "Hittite Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry Personal God: A Critical Edition of CTH 

372–374."  38. 



 

153 

(III 46-50) “Tanrım […]… nereye aksam [su gibi] nerede olduğumu bilmiyorum.  Bir 

kayık gibi, uzakta, (ne zaman) karaya varacağımı bilmiyorum…”514 

Hititlerde ve çoğu Yakındoğu toplumunda ölen kişinin ölüler diyarına nehirden kayıkla 

gideceği inancı vardır. Burada ifade edilen kayık hiç şüphesiz ki aynı anlamdadır. Ancak 

kayığın karaya vurması hasta kişinin sağlığına kavuşup yaşamaya devam edeceğini bilmediğini 

ifade etmektedir. Aslında burada hasta olan kişi yaşam ile ölüm arasında olduğunu en güzel 

şekilde ifade etmiştir. Kendini bir kayıkta hisseden hasta ya sağlığına kavuşup hayata yeniden 

başlayacak yani karaya vuracak. Ya da sağlığına kavuşamayıp nehir üzerinde kayıkla devam 

edip ölüler diyarının yolunu tutacaktır. 

Denizin yeraltı dünyasını temsil ettiğini dua metinlerinin bazı paragraflarından anlamak 

mümkündür. Mesela CTH 372 III 5-26’da “beni denizden yukarı çek” ifadesi ile CTH 374 III 

9-13 numaralı satırlar da “denizden çekip beni al”515 ifadesi denizin veya suyun yeraltı dünyası 

ile bağlantısını temsil etmektedir. Deniz burada yeraltı dünyasının kasveti ve korkunçluğuna 

bürünerek insanların acı çektiğini ve buradan kurtarmak istediğini ifade etmektedir. Dolayıysa 

deniz burada yeraltı dünyası gibi algılanmıştır. Bu olaya örnek başka bir metinde aşağıda 

verilmiştir: 

Transliterasyon: KUB 7.41, KUB 12.56, KBo 10.45 (CTH 446) 

Vs. I 

43 ka-a-ša DUMU.LÚ .ULÙ
LU  ú-wa-nu-un GIM-a[n DINGIR.MAH- aš  i-tar)]  

44 wa-ap-pu-i da-aš-ki-iz-zi  Ù DUMU.LÚ.ULÚ
LU 

[(wa-ap-pu-uš)]  

45 ka-ru-i-li-ia-aš DINGIR
MEŠ

-aš  kal-li-eš-šu-ua-an[(-zi)] ύ-ιια- nu-un  

46 nu ták-na-aš 
D

UTU-uš KÁ.GAL-aš ha-a-šu na-aš-ta [(k)]a-ru-ú- i-li-ia-aš  

47 DINGIR
MEŠ

-uš tak-na-aš-ša  
D

UTU-un  tak-na-az   ša-ra-a  

48 tar-na-a 516 

Tercüme: 

 
514 Schwemer, "Hittite Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry Personal God: A Critical Edition of CTH 

372–374." 43: Singer, Hittite Prayers. 39. 
515 Karauğuz, Hitit Duaları, 102-108. 
516 Otten, “Eine Beschwörung der Unterirdischen aus Bogazköy”, 120. 



 

154 

(I 43-48) işte ben, insanoğlu geldim. Tıpkı ana tanrıça Hannahannah’ın çocuklarını nehir 

kenarına götürdüğü gibi, ben de bir insan oğlu olarak eski tanrıları çağırmak için nehir kenarına 

geldim. Yeryüzünün güneş tanrıçası büyük kapıyı açsın ve eski tanrıları ve yeryüzünün güneş 

tanrıçasının topraktan yukarıya çıkmasına izin versin!517   

Nehirler de yeraltı dünyasına giderken kullanılan araçlardan biri olarak kabul edilmiştir. 

Bu nedenle eski tanrılar diye ifade edilen yeraltı tanrıları da nehir kenarlarında ritüeller 

çağrılmıştır. Zaten yeraltı dünyasının konumuyla ilgili bilgi verirken denizin altında 

bulunduğunu ifade etmiştik.  Bu nedenle denizler de Hitit inancında yeraltı dünyasına giderken 

kullanılan araçlardır. Ayrıca yeraltı tanrılarını çağırmada ve onlara sunulan kurbanların su 

kenarlarında yapılmasına önem verilmesi suyun öteki dünya ile ilişkisini göstermektedir.  

Şunu da belirtmek gerekir ki su sadece ölülerin yeraltı dünyasına gidişi ya da öteki dünya 

ile bağlantı sağlayan bir araç değildir. Su aynı zamanda arınma aracı olarak da kabul edilebilir. 

Nasıl ki krallar öldükten sonra yakılarak arındıklarına ve öteki dünyaya gidişini kolaylaştığına 

inanılıyorsa suyun da arındırıcı gücü olduğu için ölülerin su üzerindeki yolculuğu boyunca 

günah ve kirlilikten arınmış olabileceği düşünülebilinir. Ayrıca ölüm döşeğindeki I. 

Hattušili’nin vasiyetnamesinde “beni yıka” ifadesi de ölümün eşiğindeki kişinin arınmak 

istediğine işaret etmektedir. 

3.6.3. Çukur 

Hitit çivi yazılı metinlerinde özellikle Anadolu’nun jeolojik özelliklerine atıfta bulunan 

obruk, mağara, yarık, doğal ve yapay çukurların genellikle kutsal bir enerjisi olduğuna 

inanmışlar ve bu yapıları bazen özellikle yeraltı tanrılarının sevdiği yerler olarak görmüşlerdir. 

Muhtemelen bundan dolayıdır ki çukurları da yeraltına dünyasına giriş ve yaşayanların 

dünyasını öteki dünya ile bağlayan geçit olarak kabul etmişlerdi. Bu nedenle tanrılar için birçok 

ritüelin uygulama yerleri olarak metinlerde bu mekanlar öncelikli yerler olarak geçmiştir. 

Bu çukurlar yeraltı dünyası ve sahipleri ile alakalı olmakla birlikte onları yeryüzüne davet 

ederken çağırma ritüellerinde sıklıkla kullanılmaktadır. Hendek, çukur anlamına gelen Hurrice 

api-‘nin yeraltı tanrıları arasında kabul edildiği ve tanrı ideogramı alarak Dapi terimi ile ifade 

edilmesi, onların insanlarla tanrılar arasındaki ilişkisini göstermektedir. Çünkü açılan her bir 

 
517 Miller, “Ein Ritual zur Reinigung eines Hauswesens durch eine Beschwörung an die Unterirdischen (CTH 

446)”, 210. 



 

155 

çukur bir amaç doğrultusunda açılmıştır.”518 İnsanlar bu çukurları da tanrı olarak kabul edip 

çukurlardan medet ummuşlardır. 

Tanrıları çağırmak ve yeraltı dünyası ile iletişim kurmak için sadece doğal çukur, obruk 

yarıklar ritüellerde kullanılmamıştır. Ritüel için açılan yapay çukurlardan da sıkça 

bahsedilmiştir. Belki de mezarlar da çukur açılarak oluştuğu için yeraltı dünyası ile bağlantılı 

sayılmıştır. Hatta mezarlar insan gücüyle açıldığı için yapay çukur statüsünde sayılabilen 

oluşumdur. Özellikle yapay çukurlar ritüellerde yeraltı dünyası ve yeraltı tanrılarıyla temas 

kurmak için önemli araç, bir yol olarak kabul edilmiştir. Yerin Güneş Tanrıçası için yapılan bir 

ritüelde:519  

Transliterasyon: KUB 55.45 (CTH 448.4) 

II 

20 [(na-aš-ta tak-na-aš )] DUTU-aš  ÉSAG-ni ua-ap-pu-un te-pu kat-ta-a[(n ar-ha)] 

21 [(pád-da-an-zi n)]a-an É.ŠA TURRU [i-i]a-an-zi na-aš-ta hi-i [(m- ma)-aš] 

22 [(GIŠNÀHI.A an-d)]a ti-an-z|(i na-aš)]-ta 9 TA-PAL KUŠNIG.[(BÀR)] 

23 [9 TÚG SA5 TUR 9 TÚG H )]A-ŞA[(R-TI TUR 9 TÚG SI)]G7.SIG7 9 TÚG ZA.GÌ[(N 

TUR še-er)]520 

Tercüme: 

(II 20-23) “sonra Yerin Güneş Tanrıçasına bir kurban çukuru kazın. Küçük bir yatak odası 

yapın, taklit yataklar yerleştirin, üzerine 9 perde, 9 küçük kırmızı bez, 9 yeşil bez, 9 sarı bez, 9 

mavi küçük bez serin”521 

Metinden de anlaşıldığı üzere tanrılarla bağlantı kurmak için yapay çukurlar açılmaktadır. 

Bu çukurlar yeraltı dünyasına fiziksel ve mekânsal bir yakınlık yaratmakta, yarık ve mağara 

gibi doğal girişleri de anımsatmaktadır. Metinde kullanılan eşyaların sayıları da sembolik olarak 

dikkat çekicidir. 

Bazen ritüellerin amaca ulaşması için gerekli olan çukur sayısını fal aracılığıyla 

öğrenmeye çalıştıkları anlaşılmaktadır. KUB 15.31 II 21-26’da “çukur (apí) meselesini ise biz 

 
518 Reyhan, “Hitit Arşivlerinde Kizzuwatna Kökenli Tanrıları Çağırma Ritüelleri”, 23. 
519 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend” 

163. 
520 Taracha, Ersatzen und Entsühne, 115. 
521 Taracha, ibid, 115; Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das 

erste Jahrtausend”, 163. 



 

156 

tanrılar aracılığıyla şöyle tespit ettik: yedi çukur açılması uygun değildir, sekiz çukur açılması 

ise uygundur”522  ifadesi bu görüşü doğrulamaktadır.   

Açılan çukur sayılarına metinler de dikkat edilmiştir: 

Transliterasyon: KUB 15.31 (CTH 484) 

Vs. II 

11 ar-nu-an-zi nu DINGIRMEŠ kat-ta ti-en-zi nu IX a-a-pí ki-nu-an-zi 

12 hu-u-da-a-ak-ma-zae)  GIŠAL da-a-i nu-pád-da-a-i EGIR-ŠU-ma-za 

13 TU-DI-IT-TUM da-a-i nu a-pí-e-ez pád-da-a-i EGIR-ŠU-ma-za 

14 GIŠša-at-ta GIŠMAR GIŠhu-u-up-pa-ra-an-na da-a-i nu-kán ša-ra-a 

15 li-iq)-ša-iz-zi nam-ma-kán GEŠTİN Ì an-da ši-pa-an-ti NINDA.SIGMEŠ-ma 

16 par-ši-ia na-at a-ra-ah-za-an-da ke-e-ez ke-e-ez-zi-ia da-a-ih) 

17 nam-ma-kan GIŠKUN5 KÙ.BABBAR TU-DI-IT-TUM KÙ-BABBAR ha-an-te-ez-zi 

18 a-a-pí-ti an-da da-a-i A-NA TU-DI-TUM-ma-kan ha-zi-ti KÙ.BABBAR 

19 an-da da-a-ii) na-at-kan ha-an-te-ez-zi a-a-pí-ti kat-ta-an-ta 

20 ga-an-ki ha-zi-zi-tak)-ašma-aš-ša-an ap-pí-iz-zi-az 

21 TÚGku-re-eš-šar ha-ma-an-kan nu ma-ah-ha-an zi-in-nai nuMUŠEN 

22 hu-u-ma-an-da-a-ašm) e-nu-ma-aš-ši-ia it-kal-zi-iz ši-pa-an-ti 

23 nu IX a-a-pí iš-har-nu-man)-iz-zi nam-ma A-NA IX a-[a]-pí-ti IX [(MUŠENHI.A)] 

24 I SILA-ia amba-aš-ši ke-el-di-ia IX MUŠENHI.A I SILA-ia ši-pa-a [(n-ti)] 

25 nu ku-e-da-ni-ia A-NA I a-a-pí-ti I MUŠEN da-a-i SILÁ-ma-kán m[(ar-kán-zi)] 

26 na-an ha-an-te-ez-zi a-a-pí-ti ti-an-zi za-ma-li-kan523 

Tercüme:  

(II 11-26) “… onları çukurun olduğu yere getirdikleri zaman tanrıları aşağı koyarlar ve 

dokuz çukur açarlar. Hemen bir çapa alırlar ve (onunla) kazarlar. Sonra bir göğüs süsü alırlar 

ve onunla kazarlar. Sonra o, bir šatta- “kürek” ve huppara- “kova” alır ve onlarla çukuru boşaltır. 

 
522 Reyhan, “Hitit Arşivlerinde Kizzuwatna Kökenli Tanrıları Çağırma Ritüelleri”, 23. 
523 Haas-Wilhelm,  Hurritische und Luwische Riten aus Kizzuwatna Hurritologische Studien I, (1974), 156-157. 



 

157 

Sonra çukura şarap ve yağ döker. İnce somunları parçalar ve onları (çukurun ağızlarının) 

çevresine o yana, bu yana yerleştirir. Daha sonra ilk çukurun içine gümüş bir merdiven ve 

gümüş bir göğüs süsü koyar. Göğüslük üzerine gümüş bir kulak ve eller koyar, onlar ilk çukurun 

içinde aşağıdadır. O bitirdiği zaman enumašši ve itkalzi için hepsine bir kuş sunar. O dokuz 

çukuru kana bulaştırır. Sonra dokuz çukur için, dokuz kuş ve bir kuzu (vardır).  Ambašši ve 

keldi için dokuz kuş ve bir kuzu sunar. Her bir çukura bir kuş koyar, fakat kuzuyu parça paraca 

keser ve ilk çukura koyar…”524 

Ritüellerde yeraltı tanrıları ve yeraltı dünyası ile çukurların bağlantı kurulduğu aşikardır. 

Tanrılar kara topraktan, ilahi çukurlara kuşların kanlarını sunarak, çeşitli hayvanlar kurban 

ederek çağrılmıştır. Bu ritüeller ise yeraltı tanrılarının tehlikeli doğaları, kirlilik ve günahın 

bulunduğu yeraltı dünyasının sahipleri olduğu için yerleşim yerlerinden uzakta yapılmıştır. 

Yeraltı tanrıları ritüellerde çağırılırken genelde ritüel kimin için düzenlenmişse onu temsil eden 

bir heykelcik çukura atılarak yapılmıştır. 525 Ayrıca metinde dokuz çukur açıldığının belirtilmesi 

7,9,12 gibi sayıların yeraltı dünyası için sembolik ve kutsal anlamlar taşıdığı bilindiği gibi 

yeraltının dokuz tanrı grubunu da hatırlattığı için açılan çukur sayılarının da ritüellerde anlamı 

olduğunu düşündürmektedir. 

Yukarıdaki metin de kurban çukurunu açmak için keskin bir materyal olan çapa ya da 

hançer kullanılmıştır. Çukurların bu materyalle açılması aklımıza Yazılıkaya’daki Nergal’in 

yere saplı olan hançerini aklımıza getirmektedir. Bağlantısı aşikâr olan bu iki ifadeden 

anlaşılacağı üzere kurban çukurları da daha çok yeraltı dünyası ve ölüler için yapılan kurbanları 

çağrıştırmaktadır. Hatta CTH 395’de “…karnınızı doyurun, şarabı üç kez sunun, (onu çukura 

döker). Onlar eski tanrıları çağırır”526 ifadesinde çukurların yeraltı dünyası ile bağlantı 

sağlayan bir araç olduğu anlaşılmaktadır.  

Arınma gibi bazı ritüellerin ana temasında, bazen de alametlerin belirlenmesi gibi 

doğacak çocuğun yerine geçmesi için domuz yavrusuyla yapılan ritüelde de çukurlardan 

bahsedilmektedir. Bu çukurlarda yine yeraltı tanrıçasına kurbanlar sunulmaktadır. Çukura 

çocuğun cinsiyetine göre kız ise dişi domuz yavrusu, erkek ise erkek domuz yavrusu konulduğu 

anlaşılmaktadır.527   

 
524 Süel, “Başkent Şapinuva: Hitit Dünyasındaki Yeri ve Önemi”, 99. 
525 Trameri, Purifying a House From Blood: A Hittite Ritual for the Ancient Gods (CTH 446), 132-133: Api çukuru 

için gerekli metin bkz: Otten, “Die Gottheit Lelvani der Bogazköy-Texte”, 130-13. 
526 Ünal, "Hethitische Mythen und Epen", 395. 
527 Haas, Orakel, Vorzeichen und Abwehrstrategien, 148. 



 

158 

Tanrıların kayboluşunu konu alan mitolojik metinlerde de tanrıların çukurlarda 

bulunduğundan bahsedilmektedir. Nerik kentinin fırtına tanrısının kayboluşunun anlatıldığı 

metinde sinirlenen tanrının hatteššar olarak bahsedilen bir oyuğa ya da çukura çekilmesini 

anlatmaktadır.  Benzer şekilde katonik tanrıların onuruna bir festivali anlatan (CTH 645) bir 

metinde hatteššar katonik tanrılarla bağlantı kurulan yer çukurunu ifade etmektedir. Tüm bu 

ifadelere göre Hitit metinlerinde yerdeki özel bir boşluğu belirtmek için hatteššar kelimesini 

kullandıkları anlaşılmıştır. Aynı zamanda bu çukurlar özellikle bazı ritüellerde sunuların 

yapıldığı adakların adandığı ve tanrıların da kaybolup içine çekildiği delik ve çukur olarak 

tanımlanmaktadır. hatteššar’a ek olarak yerdeki deliği veya çukura atıfta bulunan başka bir 

terim olan bazen api olarak kişiselleştirilen, Hurri dilinden gelmiş, ölüler diyarı tanrılarının 

veya kötü ruhları çağırmak için içinde kullanılan olağanüstü bir kurban çukuru olan, ölüler 

diyarına yapay bir girişi işaret etmektedir.528 Aslında aynı şeyleri ifade eden api ve hateššar 

kelimesi birbiri yerine de kullanılmaktadır.529 

Hitit metinlerinde çukur için kullanılan terime bir başka örnek daha vardır. Kült için 

kullanılan (DINGIR) KASKAL.KUR bazen yapay bir yeraltı dünyasının girişi içinde 

kullanılmıştır.  Bunların daha özel olanları direkt “bothros” yani kutsal çukurlar” yapısına atıf 

yaptığı düşünülmüştür. Muhtemelen bu kelime “api” olarak adlandırılmıştır. Hititçe ‘de ise bu 

terim çukur/delik için kullanılan “hatteššar” ile eş tutulmuştur.530 

Yeraltı dünyasıyla bağlantı sağlandığına inanılan yerlerden biri de doğal oyuklardır. Bu 

oyukların yeraltı dünyasına açılan kapılar olduğu kabul edilmiştir. Çeşmeler, kuyu ve göletler 

de yeraltı dünyasıyla ilişkilendirilmiştir. Hitit mitlerinde Nerik’in Fırtına Tanrısının çeşme ya 

da su kaynağı aracılığıyla yeraltı dünyasına gittiği ve su aracılığıyla yeryüzüne fışkırdığı 

geçmektedir. Ayrıca bu çukur, obruk, oyuklara yeraltı tanrılarına yapılan ritüeller sırasında 

yerüstüne çıkması için bronz merdiven yerleştirdikleri çivi yazılı metinlerde belirtilmiştir. Hatta 

yeraltından gelen çağrıları duyabilmek için çukurlara bakırdan yapılmış bir kulak 

yerleştirmişlerdir.531  

Mitoloji ve dini metinlerde doğaüstü varlıkların da yeryüzüne çukur, obruk, kaya yarığı 

gibi boşluklardan çıktığından bahsedilmiştir. Yılan İlluyanka efsanesinde tanrıça İnara’nın 

“yılanı deliğinden yukarı çağırdığından bahseder ve şöyle der “bir ziyafet hazırlıyorum. Gel 

 
528 Mora vd., "A 'Between' among Ancient Words and the Underground World, 66.  
529 Hutter,"Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend." 

162. 
530 Hawkins, The Hieroglyphic Inscription of the Sacred Pool Complex at Hattuša (Südburg), 45. 
531 Haas, "Death and the Afterlife in Hittite Thought." 2022. 



 

159 

ye ve iç” yılan ve  [onun çocukları/soyu] geldi ve onlar yiyip içtiler şimdi onlar çukurlarına  

(Hititçe aššar) geri dönmek istemiyorlar”. Burada İlluyanka’nın çukurdan yani yeraltından 

geldiğini açıkça belirtilmiştir.532 Ayrıca bu durum yılanların yaşadıkları mekanların yerin 

altında olduğu ve buralara çukur vb. gibi yerlerden girip çıktığının bilindiği gerçeğini de 

göstermektedir.  

Çukurlar Hitit ritüellerinde birçok işlev için kullanılmıştır.  Genel işlevi metinlerden de 

anlaşıldığı gibi iki dünya arasında geçişleri kolaylaştırdığına inanılmış ve sunuların yeraltı 

tanrıları için kabul edildiği bir kapı olarak görülmüştür. Arındırma ritüellerinde ise kirliliğin 

gönderildiği kapı gibi işlev görmüştür.533  Hititler de çok yaygın kullanılan ve metinlerde sıkça 

geçen çukurlara ait arkeolojik kanıtlar ilk dönemlerde bulunmamış, hatta bunun nedeni 

çukurların genellikle hiçbir iz bırakmadan yok olduğu ve sur dışında bulunduğu düşünülmüştür. 

Ancak Ortaköy Şapinuva Ağılönü’nde (resim 8.4) birçok kurban çukuru sayılacak alanlar 

keşfedilmiştir. Taş döşem denilen yapının güneyindeki avluda ortaya çıkarılan farklı 

boyutlardaki çukurların bir kısmı arkeolojik olarak ispatlanmıştır. Genellikle bu alanlardaki 

hayvan kemikleri (resim 8.5), kuşlara ait tırnak gaga, kemik kalıntılarından dolayı buranın 

kurban çukurları olduğu anlaşılmıştır. Ele geçen birçok çivi yazılı belge de kurban terimini 

içeren ritüellerin geçmesi Şapinuva’nın kurban ve kurban çukurları açısından önemli bir 

konumda olduğunu göstermektedir.534 Bunun dışında ise Oda 2’nin güney duvarının altındaki 

oluk izlerinin tespit edilmiştir. Bu izler yeraltı dünyası ile bağlantı sağlamak için yapılan, 

ritüeller sırasında kullanılıp daha sonra doldurulduğu düşünülen çukurlar olduğu kabul 

edilmiştir.535 

3.7. Hitit Kraliyet Cenaze Ritüelleri  

Hititler de cenaze ritüelinin ölünün canlılar arasında yaşadığı dünyadan ölüler arasına 

geçişi kolaylaştırmak için yapıldığına inanılmıştır. Ritüellerin yapılmadığı, gömerek ya da 

yakarak defni yapılmayan ölünün yaşayanlar arasında varlığı devam eder ve bir hayalet gibi 

insanlar arasında dolaşarak onlar için tehdit oluşturduğu varsayılmıştır. Bu nedenle ölünün 

ardından ritüellerin yapılması yaşayanların huzuru içinde önemlidir. Hitit cenaze ritüelinin en 

bilinen örneği imparatorluk dönemi kraliyet ailesine ait olan ölü ritüelidir. Kremasyonun 

 
532 Mora,C. vd, "A 'Between' among Ancient Words and the Underground World”, 66. 
533 Collins, Necromancy, Fertility and the Dark Earth, 226. 
534 M.Süel, Şapinuva Hitit Kenti, Ağılönü Kutsal Alanı, 835. 
535 Masson, “Le Complex Culturel Du “Südburg”, 125. 



 

160 

uygulandığı ritüel kuzey Suriye-Hurri geleneğiyle ilişkili olduğu kabul edilmiştir.536 Eski 

Mezopotamya geleneklerinde de kraliyet ailesinin üyeleri için cenaze törenleri uygulanarak 

ritüeller gerçekleştirildiği bilinmektedir. Tıpkı Hititlerde de olduğu gibi Eski Mezopotamya 

geleneklerine göre bu ritüeller ölmüş kişinin ölüler diyarına gidişini kolaylaştırmak ve onları 

orada karşılayacak atalarına karşı yakarıp onlara yol göstermelerini sağlamaya çalışmak 

niteliğinde olmuştur.537  

Ritüel sırasında çeşitli şekilde ve uzun süreli uygulamalar yapılmıştır. Ölen kişinin 

ardından yas kaç gün ise o zaman zarfında, ölü ruhlarına ve yeraltı tanrılarına kurban kesip 

ritüeller düzenlemek önemli bir unsur kabul edilmiştir. Çünkü hayatta kalanlar ölen yakınlarının 

öldükten sonra yaşamaya devam edeceğini düşünerek rahat ettirme amacını gütmüştür. Ayrıca 

ölenin ardından yapılan ritüellerde tanrılar için ikramlar sunarak tanrının gazabından 

kendilerini korumuşlardır. Aslında gerçekleşen her ritüelin temelinde korku ve hoşnut etme 

duygusu yatmaktadır. İnsanlar tanrı için düzenledikleri ritüellerde tanrıyı memnun ederek 

gelebilecek her türlü kötülükten kendini korumayı amaçlarken, ölüler için gerçekleştirilen 

ritüellerle de ölü ruhlarının kendilerini rahatsız etmelerinden ve kötü ruhların negatif 

enerjisinden korunmaya çalışmışlardır. Bu nedenle ölüler için ritüeller düzenlemek, mezarlara 

yiyecek ve içecek sunmak, tütsü yakmak ölü ruhlarını rahat ettirerek yaşayanlara musallat 

olmayacağına inanmışlardır. Bu uygulamaların yapılmadığı takdir de kötü ruhların insanların 

arasına karışarak onları da mutsuz edeceği düşünülmüştür.538  

Hititler ölümün çaresizliği karşısında geliştirdikleri ritüellerle sonraki hayatlarını garanti 

altına almaya çalışmışlardır. Ölüm korkusunun da etkisiyle inançları doğrultusunda ölünün 

kendilerine musallat olmaması hem de ölünün diğer dünyaya geçişini kolaylaştırmak için 

ritüeller geliştirmişlerdir. Bu ritüeller ise ölü gömme geleneklerini oluşturmuştur. Böylece 

ölünün ardından uygulanan gelenekler o kişinin sonraki hayatını huzura kavuşturacağına 

inanılmıştır.  

Hititce metinlerde ölülerin ardından yapılan ritüellere önem verildiği anlaşılmasına 

rağmen gömü gelenekleri konusunda detaylı bilgilere rastlanılmamıştır. Bu konuda aydınlatan 

tek belge kraliyet cenaze törenine ait SW metnidir.  Bu metin sayesinde imparatorluk döneminde 

krallar için kremasyon işleminin uygulandığı anlaşılmıştır. Ancak Eski krallık döneminden beri 

toprak gömü varlığı da kanıtlanmıştır. Ancak bu uygulama niceliksel olarak imparatorluk 

 
536 Haas, "Death and the Afterlife in Hittite Thought." 2023. 
537 Archi, “The Anatolian Fate-Goddesses and their Different Traditions”, 39. 
538 Tuba Ökse, “Reflection on the Sunrise Positions in Early And Middle Bronze Age Extramural Cemeteriea in  

Anatolia”, ADALYA, 23, (2020), 60. 



 

161 

döneminde kremasyon gömülere göre daha geri planda kalmıştır. Yine de her iki uygulama 

imparatorluğun sonuna kadar kullanılmaya devam etmiştir. Tabi kremasyon gömünün üst 

sınıflarda yaygın olarak kullanıldığı tahmin edilmiştir.539  

Eski Hitit döneminin başlarına tarihlenen bir silindir mührün bulunması krallığın ilk 

dönemlerindeki gömü adetini yansıttığı düşünülmüştür. MÖ. 18. yüzyılın sonları ya da MÖ. 17. 

yüzyılın başlarına tarihlenen540 şu an Boston Museum of Fine Arts’da olan Tyszkiewiecz mührü 

(resim 8.6) bu konuda önemli bir materyaldir. Güneydoğu’da bulunan mührün üzerinde 

mitolojik konuları yansıtan tasvirler de vardır. Konumuzla alakalı olan tasvirde ise Güneş 

Tanrısı, Hava/Fırtına Tanrısı ve Ay Tanrısı tasviri ilgi çekicidir. Burada suların tanrısı EA ve 

Çıplak Tanrıça ikincil tanrısal tasvirleri yer almıştır. Alevler içinde yanan bir ölünün tasvir 

edilmesi ise en dikkat çekici kısımdır. Bunun yanında gaga ağızlı testi, boğa başları ve hamle 

yapan tanrının (Hava/Fırtına?) sonraki dönemlerde Hitit karakteristiğini541 gösterdiği için 

mührün Eski Hitit’in ilk dönemlerine ait ölü gömme ile ilgili bilgi verdiği düşünülmüştür. 

Mührün üzerinde yanan kişinin tanrı mı ya da insan mı olduğu konusunda kesin bir ayrım 

yapmak zor olmuştur. Ancak bu mühür Suriye-Anadolu genel teması üzerine kurulan teogonik 

bir tablodur. İki ana bölümden oluşan mührün ilk kısmı tanrının zaferine hazırlık niteliği 

göstermektedir. Diğer kısım ise bu zaferi kutlamakta ve tamamlamaktadır. İlk kısımda 

gelecekteki aracı tanrı “oğullarından” biri tarafından öldürülür daha sonra ölümlü bedeni onu 

onurlandıran ve ilahi dönüşümü için gerekli ritüelleri getiren diğer iki oğlu tarafından 

alınmaktadır. Bu sırada ölenin ruhu bitki örtüsünün yıl içinde geçirdiği iki evresine karşılık 

gelerek çift yönlü ilahi bir hüviyete büründüğüne542 inanılmıştır.  Bu sahne aynı zamanda Fırtına 

Tanrısı tarafından iki kurbanın ritüel olarak öldürülmesi, kurbanların tamamen yakılması olarak 

yorumlanmıştır.543 

Silindir mühür üzerindeki bazı tasvirler Hititlerin kutsal mekânı Yazılıkaya’daki kaya 

kabartmaları ile yakınlık göstermektedir. Mührün üzerindeki birinci kısım tasvirlerinde Bilgi 

Tanrısı Ea ile vezirinin arasında iki canavarın elindeki atlas figürü Yazılıkaya’daki 28-29 no’lu 

tasvirlere benzemektedir. Atlas figürlerinin altında yeraltı dünyasının tasvir edildiği 

düşünülmüştür. Bu sahneden yatan bir ölünün ve mezar hediyesi olarak düşünülen kapların 

 
539 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend." 

162. 
540 Boehmer - Güterbock, Glyptik aus dem Stadtgebiet von Boğazköy: Grabungskampagnen, 38. 
541 Darga, Hitit Sanatı, 70-71. 
542 Sebastian Ronzevalle, “Le Cylindre Tyszkıewicz”, Notes et etudes d’archeologie orientale (suite), 5, (1927), 

208. 
543 Parrot, "Cylindre hittite nouvellement acquis (AO 20138)." 186. 



 

162 

yeraltı dünyasını anlatan sahne olarak yorumlanmıştır. Mühür üzerindeki, tören alayının 

Yazılıkaya’daki koridorda kralı kucaklayan tanrı tasviri ile karşılaştırıldığında aynı duruş aynı 

ince uzun boy, benzer kıyafetlerin aynı anlayış ve stilin yansıttığı ayrıntılarla kendini 

göstermektedir.544 Bu benzerlikler ve tarihlendirmenin Hitit döneminin erken çağlarına denk 

gelmesi nedeniyle mührün Hititlerin hâkim olduğu dönemde Anadolu ve Hititlerin erken 

dönemlerine ait önemli bilgiler verdiği düşünülmüştür. 

Kremasyon ve libasyon sahnesinin (resim 8.7) canlandırıldığı mührün ikinci sahnesinde 

ukturiye benzeyen bir alçak masada ölünün yakıldığı tasvirler bulunmaktadır. Burada yakılma 

işlemi, masanın üstünde yatan kişinin üzerindeki üç büyük alev hüzmesi ya da dumanlardan 

anlaşılmaktadır. Masanın sağ tarafında uzun elbiseli kişi sol elini dua eder şekilde kaldırarak, 

sağ elini ise gaga ağızlı libasyon testisini ölen kişinin üzerine döktüğü yorumlanmıştır. Ölen 

kişinin üzerine dökülen sıvı ise şarap ve bira olarak kabul edilmiştir. Ölü yakma ritüellerinde 

ölü ateşinin bira ve şarapla dolu gaga ağızlı testi ile söndürülmesi ölü ritüeli sahnesinin önemli 

arkeolojik bir kanıtıdır. Sahnede ölü ritüellerinden bilinen, muhtemelen ateşi söndürmek için 

içi dolu tahmin edilen hayvan biçimli ve çeşitli içki kapları görülmüştür. Ölünün yakıldığı 

sahnenin sol yanında yerde yatan düşman ile sol ayağı ile düşmanı çiğneyen ve sağ elinde topuz 

tutan bir asker tasviri vardır.545  

Ölünün yakıldığı masa da muhtemelen ölünün arda kalan kemik kalıntıları olduğu 

düşünülmüştür. Bu nedenle yukarıda da bahsedildiği gibi ölünün ayak ucundaki kişinin 

libasyon yaptığını gösteren tasvir ateşin söndürülmesi için yapıldığını net bir şekilde 

göstermektedir. Ölenin baş ucundaki kişinin arkasında elinde balık iskeleti tutan adam detayı 

ilginç şekilde dikkat çekmektedir. Buradaki balık iskeletinin ölümle veya ritüelde kurban edilen 

hayvanlarla bir bağlantısı olup olmadığı hakkında bir bilgi yoktur. Ancak ölü yakılma 

sahnesinde yer alması bir bağlantısı olabileceği ihtimalini düşündürmektedir. Mühürde dikkat 

çeken bir diğer tasvir ise elinde çift balta tutarak tahtta oturan tanrı figürüdür. Bilindiği üzere 

balta, hançer, kılıç gibi aletler yeraltı tanrısı Nergal’in sembolüdür ve bu nedenle yeraltı tanrısı 

arasında bağlantıyı düşündürmektedir. Yine bu tasvirler akıllara ilk olarak yeraltı tanrısını, ölüm 

ve yeraltı dünyasını getirmektedir. Ayrıca mührün üzerindeki hayvan başına ait tasvirlerde 

muhtemelen yapılan ritüelde ölüler için kurban edilen hayvanlar olmalıdır. 

 
544 Sebatian Ronzevalle, "L'iconographie du Cylindre Tyszkiewicz." Mélanges de l'Université Saint-Joseph, 15 

(1931), 275. 
545 Sedat Alp, Hititlerde Şarkı, Müzik ve Dans: Hitit Çağında Anadolu’da Üzüm ve Şarap, Kültür Yayınları, (1999). 

44-45. 



 

163 

Bu mühür doğrudan Hititlere ait olmasa bile o dönem Anadolu’sunun gömü 

uygulamalarını göstermesi bakımından önemlidir. Hitit kraliyet cenaze törenlerindeki yakma 

sahnesi ve Tyszkiewicz mühründeki tasvirlerdeki betimlemeler Hititlerin Anadolu’ya geldikten 

sonra yerel uygulamalardan etkilendiğini göstermektedir. 

Yukarıdaki bilgi Hitit öncesi Anadolu’sunun ölü gömme geleneğine ait bilgi verdiği 

düşünülmüştür.  Ancak Eski krallık döneminde Hititlerin ölü gömme adetleri ile ilgili kraliyete 

ait bilgi veren en eski kanıt Hattušili’nin vasiyetnamesidir. I. Hattušili’nin vasiyetnamesi SW 

metninden farklı bir gömü uygulaması yapıldığına dair küçük bir ipucu vermektedir. Kral 

vasiyetnamesinde bedeninin yıkanması ve ardından toprağa gömülmesinden bahsetmiştir. Bu 

durum Homeros’un bahsettiği Yunanlılar ve daha sonraki zamanlarda kadın akrabalar 

tarafından gerçekleştirilen cenaze yıkama ritüeline benzetilmiştir.546 

Vasiyetnamede ağır bir hastalık geçiren kral, karısı Hastayar’a öldükten sonra yapması 

gerekenleri vasiyet etmektedir. Metinde kralın ifadesi şu şekilde geçmektedir: 

Transliterasyon: KUB 1.16+40.65 (CTH 6) 

Rs. III 

64 LUGAL GAL la-ba-ar-na-aš A-NA fha-aš-ta-ia-ar me-mi-iš-k[e-e]z-zi 

.. 

71 [nu-ut-ta] ud-da-a-ar-m[e-et ša-a-ki-i]š-ke-mi SIG5-an[-za-mu ar-ri] 

72 [tág-ga-n]i-ia-ta-mu-za-pa an-d[a ḫar-ak] nu-mu tág-ga- [ni-ia-ta]  

73 ták-na-az pa-aḫ-ši547 

Tercüme: 

(III 64-73) “büyük kral Labarna (kraliçe) Haštayar’a (şöyle) der:… beni uygun şekilde 

yıka! beni göğsünde tut], beni göğsünde toprağa taşı!] beni toprakta ko[r]u!”548  

Yukarıdaki paşajda kralın öldükten sonra toprakta korunmak istemesi ile olasılıkla ölen 

bedeninin uygun şekilde gömülmesi kastedilmiştir. Bu ifadeler doğrultusunda Hitit devletinin 

ilk dönemlerin de kralların öldükten sonra gömüldüğü anlaşılmaktadır. Ayrıca burada dikkat 

edilmesi gereken bir detay daha vardır. Kralın “beni iyice yıka” ifadesi ölen kişinin toprağa 

 
546 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche", 53-54. 
547 Melchert, "Death and the Hittite King." 183. 
548 Beckman, "Edicts and Proclamations: Bilingual Edict of Hattušili I." 81; Gordeziani-Tatishvili, "Hittite 

Funerary Traditions and Afterlife Beliefs in the Context of Hittite Cosmology."316. 



 

164 

gömülmeden önce yıkanması gerektiği anlaşılmaktadır. Bu aslında bir nevi ölü bedenin su ile 

arınması olarak nitelendirilebilir. 

II.Muršili yıllarında ise, kardeşi Karkamış kralı Šarri-Kušuh öldüğünde na’şını ya da 

küllerini Karkamış’ta bırakmadığını Hattuša’ya taşıdığını ifade etmiştir.549 Muršili bu metinde 

“ve onu Hattuša’ya getirdiler ve ölülerin ruhlarına yapılan şeyi her gün yaptılar” şeklindeki 

ifadesinden kral ya da kraliyet ailesinden kim olduğu fark etmeksizin ritüellerin aksatılmadan 

yapıldığı anlaşılmaktadır.550   

Hititlerde ölü gömme gelenekleri hakkında ne yazık ki yeterince bilgiye ulaşılamamıştır. 

Özellikle Hitit halkına ait bu konuda bilgiler yetersizdir. Ancak I. Arnuwanda’ya ait metnin551 

arka yüzünün III. sütununda “… Hattuša’da bir ceset yerde yatarsa, o zaman belediye başkanı 

şehir görevlisini ihmalinden dolayı yakalayacaktır” şeklindeki ifade de burada akkant-kelimesi 

ceset anlamında kullanılmıştır. Bu ifadenin kraliyetten biri için kullanılmayacağından dolayı 

halk için geçerli olduğu düşünülmüştür. Pasaj Hattuša sokaklarında bulunan cesetle ile ilgili 

nasıl düzenlemeler yapılması gerektiğini de içermektedir. Burada asıl söz konusu olan ölen 

kişinin şehrin ortasında bulunarak şehrin kirlenme tehlikesinin önlenmesi sağlanmıştır. Hatta 

bunu önlemek için kanuna göre bir ceset 3 ile 5 günden fazla sokakta bırakılmama şartı vardır. 

Şehir komiserinin diğer görevlerinin yanı sıra ölülerin taşınmasını sağlamak için şehirde 

devriye gezme görevleri de vardır. Metin de bu kişiler için sonradan nasıl bir gömü uygulaması 

yapıldığına değinilmemiştir. Kraliyet ailesi üyelerinin aksine halktan kişilerin nakledilmesi ya 

da yakılıp yakılmadığı ya da gömülüp gömülmediğine dair bilgiler mevcut değildir. Ancak 

kraliyet üyelerinin o dönemde yakılarak gömüldüğü dikkate alındığında toplumsal statüden 

dolayı halkın aynı dönemde toprağa gömülmüş olabileceği ihtimali değerlendirilmektedir. 

Osmankayası ve Bağlarbaşı kayasında yakma ve toprağa gömme uygulamalarının aynı dönem 

de kullanılması bu ifadeyi desteklemektedir.552 

Ayrıca bir gök gürültüsü ritüelinde de ceset gömme ritüelinin yapıldığını ortaya 

koymaktadır. Ritüel Tarhuntalla rahibinin, Fırtına Tanrısı tarafından yıldırım çarpması sonucu 

ölen kişiyi gömmesiyle ilgilidir.  Metinde ölen kişinin bedeninin arındırılması ve ölüden hiçbir 

şeyin alınmaması ifade edilmiştir. Fırtına Tanrısı adamının ölüyü gömmüş ardından ritüelde 

ölen kişiyi arındırmak için ölü bir keçi kullanılmıştır.553 Bahsedilen iki örnekte de ölünün 

 
549 Haas, "Death and the Afterlife in Hittite Thought”, 2024. 
550 Otten, Hethitische Totenrituale, 9. 
551 KBO 13.58 (CTH 257.1). 
552 Cognetti, "Totenkult und Ahnenverehrung im hethitischen Anatolien”, 167. 
553 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche", 54. 



 

165 

gömüldüğü anlaşılmaktadır.554 Yıldırım sonucu ölen kişinin kim olduğu hakkında bilgi 

verilmese de yine kraliyetten biri olmadığı anlaşılabilir. Bu nedenle ölenin halktan biri olarak 

kabul edildiğinde ceset gömünün halk tarafından kullanıldığı sonucu çıkabilir. Ne yazık ki 

belgelerde halka ait bu konularla ilgili yeterli bilgiye ulaşılamamıştır. 

3.7.1. Šalliš Waštaiš (KUB 30.15 CTH 450) Ritüel Günleri  

Hitit Anadolu’su MÖ 2. bin yılın ilk yarısı ya da öncesine tarihlenen bir takım yerleşimle 

sınırlı arkeolojik kanıtların yetersiz olması nedeniyle cenaze ritüelleri çalışmaları çok verimli 

olmamıştır. Diğer yandan çivi yazılı belgelerde ortaya çıkan Šalliš Wastaiš555 ritüeli olarak 

bilinen MÖ. 13. yüz yılın sonlarına (MÖ. 1450-1350) ait çivi yazılı tabletlerde onaylanan on 

dört günlük kraliyet cenaze ritüeline ulaşılmıştır.556 Hititler bu ritüelle Eski Yakın Doğu’da 

kraliyet cenazesini yazılı olarak kayıtlara geçiren tek devlet olarak bilinmektedir. Eski Yakın 

Doğu’da dahi cenaze törenlerinin Hititlerdeki gibi ayrıntılı şekilde belgelere yansıtıldığına dair 

örnek yoktur. Cenaze törenlerine ait bu metinler tek bir kişiye ait olmadığı için özündeki bilgiler 

genel olarak kral ve kraliçelerin ölümünün ardından ileri gelenlerin ve halkın yapması 

gerekenleri kapsadığı için talimatname niteliğinde sayılmıştır.557  

Ritüeli içeren tablet parçaları başkentin üç farklı kütüphanesinde keşfedilmiştir. 97 parça 

Büyükkale’deki A yapısında, 29 parça ise Yamaç Evi olarak adlandırılan yapıda bulunmuştur. 

Metinler tek sütunlu ve çift sütunlu tabletler üzerine yazılmıştır. Bu genellikle Yeni Hitit dönemi 

veya Geç Yeni Hitit yazısıyla yapılmış kopyalar için geçerlidir. İncelenen metinlerin hiçbirinin 

 
554 Bu bilgiler ışığında Hattušili dönemi eksi krallık dönemi olarak kabul edildiği için o dönemde ölünün bedeninin 

toprağa gömülmesi tercih edildiği anlaşılmaktadır. Diğer bir detay ise kralın bedeninin yıkanmasını vasiyet 

etmesidir. Bu günümüzde de ölülere yapılan bir uygulama bakımından çok ilginç bir benzerliktir. Eğer burada 

ölünün komple bedeninin yıkanması kastediliyorsa o dönemlerde yıkanma geleneğinin varlığı ortaya çıkmaktadır. 

Ancak bu yıkanma daha çok dini yaptırım olarak değil de ölen kişinin bedeninin günah ve kirlilikten arınıp ruhunu 

rahatlatmak içindir. Yıldırım çarpması sonucu ölen adamın gömülürken bedeni arındırılmıştır. Burada su ile ilgili 

detaya rastlanmasa da keçinin ölü üzerinde sallanması aynı amaca hizmet etmektedir. Bu uygulama SW ritüelinde 

ölen kral için yapılan arınma ritüeli ile aynıdır. SW ritüeli bölümünde bu konuya detaylı olarak değinilecektir. 
555Eski Mezopotamya halklarından Amurrular’da ölüler için aile ritüeli yapıldığı bilinmektedir. Bu ritüele Kispu 

adını vermişlerdir. Kispu ritüeli hem mezar başında yapılan sunuları hem de belirli aralıklarla tekrarlanan ölü 

ritüelini içerdiği anlaşılmaktadır. Ritüelde belirli bir ailenin vefat etmiş üyelerinin adları anılarak, onlara yiyecek 

ve içecek sunulmuştur. Burada ölü atalarının anısını yaşatmak için “isim çağırma” eylemi gerçekleştirmişlerdir. 

Eylem her zaman pagadu denilen ölülere sunulan yiyecek ve içecekle yapılmıştır. Bu ritüel Hititlerde kral ve 

kraliyet ailesi için yapılan ritüelle benzerlik göstermektedir: Jonker, The Topography of Remembrance: The Dead, 

Tradition and Collective Memory in Mesopotamia. 188. 
556 İan Rutherford, “Achilles and the Sallis Watais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, Performing 

Death Social Analyses of Funerary Traditions in the Ancient Near East And Mediterranean, Ed.N. Laneri, 

Chicago, (2007), 223. 
557 Fatma Sevinç, “Hitit Krallarının/Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski yakın Doğu’daki Kremasyon (Ölüyü 

Yakarak Defnetme) Geleneği”, 38. ICANAS, (2007), 2779. 



 

166 

Yeni Hitit döneminden daha eski olmadığı anlaşılmıştır.558 Ritüel metninin orijinali iki sütunlu 

nüsha halinde bulunmuş, kırıklar ve bozulmalardan dolayı günümüze parçalar halinde 

gelebilmiştir.559 Ritüel metinleri Tunç Çağından beri bilinen cenaze töreninin en eksiksiz 

anlatımı olarak kabul edilmektedir. Ayrıca ölümün ritüellerle ulaşmış olduğu safhayı göstermesi 

bakımından mükemmel bir örnek kabul edilmektedir.560  

Hititlerde cenaze ritüelleri kraliyet ailesi için yapılan uygulamalardan takip edilmektedir. 

Çivi yazılı belgelere göre kraliyet üyesinden biri öldüğünde yapılacak uygulamalar belirli 

günler içinde ve belli bir düzende gerçekleşmektedir. Ritüel, her gün ayrı bölümlerden ve ayrı 

konulardan oluşmaktadır. Ritüelin ilk günlerinin ana teması muhtemelen ölü için yapılacak olan 

ziyafetten başlamaktadır. Ölmüş kral ya da kraliyet üyesini ritüellerde tasvir etmek için yapılan 

heykeller ve öbür dünyada yerine geçme uygulamaları önemli rol oynamaktadır. Yerine 

getirilecek uygulamalar çeşitli tanrılara ve ölenin ruhuna içmek gibi ritüellerle 

birleştirilmiştir.561  

Ritüel metnini son haliyle ele aldığımız günler numaralı olarak aşağıdaki şekilde 

verilmiştir.  

Birinci gün:  

Ritüelin ilk günü kralın ya da kraliyet üyesinden birinin ölümünün ardından 

başlamaktadır. Birinci gün ile ilgili tabletin çok az bir kısmı korunmuştur diğer kısımları kırıktır. 

Kral tanrı oldu ifadesini ilk defa burada kullanılmıştır. 

Ritüel kralın ölümünü ifade eden cümle “Hattuša’da büyük kayıp (Šallis Wastaiš) 

meydana geldiğinde” ifadesi ile başlamaktadır. 

Transliterasyon: KUB 30.16 + 39.1 (CTH 450) 

Vs. 1. 

1 ma-a-an 
URU

Ha-at-tu-ši šal-li-iš wa-aš-ta-a-iš ki-ša-ri 

2 na-aš-šu-za LUGAL-uš na-aš-ma MUNUS.LUGAL-aš DINGIRLIM-iš ki-ša-ri        

3 nu-za-kán hu-u-ma-an-za šal-li-iš am-mi-ja-an-{x-x-x-}za 

 
558 Kapelus, “Some remarks on Hittite Royal Funerary Rirualsallis wastais (Texts from Building A on Büyükkale)”, 

449-450. 
559 Otten, Hethitische Totenrituale, 18. 
560 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 223. 
561 Hoffner, Hittite Myths, 59. 



 

167 

4 GIŠU-UL-PA-TE562MEŠ-ŠÚ-NU ar-ha da-an-zi 

5 nu ú-e-iš-ki-u-wa-an ti-an-zi 

6 DINGIRLIM-iš-ma-aš ku-e-da-ni UD-ti ki-ša-ri nu a-pí-e-da-ni 

7 UD-ti kiš-an i-ja-an-zi 1 GU4.APIN.LÁ šar-lu [(-m)]a-aš-kán 

8 a-pí-el  ZI-ni    ši-pa-an-da-a[n]-zi 

9 na-an ki-it-kar-ši ha-ad-da-an-zi [nu k]i-iš-ša-an 

10 me-ma-an-zi-ik-wa-za GIM-an k[i-iš-]ta-at 

11ka-a-ša-wa-az  QA-TAM-MA  k[i-š]a-ru 

12 nu-wa-aš-ša-an ZI-KA ki-i-da-ni GU4-i[ ka]t-ta tar-na 

13 nam-ma DUGHAB.HAB563 GEŠTIN  ú-da-an-zi na-an a-pí-e-el 

14 ZI-ni  ši-pa-an-da-an-zi  nam-ma-an  ar-ha 

15 du-wa-ar-na-an- zi 

16 ma-ah-ha-an-ma GE6-az ki-ša-ri na-aš-ta ak-kán-ti 

17 1 MÁŠ.GAL še-ir ar-ha wa-ah-nu-wa-an- zi564 

18 na-aš-ta an-da ki-iš-ani me-ma-an- zi 

19 [   ... (e-ip-d)]u565 

Tercüme:  

( I 1-19) “Eğer Hattuša’da büyük günah meydana gelirse, kral ya da kraliçe tanrı olursa 

(yani ölürse), yetişkin ve genç herkes, kamıştan (içme pipetlerini bırakır) yapılmış šulpate  

nesnelerini alır, ağıt yakmaya başlar, hangi gün tanrı olursa, o gün şunları yaparlar: yüceltmek 

için onun ruhuna bir çift  sığır sunarlar. Onlar sığır başını bağlarlar ve konuşurlar: senin bir 

 
562 Akkadca šulpatu kelimesinin anlamı kesin değildir ancak metinde muhtemelen içme borusu (kamış borusu) 

anlamında kullanılmıştır. Chareskvili, (2023). 282; Bu terim Hitit metinlerinde genellikle “kap” anlamına 

gelmektedir. šulpu ise tahıl sapı, ekili alan, bir flüt yada kamıştan yapılmış çalgı anlamına gelmektedir. Ancak 

kamış anlamı ekili alan anlamına göre daha nadir kullanılmaktadır. Ritüelde bu kelimenin bir kap anlamına geldiği 

kabul edilmiştir. Çünkü buradaki anlamının Hititçe metinlerinde içme tüpü ya da borusunu işaret etmemektedir. 

Bu kelime daha çok kamıştan ya da metalden yapılmış bir nesneyi ifade eder. Hitit metinlerinde içme borusu-tüpü 

anlamına gelen nada/i- gibi kelimeler vardır.: Kassian, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 58-59. O zaman 

ritüelde kullanılan bu nesne kamıştan yapılmış kaplardır. 
563 “Güğüm, testi,” anlamına gelmektedir: HZL. 324: Ünal, Hititçe-Türkçe Türkçe Hititçe Büyük Sözlük, 288. 
564 šer arha wahnu-: üzerinde sallamak, üzerinden geçmek, savurmak, dönmek, anlamına gelmektedir: HW (1975). 

240: Melchert, “God Drinking in Hittite”, 253. 
565 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 46-48: Otten, Hethitische Totenrituale, 18.  



 

168 

(tanrı) olduğun gibi, bu sığır da aynı şekilde olsun (yani ölsün), ruhunu bu sığırın içine aşağı 

serbest bırak. Sonra bir şarap testisi getirirler ve onu (yani şarabı) ruhuna libasyon yaparlar, 

ardından onlar şarap testisini parçalara ayırırlar. Ancak gece olduğunda, ölü üzerinde keçi 

sallarlar ve şöyle konuşurlar: … onu size bıraksın!”566 

“šalliš waštaiš” kelimesi ile başlayan metin büyük günahın vuku bulmasıyla olacakları 

anlatan dizeler içermektedir. Birçok yerinde kırıklar olan metnin ilk günü kralın ölümü ile 

ülkede yapılacakları yansıtmaktadır. “šalliš” kelime olarak “büyük” anlamına gelmektedir. 

Ölüm için kullanılmasının nedeni şüphesiz kralın ölümünün ülkede yarattığı kaosun boyutuyla 

ilgilidir.  Kralın ölümü “büyük bir felaket, büyük bir günah, büyük suç” olarak kabul edilmiş, 

kral öldükten sonra ise tanrıya dönüşerek, soyunu ve ülkesini koruyan ilahi bir görev 

üstlendiğine inanılmıştır.567 Kralın ölümünü tanımlayan “šalliš /büyük” kelimesi hangi amaçla 

kullanıldığı önemlidir. Bu terim bir nevi kraliyet ile halk arasında iletişim şekli olarak da 

düşünülebilir. Eğer ölen kral ya da kraliyet ailesinden biriyse halk bu ayrımı idrak ederek, halk 

kralın ölüm ritüeli için yapılması gerekenlere karşı hazır bekleyecekti. Ancak eğer böyle değilse 

büyük ifadesinin kullanılmasının bir nedeni daha vardır. Büyük kelimesi duyulan üzüntüye de 

gönderme yaparak kralın ölümüne karşı hissedilen acının büyüklüğünü göstermektedir. Burada 

büyük kelimesi daha manevi bir anlamı nitelediği düşünülebilir. Kısaca ritüel için kullanılan 

šalliš ifadesi iki anlamı ifade etmiş olabilir. Birincisi kralın ölümünün ayrıcalığını, ikincisi 

ölümünün ardından duyulan üzüntüyü nitelemiştir. 

Kralın ölümünü tanımlayan “šalliš waštaiš” ifadesindeki waštaiš kelimesi ise genellikle 

“suç, günah, kayıp” şeklinde tercüme edilmiştir. Aslında waštaiš kelimesinin üç anlamı da 

kralın ölümü ile ülkenin durumunu yansıtmaktadır. Waštaiš’in tercümesi suç olarak kabul 

edilirse, kralın ölümü sanki ülkeye ve halka karşı bir suç işlemiş gibi hissedilmiştir. Günah 

anlamında kullanıldığında ise kralın ölmesi devlete ve halka karşı işlenen büyük bir günahtır. 

Çünkü kralın varlığı ülkenin ve halkın garantisidir, yokluğu ise ülke ve halk için büyük bir kaos 

ortamıdır. Kraliyet ailesinden birinin ölümü mevcut düzenin bozulması demektir. Çünkü kral 

tanrı ve halk arasında aracı pozisyonda yer yüzündeki en saygın kişidir. Kralın ölümü tanrı ile 

insanlar arasındaki iletişimi engelleyecek, düzen bozulacak sonuçta ise devletin bekası sekteye 

uğrayacaktı.568 Belki de duydukları bu korku üzerine halk kralın ölümünü insanlığa karşı 

işlenen bir günah ve suç olarak tanımlamıştır. Muhtemelen devletin egemenliği için duyulan 

 
566 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 47-49. 
567 Gordezaini-Tatishvili, "Hittite Funerary Traditions and Afterlife Beliefs in the Context of Hittite Cosmology”, 

314. 
568 Haas, Geschichte der hethitischen Religion, 216. 



 

169 

korkudan dolayı kralın ölümünün ülkede kaos yaratmaması için halefi hızlıca tahta 

çıkarılmıştır. Böylece devletin yönetimini sekteye uğratacak boşluk doldurulmuştur. Cenaze 

töreni boyunca krallığın sürekliliği ve devamlılığı vurgulanmıştır. 569 

Kayıp kelimesi ise daha duygusal bir anlam içermesinden dolayı kralın ölümüne karşı 

halkın üzüntülerini yansıttığı bir ifade olarak açıklanabilir. Waštaiš kelimesini bu ritüel metni 

için kayıp anlamında kullanmak daha mantıklı olacaktır. Zaten ölüm bir nevi kayıptır. 

Yaşayanlar arasında tüm opsiyonlarını kaybetmiş bir konumdadır. Yaşayanların dünyasında 

fiziken var olmayan, ona ulaşılmayı da imkânsız kılan ölüm için waštaiš kelimesine en yakın 

anlam olarak kayıp kelimesi de dikkate alınabilir. Özellikle Hitit halkının kralına olan bağlılığı 

ve ona yüklediği anlam kralın ölümünün ardından halkın nasıl bir duygu içerisinde olduğunu 

ortaya koymaktadır.  

Ritüele katılan kalabalığı ifade eden šalliš ammijanza kelimesi insanların kalabalığı 

anlamına gelmektedir. Aynı anlamı veren panku-570 ismi de bu şekilde kullanılabilir. Kelimenin 

burada kullanılarak ritüelde geçen “genç yaşlı herkes” ifadesini kapsadığı anlaşılmaktadır. 

Ayrıca šalliš ve ammijanza genç ve yaşlı anlamına da gelmektedir. 571 yani bu kelime tamamen 

ritüele katılacak insan topluluğunu ifade eder. 

Metnin ilerleyen kısmında herkesin içeceklerini ve yiyeceklerini bırakmaları istenmiştir. 

Büyük küçük herkesin yeme içmelerini bırakılması ölü ruhu ve yakınları için duyulan saygıyı 

da göstermektedir. Bu süreçte gündelik ve ihtiyaçları olan tüm gereksinimlerden uzak durarak 

bir nevi nefislerini terbiye ederek krallarına saygılarını gösterirler. Bu bir nevi kralın ardından 

herkesin uyması istenilen bir yastır. Ritüel metninde geçen herkes içki kamışlarını bırakır 

ifadesinin ne anlama geldiğine dair Rutherford bir yorum öne sürmüştür. Ona göre bu ifade 

normal hayatın sona ermesiyle ilgilidir.572 Çünkü yeme içme hayatın zevklerinden biriydi. 

Böyle bir durum karşısında halk bu zevklerinden uzak durmalı, krala saygısını göstermeli ve 

yasını tutmalı idi. 

Hitit kralları hayatlarının büyük bölümünde yönettiği halkından daha ileride ilahi statüye 

sahip ve tanrıya en yakın olmasına rağmen yaşamı boyunca ölümlü kabul edilmiş ancak 

öldüğünde “tanrı oldu” ifadesi kullanılmıştı. Kral yer yüzünde tanrının hizmetkarı ve tanrıların 

ona emanet ettiği ülkeyi yöneterek onların vekili statüsünde idi. Eğer iyi işler başarırsa ülke 

 
569 Hout, "Death as a Privilege: The Hittite Royal Funerary Ritual”, 37. 
570 panku-/pangawaš:toplum, herkes, bütün: Ünal, Hititçe-Türkçe Türkçe Hititçe Büyük Sözlük, 391. 
571 Kassian, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 56-58. 
572 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 224. 



 

170 

düşmanlara karşı korunur, verim artar, tanrının emrine uymayıp kötü işlerle meşgul olursa ülke 

kötü bir hal alırdı. Ülkenin ve kralın gidişatı tamamen tanrıya sundukları hizmetlere bağlıydı. 

Kralın ölümlü olması onun için en büyük tehditti, kralın savunmasız kaldığı ve korktuğu bir 

anda diğer ölümlüler gibi ölüler diyarının güçleri onu da ölüler diyarına çağırabileceklerdi.573 

Bu nedenle kral tanrının lütfunu kazanmak ve ilahi statüye ulaşmak için tanrıya hizmetkarlığını 

yerine getirmeliydi. Öldüğünde de tanrılar ona ölümlülerden farklı bir ölüler diyarı sunacaktı. 

Hâlbuki ki kralın öldükten sonra yer altına gitmeyeceğine inansalar da onlar için yapılan cenaze 

ritüelinin amacı ölen kralın ruhunun yeraltı dünyasında hak ettiği muameleyi görmesidir. Ancak 

tanrı olduğuna inanılan kral için yapılan 14 günlük ritüelle gereğinden fazla çabanın harcandığı 

düşünülmüştür.574  

İlk gün, ölen kral için kurban sunulmaya başlanmıştır.  Ancak bu defa kurban ziyafet için 

değil ölen kralın ruhunun yatıştırılması için yapılmıştır. Kurban edilecek hayvan bir çift sığırdır. 

Sığırın genellikle erkek olarak tercih edildiği KBo 6.26 II 21-23 kanun metninden anlaşılmıştır. 

Hatta Hititlerin mezarlık alanı olarak düşünülen yerlerdeki hayvan kurbanlarının kalıntılarından 

da genellikle erkek cinsinden sığırların tercih edildiği anlaşılmıştır.575  

Ölen kişi için “sen nasıl olduysan bu (sığır) da öyle olacak” ifadesiyle bir çeşit analoji 

büyüsü yapılır. Böylece ölen kralın ruhuna hayvanın ruhunun üzerinden törenler yapıldığına 

inanılmıştır. Burada kralın ölmüş bedeninden başka ölmüş ruhu da mutlu etmek önemlidir. 

Çünkü ruh bedenden bağımsız şekilde hareket edebilir yani yaşayanların arasında 

dolaşabilirdi.576  

Ritüelin ilk gecesi gerçekleştirilen diğer bir uygulama ise bir keçi getirilerek ölünün 

üzerinde ileri geri bir keçi sallandırılmasıdır.577 Keçinin ölü üzerinde sallanması ölünün 

arındırılması anlamına gelmektedir.  Kötü nesnelerle lekelenmiş ya da lanetlenmiş olduğu 

düşünülen cesedin üzerinde rahibin keçiyi sallandırmasıyla ölüye bulaşmış olduğu düşünülen 

 
573 Van den Hout, “Death Binds: On Some Rites Surounding Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia”, 75. 
574 Gordezaini-Tatishvili, "Hittite Funerary Traditions and Afterlife Beliefs in the Context of Hittite Cosmology."  

314. 
575 Sevinç, "Hititlerde Ölülere ve Yeraltı Tanrılarına Sunulan Kurbanlar." 137. 
576 Otten, Hethitische Totenrituale, 13. 
577 Ebla’da bulunan ve M.Ö. 2350’lere tarihlenen iki ritüel, kirliliğin bir keçiye aktarıldığı ayinle ilgilidir.  Ritüel 

metninde ölü evinin temizlendiğinden bahsedilmektedir.  Bu ritüelin cenaze sonrası yapılan ritüel olduğu açıktır. 

Ritüelin ardından kirliliğin taşıyıcısı kabul edilen keçi daha sonra ıssız bozkırlara doğru kovalanmıştır. Bkz. Haas, 

"Hethitische Bestattungsbräuche." 55; Ayrıca Hitit ordusunda meydana gelen salgına karşı CTH 425.2 kahin 

Dandanku ritüelinde kirli unsurlar keçi yerine eşeğe aktarılır ve eşeğin günah keçisi olarak bu kirliliğin düşman 

ülkesine taşıyacağına inanılmıştır: Bawanypeck, "Hethitische Orakelspezialisten als Ritualkundige”, 32; Ayrıca 

CTH 761.2.4 (9 14-18 )’de kötülükler ve kirliliklerden arınmak için bunların uzaklaştırılması amacıyla yapılan 

ritüelde tüm bunların günah keçisine yüklendiğinden bahsedilir: Yakubovic.-Mouton. Luwili: Hittite-Luwian 

Ritual Texts Attributed to Puriyanni, Kuwatalla, and Šilalluḫi (CTH 758-763), 261. 



 

171 

laneti ve kiri keçinin üzerine çektiğine inanılmıştır. Böylece ölü arındırılarak tüm kirlilik, 

günah, büyü keçiye geçmiş olacaktı. Kötülüğün nesneye aktarılması Hurri-Luvi ritüellerinde de 

kullanılmaktadır.578 Ayrıca keçi Hitit büyülerinde kötülüğü ve günahı uzaklaştırmak için de 

kullanılan bir nesnedir. 

 Büyü ritüellerinde kurban sahibini temsil eden vekil, günah keçisi579 (nakkušši) 

bulunurdu. Bulunan keçi suçlu kişinin günahını, kızgınlığını, gözyaşını yüklenerek uzağa 

götüreceği inanılmıştır.580 Keçinin üstlendiği bu rolü gereği cenaze ritüelindeki amacı da ölmüş 

kralın günahlarını yüklenip uzaklaştırmak olmuştur. Keçinin günahları yüklenme görevini 

sadece Hititlerde değil birçok kavimde görmek mümkündür. Örneğin Antik İsrail inancında 

oğullarının günahlarını arındırmak için erkek keçiden bir tutam kıl kopararak iki kere 

“günahlarımızı yüklen ve git/kaybol” şeklinde ritüel yaptıkları bilinmektedir.581  

Birinci güne ait metin devam etmektedir. Ancak içeriği çok kırıktır. 

Transliterasyon: KUB 39.1 (CTH 450) 

Vs.II 

12 nam-ma a-pí-e-da-ni [UD-ti ... ]  

13 nu GE
6
-an la-ak-nu-u-w[a-an-zi ... ]  

14 U
4
-MU MAH

AH-
RU-Ú[ túh-hu-uš-ta]  

15 DUB 1KAM Ú-UL Q[A-TI ma-a-an URUH(a-at-tu-ši)] 

16 GAL-iš wa-(aš-) ta[(-a)i-iš ki-(ša-ri)] 

17 ma-a-an 
URU

H[(a-at-tu)-ši šal-li-iš wa-aš-ta-a-iš (ki-ša-ri)]  

18 na-aš-šu LUGAL[(-uš) na-aš-ma MUNUS.LUGAL-aš (DINGIR- LIM-iš) ki-(ša-ri)] 

Tercüme: 

 
578 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche”, 53. 
579 Milattan öncelere dayanan farklı toplumlardaki bu uygulamalarda özellikle erkek keçinin kullanıldığına dair 

ortak bir yön bulunmuştur. Sözlü ağızda çok kullanılan “günah keçisi” deyiminin geçmişi de belki bu uygulamalara 

dayanmaktadır. Keçiye yüklenen bu görevle ritüel de keçinin ölü üzerinde sallandıkça rüzgâr nasıl ki estiğinde bir 

şeyleri savuruyorsa keçi de ölünün günahlarını yüklenerek uzaklara savurduğuna inanılmış olmalılardır. Sığır 

kralın ruhunu, keçi günahlarını yükler. Sığır ölen kişinin üzerinde sallanarak onun yerine geçmiş ve olumlu bir 

algılama yaparken keçi ise günahlarını yüklenip uzaklara gitmesi olumsuz bir görevi üstlendiğini göstermektedir. 

 
580 Reyhan,“Hitit Toplumunda “Öldürme”, 95. 
581 Özalp, "Yahudilik’te Tartışmalı bir Ritüel: Kapparot”, 337. 



 

172 

(II 12-18) “Sonra o gün… onlar geceyi uyanık geçirirler. İlk gün bitti. Birinci tablet. 

Ritüel bitmedi. Eğer Hattuša’da bir günah meydana gelirse. Eğer Hattuša’da büyük bir günah 

meydana gelirse, kral ya da kraliçe tanrı olursa.”582 

Metnin devamında 1. günün bittiği ancak ritüelin devam ettiği bildirilmiştir. Muhtemelen 

bu olay 1. günden 2. güne geçiş gecesinde gerçekleştirilmiştir.  

Tabletin 2. kısmında 1. kısımdaki gibi kral ve kraliçenin ölümünü “kral ya da kraliçe tanrı 

olursa” benzetmesiyle ifade etmişlerdir. Hititler kral öldüğünde tanrı “DINGIRLIM-is 

kisari”583 olduğuna inandıklarını biliyoruz. Yalnızca krala ait olan bu ifade kralın öldükten 

sonra ailesinin ilahi koruyucu tanrısı haline geldiğini ifade etmektedir. Kizzuvatna’nın kültürel 

çevresine ait olan KUB 30.28 (+) 39.23 numaralı ritüel metninde ölüm sadece kral ve kraliçeye 

mahsus olmadığı anlaşılmaktadır.584  Kral ve kraliçenin bile ölümlü olduğu dünya da Hitit halkı 

da tabi ki de ölümlü idi. Ancak onların ayrıcalıklı kraliyet üyelerinden farkları vardı. Halktan 

biri bu dünyada görevi tamamladığında sadece öldü denilmekte idi. Onlar için asla tanrı oldu 

ifadesi kullanılmazdı.  

Transliterasyon: (KUB 39.1)  

Rs. III 

7 i-ja-zi nu 1 NINDApár-šu[-ul-li ták-na-aš DUTU-i] 

8  1 NINDApár-šu-ul-li DUTU A[N-E 1 NINDApár-šu-ul-li] 

9 hu-uh-ha-aš ha-an-na-aš 1 NINDAp[ár-šu-ul-li DUD.SIG5] 

10 ti-an-zi EGIR-an-da NINDAša-r[a-am-ma ...  ] 

 
582 Trans. ve terc.: Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš,  50-53. 
583 Hitit kralları kendilerine verilen gücü meşru ve yetkin olarak tanrıların verdiğini her zaman ifade etme çabasında 

olmuşlardır. Bu ilahi güçle arasındaki özel bağı kendilerini antropomorfik olarak tasvirlerle betimletmişlerdir. 

Tasvirlerde kralların üç şekilde betimlemeleri bunu ispat etmektedir. Bu tasvirler 1. tanrıya yönelmiş halde, 2. bir 

tanrının koruyucu kolları arasında, 3. de ise bizzat tanrı olarak betimlenmiştir. Yani bu tasvirlerin amacı Hitit 

kralının ilahi yönünün ortaya çıkarılmasıdır. Ayrıca genellikle Luvi hiyeroglifli yazıtlar, kralların tanrılarla 

ilişkisinin anlaşılmasındaki en önemli belirleyicidir. Krallar çoğunlukla tanrısal simgeliği destekleyen kanatlı 

güneş diskiyle tasvir edilmiştir. Bu tasvirlerde kralların giysileri de tanrısallığını simgelemektir. Özellikle tören 

giysileri uzun elbiseler, burunları kıvrılmış ayakkabılar, yuvarlak şapkalar ve ucu kıvrıklı lituus denilen asalarla 

yapılan tasvirler baş tanrıçalardan biri olan güneş tanrısının özelliklerini simgelemektedir.  Kralların güneş 

tanrısına güneşim diye hitabı da Hitit dilinde görkem anlamına gelen bu ifadeyle Güneş Tanrısı ile kral arasındaki 

bağı pekiştirmektedir. Askeri giysilerle olan tasvirlerde ise konik, sivri başlı şapkalar ve kısa etekler giymiş, 

omuzlarında mızrak veya yay taşıyan şekilde savaş ve Fırtına Tanrısının sembolleri ödünç alınmıştır. Kronolojik 

olarak bu temsiller altı kral zamanına tarihlenmektedir: 1/II veya III. Tudhaliya, I. Šuppililiuma, II. Muwatalli, III. 

Muršili, III. Hattušili ve IV.Tuthaliya’dır. Yazılıkaya ve Nişantaş’ta yer alan kabartmalarda kralın ilahi bir varlık 

olduğu açıkça anlaşılmaktadır. Daha fazla bilgi için bkz: Durusu, “Now You See Him, Now You Don’t: 

Antromorphic Representations of the Hittite King”, 287-295. 
584Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 189. 



 

173 

12 nu EGIR-an-da LÚSAGI.A DUGiš[(-pa-an-du-wa-za)] 

13 KAŠ ku{-wa-pí-it}-ta 3-ŠÚ BAL-a[(n-ti)] 

14 nam-ma ak-kán-ti a{-da-an-na} Q-[(A-TAM-MA pí-an-zi)] 

15 nam-ma-aš-ši a-ku-u-wa-an〈(-na)〉 3-ŠÚ p[(í-an-zi)] 

16 I-NA 3 KASKAL-ma-aš-ša-an 〈DUD.SIG5[( an-da) te-iz-(zi)]585 

Tercüme:   

(III 7-16) “Onlar yeryüzünün güneş tanrıçasına bir ufalanmış ekmek, yeraltının güneş 

tanrıçasına bir ufalanmış ekmek, iki ufalanmış ekmek büyükbabalara ve büyükannelere, bir 

ufalanmış ekmek iyi gün tanrısına koyarlar. Saki ardından, bira dolu kabı üç kez libasyon yapar. 

Sonra ölene aynı şekilde yemek verirler, sonra üç kez içmesi için verirler. Ancak üçüncü sefer 

de İyi Gün Tanrısının adını anarlar.”586 

Hitit kraliyet cenaze törenlerinde ölüm ve yeraltı dünyası için çeşitli tanrılarla birlikte 

(Yeryüzünün Güneş Tanrıçası, Yeraltının Güneş Tanrıçası, Fırtına Tanrısı, Arinna’nın Güneş 

Tanrıçası vb.) ruhunu içme törenleri ve kurban sunular yapılırdı.587 Sunular genellikle katı 

olarak hayvan sunularıyla sığır, koyun gibi nadiren sıvı olarak da şarap, bira gibi sıvılardan 

yapılırdı.588 Bu kısım cenaze yemeği olarak adlandırılan bölümü ifade etmektedir. 

Özellikle kurbanlar sunulan tanrıların yeraltı dünyasıyla ilişkili olması yeraltı dünyasını 

ölümün bir parçası olarak benimsendiğini göstermektedir.589 Ayrıca ritüelde atalar ve yeraltı 

tanrıları ve yeryüzünün güneş tanrıçasının günlük kurban törenlerine sürekli katılımı ölen 

kişinin ilk olarak yeraltı tanrıçasının diyarında atalarıyla birleştiğine inanılmıştır. Yeraltı 

tanrıçasının kurban törenlerine dahil edilmesinin başka bir nedeni de tanrıça için hazırlanan 

sunularla onu sakinleştirerek ölen kralın akıbetini olumlu yönde karar vermesini sağlamaktır. 

Böylece kral ölümden sonra da ruhu öteki dünyada ayrıcalıklı bir varoluşa gitmek için serbest 

bırakılacaktır.590 

Metnin devamında ölen kral ve İyi Gün Tanrısı için sunumlar yapıldığı geçmektedir. 

Ölüye özellikle kral ve tanrılara yiyecek içecek sunulması Hititler için önem verilen bir 

 
585 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 56: Otten, Hethitische Totenrituale, 
586 Kassian-Korolev,  Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš,  55-57. 
587 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 181. 
588 Heimpel, "Libation. A. Philologisch. I. In Mesopotamien." 5. 
589 Sevinç, "Hitit Krallarının ve Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski Yakındoğu'da Kremasyon: Ölüyü Yakarak 

Defnetme Geleneği”, 2782. 
590 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche”, 57-58. 



 

174 

durumdur. Bu nedenle yapılan içki ve yemek sunuları ölünün ruhunu onurlandırmak ve onu 

yatıştırarak öfkesini uzaklaştırmayı amaçlamaktadır.  

Ritüelde ilk kez kullanılan UD.SIG5 İyi Gün terimi ölüm gününün tanrısallaştırılmış hali 

olarak kabul edilmektedir.591 Çünkü terim “DUD.SIG5” tanrı determinativi ile yani İyi Gün 

Tanrısı şeklinde geçmiştir. Ancak bazen determinativ olmadan da cenaze ritüeli boyunca sıkça 

kullanılmıştır. İyi Gün ifadesinin ölüm gününü yumuşatmak, cenazeye katılanları acıya 

boğmamak için kullanıldığı da düşünülmüştür.592  Zaten ölü ritüelinde hem gün hem tanrı olarak 

geçen bu terimin ölen kişi için ve ölümle ilgili olmaması imkansızdır.  Tanrı olarak sürekli ona 

kurbanlar sunulduğu ve adının geçtiği bilinir. Belki de İyi Gün Tanrısı ölünün bu yolculuğunda 

onu koruyan ve ölümün kasveti ve korkusunu ölüden uzaklaştırmak için uydurulmuş olabilir.  

İkinci Gün:  

Transliterasyon: KBo 25.184 (CTH 450) 

Vs. II 

1 [ma-a-an MUNUS-za-m]a na-aš-ta Ú-NU-TEMEŠ MUNUSTI an-da pí-e-da-an[-zi] 

2 [(nam-ma) ma-ah-h]a-ani Ú-NU-TEMEŠ ir-ha-a-it-ta-ri nu-uš-ša-an 

3 [ak-kán-ta-aš (p)]u-u-ri-ja-aš593 še-ir pu-u-ri-ja-al KÙ.GI A-NA IGIHI.A-aš  

4 [še-ir (ša-ku-wa-al594)-l]i KÙ.GI ti-an-zi nu šal-li hal-zi-ja 

5 [(na-aš-t)a 
LÚ.]

MEŠ ŠU.I ša-an-ha-an-zi595 DUMU
MEŠ 

É.GAL ak-kán-ti  

6 [(a-x)-x-x-]x IŠ-TU hu-u-up-pár KÙ.GI pí-an-zi nu LÚ
MEŠ GIŠ

BANŠUR  

7 [ak-kán-ti 
GI

]
Š
BANŠUR ti-an-zi nam-ma ha-an-te-iz-zi ti-an-zi  

8 nam-ma-aš-ta
? IŠ-[T]U 

DUG
DÍLIM.GAL da-aš-kán〈-zi〉 nu ša-aš-ti pí-ra-an kat-ta  

9 ku-iš NINDA.ÉRIN
MEŠ k[i-i]t-ta nu-uš-ša-an a-pí-ja zi-ik-kán-zi 

 
591 Mouton, "Devenir un dieu: les lieux des Funérailles Royales Hittites”, 22. 
592 Sevinç, "Hititlerde Ölülere ve Yeraltı Tanrılarına Sunulan Kurbanlar”, 140. 
593 puri kelimesi dudak ya da kenar gibi farklı anlamlara gelmektedir. Burada GIš puri-ja-aš yerine yalnız pu-ri-ji-

aš kullanılması gerekirdi. Çünkü determinativli hali kelimenin tepsi mi yoksa dudak anlamına mı geldiği 

konusunda karışıklığa sebep olmuştur. ŠW ritüelinde dudak örtüsü ya da maskesi olarak kullanılmıştır: Kassian- 

Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 115. 
594 šaguwa-/ šakuwa-/ šakui-:gözler, -al eki ile göz örtüsü anlamında kullanılmıştır: Kassian-Korolev, Hittite 

Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 116: Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 445 : CHD. 388. 
595 šanhanzi, šanahhanzišahanzi: süpürmek, temizlemek, silmek: Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük 

Sözlük, 456. 



 

175 

10 ha-an-te-iz-zi-m[a ]ša-ra-a da-aš-kán-zi na-at-kán pa-ra-a  

11 píd-da-a-an-zi EGI[R-]ŠÚ-ma 
LÚ.MEŠ

MUHALDIM (TU7)
HI.A hu-u- ma-an-da ti-an-zi  

12 na-aš-ta IŠ-TU T[U]7 
HI.A hu-u-ma-an-da-az da-aš-kán-zi  

13 nu-uš-ša-an NINDA.ÉRINMEŠ 596 zi-ik-kán-zi a-pí-e-ma ša-ra-a { }  

14 da-aš-kán-zi na-at-kán pa-ra-a píd-da-a-an- zi 

15 MUNUSMEŠ
ta-ap-ta-ri {x} šar-ri-eš-kán- zi  

16 nu a-ku-an-na pi-an-zi nu ha-an-te-iz-zi BAL-ši 

17 DTa-ú-ri-it[ ]e-ku-zi NINDA.GUR4.RA597 GIŠ DINANNA-YA NU.GÁL 

18 EGIR-ŠÚ-ma DUTU[ D]Me-iz-zu-ul-la {x} e-ku-zi LÚ.MEŠNAR 

19 GIŠhu-uz-zi-n[a-r]i-it SÌR-RU LÚ.MEŠALAN.ZU9 

20 a-ha-a hal-zi-[iš-š]a-an-zi me-mi-ja-an-ma hu-uš-te-eš-kán-zi 

21 na-aš-ta LÚ G[IŠBANŠ]UR 2 NINDAmi-it-ga-mu-uš598 GIŠBANŠUR-az da-a-i 

22na-aš pár-ši-j[an]a-aš-ša-an EGIR-pa GIŠBANŠUR da-a-i  

23. EGIR-ŠÚ-ma DU[ DU URUZ]i-ip-pa-la-an-da e-ku-zi 

24. LÚ.MEŠNAR[ GIŠhu-u]z-zi-na-ri-it SÌR-RU LÚ.MEŠALAN.ZU9 

25. [] a-ha-a hal-z[i-iš-ša-an-]zi me-mi-an-ma hu-uš-te-eš-kán-zi 

26. [L]Ú GIŠBANŠU[R 2 NINDAmi-it-g]a-mu-uš GIŠBANŠUR-az da-a-i na-aš pár-ši-ja 

27. [na-aš-š]a[-an EGIR-pa A-N]A GIŠBANŠUR da-a-i 

28. [EGIR-ŠÚ-ma DLAMMA e-ku-zi ]LÚ.MEŠNAR GIŠhu-uz-zi-na-ri-it 

29. SÌR[-RU LÚ.MEŠALAN.ZU9 ]a-{ha-a} hal-zi-iš-ša-an- zi 

30 me-mi-a[n-ma hu-uš-te-eš-kán-]zi KI.MIN 

… 

36. EGIR-ŠÚ-ma DINGI[RUD.SIG5 e-ku-zi LÚ.MEŠ]NAR GIŠhu-uz-zi-na-ri-it 

 
596 Asker ekmeği: Ünal. Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 376. 
597 NINDA .KUR4RA/ NINDA .GUR4RA=harši: kalın ekmek: Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 

168. 
598 Tatlı ekmek: Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 844. 



 

176 

37. SÌR-RU {L}Ú.M[EŠALAN.ZU9 a-ha-a h]al-zi-iš-ša-an-zi me-mi-an-ma 

38. hu-uš-te-eš-ká[n-zi LÚSAGI.A NINDA.GU]R4.RA EM-SA pár-ši-ja na-an-kán pa-ra-a 

pí-e-da-i  

… 

47. [EGIR-ŠÚ-ma a-pí-el ZI-an 3-ŠU e-]ku-zi LÚ.MEŠNAR 

48. [GIŠhu-uz-zi-na-ri-it SÌR-RU ]LÚ.MEŠALAN.ZU9 a-ha-a 

49. [hal-zi-iš-ša-an-zi me-mi-an-ma h]u-uš-te-eš-kán-zi 

50. [nu 1 NINDA.GUR4.RA KU7 DUMU.É.GAL pár-ši-ja ]na-aš-kán ha-aš-ši-i 

51. [iš-tar-na pí-di A-NA NINDA.ÉRINMEŠ da-a-]i ma-ah-ha-an-ma 

52. [I-NA 3 KASKAL-NI a-pí-e-el ZI-a]n e-ku-zi nu ma-ah-ha-an 

53. [DUD.SIG5 an-da te-iz-zi NINDA.GUR4.R]A-ma Ú-UL pár-ši-ja 

54. [LÚSAGI.A-ma iš-qa-ru-uh599 t]a-a-ga-an GUL-ah-zi600 

… 

61 [GIŠGAG.Ù.TAGHI.A da-a-i ma-a-an MU]NUS-za-ma nu-uš-ši {GIŠhu}- 

la-a-li 

62 [GIŠhu-u-e-ša-an-na QA-TI-ŠU da-a-i] nu-uš-ši TÚGNÍG.LÁMMEŠ 

Tercüme:  

(II 1-62) “Ama eğer o bir kadınsa (yani kraliçe ölmüşse) onlar kadının eşyalarını içeri 

getirirler. Daha sonra eşyalar bitince, onlar ölünün dudakları üzerinde altından bir dudak 

örtüsü/maskesi ve gözleri üzerine altından göz örtüsü koyarlar. Büyük yemek duyurulur. 

Berberler süpürürler. Saray görevlileri ölüye altın huppar kabından […] verirler. Sakiler masayı 

ölüler için hazırlarlar. Daha sonra masa adamları masayı ilk (yemeklerle) donatırlar. Sonra onlar 

(masayı) Dilimgal kasesi ile birlikte alırlar. Ve asker somununu ki o yatak önüne koyulmuştu, 

onlar onu oraya (yani Dilimgal kasesine) koyarlar. Onlar ilkleri (yemekleri) alıp dışarı çıkarlar. 

Ardından aşçılar bütün çorbaları (masaya) koyarlar. Ve (masayı) bütün çorbalarla birlikte alırlar. 

Onlar (masaya) başka bir asker somunu koyarlar. Onlar onları (yani çorbaları ve somunla 

 
599 Kurban kabı, ritüellerde kullanılan kurban olarak sunulan, yiyecek, içeceklerin sunulduğu kaplardır: Hw.,88: 

Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 232. 
600 Kassian- Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 86-97. 



 

177 

birlikte masayı) kaldırırlar ve onları dışarı çıkarırlar. Onlar (yiyecekleri) taptara kadınlarına 

dağıtırlar. Onlar içmesi için verirler ve ilkleri sunarlar. Önce o tanrıça Taurit’i içer. Tanrıça 

İştar’ın kalın bir somunu ve enstrümanları yok (yani kullanılmaz). Sonra güneş tanrısını ve 

tanrıça Mezulla’yı içer. … Ma[sa a]damları [iki  tatlı somunu] masadan alırlar ve onları kırarlar. 

O o[onları] masaya [geri] koyar.  [Daha sonra o Koruyucu Tanrı’yı içer.] şarkıcılar Tanrıça 

İštar’ın? Enstrümanları eşliğinde şarkı söylerler. [komedyenler] “Aha-a!” diye seslenirler, fakat 

onlar bu kelimeyi fısıldarlar? Tekrar (yani somunlarla olan işlemler yerine getirilir). Daha sonra 

o [tanrı…-]nu içer. Şarkıcılar [tanrıça İštar’ın?] enstrümanları eşliğinde şarkı söylerler. 

Komedyenler Aha-a! Diye seslenirler, fakat onlar bu kelimeyi fısıldarlar?  Kapının dışından 

ekşi somun getirir ve onu kırarlar. O onu masaya koyar. Daha sonra o İyi Gün tanrısını içer. 

Daha sonra tekrar o Tanrı İzzištanu içer. Şarkıcılar Tanrıça İštar’ın enstrümanları eşliğinde şarkı 

söylerler. Komedyenler aha-a diye seslenirler fakat onlar bu kelimeyi fısıldarlar? Saki ekşi kalın 

somunu kırar ve onu dışarı koyar. Daha sonra yeryüzünün Tanrısını içer.  Saray görevlisi bir 

tatlı somunu kırar ve onları ocağın içine, asker somununun önüne koyar. O zaman o onun 

ruhunu üçüncü kez içince ve o İyi Gün Tanrısını adıyla çağırınca o kalın somunu kırmaz. Saki 

išqaruh kabını yere doğru vurur. Bir adam bir yayı ve okları onun yani ölünün elinin içine koyar. 

Eğer o bir kadınsa yani kraliçe ölmüşse o onun elinin içine bir öreke ve iğne koyar. Ve onlar 

ona kıymetli giysiler verirler.”601 

Ritüel metninin ikinci gününde ölen kral ya da ailesinden biri için yakılma işlemi 

gerçekleştiği anlaşılmaktadır. Hititlerde ölüyü yakma işleminin birçok nedeni olduğu 

düşünülmüştür. Yakılma işleminin ölen kişinin bedeninin çürümesine engel olmak için tercih 

edildiğine inanılmıştır. Muhtemelen ölen kişinin bedeniyle bağlantıyı tamamen kesmek 

istenilmiştir. Çünkü kralın ölü bedeninin bozulması yaşayanlar arasında kötü enerjiye neden 

olabileceği düşünülmüştür. Yaşayanlar arasında kötü enerjinin yayılmaması için bedenin 

gömülerek çürümesini beklemek yerine doğrudan yakmayı tercih etmişlerdir. Ancak herkes için 

bu uygulamanın yapılmadığına inanılmıştır.602  

Ritüelde kralın bedeninin yakılmasının çürümenin dışında başka özel bir anlamı da 

olmalıdır. Çünkü onların ölümü ayrıcalıklıdır. Kralın bedeni yakılarak bedeninden ayrılan ruh 

bu dünyadan yeni bir varoluşa aktarılmaktadır. Böylece ölen kişinin yakılarak öbür dünyaya 

daha iyi bir geçiş sağladığına inanılmıştır.603 Kuş kurbanlarında yeraltı için yakılan kuşların 

 
601 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 87-99. 
602 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 182. 
603 Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, 161. 



 

178 

dumanının daha iyi bir geçiş sağladığı ve kurbanın sunulduğu yere hızlı bir şekilde vardığı 

düşüncesi hakimdir. Aynı şekilde kralların bedeninin yakılmasındaki mantıkta bu idi. Böylece 

kral öteki dünyaya hızlı ve kolay bir geçiş sağlayacaktı. Yakılma sayesinde ruhun gökyüzüne 

tanrıların yanına daha kolay geçtiğine de inanılmıştır. Ayrıca yakılma işleminin su gibi 

arındırma özelliğine sahip olduğuna da inanılmıştır. Çünkü ölü bedenin yakılması fiziken ve 

ruhen ölünün temizlenmesi anlamına da gelmektedir.  

Bu ritüellere ait metinler ve başkent yakınlarındaki Osmankaya’da kayaların arasına 

gömülmüş çömleklerin eş zamanlı olması Hitit krallarının yakıldığı fikrini doğrulamaktadır. 

Yukarıda ölen kraliçe için yapılan hazırlıklarda ölünün yakılmaya hazırlık aşamasını 

göstermektedir. Çivi yazılı metinde de geçtiği gibi kremasyonun ikinci gece gerçekleştiği 

düşünülmektedir.604 Hitit metinlerinde kremasyon işleminin nasıl gerçekleştiğine dair bilgi 

mevcut değildir. Ancak ritüel üzerine çalışanlar Homeros’un İlyada destanındaki Patroclos’un 

yakılmasıyla šalliš waštaiš ritüelindeki ölü yakma geleneğinin benzer olduğunu düşünmüştür. 

Bu benzerlikler Yunanlıların ölü yakma geleneğini Anadolu’dan öğrendiği ve Anadolu’daki 

gibi cenaze töreni uyguladığını göstermektedir.605 

Cenaze ritüelinin neredeyse her gününde atalara ve yeraltının güneş tanrıçasına sunulan 

kurbanların nedeni ölen kişinin önce yeraltı dünyasında atalarıyla birleşeceği inancına sahip 

olduklarını göstermektedir. Böylece yeraltı dünyasının tanrıçasını kurbanlarla yatıştırarak 

kralın ruhunun öteki dünya da ayrıcalıklı varoluşa kavuşması amaçlanmıştır.606  

Ritüelin devamında ölen kişinin cinsiyetini gösteren bir uygulama yapılmaktadır. Ölen 

kişi erkeklik ya da dişiliğine istinaden yapılan ritüel de ölü sembolleri ile temsil edilmektedir.607 

Genelde ölenlerin ellerine erkekse yani kralsa ok-yay, kadınsa yani kraliçe ise iğne ve öreke 

gibi semboller verilmektedir.608 CTH 406’da yer alan Paškuwatti ritüelinde de bu duruma 

benzer bir uygulama bulunmaktadır. İktidarsızlığa karşı yapılan ritüelin bir pasajında (22-25) 

“ve o kapıdan dışarı adım attığında, ondan iğne ve örekeyi alacağım ve ona ok ve yay 

vereceğim”. Bu ifade cenaze ritüelinin ikinci gününde geçen ifade ile aynıdır. Hatta bu sembol 

MÖ. 1. binde Maraş’taki stellerde de bulunmuştur. Berlin’de de benzeri olan stellerde 

kadınların iğnelerle tasvir edildiği anlaşılmaktadır. Bu stellerdeki kadın ve erkeklerin elindeki 

sembollerle tasvir edilmiş kabartmaların birçoğunun cenaze stelleri olduğu ve cenaze 

 
604 Hoffner, Hittite Myths,59. 
605 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 229-230. 
606 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche", 57-58. 
607 Archi. “The Anatolian Fate-Goddesses and their Different Traditions”, 39. 
608 Rutherfold,"Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 225. 



 

179 

kültleriyle bağlantılı olduğu düşünülmüştür. Hatta bu uygulamanın 2. bin yıl Hitit Anadolu 

kültürünün MÖ. 1.bin yıl Luvi-Arami şehir devletleriyle devamlılığının unsuru olduğuna 

innaılmıştır.609  

Kadın ve erkeklere verilen bu nesnelerin nedeni muhtemelen kişinin cinsiyetiyle ilgilidir. 

Ayrıca ölen kadınlar için sadece öreke ve iğne değil dudaklarına ve gözlerine de maskeler 

yerleştirilmiştir. Altından olan bu nesneler ölüye yiyecek ve içecek sunulduğu zaman 

çıkarılarak sonra tekrardan yerine takıldığı anlaşılmıştır.610 Bu gelenek ise muhtemelen ölünün 

bazı uzuvlarını korumak için yapılmış olabilir. Buna benzer Eski Yunan’da ölüler yakılırken de 

göz ve dudaklarına maske gibi koruyucular koydukları bilinmektedir.  

Metnin devamında dilimgal kasesinden bahsedilmektedir. Bunun içine yatağın önündeki 

iki asker somunu konulmuştur. Muhtemelen burada bir sofra ya da tanrılar için yemek 

hazırlanma aşaması anlatılmaktadır. Ardından yemekler ritüelde ağıt yakmakla görevli 

kadınlara yiyecekler dağıtılmıştır. Ritüelinde devamında ise birkaç tanrıyı içerler.  

Özellikle Hitit dinsel metinlerinde sıklıkla kullanılan tanrıyı içmek” terimi tam anlamıyla 

da neyi kastettiği tam olarak anlaşılmasa da x tanrısının onuruna/şerefine yapılan bir eylem 

olduğu kabul edilmiştir.611 Bu ifade aslında tanrılara karşı saygıyı göstermektedir. Ritüellerin 

ve dini kutlamaların hemen hepsinde gerçekleşen bu sembolik davranış orada varlığına 

inandıkları tanrıyı hoşnut etmenin bir simgesi olarak da yorumlanabilir. 

Transliterasyon: KUB 30.18 + KUB 39.3  

Rs. IV 

9 ma-a-an ku-{u-uš} DINGIRMEŠ ir-ha-iz-zi ta ap-pa-a-i[]  

10na-aš-taú-e-eš-ki-u-wa-an-zian-datar-na-an-[zi] 

11 nu ú-e-eš-ki-u-wa-an ti-an-zi UD 2KAM  túh-hu-uš-ta  

Tercüme: 

 (IV 9-11) Bu tanrılara sırayla hizmet ettiğinde, tüm ritüel tamamlanır. Ağıtcı kadınlar 

içeri alınır. Ağıt yakmaya başlarlar. İkinci gün sona ermiştir.612 

 
609 Hout, “An Image of the Dead? Some Remarks on the Second Day of the Hittite Royal Funerary Ritual”, 200; 

ayrıca bkz: Hoffner, "Paskuwatti's Ritual against Sexual Impotence (CTH 406)." 271-287. 
610 Mouton, "Devenir un dieu: les lieux des funérailles royales hittites." 23. 
611 Melchert, “God Drinking in Hittite”, 247; Oğuz Soysal, “Tanrı içmek” Hitit Kült Teriminin Hatti Dili Işığında 

Yeni Bir Yorumlama Denemesi”, Belkıs Dinçol ve Ali Dinçol’a Armağan VITA, (2007), 731.  
612 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 150-151. 



 

180 

Bu ifade ritüelin ikinci gününün sona erdiğinin önemli bir göstergesidir. Ritüelde tanrılara 

yapılan sunuların döngüsel yapıda uygulandığını da ifade etmektedir. Otten, ikinci güne ait 

olduğu düşünülen KUB 30.23 metninin ossilegium (kemik toplama ritüeli) ile bağlantılı olduğu 

düşünmüştür.613 

Üçüncü Gün  

Bu metin büyük ihtimal üçüncü günün olaylarının açıklamasını yapmaktadır. Ancak ilk 

dönemlerde uzun yıllar boyunca üçüncü günün ana temasının korunan kopyasında (KUB 

30.15+) UD 3KAM yerine UD 2KAM yani ikinci gün yazıldığı için bu metnin ikinci güne ait 

olduğu düşünülmüştür.614  

Transliterasyon: KUB 30.15+39.11 + 39.19+KBo 41.26 

Vs. 

1 ma-a-an I-NA UD 3! KAM i lu-uk-kat-ta nu MUNUSMEŠ uk-tu[-u-ri-j]a!? ha-aš-ti-aš li-

eš-šu-u-wa-an-zi 

2 pa-a-an-zi {x} na-aš-ta IZI IŠ-TU 10 DUG KAŠ 1[0 DUG GEŠTIN ]10 DUG {wa}-al-

hi {x} ki-iš-ta-nu-wa-an-zi  

3 n{u} 1 hu-up-pár KÙ.BABBAR ŠA 1⁄2 MA.NA 20-ja [IŠ-T]U Ì.DÙG.GA šu-wa-an nu 

ha-aš-ta-i 

4 IŠ-TU la-ap-pa KÙ.BABBAR da-aš-kán-z[i n]a-at-kán A-NA Ì.DÙG.GA hu-u-pár 

KÙ.BABBAR an-da 

5 zi-ik-kán-zi IŠ-TU Ì.DÙG.GA-ma-at-kán ša-ra-a da-aš-kán-zi na-at-kán GAM-ta 

6 A-NA GADAgaz-za-ar-nu-li615 zi-ik-kán-zi A-NA GADA-ma GAM-an TÚG.SIG ki-id-da-

ri 

7 nu ma-ah-ha-an ha-aš-ta-i li-eš-šu-u-wa-an-zi zi-in-na-an-zi na-at QA-DU GADA 

8 IŠ-TU TÚG.SIG-ja an-da ka-ri-ja-an-zi na-at-ša-an A-NA GIŠŠU.A.„AN “a-ša-an-na-[aš] 

9 ti-ja-an-zi ma-a-an MUNUS-za-ma na-at-ša-an GIŠha-ap-ša-li-ja-aš ti-an-zi 

10 nu ak-kán-za ku-e-da-ni uk-t[u-ri]-ja-aš{x} wa-ra-a-ni nu a-pí--da- aš[ u]k-tu-ri-ja-aš 

 
613 Hout, “An Image of the Dead? Some Remarks on the Second Day of the Hittite Royal Funerary Ritual”, 198. 
614 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 655. 
615 GADAkaz(z)arnul(l) kelimesi  burada bir tür keten  yada keten kumaşı anlamına geldiği, GADA teriminin ise bir 

determinatif olduğu değerlendirilmiştir. Bkz. Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 284. 



 

181 

11a-ra-ah-za-an-da NINDA.GUR4.RAMEŠ GAM ti-ja-an-zi A-NA NINDA.GUR4.RAHI.A-

ma-aš-ša-an še-ir 

12 NINDA.Ì.E.DÉ.A zi-ik-kán-zi pa-a[h-h]ur-ma-kán I[Š-T]U KAŠ GEŠTIN k[a-]ru-ú 

{x} 

13 ki-iš-ta-nu-wa-an nu-uš-ša-an A-NA GIŠŠÚ.A ku-e-da-ni ha-aš-ta-i ki-it- ta-ri 

14 nu a-pí-e-da-ni A-NA GIŠŠÚ.A pí-ra-Bn kat-ta GIŠBANŠUR ti-an-zi nu NINDA a-a-

anHI.A 

15NINDA.GÚGHI.A NINDA KU7
HI.A pár-ši-ja-u-wa-an-zi pí-ja-an-zi nam-ma 

LÚ.MEŠMUHALDIM LÚMEŠ GIŠBANŠUR 

16 ha-an-te-iz-zi TU7 
HI.A ti-ja-an-zi ha-an-te-iz-zi-ma ša-ra-a da-aš-kán-zi 

17 nu ku-i-e-eš ku-i-e-eš ha-aš-ti-ja-aš li-eš-šu-u-wa-an-zi ú-wa-an-te[- ]eš 

18 nu a-da-an-na hu-u-ma-an-ti pí-ja-an-zi 

19 [n]u a-ku-u-wa-an-na 3-ŠU pí-an-zi nu 3-ŠU-pát a-pí-e ZI-ŠU a-ku-u- wa-an[- ] zi  

20 [NINDA.]GUR4.RA GIŠ DINANNA NU.GÁL nu-uš-ša-an uk-tu-ri-ja- aš p-ra-an ap[-

pa-a]-i  

21 [EGI]R-an-da-ma ki-eš-ša-an DÙ-an-zi uk-tu-ri-ja-aš-kán iš[-tar-]na IŠ-T[U GIŠPÈ]Š  

22 [GIŠ]GEŠTIN.HÁD.DU.A GIŠSE20-ER-DÌ{x} an-tu-uh-ša-aš ALAN GIM-an MUNUS-

ma x[-x‹-x›-]ti  

23 [gu]l-ša-an-zi GIŠIN-BI-ma-aš-ša-an DINGIRMEŠ-aš pár-hu-e-na-an [g]a-l[a-a]k-tar  

24 [ZA]G-aš wa-al-la-an {x} UDUi-ja-an-da-aš SİGhu-ut-tu-li iš-tar-na pí[-]di ti-an-zi616 

25 [A-N]A ALAN-ma-kán iš-tar-na KAŠ la-hu-u-wa-an-zi nam-ma-kán iš- tar-na NINDA 

[.G]UR4.RA 

26 [Š]A 3 ŠA-A-TI hi-wa-aš-ši-wa-la-an ti-ja-an-zi nu fŠU.GI GIŠNU[NUZ ]ZI.BA.NA 

27 [da-]a-i nu-uš-ša-an 1-e -da-az KÙ.BABBAR KÙ.GI NA4 
HI.A-ja hu-u-ma-an-du-uš da-

a-i 

28 [1-]e-da-az-ma-aš-ša-an šal-ú-i-na-an   da-a- i 

 
616 Otten, Hethitische Totenrituale, 66-68: Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 260-264. 



 

182 

29 [nu] fŠU.GI fa-ri-eš-ši me-na-ah-ha-an-da ki-iš-ša-an me-ma-i GIDIM [-m]a-kán ŠUM-

an hal-za-a-i 

30 [ú-]e-da-iz-zi-wa-ra-an UM-MA ŠU-UM nu-wa-ra-an ku-iš ú-e-da[-i]z-zi 

31 [f]a-ra-aš-ši-ša te-iz-zi LÚMEŠ URUHat-ti-wa-ra-an LÚ.MEŠu-ru-uh-hi- e[š]ú -e-da-an-zi 

32 [a-p]a-a!-aš-ša te-iz-zi {li}-e-wa-ra-an ú-{e}-da-an-zi fa-ra-aš-ši-š[a t]e- iz-zi 

33. [K]Ù.BABBAR-az KÙ.GI da-a a-pa-aš-ša te-iz-zi Ú-UL-wa-ra-at-za [da-a]h-hi nu 3-

ŠU  QA-TAM-MA me-ma-i 

34 [I-NA]3 KASKAL-NI-ma 1-iš ki-iš-ša-an me-ma-i šal-i-iš-li-in-wa-za da- a[h-hi nu] 

GIŠNUNUZ ZI.B[A.NA] 

35 [ar-ha] du-wa-ar-ni-ja-iz-zi na-at-kán DUTU-i me-na-ah-h[a-an-da e-ip-zi] 

36 [nu kal-ga-] li-na-iz-zi nu ú-e-iš-ki-u-wa-an [ti-an-zi] 

37 [?nam-ma NINDA.GU] R4.RA hi-wa-ši-wa-la-aš ku?-uš?-ša? [ x-x-x] A-NA ALAN i[š-

tar-na ki-an-da-ri] 

38 [ x-zi-iš ku-iš-ki ha-a[š?- ... ] 

39 [x-x-x-x IŠ-TU N]INDA.GUR4.RA a-pa-a-aš g[i-nu-u]š-ša-ri-ja-iz-zi nu 

NINDA.GUR4.R[A ...]  

40 [x-x-x-x-x-x-]ni iš-tar-na ti-an-zi nu i-ni ŠA GIŠIN-BIHI.A e-eš-r[i ... ] 

41 [x-x-x-x-x-a]n-zi na-aš 10 MA.NA-aš i-wa-ar ša-ra-a ti-id-da-nu-w[a-an-zi] 

42 [x-x-x-x ták-n]a-aš DUTU-i ši-pa-an-ti nam-ma-kán SAHARHI.A-uš {IŠ-TU} 

Ì.DÙG[.GA ... ] 

43 [x-x-x-x-x-z]i nu ki-i uk-tu-[ ri ]  

44 [x-x-x-x-x] IŠ-TU É.GAL-LIM 2 GU4 2-ŠU 9 UDUHI.A na-a-i-ir na- aš-ta 1 [GU4 9 

UDUHI.A-ja] 

45 [ták-na-aš DU]TU-i ši-pa-an-da-an-zi 1 GU4-ma-kán 9 UDUHI.A-ja ak- kán-da-a[š ZI-

ni] 

46 [nu-kán h]a-aš-ta-i ša-ra-a da-a-an-zi na-at-kán uk-tu-ri-ja-az p[a?-ra-a ú- da-an-zi] 

47 [na-at ] I-NA É.NA4-ŠU pí-e-da-an-zi nu-kán I-NA É.NA4 É.[ŠÀ ?an-da] 

48 [GIŠN]Á iš-pár-ra-an-zi nu-kán ha-aš-ta-i IŠ-TU GIŠŠÚ.A ar-ha d[a-an-zi] 



 

183 

49 [na-a]t-ša-an GIŠNÁ-aš iš-pár-ra-an-da-aš ti-an- zi ša-ša-an-n[a-an ... ] 

50 Š[A ]x GÍN IŠ-TU Ì.DÙG.GA ha-aš-ti-ja-aš pí-ra-an ti-ja-an-zi x[- ... ] 

51 na[m-m]a-kán 1 GU4 1 UDU-ja ak-kán-da-aš ZI-ni ši-pa-an-d[a-an- zi]  

52 ap-pí-iz-zi-az-ma!-kán i ak-kán-da-an! ku-e-da-aš A-NA ÉMEŠ a[n-da ti-an-zi] 

53 nu a-p[í-j]a 1 GU4 9 UDUHI.A-ja ki-iš-ša-an ši-pa-an-da-an-zi[ vacat ]617 

Tercüme:  

 (1-53) “Üçüncü günün şafağında, kadınlar kemikleri toplamak için ukturiye gittiklerinde. 

Onlar ateşi on kap bira, on kap şarap ve on kap valhi içkisiyle söndürürler. Onlar 20 buçuk mina 

karşılığında gümüş bir huppar kap alırlar ve onu iyi yağ ile doldururlar. Onlar kemikleri gümüş 

bir maşa alıp ince yağ ile gümüş huppar kabına yerleştirirler. Sonra onları (kemikler)i ince 

yağdan çıkarıp yere sererler. Gazzurnilli denilen ince keten bez kumaşın üzerine serilir. 

Kemiklerin toplanma işi bitirildiği zaman onları keten ve iyi kumaşlara sararlar. Onları oturmak 

için sandalyenin üzerine koyarlar. Ama eğer kadınsa (ölen kraliçe ise) onları tabureye koyarlar. 

Ölünün yakıldığı ukturinin etrafına, aşağıya on iki somun ekmek bırakırlar somunların üzerine 

yağlı bir ekmek koyarlar. Ateş bira ve şarapla söndürülür.  Kemiklerin yerleştiği taht önüne 

masa koyulur ve sıcak ekmekler GÙG ekmeği ve tatlı ekmek ufalanarak verirler. Sonra aşçılar 

ve sofra görevlileri meze ve çorbaları yerleştirirler ancak hemen onları kaldırırlar. Her kim   

kemik toplamaya gittiyse onların tümüne yemek verir. Sonra içmek için üç kez verirler ve üç 

kez onun ruhuna içerler. Somun ekmekler ve tanrıça İştar’ın enstrümanları yoktur. Böylece 

kremasyondan önceki (eylemler) ukturi’de bitmiştir. Sonra şöyle yaparlar: odun yığınının 

(ateşin) ortasına bir erkek heykelini incirlerle, kuru üzümlerle, zeytinlerle süslerler. Ancak eğer 

bir kadınsa (yani kraliçe ölmüşse) [şu şekilde süslerler…] ateşin ortasına meyveler, tanrıların 

p-tahıllarını, galaktar618, bir sağ bacağı ve koyundan bir tutam yün koyarlar. Ateşin ortasındaki 

heykelin üzerine bira dökerler. Sonra ortaya üç sutu ölçüsünde kalın bir somun ve bir h.somun? 

koyarlar. Yaşlı kadın teraziyi alır ve bir kefeye tüm gümüş, altın ve mücevherleri alır, diğer 

kefeye ise çamuru koyarlar. Yaşlı kadın meslektaşına karşı söyle der: ölenin adını söyleyerek: 

biri onu getiriyor. Kim onu getiriyor? Ve meslektaşı şöyle der: Hatti adamları, Uruhhi Adamları 

onu getiriyor. Ve o (yani yaşlı kadın) şöyle der: bırakın onlar onu getirmesin! Ve meslektaşları 

şöyle der: gümüşü ve altını kendin için al! ve o (yani yaşlı kadın) şöyle der: onu kendim için 

 
617 Trans. ve terc.; Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 260-272; Otten. Hethitische 

Totenrituale, 66-68. 
618 Teskin etme, yatıştırma, yatıştırıcı bir içki, teskin edici madde olarak bilinmektedir: Ünal,Hititçe-

Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 249. 



 

184 

almayacağım. Aynı şekilde bunu üç kez söyler. Üçüncü kez ise şöyle der: çamuru kendim için 

alacağım. ve teraziyi paramparça eder ve güneş tanrısına doğru (yani güneşe doğru) tutar. Ağıt 

yakar, T. Kadınları ağıt yakmaya başlar. Sonra kalın somun ve h. somun heykelin yanına, ateşin 

ortasına yerleştirilir…Birisi ..[…]kemikleri….]. […] o, kalın bir somunla diz çöker. […] bir 

kalın somun[…]. […] <krematoryumun> ortasına koyarlar ve adı geçen meyvelerden tasviri 

[…] ve o 10 mina koyarlar [yeryüzünün güneş tanrıçasına kurban eder. Külleri güzel kokulu 

yağ ile […] ve bu krematoryum…Saraydan iki sığır ve iki kez dokuz koyun gönderilir. Onlar 

bir sığır dokuz koyunu Yeryüzünün Güneş Tanrıçasına kurban ederler ancak bir sığır ve dokuz 

koyunu ölünün ruhuna da kurban ederler. Kemikleri Š.sandalyeye alıp odun yığınının dışına 

çıkarırlar. Onları yani ölünün kemiklerini “taş ev”ine taşırlar. Taş evin iç odasına bir yatak 

sererler. Kemikleri sandalyeden alırlar ve serilmiş yatağın üzerine koyarlar. Kemiklerin önüne 

[…] şekel ağırlığında kaliteli kemiklerin önüne koyarlar bir lambayı koyarlar. Daha sonra onlar 

bir sığır ve iki koyunu ölünün ruhuna kurban ederler. Son olarak ölen kişiyi hangi odaya 

yerleştirdilerse orada onlar şöyle bir sığır ve dokuz koyun kurban ederler.” 619 

Ritüelin üçüncü günü cesedin yakımı ve takibinde gerçekleştirilen eylemler ele alınmıştır. 

Bu eylemler sabahın çok erken saatini ifade etmektedir. Cenaze ritüelinde şafak vakti/günün 

ağardığı zaman veya günün aydınlanma zamanı eylemlerin uygulanması için önemli bir rol 

oynamaktadır. Bu vakit Hitit metinlerinde “mãn lukkatta620” kelimesi ile ifade edilmiştir. 621 

Bugün ceset ölü yakma yeri olan ukturi’622ye götürülmektedir.  Bazı kısımları korunmuş 

olan metne göre ölen kişi hayvanlar tarafından çekilen bir arabayla ukturi’ye götürüldüğü 

düşünülmüştür. Ölen kişinin cesedi ritüellerin birçoğunun gerçekleştiği yakma yerinde kurulan 

çadıra (GIŠZA.LAM.GAR) getirilir. Ölü çadıra getirildikten sonra ölü ile temsili olarak 

 
619 Kassian- Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 261-273; Otten, Hethitische Totenrituale, 67-69; 

Christman-Frank, (1964). 65-67. 
620 Ertesi gün, ateşlemek tutuşturmak anlamına da gelen “lukkata” metinde, aydınlanmak, sabah olmak, şafak 

sökmek anlamına gelmektedir: Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 325. 
621 Bahsi geçen zaman diliminde ritüel uygulayıcıları çoğunlukla yeraltı tanrılarına sunular sunarlar. Ritüelde 

üçüncü günün yanında yedinci, onuncu ve on ikinci günlerin bazı bölümlerinde de hava aydınlığında 

gerçekleştirilen uygulamalar vardır; Sevgül Çilingir Cesur, “The Timing of Ritual Performance in Hittite Texts: 

The “Mourning” Rites,  ADALYA, (2020), 100. 
622 uktūri- (adj.) Sümerce “SAG.UŠ”, genellikle uk-tu-uri-iš şeklinde kullanılır. Birkaç anlama gelmektedir. 1. 

sağlam, istikrarlı, sabit, sonsuz anlamına gelir. 2. Cenaze yakma alanı yani Hititlerde cenazenin yakıldığı yer 

anlamına gelmektedir. bkz. Kloekhorst, Etymological Dictionary of the Hittite Inherited Lexicon, 912: Ünal, 

Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 561; Ayrıca ukturi- odun yığını (39.22 I 9, 7a) anlamına da 

gelmektedir. “nu [SAG.DU MES ANSE. KUR.RA MES SAG.DU.MES G U4.MES] kuwapi war[anda” “atların 

başlarının ve öküzlerin başlarının yakıldığı yer” (39.22 I 6-7): Hout, “An Image of the Dead? Some Remarks on 

the Second Day of the Hittite Royal Funerary Ritual”, 197. 



 

185 

konuşulur “eşin ve çocukların…”. Ardından çadırın içinde üç kez el yıkama suyu, yiyecek ve 

içecek verilir.623  

Yakılma işleminin gerçekleştiği ikinci ve üçüncü gün aslında ritüelin en yoğun 

günlerinden biridir. Son satırlara doğru ukturi’de cesedin yakılmasının ardından çeşitli 

ritüellerle toplanan kemiklerin É.NA4 taş eve götürülme aşaması anlatılmıştır. Otten kemiklerin 

toplandıktan sonra taş eve nakledilirken önemli bir detaya dikkat çekmiştir. Ritüeldeki gidişat 

sonucu taş evin aynı yerde olmadığı sonucuna varılmıştır. Yakılma işleminden sonra kemikler 

önce Hattuša’ya oradan taş eve taşındığı anlaşılmaktadır. Ayrıca kraliyet mezarlarının tek bir 

yerde olmadığı düşünülmektedir.624 Taş evde kemiklerin konulması için bahsedilen yatak 

nesnesinin mekânın kutsal alanlarından biridir. Yatak odası ve tapınaklarda bulunan bu alan 

metinlerde É.ŠÀ olarak geçmektedir.625  

Kralın kemiklerinin bulunduğu sandalyeyi taht olarak düşünürsek kemiklerin tahttan 

alınıp yatağa serilmesi krallık statüsünden sonsuz hayata geçişi simgelediğini düşünebiliriz. 

Artık kral olarak yaşayanlar arasında var olmayan kral sonsuza kadar kalacağı mekâna 

getirilerek krallık kurumuna veda etmiştir. Ancak burada kralın kemiklerinin yanında lambadan 

bahsedilmesi ilginçtir.  

Hititler ölünün ruhuna sunulan gıdaların ateşle ulaşacağına inanmışlardır. Çünkü ölü 

bedeni ritüel boyu sergilense de ruhu bu esnada bedende değildir. Bu nedenle ateş ile ruha 

sunular yapılması sağlanmıştır. Ayrıca ateş ölüler dünyası ve doğa üstü carlıklar arasında bir 

görev üstlenmiştir. Hititlerin benimsediği bu özelliğin Kizzuwatna bölgesine özgü olduğu 

anlaşılmıştır.626 

Taptara kadınları üçüncü günde de ritüelin baş unsurudur. Muhtemelen kadınlara ritüelde 

verilen görevler onların annelik içgüdüsüyle ölüye karşı acısını daha belli eden vasfıyla 

alakalıdır. Çünkü kadınlar erkek görevlilere göre daha hassas duygu ve prensiple hareket 

etmektedirler. Bu kadınlar ceset yakılan ukturiye gelerek kralın yanmış bedenlerinden arta 

kalan kemikleri toplamışlardır. Öncesinde ise yanan ateşin söndürülmesi gerekmektedir. Bunun 

için gerekli olan malzemeler çeşitli içkilerden oluşmaktadır. Bu içkiler eskiçağ kültüründe 

yaygın olarak karşımıza çıkan bira, şarap ve özel törenlerde kullanılan walhi içkisidir. Bira ve 

şarap sadece Hititler için değil eskiçağ toplumlarında önemli bir içecek olarak görülmektedir. 

 
623 Sevinç, “An Image of the Dead? Some Remarks on the Second Day of the Hittite Royal Funerary Ritual”, 139-

140. 
624 Otten, Hethitische Totenrituale, 71. 
625 Hout, "Death as a Privilege: The Hittite Royal Funerary Ritual”, 48.  
626 Mouton, "Devenir un dieu: les lieux des Funérailles Royales Hittites", 23. 



 

186 

Hatta Hititlerde hastalığa karşılık şifa bulmak için bile bu içeceklerin yaygın olduğu 

bilinmektedir. Walhi içkisi ise özellikle tanrılara yapılan tören ve bayramlarda sunulan içecektir. 

İçeceklerin şifa niyeti ile ölü bedenine dökülmesi muhtemelen ölü bedeninden yaşayanlara 

geçecek hastalık veya kötü enerjinin önlenmek istemesi ya da ölü bedenin kutsal içki ile 

arındırılmak istenmesiyle alakalı olmalıdır. Kralın öldükten sonra sunulan içeceklerde onun 

tanrılarla aynı statüde kabul edildiğini göstermektedir. Ateş söndükten sonra toplanan kemikler 

yine törenlerde tanrılar için sunum yapılan huppar627 kaplarında toplanmıştır. Bu kaplar iyi bir 

yağ ile doldurulurdu.  

Yağ ile mesh etmek (yağlanmak: warkeš-628) Hititlerde yaygın şekilde 

kullanılmaktadır.629Yağlanmak deyimi sadece cenaze ritüelinde değil bazı ritüellerin 

gerçekleşmesinde ya da belirli koşullardan veya sosyal aşamalardan geçmek için krallar, 

prensler, ibadet edenler, rahipler ve büyücüler yağlanmışlardır. Aynı zamanda yağ kült 

nesnelerini yağlamak, kötülüklerden korunmak ve ritüeller sırasında figürleri, tanrı 

heykellerini, kapıları ve pencereleri yalıtmak için de kullanılmıştır. En önemlisi ise yağın 

tanrıları cezbetmek630 ve yatıştırmak içinde kullanıldığı bilinmektedir.631 Mezopotamya’da da 

cenaze ritüelinde uygulandığı bilinen yağlanmanın hem tıbbi hem de ritüel olarak yaygın bir 

kullanıma sahip olduğu anlaşılmaktadır. Ritüelde yağ heykel ya da kemiklere uygulanmaktadır. 

Bunun amacı ise ölen kişiyi temsil eden nesnelerin üzerinden ölenin bedenini temizlemek ve 

arınmak maksadıyla da kullanılmıştır.632 Ritüelin devamında meyve ve diğer objelerle 

süsledikleri bir tasvir yapılır, tasvir ateşin üzerine konulur ve ritüel devam ettirilir; Ölünün 

bedeninden geriye kemikler kaldığında onu tören boyu temsil edecek objeler yapılmıştır. Ölü 

yakma yerinin ortasına yapılan meyvelerden heykel muhtemelen yine ölen kralı tasvir 

 
627 Huppar- (n.), huppara- (c.), hu-up-pár: kâse, çömlek, fıçı, sıvı ya da kuru maddelerin konulduğu büyük 

kaplardır. Hititlerin ölüm ritüelleriyle ilgili metinlerinde sıklıkla geçmektedir. Dini törenlerde de kullanılan huppar 

kapları hem içki dökmek hem de kemikleri toplamak için kullanıldığı düşünülmektedir. Bkz. Puhvel, Hittite 

Etymological Dictionary, 387-391. 
628 Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 584. 
629 Hitit kralları ve kraliçeleri daha uzun yaşamak, hastalıklardan korunmak için kendi yerlerine vekil tayin 

ediyorlardı. Bu vekil onların hastalıklarını ve ölümü üstlenip tanrılara sunuluyordu. Kraliçe gibi şık giyinip 

süslenen bu vekil yeraltı tanrısı Lelwani’ye vekil olarak sunuluyordu. Bu gelenek öfkeli tanrılara birçok defa 

Hititlerde uygulanmıştır. Ritüelde genellikle savaş esirleri ya da suçlular kullanılmıştır. Kral ya da kraliçe için 

yapılan vekil tayinlerinde onların şanına uygun olarak krallığın ince yağ ile mesh edilir, kraliyet giysileri giyilir ve 

kralın tahttaki adıyla anılarak vekilliğe gönderilirdi. Haas, Geschichte der Hethitischen Religion, 898.  
630 Yağların öfkeli tanrıları cezbetmek ve yatıştırmak için kullanıldığını KBo 17.10 II 29-30’da göstermektedir.  

“Yollarına ince yağ serptim ey tanrı Telepinu öyleyse ince yağ serpilmiş yolda yürü”.  
631 Belluci-Vigo, “Note Sulla Concezione del Post Mortem Presso gli Ittiti”, ed. Balioni, D., Sulle rive dell’ 

Acheronte costruzione e percezione della Sfera del Post Mortem nel Mediterraneo Antico, (2014), 21. 
632 Katz, “Sumerian Funerary Rituals in Context”, 170. 



 

187 

etmektedir. Bu işlemler bereketin ve yeraltı dünyasında yeniden doğuşun sembolü olarak 

düşünülmektedir.633 

Metinlerde kaliteli ya da iyi yağ ile dolu kabın içinde kemiklerin muhafaza edilmesi 

muhtemelen yağın koruyucu özelliğe sahip olmasındandır. Bu uygulamaya benzer bir uygulama 

Yeni Asur dönemine tarihlenen kraliyet ailesine ait cenaze töreninde karşımıza çıkmakladır.  

Krallara özgü bir Törene ait tablette “babamı krallara layık yağladım, yavaşça o gizemli mezara 

koydum”634 ifadesinden MÖ 9. Yüzyıllarda ölü bedeninin yağlandığı ortaya çıkmaktadır. Ancak 

Hititlerin bu uygulamayı nasıl ve nereden benimsendikleri bilinmemektedir. Hititlerin hem 

kutsal hem de gündelik hayatını betimleyen ve özel bir öneme sahip İnandık ve Hüseyindede A 

vazolarında kraliçenin yağlanması tasviri özellikle kraliyet için yağlanmanın önemli bir detay 

olduğunu belirtmektedir.635 

Hitit cenaze ritüellerinde “iyi, ince ya da kaliteli yağ”, yağın kendi özelliğinden dolayı 

adlandırıldığı anlaşılmaktadır. Bahsedilen ince yağın vücut kısımlarını, kişileri ve nesneleri 

silmek için de kullanıldığından dolayı ritüelde kullanmak için özellikle seçilmiş olabilir.  šallis 

waštaiš ritüelinde de ölen kişinin yakıldıktan sonra kemiklerini toplanır ve iyi yağ dolu gümüş 

bir kabın içine konularak bekletilmiştir. Ardından kemikler yağda bekletildikten sonra çıkarılır, 

keten bir bezle sarılır ve sandalye ya da tabure üzerine yerleştirilmiştir.636 Bu ritüellerde ince 

yağın ana işlevi nesneleri arındırmak olarak kabul edilmektedir. Ölen kişinin ruhu ile dünya 

arasındaki ayrılma ritüeli diğer günlerde de devam eder. Dolayısıyla ince ya da iyi yağın cenaze 

ritüelinin başlangıcından sonuna kadar önemli bir uygulama olduğu anlaşılmaktadır. Burada 

ince yağ hem ölen kişinin bedensel kalıntılarını korumak hem ritüel nesneleri temizlemek hem 

de tanrıları ve ölen kişinin ruhunu yatıştırmak ve ruhun bedenden ya da dünyadan ayrılma 

sürecinde yatıştırma işlevine sahip olarak huzurlu bir geçiş yolunu bulmaya yardımcı olmak 

için kullanılmıştır.637 

Hitit kraliyet cenaze ritüeli ile Mezopotamya’ya ait cenaze ritüelinde bazı benzer 

uygulamalar görmek mümkündür. “Lulil ve kız kardeşi” adlı Sümerce metinde ritüelde ölen 

kişiyi temsil eden heykelin sandalye veya tabureye oturtulmasından, heykelin kumaşa 

 
633 Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, 162. 
634 Mandacı, “Asurlularda Cenaze Ritüelleri ve Ölü Gömme Gelenekleri”, 68.  
635 Şafak Bozgun, “Hitit Metinlerinde Kutsal (GIŠ)zahurti- Nesnesi”, Gaziantep Journal of Social Sciences, 22/4, 

(2023),1319. 
636Harry A.  Hoffner, “Oil Hittie Texts”, Anatolian Archaeology: A Tribute Top Eter Neve, 58/42, (1995), 110. 
637 Belluci- Vigo, “Note Sulla Concezione del Post Mortem Presso gli Ittiti”, 28-29. 



 

188 

sarılmasından, ritüelde heykelin yağlanmasından bahsedilmiştir.638 Aynı uygulamalar Hitit 

kraliyet cenaze ritüelinde de yapılmıştır. İki toplumun cenaze ritüelindeki dikkat çekici 

benzerliği aradaki kültürel etkileşimi ya da Mezopotamya kültürüne yakın olan Hurriler 

aracılığı ile Hitit kültürüne geçmiş olabileceğini akla getirmektedir. 

Hititler uyguladıkları ritüeller de sadece Mezopotamya ile benzerlik göstermemiştir. 

Cenazelerin gece yakılması, geriye kalan kemiklerin toplanması ve değerli kaplara konulması 

hususunda eski Yunanlılarla benzerlikler de vardır. İlyada’da kemikler yağ dolu altın bir kaba 

batırılırken, Hititlerde de değerli gümüş madeninden yapılmış kabın içine konulmuştur.639 

Zaman farkı olsa da iki halk arasındaki benzerlikler, benimsenen kültürel unsurun farklı 

mekanlarda farklı zaman diliminde devam etmesini göstermesi açısından önemlidir. 

Üçüncü günün önemli bir detayı ise terazi olayıdır. Yaşlı kadın ve meslektaşı arasında 

geçen diyalogda Hout’a göre meslektaşın yeraltı dünyasından bir temsilci gibi yaşlı kadından 

değerli taşlar karşılığında ölen kralı istediği düşünülmüştür. Yaşlı kadın altın ve gümüşü kabul 

ettiği takdirde ölen kral yeraltı dünyasına teslim edilecek ve orada esir gibi yaşamaya maruz 

kalacaktır.640  Terazi daima güneş tanrısına doğru tutulmaktadır. Burada değerli taşlar tartılırken 

kralı ya da ailesinin yaşam yıllarının tartıldığı da anlaşılmıştır.641 Terazide toprağın ya da 

çamurun seçilmesi, ölüler dünyasının bir parçası olan çamurun maddi zenginliklerden üstün, 

kutsal bir unsur olduğu vurgulanmıştır. Ve ruh dünyasal bağlardan vazgeçerek sonraki hayatına 

teslim oluşunu sembolize etmektedir. 642 

Cenaze görevlilerinin ölen kişinin sorumluluğunu üstlenmesi görünüşe göre kralların 

ölümlü kaderini de kabul etmesi anlamına geliyordu. Bunun için yaşlı kadın kararlılıkla ve 

özveriyle değerli eşyaları satın almayıp kralın ruhu sayılan değersiz çamuru seçmesi aslında bir 

kefarettir ve bunu üç kez söyleyerek resmileştirmektedir. Tanrılar ise bu duruma karşı şahit 

gösterilmektedir.  Ritüelde terazilerin kırılması ve parçalarını güneş tanrısının huzuruna karşı 

gökyüzüne yükseltmeleri yapılan tüm uygulamaları, verilen sözleri, alınan kararları geri 

alınamaz hale getirildiği de anlaşılmaktadır.643  

 
638 Lulil ve kız kardeş; 55-58, “ruhunu serbest bıraktın” şeklinde seslendikten sonra bana yatağı getir!, bir sandalye 

kur ve heykeli üzerine oturt, sandalyeye bir kumaş yerleştir ve heykeli onunla ört!, sunu ekmeğini koy ve onu sil!”: 

Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 206. 
639 Sevinç, "Hitit Krallarının ve Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski Yakındoğu'da Kremasyon: Ölüyü Yakarak 

Defnetme Geleneği”, 2782. 
640 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche", 64. 
641 Görke, Das Ritual der Aštu (CTH 490), 217. 
642 Van Den Hout, “Zu einer Stratigraphie der Hethitischen Totenrituale”, Gedenkschrift für Hinrch Otten 

anlasslich seines 100. Geburtstags, Harrassowitz Verlag, (2015b)302. 
643 Van den Hout, "Death Binds: On Some Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia." 78. 



 

189 

Burada terazi ölümü ve kaderi temsil etmektedir. Kralın yaşam yıllarının tartılması bir 

nevi hayatı boyunca yapmış olduğu davranışları ve tanrılar önünde bunların tartılmasını ifade 

etmektedir. Bu aslında bir nevi terazinin sonucuna göre hesaplaşma sayılmaktadır. Eski 

Mısır’da ölen kişinin nereye gideceğini belirlemek için terazi ritüeli yapılmıştır. Eski mısır 

inancında terazinin bir kefesine ölenin kalbi diğer kefesine ise tüy konulur. Burada ölen kişinin 

kalbi tartılırken aslında vicdanı da tartılmaktadır. Eğer kalp tüyden hafif gelirse cennete 

benzeyen öteki dünyaya, eğer tüy hafif gelirse insanı hayattayken kötülük yaptığı anlamına 

geldiği için cehenneme benzeyen öteki dünyaya gideceğine inanılmıştır. Buna istinaden kral 

için terazinin kefesindeki değerli taşlara karşılık çamurun seçilmesi kral için daha iyi öteki 

dünya için seçilmiştir. 

Üçüncü günde müzik eşliğinde ölünün kemiklerinin bulunduğu kutsal mekânda Mezulla 

ve diğer tanrılara kurban ve içki seremonisi yapıldığı bilinmektedir.  Mezulla Hitit panteonunda 

ritüellerde de sıkça geçen güneş tanrıçasının yanında yer alan, Hatti kökenli bir tanrıça olarak 

bilinmektedir. Aynı zamanda Mezulla güneş tanrıçasının kızı olarak kabul edilir.644 Aradaki bağ 

sonucu Mezulla’nın da annesi güneş tanrıçası gibi yeraltı dünyasıyla ilişkili olduğu ortaya 

çıkmaktadır. Cenaze ritüelinde de Mezulla’ya kurbanlar ve içkiler sunulmasının nedeni 

muhtemelen budur. Yine burada da kemiklerin anıtta son dinlenme yerine götürüldüğünden ve 

istirahate bırakıldığından bahsedilir. Ancak bunlar için ruhun huzuru sağlanmalıdır. Törende 

söylenen şarkıların bile bir amaca hizmet ettiği bilinmektedir. Böylece ölülerin ölüm şarkıları 

öteki dünyaya yapacakları yolculuk hakkında talimat aldıklarına inanılırdı.645 Ritüelde 

söylenilen şarkılar sayesinde ölünün matem içindeki yolculuğu daha neşeli bir hale çevrilmiştir. 

Böylece ölü gideceği yere alıştırılmaya çalışılarak şarkılar sayesinde onun öteki dünya 

hakkında bilgiler edinmesi sağlanmıştır.  

Dördüncü Gün:  

Dördüncü güne ait bilgilere tabletlerdeki kırıklardan dolayı ulaşılamamıştır. Dördüncü 

gün ile ilgili sadece ölen kralın yerine geçen yeni kralın ve saray erkanının cenaze törenine 

eşleriyle katıldıkları öğrenilmektedir. Burada muhtemelen yeni kralın kutlanıldığı da 

anlaşılmaktadır.646 Tahta geçecek kral için kralın Taş Ev’e kemiklerinin yerleştirilmesinden 

sonra “uzlaştırma (barışma) ritüeli yapıldığı düşünülebilir. Aslında ritüelin başka bir amacı da 

ölen kral ile yerine geçecek varisi arasında uzlaşmayı sağlamaktadır. Böylece yeni kral atasının 

 
644 Sevinç, (2008). “Hitit Dininde Arinna’nın Güneş Tanrıçası ve Onunla Özdeş Tutulan Diğer Tanrıçalar”, 179. 
645 Archi. “The Soul Has to Leave the Land of the Living”,182 
646 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 304. 



 

190 

anıt mezarında bulunmaktadır.647 Bu nedenle dördüncü günde yeni kral ve ölen kral arasında 

bir sembolik bir bağ vardır. 

Ayrıca kraliyetten törene katılacak olanların başlarının örtülü olduğuna dair ifadelerin 

bulunması törene ait özel bir giyim tarzını ortaya koymaktadır.648 Ancak başlarını bir örtüyle 

mi yoksa şapka tarzı bir eşyayla mı kapattıkları bilinmemektedir. Bu giysiler muhtemelen ritüel 

için özel hazırlanan giysilerdir. Çünkü Hitit kralları ve ailesi dini törenlerde ve bayram 

kutlamalarında özel kıyafetler giydikleri metinlerde ve kayalardaki tasvirlerde görülmektedir. 

Metinde dikkat çeken bir detayda yeni kralın törene katılmasıdır. Eski kralın ardından dördüncü 

gün gibi kısa bir sürede yeni kralın metinlerde geçmesi yönetimdeki boşluğu zaman geçmeden 

doldurma eğilimlerini ortaya koymaktadır. Bu durum ülkede çıkabilecek kargaşa ve yönetim 

bozukluğuna karşı alınan bir tutumdur. 

Transliterasyon: KUB 39.9  

Vs. 

1 [ma-a-an URUHa-at-tu-ši šal-li-iš w]a-aš-ta-iš ki-š[a-ri] 

2 [na-aš-šu-za LUGAL-uš na-aš-ma MUNUS.LUGAL-a]š DINGIR-uš ki-ša-ri x?[ ...? ] 

3 [nu-za hu-u-ma-an-za šal-li-iš am-mi-ja-]an-za SAG?.DU?MEŠ-ŠU-NU  k[a?-ri-ja-an-z]i 

Tercüme:  

(1-3) Eğer Hattuša’da büyük bir günah meydana gelirse, Kral ya da kraliçe tanrı olursa 

(yani ölürse), Herkes, yetişkin ve genç başlarını örter649 

Metin okunabilen kısmı bu şekildedir. Diğer kısımları kırık olduğu için anlam bütünlüğü 

sağlanamamıştır. Ancak metnin devamında ritüele üst düzey kişiler ve eşlerinin katıldığına 

değinilmiştir. Bunlar memurlar (LU.MEŠDUGUD?), šareguaš-halkı (veya : LU.MEŠ DUGUD 

šareguaš, šareguas memurları),  memurların hanımları DAMMEŠ LU.MEŠDUGUD adında 

görevlilerdir.650 Ayrıca dördüncü gündeki ritüele katılanlar arasında kral adı geçmektedir. 

Muhtemelen bu kral dördüncü günün parçalı kısmında “kral yıkanır” ifadesinden anlaşılmış ve 

ölen kralın halefi olarak kabul edilmiştir. Yine dördüncü günün parçalı kısımlarında yeni kralı 

işaret eden “kral” ifadesinin birkaç kez geçtiği anlaşılmıştır.  Bu nedenle dördüncü günün ölen 

 
647 Mouton, "Devenir Un Dieu: Les Lieux Des Funérailles Royales Hittites”, 27. 
648 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 304. 
649 Trans. ve terc.: Otten, Hethitische Totenrituale, 52-53; Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 

304-305. 
650 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 312. 



 

191 

kral ile yaşayan halefinin birbirine bağlanması için adandığı düşünülmüştür. Ayrıca metinde 

šarikuwa birliklerinin subaylarının da törende hazır bulunmasından dolayı yeni kralın katıldığı 

törende askeri gücün sergilendiği de göstermektedir. Bundan dolayı törende yeni kralın fiziksel 

olarak bulunması metinlerde belirtilmese de siyasi bir boyut taşıdığını göstermektedir.651 

Bundan dolayı ritüelin dördüncü gününe katılan saray mensuplarının, yeni kralın tahta çıkışına 

katıldığı anlaşılmaktadır.652    

Beşinci Gün ve Altıncı Gün: 

Tabletin yedinci güne kadar olan kısımlar eksiktir. Bu nedenle ritüelin beşinci ve altıncı 

gününün konusu tabletlerin kırık olmasından dolayı bilinmemektedir.  653 

Yedinci Gün:  

Yedinci ve on üçüncü günlerin her biri bir arabada oturan heykelin önünde 

gerçekleştirilen ritüellerle ilgilidir.  Yedinci gün ritüeli oturan heykele su vererek başlamıştır. 

Daha sonraki günlerde ölen kişi için gerçekleştirilen ritüellerde bu heykel ölmüş kralın yerine 

geçerek önemli görev üstlenmiştir. Tüm günler benzer bir düzeni takip eder şekilde 

ayarlanmıştır. Sabahları heykel bir evden bu muhtemelen taş ev veya anıt mezar olabilir, 

buradan arabaya yüklenir ve çadır denilen (GIŠZA.LAM.GAR) yere taşınmıştır. Ritüel çadırda 

gerçekleştirilirken heykel arabada bırakılırdı. Daha sonra heykel arabadan alınarak yemek 

sunusu düzenlenen çadıra getirilmiştir. Buradaki bazı sunulardan sonra heykel tekrar arabaya 

bindirilerek geceyi geçirmek için bahsedilen eve götürülmüştür. Sonraki sabah ise tekrar heykel 

yeni bir ritüel için tekrar evden alınmıştır.654  

Hititler ritüel boyu ölen krallarını hayattaymış gibi onu temsil etmek için heykellerini 

yapmışlardır. Bu sonraki dönemlerde Roma, Orta çağ ve Rönesans dönemlerindeki Avrupa ile 

batılı olmayan birçok toplumda rastlanan bir uygulamadır. Bu heykeller kraliyet ailesi için 

yapılan cenaze törenlerinde ölen kişinin simgelenmesi sağlanmıştır.655 Böylece kral bir ölü gibi 

değil yaşayan biri gibi törende bulunarak onun şölen ve ziyafete katılması amaçlandığı 

düşünülmüştür.  

 
651 Mouton-Gilan, “The Enthronement Of The Hittite King”, 98-99. 
652 Otten, Hethitische Totenrituale, 53. 
653 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 224.: Bir prens 

için hazırlanan cenaze törenine ait olan KUB 39.6 ve KUB 39.45 metinlerindeki 5. ve 6. Günlerinde teskin etme 

ritüeli gerçekleştirildiği için muhtemelen šalliš waštaiš ritüelinin 5. ve 6. günlerinde de teskin etme ritüeli 

yapılmıştır bkz: Nino, “CTH 450- Hittite Funerary Ritual Šalliš Waštaiš”, 291.  
654 Hout, "An Image of the Dead? Some Remarks on the Second Day of the Hittite Royal Funerary Ritual." 199. 
655 Sevinç, “Hitit Krallarının Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski Yakın Doğu’da Kremasyon: Ölüyü Yakarak 

Defnetme Geleneği”, 2783. 



 

192 

Transliterasyon: KUB 30.25+39.4+KBo 41.117 

Vs. 

1 ma-a[-an] I[-N]A UD 7KAM  lu-uk-kat-ta [n]u A-NA ALAM a-ša- a[-an-ti] 

2 ŠU[MEŠ-aš w]a-a-tar pí-an-zi na-aš-ta Ì.DÙG.GA an-da za-pa-nu- wa[-an-zi] 

3 nu[-kán A-NA A]LAN 1 GU4.NIGA656 8 UDUHI.A ši-pa-an-du-u-wa-an-zi pí-an- [zi] 

4 Š[À.BA 1 U]DU ták-na-aš DUTU-i 1 UDU ha-an-na-aš hu-uh-ha- a[š ] 

5 3 [UDU-]ma 1 GU4-ja ak-kán-da-aš ZI-ni 1 UDU-ma-[kán ] 

6 A[-N]A DUD.SIG5     ši-pa-an-da-an-[zi ] 

7 ma-[ah-]ha-an-ma-aš-ša-an UZUNÍG.GIG EGIR-pa ti-an- [zi ] 

8 nu ak-kán-ti a-ku-wa-an-na pí[-]an- [zi ]657 

9 ma-ah[-ha-a]n-ma wa-ga-an-na ap-pa-a-i [n]a-aš-ta AL- [ AN ] 

10 f.MEŠ[tap-d]a-ra-aš É-ir-za pa-ra-a [ú-d]a-a-i nu-kán e-iz-za-a[n ] 

11 Éhi[-lam-ni] an-da wa-ar-nu-wa[-an-z]i nu ki-i kat-ta-a[n ] 

12 wa-a[r-nu-w]a-an-zi 1-NU-TIM [TÚGN]ÍG.LÁMMEŠ 1 DUG Ì.DÙG.GA-j[a ] 

13 nam-ma ]? GU4 8
? [UD]UHI.A-ja a-w[a-a]n kat-ta ha-ad-da-an-zi 

14 nu 1 DUG GEŠTIN 1 DUG KAŠ du-wa[-a]r-na-an-{zi}-z[i] 

15 nam-ma-at-kán f.MEŠtap-d[a-r]a-aš a-ra-ah-za-an-d[a] 

16 wa-ah-nu-uz-zi nu[ 1? NINDA ]a-a-an 1 NINDA.GUR4.RA GA.KIN.AG DUTU[-i ] 

17 me-na-ah-ha-an-da pár-ši-ja-an-zi na-at-ša-an GIŠBANŠ[UR-i ] 

 18 ti-an-zi nu fŠU.GI [ak-ká]n-ti SAHARHI.A-uš ša-ra-a da-a[-i ] 

19 nu SAG.DUMEŠ ANŠE.KUR.RAMEŠ S[AG.DU]MEŠ  GU HI.A ku-wa-pí wa-ra-a[n-da-

at] 

20 na-aš a-pí-ja pí-e[-da-an-zi x]HI.A-ma-[za] 

21 f ŠU.GI [ vacat ] da-a- [i]658 

 
656 GU4NİGA: besili sığır, yağlı bir sığır. HZL, 323. 
657 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 320; Otten, Hethitische Totenrituale, 24. 
658 Kassan-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš,322. 



 

193 

22 nam-ma-kán ALA[N (wa-ga-an)-n]a pí-e-da-an- [ zi ]  

23 ma-ah-ha-an-ma UD[
KAM

] az SIG5-ri na-aš-ta ša-an-ha-an- [ zi ]  

24 nu NAP-TA-NU [(G)]AL hal-zi-ja E[GIR-]ŠÚ DUTU URUPÚ-na e-ku-z[i ]  

… 

Tercüme:  

 (1-36) “Yedinci gün ağardığında oturan heykele el suyu verirler. Ve içine iyi yağ 

damlatılır, heykele kurban etmek için bir besili sığır ve sekiz koyunu sunmak için verirler. Buna 

ek olarak bir koyun Yeryüzünün Güneş Tanrıçasına bir koyun büyük anneler ve büyük babalara 

sunarlar. Ayrıca onlar üç koyun ve sığırı ölünün ruhuna ve bir koyunu İyi Gün tanrısına sunarlar. 

onlar… karaciğeri koydukları zaman, ölen kişiye içmesi için sunarlar. Yemek eylemi sona 

erdiğinde, taptara kadınları heykeli evden dışarı çıkarırlar. Kapı yapısının içindeki samanı 

yakarlar. Bunun yanında şunları da yakarlar: bir takım tören giysisi ve bir kap güzel kokulu yağ. 

Ardından aşağıya doğru bir öküz ve sekiz koyun keserler. Bir şarap kabını ve bir bira kabını 

kırarlar. Sonra taptara kadınları etrafında döner. 1 sıcak ekmeği ve 1 somunu peynirle birlikte 

Güneş tanrısının huzurunda parçalarlar ve onu masaya koyarlar. Yaşlı kadın külleri ölü için 

kaldırır. At kafalarının ve sığır kafalarının yakıldığı yere külleri taşırlar. Yaşlı kadın kendisi için 

(…) alır. Sonra heykele yemesi için yemek getirirler. Gün elverişli olduğunda (berberler) 

süpürür ve ana yemek (NAP-TA-NU [G]AL) ilan edilir. … ”659 

Yedinci gün kralı temsil eden heykele karşı ritüellerle başlamıştır. Heykele sanki bir 

canlıymış gibi muamele edilmesi muhtemelen kralın kalıntılarının artık taş evde olması ile ilgili 

olabilir. Heykel artık ölen kralın yerine geçtiği için yapılan uygulamalarda heykele sunular 

yapılmaya başlanmıştır. Kurban edilen hayvanlar sırasıyla heykele, Güneş Tanrıçasına 

sunulduktan sonra büyükanne ve büyükbabalara yani atalara sunulması Hititlerde atalar kültü 

inancını da yansıtmaktadır. Büyükanne ve büyük babalar olarak ifade edilenler aslında Hitit 

krallarının atalarıdır. Buradan çıkan sonuca göre Hititler cenaze ritüellerinde ölmüş atalarının 

ruhlarına da kurbanlar sunarak onlara saygılarını ifade etmişlerdir. Ancak bu sadece saygıdan 

ibaret değil korku duyguları da ağır basmaktadır. Kendi gelecekleri ve huzurlu hayat kurmaları 

için ataların ruhlarını rahatlatmak onları hoş tutmak istemelerinde özellikle duymuş oldukları 

korku önemli bir role sahiptir. 

 
659Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 321-327; Christman-Franck, "Le Rituel Des 

Funérailles Royales Hittites”, 68-69. 



 

194 

Yedinci gün daha çok yaşayanlar için gerekli olan günlük hayatın işleriyle ilgilidir.  

Yedinci gün ritüel metnin de sıkça karşımıza “İyi Gün” ifadesi çıkmaktadır. Yedinci gün 

geldiğinde…İyi güne kurban ederler660. Metnin devamında sıkça atıfta bulunulan İyi Gün ilah 

ya da tanrı olarak ilk kez geçmektedir. Genelde ölülerin ruhuyla ilgili olduğu düşünülen bu tanrı 

ya da ilaha da dönüşümlü olarak ekmek sunuları yapılmıştır.661  

Ritüel metnin de çıkan ifadelerden biri de karaciğerden bahsedilmesidir. Genel olarak fal 

metinlerinde araç olarak kullanılan karaciğerin burada ifade edilmesi ile neyi kastettiği 

bilinmemektedir. Sevinç, ölüye sunulan karaciğerin kanlı organ olmasından dolayı ölünün 

hoşuna gideceği inancına bağlamıştır.662 Özellikle yeraltı tanrılarına kurbanlar sunarken kan 

akıtmaya özen göstermeleri ile bu durum bağdaştırılabilir. 

Günün devamında kadınların evden avluya çıkardıkları at arabasına oturtulan bir 

heykelden bahsedilir.  Heykelin önünde kurbanlar sunulmuş ve kralın özel eşyası olarak tahmin 

edilen birtakım malzemeler yakılmıştır. Ritüelde ezzan olarak geçen kelime saman anlamına 

gelmektedir. Bu nedenle yedinci gün için Hititçe metinlerde “saman yaktıkları gün” olarak da 

geçmektedir. Metnin kötü korunmasından dolayı bu ifadenin neyi sembolize ettiği de 

anlaşılamamıştır. Metnin devamında ise kralın tahta çıkma töreninin iki en önemli unsuru olan 

“tören giysisi” ve “iyi yağ” dan bahsedilmektedir. Bu unsur ritüelin sonuna doğru da 

görünmektedir. Bu nedenle yedinci günün krallık makamı için yapıldığı düşünülmüştür.663 

Samanın yakılması kraliyet ailesi için öteki dünya inancıyla bağlantılı olduğu anlaşılmaktadır. 

Ritüelde eşyaların yakılması genellikle arınma ile ilgili olduğu için muhtemelen samanın 

yakılması da ölenin ruhunun öteki dünyaya geçişi kolaylaştırmak ve arındırmak niyetiyle 

yakılmış olmalıdır. Ayrıca saman kolay ve hızlı yanmasından dolayı kralın öte dünyaya 

geçişinin kolay ve hızlı olmasını da temsil etmektedir. Bu nedenle yakılan saman ve tören 

giysisi kralın bu dünyadaki icraatlarının sona erdiğini ifade etmiş olabilir.  

Ritüelin başka bir detayı ise taptara kadınlarının “arahzanta wahnu” olarak bilinen 

çemberde dönerek gerçekleştirilen danslarıdır. Bu dansın amacı, yaşlı kadınların yasını 

yaşayarak daha fazla feryat etmelerini göstermektir. Ardından yine güneş tanrısına kurbanlar 

 
660 Otten, Hethitische Totenrituale, 25. 
661Otten, Hethitische Totenrituale, 13: (iyi gün Tanrıçası ifadesi Hitit metinlerinde ölü ritüelinde sıkça geçmektedir. 

Bu nedenle iyi gün tanrıçasının da yeraltı ve ölüm tanrısı Lelwani gibi ancak daha küçük görevlere sahip yeraltı 

tanrıçası olarak düşünülebilirdir. Ayrıca İyi Gün ifadesi ölümle ilgili kutsal bir günü de ifade ediyor olabilir. 

Ayrıntılı bilgili için bakınız: yeraltı tanrıları bölümü.) 
662 Sevinç, "Hititlerde Ölülere ve Yeraltı Tanrılarına Sunulan Kurbanlar." 171. 
663 Van den Hout, "Death Binds: On Some Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia”, 76. 



 

195 

sunulmuştur. Önceki gün gerçekleştiği düşünülen kurban yakmanın ardından toplanan küller 

atların ve öküzlerin başlarının yakıldığı bir yere götürülmüştür.664  

Hititlerde ölünün ardından kurbanların yanı sıra yemekler de verilmektedir. Hititçe yemek 

ed-/ad-/ezza-/ezzaš665 anlamına gelmektedir. Büyük yemek-ana yemek anlamına gelen 

NAPTANU veya NAPTANU GAL denilen yemek türü cenaze ritüellerinde daha sık 

görülmektedir. 666  

Yedinci günün ikinci bir fragmanı KUB 30.25+ KBo 40.265’dir. Bu metinde genel 

itibariyle önceki metindeki ifadeler yer almaktadır. Yani ölüye, tanrılara sunulan yemekler ve 

kurbanların anlatılmasına devam edilmiştir. Ancak KUB 30.25+KBo 40.265 taptara 

kadınlarının artık ağlamadığı ve yedinci günün bittiği belirtilmiştir.  

Transliterasyon: KUB 30.25+ KBo 40.265 

Rs. 

27 ta ap-p]a-a-i na-aš-ta ša!-an-ha!-an-zi nu nam-m[(a f.MEŠtap-da-ra-[(aš) a-pí-e-d]a-ni 

28 UDKAM-ti Ú-UL ú-e-iš-ká)]n-zi UD 7KAM túh-hu-uš-[ta] 

Tercüme:   

(27-28) “Bitti. Onlar süpürürler. O günden sonra Taptara kadınları artık ağlamaz. Yedinci 

gün tamamlandı.”667 

Taptara kadınlarının o günden sonra ağlamaması ritüelin ikinci aşamasına geçildiği 

göstermektedir. Muhtemelen ritüelin bundan sonraki günlerinde fiziki olarak krala ya da 

heykele yapılan sunular değil de ritüelin manevi havası ön plana çıkmaktadır. Bundan sonraki 

uygulamalarda daha çok ölünün ruhu hoşnut edilmeye çalışıldığı anlaşılmaktadır. 

Sekizinci Gün:  

Bugüne ait metinlerin çoğu korunmuştur. Bazı yerlerde bu metinler sekizinci ve 

dokuzuncu gün olarak geçmektedir. Ritüel de yapılan bazı uygulamalar diğer günlerdekilerle 

benzerlik göstermektedir. Metinlere göre gün itibariyle daha çok arınma ve yeni hayat ile ilgili 

ritüelleri içermektedir. 

Transliterasyon: KUB 30.24 + KBo 34.56+34.66 (+) KUB 30.24a + KUB 34.65 + 39.35 

 
664 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 225. 
665 Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 123. 
666 Ünal, "Mahlzeit. B. Bei den Hethitern”, 268. 
667 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 354-355. 



 

196 

Vs. I 

5 [nam-m]a{x} 1 ŠAH-an 5 ar-d[(u-uš-š)aMUŠEN.HIA…] 

6  [n]a-aš-ta A-NA ŠAH KAxU KÙ.BABBAR[( an-d)a ne-ja-an-zi]  

7 [] A-NA 5 ar-ta-aš-ma-kán 5 D[(UGHI.A 
K)Ù.BABBAR KÙ.GI-ja]  

8 ŠA 5 GÍN.GÍN KI.LÁ.BI an-da[( ne-ja)-an-zi nam-ma ŠAH-an]  

9 ar-du-uš-ša aMUŠEN.HIA A-NA [( PÚ a)]n-da x[ ... ]  

10 na-aš-ta ŠAH-aš wa-a-ta[r n]a-a-i nu ki-iš-š[a-an me-ma-i]  

11 ka-a-ša-wa-kán ŠAH[-aš ]wa-a-tar na-a-iš nu-w{a-a}t-t[a ... (e-eš-du)]  

12 nu-wa-za GU4
HI.A UDUHI.A 

[ANŠ]E.KUR.RAMEŠ ANŠE.GÌR.NUN.NA.HI.A ša[(ak-ru-

a)n-da-ru]  

13 nu 1 GU4 7 UDUŠ HI.A -j[a ]A-NA PÚ a-u-wa-an kat-ta h{a}-ad[-da-an-zi]  

14 nam-ma A-N[A!?] 3 NINDA a-a-an 1 NINDA.GUR4.RA GA.KIN.AG fŠ[U.GI da-a-i] 

15 A-NA GIŠ [ÉRIN ZI.B]A.NA-ja-aš-ša-an za-ap-za-ga-a-ja [da-a-i] 

16 [na-]at?-kán? [fŠ]U.GI DUTU-i me-na-ah-ha-an-da e-ip-z[i nu ki-iš-ša-an] 

17 [me-mi-iš-ki-iz-z]i DUTU-i ka-a-ša-wa-ták-kán ki-e [ ?šu-up-pa-la] 

18 [ha-ad-da-ú-]en nu-wa-ra-at-ši-iš-ša-an šar-r[i-iz-zi li-e] 

19 [ku-iš-ki ha-a]n-na-ri-ja-wa-aš-ši-iš-ša-an l[i-e ku-iš-ki] 

20 [nam-ma-aš-t]a GIŠGIGIR668 a-ša-an-na-aš še-ir A-NA ALAN[ a-ku-u-wa- an-na] 

21 [pí-an-zi L]Ú.MEŠNAR-ma DUTU ŠA-ME-E IŠ-TU GI[Šhu-un-zi-na-ri-it SÌR-RU] 

22' [nu LÚSAG]I.A NINDA.GUR4.RA EM-ŠA pár-ši-ja nam-ma-an- ká[n ... ] 

23 EGIR-ŠU-ma 1 ŠAH-]n 5 ar-du-uš-šaMUŠEN.HI.A 
ha-at-te-eš-ni[ ha-ad- da-an-zi]  

24 [KAxU KÙ.BABBAR-j]a?-ma-aš-ši-kán ar-ha da-an-zi A-NA  MUŠENHI.A j[a?-kán 

D(UGHI.A)]  

25 [(KÙ).BABBAR KÙ.]GI-ja ar-ha da-an-zi A-NA GIŠŠEN-ja-ká[n KÙ.BABBAR]  

26 [ar-h]ada-an-zina-atan-da ki-na-an-zina-at-š[a-an I-NA É.NA4]    

 
668 Araba anlamına gelmektedir; Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 96. 



 

197 

27 [pí-e- ]  da-an- [ zi]   

28 [DUG KA(Š DU)]G GEŠTIN ar-ha du-wa-ar-na-an-zi GIŠAl-ma  GIŠMAR [(-pí-e-da-

ni)]  

29 [(pí)-(di w)]a-ar-nu-u-wa-an-zi SAHARHI.A-uš-ma ša-ra-a da-an-zi nu SA[(G.DUMEŠ 

ANŠE.KUR.RAMEŠ)]  

30 [SAD.DU]MEŠ GU4
MEŠ ku-wa-pí wa-ra-an-da-at nu-uš a-pí-ja iš-hu-u- 4  w[a-an- zi] 

31 [(nam-ma G)]IŠAL GIŠMAR a-pí-e-pát ŠA GIŠ da-an-zi na-aš-ta Ú[(.SAL-lu)] 

32 [(kar)-ša-a]n-zi nu-uš-ša-an Ú.SAL-LAM fŠU.GI A-NA NINDA.GUR4.RA [še-ir] 

33 [da-a-i na-at DUT]U[-i] me-na-ah-ha-an-da ap-pa-an-zi GIŠÉ[RIN ZI.BA.NA da-an-zi] 

34 [na-at DUTU-i me-na-a]h-ha-an-da ap-pa-an-zi nu ki[-iš-ša-an me-ma-i]669 

Tercüme: 

(I 5-34) daha sonra onlar bir domuz ve beş ardussa kuşları [getirilir] onlar domuza 

gümüşten bir ağız takarlar. Ağırlıkları beş şekel olan beş tane gümüş ve altın kapları beş arta 

kuşuna takarlar. Sonra domuzu ve kuşları havuzun içine yerleştirirler ve domuzu suya 

yönlendirirler: o (yaşlı kadın) şöyle der: işte domuz suyu saptırdı/yönlendirdi. Sığırlar, 

koyunlar, atlar ve katırlar susuzluklarını gidersinler! Bir sığır ve yedi koyunu havuzda aşağıya 

doğru kurban ederler (yere sabitlerler). Daha sonra yaşlı kadın üç sıcak ekmeğin üzerine 1 

somun ve peynir koyar. Ve cam parçalarını terazinin üzerine koyar. Yaşlı kadın onu (teraziyi) 

güneş tanrısına (yani güneşe doğru) karşı tutar ve şunları söyler: ey güneş tanrısı bu hayvanları 

biz senin için kestik. Kimse onları ondan almasın ve kimse onu dava etmesin! sonra arabada 

oturan heykele içmesi için verirler. Yeryüzünün güneş tanrıçalarının şarkıcıları İštar’ın büyük 

liri eşliğinde şarkı söylerler. Saki ekşi somunu parçalar, sonra onu […]. ardından onlar bir 

domuz ve beş arta kuşunu çukura keserler. Ve onlar gümüşten ağzı ondan (yani domuzdan) 

ayırırlar. Ve onlar kuşlardan da gümüş ve altın kapları ayırırlar. ve onlar š. kabından gümüşü de 

çıkarırlar. Taş eve götürürler? Bira kabını ve şarap kabını parçalara ayırırlar. Gümüşle 

kaplanmış kazma ve küreği bulunduğu yerde yakarlar. Külleri alırlar atların başlarının ve 

sığırların başlarının yakıldığı yere dökerler. Sonra ağaçtan kazmayı ve küreği alırlar ve çayırı 

(U.SAL-LAM yani çim parçasını) keserler. Yaşlı kadın çayırı kalın somunun üzerine koyar. 

 
669 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 376-382: Otten, Hethitische Totenrituale, 62-65. 



 

198 

Onları güneş tanrısına doğru (yani güneşe dönük) tutarlar. Teraziyi alırlar ve onu güneş 

tanrısının karşısında tutarlar. O şöyle konuşur:670 

Metnin ilk kısımları daha çok arınma ve kötülüğü uzaklaştırma ile ilgili olmalıdır. Çünkü 

ilk kısımda kirlilik ve aynı zamanda arınmayla ilgili olan domuzdan bahsedilmektedir.  Domuz 

ve muhtemelen Hititler için özel bir anlam ifade eden ardušša kuşları bugüne özel olarak 

geçmektedir. Domuz ve kuşlara gümüş ve altından kaplar takılmaktadır. Bunlar sembolik olarak 

tanrılara sunulacağı için süslenmiş olabilir. 

Ritüelde domuzun suyu saptırdığı anlaşılmaktadır. Domuz havuz gibi bir alanın içinde 

olan suyun yönünü değiştirmesi ve çayırın biçilmesi ana unsurdur.671 Suyu saptıran domuz 

ritüeli “watar nai-“olarak bilinir. Muhtemelen bu kısım bir arınmayla ilgilidir. Çünkü su arınma 

aracıdır. Domuzun havuz gibi bir alanın içindeki suyu değiştirmesi için bu işlemin neyi ifade 

ettiğine dair kesin bilgi yoktur. Ancak “işte, domuz suyu saptırdı-böldü… (öküzler, koyunlar, 

atlar (ve) katırlar susuzluklarını gidersinler” ifadesinden buradaki suyun saptırılması aslında 

öteki dünyada ölenler için hayvanlarının otlatıldığı çayırı bereketli hale getirmek için 

yapıldığını düşündürmüştür.672 

Domuz doğası gereği kirli bir hayvan olduğu için “suyu saptırdı/yönlendirdi” ifadesi belki 

suyu kirlettiğini de ifade etmiş olabilir. Ancak pasajın devamında suyun içinde birkaç hayvanın 

aşağıya doğru kurban edildiğinin belirtilmesi yeraltı dünyası ve dolayısıyla kirlilikle alakalı 

olduğunu gösterdiği gibi ölü kültü ile de bağlantılı olabilir. Belki de uğursuzluğu da işaret etmiş 

olabilir. Daha sonra yaşlı kadının rolüne değinilir. Yaşlı kadın güneş tanrısına karşı sembolik 

olarak ahlaki davranışları ölçen teraziyi tutmaktadır. Ve yine güneş tanrısının tanıklığı 

karşısında bir şeylerin garantisini almaktadır. Daha sonra yine domuz ve Arduşşa kuşu kurban 

edilir. Ancak bu defa çukurda keserler. Çukurda kesilmesi doğrudan yeraltı ile hatta ölümle 

ilgili olduğunu göstermektedir.  

Domuz ve kuş kurbanları genellikle yeraltı dünyasına sunulduğu düşünülen hayvanlardır. 

Ancak bu kurbanların canlı değil de onlara gümüş ve altından süsler, ağızlıklar takıldığı için 

sembolik olarak kurban edildiği düşünülmüştür. Ritüeller arabada oturan heykel önünde 

gerçekleşir ve heykele içki sunulmaktadır. Çukur kazılırken kullanılan kazma ve küreklerin ise 

yakıldığı düşünülmektedir. Çünkü bunlar artık kirlenmiş ve kötü enerjiye temas etmiştir. 

 
670 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš,377-383: Chrismann-Franck, “Le Rituel Des 

Funerailles Royales Hittites”, 71-72: Nino, “CTH 450 Hittite Funerary Ritual Šalliš Waštaiš”, 293-294. 
671 Christmann-Franck, "Le Rituel Des Funérailles Royales Hittites." 71.  
672 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 188. 



 

199 

Yaşayanlar arasında bu enerjiyi yaymamak için genelde büyülerde ve cenaze ritüelindeki 

kurbanlardan sonra temas edilen şeyler yakılmış ya da gömülmüştür.673 Kazma ve küreğin 

yakılmasındaki amaç da diğerleri gibi nesneyi kirlilikten arındırmaktır. Çünkü kazma ve 

küreğin toprak ile teması sonucu arındırılması gerektiği düşünülmüştür. Sunu yapılan bira ve 

şarap kaplarının parçalara ayırılması ise aslında kırılması anlamına gelmektedir. Kapların 

kırılması başka türlü bir arındırma işlemidir. Ayrıca Hititlere ait olabileceği öne sürülen bazı 

mezarlarda kırık eşyaların bulunması da aynı amaca hizmet etmektedir.  

Ritüelin devamında ise çayır sembolü önemli bir detaydır. Aynı zamanda kralın öteki 

dünyadaki mülküdür. Ritüelin bu bölümünde çayır ya da toprak parçasının kesilmesi ve güneş 

tanrısının huzurunda tutulması yine güneş tanrısının tanıklığında bu çayır parçasının krala ait 

olduğunu garantilenmiştir. Bu toprak parçası kralın yeniden doğuşunu da temsil etmektedir. 

Çünkü o yeni dünya da yeni hayatına bu toprak parçasında başlayacaktır. Aynı zaman da bu 

anlayış öteki dünya da bereket ve arınmayı da temsil etmektedir. 

Metnin başka bir fragmanı yine yukarıdaki uygulamalarla benzer niteliktedir. 

Transliterasyon: KUB 30.24+ KBo 39.292 

Vs. II 

1 ku-un-na-wa-aš-ši Ú.SAL-LAM DUTU-uš a-a-ra i-ja-an har-ak 

2 nu-wa-ra-aš-ši-iš-ša-an šar-ri-iz-zi ha-an-na-ri li-e 

3 ku-iš-ki nu-wa-aš-ši-kán ki-e-da-ni A-NA Ú.SAL GU4
HI.A UDUHI.A-ja 

4ANŠE.KUR.RAMEŠ ANŠE.GÌR.NUN.NAHI.A ú-še-id-du nu SAG.DUMEŠ 

ANŠE.KUR.RAMEŠ 

5 SAD.DUMEŠ GU4
HI.A ku-wa-pí wa-ra-an-da-at nu Ú.SAL-lu a-{pí-ja}  

6 pí-e-da-an-zi na-an-ša-an a-pí-ja še-ir iš-hu-u-wa-an-zi 

7 NINDA.GUR4.RA-ma-za ŠA 1 ŠA-A-TI fŠU.GI   da-a-i 

8 nam-ma-aš-ša-an A-NA ALAN GIŠGIGIR a-ša-an-na-aš še-ir a-ku-u-wa-an-na 

9 pí-an-zi nu DUTU-un e-ku-zi LÚNAR GIŠhu-un-zi-na-ri-it 

10 SÌR-RU LÚ.MEŠALAN.ZU9 a-ha-a hal-zi-an-zi me-mi-an-ma 

 
673 Sevinç, "Hitit Krallarının ve Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski Yakındoğu'da Kremasyon: Ölüyü Yakarak 

Defnetme Geleneği”, 2783. 



 

200 

11 hu-uš-te-iš-kán-zi LÚki-i-da-aš Ú-UL hal-za-a-i 

12 na-aš-ta ALAN IŠ-TU GIŠGIGIR a-ša-an-na-aš kat-ta da-an-zi 

13 nu GIŠZA.LAM.GAR674 a-pí-e-da-ni-pát pí-di ka-ru-ú ši-ja-an 

14 na-at-kán GIŠZA.LAM.GAR-aš an-da pí-e-da-an-zi na-an-ša-an 

15 A-NA GIŠGU.ZA KÙ.GI a-še-ša-an-zi ma-a-an MUNUS-za-ma 

16 na-an-ša-an GIŠha-aš-ša-al-li-ja-aš KÙ.GI a-še-ša-an-zi 

17 nu UDKAM-aš NAP-TA-NU GAL hal-zi-ja pa-an-ga-u-i f.MEŠtap-da-ra[-aš]  

18 NINDAša-ra-am-ma pí-an-zi nu 〈a-〉ku-u-wa-an-na wa-aš-ša-an-z[i] i  

19 LÚSAGI.A-aš pí-iš-ki-iz-zi DUTU DU DLAMMA ták-na-a[š] 

20 DUTU-un ku-in-na ar-ha-ja-an 1-ŠU e-ku-zi LÚN[AR] 

21 [GI]Š DINANNA GAL SÌR-RU LÚ.MEŠALAN.ZU9 a-ha-a hal-zi-an[-zi] 

22 [me-]mi-an-ma hu-uš-te-iš-kán-zi NINDA.GUR4.RAMEŠ pár-ši-ja[-an-z]i 

23 [(EGIR-)]an-da-ma hu-uh-hi-iš ha-an-ni-iš e-ku-zi[ (LÚN)]AR 

24 [(GIŠ INANNA)] GAL SÌR〈-RU〉 LÚ.MEŠALAN.ZU9 a-ha-a hal-z[(i-an-z)]i me-mi-

an-ma 

25 [hu-uš-t]e-iš-kán-zi NINDA.GUR4.RA pár-ši-ja[(EGIR-a)]n-da-ma 

26 [a-pí-el Z]I-an 3-ŠU e-ku-zi x[-x  (LÚNA)]R GIŠ INANNA GAL 

27 [SÌR-RU (LÚ.ME)]ŠALAN. ZU9 [(a-h)]a-a hal-z[i-]an-zi me-mi-an-ma 

28 [(hu-uš-te-iš-kán-zi LÚ)]ki-i-da-a[š Ú-U]L hal-za-a- i 

29 [( 2 NINDA.GUR4.RA KU7 pár-)]ši-an-[ ] -zi 

30 [(ma-ah-ha-an-)]ma I-NA 3 KASKAL-NI a-pí-el[( Z)]I-an e-ku-zi 

31 [DUD.SIG5-j]a-aš〈〈-aš〉-ša-an an-da te-i[(z-z)]i NINDA.GUR4.RA Ú-UL pár-ši-ja 

32 [(LÚSAGI.A-)] ma-aš-ša-a[(n iš-qa-a-ru-u)h] da-ga-a-an 

33 [(du-wa-ar-ni-ja-az-zi nam-m)a kal-ga-l]i-na-iz-zi 

34 [(pa-an-ku-uš-ša ú-i-iš-ki-u-w)a-an da-a-]i 

 
674 Çadır anlamına gelmektedir; Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 665. 



 

201 

35 [(na-aš-ta ALAN GIŠZA.LAM.GAR-az pa)-ra-a ú-d]a-an-zi 

36 [(na-at-ša-an A-NA GIŠGIGIR a-š)a-an-na-aš ]a-še-ša-an-z[i] 

37 [(EGIR-an-ma f.MEŠta-ap-d)a-ra-aš i-ja-at-ta-ri (n)]a-at-  ká[(n)] 

38 [pí-e-da-an-zi nu ú-e-iš-kán-zi ... ]a-še-ša-an[-zi] 

…675 

Tercüme:  

(II 1- 38) “ve ey Güneş tanrısı bu çayırı onun için doğru ve haklı kıl! Kimse ondan almasın 

ve ona dava açmasın. Sığırlar, koyunlar, atlar ve katırlar onun için bu çayırda otlasınlar! Atların 

ve sığırların başlarının yakıldığı yere çayırı (yani çim parçasını) götürürler ve o yerin üzerine 

dökerler. Yaşlı kadın kendisi için somundan bir parça alır. Ardından tören arabasında heykelin 

içmesi için sunum yaparlar. O güneş tanrısını içer. Şarkıcılar tanrıça İştar’ın büyük çalgıları 

eşliğinde şarkı söylerler. Komedyenler aha-a diye bağırır, ancak bu sözü fısıldarlar. K. Kişisi 

bağırmaz. Heykeli tören arabasından indirirler. Çadır daha önce de aynı yerde kurulmuştur; onu 

(yani heykeli) çadıra getirirler ve altın tahtın üzerine yerleştirirler. Ama eğer ölen kadınsa (yani 

kraliçe ölmüşse), onu altın taburenin üzerine yerleştirirler. Günün ana yemeği ilan edilir.  

Taptara kadınlarına š. ekmekleri verilir. Giyimli saki onlara içecek verir. Güneş Tanrısını, 

Fırtına Tanrısını, Koruyucu Tanrıyı, Yeryüzünün Güneş Tanrıçasını her birini ayrı ayrı içerler. 

Şarkıcılar İştar’ın enstrümanları eşliğinde şarkı söyler. Komedyenler aha-a diye bağırır ama bu 

kelimeyi fısıldarlar. Kalın somunları parçalarlar. Sonra büyükbaba ve büyükannelerini içerler. 

Şarkıcılar tanrıça İştar’ın büyük enstrümanları eşliğinde şarkı söylerler. Komedyenler aha-a 

diye bağırır, ama bu sözü fısıldarlar. O kalın somunu parçalar. Sonra onun ruhunu üç kez içer. 

Şarkıcılar tanrıça İştar’ın büyük liri eşliğinde şarkı söyler. Komedyenler aha-a diye seslenir ama 

bu sözü fısıldarlar. Kita rahibi bağırmaz. Onlar iki tatlı kalın ekmeği parçalar. Ruhunu üçüncü 

kez içtiğinde ve İyi Gün Tanrısını andığında kalın ekmeği kırmaz. Ardından bir grup kadın 

feryat etmeye başlar. Saki kabı yere vurur ve kırar. Sonra yas tutar. T. kadınları ağlamaya başlar. 

Heykeli çadırdan dışarıya taşırlar ve tören arabasına oturtturulur. T. kadınlar arkada yürür. 

Heykeli götürürler ve taptara kadınları ağlamaya başlar.676 

Metinlerde GIŠGIGIR olarak geçen atlar tarafından çekilen iki tekerlekli arabalar, kült 

gezilerinde kullanıldığı gibi ölen kral ya da kraliçenin heykellerinin ritüeller için taşınmasını 

 
675 Kassian- Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 384-390: Otten, Hethitische Totenrituale, 60. 
676 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 385-391: Otten, Hethitische Totenrituale, 61: 

Christmann-Franck, "Le Rituel Des Funérailles Royales Hittites." 72-73. 



 

202 

sağlayan araçlar olarak da kullanılmıştır. Metinlerde arabaların içinde oturanlar için ašannaš 

GIŠGIGIR, ayakta duranlar için tiyawas GIŠGIGIR terimi kullanılmıştır. Cenaze ritüellerin de 

genelde heykeller oturur vaziyettedir. 677 

Hitit metinlerinde geçen ruhun yolculuğu sırasında yeraltı dünyasına gitmeyi reddeden 

ruh ile patili rahiplerin diyalogları ile karşılaşılmıştı.  Ruh burada yeraltı dünyasına gitmek 

yerine çayıra gitmeyi istemiştir. Bundan dolayı bu pasajın sıradan insan için geçerli olduğu 

anlaşılmıştır. Kraliyete ait cenaze ritüelinde ise kralın yeraltı dünyası yerine çayıra gideceği sık 

sık vurgulanmıştır.678 Çünkü krallar için güneşe karşı tutulan çayırlar kralların ölümden sonraki 

mekanlarını temsil etmektedir. Zaten metinde ölen hükümdara kıyafet, sığır, at, katır, koyun 

gibi hayvanların yanında çayır parçasının da sunulması, kralın yeraltında ya da gökyüzündeki 

yaşamının yeryüzündeki yaşamından farklı olmayacağını simgelemektedir. Telepinu 

efsanesinin bir bölümünde tanrının Lihzinia kenti yakınlarında bir çayır da bulunması da kralın 

öldükten sonra çayır da yaşamak istemesiyle mutlaka bir bağlantısı vardır.679 Çünkü krallar 

öldükten sonra tanrı olur ve tanrıların yaşadığı yerde yaşarlardı. Hatta çayırlar tanrıların bile 

mekanını temsil etmiş olabilir. Çayır kralın öldükten sonra gideceği yeri temsil ettiği680 için 

burası sadece kralın ve onun hayvanlarının kullanacağı mekân olmakla birlikte bir nevi kralın 

cenneti olarak kabul edilmiştir. Kralın öldükten sonra kullanacağına inandıkları çayır parçası 

da muhtemelen atların ve öküzlerin kafasının yakıldığı yere taşınmıştır.  Ritüelin devamında ise 

öküz, at, koyun, katırlar kan dökülerek öldürülmüştür.681 

Kraliyet cenaze törenlerin de yer alan dünyevi unsurlar, kralların öldükten sonra gideceği 

yerde dünyadaki yaşantısını sürdürme inancında olduğunu sekizinci gündeki eylemler daha net 

ortaya koymaktadır. Kral için çayırın ritüelde yer alıp öteki dünyada kullanacağı inancının 

olması hükümdarın yaşarken ülkenin refahı için yapmış olduğu iyi şeylerin karşılığı olarak 

ölümden sonraki refahı garanti altına alınmaya çalışılmıştır. Özellikle sekizinci günde, ölen kral 

için çayır sunulması ve bir asmanın kesilmesi kral ile doğa arasındaki ilişkinin öldükten sonra 

da devamlılığını sürdürmek istenmesiyle ilgilidir.682 

Dokuzuncu Gün: 

 
677 Sir Gavaz, Hitit Krallarının Kül Gezileri: Ayinler, Ziyaret Merkezleri, Yollar ve Lokalizasyonla İlgili Yeni 

Gözlemler, 214. 
678 Haas, Religionen des alten Orients, 208. 
679 Haas, "Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen Kleinasien." 203. 
680 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 226. 
681 Hoffner, Hittite Myths, 61. 
682 Tremoulie, "I Rituali Magici Ittiti”, 173. 



 

203 

Dokuzuncu gün kırık durumdadır. Anlaşıldığı kadarıyla bugün günün yemeği ilan edilir, 

ölünün ruhu için yapılan günlük rutinler devam eder. Ancak diğer günlerden farklı olan ve 

neden geçtiği anlaşılmayan yayık/makkuia- kelimesine rastlanılmıştır. Kassian bugüne “süt 

çalkalanır yayık süslenir”683 başlığını vermiştir.  

Transliterasyon: (KUB 39.35 (+) KBo 34.66); KUB 39.35:]  

Rs. IV 

3 ma-ah-ha-an-ma-aš-ši A-NA 3 KASKAL-NI A-NA DUG K[A.GAG gul- ša-an-ti]  

4 a-ku-u-wa-an-na pí-an-zi nu LÚSAGI.[A ... ]  

5  ši-pa-an-ti ma-ak-k-[j]a-aš-ša-an ku-iš an-da[ GIM-an-ma ŠA ZI-ŠU]  

6 [GAL ]GIR4 wa-ah-nu-zi na-an-ša-an da-a-[g]a-an[ GUL-ah-zi]  

7 [nu kal-g]a-li-na-iz-zi nu MUNUStap-da-ra-aš [-e-iš-ki-u-wa-an da-a-i]  

Tercüme: 

(IV 3-7) “ona üçüncü kez K.birasının [oymalı] kabından içirdiklerinde, saki 

yayığın/makkaia içindeki tereyağını sunar. Sonra ölünün ruhuna yapılmış pişmiş topraktan bir 

kadeh çevirir ve onu yere çarparak kırdığında o ağıt yakar. Taptara kadınları ağlamaya 

başlar.”684 

Bu metnin dokuzuncu gün olup olmadığı kesin değildir. Ancak Kassian’ın bugünü 

tanımlamasından anlaşıldığı kadarıyla bu metni dokuzuncu gün olarak belirtmiştir. Ritüel 

metninde “yayık” ifadesi kesin olarak anlaşılmaktadır. Ancak yayığın burada neden kullanıldığı 

ve neyi ima ettiği bilinmemektedir. Sadece yayıktan tereyağı alındığı bilinmektedir 

Muhtemelen günün sembolik ve kutsal ürünüdür. Bahsedilen tereyağı belki de ölü için 

sunulacak kutsal yemekler için veya metinlerde çok sık karşılaştığımız yağlı ekmekler için 

kullanılmış olmalıdır.  

Onuncu Gün:  

Ritüelin 10. Gününe ait olan metin çok olmasa da bazı kısımları kırık olarak günümüze 

gelmiştir.  

Transliterasyon: KUB 39.10  

 
683 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 32. 
684 Trans. ve terc.: Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 400-402. 



 

204 

Vs. I 

1 I-NA UD 10K]AM ma-a-an lu-u[k-kat-ta ALAN-kán (nu-u-wa É-ri a)n- da nu-kán] 

2 [A-NA A]LAN DUMUMEŠ É.GAL[ a-ku-wa-an-na IŠ-TU hu-u-up-(pár KÙ.GI)] 

3 [(pí-j)]a-an-zi nam-ma A-N[A ALAN 1 GU4.NIGA 7 UDUHI.A ši-pa-an- du-wa-a(n-zi)] 

4 [(pí-an)]-zi 1 UDU ták-na-aš DU[TU-i 1 UDU DUTU ŠA-ME-E 2 UDU hu-(uh-ha-aš ha-

a-an-n)a-aš] 

5 [2 UDU] 1 GU4-ja ak-kán-t[a-aš ZI-ni 1 UDU-ma A-N(A 〈DUD.SIG5 ši-pa-a)n-da-an-

zi] 

6 [ma-]ah-ha-an-ma-aš-ša-an U[ZUNÍG.GIG (EGIR-pa ti-an-zi) nu ak- kán-ti] 

7  [w]a-ga-an-na pí-an-zi [ nu a-pí-e-da-ni-pát pí-di (GIŠZA.LAM.GARHI.A ka-r)u-ú ši-ja-

an] 

8 [n]a-aš-ta ALAN IŠ-T[U GIŠZA.LAM.GARHI.A p(a-ra-a ú-da-an-zi) na-at-ša-an] 

9 [A-]NA GIŠGÍGIR a-ša-an[-na-aš a-še-ša-a(n-zi pí-ra-an-ma) ... ] 

10 EGIR-an-ma f.MEŠtap-d[a-ra-aš i-ja-a(t-ta-ri nu ú-e)-eš-kán-zi] 

11 nu-uš-ša-an [... ALAN (A-NA GIŠGIGIR e-eš-z)i ...] 

12 har-kán-zi n[u ... -j(aii-an-zi A-N)A ... ] 

13 A-NA SIHI.A-Š[U-NU...]685 

Tercüme:  

(I 1-13) “Onuncu gün gün ağardığında ve heykel hala evdeyken, saray görevlileri heykele 

içmesi için altından huppar kabı verirler. Daha sonra heykele bir besili sığırı ve yedi koyun 

kurban etmek için sunarlar: bir koyunu yeryüzünün güneş tanrıçasına, iki koyunu büyükbaba 

ve büyükannelere, iki koyun ve bir sığır ölenin ruhuna ayrıca bir koyunu İyi Gün Tanrısına 

sunarlar. Onlar karaciğeri ölene yemesi için verirler. Çadır orada önceki yerde kurulmuştur. 

Heykeli çadırdan çıkarır ve oturma arabasında üzerine koyarlar. kadın ağıtçılar arkadan yürür 

ve ağıt yakar. Ve heykeli arabanın üzerine koyar...”686 

 
685 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 432-434: Otten, Hethitische Totenrituale, 54. 
686 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 433-435: Otten, Hethitische Totenrituale, 55. 



 

205 

Gün, sabah ölü heykeline su verilmesiyle başlamaktadır. Kurbanlar yapılmaya devam 

edilir. Yeraltı Tanrıçası, Güneş Tanrısı, İyi Gün Tanrısı, atalar ve ölüler için sığır ve koyun 

kurbanları yapılmaya devam edilir.  

Yedinci günde de sunulan ancak ne amaçla kullanıldığı anlaşılmayan karaciğer bugün kü 

ritüelde de kullanılmıştır. Ancak burada karaciğerin ölülere sunulduğu açıkça belirtilmiştir. 

Bundan dolayı karaciğerin ölüler için sunulan özel bir yiyecek olduğu kabul edilebilir. 

Transliterasyon: KBo 40.178+KUB 39.14  

Vs. I 

Pasajın ilk ve orta kısımları kırıktır… 

13 nu GIŠAPIN ar-ha k[i]-ša-an-zii na-an a-pí-e-da-ni-pát pí-di 

14 ar-ha wa-ar-n[u-u-]wa-an-zi ha-aš〈-šu〉-uš-ma fŠU.GI ša-ra+a da-a-i 

15 nu SAG.DUMEŠ[AN]ŠE.KUR.RAMEŠ SAD.DU〈MEŠ〉 GU4 
HI.A ku-wa-pí wa-ra-an-

da-at 

16 nu-uš a-pí-ja iš-hu-u-wa-i GU4 
HI.A-ma {ha}-ad-da-an- zi 

17  [nu-u]š LÚ.MEŠMUHALDIM da- an- zi687 

Tercüme: 

 (I 13-17) onlar sabanı kazırlar ve aynı yerde yakarlar. Yaşlı kadın külleri toplar. Atların 

başlarının ve öküzlerin başlarının yakıldığı yere, onları (yani külleri) oraya döker. Sığırları 

keserler ve aşçılar onları alır.688 

Ardından çadırda bekletilen heykelin arabaya yerleştirilmesi ile sabanla ilgili ritüeller 

başlamaktadır. Saban buradaki görevliler tarafından yerde kazındıktan sonra yakılmaktadır. 

İlginçtir ki sabanın külleri de her şey gibi ölünün diğer dünyada devam ettireceğine inandıkları 

krallığı için bağışlanmaktadır. Ritüel içki kapları, müzik enstrümanı ve ağaçtan yapılan bazı 

eşyaların kırılıp yakılması ile devam etmektedir.689 Hititler çok fazla spiritüel inanca sahip 

oldukları için ritüelde yapılan her şeyi ölen kralın öldükten sonra da hayatını sürdürmesi için 

gerekli olduğuna inanmışlardır. Aslında bu kapların kırılmasında iki neden olmalıdır. Birincisi 

ölü ritüelinde kullanılan her nesnenin uğursuzluk getireceği inanıcıyla bertaraf edilmesidir. 

 
687 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 450-452; Otten, Hethitische Totenrituale, 78. 
688 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 452-453; Otten, Hethitische Totenrituale, 79. 
689 Sevinç, "Hitit Krallarının ve Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski Yakındoğu'da Kremasyon: Ölüyü Yakarak 

Defnetme Geleneği."  2784. 



 

206 

İkincisi ise kırılıp yakılan eşyaların ruhlarının da tıpkı krallar gibi öteki dünyaya gideceğine ve 

burada kullanacağına inanmalarıdır. 

Sabanın yakılması, küllerinin at ve öküz başlarının yakıldığı yere atılması bu hayvanlarla 

birlikte öteki dünyada kral için gereklidir. Bu nedenle bu nesneler kralın öteki dünyada 

krallığını devam ettirecek unsurlardır. Çünkü saban bir tarım aletidir ve kral öteki dünyadaki 

krallığını kurmak için bu dünyadan çayırla gitmektedir. Kral götürdüğü çayırı sabanla sürerek 

verimli hale getirecektir.  

On Birinci Gün: 

Bugüne ait ana metinlerden herhangi bir veriye ulaşılamamıştır. Sadece taslak kısmı 

mevcuttur. Kassian bugüne ait sadece “hürnüwar” ile ilgili kısma ulaşıldığı için bu adı 

vermiştir.690  

Otten “hürnüwas” kelimesinin serpme anlamına geldiğini belirtmiş, Neu ise bu kelimeyle 

hiçbir bağlantısının olmadığını ifade etmiştir. Ritüel gününe ait bulunan parça da “eğer kral 

öldü ise hürnüwar eylemi yapılır; eğer kraliçe öldüyse ona bir çiçek (alel) getirilir” şeklinde 

ifade geçmektedir. Bu nedenle burada hürnüwar’ın çiçek getirme eylemine karşıt bir eylem 

olduğu düşünülmüştür.691 Çünkü burada kadın ve erkek öldüğünde ayrı eylemlerin yapıldığı 

anlaşılmaktadır. Bundan dolayı hürnüwar muhtemelen erkeklere özgü bir şey olmalıdır. 

On İkinci Gün:  

Asmanın kesilmesi olarak tanımlanan 12. gün en yoğun günlerden biridir. Sabah erkenden 

başlayarak tanrılara, ölü heykeline sunular yapılır ve asma dalının kesilmesiyle ritüelin ana 

konusu işlenir. 

Transliterasyon: KUB 30.19+30.20+30.21+30.22+39.7 (CTH 450) 

Vs. I 

1 ma-a-an I-NA UD 12KAM lu-uk-kat-ta ALAN-kán nu-u-wa  È[-ri an-]da 

2 [n]u-kán A-NA ALAN 1 GU4.NIGA 7 UDUHI.A-ja ši-pa-an-da- a[n- ]zi 

3 1 UDU ták-na-aš DUTU-i 1 UDU DUTU ŠA-ME-E 2 UDU hu-uh-ha[-aš h]a-an-na-aš 

4 2 UDU 1 GU4.NIGA ak-kán-ta-aš ZI-ni 1 UDU-ma-kán A[-N]A DUD.SIG5 ši-pa-an-da-

an-zi 

 
690 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 34. 
691 Kassian- Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 620. 



 

207 

5 ma-ah-ha-an-ma-aš-ša-an UZUNÍG.GIG EGIR[-pa ]ti-an-zi nu ak-kán-ti 

6 wa-ga-an-na pí-an-zi na-aš-ta [ALA]N É-ir-za pa-ra+a ú-da-an-zi 

7 na-at-ša-an A-NA  [GIŠGÍGIR a-ša-an-]na-aš a-še-ša-an-zi EGIR-an-ma 

8  f.MEŠ[tap-]da-ra-aš i[-ja-at-t]a-ri nu ú-e-eš-kán-zi 

9 an-na-aš-ma-kán GIŠGEŠTIN692-aš a[r-x-a]z? ka-ru-ú ar-ra-an-za na-aš ú-da-{an-za} 

10 nam-ma GIŠGEŠTIN ga-pa-nu693 IŠ-TU T[ÚGŠÀ.K]A.DÙ an-da hu-u-la- li-an-  zi 

11 nam-ma-an IŠ-TU GIŠGEŠTIN GIŠIN-B[I ]mu-u-ri-ni-it SÍGi-ja-at-na- aš  

12 mu-u-ri-ni-it ú-nu-u-wa-an-zi nam-ma-an ša-ra-a da-an-zi 

13 na-an-kán ftap-ta-ra-aš GIŠZA.LAM.GAR-aš an-da pí-e-da-i 

14 na-an-ša-an A-NA GIŠBANŠUR694 ak-kán-ta-aš an-da la-ak-nu-u-wa-an-zi 

15 GIŠtar-še-eš-ma ka-ru-ú ú-da-an[-za KÙ.GI K]Ù.BABBAR GAR. RA 

16 nam-ma-aš har-nu-u-wa-an-za nam-ma-aš-š[a-an x-x-x an?-d]a? GUL- ah-ha-an-te-eš 

17 na-aš-ta GIŠGEŠTIN GIŠmu-u-ri-e[- x-x-x-x-x-x-x ŠA BAP]PIR  

18 iš-na-aš-ša GIŠUMBINHI.A [ ...]  

19 1-NU-TIM TÚGNÍG.LÁMMEŠ 1 DUG GIR4 Ì[.DÙG.GA ... ]  

20 A-NA GIŠtar-še a-u-wa-an kat-t[a ki-it-ta-ri ...] 

…kırık… 

36 na-aš-ta ALAM IŠ-TU GIŠGÍGIR a[-ša-an-na-aš kat-ta da-an-zi na-at-káni] 

37 GIŠZA.LAM.GA[R-aš ]an-da pí-e-da-a[n-zi na-an-ša-an A-NA GIŠGU.ZA KÙ.GI a-še-

ša-an-zi] 

38 ma-a-an MUNUS-z[a-m]a na-an-ša-an GIŠh[a-aš-ša-al-li-ja-aš KÙ.GI a-še-ša-an-zi i] 

39 nu NAP-TA-N[U G]AL hal-zi-ja nu DU[T]U DU DLAMMA tá[k-na-aš DUTU-un ku-in-

na] 

40 ar-ha-j[a-an 1-Š]U e-ku-zi LÚNAR GIŠ DINANNA GA[L SÌR-RU LÚALAM.ZU9 a-ha-

ai] 

 
692 Annaš GIŠGEŠTİN: ana asma 
693 GIŠGEŠTİN gapanu: asma dalı/asma filizi. 
694 GIŠBANŠUR: masa: HW. 987. 



 

208 

41hal-zi-an-z[i me-m]i-an-ma hu-uš-te-eš-kán-zi [NINDA.GUR4.RA pár- ši-ja i] 

42 EGIR-an-da[-ma ha-an-ni-e]š hu-uh-hi-eš 〈a-ku-u-wa-an-na〉 pí-an-zi LÚN[AR GIŠ 

DINANNA GAL SÌR-RU] 

43 LÚALAN.ZU9[ a-ha-a h]al-zi-ja-an-zi me-mi-an-ma [hu-uš-te-eš-kán-zii] 

44 NINDA!.GUR4.RA [ vacat ] vacat [ pár-ši-ja] 

45 EGIR-an-da-ma a[-p]í-el ZI〈-an〉 3-ŠU e-ku-zi LÚNAR G[IŠ DINANNA GAL SÌR-

RU] 

46 LÚALAN.ZU9 a-h[a-ah]al-zi-an-zi me-mi-an-ma〉 hu-uš-te-iš-kán-z[i ] 

47 ma-ah-ha-an-ma-aš-š[i I-N]A 3 KASKAL-NI A-NA ZI-ŠU a-ku-u-wa- an-na〉 pí-an-

zi n[u?-kán?] 

48 GIŠtar-še-in a-ar-ra-an-zi nu-kán KÙ.BABBAR KÙ.GI!  ar-ha da-an-zi na[-at] 

49 I-NA É.NA4 pí-e[-d]a-an-zi GIŠtar-še-in-ma ar-ha iš-kal-la-an-zi 

50 na-an-ša-an ha-a[š-]ši-i  ti-an-zi 

51 nam-ma 1-NU-TIM TÚGNÍG.L[Á]MMEŠ 1 DUG GIR4-aš Ì.DÙG.GA ak-kán-ti〉 pa-ra-

a ap-pa-an-zi 

52 nam-ma-at-ša-an ha-a[š-]ši-i ti-an-zi Ì.DÙG.GA-ja-aš-ša-an an-da la-hu-wa-an-z[i] 

53 [GIŠt]ar-še-ja ku-it ku-i[t?] 1 DUG GEŠTIN 1 DUG K{AŠ}-ja a-wa-an kat-ta ki-it-ta-ri 

54 [na-a]t ar-ha d[u-w]a-ar-na-an-zi 

55 nam-ma ku-iš an-tu-uh-ša-aš ŠA MÁŠ-ŠU nu-za PA-A-ŠU KÙ.BABBAR ŠA 20 GÍN 

da-a-i 

56 na-aš-ta GIŠGEŠTIN-an kar-aš-z[i] LÚSAGI.A-ma-aš-ša-an iš-qa-ru-uh da-a-ga- an 

57 GUL-ah-zi nu kal-ga-li-na-i[z-z]i nu ftap-ta-ra-aš ú-e-iš-ki-u-wa-an da-a-i 

58 GIŠGEŠTIN-ma-aš-ša-an QA-DU TÚGŠÀ.KA.DÙ ha-aš-ši-i ti-an-zi na- aš-ta pa-ah- hur 

59 f.MEŠtap-da-ra-aš a-ra-ah-za-an-da ú-e-eh-zi GIŠGEŠTIN-ma-kán ku-iš kar-aš- zi 

60 nu-za PA-A-ŠU KÙ.BABBAR a-pa-a-aš da-a- i 

61 na-aš-ta ALAM GIŠZA.LAM.GAR-az pa-ra- ú-da-an-zi na-at-ša-an A-N[A GIŠGÍGIR 

TUŠ]-aš 



 

209 

62 a-še-ša-an-zi nu f.MEŠtap-ta-rB[-aš E]GIR-an i-ja-at-ta-ri n[a-at-kán] 

63 pí-e-da-an-zi  [ nu ] ú-e [-iš-kán- zi]695 

Tercüme:  

 (I 1-)  “12. Gün ağardığı zaman, heykel hala evin içindeyken, onlar heykele bir semiz 

öküzü ve  7 koyun sunarlar: bir koyunu yeryüzünün güneş tanrıçasına, bir koyunu gökyüzünün 

güneş tanrıçasına, 2 koyunu büyük baba ve büyükanneye, iki koyunu ve bir besili öküzü ölünün 

ruhuna sunarlar, ayrıca onlar iyi gün  tanrısına da bir koyun sunarlar. Onlar ölüye yemesi için 

ciğer verdikleri zaman heykeli evin dışına çıkarırlar ve arabaya oturttururlar. Taptara kadınları 

arkasından ilerler ve ağlarlar. Ana asma önceden yıkarlar ve tören yerine getirirler. Sonra üzüm 

asmasının etrafına kumaştan kuşak sararlar. Daha sonra onlar onu (yani asmayı) üzümlerle, 

diğer meyve salkımlarıyla (doğal meyve salkımları) ve yün salkımı (yapay meyve salkımı) ile 

süslerler. Sonra onu kaldırırlar. Taptara kadını onu çadıra getirir ve onlar onu ölünün masasına 

devirirler. T. Objesi daha önceden getirilip altın ve gümüşle süslenir. Sonra üzerine serpilir. 

Ardından kırılır. Ve üzümler, salkımlar, şıra ve hamur tekerleri… bir takım değerli giysi ve 

pişmiş toprak kap içinde ince yağ T.arše Objesi üzerine yerleştirilir. 

…Kırık…  

Onlar heykeli savaş arabasından indirir. Ve çadırın içine getirir. Ve onlar onu (yani kralın 

heykelini) tahta yerleştirir. Fakat kadın ise (yani kraliçe öldüyse) onlar onu altın Haššaliya. 

Sıraları üzerine yerleştirir. Bugünün ana yemeği ilan edilir. O güneş tanrısını, fırtına tanrısını, 

koruyucu tanrıyı ve yerin güneş tanrıçasının her birine ayrı ayrı içerler. Şarkıcılar tanrıça 

İştar’ın büyük enstrümanları eşliğinde şarkı söyler. Komedyenler aha-a diye bağırır ancak bu 

kelimeyi fısıldayarak söylerler. O kalın bir somunu parçalar. Sonra onlar, büyükanneler ve 

büyükbabalara içmesi için verirler. Şarkıcılar tanrıça İştar’ın büyük enstrümanları eşliğinde 

şarkı söyler. Komedyenler aha-a diye bağırır ancak bu kelimeyi fısıldayarak söylerler. O kalın 

bir somunu parçalar. Ardından üç kez onun ruhuna içerler. Şarkıcılar tanrıça İştar’ın büyük 

enstrümanları eşliğinde şarkı söyler. Komedyenler aha-a diye bağırır ancak bu kelimeyi 

fısıldayarak söylerler. O kalın bir somunu parçalar. Onlar ruhu üçüncü kez içtiğinde (onun 

ruhunu içer), t.objesini yıkarlar. Ve onlar altın ve gümüşü ondan ayırırlar. Onları (altın ve 

gümüşü) taş eve götürürler. Onlar t. objesini parçalar ve ocağa koyarlar. Sonra bir takım değerli 

giysileri ve iyi yağ ile dolu pişmiş topraktan kabı ölüye sunarlar. Daha sonra onları (yani güzel 

kıyafetleri) ocağa koyarlar. Ve onlar oraya iyi yağ dökerler. Ve t. Objesinin üzerine konulan her 

 
695 Kassian- Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš,476-488. 



 

210 

ne eşya varsa bir şarap kabı ve bir bira kabı (yani kapları) kırıp parçalarlar. Ardından aile 

üyesinden olan bir adam, 20 şekel gümüş ağırlığındaki baltayı hazırda tutar ve asmadan üzüm 

(salkımları ve filizleri) keser. Saki i.kabını yere çarpar. Adam ağıt yakar. Taptara kadınları ağıt 

yakmaya başlar. Onlar üzüm salkımları ve filizleri kumaş kemerle birlikte ocağın içine koyarlar. 

Taptara kadınları ateşi karıştırır (yani dürter). Üzüm salkımlarını ve filizlerini kesen kişi, gümüş 

baltayı kendisi için alır. Heykeli çadırdan çıkarır ve savaş arabasına yerleştirilir. Taptara 

kadınları arkadan yürür. Onu (yani heykeli) alırlar (yani süreler). Ve taptara kadınları ağıt 

yakar.696 

On ikinci gün birçok güne göre daha iyi korunmuş durumdadır. Genel olarak yoğun bir 

ritüelin uygulandığı görülmektedir. Sabah ritüel evdeki sembolik heykel ile açılır. Orada ölen 

kişiye, yeraltına, ölülerin ruhuna ve atalarına kurbanlar sunulmaktadır. Sembolik heykel tekrar 

bir arabaya konulup dışarı çıkarılır ve yas tutan kadınlar tarafından takip edilir. Bir üzüm asması 

kesilir, heykel doğal ve yapay üzümlerle ve diğer nesnelerle süslenir ve bir çadıra getirilir. 

Sembolik heykel buraya getirildikten sonra burada müzikli bir yemek daha verilmektedir. Daha 

sonra ölünün erkek akrabası gümüş bir balta ile asmayı keser, heykel tekrar arabaya konulur ve 

belki de son durağına götürülmek üzere yola çıkar.697  

On ikinci günün ritüelinde yapılan üzüm asmalarının kesilmesinin nedeninin önemli bir 

yeri vardır.  Ancak asmanın ritüelde özel anlamına değinmeden önce Hitit yasalarında bağ ile 

ilgili keskin maddeleri görmek mümkündür. Hitit çivi yazılı metinlerde “bağ” (bağ çubuğu) ve 

“şarap” gibi ürünlerin ekimi ve yapımı için halkı teşvik edici bilgiler bulunmasıyla beraber, 

bunlara zarar verebilecek nedenleri bertaraf etmeleri içinde ikaz edilmiştir. Özellikle bağ ve 

ürünlerinin metinlerde yer alması Hititlerin hem ekonomik hem de sosyal olarak önem 

verdikleri aşikardır. Hatta Hititler “Bağbozumu Bayramı” (EZEN GIŠGEŠTİN tuhšuwaš) 

kutlamaları bağ ve asma ürününe ne kadar önem verdiklerini göstermektedir. Hititlerin bağ, 

asma, üzüm ürünlerine önem verdikleri kralların direktif metinlerinde bile geçmektedir. Hitit 

devletinin bu ürünlerine bu kadar önem vermelerinin nedeni şüphesiz ki özellikle ritüellerde 

krallara ve tanrılara sunulan şarap içkisinin belki de en önemli sunu malzemelerinden biri 

olmasıdır. Hatta kanun metinlerinde bağ çubuğunun kesilmesi, çalınması ve ateşe verilmesinin 

cezası bile bulunmaktadır.698 Aynı zamanda bu bitki bereketi de temsil ettiği için kutsal bir 

meyve olarak kabul edilir.  Bundan dolayı asmanın hem krallar hayattayken hem de öldükten 

 
696 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 477-489. 
697 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 226. 
698 Esma Reyhan, “Hititlerde Gündelik Hayata Dair İktisadi İlişkiler”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 29/47, (2010), 

78-79.  



 

211 

sonra önemli bir bitki olduğu anlaşılmaktadır. Cenaze ritüellerinde de bu asmalara çok manidar 

anlamlar yüklenmiştir. 

Cenaze ritüelinde asma ile yapılan ritüel, kralın ölüm sonrası yaşamını devam ettirmek 

için ona bakmakla yükümlü yakın akrabası tarafından asma dalının kesilmesi ile başlamıştır. 

Bu sayede kralın öldükten sonra sorumluluğu son bularak yeni bir hayatın başlangıcı 

amaçlanmıştır.  Aslında asmanın kesilmesiyle kralın dünyadaki varlığı sona erse de ona diğer 

dünyada hayat verecek olan şey asmanın kesilen kısmıdır. Kesilen kısmın yakılması, kralın 

öteki dünyaya götüreceği önemli nesne olarak kabul edilir. Ayrıca ölen kişinin ardından ona 

gerekli olan ritüelleri ve bakımları yapmakla görevli soyu- akrabaları olduğu gibi öldükten 

sonra krala öteki dünya da yeni bir hayat vermek amacıyla asmayı kesende yine soyu-akrabası 

olacağına inanılmıştır.699 Bu nedenle asmayı aile üyelerinden bir bireyin kesmiş olduğu 

düşünülmüştür. Bu kişinin ise tahta oturacak yeni kral adayı olabileceği düşünülür. Ayrıca 

asmayı kestikten sonra gümüş baltayı kendisi için alması da ritüelin icracısı olduğunu gösterir. 

Böyle önemli bir olayı ailenin diğer fertlerinden ziyade devir töreni gibi düşünerek veliaht 

kralın kestiğini düşünmek daha mantıklıdır.  

Asma bitkisi her yıl bol miktarda ürün veren bir bitkidir, bereketi simgelemektedir. Buna 

en iyi örnek bereket tanrısına ait tasvirlerdir. Ancak asmanın salkımları kesildiğinde artık meyve 

vermez bereketi olmayan bir çalı haline dönüşebilen bir bitkidir. Kral hayattayken asma bitkisi 

onun ve soyunun bereketini, doğurganlığını temsil etmektedir. Aynı zamanda hükümdarın 

ölümü asmanın kesilmesiyle eşdeğerdir. Bu sebeple Kraliyet cenaze törenlerinde asmanın 

gümüş bir baltayla kesildiği görülmektedir.700 Aslında bu olay iki şekilde yorumlanabilir. 

Birincisi asmanın kesilmesi kralın bu hayattaki icraatının son bulmasıyla ilişkilendirilebilir. 

Artık kralın dünyevi hayatının sona erdiği, krallık görevinin bittiğini ve artık hayatta olmadığı 

için soyunun artmayacağını yansıtmaktadır. Bu durum hem ailesi hem de ülke için kralın 

üretiminin bittiğini simgelemektedir. İkincisi ise ölen kralın bu dünyada onun bereketini temsil 

eden üzüm asmasını öldükten sonra da yeni hayatının bereketini temsil ettiği için kesilmiş 

olabilir. Böylece üzüm asmasının kesilmesi eski düzenin bittiğini, yeniden büyüyecek 

asmasının ise yeni kralı ve onun icraatlarını temsil ettiği düşünülmelidir. Yani kısaca asmanın 

kesilmesi nasıl ki meyvenin ürününe zarar verip verimi bitiriyorsa bu eylem sembolik olarak 

ölen kralın da üretkenliğini, üremesini ve soyunun sona erdiğini ifade etmektedir. Ancak diğer 

 
699 Corti, “The Hittite King and the Vine”,IX. Uluslarası Hititolji Kongresi, 186. 
700 Tremouille, “I rituali magici İttiti”, 192. 



 

212 

dünyada kralın topraklarının kesilen asma ile birlikte yeniden bereketleneceğini de ifade 

etmektedir. 

On Üçüncü Gün: 

On üçüncü günün ne olduğu kesin değildir, bugüne “lahanzana kuşları” günü denildiği 

bilinmektedir.   

Transkripsiyon: KUB 39.7  

Vs.II 

4 [ku-]it-ma-a[n LÚ.ME]ŠMUHALDIM-i[š? i x-x-x-x-x f.MEŠtap-]Štaš-ri-   ma 

5 NINDAša-ra-am-na pí-eš-kán-z[i UD 12KAM túh-hu- u]š- ta 

6 GIŠGEŠTIN-aš kar-šu-u-wa-[ ]  aš 

7 I-NA UD 13KAM na-aš-ta É-ri an-d[a] la-ah-ha-an-za-na-aš MUŠEN  

8 hi-mu-uš i-ja-an-zi nu ŠA GIŠHI.A 10 la-ha-an-zaMUŠEN i-ja-an-za 

9 nu-uš IŠ-TU KÙ.BABBAR ha-liš-ši-ja-an-z{Z nu} A-NA 5 la-ha-an-za-ni{-a}} 

10 SAG.DUMEŠ-ŠU-NU KÙ.GI GAR.RA SÍGi-ja-at-na-aš-ša 10 la-ha-an-zaMUŠEN 

11 i-ja-an-za iš-na-aš-ša 10 la-ah-ha-an-zaM[(UŠ)]EN.HI.A i-ja-an-za na-aš 30 

12 la-ah-ha-an-za hu-u-i-iš-wa-an-te-iš-ša na-aš-šu 4! i la-ah-ha-an-za 

13 na-aš-ma 6! la-ha-an-zaMUŠEN ap-pa-an-zi ma-a-an la-ha-an-za-ma Ú-U[L] 

14 me-hur nu MUŠEN HUR-RIHI.A ap-pa-an-z[i] 

15 nu 2 GIgur-da-li IŠ-TU NINDAHI.A GA.KIN.AG pár[-š]i-an-teš[-it (šu-un-)]nB-an-zi 

16 me-na-ah-ha-an-da-ma GIŠIN-BIHI.A hu-u-ma-an-da GI[ŠPÈŠ GIŠGEŠTIN HÁD.DU.A 

GIŠS]E20-ER-DUM 

17 GIŠša-ma!-am-ma-{an}-za GIŠHAŠHUR GIŠHAŠHUR.KUR.RA ku-it-t[a (pa-ra-a) im-

m]i-ja-an-zi 

18 hu-iš-wa-an-du-uš-ma-aš-ša-an la{-ah}-ha-an[-zu-uš (ha)-liš-(š)i-an]-da-aš 

19 la-ah-ha-an-za-nu-ušMUŠEN.HI.A an-da ha-me-in-kán[(-zi) x-x-x-x-]x- an 

20 SÍGi-ja-at-na-aš la-ap-pí-na-an i[(-ja-an)-zi x-x-x ŠA?? Z]I-ŠU 

21 ku-iš GIŠTUKUL nu-uš-kán a-pí-iz-za […]-zi 



 

213 

22 nam-ma-aš-kán GIŠAB-az an-da-an 2-Š[U ap-pa-an-zi (I-NA 3 KASKAL- N)]I-ma-aš-

kán 

23 ma-ah-ha-an an-da-an ap-pa-an-zi [(nu ki-iš-š)a-an me-mi-ja-a]n-zi  

24 šu-me-eš-wa-az la-ha-an-zi-i[š (IT-TI) x-x-x-x-x-x-x-x š]u-me-eš-ša 

25 a-ša-an [-du ...NU.]GÁL701 

…kırık 

31 [x-x-x-x-x-x-x IT-TI ALA]N wa-ar-nu-u-wa-an-zi nu la-ha[-a]n-zu-uš 

32 [x-x-x-x-x-x-x-x-x] nu KÙi.BABBAR KÙii.GI I-NA É.NA4 pí-N-da- an-zi 

33 [x-x-x-x-(ma) la-ah-ha-an-]z-uš hu-u-iš-wa-an-du-ša-kán la-ah-[(h)]a- an-zu-uš 

34 [x-x-x-x-x-x-x IT-T]I ALAN wa-ar-nu-u-wa-an-{zi  -zi 

35  [x-x-x-x-x-x-x-x-]x-an la-ah-ha-an-zu-uš MUŠEN GIŠal-la-an-G[(I)]Š-ru-i 

36 [an-da ha-me-in-kán-zi] na-aš-kán a-pí-i-ja an-da wa-ar-nu-u-wa-an-zi  

37 [nu GIŠal-la-an-GIŠ-ru-i k]u!-{e}-da-ni la-ha-an-zi-uš an-da 

38 [x-x-x-x-x-x-x-]x-maiii na-an I-NA É.NA4 pí-e-da-an-zi702 

Tercüme: 

(II 4-65) “aşçılar iken…. Taptara kadınları onlar šaramma. ekmekleri verirler. 12. gün 

sona erer. Asmanın kesilmesi. 13. gün evin içinde onlar lahanza kuşlarının sembollerini 

yaparlar. 10 lahanza kuşunu ahşaptan yaparlar. Onlar onları gümüşle kaplarlar. (On tanesinden) 

beş lahanza kuşunun başı altın ile kaplanır. Ve son lahanza kuşu yünden yapılır. Ve on lahanza 

kuşu hamurdan yapılır. Orada toplamda 30 lahanza kuşu vardır. Ve onlar ya 4 canlı lahanza 

kuşunu ya da 6 lahanza kuşunu yakalarlar. Fakat eğer lahanza kuşu mevsimi değilse onlar Hurri 

kuşlarını yakalarlar. Ve onlar iki k. kabını ufalanmış ekmek  ve peynir ile doldururlar. 

Bunun yanında bütün meyveleri: İncir, kuru üzüm, zeytin, fındık?, elma, kayısı? Her birini 

karıştırırlar. Onlar canlı lahanza kuşlarını gümüşle kaplanmış lahanza kuşlarıyla birbirine 

bağlarlar. Onlar iyadar-yününden bir fitil yaparlar. …. Ruhundan ne tür silah? Onları yani 

bağlanmış kuşları bununla yani silah yardımıyla tutarlar. Sonra onları pencereden iki kez alırlar. 

Fakat üçüncü kez aldıktan sonra şöyle söylerler: siz lahanza kuşlarısınız ve…. Ve onlar sizinle 

 
701 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 490-494. 
702 Kassian vd., Hittite Funerary Ritual: šalliš waštais, 490-500. 



 

214 

olsun!... kullanılmaz. … kırık… onlar heykelle yakarlar…. Lahanza kuşları… onlar gümüş ve 

altını taş eve götürürler… Lahanza kuşları, ancak canlı lahanza kuşlarını heykelle birlikte 

yakarlar. Onlar lahanza kuşlarını ağaca bağlarlar. Onları orada yakarlar. Onlar a. ağacı üzerinde 

lahanza olduğu (yakılmış) ağacı… taş eve taşırlar.”703 

Cenaze ritüelinin son günlerinde lahanza kuşu ile yapılan ritüeller vardır.  Ritüelin 

bugününde yapılan kuşların yakılarak sunulması ölüler için değildir. Kuş sunuları burada 

ölülerin gitti yer yani yeraltı dünyası içindir. Kurbanlar, ölülerin gittikleri yerde huzur içinde 

olmalarını amaçlamaktadır.704 Ayrıca kurban ritüellerinde de sıkça karşılaşılan kuşların yakılma 

işlemi genellikle yeraltı dünyası ve ölüler için yapılmıştır. Çünkü kuşlar uçma özelliğinden 

dolayı kirliliği uzaklaştırma özelliğine sahip olduğu gibi, yakılarak kurban edilen kuşların 

dumanı ise hem tanrılara hem ölülere kolay bir şekilde gittiğine inanılmıştır. 

Kraliyet cenaze ritüelinde lahanza kuşları ruhun artık bedenden ayrılmasından dolayı çok 

önemli bir noktada rol oynamaktadır. Özellikle ölüm ritüel metinlerinde geçen lahanza-

(MUŠEN) yılın belli bir bölümünü ifade etmektedir. Lahanza kuşunun türünün ne olduğu 

konusunda farklı görüşler vardır. Hoffner bu kuşun leylek olduğunu belirtmiş, Oettinger martı, 

Puhvel ise dalgıç kuşu olarak tercüme etmiştir. Hitit faunası üzerine araştırmalar yapan Hayri 

Ertem ise bu kuşun o dönemlerde önemli bir göçmen kuşu olduğunu savunmuştur. Ancak bu 

kuşun hangi kuş türüne ait olduğu hakkında kesin bir bilgi yoktur.705 

Bu kuşlar göç kuşları olarak adlandırıldığı için sembolik olarak da iki dünya arasındaki 

göçü simgelediği düşünülür. Anadolu insanın da bildiği bu kuş türü mevsimsel geçişi temsil 

eden bir kuş çeşididir.706 Göç kuşları farklı mevsimlerde yaşamlarına daha uygun koşullardaki 

farklı yerlere giden kuşlardır. Muhtemelen ruhun bedenden ayrılması ile kuşların göçleri 

arasında bağ kurulmuştur. Bu kuşlar canlı olarak yakıldığı gibi gösteri için evlerde ağaç, gümüş, 

altın gibi malzemelerden modelleri de yapılmıştır. Canlı lahanzana kuşlarının bir kısmı ölünün 

yanında yakılmıştır. Yapay modelleri ise allantaru ağacına bağlanır ve orada yakılmıştır. Bu 

allantaru ağaçları, gümüş ve altın kaplı kuşlarla birlikte taş eve taşınmıştır.707  

Cenaze ritüelinde bu kuşların kullanılması olasılıkla iki dünya arasındaki geçişi 

göstermektedir. Bu kuşların özellikle ritüelin son günlerinde yer alması kralın ölümlü dünyadan 

 
703 Kassian vd., Hittite Funerary Ritual: šalliš waštais,491-501. 
704 Süel, “The Religious Significance and Sacredness of the Hittite Capital City Sapinuwa”, 105. 
705 Çilingir, “The Timing of Ritual Performance in Hittite Texts: The “Mourning”, 23. 
706 Van den Hout, "Death Binds: On Some Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia”, 76-77; Archi. “The Soul 

Has to Leave the Land of the Living”, 174. 
707 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 179. 



 

215 

ebedi dünyaya geçişinin artık yaklaştığını temsil etmektedir. Ayrıca bu kuşlar daha çok bahar 

mevsimlerinin olduğu bölgelere göç etmesi ve sonbaharda yer değiştirmesi ölen krallarının 

dünyadaki bahar mevsimlerinin sona erdiğini ifade etmektedir. 

Transliterasyon: KUB 30.19 + 30.20 +39.7  

Rs. IV 

1 nu ki-iš-ša-an da-ra-a[(n-zi)]ka-a-ša-wa-ad-du-uš-ša[(-an A-NA GÌRMEŠ-KA)] 

2 še-ir NINDA.ÉRINMEŠ da-a-ú-u-e[(-en nu-wa-ká)]n nam-ma li-e kar-tim- m[(i-ja-ši)] 

3 nu-u-wa-za-kán A-NA D[(UMU
MEŠ

-KA an-da-)]an a-aš-šu-uš e-eš tu-el [(LUGAL-UT-

TA)] 

4 kat-ta ha-aš-ša[( ha-an-za-aš-ša uk-)]tu-u-ri e-eš-ta  nu-wa ú[(-iz-zi)] 

15 tu-e-el-p[(át 
É
ka-ri-im-mi )]na-ak-ki-ja-ah-ha- [(an)] 

16 SISKUR-ja-a[(t-ta ša-ra-a )]ar-ta [(-r)]i nam-ma a-pí-e[(-da-ni UD
KAM

-ti)] 

17 L[Ú
M

]
EŠ GIŠ

B[(ANŠUR)] 
NINDA

ar-pa-mar 
GIŠ

IN[-BI
HI.A 

da-a(n-zi)] 

8 nu ak-kán-t[(i) p]í-ra-an kat-ta z[(i-ik)-kán-zi] 

9 ma-ah-ha-an-m[a ]GÌR
MEŠ

-aš kar-ap-ta-ri nu[šum-(ma-an-za-na-an ú-da-an-zi)] 

10 na-at IŠ-TU Ì.DÙG.GA iš-ki-iz-z[(i na-at-ša-an ha-aš-ši-i an-da)] 

11 pí-eš-ši-iz-z ZÌ.DA-ja-kán an-da[( šu-un-ni-eš-kán-zi)] 

12 
MUNUS.MEŠ

tap-da-ra-aš-ša ki-iš-ša-an a?[(-la-la-am-ni-eš-ki-iz-zi)] 

13 ma-a-an-wa-kán Ú.SAL-wa pa-a-i-ši[(na-aš-ta šum-ma-a)n-za-na-a(n li-e)] 

14 hu-it-ti-ja-ši tu-e-el-wa-za [Z(I-za ki-ša)-r(i)] 

15 ma-ah-ha-an-ma-kán GE
6
-ti wa-ak-šur a[(-aš-zi) nu 

DUG
l(i-el-hu-un-ta-al- li-in)] 

16 ú-da-an-z[i] na-at-ša-an ha-aš-ši-i A-N[(A PA-NI ALAM ti-an-zi)] 

17 nu li-el-h[u-]u-un-da-an-zi nu 
NINDA

har-aš-pa-u-wa[-an-du-uš (NINDA 

ta-al-lu-uš)] 

18 i-ja-an-zi n[(u-)]uš PA-NI ALAM zi-ik-kán-[z(i)] 



 

216 

19 A-NA GUNNI ku-e har-pa-li har-pa-an-da nu-uš-š[a-a(n 
NINDA

har-aš- pa-u-wa)-an-du-

uš] 

20 a-pí-e-da-aš še-ir zi-ik-kán-zi nu ki-iš-š[a-an da-ra-an-zi]  

21 ki-i-wa-at-ta ta-al-li-eš  a-ša-a[n-du] 

22 ma-ah-ha-an li-el-hu-u-un-da-u-wa-an-zi zi[-in-na-an-z(i)] 

23 na-aš-ta 
DUG

li-el-hu-u-un-da-in ar-ha da-a[n-zi (nu A-NA ALAN)]  

24 
LÚ

SAGI.A a-ku-wa-an-na pa-a-i nu a-pí-e-el Z[I-an e-ku-zi] 

25 LÚNAR GIŠ 
D
INANNA GAL SÌR-RU NINDA.GUR4.RA pár-ši-ja〉 na-an-ká[n ...] 

26 ma-ah-ha-an-ma 
LÚ

SAGI.A GAL GIR4
 ŠA ZI-ŠU wa-ah[-nu-uz-zi]  

27 na-an-kán da-a-ga-an du-wa-ar-ni-ja-an-zi 
DUG

li-e[l-hu-un-ta-(al-li-i)n]  

28 tar-ša-an-zi-pí EGIR-an da-a-ga-an du-u-wa-ar-n[i-ja-an-zi] 

29 nu kal-ga-li-na-iz-zi 
MUNUS.MEŠ

tap-ta-ra-aš-ša ú-e-eš-k[i-u-wa-an (da-a-i)] 

30 GIŠZA.LAM.GAR-ma-kán ku-e É-ri an-da ši-ja-an-da na-a[t
?
ša-ra-a]  

31 da-an-zi 〈n(a-at-kán)〉Éhi-lam-ni an-da tar-na-an-[(zi)] 

32 ma-a-an 
URU

KÙ.BABBAR-ši GAL-iš wa-aš-ta-iš ki-ša-r[i] 

33 ki-i-e-da-ni-eš-ša-an A-NA TUP-PÍ UD 12KAM 〈GIŠ〉GEŠTIN-aš 

34 kar-šu-u-wa〈(-aš)〉 UD 13
KAM la-ha-an-za-na-aš MUŠEN

HI.A
-na-aš! 

35 zi-in-na-an-za 

Tercüme:  

(IV 1-35) “ve onlar şöyle derler: “bak biz asker somununu (senin dizlerinin üzerine) 

koyduk, artık kızma! Çocuklarına şefkatli ol! Krallığın tüm nesiller boyunca ebedi olsun! 

Tapınağın yüceltilecek ve sunular sunulacak. Sonra o gün sofra adamları bir asker ekmeği ve 

meyveleri alır ve ölünün önüne aşağıya koyar. Ayaklarla ilgili eylem bittiğinde, onlar ipini 

getirir. O onu ince bir yağ ile yağlar ve ocağın (içine) atar. Ve içine un dökerler ve taptara 

kadınları şöyle ağıt yakar: sen çayıra gittiğinde ipi çekme. Senin istediğin olacak! Gece vakti 

sadece bir wakšur ölçüsü kaliteli yağ kaldığında onlar L. kabını getirir, ocağın üzerine (heykelin 



 

217 

önündeki) koyarlar ve lelhunda libasyonu yaparlar. Onlar ekmek somunu ve yumuşak ekmek 

yaparlar ve onları (yani yumuşak ekmekleri) heykelin önüne koyarlar. Onlar ocağın üzerine 

yığılmış harpallilerin üzerine h. somun ekmeklerini koyarlar. Onlar şöyle derler: bütün bu 

ekmekler senin için yumuşak olsun. Onlar birinci libasyonunu tamamladığında, lehunduwa 

kaplarını alırlar. Sakiler heykele içmek için verir. O ölünün ruhuna içer. Şarkıcılar tanrıça 

İştar’ın büyük enstrümanları eşliğinde şarkı söyler o kalın ekmeği parçalar ve …onu. sakiler 

onun ruhunun pişmiş topraktan kadehini ters çevirir ve onlar onu yerde tekrar kırar, onlar l. 

Kabını t. Sunak yerinin arkasında yerde tekrar kırarlar. O ağlamaya başlar. Ve taptara kadınları 

ağıt yakmaya başlar. Onlar evin içine kurulmuş olan çadırı kaldırır ve onu kapı evine 

yerleştirirler. Hattuša’da büyük günah meydana geldiğinde, bu tablette 12. Gün üzüm asmasının 

kesilmesi ve 13. Gün lahanza ördekleri tamamlandı.”708 

Metnin bu kısmı muhtemelen 13. ve 14. gün arasındaki gece gerçekleştiği tahmin 

edilmektedir. “Sonra ise bir ip-kordon getirirler. Onu güzel bir yağa bulayıp yuvalarına-ocağa 

atarlar… çayıra gitmek istediğinde ipi çekme! Senin istediğin olacak!”709 bu sözler sekizinci 

gündeki sembolik çayırla bağlantılı görülmektedir. Buradaki “ipi çekme” ifadesi “yaşayanların 

dünyasında kalma” anlamına geldiği düşünülmektedir.710 İpin ölen kişiyle yaşayanlar 

arasındaki son bağı sembolize ettiği düşünülmüştür. Bu nedenle ölenin artık bu bağa 

tutunmaması yani yaşayanlara müdahale etmemesi gerektiği vurgulanmıştır.711 

İp ritüeli ölünün ruhunun yaşayanlardan ölüler diyarına indiren geçiş noktası olarak kabul 

edilmiştir. Ruh yönünü şaşırmış haldedir artık yaşayanlar dünyasına ait değildir. Ancak henüz 

ölüler diyarına da geçmediği de tahmin edilmektedir. Bu nedenle ruhu ölüler diyarına 

göndermeye ikna etmek için ip kullanılmıştır. Yas tutanların ölen kişiye çayıra (Ú.SAL-wa) 

gittiğinde ipi çekme ifadesi ruhun yatıştırılması ile ilgilidir. Eğer ruh yatıştırılmazsa ölüler 

diyarına ulaşmaz ve yaşayanlar için tehlikeli bir şekilde dolaşacağına inanılmıştır. Bundan 

dolayı ölünün ruhunu ip aracılığı ile indireceğine inandıkları için ipi kaliteli yağ ile yağlanması 

ritüelin sembolik boyutudur.712 

İnsanların ölümlerini belirleyen kader tanrıçası vardı ve yaşayanların ipini keserek 

yaşamın son bulacağına inanırlardı. Ritüelin son günlerine doğru ipi çekme ifadesinin geçmesi 

artık ölen kişinin tamamıyla yaşayanların arasından uzaklaşmasını sağlamak içindir. Çünkü 

 
708 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 515-521. 
709 Archi, “The Soul Has to Leave the Land of the Living”, 188. 
710 Ruherfold, “Achilles And Sallis Wastais Ritual: Performing Death İn Greece And Anatolia”, 226. 
711 Haas,“Hethitische Bestattungsbräuch”, 64. 
712 Belluci-Vigo, The Use of (Perfumed) Oil in Hittite Rituals with Particular Emphasis on Funerary Practices, 28. 



 

218 

ölenin yeri artık başka bir evrendeydi, ipe tutunup yeryüzünü terk etmemek için 

direnmemeliydi.  

Günün sonunda ise çadır kaldırılır ve içki sunumuyla on üçüncü gün sona ermektedir. 

Yine müzikli bir kült yemeğinden sonra heykel tahtı ile bir platform üzerine yerleştirilir 

ve daha fazla öküz ve koyun kurban edilmiştir.  Bu uygulama dokuz kez tekrarlanır ve Yer 

Altının Güneş Tanrıçası ve Ölülerin Atalarına, İyi Gün Tanrısı için tekrar içilmiştir. Sonda ise 

heykelin dizlerine ekmek serilir ve onlara “bakın ekmeği bacağınıza koyduk. Artık kızma. 

Çocuklarına karşı nazik ol. Krallığın torunların ve büyük torunların için devam edecek.”713 

Şeklindeki açıklamalarla ölüyü teskin etmeye çalışmışlardır. Buradaki amaç onlara yapılan 

ritüellerin eksiksiz gerçekleştirildiğini, bu nedenle ölen kralın ebedi yerine giderek ritüelin sona 

ermesinin gerekliliği vurgulanmaktadır. Çünkü artık düzen yeniden kurulmalı, ölen kral 

bıraktığı düzenin ülkesi, halkı ve ailesi için devam etmesinin farkına varmalı idi. 

Kral öldükten sonra yapılan ritüellerle ruhu yatıştırtılmış, ailesine ve halkına karşı kötü 

davranmasını gerektirecek bir durum kalmamıştı. Bu bir nevi kralı ebedi yerine göndermeden 

ülkede kurulacak yeni düzenin devamlılığını sağlamak ve ruhunun ülkede herhangi bir 

olumsuzluğa neden olmasını engellemeye çalışmaktır. Çünkü Hititler ölülerin ruhlarını teskin  

etmek için gerekli şekilde ritüeller yapılmazsa yaşayanlar arasında dolaşarak kötü enerjiye 

sebep olacağına inanmışlardır. Ölen kral için ise bu durum daha ciddi boyutlarda 

düşünülmektedir. Ritüeller, sunular, kurbanlar, ziyafetler gerektiği gibi yapılmazsa ölen kralın 

kızmasına sebep olacağı için ülkenin geleceği sıkıntıya girmektedir. Aslında bu durum tanrı kral 

ilişkisine benzemektedir. Kral hayattayken nasıl ki tanrılar için gerekli törenleri yapması 

gerekiyorsa kral içinde halkı ve ailesi görevlerini eksiksiz olarak yerine getirmesi gerektiğine 

inanmışlardır. 

On Dördüncü Gün: 

Ne yazık ki ritüelin son gününe ait metnin tamamı günümüze ulaşmamıştır. Belki burada 

da dua ve kurbanlara devam edilmiştir.  

Transliterasyon: KBo 39.290 

Rs. III 

1 [ ... l  a-ha-a]n-za-nu-uš an-da ha[-me-in-kán-zi] 

 
713 Hoffner, Hittite Myths, 61. 



 

219 

2 [ ...  p]í-e-da-an-zi [] 

3 [nu-kán? pa-an-ku-un pa-ra-a pár-ah-ha-an-z]i na-aš-ta ša-an-ha-an-z[i ...] 

4 [nu UDKAM-aš NAP-TA-NU GAL hal-zi-ja-r]i ku-e-eš DINGIRMEŠ ak-ku-u[š-kán-zi] 

5 [ ... ku-u-uš DI]NGIRMEŠ ir-ha-a-iz-zi  [] 

6 [ ... ?i-ja-]at-ta-ri nu MUNUS.MEŠtap-ta-ra[-aš ...]  

7 […   -]x-ni an-da ti-an-zi na-at   [...]  

8 […  GIŠal-la-an-] GIŠ-ru-i MUŠEN HUR-RIHI.A an-da  h[a-me-in-kán-zi]  

9  [… -n]a-aš la-ha-an-za-nu-uš an-da h[a-me-in-kán-zi]  

10 […   ha-an-te-iz-z]i pal-ši GIM-an ú-nu-ir la-ha-an-za-nu-uš 

11 […    ha-an-te-iz-zi pal-š]i! [GIM-an] iš-pár-ri-ir a-pí-ja-ja QA-TAM-MA 

 12 […     k]u-e-da-ni la-ha-an-za-nu-uš pár-ša-an-da-ja  

 13[…     pa-r]a-a ú-da-an-zi na-at GIŠal-la-an-da-ru 

14 [… -]x ku-e lu-kat-ti wa-ra-a-ni na-at ha-an [  ][-z]i 

15 [… ]x-kánan ha-aš-ši-i k[i]š-an kap-pu-wa-an-zi  

16 [… n]a!?-at-za har-pa-a-an [ e-eš-d]u?? 

17 [… A-NA GU]NNI ki-e-iz 2 h[ar-pa-li ]x[- ...]  

18 [… ki-e-iz-zi-ja… ]har-pa-an〈〈-an-zi x[- ...]  

19 […  ]x-x-x-x[ ...    ]714 

Tercüme:  

(III 1-19) “onlar lahanza kuşlarını bağlarlar…onlar götürürler. onlar taptara kadınlarının 

grubunu dışarı çıkarır ve berberler temizler. Günün ana yemeği ilan edilir. İçtikleri tanrılar, … 

bu tanrılara sırayla ritüel sunarlar…yürürler. Taptara kadınları…. Onlar içeriye 

yerleştirir…]….onlar MUSENHurri kuşları715 allantaru ağacına bağlarlar. Onlar lahanza kuşlarını 

bağlarlar… […] ilk kez süslediklerinde, Lahanza kuşları.  […] onlar ilk kez dağıttıklarında, 

lahanza kuşlarının bağlandığı ağaç ve ekmekler parçalandı… onlar taşıdı…. Allantaru ağaç ... 

 
714 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 600-604. 
715 Toy kuşu olarak bilinmektedir. Ördek ya da keklik anlamına gelmemektedir., Ünal, Hititçe-Türkçe/Türkçe-

Hititçe Büyük Sözlük, 851. 



 

220 

Onlar … ertesi sabah yakar. Onlar ocağın üzerinde şu şekilde sayarlar. Bırakın kendi kendine 

yığılsın. Ocağın bir tarafında iki harpalli ve diğer tarafta … onlar yığıyorlar.”716  

Yukarıdaki pasajda da anlaşıldığı gibi aslında ritüelin en önemli günlerinden olan 14. gün 

çok parçalı bir şekilde ulaşılmıştır. Bugüne ait özel bir uygulamanın olup olmadığını 

bilmiyoruz. Ancak kralın mecazen de olsa dünyadaki son günü olması ve ebedi yerine geçeceği 

gün olmasından dolayı bugüne has özel ritüeller olmalıdır. Özellikle 14. gün artık kralın 

yeryüzü ve yeraltı arasındaki mutlak statüsüne dönme zamanı olarak kabul edilmektedir. Kralın 

son iki haftadır görünmeyen ve kopan bağları yeniden kurulup, gölgelerden çıktığı ve yeni 

görevini üstlendiği anlayışı vardır.717 Kırık metinden sadece son güne dair yine lahanza 

kuşlarından, tanrılara ritüeller yapılmasından ve ocak ifadesinden bahsedilmektedir. Özellikle 

göç kuşları olduğu kabul edilen ritüelin son günlerinde sıkça geçen lahanza kuşunun son gün 

kullanılması kralın dünyadaki son gününün ardından ebediyete göçünü ifade edebilir. 

3.7.1.1. Šalliš Waštaiš Ritüel Metninin Genel Değerlendirmesi 

14 günlük kraliyet cenaze ritüelini kısaca değerlendirdiğimiz de karşımıza birçok detay, 

kural ve uygulamalar çıkmaktadır. Özellikle Hitit metinlerinde kralın ölümü ardından 

düzenlenen ritüellerde halkın etkisi çok büyüktür. Özellikle onların varlığı hem krallarına 

duydukları saygıyı göstermektedir.  Ritüel boyunca halk nefsini doyurmak yerine nefis orucunu 

tutarak kralına sorumluluklarını yerine getirir ve onu son yolculuğuna göndermek için 

törenlerde hazır bulunmuşlardı. 

Ölüm ritüelleri Hititler’de Orta Krallıktan Büyük İmparatorluğun sonuna kadar 

düzenlendiği bilinmektedir. Hititçe bir ritüel metninde718 büyük kral II. Šuppililiuma’nın ritüel 

ustası olarak lanse edildiği anlaşılmaktadır.719 Buradan II. Šuppililiuma döneminde devletin iç 

ve dış karışıklıklarına rağmen ritüellerin uygulanmasına önem verildiği düşünülebilir. 

Kral ve kraliçeler için ritüellerin yapılmaması imkânsız bir durumdur. Arınma ve 

kurtuluş, yaşayanlar arasından ayrılık ve yeni hayata geçişi simgeleyen cenaze ritüeli eğer 

yerine getirilmezse ölen kral veya kraliyet ailesinden birinin herhangi ölümlü gibi Yeraltının 

Güneş Tanrıçası Allani’nin720 egemenliğinin altına gireceğini varsaymışlardır. Bu nedenle 

 
716 Kassian-Korolev, Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš, 601-605. 
717 Van den Hout, "Death Binds: On Some Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia."  77. 
718 KUB 41,21 I 7,IV 3, AOAT 31,65 (CTH 780 III.) 
719 Heimpell, "Libation. A. Philologisch. I. In Mesopotamien."242. 
720 Yeraltı tanrıçası Allani, bazen Ereškigal ve Lelwani olarak da metinlerde geçmektedir. Nergal ise yeraltı tanrısı 

olarak metinlerde geçmektedir. 



 

221 

ölünün eşyalarının yakılmasıyla başlanan ritüel721 bir nevi öteki dünyaya geçiş için ölü kişiyi 

arındırarak, yapılan sunular ve kurbanlar ile kral ya da ailesinden birinin konumunu ayrıcalıklı 

hale getirdiklerine inanmışlardır. 

14 günlük ritüel kendi içinde iki bölüme ayrılmıştır. İlk bölüm 7 günlük süreyi kapsar ve 

daha spesifiktir. Cenaze töreninde yapılması gereken somut her şey bu bölümde yapılmaktadır. 

Törenin başında ceset yakılır, yanma işleminin ardından kemikler toplanır, cenazeye katılanlar 

kraliyet ailesi için feryatlar eder ve halka açık ağıtlardan oluşmaktadır. İkinci kısım ise 

neredeyse büyü uygulamasında yapılan ritüellerden oluşmaktadır. Daha karmaşık olan kısım, 

ayinde çeşitli meyvelerden yapılan ve ölünün kemiklerinin konulduğu taburelerin önüne 

yerleştirilmiş ölmüş kişileri temsil eden, onların yerine geçeceğine inanılan figürler 

yerleştirilmiştir.722 Ritüel, ülke ve halk için herhangi bir riski azaltmak ve yerine geçecek krala 

mümkün olduğu kadar sorunsuz bir geçiş sağlamayı da amaçlamaktadır. Ayrıca sadece ritüele 

özel o sırada söylenecek metinler ve dualar vardır. Ritüelin üçüncü tablet serisinde ritüel 

sırasında gerekli olan nesnelerin olduğu günlük envanter metnini içermektedir. Bu metinler 

kralın hüküm sürdüğü yılları ve ritüelin en son ne zaman yapıldığını göstermesi açısından 

gerekli ve önemli bir belgedir.723   

Ölümün her toplum için herkesin başına gelebilecek bir olgu olmasına rağmen herkes için 

aynı anlamı ifade etmediğini gösteren en iyi örnek bu metin grupları diyebiliriz. Ölen kişinin 

statüsü ölüye yapılan birtakım uygulamalardan anlaşılmaktadır. Bu metinler sayesinde krallar 

ve halk arasında ölümün tanım olarak ve işlevsel olarak farklılığını görmekteyiz. Kolofanlarda 

“šalliš waštaiš” ifadesi “büyük kayıp/eksiklik” olarak çevrilerek kralın ve kraliyet ailesi 

üyelerinden birinin ölümünü ifade etmektedir. Bu metinler ayrıcalıklı statüye sahip üyeden 

birinin ölümü durumunda her şeyin mükemmel ve titizlikle uygulanması gerektiği için kural 

gösterici niteliğe sahiptir. ŠW metinlerinin önemli bir özelliği ise Hititlerin öteki dünya anlayışı 

hakkında kısmen de olsa yorumlama yapılmasını sağlayan tek belgedir.724  

SW ritüeli, tabletlerde çok fazla detaylı ayrıntıları verildiği birçok bakımdan önemli bir 

metindir. Özellikle uzunluğuyla, birden fazla tablette ayrıntılarıyla ele alınması ile Eski 

Yakındoğu’da kraliyet cenazelerine dair eşsiz bir örnek sunmaktadır. Ancak metin ciddi şekilde 

tahrip olduğu için her güne ait bilgiler mevcut değildir. Metin bir normatif bir metindir. Yani 

ritüel boyunca yapılacak olanları ayrıntılı şekilde kaydeden ya da bunları yapmayı hatırlatmaya 

 
721 Haas, “Hethitische Bestattungsbräuche",57. 
722 Tremouille, "I Rituali Magici Ittiti”, 173. 
723 Van den Hout, “Death Binds: on Some Rites Surounding Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia”, 76. 
724 Belluci-Vigo, “Note Sulla Concezione del Post Mortem Presso gli Ittiti”, 21-22. 



 

222 

çalışan bir tür litürji (ayin düzeni) metnidir. Ancak ritüelin genel anlamı ve bütünsel yapısı 

ritüellere aşina olan ve ritüeldeki imaların anlamını bilen kişilere hitap etmektedir. Bu nedenle 

bizim için daha anlaşılmaz durumdadır.725 

Ritüel üç bölümü kapsayan on dört günlük bir süreyi kapsamaktadır. İlk bölüm ritüelin 

ilk günlerini içeren eksik bilgilere sahip olduğumuz bölümdür. Bu aşamada cenaze yakılır, 

kemikler toplanır, iyi bir yağa batırılıp bez ile silinir ve taş eve götürülür. Ritüelin diğer 

günlerinde kralın kendisiymiş gibi muamele görmesi için sembolik heykeli yapılmıştır. 2 ila 6 

gün arasındaki ikinci bölüm ise ölüler diyarı tanrıları, atalar, ölü ruhları için adakların 

sunulduğu bölümdür. Muhtemelen burada ölen kişi ölüler diyarına gidince tanrıların gazabına 

uğramaması amaçlanıyordu.726 Bu bölüme dikkat edildiğinde sunuların tanrı, atalar ve ölen 

krallar için yapıldığı aslında ritüeldeki sunuların bir tür ziyafet değil kurbanlar olduğu 

anlaşılmaktadır. Diğer günlerde ise kralın sembolüne tarımsal ve hayvancılıkla ilgili ürünler 

sunulmaktadır. Kralın ölümünden sonra, yaşam tarzını sürdürebilmesi için kişisel mülküne 

ihtiyacı olduğu düşünülmüştür. Çünkü kralın taşınır ve taşınmaz malları ölümünden sonra da 

ona aittir. Bu noktada ritüel üretim araçlarına odaklanmaktadır. Mesela şaraba değil asmaya, 

çayıra, tahıl değil saban ve harman yerine gibi. 727 Ancak kral artık yönetici sıfatıyla değil bir 

çiftçi sıfatıyla bunlara sahiptir. 

On dört günlük ritüel boyunca karşımıza kralın iki özelliği çıkmaktadır. Birincisi kralın 

“siyasi bedeni” (kraliyet sembolü olan yağ ve cübbe), ikincisi ise kralın “şahsi bedeni” (bireysel 

kralı temsil eden özellik/heykel) cenaze ritüelinin başlamasından sonlanmasına kadar ifade 

edilmektedir.728  Ritüelin ilk kısımları da kralın siyasi bedenine, sonraki kısımları ise onu temsil 

eden heykele karşı yapılmıştır.  

Kral öldükten sonra on dört günlük bir ritüel boyunca dinlenerek ve eğlenerek yeni 

yaşamına hazırlandığı düşünülmektedir. On dört gün boyunca yapılan ritüel aslında ölen krala 

öteki hayatı için sembolik olarak görevler de yüklemiştir. Böylece kral öldükten sonra gideceği 

yerde yeni gücünü kazanmaya çalışmıştır. Öldükten sonra yaşayanlarla kopan bağları öteki 

dünya ile hatta artık tanrı statüsünde olduğu için tanrılarla bile yeniden bağ kurmaya hazır 

olduğu anlaşılmaktadır. Böylece kral artık krallık görevini bırakıp tanrı olarak gök yüzünde 

diğer tanrıların arasında yerini almıştır. Ayrıca dördüncü gün yeni kralın ve askeri birliklerin 

 
725 Alain Testart, “Le Texte Hittite Des Funerailles Royales Aus Risgue Du Comparatisme”, Ktema: Civilisations 

de l’Orient, Grece et de Rome Antiques, (2005), 29. 
726 Van den Hout, "Death Binds: On Some Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia."  76. 
727 Testart, "Le Texte Hittite Des Funérailles Royales Au Risque Du Comparatisme." 32. 
728 Van den Hout, "Death Binds: On Some Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia." 77. 



 

223 

törendeki varlığı bir çeşit taht giyme olarak da düşünülebilir. Yani ölen kralın siyasi varlığının 

tamamen sona erdiği anlaşılmaktadır. Ritüel boyunca ölen kralın yerine kullanılan heykel ise 

muhtemelen kralın varlığını hissettirmek ve ritüelin bütünlüğü sağlamak için sembolik bir 

nesnedir. Ayrıca katılımcılar arasında fiziki olarak bulunmayan kralın somut olarak varlığının 

hissedilmesi amaçlanmıştır. 

Kral yaşarken tanrılar tarafından seçilmiş bir vekil hatta tanrıların oğlu olarak kabul 

edilirken öldükten sonra tanrılık vasfını kazandığına inanılması Hititlerin krallarına 

yükledikleri ilahi boyutu simgelemektedir. Çünkü kral öldükten sonra daha yüksek bir mevki 

kazanmıştır.729 Hititlerde Güneş Tanrısı özellikle kraliyetle ilişkilendirilen bir tanrıdır. Güneş 

Tanrıçası ve Fırtına Tanrısı, kral ve kraliçenin koruyucusu, adaletin sağlayıcısı, yönetme ve yol 

gösterme görevlerine sahiptir. Ayrıca Hitit krallarına DUTUŠI- Güneş/im ifadesinin kullanılması 

krallar ile Güneş Tanrısı arasında kurulan bir bağ olduğuna işaret etmektedir. Hitit krallarının 

kendilerini Güneş Tanrısı ile Fırtına Tanrısının çocuğu olarak görmesi ve I. Hattušili’nin tarihi 

bir metnin de kendini Güneş Tanrısı olarak ifade etmesi bunu desteklemektedir.730 Ayrıca 

hayattayken taşıdığı ve krallara farklı bir prestij sunan Güneş (DUTU) unvanı ve tanrı olma 

(DINGIR LIM KİŠ) ifadesi kralın ölümünün aslında bir ölüm değil tanrılar gibi ölümsüz hayata 

geçişini göstermektedir.731 Bu nedenle ritüel metninde de sıkça geçen “tanrı oldu” ifadesinin 

altında bu inanış vardır. 

Ritüel boyunca kullanılan eşyaların akıbetinin yakılarak yok edildiği anlaşılmaktadır. 

Hititler de büyü ve cenaze gibi ritüeller de kullanılan kapların kırılması yaygın bir uygulamadır. 

Büyü ritüellerinde yapılan büyünün eşyalara geçtiği düşünülerek bunu kendilerine 

bulaştırmamak için kapları kırmışlardır. Bazen de benzetme yoluyla yapılan büyülerde özellikle 

düşmanlar gibi yok edilmek istenen kişi büyü de “boş testiler gibi kırılır” ifadesiyle kişiden 

kurtulmak istenmiştir.732 Tüm bunlar kişiye, topluma zarar veren şeylerden kurtulmak 

düşüncesiyle yapılmıştır. Ancak šalliš waštaiš metninde kapların sadece arınmak için 

yakılmadığı anlaşılmıştır. Her maddenin de bir ruhu vardır inancı ile bazı eşyaların kralın 

öldükten sonra gittiği mekânda kullanması için yakılması gerektiği anlaşılmaktadır. Böylece 

yakılan kralın ruhunun gittiği mekâna yakılan kap kacaklarında gideceğine inanılmıştır. 

 
729 Gordeziani-Tatişvili, “Hittite Funreal Tarditions And Afterlife Beliefs in The Context of Hittite Cosmology”, 

316. 
730 Cengiz, “Hitit Krallığında Arinna’nın Güneş Tanrıçası Kültü”, 128-130. 
731 Silvestri, “Riflessi Linguistici Delle İdeologie Funerarie Nell’anatolia İttita”, 37. 
732 Tremouille, "I Rituali Magici Ittiti." 192. 



 

224 

Hitit kraliyet cenaze ritüellerinin uygulanma şekli önemli olduğu gibi bu uygulamaları 

yerine getirecek görevliler de önemlidir. Ritüel de gerekli düzenlemeleri yapmak ve ihtiyaçları 

yerine getirmek için mutlaka birçok görevli bulunmaktadır.  Bunlar arasında kupa taşıyıcısı, 

berber, komedyen, taptara kadınları, ağıtcı kadınlar ve yaşlı kadınlar yer almaktadır. Bahsi 

geçen yaşlı kadınlar büyü metinlerinde de karşımıza çıkmaktadır. Ağıtcı kadınlar yeniden 

doğma, anne günü gibi kavramlarla ilgili olduğu düşünüldüğü için cenaze ritüelinde önemli bir 

kültürel unsur olarak kabul edilmiştir.733   

Kısacası 14 günlük kraliyet cenaze ritüeli Hatti Anadolu’sundan etkilenen ve Hititlerin de 

kendilerine uyarladıkları çok kapsamlı bir ritüel uygulamasıdır. Ritüelin birçok sayısız amacı 

vardır ve her biri yapıldığı günün içindedir. Ritüelin dikkat çeken yönleri ise kısacası şunlardır: 

1. ölen kişinin bedeninin ve kalıntılarının izlediği yoldur. Bu adımda genellikle ölen kralın 

ölümü, yakım aşaması ve ebedi mezarı sayılan taş eve gideceği aşamaya kadar geçen süreyi 

kapsamaktadır. 2. ölen kralın sembolik bedeni olan suretinin izlediği yoldur. 3. ritüel boyunca 

kullanılan mekanların işlevleri ve 4. olarak da kralın öldükten sonraki hayatının süreceğine 

inandıkları görünmez bir mekâna yani “çayır”a yapılan atıflardır.734 

3.7.2. Ölü Kültü 

Eski Ön Asya ve Hititlerde ölen kişilerinin ölümden sonra ölüler diyarında yaşamaya 

devam ettiği inancı hakimdir. Bu inanç doğrultusunda ölen kişilere saygı duymak ve gerekli 

ihtiyaçları düzenli olarak karşılamak için ölü kültü ya da ata kültü inancı oluşmuştur. Aile birimi 

ve soy bağının toplumsal bir öneme sahip olması nedeniyle ölen ataların ruhları nesilden nesile 

ailenin bir parçası olmaya devam etmiştir. Bu nedenle ruhların yaşayan akrabalarının çıkarlarını 

olumlu ve olumsuz yönde etkilediklerine inanılmıştır. Yeraltı dünyasında iyi yiyecekler ve 

besinler olmadığı için ruhların yaşamlarını sürdürebilmek için özellikle yaşayan akrabalarının 

desteği bu konuda önemli görülmüştür. Aynı zamanda yaşayanların da yeryüzünde refah ve 

huzuru için ölmüş atalarına bağlı oldukları aşikardır. Böylece yaşayanlar ve ölüler arasında 

etkileşim sağlanmıştır.735 Bu etkileşimin devamlılığı için de ölü kültü anlayışı oluşmuştur. 

Ölü kültü ya da atalar kültünün temelinde Eskiçağ insanlarının ölen kişi için huzurlu bir 

öbür dünya oluşturma düşüncesi vardır. Bu ise ölünün varisleri tarafından düzenli şekilde 

bakımlarının yapılmasıyla gerçekleştirilmektedir. Bu inanış MÖ. 3. binden MÖ. 2. bin yılın 

 
733 Rutherfold, "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and Anatolia”, 224. 
734 Mouton, "Devenir Un Dieu: Les Lieux Des Funérailles Royales Hittites”, 22. 
735 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 198. 



 

225 

sonuna kadar Mezopotamya ve Levant bölgesinde varlığını sürdürmüştür.736 Aynı şekilde 

Hititlerin de bu inanca değer verdiği metinlerden anlaşılmaktadır. Kraliyet cenaze ritüeli de 

aslında ölü kültü yapısının ilk aşamasıdır. Sonraki süreçler ise belki aylık ya da yıllık olarak ölü 

ataları anmak ve ruhlarına sunular yapmak ölü kültünün temelini oluşturmuştur.  

Eski Mezopotamya inancında öteki dünyaya ulaşan ruhun varlığını huzur içinde 

sürdürebilmesi için yiyecek ve içecek sunularına ihtiyaç vardı. Eski Mezopotamya’da bu 

sunuları yerine getirme görevi ölenin oğullarına yüklenmişti. Oğlu yok ise kızı, hiç çocuğu yok 

ise evlatlıklarının bu görevi üstlenmesi gerektiğine inanmışlardı.737 Aynı anlayışın Antik 

Mısır’da da benimsendiği anlaşılmıştır. Antik Mısır’da çok sayıda çocuk yapmak yaşlılıkta 

güvence olarak görülmüştür. Özellikle bir erkek çocuğun anne babasının cenaze törenlerini 

gerçekleştirmek için gerekli olduğuna inanılmıştır.738  

Hititlere ait çivi yazılı metinlerde ölüler kültü inancı ve ölü atalara saygı duyulduğuna 

önem verildiği anlaşılsa da konu ile ilgili çok fazla bilgiye ulaşılamamıştır.  Genellikle bu konu 

da krallara ait arkeolojik buluntular olan ölü kültü için yapıldığına inanılan yapılara 

değinilmiştir. Hititlerde alt sosyal sınıflar arasında ölü kültü hakkında neredeyse hiçbir şey 

söylenmez. Elimizdeki veriler daha çok kral ve ailesini ilgilendiren bilgilerdir. Hititlerin krala 

karşı ölü kültü inancını muhtemelen diğer üyelerin yanı sıra Savaş Tanrısı Tapınağında bulunan 

heykel şeklindeki bir nesneye tapınarak gerçekleştirdiği bilinmektedir. Muhtemelen aynı amaca 

hizmet eden başka bir heykelin de Taş Eve yerleştiği düşünülmüştür. II.Muwatalli’nin başkent 

değişikliği sırasında taşıdığı bahsedilen tanrı ve ataların heykellerinin ölü kültü için tapınılan 

heykeller olduğunu kabul edenler olmuştur. Başkent değişikliği sırasında heykellerin 

taşınmasına önem verilmesi ölü krallara koruyucu tanrı rolüyle tapınıldığını göstermektedir.739   

Muwatalli’nin ata kültünü taşıdığına dair bilgiler çivi yazılı metinlerde şöyle 

geçmektedir; 

Transliterasyon: KUB 1.1 (CTH 81) 

Vs. I 

52 nam-ma-kán DINGIRMES URUHa-at-ti GIDIMHI.A -ia pí-di ni-ni-ik-ta 

53 na-aš I-NA URU DU-aš-ša kat-ta pé-e-da-aš nu URU DU-aš-ša-an e-ep-ta 

 
736 Feder, “Death, Afterlife and Corpe Pollution”, 416. 
737 Kahya, "Ölüm Sonrası Hayat: Sümerce Metinlerde Öteki Dünya." 56. 
738 Geraldine Pinch, “Private Life in Ancient Egypt”, (ed. Sasson, J. M.), Civilizations of the Ancient Near East, I, 

New York: Scribner; London: Simon&Schuster and Prentice Hall International, (1995), 376. 
739 Popko, Religions of Asia Minor, 153. 



 

226 

Tercüme: 

(I 52-53) “sonra Hatti’nin tanrılarının heykelleri ile ölü ruhlarını yerlerinden kaldırarak 

onları Tarhuntašša’ya aşağıya götürdü ve Tarhuntašša’yı devlet merkezi yaptı.”740 

Yukarıdaki pasajda bahsedilen ölü ruhları ölmüş krallardır. Hayattaki krallar ise her 

durumda ölmüş krallara saygıyı göstermeyi, onların heykellerini ya da kalıntılarını yanında 

götürmeyi kendilerine görev bilmişlerdir. Ritüellerde kurbanlar sunulurken tanrı ve tanrıçaların 

ardından büyükanne ve büyükbabaların da geçmesi Hititlerde atalar kültü inancını yansıtması 

bakımından önemli bir delildir. 

Kral Muwatalli’nin yeni başkente giderken götürdükleri atalarının kemikleri741 ya da 

külleri olduğunu düşünenlerde olmuştur. Singer’e göre de bahsedilen ölü ruhları muhtemelen 

ölü atalarına ait kalıntıları ifade etmektedir.  Bu kalıntılar ise büyük ihtimalle Taş Ev’de yani 

Hitit kral ve kraliçelerinin ebedi dinlenme yerinde saklanan kavanoz ya da urnelere yerleştirilen 

kemik kalıntıları olduğuna inanılmıştır.742 Popko’da ise bu kalıntıların Taş Ev ve tapınaklarda 

olan ölü kralın heykelleri olduğu ifade edilmiştir. Burada heykellere belirli törenler sunarak, 

tanrılar kültündeki gibi ritüellerle bakımları yapılmış ve hizmetleri eksiksiz yerine 

getirilmiştir.743 Eski Mezopotamya’da cenaze sonrası yapılan “kispu” törenlerinde de eğer ölen 

kişi kral ise onların tapınaklarda heykelleri bulunduğu için bu nesnelere sunuların yapıldığı 

bilinmektedir.744 Bu bilgi iki kültürün atalar kültü bakımı ve tapınımı karşısında benzerlik 

sunmaktadır. 

Hitit inancında ölen kralın kültünü temsil eden kemik kalıntıları ya da heykellerinin 

herhangi durum karşısında taşınması diğer Eskiçağ toplumlarında da görülmüştür. Genellikle 

savaşlarda bir ülkenin tamamen bitirmek için kral mezarlarının yağmalanması askeri yenilgi 

kadar etkili bir yöntem olarak kabul edilmiştir. Bu nedenle savaş ve saldırıya karşı ölmüş 

atalarının kültlerini korumak psikolojik olarak bir yenilginin bertaraf edilmesi anlamına 

geliyordu.  Aksi takdirde herhangi bir düşman saldırısında atalarının ruhunu (mezar, kalıntı ya 

da heykel) koruyamamaları lanetlenmelerine sebep olabilirdi. Çünkü tarih boyunca krallara ait 

 
740 Trans. ve terc. için: Otten, (1981). 14-15. 
741 Ölmüş ataların herhangi bir tehlike karşısında kemiklerinin taşınması sadece Hititlerde değil Mezopotamya’da 

da yaygın olduğu anlaşılmaktadır. Babil kralı Merodah-Baladan Asur tehlikesinden kaçarken yanında atalarının 

kemiklerini de alması buna örnektir. Aşağıda da değindiğimiz Asur kralı Asurbanipal döneminde de düşman 

ülkenin atalarının kemiklerini alıp götürmesi de bu taşımaya bir örnektir. Feder, Death, Afterlife and Corpe 

Pollution”, 415. 
742 İtama Singer, “The Failed Reforms of Akhenaten and Muwatalli”, BMSAES, 6, (2006), 42. 
743 Popko, Religions of Asia Minor, 153. 
744 Yasmin Wicks, Profiling Death. Neo-Elamite Mourtary Practise Afterlife Beliefs snd Entanglements with 

Ancestors, 98, BRİLL, Leiden-Boston, (2019), 204.  



 

227 

ölü kültünü ele geçirmek siyasi bir manipülasyon aracı olmuştur. Bu durum düşman eline geçen 

atalarının ruhları huzursuz edilerek onlara psikolojik bir yenilgi verebileceği gibi devletin 

geleceğini tehlikeye düşüren bir yöntemdi. Bunun başka bir örneğine de Mısır’da kraliyet 

mumyalarının siyasi ayaklanmalarda veya hırsızlığa karşı korunması için yer değiştirdiklerine 

rastlamak mümkündür.745  

Yukarıdaki olaya başka bir örnek ise Asur kralına aittir. Asur Kralı Asurbanipal 

(MÖ.7.yy.) Elamlı ölülerin mezarlarını tahrip ederek üstünlük sağlamaya çalışmıştır. Hatta 

burada mezarlardan çıkardığı kemikleri Asur’a götürerek, Elamlıların ölen krallarının bakımını 

engellemiş, cenaze sunuları ve libasyonlardan mahrum bırakmış746 ve böylece ölen ataların 

ruhlarını huzursuz etmiştir. Bu anlayış ölmüş atalarının kültlerine zarar vererek ülkenin geleceği 

içinde bir tehlike arz ediyordu. Bu nedenle düşmanlarla sadece fiziki olarak değil maneviyat ve 

inanç noktasında onları zayıflatmak için ataların kültlerine saldırmayı önemli bir silah olarak 

görmüşlerdir. 

Ancak Asur kralı başka toplumun ölü atalarını huzursuz etmesine rağmen kendi ölmüş 

atalarının bakımlarını yapmaya özen göstermiştir. Asur kralı Asurbanipal’e ait yazıtta 

muhtemelen önceden var olup bir süre uygulanmayan ölmüş atalarının ruhlarını rahatlatmak 

için sunduğu yemekten bahsetmektedir: “kraliyet atalarımın ruhları için devam etmeyen su 

içme ve ölü adına sunulan kurbanları tekrar canlandırdım”747 Kral bunu yaparak hem ölü 

atalarını onurlandırmış hem de onların bakımlarının eksikliğinin neden olduğu olayları 

engellemiş olmuştur.  

Atalar kültünün sürekliliği748, ölen kralın ölümden sonraki hayatını ilgilendirdiği kadar 

yaşayan akrabaları da ilgilendiren bir durumdur. Hititler ölen kralların ruhlarının bu dünyayı 

terk ederek göklerde diğer tanrılara katılırken heykelleri ise soylarından gelenlerin Hattuša’daki 

 
745 Singer, “The Failed Reforms of Akhenaten and Muwatalli”, 42. 
746 Feder, “Death, Afterlife and Corpe Pollution”, 414. 
747 Coşkun, Zincirli Samal Katumuwa Steli ile İlgili Değerlendirmeler”, Sosyal ve Beşeri Bilimlerde Teori ve 

Araştırmalar II, 1, (2020),318. 
748 Hitit metinlerinde konusu kirlilik olan Tunnawi ritüeli dolaylı da olsa bu konuya değinmektedir. Kirlilik insanın 

hayatını olumsuz yönde etkileyen bir eylem olarak kabul edilmektedir. Bu sadece fiziki değil manevi olarak da 

insanları etkilediği bilinir.  Tunnawi ritüeli büyü ile yapılan kirliliği ele almaktadır. Bu kirlilik ise iki cinsin 

üremesine engel görülmüş, bazen kadınların canlı çocuk doğurmasına engel olduğunu bazen de her iki cinsiyet 

arasındaki cinsel işlevlerin bozulmasına neden olduğu kabul edilmiştir. Ebeveynlerin öldükten sonraki bakımları, 

ruhlarının rahatlığı ve huzuru çocuklar ya da torunlar tarafından sunulan kurbanlara bağlı olduğu dönemde çocuğu 

olmayan aileler bu olumsuz durumla karşılaşmak zorundalardı. Bu nedenle Tunnawi ritüeli kirliliğe maruz kalan 

hastanın üreme yeteneğini yeniden kazandırmayı amaçlamaktadır. Eğer başarılı olursa öldükten sonra arkasından 

onun ruhunu hoşnut edecek bireyler bırakacaktır. Bu sayede ritüel dolaylı da olsa atalar kültü ya da ölü kültünün 

sürekliliği için önemini göstermektedir. Daha detaylı bilgi için bkz: Goetze, A. (1938). The Hittite Ritual of 

Tunnawi, American Oriental Society, 98. 



 

228 

tanrı tapınaklarında saygılarını kazanmayı beklediğine inanmışlardır. Bu aslında devam eden 

atalar kültünün sürdürülmesi için ve diğer dünyada kralın mutlu olması için gereken bir 

faaliyettir. Hatta atalar kültünün unutulmaması için kraliyet hanedanının ölen üyelerine ait üç 

yüz yıldan fazla adak listeleri tutturulmuştu.749 Kraliyet ailesinden ölmüş kişilere ait olan adak 

listeleri ve ölen kralların heykellerine saygı gösterilmesi ile ilgili olan metinler (CTH 610-611) 

Hititoloji’nin başlangıcından itibaren Hitit kraliyet ailesinin kronolojik sıralamasının yeniden 

inşasında da önemli bir rol üstlenmiştir.750  Ölü veya atalar kültü eskiçağ toplumları için de çok 

önemlidir. Çünkü ölümden sonraki yaşamın huzuru için ölülerin bakımının yapılması 

gerektiğine inanmışlardır. Mezopotamya tarihi boyunca devam ettirilen ölülerin bakımı onların 

ölü kütlerine vermiş oldukları saygıyla ilgilidir. Ölü kültleri için yapılacak her bakım ise kişinin 

soyu ile ilgilidir. 

Gılgamış destanında da bir ölü ruhunun öteki dünyada yiyip içmesinin miktarı ve 

kalitesini oğullarının sayısının belirlediği anlaşılmaktadır.751 Gılgamış destanında ölen kişinin 

arkasında bıraktığı evlatları onun ardından yapılacak sunular ile eşdeğer olduğu kabul 

edilmiştir. Bu anlayış birçok toplumlar tarafından da benimsenmiştir. Çünkü ölenin ardından 

sunu yapacak evladının olması onun öteki dünyanın kötü besinlerine muhtaç kalmasını 

önlüyordu. 

CTH 660752 Laroche tarafından ölmüş kralların heykellerine yapılan adaklarla ilgili metin 

parçalarından oluşmaktadır. Bu heykeller Hitit kraliyet üyelerinin efsanevi atalarını temsil 

etmektedir. Bu metinlerde kral heykellerine sunuların yapıldığı, başlarında Sümerce ideogramı 

ALAM ile belirtilen krallar Hattušili, Tuthaliya, Šuppiluliuma ve Muršili’dir.  Ancak ölmüş 

krallara yapılan kurbanlar bu kültün bir aşamasıdır. Aynı zamanda bu kurbanlar Fırtına Tanrısı, 

Taparwašu, Dağ Tanrısı Šerri ve Hurri’ye, dağlara Nanni ve Hazzi’ye ve kutsal kült eşyalarına 

da sunulduğu bilinmektedir.753 

Hitit metinlerinde ölen atalar yerine daha çok ölü ruhları terimi geçmektedir. Bu metinler 

özellikle kral tarafından yazdırılan ve kraliyete ait olduğu düşünülen metinler olduğu için 

bahsedilen ölü ruhları ölen atalar olarak düşünülebilir. Metinlerde ölü ruhlarının sıklıkla 

geçmesi aslında atalarının öldükten sonra unutulmaması, sunulan kurbanların aksatılmaması 

 
749 Collins, The Hittites and Their World, Society of Biblical Literature, (2007), 194. 
750Gilan, "The Hittite Offering Lists of Deceased Kings and Related Texts (CTH 660–661) as Historical 

Sources."  85. 
751 Ökse, "Eskiçağdan Günümüze Ölü Gömme ve Anma Gelenekleri." 1.  
752 KBo 2.29 
753 Torri, "Der Kult der Königlichen Statuen in den hethitischen keilschriftlichen Quellen”, 174. 



 

229 

aksi takdirde felaketlere sebep olunmaması içindir. Çünkü başlarına gelen olumsuz bir durumun 

sebebini ölü ruhlarının bakımlarının aksatılmasına bağlamışlardır. Bu nedenle belgelerde ölü 

ruhlarının bakımı için talimatlar verildiği gibi ölü ruhlarının kızdırıldığını düşündükleri 

durumlarda fal sorgulamaları bile yapmışlardır. Bu durum bazı fal metinlerine yansımıştır. 

Aşağıdaki fal metni buna örnek metinlerden biridir: 

Transliterasyon: KBo II 6+XVIII 51 (CTH 569) 

 Vs. I  

11 ma-a-an GIDIM-pát ku-it-ki TUKU.TUKU-u-an-za DINGIR.MEŠ-ŠU-ia-aš-ši ku-it 

kat-ta 

12 iš-hu-u-ua-an-te-eš DUMU.DUMU-ŠU ŠA SİN-dU-ia EME e-eš-ša-an-zi 

13 A-NA GIDIM-ia-kán IGI-zi A-NA 'EME ta-li-ia-an 

14 nu-za ma-a-an GIDIM ke-e-da-aš-pát ua-aš-ku-ua-aš še-er TUKU.TUKU-u-an-za 

15 nam-ma-ma-za GIDIM da-me-e-da-ni me-mi-ni še-er Ú-UL 

16 ku-e-da-ni-ik-ki TUKU.TUKU-u-an-za nu IGI-zi SU.MEŠ SIG5-ru 

17 EGIR-ma NU.SIG5-du IGI-zi SU.MEŠ ni ši keHI.A-uš pu-ru-un-du(-)kar-ri-ta 

18 GIŠTUKUL ŠA dU ZAG-aš GÙB-za RA-IS 12 ŠA DIR SIG5 

19 EGIR SU.MEŠ ta UGU a-uš-ta NU.SIG5 

Tercüme: 

 (I 11-19) “Eğer ölü ruhu herhangi bir şekilde kızmışsa ve onun tanrıları onu bir şekilde 

terk etmişse, Armatarhunta’nın torununa beddua ederlerse, ilkin ölü ruhu için beddua göz ardı 

edilmişti. Eğer ölü ruhu (işlenen) kabahatler için öfkelenmişse, ilk et falı (alametleri) olumlu 

olsun; diğerleri olumsuz olsun…” 

Transliterasyon: KBo 2.6+18.51 (CTH 569) 

Vs. II  

46 nu-kán GIDIM-ma [k]u-[i]t-ki TUKU.TUKU-nu-an-za nu KIN NU.SIG5-du 

47 DINGIR-LUM- za da-pí[-an Z]I-an HUL-lu-ia ME-aš (erasure) 

48 na-at pa-an-g[a-u-i] pa-iš NU.SIG5 

55 nu DUMU.MEŠ-ŠU-ma EME e-eš-ša-an-zi nu GIDIM ni-ni-in-kiš\-kán-zi 



 

230 

 56 nu KIN NU.SIG5-du IŠ-TU MU.HI.A GÍD.DA ŠA 'LUGAL'A-'DAM'[-M]A 'ME'-an 

 57 na-at! pa-an-ga-u-i SUM-an I-NA UD.2.KAM HUL-I[u ME-an] 

Tercüme: 

 (II 46-48) “Ölü ruhu bir şekilde kızmış mıdır? (Eğer böyleyse), talih falı olumsuz olsun. 

Tanrı tüm ruhu ve tüm kötülüğü aldı ve (fal alameti olan) panku-‘ya verdi. (Fal alameti) 

olumsuzdur.” 

 (II 55-57) “Onun çocukları beddua edip ölü ruhunu rahatsız mı ediyor? O halde talih falı 

olumsuz olsun. Uzun yıllardır kralın kanı /soyu alınmış(tır) ve panku-‘ya verilmiştir. İkinci gün 

kötülük alınmıştır.”754 

Yukarıdaki fal metninde ölü ruhları için gerekli şeylerin yapılmaması ya da kurbanlar 

sunulmamasından değil beddualardan dolayı ölü ruhlarının öfkesi ile ilgilidir. Pasaj da ölü 

ruhlarının öfkelenmesinin nedeninin ne olduğu araştırılmaya çalışılmıştır. Muhtemelen ölenin 

hayattaki yakınlarının söyledikleri beddua, lanet ya da ölüyü huzursuz eden davranışlardan 

kaynaklı olup olmadığı sorgulanmaktadır. Bu nedenle fal metinlerinde de ölü ruhlarını teskin 

etmek için yapılanlardan bahsedilmektedir. Çünkü ölü ruhlarının huzursuz edilmesi kötü alamet 

sayılmıştır. Bu nedenle fal sonuçlarının olumsuz sayılmıştır. Aslında bu pasaj da kötü sözlerin 

sadece bireyi değil geneli ilgilendirdiği anlamak da mümkündür. Söylenilen kötü söz ve 

bedduanın söyleyenin kendisini ve ailesini etkileyeceği düşüncesi yaygındır. 

Hititler ister kral olsun ister sıradan insan olsun ölümden sonra ruhların varlığından 

korkmuşlardır. Özellikle ölünün ardından yapılması gerekenler yapılmadığı takdirde ölü ruhları 

insanlar arasında dolaştığına ve insanları huzursuz eden enerjiler yayacağına inanılmıştır. Eğer 

ölünün ardından gerekenler yapılırsa ölü ruhları insanlara musallat olmayacağına inanmışlardır. 

Bundan dolayı bazı metinlerde ölü ruhlarının kültünü yaşatmak için onlara vergiler, araziler ve 

adakların verildiğinden bahsedilmektedir. Bu aslından ölen ataları onure etmenin önemli bir 

adımıdır. Böylece ölü ruhları için doğrudan kaynak sağlanarak gerekli olan bakımların 

yapılmasının aksatılmasının önüne geçilmiş olunmuştur.  

CTH 569 numaralı metnin devamın da ölü ruhları için verilen mülklerden ve vergilerden 

bahsedilmektedir: 

Transliterasyon: KBo 9.151 (CTH 569) 

 
754 Trans. ve terc.: Van Den Hout, “The Purity of Kingship. an Edition of CTH 569 and Related Hittite Oracle 

Inquiries of Tuthaliya IV”, (DMOA XXV, Brill-Leiden-Boston-Köln, (1998), 196-205. 



 

231 

Vs. II 

1 ŠA fTa-nu-hé-pa ku-i-e-eš URU.DIDLI.HI.A pa?[-ra-a SUM-an-z(i)] 

2 nu-kán IŠ-TU 1 URU-LUM 1 É-TUM da-aš-'ki'[-u-an ti-ia-an-(zi)] 

3 na-at A-NA GIDIM pí-an-zi nu-uš-ma-aš 1 URU-[LUM (x x x)] 

4 na-an a-še-ša-an-zi nu-kán DINGIR.MEŠ fTa-nu-'hé'[-pa] 

5 EGIR-pa an-da pé-e-da-an-zi 

6 nu URU.DIDLI.HI.A-ma ku-i-e-eš har-kán-zi na-aš ar-kam-'ma'[- (x-ti)] 

7 nu A-NA GIDIM ar-kam-ma-an BAL-eš-ki-u-ua-an 'ti'[-ia-an-z(i)] 

Tercüme:  

(II 1-7) “Teslim edecekleri Tanuhepa şehirlerinden, her birinden birer mülk almaya 

başlayacaklar ve onu ölü ruh(larına) verecekler ve bir kenti (ona tahsis edip orada) iskân edecek 

onlar Tanuhepa’nın tanrılarını geri getirecekler. Sahip oldukları müstahkem kentleri haraca 

bağlayacaklar ve ölü ruh(ları için) vergi vermeye başlayacaklar.”755 

Transliterasyon: XVI 32 (II.3A) (CTH 569) 

Vs. II 

24 [UR]UKi-i-ú-ta-an-kán URU-an A-NA MGAL-DU ar-h[(a ME-an-zi)] 

25 [n]a-an A-NA GIDIM SUM-an-zi mKa-ta-pa-DINGIR-LIM-iš [(ka-ru-ú)] 

26 [u]-tar-na-ah-ha-an-za nu GIDIM a-pa-a-aš ar-šu-l[a-(iz-zi)] 

Tercüme:  

(II 24-26) “Kiuta kenti merkezini Talmi-Tešup’tan alacaklar ve onu ölü ruh(larına tesis 

edip) verecekler. (Bu konu için) Katapaili’ye çoktan emir verilmiş(tir) ve o ölü ruh(larını) 

memnun eder.”756 

Metinde muhtemelen kraliyetten ya da yüksek rütbeli kişilerin ölü ruhlarından 

bahsedilmiştir. Çünkü tahsis edilecek şeyler arasında bir kentin bile yer alması ölü ruhlarının 

önemli kişiler olduğunu ortaya koymaktadır. Ayrıca ölen kişiler için bu kadar şeyin tahsis 

edilmesi muhtemelen bu kişilerin koruyucu ruhlar olarak kabul edilmesi ile ilgilidir.  Yine tahsis 

 
755 Trans. ve terc.: Hout, “The Purity of Kingship: An Edition of CTH 569 and Related Hittite Oracle Inquiries of 

Tuthaliya IV”, 178-179. 
756 Hout, ibid,180-181. 



 

232 

edilen mallar, ölen atalarına öldükten sonra yerine getirilecek düzenli periyotlarla uyguladıkları 

ritüeller için gelir kaynağı olarak düşünülmektedir. Çünkü tanrılar için yapılan ritüeller ve 

bayramların eksiksiz ve zamanında yapılması için tanrılara tahsis edilen mülkler, kentler, 

vergilerle aynı mantığa hizmet etmektedir. Böylece ölen kişiye ait kurumsalmış ve kalıcı bir 

geçim kaynağının oluşturulması sağlanmıştır. Çünkü bazı durumda ölen kral, kraliyet ailesi 

içinde yaşayanlardan ona karşı kötü niyetli müdahalelere maruz bırakılabilirdi. Özellikle bu 

tarz konularda bu kurumlar ölen kişi için elde edilen gelirle, bakımların ve sunuların yapılarak 

ölü ruhlarını yatıştırmayı amaçlamaktadır.757 Ayrıca buralardan toplanan vergiler tanrılar için 

düzenlenecek ritüellerde ihtiyaçlar için hazır bir gelir oluşturmaktır. Böylece devlete yük 

olmadan hem tanrılar hem de ölen atalar için yapılması gerekenlerin eksiksiz bir şekilde 

yapılması amaçlanmıştır.  

KUB 11.7 [BoTU 25] tek sütunlu bir tabletteki metinde Aşçılar Evi’nin ölen kraliyet ailesi 

üyelerinin kültüne bıraktığı sığır ve koyun sayılarını listelenmesi yen bir metinde krallar ve 

kraliçeler bir sığır ve koyun diğer üyeler ise yalnızca bir koyun aldıkları ifade edilmiştir.758 

Listenin 13. ve 15. satırlarında Aşçılar Evi’nden I.Šuppiluliuma ve II.Muršili ’ye bir sığır ve bir 

koyun, II.Muwatalli’ye ise iki koyun ve bir besili sığır ve iki besili koyun verildiği 

anlaşılmaktadır.759 Bu ifadelerden anlaşıldığı üzere kraliyet ailesinin ölü üyelerine daha doğrusu 

ölü kültüne başka kaynaklardan da gelir sağlanmıştır. 

Hititler de ölü kültü ile ilgili yapılar özellikle IV. Tuthaliya ve II. Šuppiluliuma döneminde 

artış gözlemlenmiştir. Bu yapılara ait örnek Hitit antlaşma metninde geçmektedir. 1980’lerin 

sonunda IV. Tuthaliya ve Tarhuntašša kralı Kurunta arasında Bronz tablet üzerine yapılan 

antlaşma metninden NA4hekur’ların özellikleri ve işlevleri üzerine yeni tartışmalar başlamıştır. 

IV.Tuthaliya’nın babası III.Hattušili dönemindeki başka bir antlaşmada NA4hekur SAG.UŠ 

(ebedi/sürekli ya da daha doğru bir ifadeyle süreklilik arz eden) terimi III.Hattušili ile Kurunta 

arasında anlaşmazlık konusu olarak birkaç defa geçmiştir. Çünkü Kurunta’nın bu yapılara 

erişmesi yasaklanmıştır. Tuthaliya ise Bronz Tablet’teki antlaşma ile bu sorunu Kurunta’nın 

lehine çevirecek olumlu bir adım atarak Kurunta ve soyunun bu anıt üzerindeki hak sahibi 

olmasının yeniden tesis edildiği anlaşılmaktadır. Bronz Tablet’te geçen anıt Kurunta’nın babası 

büyük kral II.Muwatalli’nin anısını ve saygısını yaşatmak için inşa edilen yapı olduğu 

 
757 Mora-Balza, “Importanza Politica Ed Economica Di Alcune İstituzioni Religiose E Funerarie Nell’ımpero 

İttita”, 255. 
758 Gilan, "The Hittite Offering Lists of Deceased Kings and Related Texts (CTH 660–661) as Historical Sources." 

86. 
759 Gilan, "The Hittite Offering Lists of Deceased Kings and Related Texts (CTH 660–661) as Historical 

Sources." 88. 



 

233 

anlaşılmaktadır. Muhtemelen bu anıt Tarhuntašša bölgesi dışında bulunmaktaydı ve bu nedenle 

Hattušili bu yapıya yeğeninin erişmesini engellemiştir. Başka bir metinde760 IV. Tuthaliya’nın 

anısına dikilen başka bir anıttan bahsedilmesi bu yapıların Hitit kralları için önemli olduğunu 

göstermektedir.761  

 Yukarıdaki bilgiye göre krallara ait olan bu yapılar sadece ölü kültü olarak 

değerlendirilmemektedir. Bu yapılar biraz sosyal olduğu kadar daha çok politik yapılardır. Bu 

yapılar özellikle devletin içindeki iç karışıklıkların olduğu dönemde siyasi arenada bir 

propaganda aracı olarak görülmüştür. Tahtı hakkı olmadan ele geçiren Hattušili, yeğenini 

Muwatalli’nin anıtına erişimini engellemesi siyasi gücünü zedeleyeceğini düşündüğünden 

olmalıdır. Çünkü özellikle siyasi anlaşmazlıkların yaşandığı dönemlerde bu yapılar stratejik 

öneme sahiptir. Muhtemelen bu yapıların bir de yerel halk tarafından desteklenen taraftarı 

olmalıdır. Devletin otoritesinin zayıfladığı bir dönemde ise bu durum tahttaki kral için 

tehlikelidir. Çünkü bu yapılar kralın meşruiyetinin kaynağı sayılmaktadır. 

II. Muwatalli’ye ait olduğu düşünülen anıt metinde geçmemektedir. Ancak Hititlerde ölü 

kültü ile bağlantı kurulan yapılar, genellikle kralların tanrısal giysiler ile tasvir edilmesi ile 

anlaşılmıştır. Bu nedenle Adana Ceyhan ilçesindeki Sirkeli de bulunan Hitit Kaya Anıtı buna 

örnek ilk anıtlardandır. Sirkeli’deki kaya anıtının üzerindeki tasvirin yine anıtın üzerindeki 

hiyeroglif yazıttaki “Büyük Kral Kahraman Muwatalli, Büyük Kral Kahraman Muršili’nin 

oğlu” ifadesindeki gibi II. Muwatalli’ye ait olduğu anlaşılmıştır. Başlarda kralın Mısır’a karşı 

kazanmış olduğu zaferin anısına yapıldığı sanılan anıt, kralın Güneş Tanrısının kıyafetleri ile 

tasvir edilmesi ve öldükten sonra tanrı olduklarını doğrulayan güneş kültü ile ilgileri sonucu 

anıtın kralın oğlu II. Muršili tarafından yapıldığı üzerinde durulmuştur.762 Bu nedenle buranın 

Muwatalli için oluşturulan ölü kültü olduğu tahmin edilmiştir. 

Kayseri’nin Develi ilçesinde bulunan Fraktin Kaya Anıtı da ölü kültü ile bağlantılı olduğu 

düşünülen başka bir anıttır. III. Hattušili’nin uzun sivri başlıklı, omzunda yay, diz üstünde biten 

elbisesi ile tanrı gibi tasviri, kült envanteri içindeki Kırların Koruyucu Tanrısının heykelinin 

tasviri ile benzerliğinden dolayı kralın Fraktin’de tanrı olarak tasvir edildiği anlaşılmıştır. Bu 

kabartmanın da büyük kralın öldükten sonra oğlu IV.Tuthaliya tarafından yapıldığı 

düşünülmüştür.763  

 
760 KBo 12.38. 
761 Mora-Balza. "Importanza politica ed economica di alcune istituzioni religiose e funerarie nell’impero ittita”, 

255. 
762 Yiğit, Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları, 185. 
763 Yiğit vd., Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları, 161. 



 

234 

CTH 660 numaralı metinde bahsedilen kült yapısı, kraliyet ölü kültü ile karşılaştırılmıştır. 

Burada kutsal alan içinde üç yapının yer aldığı anlaşılmaktadır. A Evi” olarak adlandırılan 

yapıda 1/II. Tuthaliya’nın kabartmasının olduğu bir stel ile tanrıça boynuzlu taç için yapılan bir 

sunak vardır. Van Den Hout bu tasvirin IV. Tuthaliya’ya ait olduğunu ileri sürmüştür. Ancak bu 

konuda net değildir. Çünkü Hitit krallarının ataları ile yaşamayı benimsedikleri anlaşılmaktadır. 

Çünkü bu tarz özdeşleştirmeler kralın bireysel meşruiyetinin tanınması için onların bilinçli 

şekilde atalara bağlılık ve onlarla özdeşleşme isteğini yansıtmaktadır. Buradaki diğer iki 

yapının da ölmüş krallar için yapılan adak yerleri olduğu düşünülmüştür. Çünkü burada 

uygulanan ritüeller ile CTH 660’da geçen ritüeller arasında benzerlik olduğu tespit edilmiştir.764  

II. Šuppiluliuma’ya ait KBo 12.38 numaralı metinde tarihsel bir özetin yanında bu 

yapıların sahip olduğu vakıflardan da bahsedilmektedir. Bahsedilen vakıf onun tarafından 

yapılmış bir NA4hekur SAG.UŠ yani kutsal kaya zirvesinin inşasından bahsedilmektedir.765 

Kaya zirvesi ya da anıtın kral ve kraliçenin ölümünden sonra kısmen anıtsal bir mezar niteliği 

taşıdığı düşünülmüştür. Van den Hout’a göre NA4hekur SAG.UŠ kraliyet üyelerinin ölümünden 

sonra hazırlanan anıt mezar olarak kabul etmiştir. Ayrıca bu yapılar kült, idari ve diğer 

görevlerde çalışan birçok personelin istihdam edildiği, kendi ihtiyacını karşılayan 

mekanlardır.766   

NA4hekur (SAG.UŠ) ile É.NA4 kurumları ve bunların anlamı ile işlevleri arasında ortak 

noktalar vardır. İki kurumun kayalık yerlerde konumlanmaları, ölü kültleriyle bağlantıları, 

personel bulundurmaları ve özel olarak ekonomik ayrıcalıklara ve muafiyetlere sahip olmaları 

en belirgin benzerlikleridir. Bu iki kurumu ayıran en önemli fark ise yapıları tanımlayan 

terimlerdir. “Taş ev” olarak adlandırılan yapılar mezar olarak tanımlanırken, NA4hekur ölü anıtı, 

ölen kişiyi anmak için yapılan mezarlar olarak tanımlanmaktadır. Ancak diğer durumlarda dağ 

tapınağı, sığınak yeri, saray binası gibi farklı işlevlere sahip olduğu da düşünülmüştür. 767 

Luvi hiyeroglifli Südburg yazıtında II. Šuppiluliuma’nın ölen babası IV. Tuthaliya’nın 

anısını sürdürmek için babasının heykelini kazıttığı bir dağ tapınağı olarak da bilinen SAG.UŠ 

 
764 Torri, "Der Kult der Königlichen Statuen in den hethitischen keilschriftlichen Quellen", 176. 
765 Heinrich Otten, “Zur Datierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya”, Journal of Cuneiform 

Studies, VI, (1952), 221: “sonsuz bir kaya tapınağı inşa ettim ve bir heykel diktirdim; bu heykeli sonsuz kaya 

tapınağına yerleştirdim, tam orada heykelini diktim ve onu yatıştırdım. Onun ihtiyaçlarını karşılamaları için yetmiş 

şehir verdim. Kim ondan bir şey alır ya da onu angarya ve haraca bağlarsa, onlara Tuthaliya…” metnin sonu kırık 

olsa da burada ölü kültlerine verilen vakıflardan bahsedildiği anlaşılmaktadır. Bu vakıflar ise “NA4hekur 

(SAG.UŠ)” yapılarına yani ebedi kaya anıtları olarak bilinen ölen krallar için ölü kültü olarak kabul edilen kültik 

alanlara bağışlanmaktadır: Otten, Zur Datierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya”, 232. 
766 Harmanşah, “Place, Memory and Healing: an Arcaeology of Anatolian Roc”, Monuments, Routledge. 112. 
767 Mora-Balza, "Importanza politica ed economica di alcune istituzioni religiose e funerarie nell’impero Ittita", 

256. 



 

235 

yapısını inşa ettirmiştir. Ölü kültü ile bağlantılı olan yapı kompleksinden (DEUS)VIA+TERRA768 

olarak bahsedilmiştir. Bu sembolik kavram ile yapı yeraltı dünyasına geçiş yolu olarak 

yorumlanmıştır.769 Bu ifade Hitit metinlerinde kullanılan sümerografik DKASKAL.KUR ile 

denk gelmektedir.770 Yapının üzerindeki yazılar771 sonucunda yapının yeraltı dünyası ile 

bağlantısı olduğu aşikardır. Özellikle ritüellerde bu yapı sayesinde ölen atalar için düzenlenen 

ritüeller de onlar yeraltı dünyası ile bağlantı sağlamak için işleve sahip olduğu anlaşılabilir. 

II.Šuppiluliuma zamanında hekur olarak inşa edilen bir diğer yapı ise Nişantaş/Nişantepe 

kaya Yazıtıdır. Yapı “NA4hekur SAG.UŠ”772 “dağ/kaya zirvesi tapınağı/evi” olduğu yazıttan 

anlaşılmıştır. Bu nedenle fonksiyonel olarak ölen krallar için yapılmış ölü kültüyle 

ilişkilendirilmiştir. Yapı II. Šuppililiuma döneminde yapıldığı için ölen babası için yapılan ölü 

kültü olabileceği kabul edilmiştir. Özellikle yazıtın üzerindeki kayaya oyulmuş yeraltı dünyası 

ile bağlantılı olan çukur işareti bu fikri desteklemektedir.773 Kısacası bu yapı da II. 

Šuppililiuma’nın babasının ölü ruhuna saygı göstermek, onurlandırmak ve ölü kültlerinin 

devamlılığını sağlamak amacıyla yapıldığı düşünülmüştür. Bu nedenle ölü kültünü kutlamak 

için yapılan Nişantaşı kaya tepesine inşa edilen yapı ölen kralın “ebedi hekur’u, ölü kültüne 

adanan yer, ebedi mabedi” olarak kabul edilmektedir.774   

Genel olarak Hitit krallarından özellikle MÖ. 13. yüzyılın sonlarına denk gelen son 

krallar, yaşayan düşmanlar kadar ölmüş düşmanlardan kaynaklanan tehditlerle sürekli meşgul 

 
768 DEUS=Tanrı, VIA=yol, TERRA= toprak anlamına gelmektedir. Luvice hiyeroglif yazıttır: Ove Hansen, 

“dıngır, kaskal. Kur., the Huwasi-Stone, and Carian Gerga”, Hermes, 125, (1997), 231-232. 
769 Yiğit Erbil-Alice Mouton, “Water in Ancient Anatolian Religions”, Journal of Near Eastern 

Studies,71/1,(2012),74. 
770 Hutter, "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf das erste Jahrtausend”, 

162. 
771 Deus Vıa+Terra ifadesi Südburg yapısına verilen bir isimdir. Bu yapı, yeraltına toprağa giden bir yol olarak 

yorumlanmıştır. KASKAL.KUR terimi de yeraltı dünyasının yolu doğal ya da yapay bir giriş yolu olarak kabul 

edilmiştir. Genellikle ritüeller, festivaller sırasında yeraltı dünyasına açılan giriş anlamına gelmektedir: David J. 

Hawkins, The Hieroglyphic Inscription of the Sacred Pool Complex at Hattuša (Südburg), Verlag-Wiesbaden, 

(1995), 45: Masson, Le Complex Culturel Du “Südburg”: Quelques Reflexions”, Archivum Anatolicum, 4, (2000), 

125:  Mouton-Erbil, "Water in Ancient Anatolian Religions”, 59-60. 
772 NA4 hekur SAG.UŠ: bazen ideogramla bazen ideogramsız kullanılan terim: “ kutsal alan, kaya tapınağı, akropol” 

(KBo 12.38 3-4’de Šuppililuma babası IV. Tuthaliya için kalıcı tapınak yaptırdığını ifade ederken bu terimi 

kullanmıştır): Puhvel, Hittite Etymological Dictionary, Vol. 3, 287; “kaya zirvesi, dağ tepesi”: HW. 68; NA4hekur 

(SAG.UŠ) metinlerde bazen sığınak (kaya zirvesi) bazen de ölen kraliyet üyesinin ölülerin gömüldüğü taş ev ile 

bağlantılı kült yeri olarak görülmektedir: Otten, Zur Datierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya”, 

232. 
773 Peter Neve, Die Oberstadt von Hattuša. Die bauwerkw. III, Die Bebauung im südlichen Vorfeld von Büyükkale. 

Nişantepe-Südburg-Ostplateau (Grabungen 1988-1939), Deutsches Archaologisches Instıtut, (2018), 43. 
774 Ölü kültüyle alakalı olan NA4hekur yapısı KBo 14.4 de “E.NA4 DINGIR-LIM” terimiyle kullanılmasından dolayı 

bu yapının cenaze ve ölüyü anma işlevleri içinde kullanıldığını göstermektedir. Ayrıca “NA4hekur” yapılarından 

Bronz Tablet ve KBo 12.38’de bahsedilmesi yapıların önemini vurgulamaktadır: Balza,-Mora, “And I Built This 

Everlasting Peak for him”. The Two Scribal Traditions of the Htiites and the NA4hekur SAG.UŠ”, Akademie Verlag, 

38/2,(2012), 216. 



 

236 

olarak takıntılı bir tavır sergilemişlerdir. Ölmüş düşmanlar sadece geçmişteki rakipleri değil 

öldükten sonra intikam almak isteyen rakipleri de kapsıyordu. Bu nedenle ölülerin 

intikamlarına engel olmak için özel ritüeller ile onları yatıştırılması gerektiğine inanmışlardır. 

Özellikle siyasi durumlar ve dönemin dini-kültürel ortamları bunun göstergesidir. Yukarıda da 

bahsedilen Kurunta ve IV.Tuthaliya arasında yapılan antlaşma da NA4hekur SAG.UŠ yapısı ile 

ilgili girişim IV. Tuthaliya’nın kuzeni ile arasındaki yumuşamanın nedeni değildir. Bunun 

nedeni aslında ölü bir kralın yani Muwatalli’nin ruhunu yatıştırma girişimi olarak 

düşünülmektedir. 775 

Anadolu’da Hititlerden sonra ölü kültüne örnek bugün Gaziantep’in İslâhiye ilçesinde yer 

alan Zincirli/ Sam’al höyük de MÖ. 1. bine ait bulunan steldir. Bu stel o dönem de ölülerin 

beslenmesine dair bilgiler içerirken, Hitit sonrası ölü kültünü yansıtması bakımından da önem 

taşımaktadır. Zincirli’de Panamuwa’nın hizmetkarı olarak bilinen Katumuwa’ya ait bu stel 

kendisi tarafından ölümünden sonra ruhu için yapılması gerekenleri içermektedir. Katumuwa 

bu stelde kendi ölü kültünü oluşturmuştur. Ölümünden sonra yapılması gerekenleri stelde şu 

şekilde yazdırmıştır: 

“Ben Panamuwa’nın hizmetkarı Katumuwa, bu steli hayattayken kendim için edindim ve 

onu ebedi odama yerleştirdim. Ve bu oda da bir şölen düzenledim: Hadad harpatalli için bir 

boğa, avcıların tanrısı Nikarawas için bir koç, Şamaş için bir koç ve bağların Hadad’dı için bir 

koç ve Kubaba için bir koç ve bu stelde bulunan ölü ruhum(nepeš)  için bir koç. Ve şimdi 

oğullarımdan her kim ya da herhangi bir başkasını oğullarından her kim odaya sahip olacaksa, 

o bu bağın en iyisinden almalı.. Düzenli bir sunu hazırlamalı, benim ölü ruhum için kurban 

kesmeli ve bana bir but parçası sunmalıdır.”776 

Steldeki yazıtlardan da anlaşılacağı üzere Katumuwa kendisi için yapılması gereken 

talimatları kaydettirdiği ve bu talimatların yerine getirilmesi için bir ölü kültü yaptırmıştır. 

Böylece hem o dönemdeki ölümden sonraki yaşam hakkında bilgiler elde edilirken hem de ölü 

ruhlarının onurlandırılmasının önemli bir gelenek olduğu anlaşılmaktadır. Zaten ölü kültünün 

amacı da ölen kişinin ruhunun acı çekmemesi, yaşayanlara musallat olmaması için düzenli bir 

şekilde onları beslemek ve onurlandırmaktı. Stelde bu görevleri oğullarına ya da onun ruhuna 

hizmet edeceklerin mükafatlanacağını duyurmuştur. Yukarıda Asurbanipal örneğindeki gibi 

eğer bu ölü kültleri bakılmazsa ve düşmanların eline geçerse yaşayanları çok ciddi sorunların 

 
775 Mora-Balza. And I Built This Everlasting Peak for him”, 260-261. 
776 Matthew Suriano, “Breaking Bread with the Dead: Katumuwa’s Stele, Hosea 9:4, And The Early History of the 

Soul”, American Oriental Society, 134/3, (2014), 394-395. 



 

237 

beklediği anlaşılmaktadır. Ruhun huzurlu bir şekilde bulunması soyu tarafından anılmasıyla 

ilgiliydi. Ayrıca bu ölümden sonra yaşam inancının bir kanıtıydı.  

Kısacası Hititlerde ölü kültü ya da atalar kültü anlayışında ölü ruhunun mezar ya da anıtta 

varlığını sürdürüldüğü inancı ortaya çıkmaktadır. Böylece ölünün bedeninin ya da kemiklerinin 

hatta heykelinin bulunduğu yer soyundan gelenlere bakımını üstlenmesi için miras kalmıştır.777 

Genel olarak onlara ait nekropoller ve mezar alanları bu kült merkezlerinin (Harita 8.1) 

kapsamındadır.  

 

  

 
777 Feder, Death, afterlife and corpe pollution, 416-417. 



 

238 

  



 

239 

4. HİTİT MEZAR YAPILARI  

4.1. É.NA4-  E HESTA; Taş Ev- Ölü Evi/Krali Mezar Yapıları 

Hitit arkeolojisinin en şaşırtıcı ve ilgi çekici eksiklerinden biri kraliyet mezarlarıdır. MÖ. 

3.bin yılında Alacahöyük mezarlarının ihtişamı ya da MÖ. 1.bin yıl Gordion Tümülüslerindeki 

etkileyici zenginliklerle karşılaştırıldığında bu yıllar arasında MÖ. 2.bin yılda aynı topraklarda 

hüküm süren Hitit devletine ait mezar buluntularına rastlanılmaması çok şaşırtıcıdır.778 

Anadolu’daki diğer tarihsel dönemlerle karşılaştırıldığında çoğunun Eski Krallık dönemine ait 

olduğu düşünülen Hitit krallığına ait çok az sayıda mezar yapıları günümüze ulaşmıştır. Kral 

mezarları ise bu konuda gizemini koruyarak bu yapıları tanımlayan ya da keşfedilen bir mezar 

yapısı bulunmamıştır.779 

Kraliyet mezar yapıları için genellikle “É.NA4 (taş ev, mozelyum)780, “hišta” ya da “hešti” 

terimi kullanılmıştır.  Bu terim genellikle kemik evi, mezar ya da bir anıt tapınak olarak 

yorumlanmaktadır. Bunun dayanağı ise III.Hattušili’ye ait bir metinde “haštiyas pir” teriminin 

“kemik evi” ifadesinin faklı bir varyantı olduğu düşünülmesidir.781   

Hitit metinlerinde bu yapı, Eheštaš, hištaš, hišda, Ehešti, hišta, INAhešta, IŠTUhešti gibi 

birçok farklı şekilde de karşımıza çıkmaktadır. Daha eski tarihlerde de varlığı bilinen yapının 

adının Proto Hatti kökenli olduğu düşünülmektedir.782 Bu terim daha sonra halk etimolojisi yolu 

ile É haštiyaš kemik evi şeklinde yeniden yorumlanmıştır.  Bu tür anıt mezarlar ya da cenaze 

tapınakları krallara adanarak onların bakımı için geniş araziler ve çok sayıda çalışanlar 

görevlendirilmiştir.783  Puhvel haštai-hasti-784 kelimesini kemik olarak hista-, hešta- kelimesini 

ise mezar tapınağı, kemik sandığı ve anıt mezar olarak tercüme etmiştir.785 Tischler hastai: 

kemik, kült binası, kemik evi, kemik deposu şeklinde yorumlamıştır.786 Başka bir metinde787 

yapının Dhé-eš-ta-a-aš ve LÚMEŠ Dhi-iš-ta-a şeklinde tanrı determinitiviyle yazılması yapının 

kutsal bir anlama geldiği şeklinde yorumlanmıştır.788   

 
778 Hout, “Death Binds: On Some Rites Surounding Rites Surrounding Death in Ancient Anatolia”, 73. 
779 Gordezani-Tatishvili, "Hittite Funerary Traditions and Afterlife Beliefs in the Context of Hittite Cosmology."  

312-313. 
780 Rüster-Neu, Hethitisches Zeichenlexion, 314. 
781 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 38. 
782 Edzard, Sumerian Grammer, 369. 
783 Hawkins, "Late Hittite Funerary Monuments.", 213. 
784 Puvel, Hittite Etymological Dictionary, Vol. 3, 233. 
785 Puhvel, Hittite Etymological Dictionary, Vol. 3, 319. 
786 Tischler, Hethıtısches Etymologısches Glossar, A-K, (1983), 202-206: 2001, 49, Hethıtısches Handwörterbuch,  
787 KUB 20,4 V 12f.’de Dhé-eš-ta-a-aš, KBo II, 36 IV 8’de 
788 Otten, “Hešti (Hišta)”,369. 



 

240 

Büyük kült törenlerinin gerçekleştiği yer olan yapı AN.TAH.ŠUM bayramının da 

kutlandığı bir yerdir. II.Muršili’nin burada Lelwani için Purulliya bayramını kutladığı 

bilinmektedir. Hititlerde bahar festivalinde “eski yılı” gıyaben gömmek için hiyeroglif bir 

sembol olarak ölü-morg tapınağını tercih etmişlerdir.789 Eski yılın gömülmesi ifadesinden 

anlatılmak istenen yeni bir yılı karşılarken, yeni bir doğuş yeni bir başlangıç anlamında 

olmalıdır. Muhtemelen baharın gelmesiyle özellikle kışın yaşanan olumsuz koşullar gömülmüş 

yerine insanlar ve doğa için verimli bir mevsimin doğuşunun başladığı anlatılmak istenmiş 

olabilir. Ancak bu ifadeden de yapının bir mezar yapısı olabileceği düşünülebilir.  

Hitit metinlerinde I.Hattušili’nin Hattuša’da kendisi için yaptırdığı Ehešta evinden 

bahsedilmektedir. Yine III.Hattušili’ye ait bir belge790 de hešti /hešta’dan özel bir konuma sahip 

kült binası olarak bahsedilmektedir. Bu yapının başında bir denetçisi vardır.  Bina da büyük kült 

uygulamaları da yapıldığı anlaşılmaktadır.  Yapının LÚSANGA, LÚGUDÚ adında çok sayıda 

rahiplerinin olması yapının sıradan bir işleve sahip olmadığını göstermektedir.  Ayrıca bu yapı 

“dedelerin/büyükbabaların evi” anlamına gelen “LÚMEŠ É hu-uh-ha-aš” kelimesi ile de ifade 

edilmektedir.791 Kralın koruyucu tanrılarından biri olan Šamuha İštar’ının bu yapının da 

koruyuculuğunu yapmaktadır. Bu yapı kralın talimatı ile korunduğu gibi yapı için “kimse 

Èhesti’ye dokunursa ve III.Hattušili’nin anısına ihanet edecek olursa İštar’ın gazabına 

uğrayacağını” bildirerek yapıya karşı kralların hassasiyetini göstermektedir.792 Hattuša’daki taş 

evin genellikle kraliyet ailesinden ölenlere ait olduğu düşünülmektedir. Ancak şimdiye kadar 

orada hiçbir kraliyet mezarı keşfedilmemesi ilginç bir durumdur.  

Hitit metinlerinde Šuppiluliuma, Arnuvanda, IV.Tuthaliya’nın taş evleri olduğu 

doğrulanmıştır. Taş evler, bağışlanmış arazileri olan, köyleri, çobanları, çiftçileri, kapıcıları ve 

hizmetçileri gibi personelleri olan önemli kurumlardır. Çalışanlar ve aileleri ömür boyu bu 

kuruma bağlı olmakla birlikte evlenip terk etmeleri yasaktır. Fakat onlar vergi ve kamu 

hizmetlerinden muaftırlar, muhtemelen bu özgürlüğün sembolü olarak ise taş evin önüne “eyan 

ağacı” diye bilinen bir ağaç dikilmiştir.793  

Hititler için yapılan araştırmalarda Hitit halkı için açıkça işaret edilen bir mezar yeri 

bulunamamıştır. Orta dönemden itibaren krallarını da yakıp kemiklerini kavanoz veya vazoyu 

anımsatan kaplar içinde sakladıkları bilinmektedir. Ancak krallar için ne mezar ne kemik 

 
789 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 38. 
790 KBo 6.28, 14 : “Hattuša şehri yakıldı ve sadece hešti evi kurtuldu”. 
791 Otten, “Hešti (Hišta)”, 369. 
792 Torri, (1990).  62.  
793 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 63. 



 

241 

kalıntıları bulunmamıştır. Ancak Hitit bağış belgesinde yeni oluşturulduğu tahmin edilen 

kraliyet mezar yapısının vergi ve iş gücü muafiyetlerinin verilmesine dair bilgiler 

bulunmaktadır.794  

Transliterasyon: KUB 13.8 (CTH 252) 

Vs. 

1 
UM-MA Aš-mu-DNIN.GAL MUNUS.LUGAL.GAL É.NA4-aš ku-it i-ia-u-e-en 

2 
nu A-NA É.NA4-ni ku-i-e-eš URU

Ḫİ.A pí-ia-an-te-eš LÚ
MEŠ BE-EL QA-TA  ku-i-e-eš pí-

an-te-eš  

3 LU.MEŠA.PIN.LÁ LU.MEŠSIPAD.GU4 
LU.MEŠSIPAD.UDU ku-ie-eš pí-ia-an-te-eš  

4 LU.MEŠša-ri-wa-za-kán ku-i-e-eš da-an-te-eš na-at QA-DU ÉMEŠ-ŠU-NU URUHI.A-ŠU-

NU 
 

5 A-NA É.NA4 pí-ia-an-te-eš 
LÚ.MEŠ

Hi-lam-mi-e-eš-ša ku-i-e-eš ka-ru-ú  

6 A-NA É.NA4 pí-ia-an-te-eš na-at-kán ša-aḫ-ḫa-na-za lu-zi-ia-za a-ra-u-e-eš a-ša-an-du  

Tercüme:  

(1-6) “böylece büyük kraliçe Ašmunikal (konuşur), büyük kraliçe: yarattığımız kraliyet 

mezar yapısı, kraliyet mezar yapısına verilen kasabalar, zanaatkarlar, sapancılar, sığırtmaçlar 

ve çobanlar, sari(ku)wa birliklerinden alınıp evleri ve kasabalarıyla birlikte kraliyet mezarlığına 

verilenler ve zaten kraliyet mezarlığına verilmiş olan hilami kült personeli, sahhan ve luzzi 

vergilerinden muaf olacaklardır.”795  

Mezar olarak bilinen bu taş evlerden Hattuša civarında bir yerde büyük bir yapının olduğu 

tahmin edilmektedir.  Kraliyet mezarlığı olan bu yapının ölü yakma töreninden sonra ölünün 

kemiğinin getirildiği yer olarak tanımlanmaktadır. Ancak bu yapı toprağa gömme gibi normal 

mezarlardan ziyade yakılan kemik kalıntılarının toplandığı kavanozların nişler ya da taşlara 

inşa edilmiş yapıların içine koyulan bir çeşit saklama gözü olduğu anlaşılmaktadır. İngilizcede 

kemiklerin koyulduğu bu yapılara columbarium yani yakılan ölünün kalıntılarını koymak için 

oluşturulan göz ya da çekmeceler terimi kullanışmıştır.796 

 
794 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 208. 
795 Trans. ve terc.: Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 208-209. 
796 Miller, Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts, 369. 



 

242 

4.2. Hitit Dönemi Mezar Yapıları 

Mezarlar ölüleri yeraltı dünyasına götüren geçiş alanlarıdır. Mezar, ölen kişi için öbür 

dünyaya geçiş istasyonu ve geçici ikametgâh ya da öbür dünyadaki adresidir. Bu nedenle ölen 

kişinin yanında verilen hediyeleri de öteki dünyaya götürerek kullanacağına inanmışlardır. 

Mezarlarda ölen kişiye verilen giysilerin yanındaki sığır, at, koyun kalıntılarının olması da bu 

düşünceyi desteklemektedir. Ayrıca halka ait olduğu düşünülen Hitit mezarlıklarında bulunan 

eşyalar at, at kafatasları vs gibi hediyeler ölümden sonraki hayat inancının sadece kraliyet 

ailesiyle sınırlı olmadığını toplumun diğer üyeleri için de geçerli olduğunu gösterir.797  

Mezarlar toplumların maddi kültürlerini de yansıtması bakımından önemlidir. Aynı 

zamanda toplumun sosyal yapısı, dini düşüncesi, ekonomik ve siyasi yönleri hakkında da 

bilgiler vermektedir. Ayrıcalıklı kişilerin gömüldüğü mezarlarda ortaya çıkan eşyaların kalitesi 

diğer mezarlara göre daha yüksek olduğu için bu sosyal statü farkını ortaya koymaktadır.  

Çünkü mezar mimarisinin zenginliği değerli eşyaların varlığı siyasi, ekonomik ve dini yönden 

yüksek rütbeli kişilerin mezarları olduğunu göstermektedir.798  

Hitit öncesi Anadolu’da 100’den fazla yerleşim yerinde çok sayıda nekropol de dahil 

binlerce mezar vardır. Erken Tunç Çağında Alacahöyük’te bulunan mezarlar (Harita 8.2.) 

uzunlamasına birkaç çapraz enine kirişlerle kaplanmıştır. Mücevherler ve mutfak eşyalarının 

yanı sıra rütbe ve statüyü ifade eden nesneler ölen kişinin yanına yerleştirilmiştir. 

Alacahöyük’teki mezarlarda sığır tasvirleri ve birçok sığırın kafataslarını ya da kemiklerinin 

bulunması sığırın mezarlara gömmede ne kadar önemli olduğunu göstermektedir.799  

Hititlerde ve çağdaşlarının ölüler için mezar-mezarlık anlayışı olduğu belgelerde 

anlaşılmaktadır. Ancak Hititlerin somut olarak mezar yapıları yok denecek kadar eksiktir. 

Birçok bölgede Hitit dönemine ait gömü yerleri halen kayıptır. İmparatorluğun merkezi olarak 

kabul edilen Halys Yayı bölgesinde bugüne kadar Osmankayası, Kazankaya ve Ferzant Eski ve 

Orta Hitit nekropolleri olduğu tahmin edilmektedir. Hâlbuki ki Anadolu’nun bir buçuk bin yıl 

önceye kadar batı ve orta kesiminin nekropol kültürünü belirgin olarak yaşamasına rağmen 

Hititlere ait mezarların bulunamaması bu durumu daha da şaşırtıcı kılmaktadır.800 Çünkü Tunç 

Çağındaki mezarlıkların iz bırakmadan kaybolması mümkün değildir. Bahsedilen döneme ait 

 
797 Haas, "Hethitische Bestattungsbräuche”, 52. 
798Clemens Lichter, “Frühbronzezeitliche Eliten in Anatolien im Licht der Graber”, Anatolian Metal VIII: Eliten-

Handwerk-Prestigegüter, (2018), 77. 
799 Lichter, “Frühbronzezeitliche Eliten in Anatolien im Licht der Graber”, 79-80. 
800Seeher, “Wo Sind Die Toten Der Hethiter?”, 229-230. 



 

243 

keşfedilen pithoslar, mezar yapı taşları, hediyeler, kremasyon kapları ve kemikler herhangi bir 

kazı, tarla işleri ve doğal yollarla toprak hareketliliğinde vs ortaya çıkabilecek ve dikkat çekecek 

kalıntılardır. 801 

Hitit yerleşiminin yoğun olduğu Boğazköy’de karmaşık bir gömü kayıtlarına sahiptir. 

Büyükkale’de hem erken dönem Hitit hem de geç dönem Hitit evlerinde intramural gömüler 

bulunmuştur. Bu gömüler erken tabakaya ait toprağa bükülmüş pozisyonda gömülmüş yetişkin 

ve çocuklardan oluşmaktadır. Buradaki intramural mezarlar Alişar ve Kültepe’dekine benzer 

inanca sahip olduğunu göstermektedir. Boğazköy’de intramural ve ekstramural gömme 

uygulamalarının birlikte kullanılması burada kremasyonlar için extramural alana duyulan 

ihtiyaçlardan kaynaklandığı düşünülmüştür.802  

Eski Hitit mezarları olduğu düşünülen mezarlar genellikle Erken Tunç Çağındaki 

öncüllerinden farklılık göstermemektedir. Ölen kişinin pozisyonu, mezar şekli ve ceset gömme 

ve hediyelik eşya düzenlemesinin aynı olduğu görülmektedir. Ancak bu dönemde yenilik olarak 

kremasyon gömülerinin ortaya çıktığı bilinir. Bu durumu ise mezar eksikliğinin sebebi olarak 

düşünenler de olmuştur. Yeni gömü uygulamasına rağmen yine de eski gelenekler bazı yerlerde 

devam ettiği düşünülmüştür.803  

Aşağıda Hitit dönemi mezarlarına değinmeden önce bu mezarların Hitit mezarı olarak 

kesin kabul edilmesi şu an için mümkün değildir. Bu mezarlar Hitit dönemine denk geldiği için 

değerlendirilmiştir. Ancak Osmankayası, Ilıca mezarları Hitit dönemine daha yakın mezarlar 

kabul edilmiştir. 

4.2.1. Ağızören Mezarlığı 

Kütahya’ya 25 km uzaklıkta, Ağızören köyü Höyüktepe höyüğünün doğusundadır. 

Ağızören nekropolü olarak bilinen yerde, bir vatandaşın pulluğuna takılan büyük bir taşın 

altındaki çanak çömlek kırıklarının bulunduğu mezarın ortaya çıkmasıyla 1999 yılında 

keşfedilmiştir.  

Bu mezarlara numaralar verilerek her mezar teker teker incelenmiştir. 1 nolu kare planlı 

taş sanduka mezarda hocker pozisyonunda yatırılan birey bulunmuş ve ölü hediyesi olarak 

pişmiş topraktan tek kulplu testi ortaya çıkarılmıştır. 2 no’lu mezarda hocker pozisyonunda 

yatırılmış iskelet bulunmuş, yine pişmiş topraktan sepet kulplu küçük kâse, 3 no’lu mezarda ise 

 
801ibid, 232. 
802 Melink, Gordion Excavations, 47. 
803 Seeher, Wo Sind Die Toten Der Hethiter? 230. 



 

244 

iki iskelet bulunmuş ve daha değerli sayılan bronzdan halkalar ve kemik boncuk bulunmuştur. 

4 no’lu mezarda ise dağınık iskelet kalıntılarının yanında yonca ağızlı iki testi 6 adet kap 

bırakılmıştır. 5,6,7 no’lu mezarlar hakkında ise tahribattan dolayı verilere ulaşılamamıştır. 8 

no’lu mezarda ise iskelet kalıntısı bulunmamış ancak deniz kabuğundan boncuklar ve biri yonca 

ağızlı iki adet testi bulunmuştur. 9 no’lu mezarda seramik parçaları bulunmuştur. 10 no’lu 

mezarın ise tabanı taş sıralı olmasından dolayı diğerlerinden farklı yapıdadır. 11 no’lu mezarda 

ise kemik parçaları ile tek kulplu testi ve yan tutacaklı bir kâse topuz başlı bir bronz iğne ve 

yarım halka gümüş olduğu sanılan bir eşya bulunmuştur. Buradan çıkarılan iskeletler 2002 

tarihinde paleoantropolojik açıdan incelendiğinde Anadolu’da Hitit dönemine ve Hitit insan 

kalıntılarına ait olduğu düşünülmüştür. Bu kalıntılar nadir sayıda olması nedeniyle çok önemli 

bir yere sahiptir.804 

Ağızören’den çıkan kemikler kadar eşyalar da Anadolu’nun sosyo-ekonomik yapısını ve 

ilişkileri göstermesi bakımından önemlidir. Mezarlardan çıkan pişmiş eserler Anadolu’da o 

dönemde kullanılan yaygın eşyalar arasındadır. 8 no’lu mezar da ise deniz kabuğundan 

boncukların bulunması toplumsal ilişkilere örnektir. İç Anadolu bölgesinde bulunan Ağızören 

yöresindeki mezarlarda yapılan incelemeler sonucu Hitit mezarları olduğu anlaşıldığı için 

muhtemelen burası Hitit yerleşimi olarak kabul edilmiştir. Ancak Hititler tarih boyunca 

denizcilikle uğraşmamıştır. Sadece son krallardan IV.Tuthaliya döneminde Kıbrıs’a bir sefer 

düzenlendiği belgelerde geçmektedir. Bu nedenle denizle hiçbir bağı olmayan bir toplumun 

mezarında hediye olarak deniz kabuğundan boncukların bulunması denizi olan toplumlarla 

ilişkiler ya da seyahatlerin olduğunu göstermektedir. Ayrıca mezarlarda eşyaların düşük değerli 

olması bu mezarların kraliyet ailesine ya da yüksek rütbeli kimseye ait olmadığını ortaya 

koymaktadır. 

Bulunan kemiklerin azlığı nedeniyle Hitit toplumunun kökenine ait sorular hala devam 

etmektedir. Ağızören popülasyonundan elde edilen verilere göre Hitit toplumlarında ağırlıklı 

olarak mesosefal yapı ile karşılaşılmıştır. Ancak Hitit erkeklerinin ise hiperdolikosefal yapıya 

sahip olduğu görülmüştür. Yine Hitit dönenime ait mezarların varlığından bahsedilen Alişar 

höyükteki erkekler ile Osmankayası’ndaki kadın ve erkek iskeletlerinin de mesosefal bir yapıya 

sahip olduğu bilinmektedir.805  

 
804 Şahin vd. (2003). “Kütahya Ağızören Hitit İskeletlerinin Paleoantropolojik Analizi ve Tunç Çağı Anadolu 

Halkları Arasındaki Yeri”, Antropoloji Dergisi, 4-5. 
805 Şahin vd. “Kütahya Ağızören Hitit İskeletlerinin Paleoantropolojik Analizi ve Tunç Çağı Anadolu Halkları 

Arasındaki Yeri”, 12-13. 



 

245 

4.2.2. Arıbaş Mezarlığı 

Çorum Yeşilova beldesinde 1992’de bir kişinin bahçesinde tesadüf eseri bulduğu eserleri 

Acemhöyük kazı ekibine bildirmesi üzerine keşfedilmiştir. Arıbaş mezarlığında çıkan kapların 

çoğu Asur Ticaret Kolonileri Çağının tipik formlarında olsa da Eski Hitit dönemi arasına kadar 

ki dönemi kapsadığı için Asur Ticaret Kolonileri ve Eski Hitit dönemi aralığına ait mezarlar 

bulunduğu anlaşılmıştır. Ancak mezarların bulunduğu bölgenin tuzlu ve kireçli olmasından 

dolayı urneler, mezar küpleri (resim 8.9) ve mezar buluntularının birçoğu kireçli patina ile 

kaplanmış ve yüzeylerinde bozulmalar oluşmuştur. Burada hem inhumasyon hem de kremasyon 

uygulaması kullanıldığı anlaşılmaktadır. 28’i ceset gömü, 139’u ise yakarak gömme biçimi 

tespit edilmiştir. İnhumasyon gömme geleneğinde basit toprak ve küp mezar, kremasyonda ise 

kap ve basit toprak mezar tipleri kullanıldığı anlaşılmıştır.806 

Arıbaş mezarlığında çanak çömlek, taş, kemik, fildişi, tunç ve kurşun eserler bulunmakla 

beraber silindir boyunlu çift kulplu ve ağzı çanak kırıkları ile örtülmüş bir vazo mezar kabı 

olarak bulunmuştur (şekil 8.5). Vazonun içinde bulunan kemik parçalarının bulunması 

kremasyon işleminin yapıldıktan sonra koyulduğu ve urne olarak kullanıldığı fikrini 

doğrulamaktadır.807 

Mezarda çıkan eşyaların çoğu pişmiş topraktan yapılmış çanak çömlek buluntular 

oluşturmaktadır. Yaygın olarak bulunan testilerin özellikle ölü yemeği sırasında sıvı 

libasyonları için mezarlara bırakıldığı düşünülmektedir. Bulunan bazı kapların boyun kısımları 

cesedin yakılmasından sonra geriye kalan kemiklerin ve küllerin konulması için bilinçli olarak 

genişletildiği anlaşılmıştır.  Mezarlarda sayıları binleri bulan kırık kap kacakların bulunması ise 

Hitit ölü gömme ritüellerinde de geçen libasyon törenlerinden sonra gerçekleştirilen kap kacak 

kırma ritüeli ile açıklanmaktadır. Genel olarak mezarlıkta bulanan eşyaların ise zengin olmadığı 

anlaşılmıştır. 808 

Burada MÖ. 2. ile M.Ö. 17.yy ortalarına ait mühürler ve fayanstan yapılmış omega işareti 

bulunan mühür baskıları bulunmuştur. Bu işaretin birçok araştırmacılar tarafından çocukların 

koruyucu tanrıçası Ninhursag’la bağdaşlaştırılmıştır. Bu fikri destekleyen unsur ise bir kadın ve 

11 yaşındaki çocuğun birlikte gömüldüğü mezarda omega işareti bulunan fayans mührün 

bulunması olmuştur.809 

 
806 Ekmen, "Yaşam ve Ölüm: Acemhöyük-Arıbaş Mezarlığı’ndan Gündelik Yaşama İlişkin Veriler”, 83-84. 
807 Dardeniz- Öztan, “Acemhöyük Fayans ve Frig Eserleri”, 853. 
808 Ekmen, "Yaşam ve Ölüm: Acemhöyük-Arıbaş Mezarlığı’ndan Gündelik Yaşama İlişkin Veriler”, 89. 
809 Ibid, 93. 



 

246 

4.2.3. Bağlarbaşı Kayası 

Osmankayası’nın batısındaki Bağlarbaşı kayasında önemli mezar (resim 8.10) buluntuları 

keşfedilmiştir. 1912’de H.Winckler ve Th.Makridi’nin burada kazılar gerçekleştirmesiyle 

yoğun ilgi odağı olmuştur. Bağlarbaşıkayası mezarlığındaki buluntular kremasyon sonucu 

küllerin konulduğu urneler olduğu tespit edilmiştir. Buradaki bazı mezarlar Osmankayası 

mezarlığına göre daha doludur. Winckler’in notlarında bulunan urnelerde süs eşyaları, bronz 

iğneler, fildişi iğneler bronzdan yapılmış broş gibi kalıntılar bulunanlar arasındadır. 1952’de 

yapılan kazılarda ise Winckler ve Makridi’nin tespitlerinin doğru olduğu anlaşılmış, kayanın 

güney kısmındaki nişte Hitit kremasyon gömüsüne ait olduğu düşünülen kalıntılar bulunmuştur. 

Bağlarbaşı’nın en güneyde dar bir boşlukta oluşan kaya nişlerinin (B) de gömüler için 

kullanıldığı tespit edilmiştir. A kaya oyuğunda ise sert bir kil karışımı tespit edilmiştir.  Bu kil 

yığını içinde çok az Hitit çanak çömleği bulunmuştur. Burada iki mezar odasını belirlemek ve 

korumak için iki teras duvarın tasarlandığı anlaşılmıştır. Bağlarbaşıkayası, Osmankayası’nın 

aksine binadan oluşmayan mütevazi bir mimariye sahipti. Burası sadece A ve B mezar odasının 

(şekil 8.5.) dışarıya kapatılması ve yüksek konumdaki gömü alanına rahat bir erişim sağlayan 

mimariye sahiptir.810 

4.2.4. Ferzant/Büget Mezarlığı 

Ferzant-Büget mezarlığı Hitit mezarlıklarının olduğu düşünülen birbirine yakın iki 

köydür. Çorum’a bağlı olan bugünkü adıyla Konaklı olarak bilinen Ferzant Hitit tarihi için 

önemli bir yer tutmaktadır. 1978’de Tahsin Özgüç tarafından yayınlanan bilgiler doğrultusunda 

Ferzant-Büget’teki mezarlıklar hakkında bazı bilgiler açığa çıkarılmıştır. Buradaki 

mezarlıkların çoğunluğu Hititlere ait olmasa da her iki bölgede Hitit mezarlıkları olduğu 

anlaşılmıştır. Bölgenin yüksek bir noktada kireçtaşı sırtı üzerine kurulması ve etrafının kayalık 

tepeler ve sırtlarla çevrili olması mezar yapılarının oluşturulması için uygun bir nokta olarak 

kabul edilmektedir. Köylüler burada yapmış oldukları düzensiz kazıların atıklarında ortaya 

çıkarılan seramiklerin Ferzant tipi Hitit çanak çömlek parçalarına ait olduğu tespit edilmiştir. 

Yine kuzeybatısında yer alan Gökdere’de yapılan kazılarda da Hitit çanak çömlek parçaları 

bulunmuştur. Bu araştırmalar sonucunda bölgede tamamen tahrip edilip yağmalanmış bir Hitit 

mezarlığı olduğu Özgüç tarafından ortaya atılmıştır. Ancak önemli bir detay ise buradaki kazı 

atıklarında yakılmış ya da yakılmamış insan kemiklerine ait kalıntılar veya küpler ya da 

 
810 Bittel, “Die hethitischen Grabfunde von Osmankayası”, 32-33. 



 

247 

kemiklerin konulduğu vazolar bulunmamıştır.811 Ferzant mezarlığında cesetler zemin altına ve 

taşlar arasındaki doğal boşluklara inhumasyon yöntemiyle gömüldüğü anlaşılmaktadır. Mezar 

killi bir zemin içindedir bundan dolayı çömlekler bazılarında beyaz kil izleri görülmektedir. 812 

Ayrıca buradaki mezarlar derin olmadığı için kemiklerin daha kolay çürüyüp aşındığı 

anlaşılmaktadır. Ferzant ve Büğet mezarlığın Kazankaya mezarlığı ile çağdaş olduğunu 

savunan Özgüç buranın en çok 150 yıllık bir ömrü olduğunu, en geç MÖ.1600ler de terk 

edildiğini düşünmektedir. Buradaki mezarlıkların Karum Ia-Eski Hitit dönemine ait olduğu öne 

sürülmüştür.813 

Burada mezarların ortaya çıkmasını sağlayan unsur doğal olaylardır. Yaşanan erozyon 

sayesinde ortaya çıkan mezarlar Hitit mezarlarına ışık tutmuştur.  Mezarlarda çıkan seramikler 

çok çeşitli olmasa da kulplu-kulpsuz çanaklar, gaga ağızlı testiler, çift kuplu derin çömlekler 

bulunmuştur. Bazı kaplar çok kullanılmadan hatta bazı seramiklerin hiç kullanılmadan yeni 

olarak bırakılması mezarların kısa ömürlü olduğunu göstermektedir. Bu açıdan mezarların ölü 

hediyeleri zengin mezarlar olmayıp daha alt tabakaya yani halka ait mezarlıklar olduğu 

anlaşılmıştır.814 

Ferzant mezarlığından çok sayıda çanak çömlek çıkmış ancak bunların içlerinde Hitit 

seramik (harita 8.3) sanatının en kayda değer özelliğe sahip olanı testilerdir. Gaga ağızlı testiler 

mezarlara genellikle bırakılan eşyalardır. Disk şeklinde, kırmızı astarlı, parlak perdahlı, astar 

tekniği pembemsi kırmızı boya tekniğinden farklı, çok uzun, ince silindir boyunlu, gagasının 

ucu aşağıya doğru dik sivri çıkıntı halinde uzanmıştır. Gövdesinin üst yarısı çift yivden oluşan 

zikzak motifiyle süslüdür. Testinin özellikleri Ferzant-Kazankaya grubundaki tek örneğe 

sahiptir. Alacahöyük, Boğazköy ve Eskiyapar’da da bu tekniğe ve görünüşe benzer testiler 

vardır. İnandık’ta bulunan testiler bu tip testilerin parlak dönemini temsil etmektedir.815 Bu 

eşyalar dışında mezarlarda birçok kap kaçak, vazo, çaydanlık, seramik parçaları bulunmuştur. 

Ferzant’a yakın olan Büget de Hitit mezarları açısından önemlidir.  Çorum’un 8 km 

kuzeyinde ve Kazankaya’ya 50 km uzaklıkta olan Büget’de köylüler tarafından Hitit mezarlığı 

keşfedilmiştir. Buradaki mezarlar taş kaplı sandukalar ve büyük küplerden (pithos) 

oluşmaktadır. Aslında burası Ankara müzesinde sergilenen ve Ferzant seramik grubu adıyla 

 
811 Tahsin Özgüç, “Ferzant Hitit Mezarlığında Bulunmuş Eserler Hakkında Yeni Gözlemler”, BELLETEN, 50/197, 

(1986), 383. 
812 Fikri Kulakoğlu, “Ferzaant-Type Bowls From Kültepe”, ED.Mikasa, P.T., Essays on Ancient Anatolia and Syria 

in the Second and Third Millennium B.C., Wiesbaden, (1996),  69. 
813 Özgüç, “Ferzant Hitit Mezarlığında Bulunmuş Eserler Hakkında Yeni Gözlemler”, 390-391. 
814 Özgüç, “Ferzant Hitit Mezarlığında Bulunmuş Eserler Hakkında Yeni Gözlemler”, 384. 
815 Özgüç, “Ferzant Hitit Mezarlığında Bulunmuş Eserler Hakkında Yeni Gözlemler”, 387-388. 



 

248 

bilinen grubun bu mezarlıktan geldiği kabul edilmektedir. Kazankaya mezarlığı ile farklı gömü 

yöntemleri uygulansa da Büget mezarlığının Kazankaya mezarlığı ile çağdaş olduğu 

düşünülmektedir.816  

Bügette’ki her mezarda insan kemiğinin olduğu köylüler tarafından iddia edilmiştir. 

Büget Mezarlığı baraj sahasında kaldığı için yeri tam tespit edilmemiştir. Burada bulunan ölü 

hediyeleri müze ve özel koleksiyonlara dağıtılmıştır. Keskin karınlı çift V kulplu çömlekler 

Büget mezarlığında bulunmuştur. Büget mezarlığı Kazankaya mezarlığı ile gömü adeti ve ölü 

hediyeleri bakımından çağdaş olduğu kabul edilmiştir. Bu benzerlikler aslında her iki bölgedeki 

insanların aynı çağda aynı kültürü temsil eden insanlar olduğu anlaşılmaktadır.817 

4.2.5. Gordion 

Gordion antik adı Sangarios olan Sakarya nehrinin düzlüğünde yer almaktadır. Kentin 

kuzeydoğu sırtı MÖ. 3 binlerden itibaren mezarlık için tercih edildiği düşünülmektedir. Hitit 

mezarları (şekil 8.6.) ise MÖ. 2. bin yıl yine kentin kuzeydoğu sırtı boyunca düzenli bir mezar 

düzeninin olduğu ortaya çıkmıştır. Ancak Hititlerden sonra buradaki nekropolün orijinal 

görünümü bozulduğu tespit edilmiştir. Friglere kadar sakin bir dönem geçirdikten sonra 

Friglerin burayı yoğun bir yerleşim ağına çevirmeleri buradaki mezarlara zarar vermiştir. Bazen 

de ev inşası için sağlam zemin bulamadıklarında mezarlığın bir kısmını tamamen yok ettikleri 

düşünülmüştür. Bu da ortaya çıkan mezarlık planındaki boş alanların sebebini ortaya 

koymaktadır. Tabi ki Friglerin yerleşimiyle bölgenin bozulmasının yanında yapılan definler, 

dağınık yerleşimler Hitit mezarlarına daha da zarar vermiştir (şekil 8.7).818  

Gordion’daki Hitit mezarlarının genel özelliği çakıl ya da ana kayaların doğal eğimlerine 

uygun olarak yerleştirilmiştir. Burada basit gömü, taş sanduka mezarları ve pithos mezarlar 

olarak üç gömü türü bulunmuştur. En yaygın olarak görülen tür ise pithos mezarlardır (resim 

8.13). Ancak bu mezarlarda Hitit dönemine ait kremasyon gömü türüne rastlanmamıştır. Taş 

sanduka ve pithoslardaki iskelet şekillerinden ölülerin bükülmüş pozisyonda gömüldüğü tespit 

edilmiştir.  Diğer inhumasyonlarda da bu yöntem uygulanırken farklı olarak bir gömü türü de 

tespit edilmiştir. Taş yığını altındaki bir gömü türünde üstü taşlarla kaplı, sırtüstü yatan ancak 

bacakların yarı büküldüğü iskelet pozisyonuna da rastlanmıştır. Fakat bu uygulama bir gömü 

türü mü yoksa taş yığının bu pozisyona neden olup olmadığı hakkında kesin bilgiye 

 
816 Yakar, (1980). 176. 
817 Tahsin Özgüç, Maşathöyük Kazıları ve Çevresindeki Araştırmalar, TTK, (1978), 29. 
818 Melink, Gordion Excavations, 1-2. 



 

249 

ulaşılamamıştır. Basit gömü türleri güney bölümde birbirine yakın şekilde gömülmüştür. 

Sanduka mezar gömüleri ise daha nadir ve dağınık olarak ortaya çıkmıştır. Pithoslar ise 

incelenen bölgenin neredeyse tamamında bulunmuştur bu gömü türü mezarlığın kuzeydoğu ve 

doğuya doğru genişlediğini gösteren tek türdür. Ayrıca pithos mezarlar mezarlığın daha ileri ve 

planlı bir dönemde yapıldığını göstermektedir. Bu nedenle pithos mezarların diğer türlere göre 

daha geç döneme ait olduğu düşünülmektedir. 819 

Gordion’daki ölülerin bükülmüş şekildeki pozisyonu ve yan yatarak gömülmesi orta 

Anadolu’da özellikle Alişar, Kültepe ve Boğazköy’de MÖ. 3. ve 2. bin yıllar arasındaki 

geleneklerin benzeridir. Bu nedenle Melink, Gordion’u MÖ. 19-16 yüzyıllara ya da Middle 

Anatolian II-III’e tarihlendirmiştir. Gordion’da çiftli ya da çoklu gömüler nadir de olsa 

görülmüştür. 820 

MÖ. 2. bin yılın Anadolu’sun da batı ile doğu arasının tam ortasında kalan Gordion bu iki 

bölgeden farklı gömülere sahiptir. Boğazköy’de ve Kaneš’te kremasyon uygulanırken 

Troya’nın da kremasyonu kullandığı bilinir. Ancak iki bölge arasında kalan Gordion’da bu 

özelliklere ait gömü türü yoktur. Mezar hediyeleri olarak ise açık renkli kaseler yer almaktadır. 

Bu kaseler aslında ölü için yemek ve içecek kabı olarak kullanacağına inandıkları için bedenin 

göğüs kısmına yerleştirilirdi. Bazen sade kâselerin yerine daha süslü kaplar konulduğu H 21 

no’lu mezarda dört yapraklı kâseden, H 1’de tek kulplu kırmızı cilalı kâseden, H 20’de ki 

çaydanlıktan, H 26’da ise bulunan testilerden anlaşılmaktadır. Buradaki eşyalar ölünün 

kullanması için gerekli sofra takımı olarak düşünülmüştür. Aynı şekilde bu kapların defin 

işlemlerini yapanlar için koyulduğu da düşünülmektedir.821 

4.2.6. Ilıca Mezarlığı 

Ilıca bugün Ankara’nın Ayaş ilçesinin 12 km kuzeybatısında, Güdül’e doğru giden yol 

üzerindedir. Ilıca köyü olarak bilinen köyün kuzeyinde kayalık bir sırt üzerinde Asarcık Höyük 

adı verilen eski bir yerleşim merkezi bulunmaktadır.822 1963-64 yılları arasında İstanbul Alman 

Arkeoloji Enstitüsü tarafından Ilıca’da köylülerin kül ve kemik kalıntılarının olduğu kapları 

bulmaları ile kazılar başlamıştır. Elde edilen bilgiler ışığında buranın Hitit dönemine ait bir 

mezarlık (harita 8.5.) olduğu anlaşılmıştır. Güneyden kuzeye doğru uzanan sıra halinde 

mezarlar büyük dikey taş bloklarının (resim 8.14) iki yanında yer almaktadır. Mezar yoğunluğu 

 
819 Mellink, Gordion Excavations, 3. 
820 Mellink, Gordion Excavations,, 47. 
821 Mellink, A Hittite Cemetery at Gordion, 48. 
822 Winfried Orthmann, Das Gräberfeld bei Ilıca, Wiesbaden: Harrassowitz, (1967). 7. 



 

250 

kuzeyden güneye doğru azalmaktadır. Kuzey kısmında mezarlar bazen gruplar şeklinde 

yoğunken bazen de yan yana yer almış 131 mezar bulunmuştur.823  

Mezarlığın dikkat çeken noktası bugün bile çok sayıdaki büyük taş blokların hala var 

olmasıdır. Muhtemelen bu taş blokların yanına mezarlarını oluşturmuşlardır.824 Aslında bu 

taşlar mezarların yerini belli etmek için yapılmıştır. Yaşayanlar daha sonra aile üyelerinin ya da 

yakınlarını mezarlarını bulabilmek için taşlar kullanılmış olmalıdır. Ancak bu tür gömülere 

başka yerde rastlanılmamıştır.825 

Mezar için oluşturulan çukurlar duvarları ne yontulmuş ne de herhangi bir malzemeyle 

desteklenmiştir. Ancak birkaç yerde mezar çukurlarını kaplamak için bu taşların kullanılmış 

olduğu düşünülmüştür. Çukur içine ölünün yakılmış kalıntıları kap içinde yerleştirilerek 

konulmuştur.826 Burada gömü uygulamaları neredeyse tamamen kremasyon şeklindedir. Bu ise 

ölen kişilerin kül ve yanmış kemik parçalarını koydukları pithos kapların varlığından 

anlaşılmıştır. Kül ve kemiklerin konulduğu kaplar büyük ya da küçük gaga ağızlı testilerdir 

(resim 8.15). Ancak buradaki mezarlarda ölü hediyesi bulunmamıştır. Sadece iki mezar kabında 

birer küçük bronz yüzük bulunmuştur.827 Mezar kaplarının yanında hayvan kemikleri de 

bulunmuştur. Bunun ölü yakma ritüeliyle bağlantısı olduğu düşünülmektedir. Çünkü 

hayvanların ya da hayvan parçalarının kurban olarak sunulduğu bilinmektedir. 828 

Ilıca mezarlığında yok denecek kadar az hediye çıkmıştır. Mezarlardaki hediyelerin azlığı 

ya da değeri mezarın toplumun hangi yapısına hitap ettiğini göstermesi bakımından önemlidir. 

Bu nedenle mezar eğer ki usulsüz kazı yapılarak değerli eşyalar çalınmadıysa toplumun daha 

alt tabakasına işaret etmektedir. Ancak burada değinilmesi gereken önemli bir nokta vardır. 

Toplumun alt kısmına ait olduğu düşünülen mezarın tamamında kremasyon uygulaması 

görülmektedir. Metinlerden edindiğimiz bilgiler ışığında kremasyon orta Hitit döneminden 

sonra kraliyet ailesi cenazelerinde uygulanan bir yöntemdir. Maliyetinden dolayı halk için 

kremasyon gömü uygulamalarının yapılmamasının mantıklıdır. O zaman buradan iki sonuç 

çıkarmaktayız. Birincisi ya biraz önce bahsettiğimiz gibi değerli eşyalar vardı ancak çalındı. 

İkincisi de demek ki kremasyon sadece kraliyet ailesi ya da yüksek rütbe kişilerin değil halkında 

uyguladığı bir yöntemdi. Eski Krallık döneminde kraliyet ailesinin toprağa gömülerek halkın 

 
823 Winfried Orthmann, "Ausgrabungen in Ilıca." Türk Arkeoloji Dergisi 13, no. 2 (1964), 

107. 
824  Orthman, Das Gräberfeld bei Ilıca, 7. 
825 Taracha, (1990). 167. 
826 Orthmann, Das Gräberfeld bei Ilıca, Wiesbaden: Harrassowitz, 35. 
827 Orthman, "Ausgrabungen in Ilıca." 107. 
828 Orthmann, , Das Gräberfeld bei Ilıca, 36. 



 

251 

ise yakıldıktan sonra gömüldüğü inancının yaygın olmasından dolayı bu mezarlık belki de eski 

Hitit dönemine aittir. 

Ilıca mezarlığı Osmankayası mezarlığı ile çağdaş ve yakın mesafede olmasına rağmen 

Osmankayası’nda daha farklı gelenekler görülmektedir. Ancak yine aynı mesafede sayılan 

Arıbaş mezarlığı ise Osmankaya’dan bir önceki döneme tarihlendirilmesine rağmen 

Osmankayası ile aynı gelenekleri göstermektedir. Mesela Ilıca mezarlığında sadece ağızlı 

testilerin kalıntılarına ulaşılmışken Osmankayası’nda ise çoğunlukla kulplu amfora ve testilerin 

kalıntılarına ulaşılmıştır.829 

Ilıca’da bulunmuş 131 mezardan 56 nolu mezar (resim 8.16) taş sanduka bir mezardır.  

Bu onu diğer mezarlardan istisnai bir duruma getirmiştir. Çünkü bu mezar kremasyon 

mezarlardan farklı olarak gömme uygulamasının tek örneği kabul edilmiştir. Bulunan 

kemiklerin konumundan başı doğuya bakan çömelmiş gömü şekli olduğunu düşünmüşlerdir. 

Bu mezara sunulan adak ve kafatasının yanında kaba bir idol şeklinde yapılmış kurşun obje 

bulunmuştur.830 

Ilıca mezarlığında koç şeklinde yapılmış mezar kabı bulunmuştur. Bu model kaplar 

Kültepe’deki Karum döneminde çok yaygın olan hayvan biçimli kapların daha kaba ancak daha 

geç döneme ait bir örneği olarak varsayılmıştır. Yine burada bir kaba ait olduğu düşünülen erkek 

figüründe yapılmış kil heykel bulunanlar arasındadır. Mezarlıktan çıkan bu kaplar sayesinde 

hangi döneme ait olduğu saptanmaya çalışılmıştır. Verilere göre mezarlık Karum dönemine 

yakın ancak sonrasına ait bir döneme tarihlendirilmiştir. Kısa kronolojiye göre bu tarihler 

MÖ.1650-1550 yılları arasına yani Eski Hitit Dönemine denk gelmektedir. Buradaki yerleşim, 

Karum döneminden sonra topluluğun bu bölgede yaşadığı ve mezarlarını bu alana inşa ettiğini 

göstermektedir. Tabaka olarak ise burası tabaka IV’e eşitlenmektedir. 831 

4.2.7. Osmankayası 

Boğazköy’de yer alan Osmankayası yapılan kazılar sonucunda Boğazköy-Yazılıkaya 

arasında, eksi doğal yolun ortalarına denk gelen Bağlarbaşı kayalığının yanında bulunan 

kayalığın içerisindeki alandır. Kazılarda Osmankayası içerisinde yakılmış cesetlere ait 

gömülerin bulunmasıyla bir nekropole ait olduğu anlaşılmıştır.832 Burası izole bir alan içine 

 
829 Filip, (2022). 49. 
830 Orthmann, Das Gräberfeld bei Ilıca, 21. 
831 Orthmann, Ausgrabungen in Ilıca, 108 
832 Kutlu Emre, Yanarlar: Afyon Yöresinde Bir Hitit Mezarlığı, TTK, (1978), 59.  



 

252 

kurulmuştur. Kireçtaşından oluşan Osmankayası’nın yüzeyleri yoğun bir aşınmaya uğramış, 

oluşan çatlaklarla küçük parçalara ayrılarak kayanın şeklinde sürekli olarak değişime neden 

olmuştur. Ancak buradaki küçük oyukların ise doğal yolla değil insan eliyle bilinçli şekilde 

yapıldığı tespit edilmiştir. Oyuklar mezar alanlarının üzerlerinde yer almaktadır. Fakat 

oyukların mezarlarla aynı döneme ait olduğu ve cenaze işlemleriyle bağlantılı olduğu 

konusunda kesin bir şey bulunmasa da mezarların oyukların yakın çevresinde olması ve buranın 

sadece Hitit döneminde mezarlık olarak kullanılması, kaya tepesindeki bu yerin başka 

dönemlerde kullanıldığı izlerine rastlanılmaması oyukların mezarlarla bağlantısı olduğunu 

desteklemektedir.833  

Osmankayası nekrpolün de devamlı içilebilecek suyun sağlandığı kaynak vardır. MÖ. 

1800- 1400 yılların ait definler ve kremasyonlar (resim 8.17) bulunmuştur. Burada çok sayıda 

sıradan insan iskeleti, hayvan iskeletleri ve yanmış kalıntılar bulunmuş. Ayrıca özellikle atların 

ve öküzlerin yanmış başları mezardaki dikkat çekici buluntular arasındadır. Ancak burası 

keşfedilmiş bir Hitit mezarlığı olsa da Hitit kral, kraliçe ya da kraliyet üyesine ait herhangi bir 

yapı bulunamamıştır.834 Aslında bu durum Hititlerin hem cenaze ritüelleri hem defin işlemleri 

hakkındaki bilgilere ulaşılmasını zorlaştırmıştır. Özellikle de kraliyet ailesine mezarların ya da 

mezar sayılacak yapılara ulaşılmaması bu konuda bir merak uyandırmaktadır.  

Osmankayası’nın batısında Bağlarbaşı kayasına bakan bir niş bulunmuştur. Buranın ilk 

zamanlarda küçük bir mağara olduğu düşünülse de zamanla mağaranın tavanının çökmesiyle 

taş yığınlarının, molozların ve çakıl, alüvyon gibi malzemelerin birikmesiyle oluşan kalın 

tabakanın mezarların kazılmasına uygun bir zemin sağladığı düşüncesiyle mezar olarak 

kullanılmış olmalıdır. Ayrıca Osmankayası’nın doğal bir koruyucu çıkıntıya sahip olması 

insanlar için avantaj sayılarak koruyucu çıkıntının burayı mezar alanı seçmelerinde önemli 

olmuştur. Böylece koruyucu çatı sayesinde definleri için güvenlikli olacaktı. Bu da gösteriyor 

ki Hititler mezar yerleri seçerken sıradan alanları değil özellikle doğal çevrenin sağladığı 

korunaklı bölgeleri seçtiklerini göstermektedir. Edinilen bilgiler doğrultusunda aslında Hitit 

mezarlarının dağlık bölgelerde doğal mağaralarda dahi olabileceğini, buraları mezar alanı 

olarak kullanabileceğine dair bir ipucu sunmaktadır. 835 

Osmankayası mezarlığı uzun yıllar boyunca kullanıldığı için önceki yerel gelenekleri 

yansıtması bakımından da önemlidir. MÖ. 14 ve 13. yüz yıllarda orta Anadolu’nun cenaze 

 
833 Bittel, "Die hethitischen Grabfunde von Osmankayası”,  4. 
834 Joost Blasweiler, “Hattusa Sacred Places Near Buyukkaya”, Arnhem, Leiden, (2013), 28.  
835 Bittel, "Die hethitischen Grabfunde von Osmankayası”, 4. 



 

253 

uygulamalarının devam ettiği aşamaları bilemiyoruz. Fakat Osmankayası MÖ. 14. yüzyıla ait 

edilen verilerden eski yerel gelenekler sürekli olarak devam etmiştir. Özellikle batı ve orta 

Anadolu’da kullanılan iki kulplu kavanozlar Osmankayası’nda da kullanıldığı için yerel 

gelenekler arasında benzerlikler göstermektedir.836 Buradaki benzerlik bize Anadolu’da Hititler 

döneminde ve bu döneme kadar gömü uygulamalarında dış çevrelerden değil yerel geleneklerde 

süreklilik gözlemlenmektedir. 

Osmankayası mezarlığı MÖ. 14. yüzyıla kadar kullanıldığı için hem Eski Krallık dönemi 

hem de Hitit imparatorluğunun erken dönemine ait kanıtlar sunmaktadır. Osmankayası’nın her 

iki dönemde de kesintisiz kullanılması iki dönem arasında karşılaştırma yapılmasını 

sağlamaktadır. Ayrıca bu mezarlıkta her iki dönem arasında yerel geleneğin ufak tefek 

değişiklikler dışında bozulmadığını da göstermektedir. Eski krallık dönemindeki evresinde 25 

kremasyon 15 inhumasyon gömü tespit edilmiştir. Kremasyonlardan 4 tanesinin ise seramik 

kaplara gömüldüğü diğer 21 örnekte ise 9 tane iki kulplu amfora, 4 kâse, üç tane iki kulplu testi, 

üç tane kulpsuz testi, bir şişe ya da matara, bir tane de tipi belli olmayan bir kap bulunmuştur. 

Osmankayası mezarlığının sonraki evresi yani imparatorluk döneminde ise 31 kremasyon gömü 

ve 7 inhumasyon gömü bulunmuştur inhumasyon gömünün sonraki evreye göre azaldığı tespit 

edilmiştir. Ortaya çıkan kremasyonlar ise 25 tanesinin urnelere yerleştirildiği görülmüştür.  

Urne olarak kullanılan seramik kaplar mezarlığın daha önceki yani Eski Hitit Krallığı (Şekil 

8.8) evresinde uygulanan geleneklerin devam ettiğini göstermektedir. Çünkü urnelerde yer alan 

kaseler, amforalar, testiler her iki evrede en yaygın kullanılan kap (şekil 8.9) örnekleridir. 

Hattuša’da Hitit imparatorluk dönemine ait ikinci mezarlık olan Bağlarbaşıkayası’nda da urne 

kaplar bulunmuştur. Bu nedenle bu iki mezarlıktaki veriler seramik kapların merkezi 

Anadolu’da Geç Tunç Çağının ilerleyen aşamalarında urne837 olarak kullanımını 

doğrulamaktadır.838  

Ancak mezarlar dağınık ve tahrip edilmiş halde olduğu için buranın gerçek mezar 

sayısının daha fazla olduğu düşünülmektedir. Ayrıca buradaki kremasyon gömülerin yakılma 

işleminin Osmankayası’nda değil buranın dışında olduğu, alanın hem yakılma işlemi için uygun 

olmadığından hem de hiçbir yangın izine rastlanılmamasından anlaşılmaktadır. Ayrı yerde 

yakılan cenaze sonrası kalıntılar urnelere konularak buraya getirilip gömülmüştür. Bu durum 

 
836 Filip Frankovic, “Ashes to Kraters, Dust To Jugs. Use Of Ceramic Vessels As Urns İn Teh Middle And Late 

Bronze Age East Aegean- West Anatolian Religion, Austrian”, Academy of Sciences Press, (2022), 47. 
837 Yakılan ölülerin küllerinin konulduğu kap olarak bilinmektedir. 
838 Frankovic, “Ashes to Kraters, Dust To Jugs. use of Ceramic Vessels as Urns in the Middle And Late Bronze 

Age East Aegean- West Anatolian Religion, Austrian” 48-49. 



 

254 

kesin olmasa da kraliyet ölü ritüelindeki olaylara benzer şekilde gerçekleştiği düşünülmektedir. 

Osmankayası kullanıldığı süre boyunca buradaki kremasyon mezarların gömülme şeklinde 

farklılıklar tespit edilmemiştir. Her zaman eski ve yeni kremasyon gömüler aynı özelliği 

göstermiştir. Yakıldıktan sonra kalan ölü külleri her zaman farklı şekillerdeki kaplara konularak 

toprağa gömülmüştür. Hattuša’da mezar kabı olarak yaygın olan amphora ve kulplu uzun kaplar 

hem Osmankayası hem de Bağlarbaşıkayası’nda kullanılmıştır.839 

Bittel Osmankayası mezarlığını (Harita 8.6.) Kaniş Karumun’un Ib katının sonu ile Hitit 

imparatorluk çağının başlarına tarihlendirmiştir. Osmankayası uzun yıllar boyunca kullanıldığı 

için diğer mezarlara oranla daha çok materyal bulunmuş ve burada hem inhumasyon hem de 

kremasyon birlikte kullanılmıştır. Osmankayası gömülerinde bazen bütün öküz, domuz, koyun 

ve at gibi hayvanların gömüldüğü ortaya çıkmıştır.840 Kremasyon sonrası kullanılan urneli 

mezarlar toprak gömülerine göre hediye bakımından daha sadedir. Bu bazı ateşle kremasyon 

gömülerde de gözlemlenmektedir. Yakılan ölülerin mezarlarında genellikle sığır, koyun, keçi, 

domuz gibi hayvanların sunuları bulunmuştur ve bunlar ölü için yapılan yiyecek sunuları olarak 

değerlendirilmiştir. Burada eşek ve at kalıntılarının diğerlerinden daha fazla olduğu 

anlaşılmıştır. Ancak bunlar önceden de belirtildiği gibi neredeyse tamamen kafatası şeklinde 

gömülmüşlerdir. Özellikle eşek kafatasları atlara göre daha fazladır. Bu durum Hititlerin evcil 

hayvanlar arasında eşeğe daha düşük statü verdiğini bu nedenle eşek kafataslarının değerli 

atların yerine bile kullanıldığı düşünülmektedir. Ancak eşek ve at kafatasları yiyecek sunusu 

olarak değil ölen kişilere diğer dünyada eşlik eden hatta diğer tüm hayvanların temsilcileri 

olarak kabul edilmektedir. Hatta bu kültürün bazı yerlerde kabul gördüğü MÖ. 16-17. yüzyıldan 

kalma Eriha’da bir mezarda çıkarılan üç at kafatasından anlaşılmaktadır. Özellikle at kafatasları 

eski bazı ölüm kültürlerinde önemlidir. Aynı şekilde Hititlerin ölü kültünde de öneme sahip 

olduğu mezarlardaki konumundan anlaşılmıştır. Hitit ölü ritüelinde atın kurban olarak 

kullanıldığı metinde de yer almaktadır: 841 

Osmankayası mezarlığında bulunan iskelet kalıntılarının paleoantropolojik incelemeler 

sonucunda gömülen bireylerin öldüğünde ortalama yaşlarının 14-20 yaş aralığında olduğu 

anlaşılmaktadır. Bunun üzerine mezarlığın büyük ölçüde genç bireylerden oluştuğu ve bu 

ölümlerin hastalık, beslenme eksikliği veya travma gibi nedenlerden dolayı erken yaşta 

gerçekleştiği ihtimaller arasındadır.  Çünkü MÖ. 13. ve 14. yüzyıl arasına ait yazılı kaynaklarda 

 
839 Bittel, ("Die hethitischen Grabfunde von Osmankayası”, 22. 
840 Taracha, Religions of Second Millenium Anatolia, 167. 
841 Bittel, "Die hethitischen Grabfunde von Osmankayası”, 24. 



 

255 

en yüksek sosyal sınıflara mensup kişilerin genellikle 30-35 yaş üzerinde olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu bilgiler ışığında Osmankayası mezarlığının çoğunlukla en yoksulların 

defnedildiği mezarlık olarak düşünülmüştür.842  Eğer bu bilgi doğru ise kremasyon gömülerin 

halk tarafından da yapıldığı da düşünülebilir. Ayrıca bu durum toplumun demografik yapısını 

ve yaşam koşulları hakkında bilgi vermesi bakımından önemlidir. 

Osmankayası nekropolü boyunca burası kült alay yolunun da geçiş noktasıdır. Bu nedenle 

bu rota dini törenler ve geçit alaylarının önemli bir noktası sayılır. Osmankayası ve Yazılıkaya 

arasındaki bölgede Tunç dönemine ait birçok yapı bulunmaktadır. Schachner’e göre Yazılıkaya 

kutsal alanı, Osmankayası nekropolü ve Büyükkaya arasındaki arazinin yoğun şekilde 

kullanıldığını ifade etmiştir.843 Bahsedilen yerlerin birbirlerine yakınlığı da yoğunluğu 

desteklemektedir. Çünkü Yazılıkaya gibi bir mekân ziyaretleri, Büyükkaya’da resmi işlerin 

yürütüldüğü Osmankayası ise nekropol idi.  Bu nedenle buraların nüfus olarak daha fazla ya da 

günlük nüfus yoğunluğunun daha çok olduğu bir bölge olması normaldir. Ayrıca dini ve resmi 

ziyaretlerde bu rotanın kullanılması da bölge de daha fazla yoğunluğa sebep olmuştur. 

4.2.8. Yanarlar 

Afyon’un Seydiler kasabasında bulunan Yanarlar Hititlerin günümüze ulaşan önemli 

nekropollerinden (resim 8.18) biri sayılmaktadır. 1975-1976 yılında yürütülen çalışmalar 

sonucunda yaklaşık 36 adet mezar keşfedilmiştir. Bunların 11’i çok az 4 ü ise tamamen tahribe 

uğramış, 21’i ise hiç el değmemiş şekilde bulunmuştur. Köylülerin çıkarmış olduğu ve kazıların 

verdiği sonuç doğrultusunda tek mezar tipi görüldüğü bununda küp mezarlardan (resim 8.19) 

oluştuğu anlaşılmıştır. Bu gelenek MÖ. III. bin yılda Batı Anadolu ve geçiş bölgesinin 

özelliklerini yansıtmaktadır. Bu nedenle Yanarlar mezarlığının önemli bir yeri vardır. Burası 

Hititlerin yaşamış olduğu Çorum ve çevresinden daha batıda kaldığı için orta ile batı Anadolu 

arasında geçiş görevi üstlenmiştir. Bunun sonucu olarak da Afyon bölgesi MÖ. II. binin ilk 

yarısında ölü gömme geleneklerinde Batı Anadolu MÖ. III. bin yılın özelliklerini devam 

ettirdiği görülmüştür. Buradaki küpler çukurlara konulduktan sonra ağızları kapatılmış, 

ardından ölü hediyesi olarak kap-kacaklar bırakılmıştır. Daha sonra mezar çukuru, çıkarılan 

toprakla doldurularak gömme işlemini tamamlamışlardır. 844 

 
842 Cognetti, "Totenkult und Ahnenverehrung im Hethitischen Anatolien”, 167-168. 
843 Blasweiler, "Kings, Queens and Princes of the Hittite Kingdom in the Offering Lists of the Royal Ancestors,” 

18-19. 
844 Kutlu Emre, Yanarlar: Afyon Yöresinde Bir Hitit Mezarlığı. Ankara: Türk Tarih Kurumu, (1978),15.  



 

256 

Kaz Dağı’nın batı yamaçlarında sırt üzerine kurulu olan bu mezarlıkta iskeletler 8-150 

cm. boyunda küpler içinde bulunmuştur. İskeletlerin yanlarında ölü hediyeleri olarak kap 

formları dikkat çeken testiler bulunmuştur. Hitit kazılarında keramik konusunda Yanarlar 

mezarlığında ilgi çekici kaplar bulunmuştur. Yonca ağızlı testiler, iki üç veya dört yapraklı, 

ağızdan omurgalı gövdeye inen tek kulplu testilerdir. Bu kaplar ölü hediyelerinin çoğunluğunu 

oluşturmaktadır. Yanarlar mezarlığında bulunan kırmızı astarlı, parlak açkılı, ince boyunlu, 

şişkin karınlı ve omurgası üzerinde olan, halka dipli testi ya da ibrikler en seçkin örnekler 

arasındadır. Bulunan keramikler ise çarkta yapılmış, Eski Hitit Dönemi keramiğindeki 

özellikler göstermektedir.  Yanarlar mezarlığında bulunan bu kaplar MÖ. 3. bin yılı keramik 

gelenekleri ve maden kaplardan izler taşımaktadır. Bu kaplar Orta Anadolu Eski Hitit Krallık 

Çağı’nın Hititli ögelerini de sergilemektedir.  Ayrıca bu keramikler Anadolu’nun MÖ. 2. bin 

yılına ait kap formları bölgeye özgü şekillerini göstermektedir. Çünkü yuvarlak ağızlı testilerde 

boyun, omuz, omurgalı karın üzerinde yivlerden oluşan bezeme ve boyunda, kulpun iki yanında 

göğüste düğme detaylı ünikler Afyon bölgesine özgü formlar olduğu için yerel keramik sanatı 

özelliğini de yansıtmaktadır.845  

Bulunan testilerin bazılarındaki kulpların biçimleri İç Anadolu’da Asur Ticaret 

Kolonilerinin geç evresi ile Eski Hitit Çağı seramiğindeki benzer özelliklere rastlanmıştır. 

Ayrıca Asur Ticaret Kolonileri ve Eski Hitit çağında yaygın olarak görülen hayvan başı biçimli 

emziklerin de bu bölge de kullanıldığını gösteren örnekler bulunmuştur. Yanarlar mezarlığında 

bulunan kaplarda Hitit seramiğinde yaygın görülen sivri üçgen biçimdeki yatık kulplara 

rastlanmamıştır.846 

Mezarların içinde iskeletler sağlam olarak günümüze ulaşmamış, çok çürümüş olan 

kemiklerden ölenlerin cinsiyet ve yaşları anlaşılamamıştır. İskeletlerden anlaşıldığı kadarıyla 

yakma izlerine rastlanılmadığı için kremasyon gömü yapılmadığı düşünülmüştür. Cesetlerin 

konulduğu küplerin bazılarında fayans, akik, dağ kristali, gibi malzemelerden yapılmış 

boncuklar ile tunçtan yapılmış iğne, süs eşyası vb malzemeler koyulmuştur. Kemiklerin 

tahribatından cinsiyetlere ulaşılmasa da mezardan çıkan ağırşak ve gerdanlıklar mezarların 

kadın ya da kız çocuklarına ait olduğunu düşündürmektedir. Ayrıca Yanarlar mezarlığında ölü 

yemeği ve kurban hayvanlarının kemiklerine rastlanılmamıştır847.  

 
845 Darga, Hitit Sanatı, 47-49. 
846 Emre, Yanarlar: Afyon Yöresinde Bir Hitit Mezarlığı, 34. 
847 Emre, Yanarlar, 16. (yanarlar mezarlığındaki buluntular hakkında bkz a.g.e :17-33) 



 

257 

Sonuç olarak Hitit mezarları olabilecek yapıları genel olarak değerlendirdiğimiz de kesin 

olarak Hitit mezarı diyebileceğimiz neredeyse yoktur. Çünkü bu mezarların verileri yeterli 

olmadığı için yine de kesin Hitit mezarı demek bir ima olarak kalmaya devam edecektir. Ayrıca 

bahsedilen mezarlar başkent Hattuşa dışı olması, özellikle Hattuşa ve Šapinuva’nın Hitit 

karakteri taşıması ve bu kentlerde mezarların bulunmaması Hititlilere ait mezarların 

bulunduğunu varsaymamaktadır. 

Hitit dönemine ait olduğu iddia edilen mezarların bazılarında ise inhumasyon ve 

kremasyon gömü ayrı olarak bazılarında ise iki geleneğinde uygulandığı görünmüştür. Bir 

merkezde aynı anda inhumasyon ve kremasyon geleneklerinin kullanılması orada farklı etnik 

gruplarının varlığının yanında aynı toplum içindeki sosyal statü açısından farklı gruplara işaret 

etmektedir. Sosyal statüdeki farklılık ise bireylerin öldüklerinde yapıldığı uygulamaların da 

farklılığını yansıtmaktadır.848 Ferzant-Kazankaya mezarlıkları Gordion, Yanarlar 

mezarlıklarına ve Kültepe-Alişar şehir içi mezarlarına benzemektedir. Osmankayası ve Ilıca 

mezarlıkları ise birbirinden farklı iki gömü uygulamasının aynı mezarlıkta uygulandığını 

gösteren farklı iki mezar karakteri olarak karşımıza çıkmaktadır. 849    

Hitit mezarları olarak değerlendirilen yukarıdaki mezarlardan Osmankayası, Bağlarbaşı 

ve Ilıca’da yaygın olarak kremasyon gömülerin uygulandığı anlaşılmaktadır. Ancak sw 

ritüellerine göre Hitit kralları için kullanılan bu uygulama yukarıdaki kremasyonlardan bulunan 

malzeme açısından farklılık göstermektedir. Ritüellere göre altın, gümüş gibi değerli 

eşyalarında krala sunulduğu ancak buradaki kremasyon kalıntılarından değerli hediyelere 

rastlanılmaması kremasyon gömünün demek ki halk için de kullanıldığını göstermektedir. 

Bulunan mezar kalıntıları ise daha çok Eski Hitit dönemine ait olmakla beraber yeni krallık 

dönemine ait ne yazık ki mezar kalıntıları bulunmamıştır. 

Hitlerin mezarı olarak kabul edilen yapılar arasında Yazılıkaya ve Gavurkalesi’nin mezar 

yapısı olarak kabul edenler olsa da bu iki yapının diğerleri ile arasında farklılar vardır. Bu 

nedenle bu iki yapı ayrı olarak incelenecektir. 

4.3. Yazılıkaya 

Hitit inancında önemli bir konuma sahip yerlerden birisi de şüphesiz Yazılıkaya’dır. 

Yazılıkaya’nın işlevinin kesin olarak saptanamasa da ölüm, yeraltı dünyası ve öteki dünyaya ait 

izlenimler çağrıştırdığı kesindir. Açık hava tapınağı olarak bilinen bu yapının duvarlarında 

 
848 Tuncay Akçay, “Olba’da Kremasyon”, Seleucia ad Calycadnum, 6. (2016), 22. 
849 Özgüç, "Ferzant Hitit Mezarlığı’nda Bulunmuş Eserler Hakkında Yeni Gözlemler”, 390. 



 

258 

yeraltı tanrısı tasvirleri ve IV.Tuthaliya’nın koruyucu tanrı eşliğindeki kabartması bu izlenimleri 

sağlayan somut kaynaklardır. Hatta buradaki tasvirler ve yapıda bulunan nişlerin kemik yerleri 

olarak düşünülerek mezar yapısı olduğunu öne sürenler bile olmuştur. Ancak bu yapının mezar 

yapısı olarak kabul edilmesi için arkeolojik ve filolojik veriler şu an yeterli değildir.  

Yazılıkaya bugünkü Çorum ilçesinin Boğazkale ilçesine yakın MÖ. 2. binlerde Hititlerin 

başkenti Hattuša’da yer alan önemli bir açık hava tapınağıdır.  Yapı itibariyle doğal açık hava 

tapınak kompleksine sahip olan Yazılıkaya, doğal avluya sahip ve dış taraftan duvarlarla 

örülmüştür. İlk olarak MÖ.1500ler de kapı evi ve 1.bina’nın uzun duvarının inşa edilerek iç 

tapınağa giriş kapatılmıştır.  MÖ. 13. yüzyılda ise tapınak ek inşaatlarda genişletilmiştir. 

İmparatorluğun çökmesiyle birlikte tapınağın terkedildiği düşünülmektedir.850    

Kayanın üzerindeki kabartmalara hiyeroglifler eşlik etmektedir. Tamamı olmasa da 

okunan hiyeroglifler sonucunda kabartmaların MÖ. 13. yüzyılın ortalarında III. Hattušili, eşi 

Puduhepa ve oğulları IV. Tuthaliya’nın saltanatı dönemine tarihlendirilmiştir.851 

Yazılıkaya’daki kabartmaların oluşumu, üzerinde geçen isimler, kartuşlar ve hiyeroglif yazılar 

sonucunda buranın genel olarak MÖ.1270-1220 arasındaki bir döneme ait olduğu 

düşünülmektedir.852  

Yazılıkaya’nın (Şekil 8.3.) tarihlendirilmesi üç kraliyet kartuşu (No 64,81 ve 83) 

sayesinde sağlanmıştır. Bu kartuşlardaki kabartmalar yapının hangi krallar tarafından 

yapıldığını belirlemekte yardımcı olmuştur. 64 nolu kabartmada sola dönük şekilde tanrıçayı 

takip eder pozisyonda tasvir edilmiştir. 82 nolu tasvir (resim 8.8) de ise sola döner vaziyette 

Šarruma tarafından kucaklanmış pozisyonda tasvir edilmiştir. IV. Tuthaliya’nın buradaki 

kabartmalarda dağ kültü ile ilişki kurulmaya çalışıldığı düşünülmektedir.  Çünkü buradaki 

işaretlerde “tanrı+dağ Tu/Tu dağı” ideogramı “tanrı+dağ” birleşim olarak kullanılmıştır. Bu 

işaretler IV.Tuthaliya’ya ait Karakuyu, Emirgazi yazıtlarında da yer almıştır. Bu nedenle 

IV.Tuthaliya ile dağ tanrıları arasındaki yakın bağlantı olduğu anlaşılmıştır. Tüm bu bilgiler 

doğrultusunda Yazılıkaya’nın aslen IV.Tuthaliya’yı temsil ettiği düşünülmüştür.853 

IV.Tuthaliya’nın dağ tanrısıyla beraber yazılması, ölen kralların dağlarda yaşadıklarına ve 

dağların ölüler diyarı ya da öteki dünya sayıldığı inancından dolayı Yazılıkaya’nın ölüm ve 

 
850 Eberhard Zangger- Rita Gautschy, “Hitit Dininin Göksel Yönleri: Açık Hava Tapınağı Yazılıkaya Üzerine Bir 

İnceleme”, Equınox Publishing LTD, (2019), 8-9. 
851 Robert L. Alexander, The Sculpture and Sculptors of Yazılıkaya, Newark: University of Delaware Press, (1986), 

18. 
852 Heinrich Otten, “Zur Dtierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya Eine Entgegnung”, Journal 

of Cuneiform Studies, VI. (1952), 222. 
853 Eberhard Laroche, “Le Pantheon de Yazılıkaya”, Journal of Cuneiform Studies. 6/3, (1952), 122-123. 



 

259 

öteki dünya ile ilişkisini kuvvetlendirmektedir. Muhtemelen IV.Tuthaliya burayı hem kendi için 

hem de ataları için bir kült merkezine dönüştürmek istemiş olabilir. Böylece öldükten sonra 

soyundan gelenlerin burada kendi ve ataları için dualar ve ritüellerin yapıldığı bir alan 

oluşturmak istemiş olabilir. 

Gizemli bir yapı ve işleve sahip olan Yazılıkaya’nın güney batı tarafına bina kompleksi 

inşa edilerek kaya odalarının dış dünya ile bağlantısı kesilmeye çalışmıştır. Tapınağın 

avlulularına girmek isteyenler bu binaları geçmek zorundaydı.854 Zorlu bir süreç olan bu 

aşamanın savunma ile ilgili nedeni olduğu anlaşılmaktadır. Muhtemelen buraya, dışardan 

gelebilecek istila ya da sıradan insanların kutsal yerlere girmelerine izin verilmemesi 

istenmiştir. Ancak ne yazık ki imparatorluğun çöküşüne kadar kullanılan tapınakla ilgili 

Hattuša’da bulunan on binlerce tablette kesin ve doğrudan bilgiye rastlanılmamıştır.855  

İki büyük bir küçük odadan oluşan Yazılıkaya’nın avluya bakan A odasında 66 adet kaya 

kabartmaları vardır. Buradaki kabartmaların büyük bölümü tanrı veya tanrıçalardan oluştuğu 

anlaşılmaktadır. Odanın sağ tarafında tanrıçalar, sol tarafında ise daha geniş aralıklarla dizilen 

tanrılar bulunmaktadır. Bu iki alay Hurri ve Hitit panteonun baş tanrıları Teşup ve Hepat’ın 

bulunduğu ana sahneye doğru vaziyette tasvir edilmiştir. Kabartmalarda Teşup ve Hepat’ın 

tasvir edilmesi A odasının kutsal bir alan olarak bu iki tanrıya adanan ikili tapınak olarak 

düşünülmüştür. H.G.Güterbock burayı arınma ritüellerinin gerçekleştirildiği bir mekan olarak 

kabul etse de, Laroche buranın bahar bayramının kutlandığı mekan olarak kabul etmiştir.856  

B odası ise dar olmasına rağmen doğal yapısı itibariyle kullanım için tasarlanmıştır. B 

odası A odası gibi sürekli bir sahne tasvirlerine sahip değildir. Tek bir temaya bağlı olmasa da 

aynı anlam bütünlüğüne sahip bireysel kabartmalar ve sahne grupları içermektedir. Burada 

kaybolmuş kabartmalar da vardır. Bunlar arasında on iki tanrıya ait 69-80 numaralı tasvirler de 

vardır. Odanın güney kısmındaki tüm kabartmalar batı duvarındaki on iki tanrı ve doğu 

duvarındaki IV.Tuthaliya ile Šarruma ve kılıç tanrısı kuzeye doğru yönlendirilmiştir. A odasının 

ön avlusuna açılan girişin arka duvarında tespit edilen kaidenin ise küçük C odasına 

bağlanmaktadır. Bu odanın girişinde sağdaki kaya yüzeyine IV.Tuthaliya’nın ismi kanatlı güneş 

sembolü ile ve tam unvanıyla birlikte işlenmiştir.857 

 
854 Zangger-Gautschy, “Hitit Dininin Göksel Yönleri: Açık Hava Tapınağı Yazılıkaya Üzerine Bir İnceleme” 8-9.  
855 Eberhard Zangger, “The Hittite Rock Sanctuary of Yazılıkaya: A Time-Keeping Device From C.1230 B.C, 

(2019), 1-2. 
856 Enrico Badali ve Paola D’Amore, “Nergal a Yazilikaya,” Rivista di Studi Orientali 56 (1982),  2. 
857 Bittel, K. (1975). “Zusammenfassung und Ergebnisse”, Das Hethitische Felsheiligtum Yazilikaya, Berlin, 

(19759, 255. 



 

260 

B odasının girişi 67 ve 68 no’lu aslan başlı demonlarla başlamaktadır. B Odasında 

bulunan 69-83 no’lu motifler diğerlerinden daha farklı işlenmiştir. Ancak buradaki tüm 

figürlerin bacakları adım atar gibi yan yana ve ucu yukarıya kıvrık ayakkabılar bulunmaktadır. 

Tanrıçalar uzun pilili etekli tasvir edilirken tanrılar ise kısa yırtmaçlı etekli ve erkek vücuduna 

daha uygun şekilde tasvir edilmiştir. Özellikle başlıklar onların kutsallığını sergilemektedir. 

Tanrıçalar yüksek köşeli, tanrılar ise sivri uçlu konik külahlarla görülmektedir. Onların 

tanrısallığını vurgulayan önemli detay ise külahlarındaki boynuz tasvirleri olmuştur.858 Hepsi 

birbirine benzeyen on iki erkek tanrı pozisyondadır. Özellikle sağ ellerinde omuzlarına 

yasladıkları orak biçimli kılıç taşımaları karşı duvarda tasvir edilen elinde toprağa saplı kılıç 

bulunan yeraltı tanrısı Nergal ile bağlantısı kabul edilmektedir. Tanrıların A odasına göre daha 

farklı tasvir edilmesi bu odanın yeraltı dünyası ve ölümle hatta mezar ya da taş ev özelliğini 

yansıttığını düşünenler olmuştur.859 Ayrıca elinde orak ile tasvir edilmiş çeşitli tanrılar da vardır.  

33 nolu figürdeki tanrı Aštabi, 32 nolu figürdeki Koruyucu Tanrı, 30 nolu figürdeki tanrı 

ZABABA ellerinde orak tutarak tasvir edilmesi860 Nergal ile bağlantılı olabileceğini 

göstermektedir. Dolayısı ile bu tanrılar ve Nergal yeraltı dünyası ve ölüm ile bağdaştırılarak 

Yazılıkaya’nın ölüler alemi ile bağlantılı olduğu fikrini desteklemektedir. Ancak burası için 

mezar yapısı ya da taş ev demek şu an için imkansızdır. 

Yazılıkaya’ya son dokunuşları yapan IV.Tuthaliya’nın oğlu II.Šuppiluliuma’nın burayı 

atalar kültü haline çevirdiğini düşünenler de olmuştur. Yazılıkaya’da imparatorluk çökmeden 

kısa bir süre önce kral olan II.Šuppiluliuma, KBo XII 38 ‘de numaralı metinde kral burada 

IV.Tuthaliya için yaptırdığı kaya anıtından bahsetmektedir:  

Kol. II x+4: “babam Tudhaliya’nın bu resmi henüz yapılmamıştı. Ben Büyük Kral 

Šuppiluliuma, Hatti kralı, büyük kral Tudhaliya’nın oğlu, büyük kral Hattušili’nin torunu ve 

Büyük kral Muršili’nin torununun torunu, bunu yaptım. Babam Büyük Kral Tuthaliya, gerçek 

bir kral olduğu gibi bende gerçek kahramanlıklarını çizdim. Hiçbir şeyi atlamadım. Sağlam bir 

kaya tapınağı inşa ettim ve tasvir yaptırdım; bunu kalıcı kaya tapınağına yerleştirdim ve adak 

adadım.”861  

Yukarıdaki pasaja göre en azından B odasının, II.Šuppiluliuma döneminde babasının 

onuruna tapınak olarak tasarladığı anlaşılmaktadır. Bundan dolayı burası “hekur SAG.US-“yani 

 
858 Jürgen Seeher, Taşa Yontulu Tanrılar Hitit Kaya Tapınağı Yazılıkaya, Ege Yayınları, (2011),  23. 
859 Seeher, Taşa Yontulu Tanrılar Hitit Kaya Tapınağı Yazılıkaya, 104.  
860 Yiğit vd., Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları, 43-46. 
861 Otten, “Zur Datierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya”, 232. 



 

261 

“kalıcı tepe” ile özdeşleştirilmektedir.862 Kraliyet için taş evler ya da anıt mezarlar Yazılıkaya 

gibi bir kaya tapınağı şeklinde olduğu tahmin edilmektedir. Tuthaliya döneminde yapıldığı 

düşünülen Yazılıkaya’nın IV.Tuthaliya’nın taş evi (E.NA4) olduğu düşünülmüştür. 863 Ancak 

kült haline gelmesi ise muhtemelen II.Šuppiluliuma zamanında olmuştur. Kral tanrılaşan babası 

IV.Tuthaliya için ona ait kült alanı oluşturmak istemiş ve IV.Tuthaliya’nın ölümünü simgeleyen 

tasvirini yaptırarak, kahramanlıklarını da kaydettirmiştir. Yazılıkaya B odasına girişte bulunan 

iki aslan başlı demonlar da öte dünya ve ölümle ilişkili tasvirlerdir. Ayrıca bu tasvirlerin kayada 

yapılan en geç tasvirler olması II.Šuppiluliuma döneminde yapıldığını kanıtlamaktadır.864  

IV.Tuthaliya’nın dönemine tarihlenen bronz Tablet üzerindeki antlaşma metninin 

dahilinde Yazılıkaya’nın yalnızca kraliyet ailesi üyelerinin girebildiği Hititçe çivi yazılı 

metinlerde hekur olarak geçen yapısı olduğu düşünülmüştür. Hurri kültürünün yansıması olan 

itkalzi metinlerinde bahsedilen tanrıların Yazılıkaya’daki tanrılar ile aynı sıradadır. Ayrıca 

burada bayramlar kutlandığı bilinmektedir. Ancak bu yapının işlevleri arasında düşünülen 

önemli biri özellik ise taç giyme törenlerinin yapılmasıdır.865 Bu bilgiler ışığında Yazılıkaya’nın 

II.Šuppiluliuma döneminde öteki dünya ve ölen ataların kültü işlevini üstlendiği 

anlaşılmaktadır.   

Yazılıkaya’nın mezar yapısı olduğunu tahmin edenler olsa da bahsedilen mezar 

yapılarından farklıdır. Aslında burasının taş ev, ölü kültü ya da öteki dünya ile bağlantısının 

olup olmadığı konusu da netlik kazanmamıştır.  Ancak buranın yukarıda saydığımız yeraltı ve 

ölümle ilgili ile konularla bağlantısı olmadığını kabul etmeyenler kadar edenlerde olmuştur. 

Yazılıkaya’nın ölüler, ölü kültü ve öteki hayatla ilgili bağlantısını Hititologların büyük 

çoğunluğu kayanın üzerindeki tasvirlere dayandırmıştır.  Bunun sebebi hem yeraltı tanrısı olan 

Nergal’in hem de yine yeraltı dünyasıyla bağlantılı 12 yeraltı tanrısının tasvirinin olmasıdır. 

Ayrıca IV.Tuthaliya’nın koruyuculuğunu üstlendiğine inanılan tanrı Šarruma ile birlikte 

tasvirinin de B odasının mezar ya da öteki dünya ile bağlantısı kurulmuştur. Muhtemelen 

IV.Tuthaliya’nın öldükten sonra koruyucu tanrısının öteki dünyaya giderken ona eşlik ettiği ve 

Nergal’in onları karşıladığını betimlendiği düşünülmüştür. IV.Tuthaliya’nın yapmış olduğu bu 

kabartmalar hem o zaman hem de sonrası için tasvir edilen kişileri ebedileştirme isteğiyle büyük 

kayalara resimlerin ya da tasvirlerin yapılması fikrini artırmıştır.866   

 
862 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 42. 
863 Haas, Orakel, Vorzeichen und Abwehrstrategien, 80. 
864 Otten, “Zur Datierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya”, 234. 
865 Yiğit vd., Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları, 27. 
866 Otten, “Zur Datierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya”, 223. 



 

262 

B odasının bu özelliklerinden dolayı burasının Hitit hükümdarının gömü ya da cenaze 

tapınağı olduğu muhtemeldir. Odanın gerçek işlevi tam olarak bilinmese de cenaze ve ölümle 

ilgili anlamlar uyandırdığı aşikardır. Çünkü B odasında büyük tanrı Nergal’in kabartmasıyla 

beraber on iki tane yeraltı tanrısı, IV. Tuthaliya ve onun koruyucu tanrısının kabartmasının 

olması ölümden sonraki hayata dair izlenimler vermektedir. B odası kral öldükten sonra ona 

eşlik eden ve onu koruyan tanrı Šarruma ile, kralın ölümden sonraki yolculuğunda onu 

karşılayacak ve yargılayacak olan Nergal‘in onuruna ayinlerin yapıldığı bir mekân olduğu 

düşünülmüştür.867 IV.Tuthaliya’nın kabartması kralın öldükten sonra tanrılaştığını tasvir 

etmektedir. Kralın kabartma da üç kez betimlenmesi ve baş tanrı çiftine karşı rölyefi868, 

tapınağın ölümle ilgili olduğunu göstermektedir. 

Yazılıkaya’daki 81 numaralı kabartmada Büyük kral IV.Tuthaliya ve koruyucu tanrısı 

Šarruma’nın tasvirinde ikisinin de sağ tarafında bulunan kemer içinde kılıcın orak biçimli 

kabzası vardır.869 Burada tanrı ve kralın yanında kılıcın bulunması acaba kralın ölümü ile 

bağdaştırıla bilinir mi? Kim bilir belki de cenaze odası olarak da kabul edilen B odasındaki 

kılıçlı tanrı tasvirleri (Şekil 8.2.) Nergal’in arkasından ölüler diyarına giden bir yolculuğu ifade 

edebilir.   

Yazılıkaya’daki 82 no’lu kabartma Yeraltı tanrısı Nergal’in tasviri bulunmaktadır. Yeraltı 

tanrısı burada üstü insan altı kılıç şeklinde tasvir edilmiştir. Kılıcın iki kısmında iki aslan 

bulunmaktadır. Odanın duvarında kılıç dik bir şekilde tasvir edilmiş ve ucu sivri 

betimlenmemiştir. Bundan dolayı kılıcın ucunun yere saplanmış şekilde tasvir edildiği 

düşünülmüştür. Bu kabartma üzerinde herhangi bir yazı bulunmadığı için Hitit metinlerinde 

geçen kılıç ve tanrı arasındaki ilişkilere değinilmiştir.  Özellikle büyü ritüelinde yeraltı 

tanrılarından bahsedilirken (Aduntarri, Zulki, Nara, Namšara, Minki, Amunki,Aabi) onları 

kilden yaparlar ve bir şeyler söylerlerdi; “rahip onları kılıç şeklinde yapar, yere yayar ve bu 

tanrıları (böyle) oturtur”.870 Bahsedilen on iki tanrı ile yeraltı tanrısı Nergal bağlantılı olduğu 

aşikardır. Oda tabanına saplanmış halde tasvir edilen 82 no’lu kılıç aynı tanrının sembolü olarak 

görülmektedir. Ortaya çıkan sonuçlar tek başına kanıt oluşturmasa da ölü kültü alanına ait 

olduğunu arkeolojik bulgularla desteklemektedir. Bu alanın sadece IV. Tuthaliya’ya ait olduğu 

 
867 Badali-D’Amore, “Nergal a Yazilikaya,” Rivista di Studi Orientali,12-13. 
868 Yiğit, vd. Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları, 61. 
869 Jürgen Seeher, Taşa Yontulu tanrılar- Hitit Kaya Tapınağı Yazılıkaya, (2011). 110 
870 Seeher, Taşa Yontulu tanrılar- Hitit Kaya Tapınağı Yazılıkaya, 114. 



 

263 

ise odanın sadece onu anımsatan tasarımı ve kendi tasviri ile isminin içermesinden 

anlaşılmaktadır.871 

Yazılıkaya’da B Odası’nın duvarlarında oyulmuş boşlukların kullanılmak için yapılmış 

nişler olduğu düşünülmüştür. Bu nişler kabartmalarla aynı yükseklikte yapılmıştır. Ancak 

nişlerin tam olarak kullanım amacı hakkında kesin bir bilgi olmasa da bulunduğu yerin daha 

çok kültsel ve mezar yeri olarak kullanıldığı düşünüldüğü için nişlerin de bu amaca hizmet 

ettiği düşünülmektedir.  Ancak burayı Taş Ev olarak kabul edenler bu nişlerin kemik odası yani 

cenazenin yakılmasından sonra toplanılan kemiklerin kaplara konularak buralara konulduğu 

düşünmüştür. Böylece buradaki kemiklere ataların hatırası olarak ritüeller düzenlemek amacı 

taşıdığına inanılmıştır. Yine bu nişlerin lamba yeri olduğu da düşünülmüştür. Ancak yine ölüm 

ritüelinde aydınlatmak amacıyla kullanılmaktadır. Çünkü cenaze ritüelinde ölen kişinin 

kemiklerinin taş eve getirildiği ve burada olduğu düşünülen bir yatağa konulduğu bilinmektedir. 

Yatağın bulunduğu kemiklerin önüne de kandil konulduğu bilinmektedir.872 Fakat buradaki 

yapılan kazılarda oyuklar boş bulunmuş ve gömülerin olduğuna dair bir kanıta ulaşılamamıştır. 

Muhtemelen Yazılıkaya B Odası’nın IV.Tuthaliya’nın mezarı olabileceği görüşü sonsuza dek 

hipotezden başka bir şey olarak kalmayacaktır.873  

Yazılıkaya’nın B odasının yanında D kaya yarığı bulunmuştur. Kaya yarığına üst üste 

mezar olarak kullanıldığı anlaşılmış hatta bundan dolayı büyük tahribata uğrasa da Hitit 

dönemine ait önemli kalıntılar bulunmuştur. Ters çevrili bir keramik kâsenin altında domuz 

embriyosunun kemikleri ortaya çıkmıştır. Ancak kurbanın neden buraya gömüldüğü 

anlaşılmasa da buranın kült işlemleri için kullanıldığı anlaşılmaktadır.874 Ölülere ve yeraltı 

tanrılarına sunulan kurbanlar bölümünde de domuzun bu unsurlarla ilişkilendirildiğine 

değinilmişti. Muhtemelen domuzun burada kurban olarak kullanılması Yazılıkaya’nın yeraltı 

dünyasıyla olan ilişkisini kuvvetlendirmiştir. 

4.4. Gavurkalesi  

Gavurkalesi Ankara’nın Haymana ilçesinde yaklaşık 60 km güneybatısında dar bir vadi 

üzerinde yer almaktadır. Konya ovasına uzanan geniş bir vadinin batı kenarında yer alan 

Gavurkalesi dar ve engebeli 2 km uzunluğunda bir vadinin merkezinde bulunmaktadır. Tepede 

 
871 Bittel, “Zusammenfassung und Ergebnisse”, 255. 
872 Rudolf Naumann, “Die Kammer B”, (ed. Bittel, K.), Das Hethitische Felsheılıgtum Yazılıkaya, Mann Verlag 

Berlin, (1975), 45. 
873 Gurney, Some Aspects of Hittite Religion, 62-63. 
874 Seeher, Taşa Yontulu tanrılar- Hitit Kaya Tapınağı Yazılıkaya, 91. 



 

264 

düz bir alanda yer alan Gavurkalesi’nin üzerinde yer alan kabartmalar Hatti-Hitit panteonuna 

ait standart tanrı tasvirlerini işaret eder.8751930’da Osten tarafından gerçekleştirilen keşifte 

burada sırasıyla Hitit, Frig ve Roma dönemine ait üç yerleşim katmanı bulunmuştur.876  

Gavurkalesi üzerinde tanrı tasvirleri yer alması da yapıyı önemli kılan detaydır.  İki erkek 

tanrı sola doğru yürür (resim 8.11), bir kadın ise oturur vaziyette tanrının önünde tapınır ya da 

saygı gösterir vaziyette tasvir edilmiştir. Tasvirlerin tanrı olduğu, erkek tanrıların boylarının çok 

uzun ve boynuzlu taçlarının olmasından anlaşılmaktadır. Tanrılara özgü kısa etekler ve ucu 

yukarı kalkık ayakkabılardan da anlaşılmaktadır. Osten burada Hitit seramiklerine 

rastlanmadığı için izole bir kült yeri olabileceğini belirtmiştir.  Buradaki odanın arka duvarında 

bir delik bulunarak, merdiven aracılığıyla kayalığın tepesindeki düzlüğe çıkılmıştır. Bu sayede 

odanın o zamanlardan beri mezar olduğunu iddia eden Osten arka duvarının sonradan Frig 

döneminde zirvedeki yapı üzerine inşa edilen binaya erişim sağlamak için delindiğini ifade 

etmiştir.877 Osten tarafından yürütülen kazılarda Hitit çanak çömleğine dair bilgiler sunulmamış 

olsa da yapının mimari özelliklerinde kullanılan devasa taşlarla (kyklopik) yapılmış duvar 

işçiliği Hitit dönemine ait yapılarla ilişkilendirilmiştir. Bu taşların Hattuša’da da kullanılması 

aradaki benzerliği göstermekle birlikte Hititlerin önemli saydıkları bir kült merkezi olduğunu 

da ortaya koymaktadır.878 Bazalt ya da andezit bloklardan oluşan kylopik oda (resim 8.11) yapı 

imparatorluk dönemi Hitit tarzında birbirine uyumlu olarak yerleştirilmiştir. Bu taşlar 

muhtemelen 5 km doğuda olan Oyaca Köyü yakınlarındaki kaya çıkıntılarından elde edilmiştir. 

Yapının kuzey cephesinde oturur pozisyonundaki tanrı kabartmasıyla aynı hizada olan tonozlu 

ya da hücre oda bulunmuştur. Birçok işleve sahip olduğu anlaşılan Gavurkalesi’nin, 12 km 

uzağındaki Külhöyük ile arasında Hitit döneminde siyasi ya da kült merkezi olarak bağlantı 

kurulmuştur.879 

Osten 1993’de yaptığı kazılarda Gavurkalesi’nin güney yamaçlarında Hitit dönemi 

seramikleri bulmuştur. Bunların çoğu cilalı kırmızı sıvanmış türlerinin birçok örneğini yansıtan 

açık renkli seramiklerdir. Yatay kulplu kaseler, boncuklu kenarlı kaseler, tabaklar, ağızlı testiler 

ve pişirme kapları da bunlar arasında bulunan malzemelerdir. Burada bulunan seramikler 

 
875 Stephen Lumsden, “Gavurkalesi 1993”, XII. Araştırma Sonuçları Toplantısı, (1994), 267. 
876 Hans Henning von der Osten, Discoveries in Anatolia 1930-31, Chicago, (1933), 111. 
877 Von der Osten, Discoveries in Anatolia, 113-116. 
878 Lumsden, “Gavurkalesi 1993”, XII. Araştırma Sonuçları Toplantısı, 268. 
879 Stephen Lumsden, “Gavurkalesi: İnvestigations at a Hittite Sacred Place”, Recent Developments in Hittite 

Archaeology and History, (2002), 115-116. 



 

265 

kabartmaların tam karşısındaki terastaydı. Burada bulunan kalıntılar sayesinde Gavurkalesi’nin 

küçük bir destek ekibinin içeren taş ev kurumu olduğu fikri ortaya atılmıştır.880 

Gavurkalesi’nin Hitit döneminde geniş ve karmaşık bir yerleşim alanı olduğuna 

inanılmaktadır. Bu yapıya yardımcı binalar, depolama tesisleri ve idari kompleksin bir parçası 

olan konutların eşlik edildiği tahmin edilir. Ayrıca ülkenin organizasyonu ve yönetiminde 

önemli rol oynayan kültik yapı olduğu bilinir. Bazı Hitit metinlerinde taş evlere ait araziler vs 

olduğu gibi buraya ait olan tarım arazileri, köyler ve yapılarda yapının kültik önemini 

doğrulamaktadır. Bu özelliklere sahip olması Gavurkalesi’nin bir imparatorluk yerleşimi 

olduğunu da hatırlatmaktadır.881  

Gavurkale’deki oda yapısının Hitit krallarından biri için hazırlanan ölü evi olduğuna dair 

gözle görülür bir kanıt olmadığı için ölü kültüyle değerlendirmenin yanlış olduğunu 

düşünenlerde olmuştur. Buradaki kabartmalardaki tanrı figürleri dikkate alındığında ölü 

kültünden ziyade tanrılar için inşa edilmiş E.NA4
 hekur yapılarıyla aynı bir oda yapısı olduğunu 

düşünmüşlerdir. Bu görüşü ise ÉNA4hekur ile ilgili Hitit çivi yazılarındaki bilgilere 

dayandırmışlardır. Buna göre Gavurkale’deki oda yapısı (É)kiklopik taş blokları ile (NA4) inşa 

edilmiş bir tepe üzerinde (hekur)dir. Çıkan arkeolojik ve filolojik veriler sonucunda 

Gavurkale’deki oda yapısının DHepat için yapılan É.NA4hekur yapısı olduğu üzerinde 

durmuşlardır. Çünkü Gavurkale oda yapısı üzerindeki tanrı kabartmalarının aslında burada 

tanrılar için yapılması gereken kült işlemlerini ifade ettiği düşünülmüştür. Tabi burada 

ritüellerin gerçekleştirilmesi, kült için araç gereçlerin toplanması ve buranın bakımının 

yapılması gerektiği için etrafta Hitit yerleşiminin olması gerekmektedir. Bunun içinde 

Gavurkale’ye yakın çağdaş yerleşim yerleri araştırılmış, varlığına ulaşılan çağdaş yerler 

sonucunda buranın kült yapısı olduğu üzerinde daha çok durulmuştur.882 

Tepede konumlandırılan Gavurkalesi’nin de kayaya oyulmuş heykeller, kyklopik duvar 

kalıntıları ve taştan inşa edilen odanın varlığı buranın bir “taş ev” yani mezar ya da bir “hekur 

“ölü kültü alanının özelliklerini taşıdığı izlenimi verdiğini belirtmiştik. Kayanın üzerindeki 

tasvir ve heykellerden dolayı ayrı bir önemi olduğu düşünülen bu görkemli yapı eğer bir Hitit 

kraliyet ailesinin cenaze ya da ölü kültü olsaydı, törenlerin düzenleneceği yerin kırsal alandan 

ziyade Hattuša’da olabileceği düşünülmektedir. Bu nedenle anıtın önemli ancak kraliyet 

 
880 Lumsden, “Gavurkalesi 1993”, XII. Araştırma Sonuçları Toplantısı, 271. 
881 Osten, Discoveries in Anatolia, 119. 
882 Ali Özcan Discoveries in Anatolia, Belleten, 282/LXXVIII, (2014), 393-395.  



 

266 

dışındaki önemli bireyler için inşa edildiği de düşünülmektedir.883 Çünkü kraliyet için 

düzenlenen taş evler başkent Hattuša’da olmalıdır. 

Şunu da belirtmek gerekir ki Hitit mezarı olduğu varsayılan bazı mezarların Hitit geleneği 

dışındaki MÖ. II. bin yıl halklarının gömü geleneğini yansıttığı anlaşılmıştır. Hititlerin ise 

arkeolojik ve filolojik veriler sonucu ölülerini gömmedikleri inancı da varsayılmıştır. Bu 

nedenle Gavurkale’yi mezar yapısı olarak açıklamak için yeterli arkeolojik ve filolojik bilgilere 

ulaşılmamıştır.884 Bunun için şimdilik Gavurkale yapısını mezar yapısı olarak kabul etmek 

doğru değildir. Bu yapı üzerindeki tanrı kabartmalarından dolayı daha çok tanrılar için bir 

tapınım alanını yansıtmaktadır. 

Yazılıkaya ve Gavurkale mezar yapısı olarak düşünenler olsa da arkeolojik ve filolojik 

olarak bu durumu kanıtlayan hiçbir şey yoktur.  Burada gömü yapısı ya da kremasyona ait bir 

şey bulunmaması, insan kemik kalıntıları ve mezar hediyelerine rastlanılmamasına rağmen 

Yazılıkaya’nın kral için hazırlanan taş ev olarak kabul edilmesi ilginç bir durumdur. Ancak 

kayanın üzerindeki, tasvirler yeraltı dünyası ve ölümle ilgili olsa da kanımca burası taş ev değil 

atalarının ruhlarına saygı duymak amaçla yapılan bir atalar kültü olabilir. Çünkü bu yapının 

mezar olarak kabul edilmesi için net bir veriye ulaşılamadığı gibi buranın mezar yapısı olması 

için çok elverişsiz olduğu anlaşılmaktadır.  Aynı şekilde Gavurkalesi’nin de kral için hazırlanan 

bir mezardan ziyade ölü kültü ya da tanrılar kültü ile alakalı bir yapı olduğu düşünülmüştür. 

Kısacası bu iki yapının mezar yapısı olarak düşünülmesi imkansızdır. 

 

  

 
883 Dawid Hawkins, “Hittite Monumensts and Their Sanctity”,  Sacred Landscapes of Hittites and Luwians, Fırenze 

University Press,  (2015), 2. 
884 Özcan, “Gavurkale Hitit Kaya Kabartmaları”, 395. 



 

267 

5. SONUÇ 

Bu tez çalışmasın da Hitit inancında çivi yazılı belgelerin de katkılarıyla ölüm mümkün 

olduğu kadar tüm yönleriyle incelenerek önemli sonuçlara varılmıştır. Hitit inanıcında ölüm 

olgusunun etkisi, siyasi ve toplumsal bağlamları, Hititlerin ölüm ve ölümden sonraki inançları 

incelenerek Hitit kaynaklarının ışığında ilginç sonuçlara varmak mümkün olmuştur. Çalışmanın 

verilerine göre Hititlerde ölüm inancının sosyal, kültürel, dini ve hatta siyasi alanlardaki etkileri 

ve bu etkilerin sonuçlarını sentezleyerek ortaya koymuştur. Bin tanrılı halk olarak tanımlanan 

Hititler için ölümün hayalperest düşüncelerin yanında şaşırtıcı ve bir o kadar da hayatla iç içe 

ve gerçekçi bir olguyu yansıtmaktadır. Bu nedenle ölüm Hitit metinlerinin de ışığında Hititler 

için her alanda kendini göstermiştir.  Tez çalışması boyunca çıkarılan bulgular aşağıda maddeler 

halinde verilmiştir. 

• Tez çalışması öncelikle Hititlerdeki ölüm anlayışı üzerinde durduğu için ilk olarak 

ölüm ifadesinden çıkarılan sonuçlar değerlendirilmiştir. Ölüm=Yeniden diriliş/doğum: 

Çalışmamızda öncelikle değerlendireceğimiz sonuç Hititlerde ölüm anlayışı olmuştur. 

Çivi yazılı belgelerin ve araştırmalar sonucunda Hititler için ölüm biyolojik son olarak 

görülmediği sonucuna varılmıştır. Ölüm hem Hitit halkı hem de kraliyet ailesi için 

tamamen bir son değil yeni bir hayata geçiş aşaması olduğu kaynaklarda açık bir ifade 

ile belirtilmiştir.  Hititlerin ölümden sonra yeni bir evrende yaşama inancı onların bu 

evrende yeniden doğuşunu simgelemekle eşdeğerdir. Bu nedenle ölüm onlar için yok 

oluşu ifade etmek yerine yeniden doğuşu da simgelemektedir. Ayrıca ölen kişiler için 

yapılan sunular, adaklar, yeraltı dünyası ile ilişkiler de ölümün ve hayatın tamamen 

birbirinden kopmadığını göstermektedir. Yani ölüm tamamen yok oluş ya da kopuş 

değil yeni bir dönüşüm olarak görülmektedir. 

• Ölüm ve hayat bağlantısı: Ölüm Hititler için teolojik hem de sosyo-politik bir olgu 

olmuştur. Yani hem dini hem de sosyal hayatı içinde barındırmaktadır. Hitit çivi yazılı 

metinlerde yer alan “hayat ölüme ölümde hayata bağlıdır” ifadesi Hitit inancında 

ölümün kaçınılmaz olduğunu göstermektedir. Ölüm ve yaşam düşünülenin aksine 

birbirine zıt olgular değil birbirini tamamlayan gerçeklerdir. Ölüm yaşayanların ve 

ölenin düzenini bozduğu gibi aynı zamanda da ilahi yollardan bu düzeni yeniden 

kurmaktadır. Bu anlayışı kavramak ise ölümün kaçınılmaz olduğu inancına sahip 

olmakla alakalıdır. Zaten bu inanç doğrultusunda ölümden sonraki hayata inanılarak 



 

268 

ölüm, başka bir alemde yaşamın yeniden başlamasının yolu olarak kabul edilmiştir. 

Sonuç olarak Hititler de ölüm ve hayat bir çelişki değil birbiri ile bağlantılı iki olgudur. 

• Hititlerin ölümü anlamlandırmada özellikle “ölüm ve hayatın” birbirine bağlı olduğu 

bilincinde olmaları “her doğanın bir gün öleceğini” bilmesi kader inancını 

yansıtmaktadır. Ölü kültleri, ritüeller ve mezarlar ölüm sonrası hayat inancının 

sonucudur. Hatta ömürlerinin bile kader tanrıçalarının belirlediği inanmaları Hititlerde 

kadercilik anlayışının olduğunu da göstermektedir. Hititler kader tanrıçalarının varlığı 

Mezopotamya ile benzerdir. Çünkü Mezopotamya inancında ölü ruhunun kader 

anlamına gelen Namtar adında tanrının hakimiyetine geçtiğine inanmışlardır. Hatta 

ölüm yatağındaki Gılgamış için Namtar’ın yatağında yatar, o kalkamaz ve Namtar’ın 

kilidi onu yakaladı o kalkamaz”885 ifadeleri insanın ölüm karşısındaki kaderinin her 

toplumda da kader tanrıçaları tarafından belirlendiği sonucuna varılmıştır. 

• Hitit metinlerinden çıkarılan sonuca göre Hititler ölüme birçok anlam yüklediği ve 

ölüm gününü farklı şekillerde tanımladığı sonucuna varmıştır. Ölüm için kullanılan 

ifadelerin genellikle daha yumuşak anlamlar içermesi ölümün soğukluğunu ve 

korkusunu yumuşatmak isteğinden kaynaklandığını söyleyebiliriz. Ölümü bir “anne 

günü, uygun gün” şeklinde tanımlamaları ölümün bilinmezliğini biraz olsun 

aralayarak ölümü daha ılımlı bir şekilde yansıttığı sonucuna varabiliriz.  Böylece ölüm 

korkunç yok oluş yerine kabul edilebilir bir yok oluşun temennisidir.  

• Ölümün tanımına ilişkin Hitit metinlerinden çıkardığımız sonuçlardan biri de sınıfsal 

ayrımın keskin şekilde ayırt edildiğidir. Hititler de halk ve kraliyetten birinin 

ölümünün aynı anlama gelmediğini söylemek mümkündür. Çivi yazılı metinlerde bu 

konuya dair sıkça yer vermektedir. Ölümden sonraki hayat halk için kara toprak yani 

yeraltında, kraliyet için ise gökyüzü yani öldükten sonra kuracakları çiftliklerdi. Bu 

inanç ölüm algısının ve ölümden sonraki hayatın statü meselesi olduğunu 

göstermektedir. Hititlerdeki bu toplumsal statü ölümü iki grup arasında ayrıştırmıştır. 

Kişinin toplumsal statüsü ölümün ve ölümden sonraki hayatının belirleyicisi olmuştur. 

Örneğin çivi yazılı metinlerde Hitit kralının öldükten sonra 14 gün boyunca süren 

ritüel halktan biri için olağan bir durum değildir. Bu hem maddi olarak hem de statü 

olarak zordur. Edilen bilgiler ışığında ölüm ve ölümden sonraki hayat bir statü 

meselesi olduğu sonucuna varılması çok olağandır. 

 
885 Kahya, "Ölüm Sonrası Hayat: Sümerce Metinlerde Öteki Dünya", 55. 



 

269 

• Halk ve kraliyet arasındaki ayrım ölümden sonra gidilecek mekanla ilgili 

kalmamaktadır. Kral ve kraliçenin ölümünü ifade eden “šalliš waštaiš” “büyük 

günah/suç” ifadesi de ölümü ayrıştıran önemli bir sonuçtur. Çünkü Hitit halkı için 

ölüm sadece “öldü” terimiyle ifade edilmiştir.  Bundan dolayı bu metin grubu   sadece 

cenaze törenlerini tanımlayan bir metin değil aynı zamanda statü farkını belirleyen 

önemli bir metin olarak görülebilir. Ritüeli tanımlayan terimler de sınıfsal üstünlüğü 

belli etmektedir.  “šalliš /büyük” kelimesinin hangi amaçla kullanıldığı önemlidir. Hitit 

krallarının birçok unvan aldığı bilinmektedir ve unvanların başında genelde büyük 

anlamına gelen Sümerce Gal kelimesi kullanılmaktadır. Onların almış oldukları 

unvanlar icraatlarına bağlı iken ayrıca krala verilen, onu diğer insanlardan ayıran 

belirleyici unsur olarak da görülmektedir. Bu nedenle acaba ölüm gününde kullanılan 

“büyük” kelimesi burada kralın almış olduğu unvanı yani kralı herkesten ayıran bir 

statüyü belirten kelimeyi mi ifade etmekteydi sorusunu akıllara gelmektedir.  Bu 

kelime kralın ve kraliyet ailesinin bulunduğu statü ile ilgiliyse halkın ölümü ile aradaki 

farkı ortaya koymaktadır. Aslında bu bir nevi kraliyet ile halk arasında mesafedir. Eğer 

ölen kral ya da kraliyet ailesinden biriyse halk bu ayrımı idrak etmiştir. Böylece halkın 

bir kısmı kral için düzenlenecek ritüelde hazır bekleyecektir.   

• Eğer böyle değilse “büyük” kelimesinin kullanılmasının bir nedeni daha vardır. Yine 

burada kralın statüsü ön plandadır. Büyük kayıp olarak nitelendirilen kralın ölümü 

tanrısallığını halka kabul ettirme çabası olarak görülebilir. Aksi takdirde öldüğünde 

tanrı olacağını yaşarken bile tanırın vekili olarak görev yapan kral için uygulanan bu 

ritüel “krallar için tanrı olacağı düşüncesinin bir propaganda malzemesi olarak 

kullanılıyor mu sorusunu da akıllara getirmektedir.  Muhtemelen bu kabul edilir bir 

yaklaşımdır. Çünkü ritüellerin amacı öleni ölüler diyarını geçişini kolaylaştırmaktır. 

Evrenin en yüksek noktasında en yüksek ilahi mertebeye geleceği inanılan kralın 

öldükten sonra aynı saygı ve düzenin devam emesi için ortaya atılan propaganda 

malzemesidir. Çünkü kral öldükten sonra tanrı olarak özellikle güneş tanrısı olarak 

kabul edilmesi halkın üzerinde ilahi bir güç yaratma inancından başka bir şey değildir. 

Ya da bu düşünce, kralın sıradan insanlar gibi yeraltı dünyasına ineceğine inanan halk 

tarafından kralın ölümünü ayrıcalıklı hale getirmek için ortaya atılmış olabilir. 

• Çalışma boyunca çıkardığımız sonuçlardan biri de halk ve kraliyet ailesinin ölümün 

kozmolojik düzende de birbirinden ayrıldığı sonucuna varılmıştır. Ölümden sonraki 

hayat halk için yeraltı dünyasında başlarken kraliyet için gökyüzünde başlaması 



 

270 

aradaki ayrımın sonuçlarından biridir. Ayrıca kozmolojik düzenin farklılığı bununla da 

kalmamış yöneticiler de yer değiştirerek görevlerini farklı statülerde yaptığına 

inanılmıştır. Örneğin yeryüzünün güneş tanrıçasının güneşin batışıyla yeraltına inerek 

ölülerin bulunduğu yeraltı dünyasının tanrıçası olarak burayı aydınlattığına 

inanmışlardır.  Yeraltı dünyası ise metinlerdeki çıkarıma istinaden halkın öldükten 

sonraki mekânı olarak kabul edildiği bilinmektedir. O zaman buradan şu sonuca 

varmak mümkündür. Göğün güneş tanrıçası kral ve kraliçenin ölümün ardından gittiği 

gökyüzünü aydınlatırken aynı güneş tanrıçası yeraltına inerek sıradan insanların gittiği 

ölüler diyarını aydınlattığı sonucuna varılmaktadır. Ayrıca bu durum doğu ve batı 

zıtlığını da göstermektedir. Hitit inancında güneş tanrısının batıdan yeraltı dünyasına 

inmesi güneşin doğuş ve batış hareketleri ile ilişkilendirilmiştir. Güneşin doğudan 

doğup batıdan batmasının ekseninde yeraltı tanrısının da yeryüzünün güneş tanrısı 

olduğu fikri savunulmuştur. Muhtemelen eskiçağ insanları güneşin hareketlerini 

bilimsel olarak açıklayamadıkları için ona olağanüstü anlam yüklemeleri sonucunda 

kanıya varmıştır. Buna istinaden doğudan doğan güneş tanrı sıfatıyla yer yüzünü 

aydınlatmaya çıkar batıdan battığında ise yeraltına inerek aynı görevi yerine getirirdi. 

Doğu-batı kavramı birbirine zıt kavramlardır. Doğu, güneşin doğuşunu temsil ettiği 

için yeniden doğuşu ve yaşamı ifade ederek olumlu bir anlama sahiptir. Batı ise 

güneşin battığı yeri temsil ettiği için ölümü, yeraltını ve karanlık dünyayı ifade 

etmektedir. Ayrıca güneşin doğuşu yer yüz tanrılarını batışı ise yeraltı tanrılarını 

temizletmektedir. Bunun sonucunda Hitit inancında doğu ve batı kavramı ölümle de 

ilişkilendirilirken aslında ölümün genel olarak zıtlıklar barındırdığı sonucu 

çıkarılmaktadır. 

• Su ve ateş zıtlığı: Bu çalışmadan çıkarılan sonuçlardan bir diğeri de kral ve halkın 

öldükten sonraki hayatlarına giderken kullandıklarına inandıkları araçların farklı 

olmasıdır. Daha bireysel görüşü barındıran bu ifade konunun halk ve kraliyet 

arasındaki ayrıma bir madde daha etkilemektedir. Bilindiği üzere yeraltı dünyasına su 

aracılığıyla gidildiği inancı Hitit metinlerinde geçmektedir. Yeraltı dünyası halka hitap 

ettiği için halkın yeraltına giderken su aracılığıyla gittiği inanılmıştır. Ancak 

kraliyetten biri ise gökyüzüne ya da dağlara giderken ise kutsal saydıkları ateşi 

kullanmışlardır. Çünkü ateş ölüler dünyası ve doğaüstü varlıklar arasında aracıdır. 

Kizzuwatna bölgesine özgü bir özellik olarak karşımıza çıkan886 ateş ayrıcalıklı bir 

 
886 Mouton, "Devenir Un Dieu: Les Lieux Des Funérailles Royales Hittites”, 24. 



 

271 

araçtır. Kısacası burada da statü farkı olduğu sonucuna varmak çok mümkündür. Farklı 

ve birbirine zıt iki maddenin kullanımı Hitit toplumundaki hiyerarşik ayrımı 

göstermektedir. Aynı amaca hizmet eden ateş ve su farklı sosyal sınıfların ölüm sonrası 

geçişinde fiziksel ve sembolik olarak yolculuğunu temsil etmektedir. Ayrıca bu iki ana 

madde Hitit halkının ve kraliyet üyelerinin birbirine zıtlığının simgesidir. Bu zıtlık 

ölüm sonrası hayata dair iki farklı evrenin varlığını da yansıtmaktadır. Kısacası 

ölümden sonra kral ateş ile, halk ise su ile ölümden sonraki hayata geçtiği sonucuna 

ulaşılmıştır.  

• Sümer kaynaklarında gökyüzü ve yer yeraltı dünyası evrenin iki zıt ucunda yer 

almaktadır.887 Bu zıtlığın sadece mesafeye dayanmadığı tanım ve fiziksel olarak da 

birbirine zıt olduğu hem Eski Mezopotamya kaynaklı metinlerde hem Hitit 

metinlerinde anlaşılmaktadır. Çıkarılan sonuca göre bu zıtlık cennet-cehennem 

ayrımına dayandığını varsayabiliriz. Hitit inancında ölümden sonra kralların ve halkın 

farklı mekanlara gitmesi bize cennet ve cehennemi çağrıştırmaktadır. Yeraltının 

kasvetli ve korku verici olarak tasvir edilmesi cehennem tasviri ile daha yakındır. 

Kralların gökyüzüne gitmesi ve buranın sahip olduğu unsurlarla çayırda yaşayacağı 

güzel bir hayatı tasvir etmesi cennet anlayışına yakındır. Kısacası halkın öldükten 

sonra gittiği yeraltı dünyası ile kralın öldükten sonra gittiği mekanlar cennet ve 

cehennem algısını yansıtmaktadır. Ancak her dönem yaygın olan inanışa göre kötülerin 

cehenneme, iyilerin ise cennete gideceği inancı eğer o dönemde de yaygın ise iyi ruhlar 

cennete yani gökyüzüne, kötü ruhların ise cehenneme yani yeraltına gideceği 

düşünülmelidir. Ancak Hitit halkına ait bu konuda kesin bilgilere ulaşılamadığı için 

genelleme yapmak yanlış olabilir. Çünkü halkın genelinin öldükten sonra kötü ruh 

sayılarak yeraltına yani cehenneme gideceği inancının olduğu düşünülemez. Yine de 

metinlere göre iki mekânın tasviri cennet ve cehennem algısını yansıtmaktadır.  

• Hitit metinlerinden çıkardığımız başka bir sonuç ise ölümün üzücü bir olay olarak 

algılanmadığıdır. Bu görüşe özellikle krali cenaze töreni metinlerinden ulaşılmıştır. 

Yani ölüm Hitit metinlerde çok acıklı ve üzücü bir olay olarak yansıtılmamıştır. Hatta 

kralın öldükten sonra ölüler aleminde kendine ait olan topraklarda çiftçilik yapmayı 

beklediği anlaşılmaktadır. Kralın ölümü üzüntülü bir durum olarak görülebilir. Ancak 

bunun nedeni kralın ölümüyle tanrıların belirlemiş olduğu düzenin bozulmasıdır. Eğer 

 
887 Katz, The İmage of the Neither World in the Sumerian Sources, 1. 



 

272 

yakınlarının ölümü için acıdan yas tutmuşlarsa da belgelerden henüz böyle bir bilgiye 

ulaşılamamıştır.888 Hatta krali cenaze ritüelleri hariç metinlerde ölen kişinin ardından 

ağıt yakma ya da onun varlığının sona erdiğini gösteren bir bilginin olmamasıdır. Yani 

ölüm Hitit metinlerine kişinin ölümünden kaynaklı üzücü bir olay olarak 

yansıtılmamıştır. Zaten ölüm Hititler için yok oluş değil yeni bir hayata başlama 

aşamasıdır. Bu nedenle özellikle krallar için ölüm üzücü bir olay yerine yönetimsel 

boşluğun tereddütlerinden dolayı endişeli bir durum olarak algılanması daha olasıdır. 

Ancak halk için ölümün nasıl bir izlenim uyandırdığına ait kaynaklarda ulaşılmasa da 

onların karanlık ve kasvetli yeraltı dünyasına gitmesinden dolayı onlar için ölüm belki 

de üzücü bir olay yerine daha endişe uyandıran bir izlenim yarattığı sonucuna 

varılmıştır.   

• Bu çalışma Hititler için ölümün kaygı ve korku verdiği sonucunu açıkça 

göstermektedir. Ölüme karşı duydukları bu korku sonucunda Hititler ölümü 

hayatlarının her alanına entegre etmeye çalışmışlardır. Şunu da belirtmek gerekir ki 

Hititler ölümden korktukları halde onunla başa çıkabilmek veya ölüme bir çare aramak 

yoluna girmemişlerdir. Bu yönüyle Mezopotamya inancıyla farklılık gösterebilir. 

Ölüm korkusu Hitit inancında tanrılara yönelme ve bu sayede ölümü geciktirme ya da 

öteleme anlayışının yaygınlaştığını göstermektedir. Çivi yazılı metinlerde ölüme 

yükledikleri birçok anlamın temelinde de aslın da ölüm korkusunu hissetmek 

mümkündür. Hitit dua grubu metinlerinin temelinde ölüm korkusu olduğu 

anlaşılmaktadır. Özellikle ikame ritüelleri kralların hastalandığında tekrar sağlığına 

kavuşmak için yapmış oldukları uygulamadır. Bu ritüelin temelinde de ölüm korkusu 

vardır. Bu nedenle hastalıkla ilgili metinlerin temel nedeni ölüm korkusudur. 

Değerlendirilen metinlerin sonucuna göre de duaların ve ölümden sonra uygulanan 

ritüellerin temellerinde ölüm korkusunun sonucuna varmak mümkündür. 

• Hititlerdeki ölüm inancı sonucunda ortaya çıkan ölü kültü Hitit sosyal yapısını ve 

kraliyet ideolojisini şekillendiren önemli bir yapı taşı olmuştur.  Hititlerin ölülerine 

saygı gösterdiği ve bu anlayışı resmîleştirdiklerini bıraktıkları arkeolojik 

materyallerden anlaşılmıştır. Arkeolojik veriler konusunda maalesef ki mezarların 

yetersiz olması ve krali mezarların hiç bulunmaması bu konu dışındadır. Ölü kültü ise 

mezar yapıları ile bazı noktalarda benzerlik gösterdiği için bu konuda kısıtlı da olsa 

 
888 Hoffner, "A Scene in the Realm of the Dead”, 193. 



 

273 

bazı sonuçlara ulaşmak mümkün olmuştur. Ölmüş atalarına duydukları saygıdan 

dolayı onlara için oluşturulan anıt yapılar ölümsüz mezarlar olduğu sonucuna 

varabiliriz. Bu yapıların amacı öleni unutmamak, öleni ve aynı zaman da ölümü 

hatırlamayı sağlamıştır. Unutulan bir ölü ruhunun öfkelenmesi ve yaşayanlara zarar 

vereceği düşüncesi Mezopotamya inancında da vardır. Bu nedenle ölü kültlerinin 

temelinde, başka bir evrende yaşamını sürdüren ölüleri memnun etmek ve onların kötü 

etkilerinden korunma inancı vardır.  Bunun sonucunda bu ölü kültleri ölüler içi 

hatırlanma, yaşayanlar için korunmayı sağlayan yapılardır diyebiliriz. 

• Çalışmamızın eksik kaldığı kısımlar da mevcuttur. Özellikle Hitit mezarlarına 

ulaşılamaması Hititlerin ölüm ve sonrası inançlarını belirli sınırlar kapsamında 

öğrenmemize neden olmuştur. Metinlerde Hattuša dışında ölen kraliyet ailesinden 

birinin cenazelerinin Hattuša’ya getirilmesine rağmen kral mezarların rastlanılmaması 

ilginç bir durumdur.  Hitit metinlerinde ölümle ilgili birçok soyut ve somut verilere 

ulaşılsa da ne yazık ki somut olarak mezarların nerede olduğu ya da şu ana kadar kesin 

olarak Hitit mezarı diyeceğimiz mezar yapıları yok denecek kadar azdır. Bu duruma 

neden olan gizem henüz ortaya çıkmasa da bazı fikirler üzerinde durmak mümkündür. 

Hitit mezarlarının günümüze kadar ulaşamamasının nedenlerini şu şekilde 

sıralayabiliriz: 

• Birinci neden olarak kralların yakılarak gömülmesi görülmektedir. Kremasyon gömü 

de denilen yakılarak gömme toprak gömüye kıyasla daha dayanıksızdır.  Bu uygulama 

da hem insan bedeni hem de ölen kişiye ait eşyalarda yakılmaktadır. Ancak toprak 

gömü de ölen kişinin bedeni ve ona ait eşyalarla birlikte gömülmektedir. Toprak gömü 

ile insan kemikleri ve eşyalara ait bir parçanın bile ele geçirilmesi kremasyona göre 

daha kolaydır. Çünkü kralların ve eşyalarının yakılması onlara ait kalıntılara ulaşmayı 

da zorlaştırmıştır. Mantık çerçevesinde yanan eşyalardan arta kalan küllerin toprağa 

karışması Hitit kralların ait mezarların ulaşmasını zorlaştırdığını düşünebiliriz. Burada 

uygulanan kremasyon gömü belki de dönemin şartlarına göre çok iyi korunmadığı için 

mezar buluntularına rastlanılmasına engel olmuştur. Kısacası burada gömü 

uygulamasındaki yanlış tercih neden olmuş diyebiliriz. 

• Çivi yazılı belgelerde kralın bedeninin yakıldıktan sonra kalan küllerin vazolara koyup 

onları taş evlerde saklanmıştır. Buna rağmen vazo kalıntılarına ya da değerli madenlere 

ait kalıntıların bulunmaması da ilginçtir. Ancak doğal şartları da (erozyon, deprem, 

yerleşme, ya da tarım arazisi olarak kullanma) göz önünde bulundurarak bahsedilen 



 

274 

kalıntıların bozulmasına, tahrip olmasına hatta tamamen yok olmasına neden olmuş 

olabilir. Ancak hiçbir yerde bir iz bulunmaması yine de konunun gizemini 

sürdürmektedir. İmparatorluk dönemi krallarında Muwatalli’nin başkent Hattuša’yı 

Tarhuntašša’ya taşımasına bağlanmıştır. Çünkü Kralın giderken atalar kültü ile ifade 

edilen muhtemelen kemik dolu kapları da beraberinde götürdüğü metinlere 

yansımaktadır. Kral muhtemelen lokalizasyonu hala bilinmeyen Tarhuntašša’da bir taş 

ev yaparak bu kemikleri yerleştirmiş olduğu bile düşünülmüştür. Eğer durum böyleyse 

kentin keşfedilmemesinden dolayı bahsedilen buluntulara ulaşılmaması normaldir. 

Ancak başkent geri taşındığında kemik dolu kapların akıbeti bilinmemektedir.889 

Singer’e göre ise kral Tarhuntašša’ya giderken aslında kralların kemikleri yerine onları 

simgeleyen heykellerini götürdüğünü ifade etmiştir.890 Eğer bu tespit doğru ise 

Hattuša’da kral mezarlarının bulunmamasının sebepleri arasındaki bir varsayım 

geçersiz sayılmıştır.  

Çalışma boyunca ölü kültü ve mezar yapılarının ortak noktaları dikkate alındığın da bu 

konuda önemli bir sonuca varmak mümkün olmuştur.  Ölü kültü yapıları ile taş evler bir noktada 

aynı amaca hizmet etmektedir. Bu nedenle burada akıllara acaba ölü kültü ve taş ev yapıları 

aynı mı sorusunun gelmesi normaldir. Ya da taş ev denilen yapı, ritüel boyunca kralın ve 

sembolünün ikametgahı kabul edilip, ritüel sonunda küllerinin bulunduğu vazolar sonraki 

süreçlerde saygı göstermek için ölü kültlerine mi getiriliyordu? Bu sorunun cevabı karmaşık 

olsa da şu an elimizdeki arkeolojik verilere göre bu yapıların ölümle ilişkilendirilmesi bu görüşü 

geri atılmamasını göstermektedir. Birçok toplumda ölüsüne saygı göstermek ve anmak için 

mezara gitme geleneği vardır. Bu yaklaşımla Hititlerde ölü kültü için yapılan yapıların aslında 

bir mezar olabileceği daha mantıklı gelmektedir.  Çünkü bu yapılar ile ilgili bilgiler metinlerde 

de sıklıkla kralın ölü ruhlarının anılması için geçen mekanlardır. Ölünün ruhuyla iletişimin 

kurulacağı mekân ise doğrudan mezarlıklardır ve burası ölenin ruhuna daha yakın hissedildiği 

yerdir. Bu nedenle ölü kültleri belki de mezarlıklarla ilişkiliydi. Ya da Hititler krallarının 

küllerinden çok onun simgesine ya da kültlerine önem verdiler (bu metinlerdeki bilgilere göre 

çok mümkün değil). Bu nedenle de kralın küllerinin bulunduğu kapları daha yüzeysel yerlere 

gömdüler. Bunun sonuncunda ise bu kaplar yıllar boyunca aşınarak ortadan kaybolmuştur. 

 
889 Gilan, "The Hittite Offering Lists of Deceased Kings and Related Texts (CTH 660–661) as Historical 

Sources." 90. 
890 Singer, "The Failed Reforms of Akhenaten and Muwatalli”, 43. 



 

275 

Hitit mezarlarına ulaşılamaması hem arkeolojik hem de tarih açısından bilinmezliği 

artıran en önemli unsurdur. Bu akıllara acaba kral mezarları gizli bir bölgede mi ya da gizli bir 

şekilde mi gömülüyordu sorusunu getirebilir. Birçok eskiçağ toplumunda krallara ait mezarlar 

saklama gereği hissedilmiştir. Ancak Hitit metinlerinde on dört gün boyunca gerçekleşen 

ritüellerin tüm detayı ile ifade edilmesi saklanacak bir şey olmadığını göstermektedir. Ayrıca 

kral mezarları için bahsedilen taş evler ve bu yapılara ait kurumların olması kraliyet mezar 

yerlerinin gizlenmiş olabileceğini göstermemektedir. 

• Çalışma boyunca vardığımız sonuçlardan biri ise Hitit metinlerinde kralların, öldükten 

sonra krallığını sürdüreceğine dair inancın yansımamasıdır. Birçok eski toplum da 

kralların öldükten sonra da görevine devam edeceğine düşündükleri için mezarlara asa, 

kılıç, taç gibi krali ve askeri malzemeleri yanında gömmüşlerdir. Ancak Hitit 

metinlerinde bu inanca dair bir bilgiye rastlanılmamıştır. Metinlerde Hitit krallarının 

öldükten sonra sadece tanrı olduğuna dair bilgiler mevcuttur.  Krallara özellikle 

imparatorluk döneminden itibaren öldükten sonra ilahi görevler yüklenmiştir. ŠW 

ritüel metninde de kralların öldükten sonra kendilerine ait topraklarda çiftçilik 

yapacağı ifadesi kralların siyasi görevlerinin öldükten sonra anılmadığını 

göstermektedir. Kısacası kral öldükten sonra sadece kendi toprak parçasında sahip 

olduğu hayvanları ile çiftliğini yöneteceğine inanılmıştır. Bu bilgiler ışığında ölüm, 

Hitit krallarının siyasi ve dünyevi görevini sonlandırmaktadır. Ölen kral hayattakiler 

için hem ata hem de tanrı olduğuna inanılarak kralın kültsel ve ilahi yetkiye sahip 

olduğu sonucuna varılmaktadır. Sonuç olarak ölen kral ilahi olarak “tanrı” toplumsal 

olarak “ata” statüsünde kabul edilmiştir.  

• Ritüel metninde ölen kralın ikameti için hiçbir zaman “kraliyet sarayı” ifadesinin 

geçmemesi, ölen kralın ikametgahının sürekli “ev, yapı” olarak geçmesi de kralın 

öldükten sonra siyasi ve yönetimsel vasfını kullanmadığı anlaşılmıştır. Hatta ritüelde 

ölen kişinin kendi evinde ve kendi yatağında sergilenmesi ritüelin bu kısmının daha 

halk kökenli olan bir uygulamanın kraliyet çevresine uyarlandığını bile 

düşündürmektedir.891 Bu bilgiler kralın öldükten sonra daha mütevazi bir yaşam 

süreceğini inandıklarını göstermektedir. 

Sonuç itibariyle bu çalışma Hititler de ölümün sadece biyolojik bir son olmadığını hatta 

yeni evrende yeniden doğuşu temsil ettiğini göstermektedir. Hititler, diğer eskiçağ toplumları 

 
891 Mouton, "Devenir Un Dieu: Les Lieux Des Funérailles Royales Hittites”, 23. 



 

276 

gibi ölümü hayattan kopuş değil yeni bir hayatta yeniden doğuş olarak görmüşlerdir. Hitit 

metinlerinde halkın ölümü ve sonraki hayat inancına dair yeterli bilgilere ulaşılamasa da ölümle 

birlikte halk ve kraliyetten ölenlerin hayatlarının farklı alemde yeniden şekillendiği 

anlaşılmaktadır. Bu bağlam da ölüm bir yeniliktir. Bu sırada ise ölümle birlikte kralın tanrı, 

halkın ise yeraltı dünyasının bir üyesi olması ölenin statüsünün de değiştiğine inanılmıştır.   

Ölüm bir kayıptır ancak bu kayıp geride kalanların deneyimlediği bir kayıptır. Ölen kendi 

varlığının kaybını kendi deneyimleyemez. Çünkü başka birinin ölümü deneyimlenemez.892 Tam 

da bu nokta da ölümün ayırt edici özelliği Hitit inancı ile örtüşerek, ölümün bu özelliği ardından 

oluşan uygulamaların temelini oluşturmuştur. Ölüm kaygısı ve ölüm kaybı bireysel ve 

toplumsal olarak herkesi ilgilendiren konular olmuştur. Bunun sonucunda da ölüm birçok 

uygulamayı da beraberinde getirmiştir. Ölüm kendisi ile ilgili her alanı da sentezleyerek 

büyütmüş, kendine ait alt dalların çıkarılmasını sağlamıştır. Bu bağlam Hitit inancında ölüm 

sadece anlayışı sadece kendi inanç ve düşüncelerini değil hem Mezopotamya hem de 

Anadolu’nun geleneklerinden etkilenerek çok katmanlı bir inanç sistemi oluşturmuşlardır. 

Ölüm olmadan sonraki hayatta yeniden doğuş olmadığı gibi insanın hayattaki davranışlarının 

ölümün yakınlığı uzaklığını belirlemesi, ayrıca iyi ve kötü ölüme sebep olması, ölümden 

koktuğu için tanrılarına daha çok yakınlaşması, ölenin ruhunun kendilerine musallat olmaması  

ve ölülere saygı için ritüellerin devamlılığı ve bunun gibi birçok etmenler sonucunda Hititler 

ölümü tek bir unsur olarak görmemiş bu süre boyunca ve ölümden sonra yapılacak her şeyi dahi 

hayata entegre ederek yaşamlarına devam etmişlerdir. Bu bağlamda ele alındığında ölüm sadece 

bireyi değil toplumda herkesi ilgilendiren kollektif bir olgudur. Cenaze ritüelleri bunun en 

belirgin özelliğidir.  Bu ritüeller kraliyet ailesine ait olduğu için sosyal ve siyasi yansımaları da 

içinde barındırmaktadır. Ritüeller sayesinde ölülere duyulan saygı ve anma törenlerinin 

sürekliliği sağlanmıştır. Hititler kısacası hayatlarını ölüme göre şekillendirmiştir. Çünkü çaresi 

olmayan ölümü olabildiğince iyi bir şekilde karşılamak istemişlerdir. Bu düşünce ve ölüm 

korkusunun da etkisiyle ölümü birçok noktada hayatın bir parçası olarak kabul etmişlerdir. 

  

 
892 Heidgger, Sein und Zeit, 239. 



 

277 

EXTENDED ABSTRACT 

Death in The Hittites World 

In Hittite belief, death is a transition. For the Hittites, the end of biological existence is a 

phenomenon in which the body, in a new realm, the soul leaves the body and begins to live 

again. This existential fact has also revealed the belief that life continues after death. According 

to Hittite belif in the end of every human being is the absolute end, and the time of death of 

every living being depends on an unchanging destiny. Thanks to the Hittite cuneiform texts, the 

perception of death, belief in the afterlife, death gods, fear of death, acceptance of death and 

the continuation of life after death, the soul, rituals and the cult of the dead beliefs of the Hittites, 

who established an empire in Anatolia in the 2nd millennium BC, can be easily understood from 

the texts. 

However, Hittites were influenced not only by their own beliefs but also by 

Mesopotamian and Hurri beliefs. Human beings, who are not fully aware of what death is and 

why it happens, have seen it as a necessity to offer offerings and prayers to the beings they 

believe in in order to protect themselves from death. Here death and religion are together. 

Actions taken to protect against death do not completely eliminate death. 

The Hittites were not concerned with achieving immortality, but with departing the world 

of the living in a proper and honorable death. This condition depends on their behaviour and 

obedience to the gods while alive.  The anxiety and fear experienced by human beings have led 

them to seek a way to completely get rid of death. The first mythological work seeking 

immortality, which we have come across in different periods and societies, belongs to 

Gilgamesh, the king of Uruk, one of the Sumerian cities. Gilgamesh's desire to seek immortality 

was the result of a death. However, immortality has never been possible for anyone and society. 

This quest actually depends on the helplessness of human beings in the face of death. The 

Hittites certainly had a fear of death, but they did not seek immortality. Perhaps they easily 

accepted death by realising that they could overcome it as long as it was accepted. 

In order to cope with the fear of death, they tried to cope with rituals. Hittites performed 

rituals to facilitate the passage of the deceased and to prepare him for the afterlife. In the Hittites, 

the soul generally does not reflect good associations. The reason is that it is believed that the 

spirit of the deceased person can only bring misfortune. For this reason, ancient societies 

performed rituals and even spells to prevent the spirit from wandering on the earth, just as they 

do in funerals. For this reason, the relationship between death and the soul in every society has 

been interconnected. 

The origin of the dead cult in Hittite belief lies in the desire to ensure the soul’s peace in 

the afterlife and to prevent it from disturbing the living. Accordingly, a particular cult was 

established for ancestors, especially deceased kings, through which the Hittites sought to 

regularly fulfill their obligations regarding the care and commemoration of the dead. 

The primary text regarding death and the afterlife in the Hittite world is the šalliš waštaiš, 

which details the royal funeral ceremonies. This important text describes the funeral practices 

carried out for members of the royal family, including the rituals performed over a 14-day 

period.  

The 14-day funeral ritual performed after the death of Hittite kings was a direct expression 

of the belief in the cult of the dead. Sharing similarities with Mesopotamian rituals, the primary 

aim of Hittite funerary practices was to appease the deceased and ensure their separation from 

the world of the living. It was believed that through these rites, the soul of the dead would be 



 

278 

protected and evil forces would be driven away. One of the most common traditions associated 

with the cult of the dead was offering sacrifices and holding feasts in honor of the deceased. 

However, there is no available information on how such practices were conducted for the 

general population. 

The šalliš waštaiš text, which pertains to royal funerary rituals, not only reflects the 

ceremonial practices applied to the Hittite royal family but also reveals cultural interactions of 

the period. It is evident that certain elements of the rituals were influenced by Mesopotamian 

traditions. The Hittites did not perceive the death of a king in the same way as that of an ordinary 

person. For the general population, death signified a transition from this world to the next. 

However, for the king, death meant becoming a deity. As the earthly representative of the gods, 

the king was believed to fulfill his divine duty during his lifetime and attain divinity after death. 

Although the 14-day ritual text has survived, the absence of a discovered tomb belonging 

to a king or a member of the royal family remains a significant gap in our understanding. 

According to some scholars, the reliefs found at Yazılıkaya have been interpreted in connection 

with death and the afterlife, and it has even been suggested that the site may have served as a 

royal tomb. Although the exact purpose of Yazılıkaya has not yet been definitively determined, 

all available evidence suggests that the site is closely related to the cult of the dead. Even though 

no concrete evidence has been found to confirm this function, it is believed that Yazılıkaya 

represented an ancestral cult, particularly in honor of Tudhaliya IV.  

The tombs that are assumed or accepted to belong to the Hittite period do not entirely 

reflect distinct Hittite characteristics. This is because such tombs are generally located outside 

of major Hittite centers such as Hattusa and Šapinuwa, which are known to bear strong Hittite 

cultural traits. Therefore, it would be inaccurate to definitively identify these tombs as Hittite 

royal burials. 

Although various explanations have been proposed for the absence of Hittite tombs, 

which symbolized the transition to the afterlife, the fact that no such structures have been 

discovered for an empire that ruled for centuries seems to suggest an underlying 

mystery.“Nonetheless, it is anticipated that the resolution of this mystery and the eventual 

discovery of Hittite tombs will yield new insights into Hittite notions of death and the afterlife. 

 

  



 

279 

KAYNAKÇA 

Açıkkol, Ayşen vd., "Kütahya-Ağızören Hitit İskeletlerinin Paleoantropolojik Analizi ve Tunç 

Çağı Anadolu Halkları Arasındaki Yeri." Antropoloji: İnsan Bilimleri Dergisi, 17 (2003): 

1–26. 

Akçay, Tuncay. "Olba’da Kremasyon." Seleucia ad Calycadnum, 6 (2016): 21–43. 

Akdoğan, Rukiye. "Dini İçerikli Yeni Hitit Tablet Parçaları." Belleten, 83, 296 (2019): 1–24. 

Akkuş Mutlu, Suzan. "Eskiçağda Şarabın Dini, Siyasi ve Ekonomik Açıdan Değeri." Iğdır 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 19 (2019): 115–36. 

Akpolat, Yıldız. "Ölüm Sosyolojisine Dair: Ölüm İdeolojisi ya da Ölümün 

Toplumsallaştırılması Olarak Eshab-ı Kehf Miti." Atatürk Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 51 (2013): 121–34. 

Alexander, Robert L. The Sculpture and Sculptors of Yazılıkaya. Newark, DE: University of 

Delaware Press, (1986) 

Alp, Sedat, Hititlerde Şarkı, Müzik ve Dans: Hitit Çağında Anadolu’da Üzüm ve Şarap, Kültür 

Yayınları, (1999). 

Archi, Alfonso. "Il culto dei focolari presso gli Ittiti." Studi Micenei ed Egeo-Anatolici, 16 

(1975): 77–88. 

Archi, Alfonso. "Il dio Zawalli. Sul culto dei morti presso gli Ittiti." Altorientalische 

Forschungen 6, 1 (1979): 81–94. 

Archi, Alfonso. "The Anatolian Fate-Goddesses and Their Different Traditions." In Diversity 

and Standardization: Perspectives on Social and Political Norms in the Ancient Near 

East, ed. Eva Cancik-Kirschbaum vd., Berlin: De Gruyter, (2013): 1-26. 

Archi, Alfonso. "The Soul Has to Leave the Land of the Living." Journal of Ancient Near 

Eastern Religions, 7, 2 (2007): 169–95. 

Ardzinba, Vladislav. Eskiçağ’da Anadolu Ayinleri ve Mitleri. Ankara: Kafdav Yayınları, 

(2010). 

Bacvarov, Krum ."Early Neolithic Jar Burials in Southeast Europe: A Comparative 

Approach." Documenta Praehistorica, 33 (2006): 101–6. 

Badali, Enrico-D’Amore, Paola, “Nergal a Yazilikaya,” Rivista di Studi Orientali, 56 (1982): 

Barrett, Caitlin E. "Was Dust Their Food and Clay Their Bread? Grave Goods, the 

Mesopotamian Afterlife, and the Liminal Role of Inanna/Ishtar." Journal of Ancient Near 

Eastern Religions 7, 1 (2007): 7–67. 

Bawanypeck, Daliah. "Hethitische Orakelspezialisten als Ritualkundige." In Hethitische 

Orakel und traditionelle Mantik, edited by Jeanette C. Fincke, Dresden: Verlag der 

Sächsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig, (2008): 21-36. 

Bayliss, Miranda. "The Cult of Dead Kin in Assyria and Babylonia." Iraq, 35, 2 (1973): 115–

25. 

Beckman, Garry. "A Hittite Cylinder Seal in the Yale Babylonian Collection." Anatolian 

Studies, 31 (1981): 129–35. 

Beckman, Garry. "Blood in Hittite Ritual" Journal of Cuneiform Studies, 63 (2011): 95–103. 



 

280 

Beckman, Garry. "Edicts and Proclamations: Bilingual Edict of Hattušili I." In The Context of 

Scripture, Vol. 2: Monumental Inscriptions from the Biblical World, ed. William W. Vd., 

Leiden: Brill, (2000): 79-81. 

Beckman, Garry. "On Hittite Dreams." In Luwian and Hittite Studies Presented to David 

Hawkins on the Occasion of his 70th Birthday, edited by Itamar Singer, Tel Aviv: Emery 

and Claire Yass Publications in Archaeology, (2010): 26-31. 

Beckman, Garry. "Pantheon. A. II. Bei den Hethitern." In Reallexikon der Assyriologie und 

Vorderasiatischen Archäologie 10, Berlin: Walter de Gruyter, (2004): 308-16. 

Beckman, Garry. "Royal Ideology and State Administration in Hittite Anatolia", Civilizations 

of the Ancient Near East, ed. Jack M. Sasson, New York: Charles Scribner's Sons, (1995): 

529-44. 

Beckman, Garry. "The Hittites Serve Their Gods." The Oxford Handbook of Ritual and 

Worship in the Hebrew Bible, ed. Samuel E. Balentine, Oxford: Oxford University Press, 

(2020): 1-21. 

Beckman, Garry. Hittite Birth Rituals. Studien zu den Boğazköy-Texten 29. Wiesbaden: 

Harrassowitz Verlag, (1983) 

Beckman, Garry. Hittite Diplomatic Texts. Atlanta: Scholars Press, (1995). 

Beckman, Garry. The Hittite Gilgamesh. Atlanta: Lockwood Press, (2019). 

Bittel, Kurt, "Die hethitischen Grabfunde von Osmankayası”,  Wissenschaftliche 

Veröffentlichungen der Deutschen Orient-Gesellschaft 71. Berlin: Gebr. Mann Verlag, 

(1958).  

Bittel, Kurt. "Zusammenfassung und Ergebnisse." In Das hethitische Felsheiligtum Yazılıkaya, 

Boğazköy-Hattusa 9. Berlin: Gebr. Mann Verlag, (1975): 169-183. 

Blasweiler, Joost. "Hattusa: Sacred Places Near Buyukkaya, Ambarlikaya and the 

Budaközü." Arnhem,Leiden, (2013): 1-62. 

Blasweiler, Joost. "Kings, Queens and Princes of the Hittite Kingdom in the Offering Lists of 

the Royal Ancestors." Arnhem, 3 (2013): 1–12. 

Bonogofsky, Michelle. "Neolitik Kafatası Kültü: Ölülerle İç İçe Yaşamak." Aktüel Arkeoloji 

Dergisi, 63 (2018): 28–35. 

Borowski, Oded. "Animals in the Literatures of Syria-Palestine”, A History of the Animal World 

in the Ancient Near East, ed. Billie Jean Collins, Handbook of Oriental Studies, Section 

1: The Near and Middle East, 64. Leiden: Brill, (2002): 405-24. 

Bottéro, Jean. "La mythologie de la mort en Mésopotamie ancienne." In Death in Mesopotamia: 

Papers Read at the XXVIe Rencontre Assyriologique Internationale, edited by Bendt 

Alster, Mesopotamia 8. Copenhagen: Akademisk Forlag, (1980): 25-52. 

Bottéro, Jean. Gılgamış Destanı: Ölmek İstemeyen Büyük İnsan. Çev.Orhan Suda. İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları, (2013). 

Bozgun, Şafak. "Hitit Metinlerinde Kutsal (GIŠ)zahurti- Nesnesi." Gaziantep Journal of Social 

Sciences, 22, 4 (2023): 1309–21. 

Bryce, Trevor. Hitit Dünyasında Yaşam ve Toplum. Çeviren Müfit Günay. Ankara: Dost 

Kitabevi, (2003). 



 

281 

Burcu, Esra-Akalın, Emel, “Ölüm Olgusu Üzerine Sosyolojik Tartışmalar" Hacettepe 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları, 8 (2008): 29–54. 

Cammarosano, Michele. Hittite Local Cults. Writings from the Ancient World 41. Atlanta: SBL 

Press, 2018. 

Campbell, Stuart. "The Dead and the Living in Late Neolithic Mesopotamia." Scienze 

Dell'Antichità: Storia Archeologia Antropologia 14, 1 (2008): 125–40. 

Cassin, Elena. "Le mort: Valeur et représentation en Mésopotamie ancienne." In La mort, les 

morts dans les sociétés anciennes, edited by Gherardo Gnoli ve Jean-Pierre Vernant, 

Cambridge: Cambridge University Press, (1982): 355-72. 

Cavigneaux, Antoine. "Deux Hymnes Sumériens à Utu." Et il y eut un esprit dans l’Homme: 

Jean Bottéro et la Mésopotamie, Paris: De Boccard, (2009): 3-18. 

Cengiz, Tülin. "Hitit Krallığında Arinna’nın Güneş Tanrıçası Kültü." Tarih Araştırmaları 

Dergisi 37, 64 (2018): 125–40. 

Cengiz, Tülin. "Hititlerde İktidarın Meşruiyet Aracı Olarak Rüya: III. Hattušili’nin 

Rüyaları." Akdeniz Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi (ArAn) 17, no. 1 (2023): 63–

85. 

Charekishvili, Nino. "CTH 450 – Hittite Funerary Ritual šalliš waštaiš." Studi Micenei ed 

Egeo-Anatolici Nuova Serie Supplemento 4 (2023): 280–305. 

Charekishvili, Nino. "CTH 450 – Hittite Funerary Ritual šalliš waštaiš." Studi Micenei ed 

Egeo-Anatolici Nuova Serie Supplemento 4 (2023): 280–305. 

Christmann-Franck, Liane. "Le rituel des funérailles royales hittites." Revue Hittite et 

Asianique 29 (1971): 61–111. 

Clay, Albert T., Morris Jastrow, ve Stephen Langdon. The Epic of Gilgamesh: Two Texts: An 

Old Babylonian Version of the Gilgamesh Epic - A Fragment of the Gilgamesh Legend 

in Old-Babylonian Cuneiform. N.p.: Wentworth Press, 2017. 

Cognetti, Claudia. "Totenkult und Ahnenverehrung im hethitischen Anatolien: Vorstellungen, 

Rituale und Institutionen." PhD diss., Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg, 2016. 

Collins, Billie Jean. "Animals in the Religions of Ancient Anatolia." In A History of the Animal 

World in the Ancient Near East, editörlüğünü Billie Jean Collins, 309–34. Leiden: Brill, 

2002. 

Collins, Billie Jean. "Necromancy, Fertility and the Dark Earth: The Use of Ritual Pits in Hittite 

Cult." In Magic and Ritual in the Ancient World, editörlüğünü Paul Mirecki ve Marvin 

Meyer, Leiden: Brill, (2002), 224-41. 

Collins, Billie Jean. The Hittites and Their World. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2007. 

Corti, Carlo. "Reflections on Some Hittite Colophons from Hattuša." Die Welt des Orients 52, 

no. 2 (2022): 187–97. 

Coşkun, İsmail. "Zincirli Sam'al Katumuwa Steli ile İlgili Değerlendirmeler." In Sosyal ve 

Beşeri Bilimlerde Teori ve Araştırmalar II, 313–30. Ankara: Gece Kitaplığı, 2020. 

Craig, Leah W. "A Journey Into the Land of No Return: Death Attitudes and Perceptions of 

Death and Afterlife in Ancient Near Eastern Literature." Honors College Capstone 

Experience Thesis, University of Maine, 2008. 



 

282 

Czyzewska, Izabella S. "How to Pray to Hittite Gods: A Semantic and Contextual Analysis of 

Hittite Prayer Terminology with the New Editions of Selected Prayers of Muršili II." PhD 

diss., SOAS, University of London, 2012. 

Çevik, Nevzat, “Dağlardaki Tanrılar ve Tanrı Dağları”, Belkis Dinçol ve Ali Dinçol!a Armağan; 

VITA, Ege Yayınları, (2017), 175-194. 

Çilingir Cesur, Sevgül. "The Timing of Ritual Performance in Hittite Texts: The 'Mourning' 

Rites." ADALYA23 (2020): 87–110. 

Daddi, Franca Pecchioli, - Polvani, Anna Maria. La mitologia ittita. Brescia: Paideia, 1990. 

Dardano, Paolo. “Per un’etimologia del lessema ittita ḫe(n)kan-.“ KUBABA 41 (2020): 131–45. 

Dardeniz, Gonca, ve Aliye Öztan. "Acemhöyük Fayans ve Frit Eserleri." Belleten 84, no. 301 

(2020): 837–86. 

Darga, A. Muhibbe. Hitit Sanatı. İstanbul: Anadolu Sanat Yayınları, 1992. 

De Martino, Stefano- Devecchi, Elena. "Death Penalty in the Hittite Documentation." In Strafe 

und Strafrecht in den antiken Welten: Unter Berücksichtigung von Todesstrafe, 

Hinrichtung und peinlicher Befragung, editörlüğünü Robert Rollinger, Martin Lang, ve 

Heinz Barta, 191–201. Philippika 51. Wiesbaden: Harrassowitz, 2012. 

de Roos, Johan. Hittite Votive Texts. Istanbul: Nederlands Instituut voor het Nabije Oosten, 

2007. 

del Monte, Giuseppe F. , Antologia della letteratura ittita. Pisa: Servizio Editoriale 

Universitario di Pisa, 2003. 

Dinçol, Ali. "Ašhella Rituali (CTH 394) ve Hititlerde Salgın Hastalıklara Karşı Yapılan Majik 

İşlemlere Toplu Bir Bakış." Belleten 49, 193 (1985): 1–40. 

Durmuş, İlhami. "Eskiçağ Anadolu’sunda Türk İzlerine Dair Tespit ve Öneriler." OANNES - 

International Journal of Ancient History 1, 2, (2019): 95–116. 

Durmuş, İlhami. İskitler. İstanbul: Kaynak Yayınları, 2007. 

Duymuş Florioti Hande. "Eski Kültürlerde Köpeğin Algılanışı: Eski Mezopotamya 

Örneği." Tarih Araştırmaları Dergisi 33, 55 (2014): 45–70. 

Ekmen, Hamza. "Yaşam ve Ölüm: Acemhöyük-Arıbaş Mezarlığı’ndan Gündelik Yaşama 

İlişkin Veriler." Arkeoloji ve Sanat, no. 166 (2021): 81–96. 

Ekmen, Hamza. "Yeni Veriler Işığında Başlangıcından M.Ö. II. Binin Sonuna Kadar 

Anadolu’da Yakarak Gömme (Kremasyon) Geleneği." Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 5, 1 (2012): 23–49. 

Emiroğlu, Kudret- Aydın, Suavi. Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2003. 

Emre, Kutlu. Yanarlar: Afyon Yöresinde Bir Hitit Mezarlığı. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 

1978. 

Erbil, Yiğit ve Mouton, Alice. "Water in Ancient Anatolian Religions." Journal of Near 

Eastern Studies71, no. 1 (2012): 53–74. 

Erbil, Yiğit. "Hitit Dönemi Toplanma Yerleri: Sembolik İletişim ve İktidar Alanları Olarak 

Eflatun Pınar ve Fasıllar." In Arkeolojide Ritüel ve Toplum, ed. Elif Dündar, Ş. Gülgün 

Tiryaki, Burcu Uysal, ve A. Aslıhan Yılmaz, 137–52. İstanbul: Ege Yayınları, 2017. 



 

283 

Erdal, Yılmaz Selim-Yıldız, Özge. "Antandros Antik Kentinde Ölü Yakma Geleneği." In 23. 

Arkeometri Sonuçları Toplantısı, editörlüğünü Fahriye Bayram ve Kubilay A. Akman, 

41–56. Ankara: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2008. 

Fahlander, Fredrik, ve Terje Oestigaard. "The Materiality of Death: Bodies, Burials, Beliefs." 

In The Materiality of Death: Bodies, Burials, Beliefs, editörlüğünü Fredrik Fahlander ve 

Terje Oestigaard, 1–16. BAR International Series 1768. Oxford: Archaeopress, (2008). 

Feder, Yitzhaq. "Death, Afterlife and Corpse Pollution: The Meaning of the Expression ṭāmēʾ 

lā-nepeš." Vetus Testamentum 69, 3 (2019): 384–401. 

Feder, Yitzhaq. Blood Expiation in Hittite and Biblical Ritual: Origins, Context, and Meaning. 

Writings from the Ancient World Supplement Series 11. Atlanta, GA: SBL Press, 2011. 

Friedrich, Johannes. Hethitisches Wörterbuch. Heidelberg: Carl Winter Universitätsverlag, 

1952. 

Friedrich, Johannes. Hethitisches Wörterbuch: Kurzgefasste Kritische Sammlung der 

Deutungen Hethitischer Wörter. 2. baskı. Heidelberg: Carl Winter, 1991. 

Gilan, Amir. "The Hittite Offering Lists of Deceased Kings and Related Texts (CTH 660–661) 

as Historical Sources." KASKAL: Rivista di storia, ambienti e culture del Vicino Oriente 

Antico 11 (2014): 85–102. 

Gordeziani, Levan- Tatishvili, Irakli. "Hittite Funerary Traditions and Afterlife Beliefs in the 

Context of Hittite Cosmology." In Ancient Near Eastern Weltanschauungen in Contact 

and in Contrast, editörlüğünü Raija Mattila, Sanae Ito, ve Chikako E. Watanabe, 309–22. 

Münster: Zaphon, 2022. 

Gördük, Yunus Emre. "Klasik ve Modern Kaynaklarda İlk Cinayet Kıssası (Mâide 5/27-31): 

Tefsir Metodolojisi Açısından Mukayeseli Bir İnceleme." Amasya İlahiyat Dergisi, no. 

15 (2020): 105–42. 

Görke, Susanne. Das Ritual der Aštu (CTH 490): Rekonstruktion und Tradition eines 

Hurritisch-Hethititschen Rituals aus Boğazköy/Hattuša. Culture and History of the 

Ancient Near East 41. Leiden: Brill, 2010. 

Gurney, Oliver R. Some Aspects of Hittite Religion. The Schweich Lectures of the British 

Academy 1976. London: Oxford University Press for the British Academy, 1977. 

Güterbock, Hans G. "Hittite Mythology." In Mythologies of the Ancient World, editörlüğünü 

Samuel Noah Kramer, 139–79. Garden City, NY: Anchor Books, 1961. 

Güterbock, Hans Gustav- Michael Boehmer, Rainer, Glyptik aus dem Stadtgebiet von 

Boğazköy: Grabungskampagnen 1931-1939, 1952-1978. Boğazköy-Hattuša 14. Berlin: 

Gebr. Mann Verlag, 1987. 

Haas, Volkert, ve Gernot Wilhelm. Hurritische und luwische Riten aus Kizzuwatna. 

Hurritologische Studien 1. Kevelaer: Butzon & Bercker, 1974. 

Haas, Volkert, ve Heidemarie Koch. Religionen des alten Orients: Hethiter und Iran. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2011. 

Haas, Volkert. "Death and the Afterlife in Hittite Thought." In Civilizations of the Ancient Near 

East, editörlüğünü Jack M. Sasson, 3:2021–30. New York: Charles Scribner's Sons, 1995. 

Haas, Volkert. "Die Unterwelts- und Jenseitsvorstellungen im Hethitischen 

Kleinasien." Orientalia 45 (1976): 197–212. 



 

284 

Haas, Volkert. "Hethitische Bestattungsbräuche." Altorientalische Forschungen 27, no. 1 

(2000): 52–67. 

Haas, Volkert. Geschichte der hethitischen Religion. Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, Der 

Nahe und Mittlere Osten 15. Leiden: Brill, 1994. 

Haas, Volkert. Hethitische Orakel, Vorzeichen und Abwehrstrategien: Ein Beitrag zur 

hethitischen Kulturgeschichte. Berlin: De Gruyter, 2008. 

Harmanşah, Ömür. "Cities, the Underworld, and Infrastructure: The Ecology of Water in the 

Hittite World." In New Materialisms, Ancient Urbanisms, editörlüğünü Susan D. 

Gillespie ve Timothy R. Pauketat, 218–40. London: Routledge, 2020. 

Harmanşah, Ömür. Place, Memory, and Healing: An Archaeology of Anatolian Rock 

Monuments. New York: Routledge, 2015. 

Hawkins, Dawid, “Hittite Monumensts and Their Sanctity”, Sacred Landscapes of Hittites and 

Luwians, Fırenze University Press,  (2015), 1-11. 

Hawkins, J. David. "Late Hittite Funerary Monuments." In Death in Mesopotamia, 

editörlüğünü Bendt Alster, 213–25. Mesopotamia 8. Copenhagen: Akademisk Forlag, 

1980. 

Hawkins, J. David. The Hieroglyphic Inscription of the Sacred Pool Complex at Hattuša 

(Südburg). Studien zu den Boğazköy-Texten Beiheft 3. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 

1995. 

Heffron, Yağmur. "Paraphernalia of Funerary Display at Kaneš." Altorientalische 

Forschungen 47, 1 (2020): 91–122. 

Heidegger, Martin. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, (1967) 

Heimpel, Wolfgang. "Libation. A. Philologisch. I. In Mesopotamien." Reallexikon der 

Assyriologie und Vorderasiatischen Archäologie 7, Berlin: Walter de Gruyter, (1987-

1990): 1-5. 

Helmuth, Hermann. "Anthropologische Untersuchungen von Leichenbränden." In Das 

Gräberfeld bei Ilıca, editörlüğünü Winfried Orthmann, 126–39. Wiesbaden: 

Harrassowitz, 1967. 

Hermann Bernd, vd. Prähistorische Anthropologie: Leitfaden der Feld- und Labormethoden. 

Berlin: Springer-Verlag, (1990). 

Hoffmann, Inge. Der Erlaß Telipinus. Texte der Hethiter 11. Heidelberg: Carl Winter, (1984) 

Hoffner, Harry A., Jr. "A Scene in the Realm of the Dead." In A Scientific Humanist: Studies 

in Memory of Abraham Sachs, editörlüğünü Erle Leichty, Maria deJong Ellis, ve Pamela 

Gerardi, 191–99. Occasional Publications of the Samuel Noah Kramer Fund 9. 

Philadelphia: University Museum, (1988). 

Hoffner, Harry A., Jr. "An English-Hittite Glossary." Revue Hittite et Asianique 25 (1967): 7–

98. 

Hoffner, Harry A., Jr. "Oil in Hittite Texts." Bibliotheca Orientalis 52, no. 1/2 (1995): 8–34. 

Hoffner, Harry A., Jr. "Paskuwatti's Ritual against Sexual Impotence (CTH 406)." Aula 

Orientalis 5 (1987): 271–87. 

Hoffner, Harry A., Jr. The Laws of the Hittites: A Critical Edition. Documenta et Monumenta 

Orientis Antiqui 23. Leiden: Brill, 1997. 



 

285 

Hoffner, Harry A., Jr. Hittite Myths. Editörlüğünü Gary M. Beckman. Writings from the 

Ancient World 2. Atlanta, GA: Scholars Press, (1990). 

Hoffner, Harry A., Jr., ve H. Craig Melchert. A Grammar of the Hittite Language. Winona 

Lake, IN: Eisenbrauns, (2008). 

Hökelekli, Hayati. "Ölüm ve Ölüm Ötesi Psikolojisi." Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 3, 3, (1991): 151–65. 

Hutter, Manfred. "Demons and Benevolent Spirits in the Ancient Near East: A 

Phenomenological Overview." In Angels: The Concept of Celestial Beings - Origins, 

Development and Reception, editörlüğünü Friedrich V. Reiterer, Tobias Nicklas, ve Karin 

Schöpflin, 21–34. Berlin: De Gruyter, 2007. 

Hutter, Manfred. "Jenseitsvorstellungen im hethitischen Kleinasien und ihre Auswirkungen auf 

das erste Jahrtausend." In Tod und Jenseits in den vormodernen Kulturen des Orients, 

editörlüğünü Lutz Popko, Holger Kockelmann, ve Gaëlle Tallet, 161–81. Wiesbaden: 

Harrassowitz Verlag, 2013. 

Imparati, Fiorella. Hitit Yasaları. Çeviren Erendiz Özbayoğlu. Ankara: İtalyan Kültür Heyeti, 

1992. 

Jakobsen, Thorkild. "Death in Ancient Mesopotamia." In Death in Mesopotamia, editörlüğünü 

Bendt Alster, 1–7. Mesopotamia 8. Copenhagen: Akademisk Forlag, 1980. 

Jonker, Gerd. The Topography of Remembrance: The Dead, Tradition and Collective Memory 

in Mesopotamia. Leiden: Brill, 1995. 

Kahya, Ömer. "Ölüm Sonrası Hayat: Sümerce Metinlerde Öteki Dünya." Tarih Araştırmaları 

Dergisi 37, 63, (2018): 49–76. 

Kahya, Ömer. "Sümerce Kaynaklara Göre Ölüler Diyarının Yeri." Akdeniz Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi (ArAn) 9, 2, (2015): 25–46. 

Kahya, Ömer. "Sümerce ve Akadça Metinlerde Rüya Türleri." Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 59, no. 1 (2019): 288–310. 

Kalkan, Emrullah. "Kalkolitik Dönemde Yukarı Dicle Vadisinde Ölü Gömme 

Gelenekleri." Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 11, no. 2 (2018): 1429–

53. 

Kapelus, Magdalena. "Good Death, Bad Death: On the Hittite Attitude Towards Death." In Acts 

of the VIIth International Congress of Hittitology, Çorum, August 25-31, 2008, ed. Aygül 

Süel, 1:431–40. Ankara: Anıt Matbaa, 2010. 

Kapelus, Magdalena. "Some remarks on Hittite Royal Funerary Ritual šalliš waštaiš (Texts 

from Building A on Büyükkale)." In Studi e Testi IV: Atti del IV Congresso 

Internazionale di Ittitologia, Würzburg, 4-8 ottobre 1999, editörlüğünü Gernot Wilhelm, 

449–56. Studia Mediterranea 16. Pavia: Italian University Press, 2008. 

Karakuş, Gonca vd. "Ölüm ve Ölüm Kaygısı." Arşiv Kaynak Tarama Dergisi 21, no. 1 (2012): 

42–79. 

Karauğuz, Güngör. Boğazköy ve Ugarit Çivi Yazılı Belgelerine Göre Hitit Devletinin Siyasi 

Antlaşma Metinleri. Konya: Çizgi Kitabevi, 2018. 

Karauğuz, Güngör. Hitit Duaları: Kil Kitapları Bin Tanrı İçin İlahi ve Münacatlar. Konya: 

Çizgi Kitabevi, 2020. 

Karauğuz, Güngör. Hitit Mitolojisi. Konya: Çizgi Kitabevi, 2021. 



 

286 

Karauğuz, Güngör. Hitit Tarihi ve İdari Kil Kitaplar. Konya: Çizgi Kitabevi, 2022. 

Kassian, Alexei, S. - Korolëv, Anderej V. Hittite Funerary Ritual: Šalliš Waštaiš. Alter Orient 

und Altes Testament 288. Münster: Ugarit-Verlag, 2002. 

Katz, Diana, “Sumerian Funerary Rituals in Context”, Performing Death, Chicago: Oriental 

Institute, (2007), 167-188. 

Katz, Diana, “The Naked Soul: Deliberations on a Popular Theme”, Gazing on the deep, 

Bethesda: CDL Press, (2010), 107-120. 

Katz, Diana. The Image of the Netherworld in the Sumerian Sources. Bethesda, MD: CDL 

Press, 2003. 

Kıymet, Kurtuluş, "Hitit Mitolojisinde Tanrıların Yer Altına İnişi." Folklor/Edebiyat 20, no. 77 

(2014): 21–34. 

Kloekhorst, Alwin. Etymological Dictionary of the Hittite Inherited Lexicon. Leiden Indo-

European Etymological Dictionary Series 5. Leiden: Brill, 2008. 

Korošec, Victor. "Die Todesstrafe in der Entwicklung des hethitischen Rechtes." In Death in 

Mesopotamia, ed.Bendt Alster, Mesopotamia 8. Copenhagen: Akademisk Forlag, (1980), 

199-212. 

Krebernik, Manfred. "Malik." In Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen 

Archäologie 7, 305–6. Berlin: Walter de Gruyter, 1987-1990. 

Kuehne, Hartmut. "The Temple of Salmanu at Dur-Katlimmu, Nergal of Hubšalum and Nergal-

ereš." In Ancient Near Eastern Studies in Honour of J. N. Postgate, editörlüğünü D. T. 

Potts, 271–88. London: ISD LLC, 2017. 

Kulakoğlu, Fikri. "Ferzant-Type Bowls from Kültepe." In Essays on Ancient Anatolia and Syria 

in the Second and Third Millennium B.C., editörlüğünü H.I.H. Prince Takahito Mikasa, 

125–40. Wiesbaden: Harrassowitz, 1996. 

Kurşun Cengiz, Pınar. "Hitit İmparatorluğu'nda İlahi Bir Cezalandırma Yöntemi Olarak 

Hastalık." Journal of Human Sciences 20, no. 1 (2023): 99–117. 

Kümmel, Hans Martin. Ersatzrituale für den hethitischen König. Studien zu den Boğazköy-

Texten 3. Wiesbaden: Harrassowitz, 1967. 

Laroche, Emmanuel. "La prière hittite: vocabulaire et typologie." Annuaire de l'École pratique 

des hautes études, Section des sciences religieuses 72 (1965): 3-29. 

Laroche, Emmanuel. "Le Panthéon de Yazılıkaya." Journal of Cuneiform Studies 6, no. 3 

(1952): 115–23. 

Laroche, Emmanuel. "Recherches sur les noms des dieux hittites." Revue d'assyriologie et 

d'archéologie orientale 41, no. 2 (1947): 67–98. 

Laroche, Emmanuel. "Textes mythologiques hittites en transcription. Première partie: 

Mythologie anatolienne." Revue Hittite et Asianique 23, no. 77 (1965): 61–178. 

Laroche, Emmanuel. Catalogue des textes hittites. Paris: Klincksieck, 1971. 

Lebrun, René. Hymnes et prières hittites. Louvain-la-Neuve: Centre d'Histoire des Religions, 

1980. 

 

 



 

287 

Lichter, Clemens. "Frühbronzezeitliche Eliten in Anatolien im Licht der Gräber." In Anatolian 

Metal VIII: Anatolien und seine Nachbarn von der Kupferzeit bis zur Eisenzeit, 

editörlüğünü Ünsal Yalçın, 77–90. Bochum: Deutsches Bergbau-Museum Bochum, 

2018. 

Lumsden, Stephen. "Gavurkalesi 1993." In XII. Araştırma Sonuçları Toplantısı, 369–85. 

Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı, Anıtlar ve Müzeler Genel Müdürlüğü, 1994. 

Lumsden, Stephen. "Gavurkalesi: Investigations at a Hittite Sacred Place." In Recent 

Developments in Hittite Archaeology and History: Papers in Memory of Hans G. 

Güterbock, editörlüğünü K. Aslihan Yener ve Harry A. Hoffner, Jr., 111–25. Winona 

Lake, IN: Eisenbrauns, 2002. 

Mandacı, Ebru. "Asurlularda Cenaze Ritüelleri ve Ölü Gömme Gelenekleri." Süleyman 

Demirel Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, no. 49 (2020): 65–

80. 

Massa, Michele. "Early Bronze Age Burial Customs on the Central Anatolian Plateau: A View 

from Demircihöyük-Sarıket." Anatolian Studies 64 (2014): 47–69. 

Masson, Emilia. "Le complexe cultuel du 'Südburg': Quelques réflexions." Archivum 

Anatolicum 4 (2000): 121–41. 

Melchert, H. Craig. "Death and the Hittite King." In Perspectives on Indo-European Language, 

Culture and Religion: Studies in Honor of Edgar C. Polomé, Vol. 1, editörlüğünü Roger 

Pearson, 182–88. Journal of Indo-European Studies Monograph 7. Washington, D.C.: 

Institute for the Study of Man, 1991. 

Melchert, H. Craig. "God-Drinking: A Ritual Prayer in a Hittite-Luwian Bilingual." Journal of 

the American Oriental Society 101, no. 2 (1981): 245-254. 

Mellink, Machteld J. A Hittite Cemetery at Gordion. Philadelphia: University of Pennsylvania 

Museum, 1956. 

Miller, Jared L. Royal Hittite Instructions and Related Administrative Texts. Writings from the 

Ancient World 31. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2013. 

Mithen, Steven. Aklın Tarih Öncesi. Çeviren Bülent O. Doğan. Ankara: Dost Kitabevi, 1999. 

Mora, Clelia- Balza, Maria E. "'And I Built this Everlasting Peak for him': The Two Scribal 

Traditions of the Hittites and the NA4hekur SAG.UŠ." Altorientalische Forschungen 39, 

no. 2 (2012): 213–25. 

Mora, Clelia vd. "A 'Between' among Ancient Words and the Underground World: 

Cappadocian Landscape, Rock-Cut Structures and Textual Evidence from Hittite 

Documentation." In Proceedings of the 9th International Congress on the Archaeology 

of the Ancient Near East, June 9–13, 2014, University of Basel, editörlüğünü Rolf A. 

Stucky, Oskar Kaelin, ve Hans-Peter Mathys, 3, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 

(2017): 65-78. 

Mora, Clelia-Balza.Maria E. "Importanza politica ed economica di alcune istituzioni religiose 

e funerarie nell’impero ittita (Attualità degli studi di Fiorella Imparati)." Studi Micenei ed 

Egeo-Anatolici 52 (2010): 253–64. 

Mouton, Alice. "Devenir un dieu: les lieux des funérailles royales hittites." In Les lieux du rituel 

funéraire, ed. Corinne Bonnet, Turnhout: Brepols, (2020): 21-36. 



 

288 

Mouton, Alice. "Le porc dans les textes religieux hittites." In De la domestication au tabou: Le 

cas des suidés dans le Proche-Orient ancien, editörlüğünü Brigitte Lion ve Cécile Michel, 

Paris: De Boccard, /2006) : 255-65. 

Mouton, Alice. "Les 'mauvais rêves' en Anatolie hittite: Mise en contexte." In Le cauchemar 

dans les sociétés antiques: Actes des journées d'étude de Strasbourg, 22-23 novembre 

2007, editörlüğünü Jean-Marie Husser ve Alice Mouton, Paris: De Boccard, (2010): 41-

52. 

Mouton, Alice. "Portent Dreams in Hittite Anatolia." In Perchance to Dream: Dream 

Divination in the Bible and the Ancient Near East, editörlüğünü Esther J. Hamori ve 

Jonathan Stökl, Atlanta: SBL Press, (2018): 27-42. 

Mouton, Alice. Les rituels de naissance kizzuwatniens: Un exemple de rite de passage en 

Anatolie hittite. Paris: De Boccard, 2008. 

Mouton, Alice. Rêves hittites: Contribution à une histoire et une anthropologie du rêve en 

Anatolie ancienne. Culture and History of the Ancient Near East 28. Leiden: Brill, 2007. 

Murat, Leyla. "Ammiḫatna Ritüelinde Hastalıklar ve Tedavi Yöntemleri." Archivum 

Anatolicum 6, 2, (2003): 89–109. 

Murat, Leyla. "Goddess Išḫara." Tarih Araştırmaları Dergisi 28, 45, (2009): 159–90. 

Murat, Leyla. "Hititlerde Su Kültü." Tarih Araştırmaları Dergisi 31, 51 (2012): 125–58. 

Mutlu, Gülseren "Anadolu’da Orta ve Son Tunç Çağı Ölü Gömme Gelenekleri." Artvin Çoruh 

Üniversitesi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 4, 2 (2018): 71–101. 

Müller, Gerfrid G. W. "Akkadische Unterweltsmythen." In Texte aus der Umwelt des Alten 

Testaments, Band III: Weisheitstexte, Mythen und Epen, Gütersloh: Gütersloher 

Verlagshaus, (1994): 760-782. 

Naumann, Rudolf. "Die Kammer B." In Das hethitische Felsheiligtum Yazılıkaya, ed. Kurt 

Bittel, Berlin: Gebr. Mann Verlag, (1975) : 143-61. 

Neve, Peter. Die Oberstadt von Hattuša: Die Bauwerke III. Die Bebauung im südlichen Vorfeld 

von Büyükkale: Nişantepe-Südburg-Ostplateau (Grabungen 1988-1993). Boğazköy-

Hattuša 22. Berlin: Deutsches Archäologisches Institut, (2018). 

Noegel, Scott B. "Maleness, Memory, and the Matter of Dream Divination." In Perchance to 

Dream: Dream Divination in the Bible and the Ancient Near East, editörlüğünü Esther J. 

Hamori ve Jonathan Stökl, Atlanta: SBL Press, (2018): 61-90. 

Oettinger, Norbert. "‘Die dunkle Erde’ im Hethitischen und Griechischen: Alfred Heubeck zum 

Gedächtnis." Die Welt des Orients 20/21 (1989-1990): 83–98. 

Oettinger, Norbert. Die militärischen Eide der Hethiter. Studien zu den Boğazköy-Texten 22. 

Wiesbaden: Harrassowitz, 1976. 

Oppenheim, A. Leo. "The Interpretation of Dreams in the Ancient Near East. With a Translation 

of an Assyrian Dream-Book." Transactions of the American Philosophical Society, n.s., 

46, 3 (1956): 179–373. 

Oral, E. “M.Ö. II. Binde Batı Anadolu’da Yakma Gömme Adeti.” Manas Journal of Social 

Studies 5, 2 (2016): 21–36. 

Orthmann, Winfried. "Ausgrabungen in Ilıca." Türk Arkeoloji Dergisi 13, 2, (1964): 107–14. 

Orthmann, Winfried. Das Gräberfeld bei Ilıca. Wiesbaden: Harrassowitz, 1967. 



 

289 

Osten, Hans Henning von der. Discoveries in Anatolia, 1930-31. Oriental Institute 

Communications 14. Chicago: University of Chicago Press, 1933. 

Otten, Heinrich Eine, “Beschwörung der Unterirdischen aus Boghazköi”, Zeitschrift für 

Assyriologie und Vorderasiatische Archäologie 54, (1961): 229–37. 

Otten, Heinrich, ve Jana Siegelová. "Die hethitischen Gulš-Gottheiten und die Erschaffung der 

Menschen." Archiv für Orientforschung 23 (1970): 32–38. 

Otten, Heinrich, ve Vladimír Souček. Das Gelübde der Königin Puduḫepa an die Göttin 

Lelwani. Studien zu den Boğazköy-Texten 1. Wiesbaden: Harrassowitz, 1965. 

Otten, Heinrich. "Die Gottheit Lelvani der Bogazköy-Texte." Journal of Cuneiform Studies 4, 

2, (1950): 119–36. 

Otten, Heinrich. "Zur Datierung und Bedeutung des Felsheiligtums von Yazılıkaya: Eine 

Entgegnung." Zeitschrift für Assyriologie und Vorderasiatische Archäologie 50, (1952): 

222–40. 

Otten, Heinrich. Die Apologie Hattusilis III.: Das Bild der Überlieferung. Studien zu den 

Boğazköy-Texten 24. Wiesbaden: Harrassowitz, 1981. 

Otten, Heinrich. Hethitische Totenrituale. Berlin: Akademie-Verlag, 1958. 

Ove, Hansen, “dıngır, kaskal. Kur., the Huwasi-Stone, and Carian Gerga”, Hermes, 125, (1997). 

Ökse, A. Tuba. "Eskiçağdan Günümüze Ölü Gömme ve Anma Gelenekleri." Türk Arkeoloji ve 

Etnografya Dergisi, 5 (2005): 1–8. 

Ökse, A. Tuba. "Nomadic Way of Life in the Early Iron Age: A Study on the Evidence from 

Salat Tepe in the Upper Tigris Region." In SOMA 2008: Proceedings of the XII 

Symposium on Mediterranean Archaeology, ed. Hakan Öniz, BAR International Series 

2093. Oxford: Archaeopress, (2010):344-50. 

Ökse, A. Tuba. "Reflection on the Sunrise Positions in Early and Middle Bronze Age 

Extramural Cemeteries in Anatolia." Adalya 23 (2020): 59–86. 

Özalp, Mürsel. "Yahudilik’te Tartışmalı bir Ritüel: Kapparot." Sakarya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 23, 44, (2021): 330–53. 

Özcan, Ali. "Gavurkale Hitit Kabartmaları." Belleten 78, 282 (2014): 373–96. 

Özdemir Çiçeklitaş, Güllühan- Özdemir, A.Celal, “Hititlerde Bir Salgın Hastalık Örneği: 

Veba”, İnternational Hournal of Eurasia Social Sciences, 52, (2023), 836-849. 

Özgüç, Tahsin. "Ferzant Hitit Mezarlığı’nda Bulunmuş Eserler Hakkında Yeni 

Gözlemler." BELLETEN, 50, 197, (1986): 547–63. 

Özgüç, Tahsin. Maşathöyük Kazıları ve Çevresindeki Araştırmalar. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu, (1978). 

Özgüç, Tahsin. Ön Tarihte Anadolu'da Ölü Gömme Adetleri. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 

(1948). 

Öztürk, Fatma, Fikri Kulakoğlu. "Kızılırmak Kavsinin Güneyinde Yeni Bir Ölü Gömme 

Geleneği: Kültepe İnler Dağı Extramural Mezarlığı." Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi, 59, 2, (2019): 693–716. 

Öztürk, Mustafa. "Kur’an, Kitâb-ı Mukaddes ve Sümer Mitolojisinde Hâbil ve Kābil 

Kıssası." Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4, 1 (2004): 147–64. 



 

290 

Parrot, André. "Cylindre Hittite Nouvellement Acquis (AO 20138)." Syria 28, 3/4 (1951): 180–

90. 

Payne, Annick."Hieroglyphic Inscriptions: Archaeologies of Sacred Space." 

In Zeichentragende Artefakte im sakralen Raum, ed. Susanne Bickel ve Silvia Schroer, 

Fribourg: Academic Press Fribourg, (2018):245-62. 

Pfeiffer, Robert H. “Akkadian Observations on Life and the World Order,” in Ancient Near 

Eastern Texts Relating to the Old Testament, ed. James B. Pritchard, (Princeton, NJ: 

Princeton University Press, (1969): 434–440. 

Pinch, Geraldine. "Private Life in Ancient Egypt." In Civilizations of the Ancient Near East, ed. 

Jack M. Sasson, 1, New York: Charles Scribner's Sons, (1995): 363-81. 

Polcaro, Andrea, "Fire and Death: Incineration in the Levantine Early-Middle Bronze Age 

Cemeteries as a Mark of Cultural Identities, or as a Technical Instrument of Purification?," 

in Proceedings of the 8th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near 

East, 3, ed. Piotr Bieliński vd. (Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, (2012):137-48. 

Pomeroy, Emma, vd. "New Neanderthal Remains from Shanidar Cave, Iraqi Kurdistan: A Re-

examination of the 'Flower Burial'." Antiquity 94, 373 (2020): 11–26. 

Popko, Maciej. Religions of Asia Minor. Translated by Iwona Zych. Warsaw: Academic 

Publications Dialog, 1995. 

Puhvel, Jaan. "Hittite annaš šiwaz." Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung 83, no. 1 

(1969): 59–63. 

Puhvel, Jaan. "Meadow of the Otherworld in Indo-European Tradition." Zeitschrift für 

vergleichende Sprachforschung 83, 1 (1969): 64–69. 

Puhvel, Jaan. Hittite Etymological Dictionary, Vol. 11: Words beginning with SE, SI, SU; 

Indices to volumes 6-11. Berlin: De Gruyter, (2021). 

Puhvel, Jaan. Hittite Etymological Dictionary, Vol. 1-2: Words beginning with A, E, and I. 

Berlin: Mouton de Gruyter, (1984). 

Puhvel, Jaan. Hittite Etymological Dictionary, Vol. 4: Words beginning with K. Berlin: Mouton 

de Gruyter, (1997). 

Reyhan, Esma- Cengiz, Tülin. "Bir Hitit Masalı: Avcı Kešši." KUBABA, 25 (2016): 63–72. 

Reyhan, Esma. "Eskiçağ Anadolu Ritüellerinde Tanrı-İnsan İlişkisine Dair Bir Kesit: 'Arınma 

Ritüelleri'." Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 112 (2024): 395–416. 

Reyhan, Esma. "Hitit Arşivlerinde Kizzuwatna Kökenli Tanrıları Çağırma Ritüelleri." Tarih 

Araştırmaları Dergisi 35, 60 (2016): 1–38. 

Reyhan, Esma. "Hitit Toplumunda 'Öldürme' Eylemi Üzerine Bir İnceleme." In VII. Tarih 

Kongresi Bildirileri, 69–99. Ankara: Türk Tarih Kurumu, (2018). 

Reyhan, Esma. "Hititlerde Gündelik Hayata Dair İktisadi İlişkiler." Tarih Araştırmaları 

Dergisi 29, 47 (2010): 65–82. 

Reyhan, Esma. "Kizzuwatna Kökenli Ritüellerde Geçen Yeni Bazı 'Kurban Terimleri'." In Acts 

of the VIIth International Congress of Hittitology, Çorum, August 25-31, 2008, ed. Aygül 

Süel, 2, Ankara: Anıt Matbaa, (2010) : 637-50. 

Reyhan, Esma-Cengiz, Tülin. "Hititlerde Ritüel ve Şiddet." Arkeo Duvar, 23 (2024): 158–65. 



 

291 

Reyhan, Esma-Cengiz., Tülin. "Bir Hitit Çağı Masalı: Appu ve İki Oğlu." OANNES - 

International Journal of Ancient History 6, 1 (2024): 203–20. 

Ronzevalle, Sébastien. "Le Cylindre Tyszkiewicz." Mélanges de l'Université Saint-Joseph, 12 

(1927): 177–209. 

Ronzevalle, Sébastien. "L'iconographie du Cylindre Tyszkiewicz." Mélanges de l'Université 

Saint-Joseph,15 (1931): 262–80. 

Rölling, Wolfgang. "Hubur." In Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen 

Archäologie 4, Berlin: Walter de Gruyter, (1972-75): 478-79. 

Römer, W. H. “Inannas Gang zur Unterwelt”, In Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, 

Band III: Weisheitstexte, Mythen und Epen, Lieferung 3: Mythen und Epen I, Gütersloh: 

Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, (1993): 495-507. 

Rubio, L. P. "Good Gods and Evil Gods: The Role of Hittite Deities Through Their Epithets." 

In Gods and Languages in Ancient Anatolia, editörlüğünü M. Vernet, M. G. Masetti-

Rouault, ve I. Klock-Fontanille, Leiden: Brill, (2024):137-64. 

Rutherford, Ian. "Achilles and the Sallis Wastais Ritual: Performing Death in Greece and 

Anatolia." In Performing Death: Social Analyses of Funerary Traditions in the Ancient 

Near East and Mediterranean, editörlüğünü Nicola Laneri, Oriental Institute Seminars 3. 

Chicago: The Oriental Institute of the University of Chicago, (2007): 223-236. 

Rüster, Christel, ve Erich Neu. Hethitisches Zeichenlexikon: Inventar und Interpretation der 

Keilschriftzeichen aus den Boğazköy-Texten. Studien zu den Boğazköy-Texten Beiheft 2. 

Wiesbaden: Harrassowitz, (1989).  

Schwemer, Daniel. "Hittite Prayers to the Sun-God for Appeasing an Angry Personal God: A 

Critical Edition of CTH 372–374." In “Mon dieu, qu’ai-je donc fait?” Les prières 

pénitentielles (dingir-šà-dab-ba) et l’expression de la piété privée en Mésopotamie, ed. 

M. Jaques, Fribourg: Academic Press Fribourg, (2011): 1-43. 

Scurlock, Joann. "Animal Sacrifice in Ancient Mesopotamian Religion." In A History of the 

Animal World in the Ancient Near East, ed. Collins, B.J., Leiden: Brill, (2002):389-402. 

Seeher, Jürgen. "Wo sind die Toten der Hethiter?" In Über die Grenzen und zwischen den 

Kulturen: Aufsätze für Jörg Klinger zum 60. Geburtstag, editörlüğünü M. Alparslan, H. 

Genz, ve H. Peker, 229–38. Studien zu den Boğazköy-Texten 58. Wiesbaden: 

Harrassowitz, 2015. 

Serbes, Ebru. "Göbeklitepe’den Kök Höyük’e Kafatası ve Kültü: Nedensellik, İşlevsellik, 

Psikanaliz." In Harran ve Çevresi Arkeoloji, ed. Mehmet Önal vd., ŞURKAV Yayınları, 

(2019): 53-64. 

Sevinç Erbaşı, Fatma. "Hitit Krallarının ve Kraliçelerinin Cenaze Törenleri ve Eski 

Yakındoğu'da Kremasyon: Ölüyü Yakarak Defnetme Geleneği." In ICANAS 38: 

Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi Bildirileri, 6, Ankara: Atatürk 

Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, (2007): 2777-95. 

Sevinç, Fatma. "Hitit Dininde Arinna’nın Güneş Tanrıçası ve Onunla Özdeş Tutulan Diğer 

Tanrıçalar." Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 5, 9 (2008): 

175–95. 

Sevinç, Fatma. "Hititlerde Ölülere ve Yeraltı Tanrılarına Sunulan Kurbanlar." Doktora Tezi, 

Ankara Üniversitesi, 2007. 



 

292 

Silvestri, Domenico. "Riflessi Linguistici Delle İdeologie Funerarie Nell'anatolia İttita." In La 

Mort, Les Morts Dans Les Sociétés Anciennes, ed. Gherardo Gnoli ve Jean-Pierre 

Vernant, Cambridge: Cambridge University Press, (1982): 407-18. 

Singer, Itamar. "The Failed Reforms of Akhenaten and Muwatalli." British Museum Studies in 

Ancient Egypt and Sudan 6, (2006): 37–58. 

Singer, Itamar. Hittite Prayers. Writings from the Ancient World 11. Atlanta: Society of 

Biblical Literature, (2002). 

Sir Gavaz, Özlem. "Hitit Dini İnançlarında Éḫešta- ile İlgili Düşünceler." Hitit Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 9, 2 (2016): 837–60. 

Sir Gavaz, Özlem. "M.Ö. 2. Binyıl Bazı Gelenek ve Halk Motiflerinin Günümüze Yansıyan 

Örnekleri." TÜBA-AR (Turkish Academy of Sciences Journal of Archaeology), 19 (2016): 

79–91. 

Sir Gavaz, Özlem. Hitit Krallarının Kül Gezileri: Ayinler, Ziyaret Merkezleri, Yollar ve 

Lokalizasyonla İlgili Yeni Gözlemler. Çorum: Laçin, (2012). 

Sissakian, Varoujan K. "Shanidar Cave: An Interesting Archaeological Site in the Kurdistan 

Region, Iraq." UKH Journal of Science and Engineering 3, 2 (2019): 1–9. 

Solecki, Ralph S.,  Shanidar: The First Flower People. New York: Alfred A. Knopf, (1971). 

Soysal, Oğuz. "‘Tanrı İçmek’: Hitit Kült Teriminin Hatti Dili Işığında Yeni Bir Yorumlama 

Denemesi." In Belkıs Dinçol ve Ali Dinçol’a Armağan VITA, ed. Metin Alparslan vd., 

İstanbul: Ege Yayınları, (2007): 731-37. 

Steiner, Gerd. "Die Unterweltsbeschwörung des Odysseus im Lichte hethitischer 

Texte." Ugarit-Forschungen, 3 (1971): 265–83. 

Suriano, Matthew J. "Breaking Bread with the Dead: The Kətumuwa Stele, Hosea 9:4, and the 

Early History of the Soul." Journal of the American Oriental Society 134, 3 (2014): 385–

405. 

Süel, Aygül. "Başkent Şapinuva: Hitit Dünyasındaki Yeri ve Önemi." 1. Çorum Kazı ve 

Araştırmaları Sempozyumu, Çorum: Çorum Valiliği, (2010): 93-110. 

Süel, Aygül. "The Religious Significance and Sacredness of the Hittite Capital City Šapinuwa." 

In Sacred Landscapes of the Hittites and Luwians, editörlüğünü Giulia Torri ve Çiğdem 

Maner, Florence: Firenze University Press, (2015): 101-12. 

Süel, Aygül. Hitit Kaynaklarında Tapınak Görevlileri ile İlgili Bir Direktif Metni. Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Yayınları, (1985). 

Süel, Mustafa. "Ortaköy-Šapinuva Ağılönü Kutsal Alanı ve Kurban Çukurları." Arkeoloji ve 

Sanat, 134 (2010):31–52. 

Süel, Mustafa. “Şapinuva Hitit Kenti, Ağılönü Kutsal Alanı”, VII. Uluslarası Hititoloji 

Kongresi Bildirileri 2008, (2010): 829-844. 

Tallqvist, Knut L. Sumerisch-Akkadische Namen der Totenwelt. Studia Orientalia 5. Helsinki: 

Societas Orientalis Fennica, 1934. 

Tanrıöver, Müge D. "Now You See Him, Now You Don't: Anthropomorphic Representations 

of the Hittite King." Journal of Near Eastern Studies 78, no. 2 (2019): 287–306. 



 

293 

Taracha, Piotr. Ersatzen und Entsühnen: Das mittelhethitische Ersatzritual für den Großkönig 

Tutḫaliya (CTH 448.4) und verwandte Texte. Culture and History of the Ancient Near 

East 10. Leiden: Brill, 2000. 

Taracha, Piotr. Religions of Second Millennium Anatolia. Dresdner Beiträge zur Hethitologie 

27. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2009. 

Testart, Alain. "Le texte hittite des funérailles royales au risque du comparatisme." Ktéma: 

Civilisations de l'Orient, de la Grèce et de Rome antiques, 30 (2005): 29–36. 

Thomas, Christine N. "Gender and Politics at Ugarit: The Undoing of the 'Daughter of the Great 

Lady'." Journal of the American Oriental Society 139, 2 (2019): 287–305. 

Tischler, Johann. Hethitisches Etymologisches Glossar, Teil I. Innsbrucker Beiträge zur 

Sprachwissenschaft 20. Innsbruck: Institut für Sprachwissenschaft der Universität 

Innsbruck, (1983). 

Tischler, Johann. Hethitisches Handwörterbuch. Innsbrucker Beiträge zur Sprachwissenschaft 

102. Innsbruck: Institut für Sprachen und Kulturen des Alten Orients der Universität 

Innsbruck, (2001). 

Torri, Giulia. "Der Kult der Königlichen Statuen in den hethitischen keilschriftlichen Quellen." 

In Fest und Eid: Instrumente der Herrschaftssicherung im Alten Orient, ed. Manfried 

Dietrich ve Oswald Loretz, Münster: Ugarit-Verlag, (2008): 173-90. 

Torri, Giulia. "How They 'Take Away the Tears' from the Deity." Orientalia, Nova Series, 85, 

1 (2016): 73–78. 

Torri, Giulia. "Strategies for Persuading a Deity in Hittite Prayers and Vows." Die Welt des 

Orients 49, 1 (2019): 48–60. 

Torri, Giulia. Lelwani: Il culto di una dea ittita. Quaderni di Vicino Oriente 2. Rome: Università 

degli Studi di Roma "La Sapienza", (1999). 

Trabazo, José V. G. “Hittite Divinities of the Underworld and the Night Goddess of Šamuḫa: 

an Interpretation from Their Hybrid Cosmological Background.” Gods and Languages in 

Ancient Anatolia, ed. Mariona Vernet vd., Series Anatolica et Indogermanica, 5, 25 

(2024): 33-54. 

Trameri, Andrea. Purifying a House from Blood: A Hittite Ritual for the Ancient Gods (CTH 

446). Atlanta: Lockwood Press, (2022). 

Trémouille, Marie Claude. "I Rituali Magici Ittiti." Res Antiquae 1, (2004): 157–203. 

Turgut, Murat. "Hitit Dini Ritüelinde Kullanılan Objeler." Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, (2018). 

Uhri, Ahmet- Parıltı, Umut,  "Geçmişten Bugüne Ölüm Olgusu ve Ritüellere Bilimsel 

Yaklaşım." TÜBA-AR (Turkish Academy of Sciences Journal of Archaeology), 22 (2018): 

13–28. 

Ünal, Ahmet, “Hititlerde Ölülere Sunulan Kurbanlar Hakkında Bazı Düşünceler”, Anadolu,  19, 

(1975): 65-173. 

Ünal, Ahmet. "Hethitische Mythen und Epen." In Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, 

Band III, Lieferung 4: Mythen und Epen II, ed. Otto Kaiser, Gütersloh: Gütersloher 

Verlagshaus, (1994): 802-65. 

Ünal, Ahmet. "Mahlzeit. B. Bei den Hethitern." In Reallexikon der Assyriologie und 

Vorderasiatischen Archäologie 7, Berlin: Walter de Gruyter, (1987-1990): 267-70. 



 

294 

Ünal, Ahmet. Hititçe-Türkçe/Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük. Ankara: Bilgin Kültür Sanat 

Yayınları, (2016) 

van de Peut, L. E. Persuading the Divine: On the Composition of Hittite Prayers. Studien zu 

den Boğazköy-Texten 69. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, (2022). 

van den Hout, Theo P. J. "An Image of the Dead? Some Remarks on the Second Day of the 

Hittite Royal Funerary Ritual." Atti del II Congresso Internazionale di Hittitologia, ed. 

Onofrio Carruba vd. Studia Mediterranea 9. Pavia: Gianni Iuculano Editore, (1995): 195-

211. 

van den Hout, Theo P. J. "Death as a Privilege: The Hittite Royal Funerary Ritual." In Hidden 

Futures: Death and Immortality in Ancient Egypt, Anatolia, the Classical, Biblical and 

Arabic-Islamic World, editörlüğünü J. M. Bremer, Theo P. J. van den Hout, ve R. Peters, 

Amsterdam: Amsterdam University Press, (1994): 37-75. 

van den Hout, Theo P. J. "Death Binds: On Some Rites Surrounding Death in Ancient 

Anatolia." In In Remembrance of Me: Feasting with the Dead in the Ancient Middle East, 

ed. Virginia R. Herrmann vd., 11. Chicago: The Oriental Institute of the University of 

Chicago, (2015): 75-80. 

van den Hout, Theo P. J. "Zu einer Stratigraphie der hethitischen Totenrituale." 

In Gedenkschrift für Heinrich Otten anlässlich seines 100. Geburtstags, editörlüğünü 

Andreas Müller-Karpe, Elisabeth Rieken, ve Walter Sommerfeld, Wiesbaden: 

Harrassowitz Verlag, (2015) : 301-6. 

van den Hout, Theo P. J. Der Ulmitešub-Vertrag: Eine prosopographische Untersuchung. 

Studien zu den Boğazköy-Texten 38. Wiesbaden: Harrassowitz, (1995) 

van den Hout, Theo P. J. The Purity of Kingship: An Edition of CTH 569 and Related Hittite 

Oracle Inquiries of Tuthaliya IV. Documenta et Monumenta Orientis Antiqui 25. Leiden: 

Brill, (1998). 

van Loon, Maurits N. Anatolia in the Second Millennium B.C. Iconography of Religions 15. 

Leiden: E.J. Brill, (1985). 

Veldhuis, Niek. "The Solution of the Dream: A New Interpretation of Bilgames's 

Death." Journal of Cuneiform Studies 53, (2001): 133–48. 

Vernant, Jean-Pierre. "La belle mort et le cadavre outragé." In La mort, les morts dans les 

sociétés anciennes, ed. Gherardo Gnoli vd. Cambridge: Cambridge University Press, 

(1982): 45-76. 

Vigo, Matteo. "The Use of (Perfumed) Oil in Hittite Rituals with Particular Emphasis on 

Funerary Practices." Journal of Intercultural and Interdisciplinary Archaeology 1 

(2014): 25–37. 

Weeks, David Michael. "Hittite Vocabulary: An Anatolian Appendix to Buck's Dictionary of 

Selected Synonyms in the Principal Indo-European Languages." PhD diss., University of 

California, Los Angeles, (2006). 

Wicks, Yasmina, Profiling the Dead: Neo-Elamite Mortuary Practices, Afterlife Beliefs, and 

Entanglements with Ancestors. Culture and History of the Ancient Near East 98. Leiden: 

Brill, (2019). 

Yakubovich, Ilya, ve Alice Mouton. Luwili: Hittite-Luwian Ritual Texts Attributed to 

Puriyanni, Kuwatalla, and Šilalluḫi (CTH 758-763). Studien zu den Boğazköy-Texten 

72. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, (2023)  



 

295 

Yıldız, Özge. "Antandros İnsan İskelet Kalıntılarından Hareketle Yanmış Kemiklerin Önemi 

Üzerine Bir Değerlendirme." 25. Arkeometri Sonuçları Toplantısı, Ankara: T.C. Kültür 

ve Turizm Bakanlığı, (2010): 495-16. 

Yiğit, Turgut- Özcan, Ali- Kıymet, Kurtuluş. Hitit İmparatorluk Dönemi Kaya Anıtları. 

Ankara: Bilgin Kültür Sanat Yayınları, (2016). 

Yiğit, Turgut. "Eski Hitit Dönemine Ait Bir Ferman." Tarih Araştırmaları Dergisi 26, 41 

(2007): 1–8. 

Yiğit, Turgut. "Hitit Krallığı’nda Veliahtın Belirlenmesi Üzerine." Tarih Araştırmaları 

Dergisi 22, 34 (2003): 141–47. 

Yiğit, Turgut. "Hititçe Çivi Yazılı Belgelere Göre Çoban." Belleten 66, 247 (2002): 765–87. 

Yücel, Çağatay, "Tarih Öncesi ve Eskiçağda Anadolu’da Gerçekleştirilen Ritüellere Dair 

Örnekler." In Anadolu Coğrafyasında Görülen Arkeolojik, Sanatsal ve Kültürel 

Faaliyetler, editörlüğünü Umut Elyiğit, 1, (2021): 1-63. 

Zangger, Eberhard vd. "Celestial Aspects of Hittite Religion: An Investigation of the Rock 

Sanctuary Yazılıkaya." Journal of Skyscape Archaeology 5, 1 (2019): 5–38. 

Zangger, Eberhard. "The Hittite Rock Sanctuary of Yazılıkaya: A Time-Keeping Device From 

c. 1230 BC." In Harmony and Symmetry: Celestial Regularities Shaping Human Culture, 

ed. Rita Gautschy ve Michael E. Kretzenbacher, Graz: Leykam Buchverlag, (2019): 1-6. 

Zomer, Elyze. "The Logic behind Mesopotamian Dream Omens." Wiener Zeitschrift für die 

Kunde des Morgenlandes, 114 (2024): 351–64. 

İnternet Kaynakları 

E. Rieken et al. (ed.), Hethiter.net/: CTH 323.I 

E. Rieken et al. Hethiter.Net. CTH 378.III 

E.Rieken et al. (ed.), Hethiter.net/:CTH 384.I 

KBo 51.93, KUB 15.32.Hethiter.net/: CTH 484. 

Hethiter.net/: TLHdig KBo 51.26 (2021-12-31) 

  



 

296 

  



 

297 

8) EKLER 

EK-1. Tablolar 

Tablo 8.1. ŠW Metin Grubunun Buluntu Yerlerin Tablosu 

 

Kaynak: Kapelus. (2008). 455 



 

298 

EK-2. Şekiller 

 

Şekil 8.1. Çorum, Yazılıkaya, Kılıç Taşıyan Soldan İki Tanrı Tasviri 

Kaynak: Loon. (1985).20. 

 

Şekil 8.2. Osmankayası, Erken Dönem Kremasyon Kaplar 

Kaynak: Bittel. (1958). 7. 



 

299 

 

Şekil 8.3. Osmankayası, Daha Erken (1, 6, 9, 13, 15, 17), Daha Geç (7, 8, 14, 16, 18, 21) 

Dönem Kremasyon Kaplar 

Kaynak: Bittel. (1958).10. 

 

Şekil 8.4. Bağlarbaşı, A ve B Kaya Oyuklar (Yakma Mezarlar) ve Duvar Bölümleri 

Kaynak: Bittel. (1958).33. 

 



 

300 

 

Şekil 8.5. Arıbaş Mezarlığı Urne Kaplarının Şekilleri 

Kaynak: Ekmen. (2021). 87. 



 

301 

 

Şekil 8.6. Gordion Mezarlık Alanı, Hitit Gömü Yerleri 

Kaynak: Melink. (1956). 61. 



 

302 

 

Şekil 8.7. Gordion, Hitit Sonrası Yerleşme ve Gömü Alanı 

Kaynak: Melink. (1956). 61. 



 

303 

 

Şekil 8.8. M.Ö. 13. Yüzyılın İkinci Yarısı Yazılıkaya Kaya Anıtı 

Kaynak: Nossov, (2008). 50. 



 

304 

 

Şekil 8.9. Tyszzkiewıcz Mührünün Üzerindeki Şekiller 

Kaynak: Joseph, (1931). 280. 

  



 

305 

EK-2. Resimler 

  

Resim 8.1. Yazılıkaya A Odasında Yeryüzünü Taşıyan “Boğa Adamlar” Tasviri (28-29 

Nolu Figür)  

Kaynak: Yiğit-Özcan. (2016).47  



 

306 

 

Resim 8.2. Çorum Yazılıkaya B Odası Yeraltı Tanrısı (Kılıç Tanrısı) Nergal’in Kılıç 

Şeklinde Tasviri  

Kaynak: (kendi arşivim) 



 

307 

 

Resim 8.3. Yazılıkaya B Odasındaki On İki Yeraltı Tanrı Tasviri 

Kaynak: (kendi arşivim) 

 

Resim 8.4. Ağılönü Kurban Çukurları 



 

308 

 

Resim 8.5. Çorum, Şapinuva Çukur 6’dan Yanmış Kemikler 

Kaynak: Pişkin. (2019). 822. 



 

309 

 

Resim 8.6. Tyszkiewıcz Mührü 

Kaynak: Joseph. (1931). 280. 

 

Resim 8.7. Tyszkiewıcz Mühründeki Kremasyon ve Libasyon Sahnesinin Yakından 

Resmi 

Kaynak: Joseph. (1931). 281. 



 

310 

 

Resim 8.8. Çorum Yazılıkaya, Yeraltı Tanrısı Nergal (Önde) ve Koruyucu Tanrı 

Şarruma’nın IV. Tuthaliya’ya Sarılarak Yol Gösterdiği Sahne (Arkada) 

Kaynak: (kendi arşivim) 

 

Resim 8.9. Arıbaş Mezarlığı Küp Mezar Buluntusu 

Kaynak: Ekmen. (2021). 86. 



 

311 

 

Resim 8.10. Bağlarbaşı Kayası Mezarlığına Bakış 

Kaynak: Bittel. (1975). 



 

312 

 

Resim 8.11. Gavurkale Yürüyen Tanrı Kabartmaları 

Kaynak: Yiğit-Özcan. (2016). 121. 



 

313 

 

Resim 8.12. Gavurkale A Odası 

Kaynak: Yiğit-Özcan. (2016). 123. 



 

314 

 

Resim 8.13. Gordion, Pithos Gömü 

Kaynak: Melink. (1956). 

 

Resim 8.14. Ilıca, Oda Mezar 

Kaynak: Orthmann. (1967). 



 

315 

 

Resim 8.15. Ilıca, 27 Nolu Mezar 

Kaynak: Orthmann. (1967). 

 

Resim 8.16. Ilıca 56 Nolu Mezar 

Kaynak: Orthmann. (1967). 



 

316 

 

Resim 8.17. Osmankayası Kremasyon ve İskelet Mezarları Alanı 

Kaynak: Bittel. (1975). 



 

317 

 

Resim 8.18. Yanarlar Hitit Nekropolü 

Kaynak: Emre, (1978). 



 

318 

 

Resim 8.19. Yanarlar Küp Mezar Buluntuları 

Kaynak: Emre. (1978). 

  



 

319 

EK-4. Haritalar 

 

Harita 8.1. Hitit Yapılarının ve Kült Şehrinin Konumu 

Kaynak: Klengel, (1999). 



 

320 

 

Harita 8.2. Orta ve Son Tunç Çağı Mezar ve Mezarlıkların Bulunduğu Yerleşim 

Merkezleri 

Kaynak: Mutlu. (2018).98. 



 

321 

 

Harita 8.3. Hattuša’nın Çevresinde Hitit Seramiklerinin Dağılımı Gösteren Harita 

Kaynak: Schachner, (2011). 38 



 

322 

 

Harita 8.4. Bağlarbaşı Kayası A ve B Kaya Yakma Oyukları (Kremasyon Mezar) 

Haritası 

Kaynak: Bittel. (1958). 33. 



 

323 

 

Harita 8.5. Ilıca Mezarlığı Planı 

Kaynak: Orthmann. (1967).6. 



 

324 

 

Harita 8.6. Osmankayası Planı, Daha Genç Mezar Grubuna Ait Kare Planı 

Kaynak: Bittel. (1958). 

  



 

325 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler   

SOYAD, Ad               : ERSOY, Tuğba  

   

ORCID : 0000-0001-7040-8130  

Eğitim   

Derece Eğitim Birimi Mezuniyet 

Lise   

Lisans   

Yüksek Lisans   

   

İş Deneyimi   

Yıl Yer Görev 

   

   

 

  



H
iti

t D
ün

ya
sı

nd
a 

Ö
lü

m

Doktora Tezi

20
25

Hitit Dünyasında Ölüm

Tuğba Ersoy

Tarih Anabilim Dalı
Ankara, 2025

Tu
ğb

a 
Er

so
y




