
AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Safiye UYAR ABDULKHALEQ MOH'D ABDULMALEK 

ABDURRAHMAN-I CÂMÎ’NİN (ö. 898/1492) BAZI FARSÇA RİSÂLELERİNDE 

TASAVVUFÎ DÜŞÜNCE (İnceleme- Metin) 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi  

Antalya, 2025 



AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

      Safiye UYAR ABDULKHALEQ MOH'D ABDULMALEK 

ABDURRAHMAN-I CÂMÎ’NİN (ö. 898/1492) BAZI FARSÇA RİSÂLELERİNDE 

TASAVVUFÎ DÜŞÜNCE (İnceleme- Metin) 

Danışman 

Doç. Dr. Şeyda ÖZTÜRK 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi  

Antalya,2025 



 
 

 

Akdeniz Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne, 

 

 

 

      Safiye UYAR ABDULKHALEQ MOH'D ABDULMALEK'in bu çalışması, jürimiz 

tarafından Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı Yüksek Lisans Programı tezi olarak kabul 

edilmiştir. 

 

 

Başkan : Prof. Dr. Ahmet ÖGKE (İmza) 

 

Üye (Danışman) : Doç. Dr. Şeyda ÖZTÜRK                                           (İmza) 

 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Ömer DİLMEN     (İmza)  

 

 

 

Tez Başlığı:  

  

ABDURRAHMAN-I CÂMÎ’NİN (ö. 898/1492) BAZI FARSÇA 

RİSÂLELERİNDE TASAVVUFÎ DÜŞÜNCE (İnceleme- Metin) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

   Tez Savunma Tarih : 30/04/2025 

   Mezuniyet Tarihi : 15/05/2025



 
 

AKADEMİK BEYAN 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “ABDURRAHMAN-I CÂMÎ’NİN (ö. 898/1492) 

BAZI FARSÇA RİSÂLELERİNDE TASAVVUFÎ DÜŞÜNCE (İnceleme- Metin)” adlı bu 

çalışmanın, akademik kural ve etik değerlere uygun bir biçimde tarafımca yazıldığını, 

yararlandığım bütün eserlerin kaynakçada gösterildiğini ve çalışma içerisinde bu eserlere atıf 

yapıldığını belirtir; bunu şerefimle doğrularım. 

……/……/ 2017 

(imza) 

   Safiye UYAR 

ABDULKHALEQ MOH'D      

ABDULMALEK 

 



 
 

                                                                       T.C. 

 AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

                                      TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU  

                                                       BEYAN BELGESİ 
 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ’NE 
 

ÖĞRENCİ BİLGİLERİ 

Adı-Soyadı Safiye Uyar Abdulkhaleq Moh'd Abdulmalek 

Öğrenci Numarası 20195249021 

Enstitü Ana Bilim Dalı Temel İslam Bilimleri 

Programı Tezli Yüksek Lisans 

Programın Türü (X) Tezli Yüksek Lisans (  ) Doktora (  ) Tezsiz Yüksek Lisans     

Danışmanının Unvanı, Adı-Soyadı Doç. Dr.  Şeyda ÖZTÜRK 

Tez Başlığı  
Abdurrahman-ı Câmî'nin (ö. 898/1492) Bazı Farsça Risâlelerinde 

Tasavvufî Düşünce (İnceleme- Metin) 

Turnitin Ödev Numarası 2667815391 

 

        Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana Bölümler ve d) Sonuç 

kısımlarından oluşan toplam 118 sayfalık kısmına ilişkin olarak, 06/05/2025 tarihinde tarafımdan 

Turnitin adlı intihal tespit programından Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Çalışması Orijinallik Raporu 

Alınması ve Kullanılması Uygulama Esasları’nda belirlenen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan ve 

ekte sunulan rapora göre, tezin/dönem projesinin benzerlik oranı;  

      alıntılar hariç % 11 

      alıntılar dahil % 29’dir.   

Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir: 

(X) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise; 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu 

onaylarım.   

(  ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal yapılmadığı 

kanısında ise;  

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu 

onaylar ve Uygulama Esasları’nda öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda 

belirtilen gerekçe ile intihal yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim. 

 

Gerekçe:   

 

 Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlerin ışığı altında tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin orijinallik 

raporunun uygun olduğunu beyan ederim.                                                         

                                                                                                                                                  06/05/2025 

                                                                                                                                                    (imzası) 

                                                                                                           Doç. Dr. Şeyda ÖZTÜRK 

 



i 
 

 

                                           İ Ç İ N D E K İ L E R 

İ Ç İ N D E K İ L E R ............................................................................................................... i 

KISALTMALAR LİSTESİ .................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................................ iv 

ABSTRACT ............................................................................................................................. vi 

ÖNSÖZ ................................................................................................................................... viii 

GİRİŞ......................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ABDURRAHMAN-I CÂMÎ VE BAZI FARSÇA RİSÂLELERİ 

1.1. Abdurrahman-ı Câmî’nin Hayatı ........................................................................................ 3 

1.1.1. Eserleri .......................................................................................................................... 4 
1.1.2. Tasavvufi Şahsiyeti ....................................................................................................... 5 

1.2. Risâle-i Tehlîliyye’nin Tanıtımı .......................................................................................... 6 

1.2.1. Risâle-i Tehlîliyye’nin Yazma Nüshaları ..................................................................... 7 
1.2.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar .................................................................................. 7 
1.2.3. Risâle-i Tehlîliyye’de Ele Alınan Başlıca Tasavvufî Konular ..................................... 8 

1.3. Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli’nin Tanıtımı .............................................................. 8 

1.3.1. Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli’nin Yazma Nüshaları .......................................... 9 
1.3.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar ................................................................................ 11 
1.3.3. Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli’de Başlıca Ele Alınan Tasavvufî Konular ........ 11 

1.4. Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’nın Tanıtımı ................................................................................ 12 

1.4.1. Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’nın Yazma Nüshaları ........................................................... 12 
1.4.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar ................................................................................ 13 
1.4.3. Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’da Başlıca Ele Alınan Konular ............................................ 13 

1.5. Risâle-i Şerâit-i Zikr’in Tanıtımı ...................................................................................... 13 

1.5.1. Risâle-i Şerâit-i Zikr’in Yazma Nüshaları .................................................................. 14 
1.5.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar ................................................................................ 16 
1.5.3. Risâle-i Şerâit-i Zikr’de Ele Alınan Başlıca Tasavvufî Konular ................................ 16 

 

 

 

 



ii 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

ABDURRAHMAN-I CÂMİ’NİN RİSÂLELERİNDE TASAVVUFÎ DÜŞÜNCE 

2.1.Tevhid................................................................................................................................. 17 

2.1.1.Tevhid ve Aşk-ı İlâhî ................................................................................................... 18 
2.1.2.Tevhid ve Dostluk ....................................................................................................... 22 
2.1.3. Kelime-i Tevhidin Esrarı ............................................................................................ 25 

2.2. Merâtib-i Vücûd ................................................................................................................ 32 

2.2.1.‘Amâ Hâdisi ve Taayyün-i sâni ................................................................................... 36 
2.2.2.Teceddüdü’l-Emsâl ...................................................................................................... 42 
2.2.3. Esma ve Sıfatlar .......................................................................................................... 48 

2.3. Seyr u Sülûk ...................................................................................................................... 55 

2.3.1. Zikir ............................................................................................................................ 57 
2.3.2. Teveccüh ve Murakabe ............................................................................................... 60 
2.3.3. Mürşid-i Kâmile Biat (Râbıta) .................................................................................... 62 
2.3.4. Vukûf-ı Kalbî, Vukûf-ı Zamânî, Vukûf-ı Adedî ........................................................ 65 
2.3.5. Halvet Der-Encümen .................................................................................................. 68 

SONUÇ .................................................................................................................................... 73 

KAYNAKÇA .......................................................................................................................... 76 

METİNLER ............................................................................................................................ 81 

Risâle-i Tehlîliyye .................................................................................................................... 81 

Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli ........................................................................................ 86 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ ............................................................................................................ 91 

Risâle-i Şerâit-i Zikr ............................................................................................................... 104 

EKLER .................................................................................................................................. 113 

ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................... 118 

 

 

  

 

 

 



iii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

a.g.e : Adı geçen eser  

bkz. : Bakınız  

c. : Cild  

çev. : Çeviri  

DİA. : Diyânet Vakfı İslam Ansiklopedisi  

h. : Hicrî  

haz. : Hazırlayan  

Ktp. : Kütüphâne  

İst. : İstanbul  

nr. : Numara  

nü. : Nüsha  

s. : Sayfa  

sad. : Sadeleştiren  

s.a.v. : Sallallâhu aleyhi ve selem  

tahk. : Tahkîk eden  

terc. : Tercüme eden  

vr. : Varak  

yay. : Yayınlar 

st . : Satır 

haz. : Hazırlayan 

            Vr.: Varak   



iv 
 

ÖZET 

 

Bu çalışma Anadolu tasavvuf tarihinde Molla Câmî ismi ile mâruf Nakşibendî 

mutasavvıf Abdurrahman Câmî’nin (ö. 898/1492) Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn 

El- Ukayli, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Risâle-i Şerâit-i Zikr risâlelerinde yer alan tasavvufî 

düşüncenin tespit ve tahlîlini içermektedir. Hacmen küçük olmakla birlikte zengin ve edebî bir 

tasavvufî muhtevanın yer aldığı söz konusu risâleler Abdurrâhmân-ı Câmî’nin vahdet-i vücûd 

ekolüne bağlı bir sûfî olmasının yanı sıra Nakşibendiyye tarîkının da önemli bir temsilcisi 

olarak literatürde yer aldığını göstermektedir. 

Bu risâlelerin ilkini oluşturan Risâle-i Tehlîliyye kelime-i tevhîd üzerine odaklanmış bir 

eser olarak karşımıza çıkmaktadır. Kelime-i Tevhîdi oluşturan harfler üzerinden konuya 

yaklaşan Câmî harfleri dilbilim açısından ele almakta ve ilm-i hurûf çatısı altında yer alabilecek 

açıklamalar çerçevesinde konuyu temellendirmektedir. Câmî’nin konuyla ilgili tespitleri 

doğrudan atıfta bulunmamakla birlikte Fütûhat-ı Mekkiyye’nin harfler bölümünü takip ettiğini 

göstermektedir.  

Çalışmanın ikinci eseri Câmî’nin hadis literatüründe yer alan meşhur “amâ hadisi” 

üzerine kaleme aldığı Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risâlesidir. Muhtevâsını Ebû Rezîn’in 

“Allah âlemi yaratmadan evvel neredeydi?” şeklindeki sorusuna karşın Hz. Peygamber’in 

“Altında üstünde hava bulunmayan bir amâda idi” cevabını oluşturduğu hadis mutasavvıflar 

tarafından ayrı bir ilgiye mazhar olmuştur. Nitekim söz konusu hadis vahdet-i vücûd 

ontolojisinde ahadiyyet ve vâhidiyyet mertebelerini ifade eden bir tasavvuf terimi olan “amâ” 

kavramının çıkış ve esin kaynağıdır. Bu noktada Câmî’nin Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli 

başlıklı risâlesi hadiste yer alan “amâ” kavramının hangi mertebeye işaret ettiği sorusuna cevap 

aramakta ve konuyla ilgili tahlillerini bu yönde derinleştirmektedir.  

Çalışmanın ele aldığı üçüncü eser Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Suhanân-i Hâce-i 

Pârsâ risâlesidir. Risâle Nakşibendiyye tarîkı şeyhlerinden Muhammed Parsâ’nın (ö. 822/1420) 

sözleri başlığını taşımakla birlikte muhtevâ yönüyle vahdet-i vücudu konu edinmektedir. 

Risâle’de Câmî’nin Gazâlî, Mevlânâ gibi mutasavvıflardan iktibaslarda bulunduğu görülmekle 

birlikte İbnü’l-Arabî terminolojisine son derece vakıf olduğu dikkat çekmektedir. Nitekim 

risâlede vahdet-i vücûd düşüncesinin anahtar kavramları arasında bulunan “vücûd”, “vücûd-ı 

izâfî”, “adem”, “beka”, “ahadiyyetü’l-cem”, “hakîkatü’l-vücûd”, “a’yân-ı sâbite”, “halk-ı 



v 
 

cedîd”, “nefesü’r-rahmânî”, “ıskatu’l-izâfât”, taayyünât-ı zâtî”, “taayyünât-ı ef’âl”, “ittihâd” 

vb. terimlerin yoğunluğu bu etkinin güçlü varlığını ispat etmektedir. 

Çalışmamızı oluşturan son eser Câmî’nin Risâle-i Şerâit-i Zikr başlıklı risâlesidir. 

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de Nakşibendiyye tarîkatı seyr u sülûkünde önemli 

bir yeri bulunan zikir, murâkabe ve râbıta unsurlarını sıralayarak açıklamaktadır. Ardından 

Nakşibendiyye’nin âdâb ve erkânının temel ilkelerinden vukūf-ı kalbî, vukūf-ı zamânî, vukūf-

ı adedî, halvet der-encümen kavramlarını açıklamakta ve konuyla ilgili düşüncelerini tasavvufî 

teşbih ve metaforlarla zenginleştirmektedir. Risâle ayrıca o dönemin Nakşibendiyye-

Nurbahşiyye ilişkilerine dair fikir veren birtakım ipucu bilgiler vermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- 

Ukayli, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Risâle-i Şerâit-i Zikr 



vi 
 

                                                                              ABSTRACT 

SUFI THOUGHT IN SOME PERSIAN TREATS OF ABDURRAHMAN-I JAMÎ 

(d. 898/1492) (ANALYSİS-TEXT) 

 

This study includes the identification and analysis of the Sufi thought in the treatises 

Risale-i Tehliliyye, Şerh-i Hadis-i Abu Rezin El-Ukayli, Suhanan-i Hâce-i Parsâ, and Risale-i 

Şerâit-i Zikr of Abdurrahman Jami (d. 898/1492), a Naqshbandi Sufi known as Molla Jami in 

the history of Anatolian Sufism. Although small in volume, the treatises in question, which 

contain a rich and literary Sufi content, show that Abdurrahman Jami is not only a Sufi who is 

affiliated with the school of unity of being, but also an important representative of the 

Naqshbandiyya order in the literature. 

The first of these treatises, Risale-i Tehlîliyye, stands out as a work focused on the word-

i tawhid. Approaching the subject through the letters that make up the word-i tawhid, Jamî 

examines the letters from a linguistic perspective and establishes the subject within the 

framework of explanations that can be included under the umbrella of the science of hurûf. 

Jamî’s findings on the subject, although not making direct references, show that he follows the 

letters section of Fütûhat-ı Mekkiyye. 

The second work of the study is Jami’s treatise titled Şerh-i Hadis-i Abu Razin Al-

Ukayli, which he wrote on the famous hadith of “ama” in the hadith literature. The hadith, the 

content of which is the Prophet’s answer to Abu Razin’s question “Where was the universe 

before Allah created it?” “It was in a state of ama with no air above or below it,” has attracted 

special attention from Sufis. Indeed, the hadith in question is the origin and source of inspiration 

for the concept of “ama,” a Sufi term that expresses the levels of unity and oneness in the unity 

of existence ontology. At this point, Jami's treatise titled Sharh-i Hadis-i Abu Razin Al-Ukayli 

seeks an answer to the question of what level the concept of "ama" in the hadith refers to and 

deepens his analysis on the subject in this direction. 

The third work that the study examines is the Risale-i Suhanan-i Hâce-i Pârsâ treatise 

by Abdurrahman-ı Câmî. The treatise is titled as the sayings of Muhammed Parsâ (d. 822/1420), 

one of the sheikhs of the Naqshbandiyya order, and its content deals with the unity of existence. 

Although it is seen that Câmî quotes from Sufis such as Ghazali and Rumi in the treatise, it is 



vii 
 

noteworthy that he is extremely familiar with the terminology of Ibn Arabi. Indeed, the density 

of terms such as “existence”, “relative existence”, “adam”, “eternity”, “ahadiyyetü’l-cem”, 

“hakikatu’l-existence”, “a’yân-ı sabite”, “new people”, “nefesü’r-rahmanî”, “ıskatu’l-izafat”, 

taayyünât-ı zâtî”, “taayyünât-ı ef’âl”, “ittihad” etc., which are among the key concepts of the 

idea of unity of existence in the treatise, proves the strong existence of this influence. 

The last work that constitutes our study is Jami’s treatise titled Risale-i Şerâit-i Zikr. In 

Risale-i Şerâit-i Zikr, Abdurrahman-ı Jami lists and explains the elements of dhikr, muraqaba 

and rabita, which have an important place in the journey and süluk of the Naqshbandi order. 

Then, he explains the concepts of vukūf-ı kalbî, vukūf-ı zamanî, vukūf-ı adeî, halvet der-

encümen, which are the basic principles of Naqshbandiyya etiquette and etiquette, and enriches 

his thoughts on the subject with Sufi similes and metaphors. The treatise also provides some 

clues that give an idea about the Naqshbandiyya-Nurbahşiyye relations of that period. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: Sufism, Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli, Suhanân-

i Hâce-i Pârsâ, Risâle-i Şerâit-i Zikr 



viii 
 

ÖNSÖZ 

XV. yüzyılın din, tasavvuf, dil ve edebiyat sahasına eserleriyle önemli katkılarda 

bulunan müellif mutasavvıflarından biri de Abdurrahman-ı Câmi’dir. Abdurrahman-ı Câmî’nin 

bu entelektüel kişiliğini yaşadığı dönem ile ilintili olduğunu gözlemleyebiliriz. Zira XV. yüz 

yıl hemen hemen her ilim dalında münakaşaların yaşandığı verimli bir çağdır. Abdurrahman-ı 

Câmî Anadolu topraklarına ayak basmamasına rağmen medreslerde okutulan el-Fevaidü’z-

Ziyaiyye adlı eseri ile tanınmıştır. Bu ve diğer eserleri ile Abdurrahman-ı Câmî her kesimden 

her milletten, her mezhep ve meşrepten insanların takdirini kazandığı görülmektedir.  

Nakşibendiyye tarîkatına mensup olan Abdurrahman-ı Câmî’nin eserlerinde irfâni 

tasavvufun temsilcisi Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin etkisi oldukça önemlidir. Muhyiddin İbnü’l-

Arabî’nin fikirlerinin anlaşılmasında ise âlim, şair ve mutasavvıf Abdurrahman-ı Câmî’nin 

Şerhu Fusûsi’l-hikem’i güzel bir örnektir. Abdurrahman-ı Câmî gerek bu minvalde kaleme 

almış olduğu eser, risâle ve tercümeleriyle gerek sözlü olarak Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin 

düşüncelerini savunmuştur. Abdurrahman-ı Câmî Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd 

düşüncesini Nakşibendî muhitte dillendirmiş bir mutasavvıf olarak Ekberî gelenek ile 

Nakşibendî esaslarını eserlerinde buluşturmuştur. Hâkezâ aşağıda çalışma konusu olarak ele 

alacağımız risâlelerde de Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd düşüncesinden izler tespit 

etmekteyiz. 

Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, 

Risâle-i Şerâit-i Zikr tez araştırmamıza konu olan eserlerdir. Türkiye ve İran kütüphaneleri 

başta olmak üzere dünyanın pek çok yerinde Abdurrahman-ı Câmî’nin konumuz risâlelerin 

yazma nüshaları bulunmakta olup birçok kez basılmıştır. Türkiye’de Risâle-i Şerâit-i Zikr 2016 

yılında Öğretim Üyesi Hamid Algar tarafından “Serrişte-i Tarîk-ı Hâcegân” kitapta bir bölüm 

şeklinde yer alırken, Farsça metin nüshasına yer verilmemiştir. Tez araştırmamız esnasında 

2020 yılında Dr. Öğr. Üyesi Mevlüt Özçelik tarafından hazırlanan “Risale-i Serrişte’si 

Bağlamında Nakşibendiyye Tarîkatının zikir Âdâbı” makale olarak çalışılmış, fakat Farsça 

metin nüshasına yer verilmemiştir. Çalışmamıza konu olan diğer risâlemiz Şerh-i Hadîs-i Ebû 

Rezîn El- Ukayli” üzerine ise 2021 yılında Dr. Öğr. Üyesi Müzekkir Kızılkaya tarafından “Amâ 

Hadisine Yazdığı Farsça Bir Şerh ve Tercümesi: Risâle-i Şerḥ-i ḥadîs̱-i Ebî Rezîn el-ʿUḳaylî” 

başlıklı bir makale kaleme alınmıştır ve Farsça metin nüshasına yer verilmiştir. Bahsetmiş 

olduğumuz her üç akademik çalışma doktora veya yüksek lisans seviyesinde olmamakla 



ix 
 

beraber içerisinde eksiklikler barındırmaktadır. Risâle-i Tehlîliyye ve risâle-i Suhanân-i Hâce-

i Pârsâ eserlerine dair ise şimdiye kadar herhangi bir çalışmaya rastlamadık.  

Çalışmamız süresince edindiğimiz bulguları göz önünde bulundurarak bazı akademik 

çalışmalar ve kütüphane kayıtlarında risâle isimleri doğru bir şekilde zikredilmiş olsa da 

çoğunlukla Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli risâlesi hariç diğer risâlelerin konu ve 

isimlerinde karışıklığın bulunduğunu tespit ettik. Bu konuyu ileride risâlelerin tanıtımı 

bölümünde ayrıca ele alacağız.  

Risâle-ı Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, 

Risâle-i Şerâit-i Zikr risâleleri tercüme ve muhtevalarında bulunan tasavvufî kavramları tahlil 

çerçevesinde oluşturduğumuz çalışmamız giriş, iki bölüm ve sonuç kısımlarından oluşmaktadır.  

    Birinci bölümde Abdurrahman-ı Câmî’nin hayatı, eserleri, tasavvufi şahsiyeti başta 

olmak üzere Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, 

Risâle-i Şerâit-i Zikr’in tanıtım, yazma nüshaları, çalışmada esas alınan nüshalar ve risâlelerde 

ele alınan başlıca tasavvufî konulara ayrılmıştır. İkinci bölümde ise yukarıda zikretmiş 

olduğumuz ilgili risâlelerin tasavvufî kavramlarına değinilmiştir. Risâle-i Tehlîliyye’nin dili 

Farsça’dır.  Yaklaşık iki varaktan oluşan risâle kelime-i tevhîdin tasavvufi manâsını izah etmek 

için yazılmıştır. Abdurrahman-ı Câm’nin risâledeki ilgili açıklamalarını ise “tevhit ve aşkı 

ilâhi”, “mürşid-i kâmile biat” ve “kelime-i tevhîdin esrarı” şeklinde üç başlık altında toplamaya 

gayret ettik. Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli risâlesi bir sayfadan oluşan küçük bir risâledir. 

“amâ hadisi” olarak bilinen hadîsin tasavvufi şerhidir. Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesi 

Abdurrahman-ı Câmî’nin mürşîdi Hâce Muhammed Pârsâ’nın (ö. 822/1420) sözlerinden 

oluşmaktadır. Abdurrahman-ı Câmî kitabın telif sebebini, mürşîdine karşı duyduğu gerçek 

bağlılık olarak açıklamaktadır. Abdurrahman-ı Câmî’nin Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’daki konu 

dağılımı göz önünde bulundurarak “tevhit ve dostluk”, teceddüdü’l-emsâl ve “esma ve sıfatlar” 

olmak üzere üç ana başlık şeklindir. Risâle-i Şerâit-i Zikr, Risâle Der Tarîk-i Hâcegân ismi ile 

de tanınan bu risâle Nakşîbendiyye tarîkatnın yolunun esaslarını konu edinmektedir. 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Şerâit-i Zikri’ini dikkate alarak tasavvufî kavramları seyr u 

sülûk başlığı altında toplamayı uygun gördük. Bu başlıklar şunlardır: zikir, murâkabe, râbıta, 

vukûf-i kalbî, vukūf-ı zamânî, vukūf-ı adedî, halvet der-encümen. 

Abdurrâhmân-ı Câmî’nin Risâle-ı Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli, 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Risâle-i Şerâit-i Zikr risâleleri adlı tez çalışmamızın konusu; 

risâlelerde ele alınan tasavvufî kavram ve konuları tespit etmek ve açıklamaktır. Bu doğrultuda 

yapmış olduğumuz çalışmamızda çeşitli kütüphâneler taranarak, tercümesi gerçekleştirilecek 



x 
 

risâlenin en sağlıklı nüshasına ulaşılmaya çalışılmıştır. Son olarak dört risâlede yer alan 

tasavvufî konular ve kavramlar tespit edilmiş, konular gerek daha önce yapılan çalışmalardan 

gerekse eserde yer alan konulardan yararlanılarak tahlîl edilmiştir. Hadîs-i şerifler, Arapça 

ibâreler ve alıntıların bulabildiğimiz kadarıyla kaynaklarını dipnotta göstermeye çalıştık. 

Tercüme kısmında önce metnin tahkîkli Farsça aslını ve hemen ardından da kendi tercümemizi 

verdik. 

 



 
 

                                                             

GİRİŞ 

1-Araştırmanın Konusu, Amacı, Sınırları, Yöntemi 

Abdurrahmân-ı Câmî’nin Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli, 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Risâle-i Şerâit-i Zikr isimli eserleri olarak belirlediğimiz bu 

çalışmanın konusu; risâlelerin içerisinde ele alınan tasavvufî konu ve ıstılahların tespit ve 

tahlîlidir. 

Bu çalışmanın amacı ise; Tasavvuf literatüründe müellif bir mutasavvıf olan 

Abdurrahmân-ı Câmî’nin eserlerinde işlediği konulara getirdiği tasavvufî perspektifler üzerinde 

durmak, getirdiği yorumların etkilerini açığa çıkarmak, işlediği konuların diğer eserlerindeki 

izdüşümlerini bulmak, külliyatının tamamlanmasına katkı sağlamak ve basılmamış tasavvufî 

risalelerini kütüphaneden dizin ve tercüme yoluyla okuyucunun istifadesine sunmaktır. 

2-Araştırmanın Kaynakları 

         Çalışmanın ana kaynaklarını Abdurrahman-ı Câmî’nin manzûm ve mensûr 

eserleri oluşturmaktadır. Bununla birlikte Abdurrahman-ı Câmî’nin hayatı ve eserleri hakkında 

toplu bilgiler sunan birincil kaynaklar şu şekilde kayıt edilmiştir; Mevlânâ Ali b. Hüseyin es-

Sâfî Reşahât1, Osmânzâde Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ,2 Abdulğafûr Lârî’nin Tekmiletü’n-

Nefahat’ı, Nizâmî-yi Bâherzî’nin Makāmât-i Câmî,3 Ali Şîr Nevâî’nin Nesâyimü’l-Mahabbe, 

Sâm Mîrzâ Safevî’nin Tuhfe-i Sâmî, Risâle-i Fihrist, [İÜ FY 23], Ayasofya Kitaplığı , Külliyat 

1 [Topkapı Sarayı Hazine Kitaplığı] ‘de, Külliyat 2 [Topkapı Sarayı III. Ahmed Kitaplığı], 

Külliyat 3 [Özbekistan El yazmalar Akademisi]4. Çalışmanın ikincil kaynaklarını ise Kadir 

Turgut’un, Abdurrahmân Câmî, Düşünce ve eserlerinin Türk edebiyatına etkisi, isimli doktora 

 
 
 

 
1 Mevlânâ Ali b. Hüseyin es-Sâfî, Reşahât, çev. Hacı Mehmet Zülâlî Eskişehrî, Haz. Naci Bayraktaroğlu, 

Nizamettin Arslan, İz Yayıncılık, İstanbul 2013, s. 170. 
2 Osmânzâde Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ 2, Haz.Mehmet Akkuş, Ali Yılmaz, Üçncü Baskı, Kitabevi yayınları, 

İstanbul 2015, s.136. 
3 Kemâleddin Abdülvasî Nizâmî-yi Bâharzî, Makâmât-ı câmî Molla Câmi’den Ali Şîr Nevâî ve Sultan Baykara’ya 

Şahitliklerim, Haz. Veysel Başçı, Birinci Baskı, Büyüyen Ay yayınları, Kasım 2016, s.50-51. 
4 Molla Câmî, “Seyr u Sülük ve Vahdet-i Vücûda Dâir Levâyih, çev. Şemseddin Sivâsî, haz. Melek Gündüz 

Karacan, Ed. Abdulrahman Acer, 2, litera Yayınları, İstanbul 2021, s.11. 



2 
 

tezi,5 İbrahim Allahverdiyev’in Abdurrahmân Câmî ve tasavvufî görüşleri, isimli doktora tezi,6 

Sadık Yazar’ın Anadolu Sahası Klâsik Türk Edebiyatında Tercüme ve Şerh Geleneği, başlıklı 

doktora tezini7 sıralamak mümkündür. Diğer yandan ilmi yönden zengin kişiliği ile tanınan 

Abdurrahman-ı Câmî sadece yukarıda bahsettiklerimizle sınır olmayıp birçok akademik 

inceleme ve araştırmalara konu olmuştur. Tez çalışmamızın ilerleyen süreçlerinde konumuzla 

ilintili olarak bu değerli kaynaklara değiniyor olacağız. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      

 

 

 

 

 

 
 
 

 
5 Kadir Turgut, Abdurrahmân Câmî, Düşünce ve eserlerinin Türk edebiyatına etkisi, (Doktora Tezi) istanbul 

Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul, 2013, s.3. 
6 İbrahim Allahverdiyev, Abdurrahmân Câmî ve tasavvufî görüşleri, (Doktora Tezi) Marmara Üniversitesi Sosyal 

Birimler Enstitüsü, İstanbul, 2009, s.13-14. 
7 Sadık Yazar, Anadolu Sahası Klâsik Türk Edebiyatında Tercüme ve Şerh Geleneği, (Doktora Tezi) istanbul 

Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul, 2011, s.477. 



3 
 

             BİRİNCİ BÖLÜM  

                     ABDURRAHMAN-I CÂMÎ VE BAZI FARSÇA RİSÂLELERİ 

1.1. Abdurrahman-ı Câmî’nin Hayatı 

 Nakşibendî tarîkatına mensup âlim, şair, mutasavvıf Nureddin Abdurrahman b. 

Nizameddin Ahmed b. Muhammed el-Câmî8 23 Şâban 817 (7 Kasım 1414) de 9  Câm şehrinin 

Harcird kasabasında doğdu.10 Arif ve âlim kişiliği nedeniyle Molla Câmî, şairlik yönüyle de 

Câmî mahlasıyla şöhret bulmuştur.11  

Abdurrahman-ı Câmî’nin yaşadığı 15. inci yüzyıl’da Timuroğulları Horasan’ı kültür ve 

medeniyetin beşiği haline getirmişlerdir. Câmî Şah Ruh (1414-1446), Mirza Ebülkasım Babür 

(1452-1456), Mirza Ebu Sait Gürgân (1456-1468) devirlerinin tamamını ve Sultan Hüseyin 

Baykara (1456-1493) zamanın büyük kısmını yaşamıştır.12  

    Abdurrahman-ı Câmî daha küçük yaşlarda iken zekasıyla çevresindeki insanların 

dikkatini üstüne çekmeyi başarmıştır. Başlangıçta o asrın kâmillerinden Mevlânâ Fahreddîn-i 

Lûristânî (?) ve babasından ders almıştır. Belagat sahasında eşdeğeri bulunmayan bir edîb ve 

şâir-i hakikat olmuştur.13  Herat’ta Bâzâr-ı Hoş medresesine giderek “İlim bir ağaçtır, aslı 

Mekke’de meyvesi ise Horasandadır” sözü doğrultusunda Herat’ta orada bulunduğu süre 

içerisinde birçok ilim erbâbından faydalanmıştır. Mevlânâ Muhammed Câcermî (öl. 464/1459), 

Hâce Ali Semerkandî’nin (öl.?) ders halkalarına katılmıştır.14 Câmî, bölgenin bir diğer ilim 

merkezi olan Semerkand’a seyahat ederek Kadızâde-i Rûmî’den (ö. 844/1440’tan sonra) 

bilhassa astronomi ve matematik gibi dersler okudu. Diğer yandan Câmî’nin kaynaklarda 

Kur’an-kerim, Arapça, mantık, felsefe, tabiat ilimleri, riyâziyyât, fıkıh ve fıkıh usûlü, hadis ve 

tefsir ilimlerini tahsil ettiği kaydedilmektedir.15 

 
 
 

 
8Ömer Okumuş, “Câmî, Abdurrahman”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. VII, s.94-99. 
9 Hüseyin es-Sâfî, Reşahât, s. 170. 
10 Abdurrhmân İbn. Ahmet Câmî Horasani, Mesnevi Heft Evreng, Morteza Moderres Gilani, Önüncü Baskı, 

İkbal Yayınları, Tahran 1375, s.4. 
11 Molla Câmî, Sûfilere Armağan Tuhfetü’l-Ahrâr, çev. Yusuf Öz, İkinci Baskı, Kurtuba Kitap Yayınları, 

İstanbul 2009, s.7. 
12 Camî, Baharistan, çev. M. Nuri Gencosman, İkinci Baskı, Maarif Basımevi, Hece yayınları, Ankara 1958, s.5-

6. 
13 Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, s.136. 
14 Nizâmî-yi Bâharzî, Makâmât-ı câmî Molla Câmi’den Ali Şîr Nevâî ve Sultan Baykara’ya Şahitliklerim, s.50-51. 
15 Şamil Öçal, Molla Câmî’de Varlık: Dürrretü’l-Fâhire ve Şerhlerinin Tercümeleri ile Varlık Düşüncesine Dâir 

İncelemeler, Ed. Abdulrahman Acer, Şâmil Öçal, Litera Yayıncılık, İstanbul, 2016, s.15-16. 



4 
 

Isfahan’dan Horasan’a göç eden dedesi Şemseddin Muhammed, burada İmam 

Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî (ö. 189/805) neslinden gelen birinin kızıyla evlenmiş, bu 

evlilikten babası Nizâmeddin Ahmed (ö.?) dünyaya gelmiştir. Câmî’nin ilk evliliği hakkında 

bilgi yoktur. Bir manzumesinden onun aile fertlerinin hepsini kaybettiği, bu olaydan sonra bir 

süre yalnız yaşadığı anlaşılmaktadır. Daha sonra mürşidi Sa’deddîn-i Kâşgarî’nin (ö. 860/1456) 

büyük oğlu Hâce Kelân’nın (ö. 914/1508) kızı ile evlenmiştir.16 Câmî’nin dört oğlundan sâdece 

882/1478 yılında doğmuş olan Ziyâeddin Yûsuf yaşamıştır.17 

Alî Şîr Nevaî’nin Mecâlisü’n Nefâis, Gıyaseddin Muhammed khvandamir’in Habib al-

siyar ve diğer bazı kaynaklarda Câmî’nin Muhammed adlı şair, âlim ve fâzıl bir kardeşinin 

bulunduğu, islâmi ilimler, şiir ve mûsiki dalında üstat olduğu zikredilmektedir.18 

Hicret’in 877. Senesi Rebiüllevvel ayı ortalarında (Ağustos 1472) hac yolculuğu ve 

sonrasında ziyaret ettiği şehirlerde ve ilim meclislerinde Câmî hoş bir ilgi ile karşılanmıştır. 

Dönemin sultanlarından Fâtih Sultan Mehmed (ö. 886/1481), Akkoyunlu sultanı Uzun Hasan 

(ö. 882/1478) ve Hüseyin Baykara’nın (ö. 911/1506) dikkatini celbetmiş ve ömrünün sonlarına 

doğru Hüseyin Baykara’nın kendisi için yaptırmış olduğu medresede ilim tedrisi ile meşgul 

olmuştur. Hastalığı nedeniyle hicrî 15 Muharrem 898 (22 ikinci teşrin 1492) tarihinde şeyhi 

Sa’deddîn-i Kaşgârî’nin (ö. 860/1456) yanına hazırlanan bir mezara defnedilmiştir. Döneminde 

vefatı derin bir üzüntüyle karşılanmış, cenazesine başta Sultan Hüseyin Baykara ve yakın dostu 

Ali Şîr Nevâî (ö. 906/1501) olmak üzere büyük bir kalabalık iştirak etmiştir.19  

1.1.1. Eserleri 

 

Allahverdiyev’in Abdurrahmân Câmî ve tasavvufî görüşleri başlıklı tezinde Emir Şir 

Alihan Lûdî Câmi’nin eserlerini 99 kitap ve risâleye çıkarırken, Abdulğafûr Lârî (ö. 912/1505) 

hocasının eserlerini 44 kitap ve risâle, Nizâmî Bâherzî (ö.909/1503-1504) ise eserlerinin 

sayısını 42 olarak gösterdiği kaydedilmektedir. Abdurraman-ı Câmî’nin bugün elde mevcut 

eserlerinin ilk toplu listesi Sâm Mirzâ’yı Safevî’nin (1517/1566-67) Tuhfe-i Sâmî adlı 

 
 
 

 
16 Okumuş, “Câmî, Abdurrahman”, c. VII, s.94-99.  
17 Öçal, Molla Câmî’de Varlık: Dürrretü’l-Fâhire ve Şerhlerinin Tercümeleri ile Varlık Düşüncesine Dâir 

İncelemeler, s.21-22.  
18 Ali Şir İftihari vd; “Mevlânâ Abdurrahman Câmî Hayatı, Kişiliği, Düşünce ve Eserleri”, Birinci Baskı, Jami 

Üniversitesi Yayınları, Herat 1398, s. 20-23.  
19 Asaf Hâlet Çelebi, Molla Câmî, İkinci Baskı, Öncü Basımevi, Hece Yayınları, Ankara 2012, s.30-38. 



5 
 

tezkiresinde bulunduğunu belirten Allahverdiyev söz konusu kırkbeş kayıtlı eseri şu şekilde 

sıralamaktadır: 

 

1 – Tefsîr (Bakara sûresinin 40 ayeti), 2 – Şevâhidü’n-Nübüvve, 3 – Eşi’atü’lLemeât, 4 

– Şerh-i Fusûsu’l-Hikem, 5 – Levâmi’,6 – Şerh-i Ba’zı Ebyât-i Tâiyye-i Fârızıyye, 7 – Şerh-i 

Rubâiyât, 8 – Levâyih, 9 – Şerh-i Beyt-i Çend Ez Mesnevî-i Mevlevî, 10 – Şerh-i Hadîs-i Ebî 

Zer-i Gıfârî, 11 – Risâletun fi’l-vücûd, 12 – Tercüme-i Erbaîn Hadîs, 13 – Risâle-i Lâ İlâhe 

İllallâh, 14 – Menâkib-ı Hâce Abdullah-i Ansarî, 15 – Risâle-i Tahkîk-i Mezheb-i Sûfi ve 

Mütekellim ve Hakîm, 16 – Risâle-i suâl ve cevâb-i Hindistan, 17 - Risâle-i Erkânü’l-Hâc, 18 - 

Silsiletü’z-Zeheb, 19 – Salaman ve Absal, 20 – Tuhfetu’l-Ahrâr, 21 – Leylâ ve Mecnûn, 22 - 

Sübhatü’-Ebrâr, 23 - Yûsuf ve Züleyha, 24 – Hurdnâme-i İskender, 25 – Risâle der Kafiye, 26 

– Dîvân-i Evvel, 27 – Dîvân-i Sânî, 28 – Dîvân-i Sâlis, 29 – Risâle-i Manzûme, 30 – Bahâristan, 

31 – Risâle-i Kebîr der Muammâ, 32 – Risâle-i Mutavassıf der Muammâ 33 – Risâle-i Sağir, 

34 – Risâle-i asğar der Muamma, 35 – Risâle-i Arûz, 36 – Risâle-i Mûsikî, 37 – Münşeât, 38 – 

Fevâidu’z-Ziyâiyye fî Şerhi’l-Kafiye, 40 – Nakdü’n-Nusûs fî Şerhi Nakşi’l-Fusûs, 41 – 

Nefehâtü’l-Üns min Hadârâti’l-Kuds, 42 – Risâle-i Tarîk-ı Sûfiyân (Hâcegân), 43 – Şerh-i Beyt-

i Husrev-i Dehlevî, 44 – Menâkıb-i Mevlevî, 45 – Suhânân-i Hâce-i Pârsâ.20 

1.1.2. Tasavvufi Şahsiyeti 

 

15. inci yüzyılda doğu Horasan’da fikir ve felsefe hayatı uzun mezhep tartışmalarıyla 

geçmiş ve nihayet Ehlisünnet ve Eş’arî mezhebi inanç esasları bütün Horasan’da galip gelirken 

Karakoyunlu saltanatının yaygın olduğu Tebriz ve Azerbaycan bölgelerinde şiîlik revaç 

bulmuştur. Horasan’da yayılan şiîlik on beşinci yüzyılda sünnîlik ve şiîlik   arasında süregelen 

fikir ve mezhep çatışmalarına neden olmuştur. Şah İsmâil’in (ö. 930/1524) yönetimi altında 

Anadolu’da bu kargaşalardan oldukça etkilenmiştir. Bu dönemde Abdurrahman-ı Câmî 

Buhara’lı Bahâeddin Nakşibendin müritleri tarafından yayılan Nakşibendî tarîkına girmiş ve 

ehli sünnet mezhebine yönelmiştir.21 Eğitim hayatının büyük bir bölümünü Semerkant ve Herat 

gibi ilim merkezlerinde Eş’arî mezhebi kelâmcılarıyla Şâfiî fıkhı esaslarına göre tamamlayan 

 
 
 

 
20Allahverdiyev, Abdurrahmân Câmî ve Tasavvufî Görüşleri, s.13-14. 
21 Camî, Baharistan, s.8-9. 



6 
 

Abdurrahman-ı Câmî ise İʿtiḳādnâme adlı mesnevisinde İslâm esaslarını Ehl-i sünnet 

inançlarına göre açıklayarak kendisinin de bu görüşte olduğunu göstermiştir. 22 

 Döneminde haklı bir şöhrete kavuşan Abdurrahman-ı Câmî’nin tasavvufî hayatını 

incelerken, üzerinde önemle durulması gereken nokta yolunu takip ettiği mutasavvıfların 

Muhyiddîn İbnü’l-Arabî takipçileri olmaları ve İbnü’l-Arabî ekolüna bağlı bir tasavvufî 

düşünceye sahip olmalarıdır. 23 

Abdurrahman-ı Câmî’yi tasavvufa yönelten şeyhi Sa’deddîn-i Kâşgarî’dir.24 Silsilesi 

Ubeydullah Ahrâr (ö. 895/1490), Nizâmeddin Hâmûş (ö. 853/1449?), Alâeddin Attâr (ö. 

802/1400) tarîki ile Bahâeddin Nakşibend’e dayanmaktadır.25 Câmî’nin, vahdet-i vücûd 

mesleğini benimsemesinde sık sık İbnü’l-Arabî’den nakiller yapan Ubeydullah el-Ahrâr’ın 

etkili olduğunu söylemek mümkündür. Zira şeyhi Sa’deddîi Kâşgarî’nin vefatından sonra 

birçok sûfî ile görüşen Câmî özellikle Ubeydullah Ahrâr’a daha derin ilgi bir göstermiştir.26 

1.2. Risâle-i Tehlîliyye’nin Tanıtımı 

 

Risâle-i Tehlîliyye en çok tanınan adıyla Risale fi Şerhi-lâ İlâhe İllâ’llâh, Kelimeti’ş-

Şehâde, Risâle der Zikri Lâ İlâhe İllallâh Abdurrahman-ı Câmî’nin Farsça yazılmış iki varaktan 

daha az olan küçük bir risâledir.  

 “Kelime-i tevhid”in manasını izah etmek için yazılmıştır. Kelime-i tevhidi oluşturan 

her harfin işaret ettiği tasavvufî manaları konu edinmektedir.  

 Risâle-i Tehlîliyye’de tasavvufi konular hem manzum hem mensur şeklinde ele 

alınmaktadır. Konular Câmi’nin rubâî, şiir, nazım ve beyit türündeki ilaveleriyle 

zenginleşmektedir.   

 

 
 
 

 
22Okumuş, “Câmî, Abdurrahman”, c. VII, s.94-99.   
23 Çelebi, Molla Câmî, s.43.  
24 Mevlânâ Abdurrahmân Câmî, Nefahâtü’l-Üns Min Hadarâti’l-Kuds Eliya Menkıbeleri, cev. İbrahim 

Yalçınkaya, Eriha Basım Yayınları, İstanbul 2019, s.505. 
25Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ 2, s.136. 
26 Necdet Tosun, “Ubeydullah Ahrar”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA) c.XLII, 19-20., Bilal Taşkın, “Abdurrahman 

el-Câmî’nin Risâle fi’l-vücûd Adlı Eserinin Tercüme, Tahlîl ve Tahkîki”, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7 (2015). s.75.   



7 
 

1.2.1. Risâle-i Tehlîliyye’nin Yazma Nüshaları 

 

          Risâle-i Tehlîliyye adlı eserinin ikisi Süleymaniye Kütüphânesi, biri Ragıp Paşa 

Kütüphânesi olmak üzere Türkiye kütüphanelerinde tespit edebildiğimiz üç adet nüshası 

bulunmaktadır: 

1-Ragıp Paşa Kütüphânesi  

Ragıp Paşa kolleksiyonunda 01188-009 kolleksiyon numarası.  297.4 tasnif numarası. 

İstinsah tarihi 0974 dir. Müstensih. Muhammed b. Kemâleddîn b. ebû'l-Hasan el-Ensârî. Eserin, 

yazı türü mensur. Arap harfl talik. Vr: 116, st: A-b; 27, 309x214,250x156 mm dir. Nüsha bir 

mecmuada yer almaktadır.  Mecmuanın 1b ve 2a sayfalarında fihris bulunmaktadır. Söz konusu 

fihriste Mollâ Câmî’nin başka eserleri de zikredilmiştir. Fihrist sayfaları tezhiplidir. Bazı 

ibareler kırmızı mürekkeple yazılmıştır. 

2-Süleymaniye Kütüphânesi  

Pertev paşa kolleksiyonunda 00642-012 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif numarası. 

İstinsah tarihi 0984. Müellif Molla Câmî, Nûreddin Abdurrahman b. Ahmed b. Muhammed el-

Câmî. Arap harfli-Talik. Vr: 106-107, st: 25, 355x235-230x135 mm.dir. 

3-Süleymaniye Kütüphânesi  

Ayasofya kolleksiyonunda 04208-025 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif numarası. 

Müellif Molla Câmî, Nûreddin Abdurrahman b. Ahmed b. Muhammed el-Câmî. Arap harfli-

Talik. Vr: 600-600, st: 27 st. 359x250-245x143 mm dir. 

1.2.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar 

 

Ragıp Paşa Kütüphânesi, Ragıp Paşa Kol., nr.01188/009, vr.116b, 309x214,250x156, 

Ta’lik, 0974 /1566 nüsha incelememizde esas aldığımız nüshadır. Yazma eserler 

kütüphanesinde Risâle fî Kelimeti’ş-Şehâde isimi ile kayıtlıdır. Nüshayı esas olarak kabul 

etmemizin sebebi istinsah ve müstensihin belli olmasıdır.  

Süleymaniye Kütüphânesi, Pertev Paşa Kol., nr.00642/012, vr. 100b-101a, 355x235-

230x135, Ta’lik, 0984/1576 İncelememizde esas aldığımız ikinci nüshadır. Yazma eserler 

Kütüphanesinde Risâle der Zikri Lâ İlâhe İllallâh isimi ile kayıtlıdır. İkici nüsha olarak kabul 

etmemizin sebebi istinsah tarihinin belli olmasıdır. 

 



8 
 

1.2.3. Risâle-i Tehlîliyye’de Ele Alınan Başlıca Tasavvufî Konular 

 

            Abdurrahman-ı Câmî’nin risâlede kelime-i tevhid ile ilgili açıklamalarını üç başlık 

altında toplamaya çalıştık. Abdurrahman-ı Câmî ilk önce tasavvufi açıdan önemli bir kavram 

olan “Tevhid” kavramının izahatıyla risâleye giriş yapmaktadır. Abdurrahman-ı Câmî’nin 

kelime-i tevhid ile alakalı tanımlamalarını iki başlıkta altında inceledik “tevhid ve aşkı ilahi”, 

“mürşid-i kâmile biat”. Abdurrahman-ı Câmî’nin yakın takipçisi olduğu Muhyiddin İbnü’l-

Arab’nin Fütûhat-ı mekkiyye adlı eserinden yolla çıkarak açıklamalara yer verdiğini 

gözlemlediğimiz için de üçüncü başlığımızı “kelime-i tevhidin esrarı” şeklinde isimlendirdik. 

Risâle-i Tehlîliyye çalışmamızda açıklamalarımızı Abdurrahman-ı Câmi’nin bize sunduğu 

sıralama doğrultusunda yapıyor olacağız.  

 1.3. Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli’nin Tanıtımı 

   

Abdurrahman-ı Câmî’nin Şerh-i Hasdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli’ risâlesi iki sayfadan 

oluşan Farsça bir eserdir. Ebî Rezîn el-Uḳaylî tarafından Peygamberimize sorulan “Ya 

Resulallah! Rabbimiz mahlûkatı yaratmadan önce neredeydi?” şeklindeki soruya Resulullah 

Efendimiz: ‘Üst tarafında hava ve alt tarafında hava olmayan “amâ (bulutun) içindeydi” 

şeklinde cevap vermiştir.” Eser, bu hadis-i şerife şerh amacıyla Abdurrahman-ı Câmî tarafından 

kaleme alınmıştır.  

Abdurrahman-ı Câmî Şerh-i Hasdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risâlesini Muhyiddîn İbnü’l-

Arabî’nin vahdet-i vücûd ve merâtib-i vücûd düşüncesi çerçevesinde şerh etmiştir. Daha 

öncesinde bahsettiğimiz üzere Abdurrahman-ı Câmî sadece Muhyiddîn İbnü’l-Arabî’nin 

takipçisi olmayıp aynı zamanda Naḳdü’n-nuṣûṣ fî şerḥi Naḳşi’l-fuṣûṣ, Şerhu Fuṣûṣü’l-ḥikem, 

Risâle-i vahdeti’l-vücûd, Dürretü’l-fâḫire, Şerh-i Rubâ’iyyât, Risâle fi’l-vücûd gibi eserlerinde 

vahdet-i vücûd düşüncesi kaydedilmektedir. Zira yukarda metin ve tercümesine yer verdiğimiz 

Risale fi Şerhi-lâ İlâhe İllâ’llâh, Risâle-i Suhanân-i Hâce-i Pârsâ ve Şerh-i Hasdîs-i Ebû Rezîn 

El-Ukayli çalışmalarımızda da Muhyiddîn İbnü’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd düşüncesinin 

savunucularından olduğunu görmekteyiz. Çalışmalarımız sürecince Abdurrahman-ı Câmî’nin 

gerek mansur gerek mazum bütün eserlerinde az ya da çok vahdet-i vücûd düşüncesini tespit 

ettiğimizi söylemek mümkündür.  

 

 



9 
 

1.3.1. Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli’nin Yazma Nüshaları 

          

 Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli adlı eserin on sekiz Süleymaniye Kütüphânesi, iki 

Nuruosmaniye Kütüphânesi, bir Bursa İnebey Kütüphânesi olmak üzere Türkiye 

kütüphanelerinde tespit edebildiğimiz 21 adet nüshası bulunmaktadır: 

 

1-Süleymaniye Kütüphânesi  

 Hacı Beşir Ağa (Eyüp) kolleksiyonunda 00093-002 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif 

numaras. Müellif Molla Câmî, Nûreddin Abdurrahman b. Ahmed b. Muhammed el-Câmî 

Eserin, yazım şekli mensur. Arap harfli-Talik.  Vr: 92b-93a, st:19, 181x130-125x72 mm.dir. 

Nüsha ile ilgili kişiler Mütemellik., Muhammed Şemseddin Sübhî Tokâdî, Mütemellik., Ebû 

Bekir b. Rüstem b. Ahmed eş-Şirvânî, Mütemellik., Ali Mir İzzet. 

2-Süleymaniye Kütüphânesi  

Esad Efendi kolleksiyonunda 0379018 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

İstinsah tarihi 4 Zilhicce 0998 / 4 ekim 1589. Arap harfli- Nestalik. Nüsha ile ilgili kişi 

Abdulcemil b. Necef el-Bağdâdî. Vr: 50-51, muhtelif st., 195x107-muhtelif mm dir.  

3-Süleymaniye Kütüphânesi  

Esad Efendi kolleksiyonunda 03702-044 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

İstinsah tarihi 28 safer 1006 / 10 ekim 159. Müellif Molla Câmî, Nûreddin Abdurrahman b. 

Ahmed b. Muhammed el-Câmî. Arap harfli-Nestalik. Nüsha ile ilgili kişiler İbrahim b. 

Muhammed es-Sivâsî. Vr: 193-194, st: 25., 211x130-172x83 mm dir.  

4-Süleymaniye Kütüphânesi  

Hekimoğlu Ali Paşa kolleksiyonunda 00725-013 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif 

numarası. Müellif Molla Câmî, Nûreddin Abdurrahman b. Ahmed b. Muhammed el-Câmî. 

Arap Harfli-Nesih. Vr: 431-432, st: 23, 339x238-240x161 mm dir. 

5-Süleymaniye Kütüphânesi  

Hekimoğlu Ali Paşa kolleksiyonunda 00939-006 kolleksiyon numarası ve 297.3 tasnif 

numarası. Arap Harfli-Talik. Vr: 174-175, st: 19., 203x130-148x66 mm dir.  

6-Süleymaniye Kütüphânesi 

Hekimoğlu Ali Paşa kolleksiyonunda 00660-021 kolleksiyon numarası 297.3 tasnif 

numarası. Müstensih Derviş Muhammed b. Ali. Arap Harfli-Nesih.Vr: 638 a-b, st: 23, 348x250-

265x185mm dir.  

 

 



10 
 

7-Süleymaniye Kütüphânesi  

Halet Efendi Ek kolleksiyonunda 00239-002 kolleksiyon numarası 297.3 tasnif 

numarası. Arap harfli-Talik. Vr: 4-5, muhtelif st. 197x137-muhtelif mm dir. 

8-Süleymaniye Kütüphânesi  

Pertev Paşa kolleksiyonunda 00642-006 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numaras. 

Arap harfli-Talik. Vr: 75-76, st: 25, 355x235-230x135 mm dir.  

9-Süleymaniye Kütüphânesi  

Şehid Ali Paşa kolleksiyonunda 02710-009 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif 

numarası. İstinsah tarihi 980 / 1572-1573. Arap harfli-Talik. Vr: 44-45, st: 27, 370x240-

240x150 mm dir.  

10- Süleymaniye Kütüphânesi  

Yazma Bağışlar kolleksiyonunda 05661-006 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif 

numarası. Arap harfli-Talik.Vr: 20-20, st: 24 st., 197x132-162x105 mm dir. 

11-Süleymaniye Kütüphânesi 

Ayasofya kolleksiyonunda 04207-014 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik.Vr: 376-377, st: 28., 343x244-264x167 mm dir. 

12-Süleymaniye Kütüphânesi 

Ayasofya kolleksiyonunda 04208-015 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik. Vr: 334-335, st: 30, 359x250-241x141 mm dir. 

13-Süleymaniye Kütüphânesi 

Fatih kolleksiyonunda 04045-028 kolleksiyon numarası. 297.73 tasnif numarası. Arap 

harfli-Talik. Vr: 298-301, st: 48, 200x145-356x250 mm dir. 

14-Süleymaniye Kütüphânesi 

Fatih kolleksiyonunda 04045-006 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. Arap 

harfli-Nesih. Vr: 387-388, st: 23., 200x145-356x250 mm dir. 

15-Süleymaniye Kütüphânesi 

Fatih kolleksiyonunda 04044-013 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. Eserin, 

yazı türü Arap harfli-Nesih. Vr: 371, st: 25, 397x310-310x220 mm dir. 

16- Süleymaniye Kütüphânesi 

Yeni Cami kolleksiyonunda 00991-011 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik. Vr: 399-399, st: 25, 320x205-245x145 mm dir. 

17-Süleymaniye Kütüphânesi 

Ayasofya kolleksiyonunda 04209-010 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

Arap harfli-Nesih. Vr: 417b, st: 27, 354x246-236x155 mm dir.  



11 
 

18-Süleymaniye Kütüphânesi 

Ayasofya kolleksiyonunda 04206-014 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik. Vr: 421-422, st: 23, 355x154-248x158 mm dir.  

19- Nuruosmaniye Kütüphânesi  

Nuruosmaniye kolleksiyonunda 04179M-015 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif 

numarası. Arap harfli-Nestalik. Vr: 464-466, 360x243-muhtelifxmuhtelif mm dir. 

20- Nuruosmaniye Kütüphânesi  

Nuruosmaniye kolleksiyonunda 04171-015 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif 

numarası.  Arap harfli-Nestalik. Vr: 585a-b. 360x243-muhtelif mmdir. 

21-Bursa İnebey Kütüphânesi 

Hüseyin Çelebi kolleksiyonunda 509/11 kolleksiyon numarası. 297.3 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik. Vr: 245-246, st: 23, Boyutları 261X172-197X92 mm dir. 

1.3.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar 

 

Süleymaniye kütüphânesi, Şehid Ali Paşa kol., nr. 02710-009, vr. 54b-55a, 370x240-

240x150, Arap harfli-Ta’lik, 0980 / 1572-1573 nüsha incelememizde esas aldığımız nüshadır. 

Yazma eserler kütüphanesinde Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî isimi ile kayıtlıdır. Nüshayı 

esas olarak kabul etmemizin sebebi en erken istinsah tarihinin belli olmasıdır.  

Süleymaniye kütüphânesi, Esad Efendi kol., nr., 0379018, vr. 50a – 51b, 195x107, Arap 

harfli- Nestalik, 0998 / 1590, Yazma eserler kütüphanesinde Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî 

isimi ile kayıtlıdır. Nüsha ile ilgili kişi Abdulcemil b. Necef el-Bağdâdî’dir. İkici nüsha olarak 

kabul etmemizin sebebi istinsah tarihinin ve nüsha ile ilgili kişinin belli olmasıdır. 

1.3.3. Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli’de Başlıca Ele Alınan Tasavvufî Konular 

 

 Abdurrahman-ı Câmî’nin Şerh-i Hasdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli eseri iki sayfadan oluşan 

küçük bir risâle olmasına karşın içerdiği konu itibari ile oldukça kıymetlidir.  

Abdurrahman-ı Câmî’nin şerhte Muhyiddîn İbnü’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd ve 

merâtib-i vücûd düşüncesi çerçevesinde “amâ” mertebesine dair açıklamaları yer almaktadır. 

Bu açıklamalarını ise öncellikle “amâ” kelimesini dilbilimsel yönde analizden başlayarak 

yapmaktadır. Abdurrahman-ı Câmî “amâ” hadisinde merâtib-i vücûd için altılı tasnifi 

kullanmayı uygun görmekle birlikte lâ-taayyün mertebesinden bahsetmeyerek doğrudan 

taayyün-i evvel mertebesinden başlamaktadır. 



12 
 

Kaynaklar “amâ” mertebesine dair ihtilafların daha çok ilk üç mertebe ile alakalı olması 

hasebiyle Abdurrahman-ı Câmî bu görüşleri de kısaca yer vererek taayyün-i sâni mertebesinin 

“amâ” mertebesi olduğunu dile getirmektedir. Abdurrahman-ı Câmî bir şiir ile başladığı Şerh-i 

Hasdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risâlesini yine bir rubâî ile bitirmektedir. 

Bizde Abdurrahman-ı Câmî’nin Şerh-i Hasdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risâlesi çizgisinde 

elimizden geldiğince konuyu size aktarmaya çalışacağız. 

1.4. Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’nın Tanıtımı 

 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’ risâlesi on sayfadan oluşmaktadır.  

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesi Farsça ve Arapça olarak kaleme alınmış, yazılma tarihi ise belli 

değildir. Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesini şeyhine karşı duyduğu büyük 

saygı ve bağlılık sebebiyle kaleme aldığını belirtmektedir. Abdurrahman-ı Câmî’nin Suhanân-

i Hâce-i Pârsâ eserinin konusu vahdet-i vücûdun ispatına dairdir. Abdurrahman-ı Câmî izah 

ettiği konular çerçevesinde şiir, âyet ve tasavvuf büyüklerinin sözlerine yer vermektedir. 

1.4.1. Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’nın Yazma Nüshaları 

 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ eserinin üç Süleymaniye Kütüphânesi, iki Nuruosmaniye 

Kütüphânes, bir Ragıp Paşa Kütüphânesi olmak üzere Türkiye kütüphanelerinde tespit 

edebildiğimiz altı adet nüshası bulunmaktadır.  

1-Süleymaniye Kütüphânesi  

Ayasofya kolleksiyonunda 04207-015 kolleksiyon numarası.  297.7 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik. Vr: 378-380, st: 30, 343x244-242x167 mm dir. 

2-Süleymaniye Kütüphânesi  

Fatih kolleksiyonunda 04044-016 kolleksiyon numarası. 891.5 tasnif numarası. Arap 

harfli-Nesih. Vr: 374-376, st:25 st., 397x310-310x220 mm dir. 

3- Süleymaniye Kütüphânesi  

Hakimoğlu Ali Paşa kolleksiyonunda 00725 koleksiyon numarası 981.5 tasnif 

numarası. Arap Harfli-Nesih. Vr: 426-428, st: 23, 339x238-240x161 mmdir. 

4-Nuruosmaniye Kütüphânesi  

Nuruosmaniye Koleksiyonunda 04171-018 koleksiyon numarası. 297.7 tasnif numarası. 

Arap harfli-Nesih. Vr: 589-591, 355x247-209x150 mm dir. 

5-Nuruosmaniye Kütüphânesi  



13 
 

Nuruosmaniye kolleksiyonunda 04176M-012 koleksiyon numarası 297.7 tasnif 

numarası. Arap harfli-Nesih. Vr. 555-557, 319x255-205x131 mm dir.  

6-Ragıp Paşa Kütüphânesi  

Ragıp Paşa kolleksiyonunda 01188-015 koleksiyon numarası. 891.5 tasnif numarası. 

Eserin, yazım şekli mensur. Arap harfli-Talik. Vr: 153-155, st: 2, 309x214,250x156 mm dir. 

1.4.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar 

 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Ferheng-i Îranzemîn, cilt, 6, Tahran, 1337 h/ş, 1958, s. 294., 

matbu nüsha incelememizde esas aldığımız nüshadır. Metin içindeki düzenlememiz bu matbu 

nüshaya riayet ederek düzenlenmiştir. 

1.4.3. Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’da Başlıca Ele Alınan Konular 

 

Abdurrahmanı- Câmî’nin Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesine Hz. Peygamber (s.a.v) ve 

ashabına selam ve dua ile başlamaktadır. Ardından Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesinin içeriğine 

ilişkin bilgilendirmelerde bulunarak istidat sahibi talebelerin irfânını artırmak ve tarîkatte 

ilerlemiş olanlara da bir hâtıra olmasını temenni etmektedir.   

Abdurrahmanı- Câmî’nin Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesi incelendiğinde “tevhid ve 

dostluk”, teceddüdü’l-Emsâl ve “esma ve sıfatlar” konularının üzerinde yoğun bir şekilde 

durduğunu görmekteyiz. Hâkezâ Abdurrahman-ı Câmî’nin Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâle 

çalışmamızı bu konu dağılımı dikkate alınarak “tevhid ve dostluk”, teceddüdü’l-Emsâl ve 

“esma ve sıfatlar” olmak üzere üç ana başlık şeklinde ele almayı uygun gördük.  

 Abdurrahman-ı Câmî’nin inceleme konumuz olan diğer risâlelerinde olduğu gibi 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ eserinde de vahdet-i vücûd nezeryesi doğrultusunda Muhyiddîn İbnü’l 

Arabî’nin Fusûs’l-Hikem ve el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye’sinden anekdotlara yer verdiğini 

görmekteyiz. Bununla birlikle Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesindeki 

bahislerin Şerhi-i Rubâiyyât ve Levâyıh adlı kitaplarındaki konuların biri ile ilgili olduğunu 

söylemek mümkündür.  

1.5. Risâle-i Şerâit-i Zikr’in Tanıtımı 

 

Risâle-i Şerâit-i Zikr kütüphanelerde Risâle fi'z-zikr, Risâle-i Nakşibendiyye, Risâle-i 

Hâcegan, Risâle-i Serrişte, Risale-i Tarik-i Teveccüh-i Hâcegân, Risale der Şerâit-i Zikr veya 



14 
 

Risale der Tarîkat-ı Nakşibendiye, Serrişte-i Tarîk-i Hâcegân isimleriyle de kayıt altına 

alınmıştır.   

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’e nasihat mahiyetinde bir şiir ile giriş 

yapmaktadır. Risâle-i Şerâit-i Zikr’in yazılma sebebinin kişi veya bütün tarîkat mensuplarına, 

risâle’nin içinde zikredeceği saâdet ipine sarılmaları ve ömürlerini boşa geçirmemeleri 

yönündedir. Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de tasavvufî konuları nesir ve şiir 

çerçevesinde ele almaktadır. Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Şerâit-i Zikr’inde yer yer Şerh-

i Rubâiyyât kısımların bulunduğunu söyleme mümkündür.   

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de Nakşibendiyye tarîkine intisap eden 

mürîdin seyr u sülûkte riayet etmesi gereken üç önemli unsur olan “zikir”, “murâkabe”, 

“râbıta’dan bahsetmektedir. Abdurrahman-ı Câmî zikir, murakabe ve râbıtayı kalb-i 

sanevberîye teveccüh şeklinde açıklamakta ve Nakşibendiyye tarîkinde vukûf-i kalbî olarak 

tarif edildiğini izah etmektedir. Ona göre vukuf-ı kalbî bu yolun vazgeçilmez şartlarından 

biridir. Vukûf-i kalbî; Nakşibendî tarîkinde müridin günlük hayatta ve zikir esnasında riayet 

etmesi gereken kelimât-ı kudsiyyedendir. Nakşibendiyye tarîkinde kelimât-ı kudsiyye on bir 

ilkeden oluşmaktadır. Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de bu on bir ilkenin sadece 

son üçünden bahsetmektedir. Diğer yanda Abdurrahman-ı Câmî vukûf-i kalbî’yi vukūf-ı adedî 

ve vukūf-ı zamânî’ye nazaran daha önem vererek sıralama bakımından öncellik tanımaktadır. 

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de son olarak seyr u sülûkte belli başarı kat 

eden müridin gösteriş ve riyâdan uzak durması hususunda öğütlerde bulunulmaktadır. 

1.5.1. Risâle-i Şerâit-i Zikr’in Yazma Nüshaları 

          Risâle-i Şerâit-i Zikr eserinin sekiz Süleymaniye Kütüphânesi, iki Millet Kütüphânesi, 

iki Milli Kütüphânesi, bir Beyazıt Kütüphânesi, bir Nuruosmaniye Kütüphânesi olmak üzere 

Türkiye kütüphanelerinde tespit edebildiğimiz 14 adet nüshası bulunmaktadır: 

           1-Süleymaniye Kütüphânesi  

Hekimoğlu Ali Paşa kolleksiyonunda 00725-012 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif 

numarası. Arap Harfli-Nesih. Vr: 428-429, st: 23, 339x238-240x161 mm dir. 

2-Süleymaniye Kütüphânesi 

Pertev Paşa kolleksiyonunda 00609-003 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif numarası. 

Arap harfli-Rika. Vr: 70-72, st: 18, 198x124-170x100 mm dir. 



15 
 

3- Süleymaniye Kütüphânesi 

Bağdatlı Vehbi kolleksiyonunda 01641-003 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif 

numarası. Arap harfli-Talik. Vr: 116-119, st: 15, 191x124-muhtelifxmuhtelif mm dir. 

4- Süleymaniye Kütüphânesi 

Tahir Ağa Tekkesi kolleksiyonunda 00276-005 kolleksiyon numarası 297.7 tasnif 

numarası. Arap harfli-Talik. Vr: 17-37, st: 31, 225x135-180x90 mm dir. 

5- Süleymaniye Kütüphânesi 

Ayasofya kolleksiyonunda 04206-004 kolleksiyon numarası.  297.7 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik. Vr: 331-333, st: 27, 355x154-244x16 mm. dir. 

6- Süleymaniye Kütüphânesi 

Ayasofya kolleksiyonunda 01725-004 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif numarası. 

Arap harfli-Talik. Vr: 44-47, st: 15, 201x127-141x69 mm. dir. 

7- Süleymaniye Kütüphânesi 

Ayasofya kolleksiyonunda 04208/014 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif numarası. 

Arap harfli. Vr: 333-334, muhtelif st., 359x250-242x142 mm.dir 

8- Süleymaniye Kütüphânesi 

Hacı Mahmud Efendi kolleksiyonunda 02913 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif 

numarası. Arap harfli-Ta’lîk. Vr: 15, st: 15, 215x130-150x75 mm dir.  

9-Millet Kütüphânesi  

Ali Emiri kolleksiyonunda 0964-2 kolleksiyon numarası. 297.73 tasnif numarası. 

İstinsah tarihi 1066 H. Arap. Vr: 116-117, muhtelif st., 190.140, b.b. mm dir. 

10-Millet Kütüphânesi  

Ali Emiri kolleksiyonunda 077-2 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif numarası. Eserin, 

yazı türü Arap-Talik. Vr: 3-6, st: 17, 160x110,100x60 mm dir. 

11-Milli Kütüphâne  

Milli Kütüphâne Yazmalar kolleksiyonunda 06 Mil Yz A 6590/2 kolleksiyon numarası. 

297.753 tasnif numarası. İstinsah tarihi (18--). Eserin, yazı türü Arap Harfli-Ta'lik. Vr: 10b-

13a., 150x100 mm dir. 

12- Milli Kütüphâne 

Tokat İl Halk Kütüphânesi Yazmalar kolleksiyonunda 60 HK. 35/6 kolleksiyon numarası. 

297.7 tasnif numarası. İstinsah tarihi 981 Hicaz. Arap harfli. Vr: 66b-68b, st:17, 205x129-

125x67 mm dir. 

 

 



16 
 

          13-Beyazıt Kütüphânesi  

Veliyyüddin Efendi kolleksiyonunda V3190/5 2 kolleksiyon numarası ve 297.7 tasnif 

numarası. İstinsah tarihi 1062. Arap Harfli-Ta'likYaprak, satır, sütun sayısı 98b-100a, st: 23, 

230x167- B.B. mm dir.  

14-Nuruosmaniye Kütüphânesi  

Nuruosmaniye kolleksiyonunda 04171-013 kolleksiyon numarası. 297.7 tasnif 

numarası. Vr: 583-584, 355x247-280x153 mm dir.    

1.5.2. Çalışmada Esas Alınan Nüshalar 

 

Milli kütüphâne, Tokat İl Halk Kütüphânesi Yazmalar kol., nr. 60 Hk 35/6. vr. 62b-64b 

205x129-125x67, Arap harfli 0981/1573-1574, nüsha incelememizde esas aldığımız nüshadır. 

Yazma eserler kütüphanesinde Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân isimi ile kayıtlıdır. Nüshayı 

esas olarak kabul etmemizin sebebi en erken istinsah tarihinin belli olmasıdır. 

Beyazıt kütüphânesi, Veliyyüddin Efendi kol., nr. V3190/5 2, vr. 98b-100a, 230x167 - 

B.B., Arap Harfli-Ta'lik, 1062/1651-1652., nüsha incelememizde esas aldığımız ikinci 

nüshadır. Yazma eserler kütüphanesinde Risâle fî'z-Zikr ve't-Teveccüh ve'r-Râbıta fî't-Tarîkat 

isimi ile kayıtlıdır. İkici nüsha olarak kabul etmemizin sebebi istinsah tarihinin belli olmasıdır. 

1.5.3. Risâle-i Şerâit-i Zikr’de Ele Alınan Başlıca Tasavvufî Konular 

 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Farsça yazılmış iki varaktan oluşan bir risâlesidir. 

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de Nakşibendî tarîkatı seyr u sülûkunda önemli olan 

zikir, murâkabe, râbıta unsurlarını sıralayarak açıklamaktadır. Ardından Nakşibendiyye’nin 

âdâb ve erkânında önemli görülen ilkelerinden vukūf-ı kalbî, vukūf-ı zamânî, vukūf-ı adedî, 

halvet der-encümen üzerinde durmaktadır.   

Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Şerâit-i Zikri’ini göz önünde bulundurarak tasavvufî 

kavramları seyr u sülûk başlığı altında toplamayı uygun gördük. Bu başlıklar şunlardır: Seyr- u 

sülûk, zikir, murâkabe, râbıta, vukûf-i kalbî, vukûf-ı zamânî, vukûf-ı adedî, halvet der-

encümen. 

 

 



17 
 

 

   İKİNCİ BÖLÜM 

 ABDURRAHMAN-I CÂMİ’NİN RİSÂLELERİNDE TASAVVUFÎ DÜŞÜNCE 

2.1.Tevhid  

Arapçada “birleşmek” anlamına gelen tevhid sözlükte “tek ve bir olmak” anlamındaki 

vahd (vahdet, vühûd) kökünden türemiştir. Bir şeyin bir ve tek olduğunu kabul etmek 

demektir.27 Tevhid, bir şeyin yeganeliğine, vahdaniyetine ve birliğine, o şeyin birliği 

hakkındaki sıhhatli bir ilimle hükmetmektir. Allah, zât ve sıfatlarında bölümsüz, fillerinde 

delilsiz ve şeriksiz olarak vahid olduğu için muvahhidler ve tevhid ehli onu bu sıfatla tanımışlar, 

birliği hakkındaki bilgilerine de tevhid adını vermişlerdir.28 Tasavvufta tevhidle ilgili çeşitli 

mertebeler bulunmaktadır. Yûsuf b. Hüseyin er-Râzî (ö. 304/916) bu mertebeleri avamın, 

hakikat ehlinin ve havassın tevhidi şeklinde kısımlara ayırır.29 Kuşeyrî (ö. 465/1072) ise tevhidi, 

Hakk’ın hakk için tevhidi, Hakk’ın halk için olan tevhidi, halkın Hakk için tevhidi şeklinde üç 

kısıma ayırmıştır. Hakk’ın hakk için tevhidi; Allah’ın kendisinin bir olduğunu bilmesi ve “ben 

vahidim”, diye haber vermesidir. Hakk’ın halk için olan tevhidi; Allah’ın “kul muvahhiddir” 

diye hükmetmesi ve kulun tevhidini yaratmasıdır. Halkın Hakk için tevhidi; kulun “Allah 

birdir” diye bilmesi, onun bir olduğuna hükmetmesi, vâhit olduğunu haber vermesidir.30 Diğer 

yandan “tevhîd-i mücerred”, “tevhîdü’l-kâim bi’l-ezel”, “tevhîd-i sırf” isimleriyle de belirtilen 

Hakk’ın Hak için tevhidi en mükemmel tevhittir. Bu tevhidin izahatı yoktur ve diller lâl olup 

mühürlenmiştir.31 Genel olarak tasavvufî tevhidle ilgili gelişmeleri anlatmak için üç türlü 

tevhitten bahsedilir. Kusûdî tevhid, şühûdî tevhid, vücûdî tevhid. Tevhid-i sûfiyye, tevhid-i hâlî, 

hakîkat-i tevhid, tevhid-i amelî ise sûfîlere özgü tevhid anlayışına verilen isimlerdir. Bu 

isimlendirmelerden yola çıkarak söylenebilir ki tasavvufta tevhid sadece bilgi ve suretten ibaret 

görülmemiş aksine duygu ve sevgi ağırlıklı olup keşf ve ilhama, seyri u sülûka 

 
 
 

 
27 Mevlüt Özer, “Tevhit”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XLI, s. 18-20. 
28 Hücvirî, Hakikat Bilgisi Keşfu’l-Mahcub, Haz. Süleyman Uludağ, 6, Dergâh yayınları, İstanbul 2018, s.342 
29 Süleyman Uludağ, “Tevhit”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XLI, s.21-22. 
30 Abdülkerim Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, çev. Süleyman Uludağ, 9, Dergâh Yayınları, 

İstanbul 2017, s.386-387. 
31 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 4, Marifet Yayınları, İstanbul, 1999, s.533. 



18 
 

dayandırılmıştır.32  Nitekim ilk devir sûfîlerinden Cüneyd-i Bağdâdî’ye (ö. 297/909) havâssın 

tevhidi sorulduğunda şu karşılığı vermiştir:  

          “Havâssın tevhidi, kulun kendisini, üzerinde Allah’ın kudret eserlerini cârî bir gölge ve bir cesed 

olarak görmesidir. Kendisinden istenildiği şekilde Hakk ile kâim olması, Allah’a yakınlığın hakîkatine ulaşarak 

hiss ve hareketin yerini Hakk’ın irâdesine bırakması, Hakk’ın çağrısına cevap verirken halkın dâvetinden uzak 

halde bulunmasıdır. Kulun son hâlinin ilk hâline dönmesi, vahdet deryasına varmasıdır. Cüneyd-i Bağdadî’nin bir 

diğer tevhid tanımı şu şekildedir: tevhîd zamana âid şeklî kayıtların dar sınırlarından ebediyetin sınırsız fezasına 

çıkmaktır.33  

Ebû Bekir Şibli’ye (ö. 334/946) göre tevhidin bir zerresine vâkıf olan kimse bir sineği 

taşıyacak takati bulunmadığı hâlde büyük bir yükün altına girmiş gibidir. Yusuf B. Sinan ise 

tevhidi kişinin denizde bulunması halinde yine susuzluk halinin devam etmesi şeklinde 

tanımlamıştır.34”  

2.1.1.Tevhid ve Aşk-ı İlâhî 

           

Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Tehlîliyye’si incelediğinde risalenin ilk satırlarından 

itibaren tevhit kavramını, aşk, âşık ve ma’şûk metaforları üzerinden açıkladığını 

gözlemlenebilir. Zira Abdurrahman-ı Câmî’ye göre “Biri eğer komşusundan yardım talep 

ediyor ise o halde ona bağlıdır, ona muhtaçtır. Bir kalpte iki âşık için yer yoktur, onun için o’ 

(insan) mâ’şûktur.” ifadeleri tespitlerimizi doğrular niteliktedir35. Diğer yandan Abdurrahman-

ı Câmî vücûd ve vahdet-i vücûda dair tasavvufî konuları kısa, öz ve anlaşılır bir şekilde izahatta 

bulunduğu Levâyıh adlı eserinde tevhit kavramını açıklamaktadır. Birinci lâyiha kalbin tevhidi 

bölümünde Abdurrahman-ı Câmî tevhide dair açıklamalarını şu şekilde başlamaktadır. “Allah, 

hiç kimsenin göğsünde iki kalp yaratmamıştır (Ahzâb, 33/4. âyeti) sana varlık nimetini lütfeden, 

eşi-benzeri olmayan Allah, derûnuna bir gönülden ziyadesini koymadı ki O’nun muhabbetinde 

yüzün de yönün de tek olsun, O’ndan başkasından kendini çekip, sadece O’na yönelsin ve tek 

olan gönlünü yüz parçaya bölüp her birini, başka bir maksat peşinde âvâre kılmayasın.” Onuncu 

lâyihada ise “Tevhid hem talep ve istekte hem de ilim ve mârifette Allah’tan gayrısına gönlünü 

 
 
 

 
32 Uludağ, “Tevhit”, c.XLI, s.21-22. 
33 Ebû Nasr Serrâc Tûsî, El-lüma İslâm Tasavvufu, çev. H. Kâmil Yılmaz, Erkam Yayınları, İstanbul 2016, s.27-

28. 
34 Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, s.106-107.  
35Abdurrahman-ı Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, Ragıp Paşa Kütüphânesi, Ragıp Paşa Kol., nr.01188/009, vr.116b. 



19 
 

kurtarmak ve arındırmaktır. Yani daha kısa bir ifade ile gönlü birlemektir.”36 Bu sebeple 

Abdurrahman-ı Câmî’nin tevhid anlayışı sevgi ve kulluğa yani amele; diğer yönü ile akıl ve 

düşünceye yani nazara uzanmaktadır.37 Yine Abdurrahman-ı Câmî’nin ifadesiyle “O birdir ve 

denizden göğe kadar olanlar O’nun birliğine tanıktır”.38  

 Abdurrahman-ı Câmî’nin tevhidi aşk kavramı ile ilişkilendirmesinin sebebi aşkın 

herhangi bir ortaklık kabul etmemesinden ötürüdür.39 Tasavvufî literatürde ilâhî aşk dendiğinde 

akla ilk tevhid, tevhid dendiğinde ilâhî aşk gelmektedir. İlâhi aşkın mahiyeti ve tevhid arasında 

çok büyük bir korelasyon vardır ki bunu ilk dönem itibaren mutasavvıflar dile getirmektedir. 

   Nitekim aşk, Arapça kökenli bir kelime olup40 literatürde sevgi anlamına gelen 

muhabbet ve hub ile meveddet ve vüd (vüdd)41 kavramlarına karşın şiddetli ve aşırı sevginin 

coşkulu şekli olarak tarif edilmiştir. Aşk; bir kimsenin kendisini tamamen sevdiğine vermesi, 

sevgilisinden başka güzel görmeyecek kadar ona düşkün olmayı” ifade etmektedir. Aşk 

kelimesinin sözlük anlamının, aynı kökten olan “sarmaşık” anlamına gelen “aşeka” ile yakından 

ilgili olduğu belirtilir.42 Zira nasıl ki, sarmaşık kendini bir ağacın etrafına sarıyor ve yer 

kaplıyorsa aşk da girdiği kalbi, insanın vücudunu öylece sarar ikinci bir ortaklık istemez.43 

“Ma’şûk” ise Arapça kökenli bir kelime olup sevgili anlamına gelmektedir. İlk dönem sûfîleri 

kin ve nefretin zıddı olan sevgiyi “muhabbet” terimi ile ifade ederken daha sonraki süreçlerde 

“aşk” teriminin öne çıktığı görülmektedir. Tasavvufta yakıcı özelliği ile ateşe benzetilen aşk 

sûfîlere göre muhabbetin son mertebesidir.44 Nitekim Abdullah-ı Herevî’ye (ö. 481/1089) göre 

“muhabbet, fenâ vadilerinin ilki ve mahviyet menzillerine doğru inilen bir tepedir. Muhabbet, 

avâmın önde gelenleri ile havâsın alt mertebesinde olanların karşılaştığı son duraktır.”45 

 
 
 

 
36Molla Câmî, Seyr u Sülük ve Vahdet-i Vücûda Dâir Levâyih, s.51-67. 
37Öçal, Molla Câmî’de Varlık: Dürrretü’l-Fâhire ve Şerhlerinin Tercümeleri ile Varlık Düşüncesine Dâir 

İncelemeler, s. 78.   
38 Molla Câmî, İyilerin Tesbihi (Subhatu’l-Ebrâr), çev. Hicabi Kırlangıç, Ed. Ersan Güngör, 1, Kurtuba Kitap 

Yayınları, İstanbul, 2001, s. 29. 
39Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
40Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, 1, Rehber Yayınları, Ankara, 1997, s.120. 
41Süleyman Uludağ, “Muhabbet”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XXX, s.388-389. 
42Süleyman Uludağ, “Işk”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. IV, s. 18-21. 
43Selçuk Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar,13, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İFAV Yayınları, 

İstanbul,2017, s.203. 
44 Şeyda Öztürk, 101 Soruda Tasavvuf, 1, Duruş Yayınları, İstanbul, 2022, s.179.   
45 Hâce Abdullah el-Ensârî el-Herevî, Menâzilü’s-Sâirîn ile’l-Hakki’l-Mübîn, çev. Abdurrezzak Tek, 3, Emin 

Yayınları, Bursa 2017, s.57 



20 
 

Hücvirî’nin (ö. 465/1072 [?]) Keşfü’l-Mahcûb’da Şeyh Semnûn Muhibbî’nin (ö.298/911) 

muhabbet ile ilgili şu tespitlerine yer vermektedir: 

        “Hakk’a giden yolların aslı ve esası sevgi, muhabbettir. Haller ve makamlar birtakım menziller, 

konak yerleridir. Mahabbet mahalli müstesna; talip hangi mahalde bulunursa bulunsun, bu mahallin ondan zâil 

olması caizdir. Muhabbet mahalli ve makamı ise, yol mevcut olduğu sürece hiçbir halde ondan zail olmaz. Yine 

Hücvirî’nin ifadesine göre; Muhabbet Allah’ın hediyesi olup kulun kazancı değildir. Muhabbet talep eden bir 

kimse, muhabbeti temin ve celbetmek için bütün âlem bir araya gelseler, yine de buna kadir olamazlar. Muhabbete 

ehil olan bir kimseden, muhabbeti def ve uzaklaştırmak için bütün kâinat halkı toplansa, buna da güç yetiremezler 

ve aciz kalırlar. Çünkü o, (yani sevgi ve aşk) ilâhidir, (beşerî ve) ademî olan, lâhi (yani lehv, eğlence ve suflî 

arzular) olur. Lâhi olan ilâhî olanı idrak edemez.”46    

Muhabbet; Allah’ın kulunu, kulun Allah’ı sevmesi, Allah’ın kulunu, kulun Allah’ı veli 

ve dost edinmesidir. Allah’ın kulunu sevmesi kulunun onu sevmesinden önce gelir. Eğer Allah 

kulunu sevmeseydi, kulun onu sevmesi mümkün olmazdı. İnsan Allah’ın nimetine, lütfuna 

kendisini kayırmasına ve korumasına, ezelde kendisini sevmiş ve hidâyet nasip etmiş olmasına 

bakarak onu sever.47  Diğer yandan bilhassa ilk dönem sûfîleri Kur’an-ı kerim ve Sünnet’te yer 

alan hubb ve muhabbet kelimelerine binaen “Allah sevgisi” ifadesini eserlerinde kullanmayı 

daha uygun bulmuşlardır. VI/XII. asrın sonuna kadar ise “Allah aşkı” tabirini kullanmaktan geri 

durmuşlardır.48  Râbia el-Adeviyye (ö. 185/801), Bâyezîd-i Bistâmî (ö. 234/848), Cüneyd-i 

Bağdâdî (ö. 297/909), Hallâc-ı Mansûr (ö. 310/922) gibi sevgi temasını işleyen ilk sûfîler 

genellikle aşk, âşık ve mâşuk yerine hub, muhabbet, habîb, mahbûb kelimelerini istifade 

etmişlerdir.49 “Allah aşkı” ifadesine ise daha çok Ahmet el-Gazzâlî (ö. 520/1126), Fahreddîn- 

Irâkî (ö. 688/1289), İbnü’l Fârız (ö. 632/1235) ve özellikle Mevlânâ’dan (ö. 672/1273) sonra ılımlı 

yaklaşıldığı görülmektedir.50  

Aşk, kelimesinin Allah’a izafe edilip edilmemesi konusu mutasavvıflar arasında 

birtakım tartışmalara neden olmuştur. Bazı sûfilere göre aşkı Allah’a izafe etmek mümkün iken 

bazısına göre aşkın içinde barındırdığı şiddet ve aşırılık, karşı tarafı sınırlandırma gibi 

özelliklerinden dolayı aşkı mahdudu olmayan Allah’a izafe etmek caiz değildir.51   

 
 
 

 
46 Hücvirî, Hakikat Bilgisi Keşfu’l-Mahcub, s.371-373. 
47 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.341. 
48 Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, s.404-408. 
49Uludağ, “Işk”, c. IV, s. 18-21.  
50Kuşeyrî, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, s.408.  
51 Hücvirî, Hakikat Bilgisi Keşfu’l-Mahcub, s.373-374.  



21 
 

Diğer yanda her ne kadar ilk dönem sûfileri aşk ve muhabbet terimlerini çeşitli 

sebeplerden ötürü dikkat edip kullanmaktan çekinmişlerse de Hallâc-ı Mansûr, Ebû Bekir Şiblî 
(ö. 334/946), Bâyezîd-i Bistâmî, Semmûn Muhib gibi şiddetli ve coşkulu aşk halleri yaşayan 

pek çok sûfî de aralarında mevcuttur.52 Örneğin Ebu Abdullah el-Kureşî (ö. 775/1373) gerçek 

muhabbetin bütün varlığını sevdiğine vermek olduğunu geriye kendinden kendine bir şey 

bırakmamak gerektiğini belirtir. Ebü’l-hüseyin el-verrâk (ö. 320/932’den önce) göre kalpteki 

bütün kirleri yakmanın yolu Allah’ı şiddetle sevmekten geçer.53 

     Bu ve benzeri aşk hallerini yaşan sûfilerin varlığı bir süre sonra Allah ile insan 

arasındaki ilişkiyi anlatmak üzere “aşk” tabirini kullanmanın mümkün olup olmayacağı, böyle 

bir kullanım söz konusu olacaksa bunun mâhiyetinin ne olması gerektiğine dair tartışmaların 

zaman ve dönemin gerektirdiği durum ve şartlar doğrultusunda gün yüzüne çıktığı 

görülmektedir.54 Nitekim bazı mutasavvıflar bu ayeti bu yönde yorumlamışlardır “İman edenler 

Allah’ı daha şiddetle severler” Hz. Peygamber Hz. Ömer’e, “Ben sana herkesten daha sevimli 

olmadıkça iman etmiş olamazsın” (Buhârî, “Îmân”, 8-9; Müslim, “Îmân”, 67-70) ayet ve 

hadislerden yola çıkarak Allah’a ve resulüne âşık olmanın lüzumu anlamını çıkarmışlardır ve 

bu sebeple de Aşk kelimesinin dinî bir terim olarak kullanılmasını câiz görmüşlerdir. 55  

     Muhyiddin İbnü’l Arabî (ö. 638/1240) aşkı; tabiî, ruhanî ve ilâhî olarak üzere üçe 

ayırırken mutasavvıflar mecazî ve hakikî aşk olmak üzere ikiye ayırmaktadır.56 Hakikatte 

yegâne sevilmeye değer olan tek mutlak varlık yüce Allah’tır. Bu sebeple mutasavvıfların ilahî 

aşktan maksadı âşığın yani kulun maşuka yani Allah’a olan sevgisidir. Mecazî aşk ise beşerî 

olup hakikî aşka giden yola sadece köprü vazifesi görmektedir.57  

   Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Tehlîliyye’de âşık mâ’şûk misali kalbinde hakiki tevhîdi 

yer edinenin Yüce Allah’ın zâtından başka bir şey görmemekle birlikte tek O’nda kendini 

muhtaç ve müştak, virane olarak göreceğini belirtmektedir. Zira kulda sıfat, âsâr ve efâldan eser 

 
 
 

 
52 Uludağ, “ışk”, c.IV, s. 18-21.  
53 Şihabüddin Sühreverdî, Avârifü’l Meârif Tasavvufun Hakikatleri, cev. Abdülvehhab Öztürk, Saadet Yayınevi, 

İstanbul 2010, s.656. 
54 Halil Baltacı, “Aşkın Kazandığı Tasavvufî Muhteva: Ahmed Gazzâlî, Baklî ve Irâkî Çizgisi”, Tasavvuf ilmî ve 

akademik araştırma dergisi, 34/2, (2014), s. 24. 
55 Uludağ, “Işk”, c. IV, s. 18-21. 
56 İskender Pala, Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü, 26, Kapı Yayınları, İstanbul, 2004, s.38. 
57 Yakup Poyraz, “Fenâfillâh Mertebesinden Bekâbillâh Makamına Mevlânâ’da İlahî Aşk”, Turkish Studies 

International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic dergisi, 9/9, (2014), 

s.880. 



22 
 

kalmamıştır. Tevhid denizine dalmış Hakk’ın rengine boyanmıştır. Geriye divane âşıklar gibi 

Hakk’ı zikretmekten ve O’nun yüce şanını başkalarına duyurmaktan çare kalmamıştır. Bu 

sebeple Abdurrahman-ı Câmî her ne kadar her ne kadar benim sevgilim mihr-ayîn (cana yakın 

muhabbet dolu) olsa da onun beyanlarında kin ve küdûretin olmadığını ve hiç kimsenin kendi 

aşkında ortak kabul etmeyeceği gibi Hakk’ın da kendi sevgi, muhabbet ve aşkında kimseyi şerik 

kabul etmeyeceğini rubâîsinde belirtmektedir.58  

 

 هر چند بود نگار من مهر آين 

 و زعات وی دور بود شيوه کين

 در عشق شريک خود نخواهد کس را 
 لايغفر ان يشرک به اينست اين 59

 

Abdurrahman-ı Câmî’ye göre Hâk nazarında dünya hayatının var edilmesinin altında 

yatan neden insanoğludur. İnsanoğlunun var edilmesindeki asıl neden ise Hâk’ın mârifet ve 

muhabbetidir. Mârifet ve muhabbeti elde etmenin en önemli yolu ise hayat nakdi ve vakit 

sermâyesidir. Bu sebeple Hâk nazarından dünya hayatını tefekkür etmeye talepkâr kimse tam 

bir teveccüh ve hâlis bir niyetle kalbini tüm varlık bağlarından kurtarmalıdır. İbadet ile meşgul 

olup, vakit sermâyesini güzelce kullandığı takdirde de kendisine hidâyet bahçesinin 

penceresinde bir pencere açılır. Marifet nurları kalbinde karagah, ruhu ise muhabbet sırlarının 

mahzeni olur. Sonsuz saadete erişir, Âkıbeti hayr olup sıkıntılardan kurtulur, fiil ve amellerinin 

sonu ve pişmanlıktan emin olur.60  

2.1.2. Tevhid ve Dostluk 

 

Dostluk (Farsça) lügatte, yâr, sevgili, arkadaş, ahbâb, mahabbet ve sevgi manalarına 

gelmektedir. Tasavvufî bir terim olarak dostluk herhangi bir çıkar ilişkisine dayanman 

karşılıksız Hak ile kulu arasında mevcut sevgidir. Dostluk kulun Allah’ı sevmesinden önce 

 
 
 

 
58Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
59 Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, çev. “Her ne kadar benim sevgilim dost-huylu (cana yakın) /, Ve onun huyları 

kindarlıktan uzak ise de / Aşk, Konusunda hiç kimse kendisine ortak istemez/, “Kendisine şirk koşulmasını 

affemez” (ayetinin) anlamı işte budur.” 
60Molla Câmî, Aşk ve Şaraba Dâir Levâmî, çev. Tâhiru’l-Mevlevî, Haz. Halil Karabulut, Ed. Abdulrahman Acer, 

LiteraYayınları, İstanbul, 2016, s. 118.  



23 
 

Allah’ın ezelde kulunu sevmesi ve dost (ilâhi sevgi) edinmesidir.61 Tasavvufta sûfîler aynı 

yolda olan kişilere, dost olarak isimlendirmekle birlikte hakiki dostluğa Hakk’ı işaret 

etmektedirler.62 İslami literatürde velî ve refîk kelimeleri başka anlamları yanında “dost” 

mânasında da kullanılmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’de bu anlamda en çok geçen kelime velîdir. Velî 

tekil ve çoğul olarak (evliyâ) yer aldığı seksen yedi âyetin kırk altısında Allah’ın insanlara 

dostluğu (meselâ bk. en-Nisâ 4/45, 75, 119, 123, 173), iki âyette insanların Allah’a dostlukları 

(Yûnus 10/62; el-Cum’a 62/6), on âyette insanlarla şeytan arasındaki dostluk (meselâ bk. en-

Nisâ 4/76; el-A’râf 7/27, 30), diğerlerinde ise iyi veya kötüler arasındaki dostluklar (meselâ bk. 

en-Nisâ 4/139, 144; el-Enfâl 8/72) için kullanılmıştır. Bu âyetlerin çoğunda insanlara, 

müminlere ve Peygamber’e yardımcı olacak, onları koruyacak, bağışlayacak, karanlıklardan 

aydınlığa çıkaracak olan gerçek dostun Allah olduğu, insanların bu anlamda Allah’tan başka 

dostları bulunmadığı ifade edilmekte, böylece onların gerçek ve ebedî dost olarak Allah’ı 

bilmeleri, O’na dayanıp güvenmeleri öğütlenmektedir.63  

Allah (c.c)'ın sevgi ve rizâsı, bütün makamların en yücesidir. Kulun kemâl mertebesi, 

Allah (c.c) sevgisinin, kalbine hâkim olmasıdır. Nitekim ayeti kerimede buyrulduğu üzere “O 

(Allah) onları sever. Onlarda da onu severler” (Maide 5/54).64 

Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesine yüce Allah’ın ismi ve Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) salât-u selâm ile giriş yapmaktadır. Daha sonrasında ise Suhanân-i Hâce-

i Pârsâ eserinin tarîkatın eminlerinden ve hakikatin büyüklerinin nefeslerinden, kelime-i kudsî 

ariflerin kâmillerinin örnekleri ve muhakkik âlimlerin yücelerinin kitapları kenarında yazıldığı 

hakikatlerden müteşekkil olduğunu aktarmaktadır.65  

            Şiir 

 

 عشاق هر كجا رقم كلك آن نگار

 يابند بر وى ازمژه كوهر فشان كنند

 هريك گرفته حرفى از آنجا به ياد گار 

 
 
 

 
61Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.151. 
62Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s. 227. 
63Mustafa Çağrıcı, “Dostluk”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. IX, s.511-513.   
64İmam Gazzâlî, Kimya-yı Saadet İtikat, İbâdet, Muamelât, Ahlâk ve Tasavvuf, çev. Ömer Dönmez, Hisar 

Yayınevi, İstanbul, 2014, s. 649.  
65Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Ferheng-i Îranzemîn, cilt, 6, Tahran, 1337 h/ş, 1958, s. 294. (سخنان خواجه پارسا) 

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


24 
 

 تعويذجان و حرز دل ناتوان  كنند. 66

 

 Abdurrahman-ı Câmî yukarıdaki şiirde arz ettiği üzere Suhanân-i Hâce-i Pârsâ 

risâlesini ele alma sebebini istidat sahibi talebelerin irfânını artırmak ve tarîkatte ilerlemiş 

olanlara da bir hâtıra olması dileğiyle şeyhi Hâce Muhammad Parsa Buhârî’nin güzel 

hakikatleri ve onun bazı maarif dolu olan eserlerini yazıya geçirdiğini bildirmektedir. Diğer 

yandan Abdurrahman-ı Câmî, bu mübarek kelimelerin bereket ve faydasını gören ve nasibini 

bulanlarla birlikte kendi köşelerinde nasipsiz ve mahrum onları da hayr dua ile yâd edilmesini 

öğütlemektedir. Zira müstakîme hidayet, tevfik ancak Allah’ın yardımıyladır.67   

Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’ risâlesinde yüce Allah'tan başka hiç 

kimsenin hakiki dostluğa layık olmadığını beyan etmektedir. Allah’tan gayrısına dost 

edinmenin cehaletten kaynaklandığını izah etmektedir. Bununla birlikte Allah’tan başkasına 

dost gözüyle bakan o kişi de muhakkak Sübhân olan Allah’ın kokusunu duymuştur. Bu 

sebepten ötürü Abdurrahman-ı Câmî dostluğun sebeplerini bilmenin gerekliliği üzerinde 

durmaktadır.68 Abdurrahman-ı Câmî’nin bu konuya dair açıklamayı İmam Gazâlî’nin 

tespitleriyle zenginleştirmektedir. Zîrâ İmam Gazzâlî’nin aktardığı üzere insan ilk önce kendi 

ve kemâlini dost tutmalı buradan hareketle hakk-ı zâtında Hakk-ı Teâlâ’yı sevmelidir. Yani 

kendi varlığını seven insan, onu yaratanı da sever. Çünkü eğer Allah Teâlâ onu yaratmasaydı 

o, var olmazdı. Örneğin sıcaktan kaçıp bir ağacın gölgesine sığınan kimsenin, gölgeyi sevip de 

ağacı sevmemesine şaşılır. Çünkü gölge, ağaca bağlıdır.69 Abdurrahman-ı Câmî’ye göre de 

Cenâb-ı Hakk'ı sevmenin neticesi O’nun mârifetidir. Kişi ki din karargâhına görmeye gelir fakat 

sır ve hakikatini anlayamaz. Her insan fer’î olan engellerin ortadan kalkması durumunda kendi 

aslına dönmeye bizatihi mâildir. Mutlak cemâli idrak eden varlık muzaftır ve o fer’îdir. Bir 

dalın aslı, şuuru fer’îyet ve asliyet ile birlikte tertip üzere bulunmaktadır. Her surette zahir olan 

O’dur. Ve “Celâl sahibi rabbinin vechi bâkî kalacaktır” (Rahman 55/ 27) ayetinden hareketle 

devam ve bekâ O’nun zâtına aittir.70   

 
 
 

 
66Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 294. (سخنان خواجه پارسا) çev.“Âşıklar, o sevgilinin kaleminden her nerede bir iz 

bulurlar/buldular, O izin üzerine kirpiklerinden cevher saçtılar, Herkes o sözlerden bir harfi hatıra olarak yanına 

alır, Ruhuna ve gönlüne muska olarak yanına alır.”  
67Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 295. (سخنان خواجه پارسا)   
68Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 295. (سخنان خواجه پارسا)   
69Gazzâlî, Kimya-yı Saadet İtikat, İbâdet, Muamelât, Ahlâk ve Tasavvuf, s. 653. 
70Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 295. (سخنان خواجه پارسا)    

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


25 
 

2.1.3. Kelime-i Tevhidin Esrarı 

    

Abdurrahman-ı Câmî’nin eserleri incelendiğinde Muhyiddin İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240) 

ekolüne bağlı bir mutasavvıf olduğu görülmektedir. Zira Muhyiddin İbnü’l-Arabî ve takipçileri 

tarafından geliştirilen vahdet-i vücûd anlayışı, XV. yüzyılda Doğu İslâm âleminde fazlasıyla 

revaç görmüştür. Vahdet-i vücûd düşüncesi Timurlular tarafından himaye edilen 

Nakşibendiyye tarîkatının tasavvuf anlayışına Abdurrahman-ı Câmî aracılığıyla 

kaynaştırılmıştır.71 Bu sebeple Risâle-i Tehlîliyye’de Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin el-

Fütûhâtü’l-Mekkiye’sinde varlık mertebelerine göre geniş izahatlara yer verdiği “Elif, Lâm, 

He” harflerine dair yapmış olduğu açıklamalara benzerlikler görülmektedir.72 

Abdurrahman-ı Câmi’ye göre kelime-i tevhidi oluşturan “Lâ ilâhe illalâh” hidayet 

bahçesidir. Elifin her noktasında ve her çizgisinde Allah’ın bir rahmeti gizlidir. Abdurrahman-

ı Câmî kelime-i tevhide dair açıklamalarını “Elif”, “Lâm”, “He” harflerinin ışığında 

yapmaktadır. Zira konuya dair risâle’de şu rubâî ve şiire yer vermektedir.                                      

 در صورت لا آله الا الله ين
 در شکل دو ها جها رکن چششم يقن

 تا از الف و لام شود ده علمت 
 مشور و سر افراخت تا عرش برين 73

 از لطيف نکات که درين کلمه ظاهرست انست که مدر ترکيب او سر سه حرفست الف و لام و ها 74                     

 ) شعر*(                                                                                                                                        

اين جنت کلامجمل اجزای   
 شد ز تکرار اين حروف تمام 

 گر کوهی در ين کلام شکرف 
 غير از ين حرفها نيابی حرف 75

 
 
 

 
71Okumuş, “Câmî, Abdurrahman”, c. VII, s.94-99. 
72Muhyyiddin İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, C.I, Litera Yayınları, İstanbul, 2007, s. 157. 
73Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, çev. “Lâ ilâhe illâllâh suretinde olan budur. Kalp gözünü dört aç ki Elif’ten 

Lâm’a kadar on ilmin olsun, meşhur arşa ulaşana dek.”   
74Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, çev. “Noktaların letâfeti “Lâ ilâhe illallah” kelimesinde zahirdir ki o 

kelimelerin terkibi üç harften alınmıştır “Elif, Lâm, He.” 
75Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, vr.101a, çev. “Bu güzel kelamın bütün cüzleri/ Bu harflerin, Tekrarından 

oluştıu/ Bu güzel kelam içinde bu, Harflerden başka bir harf ararsan bulamazsın.” 



26 
 

 

Abdurrahman-ı Câmî rubai’yi şu şekilde özetlemektedir. Noktaların letafeti La ilahe 

illallah kelimesinden zahirdir. Bu kelimelerin terkibi üç harften oluşmaktadır. O da “Elif”, 

“Lâm”, “He” harflerdir. Abdurrahman-ı Câmî bu kelimelerin hepsinin cennet kelâmı olduğunu, 

kelimelerin tekrarından da bütün kelimelerin tamamlandığını belirtmektedir. Ve eğer bir şeyler 

söylenmeye kalkışılırsa bu harflerden başka harf bulunamayacağını nakletmektedir.76  

     Risâle-i Tehlîliyye’de Abdurrahman-ı Câmî’nin “Elif, Lâm, He” harfleriyle ilgili 

izahatlarını Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin el-Fütûhâtü’l-Mekkiye’sini göz önünde bulundurarak 

açıklanmaya çalışılacaktır. Bu noktada Hurûfilik’ten biraz bahsettmek yerinde olacaktır. 

Hurûfilik veya daha çok literatürde kullanılan ifadeyle İlmü’l-hurûf’un77 temeli, eski 

çağlardan gelen ve harflerle sayıların kutsallığını kabul edip bunlara çeşitli sembolik anlamlar 

yükleyen anlayışa dayanır.78 Kurucusu Fazlullâh b. Seyyid Bahâiddîn el-Esterâbâdî (ö. 

796/1394) dir.79 İslam dünyasında harfler Hurûf-ı Muḳaṭṭaa’nın Esma-i Hüsna ile var olduğu 

düşünülen bağlantısından ve bunun da Kur’ân’ın bazı âyetleriyle ve bazı evradlarla ilgisinden 

ötürü müfessirler arasında ilgi odağı olmuştur.80 Hurûf ilminin yaygınlaşmasında Ma‘rûf-i 

Kerhî (ö. 200/815-16 [?]), Zünnûn el-Mısrî (ö. 245/859 [?]), Sehl et-Tüsterî (ö. 283/896), 

Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909), Ebû Bekir Şiblî (ö. 334/946), Abdülkādir-i Geylânî (ö. 

561/1166), Şehâbeddin es-Sühreverdî el-Maktûl (ö. 587/1191), Ahmed b. Ali el-Bûnî (ö. 

622/1225) ve Muhyiddin İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240) gibi mutasavvıfların hurûf ilmiyle 

ilgilendikleri görülmektedir. Zira bu anlayış daha sonraları Fazlullah-ı Hurûfî’nin (ö. 796/1394) 

öncülüğünü yaptığı Hurûfîlik akımının temelini teşkil etmiştir.81  

El-Fütûhâtü’l-Mekkiye’de Muhyiddin İbnü’l-Arabî göre harfler de ümmetler misali 

Allah’ın emirlerine muhatap ve sorumlulardır. Ve ancak keşf ehli harflerin isimlerini bilebilir. 

Harfler âlemi yine dil bakımından en fasih ve açıklama yönünden duru âlemdir. Harflerin de 

 
 
 

 
76Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
77Mehmet Emin Bozhüyük, “Hurûf” TDV İslâm Ansiklopedisi (DİA), c. XVIII, s. 397-401. 
78Hüsamettin Aksu, “Hurûfîlik” TDV İslâm Ansiklopedisi (DİA), c. XVIII, s. 408-412. Detaylı bilgi için bkz: 

Yakup Kansızoğlu, Hurufilik Tasavvuru ve Kur'an Yorumuna Olan Etkileri (yüksek lisans tezi), Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2003, s. 6. 
79Hüsamettin Aksu, “Fazlullah-ı Hurûfî” TDV İslâm Ansiklopedisi (DİA), c. XII, s. 277-279.  
80Ahmet Cahid Hak Sever, Gülsemin Kütük “Tasavvufta İlm-i Hurûf ve 14.Asırda Hurûfîlik”, Ankara Yıldırım 

Beyazıt Üniversitesi Yayınları:2, (2020), s. 14.  
81Bozhüyük, “Hurûf” s. 397-401. Detaylı bilgi için bkz:, Hasan Hüseyin Ballı, Fazlullah-ı Hurûfî ve Hurufilik 

(Doktora tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 210, s. 16-20. 



27 
 

içinde avam, seçkinler, seçkinlerin seçkinleri, seçkinlerin seçkinlerinin özünün özü vardır. 

Muhyiddin İbnü’l-Arabî harfleri genelde bilinen âlemin kısımları gibi çeşitli kısımlara 

ayırmaktadır.82  

Abdurrahman-ı Câmî el-Fütûhâtü’l-Mekkiye’de olduğu gibi harfleri özelliklerine göre 

üç kısma ayırmakla birlikte isimlendirmede Muhyiddin İbnü’l-Arabî’den ayrılmaktadır. 

Muhyiddin İbnü’l-Arabî harfleri “rakamsal harfler”, “lâfzî harfler”, “zihne getirilen harfler” 

olarak belirtir.83 Abdurrahman-ı Câmî ise insanın nefsi ile konuşması ve tahlil etmesi, ondan 

sonra âletlerin hareketi ve seslerin kesintiye uğramasıyla özel bir şekle bürünmesine “hurûf-ı 

âliyât”, “hurûf-ı fikriyye”84(Düşünsel Harfler; insanın vehmine ve hayaline getirip suret verdiği 

harflerdir.)85 Ağızdan kelimelerin sözlü ve sesli olarak çıkması ve kulağa doğru hareket 

etmesine “hurûf-ı vasatî”86 (Lâfzî harfler, Sözlü Harfler; havada şekillendiğinde, ruhları da 

onlarla beraber var olur, hava sürekli olarak o harflerin şekillerini korur,87 bu sebeple değişikliği 

ve yok oluşu kabul etmeyen bir yerde bulunmaktadırlar. Sözlü harfler var olduktan sonra ölüm 

onlara ulaşamaz 88), harflerin gözle görülür, elle yazılır ve izhar olması itibarıyla bu harflere 

“hurûf-ı süflî” 89(Rakamsal harfler, Yazılı harfler; bir harfin veya bir kelimenin şekli değişikliğe 

uğrayabilir ve yok olabilir, çünkü onlar değişikliği ve yok oluşu kabul eden bir yerde 

bulunurlar90) olarak isimlendirmiştir.91  

Abdurrahman-ı Câmî harflerin özelliklerini izah ettikten sonra hemen akabinde “Elif”, 

“Lâm”, “He” harfleri hakkında bilgiler sunmakta ve harflerin hangi âleme mensup olduklarını 

belirtmektedir. Öncellikle Muhyiddin İbnü’l-Arabî el-Fütûhâtü’l-Mekkiye’de harfleri azâmet 

âlemi (Allah’ın zatı, celâl sıfatı), Yüce âlem (melekût âlemi, gayb âlemi), orta âlem (ceberût 

âlemi), aşağı âlem (mülk ve şehadet âlemi), şehadet âlemi ile orta âlem arasındaki karışık âlem, 

çıkma veya girmekle niteleyemeyen bizden olan âleme benzeyen âlem olarak altı kısma 

 
 
 

 
82İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, s. 157-158.  
83İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, C.I, 93-94.   
84Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
85İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, C.II, 93-94.   
86Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
87İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, C.II, 96. 
88Muhyiddin İbn Arabî, Harflerin İlmi El-Fütûhâtü’l-Mekkiyye 1.,2 ve 26. bablar, çev. Mahmut Kanık, Ed. Murat 

Bozkurt, İnsan Yayınları, İstanbul, 2023, s. 65. 
89Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
90İbn Arabî, Harflerin İlmi El-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, 1.,2 ve 26. bablar, s. 65-66. 
91Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 



28 
 

ayırmaktadır. Muhyiddin İbnü’l-Arabî el-Fütûhâtü’l-Mekkiye’nin altıncı babında “Elif” harfi 

altıncı mertebe de ortaya çıkmakla birlikte ona ait mertebelerin bütün mertebeler olduğunu dile 

getirmektedir. Elif’in makamı cem’ (birlik, toparlayıcılık) ona ait isim Allah, ona ait sıfat ise 

kayyumluktur (her şeyi var etmek ve ayakta tutma). Bu mertebedeki kardeşleri “He” ve “Lâm” 

harfleridir. Harf âleminin ve mertebelerin toplamı ona aittir. “Lâm” harfi şehadet ve ceberut 

âlemindendir. Araf harflerinden olmakla birlikte karışıktır, yetkindir, tekildir ve ürkütücüdür. 

Ona ait harfler ise “Elif” ve “Mim” harfidir. “He” harfine gelince azâmet ve melekût âleminden 

olup gayb, araf harflerindendir.92 

Abdurrahman-ı Câmî Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin aksine yedili tasnife göre harfleri, lâ 

taayyün (gaybü’l-guyûb), taayyün-i evvel (âlem-i ceberut,), taayyün-i sânî (a’yân-ı sâbite), 

mertebe-i ervâh (âlem-i rûh), âlem-i misâl (âlem-i hayâl), âlem-i şehâde (âlem-i ecsâm) insân-

ı kâmil (lâ taayyün dışında bütün mertebelerin hakikatlerini kendinde toplar) olarak 

mertebelerini açıklamaktadır.93 Risâle-i Tehlîliyye’de Abdurrahman-ı Câmî’i “Elif” harfini süflî 

ve rakami olarak taayyün-i evvel mertebesinde görmektedir. Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin 

ifadelerine benzer bir şekilde Elif’in noktaların birleşiminden, bütün harflerin de elif’ten 

meydana geldiğini açıklamaktadır.94 “Elif” harfi tek zattır, tevhittir ve Muhyiddin İbnü’l-

Arabî’nin işaret ettiği üzere ancak hakiki ilme ulaşmış kişiler Elif’in sırına vakıf olabilmektedir. 

“Elif” harfi “Rabbimiz dünya göğüne iner” ayetine benzer. Herhangi bir harfe bitişmediği gibi 

hareke de kabul etmemektedir.”95 Abdurrahman-ı Câmî konuyu aşağıdaki rubâiyyesinde şu 

şekilde özetlemektedir: 

 اعيان حروف در صور مختلف 
 ليکن همه در ذرات الف مؤتلف اند 

 هز روی تعين همه باهم غيراند
 و ر روی حقيقت همه عين الف اند96

                                                

 
 
 

 
92İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, C.I, s. 158-189. 
93Molla Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, çev. Tâhiru’l-Mevlevî, Haz. Abdulrahman Acer, 

Ed. Abdulrahman Acer, LiteraYayınları, İstanbul, 2014, s. 84. 
94Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
95İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, C.I, s. 164. 
96Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s. 132.cev, “Harfler a’yânı, yâni taayyün etmiş 

şekilleri, surette muhtelif olmakla berâber hepsi de “elif”in zâtında bulunmaktadırlar. Taayyün cihetinden her biri 

birbirinin gayrı, hakikat açısından ise “elif”in aynıdırlar. 



29 
 

 “Lâm”, harfi taayyün-i sânî (a’yân-ı sabite) mertebesinde bulunmakla beraber “Lâm” 

harfinin içinde “Elif” ve “Nun”ün varoluşu rakamı olarak mevcuttur. “Nun” harfi de “Vav” 

harfine birleşiktir.97 Abdurrahman-ı Câmî’inin bu ifadelerini el-fütûhâtü’l-Mekkiye üzerinden 

biraz yorumlayacak olursak “Lâm” harfi tam anlamıyla “Mim” harfi gibi satırın altına inmiş 

olmasa da yaratan ve yaratılanı bir araya getiren vâsıtadır. “Elif” Hakk’ı, “Lâm” âlem-i süflî’yi 

ifade etmektedir. Lâm’ın boyu ki “Elif”tir “Elif” boyunu aldıktan sonra “Lâm” harfinden geriye 

“Nun”’un şekli kalır. “Nun” harfi, mülk ve ceberut âlemindendir. Yalınları “Vav” ve “Elif”tir.  

“Vav” ise mülk, şehadet ve kahır âlemindendir, âraf harfi’dir. Yolun sonu ona aittir. Allah ile 

melek arasında elçi makamındadır.98  

Lâm harfi en kudsî en parlak ezel içindir 

Ve onun en nefis en parlak makamı içindir 

 
 

Ne zaman kalksa, onun zatı âlemi olusturanı izhar eder 

Ne zaman otursa, o zaman kevni âlemi izhar eder 

 

Üc hakikatten sana bir nese verir 

İpek elbise içinde yürür, salınarak gider99 

 

“He” harfi ise tüm kâinat dairesini ifade etmektedir. Hakiki vâhdete işarettir ve bütün 

mertebelerin indirilmesine vusuldür.100 Zira “He” harfi gayb hüviyetine işaret etmekle beraber 

Allah ism-i mübârekinde bulunmaktadır.101 Aynı zamanda “He” harfi kendisinden önce gelen, 

ilk zuhur mertebesi olan “Elif”i (Hakk’tır) ve “Lâm” (evrenleri ifade eder) harflerini mârife 

yapmaktadır.102 Ve tüm kâinat dairesi “He” dir ki, nokta’nın sereyen ve tekrarından zuhur 

etmiştir103. Muhakkikler de şüphe duymadan aynı şeyi hasıl etmişlerdir. Ki o da apaçık bir 

şekilde zahirdir.104  

هويت آمد ای حرف شناس ها غيب    
 وانفاس ترا بود برآن حرف اساس 

 
 
 

 
97Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
98İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, C.I, s.164- 209. 
99 İbn Arabî, Harflerin İlmi El-Fütûhâtü’l-Mekkiyye 1.,2 ve 26. bablar, s. 147. 
100Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
101Seyyid Mehmed Tefîk Efendi, Neş’e Molla Câmî Şiirlerinin Şerhi, ed. İsmet İpek, 1. Baskı, Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, İstanbul, 2019, s.206.    
102Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s. 159. 
103Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
104Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 



30 
 

 باش آگه از حرف در اميد و هراس 
 حرفی گفتم عميق شگرف اگر داری پاس 105

 

Tüm rabıtaların imkânında ya cisim olsun ya cismani zuhur tecellîleri ne olursa olsun 

daima devam etmektedir. Abdurrahman-ı Câmî Hz. Muhammed (s.a.v) harfinde yer alan her 

iki mim’i gözleri olan çeşmeye benzetmektedir.106 Zira bu çeşmeden akan su tesnîm107 

cennetindendir. Bu çeşmeden şehadetin bal şerbeti susuz dudaklara dökülür oradan vadilere 

karışır. Bunun gibi kelime-i tayyibe olan “Lâ ilâhe illallah” aynı anlama gelmektedir.108  

 Muhyiddin İbnü’l-Arabî’ye göre bir varlık ancak vechi (yüzü, zâtı, hakikati) ile 

bilinebilir. Varlığın sadece kendisiyle bilinebildiği herhangi bir şey, onun vechidir. Bu sebeple 

harfin noktaları, harfin bilinmesini sağlayan vechidir.109 Abdurrahman-ı Câmî Risâle’-i 

Tehlîliyye’de kelime-i tevhidin sırrını; “elif-lâm-he” harfleriyle ilişkilendirerek anlattıktan 

sonra “nokta” ve “arı” benzetmeleriyle de açıklama yoluna gitmektedir. Konuya dair 

açıklamalarını aşağıda vermiş olduğumuz şekilde bir nazım ve bir şiir eşliğinde yapmaktadır. 

    Nazım 

نقظه معر رت حرفی شنيدن هوس است در خانه اگر کس است يک حرف بس است. نقط بصورت مگس است و کلمه شهادت ظاهر از  گگفتم  

 است يعنی اين شهد شرين از الايش مگس طعبان لو الهوس مبرا است110                                                                                 

                 Şiir 

 بکن انگشت شهادت سوی اين شهد در از 

 
 
 

 
105Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s. 158.çev., “Ey harfleri tanıyan! “He” harfi, “gayb-ı 

hüviyyet”i remzeder. Senin nefeslerin aslı o harfin üzerine bina edilmiştir. Ümit ve recâda Hak’tan agâh ol, eğer 

dikkat edersen eşsiz ve derin bir harf söyledim.” Detaylı bilgi için bkz:, Tefîk Efendi, Neş’e Molla Câmî Şiirlerinin 

Şerhi, s.207.   
106Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. Detaylı bilgi için bkz:, Tefîk Efendi, Neş’e Molla Câmî Şiirlerinin Şerhi, 

s.203.   
107Câmî, Sûfilere Armağan Tuhfetü’l-Ahrâr, s.19., “Tesnîm; cennet ırmaklarından birinin ismidir.” 
108Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
109İbn Arabî, Futûhât-ı Mekkiyye, C.I, s.234. 
110Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, çev., “Eğer sen bir harf işitmek istersen diyorum ki, eğer evde bir kişi var 

ise bir harf yeterlidir. Nokta sinek suretindedir. Ve şehadet kelimesi noktalardan arınmıştır. Yani bu tatlı bal sinek 

tabiatlı heves ehlinin bulaşıklığından müberrâdır.”    



31 
 

 باشد آيی ز هوسهای مگس ط بعان باز 111
 

Abdurrahman-ı Câmî nazım ve şiirde noktayı sineğe112 benzetmekte ve kelime-i şehadet 

terkibiyle işaret ettiği kelime-i tevhidin noktalardan ârî olduğunu belirtmektedir. Nitekim 

kelime-i tevhidin lafzında herhangi bir nokta bulunmamaktadır. Kelime-i tevhidde sineğe 

benzettiği noktanın bulunmamasının kelime-i tevhidin heva ve heves ehlinin bulanıklıklarından 

arınmışlığı şeklinde yorumlamaktadır. Nitekim kelime-i tevhid Abdurrahman-ı Câmî’ye göre 

tertemiz bir baldır. Kim ki bu bal ile rızıklanırsa sinek tabiatlı kimselerin heva heves 

bulanıklığından kurtulmuş olur.113 

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Tehlîliyye’nin sonlarına doğru Kelime-i tayyibe olarak 

vasfettiği “lâ ilâhe illallah”ın cennet kapılarının anahtarı olduğuna dair Bâyezîd-i Bistâmî’den 

bir menkıbeye yer vermektedir.114 Menkıbeye göre birisi sultân-ı arifin Bâyezîd-i Bistâmî’ye 

sorar “Lâ ilâhe illallah” cennet kapıların anahtarı mıdır? Bâyezîd-i Bistâmî; “Evet bütün cennet 

kapılarının anahtarıdır.” cevabını verir. Fakat bu anahtarın yalan ve gıybetten uzak dil; mekr ve 

hileden uzak kalb, haram ve şehvetten uzak karın ve gösteriş ve riyadan uzak hâlis ilim olmak 

üzere dört dişten ibaret olduğunu belirtmektedir.115  Abdurrahman-ı câmî aşağdaki beyitle 

Risâle-i Tehlîliyye’yi sonlandırır. Konuyla ilgili son tespiti tasavvufî bir tavsiye niteliğinde olup 

okuyucuya daima kelime-i tevhidi hatırından çıkarmamasını öğütlemektedir. Ona göre ilâhî 

nurlara mazhar olmak isyen sâlik dil ve hatırından kelime-i tevhidin lafız ve esrârını 

çıkarmamalıdır.116 

                         Beyit                                                      

 تا خاطر خود ز غير خالی نکنی 
 شايسته انوار الهی نشوی117

 
 
 

 
111Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, çev., “şehadet parmağını bu tatlı bala batır ki, sinek tabiatlıların 

heveslerinden kurtulmuş olursun.” 
112Tefîk Efendi, Neş’e Molla Câmî Şiirlerinin Şerhi, s.544.  
113Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
114Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b. 
115Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b 
116Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b 
117Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, çev., “Sonuna kadar bunlardan (bunları aklından çıkarma) uzak durma, 

 Yoksa nûru ilâhiye erişemezsin.”    



32 
 

 و الحمد لله وحده شرح لا اله الا الله از سخنان مولانا جامی 118

 

2.2. Merâtib-i Vücûd 

Merâtib-i vücûdun izahına geçmeden evvel vahdet-i vücûddan biraz bahsetmek konun 

daha iyi anlaşılmasına yaralı olacaktır. Kaynaklarda Arapça bir kavram olarak zikredilen 

vahdet-i vücûd vcd (وجد) kökünden gelen varlığın birliği,119 bir bilme, Allah'tan başka varlık 

olmadığının idrak ve suûruna sahip olmak anlamlarına gelmektedir.120 Vahdet-i vücûd terimini 

meydana getiren kelimelerden vahdet (birlik), bazı metinlerde ahadiyyet veya vahdâniyyetle 

birlikte zikredilerek “ahadiyyetü’l-vücûd” (vahdâniyyetü’l-vücûd) şeklinde yer almaktadır. 

Vücûd (varlık) terimi aynı kökten vecd ve tevâcüd ile de bağlantılıdır. Muhyiddin İbnü’l-

Arabî’nin en ulvî makamlara ulaşanlara atıf yaparken kullandığı “ehlü’l-keşf ve’l-vücud” 

(ehlü’l-cem ‘ve’l-vücûd) tabiri de vücûd terimindeki bu anlam bağlantısına işaret etmektedir.121  

Vahdet-i vücûdda birlik bilgidedir. Vahdet-i şuhûdda aksine birlik bilgide değil 

görmededir. Zira vahdet-i şuhûdda sâlikin her şeyi görmesi geçicidir. Vahdet-i vücûd ise sâlikin 

gerçek varlığının biricik olduğunu, bunun da Hakk’ın varlığından ibaret bulunduğunu, Hak ve 

O'nun tecellilerinden başka hiçbir şeyin hakîki bir varlığa sahip olmadığını bilmesidir. Fakat 

vahdet-i vücûd ehli bu bilgiye nazari olarak değil, yaşayarak ve mânevi tecrübe ile 

ulaşmaktadır. Mühim olan varlığın bir oluşu meselesidir. Diğer yandan vahdet ehli nazarında 

vahdet gerçek, kesret ise mecazidir (vahdette kesret, kesrette vahdet). Bir olan varlığın çok 

görünmesi sadece bir görünüş meselesidir. Çünkü hakiki sûfi çoklukta birliği her an müşâhede 

etmektedir.122 

 Vahdet-i vücûd deyimi her ne kadar Muhyiddin İbnü'l-Arabî’nin eserlerinde lafız 

itibariyle mevcut değilse de kendisi vahdet-i vücûd doktrininin esas ilk temsilcilerinden biri 

olarak bilinmektedir. Aynı şekilde Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî Mesnevi’sinde vahdet-i vücûd 

 
 
 

 
118Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b, çev., “Hamd bir olan Allah’a dır. Mevlânâ Câmî’nin sözleri (Lâ ilâhe 

illallah)’ın şerhi.” 
119Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.741. 
120Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.553-554.   
121Ekrem Demirli, “Vahdet-i Vücûd”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.  XLII, s. 431-435.   
122Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.553-554.  



33 
 

ifadesini kullanmamakla birlikte bu mefhumu en güzel şekilde aktaranlardandır.123 Muhyiddin 

İbnü'l-Arabi’den önce yaşayan Bâyezîd-i Bistâmi (ö. 234/848 [?]), Hallậc-ı Mansur (ö. 

309/922), Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909) ve Gazzâlî (ö. 505/1111) gibi mutasavvıflar ve ilk 

büyük tarîkatlerin kurucu pîleri Abdülkadir-i Geylânî (ö. 561/1166), Ahmed Yesevî (ö. 

562/1166), Ahmed er-Rifâi (ö. 578/1182) gibi sûfîlerin eserlerinde de vahdet-i vücûd tabirine 

rastlanmamakla birlikte vahdet-i vücûd düşüncesi konu olarak bulunmaktadır. İbn Atâullah el-

İskenderînin (ö. 709/1309) eserlerinde de durum aynıdır. Vahdet-i vücûd terimini ise ilk defa 

Sadreddin Konevî (ö. 673/1274) ve İbn Seb'în'in (669/1270) eserlerinde kullanılmaya 

başlandığı kaydedilmektedir. Bu durumda İbn Teymiyye (ö. 728/1328) vahdet-i vücûd tâbiri 

mûcidi olmayıp eden olmayıp, tâbirin yaygınlaşmaya başladığı bir zamanda, karşı çıktığı 

mutasavvıfların görüşlerinden biri olarak bu terimi kullanmış görünmektedir.124 

Vahdet-i Vücûd düşüncesine göre, asıl itibariyle vücûd (varlık) birdir ancak vücûdun 

tecellileri birden fazladır. Bu tecelliler, mertebe mertebedir ve bu mertebeler genel olarak 4, 5 

veya 7’dili tasnifler altında sınıflandırılmıştır. Vücûdun her bir mertebesinde bâtın, zâhir ve sârî 

olan Hakk’ın vücududur. Vücûdun merâtib-i vücûd içinde varlığı kendisine bir mazhar tayin 

anlamındadır. Mutlak vücûdun hakikatini idrak etmek mümkün değildir; ancak taayyün ederek 

izâfî vücûd mertebelerine tenezzül etmesi oranında mutlak vücûd idrak olunabilirlik sahasına 

girmektedir.125 Muhyiddin İbnü’l-Arabî ve onun düşüncesini benimseyen mutasavvıflara göre 

Allah’ın isim, fiil, sıfat ve tecellîleri sonsuz olmakla birlikte mazharları olan kâinat da 

sonsuzdur. Öte yandan Allah her an zuhûr ve tecellî halinde olduğundan bu zuhûr ve tecellîler 

tekerrür etmemektedir. Kâinat her an yeni bir tecellî ve yeni bir yaratılış durumundadır.126 Bu 

durumu ise ehli tasavvuf “teceddüd-i emsâl" ve "halk-ı cedîd" gibi kavramlarla ifade 

etmektedir. Bu kavram ve ıstılahları ilerleyen konularda tekrar ele alacağız.127 

Biraz önce bahsetmiş olduğumuz merâtib-i vücudu (varlık mertebeleri) kısaca yedili 

tasnife göre izâh etmeye çalışacağız. 

 
 
 

 
123Şeyda Öztürk, Şem'î'nin (15.-16.yy) mesnevî şerhi (ilk Türkçe tam mesnevî şerhi), (Doktora Tezi) Marmara 

Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul, 2007, s. 247- 298. 
124Muhyiddin İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, çev. Ahmed Avni Konuk, haz. Mustafa Tahralı, 

Selçuk Eraydın, 7, İfan Yayınları, İstanbul 2017, s. 48-49.    
125Ögke vd., Tasavvuf El Kitabı, s.470.   
126 Süleyman Ateş,” Hazât-ı Hams’”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XVII, s.115-116. 
127Osman Türer, Tasavvufi Düşüncede İnsan, İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi,2/5(2001), s.10.    



34 
 

Lâ-Taayyün: Bu mertebe lâhut âlemi, ıtlak âlemi,128 amâ-yı mutlak, vüvûd-ı mahz, 

vücûd-ı sırf, ümmü’l-kitâp, beyân-ı mutlak ve gaybü’l-güyûb, ahadiyyet ve benzeri isimlerle 

anılmaktadır.129 Her türlü zuhur, fiil tecelli ve taayyünden münezzeh, mukaddes ve uzak olması 

hasebiyle de lâ-taayün mertebesi adı verilmiştir.130 Bu mertebe Hakk’ın künhüdür. Onun 

üstünde hiçbir mertebe mevcut değildir aksine belki bütün merâtib onun altındadır.131 Vücûd 

bu mertebede sıfat ve vasıf bağından ve bütün kayıtlardan münezzeh olmasından ötürü 

ahadiyyet mertebesi olarak adlandırılmıştır.132  

Mutasavvıflara göre isim, sıfat, nisbet ve taayyünlerden hiçbiri söz konusu olmaksızın, 

ilâhî zâta ahad ismi nisbet edilmiştir; ahadiyyet ise O’nun bu eşsizliğini ve tekliğini ifade eden 

bir sıfattır. Ahadiyyet, daha mükemmeli tasavvur edilemeyen birlik, ezelî ve ebedî tekliktir. Bu 

mânadaki “bir”i bilen de yoktur. Zira duyularla idrak edilmeyen ve hiçbir sıfatla 

nitelendirilmeyen bir varlığın bilinmesi mümkün değildir. Ahadiyyet mertebesinde “bilen”, 

“bilinen” ve “bilme” aynı şey olup bu da zât-ı ulûhiyyetten ibarettir. Mutasavvıflar bu makamı 

anlatmak için, “Bir’i ancak ‘bir’ bilir, onu O’ndan başkası bilmez” demişlerdir.133 

Taayyün-i Evvel: Bu mertebe ceberut âlemi, akl-ı evvel, tecelli-i evvel, vahdet, feyz-i 

akdes134 Hakikat-i muhammediyye, Rûh-i izâfî, rûh-ı küllî ve gayb-ı muzaf ve kitâb-ı mübîn 

isimleri ile adlandırılmaktadır.135Bu mertebe, Zât’ın ulûhiyet mertebesine tenezzülüdür. Bu 

tenezzül, zât’ın zuhura meylinin bir sonucudur. Bu mertebe vücûd, kendisinin isim ve 

sıfatlarının toplu olarak bilmektedir. Sıfat bu mertebede kendisinin aynı olduğundan, bu ilim, 

kendi zât’ından olan iliminden ibarettir. Bu mertebe, lâ-taayünün, taayyün suretiyle ortaya 

çıktığı ilk tenezzül mertebesidir.136 Ceberût âlemi de denilen bu mertebede eşyanın hakikati 

bilkuvve mevcuttur. İlk tecelli, Muhammedî Hakikât’ın zât mertebesinden zuhura meyl ile 

tenezzül ettiği ceberut âlemidir.137 

 
 
 

 
128İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, s. 109.    
129Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s.290. 
130Ögke vd., Tasavvuf El Kitabı, s.470-471.   
131İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, s. 109.   
132Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.223. 
133Süleyman Uludağ, “Ahadiyyet”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.I, s.484. 
134İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, s. 109.     
135Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s.291. 
136Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.223-224.  
137Ögke vd., Tasavvuf El Kitabı, s.471-472.    



35 
 

Taayyün-i sânî: Melekût âlemidir. Bu mertebeye âlem-i misal, vâhiddiyet, taayyün-i 

sânî, sidretü’l-üntehâ ve âlem-i emr de denir. Bu âlem şehadet âlemine yakındır.138 Bu 

mertebede “vücûd”un isim ve sıfatlarının gerektirdiği bütün küllî ve cüz’î mânâların suretleri 

(ilmî suretler) birbirinden ayrılmaktadır.139 İmkân âleminde hâdis olacak bütün varlıkların 

hakikatler bu mertebedeki sûretlerdir. Kevnî suretlerin hakikatlerinden ibaret olan bu ilmi 

suretler (a’yân-ı sâbite) gerek kendi varlıklarının gerekse diğer varlıkların suretlerinin asla 

suurunda değildirler. İlmi suretler, kesret âlemindeki varlıkların icad edilmesine sebeptir. Ve 

bu ilmî suretlerin varlıklarının illeti ise yüce Allah’tır. Diğer yandan şehâdet âleminde zuhur 

edecek olan bütün varlıklar, a’yân-ı sâbitenin yansıma ve gölgelerinden oluşmaktadır.140 

Ayrıca bu mertebe “amâ” mertebesi olarak da kaynaklarda kayıt edilmektedir. Bu 

mertebe nefes-i Rahmânî ve onun göreceli çokluğuyla hakîki birlik ve hakîki kesret arasında 

bir berzahtır. İlk mertebede birlikteki nispet ve hakîkatlerin tafsilleştiği yerdir. Amâ, ince bulut 

demektir, o bu mertebede bulunup da Hakka ve halka izâfe edilen hakîkatler arsında berzahtır. 

Nitekim ince bulut anlamındaki amâ da güneş ile göz arasında engel teşkil eder. Bundan başka 

Amâ, insanın kemâl mertebesine istinat etmektedir ki, “amâ” en büyük ümmü’l-kitap, ilâhî isim 

ve kevnî a’yânı birleştiren mertebe, Hakkın ve hakîkatü’l-hakaik’in tedellî menzili, iktidarının 

nüfuz mahallidir.141 

Ervâh âlemi: Bu mertebe ruhlar âlemini ifade eder. Vücûd, birinci taayyün ve vâhidiyyet 

mertebesinden sonra, ilmi sûretlerden (a’yân-ı sâbite) ötürü rûhlar mertebesine inmektedir. Bu 

mertebede ilmi sûretlerden her biri birer basit cevher olarak zâhir olmaktadır. Bu basit 

cevherlerden her birinin sekli, rengi olmadığı gibi, zaman ve yer ile de muttasıf değildir.142 Bu 

mertebe zât-ı mutlakın ayrılık ve gayriyyet nev’i üzere hâriçte zuhurudur. Ve âlem-i ervâh 

vâhidiyyet mertebesinin zâhiri, vâhidiyyet mertebesi ise onun bâtını konumundadır. Bu sebeple 

denilebilir ki mertebe-i ervaha nisbeten mertebe-i ahadiyyet, bâtının bâtını olmaktadır.143 

 
 
 

 
138Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s.291.  
139İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, s. 224.     
140Ögke vd., Tasavvuf El Kitabı, s. 472.     
141Ayverdiyev, Abdurrahmân câmî ve Tasavvufî Görüşleri, s.107-108. 
142Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.228. 
143İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, s. 110-111. 



36 
 

Misâl Âlemi: Bu mertebeye âlem-i hayâl, âlem-i berzah, mürkkebât-ı lâtîfe ve benzeri 

isimler verilmektedir.144Bu mertebe, Zât’ın dışarda birtakım latif şekil ve sûretlerle zuhurudur. 

Bu mertebeye misâl âlemi olarak adlandırılmasındaki sebep, ruh âleminden meydana gelen her 

bir ferdin, cisimler âleminde kazanacağı sûrete benzeyen bir sûretin bu âlemde meydana 

gelmesidir. Bu suretleri düşleyip ve tasavvur edebildiğimiz için de hayâl âlemi olarak 

tanımlanmaktadır.145 Bu mertebe bir üst mertebe olan ervâh ile bir alt mertebedeki ecsâm 

(şehadet âlemi) arasında bir berzah olduğundan ervâha nispetle kesîf, ecsâma nispetle ise 

latîftir.146 

Şehadet Âlemi: Bu mertebe dahi Zât-ı mutlkın tecezzi (parçalanma), inkısâm 

(bölünme), hark (yırtma) ve iltiyâm (yapışma, bitişme) kabul eden suver-i ecsâm (cisimlerin 

süretleri) ile hariçte zuhurudur. Bundan ötürü bu âleme âlem-i kevn ve fesâd denilmektedir.147 

Şehâdet âlemi müşahedeye çok müsâit ve beş duyunun tümüyle hissedilebilmektedir. Örneğin 

misâl âlemindeki bir sûreti el ile tutup, başkalarına da göstermek mümkün olmadığı halde, 

sehâdet âlemindekileri tutmak ve göstermek mümkündür.148 

İnsan-i Kâmil: Kesif olan sehâdet âlemi, ilahi sıfat ve isimlerin bütün hüküm ve 

eserlerinin zuhuruna uygun olmakla birlikte, kemâliyle zuhur ve tecelli ancak insanda 

gerçekleşmektedir. İnsanın varlığı, Hakk’ın bütün sıfat ve isimlerinin tecellilerini göstermek 

için cilâli bir ayna misali olduğundan kemâliyle zuhur ve tecelli insanda gerçekleşmiştir ki; bu 

da insan-ı kâmildir. Tenezzül ve zuhur mertebeleri insan-ı kâmil ile son bulmuştur. Öte yandan 

hem insan-ı kâmil hem de herhangi bir insan, sehâdet âleminin birer ferdi olarak beden, cisim 

ve suretleriyle Hakk’tan gayrıdırlar.149  

2.2.1. ‘Amâ Hâdisi ve Taayyün-i sâni 

 

Abdurrahman-ı Câmî’nin müstakil olarak ele aldığı hadislerden biri de “amâ” hadisidir. 

Çalışma konumuzdan da anlaşılacağı üzere Abdurrahman-ı Câmî Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn El-

Ukayli eserin de Ebu Zer b. Ukaylî’den (r.a.) nakledilen: “Ya Resulallah, Rabbimiz mahlûkatı 

 
 
 

 
144İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, s. 111. 
145Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.232. 
146Ayverdiyev, Abdurrahmân câmî ve Tasavvufî Görüşleri, s.116-117. 
147İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, s. 111. 
148Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.233. 
149Ögke vd., Tasavvuf El Kitabı, s. 475.      



37 
 

yaratmadan önce neredeydi? Resulullah Efendimiz buyurdu ki: üst tarafında hava ve alt 

tarafında hava olmayan bir bulutun içindeydi”150 hadisini ele almaktadır. Abdurrahman-ı 

Câmî’nin Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli eserinin hadiste ki “amâ (rakîk, bulut)” ifadesini 

açıklamaya yönelik olduğunu görmekteyiz. Abdurrahman-ı Câmî risâlesinde “amâ” ifadesinin 

yanlış anlaşılmalara sebep olduğu noktaları merâtib-i vücûd üzerinden aydınlatmaya 

çalışmaktadır.151   

Lügatte ‘Amâ, Arapça bir kelime olup bulut, yoğun ve karanlık bulut, hafif ve ince bulut, 

körlük manalarına gelmektedir.152 Tasavvufî literatürde ise “amâ” kavramı ahadiyyet ve 

vahidiyyet mertebelerinin karşılında kullanılmıştır ve “ama” “ince bulut” anlamıyla ele 

alınmıştır. Abdülkerim Cili’nin, “amâ”yı el-İnsanü’l-Kamil’de “kayıtlara bağlanmak ve ıtlak 

olmaktan yüce olan mertebeye, “amâ” derler ki bu zât-i mahzdır” şeklinde tanımladığı 

kaynaklarda kaydedilmektedir.153 “Amâ”, kelimesi Hakk’ın tecelli etmeden önceki, ezeldeki 

niteliğine vurgudur. Hakikati ise ne üstünde ne altında ne de dört tarafında bir sınır bulunan; ilk 

oluşunun ve son oluşunun bir sınırı olmayan; hatlardan ve şekillerden uzak, kudret, irade, ilim, 

hayat, semi’, basar, kelâm gibi yetkinlik sıfatlarıyla donanmış; idrak edilemeyen lâtif, gizli, saf 

boşluktur.154  

İlk dönem sûfîleri tarafından pek üzerinde durulmayan “amâ” kelimesi özellikle 

Muhiyddîn İbnü’l-Arabî ile beraber bir tasavvuf ve felsefe terimine 

dönüşmüştür.155  Muhyiddîn İbnü’l-Arabî terminolojisine göre “amâ”  insan-ı kâmil, hakikatü’l 

hakaik (hakikatlerin hakikati), nefes-i rahman, mekanların ilki, ahadiyyet, mutlak hayal, ilk 

mazhardır.156 Hakeza Seyyid Şerîf Cürcânî’nin (ö. 816/1413) tanımına göre “amâ”, ahadiyyet 

mertebesinden ibaret olup kendisiyle beraber bir şey olmamak şartıyla varlığın hakikati, bütün 

 
 
 

 
150Ebû İsa Muhammed b. İsa, Tirmizî, el-Câmiu’s-sahîh (Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmiyye, ts.), “Tefsir”, 11; Ebû 

Abdillah Muhammed b. Yezid el-Kazvînî, İbn-i Mâce, Sünen-i İbn Mâce, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki, nşr. 

Faysal İsa el-Babi el-Halebi (Beyrut: Dâru İhyâi’l Kutubi’l-Arabiyye, ts.), 182, 1/64, “Mukaddime”, 13; Ahmed 

b. Hanbel, Müsned (Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 1421/2001) 4/11-12. 
151Abdurrahman-ı Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî Süleymaniye kütüphânesi, Şehid Ali Paşa kol., nr. 

02710-009, vr. 54b-55a. 
152Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.45. 
153Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.115.  
154İbn Acîbe, Sufilerin El Kitabı Mi’râcu’t-teşevvüf ilâ hakâiki’t-tasavvuf, çev. Ahmet Murat Özel,1. Baskı, 

Ketebe Yayınları, İstanbul, 2022, s.56.    
155Süleyman Uludağ, “Amâ”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.II, s.553. 
156Suad el-Hakîm, İbnü’l Arabî Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli,1, Alfa Yayınları, İstanbul 2017, s. 51-53.  



38 
 

sıfatları ve isimleri istihlak (helak) eden cem’ul cem mertebesidir.157 Diğer yandan Selçuk 

Eraydın da “amâ” kelimesinin ince bulut anlamı üzerinde durmakta “üstünde ve altında hava 

olmayan” ifadesiyle “amâ”nın, “lâ-taayyün” mertebesinden ibaret olabileceğini 

söylemektedir.158 

Abdurrahman-ı Camî’nin Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risalesini incelediğimizde 

öncellikle konuya besmele ve bir şiirle başlangıç yaptığı görülmektedir. Devamında Ebu Zer b. 

Ukaylî hadisindeki “amâ” kelimesine dair giriş mahiyetindeki yorumlarına yer vermektedir. 

Ona göre yerden ve gökten varlığı münezzeh ve Müberra olan yüce Allah âlemin içi ve 

dışı ile her an irtibat halindedir. Ve varlık âlemine yakındır. Bununla birlikte O’nun Zâti 

varlığına dair aklın erişebileceği doğrudan bir işaret bulmak imkânsızdır.  

Bu noktada da gerek akıl gerekse zann “amâ mertebesi” ile örtülüdür. Onlara herhangi 

bir yol yoktur. 

 اي پاک زخيز و مبر از مکان 
 خالی زتوني درون و بيرون جهان 
 از کنه توکس نه نام باشد نه نشان 

 در ستر عماست ديده  عقل و کمان159

 

Abdurrahman-ı Câmî Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risalesinde Ebu Zer b. 

Ukaylî’den nakledilen hadisin sıhhat yönünden bir problem içermediğini belirtmektedir. Fakat 

öte yandan hadisin manasının zahiri yönden problemden de uzak olmadığına temas etmektedir. 

Abdurrahman-ı Câmî’nin “amâ” tabirinin sorun teşkil eden yönlerini iki noktadan ele 

almaktadır. Birincisi “amâ” kelimesinin sorulan sualden ötürü bir cevap oluşu ile ilgilidir. 

Çünkü “nerede?” ifadesi yer ve mekâna işaret etmektedir ki bu mevzu Arap dilinin grameri 

açısından bahis olup konuşulmuştur. Bu sebeple Abdurrahman-ı Câmî “amâ” kelimesinin 

“rakîk, bulut” anlamından hareketle mekân gerektiren bir cisim oluşu üzerinde durmuştur. 

 
 
 

 
157Ali İbn Muhammed es-Seyyid eş-Şerîf Cürcânî, Ta’rîfât kîtabı, çev. Arif Erkan,1. Baskı, Bahar Yayınları, 

İstanbul, 1997, s.157-208.    
158Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.223. 
159Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b . çev.  “Ey yer ve mekândan pâk ve muberrâ, Âlemin içi de 

dışı da senden uzak değildir, Senin künhünne dair ne bir ad ne bir iz bulunabilir, Akıl gözü ve zann “amâ” 

örtüsüyle örtülüdür.” 



39 
 

İkincisi ise hadiste yer alan “mevcûdatı yaratmadan önce neredeydi?” sorusudur. Zira bu ifade 

de Allah’ın mevcûdatı yarattıktan sonra mevcûdatın içinde olduğuna işaret etmektedir ki yüce 

Allah bu tür mefhumlardan münezzehtir, azîm ve uludur.160  

Abdurrahman-ı Câmî Ebu Zer b. Ukaylî hadisinin ancak büyüklerin sözlerinden ve 

yakîn ehlinin kelâmından yüksek bir seviyede şerh edilmesi suretiyle anlaşılacağını beyan 

etmektedir. Zira hadisle ilgili şüphe ve problemler ancak bu şekilde ortadan kalacaktır.161   

Abdurrahman-ı Câmî Ebu Zer b. Ukaylî hadisindeki Amâ (rakîk bulut) kelimesine dair 

girizgâhından sonra merâtib-i vücûd (varlık mertebeleri) üzerinden açıklamalarını 

sürdürmektedir. Abdurrahman-ı Câmî’nin Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risalesi 

incelediğinde bu hususta merâtib-i vücûdun altılı tasnifini uygun gördüğü anlaşılmaktadır. 

Abdurrahman-ı Câmî merâtib-i vücûdun ilk iki mertebesi üzerinde daha yoğun durarak diğer 

mertebeleri birkaç cümle ile izah ettiğini söyleyebiliriz. Abdurrahman-ı Câmî merâtib-i vücûdu 

şu şekilde sıralamaktadır;  

Birinci mertebe: Ayrışma ve tafsîl olmaksızın bütün ilâhî ve kevnî hakîkatleri câmi, 

ebedî ve ezelî bütün taayyünleri şâmil, her şeyi hâvî küllî bir taayyündür. Bazıları bu mertebeyi 

taayün-i evvel olarak isimlendirmekle birlikte bir üstü ise lâ-taayyün ve ıtlak mertebesidir. 

İkinci mertebe: Birinci mertebenin tafsili ve temyizidir. Bu mertebeye ikinci taayyün 

mertebesi denir. Bu mertebede ilahî ve kevnî hakikatler birbirinden ayrışmaktadır. İlahi 

hakîkatler vahdeti hakîkidir, kesreti nisbîdir. Kevnî hakîkatler ise tam aksine kesret hakîki, 

vahdet nisbîdir. Her iki mertebede kevnî hakîkatler için asla hâricî varlıktan nasip yoktur, 

hâriçte sayı ve ayrışma ile müteaddid ve mütemeyyiz değildirler. 

Üçüncü mertebe: Bu mertebeyi idrak etmek mümkün değildir. Bu mertebe basit 

mücerred ruhlar âlemidir. Sadece akıl gücünün âsâr ve ahkâmını vasıtasıyla müşâhede 

edilebilmektedir. 

Dördüncü mertebe: Misal âlemidir. Bu mertebe ancak hayâl gücü ile kavranılabilmektir. 

Beşinci mertebe: His ve şehâdet âlemidir. Bu mertebe zâhirî duyularla 

algılanabilmektedir. 

 
 
 

 
160Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b . 
161Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b . 



40 
 

Altıncı mertebe: Bütün mertebelerin toplandığı ahadiyyet mertebesidir. Bu mertebe aynı 

zamanda insân-ı kâmil mertebesidir.162 

 “Amâ” hadisinin vücûd mertebeleri içerisinde nereye işaret ettiği konusunda birtakım 

farklı ihtilafların olması hasebiyle Abdurrahman-ı Câmî’nin Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn El-

Ukayli risalesinde bu görüşleri izah etmeye çalıştığını görmekteyiz. Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn 

El-Ukayli risalesini incelediğimiz kadarıyla Abdurrahman-ı Câmî lâ-taayyün mertebesinden 

(ıtlak ve zât-ı baht) zikretmemektedir. Aksine Vücûd mertebelerini taayyün-i evvel 

mertebesinden başlatmakla birlikte taayyün-i evveli, lâ-taayyün mertebesi ile aynı anlamda 

kullanmaktadır. Öte yandan kaynaklar da bu ihtilafların daha çok ilk üç mertebe ile alakalı 

olduğunu görmekteyiz. Bu sebeple Abdurrahman-ı Câmî “amâ” hadisindeki sorun arz eden 

noktaları lâ-taayyün, taayyün-i evvel ve taayyün-i sânî mertebeleri çerçevesinde 

açıklamaktadır.163   

Abdurrahman-ı Câmî’ye göre bu mertebelerden her birinin mutlak hakîkat için bir yer 

ve mekân durumundadır. Bu sebeple benzetme veya mecaz yoluyla “eyne” (nerede) ifadesiyle 

soru sorulabilir. Çünkü suâl “mevcûdatı yaratılmadan önce” tabiri ile kısıtlandırıldığında, 

maksadın ilâhî mertebelerden bir mertebe olması gerekmektedir. Bu nedenle burada lâ-taayyün 

mertebesini “amâ” mertebesi olarak tarif etmek pek mümkün değildir. Çünkü hadiste “nerede” 

sorusuna verilen cevap sadece hakikati anlamak içindir ve aklidir. Lâ-taayyün mertebesi ise 

yukarıda belirtiğimiz üzere idrak edilemez sırf zât mertebesidir.164  

Abdurrahman-ı Câmî bu durumda kendi düşüncesini de yer vererek suâlin cevabında 

var olan “amâ”dan kastın taayyün-i sânî mertebesi olduğunu beyan etmektedir.165 Çünkü 

taayyün-i sânî’de isim ve sıfatlar mücmel olarak bilinmekle beraber, bu isim ve sıfatların 

gerektirdiği bütün küllî ve cüz’î manaların ilmi suretleri taayyün-i sânî mertebesinde 

birbirinden ayırılmaktadır.166 Bundan dolayı Abdurrahman-ı Câmî sorunun cevabında yer alan 

“bulut”tan kastın bu mertebe (taayyün-i sânî) olduğunu, bildiğimiz lügat anlamında bulut 

olmadığına işaret etmektedir.167 

 
 
 

 
162Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b .  
163Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b .  
164Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b .   
165Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b .   
166Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.224.  
167Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b .  



41 
 

Abdurrahman-ı Câmî ikinci olarak “perde” kelimesinden hareketle “amâ”nın taayyün-i 

evvel mertebesinde olduğu yorumuna da katılamamaktadır. Abdurrahman-ı Câmî nazarında 

taayyün-i evvel mertebesi hala metafiziktir. Yani hayal ve idrakten uzaktır, ismin kendisi 

baskındır. Allah rahîmdir fakat sadece nispeti vardır. Bu nedenle Abdurrahman-ı Câmî 

“amâ”nın, alttan ve üstten gerekliliği olan “hava”dan nefyedilmesinin nedenini ve iki mânâ 

arasındaki ilişkiyi ise şu şekilde açıklamaktadır; nasıl ki ince / rakîk bulut güneşi örten perde 

konumunda değilse, benzer şekilde ilâhî ve kevnî hakîkatlerin de bu mertebede hakîki vahdete 

perde olmaları mümkün gözükmemektedir. Zira ilâhî hakîkatlerin kesreti nispîdir, hakîki 

değildir. Kevnî hakîkatlerin kesreti her ne kadar hakîki ise de gaybî ilmin kapsamındadırlar. 

Harici (hariçte) ve şahidi (görünüşte) değildir. Merâtib-i halkiyyede tam aksine çokluk hem 

gerçektir hem de harici ve şahididir. Abdurrahman-ı Câmî ‘amâ mertebesini taayyün-i evvel 

mertebesinde yorumlanmanın yine zâhirden bakıldığında hadîs-i şerife de uygun düşmediğini 

dile getirmektedir.168 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Şerh-i Hâdîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risalesini incelediğimizde 

“amâ” mertebesini taayyün-i sânî olarak isimlendirenlerin “perde” kelimesinden ziyade “halk” 

(yaratma, vücûda getirme, müstakil bir varlık elbisesi verme) kelimesini esas aldıklarını 

görmekteyiz. O halde taayyünden kasıt her bir hakîkat ve mâhiyetin kendine has kaderi, 

ölçüsüne uygun belli istidât ve kâbiliyetleridir. Abdurrahman-ı Câmî şüphesiz bu mânâdan 

murat edilen ikinci mertebenin yani taayyün-i sânî mertebesi ve onun evvelindeki mertebenin 

ise birinci mertebe (lâ-taayyün, taayyün-i evvel) olduğunu dile getirmektedir ki O, Sübhânehu 

a’lâ ve ecelldir.169   

Konuya aşağıdaki rubâisi ile son veren Câmî’ye göre merâtib-i vücûd ile ilgili tecellileri 

kavrayan kimseler kıdem esrarına ulaşmış olup kıymetli bir hal içindedirler. Her ân tecellinin 

gereği oluşan taze işaretlerden haberdardırlar. Öte yandan anlayış ve zevklerinden kaynaklanan 

bir hatâya düştüklerini hissettiklerinde kerem, afv yağmurlarıyla hatalarını temizlerler. Zîrâ her 

şeyin aynıyla doğrusunu ancak Allah’ın bildiğini bilirler. 

 

 

 
 
 

 
168Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî vr. 54b - 55a. 
169Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî, vr. 55a.  



42 
 

Rubâî 

قدم  خوش آنکه رسيدگان با اسرار  
 چون در نظر آورند اين تازه رقم 

 هر حرف خطا که جسته  باشد قلم

باران کرم  شويند بآب وعفو   
الله اعلم بالسواب و   

 تمت الرسال 170      

2.2.2.Teceddüdü’l-Emsâl 

 

Tecelli (akış, taşma, zuhur, tenezzül, fetih) bir şeyin ortaya çıkması anlamına 

gelmektedir. Kuran-ı kerimde Hakk’ın insanlara tecelli ettiğini dile getiren açık bir ayet yok 

bulunmamakla beraber insana yönellik ilâhi tecelli ilahi hitap gibi, ancak âlemin suretlerinde 

gerçekleşmektedir. Bu duruma misâl yüce Allah’ın dağa tecelli ettiğinde, dağın param parça 

olması ve Hz. Musa’nın da baygınlık geçirmesidir. Âlem denilen mevcûdat tüm zerreleri ile 

ilâhi tecelli ile var olup varlığını sürdürmektedir. Bu sebeple âlem Hakk’ın ilahi isim ve 

sıfatlarının tecelligâhıdır. En yetkin ve kâmil tecelli ise bütün ilâhi kemâllerle ortaya çıkması 

ve âlemde tecelli  etmiş hakikatleri zâtında toplaması yöününde insan-ı kâmil Hz. Muhammed 

(s.a.v.) dir.171   

Muhakkik sûfîler, tecelli kavramını ilk dönem sûfîleri gibi hem sülûk süreci neticesinde 

nefsin aydınlanıp tecelli eden varlığı idrak etmesi biçiminde, hem de İslâm filozoflarının feyiz 

ve sudûr nazariyeleriyle bağlantılı bir şekilde metafizik ve kozmolojik anlam dairesinde 

açıklamışlardır. Muhakkik sûfîlere göre tecelli Hakk’ın yaratma aksiyonudur. Hak her şey, her 

yer ve her zaman diliminde tecelli halindedir. “Ben gizli bir hazine idim. Bilinmeyi istedim ve 

beni bilmeleri için mahlûkatı yarattım” kaydedilen hadisten hareketle Hakk’ın tecellisini 

gerektiren temel sebep zâtının bilinmeyi istemesidir. İlâhî zâtta mevcut isim ve sıfatlar tecelli 

ettiği için Hak bilinmiştir. Şu hâlde ilâhî zât ile âlemin ilişkisi isim ve sıfatlarının 

gerçekleştirdiği tecelli fiili sayesinde mümkün olmaktadır.172 

 
 
 

 
170Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî, vr. 55a. çev. “Kıdem sırlarına erişenlere ne mutlu, Çünkü onlar bu 

taze nişanları (nakışları) tefekkür ederler, Her harf ki hata olmuşsa kalemden, Onu af suyu ve kerem yağmuru ile 

yıkarlar. 
171El-Hakîm, İbnü’l Arabî Sözlüğü, s. 477-479.    
172Semih Ceyhan, “Tecellî”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XL, s. 241-243. 



43 
 

Arapça “ciddet” kökünden türeyen teceddüd sözlükte yaratılış, yenilenmek, 173 yeniden 

vücut bulmak anlamlarına gelmektedir. Emsâl ise “mislin” (eş, benzer) çoğuludur. Şu halde 

teceddüdü’l-emsâl (teceddüd-i emsâl) “benzerlerin, aynı nitelikteki cevher ve arazların 

yenilenmesi, ardarda devam etmesi” demektir.  Kelâm kaynaklarında teceddüd-i emsâl yerine 

bâzen “halk-ı cedîd”, “hudûs-i dâim” ve “teâkub” benzeri ifadeler de kullanılmaktadır. 

Teceddüdü’l-emsâl (Teceddüd-i emsâl, halk-ı cedîd) II/VIII. yüzyılda yaratılış (hudûs) teorisini 

temellendirmeye yönelik bir çaba olarak ortaya çıkmıştır.174 Teceddüdü’l-emsâl tabirine 

Kur’an’da ve hadislerde rastlanmamakla birlikte söz konusu bazı âyetlerde “İlk yaratmada biz 

aciz mi kalmıştık? Aksine onlar yeni bir yaratma (halk-ı cedîd) hususunda şüphe içindedirler” 

(Kâf 50/15) “halk-ı cedîd” ifadesi “öldükten sonraki yaratılış” mânasında olduğu âyetlerin 

bağlamından anlaşılmaktadır. Zira hem ilk dönem hem de sonraki dönem tefsirlerinde âyette 

geçen halk-ı cedîd kavramına diriltilme (ba’s), yeniden yaratılma (el-halk ba’de’l-mevt) ve 

yeniden diriltilme (el-ba’s ba’de’l-mevt) şeklinde ahiret hayatındaki diriltilmeye işaret eden 

anlamlar verilmiştir.175  

Tasavvufta teceddüdü’l-emsâl ifadesi felsefî bir yol veya zihnî bir faaliyet değildir. 

Aksine derûnî tecrübeye dayanan canlı bir müşâhededir. Bütün mevcûd varlıklar (şehâdet 

âlemi), ilahî isimlerin tecellilerinin gereği olarak her lahza varlık ve yokluğu tatmaktadırlar. 

Fakat bu tecellilerde devam ve tekrar yoktur; benzer bir tecellinin var olması söz konusudur. 

Sadece insanın zihninde var oluş ve yok oluşların ard arda hızla gerçekleşmesi, varlıkların 

devam ettiği duygusunu vermektedir. O halde denilebilir ki, yok olan bir şeyin peşinden onun 

bir emsâli var olmasına teceddüdü’l-emsâl denir. Diğer yandan halk-ı cedîdin (teceddüdü’l-

emsâl) bir ânında var olan ve sûret kazanan varlık, Hakk’ın gayrıdır; yok oluş ânında Hakk’a 

rücû ettiği ve O’nda fâni olduğu için ise Hakk’ın aynıdır. Dolaylısıyla varlıkta bir bakıma 

gayriyet, bir bakıma da ayniyet söz konusudur.176 Örneğin Muhyiddîn İbnü’l-Arabî göre bir 

ressam bir levha çizeceği vakit, öncellikle ilminde bu levhanın duruşunu hayal etmektedir. 

Ondan sonra sûret-i ilmiyyesini levhaya çizmektedir. Ve her istediği vakit, bu resmin yüz 

mislini çizebilmektedir.  Bu levha mahv edilse bile ressam, yine onların mislini vücûda getirir. 

 
 
 

 
173Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.321. 
174Cağfer Karadaş, “Teceddüd-i Emsâl”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XL, s.239-241. 
175Cağfer Karadaş, “İslam Düşünceside Değişim ve Süreklilik -Teceddüd-i Emsâl, Halk-ı Cedîd, İstimrâr, Hudûs-

i Dâim”, Usûl: İslam Araştırmaları ,8, (2007), s.18. 
176Ahmet Ögke vd., Tasavvuf El Kitabı, s.477-479.  



44 
 

Onun ilminde olan resmin sûreti ise dâima sâbit olup, aslâ ressâmın ilminden ayrılmaz. Ve o 

sûret-i ilmiyye aslâ vücûd-ı hâricî koklamaz.177 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesinde değindiği bir diğer konu 

“teceddüdü’l- emsâl” dir. Abdurrahman-ı Câmî’nin teceddüdü’l- emsâl bahsine dair 

izahatlarında yine Muhyiddin İbnü’l Arabî ve İmam Gazzâlî’den anekdotlar paylaştığını tespit 

etmekteyiz. Çünkü “tecelli” ibnü’l- Arabî’nin düşünce yapısının temel yapı taşlarındandır ve 

bütün teorileriyle ilişki içindedir. Tecelli İbnü’l Arabî’nin vahdet-i vücûd teorisinin üzerine 

kurulduğu dayanaktır. Çünkü yaratma, varlığın çoğalmaksızın çokluğun birlikten çıkması ve 

tasavvufî bilgi ancak tecelliyle yorumlanabilmektedir. Tecelli, varlık tecellisi ve müşahede 

tecellisi (şuhûdî, ilmî-irfanî müşahede) olmak üzere iki kısıma ayrılmaktadır. 178 “Varlık 

tecellisi, ez-Zahir ismi yönünden mümkin varlıkların ilâhî ilimden başlayarak diğer vücûd 

mertebelerinde ve dış dünyada var olmasını sağlayan Hakk’ın tecellisidir. Bâtın ismiyle tecelli 

ise ne dünyada ne de âhirette söz konusudur. Gayb ve şehâdet âlemindeki her şey Hakk’ın 

zâtının isim ve sıfatlarıyla gerçekleştirdiği tecellînin sûretleridir. Âlemdeki Hakk’a ait varlık 

tecellisi tektir ve tecelligâhların istidatlarının değişmesiyle mazharlarda çoğalmaktadır.179 

Müşâhede tecellisi ise keşfin bir türü olması yönünden mârifetle birleşir ve tecelligâhı silip 

(fenâ) bilgi kazandırır. Muhyiddin İbnü’l Arabî’ye göre Hakk’a dair bilgi ancak bu yolla 

olabilir. Bu tecelli birdir ve mahallin istidadına göre değişmektedir.180  

Abdurrahman-ı Câmî’nin teceddüdü’l-emsâl (halk-ı cedîd) kavramına dâir açıklamaları 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesinde şu şekilde yer almaktadır.  

Cemâl-i mutlakın feyzi varlığın zâhiri olması hasebiyle tüm âlemdeki varlığın tamamına 

yayılmıştır.181 Zira Abdurrahman-ı Câmî ruh, cisim, cevher ve arazlar her nereye bakılırsa ancak 

Hakk’ın zâhirine ve bâtınına şahitlik edileceğini aktarmaktadır. Ve bütün mevcudat-ı âlemin 

vasıf ve taayyünlerinde yine yalnız Hakk’ın ahlakının isimleri bulunmaktadır. Varlığın aynı 

zâttır ve tüm âleme yayılmıştır. Zâhiri vasıflar, nurun taayyünleri ve çeşitliliği ve zuhurun 

 
 
 

 
177Muhyiddin İbnu’l Arabî, Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, çev. Ahmed Avni Konuk,7, İfan Yayınları, 

İstanbul 2017, s. 40.   
178El-Hakîm, İbnü’l Arabî Sözlüğü, s. 478.     
179Ceyhan, “Tecellî”, c.XL, s. 241-243. 
180 El-Hakîm, İbnü’l Arabî Sözlüğü, s. 478.     
181Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 295. (سخنان خواجه پارسا)   

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


45 
 

hususiyetlerinde O’ vücûd (Hakk) tektir ve zâttan ibarettir.182 Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin de 

bildirdiği üzere sıfat mevsuftan ayrı değildir, mevsufun aynıdır.183 İdrak edilen her şey 

tevehhüm edilmiştir ve O’ gölge bir surettir zâhir olan ancak Hakk’tır başkası değildir.184   

Abdurrahman-ı Câmî, bütün akıl sahiplerinin sınırlı akıllarına rağmen Hakk’ı tüm 

noksan sıfatlardan tenzih edip mutlak cemâli idrak ettiklerini bildirmektedir. Çünkü akıl ancak 

takyitle konuşur, hâdis (hudûs, sonradan meydana gelmek)185 olanı tertip eder ve onu Hakk’tan 

nefiy ve tenzih yoluna gitmektedir. Muhakkik arifler ise aksine her şeyden önce hudûs’u ispat 

etmeye çalışmazlar. Hudûsun önce Allah için mümkün olmadığını ve tevhidin aslından 

olmadığını kabul ettikten sonra hudûsu ispat etmeye çalışmak, Allah’ın kullarına farklı 

suretlerde tecellisi anlamına gelir ki bu tevhidin şühûdüdur (şühûdî fenâ).186 Zira Vahdet-i 

vücûdun tohumları ve belirtileri daha önce de bulunmakla beraber onu ilk defa sistemli bir hale 

getiren Muhyiddin İbnü’l-Arabî şühûdî tevhidi “her şey O’ndandır” şeklinde tarif etmiştir. 

Şühûdî tevhidde sâlik Hakk’a olan muhabbet ve aşkı sebebiyle O’ndan başkasını görmez, her 

şeyde O’nu ve O’nun tecellilerini temaşa eder hale gelmektedir.187  

Abdurrahman-ı Câmî muhakkik ariflerin nezdinde hudûsun Hakk’ın çeşitli suretlerde, 

tekrara düşmeksizin, peş peşe tecelliyatından ibaret olduğunu bildirmektedir. Diğer yandan 

ağyâr olarak isimlendirilen âlem-i ayn Hak Subhânehû’nun ahadiyyetinin cem’ makamında 

“rahim”, kesret ve tafsil makamında ise “merhum” dur. Kalbe tecelli eden suretin aslı, 

hakikatteki kalbi suretin kaynağı olmakla birlikte her ne kadar kabiliyet ve makbuliyet 

birbirinden ayrı şeyler ise de bir tek olan Allah’ın pek çok surette zuhur etmesi dikkate 

alındığında, Allah hem tecelli eden hem de tecelli edilendir. Ahadiyyeti dikkate alındığında, 

cem makamında diğer bütün her şey ortadan kalkarak varlığın kaynağı (ayn) tek olduğu 

görülmektedir.188 Bütün varlıkta ahadiyyet mâsivânın nefiy edilmesi anlamındadır. Zira “O’nun 

zâtı dışında her şey helâk olacaktır.” (Kasas 28/88) ayeti bu hakikate şahitlik etmektedir.189  

Allah tecellilerini sonsuz ve farklı şekillerde devam ettirmekle birlikte ayn bir olduğunda 

 
 
 

 
182Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 296. (سخنان خواجه پارسا)    
183Mahmut Erol Kılıç, İbnü’l-Arabî, ,5, İsam Yayınları, İstanbul, 2022, s.106.   
184Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 296. (سخنان خواجه پارسا)     
185 Bekir Topaloğlu, “Hudûs” TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XVIII, s.304-309. 
186Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 296. (سخنان خواجه پارسا)      
187Uludağ, “Tevhit”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XLI, s. 21-22. 
188Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 296. (سخنان خواجه پارسا)    
189Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 297. (سخنان خواجه پارسا)       

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


46 
 

varlıkta başka bir şeyin bulunması söz konusu değildir. Bir surette zuhur eden başka surette de 

zuhur edebilir. Abdurrahman-ı Câmî misal olarak şu örneği dile getirmektedir. Nurun aslı (ayn) 

aynı zamanda karanlığın da aynıdır. Karanlığın kaynağı ise nurun da aynıdır. Bütün zıtlıklarda 

durum bu şekildedir. Çünkü O’ tek bir hakikattir.190  

Abdurrahman-ı Câmî kim vahdet makamından gafil olursa, kesret ve zulmet (karanlık) 

örtüsünün altında kalacağını, cehaleti ve bu örtüyü örtünmesi sebebiyle de her zaman kederli, 

gamlı olacağını beyan etmektedir. Çünkü vahdet nurun kaynağı, kesret ise zulmetin kaynağıdır. 

Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Parsâ risalesinde tevhidin manasını ancak son derece 

güçlü himmetleri bulunan kimselerin bilebileceğini ve o kimselerin yalnız ilimlerin zâhiri ile 

ilgilenmediklerini aktarmaktadır. Abdurrahman-ı Câmî yine o kimselerin fikirle ulaşılamayan, 

suret çokluğundan kaynaklanan perdeleri yırtmaya gücü olduğunu ve her konuda özü oluşturan 

hakikatten gayrısıyla kanaat etmeyeceklerini, dış görünüş ve suretlere önem vermediklerini 

belirtmektedir.191 Zira keşif ehli, Allah’ın her nefiste tecellide tekrar olmaksızın tecelli ettiğini 

ve aynı şekilde her tecellinin yeni bir halk-ı cedid (yaratmayı (halk) ortadan kaldırıp yeni bir 

yaratma meydana getirdiğini) verdiğini şühûd gözüyle görmektedir.192 O halde bekâ kendisinde 

suretlerin ve gölgeleri ile birlikte zuhur ettiği hakkın vücûdu içindir. Fâni olan ise taayyündür. 

Abdurrahman-ı Câmî bu varsayımları dikkate almadan, fenâ, bekâ, tecelli, ib’âd, (uzaklaştırma) 

iktirab (yakınlaşma) kavramlarının anlaşılması mümkün olmadığını haber vermektedir. Bu 

kavramları ise ancak hakikâtul vücudun tekrar etmeyen gayri-mütenâhî, taayyün, tecelli ve 

zuhurlarına muttali olanlar bilebilmektedir. “Ehl-i tahkik katında gayr ve (siva) diye bir şey 

yoktur. Feyz ondandır ve dönüş hem O’na dır ve arada yalnızca O’ vardır.” Abdurrahman-ı 

Câmî bu mânânın oldukça değerli ve zor olduğunu ve bu mânâyı kalp sahibinden başkasının 

bulamayacağını bildirmektedir.193  

Abdurrahman-ı Câmî’nin Suhanân-ı Hâce-i Pârsâ risâlesini incelediğimizde Şerh-i 

Rubâiyyât eserinden ve İmam Gazzâli’nin Kimya-yı Saadet’in’den konu ile ilintili bazı örnekler 

rastlamaktayız. Örneğin İmam Gazzâli Hakk’ın marifetinin örtülü ve zorlu oluşunun iki 

sebepten kaynaklandığını söylemektedir. Birinci sebep o şeyin gizli ve örtülü olup açık ve net 

olmaması, ikincisi ise çok parlak olup gözün, o şeye bakmaya tahammül edememesidir. 

 
 
 

 
190Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 297. (سخنان خواجه پارسا)        
191Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 297. (سخنان خواجه پارسا)        
192Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 297. (سخنان خواجه پارسا)       
193Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 297. (سخنان خواجه پارسا)       

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


47 
 

Nitekim her şey geceleyin karanlık gündüz zâhir iken yarasa gündüz göremez.194Çünkü 

yarasanın gözleri güneşi parlaklığına dayanacak kadar güçlü değildir aksine zayıftır. Şu hâlde 

söylenebilir ki yüce Allah her şeyden çok zahirdir fakat kalplerin O’nu görmeye gücü yetmez.195 

Câmî’ye göre, var olan her şey devam üzere (bir ağızdan, yek vücûd) muhalefete düşmeden 

Sâni’ olan Allah’ın azamet, celâl, kudret ve ilminin kemaline şahitlik etmektedir. Eğer Hak için 

bir gaybet ve adem (yokluk) mümkün olsa yerler ve gökler yok olur ve insanlar ancak o vakit 

O’nu zorunlu bir şekilde tanıyacaktır. Diğer bir örnek ise çocuk bütün mevcudatı Kur’an’ın 

gözünden okumuştur. Fakat sadece çocukluk vaktinde onda akıl olmadığı için onun şehadeti 

dikkate alınmaz. Gönül gözü zayıf olmayanlar her şeyin idrakinde olup her şeyde de Allah’ın 

yaratmalarını temaşa etmektedir. Durum böyle olunca insan ister bir şeyi Allah’tan görsün ister 

görmesin her neye ki temaşa eder yalnız Allah’ı Teâlâ’yı görmektedir. Her şey Hakk’ın 

parıltılarıdır ve her şey O’ndandır, her şey O’nu sever ve belki her şey O’ dur. Ancak hiçbir şey 

varlığın hakikatte cüz’u değildir. Aksine bütün şeylerin varlıkları O’nun varlığının 

yansımalarıdır.196  

Abdurrahman-ı Câmî hiçbir kimsenin nasıl ve niçin diye Allah’ın büyüklüğünden endişe 

etmemesini, hiçbir gönüllün O’nun varlığı nasıldır diye O’nun yaratmalarındaki 

acayipliklerinden bir an olsun gafil olmamasını temenni etmektedir. Zira yüce Allah en çok 

zâhir olandır ve aynı zamanda bütün açıklıklardan en gizli olandır. Ve bu aşırı zuhur sebebiyle 

de gizlenmiştir. Yoksa Hak güneşin zuhurundan daha zâhirdir.197 Bu kadar zuhurdan sonra 

zuhur isteyen ise çok büyük hüsrandadır. Abdurrahman-ı Câmî risâleyi Suhanân-i Hâce-i Pârsâ 

da Şerh-i Rubâiyyât eserinde konu ile ilintili örneklerini devam ettirmektedir. Nasıl ki bir insanı 

ilk gördüğümüzde onu tanımıyor fakat onun fiilleri, sözleri, hünerleri ile karşılaştıktan sonra 

onun hakkında yeterli bilge sahip olup tanıdığımızı belirtiyor ve onu iyi bir insan olarak tanıdım 

diyorsak, aynı şekilde bütün mahlukât fiiller, sözler ve eserler de bize Hakk’ın varlığını ve 

birliğini hatırlatmalıdır. Zira O’ nasıl gizli kalabilir ki? Hak teâlâ öyle bir zâttır ki her ne 

gördüğün ve her ne görmek isteyeceksen her şey O’nun yaratmasıdır. O halde görmesek de Hak 

teâlâ’yı her şey de dâim ve zâhir bilinmelidir. Yoksa bu şekilde bir görme ve bilmeye sahip 

 
 
 

 
194Gazzâlî, Kimya-yı Saadet İtikat, İbâdet, Muamelât, Ahlâk ve Tasavvuf, s. 661. 
195Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 298. (سخنان خواجه پارسا)        
196Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 298. (سخنان خواجه پارسا)         
197Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 298. (سخنان خواجه پارسا)          

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


48 
 

olmayanın, durumu bir bahçede (yaprağı görüyorum ama bahçeyi göremiyorum) diyen 

kimsenin durumu gibi gülünesi olur.198 

                Şiir 

 ايچنين فهم كن خدا را هم
 در  همه روى او ببين هردم 

 
 مى نگر هر صباح در فالق

 زانكه خلق است مظهر خالق
 

 زآسمان و زمين و هر چه دروست 
 جز خدا را مبين، ممان در پوست 

 
 نيك و بد را چو حق كند پيدا 
 ديدن عين او بدست و خطا 

 
 چون و را بى شريك بگزينى
 آنچ بودست و هم بود بينى 

 
 بى پرى بر سماى روح پرى

 بركف و دست صد فتوح برى199

2.2.3. Esma ve Sıfatlar 

 

İsmin çoğulu olan “esmâ” (Esmâ-i hüsnâ) naslarda Allah’a nisbet edilen isimleri ifade 

etmektedir200 Sıfat kavramına gelince; “Allah’ın insanlarca anlaşılması, tanınması, bilinmesini 

sağlayan nitelik” veyahut “Allah’ın zâtına nisbet edilen mâna ve mefhum” olarak 

tanımlanmaktadır.201  Lügatte “sahip” mânasındaki zû kelimesinin müennesi olan zât “kimse, 

 
 
 

 
198Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 299. (سخنان خواجه پارسا)          
199Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 299. ( پارسا خواجه   Câmî,Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i ,(سخنان 

Rubâiyyât, s.72.  çev. “Bu şekilde anla Hakk’ı, Her şey de O’nun yüzünü gör her zaman. Her sabah gökyüzüne 

baktığında, ki o Hakk’ın mazharı olan bir halktır. Gökyüzü yeryüzü ve her şey ondandır, Hak’tan gayrısına gör 

yalnızca kabukta kalma. İyilik ve kötülüğü Hak peyda eyledi, Gözün onu görmesi hata ve yanlıştır. Çünkü onu ne 

zaman şeriksiz gördüm, O öyleydi ve öyle göresin.  Ruh semasında kanatsız olarak uçarsan, Elinde ve avcunda 

yüz fetih elde edersin.” 
200Bekir Topaloğlu, “Esmâ-i hüsnâ”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XI, s. 404-418.  
201İlyaş Çelebi “Sıfat”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XXXVII.s. 100-106. 

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


49 
 

şahıs, tabiat” benzeri anlamlara gelmektedir. Ulum-i aklîye de ise; “öz, bir şeyin kendisi, 

cevher, ayn, mahiyet ve hakîkat” manalarını ifade etmektedir. Daha özel anlamıyla zât “varlığı 

başkasına bağımlı olmayan, niteleyen değil nitelenen demektir.202 Tasavvuf terminolojisinde 

isim ve sıfatın mevcudiyeti ancak zât’la mümkündür. Zât kendi başına vardır, zât olmadan isim 

ve sıfatların varlığından bahsetmek mümkün değildir.203 Allah’ın zâtı, hakikâtde O’nun 

sıfatlarıdır. İlâhî zât mutlak varlık, yaratılmış zâtlar ise yoklukla ilintili varlıklardır. Zât bütün 

itibarların, vecihlerin ve izâfetlerin ortadan kalkmasıyla bile varlığı apaçık bir hakîkattir ve O 

mutlak vücûddan ayrı bir şey değildir.204 Hak Teâlâ, ezeli ve ebedi olarak (yani tecelliden önce 

ve de sonra), zât ve sıfattır. Sıfatlar, zâtının kıdemi ile kadîmdir. Çünkü sıfat, nitelediği şeyden 

ayrılmaz. Zât tecelli ettiğinde sıfatlar da zorunlu olarak onunladır ve onda içkindir. Sıfatlar 

zuhur ettiğinde de zât da zorunlu olarak onlarladır. Zât zâhirdir, sıfatlar bâtındır. Sıfatlarla 

kastedilen, temel sıfatlarla diğer kemâl vasıflardır. Tecellinin ve zuhurun kendisiyle 

gerçekleştiği her şey, zâtla sıfatlar arasındadır. Zât sıfatlardan ayrılmaz, sıfatlar da zâttan. 

Varlıkta, bu ikisi arasındaki bu ayrılmazlık, şunu diyenin kastettiğidir: “Zât, sıfatların 

kaynağıdır.” yani onların zuhur yerleri birdir.205 

İbnü’l-Arabî ilâhi isimleri âlemin var oluşunun sebebi olduğunu ifade etmektedir.206 

Bütün eşyanın, nesnelerin başlangıcı olan vücûd (Allah) hayatın “ayn”ıdır. Zira hareket ettiren 

O’dur ve O’nda asla sükûn yoktur. Vücûdun farklı mertebelerdeki tecelliyatı onun hareketinden 

kaynaklanmaktadır. Hareket olan yerde de bir hareket ettiricinin olması ve bunun da “hay” 

olması gerekir.207  

Hakk’ın zâti vasıflarından birisi de Ahâdiyyetü’l Hakktır ve vücûdu zâti bütün 

âlemlerden müstağnidir. Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesinde Hakk’ın 

“Esma ve sıfatlar” bahsine ittihâd ve ittisâl kavramlarını açıklayarak başlamaktadır.208Ayrıca 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Serh-i Rubâiyyât eserinde de bu iki kavramı tanımladığını tespit 

etmekteyiz. Abdurrahman-ı Camî ittihâd ve ittisâl terimlerini teveccüh konusu ile irtibatlı bir 

şekilde ele almaktadır. Zira bir kimse, vücûdu; baştan sonuna kadar Hakk’ın tecellî mertebeleri 

 
 
 

 
202Osman Demir, “Zât”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XLIV, s.148-150.  
203Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.583. 
204 Demir, “Zât”, c. XLIV, s.148-150. 
205Acîbe, Sufilerin El Kitabı Mi’râcu’t-teşevvüf ilâ hakâiki’t-tasavvuf, s.74.   
206Erol Kılıç, İbnü’l-Arabî, s.106-110. Detaylı bilgi için bkz:,  Mahmut Erol Kılıç, Muhıyydîn İbnu’l-Arabî’de 

Varlık ve Mertebeleri, (Doktora Tezi) Marmara Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul, 1995, s.237. 
207Mahmut Erol Kılıç “Muhıyydîn İbnü’l-Arabî” TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XX, s. 520-522. 
208Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 299. (سخنان خواجه پارسا)           

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


50 
 

penceresinden tefekkür eder ve bu mana üzerinde derin düşünürse gerçekte vücûd-ı mutlak'tan 

başka bir şey bulamayacaktır. O vakit mukayyed vücûd ve hakikat-i vücûdun her ikisini tek 

bilir ve tanır. Mutlaklık ve mukayyidliği ise Hakk’ın nisbet ve itibarlarından bilir. Bu mülâhaza, 

sâhibine büyük bir lezzet bahşeder ve tam bir zevk verir. O halde tasavvufta zikredilen ittihâd 

ve ittisâl’in manalarınıda bu cihetten anlamak gerekmektedir.209 İttihat, iki ayrı şeyin tek ve bir 

olması manasına gelen Arapça bir kelimedir.210 Tasavvuf literatüründe vahdet-i vücûd, her şeyi 

ile kendi kendine var olan mutlak,211 Hak olan vücud-ı mutlak’ı müşâhede etmektir.212 Hâkezâ 

Abdurrahman-ı Câmî ittihâdı (teklik) her şeyin kendisiyle var olduğu, tek ve mutlak olan hâkiki 

varlığın şühûdudu (tanınması) şeklinde tarif etmektedir. Sûfiler nezdinde, ittihâd kendi başına 

varlığı olmayan her şeyin kendisiyle var olduğudur, yoksa mevcudun Hak ile ittihat (birleşmesi) 

etmiş müstakil bir varlığı yoktur. Aksini düşünmek ise muhaldir. 213 Ancak başkası sâyesinde 

var olan şeyler bu müşâhede esnasında birleşir ve tek olarak gözükmektedir.214 İttisal ise (bir 

şeye bitişik olmak, eklenip bağlanmak,215 vuslat, ermek, kavuşmak)216 kulun kendi mukayyet 

varlığından kat’î nazar ederek yüce varlıkla kendi “ayn”nını beraber mülahaza etmesi ve 

kendisinde ıskât-ı izâfet (bütün izâfî varlıklardan soyutlanmak)217 hâline ulaşmasıdır.218 

Kısacası Hakk’tan gayrısıyla meşgul olmamak, her daim Hakk’la birlikte olmak anlamı 

kastedilmektedir.219 Bu durumda iken sâlikin kendisine ilâhi yardım ve nefes-i rahmânın 

kesintisiz, devam üzere ulaştığını gördüğü halde mevcûd olduğunu bilmesidir.220   

Muhyiddin İbnü’l-Arabî’inin nefes kelimesini Allah’ın “Rahmân” ismine nisbet ederek 

evrenin yaratılışı ve varlıkla ilintili bir kavram olarak ele aldığı görülmektedir.221 Zira 

Abdurrahman-ı Câmî Suhanân- ı Hâce-i Pârsâ risâlesinde Muhyiddin İbnü’l Arabî’den 

 
 
 

 
209Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s. 156-157.  
210Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.409.  
211Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.285.   
212Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.409.  
213Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 299. (سخنان خواجه پارسا)            
214Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.285. 
215Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.409. 
216Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.285.  
217İhsan Bulut, “İskât-I İzâfât Tevhîdi-Iı Din ve Tasavvufun En İnce, En Girift ve O Nispette de Tehlikeli, Çetin 

Noktası Olan Tevhîde Dair Bir Tanım”, International Journal of Social Sciences Uluslararası Sosyal Bilimler 

Dergisi, 5/23, (2021), s. 235. “Tevhîd-i hakîkî, izâfâtı iskâttır. İskât-ı izâfâttan murâd ef’âl ve sıfât ve harekâtını 

Hakk’ta fâni bilip Hakk’ın ef’âl ve sıfâtını isbat ile kendini aradan çıkarmaktır.” 
218Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 299. (سخنان خواجه پارسا)           
219İlhan Kutluer “İttisâl” TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XXIII, s. 484-485.  
220Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 299. (سخنان خواجه پارسا)            
221Süleyman Uludağ “Nefes” TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XXII, s.522-523.   

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


51 
 

iktibasla Nefes-i rahmânî’nın (ilâhî)222 hakikat itibari ile aslında vahdâni izafi bir varlık 

olduğunu aktarmaktadır. Nefes-i rahmânî â’yan olan manaların suretinde çoğalır ve onun 

vâhidiyyet makamındaki halleri, harflerin suretlerine göre değişen insan nefesine teşbih 

edilmiştir. Aslında harflerin suretleri farklıdır. Gaye ise “Rahman” isminin korumasına dahil 

olan isimleri diğerlerinden ayırmak ve ortaya koymaktır. Abdurrahman-ı Câmî pek çok eşyanın 

bu isim dairesinin içine dahil olup ve onun bi’l-kuvve ortaya çıkışının insanın nefesi ile revaç 

bulduğunu belirtmektedir. Abdurrahman-ı Câmî zâtın kendi başına tek fakat isimleri, sıfatları 

ve fiilleri bakımından çokluğuna işaret etmektedir. Ve bu çokluğun (kesret) zâtın vâhdetine 

zarar vermediğini belirtmektedir. Çünkü isimlerin çokluğu, sıfatların çokluğundan 

kaynaklanmaktadır. Sıfatların çokluğu ise, âlemi zuhura yönelmesi itibari ile zât’a ait olan arızi 

taayyünlerden dolayıdır. Abdurrahman-ı Câmî’nin yine Serh-i Rubâiyyât’ta da değindiği üzere 

tıpkı bir sayısına iki, üç, dört ve benzeri sayılarının nisbet edilmesi ve yarım, üçte bir, dörtte bir 

şeklinde sıfatlanması gibi yarım, çeyrek, üçte bir ile kast edilen birin bizatihi kendisidir.223 Bu 

şekildeki nispetler taayyün itibari iledir. Çünkü vâhid olan zâtın taayyün etmesi, bu sıfatların 

taayyünü ile çelişmez. Her bir vasfın taayyünü başka bir vasfın taayyünü ile çelişir. Aslında 

zâtın kendine has bir taayyünü vardır. Çünkü O’nun isimlerin, sıfatların ve fiillerin suretlerine 

zuhur etmesi, sınırsız bir taayyündür.224  

Abdurrahman-ı Câmî cevherler ve arazlardan oluşan a’yân-ı sâbite’nin hakikatlerinden 

hareketle, a’yân-ı sâbite’ deki varlıkların taayyününün kendilerinin zatında bulunan istidatlarına 

göre gerçekleşmekte olduğunu arz etmektedir. Suretlerin taayyünlerinin hakikati ise, bir zâtın 

kendisi için kendi zâtından kendi zâtına tecellisidir (feyz-i akdes). Diğeri her surette hariçte 

zuhur itibari ile bir başka taayyünü vardır (feyz-i mukaddes). Bâtın itibari ile başka taayyün 

vardır. Âlem-i tecerrüdde her istidadın taayyün-i zâtisi itibari ile bir zuhur vardır ve yine bâtın 

itibari ile bir başka taayyünü vardır. Ve her istidat için âlem-i esmâ, sıfat ve ef’âl’de bâtın itibari 

ile bir taayyün-i zâtî ve zuhur itibari ile bir başka taayyün ve taayyün-i zâtî vardır. Zâti taayyün 

akli ve hissi işaretleri içerisinde barındırır.225 Diğer taayyünler ise hissi işaretler bulundururken 

akli işaretler bulundurmaz.226  Bunlar varlığın mazharlarında iki işaretle zâhirdir. Zâtın 

 
 
 

 
222Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.403.   
223Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s.134. “Rubâî 39: Akıl erbâbı ve keşf ehlinin 

mezhebinde “bir”, bütün sayılarda sâridir. Her ne kadar sayılar “bir”in dışında iseler de onların hem madde hem 

de sûretleri “bir”dir.   
224Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 300. (سخنان خواجه پارسا)            
225Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 300.   ( سخنان خواجه پارسا)            
226Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 301. (سخنان خواجه پارسا)             

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


52 
 

taayyünü başka bir taayyünün ortaya çıkmasıyla gizlenir.  Abdurrahman-ı Câmî bu taayyünlerin 

Allah’ın zâtının ve sıfatlarının sırrını ortaya çıkarması, daha önceden gizli olan fiillerinin zuhûr 

etmesiyle meydana geldiğini belirtmektedir. Allah ilk önce bâtın ismiyle tecelli ettiği gibi son 

olarakda zâhir ismiyle tecelli etmektedir. Allah fiillerinin mazharlarında bir şey ile zuhur 

ettiğinde yine aynı şeyle gizlenmektedir etmektedir. Yani ona bâtın bir anlam vermektedir ki bu 

da Allah’ın sanatının mükemmelliği ve hikmetinin eşsizliğinden kaynaklanmaktadır. Sadece 

lafzi (lafzın ismini) değil, onun delâlet ettiği şeyleri de kast edilmektedir. O’ hem latîf hem de 

kahhâr ismi ile mevsuftur. Âlimlerin “isim müsemmadır” dedikleri mânâ da budur.227  

Câmî’nin ifadesinden hareketle Hak zâtında, sıfatlarında, isimlerinde ve fiillerinde tektir 

(vahdâni). Bununla beraber zât, sıfat, isim ve fiil olarak Allah’a izâfe edilen her şeyin izâfeti 

mecazidir. Aslında bu, zât’ın, tecelli nurlarının, ezelî sıfatlarının, isimlerinin ve ilâhi fiillerinin 

âleme yansımasıdır.228 Bu duruma Abdurrahman-ı Câmî şerh-i Rubâiyyât’tan tıpkı aynaya 

yansıyan görüntüde olduğu gibi bu görüntülerde hakikatin olmamasını misal getirmektedir.229 

Abdurrahman-ı Câmî görme, duyma ve bunların dışındaki sıfatların ise Allah’ta hakîki olarak 

var olduğunu aktarmaktadır. Zira “Allah her şeyi işiten ve görendir” (Şûrâ 42/11) ayeti bunun 

Allah’a mahsus bir görme veya duyma olduğuna işaret etmektedir.230   

Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-ı Hâce-i Pârsâ risâlesinde isimleri zât, sıfat ve fiil 

olmaları itibariyle üçe ayırmaktadır. Zâti olanlara örnek “Allah”, Sıfâtî olanlara örnek 

“Rahmân”, fiilî olanlara örnek ise “Hâlik”tır. Bütün bunlar insana nispet edildiğinde ise 

sınırlıdır. Diğer yandan cemâliyyetteki heybete muttali olunduğunda, “latîf” gibidir.  

Celâliyetteki heybete muttali olunduğunda ise “kahhâr” gibidir.  Sıfatlara gelince Allah’ın zâtı 

ile ilgili olanlar ve kulların fiilleriyle ilgili olanlar olmak üzere iki ayrılmaktadır. Allah’ın zâtı 

ile ilgili olanlar yedi tanedir; Hayât, İlim, İrade, Kudret, Semî’, Basar ve Kelâmdır. Kulların 

fiilleriyle ilgili olan sıfatlar ise bu yedi sıfatın dışında kalanlardır. Abdurrahman-ı Câmî insan 

dışındaki her bir mahlûkun Allahü Teâlâ’nın bâzı isimlerinde bir payı olduğunu aktarmaktadır. 

Tıpkı meleklerin “Es-subbûh” ve “El-kuddûs” isimlerinde paylarının olduğu gibi ki “Biz seni 

hamdinle teşbih ederken ve seni takdis ederken” (Bakara 2/30) âyetinde işâret edilmektedir.231 

 
 
 

 
227Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 301. (سخنان خواجه پارسا)              
228Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 301. (سخنان خواجه پارسا  
229Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s.137. “Rubaî 41: Sevgili birdir, ancak bakmak için 

önüne yüzbinlerce ayna koymuş, her birinin parlaklık ve saflığına göre ona sûretini aksettirmiştir.”   
230Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 301. (سخنان خواجه پارسا)  
231Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 301. (سخنان خواجه پارسا) 

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


53 
 

Şeytanın ise “Cebbâr” ve “Mütekebbir” isimlerinde bir payı vardır. Bundan dolayı şeytan isyan 

etmiş ve kibirlenmiştir. Allah’ın bütün isimlerinde payı olma durumu ise yalnız insana mahsus 

bir özellik kılınmıştır. Bu sebeple insan bazen itaat etmiş, bazen de isyan etmiştir. “Allah-ü 

teâlâ Ademe bütün isimleri öğretti.” (Bakara 2/30) ayeti ise buna delilidir. Yüce Allah insanın 

fıtratına Cemâl isimlerinin hepsini latif bir şekilde yerleştirmiştir. Bu yerleştirmeyi “eliyle 

yerleştirdi” şeklinde tabir etmiştir. Zira yüce Allah, İblis’e, “ben onu elimle yarattığım halde 

ona (âdem’e) secde etmekten seni alıkoyan nedir” (Sâd 38/75) diye sual ettiğinde onun 

dışındaki bütün varlıkları bir’in (vâhid’in) eliyle yaratılmış oluşuna işaret etmektedir ki o ya 

rahmet meleklerinde olduğu gibi cemâl sıfatının bir yansımasıdır ya da azap melekleri ve 

şeytanda olduğu gibi celâl sıfatının bir yansımasıdır. Allah’ın isimlerinden birini kendisinde 

gerçekleştirmenin alameti, bu ismin manasını nefsinde bulmasıdır. Hak ismini kendisinde 

gerçekleştiren kimsenin alameti ise, hiçbir şeyle değişmemesidir.232  Abdurrahman-ı Câmî ehl-

i basiretin “Zât”ın bir sıfat-ı muavvene ve tecelliyâtından zuhur eden tecellilerinin isim olarak 

adlandırdıklarını belirtmektedir. Ve bu isimler isimlerin isimleri (esmâ-i esmâ) şeklinde telaffuz 

edilmiştir. Vahiy yoluyla gelen kitapta bildirilen esmâ-i hüsnâ da bu isimlerin isimleridir. “İster 

Allah diye çağrılsın ister rahman diye bütün güzel isimler (esmâ-i hüsnâ) O’nundur.233 

Abdurrahman-ı Câmî buradan hareketle esma ve sıfâtın aynı anlama gelen iki farklı kelime 

olarak da zikredildiğini belirtmektedir.234  

Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’ da ele aldığı “Sıfatlar zât’ın aynı mıdır 

yoksa gayrı mıdır?” bahsini hem Levâhıy hem Dürretü’l-Fâhire kitaplarında da konu 

edinmektedir. Abdurrahman-ı Câmî Suhanân-i Hâce-i Pârsâ’ da “Huda’nın sıfatı zâtının ne 

aynı ne de gayrıdır” demekte ve bu ibâre ile ilgili bazılarının “hem aynıdır hem gayrıdır” 

düşüncesine sahip olduklarını ifade etmektedir. Halbuki zâtının aynıdır zira orada Hakk’ın 

zâtına mugâyir bir mevcut yoktur. Bu makamda mugâyeret vardır demek küfr-i mahz ve 

şirktir.235  “Allah’ın sıfatları zâtının gayrıdır” anlayışında sıfatların içeriklerinin kat’î şekilde 

birbirinden farklı olarak gözükmesi; sıfatların çokluğu mevûdât, i’tibârât ve nisbet ve izâfetlerin 

 
 
 

 
232Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 302. (سخنان خواجه پارسا)  
233Erol Kılıç, İbnü’l-Arabî, s.107.   
234Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 302. (سخنان خواجه پارسا)  
235Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 302. (سخنان خواجه پارسا) 

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


54 
 

ihtilâfından ortaya çıkmaktadır. Zâtın tekessürüne sebep sıfatın çokluğudur.236 Fakat yüce Allah 

birdir ve ne suretle olursa olsun O’nda ikilik asla yoktur.237 

Abdurrahman-ı Câmî Allah’ın “hüve” hakikatinin sıfatı ile mevsuf olduğu bahsine de 

değinmektedir.238 Abdurrahman-ı Câmî’nin İbnü’l-Arabî’den aktardığı üzere bütün isimler 

“Hüve”nin tercümanıdır. Zât’a delâlet etme bakımından “hüve” zamiri özel isimlerden daha 

güçlüdür. Bunun sebebi ise özel isimler sıfatlara ihtiyaç duyarken “hüve” zamirinin sıfatlara 

muhtaç olmamasıdır.239 Abdurrahman-ı Câmî esmâ ve sıfât-ı ilâhî mârifetinin makamının yüce 

olduğunu ve ehl-i safvet ve hulletten gayrisine bu makamdan haber verilmeyeceğini 

söylemektedir. Çünkü her gönüle O’nun mârifetinin esrârı sırlarının izzeti sığmaz ve her 

kulağın da bu sırları işitmeye tâkati yoktur.240 İbnü'l-Arabî'ye göre zâtın bir olmasının yanında 

isimlerinin çokluğu kesretin oluş sebebidir. Allah için isimlerin hepsi birdir, fakat bizim 

gözümüzde onlar çokluk ifade etmektedir. Ve bu kesret-i esmâ içerisinde öyle bazı isimler 

mevcuttur ki diğerlerinden öne geçer.241 Bu konu ile ilgili olarak Abdurrahman-ı Câmî İbnü'l-

Arabî'nin düşüncelerini şu şekilde izah etmektedir. Varlık (vücûd) O’nda en mükemmel varlık 

olarak sâdır olmuştur. Varlıkların bazılarına ya da tamamına nisbetle Allah’ın isimleri vardır. 

Mesela “Hayy” ve “Hakk” isimleri başkasının ölümü ve yok olmasına nisbetle verilen 

isimlerdir. “Vacip” ve “Kayyim” isimleri ise ihtiyaç karşısında bir mevcut illete muhtaç olan 

sair zevattan farklılığa işaret eden isimlerdir. “Hakk” ismi ise, O’nun zâtı itibari ile mevcûd 

olması, varlığın hakikatinin O’na ait olması, O’nun kayyumiyeti ile mevcûd olan her şeyin 

madûm (yok) hükmünde olmasını ifade etmektedir.242Abdurrahman-ı Câmî konuya dâir 

Rubâîsinde varlığı kendinden olmayana varlık izafe etmenin akıl işi olmadığını 

vurgulamaktadır. Bu durumda Hakk’ın kendisine kıvâm verdiği bir şeyin varlığı ancak birer 

isimden ibarettir. 

 

 

 

 
 
 

 
236Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 302. (سخنان خواجه پارسا)  
237Öçal, Molla Câmî’de Varlık: Dürrretü’l-Fâhire ve Şerhlerinin Tercümeleri ile Varlık Düşüncesine Dâir 

İncelemeler, 143.  
238Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 302. (سخنان خواجه پارسا)   
239Kılıç, İbnü’l-Arabî, s.108.   
240Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 303. (سخنان خواجه پارسا)   
241Kılıç, İbnü’l-Arabî, s.108.    
242Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 303. (سخنان خواجه پارسا)    

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


55 
 

Şiir  

 هستی که وجود او به خود نيست 

 هستيش نهاندن از خرد نيست 

 هستی که حق قوام دارد 

 او نيست ليکن نام دارد243

 

Mesela ayın nuru güneşten kaynaklanmaktadır. Yoksa ayın nûru zâtı itibari ile yoktur, 

geçicidir, hakikatte yalnızca güneşin nûrunun varlığı söz konusudur. Ayın nuru aslında güneşin 

nuru olduğu halde ayın kendi izâfî nûruna nisbeten güneşe şirk (ortaklık) koşması câiz değildir. 

Ancak “Ayın nûru” ifadesine ancak geceleyin güneşin nûrunu yansıtması anlamında 

kullanıldığında karşı çıkılmaz. Abdurrahman-ı Câmî bu sebeple insanı aslolanın ay yerine 

güneşi takip etmek örneğinde olduğu gibi “Hüve”nin nurunu takipten gaflette olmaması 

konusunda uyarmaktadır.244 

2.3. Seyr u Sülûk  

“Seyr” Arapça bir kelimedir. Sözlükte “seyr” yürümek, gezmek, gitmek anlamlarına 

gelmektedir.245 Tasavvufî literatürde ise seyr, cehaletten ilme, kötü ve çirkin huylardan güzel 

ahlâka, kendi vücudundan Hakk’ın vücuduna doğru hareket etmek demektir.246 “Sülûk” de 

tasavvuf yoluna girmiş kişiyi Hakk’a vuslata hazırlayan ahlâki eğitimdir247. Bir başka ifadeyle 

seyr u sülûk, tasavvuf ve tarîkata giren kimsenin manevi makamlarını tamamlayıncaya kadar 

geçirdiği evrelere verilen isimdir. Seyrin evveli sülûk, nihayeti ise vusuldür. Sülûk, tahsil, 

mücahede, nefy ve ispat demektir.248 Sülûke bir tasavvuf terimi olarak ilk defa Abdülkerîm el-

Kuşeyrî’nin Tertîbü’s-sülûk adlı eserinde rastlanmaktadır.249 Bu âlemde tek ve biricik gaye 

yüce Allah’tır. Yüce Allah’ın insanlığa şah damarından bile daha yakın olduğu düşünüldüğünde 

 
 
 

 
243Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 303. (سخنان خواجه پارسا)  çev.”Bir şey ki varlığı kendiliğinden değildir, Ona 

varlık vermek akıl işi değildir, Bir varlık ki onun varlığı Hak ile kaim olur, Aslında o yoktur ancak ismi vardır” 
244Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, s. 303. (سخنان خواجه پارسا)    
245Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.636.   
246Ramazan Muslı vd., Tasavvuf El Kitabı, s.329. 
247Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.482. 
248Hasan Kamil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, Hüseyin Kahraman, 27, Ensar Yayınları, 

İstanbul,2018, s.260. 
249Süleyman Uludağ, “Sülûk”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XXXVIII, s.127-128. 

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2
https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


56 
 

uzaklığın aslında sadece perdelerin kalınlığından kaynaklandığı görülmektedir. Zira Ebû Bekir 

et-Tamestânî’nin (ö. 340/951) ifade ettiği üzere nimetlerin en kıymetlisi nefsin elinden 

kurtulmaktır. Zira nefs, Allah ile kul arasındaki perdelerin en kalınıdır. Allah Teâlâ’ya götüren 

yollar ise yaratılmışların nefesleri sayısıncadır. Bu yolların en sağlam, en zor, en yüce ve en 

doğru olanı riyâzet, mücâhede yoludur. O da kalp temizliği, bâtın tasfiyesi, zikir ve tevhit ile 

olmaktadır.250 

Seyr u sülûkte “şeyhi olmayanın şeyhi şeytandır” temel ilkesinden hareketle ahlâki 

eğitim ve rûhî kemâle erişme yolunda mürşidin varlığı zorunludur. Mürîd, kendisine rol model 

olarak seçtiği şeyhinin yanında ve onun ahlaki eğitim halkasında bulunduğu müddet içerisinde 

“sâlik” olarak isimlendirilmektedir.251 Seyr u sülûka sadakatle bağlı kalarak ve gereklerini 

yerine getiren sâlik, nefs-i mutmaine hâl ve makamına ulaşmaktadır. Bu hâl sebebiyle ruhu ilahî 

aşka gark olan sâlik mânevi harâreti sayesinde nefeste var olan soğukluk kurtulmaktadır. Bâtın 

nurlanır, melekût âlemini müşâhede eder duruma gelmektedir.252 Mürîd-i sadık ve tâlib-i âşık 

olan kimselerin seyr u sülûk yolculuğunda yerine getirmesi lüzumlu olan bazı hususlar ise şu 

şekildedir; kâmil mürşîde bağlanmak, tövbe ve inabeden sonra Hakk’a yönelmek, sünnete 

uymaya özen göstermek, dünyaya meyletmemek, az yemek ve az konuşmak, zikir ile hemhâl 

olmak, halvete devam etmek, vakıasını başkasına söylememektir.253 Tasavvuf literatüründe 

sülûk terimi seyr, sefer, mi’rac, isrâ kelimeleriyle yakın anlamda kullanılır. Tasavvuf yolunu 

tutmak, yolda ilerlemek, yolun sonuna varmak ve ardından yolun başına geri dönmek şeklinde 

kavis çizen sülûkün Allah’a (seyr ila’llah), Allah için (seyr li’llâh), Allah üzere (seyr ala’llah), 

Allah ile birlikte (seyr maa’llah), Allah’ta (seyr fi’llâh), Allah’la (seyr bi’llâh) ve Allah’tan 

(seyr ani’llâh) olmak üzere çeşitli seyirleri vardır.254 

 

 

 
 
 

 
250 Hasan Kâmil Yılmaz, İlim-Amel Seyr-u Sülûk, Erkam Yayınları, İstanbul, 2015, s.169.  
251 Hasan Kâmil Yılmaz, Tasavvuf Meseleleri, Erkam Yayınları, İstanbul,2016, s.76. 
252 Bülent Akot, Tasavvufun 200’ü, Bülent Akot, Ertem, OTTO, s.15. 
253 Kâmil Yılmaz, İlim-Amel Seyr-u Sülûk, s.169-177. 
254Uludağ, “Sülûk”, s.127-128. 



57 
 

 2.3.1. Zikir    

   

Arapça, zkr kökünden gelen zikir (çoğulu zükûr, ezkâr) sözlükte unutmanın karşıtı olan 

“hatırlamak, anmak, zihinde tutmak, yâd etmek, telaffuz etmek ve korumak”255 anlamlarına 

gelmektedir. Zikir “Allah’ı anmak ve unutmamak kaydıyla gafletten ve nisyandan kurtuluş’u” 

ifade etmektedir.256 Zikir, vuslat yoluculuğunda sûfi için muhkem bir mesnet ve veliliğin 

beyanıdır.257 Aşıkların şarabı olan zikrin hakikati, zikredilenden (Allah) başkasını unutmaktır. 

Lisanın zikri (övgü, duâ ve Hakk’ın hukukuna riayetten ibaret olan zâhiri zikirdir.)258, kalbin 

zikri (havassın zikridir. Sevilenin hakikatinin kalpte tasavvuru ve bu tasavvurda 

yoğunlaşmaktır.) ve sırrın zikri (havâssû’l-havasdan olan vuslat erbâbının makamıdır. 

Zikredenin tamamıyla zikredilende erimesi ve sonunda izinin kaybolmasıdır.) olmak üzere zikir 

üç kısma ayrılmaktadır.259  

Tasavvufun en önemli hususiyetlerinden biri olan zikir, kulu geçici heva ve heveslerden 

koruyan mânevî bir zırhtır. Sûfi, seyr u sülûkü zikir vasıtasıyla gerçekleştirmektedir. 

Tasavvufta zikrin yapılış noktasında tarîkatların farklı görüş ve uygulamaları mevcut olmakla 

birlikte silsileleri Hz. Ebûbekr (r.a.) kanalıyla ulaşanlar hafî (gizli), Hz. Ali (r.a.) kanalıyla 

ulaşanlar ise cehrî (âşikâr) zikri uygulamayı âdet edinmişlerdir.260 Zikir silsilesi Hz. Ebû 

Bekir’e dayandırılan Nakşibendiyye tarîkatının bazı kollarında da farklı uygulamalar 

bulunmakla beraber genellikle zikri, hafî olarak tahakkuk ettirmek esastır.261 Nakşibendîlik’te 

hafî zikir uygulaması hicrî VI ve VII. Asırlarda hâcegân’ın kurucusu Abdülhâlik-ı Gucdüvânî 

(ö. 575/1179 veya 617/1220) ile başlamaktadır. Nakşibendî tarîkatında “ism-i zât zikri” (Allah) 

ve “nefiy ve ispat zikri” (lâ ilâhe illallah) adı verilen temelde iki nev’ zikir bulunmaktadır. 

Nakşibendîlik’de bu zikrilerin esnasında sâlikin şu husûslara riayet etmesi önem arz etmektedir; 

öncellikle sâlik, zikre başlamadan evvel istiğfar, salavat, kelime-i tevhid ve benzeri virdlerini 

 
 
 

 
255Rıfat Okudan vd., Tasavvuf El Kitabı, s.416. Detaylı bilgi için bkz:, Hasan Kamil Yılmaz, Ana Hatlarıyla 

Tasavvuf ve Tarîkatlar, Hüseyin Kahraman,27, Ensar Yayınları, İstanbul,2018, s.162-163. 
256Reşat Öngören, “Zikir”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XLIV, s. 412-41. 
257Acîbe, Sufilerin El Kitabı Mi’râcu’t-teşevvüf ilâ hakâiki’t-tasavvuf, s.42.   
258Akot, Tasavvufun 200’ü, s.180-181. 
259Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.783.  
260Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s126-129. Detaylı bilgi için bkz:, İdris Polat, Sûfî Gelenekte Zikir 

Uygulamaları ve Halleri, (Yüksek Lisans Tezi), Türkiye Cumhuriyeti Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Adana2019, s.43-44. Detaylı bilgi için bkz:, Yasemin Bilgen, Tasavvuf’ta Zikir Kavramı ve İmam 

Birgivi’nin Er-Ris’âle Fi’z-Zikril Cehr’i İsimli Eserinin Tahlili, (Onaylanmış Yüksek lisans Tezi), Iğdır 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Iğdır 2001, s.5.  
261Öngören, “Zikir”, c. XLIV, s. 412-41. 



58 
 

okumalıdır. Sâlik zikrin asıl bölümüne gelince kalp latifesine yoğunlaşarak “Allah” diye 

zikretmeye başlamaktadır. İsm-i zât zikrinde “Allah” ismi mürşidin kılavuzluğunda günde bin 

veya birkaç bin defa tekrarlanmaktadır. Mürit zikir esnasında letâif-i hamse (beş latife)262 

üzerinde yoğunlaşır.263 Letâif-i hamse zikirleri tamamlandıktan sonra nefiy ve ispat zikrine 

geçilmektedir. Bu zikirde kelime-i tevhit nefes tutularak ve genelde üç aşamada okunur. 

Tutulan nefes “Lâ” derken göbek altından başa çekilir, “ilâhe” derken sağ omuza indirilir, 

“illallah” derken göğsün solunda bulunan kalbe vurulur. Nefiy ve ispat zikrinin gayesi nefsin 

kötü arzularını yok etmek ve letâifi fenâ haline ulaştırmaktır. 264    

Abdurrahman-ı Câmî genel olarak seyr u sülûke dair konularını eserlerinde işlemekle 

birlikte Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân ve Risâle-i Şerâit-i Zikr isimli risâlelerinde 

detaylarıyla ele almaktadır. Aşağıda yer alan rubâî’sinde salikleri ömürlerini hüsranla 

geçirmemek noktasında ve gerçek Hak ehlini bir an olsun aramaktan vazgeçmemeleri 

noktasında uyarmaktadır.            

Bu rubâiyi ise Abdurrahman-ı Câmî’nin Şerhi-i Rubâiyyât eserinde de 

rastlamaktayız.265  

Beyit 

 سر رشته دولت ای برادر بکف آر 
گذارمسارت ين عمر گرمی بخو   

 دايم همه جا با همه کس در همه کار 
 ميدار نهفته چشم دل جانب يار266

 
 
 

 
262Detaylı bilgi için bkz:, Osman Türer, “Letâif-i Hamse”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XXVII, s. 143. 
263Detaylı bilgi için bkz:, Semih Ceyhan, Türkiye'de Tarikatlar: Tarih ve Kültür, ed. Semih Ceyhan, 2. Baskı, 

İsam Yayınları, İstanbul, 2018, s.660.   
264Tosun, “Nakşibendiye”, c.XXXII, s.342-343. 
265Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s.150.  “Rubâî 46, Şerhi: Bu nisbetle mesgül olmak, 

hiçbir şekilde o nisbetten hâli ve gafil olmamak gibi bir husûsiyeti gerektirir. Yukarda zikredilen tarîkatte eğer bir 

an dahi bu nisbetten gaflette bulunulsa, yeniden en baştan başlamak ve dâimâ huzurda olmak gerekir. Evde, 

pazarda, alışverişte, yeme-içmede vs. gibi herhâlde gönül gözünün ucunu, kendi hakîkat-i câmiasının üzerinde 

tutar, onu kendinin gözcüsü ve her ân huzurda olma hâline getirir. Cüz’i sûretteri görüp onlara müstakil vücûdlar 

vermek sûretiyle Ondan gafil olmaz. Bilâkis bütün her seyi, onları kâim kılanın eser ve nisânı bilir ve O’nu, iyi 

olsun ya da kötü gibi görünsün bütün mahlûkâtta müsâhede etmek isin gayret gösterir. Bu sûretle bir makâma 

ulaşır ki o makamda kendini her seyde görür ve her seyi de kendi kemâli ile âyine-i cemâli bilir. Hattâ her seyi 

kendi cüz’leri olarak bilir.” 
266Abdurrahman-ı Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, Milli kütüphâne, Tokat İl Halk Kütüphânesi 

Yazmalar kol., nr. 60 Hk 35/6. vr. 62b., 322   گنجور « ابوسعید ابوالخیر « رباعیات نقل شده از ابوسعید از دیگر شاعران « رباعی

 çev. “Ey kardeş, güzel bahtın ipine sarıl, Ve bu değerli hayatı boş bir kayıpla geçirme, Bütün zaman ve شماره  

mekânlarda bütün insanlarla bütün amellerde, Gönül gözünü sevgili cânibinden ayır tarafa tutma.” 



59 
 

 

Abdurrahman-ı Câmî hemen akabinde hususi olarak risâlenin yazılmasına sebep olan 

kişiye, genel olarak da bütün tarîkat mensuplarına saâdete nâil olmak için öncelikle îtikadın, 

selef-i sâlihîn ve müctehit imamların tesis etmiş oldukları inanç esaslarına göre tashih edilmesi, 

Hz. Muhammed (a.s.) sünnetine tabi olunması, mahzurlu ve mekrûh olan şeylerden kaçınılması 

gerektiğini vurgulamaktadır.267 Bu huzur hali sâlikin nefsinde tam manasıyla yerleştiğinde buna 

müşâhede denir. Müşahede (huzûr-i maallâh) Hakk’ın gönüllerde hazır olması, şâhidin meşhûd 

ile kaim ve onda fâni olması ve eşyayı tevhid deliliyle görmektir.268 Abdurrahman-ı Câmî 

müşâhede’ye ulaşmanın yolunun ise zikir, murâkabe ve râbıta’dan geçtiğini bildirmektedir.269   

Risâle-i Şerâit-i Zikr’ adlı eser çalışmamızı Abdurrahman-ı Câmî’nin belirlemiş olduğu 

çizgi doğrultusunda “zikir”, “murâkabe” ve “râbıta” kavramlarını izâh etmeye çalışacağız. 

Abdurrahman-ı Câmî risâlede öncelikle zikir kavramını ele almaktadır. Ona göre 

“zikir”, kelime-i tayyibeyi (nefy ü isbât zikri) yani Lâ ilâhe illellâh zikrini kalp huzuru ile tekrar 

etmektir. Abdurrahman-ı Câmî kelime-i tayyibe (nefy ü isbât zikri) zikrini şu şekilde izah 

etmektedir. Sâlik “Lâ ilâhe illellâh” 'ı tekrar ederken “Lâ ilâhe” kısmı ile tüm yaratılmışları 

nefyedip onları “fenâ” ve “âdem” mertebesinde müşahede etmelidir. İspat kısmı olan 

“İllellâh”da ise Hak olan mâbudun varlığını “kıdem” ve “beka” sıfatlarıyla ile müşâhede 

etmelidir. Diğer yandan sâlik kelime-i tayyibeyi tekrarlamakla meşgul iken dilini damağına 

yapıştırmalı ve kalb-i sanevberî (anatomik kalp, çam kozalağı şeklindeki maddî kalp) ki hâkîki 

kalp ile ilişkilidir ona yönelmelidir. Sâlik ilk önce kendi nefsini orada öldürmeli ve kelime-i 

tayyibeyi onun yüzüne okur gibi tüm gücü ile etki edene kadar kuvvetle söylemelidir. Zikrin 

etkisi kişide o derece yoğun görünür olmalı ki biri hemen yanında oturduğunda varlığından bî-

haber hale gelmelidir. Sâlik durum ne olursa olsun bütün vakitlerini bu zikir ile geçirmeli, her 

ân zikre gark olmalıdır. Eğer bir geçici bir durum (kesinti) meydana gelip kişiyi zikirden 

uzaklaştırırsa, yine gönül gözü daima zikir halinde olmalı ve kelime-i tayyibeden bir an gafil 

kalmamalıdır.270  

Sâlik eğer kelime-i tayyibe (nefy ü isbât zikri) zikrini eğer seherden önce tekrar ederse, 

bunun bereketi günün tamamına ulaşır. Aynı şekilde uykudan önce bu kelimenin mânâsı 

 
 
 

 
267Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 62b. 
268Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s.391. 
269Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 62b. 
270Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 62b. 



60 
 

üzerinde yoğunlaşılırsa bu zikrin bereketinin gecenin tamamına ulaşması ümit edilir.271 

Abdurrahman-ı Câmî kelime-i tayyibe (nefy ü isbât zikri) zikrinin üzenli tekrârı durumunda 

kişi de “bîhodî” ve “şuursuzluk” hâlinin hâkim olacağını bildirmektedir. Zira bu hâl, gelecek 

cezbenin habercisi mahiyetindedir. Cezbe hâsıl olunduğunda ise kişi kendini bu hâle 

kaptırılmalıdır. Bu hâl içinde meleke haline gelinceye kadar korumalı ve yine aynı şekilde zikre 

devam etmelidir. Eğer ki cezbe hâli kaybolursa yine kelime-i teyyibe tekrarlanarak geri 

getirilmeye çalışılmalıdır. Abdurrahman-ı Câmî eğer bu cezbe hâli oluşmaz ve kişi kendini bu 

hâlde bulmazsa, o ilim onda oluşmazsa fakat yine de ne zaman isterse nefesini tutarak, 

mizacının da desteğiyle o cezbe hâline yine erişilebileceğini söylemektedir. Abdurrahman-ı 

Câmî bütün bunlara ulaşmak için zikrin her bir nefes alışta üç, beş ya da yedi kere olmak üzere 

kelime-i teyyibenin tekrarını şart koşmaktadır. Zira bu yol kişiyi zikrin maksadından saptıran 

havâtırı yânî kalbe ansızın gelen ve insani zikirden alıkoyan düşünceleri kalpten uzaklaştırmak 

hususunda oldukça etkili bir araçtır.272 

2.3.2. Teveccüh ve Murakabe 

 

Teveccüh; lügatte yönelmek, öz alâka manâsına gelmektedir.273 Tasavvuf ıstılahında 

teveccüh, şeyhin Hakk’a, mürîdin mürşîde yönelmesi, gönlünü ona bağlamasıdır. 

Nakşibendîlik’te teveccühün farklı çeşitleri bulunmakla birlikte şeyhin mürîdine teveccühü, 

bütün mânevi gücünü ve rûhâni tesirini mürîdin kalbi üzerine yoğunlaştırarak ona feyz 

akıtması, onu büyük bir manevi değişime uğratmasıdır.274  

Allah’ın isimlerinden “rakîb” ile aynı kökten gelen murakabe “denetlemek, gözlemek, 

gözaltında tutmak, korumak, kontrol” lafızlarının karşılığıdır.275 Murakabe; sâlikin kalbini 

Hakk’a yöneltip O’nun rızasını gözeterek kalbini mâsivâdan temizlemeye gayret etmesi, hayat 

meşgalesinde de Hakk’ın görüp, işittiğinin bilincinde, kendisine ve gönlüne sahip çıkması 

demektir.276 Bahâeddin Nakşibend murakabeyi, sâlikin Hakk’a olan tefekküründen ötürü 

 
 
 

 
271Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 62b- 63a.  
272Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr.  63a.   
273Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.717. 
274Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 530., Detaylı bilgi için bkz:, Reşat Öngören, “Şeyh”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (DİA), c.XXXIX, s. 50-52., Detaylı bilgi için bkz:, Abdurrahman Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî 

Hazretleri, 2. Baskı, Nasihat Yayınları, Ankara,2015, s.192-196.   
275Süleyman Uludağ, “Murakabe”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XXXI, s. 204. 
276Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri, s.183. 



61 
 

yaratılanı unutması şeklinde tanımlamaktadır. Ubeydullah Ahrâr’a göre ise murakabe, 

bekleyişten ibarettir ve sülûkün nihayeti bu beklemenin sonucudur.277 

Nakşibendiyye tarîkinde letaif (ism-i zat), nefiy ve ispat zikirlerinin ardından 

murakabeye geçilmektedir. Fakat Nakşibendî’ye de murakabe Hakk’a sohbet, râbıta ve zikirden 

daha üstün kabul edilmektedir.278 Zira murâkabe her hayrın aslıdır. Murâkabenin artmasıyla 

müsâhede gerçekleşmektedir ve murâkabesi güçlü olanın müşahedesi de sağlam olmaktadır.279 

Bu murakabeler belli ayet ve kavramların derinlemesine tefekkürü olup, bu tefekkür 

bağlamında feyzin Allah’ın zatından sâlîkin letâifine gelişini beklemek ve düşünmektir.280 

Dâimâ Allah’a seyr u sülûk etmeye çalışmak, Allah’ın emir ve yasaklarına riayet ederek 

Allah’ın her an kendisini temaşa ettiğini düşünmek ve Allah’ın her şeyden önce olduğunu 

düşünmek üzere murakabenin üç mertebesi vardır. Diğer yandan Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî’ye 

(ö. 1242/1827) göre murâkebede sâlikin aşması gerekli olan on makam vardır. 281 Fakat biz bu 

makamlardan beşini zikretmekle yetineceğiz; murakabe-i ahadiyyet Kurân-ı Kerim'deki ihlas 

sûresi çerçevesinde bütün kemal sıfatlara sahip ve noksan sıfatlardan uzak olan “Allah” isminin 

anlamını düşünmektir. Murakabe-i maiyyet “Her nerede olursanız, O (Allah) sizinle 

beraberdir” (el-Hadid 57/4) âyeti üzerine tefekkür etmektir. Murâkabe-i akrabiyyet “Ve biz ona 

(insana) şah damarından daha yakınız” (Kaf 50/16) ayetini mülahaza etmektir. Murakabe-i 

muhabbet “Allah onları sever, onlar da Allah’ı severler” (el-Maide 5/54) ayetini idrak etmeye 

çalışmaktır. Beşinci murakabe ise Allah’ın sırf zatını düşünmek anlamında olan murakabe-i 

zât-ı baht’dır. Fakat Naksibendî tarîkatında bu son murakabe zor olduğu için 

gerçekleştirilmemektedir. Murakabeleri hakkıyla tamamlayan sâlîk, seyr u sülûk 

mertebelerinde ilerlemeye devam eder on yedi mertebeyi aşına seyr u sülûk bitirmiş 

sayılmaktadır.282 

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de seyr u sülûk yolculuğunda zikirden sonra 

ikinci mertebede teveccüh ve murâkabe’yi yer vermektedir. Risâle-i Şerâit-i Zikr risâlesinde 

teveccüh ve murâkabe niçin ve nasılsız mübarek “Allâh” isminden hâsıl olan benzersiz mânâyı, 

Arapça, Farsça, İbrâni ibarelerin aracılığı olmaksızın anlamını mülâhaza etmektir biçiminde 

 
 
 

 
277Uludağ, “Murakabe”, c.XXXI, s. 204. 
278Ceyhan, Türkiye'de Tarikatlar: Tarih ve Kültür, s.663. 
279Acîbe, Sufilerin El Kitabı Mi’râcu’t-teşevvüf ilâ hakâiki’t-tasavvuf, s.22.   
280Ceyhan, Türkiye'de Tarikatlar: Tarih ve Kültür, s.663. 
281Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri, s.185. 
282Ceyhan, Türkiye'de Tarikatlar: Tarih ve Kültür, s.663.  



62 
 

tarif edilmiştir. Yine teveccüh ve murâkabe’nin manası bütün idrak ve azalarla kalb-i 

sanevberî’ye yönelmektir. Teveccüh ve murâkabe yolunda devam üzere olmak önemlidir. Zira 

tekellüfler ortadan kalkıncaya kadar kalp muhafaza halinde olmalıdır.283  

Abdurrahman-ı Câmî’ye göre böylesi bir murakabe; cezbenin tasarrufundan önce 

gerçekleşmesi durumunda söz konusudur. Yukarıda da ifade ettiğimiz üzere teveccüh ve 

murâkabe esnasında sâlikin varlığı özri olarak vardır. Bu sebeple sâlik ilk başta O’ (Allah) 

mânânın mülâhazası için bütün mevcûdatı kuşatan basit bir nûr tasavvur edip o nûr ile kalbine 

yönelmeli; kastedilen mânâ kalbe yerleşinceye kadar bu şekilde devam etmeli, ancak maksat 

hâsıl olduktan sonra murâkabe esnâsında böyle bir nûru tasavvurdan kaçınmalıdır.284   

2.3.3. Mürşid-i Kâmile Biat (Râbıta) 

 

Bey’at Arapça kökenli bir kelime olup Türkçe’de biat (yöneticilik tevdi etmek, birinin 

yöneticiliğini benimsemek) şeklinde kullanılmaktadır.285 Tasavvufî bir ıstılah olarak ise biat 

mürîd adayının kayıtsız şartsız mürşidine sadık ve bağlı kalacağına, her emri itiraz etmeden 

yerine getireceğine söz vermesidir.286 Biat kavramı mübâyaa, ahz-ı tarîk, ahid, intisap, intimâ, 

telkîn-i zikr, inâbe ve el almak, ikrar vermek gibi terimler de aynı anlama gelir.287 

Lügatte “bağlamak” anlamındaki “rabt” kökünden türeyen râbıta ise “iki şeyi birbirine 

bağlayan ip; alâka, bağ, münasebet” manasına gelmektedir. Tasavvufî bir ıstılah olarak râbıta 

sâlikin kâmil bir mürşide kalbini bağlaması, onun sûret ve sîretini (hem yüzünü hem ahlâk ve 

davranışlarını) tahayyül etmesi demektir.288  

Abdurrahman-ı Câmî Nakşibendi tarîkına mensup bir şeyhtir.289 Nakşibendiyye 

tarîkinde de zikir bir mürşid-i kâmile biat etmekle başlamaktadır.290 Mürşid; fena makamına 

erişmiş, seyr u sülûkte mum misali daima mürîde doğru yolu gösteren, uyarılarda bulunan ve 

irşad eden demektir. Allah’ın ahlakıyla ahlaklanmak isteyen ve bu olgunluğun eğitimini 

verecek bir mürşid-i kâmile bağlanan kişiye de mürîd denir.291 Tasavvufta mürîdin bir mürşid-

 
 
 

 
283Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr.  63a. 
284Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr.  63a.   
285Cengiz Kallek “Biat” TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. VI, s. 120-124. 
286Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 99. 
287Osman Türer “Biat” TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. VI, s. 124-125. 
288Necdet Tosun, “Râbıta”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XLIII, s. 378-379. 
289Okumuş, “Câmî, Abdurrahman”, c. VII, s.94-99. 
290Necdet Tosun, “Nakşibendiye”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XXXII, s.342-343. 
291Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.526-527. 



63 
 

i kâmile intisabı lüzumludur. Zira tarîkat ve tasavvufta syr u sülûk, ilim ile değil hâl üzeredir. 

İnsanın nefsi, ibadetlerini görerek kendini gösterme meyline tutkundur. İnsanın bu zaafı da 

ancak rehber bir mürşid aracılığıyla giderilebilir.292  

Nitekim Risâle-i Tehlîliyye’de Abdurrahman-ı Câmî hâl ehlinin ehl-i kalp olarak ifade 

ettiği bir velînin yakınında bulunmasını öğütlemektedir. Çünkü Abdurrahman-ı Câmî’ye göre 

velînin kalbine mâ’şûkun cemâlî nazil olmaktadır. Bu nedenle mâ’şûkun cemâlî velînin 

kalbindedir. Mürîd kendi kalbini mürşid-i kâmile yönelttiğinde bir manada hakiki ma’şûkuna 

yöneltmiş olmaktadır.293  

Abdurrahman-ı Câmî konuyla ilgili rubâîsinde sâliki gönül ehlinin yanında yer 

edinmeye davet etmektedir. Ona göre sâlik ancak gönül ehlinin yanında bulunmak suretiyle bir 

gönül elde edebilir. Öte yandan ona göre sâlik mâ’şûk-ı ezelî olan Hakk’ın cemâlini görmeyi 

istemeli ve bu isteğini gerçekleştirecek olan aynanın gönül olduğunu bilmelidir. Bu yüzden 

sâlik kendi aradığını kendi gönlünde bulmalıdır. 

 

 ای خواجه بکوی اهل دل منزل کن 

 در پهلوی اهل دل دلی حاصل کن 

 خواهی بينی جمال معشوق ازل 
 آيينه تو دلست رو در دل کن 294

 

    Tarîkatlar arasında nefis tasfiyesini yanında kalp tezkiyesini takip eden tarîkatlar da 

vardır. Abdurrahman-ı Câmî’nin mensup olduğu Nakşibendiyye tarîki kalp tasfiyesini 

önceleyen bir tarîkattır. Nefis tasfiyesi ve kalp tezkiyesi sonucunda mürîdin ruhu ve kalbini 

örten kir ve perdeler ortadan kalkmaktadır. Manevî âlemde ise mürîde ilâhî ve ezelî hakikatler 

kavranır hale gelmektedir.295 Bu sebeple Nakşibendiyye tarîkinde seyr u sülûk’te zikir ve 

Allah’ın yakınlığına vesile olacak nâfile ibadetlerle meşgul olmak önemlidir. Zikrin yerine 

getirilmesi tamamıyla mürşid-i kâmil kontrolünde gerçekleşmektedir. Zikrin nasıl 

gerçekleştirileceği ise zaman ve duruma bağlı olarak mürîde verilmektedir. Dikkati bir noktaya 

 
 
 

 
292Muslu vd., Tasavvuf El Kitabı, s.331.  
293Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b .  
294Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b ,   Çev. “Ey hâce! Gönül ehlinin köyünde bir ev edin/ Gönül, Ehlinin yanında 

bir gönül elde et/ Ezel ma’şukunun, Cemâlini görmek istersen / Senin aynan gönüldür, yürü gönülde ol!”  
295Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 513. 



64 
 

toplamak ve zikre hazırlanmak için sâlik Nakşibendiyye’de zikre başlamadan önce bütün hevâ 

heves, hırs, şehvete uyma, mâsivâya arzu gibi bütün yasaklardan tövbe ve istiğfar ile bedenini 

ve kalbini kirlerden temizlemeye çalışmalıdır. Mürîd her gün ve belirli aylarda zikir ve nafile 

ibadetlerle meşgul olmakla birlikte bu zikirler zaman ve mürîdin durumuna göre farklılık 

gösterebilmektedir.296 Abdurrahman-ı Câmî mürîdin ruhunda sürekli Allah ile olma hâlinin 

sabit bir nitelik ve özellik olarak yer edinmesi için müşâhede yoluna önem vermektedir. Ve bu 

doğrultuda ilerlemek için Nakşibendiliğin erkânı içinde bulunan murâkabe, râbıta ve zikre 

öncelik tanımaktadır.297 Abdurrahman-ı Câmi’nin Risâle-i Tehlîliyye’de üzerine durduğu ikinci 

husus ise mürîdin kalbini yani kalb-i sanevberi’yi (kozalak şeklinde ki kalp, maddi kalp) tam 

manasıyla mürşid-i kâmile yönelterek vukûf-ı kalbî’yi gerçekleştirmesidir. Mürîd kalbini 

mürşidi kâmile teslim etmekle birlikte daima kendini vukûf-ı kalbî hâli içinde bulundurmalıdır. 

Kalbini bir an bile olsa zikirden uzak tutmamalıdır. Mürîd kelime-i tayyibe ile meşgul olup Hz. 

Peygamber’e salât-ü selam ile dilini ıslak tutmalı, dilini devamlı onunla meşgul etmelidir. 

Abdurrahman-ı Câmî zikrin tesîrini ancak bu yolla erişilebileceğini bildirmektedir.298   

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de ise “râbıta”yı “müşâhede makamına 

erişmiş ve tecellîyât-ı zâtiyye ile mütehakkık olmuş pîre râbıtadır” şeklinde tanımlamaktadır.299 

Ardından mürşid-i kâmilin vasıflarını sıralamaktadır. Abdurrahman-ı Câmî’ye göre kâmil bir 

mürşidin yüzüne bakıldığında Allah’ın muktezası üzerine zikrin faydalarını hatırlatır ve onların 

sohbeti “onlar Allah’ın aynalarıdır” gereğince müzekkir olan Allah’ın sohbeti gibidir. 

Abdurrahman-ı Câmî böylesine aziz bir mürşidin sohbetini ise büyük bir devlette bedel 

görmektedir. Sâlik bu türden bir sohbetin eserini gönlünde olabildiğince korumalıdır ve sohbete 

devam etmelidir. Eğer bu etki zayıflar ise tekrar pîrin (mürşid-i kâmil) sohbetine müracaat 

etmeli ve onun sohbeti bereketi ile dolup feyz almaya çalışmalıdır. Böylece tekrar, tekrar o 

manalar onda artsın ve bu keyfiyyet sâlikte meleke haline gelebilsin.300 Eğer pîre ulaşılamıyorsa 

sâlik bütün zâhirî ve bâtınî gayretlerini ortaya koyarak onun suretini hayal etmeye çalışmalı301 

ve kalb-i sanevberî’ye yönelmelidir. Bu sırada kalbe herhangi nefsani bir düşünce gelecek 

olursa o düşünceyi uzaklaştırmaya gayret etmeli; ta ki bu gaybet ve bîhûdî (cezbe) hali yüz 

 
 
 

 
296Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s382-383.  
297Hamid Algar, Abdurrahman Câmî, çev. Abdullah Taha Orhan, Zeynep Hafsa Orhan, Ed. Abdulrahman Acer, 

Litera Yayınları, İstanbul, 2016, s. 120.   
298Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, vr. 116b . 
299Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri, s.166. 
300Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 63b.   
301Tosun, “Râbıta”, c.XLIII, s. 378-379.  



65 
 

göstersin ve bu muamelenin tekrarı meleke haline gelsin. Zira sâliki amacına ulaştıracak 

râbıtadan daha kısa bir yol yoktur. Eğer mürîd yeterli kabiliyete sahipse, pîr daha ilk 

karşılaşmalarında onu, müsâhede mertebesine yükseltebilir. Mürşid-i kâmil bunu, tasarruf 

adıyla yapmaktadır. Abdurrahman-ı Câmî bu tarz tasarrufları ortaya koyabilecek pîrlerin kibrit-

i ahmerden302 daha seyrek ve değerli olduğunu belirtmektedir.303  

2.3.4. Vukûf-ı Kalbî, Vukûf-ı Zamânî, Vukûf-ı Adedî 

 

Arapça durmak, bilmek, lafız anlamlarını taşıyan vukûf (vakafe); tasavvufî literatürde 

sâlikin belli konular üzerinde dikkat ve hassasiyetle durması ve kavramaya çalışmasıdır.304  

Nakşibendiyye tarîkinde vukûf-ı kalbî, vukûf-ı zamânî, vukûf-ı adedî, kelimât-ı 

kudsiyye olarak adlandırılan tasavvufî eğitimin önde gelen ilkelerindendir. Kelimât-ı kudsiyye 

mürîdin günlük hayatta ve zikir esnasında riayet etmesi gereken hususları içermektedir. 

Kelimât-ı kudsiyye’nin Abdülhâliḳ-ı Gucdüvânî (ö. 575/1179 veya 617/1220) tarafından 

belirlendiği kabul edilmektedir. Fakat bu üç ilkenin kelimât-ı kudsiyyeye ne zaman dahil 

edildiği belli değildir. Bu ilkeler şu şekildedir; hûş der-dem (her nefes alışverişte bilinçli 

olmak), nazar ber-kadem (yürürken öne bakmak), sefer der-vatan (kötü huylardan iyi huylara 

doğru yolculuk), halvet der-encümen (toplum içinde yalnız, halk içinde Hak ile olmak), yâdkerd 

(Allah’ı zikretmek), bâzgeşt (nefesi tutarak icra edilen kelime-i tevhid zikrinde nefesi salarken, 

“İlâhî ente maksûdî ve rızâke matlûbî” demek), nigâhdâşt (kalbi dünyevî düşüncelerden 

korumak), yâddâşt (Allah’ı daima hatırlamaktır.)305 

Lügatte vukûf-ı kalbî, gönüle dikkat etmek anlamına gelmektedir. Vukûf-ı zamânî, 

zamanı korumak ve vukûf-ı adedî ise sayıya riayet etmek demektir.306 

Nakşibendiyye tarîkinde ise “Mü’minin kalbi ayna gibidir. Oraya bakınca Hakk’ın 

tecellisini görür” misalince sâlîkin, bilinen, düşünülen her türlü hayal ve histen rabıtalardan 

 
 
 

 
302Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 317. “kibrit-i ahmer; simya ilminde adî metalleri altına dönüştürmeye 

elverişli olduğu farz edilen bir madde, tasavvufî ıstılah olarak; marifetullah, ilahî hakîkate ve buna âşina olma, ehl-

i irşad sohbeti anlamlarına gelmektedir.” 
303Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 63b.   
304Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 572., Detaylı bilgi için bkz:, Süleyman Uludağ, “Vukuf”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (DİA), c.XLIII, s. 131. 
305Tosun, “Nakşibendiye”, c.XXXII, s.342-343., Detaylı bilgi için bkz:, Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî 

Hazretleri, s.105-114. 
306Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, s.760. 



66 
 

kendini soyutlaması tam bir teveccühle kalbine yönelmesi, sonra basiret gözüyle kalbin 

hakîkatine, nazarını yoğunlaştırılmasına ve bu sûretle kalbinde ilâhî sırların zuhurunu 

beklemesine vukûf-ı kalbi denir.307 Zira Nakşibendiyye tarîkinde sâlikin, zikir anında, sol 

memenin altına bakmasından gaye “ism-i celâl”i o mahalde müşâhede imkânı aramasının 

maksada vusûl için faydalı kabul edilmesindendir. Kalbin kontrolü bir bakıma oraya Hakk’ın 

tecellilerinin dolmasına zemin hazırlamaktır. Vukûf-ı zamânî ise, manevi yolculuğa çıkmış olan 

mürîdin, devamlı olarak geçen zamanı değerlendirmesi, ona vâkıf olmasıdır. Mürîd, her zaman 

Hakk’ı düşünmeye gayret etmeli bir an bile O'ndan gâfil olmamalıdır. Hakk’ın daima kendisini 

murâkabe ettiğini hissetmelidir. Vukûf-ı adedî’ye gelince, sâlîkin zikrin adedine riayetten 

ziyade yapılan zikirden Hakk'ın yakınlığa vesile olmasına dikkat etmesidir. Bahâeddin 

Nakşîbend’e (ö. 791/1389) göre, kalbi zikirde, adede riayetten maksat akılla gelen gereksiz 

birtakım şeylerin uzaklaştırılmasıyla zikrin sağlayacağı neticenin gerçekleşmesini te'min 

olduğunu belirmiştir. Nefy ve isbat zikri anında, beşerî varlığın gidip, yerini ilâhi cezbelere terk 

edişi zikrin gayesini teşkil etmektedir.308   

Abdurrahman-ı Câmî, Risâle-i Şerâit-i Zikr eserinde seyr u sülûk yoluculuğunda sâlik 

için gerekli olan “zikir”, “murâkabe” ve “râbıta” kavramlarının hemen ardından kalb-i 

sanevberî olarak tanımladığı vukûf-i kalbî’ye geçmektedir. Abdurrahman-ı Câmî vukûf-i 

kalbî’yi bütün vakitlerde gerekli görmektedir. Nitekim Hâce Bahâeddin Naksîbendî “vukûf-i 

kalbî” bu yolun vazgeçilmez şartlarından sayarken309  Hâlid el-Bağdâdî de vukûf-u kalbî’yi 

gerek zikir esnasında gerekse zikrin dışında mümkün olduğu kadar riâyet edilmesini 

öğütlemektedir.310  

Abdurrâhmân-ı Câmî vukuf-ı kalbîyi Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân risâlesinde 

detayları ile anlatmakta ve konuyu aşağıda yer alan iki rubâîde yumurta ve yumurtasını koruyan 

kuş metaforu üzerinden anlatmaktadır. Sâlikin vukuf-ı kalbî uygulaması bir nevi yoğunlaşmadır 

ve bu durum yavrularının üstünde kuluçkaya yatan ana kuşun durumuna benzetilebilir. Sağlıklı 

yavruların yumurtadan çıkması nasıl ki kuluçkaya yatan anne kuşun sabır ile süreci 

yönetmesine bağlıdır, sâlikin kalbinin mest, zevk ve ilâhî sürûr ile dolması da vukuf-ı kalbîde 

 
 
 

 
307Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 572.  
308Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s.376., Detaylı bilgi için bkz:, Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri, 

s.114-117. 
309Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 63b. 
310Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri, s. 117. 



67 
 

göstereceği sebâta bağldır. Câmî vukuf-ı kalbînin tasavvufî açıdan sahip olduğu misyonu ikinci 

olarak sevgilinin kapısında sabah akşam beklemeye benzetmektedir. Nitekim böylesi bir ısrârın 

en inatçı sevgilileri bile mağlub ettiği düşünüldüğünde Hakk’ın kapısında ısrarla bekleyen 

sâliklerin de eli boş dönmesi beklenmez. 

Beyit 

 مانند مرغی باش همآن بر بيضه دل پاسبان 
 کر بيضه دل زايدت متی و زوق و قهقه311

بنشين کار دلبررو بر در دل   
 وقت سحری آيد بانيم شبی آيد 312

 

Zira beyitte işaret edildiği üzere sâlik ister seher ister gece zamana bakmaksızın zikir 

esnasında yumurtasını bekçi misali kuruyan kuş gibi, kalb-i sanevberî’ye (kozalak şeklindeki 

kalb) yönelerek vukûf-i kalbî’ye geçekleştirmelidir. Ta ki gönüllerde mestlik, zevk ve neşe hâsıl 

olulanadek.313 

Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’de vukûf-i kalbî den sonra sırasıyla vukûf-i 

zamânî ve vukûf-ı adedîyi tanımlamaktadır. Abdurrahman-ı Câmî yukarıda yapmış olduğumuz 

tanımlamalara benzer bir açıklama yaparak vukûf-i zamânî’yi sâliklerin vakitlerinin riâyet veya 

cemiyet halinde314 muhasebesinden ibaret görmektedir. Abdurrahman-ı Câmî vukûf-ı adedîyi 

pek önem vermemekle beraber vukûf-ı adedîye sâlikin zikrin adedini mülahaza ederek netice 

vermesini beklemesi şeklinde tarif etmektedir.315 Zira zikirden maksûd olan şeyin hulasası, 

vukuf-ı kalbîde mevcuttur.316 

Abdurrahman-ı Câmî Nakşibendiyye tarikînde sâlikin, “vukûf-i kalbî”, “vukûf-i 

zamânî” ve “vukûf-i adedî” yollarından biriyle meşgul olunması esnâsında birtakım nurlar ve 

vâkıâların yüz gösterebileceğini söylemektedir.317 Vâkıa (vâkıât) sûfînin vecd ve istiğrak 

 
 
 

 
311Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 63b.  2437   شماره غزل   » غزلیات   » شمس  دیوان   » مولانا   »  گنجور 
çev.“Yumurtasını bekçi misali koruyan kuş gibi ol, Ki gönül yumurtasından mestlik,zevk ve neşe dolsun” 
312Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 63b.    595   گنجور « مولانا « دیوان شمس « غزلیات « غزل شماره çev.“Yürü 

o gizli sevgilinin gönül kapısında otur, İster seher vakti olsun ister gece yarısı.” 
313Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 63b.   
314Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 63b- 64a. 
315Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a. 
316Câmî, Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, s.163.  
317Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a.  

https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh2437
https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh595


68 
 

halinde vâkıf olduğu hakikatleri anlatmak için kullanılan bir kavramdır. Vâkıa, zikir esnasında 

kendinden geçip gaybet halini yaşayan sâlikin kalbine birtakım remiz hayaller akmaya 

başlar. Sâlik kendine gelince (sahv) ya ilâhî bir lutuf olarak o remizlerin anlamını bilir veyahut 

şeyhi tarafından bunlar kendisine yorumlanır. Böylece sâlik remiz hayallerin hakikatini 

anlar.318 Abdurrahman-ı Câmî’ye göre vâkıa amelin kabul edilme alâmetinden ibârettir. Bundan 

başka bir maksadı yoktur. Bu tür arîzî durumların yegane gâyesi Kusûd-ı Hakîkî ile meşgul 

olmaktır.319  

2.3.5. Halvet Der-Encümen 

 

       Tasavvûfî ıstılahlardan biri olan celvet; bir kimsenin vatanından ve ailesinden uzak 

düşmesi; kılıç ve ayna gibi şeylerin pasının silinmesi, parlatılması; birseyin ortaya çıkması, 

zâhir olması anlamına gelmektedir. Celvet, kulun ilahî sıfatlarla kişiliğini baştan inşa etmesi, 

güzel ahlaka bürünerek, halvetten çıkıp halkın arasına karışması demektir.320 Sözlükte yalnız 

kalma, sevgiliyle baş başa olmak anlamlarına gelen halvetle (uzlet, vahdet, inzivâ) karşıt 

anlamlıdır. Halvet, tarîkata giren bir müridin belirli bir zaman sonra şeyhin yetkisiyle dünya 

hayatından ve insanlardan uzaklaşarak, kendini Hakk’a vermesidir. Tasavvufta halvetten gaye 

ise Hakk’ın sayısız nimetlerini tefekkür ederek kalpten mâsivâyı uzaklaştırmak; gönlü ağyardan 

temizlemektir.321   

Zâhidler başlangıçta, Hz. Peygamber (s.a.v) dönemindeki huzur ve maneviyatı 

tekrardan kazanmak, canlandırmak maksadıyla toplum hayatından feragat ederek evinin bir 

köşesi ya da ıssız yerlerde inzivaya çekilmeyi âdet edinmişlerdir. Bu yolda bazı mutasavvıf ve 

tarîkat mensupları onları takip ederek halveti tasavvufî hayatın prensibi haline getirmişlerdir. 

Bütün âbidler, zâhidler ve sûfîler halvetin gerekliliği konusunda hemfikir iken halvetin şekli 

noktasında farklı görüşlere sahiptir.  II/VIII. yüzyılda zâhidler “ihtilât, muhâleta, hilta” 

hallerinden sakınarak toplum içinde bulunmayı pek hoş karşılamaz, diğer yandan tamamıyla 

inzivaya çekilme ve dünyayı terk etme düşüncesini de benimsememektedirler.322 Zira 

tarîkatların ortaya çıktığı, halvethâne ve çilehânelerin yaygınlaştığı dönemlerde sûfîler “zâhirde 

 
 
 

 
318Hür Mahmut Yücer, “Vâkıa”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c XXXIII., s. 470. 
319Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a.   
320Ramazan Muslu vd., Tasavvuf El Kitabı, s.333-334. 
321Kamil Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, s.195. 
322Süleyman Uludağ, “Halvet”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XV, s.386-387. 



69 
 

halk ile, bâtında Hak ile” olunmanın asıl olduğunu savunmaktadır.323 Buna binaen celvette 

halvet (zâhirde ve bedenen halk, bâtında ve ruhen Hakk ile olmak)324 insanın Hak ile bulunması, 

halktan ve toplumdan kopması anlamına gelmemelidir. Aksine insan halk içinde bulunurken de 

halvette olabilir. Bu düşünce ise daha sonraki dönemlerde Nakşibendi tarîkatında sohbet ve 

hizmeti, tarîkatın esası kabul ederek önemle üzerinde duran Hâcegân silsilesinin kurucusu 

Abdülhâlik Gucdüvânî (ö. 575/1179 veya 617/1220)325 tarafından “halvet der-encümen” olarak 

ifade edilmiştir. 326 Hâkezâ Muhyiddin İbnü’l-Arabî’ye göre göre de celvet halvetten üstündür. 

Çünkü sâlikin kötü alışkanlıklarını geride bırakıp iyi huylar edinmeye çalışması halvet, bu işi 

başardıktan sonra toplum hayatına geri dönmesi celvettir. Celvet halindeki sâlikte benlikten 

eser kalmadığı için fiilleri Hakk’a nisbet edilir.  Bu hâl ile ilgili olarak “Attığında sen atmadın, 

ancak Allah attı” (el-Enfâl 8/17), “Sana biat eden, aslında Hakk’a biat ediyorlar” (Fetih sûresi, 

10) meâlindeki âyetler delil gösterilir.327   

Nakşibendiyye tarîkatında “halvet der-encümen” kelimât-ı kudsiyye (on bir kaide) 

içerisinde yer almaktadır. Nakşibendi tarîkatı, halvetten ziyade sohbete itibar eden bir tarîkattır. 

Bahâeddin Naksibendî “Halvette şöhret, şöhrette rağbet, rağbette afet vardır" ve “Hayır 

cemiyettedir, cemiyet sohbettedir” ifadeleri bunun destler niteliktedir. Nakşibendiyye tarîkatına 

göre gerçek mü’min, Hak için halka hizmet eden kimsedir.328 Nakşibendiyye de halvet der-

encümen “halk içinde, fakat tek başına, el kârda gönül yâr’da, kalbin halktan gâib, Hak ile hâzır 

olması” ifadeleriyle de tanımlanmaktadır.329  

Abdurrahman-ı Câmî ise Risâle-i Şerâit-i Zikr’den şu beyitle “halvet der-encümen” 

bahsine geçmektedir. Halvet der-encümen ilkesini gece-gündüz metaforu üzerinden aktaran 

Câmî’ye göre halvet der-encümen hâlindeki sâlik gündüzün kadrinden yalnız gecede değil 

gündüz dolaşırken farkında olan kimse gibidir. Hak ile olan irtibatı belli bir zaman ve mekân 

ile sınırlı olmayıp, daimidir. 

Beyit 
 چو غلامی آفتابم همه ز افتاب گويم 

 
 
 

 
323Süleyman Uludağ, “Halvet Der-Encümen”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.XV, s. 387-388.  
324Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, s. 221. 
325Hamid Algar, “Abdülhâlik Gucdüvânî”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c. XIV, s. 169-171. 
326Memiş, Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri, s.109. 
327Süleyman Uludağ, “Celvet”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c.VII, s. 273.  
328Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 378.  
329Uludağ, “Halvet Der-Encümen”, c.XV, s. 387-388.   



70 
 

 نه شبم نه شب پرستم که حديث خواب گويم 330

 

          Öte yandan Abdurrahman-ı Câmî’ye göre Hak subhânehû ve Teâlâ Nakşibendiyye 

tarîkinde sâlik bir başarı elde ettiğinde kendini meşhur etmeye çalışmamalıdır. Bununla beraber 

sâlik kendine bir varlık vermemeli, gücü yettiği kadar uzlet köşesinde kendisini tanıyan ve 

tanımayandan gizlemeye çalışmalıdır. Nitekim Bahâeddin Naksibendî’ye sizin tarîkinizin 

temeli nedir diye sorulduğunda? buyurdular ki “bizim yolumuzun temeli zâhirde halk ile 

batında Hak ile “halvet der-encümen’dir”331 cevabını vermiştir.332  

Câmî konunun devamında aşağıdaki beyti getirmekte ve salike ilâhî hakikatleri derinden 

bilse de dışarıdan melamet yolunu tavsiye etmektedir. Ona göre sâlik bir yabancı gibi kendi 

mânevî halini başkalarından gizleme yolunu tercih etmelidir. 

          Beyit 
 از دررون شو اشنا و از برون بيگانه وش

 انچنين زيبا روشن  کم می بود اندر جهان 333

 

          Abdurrahman-ı Câmî Mevlânâ’nın Dîvân-ı Şemsi’nde yer alan bir beyitten hareketle 

halvet der-encümen yolunun en ince hicâbının “ifâde” ve “istifâde” yolu olduğunu 

belirtmektedir. “İfâde” yolu, âlim sûretinde olup ilim talebesine ilim öğretmek “istifâde” yolu 

ise ilim talebesi sûretinde olup âlimlerden ilim öğrenmektir.334 Çünkü sâlikler maslahat gibi 

gözüken bu perdelere dikkat etmeli ilim erbâbı olmakla birlikte tarikatte kendilerini halkın 

nazarından saklı tutmalıdırlar.335 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Şerâit-i Zikr’de bahsetmeden gecemediği diğer bir 

mevzû Nurbahşiyye tarîkatıdır. Nurbahşiyye, Kübreviyye’nin Seyyid Muhammed Nurbahş’a 

 
 
 

 
330Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a., 1621  گنجور « مولانا « دیوان شمس « غزلیات « غزل شماره  

çev.“Çünkü güneşi kölesiyim ancak hep güneşten zikrederim ne geceyim ne gece perestim ki uykunun 

hallerinden bahsedeyim.”  
331Eraydın, Tasavvuf ve Tarikatlar, s. 378.   
332Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a. 
333Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a. 1935   گنجور « مولانا « دیوان شمس « غزلیات « غزل شماره  çev. 

“İçeriden tanıdık ol, dışarıdan yabancı gibi, böyle bir güzel dünyada az bulunur.” 2 
334Mevlüt Özçelik, “Molla Câmî’nin, Rısâle-i Serrişte’si Bağlamında Nakşibendiyye Tarîkatının Zikir Âdâbı”, 

Uluslararası 14. ve 15. Yüzyıl İslam Düşüncesinde Felsefe, Kelam ve Tasavvuf Sempozyumu Bildirileri, (2020), 

s.161. 
335Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a.   

https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh1621


71 
 

(ö. 869/1464) nisbet edilen bir koldur. Kaynaklara bakıldığında Nurbahşîler ile Nakşibendîler 

çoğunlukla birbirlerine karşı mesafeli tavırlar sergilemişlerdir.336 Nakşibendî târikatına mensup 

olan Abdurrahman-ı Câmî sâlikin zıt görüşlülerin sohbetinden ve îman nurundan uzak, tabiat 

karanlıklarıyla örtülü ve Nurbahşi feyzi davasında bulunanlardan uzak durulması hususuna 

dikkat çekmektedir. Abdurrahman-ı Câmî’ye göre Nurbahşi cemaati fukara elbisesi içerisinde 

ve ilim sanatında kendilerini göstererek, yalancılık ve sahtekarlık üzere ömürlerini 

geçirmektedirler. Abdurrahman-ı Câmî Risâle-i Şerâit-i Zikr’inde tüm müslümanları 

böylelerinin akideleri ve tuzaklarından korumasını Allah’tan niyaz ederek konu ile ilintili 

Hâcegân silsilesinin halifelerinden birine ait aşağıdaki beyte yer vermektedir.337 Fakat bu 

sözlerin benzerini söylemek ve işitmekten aciz olduğunu ancak ihlas canibinden bir zevk 

kokusu kendisine ulaştığı için bu mânaları söyleyip, yazabildiğini ifade etmektedir. Câmî’ye 

göre yazdıkları ilahi nefhaların eseridir. 

 

 با هر که نشستی و نشد جمع دلت
کلت و  و ز تو نرميد رحمت آب    

ان می باشز ير صحبتش گز زنهار   
 ورنی نکند روح عزيزان کحلت

 گفتن و نوشتن امثال اين سخنان 338
 

Buradan hareketle şiirin devamında Abdurrahman-ı Câmî sâliklere aşağıda yer alan 

şiirle birtakım tavsiyeler vermektedir. Meâlen sâlik oturup kalktığı, sohbette bulunduğu 

kimselere dikkat etmelidir. Şâyet bulunduğu sohbetlerin neticesinde kalbinde bir gönül birliği, 

bir rahmet yumuşaklığı, inceliği oluşmuyorsa bulunduğu meclisten derhal uzaklaşmalıdır. Aksi 

takdirde sâliklerin kendisinin yaşadığı yaşamak, yazmak ve söylemek hallere ulaşmak bir yana 

azîzlerin gönül gözlerine sürme olarak çekilemeyeceklerini ifade etmektedir.339  

 

کسی  و هچ یبا اين همه بحاصل  
وسیبوالهسايی و  اربيمانده در   

 
 
 

 
336Nected Tosun, “Nurbahşiyye”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), c XI., s. 248-249. 
337Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a – 64b. 
338Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64a – 64b.  236   گنجور « مولانا « دیوان شمس « رباعیات « رباعی شماره  

çev.“Her kimle oturdun ve gönlünde bir toplanma, âb u kil zahmetinden senden bir yumuşaklık doğmadıysa/, 

Kesinlikle o kişinin sohbetinden uzak dur, şayet uzak durmazsan salihler seni canlarına sürme kılmazlar.” 
339Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64b . 

https://ganjoor.net/moulavi/shams/robaeesh/sh236


72 
 

ترامقصود زگنج  نشان  داديم   
   نرسيديم تو شايد برسی گرما

را ت حق سبحانه و تعالی ممکنا  
آرد  از انچه نبايد در پناهاز انچه نشايد نگاه دارد و   

 جمله شر خواص و شر عوام 
 گفته شد و السلام و الاکرام 340

 

Abdurrahman-ı Câmî son olarak Risâle-i Şerâit-i Zikr’de salike amacına ulaştıracak 

altın yolu gösterdiğini beyan etmektedir. Abdurrahman-ı Câmî “Ve eğer biz ulaşmazsak sen 

ulaş, ola ki Hak teâlâ olmayacak şeyleri mümkün kılar, belki gözle görünmeyen veya gizlenmiş 

şeyleri gösterir, avâmma ve havâssa dâir tüm incelikler söylendi, selam ve kerem ile” diyerek 

sözlerini sona erdirmektedir.341 

 
 
 

 
340Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64b . çev. “Onca şeye sahipken hiç kimsesin, Elinde hazır olan 

şeyin değerini bilmezsin, seni maksude götürecek altını, yolu gösterdik, Eğer biz ulaşmazsak sen ulaş, Ola ki hak 

teâlâ olmayacak şeyleri mümkün kılar, Belki gözle görünmeyen veya gizlenmiş şeyleri gösterir, Tüm şeri hevâs 

ve şerî avâm söylendi, Selam ve kerem ile.” 
341Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, vr. 64b . 



73 
 

    SONUÇ 

 

Abdurrahman-ı Câmî yaşamış olduğu 15. yüzyıl dahil günümüze kadar gelen süreçte 

haklı bir şöhrete ulaşmış, Ekberî geleneğe bağlı ve Nakşibendiyye tarîkıne mensup bir 

mutasavvıftır.  

Abdurrahman-ı Câmî’nin İslâmî ilimler ve tasavvuf başta olmak üzere mûsikî, edebiyat 

ve dil sahasında sahip olduğu geniş bilgi külliyatı kendisini birçok alanda eser te’lîf etmeye 

sevk etmiştir. Bilhassa Anadolu’da Fevâidü’z-Ziyâiyye ve Nefehâtü’l-üns adlı eserleriyle 

tanınan Câmî’nin tasavvuf tarihi açısından asıl üzerinde durulması gereken yönü Câmî’nin 

Hâcegân ekolündaki vahdet-i vücûd düşüncesinin temsilcisi olmasıdır. Nitekim Abdurrahman-

ı Cami’nin Levâyıh, Levâmi’, Şerh-i Rubâiyyât, Eşi’atü’l-Lemeât, Dürretü’l-fâhire, Risâle fi’l-

vücûd, Şerh-i ba’zî ez Miftâhu’l-gayb ve Şerhu Fusûsi’l-hikem ve benzeri eserlerinin çoğunda 

ve risâlelerinde onun bu yönünü görmek mümkündür. Bu noktada eserleriyle Ekberî fikirleri 

sâde ve anlaşılır bir şekilde Farsça ifâde eden Abdurrahman-ı Câmî, İbnü’l-Arâbî’nin 

sistematize ettiği vahdet-i vücûd düşüncesinin özellikle Herat ve Mâverâünnehir çevresinde 

genel kabûle mazhar olmasına vesîle olmuş ve bu düşünce tarzının Nakşibendiyye mensupları 

arasında da yaygınlık kazanmasında etkin olmuştur. Çalışmalarını Fars lisanıyla icra eden 

Abdurrahman-ı Câmî, bu dilin yaygın olduğu Türkistan ve Hindistan bölgelerinde de önemli 

etkilere neden olmuş ve İslâm âleminin en batısında doğmuş olan İbnü’l-Arabî düşüncesi 

Câmî’nin çalışmaları sonucunda İslam âleminin en doğusunda yaygınlıkla tanınır ve kabul 

edilir hâle gelmiştir.  

Abdurrahmân-ı Câmî’nin eserlerinde bu yüzden hem Hâcegân yolunun seyr u sülûk 

esaslarını hem de vahdet-i vücûd düşüncesinin tanım ve detaylarına dair muhtevayı yan yana 

görmek mümkündür. Nitekim Abdurrahmân-ı Câmî’nin Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû 

Rezîn El- Ukayli, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Risâle-i Şerâit-i Zikr risâleleri üzerine yapmış 

olduğumuz bu çalışma da söz konusu korelasyonu teyid etmektedir. Câmî risâlelerinde vahdet-

i vücûd terminolojine sahip, Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin beyitleriyle ifadelerini 

destekleyen, edebî bir üslûb ile eserlerini telif etmiş ve seyr u sülûke dair esasları ilâhî aşk 

üzerinden anlatmayı tercih etmiş bir Nakşibendî mutasavvıfı olarak bizi karşılamaktadır. 

Özellikle Risâle-i Tehlîliyye’de Abdurrahman-ı Câmî kelime-i tevhîdin manasını izah 

ederken “aşk” metaforu üzerinden konuya yaklaşmaktadır. Zâkirin kelime-i tevhidi dilinden ve 

gönlünden düşürmeme hâli; sevgilisinin aşkında fâni olmuş ve onun adını anmaktan başka 



74 
 

herşeyi unutmuş bir sevgilinin tavrına teşbihle aktarılmaktadır. Bu edebî girişi sırasıyla kelime-

i tevhid ve Nakşibendî sülûkündeki yeri takip etmekte ve okuyucu harflerin özellikleri 

üzerinden kelime-i tevhidin esrarına dair bilgiler karşılmaktadır. Kelime-i tevhîdin esrarı 

bahsinde Abdurrahman-ı Câmî el-Fütûhâtü’l-Mekkiye’de olduğu gibi harfleri özelliklerine göre 

üç kısma ayırmakla beraber isimlendirmede Muhyiddin İbnü’l-Arabî’den ayrılmaktadır. 

Nitekim Muhyiddin İbnü’l-Arabî harfleri “rakamsal harfler”, “lâfzî harfler”, “zihne getirilen 

harfler” olarak belirtirken, Abdurrahman-ı Câmî harfleri “hurûf-ı âliyât”, “hurûf-ı vasatî”, 

“hurûf-ı süflî” şeklinde isimlendirme yoluna gitmektedir. Abdurrahman-ı Câmî’nin kelime-i 

tevhîdin esrarı konusunda dikkatimizi çeken bir diğer husus Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin aksine 

“Elif”, “Lâm”, “He” harflerini yedili tasnife göre mertebelere ayırmasıdır.  

Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El-Ukayli risâlesini incelediğimizde Abdurrahman-ı Câmî’nin 

hadiste yer alan “amâ” kelimesini bütüncül bir yaklaşımla yorumladığını görmekteyiz. 

Öncellikle Muhyiddîn İbnü’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd ve merâtib-i vücûd düşüncesi 

çerçevesinde “amâ” kelimesini dilbilimsel yönden analiz etmesi ve ardından kaynaklarda 

“amâ” mertebesine dair ihtilafların tümünü açıklaması ifadelerimizi destekler niteliktedir. Zira 

Abdurrahman-ı Câmî ihtilafların daha çok ilk üç mertebe ile alakalı olduğunu belirtmekle 

birlikte kendi tercihini delillendirerek ortaya koymaktadır ki ona göre “amâ” kelimesi merâtib-

i vücûd tasnifinde taayyün-i sânî mertebesidir. 

 Suhanân-i Hâce-i Pârsâ risâlesi vahdet-i vücûd ontolojisini İbnü’l-Arabî 

terminolojisiyle ortaya koyduğu risâlesidir. Câmî konuyla ilgili açıklamalarını 

Muhyiddîn İbnü’l-Arabî’nin Fütûhat-ı Mekkiyye’sinden, İmam Gazzâlî’nin Kimyâ-yı 

Saâdet’inden ve Levâyıh, Şerh-i Rubâiyyât, Dürretü’l-fâhire gibi kendi eserlerinden 

aktarımlarla zenginleştirmektedir. Tevhîdin hakikati, teceddüd-i emsâl, halk-ı cedîd, tecelli, 

ayân-ı sâbite, esmâ ve sıfatlar çerçevesinde örülen metin yer yer Kurân-ı Kerîm âyetleri ve 

şiirlerle desteklenmiştir. Bu sayede Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Suhanân-i Hâce-i Pârsâ 

risâlesinde vahdet-i vücûd gibi ağır ve yanlış anlaşılmalara sebep olabilecek bir mevzuyu sade, 

edebî fakat anlaşılır bir şekilde okuyucularına aktarmaya hedef edindiği görülmektedir. 

Risâle-i Şerâit-i Zikr’de ise ilgimizi çeken husus; Abdurrahman-ı Câmî’nin özellikle 

Nakşibendiyye erkânında sülûkun temelini oluşturan “vukûf-ı kalbî” ve “mürşid-i kâmile biat” 

ve “teveccüh” konularını pratiğe yönelik detaylarla açıklamasıdır. Nitekim konuyla ilgili 

satırların takibi sülûkünün bidâyet ve nihâyet aşamasında bulunan bir Nakşî sâlikin teveccüh 

ve râbıta uygulamalarına dair anlaşılır bir perspektif sunmaktadır. Risâle Nakşî erkânına ışık 

tutmasının yanı sıra Câmî’nin Nurbahşiyye harekâtına dair verdiği bilgiler açısından da önem 

arz etmektedir. Kısa bir paragraf çerçevesinde de olsa Câmî Nakşîbendî sâliklerini “Nurbahşî 



75 
 

feyzi” iddiâsında bulunanlara karşı uyarmakta ve onların meclisinden uzak durmaları 

konusundaki ikaz etmektedir. Câmî’nin söz konusu uyarı ve endişeri dikkate alındığında 

Nakşibendiyyeve Nurbahşiyye arasında bulunduğu ifade edilen mesafenin varlığı ve 

gerekçeleri kısmen aydınlanmaktadır. 

Sonuç olarak Abdurrahman-ı Câmî’nin Risâle-i Tehlîliyye, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- 

Ukayli, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Risâle-i Şerâit-i Zikr risâleleri bir yandan tez çalışmamızın 

konu bütünlüğüne zemin hazırlarken aynı zamanda Câmî’nin tasavvuf düşüncesini 

temellendiren temel kaynakları keşfetmemize olanak sağlamıştır.  Söz konususu risâleler 

tasavvuf alanında “kelime-i tevhid ve seyr u sülükte yeri”, “vahdet-i vücûd”, “merâtib-i vücûd”, 

“amâ mertebesi”, “tevhîd ve harfler ilmi”, “ittihad”, “Nakşibendiyye erkânı”, “Nakşibendiyye 

– Nurbahşiyye ilişkileri” gibi çeşitli başlıklar altında tasnife imkan veren konu ve kavramların 

Câmî’nin kaleminden nasıl aktarıldığına dair zengin içerikler sunmaktadır.  

Diğer yandan risâleler edebî ve tasavvufî açıdan Abdurrahman-ı Câmî’nin Mevlânâ 

Celâleddîn-i Rûmî hazretlerine hayranlığını bir kez daha teyid etmektedir. Nitekim 

Abdurrahman-ı Câmî’nin Mevlâna için ifade ettiği aktarılan: “نيست پيغمبر ولی دارد کتاب”, “Peygamber 

değildir ama kitabı vardır.” cümlesi son derece meşhurdur. Yaptığımız risâle çalışmalarında 

bunun bir nevi ispatını gördük. Câmî tasavvufî konuları çoğu kez Mevlânâ hazretlerinin Dîvân-

ı kebîr’inden iktibas ettiği şiirleriyle temellendirmektedir. Bu da literatürdeki Mevlânâ ve 

Abdurrahman-ı Câmî bağlantısını gözler önüne sermektedir.    

 Abdurrahman Câmî’nin dört risâlesini metin, tercüme ve tahlilleri çerçevesinde ortaya 

koymaya çalıştığımız tezimizin Abdurrahmân-ı Câmî ile ilgili akademik çalışmalar başta olmak 

üzere tasavvuf literatürüne mütevazi de olsa bir katkı sunması temennimizdir. 

 



76 
 

KAYNAKÇA 

Acîbe, İ., Sufilerin El Kitabı Mi’râcu’t-teşevvüf ilâ hakâiki’t-tasavvuf, çev. Ahmet Murat Özel, 

Ketebe Yayınları, İstanbul 2022.  

Akot, B., Tasavvufun 200’ü, İstanbul 2017. 

Aksu H., “Hurûfîlik” TDV İslâm Ansiklopedisi, c. XVIII, s. 408-412. 

Aksu, H., “Fazlullah-ı Hurûfî” TDV İslâm Ansiklopedisi, c. XII, s. 277-279. 

Algar, H., “Abdülhâlik Gucdüvânî”, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XIV, s. 169-171. 

Algar,H., Abdurrahman Câmî, çev. Abdullah Taha Orhan, Zeynep Hafsa Orhan, Ed. 

Abdulrahman Acer, Litera Yayınları, İstanbul, 2016.  

Allahverdiyev, İ., Abdurrahmân Câmî ve tasavvufî görüşleri, (Yayınlanmamış Doktora Tezi) 

Marmara Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul 2009. 

Ateş, S., “Hazarât-ı Hams”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XVII, s.115-116.  

Ballı, H. H., Fazlullah-ı Hurûfî ve Hurufilik, (Yayınlanmamış Doktora tezi), Dokuz Eylül 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 210. 

Baltacı, H., “Aşkın Kazandığı Tasavvufî Muhteva: Ahmed Gazzâlî, Baklî ve Irâkî Çizgisi”, 

Tasavvuf ilmî ve akademik araştırma dergisi, 34/2, (2014), ss. 24. 

Bilgen, Y., Tasavvuf’ta Zikir Kavramı ve İmam Birgivi’nin Er-Ris’âle Fi’z-Zikril Cehr’i İsimli 

Eserinin Tahlili, (Onaylanmış Yüksek lisans Tezi), Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Iğdır 2001.  

Bozhüyük, M. E., “Hurûf” TDV İslâm Ansiklopedisi, c. XVIII, s. 397-401. 

Bulut, İ., “İskât-I İzâfât Tevhîdi-Iı Din ve Tasavvufun En İnce, En Girift ve O Nispette de 

Tehlikeli, Çetin Noktası Olan Tevhîde Dair Bir Tanım”, International Journal of Social 

Sciences Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 5/23, (2021), s. 235. 

Câmî Horasani, A. A., Mesnevi Heft Evreng, haz. Morteza Moderres Gilani, İkbal Yayınları, 

Tahran 1375, s.4. 

Câmî M., Vücûd ve Vahdet-i Vücûda Dâir Şerhi-i Rubâiyyât, çev. Tâhiru’l-Mevlevî, 

LiteraYayınları, İstanbul, 2014. 

Câmî, A., Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, Milli kütüphâne, Tokat İl Halk Kütüphânesi 

Yazmalar kol., nr. 60 Hk 35/6. vr. 62b. 

Câmî, A., Risâle-i Tehlîliyye, Ragıp Paşa Kütüphânesi, Ragıp Paşa Kol., nr.01188/009, vr.116b. 

Câmî, A., Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Ferheng-i Îranzemîn, cilt, 6, Tahran, 1337 h/ş, 1958, s. 294. 

 (سخنان خواجه پارسا)

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


77 
 

Câmî, A., Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî Süleymaniye kütüphânesi, Şehid Ali Paşa kol., 

nr. 02710-009, vr. 54b-55a. 

Cami, Baharistan, çev. M. Nuri Gencosman, Hece yayınları, Ankara 1958. 

Câmî, M. A., Nefahâtü’l-Üns Min Hadarâti’l-Kuds Eliya Menkıbeleri, cev. İbrahim Yalçınkaya, 

Eriha Basım Yayınları, İstanbul 2019. 

Câmî, M., “Seyr u Sülük ve Vahdet-i Vücûda Dâir Levâyih, çev. Şemseddin Sivâsî, litera 

Yayınları, İstanbul 2021. 

Câmî, M., Aşk ve Şaraba Dâir Levâmî, çev. Tâhiru’l-Mevlevî, LiteraYayınları, İstanbul, 2016. 

Câmî, M., İyilerin Tesbihi (Subhatu’l-Ebrâr), çev. Hicabi Kırlangıç, Kurtuba Kitap Yayınları, 

İstanbul, 2001. 

Câmî. M., Sûfilere Armağan Tuhfetü’l-Ahrâr, çev. Yusuf Öz, Kurtuba Kitap Yayınları, İstanbul 

2009. 

Cebecioğlu, E., Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Rehber Yayınları, Ankara 1997. 

Ceyhan, S., “Tecellî”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XL, s. 241-243. 

Ceyhan, S., Türkiye'de Tarikatlar: Tarih ve Kültür, ed. Semih Ceyhan, İsam Yayınları, İstanbul 

2018.  

Çelebi, A. H., Molla Câmî, Ankara 2012. 

Çelebi, İ., “Sıfat”, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XXXVII.s. 100-106. 

Demir, O., “Zât”, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XLIV, s.148-150. 

Demirli, E., “Vahdet-i Vücûd”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.  XLII, s. 431-435.   

el-Hakîm, S., İbnü’l Arabî Sözlüğü, çev. Ekrem Demirli, Alfa Yayınları, İstanbul 2017.  

el-Herevî, H. A E., Menâzilü’s-Sâirîn ile’l-Hakki’l-Mübîn, çev. Abdurrezzak Tek, Emin 

Yayınları, Bursa 2017. 

Eraydın, S., Tasavvuf ve Tarikatlar, İstanbul 2017. 

Erol Kılıç, M. E., İbnü’l-Arabî, İsam Yayınları, İstanbul 2022. 

Eş-Şerîf Cürcânî, A. İ. M. E., Ta’rîfât kîtabı, çev. Arif Erkan, Bahar Yayınları, İstanbul 1997.  

Gazzâlî, İ., Kimya-yı Saadet İtikat, İbâdet, Muamelât, Ahlâk ve Tasavvuf, çev. Ömer Dönmez, 

Hisar Yayınevi, İstanbul 2014. 

Hak Sever, A. C., Gülsemin Kütük “Tasavvufta İlm-i Hurûf ve 14.Asırda Hurûfîlik”, Ankara 

Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Yayınları:2, (2020), ss. 14. 

Hanbel, A., Müsned (Beyrut: Müessesetu’r-Risâle, 1421/2001) 4/11-12. 

Hücvirî, Hakikat Bilgisi Keşfu’l-Mahcub, İstanbul 2018. 

Hüseyin es-Sâfî, M. A., Reşahât, çev. Hacı Mehmet Zülâlî Eskişehrî, İz Yayıncılık, İstanbul 

2013. 



78 
 

 

İbn Arabî, M., Futûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli, C.I, Litera Yayınları, İstanbul, 2007. 

İbn Arabî, M., Harflerin İlmi El-Fütûhâtü’l-Mekkiyye 1.,2 ve 26. bablar, çev. Mahmut Kanık, 

İnsan Yayınları, İstanbul, 2023. 

İbn-i Mâce, E. M., Sünen-i İbn Mâce, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki, nşr. Faysal İsa el-Babi 

el-Halebi (Beyrut: Dâru İhyâi’l Kutubi’l-Arabiyye, ts.), 182, 1/64. 

İbnu’l Arabî, M., Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, çev. Ahmed Avni Konuk, İfan Yayınları, 

İstanbul 2017.  

İbnu’l Arabî, M., Fusûsu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi-1, çev. Ahmed Avni Konuk, İfan Yayınları, 

İstanbul 2017. 

İftihari, A., Ş., vd; “Mevlânâ Abdurrahman Câmî Hayatı, Kişiliği, Düşünce ve Eserleri”, 

haz.Jami Üniversitesi Yayınları, Herat 1398, s. 20-23. 

Kallek, C., “Biat” TDV İslam Ansiklopedisi, c. VI, s. 120-124. 

Kansızoğlu, Y., Hurufilik Tasavvuru ve Kur'an Yorumuna Olan Etkileri, (Yayınlanmamış 

Yüksek lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2003. 

Karadaş, C., “Teceddüd-i Emsâl”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XL, s.239-241. 

Karadaş, Ç., “İslam Düşünceside Değişim ve Süreklilik -Teceddüd-i Emsâl, Halk-ı Cedîd, 

İstimrâr, Hudûs-i Dâim”, Usûl: İslam Araştırmaları ,8, (2007), s.18. 

Kılıç, M. E., “Muhıyydîn İbnü’l-Arabî” TDV İslam Ansiklopedisi, c. XX, s. 520-522. 

Kılıç, M. E., Muhıyydîn Ibnu’l-Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, (Doktora Tezi) Marmara 

Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul, 1995. 

Kuşeyrî, A. Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî Risalesi, çev. Süleyman Uludağ, Dergâh Yayınları, 

İstanbul 2017. 

Kutluer, İ., “İttisâl” TDV İslam Ansiklopedisi, c. XXIII, s. 484-485. 

Memiş, A., Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdî Hazretleri, Nasihat Yayınları, Ankara 2015. 

Muslu. R., vd., Tasavvuf El Kitabı, Grafiker yayınları, Ankara 2016. 

Nizâmî-yi Bâharzî, K. A., Makâmât-ı câmî Molla Câmi’den Ali Şîr Nevâî ve Sultan 

Baykara’ya Şahitliklerim, Kasım 2016. 

Okumuş, Ö., “Câmî, Abdurrahman”, TDV İslam Ansiklopedisi, c. VII, s.94-99. 

Öçal, Ş., Molla Câmî’de Varlık: Dürrretü’l-Fâhire ve Şerhlerinin Tercümeleri ile Varlık 

Düşüncesine Dâir İncelemeler, İstanbul 2016. 

Öngören R., “Şeyh”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XXXIX, s. 50-52 

Öngören, R., “Zikir”, TDV İslam Ansiklopedisi c. XLIV, s. 412-41. 

Özer, M., “Tevhit”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XLI, s. 18-20. 



79 
 

Öztürk, Ş., 101 Soruda Tasavvuf, İstanbul 2022.  

Öztürk, Ş., Şem'î'nin (15.-16.yy) mesnevî şerhi (ilk Türkçe tam mesnevî şerhi), (Doktora Tezi) 

Marmara Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul 2007. 

Pala, İ., Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2004. 

Polat, İ., Sûfî Gelenekte Zikir Uygulamaları ve Halleri, (Yüksek Lisans Tezi), Türkiye 

Cumhuriyeti Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Adana 2019. 

Poyraz Y., “Fenâfillâh Mertebesinden Bekâbillâh Makamına Mevlânâ’da İlahî Aşk”, Turkish 

Studies International Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish 

or Turkic dergisi, 9/9, (2014), ss.880. 

Serrâc Tûsî E. N., El-lüma İslâm Tasavvufu, çev. H. Kâmil Yılmaz, Erkam Yayınları, İstanbul 

2016. 

Sühreverdî, Ş., Avârifü’l Meârif Tasavvufun Hakikatleri, cev. Abdülvehhab Öztürk, Saadet 

Yayınevi, İstanbul 2010. 

Taşkın, B., “Abdurrahman el-Câmî’nin Risâle fi’l-vücûd Adlı Eserinin Tercüme, Tahlîl ve 

Tahkîki”, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 7 (2015). 

ss.75.   

Tefîk Efendi, S. M., Neş’e Molla Câmî Şiirlerinin Şerhi, ed. İsmet İpek, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, İstanbul 2019. 

Tirmizî, E. M., el-Câmiu’s-sahîh (Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmiyye, ts.) 

Topaloğlu, B., “Esmâ-i hüsnâ”, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XI, s. 404-418. 

Topaloğlu, B., “Hudûs” TDV İslam Ansiklopedisi, c.XVIII, s.304-309. 

Tosun, N., “Nakşibendiye”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XXXII, s.342-343. 

Tosun, N., “Nurbahşiyye”, TDV İslam Ansiklopedisi, c XI., s. 248-249. 

Tosun, N., “Râbıta”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XLIII, s. 378-379. 

Tosun, N., “Ubeydullah Ahrar”, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA) c.XLII, s. 19-20 

Turgut, K., Abdurrahmân Câmî, Düşünce ve eserlerinin Türk edebiyatına etkisi, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi) istanbul Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul 

2013. 

Türer O., “Biat” TDV İslam Ansiklopedisi, c. VI, s. 124-125.  

Türer, O., “Letâif-i Hamse”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XXVII, s. 143. 

Türer, O., “Tasavvufi Düşüncede İnsan, İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi,2/5(2001), ss.10.   

Uludağ, S., “Ahadiyyet”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.I, s.484. 

Uludağ, S., “Amâ”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.II, s.553. 

Uludağ, S., “Celvet”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.VII, s. 273. 



80 
 

Uludağ, S., “Halvet Der-Encümen”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XV, s. 387-388. 

Uludağ, S., “Halvet”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XV, s.386-387. 

Uludağ, S., “Işk”, TDV İslam Ansiklopedisi, c. IV, s. 18-21. 

Uludağ, S., “Muhabbet”, TDV İslam Ansiklopedisi, c. XXX, s.388-389. 

Uludağ, S., “Murakabe”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XXXI, s. 204. 

Uludağ, S., “Nefes” TDV İslam Ansiklopedisi, c. XXII, s.522-523.   

Uludağ, S., “Sülûk”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XXXVIII, s.127-128. 

Uludağ, S., “Tevhit”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XLI, s.21-22. 

Uludağ, S., “Vukuf”, TDV İslam Ansiklopedisi, c.XLIII, s. 131. 

Uludağ, S., Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Marifet Yayınları, İstanbul 1999. 

Vassâf, O. H., Sefîne-i Evliyâ, İstanbul 2015. 

Yazar S., Anadolu Sahası Klâsik Türk Edebiyatında Tercüme ve Şerh Geleneği, (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi) İstanbul Üniversitesi Sosyal Birimler Enstitüsü, İstanbul 2011. 

Yılmaz, H. K., Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, İstanbul 2018. 

Yılmaz, H. K., İlim-Amel Seyr-u Sülûk, İstanbul 2015. 

Yılmaz, H. K., Tasavvuf Meseleleri, İstanbul 2016. 

322, https://ganjoor.net/abusaeed/robaee-aa/sh(27.01.2025). 

2437, https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh (27.01.2025). 

595, https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh (27.01.2025).  

1621, https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh (27.01.2025). 

1935, https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh (27.01.2025). 

236, https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh(27.01.2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh%20(27.01.2025)
https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh%20(27.01.2025)
https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh%20(27.01.2025)
https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh(27.01.2025)


81 
 

 

METİNLER   

Risâle-i Tehlîliyye 

س  بمن طلب البر من الباری فهو مشرک با لباری. عشق دويی بر نتابد قبله گاه وی ذات معشوقست و   سبحانه  باسمه  

نيست اگر احيانا عاشق را بحکم طبع با يکی از انها پوند افتد و با ذات در صفت    یاجگن    نجاآرا ثار  آ صفات و افعال و 

وش جهان و جهانيان اندازد  گ شرک وی در   هاز آو کشاده    تت معشوقی زبان سير غگرداند معشوقی ابناز    

 ) رباعي* (  
من مهر آين   رگانهر چند بود   

 و زعات وی دور بود شيوه کين 
نخواهد کس را در عشق شريک خود   

 لايغفر ان يشرک به اينست اين 

  فاما تا بخذمت مرشد کامل خود را سپاری و متوجه   قلب صنوبری  گر دی و وقوف قلبی را لازم  يکز ی از  يمن عنی 342 اثری پدا  

 نشود 

)  رباعي* (    
زل کنمن وی اهل دل  ک ب جه ای خوا  

حاصل کن  دلی در پهلوی اهل دل    
نی جمال معشوق ازل بي خواهی   

تو دلست رو در دل کن  هين يآ  

 
 
 

 
 پ :  ازین معنی.    342



82 
 

طب  ر مبارک محمد رسول الله    هکلم   رشحهاز تذکر لا آله الا الله مشغول بايد بود و همواره زبانرا  هطيب  ه بذکر کلم  هو هميش  

مکحل و ار ميل الف احديت در وی نهاده اند و بآن مکحل   ه لا آله لا الله ايست از باغ هدايت ک هاللسان بايد داشت زيرا ک

   داده  و است بايد   لله با  ه ليامشار  که   الله الا ۀمشاهد  يی ناي ب لان را  د و ميل کور 

 )  رباعي* ( 

لا الله يندر صورت لا آله ا  
کن چشم يقنر  هاچدر شکل دو ها   

شود ده علمت  تا از الف و لام  
تا عرش برين  هسرافراخت وور همش  

                                              ر ترکيب او سر سه حرفست الف و لام و هادانست که مآظاهرست کريمه از لطيف نکات که درين کلمه  

 ) شعر*(                                                                                                                                        

کلام   خجستهجمل اجزای اين   
 شد ز تکرار اين حروف تمام 

رفگدرين کلام ش  بجویگر   
 غير ازين حرفها نيابی حرف

ع يقطتک الآت و  ينها تحر آ  دایجا  هو حرف را سه مرتبه است  )مرتبه اول( انست که در نفس متکلمند که متکلم تحيل انها کرده و بعد از ان متوج

اصوات بر وجه مخصوص گشته و حروف را در ين مرتب حروف عاليه و حروف فکريه ميگويند )مرتبه دوم(  انست که در صورتی صوتی کلامی بر 

رقمی کتابی بر ديده اولی الآيدی و الا   مياتمشر سمع جلوه ميکنند و حروف را در ين مرتبه حروف وسطی ويگويند )مرتبه سوم(  انست که در  

خطی   در مرتب سفلی محلی رقمی است عبارت است از اول تعينات چه او  مگويند و "الف"  حروف سافله    بارتانرا باين اع بصار ظاهر ميشوند  

است343  مرتسم از مکرر نقط وترا آی او  در  صدد مختلفه  مسافه لوحی و باقی حروف از  او حاصل  ميشوند. و "لام" اشارت  است بوجود  منبسط  

 متصل با و "و ها" اشارتبر نون    تصلمشتمل است بر قايمه که ان الف است و ذيلی که ان نونست پس الفست م  او  بر اعيان چه صورت رقمی

اوست چه مشتمل است بر اول مرابت ظهوری حق که الفست    نزلاتت حقيقی و اصول مرابت  دبتمام دايره کونست پس در ين کلمه اشارت بوح

 
 
 

 
  پ : خطیست.    343



83 
 

بی شايبه  و متکرر ظهوری در همه محقق  همچنانکه وحدت    ن ريانقط سو بر وجود منسبط بر اکوان که لامست و بتمام دايره کون که ها ست و  

                                                                                                                                               اتحاد در همه ظاهر   حصول و  

                                                                                                                                                     شعر* ()

 در همه ربتهای امکانی 
جسمانی  جسم و چه مجر و چه  

 سريان دارد و ظهوراها
ها  نشداسريانی بر ون ز    

و محمد رسول الله چشمه ساريست که از دو چشمه ميم محمد که مجاری  دو  چشمهای 344  الله است شراب شهادت بکشوده و از انجا ر شحه  بر تشنه 

                                                                                                                              لبان بوادی ضلالت پموده  

                                                                                                                            (                                                                                                                            ) شعر*  

ويت که رشح آن هبين چشميه سارهای   

دو ميم محمد بود روانه از چشم  

بازای ساعات ليل و نهار مرساعتی را    چهار و     پست  و مرد و با مم همچنانکه کلمه طيبه لا اله الا الله    زد و از ده  استنيو حروف اين کلمه کريم   

                                                                                                                             از حرفی يمن و برکت بسيار 

      ) نظم* (                                                                                                                                        

نقظه معر گفتم کرت حرفی شنيدن هوس است در خانه اگر کس است يک حرف بس است. نقط بصورت مگس است و کلمه شهادت ظاهر از    

                                                                                  و الهوس مبرا استبان بيعنی اين شهد شرين از الايش مگس طعاست 

 ) شعر* (                                                                                                                                       

 بکن انگشت شهادت سوی اين شهد در از 

وسهای مگس طعبان باز ه ز باشد آيی  

 
 
 

 
  پ : چشمه .       344



84 
 

و مشغولی باين کلمات طيبات را شرايط است و خلاصه انها انست که سلطان العارفن ابو يز بسطامی قدس الله سره در جواب سوال شخص که از  

ر  چها وی سوال کرد که اين حديث که لکل شی مفتاح الجنته لا اله الا الله صحص است يانی بيان کرده فر مود که  بلی صحيحست اما اين کليلد را 

دندانه  است )اول( زبان خالی از دروغ و غيبت )دوم( دل صافی از مکر و حيلت )سيوم( شکمی خالی از حرام و شهوت )چهارم( علمی خالص 

                                                                                                                                              از ريا و سمعت

                        ) بيت*(                                                                                                                             

 تا خاطر خود ز غير خالی نکنی 

 شايسته انوار الهی نشوی

 و الحمد لله وحده شرح لا اله الا الله از سخنان مولانا جامی 

TERCÜME 

Biri eğer komşusunda yardım talep ediyor ise bu demektir ki o ona bağlıdır muhtaçtır. 

Bir kalpte iki aşık için yer olmaz. Onun için o zat maşuktur. O halde sıfat, efal, asarın orda işi 

yoktur. Eğer âşık bir an tabiatı gereği bunlardan birine bağlanır ve ma’şukun sıfatında takılır 

kalırsa mâşukun gayreti siyâset dili ile açılır ve onun düştüğü şirkin sesi tüm dünya ve dünya 

ehlinin kulağına ulaşır. 

 Rubâî 

Her ne kadar benim sevgilim dost-huylu (cana yakın)/  

Ve onun huyları kindarlıktan uzak ise de / Aşk  

Konusunda hiç kimse kendisine ortak istemez/  

“Kendisine şirk koşulmasını affetmez” (ayetinin) anlamı işte budur 

 

        Mürşid-i kâmille hizmette bulun ve kendini ona bağla. Kalb-i sanevberî’ye teveccüh et. 

Aynı zamanda mutlaka Vukuf-ı kalbi’yi yerine getirmelisin ki bunun anlamı (kalbinde) 

dışardan bir şey tesir etmesin. 

Rubâî 

Ey hâce! Gönül ehlinin köyünde bir ev edin/ Gönül  

Ehlinin yanında bir gönül elde et/ Ezel ma’şukunun  

Cemâlini görmek istersen / Senin aynan gönüldür, yürü gönülde ol! 

 



85 
 

Ve her zaman dil “Muhammedün resulullah” kelime-i mübarekesinin zikri sızıntısıyla 

ıslak tutulmalıdır. Zîra ki “Lâ ilâhe illalllah” hidayet bağındandır ki sürmedan gibi ahadiyyet 

mili (sürmesi) onun içine konmuştur. Ve o sürmedân ve mil kör gönülleri “illallah” 

müşahedesini görücü kılmanın gereği için verilmiştir. 

 

Rubâî 

La ilahe illallah budur 

Şekilden gözün yakînden dört olsun (kalb gözün dört olmalı) 

Ta ki elif’ten lame’e kadar on ilmin olsun 

Dolup taşıp arşe ulaşana dek 

 

Noktaların letafeti la ilahe illallah kelimesinde zahirdir ki o kelimelerin terkibi üç 

harften alınmıştır “Elif, Lâm, He.” 

Rubâî 

Bu güzel kelamın bütün cüzleri/ Bu harflerin 

 Tekrarından oluştıu/ Bu güzel kelam içinde bu  

Harflerden başka bir harf ararsan bulamazsın 

 

         Ve harfin üç mertebesi vardır ve birincisi insanın nefsi ile konuşması ve tahlil etmesi, 

ondan sonra âletlerin hareketi ve seslerin kesintiye uğramasıyla özel bir şekle bürünmesine 

Hurû-fu âliyat, (Hurû-fu fikriyye, Düşünsel Harfler) denilir. Ağızdan kelimelerin sözlü ve sesli 

olarak çıkması ve kulağa doğru hareket etmesine Hurû-fu vasâti (Lâfzî harfler, Sözlü Harfler) 

denilir. Harflerin gözle görülür, elle yazılır ve izhar olması itibarıyla bu hurufe Hurû-fu süflî 

(Rakamsal harfler, Yazılı harfler) denir. “Elif”; süflî ve rakami olarak birinci tâinattandır. “Elif” 

noktaların birleşiminden meydana gelir ve bütün harfler de “Elif”ten meydana gelmiştir. 

“Lâm”, a‘yân-ı sabitedendir. “Lâm’ın içinde elif ve Nun varoluşu rakami olarak 

genişlettirilmiştir. Nun harfi de Vav harfine birleşiktir. Ve He, tüm kâinat dairesini ifade eder. O 

halde bu kelime hakiki vahdete işarettir ve bütün mertebelerin indirilmesine vusuldür. İlk zuhur 

mertebesi Elif ki Hakk’tır, evrenleri ifaden eden Lâm’ın içinde genişlettirilmiştir. Ve tüm kâinat 

dairesi He dir ki, nokta’nın sereyen ve tekrarından zuhur etmiştir. Muhakkikler de şüphe 

duymadan aynı şeyi hasıl etmişlerdir. Ki o da apaçık bir şekilde zahirdir. 

Şiir 

Tüm rabıtaların imkanında 

 Ya cisim olsun Ya cismani 

 



86 
 

Zuhur tecelileri ne olursa olsun daima devam eder. Ve Muhammed (s.a.v) öyle bir 

çeşmedir ki Mim’in iki gözünden meydana gelir. Şehadetin bal şerbeti olarak susuz dudaklara 

dökülür oradan vadilere karışır. Hâkezâ kelimey-i tayyibe lâ ilâ he ilâllâh’ta aynı anlama 

gelmektedir  

Nazîm  

Eğer sen bir harf işitmek istersen diyorum ki, eğer evde bir kişi var ise bir harf yeterlidir. 

Nokta sinek suretindedir. Ve şehadet kelimesi noktalardan arınmıştır. Yani bu tatlı bal sinek 

tabiatlı heves ehlinin bulaşıklığından müberrâdır 

Şiir 

Şehadet parmağını bu tatlı bala batır ki,  

Sinek tabiatlıların heveslerinden kurtulmuş olursun. 

 

Özet olarak kelime-tayyibe ile meşgul olmanın üç şartı vardır.  

“Birisi sultân-ı arifin Bâyezîd-i Bistâmî’ye sorar lâ ilâ he ilâllâh cennet kapıların 

anahtarı mıdır? Bâyezîd-i Bistâmî; “Evet bütün cennet kapılarının anahtarıdır.” cevabını verir. 

Fakat bu anahtarın yalan ve gıybetten, kalbi mekr ve hileden, karnı haram ve şehvetten, ilmi 

gösterişten uzak ilmi hâlis olmak üzere dört dişten ibarettir. 

          Beyit 

Sonuna kadar bunlardan (bunları aklından çıkarma) uzak durma, 

 Yoksa nûru ilâhiye erişemezsin.  

Hamd bir olan Allah’a dır. Mevlânâ Câmî’nin sözleri (lâ ilâ he ilâllâh)’ın şerhi 

. [116b] 

 

 

Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn El- Ukayli 

 

مبر از مکان ک زخيز و پا اي  
 خالی زتوني درون و بيرون جهان 
 از کنه توکس نه نام باشد نه نشان 

نکما   و عقل  ه ديددر ستر عماست   
 



87 
 

اين کان ربنا قبل ان يخلق خلقه قال کان فی    يه وسلمصلی الله علعن ابی رزين العقيلی رض الله عنه انه قال قلت يا رسول الله  

ظاهر از  الآن بحسب    ئ مشکوة نبوت بصحت پيوسته است اما معن  از   جامعه   مه عماء ما تحته هواء و ما فوقه هواء صدرو اين کل

  ا يضا  و  مکان  از  سوأل  برای  از  است  موضع  عرب  لغت  در  شده  واقع  شامل  کلام  دركلمه  که  اين  خالي  نيست زيرا    اشکالي

  ي م مجسم  و حال در جسم را  جس  لهست رفيق و آن از مقو ا  عماکه در جواب  اندراج يافته درهمين لغت عبارت از سحابي

نکه حق سبحانه بعد خلق الخق در خلق است و  لق خلقه مشعرست بايخه قبل ان  بل  أيد  سو يضيا تق ا بايد بود يا جسمانی و  

مندفع    ال ه مرتفع شود و اشکه که شبي  ث بر وجهياين حد  ح و شر ا  کبير     اعن جميع ذلک علو   تعالي  م  و هو سبحانه  ساين مو 

ست و آن آنست که حضرت  يبر مقدمه ا  اهل يقين مفهوم ميشود مبني  ىين و کلمات عظما و    ءگردد چنانکه از سخنان کبرا

حق را سبحانه و تعالی من حيث توجهه الي  عالم الظهور    و  مراتب  حضرات است  )مرتبه اولی( تعينی است345  کلي  جملي   شامل  

جميع تعينات ازليه و ابديه و جامع جميع ح قايق اله يه و کونيه 346 اما بي  تفصل و امتياز بعضي از بعضي و اين را تعين اول  کويند  

ثانی خوانند و درين  مرتبه    تعين  را  مرتبه   اين  و  است  اولي  بهل و تميز مرت صيو فوق ان لا تعين و اطلاق است )مرتبه ثانيه( تف

بی و حقايق کونی را بعکس آن کثرتيست  س ن  و کثرت   ي را وحدتسيت حقيق  ي لهااز يکديگر ممتازند حقايق    و کوني   ي لهاحقايق  

د  تن سين يز  و در ين دو مرتبه حقايق کونيه را اصلا از وجود خارجی نصيبی نيست  و متعدد و متم  ب سن  يستو وحدت  ي حقيق

را بمشاهده آثار و    عقليه   ي است که ادراک آن متصور نيست بر قو   هو تميز خارجی )مرتبه ثالثه( علم ارواح مجرده بسيط   ببدتع

احکم آن  )مرتبه  رابعه( عالم مثال است که آلت ادراک آن خيال است347  )مرت به   خامسه( عالم حسس و  شهادت  است که مدرک 

هر يک از ين    چون   و   است  کامل  انسان  به آن مرت   سادسه( احديت  جمع جمع مراتب است و   به )مرتي  بحواس ظاهر     شود   مي

مراتب بمنز له   محل   و مکان است  مرتبه 348  حقيقت   مطلقه   را   پس بر سبيل   تشب يه و مجاز بکلمه اين از ان سو أل تو ان کرد و چون  

تب  راقدم ذات بر متلهيه که مقدم باشد ب الق الخلق مقصود از ان مرتبه تواند  بود از مراتب  يخبه قبل ان    يه بد  ياقيد  ت ل  إآن سو 

ل واقع  أور شد و مراد بعماکه در جواب سو کی است چنانکه مز نو شک نيست که آن مرتبه تعين ثا   ه واسط   خلقيه اما تقدمی بي 

 
 
 

 
 أ -  تعينی است .  345
 أ : كونیه والهیه.   346
 آ : خیالیست.  347
  آ - مرتبه.     348



88 
 

فرموده و مناسب بين     يوارا که از لوازم آنست از فوق و تحت آن نفبهو لهذا    يمتعارف لغو   نه معني   ان مرتبه است   شده است

ساتر   هحقايق آلهي و کونی درين مرتب كثرت   همچنين  و شود  يق حاجب و ساتر آفتاب نميفالمعين آنست که همچنانکه سحاب ر 

  ب ي غنه حقيقی و کثرت حقايق کونی اگر چه حقيقی است اما علم    است  بسلهي ناوحدت حقيقی نميشود زيرا که کثرت حقايق   

بخلاف مراتب خلقيه کونی که کثرت آن هم حقيقی است و هم خارجي شهادی و از بعض اطلاقات    ي شهاد  ياست نه خارج

نمايد    ي نم  ي و نب اولی داشته اند و آن بحسب ظاهر موافق حديث    به يه را عبارت از مرت ئ عما  به اين طايفه چنان معلوم ميشود که  مرت 

ين هر يک از حقايق و مهيات باشد  يعتن بآ مگر آنکه خلق را که در حديث واقع شده است بمعنی تقدر دارند نه ایجاد و مراد  

  به نيه است و مرتبه مقدم بر ان مرت ثا  بهدر  مرت  استعداد قابليت وشک نيست که اين معني  از  معين   ءمخصوص و انداز  يبر قدر 

   .                                                                                                   يو هو سبحانه اجل و اعل اولي

 )روباعي*(                                                                                                  

سرارقدم اخوش آنکه رسيدگان با   
 چون در نظر آورند اين تازه رقم 

 هر حرف خطا که جسته  باشد قلم

عفوباران کرم و شويند بآب    
 و الله اعلم بالسواب  

  تمت الرسال 

   

Tercüme 

Bismillahirrahmanirrahim 

Ey yer ve mekândan pâk ve muberrâ 

Âlemin içi de dışı da senden uzak değildir 

Senin künhünne dair ne bir ad ne bir iz bulunabilir 

Akıl gözü ve kehanet Âmâ örtüsüyle örtülüdür 

 



89 
 

Ebu Zer b. Ukaylî’den (r.a.) nakledilmiştir: “Resulullah’a (s.a.v) dedim ki: Ya 

Resulallah, Rabbimiz mahlûkatı yaratmadan önce neredeydi? Resulullah Efendimiz buyurdu 

ki: üst tarafında hava ve alt tarafında hava olmayan bir bulutun içindeydi.”349 

Bu kelimenin nübüvvet kandilinden sadır olduğu kesintisiz bir sıhhat zinciriyle sabittir. 

Fakat hadisin manası zahiri yönden problemden uzak değildir. Zira bu kelime (amâ) sorulan 

suâlden ötürü meydana gelmiştir. Ve bu mevzu Arap diliyle bahis olup konuşulmuştur. 

“Mekân” suâline gelirsek, aynı şekilde “amâ” kelimesi suâlin içinden cevap bulmuştur.  “Amâ” 

kelimesi “rakîk bulut” anlamına gelmektedir ve “bulut” isim cinsindendir. Dolayısıyla cismin 

durumu cismi gerektirir. Soruyla kayıtlanan “mevcûdadı yaratmadan önce neredeydi” sorusu 

Allah’ın mevcûdadı yaratıktan sonra mevcûdadı içinde olduğuna işaret ediyor ki yüce Allah bu 

gibi mefhumlardan münezzehtir, azîm ve uludur. Bu hadis ancak büyüklerin sözlerinden ve 

yakîn ehlinin kelâmından yüksek bir seviyede şerh edilmesiyle anlaşılacaktır. Ki bu sayede 

hadisle ilgili şüphe ve problemler ortadan kalacaktır. Ve bu da şu mukaddimeye dayanmaktadır: 

Yüce Allah’ın zuhûr âlemine teveccühlerinin mertebeleri ve hazerâtı vardır. 

Birinci mertebe: 

Ayrışma ve tafsîl olmaksızın bütün ilâhî ve kevnî hakîkatleri câmi, ebedî ve ezelî bütün 

taayyünleri şâmil, her şeyi hâvî küllî bir taayyündür. Bazıları bu mertebeyi taayün-i evvel olarak 

isimlendirmekle birlikte bir üstü ise lâ-taayyün ve ıtlak mertebesidir. 

İkinci mertebe: 

Birinci mertebenin tafsili ve temyizidir. Bu mertebeye ikinci taayyün mertebesi denir. 

Bu mertebede ilahî ve kevnî hakikatler birbirinden ayrışmaktadır. İlahi hakîkatler vahdeti 

hakîkidir, kesreti nisbîdir. Kevnî hakîkatler ise tam aksine kesret hakîki, vahdet nisbîdir. Her 

iki mertebede kevnî hakîkatler için asla hâricî varlıktan nasip yoktur, hâriçte sayı ve ayrışma ile 

müteaddid ve mütemeyyiz değildirler. 

Üçüncü mertebe: 

Bu mertebeyi idrak etmek mümkün değildir. Bu mertebe basit mücerred ruhlar âlemidir. 

Sadece akıl gücünün âsâr ve ahkâmını vasıtasıyla müşâhede edilebilmektedir. 

 

 
 
 

 
349 Tirmizi, Tefsir Süre, 11; İbn Mace, Mukaddime, 13; İbn Hanbel, IV/11-12 



90 
 

Dördüncü mertebe: 

Misal âlemidir. Bu mertebe ancak hayâl gücü ile kavranılabilmektir. 

Beşinci mertebe: 

His ve şehâdet âlemidir. Bu mertebe zâhirî duyularla algılanabilmektedir. 

Altıncı mertebe: 

Bütün mertebelerin toplandığı ehadiyyet mertebesidir. Bu mertebe aynı zamanda insân-

ı kâmil mertebesidir. 

Bu mertebelerden her biri mutlak hakîkat için bir yer ve mekân durumundadır. Öyleyse 

benzetme ve mecaz vasıtasıyla şu suâl sorulabilir. Çünkü suâl “mevcûdatı yaratılmadan önce” 

tabiri ile kısıtlandırıldığında, maksadın ilâhî mertebelerden bir mertebe olması gereklidir. Zira 

tabiatı gereği merâtib-i halkiyye (yaratılmış mertebeler) bilavasıta takaddüm etmiştir.  Şüphesiz 

daha önce bahsedildiği üzere bu mertebe taayyün-i sânîdir. Suâlin cevabında var olan “amâ”dan 

amaç bu mertebedir, tasvir olunan “amâ” kelimesinin lügat manası değildir.  Bu nedenle onun, 

alttan ve üstten gerekliliği olan “hava”dan nefyedilmesinin sebebi ve iki mânâ arasındaki ilişki 

şu şekildedir; nasıl ki ince / rakîk bulut güneşi örten perde konumunda değilse, benzer şekilde 

ilâhî ve kevnî hakîkatlerin de bu mertebede hakîki vahdete perde olmaları mümkün 

gözükmemektedir. Zira ilâhî hakîkatlerin çokluğu izâfîdir, hakîki değildir. Kevnî hakîkatlerin 

çokluğu her ne kadar hakîki ise de ilmî ve gaybîdir. Harici (hariçte) ve şahidi (görünüşte) 

değildir. Merâtib-i halkiyyede tam aksine çokluk hem gerçektir hem de harici ve şahididir. Itlak 

meselesine gelince bu zümreden bazıları ‘amâiyye mertebesini mertebe-i ûlâ (birinci mertebe) 

olarak tanımlamışlardır. Lâkin zâhirden bakıldığında bu hadîs-i şerife uygun düşmemektedir. 

Ancak onlar hadiste vaki olan “halk” ifadesini icâd değil, takdir anlamında yorumlamışlardır. 

O halde taayyünden kasıt her bir hakîkat ve mâhiyetin kendine has kaderi, ölçüsüne uygun belli 

istidât ve kâbiliyetleridir. Şüphesiz bu mânâdan murat edilen ikinci mertebedir ve onun 

evvelindeki mertebe ise birinci mertebedir. O, Sübhânehu a’lâ ve eceldir.  

 

Rubâî  

Kıdem sırına vâsıl olanlara ne mutlu,  

Çünkü göz önüne getirirler bu taze nişânları  

Her harfin yanlışını Kalemden bulduklarında 

Af suyu ve kerem yağmuruyla yıkarlar 

 



91 
 

Suhanân-i Hâce-i Pârsâ  

بعد از گشايش مقال بستايش خجسته مال ملک متعال و توسل به درود فرخنده ورود صاحب ايات تکميل و  (  1) 

طريقت و كبراء حقيقت    ءدسيه امنائ چند است از انفاس ق  صلی الله عليه و علی اله خير ال نموده ميشود که اين کلمه   اکمال

ة العلماء المحققن اسوة  الكملاء العارفين المتوجه فى علم الباطن و الظاهر بما يضيق عن احاطة  که بر حواشی بعصی از کتب قدو 

پارسا البخاری قدس الله تعالی سره در مواضع  الصيف والىفاتر قطب الشىريعه و الريقة و الحقيقة و الدنيا و الدين خاوجه محمد  

متفرقه ثبت افتاده بود و مرقوم خامه حقايق نگار معارف اثار ايشان گشته بنا بر خلوص اعتقاد و وفور اعتماد در قيد کتابت  

درين   و  شد  ياد گارى  اورده  را  مستعد  واصلان  و  بود،  آموز گارى  را  مستعد  طالبان  تا  جمع كرده گشت،  شريفه  صحيفه 

                                                                                                                                                                                                                                                                     .  باشد

 عشاق هر كجا رقم كلك آن نگار 

 يابند بر وى ازمژه كوهر فشان كنند 

 هريك گرفته حرفى از آنجا به ياد گار

. تعويذجان و حرز دل ناتوان كنند  
 

( اميدوارى بعنايت بى علت حضرت بارى جل و علا است. كه هر كس از ميامن اين كلمات با بر كات بهر بردارى، محرومان   ٢)  

سوآء  بى   الى  والهداية  والتفيق  الاعانة  الله  من  و  آرد،  ياد  خير  بدعاى  و  بگذارد،  فرو  خاطر  از گوشه  را  بهره 

                                  .                                                                                                            الطريق

( بدانكه مستحق دوستى به حقيقت جز خداى تعالى نيست؛ هر كه ديگرى را دوست دارد، از جهل بود، مگر بدان وجه،  ٣)

اسباب دوستى نگاه كنى، اول آن است كه آدمى خود را و كمال خود را دوست  كه تعلق بوى سبحانه دارد. و اين بدان كه بدانی  

دارد، و از حضرت اين آن است كه حق تعالى را دوست دارد. عجب آنكه كسى از گرما گريزد، سايه درخت را دوست دارد. و  

درخت را كه قوام سايه بوى است دوست ندارد. مگر آن خود نداند كه دوستى حق سبحانه ثمره معرفت وى است؟ و هم كس  

. هر فرعى عند عدم المانع به اصل خود بالذات مايل است. مدرك جمال مطلق  بدين مقر آيد، اگر چه سر و حقيقت آن نشناسد 

وجود مضاف است كه فرع اوست، يافت فرع واصل و شعور بفرعيت واصليت ميل ذاتى بر آن مترتب است، در هر صورت  



92 
 

ضاهر اوست. و ظهورش به مظهرى و صورتى مقيدنى، و ظاهر وجود فيض جمال مطلق و وجه حق است، و دوام و بقا لازم  

ذات او ' و يبقى وجه ربك ذوالجلال 350  اى من حيث باطنه المطلق والا كرام، اى بظاهر المنبسط على الكاينات. فيض جمال  

                                                                                                                 مطلق ظاهر  وجود است.   

كه عام و منبسط است بر جمله علم، ارواح وى، و اجسام وى، و جواحر وى، و اعراض وى، در هر چه نظر كردم و بديدم  

ظاهر و باطن او راه ديدم؛ و جمله موجودات علم را اوصاف و تعينات اسماء اخلاق او يافتم. عين وجود، كه ذاتست، يكى بيش  

، و ظاهر اوصاف و تعينات نور و تنوعات و خواص ظهور، آن وجود يگانه است، كه ذات  نيست، و آنچ بر عالم منبسط است

كل ما يدرك و يشهد فهو حق ظاهر فى صورة خلق متوهم، و هى الصورة الظلية  ،  است. و صفت از موصوف منفك نيست  

العقل لايقول لا بلتقييد، و يرتبون الحدوث و    فالظاهر هو الحق لاغير. جميع العقلاء يدعون تنزيه الله تعالى مع كونهم مقيدين، لان 

ينفونه عن الحق سبحانه و ينزهونه. و اما العرفاء، المحققون، فلا يثبتون الحدوث اصلا و رأساً، فان شهوده التوحيد بنفيه عن اصله،  

                                                       ثم يثبته، بعد نفيه بلحق بمعنى تجلى الحق تعالى معالآنات بوجوههم فى الصور. 

فيكون الحدوث عندهم ظهوره فى الصور المختلفة بلتجاليات المتعاقبة غير المتكررة. و عند المحققين لاغير. والاغيار المسماة بالعلم  

الاحديه مر حوم فى مقام التفصيل والكثرة، فعين الصورة المتجلية على القب عين الصورة  عينه فهو سبحانه را حم فى مقام جمع  

القلبيه فى الحقيقة،  و ان اختلفت بالقا بليلة والمقبولية، فالحق سبحانه هو المتجلى و المتجلى له. فان اعتبرت ظهور الواحد الحق  

احديه، الجمع نفيت الغير و قلت العين واحدة. فان أحدية    ت ان اعتبر   سبحانه فى صورت الكثرة، قلت المتجلى والمتجلى له. و 

جمع الوجود يحكم بنفى السوى، ويشهد بقوله سبحانه :  كل شىء هالك الا وجهه. 351  فاعجب ولا تغب عنه غز وجل فى التجليات  

الغير المتناهية. فانه واحد، لاموجود غيره. و اذا كان العين واحدة وليس فى الجود غير، فالذى ظهر فى صورة هو الذى ظهر فى صورة  

اخرى، فعين النور هو عين الظلمة، و عين الظلمة عين النور، و كذا جميع المتضادات، لانها حقيقة واحدة. و من غفل عن مقام  

                                                                                           الوحدة يبقى فى حجاب الكثرة و ظلمتها.

 
 
 

 
 سورة  ٥٥ )ابرحمن( ، آية ٢٧.  350
 سور ة ٢٨ )القصص( ، آية ٨٨.   351



93 
 

و هو مغموم ابداً لاحتجابه و جهله، فالوحدة منبع النور، والكثرة منبع الظلمة. و لا يعرف معنى التوحيد الا من له همة قويه عظيمة  

عالية، لا يقنع بظواهر العلوم، ولا يقف عند مبلغ العقلاء من العلم، بل يقدر على خرق الجب الناشية من كثرة الصور ليصل الى ما  

لا يصل اليه الكفر، لا يقنع من كل من شىء الا بالب الذى هو الحقيقة، و الايقف مع القشور والظواهر والتعينات. اهل الكشف  

يرون ان الله تعالى یجلى فى كل نفس و لا يتكرر التجلى، و يرون ايضاً ان كل تجلى يعطى خلقا جديدا، و يذهب بخلق. فالبقاء  

بقاء ولا  الانات، والفانى هو التعين، و مع قطع النظر عن هذه الاعتبارات، فلافناء ولاللوجود الحق الذى يظهر فيه هذا الصور مع  

لا المطلع على حقيقة الوجود وظهوراته وتجلياته التعينات مع انها غير متناهية  اتجلى ولا حجاب ولاابعاد ولا اقتارب، ولا يعرف هذا 

.                                                                                                                             غير مكررة  

جز او. و اين معنى بس عزيز و مشكل،  ( نزد أهل تحقيق غير و سوى نيست، فيض ازو و رجوع هم به او و درميانه هيچ نى  ٤)

                                                               <  > فرمود  -الله  رحمه  -الإسلامدرنيابد اين معنى را جز صاحب دل. حجة  

و دشوارى معرفت حق سبحانه از غايت روشنى است كه بس ظاهرست و دلها طاقت دريافت آن ندارد، خفاش به روز    پوشيدگى

نه بيند، نه از آن كه چيزها به شب ظاهرتر است، لكن به روز بس ضاهر است، وچشم وى ضعيف، هر چه درو موجود است  

على الدوام يك صفت اند در گواهى دادن بر كمال علم و قدرت و جلال و عظمت صانع جل ذكره. اگر بر  آفريد گار سبحانه  

غيبت و عدم ممكن بودى، آسمان و زمين ناچيز شدى، آنگاه وى را بضرورت بشناختندى. ديگر آنكه در كود كى اين موجودات  

در چشم قران گرفته است در وقتى. كه عقل آن نبوده است كه شهادت آن بشنود. هر كرا چشم ضعيف نيست، هر چه را بيند،  

از آن روى بيند، كه صنع وى است. چون چنين شد، در هر چه نگرد، خداى تعالى را بيند، اگر خواهى، در چيزى نگرى كه  

نه از وى است و نه به وى است، بلكه خود همه پر تو جمال حضرت اوست، و هم ازوست، و همه بدوست، بلكه خود همه  

اوست، كه هيچ چيز را جزوى هستى به حقيقت نيست، بلكه هستى همه چيزها پر تو هستى اوست، نصيب همه چشمها از  

.                    ملاحظه جمال ذات وى خير كى است، و ثمره همه عقلها از نظر به عجايب صنع وى معرفت ضرورى است  

هيچ كس مباد كه در عظمت ذات وى انيشه كند، تا چگونه و چيست؛ و هيچ دل مباد كه يك لحظه از عجايب صنع وى   

غافل ماند، تا هستىء وى به چيست، و يكيست ولله رحمةالله، حق سبحانه از همه مخلوقات و موجودات ظاهرتر است و از غايت  



94 
 

بعد  طلب  فمن  الشمس،  من  اظهر  سبحانه  الحق  ظهور  گشته،  خفى  است  پنهان                                                                                                                                      پيدائ  

                                                                                                              العيان، فهو فى الخسران. 

گويى اين آدمى را نمىشناسم. بعد از اختلاط كه افعال و اقوال و اخلاق و هنرهاى او را مشاهده كنى، گويى، نيكش شناختم؛   

سبحانه ذاتيست كه  حق سبحانه، كه جمله مخلوقات افعال و اقوال و آثار اوست، كى پنهان ماند؟ چرا با خود نگويى، خداوند  

هر چه ديدم و خواهم ديد همه صنع اوست؟ پس دايم خدا را سبحانه از همه پيداترى بين، و مگر كه نمى بينم. اگر غير اين دانى  

ضحك   موجب  نه  بينم  نمى  را  باغ  و  بينم  مى  را  برگ  باغ گويد كه  در  باشد كه كسى  چنان  مثلت  بينى،  و 

                                                                                                                                باشد؟

    ايچنين فهم كن خدا را هم
 در  همه روى او ببين هردم 

 
 مى نگر هر صباح در فالق

 زانكه خلق است مظهر خالق
 

 زآسمان و زمين و هر چه دروست 
پوست جز خدا را مبين، ممان در   

 
 

  نيك و بد را چو حق كند پيدا
 

 ديدن عين او بدست و خطا 
 

  چون و را بى شريك بگزينى
  آنچ بودست و هم بود بينى

 
 بى پرى بر سماى روح پرى

 بركف و دست صد فتوح برى

( الصف الذاتى للحق سبحانه احدية  الحق والوجوب الذاتى والغنى عن العلمين، فالاتحاد هو شهور الوجود الحق الواحد المطلق  ٥)

الذى الكل به موجود. فالحق يتحد به الكل من حيث كون كل شىء موجودا به معدومً بنفسه، لا من حيث ان له وجوداً خاصاً  



95 
 

اتحد به، فانه محال، ولاتصال هو ملاحظة البعد عينه متصلًا بالوجود الحلى بقطع النظر من تقيد وجوده بعينه، واسقاط اضافته اليه،  

          .                                  به   فيرى اتصال مدد الوجود و نفس الرحمن اليه على الدوام بلا انقطاع حتى يبقى موجودا

و النفس الرحمانى هو الوجود الاضافى الوحدانى بحقيقته، المتكثر بصور المعانى التى هى الاعيان، و الحوالها فى الحضرة الواحدية سمى  

تشبيهاً بنفس الانسان المختلف بصور الحروف مع كونه هوآء ساذجاً فى نفسه و نظراً الى الغاية التى هى ترويج الاسمآء الداخلة  به 

تحت حيطة الاسم الرحمن عن كربها، و هو يكون الاشياء فيها، و كونها بلقوة كترويج الانسان بالنفس. الذات واحدة بنفسها، كثيرة  

بسمايها و صفاتها وافعالها، و هذه الكثرة لا يقدح فى وحدتها، لان كثرة الاسماء ناشية من كثرة الصفات، و كثرة الصفات لتعينات  

عارضة للذات باعتبار توجهها الى عالم الضهور، كتعيات الصفات من النصفية والثلثية والربعية و غيرها لذات الواحد باعتبار نسبتها  

الى اثنين والثلاثيه والربعية و غيرها. و لا شك ان النصف والثلث والربع ذالك الواحد فى الحقيقة و غيره باعتبار التعين، لان تعين  

ذات الواحد لا ينافى تعينات تلك الاوصاف. و تعين كل وصف ينافى تعين وصف آخر، فللذات فى نفسها تعين مخصوص، و من  

.                                                            حيث ظوهورها فى صور الاسمآء والصفات والافعال تعينات غير محصورة  

و حقايق الاعيان الثابته من الجواهر و الاعراض هى تعينات الافعال العارضة للذات الفايضة عنها قبل استعدادها لقبول استعدادها  

للقبول، و حقايق التعينات صور تجليات الذات الواحدة فى نفسها على نفسها لنفسها، و الها فى صورة كل تعين ظهور باعتباره، و  

لم الاسماء  بطون باعتبار تعينات آخر، ففى عالم التجرد لها ظهور باعتبار تعينها الذاتى، و بطون باعتبار تعينهاتها الاخر، و الها فى عا

  و الصفات والافعال بطون باعتبار تعينها الذاتى، و ظهور باعتبار تعيناتها الآخر والتعين الذاتى لايزال باطناً عن الاشارة العقلية و 

هو الا  شهوده  حمى  حوم  يحوم  ولا  .                                                                                                                      الحسية 

والتعينات الاخر باطنه فى الذات عن الاشارة الحسية لا العقلية، ظاهرة فى مظار الوجود بالاشارتين، و تعين الذات يحتجب و يختفى  

ببدو تعيناتها الاخر، وظهورها واظهار الحق سبحانه سر ذاته و صفاته فى مظاهر افعاله ما كان لخفايه عليه قبل ذالك، و لكن  

ليتجلى باسم الظاهر آخراَ كما كان متجلياً باسم الباطن اولًا، والعجب انه تعالى ما ظهر بشىء من مظاهر افعاله الا و قد احتجب  

به، و ذلك من اتقان صنعته، و بليغ حكمته، و لا تغنى بالاسم اللفظ بل مدلوله، و هو الذات الموصوفة بصفة كالطيف والقهار.  

                                                                                          و هذا معنى قول العلماء الاسم هو المسمى.



96 
 

و الحق سبحانه وحدانى الذات والصفات والاسمآء والافعال، بمعنى ان كل شىء نسب اليه ذات او صفة او اسم او فعل، و نسبتها  

انوار تجليات الذات و الصفات الازليه والاسماء والافعال الآلهيه فى مظاهر الكون. و ليس   اليه مجازية لا نها فى الحقيقة عكوس 

لمظاهرها شىء منها حقيقة كما للمرآة من الصور المتجلية فيها، فالسمع و البصر و غير هما من الصفات فى اى موصوف كان هو  

الله عز و خل حقيقة و نجو قوله تعالى: و هو السميع البصيرا 352  اشارة الى تخصصه بالصفات و الاسمآء. والاسمآء ينقسم باعتبار  

الذات والصفات والافعال الى الذاتية كالله، والصفاتية كالرحمن، والافعالية كالخالق، و منحصر باعتبار الانس، والهيبة عند مطالعتها  

فى الجمالية كاللطيف والجلالية. كالقهار. والصفات ينقسم باعتبار استقلال الذات بها الى ذاتيتة، و هى سبعة الحيوة والعلم والارادة  

والقدرة والسمع والبصر والكلام، و باعتبار تعلقها بالخلق الى افعالية، و هى ماعدا السبعة. ولكل مخلوق سوى الانسان حظ من  

بعض الاسمآء دون الكل، كحظ الملأكة من اسم السبوح اقدوس و لذلك قالوا، و نحن نسبح بحمدك و نقدس لك. و حظ الشيطان  

الجبار المتكبر، و لذلك عصى و استكبر. و اختص الانسان بالحظ من جميع السمآء، و لذلك اطاع تارة و عصى أخرى؛   من اسم

و قال تعلى: و علم آدم الاسمآء كلها353، اى  ر  كب فى فطر ته  من  كل اسم من اسمآئه  لطيفة  و هيأة بتلك  الطايف  للتحقق بكل   

اسمآء  الجمالية  و  عبر  عنها   بيديه .  فقال  لابليس  ما   منعك  ان   تسجد  اما  خلقت   بيدى 354.  و  كل  ما  سواه  مخلوق  بيد  واحدة  لانه  اما   

  فى   معناه   تجد   ان   تعالى   اسمآيه   من  باسم   المتحقق   وعلامة .  والشيطان  العذاب   كملأكة   الجلال  او   الرحمة،  كملأكة   الجمال  صفة مظهر 

.       تصديق لتحققه بهذا الاسم  -قدس الله روحه  -تغير الحاجي  لم  كما  بشىء يتغير  لا  ان علامته  الحق باسم كالمتحقق   نفسه،   

ذات را صفت معينه و اعتبار تجلى از تجليات وى اسم مى نامند. و    - قدس الله تعلالى ارواحهم  -(  اهل بصيرت گفته اند٦)  

. و نزد بعضى ازيشان اسما و صفات دو لفظ مترادفى اند بر يك معنى، چه تكثر در ذات به سبب  اسمآء ملفوظه اسمآء الاسمآست

تكثر صفات است؛ و صفات خداوند عز و جل نه عين ذات، و نه غير ذات است. و بعضى به اين عبارت گفتند كه هم عين  

و هم غيرست. عين ذات است زيرا آنجا موجودى  نيست مغاير ذات حق المغايرة كه از آنجا كفر محض و شرك بحث لازم آيد. و  

   . از آن وجه غير ذات است، كه مفهومات صفات على القطع مختلف اند، و كثرت صفات از اختلاف موجودات و اعتبارت

 
 
 

 
 سورة ٤٢ )الشورى( آية ٩.   352
 سورة ٢ )البقرة( آية ٣١.  353
 سورة ٣٨ )ص( ، آية ٧٥.   354



97 
 

الحقيقة هو بها موصف. مقام    و نسب و اضافات مى خيزد. ذوق انبيا و اوليا به آن گواهى مى دهد كه الله تعالى صفات على 

معرفت اسماء وصفات الهى در غايت عظمت است. جز اهل صفوت و خلت را بر آن اطلاع ندهند. در هر دلى نور عزت اسرار  

نسبة إلى  معارف او نگنجد، و هر گوش طاقت سماع آن ندارد صدر عنه سبحانه الوجود على اتم الوجود، وله سبحانه باعتبار  

البعض الموجات او الى جميعها، مثلا اسم الحى والحق بالنظر الى موت الغير و بطلانه، واسم الواجب والقيم بالنظرة الى مغايرته لسائر  

الذوات فى عدم الحاجة الى عليه موجدة، والحق انه سبحانه هو الموجود الذى له الذات الحق لها حقيقة الوجود، و ان كل ما سواه،  

                                                                         .       فهو معدوم الا من الوجه الذى يلى قيوميته عز و علا

  هستی که وجود او به خود نيست 
   هستيش نهاندن از خرد نيست 

قوام داردهستی که حق    
ليکن نام دارداو نيست     

مثلا نور القمر اذا كان مستفاداً من النور الشمس، وهو فى ذاته فان و  هالك معدوم، فلا نور فى حقيقة الا نور الشمس. فكان  

نور القمر هو نور الشمس حتى كانه  هو فكيف یجوز مع ذلك ان یجعل القمر شريكاً للشمس في افضة النور، نعم لو سمى نور  

القمر سبب من حيث الا صطلاح لافاضاة نور الشمس ليلا على العرض، فلامشاحة، ولك)كذا!( لا یجوز ان يغفل عن تبعية نوره  

                                                                                                                       . لنور الشمس

 

 

Tercüme 

1-Mülk-i müteâl Allah’ın adıyla ve onun ekmel ayetlerinin sahibi Hz. Peygambere 

(s.a.v.) sayısız tevessül ve dua dan sonra. 

Bilinir ki, bu birkaç kelime tarîkatın eminlerinden ve hakikatin büyüklerinin 

nefeslerinden sadır olan bu birkaç kelime-i kudsî ariflerin kâmillerinin örnekleri, muhakkik 

âlimlerin yücelerinin kitapları kenarında yazılmıştır. İlmi bâtın ve zâhir ilmini defterlerin ve 

sahifelerin izafe ettiği kadar. 

Şeriat, tarîkat, hakikat, dünya ve din kutbu Hâce Muhammad Parsa Buhari (Allah onun 

sırrını takdis etsin) güzel hakikatler ve onun bazı maarif dolu olan eserleri yazıya geçirilmiştir. 

Ta ki istidat sahibi talebelerin irfânını artırsın ve tarîkatte ilerlemiş olanlara da bir hâtıra olsun. 



98 
 

Şiir 

Âşıklar, o sevgilinin kaleminden her nerede bir iz bulurlar/buldular 

O izin üzerine kirpiklerinden cevher saçtılar 

Herkes o sözlerden bir harfi hatıra olarak yanına alır 

Ruhuna ve gönlüne muska olarak yanına alır  

2- Herkes bu mübarek kelimelerin bereket ve faydasını görür ve nasibini bulur. Kendi 

köşelerinde nasipsiz ve mahrum olanlara gelince onlara da hayr dua olsun zira sırât-ı müstekime 

hidayet, tevfik ancak Allah’ın yardımıyladır.  

3- Bilin ki, Yüce Allah'tan başka hiç kimse hakikate dostluğa layık değildir; Kim ki başkasını 

dost tutar cehalettendir. O yüz ki Sübhân olan Allah’ın kokusuyla bir ilişkisi bulunsun. Bu da 

şunu bilmektir ki, dostluk sebeplerine bilmen gerekir. İlki şudur ki, insan ilk önce kendi ve 

kemâlini dost tutar. Buradan hareketle hakk’ı zâtında Hakkı teâlâ’yı sever. Hayret verici şu ki; 

sıcaktan kaçan kimse ağacın gölgesini dost tutar fakat o güzel kokulu gölgeyi ayakta tutan  ağaçı 

sevmez. O kişi bilmiyor ki Cenâb-ı Hakk'ı sevmenin meyvesi onun marifettir. Ve bir kişi ki din 

karargâhını görmeye gelir fakat sır ve hakikatini tanımaz. Her fer’î olan engellerin ortadan 

kalkması durumunda kendi aslına dönmeye bizatihi mâildir yönelir. Mutlak cemâli idrak eden 

varlık muzaftır ve o fer’îdir. Bir dalın asıl, şuuru fer’îyet ve asliyet ile birlikte tertip üzere 

bulunur; her surette zahir olan O’dur. Ve (Celâl sahibi rabbinin vechi bâkî kalacaktır) ayetinden 

hareketle devam ve bekâ onun zâtına aittir.  

Ey bâtını itibari açısından mutlak ikram olan! Ey zâhiri tüm kâinata münbasıt olmuş.   

Cemâli mutlakın feyzi varlığın zâhiridir. Tüm âlemdeki varlığın tamamına yayılmıştır. 

O’nun ruhların, O’nun cisimlerin, O’nun cevherleri, O’nun arazları, her neyi baksam O’nun 

zâhir ve bâtını yol gördüm. Bütün mevcudatı âlemin vasıf ve taayyünlerini O’nun ahlakının 

isimleri olarak buldum. Varlığın aynı zâttır onun ötesi yoktur ve tüm âleme yayılmıştır. Zâhiri 

vasıflar nurun taayyünleri ve çeşitliliği ve zuhurun hususiyetlerinde O’ vücûd tektir. Ve (zâttan) 

ibarettir. Sıfat mevsufundan ayrılmış değildir. İdrak edilen her şey tevehhüm edilmiştir ve O’ 

gölge bir surettir zâhir olan ancak Hakk’tır başkası değildir.  Bütün akiller kendi sınırlı akıllarına 

rağmen Allah’ı tenzih ederler. Mutlak cemâli idrak ederler. Çünkü akıl ancak takyitle konuşur, 

hâdis olanı tertip eder ve onu Hakk’tan nefiy ve tenzih yoluna giderler. Muhakkik olan ariflere 

gelince; her şeyden önce hudûs’u ispat etmeye çalışmazlar. Hudûsun önce Allah için mümkün 

olmadığını söylemek ve tevhidin aslından olmadığını kabul ettikten sonra hudûsu ispat etmeye 

çalışmak, Allah’ın kullarına farklı suretlerde tecellisi anlamına gelir ki bu tevhidin şühûdüdur. 



99 
 

Muhakkik ariflerin indinde hudûs O’nun çeşitli suretlerde, tekrara düşmeksizin, peş peşe 

tecelliyatından ibarettir. Bu durum sadece muhakkikler için böyledir. Ağyâr olarak 

isimlendirilen âlem-i ayn de Hak sübhâne ehadiyetin ‘cem’ makamında ‘rahim’, kesret ve tafsil 

makamında ise ‘merhum’ dur. Kalbe tecelli eden suretin aslı, hakikatteki kalbi suretin 

kaynağıdır. Şayet kabiliyet ve makbuliyet her ne kadar birbirinden ayrı şeyler ise de Allah hem 

tecelli eden hem de tecelli edilendir. Bir tek olan Allah’ın pek çok surette zuhur etmesini dikkate 

alırsan, Allah hem tecelli eden hem de tecelli edilendir dersin. Ehadiyyeti dikkate alırsan, cem 

makamında diğer bütün her şeyi ortadan kaldırır, sen de ‘ayn’ (varlığın kaynağı) tektir dersin.  

Bütün varlıkta ehadiyyet mâsivânın nefiy edilmesi anlamındadır. (‘O’nun zatı dışında her şey 

helak olacaktır.) ayeti bu hakikate şahitlik eder.  Şaşır ve bil ki, Allah sonsuz ve farklı 

tecellilerini devam ettirir. Ayn bir olduğunda varlıkta başka bir şeyin bulunması söz konusu 

değildir. Bir surette zuhur eden başka surette de zuhur edebilir. Nurun aslı (ayn) aynı zamanda 

karanlığın da aynıdır. Karanlığın kaynağı ise nurun da aynıdır. Bütün zıtlıklarda durum bu 

şekildedir. Çünkü O’ tek bir hakikattir. Kim vahdet makamından gafil olursa, kesret ve 

zulmet(karanlık)örtüsünün altında kalır. Cehaleti ve bu örtüyü örtünmesi sebebiyle her zaman 

kederli, gamlıdır. Halbuki vahdet nurun kaynağı, kesret ise zulmet kaynağıdır. Tevhidin 

anlamını ancak son derece güçlü himmetle yüce olan kimse bilebilir. O kimse ilimlerin zâhiri 

ile ikna olmaz, akıl ehlinin ilimde ulaştıkları son nokta da durmaz. Bilakis fikirle ulaşılamayan, 

suret çokluğundan kaynaklanan perdeleri yırtmaya gücü vardır, her konuda özü oluşturan 

hakikatten gayrısıyla kanaat etmez. Dış görünüşler ve suretler ile durmaz. Keşif ehli, Allah’ın 

her nefiste tecellide tekrar olmaksızın tecelli ettiğini görürler. Aynı şekilde her tecellinin yeni 

bir halk-ı cedid (yaratmayı (halk) ortadan kaldırıp yeni bir yaratma meydana getirdiğini) 

verdiğini görürler. Bekâ kendisinde suretlerin ve gölgeleri ile birlikte zuhur ettiği hakkın 

vücûdu içindir. Fâni olan ise taayyündür.  Bu varsayımları dikkate almadan, fenâ, bekâ, tecelli, 

ib‘âd,(uzaklaştırma) iktirab (yakınlaşma) kavramlarının anlaşılması mümkün değildir. Bu 

kavramları ancak hakikâtul vücudun tekrar etmeyen gayrimütenahi, taayyün, tecelli ve 

zuhurlarına muttali olanlar bilirler.  

4- Ehli tahkik katında gayr ve (siva) diye bir şey yoktur. Feyz ondandır ve dönüş hem ona dır, 

ve arada yalnızca O’ vardır.  Ve bu mânâ oldukça değerli ve zordur, ve bu mânâyı kalp 

sahibinden başkası bulamaz. Hüccetü’l islam rahmetullah buyurdular: Hakk’ın marifetinin 

örtülü ve zorlu oluşu açıklıktan ötürüdür. Her şey geceleyin karanlık gündüz zâhir iken yarasa 

gündüz göremez. Çünkü onun gözleri zayıftır. Var olan her şey devam üzere (bir ağızdan, yek 

vücud) muhalefete düşmeden Sâni’ olan Allah’ın azamet, celâl, kudret ve ilminin kemaline 



100 
 

şahitlik eder. Eğer Hakk için bir gaybet ve adem mümkün olsa yerler ve gökler yok olurdu 

ancak o vakit onu zorunlu bir şekilde tanırdın.  Diğer bir örnek ise çocuk bütün mevcudatı 

Kur’an’ın gözünden okumuştur. Fakat çocukluk vaktinde onda akıl olmadığı için onun şehadeti 

dikkate alınmaz. Her kimin ki gözü zayıf değildir, o her şeyi görür ve O’nun gördüğü şey O’nun 

yaratmalarıdır. Durum böyle olunca ister bir şeyi Allah’tan görsün ister görmesin her neye ki 

bakar Allah’ı Teâlâ’yı görür. Hepsi Hz. Hakk’ın parıltılarıdır ve her şey O’ndandır, her şey O’nu 

sever ve belki her şey O’ dur. Ancak hiçbir şey varlığın hakikatte cüz’u değildir. Aksine bütün 

şeylerin varlıkları O’nun varlığının yansımalarıdır. Bütün gözlerin nasibi kimdedir? Hiç kimse 

nasıl ve niçin diye Allah’ın büyüklüğünden endişe etmesin. Hiçbir gönül O’nun varlığı nasıldır 

diye O’nun yaratmalarındaki acayipliklerinden bir an olsun gafil olmasın. En çok zâhir olandır 

ve bütün açıklıklardan aynı zamanda en gizli olandır. Ve bu aşırı zuhur sebebiyle de 

gizlenmiştir. Yoksa Hakk güneşin zuhurundan daha zâhirdir. Bu kadar zuhurdan sonra zuhur 

isteyen hüsrandadır. Dersin ki ben bu (insanı tanımıyorum.) Onun fiilleri, sözlerini, hünerlerini 

karşılaştıktan sonra görürsün dersin ki: (onu iyi bir insan olarak tanıdım). Bütün mahlukât 

fiiller, sözler ve eserler odur. Nasıl gizli kalır? Neden kendine demiyorsun ki; Hakk teâlâ öyle 

bir zâttır ki her ne gördüğüm ve her ne görmek isteyeceğim her şey O’nun yaratmasıdır? O 

halde görmesen de Hakk teâlâ’yı her şey de dâim ve zâhir bil. Eğer bu şekilde bir görme ve 

bilmeye sahip değilsen, senin durumun bir bahçede (yaprağı görüyorum ama bahçeyi 

göremiyorum) diyen kimsenin durumu gibi gülünesi olur. 

Şiir  

Bu şekilde anla Hakk’ı 

Her şey de O’nun yüzünü gör her zaman 
 

Her sabah gökyüzüne baktığında  

Ki o Hakk’ın mazharı olan bir halktır 

 

Gökyüzü yeryüzü ve her şey ondandır 

Hak’tan gayrısına gör yalnızca kabukta kalma 
 

İyilik ve kötülüğü Hak peyda eyledi 

Gözün onu görmesi hata ve yanlıştır 

 
 

Çünkü onu ne zaman şeriksiz gördüm  

O öyleydi ve öyle göresin 
 

Ruh semasında kanatsız olarak uçarsan  

Elinde ve avcunda yüz fetih elde edersin 
 



101 
 

5- Hakk’ın zâti vasıflarından biriside onun ahadiyyetül Hakk’tır. Ve vücûdu zâti bütün 

alemlerden müstağnidir. İttihat (teklik) her şeyin kendisiyle var olduğu, tek ve mutlak olan 

hâkiki varlığın şühûdudur (tanınmasıdır).  Hak kendi başına varlığı olmayan her şeyin 

kendisiyle var olduğudur. Yoksa mevcudun Hak ile ittihat etmiş müstakil bir varlığı yoktur. 

Aksini düşünmek muhaldir. Ve (İttisal) ise kulun kendi mukayyed varlığında kat’î nazar ederek 

yüce varlıkla kendi aynını beraber mülahaza etmesi ve kendisinde iskât-ı izâfetin kendisine 

ulaşmasıdır. Bu durumda iken salik kendisine ilâhi yardımın ve nefes-i rahmânın kendisine 

kesintisiz, devam üzere ulaştığını gördüğü halde mevcûd olduğunu bilir. 

(Nefes-i rahmânî) hakikat itibari ile aslında vahdâni izafi bir varlıktır. Â’yan olan 

manaların suretinde çoğalır. Ve onun vâhidiyyet makamındaki halleri harflerin suretlerine göre 

değişen insan nefesine teşbih edilmiştir. Aslında harflerin suretleri farklıdır. Gaye ise rahman 

isminin korumasına dahil olan isimleri diğerlerinden ayırmak ve ortaya koymaktır. Pek çok 

eşya bu isim dairesinin içine dahil olur ve onun bilkuvve ortaya çıkışı insanın nefesi ile revaç 

bulur. Zât, kendi başına tektir, isimleri, sıfatları ve fiilleri bakımından çoktur. Bu çokluk(kesret) 

zâtın vahdetine zarar vermez. Çünkü isimlerin çokluğu, sıfatların çokluğundan 

kaynaklanmaktadır. Sıfatların çokluğu, âlemi zuhura yönelmesi itibari ile zât’a ait arızi 

taayyünlerden dolayıdır. Tıpkı bir sayısına iki, üç, dört ve benzeri sayıları nisbet edilmesi ve 

yarım, üçte bir, dörtte bir şeklinde sıfatlanması gibi. Şüphe yok ki, yarım, çeyrek, üçte bir ile 

kast edilen birinin bizahtihi kendisidir. Bu şekilde nisbetler taayyün itibari iledir. Çünkü vâhid 

olan zâtın taayyün etmesi, bu sıfatların taayyünü ile çelişmez. Her bir vasfın taayyünü başka bir 

vasfın taayyünü ile çelişir. Aslında zâtın kendine has bir taayyünü vardır. Çünkü onun isimlerin, 

sıfatların ve fiilerin suretlerine zuhur etmesi, sınırsız bir taayyündür. Cevherler ve arazlardan 

oluşan a’yân-ı sâbite’nin hakikatleri, a’yân-ı sâbite’ deki varlıkların taayyünü oradaki 

istidatlarına göre gerçekleşir.  

Suretlerin taayyünlerinin hakikati ise, bir zâtın kendisi için kendi zâtından kendi zâtına 

tecellisidir. Ve her surette zuhur itibari ile bir taayyün vardır. Bâtın itibari ile başka taayyün 

vardır. Âlem-i tecerrüdde her istidadın taayyün-i zâtisi itibari ile bir zuhur vardır ve yine bâtın 

itibari ile bir başka taayyünü vardır. Ve her istidat için âlem-i esmâ, sıfat ve ef’âl’de bâtın itibari 

ile bir taayyünü zâti ve zuhur itibari ile bir başka taayyün ve taayyünü zâti vardır. Zâti taayyün 

akli ve hissi işaretleri içerisinde barındırır. Diğer taayyünler ise hissi işaretler bulundururken 

akli işaretler bulundurmaz.  Bunlar mezâhir-ül vücûtta iki işaretle zâhirdir. Zâtın taayyünü başka 

bir taayyünün ortaya çıkmasıyla ihticab eder, gizlenir.  Bu taayyünlerin taayyün etmesi, Allah’ın 

zâtının ve sıfatlarının sırrını ortaya çıkarması, daha önceden gizli olan fiillerinin zuhûr 



102 
 

etmesiyle meydana gelir. İlk önce bâtının ismiyle tecelli ettiği gibi son olarak ta zâhir’in ismiyle 

tecelli tecelli eder. İlginç olan şudur ki, Allah fiillerinin mazharlarında bir şey zuhûr ettiğinde 

yine aynı şeyle ihticap eder. (Ona bâtın bir anlam verir) bu durum Allah’ın sanatının 

mükemmelliği ve hikmetinin eşsizliğinden kaynaklanır. Sadece lafzi (lafzın ismini) değil, onun 

delâlet ettiği şeyleri de kasteder. O, hem latîf ve kahhâr ismi ile mevsuftur. İşte âlimlerin (isim 

müsemmadır) dedikleri mânâ budur.  

Aslında Allah, zâtında, sıfatlarında, isimlerinde ve fiillerinde tektir (vahdâni). Yani zât, 

sıfat, isim ve fiil olarak Allah’a izâfe edilen her şeyin izâfeti mecazidir.  Aslında bu, Zât’ın, 

tecelli nurlarının, ezelî sıfatlarının, isimlerinin ve ilâhi fiillerinin âleme yansımasıdır. (Âlemde 

görünür hale gelmesidir.) ve tıpkı aynaya yansıyan görüntüde olduğu gibi bu görüntülerde 

hakikat yoktur (gerçek değildir.) görme duyma ve bunların dışındaki sıfatlar Allah’ta hakiki 

olarak vardır. (Allah her şeyi işiten ve görendir) ayeti bunun Allah’a mahsus bir görme veya 

duyma olduğuna işaret etmektedir. (Yani isimlerin ve sıfatların O’na mahsus olduğuna işaret 

eder). İsimler zât, sıfat ve fiil olmaları itibariyle ayrılırlar. Zâti olanlara örnek “Allah”, sıfati 

olanlara örnek “Rahmân”, fiili olanlar örnek ise “hâlik”tır. Bütün bunlar insana nispet 

edildiğinde sınırlıdır.  Cemâliyyetteki (Cemâl) heybete muttali olunduğunda, “latîf” gibidir.  

Celâliyetteki (Celâl) heybete muttali olunduğunda ise “kahhâr” gibidir.  Sıfatlar Allah’ın zâtı 

ile ilgili olanlar ve kulların fiilleriyle ilgili olanlar olmak üzere ayrılır. Allah’ın zâtı ile ilgili 

olanlar yedi tanedir; Hayât, İlim, İrade, Kudret, Semî’, Basar ve Kelâmdır. Kulların fiilleriyle 

ilgili olan sıfatlar ise bu yedi sıfatın dışında kalanlardır. İnsan dışındaki her bir mahlûkun bazı 

isimlerde bir payı vardır. Tıpkı meleklerin “Es-sebbûh” ve “El-kuddûs” isimlerinde paylarının 

olduğu gibi. (Biz seni hamdinle teşbih ederken ve seni takdis ederken) ayetine işaret ediyor. 

Şeytanın ise “Cebbâr” ve “Mütekebbir” isimlerinde bir payı vardır. Bundan dolayı isyan etmiş 

ve kibirlenmiştir. Bütün isimlerde payı olması ise insana mahsus bir özellik kılınmıştır. Bu 

sebeple insan bazen itaat etmiş bazen de isyan etmiştir. (Allah-ü teâlâ Ademe bütün isimleri 

öğretti.) Dedi (ayete işaret ediyor.)  Allah isimlerinin her birini latif bir şekilde insanın fıtratına 

yerleştirmiştir. Cemâl isimlerinin hepsini gerçekleştirsin diye yerleştirmiştir. Bu yerleştirmeyi 

“eliyle yerleştirdi” şeklinde tabir etmiştir. Allah, İblis’e, (ben onu elimle yarattığım halde ona 

(adem) secde etmekten seni alı koyan nedir) dedi. Onun dışındaki bütün varlıklar bir’in (vâhid) 

eliyle yaratılmışlardır. Çünkü o ya rahmet meleklerinde olduğu gibi Cemâl sıfatının bir 

yansımasıdır ya da azap melekleri ve şeytanda olduğu gibi Celâl sıfatının bir yansımasıdır.  

Allah’ın isimlerinden birini gerçekleştirdiğinin (kendisinde tecelli eden) alameti, bu ismin 



103 
 

manasını nefsinde bulmasıdır. Hak ismini gerçekleştiren kimsenin alameti ise, hiçbir şeyle 

değişmemesidir. Tıpkı Hâce’nin bu ismin tecelli ettiğini doğrulamadan vazgeçmediği gibi.  

6- Ehl-i basiret söylemişlerdir (Allah sırlarına takdis etsin) zâtın bir sıfat-ı muavvene ve 

tecelliyâtından zuhur eden zuhur eden tecellisi vardır ki, ona isim adını verdiler. Ve isimlere 

“isimlerin isimleri” şeklinde telafuz edilmiştir. Ve bazılarına göre esma ve sıfat aynı anlama 

gelen iki farklı kelimedir. Zâtın tekessürüne sebep sıfatın çokluğudur. Bununla birlikte 

Huda’nın sıfatı zâtının ne aynı ne de gayrıdır. Ve bazıları bu ibâre ile ilgili olarak “hem aynıdır 

hem gayrıdır” dediler. Zâtının aynıdır zira orada Hakk’ın zâtına mugayir bir mevcut yoktur. Bu 

makamda “mugâyeret vardır” demek küfr-i mahz ve şirk demektir.  

“Allah’ın sıfatları zâtının gayrıdır” anlayışında sıfatların içerikleri kat’î şekilde 

birbirinden farklıdır ve sıfatların çokluğu mevûdât, i’tibârât ve niseb ve izâfettlerin ihtilâfından 

ortaya çıkar.  

Zevk-i enbiyâ ve evliyâ şâhitlik eder ki, Allahü Teâlâ “hüve” hakikatinin sıfatı ile 

mevsuftur. Esmâ ve sıfât-ı ilâhî mârifetinin makamı gâyet yücedir. Ehl-i safvet ve hulletten 

gayrisine bu makamdan haber verilmez. Her gönüle O’nun mârifetinin esrârı sırlarının izzeti 

sığmaz ve her kulağın bu sırları işitmeye tâkati yoktur.  

Varlık (vücûd) O’nda en mükemmel varlık olarak sâdır oldu. Varlıkların bazılarına ya 

da tamamına nisbetle Allah’ın isimleri vardır. Mesela “Hayy” ve “Hakk” isimleri başkasının 

ölümü ve yok olmasına nisbetle verilen isimlerdir. “Vacip” ve “Kayyim” isimleri ise ihtiyaç 

karşısında bir mevcut illete muhtaç olan sair zevattan farklılığa işaret eden isimlerdir. “Hakk” 

ismi ise, O’nun zâtı itibari ile mevcûd olması, varlığın hakikatinin O’na ait olması, O’nun 

kayyumiyyeti ile mevcûd olan her şeyin madûm (yok) hükmünde olmasını ifade eder. 

Şiir  

Bir şey ki varlığı kendiliğinden değildir, 

Ona varlık vermek akıl işi değildir 

Bir varlık ki onun varlığı Hak ile kaim olur, 

Aslında o yoktur ancak ismi vardır 

 

Mesela ayın nuru güneşten kaynaklanmaktadır. Yoksa ayın nûru zâtı itibari ile 

yoktur, geçicidir, hakikatte yalnızca güneşin nûrunun varlığı söz konusudur.  

 



104 
 

Ayın nuru aslında güneşin nuru olduğu halde ayın kendi izâfî nûruna nisbeten güneşe 

şirk (ortaklık) koşması nasıl câiz olur! 

“Ayın nûru” ifadesine ancak geceleyin güneşin nûrunu yansıtması anlamında 

kullanıldığın da karşı çıkılmaz. Senin için de aynı bu şekilde güneşin nuru için O’nun 

nurunu takipten gaflette bulunman câiz değildir.  

 

 Risâle-i Şerâit-i Zikr 

 

 سر رشته دولت ای برادر بکف آر 
گذار مسارت ين عمر گرمی بخو   

 دايم همه جا با همه کس در همه کار 
 ميدار نهفته چشم دل جانب يار 

بعد از تصحيح    ارواهمی تعال  الله قدس ايشان  خلفاء و بزرگوار جه حضرت خواقه ي ل طر يبدان افناک الله عنک وا ابقا که به حص

اتباع  سنن  ماثوره  و اجتناب از   عقيده و تطبيق آن بعقايد سلف صال 355  رضوان الله عليهم اجمين واتبيان با عمال صالحه وا 

مخطوارت  و مکروهات دوام حضور است مع الحق 356  سبحانه علی  مرا اوقات من غير فترة و تشتت  عزيمهة     و اين حضور  را 357   

است.                                                                                                                                 گونه  سه  بر  دولت  بدين  صول  و  طريق  و  مشاهده  خوانند  سالک 358  کر ده  نفس  ملکه  چون 

)اول طريق( ذکر است که بحضور قلب کلمهه  طيب ه  لا  اله   الا  الله  را 359  تکرار کند و در طرف نفی جم يع محدثات را بنظر  فنا  و  

عدم360  مطاله   نمايد 361  و در طرف ا ثبات وجود معبود  بح ق  را  بنظر  قدم و بقا  مشاهده نمايد در  ل وقت 362  تکرار  کلمه زبانرا بر  

صنوبری که متعلق دل حقيقی است متوجه گردد و نفس خود را در ون کشد و بقوت تمام بگويد بر وجهی   دل باند و  بکام چس

 
 
 

 
 ب - صالح.  355
 ب : الله.  356
 ب - را. 357
 ب - سال ک و ملک وی شود.  358
 ب - را. 359
 ب - عدم و فنا.   360
 ب :  کند.361
 ب : وقت.  362



105 
 

که اثر آن بدل رسد  و دل از ان  متاثر گرد و بی انکه اثر آن بر ظاهر363  پيدا آيد که اگر کسی بفرض پهلوی  او نشسته باشد  

يع اوقات را مستغرق اين ذکر گرداند و بهچ شغل از ان باز نماند چه در رفتن و  آمدن و چه  جممی بايد که از ان اگاه  نشود و  

می بايد که چشم دل     اشغال درين تكرار فتورى واقع ميشود   بعض   ه ستن و اگر بواسط افتن و خو خدر گفتن و شنيدن و چه در  

کند اميد است که برکت آن بتمام    شتر پياين کلمه مبالغه   ارکر ت از ان غافل نگردد و اگر پيش از صبح در و با كليمه  بآن باشد 

روز برسد و همچنين پيش از خواب کردن  اگر 364 در ان مبالغه نمايد اميدست که برکت آن بتمام شب برسد و شک نيست که  

  بايد   می   آمد   خواهد  حاصل   است   جذبه  مه کيفيت بخودی وبيشعوری که مقد     ا ر يچون برين تکرار مواظبت نمايد در بعض اوقات و 

ن  اي   چون  و   آيد  باز   تکرارسر ب  آرد  نقصان   در  روی   کيفيت   آن  چون   و   دارد   نگاه   تواند   که  مقدار  آن   و   دهد  کيفيت   بآن   را  خود  که

حال وی نباشد و حال  بالفعل  شود که اگر چه آن کيفيت    حاصل   که پوندد اميد است که ويرا مل  بحصول  اخری  بعد  مرة   معنی 

نفس را اگر مزاج بآن وفا    حبس وی  مندرج در علم گردد اما هر گاه که خواهد باذ که توجهی بآن حال متحقق تواند گشت و  

نفی خواطر و حصول  کيفيت  کند که در يک نفس زدن سه بار يا پنچ يا هفت بار بآن مقدار که تواند کلمه را تکرار کند در  

                                                                                                    . است و وجدان حلاوات عظميه بر ان تمام    ی بخودی دخل

)مترتب دوم طري قه (  توجه  و مراقبه است که آن معنی همچون و چگونه را که از اسم مبارک الله مفهوم ميگردد 365  بی  واسطه  

عبارت عربی و  عبری و فارسي و غير آن ملاحظه نمايد 366  آن تکلف کند تا  ان  زمان که کلفت از ميان برخيزد و چون اين معنی   

ود سالک تعذری تمام دارد می شايد که معنی مقصود را بصورت نوری بسيط محيط بجميع موجودات  ج ش از تصرف جذبه در و يپ

علمی و عينی در   بر ابر  بصيرت بدارد و  باآن بجميع قوی و مدارک متوجه قلب صنوبری گردد تا آنزمان 367  که ان  صورت از ميان  

                                                                                                                     . برخيزد و مقصود بران مترتب گرد

 
 
 

 
 ب + وی.  363
 ب – اگر.  364
  ب :  می گردد. 365
 ب +  و آن معنی را نگاه داشته بجمیع مدارکات و قوی متوجه قلب صنوبری گردد  بدین مداومت نماید و در نگاه داشت.   366
 ب : آن زمان.  367



106 
 

و  )سيوم طريقه ( رابط است به   پير   پر و  که  بم قام مشاهده رسيده باشد و بتجليات ذاتيه محقق گشته 368  ديداری وی بمقتضای هم  

الذين اذا را و     ذکر الله فايدۀ  ذکر  دهد  و   صحبت   وی   بموجب  هم  جلاء الله نتيجه  صحبت  مذکر   پس  چون دولت  ديدار 369 

فتوری واقع شود. باز  معنی   نرا نگاه دارد و اگر در انادر خود بيابد چند انکه تواند  انر ا صحبت چنين عزيزی دست دهد و اثر

زمان که آن کيفيت ملکه وی گردد    بصحبت وی مراجعت نمايد تا برکت وی آن معنی پر تواند از دو همچنين مرة بعد اخری تا آن 

و اگر چنانچه آن عزيز غايب باشد صورت ويرا 370  در خيال گرفته بجميع قوای ظاهری و باطنی متوجه قلب صنوبری گردد و هر  

گردد و هچ طريق از ين اقرب نيست.  ملکه  و بخودی روی نمايد و تکرار اين معامله    خاطری که درايد نفی کند تا آن کيفيت غيبت

بسيار باشد که چون مريد را قابليت آن باشد که  پير در   و ی تصرف کند در اول صحبت وي  را بمرتبه  مشاهده  رساند 371  و  چون   

ن دو طريقه که بشتر مذکور شد  ا  است می بايد که يکی از  حمرالا   الکبريت  اعزمن   روز گار  درين   عزيز   چنين  صحبت يافت  در

خوانند در جميع  وقوف قلبی  رف اين طايفه آنرا  عو از بيان اين طرق ثلثه معلوم شد که توجه بقلب صنوبری که در    اشتغال نمايد

الحضرة   اسرار  من  خواجه 372  آنرا   از   لوازم  می   شمرده   اند    و  حضرت  و  است  اوقات  ضروری 

                                                                                       المولويه. 373                                                                                                                                    

 ) بيت* (                                                                                                            

 مانند مرغی باش هم آن بر بيضه دل پاسبان 
 کر بيضه دل زايدت متی و زوق و قهقه 

کار دلبر    بنشين  رو بر در دل  
آيد م شبی نيری آيد باحوقت س   

ميگذرد يا بجمعيت و همچنين وقوف عددی که ملاحظه عدد ذکر    بتقرقه اوقات است که    به و اما وقوف زمانی که عبارت از محاس

د می بايد  ير انوار و اقعات روی نمودن کيکی ازين طرق ثلثه    ومی شايد که در اثنای     نيست  که نتيجه ميدهد يانی لازم    ستا

 
 
 

 
  ب : و.  368
 ب -   ذکر دهد و صحبت  وی بموجب هم جلاء الله نتیجه  صحبت مذکر پس چون دولت دید ار.369
 ب : او را.  370
 ب – رسند.  371
 ب -   قدس سر ۀ. 372
 ب +  قدس سره العزیز.   373



107 
 

که از ان عراض نموده بقصود حقيقی اشتغال نمايد و از سخان حضرت خواجه است  374که واقعه علامت قبول طاعت است و  

 پس از واقعه حاصلی نست 375.                                                                                                         

 ) بيت* (                                                                                                             

فتاب گويماابم همه ز فتآ ی چو غلام  
پرستم که حديث خواب گويم نه شبم نه شب    

می بايد که چون حق سبحانه و تعالی توفي ق اشتغال باين طر ي قه را رفيق ين 376  دولتمندی گرداند خود را بآن مشهور   نيار د 377  و  

شوما بر  هان دارد از خواجه پرسيدند که بنای طريقه  نپمحرم    نا  گرداند و بقدر امکان در اخفای آن گوشد و از محرم و ن  علم

                                                      چيست مرمودند که خلوت در انجمن بظاهر با خلق و باطن با حق سبحانه 

 ) بيت* (                                                                                                             

گانه وش يشنا و از برون ب ااز دررون شو   
کم می بود اندر جهان انچنين زيبا روشن     

  را صورت افاده و استفاده است که ارباب علم را   ن طريقه ي ا  و شريفترن نقابی   ی بعض ازين طايفه گفته اند که لطيفتريِن حجاب  و

سازند و از نظر خلق دور اندازند و ديگر می بايد که از صحبت اضداد اجتناب      ستور م  بآن  را  خود  قه باشد می بايد که طري   می

نمايند تخصيص از صحبت جماعتی378  که از نور ايمان دور و  بطلمات طبيعت  مسرو ر دعوی فيض وهی نور بخشی کنند و در  

لباس فقرا 379  دعا علم صناعت عمر در گذابی و ضرابی و قلابی گذرانند اعاذنا الله و جميع المسلمين من ح يث عقايد هم  و  

 
 
 

 
 ب +  قدس سره.   374
 والله اعلم.  375
 ب - ین.  376
 ب : نسازد.  377
 ب -   از صحبت جماعتی. 378
 ب - فقرا.  379



108 
 

خواجگان    هميد  شرمکا سلسله  خلفای  از  يکی  رباعی  اين  و 

 منسوبست 380                                                                                                                                   

 ) بيت* (                                                                                                             

 با هر که نشستی و نشد جمع دلت
نرميد رحمت آب دکلت و ز تو    

ان می باش ز ي ر صحبتش گز زنهار   
 ورنی نکند روح عزيزان کحلت 

تقرير و    بررسيد باعث    جناب رايحه اخلاص بشام ذوق  نه طيرق اين فقير بود اما چون از ان  گفتن و نوشتن امثال اين سخنان 
                                                                                                               . تحرير اين معانی شد

کسی  و هچ ی با اين همه بحاصل  
وسی بوالهسايی و    ارنب مانده در   

ترا مقصود   زگنج نشان  داديم   
   نرسيديم تو شايد برسی   گرما

رات  حق سبحانه و تعالی ممکنا   
آرد  انچه نشايد نگاه دارد و از انچه نبايد در پناهاز   

 جمله شر خواص و شر عوام 
 گفته شد و السلام و الاکرام 

 
 
 Tercüme 

 

 

Ey kardeş, güzel bahtın ipine sarıl  

Ve bu değerli hayatı boş bir kayıpla geçirme  

Bütün zaman ve mekânlarda bütün insanlarla bütün amellerde  

Gönül gözünü sevgili cânibinden ayır tarafa tutma381 

 

Allah seni senden fâni ve seni yüce Hâce ve halifelerinin yolunun neticeleriyle 

(mahsulleriyle) baki kılsın, Allah onların ruhlarını takdis etsin. Akidenin tashihi ve selef-i 

sâlihîn Allah onların hepsinden razı olsun akaidinin tatbiki ve sünnete ittiba etmek, mekruh ve 

 
 
 

 
 ب -   قدس الله تعالی سره ار واحهم منسوبست. 380
 گنجور « ابوسعید ابوالخیر « رباعیات نقل شده از ابوسعید از دیگر شاعران « رباعی شماره   322  381



109 
 

mahzurlu şeylerden çekinmek. Bu huzur hali salikin nefsinde tam manasıyla yerleştiğinde buna 

müşahede denir. Bu Din-ü devlete ulaşmanın üç yolu vardır.   

Birinci yol; zikirdir. Kelime-i tayyibe Lâ ilâhe illellâh'ı zikrini kalp huzuru ile tekrar 

etmektir. Lâ ilâhe illellâh'ı tekrar ederken “Lâ ilâhe” kısmı ile tüm yaratılmışları nefyedip onlara 

“fenâ” ve “adem” mertebesinde müşahede etmelidir. İspat kısmı olan “illellâh”ta ise Hak olan 

mabudun varlığını “kıdem” ve “beka” sıfatlarıyla ile müşâhede etmelidir. Diğer yandan sâlik 

kelime-i tayyibe’yi tekrarlamakla meşgul iken dilini damağına yapıştırmalı ve kalb-i sanevberî 

(anatomik kalp, çam kozalağı şeklindeki maddî kalp) ki hâkîki kalp ile ilişkilidir ona 

yönelmelidir. Sâlik ilk önce kendi nefsini orada öldürmeli ve kelime-i tayyibe’yi onun yüzüne 

okur gibi tüm gücü ile etki edene kadar kuvvetle söylemelidir. Zikrin etkisi kişide o derece 

yoğun görünür olmalı ki biri hemen yanında oturduğunda varlığından bihaber hale gelmelidir. 

Kişi bütün vaktini bu zikir ile geçirmelidir. Giderken, gelirken, konuşurken, otururken, isterken 

hiçbir şekilde bu zikri dilinden düşürülmemeli, hangi durumda olursa olsun her ân zikre gark 

olmalıdır. Eğer bir geçici bir durum (kesinti) meydana gelip kişiyi zikirden uzaklaştırırsa, yine 

gönül gözü daima zikir halinde olmalı ve kelime-i tayyibe’den bir an gafil kalmamalıdır. Eğer 

seherden önce bu kelimenin tekrarında mübalağa gösterilirse ümit edilir ki, bunun bereketi 

günün tamamına ulaşır. Aynı şekilde uykudan önce bu kelimenin manasına mübalağa edilirse 

ümit edilir ki, bu zikrin bereketi gecenin tamamına ulaşır. Şüphesiz bu şekilde bir tekrar düzenli 

olursa kişi de “bîhodî” ve “şuursuzluk” hâli hâkim olur. Bu hâl, gelecek cezbenin habercisi 

mahiyetindedir. Cezbe hâsıl olunduğunda ise kişi kendini bu hâle kaptırılmalıdır. Bu hâl içinde 

meleke haline gelinceye kadar muhâfaza etmeli ve yine aynı şekilde zikre devam etmelidir. 

Eğer ki cezbe hâli kaybolursa yine kelime-i teyyibe tekrarlanarak geri getirilmeye çalışılmalıdır. 

Ümit edilir ki o keyfiyet tekrar, tekrar yaşansın ve cezbe onda meleke halinde yerleşsin. Eğer 

cezbe hali oluşmaz ve kişi kendine bu hâlde bulmazsa, o ilim onda oluşmazsa fakat yine de ne 

zaman isterse nefesini tutarak, mizacının da desteğiyle o cezbe hâline yine erişilebilir. Bütün 

bunlara vasıl olma, zikrin her bir nefes alışta üç, beş ya da yedi kere olabildiğince kelime-i 

teyyibe-i tekrar edilmelidir. Bu, kişiyi zikrin maksadından saptıran hâvâtırı/kalbe gelen ve 

insani zikirden alıkoyan düşünceleri kalpten uzaklaştırmak hususunda oldukça etkili bir araçtır. 

Bu yolun ikinci basamağı; teveccüh ve murâkabe’dir. Teveccüh ve murâkabe niçin ve 

nasılsız mübarek “Allâh” isminden hâsıl olan benzersiz mânâyı, Arapça, Farsça, İbrâni 

ibarelerin aracılığı olmaksızın anlamını mülâhazadır. Yine teveccüh ve murâkabe’nin manası 

bütün idrak ve azalarla kalb-i sanevberî’ye yönelmektir. Bu yolda devam göstermesidir. Ve 

kalb muhafaza halinde olunmalıdır ta ki bu tekellüfler ortadan kalkıncaya kadar. Bunun manası 

eğer cezbenin tasarrufundan önce olursa bu şekilde olur. Salikin varlığı özri olarak vardır. Bu 



110 
 

yüzden ilk başta o mânânın mülâhazası için sâlik, bütün mevcûdatı kuşatan basit bir nûr 

tasavvur edip o nûr ile kalbine yönelmeli; kastedilen mânâ kalbe yerleşinceye kadar bu şekilde 

devam etmeli, ancak maksat hâsıl olduktan sonra murâkabe esnâsında böyle bir nûru 

tasavvurdan kaçınmalıdır. 

Ve bu tarîkatın üçüncü basamağı; müşâhede makamına erişmiş ve tecellîyât-ı zâti’ye ile 

mütehakkık olmuş pîre rabıtadır. Onların yüzleri (onların bilinmesi) Allah’ın muktezası üzerine 

zikrin faydalarını hatırlatır. Ve onların sohbeti (onlar Allah’ın aynalarıdır) mücibince müzekkir 

olan Allah’ın sohbetidir. O halde böyle bir azizin sohbetine ulaşmak büyük bir devlete bedeldir. 

Sâlik böyle bir sohbetin tesirini gönlünde olabildiğince korumalıdır ve sohbete devam 

etmelidir. Eğer bu etki zayıflar ise tekrar pîrin sohbetine müracaat etmeli ve onun sohbeti 

bereketi ile dolup feyz alınmaya çalışılmalıdır. Böylece tekrar, tekrar o manalar on da artsın ta 

ki bu keyfiyet onda (salikte) meleke haline gelsin. Eğer pîre ulaşılamıyorsa sâlik bütün zâhirî 

ve bâtınî gayretlerini ortaya koyarak onun suretini hayal etmeye çalışmalı ve kalb-i 

sanevberî’ye yönelmelidir. Bu sırada kalbe herhangi nefsani bir düşünce gelecek olursa o 

düşünceyi defetmeye gayret etmeli; ta ki bu gaybet ve bihodî (cezbe) hali yüz göstersin ve bu 

muamelenin tekrarı meleke haline gelsin. Sâliki amacına ulaştıracak râbıtadan daha kısa bir yol 

yoktur. Eğer mürid yeterli kabiliyete sahipse, pîr daha ilk karşılaşmalarında onu, müsâhede 

mertebesine yükseltebilir. Bunu, tasarruf adıyla yapmaktadır. Bu tarz tasarruf ortaya 

koyabilecek pîrler 'kibrit-i ahmerden (simya ilminde adî metalleri altına dönüştürmeye elverişli 

olduğu farzedilen bir madde) daha seyrek ve değerlidir. Hakkında çokça anlatılan bu iki yoldan 

birisine iştigal edilmelidir.  “Zikir”, “mürâkabe” ve “râbıta” yollarının beyanından anlaşılıyor 

ki kalb-i sanevberî’ye yöneliş, bu yolun örfünde (Nakşibendiyye de) “vukûf-i kalbî" denir. 

vukûf-i kalbî bütün vakitlerde zaruridir. Hazreti Hâce kudisse sırruh (sırrı takdis olunsun) 

"vukûf-i kalbî"yi, bu yolun vazgeçilmez şartlarından biri olarak saymışlardır. 

 

 

 Yumurtasını bekçi misali koruyan kuş gibi ol 

                                  Ki gönül yumurtasından mestlik, zevk ve neşe dolsun382 

 
 

Yürü o gizli sevgilinin gönül kapısında otur 

İster seher vakti olsun ister gece yarısı383 

 
 
 

 
 گنجور « مولانا « دیوان شمس « غزلیات « غزل شماره  2437 382
  گنجور « مولانا « دیوان شمس « غزلیات « غزل شماره  595 383

https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh2437
https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh595


111 
 

   

 

“Vukûf-i zamânî” ki sâliklerin vakitlerinin riâyet veya cemiyet halinde muhasebesinden 

ibarettir. Ve bunun gibi “vukûf-ı adedî” ise; sâlikin zikrin adedini mülahaza etmesidir ki netice 

versin. Ancak vukûf-ı adedî’yi riayet etmek pek önemli değildir. Nakşibendiy’e tarikînde 

sâlikin, “vukûf-i kalbî”, “vukûf-i zamânî” ve “vukûf-i adedî” yollarından biriyle meşgul olması 

esnâsında birtakım nurlar ve vâkıâlar yüz göstermesi mümkündür ki, bütün bu azaların amacı 

kusud-i hakiki ile meşgul olmaktır. Hz. Hâce kuddise sırruhu sözlerindendir ki, vâkıa amelin 

kabul edilme alâmetidir yoksa vâkıa’nın başka bir meyvesi yoktur.  

 

 

Çünkü güneşi kölesiyim ancak hep güneşten zikrederim 

Ne geceyim ne geceyi perestim ki uykunun hallerinden bahsedeyim384 

 

Hak sübhânehü ve teâlâ salikin bu yolda (Nakşibendiyye tarikinde) başarı ihsan ettiğinde 

kendini meşhur etmeye çalışmamalı, kendine bir isim kılmamalıdır. Gücü yettiği kadar 

köşesinde tanıyan ve tanımayandan kendisini gizlemeye çalışmalıdır. Nitekim Hz. Hâce 

kuddise sırruhu (sizin tarîkinizin temeli nedir diye sorulduğunda?): buyurdular ki “Bizim 

yolumuzun temeli “zâhirde halk ile batında Hak ile (halvet der-encümen’dir)” cevabını 

vermiştir.  

                                      İçeriden tanıdık ol, dışarıdan yabancı gibi 

                                           Böyle bir güzel dünyada az bulunur385 

 

Bu taifeden bazıları şöyle söylerler. Bu yolun en ince hicâbı “ifâde” ve “istifâde” 

yoludur ki, ilim erbabının tarîkat’te kendilerini halkın nazarında saklı tutmaları gerekir. Diğer 

gereken bir şeyde bu yola giren sâlik, zıt görüşlülerin sohbetinden sakınmalıdır ki, o cemaat 

îman nurudan uzak, tabiat karanlıklarıyla neşeli ve nur bahşi feyzi davasında bulunurlar. Ve 

yine onlar fukara elbisesi içeresinde ilim sanatında kendilerini gösterirler, yalancılık ve 

sahtekarlık üzere ömürlerini geçirirler. Allah bizleri ve tüm müslümanları böylelerinin akideleri 

ve tuzaklarından korusun. Bu rubai ki, hâcegân silsilesinin halifelerinden birine aittir (Allah 

onun sırrını takdis etsin);  

 
 
 

 
 گنجور « مولانا « دیوان شمس « غزلیات « غزل شماره    1621 384
  گنجور « مولانا « دیوان شمس « غزلیات « غزل شماره   1935 385

https://ganjoor.net/moulavi/shams/ghazalsh/sh1621


112 
 

Her kimle oturdun ve gönlünde bir toplanma 

Âb-ı kil zahmetinden senden bir yumuşaklık doğmadıysa/ 

Kesinlikle o kişinin sohbetinden uzak dur 

Şayet uzak durmazsan salihler seni canlarına sürme kılmazlar386 

Yukarıdaki sözlerin benzerini söylemek ve işitmek bu fakirin yolu değil ama ihlas canibinden 

bir zevk kokusu ulaştı ve bu mananın söylenmesine ve yazılmasına sebep oldu. 

Onca şeye sahipken hiç kimsesin 

Elinde hazır olan şeyin değerini bilmezsin 

Seni maksude götürecek altını, yolu gösterdik 

Eğer biz ulaşmazsak sen ulaş 

Ola ki hak teâlâ olmayacak şeyleri mümkün kılar 

Belki gözle görünmeyen veya gizlenmiş şeyleri gösterir 

Tüm şeri hevâs ve şerî avâm söylendi 

Selam ve kerem ile. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 گنجور « مولانا « دیوان شمس « رباعیات « رباعی شماره  236 386

https://ganjoor.net/moulavi/shams/robaeesh/sh236


113 
 

                                                     EKLER 

 

 

Ek: 1 

Abdurrahman-ı Câmî, Risâle-i Tehlîliyye, Ragıp Paşa Kütüphânesi, Ragıp Paşa Kol., 

nr.01188/009, vr.116b.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 
 

Ek: 2 

Abdurrahman-ı Câmî, Şerh-i Hadîs-i Ebû Rezîn el-Ukaylî Süleymaniye kütüphânesi, 

Şehid Ali Paşa kol., nr. 02710-009, vr. 54b-55a. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

Ek: 3 

Câmî, Suhanân-i Hâce-i Pârsâ, Ferheng-i Îranzemîn, cilt, 6, Tahran, 1337 h/ş, 1958, s. 

 (سخنان خواجه پارسا ) .294

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.noormags.ir/view/ar/articlepage/696651/%D8%B3%D8%AE%D9%86%D8%A7%D9%86-%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87-%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7?q=%D8%B3%D8%AE%D8%A7%D9%86%20%D8%AE%D9%88%D8%A7%D8%AC%D9%87%20%D9%BE%D8%A7%D8%B1%D8%B3%D8%A7&score=16384.0&rownumber=2


116 
 

 

                                                            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 
 

Ek: 4 

Abdurrahman-ı Câmî, Risâle-i Ser-rişte-i Tarîk-i Hâcegân, Milli kütüphâne, Tokat İl 

Halk Kütüphânesi Yazmalar kol., nr. 60 Hk 35/6. vr. 62b. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 
 

                                                                  ÖZGEÇMİŞ 

  

Adı ve SOYADI 
 

Safiye UYAR ABDULKHALEQ MOH'D ABDULMALEK 

EĞİTİM DURUMU 

Mezun Olduğu Lise Alanya Kız Anadolu İmam Hatip Lisesi 

Lisans Diploması Akdeniz Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yabancı Dil / Diller Farsça, Urduca, Arapça, İngilizce 

İŞ DENEYİMİ 

Stajlar Antalya Anadolu İmam Hatip Lisesi 

Çalıştığı Kurumlar 
Alanya Anadolu İmam Hatip Lisesi Fen ve Sosyal Bilimler Proje 

Okulu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




