
SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

Osmanlı’da Merkeziyetçilik ve Merkezileşme 

Yüksek Lisans Tezi 

Muhammed Köse 

Mayıs 2025 



SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

Osmanlı’da Merkeziyetçilik ve Merkezileşme 

Yüksek Lisans Tezi 

Muhammed Köse 

Danışman 

Prof. Dr. Alim Yılmaz 

Mayıs 2025 



TEZ JÜRİSİ ONAYI 

Muhammed Köse tarafından hazırlanan "Osmanlı’da Merkeziyetçilik ve 

Merkezileşme" başlıklı bu Yüksek Lisans Tezi, Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi 

Anabilim Dalı’nda hazırlanmış ve jürimiz tarafından kabul edilmiştir. 

JÜRİ ÜYELERİ İMZA 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. Alim Yılmaz 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

Üyeler: 

Dr. Öğr. Üyesi Turgay Ovalı 

İstanbul Medeniyet Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Erdal Okutan 

Marmara Üniversitesi 

Tez Savunma Tarihi: 29/05/2025 



BEYANLAR 

Yazım ve Kaynak Gösterme Kılavuzu Beyanı 

Danışmanlığımda yazılan bu tezin APA 6. Edisyon yazım ve kaynak 

gösterme kılavuzunda belirtilen kurallara uygun olarak yapılandırıldığı ve bu 

kılavuzun APA 6. Edisyon kaynak gösterme standartlarının bu tezde tutarlı olarak 

uygulandığı tarafımdan incelenerek teyit edilmiştir. 

İmza 

Prof. Dr. Alim Yılmaz 

Etik İlkelere Sadakat Beyanı 

Hazırladığım bu tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu, akademik ve etik 

kuralları gözeterek çalıştığımı ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi beyan ederim. 

 İmza 

Muhammed Köse 



ÖNSÖZ 

 

Uzun bir yazım sürecinin ardından bu tez çalışmasını noktalarken, akademik 

hayatımda önemli bir aşamayı tamamlamanın ve beni tatmin eden bir eser ortaya 

koymanın sevincini yaşamaktayım. 

Tez çalışmam boyunca bana ihtiyaç duyduğum serbest alanı sağlayan ve 

çalışmalarıma daima destek veren danışman hocam Prof. Dr. Alim Yılmaz’a teşekkür 

ederim. Tezimi büyük bir dikkatle okuyup değerli görüşlerini paylaşarak bu çalışmanın 

nihai halini almasına büyük katkıda bulunan Dr. Öğr. Üyesi Turgay Ovalı hocama da 

şükranlarımı sunarım. 

Araştırma görevlisi olduğum günden bu yana hem tez hem de akademik hayat 

konusunda tecrübelerini paylaşan ve bana yol gösteren çalışma arkadaşlarıma da 

teşekkürü borç bilirim. Her biri bana öğrettikleriyle ve fikir alışverişlerimiz esnasında 

yaptıkları yorumlarla bu tezin şekillenmesine katkıda bulundu. Verdikleri manevi desteğin 

önemini de ayrıca belirtmeliyim. 

Tez yazım süreci boyunca bana destek oldukları gibi savunma günü de beni yalnız 

bırakmayan değerli dostlarım Furkan Taş’a ve Dilan Bulan’a da ayrıca teşekkür ederim. 

Aynı süreci onların da başarıyla tamamlayacağına inanıyor ve kendi tezlerini savunacakları 

günün gelmesini sabırsızlıkla bekliyorum. 

Bu tez çalışmasını hayatım boyunca bana örnek olan ve beni akademik hayata 

atılmam için teşvik eden saygıdeğer dedem Mustafa Demirel’e ithaf ediyorum. 

22 Haziran 2025 

 



 i 

İÇİNDEKİLER 
ÖZET İİ 
GİRİŞ 1 

1. BÖLÜM:                                                                                                                    
MERKEZİYETÇİ DÜŞÜNCE VE MERKEZİLEŞME SÜRECİ 9 

1.1. MERKEZ VE ÇEVRE İLİŞKİSİ İLE İLGİLİ TEMEL KAVRAMLAR 9 

1.2. MODERNLEŞME ÖNCESİNDE MERKEZİLEŞME VE MERKEZİYETÇİLİK 22 

1.3. MODERN ÇAĞDA MERKEZİLEŞME VE MERKEZİYETÇİLİK 37 

1.3.1. MUTLAKİYETÇİ DÜŞÜNCE VE MODERN DEVLETİN KURULUŞU 40 

1.3.2. ANAYASAL DÖNEMDE MERKEZİLEŞME VE ADEM-İ MERKEZİLEŞME 50 

2. BÖLÜM:                                                                                                                     
OSMANLI’NIN GELENEKSEL DÖNEMİNDE MERKEZİYETÇİ DÜŞÜNCE VE 
MERKEZİLEŞME 64 

2.1. MERKEZİLEŞMİŞ BİR GELENEKSEL DEVLET OLARAK OSMANLI 66 

2.1.1. OSMANLI DEVLETİ’NİN KURULUŞ SÜRECİNDE MERKEZİLEŞME 68 

2.1.2. MERKEZİLEŞMİŞ BÜYÜK ÖLÇEKLİ BİR DEVLET OLARAK OSMANLI 78 

2.2. OSMANLI DEVLET TEŞKİLATINDA BOZULMALAR VE MERKEZİYETÇİ DİRENİŞ 96 

2.2.1. OSMANLI’DA ADEM-İ MERKEZİLEŞMENİN BAŞLANGICI VE KANUN-I KADİM İDEALİZMİ 97 

2.2.2. ADEM-İ MERKEZİLEŞMİŞ BİR BÜYÜK ÖLÇEKLİ DEVLET OLARAK OSMANLI 110 

3. BÖLÜM:                                                                                                                                                           
OSMANLI’NIN MODERNLEŞME SÜRECİNDE MERKEZİYETÇİLİK VE MERKEZİLEŞME    
                                    120 

3.1. II. MAHMUD VE MUTLAKİYETÇİLİK 121 

3.1.1. II. MAHMUD DÖNEMİNDE SİYASİ MERKEZİLEŞME 123 

3.1.2. II. MAHMUD DÖNEMİNDE İDARİ MERKEZİLEŞME 127 

3.2. TANZİMAT VE KAMERALİZM 133 

3.2.1. TANZİMAT DÖNEMİNDE SİYASİ YAPININ DÖNÜŞÜMÜ 135 

3.2.2. TANZİMAT DÖNEMİNDE MERKEZİYETÇİ İDARİ REFORMLAR 141 

3.3. I. MEŞRUTİYET VE ADEM-İ MERKEZİYETÇİLİK 154 

3.3.1. I. MEŞRUTİYET DÖNEMİNDE ADEM-İ MERKEZİYETÇİ REFORMLAR 155 

3.3.2. I. MEŞRUTİYET DÖNEMİNDE SİYASİ ADEM-İ MERKEZİLEŞME 161 

3.4. II. ABDÜLHAMİD VE YENİDEN MUTLAKİYETÇİLİK 163 

3.4.1. II. ABDÜLHAMİD MUTLAKİYETÇİLİĞİ 164 

3.4.2. II. ABDÜLHAMİD DÖNEMİNDE MERKEZİYETÇİ REFORMLAR 167 

3.4.3. II. ABDÜLHAMİD DÖNEMİNDE ADEM-İ MERKEZİLEŞME 172 

3.5. II. MEŞRUTİYET VE İDEOLOJİK ÇATIŞMA 175 

3.5.1. MEŞRUTİYET REJİMİNİN YENİDEN KURULUŞU 176 

3.5.2. II. MEŞRUTİYET DÖNEMİNDE MERKEZİYETÇİLİK VE ADEM-İ MERKEZİYETÇİLİK 179 

3.5.3. II. MEŞRUTİYET DÖNEMİ İDARİ REFORMLARININ İNCELEMESİ 185 

3.5.4. II. MEŞRUTİYET DÖNEMİNDE SİYASİ ADEM-İ MERKEZİLEŞME VE DAĞILMA 190 

SONUÇ 193 

KAYNAKÇA 203 



 ii 

ÖZET 

Bu tez çalışmasının amacı merkeziyetçi düşünce ile merkezileşme süreçleri 

arasındaki ilişkiyi Osmanlı Devleti örneği üzerinden açıklamaktır. Çalışma üç bölümden 

oluşacak şekilde kurgulanmıştır. Birinci bölümde ilk olarak bir fikirler bütünü olan 

merkeziyetçilik ile bir olgu olan merkezileşme kavramları tanımlanmış ve bunlar 

arasındaki etkileşim ilişkili diğer kavramlar üzerinden açıklanmıştır. Sonrasında 

merkeziyetçi düşüncenin tarihi gelişim süreci incelenmiş ve devletlerin merkezileşme 

süreçlerine dair vaka örnekleri sunulmuştur. Çalışmanın ikinci ve üçüncü bölümleri, 

Osmanlı üzerinden yapılan bir vaka incelemesine ayrılmıştır. Osmanlı’nın geleneksel 

döneminin incelenmesine ayırılan ikinci bölümde ilk olarak klasik Osmanlı yönetim 

yapısının oluşum süreci incelenmiştir. Merkeziyetçi düşüncenin bu süreci nasıl 

etkilediğinin tespit edilebilmesi için Osmanlı Devleti’nin kurucularının ilham kaynakları 

ve motivasyonları da inceleme sürecine dahil edilmiştir. Sonrasında klasik devlet 

teşkilatının bozulma sürecinde Osmanlı yönetiminin nasıl bir yönetim anlayışı 

benimsediğine ve bunun yapılan ıslah çalışmalarını nasıl etkilediğine değinilmiştir. 

Osmanlı’nın modernleşme döneminin ele alındığı üçüncü bölümde ise, devleti tek bir 

bütün halinde tutmak için Avrupa’da gelişen ulus devletleri taklit etmeye başlayan 

Osmanlı yönetiminin yaptığı reform çalışmalarına odaklanılmıştır. Yapılan incelemede 

merkeziyetçiliğin mutlakiyetçilik, kameralizm ve ittihatçılık gibi farklı formlara 

bürünerek Osmanlı yönetim anlayışının bir parçası olmaya devam ettiği ortaya 

çıkarılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Merkez, Merkeziyetçilik, Merkezileşme, Adem-i Merkeziyetçilik, 

Adem-i Merkezileşme 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 iii 

ABSTRACT 

The aim of this thesis is to explain the relationship between centralist thought and 

centralization processes through the example of the Ottoman Empire. The study is 

structured in three parts. In the first part, the concepts of centralism as a set of ideas and 

centralization as a phenomenon are defined and the interaction between them is 

explained by using other related concepts. Afterwards, the historical development 

process of centralist thought is examined and case examples of the centralization 

processes of states are presented. The second and third chapters of the study are devoted 

to a case study of the Ottoman Empire. In the second part, which is reserved for the 

analysis of the traditional period of the Ottoman Empire, firstly the formation process of 

the classical Ottoman administrative structure is analyzed. The sources of inspiration 

and motivations of the founders of the Ottoman state were also included in the 

examination process in order to determine how centralist thought affected this formation 

process. Afterwards, in the process of the deterioration of the classical state organization, 

the Ottoman administration adopted a management approach and how this affected the 

reform efforts. The third part, which deals with the modernization period of the Ottoman 

Empire, focuses on the reform efforts of the Ottoman administration, which began to 

imitate the nation states that developed in Europe in order to keep the state as a unified 

whole. The analysis revealed that centralism continued to be a part of the Ottoman 

administrative understanding by taking different forms such as absolutism, cameralism 

and ittihadism. 

Keywords: Center, Centralism, Centralization, Decentralism, Decentralisation



 1 

GİRİŞ 

Amaç 

Bu tez çalışması, hem merkeziyetçilik ve merkezileşme kavramlarını kavramsal 

düzlemde analiz etmeyi hem de bu iki kavram arasındaki ilişkiyi belirli bir tarihi örnek 

üzerinden incelemeyi amaçlamaktadır. Bu amaç doğrultusunda öncelikle kavramların 

analizini mümkün kılacak bir teorik çerçevenin oluşturulması gerekli görülmüştür. Söz 

konusu çerçeve, kavramsal ayrımları ele alan çözümlemeleri ve siyasi düşünce tarihine 

ilişkin değerlendirmeleri içermektedir. Vaka incelemesi için ise Osmanlı tarihi tercih 

edilmiştir. Zira Osmanlı siyaset düşüncesi ve yönetim geleneği, merkeziyetçi düşünceye 

dair zengin bir fikri birikim içermektedir. Osmanlı tarihi ise, devletin geçirdiği 

merkezileşme ve adem-i merkezileşme süreçleri sayesinde, yapılacak inceleme için 

yeteri kadar malzeme sunmaktadır. 

Teorik Çerçeve 

Teori ve pratik arasındaki etkileşimi ele alan çalışmalar, teoride kusursuz gibi 

görünen fikirlerin hiçbir zaman kusursuz bir şekilde uygulamaya geçirilemediğini 

göstermektedir. Bu uyumsuzluğun kaynağı uygulayıcının hataları, teknik yetersizlikler 

ya da çeşitli dışsal faktörlerdir. Teorinin dahi pek çok kusura sahip olduğu ve farklı 

şekillerde yorumlanabildiği sosyal bilimlerde uyumsuzluk çok daha ileri düzeye 

varabilmektedir. Bu durum fikirleri ve onların gerçek hayattaki karşılığı olan olguları 

incelerken farklı kavramlar kullanılmasını gerekli kılmaktadır.  

Merkeziyetçilik ve merkezileşme kavramları arasındaki ilişki, bahsi geçen 

duruma örnek olarak verilebilir. Siyaset düşünürleri tarafından geliştirilen bir fikirler 

topluluğuna veya siyasetçiler tarafından benimsenen bir tutuma karşılık gelen 

merkeziyetçilik kavramı, siyaset teorisi disiplinin çalışma alanına girmektedir. Bununla 

birlikte, bu tez çalışması için yapılan literatür taraması esnasında merkeziyetçilik 

kavramının çoğunlukla yardımcı bir kavram olarak kullanıldığı ve diğer kavramlarla 

(adem-i merkeziyetçilik, otorite vs.) olan ilişkisi üzerinden ele alındığı tespit edilmiştir. 

Bir başka deyişle merkeziyetçilik kavramı siyaset teorisi literatüründe nadiren merkezi 

bir yer edinebilmiştir. Devlet politikalarının bir sonucu olan merkezileşme kavramına 

ise daha çok kamu yönetimi literatüründe rastlanmaktadır. Yönetim ile ilgili en temel 

kavramlardan biri olan merkezileşme, bu alanda yapılan pek çok değerli çalışmaya konu 

olmuştur. Bahsi geçen çalışmalarda merkeziyetçilik kavramının da sıklıkla kullanıldığı 

görülmektedir. İki kavram arasındaki ayrım araştırmacı tarafından gözetildiği 



 2 

müddetçe bunun normal ve hatta gerekli olduğu söylenebilir. Ancak bu kavramların 

birbirlerinin yerine kullanılmasının yaygın görülen bir durum olduğu da belirtilmelidir. 

Bu durum, bir fikir olan merkeziyetçilik ile bir olgu olan merkezileşme arasındaki 

ayrımın belirsizleşmesine neden olmaktadır. Merkeziyetçi düşünce ile merkezileşme 

süreçleri arasındaki etkileşim ise bahsi geçen türden çalışmalarda çoğu zaman ihmal 

edilmektedir. 

Bu tez çalışması, iki teorik iddia üzerinde yapılandırılmıştır. İlk iddia, 

merkeziyetçilik ve merkezileşmenin birbirinden farklı kavramlar olduğunu ve bu 

nedenle ayrıştırılarak incelenmesi gerektiğini öne sürmektedir. Bu iddianın temelinde 

fikirler ile olgular arasında niteliksel bir ayrımın bulunduğu düşüncesi vardır. Bahsi 

geçen ayrım, ortak kökten türeyen kavramların dahi farklı düzlemlere (teorik ve olgusal) 

anlam kazanabilmesine neden olmaktadır. O halde bir düşünce biçimi ya da tutum 

olarak değerlendirilen merkeziyetçilik ile gözlemlenebilir bir kurumsal ya da yönetsel 

süreç olan merkezileşme arasındaki farka dikkat etmek elzemdir. İki kavram arasındaki 

etkileşim incelenirken sosyo-politik durum, yönetsel zorunluluklar ve teknik 

imkansızlıklar gibi üçüncül koşulların varlığını dikkate almak da oldukça mühimdir. 

Tezin ikinci temel teorik iddiası ise merkeziyetçilik ve merkezileşme 

kavramlarının göreceli olduğunu ileri sürmektedir. Bu bağlamda, bir yapının 

merkeziyetçi ya da merkezileşmiş olarak değerlendirilebilmesinin başka yapılarla 

karşılaştırılmasını mümkün kılacak ölçütlerin varlığına bağlı olduğu söylenebilir. Bahsi 

geçen kavramların göreceli doğası, farklı tarihi dönemlerde ya da farklı coğrafi 

ortamlarda ortaya çıkan fikir ve yapıları aynı sabit kriterlere göre değerlendirmeyi 

bilimsel açıdan sorunlu hale getirmektedir. Dolayısıyla bir fikrin ne kadar merkeziyetçi 

olduğu veya bir yapının merkezileşme derecesi incelenirken, tarihsel ve mekansal 

bağlamlar mutlaka göz önünde bulundurulmalıdır. Değerlendirme kriterlerinin açıkça 

belirtilmesi de incelemenin bilimselliği için son derece gereklidir.  

Araştırma Sorusu 

Çalışmanın araştırma sorusu ‘merkeziyetçi düşünce Osmanlı tarihi boyunca devletin 

merkezileşme sürecini ne şekilde etkilemiştir?’ şeklinde yapılandırılabilir. Bu sorunun 

cevaplanabilmesi için öncelikle ‘merkeziyetçi düşünce ile merkezileşme süreci arasında nasıl 

bir etkileşim vardır?’ sorusuna cevap bulunması gerekmiştir. Bu nedenle tezin birinci 

bölümünde yukarda verilenden çok daha kapsamlı bir teorik çerçeve oluşturulmuştur. 

Osmanlı tarihini tek bir bütün olarak incelemenin güçlüğü, ‘merkeziyetçi düşünce Osmanlı 

Devleti’nin geleneksel döneminde devlet teşkilatını ve yönetim uygulamalarını nasıl 



 3 

etkilemiştir?’ sorusu ile ‘merkeziyetçi düşünce Osmanlı Devleti’nin modernleşme sürecinde 

nasıl bir role sahip olmuştur?’ sorusunun ayrı ayrı cevaplanmasını gerektirmiştir. 

Geleneksel dönemde ilgili sorunun cevabı tezin ikinci bölümünde, modern dönemle 

ilgili sorunun cevabı ise tezin üçüncü bölümünde aranmıştır. 

Yöntem 

Nitel bir araştırma olarak tasarlanan bu tez çalışmasında, literatür taraması, 

kavramsal çözümleme ve karşılaştırmalı tarihsel analiz gibi yöntemlerden 

faydalanılmıştır. Temel metinler incelenirken yorumlayıcı yaklaşıma başvurulmuş; 

vakalar ve olgular incelenirken ise tarihsel yorumlama yöntemi kullanılmıştır. Tezin 

teorik çerçevesi oluşturulurken yapılan literatür taramasında yalnızca temel 

kavramlarla doğrudan ilgili kaynaklar incelenmiştir. Teze konu edilen düşünce akımları 

incelenirken yalnızca bu akımlara en çok katkı yaptığı varsayılan düşünürlerin 

fikirlerine yer verilmiştir. Teorik çerçeve oluşturulurken öne sürülen iddialar küçük 

vaka örnekleri üzerinden incelenmiştir. Bu noktada verilen örneklerin Osmanlı üzerinde 

yapılacak vaka incelemesini daha anlaşılır kılmasına dikkat edilmiştir.  

 Vaka incelemesine konu edilen zaman aralığının genişliği, Osmanlı tarihi üzerine 

yapılan incelemenin merkeziyetçilik ve merkezileşme kavramları bağlamında 

sınırlandırılmasını gerektirmiştir. Osmanlı tarihindeki bütün siyasi olayları ve yönetsel 

reformları tek bir tez çalışmasında incelemek mümkün olmadığı için yalnızca dönüm 

noktası olarak nitelendirilebilecek gelişmeler ele alınmıştır. Benzer bir şekilde, bütüncül 

bir çalışmada Osmanlı siyaset düşüncesi literatürünün tamamını incelemenin 

imkansızlığı nedeniyle yalnızca ele alınan dönemin en etkili düşünürleri incelemeye 

konu edilmiş ve incelemede bu düşünürlerin yalnızca merkeziyetçilik ile bağlantılı 

fikirlerine yer verilmiştir. 

Yapılan bölümlendirmenin incelemenin sınırlandırılmasına büyük katkıda 

bulunduğu söylenebilir. Merkeziyetçi düşünce incelenirken yalnızca ilgili dönemin 

genel eğilimlerine dikkat edilmiş, merkezileşme süreci incelenirken ise gerçekleştirilen 

reformların seyrine odaklanılmıştır. İncelemeye konu edilen siyasi düşünce metinleri 

dönemin en etkili metinleri arasından seçilmiştir. Siyasi olaylar ve bürokratik reformlar 

incelenirken yalnızca siyasi, idari ve mali merkezileşmeye (veya adem-i 

merkezileşmeye) neden olan önemli gelişmeler ele alınmıştır. Osmanlı yönetiminin ve 

diğer siyasi aktörlerin stratejileri ve eylemleri de yalnızca merkeziyetçi (veya adem-i 

merkeziyetçi) düşünce bağlamında değerlendirilmiştir. 

 



 4 

Önem 

Fikirler ve olguları birbirinden ayrıştıran ve bunlar arasındaki etkileşimi 

inceleyen bir yaklaşımla yazılan bu çalışmada merkeziyetçilik ve merkezileşme 

kavramlarına dair geniş bir literatür taranmıştır. Yapılan taramada bu iki kavramın 

arasındaki ayrıma odaklanan ve bunların arasındaki ilişkiyi bir vaka örneği üzerinden 

sistematik bir şekilde inceleyen bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bu, iki kavramın 

arasındaki ayrıma ilk kez bu çalışmada dikkat çekildiği anlamına gelmemektedir. Ancak 

bahsi geçen ayrımın incelenen çalışmalarda merkezi bir yer edinmediği söylenebilir. Bu 

durum çalışmaya özgün bir değer kazandırmaktadır. 

Tezin teorik çerçevesinde merkeziyetçilik ile merkezileşme kavramları ve 

bunların arasındaki ilişkiler incelenirken literatürde yer alan sınıflandırmaların yanı sıra 

bu tez çalışmasına özgün sınıflandırmalar da kullanılmıştır. Kavramların göreceliliğini 

vurgulamak için yapılan bu yeni sınıflandırmalar ile literatürdeki sınıflandırmaların 

eksikliğinden kaynaklanabilecek yanlış anlaşılmaların önüne geçileceği umulmuştur. 

Bahsi geçen sınıflandırmaların benzer bir yaklaşımla yazılan diğer çalışmalar tarafından 

kullanılması mümkündür. Bu bakımdan çalışmanın literatüre katkıda bulunduğu 

söylenebilir. 

Geleneksel dönem hakkındaki yapılan inceleme, bu tez çalışmasının en değerli 

yanlarından biridir. Tezin hazırlık aşamasında gerçekleştirilen literatür taraması, 

geleneksel dönemin merkeziyetçi düşünceye ve merkezileşme olgusuna dair 

incelemeler yapan araştırmacılar tarafından genellikle ihmal edildiğini göstermiştir. Bu 

durum geleneksel düşünceleri ve olguları modern kavramlar ile açıklamanın 

anakronizme neden olacağı endişesinden kaynaklanmaktadır. Teorik çerçeve 

oluşturulurken merkeziyetçilik ve merkezileşme kavramlarının modern 

bağlamlarından koparılarak tanımlanması sayesinde, çalışma boyunca geleneksel 

döneme dair analizlerin anakronizme neden olmadan gerçekleştirilmesi mümkün hale 

gelmiştir. 

Çalışmanın vaka incelemesine ayrılan bölümlerinde, merkeziyetçilik ve 

merkezileşme kavramları bağlamında bir tarih okuması yapılmıştır. Osmanlı yönetim 

anlayışının merkeziyetçi karakteri aslında daha önce pek çok değerli çalışmada ele 

alınmış bir mevzudur. Bu konudaki ilk önemli incelemelerden biri Osmanlı 

merkeziyetçiliğinin en büyük eleştirmeni olan Prens Sabahaddin tarafından yapılmıştır. 

Kendisi aynı zamanda Osmanlı topraklarında siyasi merkezileşme ile idari 

merkezileşme arasındaki ayrıma dikkat çeken ilk siyasi düşünürlerden biridir. Sonraki 



 5 

yıllarda yapılan çalışmalarda da Osmanlı Devleti’nin merkeziyetçi bir yönetim 

anlayışına sahip olduğu sıklıkla belirtilmiştir. Osmanlı Devleti’nin merkezileşme süreci 

ve Osmanlı’da merkez çevre ilişkileri de benzer bir şekilde literatürde sıklıkla ele alınan 

bir meseledir. Şerif Mardin’in Türkiye’de merkez çevre ilişkilerinin gelişim süreci ile 

ilgili “Türk Siyasasını Açıklayabilecek bir Anahtar: Merkez-Çevre İlişkileri” isimli 

makalesi de bu tez çalışmasının önemli ilham kaynaklarından biri olarak 

zikredilmelidir.  

Bu tez çalışmasını yukarıda bahsedilen çalışmalardan farklı kılan şey, 

merkeziyetçilik ve merkezileşme kavramları arasındaki ayrımın üzerine inşa edilmiş 

olmasıdır. Yapılan incelemede merkeziyetçi düşüncenin gelişimi ve devlet teşkilatının 

merkezileşmesi birbirleriyle doğrudan ilişkili, ancak birbirinden farklı süreçler olarak 

değerlendirilmiştir. Her iki süreç de devletin kurulduğu yıllardan itibaren incelenmeye 

başlamıştır. Böylelikle Osmanlı merkeziyetçiliğinin nasıl ortaya çıktığına, hangi siyasi 

gelişmeler aracılığıyla güç kazandığına ve hangi politikalar aracılığıyla devletin en temel 

karakteristik özelliklerinden biri haline geldiğine dair çıkarımlar elde edilmiştir. 

Sonrasında ise devletin güç kaybetmesiyle birlikte başlayan adem-i merkezileşme süreci 

incelenmiş ve Osmanlı hükümeti merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olmaya 

devam ettiği halde adem-i merkezileşmenin nasıl gerçekleşebildiği açıklanmıştır. 

Osmanlı’nın geleneksel dönemi hakkında yapılan inceleme, modern dönemdeki 

yönetim anlayışının nasıl ortaya çıktığının ve bu dönem boyunca gerçekleşen 

merkezileşme/adem-i merkezileşme süreçlerinin daha net anlaşılabilmesini sağlamıştır. 

Yönetim tarihinin siyasi düşünce tarihiyle birlikte incelenmesi de bu çalışmaya 

disiplinler arası bir nitelik katmıştır. 

Kapsam 

Merkeziyetçi Düşünce ve Merkezileşme Süreci başlıklı birinci bölüm üç kısımdan 

oluşmaktadır. Tamamen kavramsal bir incelemeye ayırılan birinci kısımda merkez, 

merkezileşme ve merkeziyetçilik kavramları üzerine detaylı bir tanımlama yapılmıştır. 

Tanımların netleştirilmesi için bu iki kavramın türlerine (siyasi, idari, mali), zıtlarına 

(adem-i merkezileşme, adem-i merkeziyetçilik) ve onlarla ilişkili olan diğer kavramlara 

(hiyerarşi, otorite, özerklik vb.) da değinilmiştir. Yukarıda tezin temel teorik iddiaları 

olarak sıralanan iki iddia tezin bu kısmında daha detaylı bir şekilde temellendirilmiştir. 

Birinci bölümün geri kalanında, birinci kısımda yalnızca teorik düzeyde ele 

alınan merkeziyetçilik ve merkezileşme kavramlarına tarihi bir boyut kazandırılmıştır. 

İkinci kısımda ilk olarak geleneksel devlet yapılarının merkezileşme düzeylerini esas 



 6 

alan yeni bir sınıflandırma yapılmıştır. Sınıflandırma sunulurken merkezileşmenin 

göreceli bir kavram olduğuna ve devletlerin merkezileşme düzeyinin zaman içinde 

değişebileceğine dikkat çekilmiştir. Bu kısımda sunulan iddialar daha çok geleneksel 

devletlerin merkezileşme ve adem-i merkezileşme süreçlerinin nasıl ölçülebileceğine 

yöneliktir. Geleneksel bir devletin siyasi açıdan ne kadar merkezileştiğini ölçmek için, 

merkezin sahip olduğu siyasi yönetim yetkilerinin sınırlarını tespit edilmesinin gerektiği 

iddia edilmiştir. Bir başka iddiaya göre geleneksel devletlerin idari merkezileşmişlik 

düzeyi merkezi hükümetin taşra üzerinde ne kadar kontrole sahip olduğuna bakılarak 

ölçülebilir ve bunun için memurların statüsü, bürokratik işleyişin detaylılığı gibi 

kriterlerden faydalanılabilir. Geleneksel devletlerin mali merkezileşme düzeyinin vergi 

sistemi ve maaş sistemi gibi mali sistemlerin incelenmesi yoluyla tespit edilebileceği de 

bu kısımda sunulan önemli iddialardan biridir. 

Birinci bölümün üçüncü kısımda ise modern merkeziyetçi düşüncenin nasıl 

ortaya çıktığına, nasıl geliştiğine ve bu düşüncenin devlet yapılarını nasıl 

dönüştürdüğüne dair bir inceleme yapılmıştır. Merkeziyetçi düşünce ve merkezileşme 

süreçleri arasındaki ilişkinin incelenebilmesi için siyasi düşünce tarihi literatüründen ve 

kamu yönetimi teorilerinden faydalanılmıştır. Bu kısımda sunulan temel iddiaya göre 

modernleşme ile ortaya çıkan yeni fikirler, devletlerin daha önce hiç olmadığı kadar 

merkezileşebilmesinin yolunu açmıştır. Buna göre, erken modern dönemde gerçekleşen 

siyasi, sosyal, kültürel ve teknolojik gelişmelerinin bir neticesi olarak ortaya çıkan 

mutlakiyetçi düşünce, siyasi açıdan oldukça adem-i merkezileşmiş bir yapıya sahip olan 

Avrupa devletlerinin kısa süre içinde güçlü bir egemenin etrafında toplanan 

merkezileşmiş yapılara dönüşmesini sağlamıştır. Sonraki süreçte egemenin otoritesini 

artırma ihtiyacı, yeni bürokratik ve mali yapıların ortaya çıkmasına yol açmıştır. Bu ise 

Avrupa devletlerinin idari ve mali anlamda da merkezileşmesine neden olmuştur. Daha 

sonraki yıllarda ortaya çıkan anayasalcı düşünce ise Avrupa’da yeni bir kurumsallaşma 

süreci başlatmıştır. Bu ise merkeziyetçi eğilimlerin güç kazanmasını ve çok daha 

merkezileşmiş yönetim yapılarının kurulmasını mümkün kılmıştır. 

Osmanlı’nın Geleneksel Döneminde Merkeziyetçi Düşünce ve Merkezileşme başlıklı 

ikinci bölümde Osmanlı tarihinin 14. yüzyılın başından 18. yüzyılın sonuna kadar olan 

dönemi inceleme konusu edilmektedir. Bölümün birinci kısmında, literatürde 

Osmanlı’nın klasik çağı olarak da anılan, 14. ve 17. yüzyıllar arası dönem ele alınmıştır. 

Yapılan inceleme Osmanlı Devleti’nin kurucularının geleneksel yönetim sistemini inşa 

ederken merkeziyetçi bir yaklaşım benimsediği iddiasının üzerine kurulmuştur. İddiaya 



 7 

göre, Osmanlı yönetimi henüz devletin kuruluş yıllarından itibaren bulunduğu bölgede 

merkezi bir güç olmayı hedeflemiştir. Bunun için aynı coğrafyada kurulmuş 

merkezileşmiş büyük ölçekli devletlerin yönetim yapılarından ilham almış ve kendi 

koşullarına uygun yeni yapılar geliştirmiştir. Devlet askeri başarılar elde ettikçe Osmanlı 

yönetiminin siyasi otoritesi büyümüştür. Bu ise siyasi, idari ve mali anlamda daha da 

merkezileşmiş bir yapının inşa edilmesini mümkün kılmıştır. 

İkinci bölümün ikinci kısmında ise geleneksel Osmanlı yönetim yapısının 

bozulma süreci ele alınmıştır. 17. ve 19. yüzyıllar arasında kalan dönemin incelendiği bu 

kısımda öne sürülen temel iddiaya göre, incelenen dönemde gerçekleşen adem-i 

merkezileşme süreçleri Osmanlı yönetiminin tercihinin değil üçüncül koşullar 

karşısındaki çaresizliğinin bir neticesidir. Merkeziyetçi tutumunu koruyan Osmanlı 

yönetimi, bu dönem boyunca devleti yeniden merkezileştirmenin yollarını aramıştır. 

Başlangıçta bunun için Kanun-ı Kadim olarak isimlendirilen eski düzene geri 

dönülmesinin gerekli olduğu kabul edilmiştir. Bu konudaki umutların yitirilmeye 

başlandığı 18. yüzyılda ise, batılı devletleri örnek alan yeni bir sistem (Nizam-ı Cedid) 

inşa etme fikri ortaya çıkmıştır. Ancak dönemin siyasi, sosyal ve iktisadi koşulları 

Osmanlı yönetiminin amacına ulaşmasını önlemiştir. 

Osmanlı’nın Modernleşme Sürecinde Merkeziyetçilik ve Merkezileşme başlıklı üçüncü 

bölümde ise 19. yüzyılda gerçekleşen modernleşme faaliyetlerine odaklanılmıştır. 

Osmanlı yönetim anlayışının ve devlet teşkilatının çok hızlı ve kapsamlı bir dönüşüm 

sürecinden geçmesi nedeniyle bu süreç beş kısma ayrılarak incelenmiştir. Birinci 

kısımda Osmanlı modernleşmesinin başlangıcı olarak nitelendirilen II. Mahmud 

Döneminde Osmanlı’nın nasıl batılı anlamda mutlakiyetçi bir devlete dönüştüğü 

gösterilmiştir. Bu kısımda öne sürülen temel iddia II. Mahmud mutlakiyetçiliğinin 

geleneksel Osmanlı mutlakiyetçiliğinden farklı özelliklerinin olduğudur. II. Mahmud 

siyasi otoritesini mutlaklaştırmak için geleneksel yöntemlere başvurmakla birlikte 

nihayetinde ortaya modern bir devlet yapısı çıkarmayı hedeflemiştir. 

Tanzimat Dönemi’ne odaklanılan ikinci kısımda II. Mahmud mutlakiyetçiliğin 

yerini nasıl Osmanlı’ya has bir tür kameralizme bıraktığı ve bürokratik seçkinlerin 

Osmanlı yönetim teşkilatını modernleştiren kapsamlı reformları nasıl gerçekleştirdiği 

incelenmiştir. Bu kısımda Osmanlı yönetiminin dağılmakta olan devleti tek bir parça 

halinde tutma arzusunun, Tanzimat Döneminde Osmanlı merkeziyetçiliğinin temel 

motivasyonu olduğu öne sürülmüştür. Buradan yola çıkarak devletin merkezileşmesine 

yönelik bütün reformların merkeziyetçi yönetim anlayışının bilinçli bir ürünü olduğu, 



 8 

devletin adem-i merkezileşmesine yol açan gelişmelerin ise kontrol edilemeyen üçüncül 

koşullardan kaynakladığı iddia edilmiştir. 

Üçüncü kısımda Osmanlı’da anayasalcı düşüncenin güç kazanması sonucunda 

başlayan I. Meşrutiyet Dönemi ele alınmıştır. Genç Osmanlılar’ın adem-i merkeziyetçi 

eğilimleri ve ilk Osmanlı parlamentosunun adem-i merkezileşmeye neden olan 

politikaları nedeniyle bu dönemin Osmanlı merkeziyetçiliği için bir duraksama dönemi 

olduğu iddia edilmiştir. Bu dönemin kısa sürmesi ise Osmanlı hükümetinin (özellikle de 

dönemin hükümdarı olan II. Abdülhamid’in) merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip 

olması ile açıklanmıştır.  

Dördüncü kısımda anayasanın askıya alındığı, anayasalcı düşüncenin 

bastırıldığı ve mutlakiyetçiliğin yeniden yükseldiği II. Abdülhamid Dönemi’nin kısa bir 

incelemesi sunulmuştur. Burada anayasal yönetimden mutlakiyetçiliğe dönüşün 

Osmanlı yönetim geleneğinin temel karakteristik özelliklerinden biri haline gelmiş 

merkeziyetçi yönetim anlayışının bir sonucu olduğu iddiası ön plana çıkmaktadır. II. 

Abdülhamid Döneminde Osmanlı Devleti’nin tarihinin en merkezileşmiş idari yapısına 

kavuşması ise hükümdarın merkeziyetçi yönetim anlayışının doğrudan bir sonucu 

olarak nitelendirilmiştir. 

Beşinci ve son kısımda ise anayasalcı muhalefetin zaferinin ardından başlayan II. 

Meşrutiyet Dönemi ele alınmıştır. II. Abdülhamid mutlakiyetçiliğinin bütün 

kalıntılarının tek tek temizlendiği ve çevrede yer alan siyasi aktörlerin devlet yönetimine 

katılma fırsatı elde ettiği bir dönemde dahi Osmanlı merkeziyetçiliğinin gücünü 

koruması, bu kısımda incelenmeye değer bir mesele olarak öne sürülmüştür. Meseleye 

açıklık getirmek için sunulan temel iddia, bahsi geçen durumun fırka siyasetinin bir 

neticesi olduğudur. Bu, II. Meşrutiyet Dönemindeki merkezileşme hareketinin II. 

Meşrutiyet Dönemi’nin büyük bir bölümü boyunca süren, İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin merkeziyetçi yönetim anlayışından kaynakladığı anlamına gelmektedir. 

Cemiyetin karşısında gelişen muhalefetin adem-i merkeziyetçi eğilimleri ise bu iddianın 

en önemli delillerinden biri olarak öne sürülmüştür.  

 

 

 

  



 9 

1. BÖLÜM                                                                                                              

MERKEZİYETÇİ DÜŞÜNCE VE MERKEZİLEŞME SÜRECİ 

Bu bölümde merkeziyetçilik ve merkezileşme kavramları hakkında bir teorik ve 

tarihi çerçeve sunmak hedeflenmektedir. Bunun için öncelikle merkez, merkezileşme, 

adem-i merkezileşme, merkeziyetçilik ve adem-i merkeziyetçilik kavramları 

tanımlanacaktır. Sonrasında merkeziyetçiliğin ve merkezileşmenin tarihi, geleneksel ve 

modern olarak anılan iki ayrı döneme ayrılarak incelenecektir. Modernleşme 

teorilerinden yola çıkılarak yapılan bu dönemlendirme, modern dönemde ortaya çıkan 

yeni yönetim usullerinin ayrıca değerlendirilebilmesini sağlayacaktır. Geleneksel 

dönem üzerine yapılan incelemede merkezileşmenin bu dönemde ne ölçüde mümkün 

olduğu ve modernleşme sürecine henüz girmemiş bir devletin merkezileşme düzeyinin 

ne şekilde ölçülebileceği araştırılacaktır. Modern dönem üzerine yapılan incelemede ise 

modernleşme süreci esnasında merkeziyetçi düşüncenin nasıl bir dönüşüm sürecinden 

geçtiği, devletlerin merkezileşme sürecine nasıl katkıda bulunduğu ve adem-i 

merkeziyetçi düşünce tarafından nasıl eleştirildiği incelenecektir.  

1.1. Merkez ve Çevre İlişkisi ile İlgili Temel Kavramlar 

Merkez ve çevre, sosyal bilimlerin pek çok alanında kullanılan ve çok sayıda siyasi, 

sosyal ve ekonomik olgunun daha anlaşılır kılınmasını sağlayan kavramlardır. Bu 

kavramlar çoğu zaman konum bildiren asıl anlamlarıyla değil, daha soyut ve sembolik 

anlamlarıyla kullanılmaktadır. Merkez ve çevre kavramları ile ne kastedilmek istendiği, 

sosyal bilimcinin onları hangi bağlamda kullandığına göre değişmektedir. Bu 

kavramları sosyal bir kuram inşa etmek için kullanan ilk sosyal bilimcilerden biri, 

sosyolog Edward Shils’dir. Shils merkez ve çevre kavramlarını toplumsal bir hiyerarşiyi 

tarif etmek için kullanmıştır. Ona göre merkez toplum tarafından kutsal sayılan 

değerlerin, otoritenin ve onun kaynağı olan meşruiyetin yoğunlaştığı alandır. Merkezde 

bulunan seçkinler, bahsi geçen değerlerin taşıyıcısı ve koruyucusu olma niteliğindedir. 

Çevre ise toplumun merkezi değerlerden uzak kalan ve bu nedenle ona karşı mesafeli, 

hatta zaman zaman düşmanca tavırlar benimseyen kesimlerin bulunduğu alandır. Shils 

modernleşme öncesinde çevrenin merkezden önemli ölçüde kopuk olduğunu, ancak 

modernleşmenin ardından ortaya çıkan imkanların (şehirleşme, bütüncül bir iktisadi 

sistem, demokratikleşme, merkezileşmiş bir eğitim sistemi) çevreyi merkeze 

yaklaştırdığını öne sürmüştür. Ancak merkezin çevreyi dışlaması, çevrenin ise merkeze 

aidiyet hissedememesi gibi sorunlar merkez ve çevre arasındaki ayrımın modern 

toplumlarda da var olduğunu göstermektedir (Shils, 1961). 



 10 

Shils’in merkez ve çevre kavramlarını mekansal değil sembolik anlamıyla ele alan 

yaklaşımı, daha sonra yapılan pek çok önemli akademik çalışmaya ilham kaynağı 

olmuştur. Antonio Gramsci hegemonya kavramı hakkındaki fikirlerini sunarken merkez 

ve çevre kavramlarını, tıpkı Shils gibi, toplum yapısını tasvir etmek için kullanmıştır. 

Gramsci’ye göre egemen kültürel ve politik yapıları barındıran merkez, karar alma 

süreçlerinden dışlanmış ve marjinalleşmiş gruplardan meydana gelen çevre üzerinde 

tahakküm kurmak için devleti bir araç olarak kullanmaktadır. Hem sivil toplumu hem 

de siyasi toplumu bünyesinde barındıran devlet, Gramsci’nin hegemonya olarak 

adlandırdığı bu tahakkümü gerek rıza oluşturmak gerekse zor kullanmak yoluyla 

sürdürmektedir (Germino, 1986).  

Merkez ve çevre ikiliğini tamamen farklı bir bağlamda ele alan Immanuel 

Wallerstein ise bu iki kavramı küresel ekonomik sistemi açıklamak için kurguladığı 

Dünya Sistemi Teorisi’nin temel bir parçası olarak kullanmıştır. Bu teoriye göre modern 

çağda kapitalizm küresel bir ekonomik sistem haline gelmiştir. Mevcut durumda 

dünyada var olan devletler üç kategoriye ayrılmaktadır. Merkez olarak sınıflandırılan 

ülkeler gelişmiş sanayiye ve büyük bir sermaye birikimine sahip olan ülkelerdir. Çevre 

olarak sınırlandırılan ülkeler ekonomik anlamda çok daha az gelişmiş ve büyük 

ihtimalle geçmişte başka bir ülkenin sömürgesi olarak yönetilmiş ülkelerdir. Bu ikisinin 

arasında ise çevre ülkelere göre daha gelişmiş olan ancak merkez ülkelerin gelişmişlik 

düzeyine ulaşamayan ülkeler (yarı çevre) bulunmaktadır. Wallerstein dünyadaki 

ekonomik sistemin merkez ülkelerin geri kalan ülkelerin iktisadi açıdan sömürmesi 

üzerine kurulu olduğu iddiasındadır. Buna göre çevre merkeze kaynak sağlamakta, 

ancak bunun karşılığında merkezin sahip olduğu imkanlardan faydalanamamaktadır. 

Merkez ve çevre arasındaki ilişki sürekli değişmektedir. Bu değişim yalnızca iktisadi 

değil, aynı zamanda toplumsal ve ideolojik dönüşümün de bir sonucudur. Ancak her 

şeye rağmen kapitalist sistem sömürü araçlarının bütünüyle ortadan kalkmasına izin 

vermemektedir (Hopkins & Wallerstein, 1982). 

Merkez ve çevre kavramlarının sosyal bilimler literatüründeki kullanımına dair 

örnekler çoğaltılabilir. Ancak kavramların bu çalışmada yalnızca devlet yönetimi 

bağlamında kullanılacağını belirtmek ve bununla ilgili tanımlamaları yapmak daha 

uygun görünmektedir. Yönetim bağlamında ele alındığında merkez ve çevre 

kavramlarını hiyerarşik bir teşkilatta yer alan idari birimlerin bu hiyerarşideki 

konumunu belirtmek için kullanmak mümkündür. Hiyerarşide diğer bütün birimlerin 

üzerinde yer alan birim merkez olarak nitelendirilmektedir. Diğer bütün idari birimler 



 11 

ise sembolik düzlemde merkezin etrafında yer almaları nedeniyle, çevre olarak 

nitelendirilmektedir. Üst ve merkez gibi konum bildiren ifadeler, bu idari birimlerin 

sahip olduğu yetkiler bakımından diğerlerinden üstün olduğunu belirtmek için 

kullanılmaktadır.  

İdari birimlerin sahip olduğu yetkiler kısaca yönetim yetkileri olarak 

adlandırılabilir. Yönetim yetkileri ise kural koyma, emir verme ve denetleme olmak üzere 

üç sınıfa ayrılabilir. Başka sınıflandırmaların yapılması da mümkündür, ancak tezin 

kavramsal bütünlüğünü sağlamak için bölümün geri kalanı boyunca bu sınıflandırma 

kullanılacaktır. Kural koyma, bir idari kurumun belirli prosedürlere uygun bir şekilde 

bağlayıcı kurallar üretme yetkisidir (Merriam-Webster, 2025). Kural koyma yetkisi, idari 

birimin, bu birimde çalışanların veya bu birimin yönettiği kişilerin önceden belirlenmiş 

belirli standartlara uygun şekilde hareket etmesini sağlar. Emir verme, birilerin resmi 

bir şekilde belirli bir eylemde bulunmaya zorlama yetkisidir (Britannica, 2025). Emir 

verme yetkisi idari birimde çalışanları olanları belirli bir görevi yerine getirmeye 

zorlamak için kullanılır. Denetleme ise idari birimin kendi çalışanlarının veya yetki 

alanında bulunan kişi ve kurumların kurallara uyup uymadığını ve emirleri yerine 

getirip getirmediğini tespit etmekte kullanılan bir yetkidir (Harris & Pushkin, 2008). 

Hiyerarşik bir teşkilatta yer alan idari birimler, kendi içlerinde de hiyerarşik bir 

yapıya sahiptir. Bazı idari yapılar, yalnızca kendi iç hiyerarşilerini yönetmelerini 

sağlayacak kısmi yönetme yetkileriyle donatılmıştır. Bazıları ise kendi kendilerini 

yönettikleri gibi, teşkilat hiyerarşisinde kendi altlarında yer alan idari birimleri de 

yönetebilmektedir. Bunun yanı sıra, aralarında hiyerarşik bir bağ bulunmayan iki idari 

birimden birini diğerini denetleme yetkisiyle donatan yönetim uygulamaları da 

mevcuttur. Merkezde konumlandırılan idari birim ise, hiyerarşik üstünlüğü sayesinde 

teşkilatta yer alan diğer bütün idari birimleri yönetme yetkisini elinde 

bulundurmaktadır. Ancak, önceden konulan kısıtlamalar nedeniyle, her merkezi idare 

birimi aynı genişlikte yetkilere sahip olmayabilir. Teknik imkansızlıklar ise merkezi 

idare birimlerinin sahip olduğu yetkileri aynı ölçüde kullanamamasına neden olabilir. 

Yukarıda sıralanan değişkenler incelenen idari yapının işlevine, kurulduğu yere ve 

kurucuların tercihlerine bağımlıdır (Blau, 1968). 

Hiyerarşik teşkilatların yapılanma sürecinde iki temel eğilimin var olduğu iddia 

edilebilir. Merkezileşme eğilimi, yönetim yetkilerinin merkezde toplanmasına ve diğer 

idari birimlerin sahip olduğu yönetim yetkilerinin mümkün olduğunca 

sınırlandırılmasına yol açar (Dictionary of the Social Sciences, 2002). Adem-i merkezileşme 



 12 

eğilimi ise merkezin sahip olduğu yönetim yetkilerinin sınırlandırılmasını ve çevrede yer 

alan idari birimlerin daha fazla yönetim yetkisine sahip olmasını sağlar (Schneider, 

2003). Bu sınıflandırmadan yola çıkarak, yönetme yetkilerinin tamamen merkezde 

toplandığı bir teşkilatın aşırı merkezileşmiş bir yönetim yapısına sahip olduğu 

söylenebilir. Benzer şekilde, merkezin yönetme yetkilerinin merkez olarak 

nitelendirilmesini mümkün kılacak asgari düzeyde olduğu ve çevrede yer alan idari 

birimlerin her birinin kendi kendini yönetmesini mümkün kılan yetkilerle donatıldığı 

bir idari teşkilat, aşırı adem-i merkezileşmiş bir yapı olarak sınıflandırılabilir.  

Bu çalışmanın temel iddialarından biri, merkezileşmişlik ve adem-i 

merkezileşmişlik kavramlarının göreceli kavramlar olduğudur. Burada görecelilik ile 

kastedilen, iki kavramın arasında net bir sınırın bulunmayışıdır. Diğer bir temel iddia 

ise merkezileşmenin ve adem-i merkezileşmenin durağan bir olgu değil, devamlı bir 

süreç olduğudur. O halde merkezileşme ve adem-i merkezileşme eğilimlerinin teşkilatın 

oluşumu tamamlandıktan sonra da teşkilat yapısını dönüştürmesinin mümkün olduğu 

söylenebilir. Yapısal dönüşümler ve yönetim uygulamalarındaki değişimler idari 

teşkilatların zaman içinde merkezileşmesine veya adem-i merkezileşmesine yol açacaktır. 

Merkezileşmenin çevrede yer alan idari birimlerin elindeki yönetim yetkilerinin bir 

kısmının merkeze aktarılmasıyla gerçekleşen bir olgu olduğu söylenebilir (Dictionary of 

the Social Sciences, 2002). Bunun zıttı olarak tanımlanabilecek adem-i merkezileşme ise 

merkezin elindeki yönetme yetkilerinin sınırlandırılmasıyla ve çevrede yer alan idari 

birimlerin kendi kendini yönetme kapasitesinin artırılmasıyla ortaya çıkmaktadır 

(Schneider, 2003). 

Kural koyma yetkisinin merkezileştirilmesi, teşkilatın genelinde uyulması gereken 

yönetim standartların netleşmesini ve teşkilatın bütünlüğünün korunmasını 

sağlayacaktır. Bu yetkinin adem-i merkezileştirilmesi ise çevrede yer alan idari 

birimlerin kendi yetki alanları içinde geçerli kurallar koymasını mümkün kılacaktır. 

Mesele kural koyma yetkisi olduğunda merkezileşme ve adem-i merkezileşme arasında 

dengenin kurulması oldukça önemlidir. Aşırı merkezileşme çevrede yer alan idari 

birimlerin ihtiyaç duyduğu esnekliği ortadan kaldırarak idari işleyişte aksaklıklara 

neden olabilir. Aşırı adem-i merkezileşme ise standartların ortadan kalkmasına ve 

teşkilatın bütünlüğüne zarar verebilir (Manfield, 1973). 

Benzer bir durum emir verme yetkisi için de geçerlidir. Emir verme yetkisi 

merkezileştirildiği takdirde, idari birimler arasında koordinasyon sağlamak kolaylaşır. 

Bu yetki adem-i merkezileştirildiğinde ise idari birimlerin kendiliğinden harekete 



 13 

geçmesi ve kendi belirledikleri hedeflere ulaşmak için çalışması mümkün olur. Emir 

verme yetkisi bütünüyle merkeze ait ise idari birimler kendiliklerinden harekete 

geçmelerini gerektiren vakalarda dahi merkezden gelecek emirleri veya izinleri 

beklemek durumunda kalır. Bu da işlerin mümkün olandan daha yavaş yürütülmesine 

ve teşkilatın hantallaşmasına neden olur. İdari birimlerin kendiliğinden harekete geçme 

kapasitesi gereğinden fazla artırıldığı takdirde ise teşkilatın birimleri arasında 

koordinasyonu sağlamak güçleşir (Peters, 2001). 

Merkezileşme ve adem-i merkezileşme süreçleri arasındaki dengenin sağlanması, 

denetlenme yetkisi için de oldukça önemlidir. Denetleme yetkisinin merkezileştirilmesi 

durumunda merkez, idari birimlerin önceden belirlenen standartlara uygun çalıştığını 

verilen görevleri uygun şekilde yerine getirdiği tespit etme imkanına kavuşur. 

Denetleme yetkisi adem-i merkezileştirildiği takdirde ise idari birimler iç denetim 

yoluyla kendi işleyişlerindeki sorunları tespit edip çözmenin yollarını bulurlar. Çevrede 

yer alan idari birimlerin diğer idari birimleri denetleme yetkisine sahip olması, merkezin 

tek başına yapamayacağı kadar kapsamlı bir denetimin gerçekleştirilmesini mümkün 

kılar. Buradan yola çıkarak, denetleme yetkisinin aşırı merkezileştirilmesi durumunda 

idari birimler üzerinde kapsamlı bir denetim yapmanın mümkün olmayacağı 

söylenebilir. Merkezin denetleme yetkisi gereğinden fazla sınırlandırıldığına ise idari 

birimler üzerinde yapılan denetimin güvenilirliği azalacaktır (Peci & Pulgar, 2019). 

Merkezileşme ve adem-i merkezileşme her zaman teşkilatın bütününü etkileyen 

süreçler değildir. Büyük oranda merkezileşmiş bir teşkilatın bazı birimleri kendi 

kurallarını koyma, kendi kendine harekete geçme ve kendi kendini denetleme 

yetkilerine sahip olabilir. Büyük oranda adem-i merkezileşmiş bir teşkilatta ise tamamen 

merkezin yönetimi altında olan bazı idari birimler bulunabilir. Bu durum, özerkliğin 

merkezileşme ve adem-i merkezileşme ile doğrudan bağlantılı olan temel bir kavram 

olarak tanıtılmasını gerektirmektedir. Özerklik kısaca daha üst bir otoritenin 

kontrolünden bağımsız bir şekilde hareket etme yetisi olarak tanımlanabilir. Bir idari 

birimin özerklik sahibi olması, onu teşkilatın bir parçası olmaktan çıkarmamaktadır. 

Benzer bir şekilde özerklik, en aşırı formlarında bile, merkezin sahip olduğu yönetim 

yetkilerini bütünüyle ortadan kaldırmamaktadır. Özerklik için gereken merkezden 

bağımsız hareket etme kabiliyeti belirli bir seviyeyi aştığı takdirde, idari birim merkezden 

bağımsız hale gelir. Bu kabiliyet belirli bir seviyenin altında kaldığında ise özerklikten 

bahsetmek mümkün değildir (Bach, 2016). 



 14 

Bu kavramları devlet yönetimi bağlamında incelemeye geçmeden önce, 

merkezileşme ve merkeziyetçilik kavramlarını da kısaca tanıtmak faydalı olacaktır. 

Merkezileşme ve aynı kökten türeyen merkezileşmişlik, bir idari dönüşüm sürecine ve 

bir idari yapının durumuna işaret eden kavramlardır. Bu durum merkeze bağlı/ait 

anlamına gelen merkezi sıfatının -laş/leş yapım eki aracılığıyla bir fiile dönüşmesinden 

kaynaklanmaktadır. Bu fiile eklenen -mak/mek eki, sürecin isminin elde edilmesini sağlar. 

Aynı fiile -mış/miş eki eklendiğinde merkezileşme sürecinin sonunda oluşan yapının 

durumunu tarif etmek için kullanılabilecek bir sıfat elde edilmiş olunur. Aynı durum 

adem-i merkezileşme ve adem-i merkezileşmişlik kavramları için de geçerlidir. 

Merkeziyetçilik ve adem-i merkeziyetçilik ise, bir siyasi düşünceyi, bir yönetim 

anlayışını veya idari bir yapının karakterini ifade eden kavramlardır. Merkeziyetçilik 

kavramının temelinde yer alan merkeziyet kelimesi, merkezi sıfatına -lık/lik eki ile aynı 

anlama gelen -iyet ekinin eklenmesiyle oluşmuştur. Merkezi olma durumunu ifade eden 

bu kelimeye eklenen -cı/ci eki ise kelimeye merkeziyet taraftarlığı veya merkezi olma 

karakterine sahiplik anlamı katmaktadır. 

 Merkeziyetçi bir yönetim anlayışının varlığı, idari yapının merkezileşmiş olduğu 

anlamına gelmemektedir. Zira yöneticilerin merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip 

olduğu bir teşkilatın adem-i merkezileşme sürecine girmesi veya zaten adem-i 

merkezileşmiş bir yapıya sahip olması mümkündür. Benzer bir şekilde, yöneticilerin 

adem-i merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olduğu bir teşkilat merkezileşmiş bir 

yapıya sahip olabilir veya zaman içinde merkezileşebilir. Bu durumun yönetim 

anlayışının idari yapıyı şekillendiren unsurlardan yalnızca bir tanesi olmasından 

kaynaklandığı söylenebilir. 

Yukarıda sıralanan tanımlar, hiyerarşik bir teşkilata sahip bütün idari yapılar için 

geçerlidir. Ancak bu tez çalışmasında yalnızca bu idari yapılardan biri olan devlete 

odaklanılacaktır. Sosyal bilimlerin en temel kavramlarından biri olan devlet, incelendiği 

bağlama göre pek çok farklı şekilde tanımlanabilir. Platon ve Aristoteles gibi antik çağ 

düşünürleri devleti insanların doğaları gereği birbirlerine muhtaç olmaları nedeniyle bir 

araya gelerek oluşturdukları siyasi bir toplum olarak nitelendirmişlerdir (Platon, 2018; 

Aristoteles, 1959). Modern devlet düşüncesinin kurucularından olan Jean Bodin’e göre 

“Devlet (veya cumhuriyet), birden çok ailenin ve onların ortak mallarının, egemen bir 

güç tarafından adil biçimde yönetilmesidir” (Bodin, 2010, s. 1). Modern devlet ve toplum 

üzerine çok sayıda değerli çalışma üretmiş olan sosyolog Max Weber devleti “…belirli 

bir toprak parçası üzerinde meşru fiziksel güç kullanma tekeline sahip olduğunu başarılı 



 15 

bir şekilde ileri süren insan topluluğu…” olarak tanımlamıştır (Weber, Politics as a 

Vocation, 1946, s. 77). Görüldüğü üzere, devleti var olma nedeni ve sahip olduğu güçler 

üzerinden tanımlamak mümkündür. Benzer bir şekilde, devlet diğer idari teşkilatlar ile 

olan benzerlikleri ve farklılıkları üzerinden de tanımlanabilir. O halde devleti ülkelerin 

ve üzerinde yaşayan halkların yönetimi için kurulan hiyerarşik bir teşkilat olarak tanımlamak 

yanlış olmayacaktır.  

Mesele devlet olduğunda, merkez ve çevre kavramlarının dikkatlice kullanılması 

gerekmektedir. Shils’in merkez ve çevre kuramında devlet, merkezi değerler sistemini 

koruyan kurumlardan biri olarak yer almaktadır (Shils, 1961, s. 121). Ancak mesele 

sosyoloji değil yönetim bağlamında ele alındığında devletin de kendi içinde bir merkeze 

ve çevreye sahip olduğu öne sürülebilir. Devletlerin kapsamlı bir yapılanmaya sahip 

oluşu nedeniyle devlet teşkilatının hangi kısımlarının merkez, hangi kısımlarının çevre 

sayılacağını belirlemek kolay değildir. Devletlerin belirli bir coğrafyanın yönetimi için 

kurulmuş oluşu ise merkez ve çevre gibi konum bildiren ifadelerin kavram karmaşasına 

yol açmasına neden olabilir. Bu kavramsal sorunları aşmak için devletin sahip olduğu 

güçleri analiz etmek faydalı olacak gibi görünmektedir. 

Tarih boyunca devletin güçlerine dair pek çok önemli sınıflandırma yapılmıştır. 

Devletin güçlerini işlevlerine göre üç sınıfa ayıran yaklaşımın izlerini antik çağa kadar 

takip etmek mümkündür. Aristoteles’e göre iyi bir anayasa üç unsura dikkat edilerek 

hazırlanmalıdır: “ortak meseleler hakkında istişare edecek organın ne olacağı”, “(devlet 

kurumlarında) hangi görevlerin bulunacağı, bu görevlerin hangi meselelerle ilgileneceği 

ve görevlilerin nasıl seçileceği” ve “yargı işlevinin kimlerce ve nasıl yerine getirileceği” 

(Aristoteles, 1959, s. 133). Bu tasnif daha sonraki yıllarda farklı düşünürlerce 

sahiplenilmiş ve devletin farklı işlevlerini birbirilerinden ayırt etmek için kullanılmıştır. 

Modern devletin doğuşu esnasında bu üç işlevin birbirinden ayrı kurumlar tarafından 

üstlenilmesinin gerekliliğini öne süren bir görüş ortaya çıkmıştır. Aşağıda fikirleri daha 

detaylıca incelenecek olan John Locke gibi düşünürler tarafından savunulan bu görüş, 

güçler ayrılığı olarak anılmaktadır (Tavallaei, 2022).  

Güçler ayrılığı fikrinin ve devletin güçlerine dair üçlü tasnifin günümüzde 

yaygınca kabul gören en meşhur versiyonu Montesquieu tarafından Kanunların Ruhu 

Üzerine isimli eserde yapılmıştır. Buna göre: “Her devlette üç tür güç vardır: yasama 

gücü, ulusların haklarına bağlı olan şeyler üzerinde yürütme gücü ve medeni haklara 

bağlı olan şeyler üzerinde yürütme gücü.” (Montesquieu, 1989, s. 156). Montesquieu 

eserinin geri kalanında bu güçlerden ikincisini “yürütme”, üçüncüsünü ise “yargı” olarak 



 16 

anmıştır. Eserin önemli bir bölümünü bu güçlerin devleti oluşturan kurumlar ve 

makamlar arasında nasıl paylaştırıldığı ve bu makamlar arasındaki güç dengesinin nasıl 

kurulduğunu açıklamaya ayıran Montesquieu, sürecin ülkeden ülkeye değiştiğini iddia 

etmiştir. Montesquieu’ye göre güçler ayrılığı ilkesini benimsemiş olan devletlerde 

yasama gücü genellikle bir veya birden fazla meclis tarafından kullanılmaktadır. 

Yürütme gücü büyük oranda hükümetin altında örgütlenen bürokratik teşkilatta 

toplanmaktadır. Yargı gücü ise, çeşitli görevlere sahip mahkemelerden oluşan yargı 

teşkilatların elindedir (Montesquieu, 1989, ss. 156-166).  

Yukarıda yapılan tanımlardan yola çıkarak, devletin güçleri ile yönetme 

yetkilerinin önemli ölçüde örtüştüğü iddia edilebilir. Yasama gücü, devletin ülke 

sınırları içindeki her kurumu ve insanı bağlayan kurallar koymasını mümkün 

kılmaktadır. Yürütme gücü, diğer yönetim yetkilerini de belirli ölçüde kapsamakla 

birlikte, bu güce sahip olan hükümete devlet teşkilatının bütün birimlerine emir verme 

yetkisi kazandırmaktadır. Yargı gücü ise devletin yargı organının insanların ve 

kurumların yasalara ve diğer hukuki normlara uyup uymadığını denetleyebilmesini 

sağlamaktadır. 

Bu noktada devletin siyasi yapısı ile idari yapısı arasında bir ayrım yapmak 

gerekmektedir. Siyasi bir yapı olarak devlet, sahip olduğu güçleri ülkedeki bütün kişi ve 

kurumları yönetmek için kullanabilir. Devletin idari yapısı ise yalnızca devlet 

kurumlarından ve bu kurumlarda çalışan insanlardan oluşmaktadır. Siyasi anlamda 

devletin merkezi başkenttir. Bunun nedeni devletin yasama, yürütme ve yargı 

organlarının merkezi idari birimlerinin başkentte toplanmasıdır (Merriam-Webster, 

2025). İdari anlamda ise devletin merkezi, yürütme gücünün de sahibi olan hükümettir. 

Merkezi idare teşkilatının yürütücüsü olarak da anılabilecek hükümet, doğrudan kendi 

hiyerarşisi altında konumlanan veya özerk niteliklere sahip olan devlet kurumlarını 

yönetmekle görevlidir. Hükümetin yönetme yetkileri emir vermekle sınırlı değildir. 

Normlar hiyerarşisinde yasaların altında yer alan kural koymak ve idari niteliğe sahip 

denetimler yapmak gibi yetkiler de hükümete aittir. Ancak hükümet bunları yalnızca 

devlet kurumlarını yönetmek için kullanabilir (Dictionary of the Social Sciences, 2002). 

Devletin siyasi ve idari yapısı arasındaki farklılıklar, merkezileşmenin ve adem-i 

merkezileşmenin de birden fazla türünün olduğu anlamına gelmektedir. Bu ayrım ilk 

olarak 19. yüzyılda Fransız düşünür Alexis de Tocqueville tarafından yapılmıştır 

(Mansfield, 2010). Siyasi merkezileşme ile idari merkezileşme arasındaki farklılıklara 

dikkat çeken Tocqueville, siyasi anlamda merkezileşmiş bir devletin idari anlamda 



 17 

adem-i merkezileşmiş bir yapıya sahip olabileceğini öne sürmüştür. Benzer bir şekilde, 

siyasi anlamda adem-i merkezileşmiş bir yapıda idari anlamda merkeziyetçi yönetim 

uygulamalarının kullanılması da mümkündür (Tocqueville, 2002). 

Siyasi merkezileşme, devletin siyasi güç ve yetkilerinin tek bir merkezde toplanması 

anlamına gelir. Siyasi merkeziyetçilik ise siyasi gücü tek bir merkezde toplamaya dayanan 

yönetim anlayışı olarak tanımlanabilir. Modernleşme öncesinde siyasi merkezileşmenin 

egemenin otoritesiyle doğru orantılı olduğu görülmektedir. Modern dönemde ise siyasi 

anlamda merkezileşmiş devletler üniter devlet olarak sınıflandırılmaktadır. Bu sınıfa 

giren devletlerde yasama yetkisinin tek sahibi, merkezde yer alan yasama organıdır. 

Yasamanın dışında kalan siyasi yetkilerin tamamı ise merkezi hükümet (veya yüksek 

mahkemeler) tarafından kullanılmaktadır (Heywood, 2019, ss. 664-665). Devletin siyasi 

anlamda merkezileştiği ülkelerin bazılarında kısmi siyasi güçlere sahip özerk bölgeler 

de bulunmaktadır. Bu bölgeler kendi sınırları içinde geçerli yasalar yapabilen bir meclise 

ve yargılama yetkisini bu yasalara dayandıran mahkemelere sahiptir. Ancak, özerk 

bölgelerin istisnai konumu, bu bölgelerin bağlı olduğu devletin üniter olarak 

sınıflandırılmasına engel olmamaktadır (Mcgarry, 2007). 

Siyasi adem-i merkezileşme devletin sahip olduğu siyasi gücün merkezin dışında yer 

alan otoritelere aktarılması ile gerçekleşir. Buradan yola çıkarak siyasi adem-i 

merkeziyetçiliğin siyasi gücün merkezin dışındaki otoritelere dağıtılmasına dayanan bir 

yönetim anlayışı olduğu söylenebilir. Modernleşme öncesinde siyasi adem-i 

merkezileşme egemenin otoritesinin zayıflamasıyla ve merkezden uzakta bulunan 

yöneticilerin siyasi gücünün artmasıyla gerçekleşmiştir. Modern dönemde ise siyasi 

anlamda adem-i merkezileşme daha kontrollü bir şekilde gerçekleşen, hukuki bir 

süreçtir. Bu nedenle adem-i merkezileşmiş devletler federasyon olarak 

sınıflandırılabilmektedir. Federasyonlarda bürokratik hiyerarşiden bağımsız bir siyasi 

hiyerarşi de bulunmaktadır. Hiyerarşinin tepesinde yer alan federal devlet, 

federasyonun merkezi olma niteliğine sahiptir. Federal devletin altında yer alan federe 

devletler ise her biri ülkenin belirli bir bölümünü yöneten ve kendi sınırları içinde geçerli 

siyasi güçleri olan yapılardır. Federe devletler kendi yasalarını yapabilir, kendi 

bürokratik yapılarını serbestçe yönetebilir ve koydukları yasaların uygulanıp 

uygulanmadığını kendi mahkemeleri aracılığıyla denetleyebilir. Bu geniş yetkilere 

rağmen federal yasaların federe devletleri bağladığı, federal bürokratik kurumların 

federe devletlerin topraklarında faaliyet gösterebildiği ve federal yargı organlarının 

yetkilerinin bütün ülkede geçerli olduğu da belirtilmelidir (Heywood, 2019, ss. 658-662). 



 18 

Federe devletleri özerk niteliğe kavuşturan şey, sahip oldukları meclisler değildir. 

Üniter devletlerin mahalli idare birimlerinde de meclis şeklinde örgütlenen organlar 

bulunmaktadır. Ancak bu organlar, göreve siyasi bir sürecin sonucunda gelseler dahi, 

herhangi bir siyasi yetkiye sahip değildir (Oktay, 2022, ss. 24-33). O halde özerklik için 

asıl gereken şey siyasi yetkilerdir. 

Siyasi adem-i merkezileşmişlik belirli bir seviyenin üzerindeyse, incelenen siyasi 

yapıyı bir devlet olarak sınıflandırmak mümkün olmayacaktır. Bu seviye, merkez ile 

çevre arasındaki ilişkileri incelemek yoluyla tespit edilebilir. Bir siyasi yapının devlet 

olarak sınıflandırılabilmesi için merkezin siyasi otoritesinin çevrede yer alan birimlerin 

siyasi otoritesinden üstün olması gerekmektedir. Merkezin koyduğu yasaların 

bağlayıcılığı yoksa, yürütme yetkisini idari birimlerin izni olmadan kullanamıyorsa ve 

yargı organları ancak üyelerin devamlı iş birliği sayesinde çalışabiliyorsa; çevrenin 

siyasi otoritesinin merkezden daha güçlü olduğu ortaya çıkacaktır. Merkez ile çevre 

arasındaki güç dağılımına bakarak bu siyasi birlikleri bir konfederasyon veya bir 

uluslararası örgüt olarak sınıflandırmak mümkündür (Heywood, 2019, ss. 655-656). 

Buradan yola çıkarak, devletlerin kurulma ve gelişme sürecinde ortaya çıkan 

merkeziyetçi eğilimlerin devletin varlığını devam ettirebilmesi için gerekli olduğu 

söylenebilir. 

İdari merkezileşme bütünüyle devlet teşkilatı ile ilgili bir süreçtir. Devlet 

teşkilatları, her biri farklı görev ve yetkilere sahip olan çok sayıda bürokratik yapıdan 

oluşmaktadır. Yasama gücüyle donatılmış olan hükümet, hiyerarşinin tepesinde olması 

nedeniyle, devlet teşkilatının merkezi olarak kabul edilmektedir. Hiyerarşik anlamda 

hükümetin altında örgütlenen ve coğrafi anlamda devletin başkentinde konumlanan 

bürokratik yapılar merkezi idare teşkilatı olarak adlandırılmaktadır. Hiyerarşik anlamda 

merkezi idare teşkilatının altında örgütlenen ve coğrafi anlamda başkentin dışında yer 

alan yerleşim birimlerinde konumlanan bürokratik yapılar ise taşra teşkilatı olarak 

sınıflandırılmaktadır. Hükümet kendi hiyerarşisinin altında örgütlenen bu birimleri 

merkezden yönetim ilkesine dayanarak yönetmektedir. Bu ilke devletin kararname, 

yönetmelik, tüzük ve benzeri belgeler aracılığıyla kendisine bağlı idari birimler için geçerli 

kurallar koymasını mümkün kılmaktadır. Merkezden yönetim ilkesinin hükümete 

verdiği atama, görevden alma, görev verme ve benzeri yetkiler, merkezi idare teşkilatının 

taşra teşkilatına emir verme yetkisine sahip olduğunu göstermektedir. Hükümet ayrıca 

yine doğrudan kendisine bağlı idari birimler aracılığıyla merkez ve taşra teşkilatları 

üzerinde hiyerarşik denetim gerçekleştirebilir. Eğer merkezden yönetim ilkesi devlet 



 19 

yönetiminde kullanılan temel ilkeyse ve devlet kurumlarının büyük bölümü doğrudan 

merkezi bürokrasinin bir parçası ise, devlet merkezileşmiş bir devlet olarak 

sınıflandırılmalıdır. Buradan yola çıkarak idari anlamda merkeziyetçi bir yaklaşıma 

sahip olan bir hükümetin ülkenin tamamını kendiliğinden yönetmeyi amaçladığı 

söylenebilir (Gözler & Kaplan, 2018, ss. 75-79). 

İdari anlamda merkezileşmenin aşırı düzeylere varması, devlet yönetiminde 

aksaklıkların yaşanmasına ve kaynakların verimsiz bir şekilde kullanılmasına neden 

olabilmektedir. Modernleşme öncesinde aşırı idari merkezileşme, teknik yetersizlikler 

nedeniyle mümkün olamamıştır. Yine de devletin işlevlerinin sınırlılığı, idari anlamda 

merkezileşmeyi belirli ölçüde mümkün kılmıştır. Modernleşme sonrası dönemde ise 

ortaya çıkan yeni teknik imkanlar devletin büyümesine ve yeni işlevler edinmesine 

imkan tanımıştır. Ancak devlet yeni işlevler elde ettikçe merkezin dışında kalan 

bürokratik yapıların tamamının merkezden yönetilmesi ve bütün kamu hizmetlerinin 

merkezi idari teşkilatları tarafından sunulması zorlaşmaya başlamıştır. Devlet 

kurumlarının iş yükünün artmasının sonucunda ortaya çıkan bürokratik hantallaşma, 

alternatif bir yönetim anlayışının geliştirilmesini gerekli kılmıştır. İdari adem-i 

merkeziyetçilik de bu şekilde ortaya çıkmıştır (Eryılmaz, 2019, ss. 108-111). İdari 

anlamda adem-i merkezileşme, hükümetin yönetme yetkilerinin bir kısmının devlet 

hiyerarşisinin daha altında yer alan bürokratik yapılara aktarılması ile 

gerçekleşmektedir. Bu, devlet hiyerarşisinin üst kademelerinin iş yükünün azaltılmasını, 

kararların yaptığı işte uzmanlaşabilen insanlar tarafından verilmesini ve genel olarak 

işlerin daha hızlı yürütülebilmesini sağlamaktadır. Dolayısıyla idari adem-i 

merkezileşme yönetimde etkinliği ve verimliliği artırmıştır (Oktay, 2022, s. 29). 

İdari adem-i merkezileşme üç şekilde gerçekleşmektedir. Yönetme yetkilerinin 

merkez ve taşra teşkilatlarında yer alan bürokratik yapılara aktarılması yetki genişliği 

(dekonsantrasyon) olarak adlandırılmaktadır. Bu, hükümetin altında örgütlenen devlet 

hiyerarşisindeki birimlerin, daha üst kademelerin emrini veya onayını beklemeden 

harekete geçmesini mümkün kılan ve bu sayede işlerin hızlanmasını sağlayan bir 

yönetim uygulamasıdır. Yönetim yetkilerinin merkezi idari teşkilatın dışında yer alan, 

yarı özerk veya özel bir kuruma aktarılmasına dayanan uygulamalar yetki aktarımı 

(delegasyon) olarak nitelendirilmektedir. Mal ve hizmetlerin sunumundaki etkinliği ve 

verimliliği artıran bu uygulamalar, aynı zamanda devlet teşkilatının küçülmesini de 

sağlamaktadır. Bu noktada yetki aktarımının sorumluluk aktarımını içermediği 

belirtilmelidir. Sorumluluğu üstlenmeye devam eden hükümetin yetki aktarımında 



 20 

bulunduğu kurumu denetleme yetkisine sahip oluşu da bu nedenle gereklidir. Son 

olarak, yönetme yetkilerinin merkezin dışında yer alan özerk kamu kurumlarına 

aktarılmasına dayanan yetki devrinden (devolüsyon) bahsedilmelidir. Yetki devri, 

genellikle belirli bir yerleşim biriminin veya birkaç yerleşim biriminden oluşan bir 

bölgenin yönetimiyle sorumlu olan mahalli idarelerin kurulması için kullanılmaktadır. 

Yetki genişliği merkezden yönetim ilkesine uygun bir yönetim uygulaması olarak 

nitelendirilebilir. Yetki aktarımı ve yetki devri uygulamalarının ise yerinden yönetim 

ilkesinin sonucunda ortaya çıktığı öne sürülebilir. O halde yetki aktarımı hizmet 

yönünden yerinden yönetimi, yetki devri ise yer yönünden yerinden yönetimi mümkün 

kılmaktadır (Schneider, 2003). 

İdari süreçlerin bir parçası olan mali süreçleri de konuya dahil etmek mümkündür. 

Ancak idari ilişkilerle ilgili yönetim anlayışı ile mali ilişkilerle ilgili yönetim anlayışı 

birbirinden çok farklı niteliklere sahip olabilir. Bu nedenle mali merkezileşmeyi veya 

adem-i merkezileşmeyi ayrı bir süreç olarak incelemek faydalı olacaktır. Mali 

merkezileşmişlik ve adem-i merkezileşmişlik düzeyi, hükümetin bütçeler üzerinde ne 

kadar söz sahibi olduğuna bakılarak tespit edilebilir. Mali anlamda merkezileşmiş bir 

yapıda merkez ve taşra teşkilatlarının yanı sıra, özerk niteliğe sahip olan kamu 

kurumlarının bütçesi dahi hükümet tarafından belirlenmekte ve tahsis edilmektedir. 

Mali anlamda adem-i merkezileşmiş bir yapıda ise özerk kamu kurumlarının kendiliğinden 

vergi toplamak ve tarife belirlemek gibi uygulamalarla kendi bütçesini oluşturma 

kapasitesine sahip olduğu görülmektedir (Schneider, 2003). Mali adem-i 

merkezileşmeye neden olan uygulamaların en önemlisi piyasa desantralizasyonudur. Bu 

yönetim uygulaması devletin kendi tekelinde yer alan iktisadi alanları özel sektöre ve 

sivil toplum kuruluşlarına açmasını sağlamaktadır. Bunun gibi uygulamalar devleti 

küçülterek yönetimi kolaylaştırmakta ve bazı hizmetlerin daha verimli bir şekilde 

sunulmasını mümkün kılmaktadır (Cohen & Peterson, 1996). 

İdari adem-i merkezileşmenin birden fazla türünün oluşu nedeniyle devletin 

adem-i merkezileşmişlik düzeyini ölçmek zordur. Öte yandan, yetki genişliği 

uygulamalarının yetki aktarımı ve yetki devri uygulamalarından daha az adem-i 

merkezileşmeye neden olduğu söylenebilir. Bunun nedeni, yetki genişliğinin hükümetin 

altında örgütlenen merkez ve taşra teşkilatları üzerinde geçerli olması ve özerk yönetim 

birimlerinin ortaya çıkışına yol açmamasıdır (Schneider, 2003). İdari merkezileşmişlik 

düzeyi aynı olan devletlerin mali anlamda farklı merkezileşmişlik düzeylerine sahip 

olabileceğine de dikkat edilmelidir. İdari anlamda fazlasıyla merkezileşmiş bir devletin 



 21 

mali anlamda adem-i merkezileşmiş bir yapıya sahip olması imkan dahilindedir. Benzer 

bir şekilde, adem-i merkezileşmiş bir yönetim teşkilatına sahip bir devletin mali 

anlamda merkeziyetçi yönetim uygulamaları benimsemesi de mümkündür. 

Bu noktada özerklik kavramının üzerinde biraz daha durmak faydalı olacaktır. 

Devlet yönetimi bağlamında kullanıldığında özerklik, ulus altı düzeyde bulunan bir 

topluluğun veya bir kurumun merkezi hükümetten bağımsız olarak kendi kendini yönetme 

imkanına sahip olması anlamına gelmektedir. Bunun için, bahsi geçen topluluğun veya 

kurumun kendi iç işleyişine dair kurallar koyma, kendi kendine kararlar alıp uygulama 

ve kendi eylemlerini finanse etme kapasitesine sahip olması gerekmektedir. Bir 

topluluğun veya kurumun özerk olabilmesi için bulunduğu ülkede ondan daha üst bir 

otoritenin, yani merkezi bir hükümetin bulunması şarttır. Dolayısıyla özerklik 

bağımsızlıktan çok farklı bir kavramdır. Merkezi hükümetler ile özerk topluluk ve 

kurumlar arasındaki ilişki, kanun aracılığıyla belirlenmektedir. O halde özerkliğin 

derecesini ölçmek için merkezin özerk yapılar üzerinde ne kadar otorite sahibi olduğunu 

ve özerk yapıların merkezden ne kadar bağımsız hareket edebildiğini incelemek 

gerekmektedir. Özerkliğin seviyesi belirli bir oranın altında ise incelenen yapıyı özerk 

olarak sınıflandırmak doğru olmayacaktır (Mcgarry, 2007). 

Merkezi hiyerarşinin alt kademelerinde veya merkezi hiyerarşinin dışında yer 

alan birimlere kendi kendine harekete geçme yetkisinin verilmesi durumunda, bu 

birimlerin hiyerarşik üstlerine veya merkeze olan bağlılıkları azalmaktadır. Dolayısıyla 

bir yapının özerkliğe kavuşması için adem-i merkezileşme uygulamalarına ihtiyaç 

duyulmaktadır. Özerklik kazandırılan yönetim birimlerinin kendi sorumluluklarını 

yerine getirmek için kendiliklerinden harekete geçtikleri görülmektedir. Özerk 

birimlerin yöneticilerinin ise kendi yönetim usullerini geliştirdiği tespit edilmiştir 

(Wynen, Verhoest, & Rübercksen, 2014). Özerklik ile adem-i merkezileşme arasındaki 

bağlantılar bununla sınırlı değildir. Özerklik türleri ile adem-i merkezileşme türlerinin 

doğrudan ilişkili olduğu iddia edilebilir. Siyasi adem-i merkezileşmeyi sağlayan 

uygulamaların siyasi anlamda özerk yapıların ortaya çıkışına yol açması mümkün 

görünmektedir. İdari adem-i merkezileşmeyi sağlayan uygulamaların idari anlamda 

özerk yapıların ortaya çıkışı için gerekli olduğu söylenebilir. Mali özerklik için ise 

devletin mali anlamda adem-i merkezileşmesinin şart olduğu iddia edilebilir. 

Özerkliğin bu üç türünü ve onları ortaya çıkaran süreçleri birbirinden ayırmak, kavram 

karmaşasının önüne geçmek için son derece önemlidir. 



 22 

Yerel özerklik, özerkliğin en çok tartışılan boyutudur. Siyasi özerkliğe sahip olan 

federe devletler ve özerk bölge yönetimleri siyasi anlamda yerel özerklik sahibi olan 

yapılardır. Ancak yerel özerklik kavramı daha çok yerinden yönetim ilkesine dayanarak 

kurulan yönetim teşkilatlarının statüsünü bildirmek için kullanılmaktadır. Yukarıda da 

belirtildiği üzere mahalli idare olarak anılan bu teşkilatlar, yasama ve yargı yetkileri ile 

donatılmamıştır. Dolayısıyla mahalli idarelerin özerklikleri idari ve belirli ölçüde mali 

niteliktedir. Özerklik sahibi olmaları nedeniyle mahalli idareler devlet hiyerarşisinde 

merkez ve taşra teşkilatının dışında konumlandırılmaktadır. Hükümet devlet 

hiyerarşisinde mahalli idarelerin üstünde olsa da mahalli idareler hükümetin altında 

örgütlenen bürokratik yapının bir parçası değildir. Mahalli idarelerin devlet tüzel 

kişiliğine değil kamu tüzel kişiliğine sahip olması da bundan kaynaklanmaktadır. Mahalli 

idareler, merkezin dışında yer alan bölgelerin o bölgede yaşayan insanlar tarafından 

yönetilmesini mümkün kılması nedeniyle, demokratikleşme için de uygun ve kullanışlı 

bir araçtır. Yerel halkın yönetime doğrudan katılmasının mümkün olmadığı durumlarda 

bile, yöneticiler ile yönetilenler arasındaki irtibatı sağlamak mahalli idarelerde daha 

kolay olmuştur (Oktay, 2022, ss. 16-20). 

1.2. Modernleşme Öncesinde Merkezileşme ve Merkeziyetçilik 

Modernleşme kuramları insan toplumunun tarih boyunca sürekli evrildiğini ve 

belirli bir aşamanın ardından geleneksel olarak adlandırılan toplum yapısını geride 

bırakıp çok daha gelişmiş bir toplum yapısına geçiş yaptığını öne sürmektedir.  Bu geçiş 

dünya algısında rasyonelleşme ve sekülerleşme, devlet yönetiminde demokratikleşme 

ve bürokratikleşme, iktisatta ise serbest piyasa düzenine geçiş ve sanayileşme gibi 

önemli belirtilere sahiptir. Hayatın her alanını etkileyen kapsamlı reformlar aracılığıyla 

gerçekleştirilen modernleşme, gerçekleştiği ülke için kalıcıdır. Modernleşmenin aynı 

zamanda bulaşıcı bir süreç olduğu görülmektedir. Bu, modernleşmenin ilk kez 

gerçekleştiği Avrupa ülkelerinde sınırlı kalmamasına ve dünyanın geri kalanına da 

yayılmasına neden olmuştur. Bu noktaya kadar söylenenler konusunda modernleşme 

kuramcılarının hemfikir olduğu söylenebilir. Ancak modernleşmenin gerçekliğini kabul 

edenler arasında modernleşmenin ortaya çıkışına, içerdiği unsurlara ve yayılma şekline 

dair büyük görüş ayrılıkları bulunmaktadır (Gavrov & Klyukanov, 2015).  

Modern dönemde merkezileşmeyi ve merkeziyetçiliği ele alan bölümde 

modernleşme kavramının daha geniş bir tanımı yapılacak ve önemli modernleşme 

kuramcılarının fikirlerine kısaca yer verilecektir. Ancak modernleşme öncesine dair 

incelemeye başlamadan önce modernleşmenin devlet teşkilatlarının yeniden 



 23 

şekillenmesine ve yeni yönetim uygulamalarının ortaya çıkmasına neden olduğunu 

belirtmek yeterlidir. Modern devlet ile geleneksel devlet modelleri arasındaki 

farklılıklar, bu ikisini aynı kriterlere göre incelemeyi güçleştirmektedir. Öte yandan, 

merkezileşme ve adem-i merkezileşme süreçlerinin modernleşme öncesinde de siyasetin 

ve devlet idaresinin önemli bir parçası olduğu söylenebilir.  

Modernleşme öncesinde devletlerin merkezileşme düzeyini ölçmenin önündeki 

en büyük güçlük, yazılı bir anayasaya ve kanunlara dayanan net bir teşkilatlanma 

yapısının bulunmamasından kaynaklanmaktadır. Geleneksel dönemde yönetim 

geleneğinin devlet teşkilatlanması için hayati bir yere sahip olduğunu ve idari 

teşkilatlanmanın bazı unsurlarını kalıcı hale getirdiği kabul edilmesi gereken bir 

gerçektir (Pye, 1968). Bununla birlikte, merkez ve çevre arasındaki ilişkinin değişen 

siyasi koşullardan da önemli ölçüde etkilendiği iddia edilebilir. Bu iddiadan yola çıkarak 

modernleşme öncesinde devletin siyasi merkezileşme düzeyinin genellikle egemenin 

otoritesi ile doğru orantılı olarak arttığı veya azaldığı da öne sürülebilir. 

Geleneksel dönemde egemenliğin sahibi olan hükümdar veya egemenliği onun 

adına kullanan devlet adamları güçlü bir otoriteye sahip olduğu müddetçe devletlerin 

siyasi açıdan merkezileşmiş bir yapıya sahip olabildiği görülmektedir. Bu noktada 

otoritenin yönetim yetkilerinin yanı sıra bu yetkileri kullanma gücünü de kapsadığı 

belirtilmelidir. Egemenin herhangi bir nedenden ötürü otoritesini kaybetmesi 

durumunda çevrede yer alan yöneticiler güç kazanmaya ve merkezin otoritesine 

meydan okumaya başlamıştır. Bu durum ya güçlü bir hükümdarın yönetimi altında 

yeniden merkezileşmeyle, ya çevredeki yöneticilerin siyasi özerkliklere sahip olduğu 

feodal bir yönetim yapısına geçişle, ya da devletin parçalanmasıyla sonuçlanmıştır 

(Robert & Westad, 2013; Holslag, 2018). 

Merkezileşmenin göreceli bir kavram olduğu göz ardı edildiği takdirde 

modernleşme öncesinde idari anlamda merkezileşmiş bir yapının var olamayacağı öne 

sürülebilir. Bunun birinci nedeni, modernleşme öncesinde devletin merkez ve taşra 

teşkilatlarının modern karşılıklarıyla kıyaslandığında çok daha küçük bir yapıya sahip 

olmasıdır. Modern karşılıklarından daha az işleve sahip olan geleneksel devletler, büyük 

ve kalabalık bürokratik yapılar kurmaya ihtiyaç duymamıştır (Eryılmaz, 2019, ss. 23-33). 

İkinci olarak, modernleşme öncesinde merkezin çevrede yer alan bürokratik birimleri 

yönetme kapasitesinin son derece kısıtlı olduğu söylenebilir. Bu büyük ölçüde, yetersiz 

teknik imkanların merkez ile çevre arasında hızlı bir iletişime imkan vermemesinden 

kaynaklanmıştır. İletişimin yavaşlığı nedeniyle merkezi bürokrasiler yerel idari 



 24 

meselelere nadiren müdahale edebilmiştir. Yerel bürokratların harekete geçmeden önce 

merkezin onayını alması ise genellikle olağanüstü durumlarda gerçekleşmiştir. Aynı 

nedenden ötürü merkezin yerel idareleri denetleme kapasitesi de son derece sınırlı 

kalmıştır. Modern dönemdekine benzer bütçe uygulamalarının yokluğu nedeniyle mali 

merkezileşme düzeyinin modern standartlara göre ölçülmesi de mümkün değildir 

(Márquez, 2007). 

Bununla birlikte, modernleşme öncesinde var olan devletlerin tamamının idari ve 

mali anlamda aynı merkezileşmişlik düzeyine sahip olduğunu söylemek de doğru 

olmayacaktır. Yukarıda da belirtildiği üzere, merkezileşme ve adem-i merkezileşme 

göreceli kavramlardır. O halde geleneksel devletleri modern devletler ile aynı 

standartlara göre değerlendirmek bir hata olacaktır. Ayrıca, geleneksel bir devlet 

modern bir karşılığı kadar merkezileşme imkanı bulamasa dahi yöneticilerinin 

merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olması mümkündür. Bu nedenden ötürü, 

geleneksel devletlerin merkezileşmişlik düzeyinin ölçümü için bazı standartlar 

belirlemek ve modernleşme öncesinde merkeziyetçiliğin siyaset düşüncesinde nasıl bir 

yere sahip olduğunu araştırmak durumu daha anlaşılır hale getirecektir. 

Geleneksel bir devletin siyasi açıdan ne kadar merkezileştiğini ölçmek için, 

merkezin sahip olduğu siyasi yönetim yetkilerinin sınırlarını tespit etmenin gerekli 

olduğu iddia edilebilir. Eğer egemenin yaptığı yasalar bütün ülkede geçerliyse ve 

çevrede yer alan yöneticilerin yasa yapma gücü sınırlıysa, ortada belirli ölçüde 

merkezileşmiş bir yapının bulunduğu söylenebilir. Egemenin çevrede yer alan 

yöneticiler üzerinde ne kadar zorlayıcı güce sahip olduğunu saptamak da merkezileşme 

düzeyinin ölçülebilmesi için şarttır. Egemenin yasalara aykırı hareket eden ve emirlere 

uymayan yöneticileri yargılama gücüne sahip olup olmaması da siyasi merkezileşme 

düzeyiyle ilgili bir gösterge olarak ele alınabilir. Eğer hükümdarın siyasi otoritesi 

çevredeki yöneticileri cezalandırmaya yetecek kadar güçlüyse, devleti siyasi anlamda 

merkezileşmiş bir yapı olarak sınıflandırmak mümkün olacaktır. 

Bu tez çalışmasında geleneksel devletlerin idari merkezileşme düzeyini ölçmek 

için merkez ve taşra teşkilatlarının ne şekilde yapılandığını incelemekle yetinilecektir. 

Bu bağlamda, merkezin uzantısı niteliğinde olan bir taşra teşkilatının varlığı dahi belirli 

ölçüde merkezileşmişliğin göstergesi olarak kabul edilecektir. Devletin merkezileşme 

düzeyi, hükümetin bu taşra teşkilatı üzerinde ne kadar yönetim yetkisine sahip olduğu 

üzerinden ölçülecektir. Merkezin sahip olduğu yönetim yetkileri ise memurların statüsü 

ve bürokratik işleyiş üzerinden değerlendirilecektir. Siyasi anlamda adem-i 



 25 

merkezileşmiş olarak nitelendirilecek geleneksel devletlerde ise çevrede yer alan 

bürokratik yapıların tamamen bulundukları bölgenin yöneticisinin emrinde olduğu 

kabul edilecektir. Merkezi idare teşkilatının bu bölgelerdeki faaliyetlerinin ise son derece 

sınırlı olduğu varsayılacaktır.  

Geleneksel devletlerde memurların statüsü incelenirken kullanılacak kriterlerin 

ilki liyakat kriteridir. Nispeten daha merkezileşmiş geleneksel devletlerde memurların 

resmi eğitim kurumları tarafından memur olmak üzere yetiştirildiği öne sürülecektir. 

Memuriyet için merkezi bir sınavın yapılması da merkeziyetçi bir yönetim uygulaması 

olarak değerlendirilecektir. İnsanların memuriyeti miras yoluyla edinebildiği veya satın 

alabildiği ülkelerde ise idari merkezileşmenin seviyesi nispeten daha düşük olarak 

kabul edilecektir. Liyakat sisteminin memuriyet türüne göre değişiklik gösterebileceği 

de yapılan incelemeler esnasında dikkate alınacaktır. İnceleme esnasında kullanılacak 

ikinci kriter, hükümetin atama ve görevden alma yetkilerinin sınırları ile ilgilidir. Bu kriter 

kullanılırken, nispeten daha merkezileşmiş devletlerde hükümetin taşra teşkilatında 

çalışan önemli memurları dahi merkezden atama veya görevden alma yetkisine sahip 

olabileceği varsayımından yola çıkılacaktır. Merkezileşme seviyesinin daha düşük 

olduğu devletlerde ise hükümetin atama ve görevden alma yetkisinin üst düzey 

memurlar ile sınırlı kalacağı varsayılacaktır. Bu memurların, yetki genişliği ilkesine 

dayanarak, yönettikleri idari birimde çalışacak memurları atayabildiği veya görevden 

alabildiği öne sürülecektir. 

Bürokratik işleyişte kullanılan yöntem ve usuller de geleneksel bir devletin idari 

anlamda ne kadar merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğunu gösteren kriterler olarak 

kullanılacaktır. Yukarıda da belirtildiği üzere, teknik imkansızlıklar nedeniyle 

geleneksel bürokrasilerde farklı yerlerde bulunan amirler ve memurlar arasında hızlı bir 

iletişim sağlamak mümkün olmamıştır (Márquez, 2007). Bu nedenle merkezden uzakta 

görev alan memurlar, görevlerinin büyük bir bölümünü yetki genişliği ilkesine 

dayanarak, kendiliklerinden yerine getirmek durumunda kalmıştır. Bununla birlikte, 

bürokratik işlemleri belgelemek ve merkezi hükümete rapor vermek geleneksel 

dönemde de mümkün olabilmiştir (Britnell, 2009). Belgeleme süreçlerindeki detaycılığın 

bürokratik gelişmişlikle doğru orantılı olduğu iddia edilebilir. Benzer şekilde, bu 

belgelerin ne kadarının merkeze rapor olarak sunulduğundan yola çıkarak devletin ne 

kadar merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğunu tespit etmek de mümkündür. 

Geleneksel devletler modern anlamda bir bütçeye sahip olmasalar dahi, gelir gider 

dengesini korumak için devlet hazinesinin yönetimiyle ilgili yönetim usulleri 



 26 

geliştirmek durumunda kalmıştır. Bu yöntemler kıyaslandığında geleneksel devletlerin 

bazılarının diğerlerinden mali anlamda daha merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğu 

ortaya çıkmaktadır. Geleneksel devletlerin mali merkezileşmişlik düzeyi ise iki kriter 

üzerinden ölçülebilir. Birinci kriter vergi sistemidir. Geleneksel devletlerin büyük bir 

bölümü tarım toplumlarını yönetmek için kurulduğu için, vergi sistemin önemli ölçüde 

toprak yönetimi ile ilgili olmuştur (Kiser, 2021). Dolayısıyla kapsamlı ve uygulanabilir 

bir vergi sistemi kurmayı başaran geleneksel devletler yalnızca mali değil, aynı zamanda 

idari ve siyasi anlamda da belirli bir ölçüde merkezileşebilmiştir. İkinci kriter ise maaş 

sistemidir. Geleneksel bir hükümetin memurların ne kadarının maaşını doğrudan 

ödüyorsa mali anlamda o kadar merkezileşmiş olduğu söylenebilir. Bu noktada maaşın 

yalnızca nakdi bir ödeme olmadığını ve merkezileşmiş geleneksel devletlerin maaş 

ödemesi için farklı usuller geliştirdiğini belirtmek de faydalı olacaktır (Bonney, 1999). 

Bu sistemlerin bazıları aşağıda verilen örneklerde kısaca incelenecektir. 

Geleneksel dönemde merkezde yer alan egemenin daima çevre üzerindeki 

otoritesini artırmayı hedeflediği görülmektedir. Çevrede yer alan yöneticiler ise bunun 

aksine, genellikle özerkliklerini artıracak yönetim uygulamalarının destekçisi olmuştur 

(Robert & Westad, 2013; Holslag, 2018). Buradan yola çıkarak geleneksel devletlerde 

merkezin merkeziyetçi, çevrenin ise adem-i merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip 

olduğu öne sürülebilir. Merkeziyetçi ve adem-i merkeziyetçi yönetim uygulamalarının 

merkez ve çevre arasındaki güç dengesine göre ortaya çıktığı veya yürürlükten 

kaldırıldığı söylenebilir. O halde yeterince uzun süre boyunca merkeziyetçi yönetim 

uygulamaları ile yönetilen devletlerde merkeziyetçi yönetim gelenekleri ortaya çıkmış 

olmalıdır. Benzer bir durum adem-i merkeziyetçi yönetim geleneklerinin gelişim süreci 

için de geçerlidir.  

İdari ve mali merkezileşmeyi geleneksel devletlerde merkezileşmenin bir aşaması 

olarak kabul etmek mümkündür. Buradan yola çıkarak siyasi anlamda merkezileşmiş 

devletlerde egemenin otoritesinin artabilmesi için idari ve mali anlamda 

merkezileşmeye yol açan yönetim uygulamaları geliştirilmesinin gerekli olduğu 

söylenebilir. İdari ve mali anlamda adem-i merkezileşmenin ise egemenin çevre 

üzerindeki kontrol yetkilerini kaybetmeye başladığının bir göstergesi olduğu öne 

sürülebilir. Daha sonraki dönemde ortaya çıkan merkezileşmenin devletin gücü ile doğru 

orantılı olduğu inancı, egemen ile devletin özdeşleştirildiği geleneksel dönemin bir 

kalıntısı olsa gerektir. Tez çalışmasında yapılacak vaka incelemeleri esnasında bu mesele 

daha detaylıca ele alınacaktır. 



 27 

Modernleşme öncesinde var olan devlet yapılarını pek çok farklı şekilde 

sınıflandırmak mümkündür. Bu tez çalışmasında merkez ve çevre arasındaki ilişkilere 

odaklanıldığı için, sınıflandırmayı devletlerin egemenlik alanları üzerinden yapmak 

daha uygun olacaktır. Bu bakımdan geleneksel devletleri üç sınıfa ayırmak 

mümkündür: şehir devletleri, küçük ölçekli devletler ve büyük ölçekli devletler.  

Şehir devleti, antik çağın en yaygın siyasi örgütlenme biçimlerinden biridir. 

Çin’de, Hindistan’da, Mezopotamya’da ve Akdeniz kıyılarında kurulan medeniyetlerin 

ilk olarak şehir devletlerinde gelişmeye başladığı görülmektedir. Şehir devletlerini kendi 

bünyesine katan güçlü krallıkların ve imparatorlukların ortaya çıkışı, antik çağın 

sonunda şehir devletlerinin çoğunun ortadan kalkmasına neden olmuştur. Bununla 

birlikte, sonraki yüzyıllarda da Orta Asya’da, İtalya’da, Rusya’da ve Amerika’da şehir 

devleti şeklinde örgütlenen siyasi yapıların ortaya çıktığı görülmektedir. Geleneksel 

şehir devletlerinin yönettiği bölge, büyük bir yerleşim merkezinden ve bunun 

çevresinde yer alan kırsal alandan oluşmuştur. Bu bağlamda merkezin şehir, çevrenin 

ise kırsal alan olduğu söylenebilir. Yurttaşların büyük bölümünün yaşadığı, ticari ve 

kültürel faaliyetlerin gerçekleştiği güvenli bir alan olan şehir, genellikle iyi örgütlenmiş 

bir merkezi idare teşkilatı tarafından yönetilmiştir. Şehri besleyen tarım ve hayvancılık 

faaliyetlerinin gerçekleştiği kırsal alan ise çoğu zaman bu bölgenin güvenliğinden 

sorumlu olan askeri birimler tarafından kontrol altında tutulmuştur. Nispeten daha 

büyük bir alan üzerinde kontrol sahibi olan şehir devletleri, bunun için daha büyük idari 

yapılar ve daha gelişmiş yönetim uygulamaları geliştirmek durumunda kalmıştır. Bu 

bakımdan şehir devletlerinin dönemine göre merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğu 

söylenebilir (Nichols & Charlton, 1997; Molho, Raaflaub, & Emlen, 1994). 

Dar bir egemenlik alanına sahip olan şehir devletleri, komşuları ile sıklıkla askeri 

mücadeleye giriştikleri dönemlerde dahi nadiren yayılmacı bir politika izlemiştir. 

Bunun nedeni, şehir devletlerinin küçük bir nüfusa sahip olmasıdır. Antik çağda 

nüfusun fazla büyümesiyle başlayan kolonicilik faaliyetleri, şehir devletinin egemenlik 

alanının büyümesiyle değil yeni şehir devletlerinin ortaya çıkmasıyla sonuçlanmıştır. 

Bununla birlikte, ekonomisini ticari faaliyetler üzerine kuran bazı şehir devletlerinin 

çeşitli bölgelerde kendi kontrolleri altında tutmaya devam ettikleri küçük ticaret 

kolonileri kurduğu da görülmüştür. Egemenlik alanını genişletmek amacıyla harekete 

geçen şehir devletleri ise, yayılmacı politikalarında başarılı olmaları durumunda şehir 

devleti olma statüsünü kaybetmiştir. Bu devletler, farklı şehir devletlerini tek bir çatı 

altında toplamak veya doğrudan kontrol altında tuttukları yeni yerleşim yerleri kurmak 



 28 

gibi yöntemler benimsemiştir (Nichols & Charlton, 1997; Molho, Raaflaub, & Emlen, 

1994). 

Egemenlik alanı birbirine yakın yerleşim yerlerini ve bunları çevreleyen kırsal 

alanı kapsayan, bölgesel niteliğe sahip siyasi yapıları küçük ölçekli devlet olarak 

sınıflandırmak uygun olacaktır. Geleneksel dönemde bölgesel cumhuriyetlerin ve küçük 

monarşilerin bu sınıflandırmaya dahil edilebileceği söylenebilir. Bölgesel cumhuriyetler, 

genellikle çeşitli nedenlerle egemenlik alanını genişleten şehir devletleri tarafından 

kurulmuştur. Fenike kolonilerinin bir kısmını kendi otoritesi altında birleştiren Kartaca 

ve İtalya yarımadasındaki fetih politikaları sayesinde büyüyen Roma cumhuriyetleri, 

antik çağ cumhuriyetlerinin en önemli örneklerdendir (Feeney, 2017). Rönesans 

Döneminde egemenlik alanını genişleten ve güçlenen İtalyan şehir devletlerinin de 

bölgesel cumhuriyetler haline geldiği iddia edilebilir. Küçük monarşiler ise genellikle 

kabilelerin büyüyerek devletleşmesiyle veya büyük bir siyasi yapının birden fazla 

bağımsız parçaya bölünmesiyle ortaya çıkmıştır. İngiltere’de Anglosakson göçünün 

ardından kurulan krallıklar, kabilelerin büyüyerek devletleşmesinin önemli 

örneklerinden biridir (Yorke, 1990). İber yarımadasında Endülüs Emevi devletinin 

yıkılmasının ardından kurulan ve Tavaif-i Mülûk olarak adlandırılan Arap emirlikleri ise 

büyük bir siyasi yapının bölünmesinin ardından kurulan küçük monarşiler için 

verilebilecek iyi bir örnektir (García-Sanjuán, 2020).  

Küçük ölçekli devletler, örgütlenme biçimleri nedeniyle şehir devletleri kadar 

merkezileşmiş bir yapıya sahip olamamıştır. Farklı kolonilerin bir araya gelmesiyle 

oluşan bölgesel cumhuriyetler, siyasi birliği sağlamakta başarılı olsalar dahi, yerleşim 

birimlerinin idari özerkliğini bastırmaya nadiren güç yetirebilmiştir. Küçük 

monarşilerin ise var oldukları müddetçe genellikle birbirleri ile mücadele halinde 

oldukları ve egemenlik alanlarında faaliyet gösteren diğer siyasi aktörlere karşı kendi 

siyasi otoritelerini korumaya çalıştıkları görülmektedir. Bu durum küçük monarşilerin 

idari anlamda merkezileşmiş bir yapı inşa etmesini güçleştirmiştir. Büyük bir devletin 

parçalanması sonucunda oluşan monarşiler, genellikle eskiden kalma yönetim 

uygulamalarını devam ettirme çabası göstermiştir. Kabilelerin büyüyerek 

devletleşmesiyle ortaya çıkan monarşilerin ise kendi idari sistemlerini geliştirmek veya 

çevrelerindeki devletlerin idari sistemlerini kendi koşullarına uyarlamak gibi 

yöntemlere başvurduğu görülmektedir. Ancak küçük monarşiler aynı coğrafyada 

bulundukları rakiplerini alt edip bölgede hakimiyetlerini kurana dek gelişmiş ve idari 



 29 

anlamda merkezileşmiş bir yönetim yapısına sahip olamamıştır (Robert & Westad, 2013; 

Holslag, 2018). 

Modernleşme öncesinde var olan büyük ölçekli devletlerin tamamının monarşi ile 

yönetildiği ve belirli ölçüde aristokratik bir toplum yapısına sahip olduğu 

görülmektedir. Ancak hükümdarın sahip olduğu siyasi otorite ve devlet bürokrasisinin 

gelişmişlik düzeyi ülkeden ülkeye ve dönemden döneme değişmiştir (Robert & Westad, 

2013; Holslag, 2018). Bu kriterler dikkate alındığında, büyük ölçekli devletleri 

merkezileşmiş büyük ölçekli devletler ve adem-i merkezileşmiş büyük ölçekli devletler olmak 

üzere iki sınıfa ayırmak mümkündür.  

Merkezileşmiş büyük ölçekli devletlerde hükümdarın siyasi otoritesi ülke çapında 

sözünü geçirmesine yetecek kadar büyüktür. Aristokratlar merkezi yönetim teşkilatında 

yer edinme ve yerel düzeyde güç sahibi olma imkanı bulsalar dahi, otoriteleri 

hükümdarın otoritesini aşamayacak kadar sınırlandırılmıştır. Bu devletlerin merkez ve 

taşra teşkilatlarının da dönemine göre gelişmiş bir yapıya sahip olduğu görülmektedir. 

Hükümdarın veya yönetme yetkileriyle donatılmış devlet adamlarının kontrolündeki 

bürokratik yapı, merkezin çevreyi kontrol altında tutmak için kullandığı bir araç 

niteliğindedir. Merkezden atanan bürokratlar görevlendirildikleri yerlerde hükümdarın 

otoritesini temsil etmek ve tuttukları kayıtlar aracılığıyla merkezi çevrede olup 

bitenlerden haberdar etmek gibi önemli görevler üstlenmiştir. Ülke çapında vergi 

toplama hakkı, merkezileşmiş büyük ölçekli devletlerde hükümdarın gücünün en 

önemli kaynaklarından biridir. Dönemine göre gelişmiş toprak sistemleri aracılığıyla 

yönettikleri topraklardan vergi toplama imkanı bulan hükümdarlar, bu sayede 

egemenlik alanlarını korumalarını veya genişletmelerini sağlayan büyük ordular 

toplayabilmiştir (Robert & Westad, 2013; Holslag, 2018).  

Büyük ölçekli merkezileşmiş devletlerin merkezileşmişlik düzeyi aynı dönemde 

var olan diğer devletlerden daha yüksektir. Ancak bu devletlerin bünyesinde siyasi 

açıdan özerklik sahibi olan daha küçük siyasi yapıların da var olduğu görülmüştür. Bu 

siyasi yapılar genellikle önceden bağımsız olan ve büyük devletlere antlaşma yoluyla 

katılan küçük ölçekli devletlerden oluşmuştur. Büyük ölçekli merkezileşmiş devletlerin 

taşra teşkilatlarının yönetiminde ise idari adem-i merkezileşmenin bir türü olan yetki 

genişliği uygulamaları sıklıkla kullanılmıştır. Bu durum, çok geniş bir coğrafyaya 

hükmetmek durumunda olan merkezi hükümetin iletişim ve ulaşım teknolojilerinin 

ilkelliği nedeniyle her yeri doğrudan yönetme kapasitesine sahip olamamasından 

kaynaklanmıştır (Márquez, 2007).  



 30 

Adem-i merkezileşmiş büyük ölçekli devletlerde ise hükümdarın otoritesi 

aristokratların otoritesi tarafından sınırlandırılmıştır. Bu devletlerde hükümdarın 

otoritesinin yalnızca ülkeyi siyasi bir bütün olarak tutmaya yetecek kadar güçlü olduğu 

söylenebilir. Aristokratlar ise hüküm sürdükleri bölgede geniş siyasi ve idari 

özerkliklerle donatılmanın yanı sıra, iş birliği yaptıkları takdirde hükümdarın otoritesini 

aşabilecek kadar güçlü bir siyasi otoriteye de sahip olmuştur. Bu durum, hükümdarın 

otoritesinin zayıflaması durumunda güçlü aristokratların hüküm sürdükleri bölgelerde 

bağımsız bir yönetim kurmasıyla veya hüküm sürmekte olan bir hanedanın yerini daha 

güçlü bir hanedana bırakmasıyla sonuçlanmıştır. Aristokratların otoritesi, merkezi 

hükümetin gelişmiş bir taşra teşkilatına sahip olmasını önlemiştir. Merkezi idare 

teşkilatının işlevleri ise genellikle hükümdarın mülkiyetinde olan bölgenin yönetimiyle 

sınırlı kalmıştır. Ülke çapında vergi toplama hakkına sahip olmayan hükümdarlar, bu 

nedenden dolayı güçlü bir merkezi ordu kurma imkanı da bulamamıştır. Gücünü 

makamından değil şahsiyetinden alan bir hükümdar aristokratları harekete geçirmediği 

müddetçe, bu devletlerin egemenlik alanının genişlemesi de mümkün olmamıştır 

(Robert & Westad, 2013; Holslag, 2018). 

Merkezileşmiş büyük ölçekli devletlerin, değişen iç ve dış koşulların etkisiyle 

zaman içinde adem-i merkezileşmiş büyük ölçekli devletlere dönüştüğü görülmüştür. 

Merkezi hükümetin güç kazanması ve gelişmiş idari reformların yapılması durumunda 

ise bunun tam tersi gerçekleşmiştir. Benzer bir şekilde küçük ölçekli bir devletin zaman 

içinde büyüyerek büyük ölçekli bir devlete dönüşmesi ve büyük ölçekli bir devletin 

dağılarak küçük ölçekli bir devlet haline gelmesi de mümkün olmuştur (Robert & 

Westad, 2013; Holslag, 2018). Yapılan sınıflandırmada devletlerin egemenlik alanlarının 

ve merkezileşme düzeyinin kriter olarak belirlenme nedeni de budur. Öte yandan, 

meseleyi daha anlaşılır hale getirmek için büyük devletlerin sınıflandırılmasında yaygın 

bir şekilde kullanılan iki temel kavramı incelemek de faydalı olacaktır. 

İncelenmesi gereken ilk kavram imparatorluktur. Etimolojik kökeni araştırıldığında 

imparatorluk kelimesinin Latincede hüküm sürme yetkisi anlamına gelen imperium 

kelimesinden türetildiği tespit edilmektedir (Harper, 2025). Roma Cumhuriyeti’nde 

imperium belirli bir askeri birliğin veya belirli bir bölgenin yöneticisi olan üst düzey 

kamu görevlilerinin sahip olduğu yönetme hakkını tanımlamak için kullanılmıştır. Bu 

kamu görevlilerine ise imperator unvanı verilmiştir. Daha sonraki dönemlerde imperator 

unvanının Roma’da devlet başkanının sahip olduğu unvanlardan biri haline geldiği ve 

devletin Imperium Romanum, yani Roma İmparatorluğu olarak anılmaya başlandığı 



 31 

görülmektedir. Roma medeniyetinin çöküşünü takip eden yüzyıllarda farklı Avrupa 

ülkelerinde imparatorluk ve imparator kelimelerine karşılık gelen yeni kelimeler 

türetilmiştir. Roma’nın mirasçısı olduğunu iddia eden veya geniş bir alana hükmetme 

imkanı bulan devletler, kendisini resmiyette imparatorluk olarak isimlendirmiştir. 

Avrupalı aydınların ve siyasetçilerin imparatorluk kavramını dünyanın diğer 

bölgelerinde hüküm süren büyük ölçekli merkezileşmiş devletleri tanımlamak için de 

kullanması, imparatorluğu siyaset biliminin temel kavramlarından biri haline 

getirmiştir. Günümüzde tarihçiler ve siyaset bilimciler modernleşme öncesinde kurulan 

büyük ölçekli merkezileşmiş devletlerin çoğunu imparatorluk olarak 

sınıflandırmaktadır. Bazı modern ve çağdaş devletlerin imparatorluk olarak 

sınıflandırılması gerektiğini iddia eden görüşler de mevcuttur (Lieven, 2000, ss. 3-27).  

Buna rağmen iki temel nedenden ötürü bu çalışmada imparatorluk kavramının 

kullanımından mümkün olduğunca kaçınılacaktır. Birinci temel neden, imparatorluk 

kavramının üzerinde uzlaşılmış net bir tanımının olmamasıdır. Kimileri imparatorluğu 

belirli bir devletin farklı siyasal toplumlar üzerinde çeşitli yollarla egemenlik 

kurmasının sonucunda ortaya çıkan çok kültürlü bir yapı olarak tanımlamaktadır. Bu 

tanım kabul edildiği takdirde bir devletin merkezileşmişlik düzeyinin imparatorluk 

olarak kabul edilmesi için önemli olmadığı söylenebilir. Bir başka görüşe göre 

imparatorluk medenileşmiş dünyanın tamamına hükmetmeyi amaçlayan mutlak bir 

siyasi otoritedir. Bu görüş merkezileşmişlik düzeyini imparatorluk tanımına dahil etse 

de büyük ölçekli merkezileşmiş devletlerin ne kadarının bu tanıma uygun olduğu 

tartışmalıdır. İmparatorluğu geniş bir alana hükmeden ve hem siyasi hem idari anlamda 

merkezileşmiş bir devlet olarak tanımlayan bir görüş de mevcuttur. Ancak tarih 

boyunca bu tanıma uyduğu halde kendisini imparatorluk olarak adlandırmayan ve 

tanıma uymadığı halde imparatorluk iddiasında bulunan devletlerin de var olduğu 

görülmüştür (Ferguson, 2008). İkinci temel neden ise, imparatorluk olarak 

sınıflandırılan devletlerin zaman içinde bir dönüşüm sürecinden geçerek imparatorluk 

tanımına uymayan bir yapı haline gelmesidir. En merkezileşmiş imparatorluklarda dahi 

zaman içinde merkezin güç kaybettiği ve ülkenin yönetim yapısının adem-i 

merkezileştiği görülmektedir. Bu devletlerin kendilerini imparatorluk olarak 

adlandırmaya devam etmesi veya tarihçiler tarafından imparatorluk sınıfına sokulması, 

büyük bir kavram karmaşasına neden olmaktadır. Bundan kaçınmanın en uygun yolu 

ise sınıflandırmayı tanımı belirsiz kavramlar üzerinden değil, sonradan türetilen net 

kriterler üzerinden yapmaktır. 



 32 

İncelenmesi gereken ikinci temel kavram ise feodalizmdir. Modern tarihçiler 

tarafından orta çağ Avrupa’sının toplum yapısını tanımlamak için üretilmiş bir kavram 

olan feodalizm, aslında yönetim yapısından ziyade üretim ilişkileri ile ilgilidir. Orta çağ 

Avrupa’sında var olan büyük ölçekli adem-i merkezileşmiş devletler, feodal bir toplum 

yapısına sahip olmaları nedeniyle feodal monarşi olarak sınıflandırılmaktadır. Feodalizm 

kavramının kullanımına dair iki alternatif görüş vardır. Bunlardan ilki feodalizmin 

gerçekliği ile ilgilidir. Feodal dönem olarak adlandırılan dönemde Avrupa ülkelerinin 

birbirinden çok farklı toplum yapılarına sahip olduğuna dikkat çeken eden bazı 

tarihçiler, feodal toplum yapısının gerçeklikte bir karşılığının olmadığını öne sürmüştür. 

İkinci alternatif görüş ise feodalizmin yaygınlığı ile ilgilidir. Buna göre feodalizmi 

yalnızca Avrupa ile bağlantılı bir kavram olarak ele almak yanlıştır. Feodal toplum 

yapısı, farklı formlarda da olsa, dünyanın pek çok farklı bölgesinde ortaya çıkmıştır. 

Toprağın mülkiyetinin yerel düzeyde özerklik sahibi olan soylulara ait olduğu tarım 

toplumlarının tamamını feodal toplum olarak sınıflandırmak mümkündür. Bu görüşü 

savunan tarihçiler, Kuzey Afrika, Orta Asya ve Uzak Doğu gibi bölgelerde gelişen farklı 

toplum yapılarının da feodal niteliklere sahip olduğunu dile getirmiş ve farklı feodal 

toplum modellerinin olduğunu iddia etmiştir. Klasik feodalizm tanımını kabul etmekle 

birlikte farklı toplumlarda feodal benzeri toplum yapılarının geliştiğini kabul eden 

düşünürler de mevcuttur (Lattimore, 1957). Kavram karmaşasına neden olmamak için 

bu tez çalışmasında feodalizmin alternatif tanımlarının kullanımından kaçınılacaktır.  

Modernleşme öncesinde var olan bütün büyük ölçekli devletlerin tarihleri 

boyunca benzer süreçlerden geçtiği iddia edilebilir. Bu devletler öncelikle geniş bir 

coğrafi alanı yönetme hakkının tek bir merkezde toplanmasıyla kurulmuştur. O halde 

büyük ölçekli devletlerin kuruluşunun ilk aşamasının siyasi merkezileşme olduğu iddia 

edilebilir. Merkezi otorite başarılı askeri veya siyasi hamleler aracılığıyla elde ettiği 

yönetme yetkisini ülke çapında kullanabilmek için daima gelişmiş bir bürokratik yapıya 

ihtiyaç duymuştur. Bu aşamada başarısızlığa uğrayan devletler kısa süre içinde 

dağılmıştır. Gelişmiş bir merkez ve taşra teşkilatı kurmayı başaran büyük ölçekli 

devletlerin ise idari anlamda merkezileştiği söylenebilir. Zaman içinde değişen iç ve dış 

koşullar idari yapının zayıflamasına ve yerel düzeyde özerklik elde etmeyi amaçlayan 

siyasi aktörlerin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu bir idari adem-i merkezileşme 

sürecini beraberinde getirmiştir. Daha sonraki süreçte merkezin çevre üzerindeki 

yönetme yetkilerini adım adım kaybettiği ve buradaki siyasi aktörlerin yerel 

özerkliklerinin genişlemeye başladığı görülmektedir. Bu süreç ya gücü yeniden tek bir 

merkezde toplayan güçlü bir hükümdarın (veya devlet adamının) ortaya çıkmasıyla, ya 



 33 

ülkedeki güçlü siyasi aktörlerden birinin siyasi gücü kendi elinde toplayarak yeni bir 

dönem başlatmasıyla, ya da devletin dağılmasıyla sonuçlanmıştır (Robert & Westad, 

2013; Holslag, 2018). 

Yukarıda bahsi geçen süreç imparatorluk olarak sınıflandırılan çoğu siyasi yapının 

tarihinde gözlemlenebilir. Dönemsel koşullar farklı devletlerin bu süreçten farklı 

hızlarla geçmesine neden olmuştur. Bazı devletlerin aşamalardan birini tamamlamadan 

bir diğerine geçtiği de görülmüştür. Bu da dönemsel koşulların veya ülkede geçerli olan 

yönetim anlayışının bir sonucudur. Tezin ikinci bölümünde Osmanlı Devleti’nin 

geleneksel dönemde bu süreçlerden nasıl geçtiği detaylıca açıklanacaktır. Bu bölümde 

ise bahsi geçen süreci üç örnek üzerinden incelemek yeterli olacaktır. Bunun için 

Osmanlı Devleti ile aynı coğrafyada hüküm sürmüş ve onu farklı yönlerden etkilemiş 

üç büyük ölçekli devlet seçilmiştir: Doğu Roma İmparatorluğu, Abbasi Halifeliği ve Rum 

Selçuklu Devleti. 

Doğu Roma İmparatorluğu, siyasi gücün yeni bir merkezde toplanmasıyla 

oluşmuş büyük ölçekli bir devlettir. İmparatorluğun kuruluş tarihi hakkında farklı 

görüşler mevcuttur. Kimi tarihçiler Doğu Roma İmparatorluğu’nun Roma 

İmparatorluğu’ndan farklı bir siyasi yapı olarak düşünülmemesi gerektiğini iddia 

ederken, kimileri onu Bizans İmparatorluğu olarak isimlendirmekte ve ayrı bir siyasi 

varlık olarak tanımlamaktadır. Bu tez çalışmasında merkezileşme ve adem-i 

merkezileşme süreçlerine odaklanıldığı için, Doğu Roma İmparatorluğu’nun kuruluş 

sürecini I. Konstantin Döneminden başlatmak daha uygun görünmektedir. Roma 

İmparatorluğu’nun idari açıdan dört özerk parçaya bölündüğü bir dönemde tahta çıkan 

I. Konstantin, bu dört parçayı kendi mutlak otoritesi altında birleştirmiştir. Sonraki 

süreçte imparatorluğun başkentini kendi adını verdiği Konstantinopolis’e taşıyan I. 

Konstantin, bu şehri imparatorluğun yeni siyasi ve idari merkezi haline getirmiştir. 3. 

yüzyılın sonunda imparatorluğun siyasi açıdan birbirinden bağımsız iki parçaya 

bölünmesi, yozlaşmış bir bürokrasiye sahip olan ve asker kökenli yöneticiler tarafından 

yönetilen Batı Roma İmparatorluğu’nun hızlı bir dağılma ve parçalanma sürecine 

girmesine neden olmuştur. Bu esnada Doğu Roma İmparatorluğu’nun siyasi gücünü 

korumayı başardığı görülmektedir. Doğru Roma İmparatorluğu’nun nispeten yeni 

kurulmuş güçlü bir merkezi idari teşkilatına sahip olması, bu farklılığın temel nedeni 

olarak öne sürülebilir (Teall & Nicol, 2024).  

Merkeziyetçi yönetim anlayışı, Doğu Roma İmparatorluğu’nun bin yılı aşkın bir 

süre boyunca varlığını sürdürebilmesinin temel nedenlerinden biri olarak kabul 



 34 

edilebilir. 3. yüzyıldan 11. yüzyıla kadar olan dönemde imparatorluğun güçlü bir 

bürokrasinin üzerine inşa edilen, idari açıdan merkezileşmiş bir yönetim yapısına sahip 

olduğu görülmektedir. Bu süreç boyunca sivil ve askeri bürokrasi arasındaki ayrımın 

sınırları, taşra yönetiminden sorumlu bürokratların yetkilerinin genişliği ve vergi 

toplama usulleri dönemin ihtiyaçlarına göre sürekli yeniden düzenlenmiştir. Ancak 

yapılan bütün reformlara rağmen imparatorun mutlak otoritesine dayanan merkeziyetçi 

yönetim anlayışının varlığını sürdürdüğü görülmektedir. Sivil ve askeri bürokrasinin 

başında yer alan imparator, üst düzey bürokratları ve komutanları doğrudan atama 

yetkisini elinde bulundurmuştur. Aynı zamanda kilisenin koruyucusu ve idari işlerinin 

yöneticisi rolünü üstlenen imparator, bu sayede güçlü bir dini otoriteye de sahip 

olmuştur. Merkeziyetçi yönetim anlayışı ve buna bağlı olarak gelişen idari 

mekanizmalar, güçsüz imparatorların tahta çıktığı dönemlerde dahi devletin 

merkezileşmiş bir yönetim yapısına sahip olmasını mümkün kılmıştır (Argyriades, 

2002). 

11. yüzyıldan itibaren Doğu Roma İmparatorluğu’nda merkezi bürokrasinin 

zayıfladığı ve aristokrasinin yükselişe geçtiği görülmektedir. Pronoia isimli toprak 

sisteminin ortaya çıkışıyla Doğu Roma İmparatorluğu’nun taşra teşkilatı merkeziyetçi 

karakterini kaybetmiştir. İmparator IX. Konstantin tarafından geçiştirilen Pronoia 

sisteminin asıl amacı, seçkin insanları imparatorun mülkiyetinde olan arazilerin 

yöneticiliğine getirerek bu toprakların yönetimini sağlamaktır. İdari özerklik sahibi olan 

bu yöneticiler, yerel düzeyde vergi toplama hakkının karşılığında yerel idari işleri 

yönetmek ve asker yetiştirmek gibi görevler üstlenmiştir. Bu yöneticilerin zaman içinde 

görevlerini kendi soylarından gelenlere devretmeye başlaması, pronoia sisteminin kısa 

süre içinde bozulmasına ve yerel düzeyde özerklik sahibi olan güçlü soylu ailelerin 

ortaya çıkmasına neden olmuştur. Pronoia sahibi soylular güç kazandıkça imparatora 

karşı olan görevlerini ihmal etmeye başlamıştır. İmparatorluk yönetimi merkeziyetçi bir 

yönetim anlayışına sahip olmaya devam etse bile, idari mekanizmaların bozulması 

imparatorun mutlak egemen statüsünü kaybetmesine neden olmuştur (Stephenson, 

2010). Merkezi otoritenin zayıflamasının Doğu Roma İmparatorluğu’nun çöküş sürecini 

hızlandıran önemli bir etken olduğu iddia edilebilir. 

İkinci örnek olarak belirlenen Abbasi Halifeliği, ülkedeki güçlü siyasi aktörlerden 

birinin siyasi gücü kendi elinde toplayarak yeni bir dönem başlatması ile kurulan büyük 

ölçekli bir devlettir. Abbasi hanedanının Emevi Halifeliğine karşı başlattığı isyanın 

milattan sonra 750 yılında başarıya ulaşmasının sonucunda kurulan devlet, Emeviler 



 35 

döneminde inşa edilmiş olan idari teşkilatların büyük bir bölümünün mirasçısı 

olmuştur. Abbasi Halifeliğinin ilk yılları, siyasi gücü yeniden merkezileştirme 

mücadelesiyle geçmiştir. Sonraki süreçte Bağdat isimli yeni bir şehir kuran ve devletin 

merkezi idare teşkilatını bu şehre taşıyan Abbasiler, yönettikleri topraklarda 

egemenliklerini mutlaklaştıracak yeni idari reformlar yapmaya başlamıştır (El-Hibri, 

2021).  

Abbasi isyanına destek veren İranlı Bermeki Ailesi’nin bu idari reform sürecinde 

önemli bir rol oynadığı görülmektedir. Sasani yönetim uygulamalarının halifelik 

yönetimine uyarlanmasını sağlayan Bermekiler; devlet yönetiminde söz sahibi oldukları 

süre boyunca divan adı verilen yeni merkezi idare birimlerinin kurulmasını, valilerin 

siyasi ve idari özerkliklerinin kısıtlanması yoluyla taşra teşkilatının merkeze daha bağlı 

hale getirilmesini, merkez ve çevre arasındaki iletişimi hızlandıracak posta sistemlerinin 

kurulmasını, merkezi ordunun güçlendirilmesini ve merkezi hükümetin ülke çapında 

vergi toplamasını mümkün kılan mali sistemlerin inşa edilmesini sağlamıştır (Kennedy, 

1990). 

9. yüzyıldan itibaren Abbasi Halifeliği’nin merkezi gücünü kaybetmeye başladığı 

görülmektedir. Bunun temel nedeni, devletin hizmetine giren yeni güçlü soylu ailelerin 

ortaya çıkmasıdır. Yeni Müslüman olan ve Abbasiler adına askeri faaliyetler yürüten bu 

aileler, kısa süre içinde halifelik adına yönettikleri bölgelerde idari bakımdan özerk 

yönetim yapıları kurmaya başlamıştır. Bunların zaman içinde küçük, bağımsız 

devletlere dönüşmesiyle Abbasi Halifeliği siyasi açıdan parçalanma sürecine girmiştir. 

10. yüzyılda bu parçalanma süreci iyice hızlanmış ve Abbasi halifeleri siyasi gücünü 

önemli ölçüde yitirmiştir. Büheyvi ve Selçuklu gibi hanedanların Bağdat’ı ele geçirecek 

ve halife üzerinde söz sahibi olacak kadar güçlenmesiyle, halifeliğin sembolik bir otorite 

haline geldiği söylenebilir. 13. yüzyılda Bağdat’ın Moğollar tarafından istila edilmesinin 

ardından Abbasi Halifeliği belirli bir toprak üzerinde egemenlik sahibi olan siyasi bir 

varlık olmaktan çıkmış ve farklı devletlerin himayesi altında varlığını sürdüren dini bir 

makam haline gelmiştir (El-Hibri, 2021). 

Halifelik makamı, Abbasi Halifeliği’nin gücünün doruklarında olduğu dönemde 

de siyasi gücünü neredeyse bütünüyle kaybettiği dönemde de sembolik önemini 

korumuştur. Bu durum halifelik makamının peygamberin halefi ve bütün 

Müslümanların önderi olma iddiasında bulunmasından kaynaklanmaktadır. Bütün 

Müslümanların tek bir devletin idaresi altında bulunduğu Emevi Halifeliği döneminde, 

halifenin yalnızca bir devlet başkanı olarak konumlandırıldığı söylenebilir. Ancak, 



 36 

Abbasi Halifeliği’nin kuruluşuyla sonuçlanan isyan bu siyasi bütünlüğün 

parçalanmasına neden olmuştur. Parçalanmanın sonucunda halifelik iddiasında 

bulunan farklı siyasi yapılar ve bunların çevresinde toplanan küçük ölçekli bağımsız 

devletler ortaya çıkmıştır (Afsaruddin, 2024). Abbasi Halifeliği’nin tarih boyunca 

halifelik iddiasında bulunan diğer yapılarla mücadele halinde olduğu ve 

Müslümanların yönetimindeki küçük ölçekli devletlere otoritesini kabul ettirmeye 

çalıştığı görülmektedir. Buradan yola çıkarak halifelik yönetiminin siyasi açıdan 

merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olduğu söylenebilir. Abbasi Halifeliği siyasi 

gücünü kaybettiği dönemde dahi Müslüman hükümdarlara sultan unvanı vermek gibi 

sembolik yetkileri elinde bulundurmuştur. Bu durum farklı dönemlerde farklı 

hükümdarların halifelik makamını kendi kontrolü altına almak için mücadele etmesine 

neden olmuştur (El-Hibri, 2021). 

Son örnek olarak ele alınacak Rum Selçuklu Devleti, fetih yoluyla sınırlarını 

genişleterek büyük ölçekli devlet statüsüne ulaşmış bir devlettir. Devlet 1077 yılında, 

Selçuklu hanedanının bir üyesi olan Kutalmışoğlu Süleyman Şah tarafından 

kurulmuştur. Rum Selçuklu Devleti, kuruluşundan sonraki yüz yıl boyunca Anadolu’da 

siyasi birliği sağlamak için mücadele etmiştir. Doğu Roma İmparatorluğu, Haçlı orduları 

ve Anadolu’daki küçük ölçekli Türk devletleri ile rekabet ettiği bu dönemde Rum 

Selçuklu Devleti’nin kendisinin de küçük ölçekli bir devlet olarak kabul edilebileceği 

söylenebilir. II. Kılıç Arslan Döneminde (1156-1192) Rum Selçuklularının Anadolu’daki 

Türk devletlerini kendi otoritesi altında birleştirdiği, Haçlı tehdidini savuşturduğu ve 

Doğu Roma’nın ilerleyişini durdurduğu görülmektedir. Bu nedenle sultan unvanını 

alan ilk Rum Selçuklu hükümdarı II. Kılıç Arslan’ın devletini büyük ölçekli bir devlete 

dönüştürmeyi başardığı iddia edilebilir (Sümer, 2009).  

Rum Selçuklu Devleti, tarihinin hiçbir döneminde Doğu Roma İmparatorluğu ve 

Abbasi Halifeliği kadar siyasi anlamda merkezileşmiş bir yapıya sahip olamamıştır. 

Bunun en temel nedeni, devletin Orta Asya’da gelişen yönetim geleneklerinin takipçisi 

olmasından kaynaklanmaktadır. Yönetim yetkilerinin hanedanın bütün üyelerine ait 

olduğu inancı, II. Kılıç Arslan Döneminde dahi sultanlık iddiasında bulunan birden 

fazla hanedan üyesinin ortaya çıkmasına ve bitmek bilmez iç savaşların yaşanmasına 

neden olmuştur. Anadolu’daki Türk beyliklerinin ve küçük Hristiyan krallıklarının da 

Selçuklu egemenliğine girdikleri dönemde kısmen de olsa siyasi özerkliklerini 

koruduğu görülmektedir. I. Alaeddin Keykubad’ın devletin tek hükümdarı haline 

geldiği 1225 yılı ile Anadolu’nun Moğol istilasına uğradığı 1243 yılları arasındaki kısa 



 37 

dönemin devletin siyasi açıdan en merkezileşmiş dönemi olduğu söylenebilir (Sümer, 

2009). 

Rum Selçuklu Devleti’nin idari açıdan merkezileşmiş bir yapı kurma 

çalışmalarının ise devletin büyük ölçekli bir devlet statüsüne kavuştuğu II. Kılıç Arslan 

Döneminde başladığı iddia edilebilir. Merkezi idare teşkilatının temel birimleri olan 

divanların sayısının artırılması ve devşirilmiş kölelerden oluşan gulamların sivil ve 

askeri bürokraside daha fazla yer edinmeye başlaması gibi gelişmeler, sonraki Selçuklu 

sultanlarının hükmü altında da devam etmiştir. II. Kılıç Arslan Döneminde taşra teşkilatı 

da yeniden düzenlenmiştir. Vilayetlerin yönetimi için merkeze bağlı subaşı isimli 

memurların atanması, devletin mülkiyetindeki ikta arazilerinin boyutlarının 

küçültülmesi ve kendilerine ikta verilen beylerin yerel özerkliklerinin sınırlandırılması 

gibi gelişmeler devletin idari açıdan merkezileşmesine yol açmıştır (Göksu, 2009).  

Moğol istilasını takip eden yıllarda Rum Selçuklu Devleti’nin hem siyasi hem idari 

açıdan hızlı bir adem-i merkezileşme sürecine girdiği görülmektedir. Moğolların 

Anadolu’da egemen güç haline gelmesiyle Rum Selçuklu Devleti büyük ölçekli devlet 

statüsünü yitirmiş ve Moğol İmparatorluğu’na bağlı bir siyasi yapı haline gelmiştir. 

Ülkenin hanedan üyeleri arasında bölünmesi ve kendilerine ikta verilen beylerin bu 

toprakların mülkiyetini edinmesi, taşra idaresinin çökmesine ve devletin merkeziyetçi 

karakterini bütünüyle kaybetmesine neden olmuştur. Sonraki süreçte Anadolu’nun 

farklı bölgelerinde geniş siyasi özerkliklere sahip yeni Türkmen beylikleri ortaya 

çıkmıştır. Zaman içinde egemenlik alanlarını genişleten ve siyasi güçlerini artıran bu 

beylikler, 13. yüzyılın sonlarından itibaren küçük ölçekli bağımsız devletler haline 

gelmiştir (Merçil, 1991). 

1.3. Modern Çağda Merkezileşme ve Merkeziyetçilik 

Yukarıda da belirtildiği üzere, modernleşme incelenmesi kolay olmayan bir 

olgudur. Aynı olguya farklı perspektiflerden yaklaşan modernleşme kuramcıları, 

modernleşme için çok sayıda farklı tanım yapmıştır. Meseleyi ekonomik, kültürel ve 

siyasi boyutlarıyla ele alan Lipset, modernleşmenin üç aşamada gerçekleştiğini öne 

sürmüştür. İlk aşama modern endüstriyel ekonominin oluşumunu mümkün kılan 

şehirleşmedir. Okuryazarlığın ve dolayısıyla toplumdaki bilgi birikiminin artışı ikinci 

aşamadır. Sanayi toplumunu bir gerçekliğe dönüştüren yeni teknolojilerin ortaya çıktığı 

üçüncü aşama ise ancak bu ilk iki aşamada elde edilen bilgi birikiminin ardından 

gerçekleşebilmiştir. Şehirleşme, artan okuryazarlık ve yeni teknolojiler birbirlerini 

beslemiş ve nihayetinde demokratik bir toplum yapısına geçişi mümkün kılmıştır 



 38 

(Lipset, 1960, ss. 59-60). Sanayi toplumuna geçiş ile ortaya çıkan refah birikimi ise 

modern bir demokrasinin ihtiyaç duyduğu, nitelikli ve gelişmiş bir bürokratik yapının 

var olmasını mümkün kılmıştır (Lipset, 1960, ss. 66-67).  

Bir başka önemli modernleşme kuramcısı olan Giddens’a göre modernleşme 17. 

yüzyılda Avrupa’da ortaya çıkan ve daha sonraki süreçte dünyanın geri kalanını da 

etkisi altına alan bir sosyal örgütlenme biçimidir. Bu örgütlenme biçimi geleneksel 

toplumsal örgütlenme biçimini bütünüyle ve geri dönülmez bir şekilde ortadan 

kaldırmıştır. Modern toplumlar, sürekli üretime dayalı olan kapitalist ekonomik model 

üzerine kurulmuştur ve ulus devlet şeklinde örgütlenen siyasi yapılar tarafından 

yönetilmektedir (Giddens, 1996, ss. 1-6). Kapitalist ekonomik model için temel bir 

gereklilik olan kaynak yönetimi, modern devletin geleneksel devletlerde var olmayan 

bir idari koordinasyon kapasitesi geliştirmesini gerekli kılmıştır. Modern bürokrasiler 

ise bu gerekliliğin bir neticesidir (Giddens, 1996, ss. 55-63). 

Wagner modern devleti modernleşmenin hem taşıyıcısı hem de sınırlandırıcısı 

olarak konumlandırmıştır (Wagner, 1994, s. 7). 18. yüzyılda gelişen kamu hukuku ve 

egemenlik anlayışlarının bir ürünü olan modern devlet, modernleşmenin ekonomik ve 

toplumsal boyutlarını kontrol altında tutmaya çalışmıştır (Wagner, 1994, ss. 42-43). 

Bunun için ise topumu oluşturan bireylerin kimliklerini ve toplumsal rollerini üretmek 

ve yönlendirmek gibi yöntemlere başvurmuştur (Wagner, 1994, s. 118). Bu, 

modernleşmenin temelinde yer alan bireysel özgürlüğün modern devlet tarafından 

sınırlandırılan ve yönlendirilen bir olgu olduğunu göstermektedir (Wagner, 1994, s. 68). 

Gelişen teknoloji ve teknikler devletin bireyi ve toplumu sınırlandırma ve yönlendirme 

kabiliyetini daha önce hiç olmadığı kadar artırmıştır (Wagner, 1994, s. 119). 

Pierson, daha önceki modernleşme kuramcılarının fikirlerinden yola çıkarak 

yaptığı incelemede modern devletin dokuz temel unsurunun olduğunu dile getirmiştir: 

meşru güç kullanma yetkisi, belirli bir toprak bütününde var olan her şey üzerinde hak 

iddia etmeye dayanan bölgesellik, belirli koşullara bağlı olarak sınırlandırılmış 

egemenlik, kamusal gücü özel çıkar alanından ayırmayı sağlayan anayasallık, aynı işlevi 

gören gayri şahsi güç, uzmanlaşmaya dayalı hiyerarşik bir kamu bürokrasisi, 

meşruiyete dayalı otorite, hak ve özgürlükler üzerine inşa edilmiş vatandaşlık ve devlet 

bütçesinin asli kaynağı olan düzenli bir vergi sistemi (Pierson, 1996, ss. 5-35). Bu 

unsurların bir kısmının geleneksel devletlerde de var olduğu açıktır. Ancak bunların 

hepsinin bir araya gelmesi ancak modern devletlerde gerçekleşebilmiştir. O halde 



 39 

geleneksel devlette modern devlete geçiş incelenirken bu unsurların tamamının ortaya 

çıkıp çıkmadığına bakmak faydalı olacaktır. 

Bu tez çalışmasında benimsenen modernleşme yaklaşımının önemli ölçüde 

Eisenstadt’ın çoklu modernleşme kuramından etkilendiği söylenebilir. Eisenstadt’a göre 

modernleşme ilk kez Avrupa’da ortaya çıkmış olmakla birlikte Avrupa’ya has bir olgu 

olarak değil evrensel bir olgu olarak değerlendirilmelidir. Bir başka deyişle, 

modernleşmeyi tek bir tarihsel hatta indirgemek ve onu Avrupa kökenli bir kültürün 

dünyanın geri kalanına yayılması olarak algılamak bir hatadır. Farklı toplumlar kendi 

toplumsal geçmişlerinden yola çıkarak farklı modernlik formları türetebilirler. 

Modernleşmenin tekilliğine dayanan yanılgı, Batı’da modernleşme ile ortaya çıkan ulus 

devletin dünyanın geri kalanı tarafından ithal edilmesinden ve bu ulus devletlerin Batı 

modernleşmesini taklit eden politikalar uygulamasından kaynaklanmıştır. Oysa 

modern devletin kendisi de sabit bir olgu değildir. Geleneksel meşruiyet formlarının 

çöküşünün ardından başlayan kapsamlı bir yeniden yapılanma hareketinin ürünü olan 

modern devlet, her toplumda farklı şekilde inşa edilebilir. Bahsi geçen yeniden 

yapılanma merkez-çevre ilişkilerinin yeniden inşası ile, toplumsal taleplerin siyasi 

otorite tarafından karşılanmasıyla ve neyin siyasal olarak kabul edildiğinin yeniden 

tanımlanmasıyla gerçekleşmektedir (Eisenstadt, 2002). 

Modern devlet modelinin ilk kez Avrupa’da ortaya çıktığı göz önünde 

bulundurulduğunda modern devleti ortaya çıkaran siyasi ve düşünsel süreçlerin de ilk 

kez Avrupa’nın kendine has koşullarına bağlı olarak geliştiği öne sürülebilir. Dünyanın 

geri kalanının modern yönetim anlayışlarını ne kadar benimseyebildiği ve modern 

yönetim uygulamalarına ne kadar uyum sağlayabildiği, modernleşmenin ülkelere ne 

şekilde yayıldığına göre değişmiştir. Avrupa devletlerinin koloni yönetimleri pek çok 

farklı ülkede modern yönetim kurumlarının kurulmasını ve modern idari 

uygulamaların yerleşmesini mümkün kılsa da kültürel açıdan modernleşmeyi 

sağlamakta her zaman başarılı olamamıştır. Avrupa’yı taklit etmek veya kendi yönetim 

usullerini geliştirmek yoluyla kendiliğinden modernleşmeye çalışan devletler ise sahip 

oldukları siyasi ve toplumsal koşulların farklılığından dolayı çok daha zorlu bir 

dönüşüm sürecinden geçmiştir (Wittrock, 2002). 

Avrupa’da modern devletin kuruluşunu devletlerin merkezileşme ve adem-i 

merkezileşme süreci üzerinden incelemek mümkündür. Modernleşmenin her Avrupa 

ülkesinde farklı tarihlerde başlaması ve farklı hızlarda devam etmesi nedeniyle bu süreci 

kronolojik yöntemle analiz etmek kolay olmayacaktır. Bu nedenle Avrupa devletlerinin 



 40 

büyük bölümünün modernleşme sürecinde aynı üç aşamadan geçtiği iddia etmek ve 

bunu vaka örnekleri üzerinden delillendirmek daha uygun görünmektedir. İlk aşama 

mutlakiyetçi düşüncenin güç kazanmasıyla ve mutlak monarşinin kuruluşuyla 

gerçekleşmiştir. Feodal toplum yapısının sonunu getiren bu süreç, devletin siyasi 

anlamda merkezileşmesine yol açmıştır. İkinci aşama anayasalcı düşüncenin 

mutlakiyetçi yönetim anlayışının yerini almasıyla ve devlet yapısının yeniden inşa 

edilmesiyle gerçekleşmiştir. Meşruti monarşilerin ve cumhuriyetlerin ortaya çıkışına 

neden olan bu yeniden inşa sürecinde, devlet teşkilatının büyüdüğü ve hem idari hem 

de mali anlamda daha merkezileşmiş bir niteliğe kavuştuğu görülmektedir. Üçüncü 

aşama ise adem-i merkeziyetçi düşüncenin ortaya çıkışıyla ve merkeziyetçi yönetim 

anlayışına meydan okumasıyla gerçekleşmiştir. Bu aşamanın sonucunda devletin ne 

kadar adem-i merkezileştiği, ülkenin siyasi ve sosyal koşullarına göre değişiklik 

göstermiştir. Bu bölümde bahsi geçen süreç iki alt başlıkta incelenecektir. Bunun nedeni, 

ikinci ve üçüncü aşamaların çoğunlukla eş zamanlı olarak gerçekleşmesidir. 

1.3.1. Mutlakiyetçi Düşünce ve Modern Devletin Kuruluşu 

Bir ülkenin mutlak siyasi otoriteye sahip bir egemen tarafından yönetilmesine 

dayanan bir siyasi düşünce olarak değerlendirildiğinde, mutlakiyetçiliğin siyaset 

düşüncesi kadar eski olduğu iddia edilebilir. Bu durum mutlak monarşinin de siyasi 

tarih kadar eski bir yönetim biçimi olmasından kaynaklanmaktadır. Geniş anlamıyla ele 

alındığında mutlakiyetçilik, siyasi açıdan merkezileşmiş geleneksel devlet yapılarının 

çoğunluğu tarafından benimsenmiştir. Ancak, Avrupa’da gelişen bir düşünce akımı 

olarak ele alındığında mutlakiyetçiliğin erken modern dönemde ortaya çıktığı 

görülmektedir. Mutlakiyetçi düşünce akımı, Avrupa’da feodal toplum yapısının 

oluşumundan önceki dönemde ortaya çıkan ve feodal dönemde kısmen de olsa varlığını 

sürdürebilen (kralların ilahi hakkı anlayışı gibi) dini yaklaşımların ve yönetim 

geleneklerinin modern bir bakış açısıyla yeniden türetilmesiyle ortaya çıkmıştır. Bu 

yeniden türetim süreci, Avrupa’da mutlak monarşilerin yeniden kurulmasıyla eş 

zamanlı olarak gerçekleşmiştir (Cuttica, 2015). Buradan yola çıkarak erken modern 

dönemde mutlakiyetçiliğin güçlenmesini dönemin siyasi, sosyal, kültürel ve teknolojik 

gelişmelerinin bir neticesi olarak nitelendirmek mümkündür. 

Mutlakiyetçi düşünceyi ve getirdiği değişiklikleri daha iyi anlayabilmek için 

öncelikle feodal dönemde Avrupa’da var olan yönetim yapılarını ve uygulamalarını 

kısaca incelemek faydalı olacaktır. Avrupa’da feodal toplum yapısı 9. yüzyılda ortaya 

çıkmış ve 15. yüzyıldan itibaren yıkılmaya başlamıştır. Feodal düzenin tamamen 



 41 

ortadan kaldırılması her Avrupa ülkesinde farklı tarihte gerçekleşmiştir. Yukarıda da 

belirtildiği üzere, feodal düzenin en temel özelliklerinden biri siyasi açıdan adem-i 

merkezileşmiş bir yönetim yapısına sahip oluşudur. Feodal dönemde Avrupa 

ülkelerinin çok sayıda özerk bölgeden oluştuğu görülmektedir. Bu bölgelerin her biri 

soylu bir aileye mensup olan bir yönetici tarafından yönetilmiştir. Kısaca feodal beyler 

olarak anılabilecek olan bu yöneticiler, yönettikleri bölgenin içişlerinde bağımsız hareket 

etme yetkisiyle donatılmıştır. Her feodal beyin kendi topraklarını yönetmek için kurulan 

küçük bir sivil ve askeri bürokratik yapının yöneticisi olduğu söylenebilir. Bu bürokratik 

yapılar ile merkezi idare teşkilatı arasındaki iletişim son derece kısıtlı olmuştur. Feodal 

beyler aynı zamanda yönettiği topraklarda kendiliğinden vergi toplama ve bu verginin 

uygun gördükleri kadarını yerel idari işlerin yürütülmesi için kullanma imkanına sahip 

olmuştur. Bunlar feodal düzenin yalnızca siyasi değil, aynı zamanda idari ve mali 

anlamda adem-i merkezileşmiş yönetim yapılarının kurulmasına yol açtığının 

delilleridir (Bloch, 2019, ss. 539-655).  

Feodal düzenin temel özelliklerinden bir diğeri toplumsal tabakalaşmadır. 

Soylular arasındaki aristokratik hiyerarşinin feodal beylerin yönettiği toprakların ve 

sahip olduğu siyasi otoritenin büyüklüğü ile doğrudan ilişkili olduğu söylenebilir. 

Aristokratik hiyerarşinin daha alt kademelerinde yer alan bir soylu, daha üst 

kademelerde yer alan soyluların otoritesini kabul etmek durumunda kalmıştır. Ancak 

bu durum feodal beylerin siyasi özerkliklerine zarar vermemiştir. Yönetilen toprakların 

mülkiyetinin soylu ailelere ait oluşu, feodal beylerin sosyal statüsünü kaybetme 

tehlikesini azaltmış ve siyasi otoritenin nesilden nesle aktarılmasını mümkün kılmıştır. 

Aristokrasinin bir parçası olmayan insanlar ise, mülk sahibi olsalar dahi, yöneten değil 

yönetilen konumunda yer almıştır. Çoğunluğu kırsal alanda yaşayan insanlar, vergi 

vermek gibi iktisadi ve orduya katılmak gibi askeri sorumluluklara sahip olmuştur. 

Feodal beylerin halka karşı olan sorumlulukları ise dini kurumlara destek vermek, 

insanları güvende tutmak ve adaleti sağlamak ile sınırlı kalmıştır. Merkezde yer alan 

hükümdar ve onun emrindeki memurlar çevrede yer alan halk ile nadiren ve yalnızca 

olağanüstü durumlarda irtibat kurmuştur (Bloch, 2019, ss. 431-539). 

Feodal dönemde geçerli olan adem-i merkeziyetçi yönetim anlayışının etkisi şehir 

yönetimlerinde de görülmektedir. Önceden bulunduğu bölgenin siyasi, kültürel ve ticari 

merkezi olan şehirler, 9. yüzyıldan 12. yüzyıla kadar olan dönemde boşalmış ve önemini 

kaybetmiştir. Ancak, 12. yüzyıldan sonraki süreçte Avrupa şehirlerinin yeniden 

büyümeye ve gelişmeye başladığı görülmektedir. Feodal dönemin başlangıcında 



 42 

hükümdarların veya derebeylerinin doğrudan yönetimi altında olan şehirlerde 12. 

yüzyıldan itibaren özerk yönetim yapıları gelişmeye başlamıştır. Şehrin efendisinin 

verdiği imtiyazlar sayesinde kurulan şehir meclisleri ve encümenler, şehirlerin yeniden 

önemli ticaret ve zanaat merkezleri haline gelmesinde önemli rol oynamıştır. Sadece 

şehir sınırları içinde geçerli tüzüklerin varlığı siyasi, şehrin merkezi hükümetin 

kontrolünde olmayan bir idari yapı tarafından yönetilmesi idari, şehir halkından özel 

vergiler toplanması ise mali özerkliğin varlığını göstermektedir. Ancak ortada tek bir 

standardın bulunmadığı ve şehrin efendisinin özerklikleri kaldırma yetkisine sahip 

olduğu da göz önünde bulundurulmalıdır. Yine de feodal dönemde kurulan özerk şehir 

yönetimlerinin daha sonra kurulacak olan mahalli idare birimlerinin altyapısını 

hazırladığı söylenebilir. Özerk niteliğe sahip şehirlerde zengin şehir elitlerinden oluşan 

burjuva sınıfının ortaya çıkışı ise modernleşme sürecinin en önemli dönüm 

noktalarından biridir (Clark, 2009, ss. 21-109). 

Feodal düzenin bütün Avrupa ülkelerinde farklı bir yapıya sahip olduğu 

görülmektedir. Bir ülkede merkezin çevre üzerinde ne kadar otorite sahibi olduğu 

dönemden döneme değişmiştir. Bu noktada İngiltere ve Fransa Krallıkları ulusal 

monarşiye geçişi diğer Avrupa devletlerinden daha önce tamamlamış olmaları ve bu 

süreçte birbirinden farklı rotalar takip etmeleri nedeniyle, kıyaslanabilecek iki iyi örnek 

olarak sunulabilir (McGarth, 2024). 

Fransa’da feodal düzenin ilk belirtileri, 9. yüzyılda Karolenj İmparatorluğu’nun 

dağılmasının ardından ortaya çıkmıştır. Capet Hanedanı’nın Fransa topraklarını tek bir 

yönetimin altında birleştirmesi ile kurulan Fransa Krallığı, ilk yıllarında siyasi açıdan 

merkezileşmiş bir yapı inşa etmeyi başarmıştır. Ancak 11. Yüzyıldan itibaren feodal 

düzen Fransa’da da etkisini göstermeye başlamıştır. Karolenj İmparatorluğu’ndan kalan 

merkeziyetçi yönetim geleneğini devam ettiren Fransız monarşisi, sonraki yüzyıllar 

boyunca otoritesini yavaş yavaş artırmaya çalışmıştır. Ancak 14. yüzyılda başlayan Yüz 

Yıl Savaşları, monarşinin otoritesinin daha önce hiç olmadığı kadar zayıflamasına neden 

olmuştur. Yüz yılı aşkın bir süre boyunca aynı anda hem İngiliz işgalini durdurmaya 

hem de iç savaşlara son vermeye çalışan monarşi, 15. yüzyılın ortalarında Fransız 

aristokrasisinin desteğini toplamayı ve savaştan muzaffer ayrılmayı başarmıştır. Savaşın 

ardından ülkeyi yeniden tek bir bütün haline getiren monarşi, ülke çapında vergi 

toplama yetkisini elde etmiş ve merkezi bir ordu kurmuştur. Ancak bu dönemde bile 

monarşinin feodal özerklikleri ortadan kaldıracak kadar güçlenemediği görülmektedir. 

Monarşinin aristokrasi ile yaptığı anlaşmanın bedeli olarak merkezden uzakta olan 



 43 

yerleşim yerlerinin yönetimini o bölgedeki soylulara devretmek zorunda kalması, feodal 

düzenin gücünü koruduğunu göstermektedir. Her şeye rağmen 16. yüzyıla kadar 

ülkenin merkezi bir siyasi otoritenin etrafında toplanan tek bir bütün olduğu 

söylenebilir. Bu durum 16. yüzyılda din savaşlarının başlamasıyla bir kez daha 

değişmiştir (Anderson, 1980, ss. 85-113). 

İngiltere Krallığı’nın da modernleşme öncesinde zaman zaman daha 

merkezileşmiş ve ademi merkezileşmiş bir yapıya kavuştuğu söylenebilir. Ancak bu 

süreçler Fransa’da olduğundan çok farklı şekilde gerçekleşmiştir. İngiltere’nin 

Anglosakson göçünden sonraki dönemde uzun yıllar boyunca küçük ölçekli krallıklar 

tarafından yönetildiği görülmektedir. İngiltere Krallığı ise 10. yüzyılda, bahsi geçen 

küçük krallıkların tek bir çatı altında toplanmasıyla kurulmuştur. Mutlak monarşi ile 

yönetilen bu krallıklar, hiçbir zaman kurumsallaşmış imparatorluklar kadar 

merkezileşmiş bir yapıya sahip olamamıştır. İngiltere Krallığı’nın kuruluşu ise ülkedeki 

siyasi otoritenin tek bir merkezde toplanmasını sağlamıştır. Ancak bu dönemde dahi 

kralın emri altında bütün ülke üzerinde söz sahibi olmasını mümkün kılan gelişmiş bir 

bürokratik yapı bulunmamıştır (Guanglin, 2023). 

Krallık 11. yüzyılda gerçekleşen Norman fethinin ardından bir kez daha yeniden 

yapılanmıştır. Fethin ardından yeni İngiltere Kralı olan Fatih William, ele geçirdiği 

toprakların bir kısmını kendisine ayırırken bir kısmını kendisini takip eden soylulara 

dağıtmıştır. Bu sayede İngiltere ilk kez feodal düzenle tanışmıştır. Bununla birlikte, 

İngiltere’deki feodal düzenin Avrupa’nın geri kalanından daha merkezileşmiş bir 

yapıya sahip olduğu söylenebilir. Fatih William ile komutanları arasında yapılan sözlü 

sözleşme, İngiltere’de kralın feodal beyler üzerine güçlü bir otoriteye sahip olmasını 

sağlamıştır. İngiltere krallarının bu otoriteyi korumak için kurduğu bürokratik teşkilat 

ise, ilkel bir yapıya sahip olsa da feodalizmin adem-i merkezileştirici etkisini azaltmıştır. 

Feodal yönetim uygulamalarının monarşinin lehine esnetildiği bu yapı, ancak 13. yüzyıl 

başlarına kadar sağlam kalabilmiştir. Kral John Döneminde (1199-1216) monarşinin 

otoritesini aşması, feodal beylerin isyan etmesine neden olmuştur. İsyan hem İngiltere 

hem de dünya tarihinde bir dönüm noktası olarak kabul edilen Magna Carta’nın 

imzalanmasıyla (1215) sona ermiştir. Monarşinin otoritesini sınırlandıran ve feodal 

beylerin yetkilerini artıran bu belge, İngiltere’de adem-i merkeziyetçi bir yönetim 

geleneğinin oluşmasına yol açmıştır. Sonraki dönemde İngiltere’de şehirlerin kısmi 

özerklikler kazandığı, yargı sisteminin geliştiği ve kralın otoritesini denetlemekle 

sorumlu bir soylular meclisinin kurulduğu görülmektedir. Magna Carta her zaman 



 44 

yürürlükte kalmasa dahi, İngiltere’de kanunun üstünlüğü prensibinin yerleşmesini 

sağlamış ve mutlakiyetçiliğin yeniden ortaya çıkışını güçleştirmiştir (Guanglin, 2023). 

Beraberinde büyük bir siyasi, sosyal ve kültürel dönüşüm süreci getiren 

modernleşmenin ilk adımlarının Rönesans Döneminde atıldığı iddia edilebilir. Rönesansı 

ortaya çıkaran düşünceler ise ilk olarak İtalya yarımadasında gelişmiştir. İtalya 

yarımadasının feodal dönemde kendine has bir yönetim yapısına sahip olduğu 

söylenebilir. Küçük krallıklar, güçlü şehir devletleri ve kilisenin etrafında örgütlenen 

Papalık Devletleri tarafından yönetilen İtalya, siyasi açıdan Avrupa’nın geri kalanından 

çok daha bölünmüş bir yapıya sahip olmuştur. Bu bölünmüşlüğün neden olduğu bitmek 

bilmez kargaşalar, modern mutlakiyetçi düşüncenin temellerinin de ilk kez İtalya 

yarımadasında atılmasına yol açmıştır. Bu noktada yapılan en önemli çalışmalardan biri, 

Rönesans düşünürlerinin en bilinenlerinden ve aynı zamanda modern siyaset 

düşüncesinin kurucularından olan Niccolo Machiavelli’ye aittir (Skinner, 1981). 

Machiavelli’den geriye kalan iki temel eserden biri olan Prens, daha sonraki 

dönemde yaşayan mutlakiyetçi düşünürlerin fikirlerini derinden etkilemiştir. 

Siyasetname türünde yazılmış bir eser olan Prens’te Machiavelli, bir hükümdarın 

otoriteyi nasıl kendi elinde toplayabileceğini ve sahip olduğu otoriteyi nasıl 

koruyabileceğini anlatmıştır. Eserde Machiavelli’nin Avrupa’nın bölünmüş yapısının 

neden olduğu sorunlardan ve Asya imparatorluklarının merkezileşmiş yapısının 

sağladığı avantajlardan bahsettiği dikkat çekmektedir. Bu noktada Machiavelli’nin 

temel amacının İtalya yarımadasındaki parçalanmış siyasi yapıya son verebilecek ve 

merkezileşmiş bir krallık kurabilecek bir prense yol göstermek olduğu söylenebilir 

(Skinner, 1981).  

Yalnızca Prens’te yazdıklarından yola çıkarak Machiavelli’nin mutlakiyetçi bir 

düşünür olduğunu söylemek doğru değildir. Machiavelli siyasi otoritenin güçlü bir 

hükümdarın elinde toplanmasını yalnızca yeni kurulan bir devletin ayakta kalabilmesi 

için gerekli bulmuştur. Siyaset Üzerine Konuşmalar isimli diğer büyük eserinde ise 

siyasi gücün tek bir kişide toplanması durumunda yönetimin zaman içinde kolaylıkla 

yozlaşabileceğine dikkat çekmiştir. Bütün yönetimlerin eninde sonunda yozlaşacağını 

belirten Machiavelli, yozlaşmaya karşı en dayanıklı yönetim biçiminin cumhuriyet 

olduğunu iddia etmiştir. Machiavelli bu eserinde Roma Cumhuriyeti’nin yönetim 

yapısını idealize etmiştir. Roma’nın önce bir monarşi olarak kurulduğuna ve sonradan 

bir cumhuriyet haline geldiğine dikkat çeken Machiavelli, bu dönüşümün monarşinin, 

aristokrasinin ve demokrasinin en iyi yanlarını bir araya getirilmesi ile gerçekleştiğini 



 45 

öne sürmüştür (Machiavelli, 1996). Machiavelli’nin iki temel eseri bir bütün olarak ele 

alındığında, mutlakiyetçiliğin onun için daha iyi bir sisteme geçişin bir ön aşaması 

olduğu söylenebilir. 

Eğer Machiavelli mutlakiyetçi bir düşünür olarak kabul edilirse, modern 

mutlakiyetçi düşüncenin temellerinin İtalya’da atıldığı iddia edilebilir. Ancak mutlak 

monarşiye geçiş konusunda İtalya’nın diğer Avrupa devletleri kadar başarılı olamadığı 

da unutulmamalıdır. İtalya’da merkezileşmiş bir devlet yapısının oluşumu ancak 19. 

yüzyılda gerçekleşebilmiştir. Bu durumun da İtalya yarımadasının kendine has siyasi ve 

sosyal şartlarından kaynaklandığı iddia edilebilir. Birden fazla merkezi otoritenin var 

olduğu İtalya’da merkezlerden birinin diğerlerine boyun eğdirecek ve onları çevresinde 

yer alan yönetim birimleri haline getirecek kadar güçlenmesi kolay olmamıştır (Larner 

& Marino, 2025). Bu nedenle, halihazırda zayıf da olsa merkezi bir otoritenin var olduğu 

feodal Avrupa ülkelerinde mutlakiyetçi düşünce çok daha başarılı olabilmiştir.  

Mutlak monarşilerin ortaya çıkışı, feodal beylerin ve şehir yönetimlerinin siyasi 

özerkliklerini kaybetmesine neden olmuştur. Egemenliğinin sınırlarını genişletme 

imkanı bulan Avrupa’lı hükümdarlar, sonraki süreçte çevrede yer alan yönetimleri 

kendilerine daha çok bağlayacak idari ve mali düzenlemeler de yapmaya başlamıştır. 

Merkezden görevlendirilen memurların şehirlerde ve kırsal alanda görev almaya 

başlaması, idari merkezileşmenin ilk belirtisi olarak kabul edilebilir. Bu memurların 

tuttuğu rapor ve belgeler, merkezin çevrede olanlar hakkında daha çok bilgi edinmesini 

de mümkün kılmıştır. Feodal düzenin çöküşü ile hükümdarın ülkenin tamamından 

vergi tahsil etme yetkisi kazanması, yeni vergi toplama usullerinin geliştirilmesini 

gerektirmiştir. Coğrafi keşiflerin ardından benimsenen merkantilist politikalar ise 

devletin ekonomi üzerindeki kontrolünü artırmasına yol açmıştır. Bunların modern mali 

merkezileşmenin ilk belirtileri olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır (Tribe, 1993). 

Bununla birlikte, erken modern dönemde gelişen mutlakiyetçi bürokrasilerin 

modern bürokrasiler ile kıyaslandığında hala ilkel bir yapıya sahip olduğu söylenebilir. 

Weber’in ideal bürokrasi modelinin oluşumu ancak yüzlerce yıllık bir dönüşüm ve 

reform sürecinin ardından gerçekleşebilmiştir (Weber, 1978). Feodal düzenin sona erişi 

aristokratların yerel özerkliklerini yitirmesine neden olsa da aristokratlar uzun yıllar 

boyunca sivil ve askeri bürokrasinin en önemli makamlarında yer almaya devam 

etmiştir. Ancak bu durum mutlak monarşilerin taşrada yeni idari birimler kurmasının 

ardından sürdürülebilir olmaktan çıkmıştır. Yeni memurlara duyulan ihtiyaç, 

mutlakiyetçi hükümdarların memuriyet satma uygulamalarına başvurmasını gerekli 



 46 

kılmıştır. Memuriyet satma uygulamaları, önceden zengin şehir elitlerinden ibaret olan 

burjuva sınıfının mensuplarına memur olma ve bu sayede devlet yönetiminde söz sahibi 

haline gelme imkanı tanımıştır. Bodin ve Le Bret gibi önemli mutlakiyetçi düşünürler 

memuriyet satma uygulamalarına karşı çıksa da bunun önüne geçmeleri mümkün 

olamamıştır (Sommerville, 2016). Bu uygulamaların kısa vadede mutlak monarşinin 

güçlenmesine yol açtığı söylenebilir. Ancak burjuva sınıfının gelişmesi uzun vadede 

yönetime dair yeni fikirlerin ve yeni yönetim uygulamalarının ortaya çıkışına yol 

açmıştır. Bu noktada örnek olarak mutlakiyetçi düşüncenin ve mutlak monarşinin 

İngiltere’de ve Fransa’da geçirdiği dönüşüm sürecini incelemek faydalı olacaktır. Bu 

örnekler iki ülkede sürecin birbirinden çok farklı şekilde gelişmesi nedeniyle seçilmiştir.  

Fransa’da mutlakiyetçi düşünce 16. yüzyılda güç kazanmaya başlamıştır. Bu 

noktada Fransız mutlakiyetçiliğin öncülerinden biri olan Jean Bodin’in fikirlerine kısaca 

yer verilmelidir. Modern devletin teorik temellerini atan düşünür olarak da bilinen 

Bodin, Fransa’da iç karışıklıkların çoğaldığı bir dönemde yaşamıştır. Kral ile 

aristokratlar arasında yaşanan güç mücadelesine ve mezhep çatışmalarının neden 

olduğu yıkıma şahit olan Bodin, tıpkı Machiavelli gibi, ülkesinin yaşadığı sorunların 

çözümünü siyasi gücü tek bir merkezde toplamakta bulmuştur. Bodin’e göre devlet, 

yönettiği topraklar üzerinde egemenlik sahibi olan tek varlıktır. Bu devletin gücünün 

mutlak, bölünmez ve kısıtlanamaz olduğu anlamına gelmektedir. Siyasi bir yapının 

yönettiği topraklarda ona eşit veya ondan üstün başka bir siyasi yapı varsa, onu bir 

devlet olarak sınıflandırmak mümkün değildir. Devletin bu temel nitelikleri 

koruyabilmek için bürünebileceği en iyi form ise mutlak monarşidir. Bunun nedeni, 

mutlak monarşide hükümdarın yetkilerinin hiçbir güç tarafından kısıtlanamıyor 

oluşudur. Mutlak bir monarşide aristokrasinin ve halkın yönetime katılma hakkı yoktur. 

Benzer bir şekilde, devletin sahip olduğu yasa yapma, yasayı uygulama ve yargılama 

gibi güçlerin farklı siyasi yapılara devredilmesi gibi bir durum da söz konusu değildir. 

Çünkü “…böyle bir devlet hiçbir zaman var olmamıştır ve egemenlik ayrıcalıkları 

bölünemez olduğu için böyle bir devletin kurulması ve hatta hayal edilmesi dahi 

mümkün değildir.” (Bodin, 2010, s. 104).  

Bodin’e göre hükümdarlık makamının yetkileri o kadar sınırsız olmalıdır ki, 

hükümdar kendisinin veya daha önceki hükümdarların koyduğu kısıtlamaları dahi 

aşabilmelidir. Ancak bir şahıs olarak hükümdar, istediği her şeyi yapma hakkına sahip 

olmamalıdır. Hükümdarlık makamı ile hükümdarın şahsı arasında yaptığı bu ayrım, 

Bodin’in modern devlet teorisinin kurucularından kabul edilmesinin en önemli 



 47 

nedenlerinden biridir. Devletin sahip olduğu gücün şahıslara değil makamlara ait oluşu, 

modern devlet ile geleneksel devlet arasındaki en önemli farklılıklardan biri olarak 

kabul edilebilir (Krogh, 2015). 

Fransa’da mutlak monarşinin temelleri, 16. yüzyılın sonlarında atılmaya 

başlanmıştır. Sürecin ilk aşaması yaklaşık kırk yıl boyunca Fransa’nın iç birliğini bozan 

ve monarşinin zayıflamasına neden olan din savaşlarının Bourbon Hanedanı’nın ilk 

Fransız Kralı olan 4. Henri Döneminde (1589-1610) sona ermesiyle gerçekleşmiştir. 

Askeri başarıları ve politik hamleleri sayesinde siyasi gücü merkezde toplamayı başaran 

4. Henri, Paris’in kalıcı başkent olmak üzere yeniden inşa edilmesi, vergi ve toprak 

sisteminin yeniden düzenlenmesi gibi merkezileşmeyi artıracak önemli hamleler 

yapmıştır. Ancak 4. Henri Döneminde idari açıdan yaşanan en büyük gelişme memuriyet 

satma uygulamalarının başlamasıdır. Bu memur sayısında hızlı bir artışı ve bürokratik 

teşkilatta büyümeyi beraberinde getirmiştir. 4. Henri’nin başbakanı Dük Sully 

tarafından yapılan bu idari reformlar, Fransa’da merkezi idare teşkilatının büyümesine 

yol açmıştır. Bu dönemde başlayan dönüşüm süreci, Kardinal Richelieu gibi devlet 

adamlarının yönetiminde devam etmiştir. Fransız monarşisinin güçlenmesi, 

aristokrasinin ve özerk yetkilere sahip olan yerel meclislerin yavaş yavaş güç 

kaybetmesine neden olmuştur. 17. yüzyılın ortasında başlayan ve beş yıl süren Fronde 

isyanları, feodal düzenin kalıntılarının mutlakiyetçi yönetim uygulamalarına karşı 

gösterdiği son direniş olarak nitelendirilebilir. İsyanın bastırılmasıyla Fransa modern 

anlamda bir mutlak monarşi haline gelmiştir. XIV. Louis’nin (1643-1715) mutlak egemen 

rolü üstlenerek Fransa’daki bütün diğer siyasi aktörlerin otoritesini bastırdığı dönemde 

yapılan idari reformlar, Fransa’nın her anlamda dönemin en merkezileşmiş 

devletlerinden birine dönüşmesini sağlamıştır. Ancak, hükümdarın şahsı ile makamı 

arasındaki ayrımın bu dönemde henüz tam anlamıyla yerleşmediği de söylenebilir. XIV. 

Louis’nin ölümünün ardından soyluların yeniden devletin üst kademelerine yerleşmeye 

başlaması ve yerel özerkliklerini kısmen de olsa geri kazanması bunun delili olarak öne 

sürülebilir (Anderson, 1980, ss. 85-113). 

Fransa’da mutlak monarşinin kuruluşu esnasında toplumun da önemli bir 

dönüşüm sürecinden geçtiği söylenebilir. 17. yüzyıl boyunca monarşinin gücünü 

artırabilmesini sağlayan en önemli gelişmelerden biri, feodal düzenden şikayetçi olan 

köylüler ile kral arasında kurulan iş birliğidir. Kendi çalıştıkları toprakların sahibi 

olamayan ve ağır vergiler altında ezilen köylüler, aristokrasinin gücünü sınırlandırmaya 

çalışan monarşinin yanında yer almıştır. Kurulan iş birliği başlangıçta iki taraf için de 



 48 

faydalı olsa da mutlak monarşinin yerleşmeye başlamasıyla durum bir kez daha 

değişmiştir. Monarşinin güçlü bir merkezi orduya sahip olmak ve girdiği savaşları 

finanse edebilmek içi topladığı olağanüstü vergiler, köylülerin bir kez daha ağır 

vergilerin ve devlet baskısının altında ezilmesine neden olmuştur. Bu durumun 

köylülerin özgürlük ve eşitlik vaadi sunan bir devrim hareketine katılmasını 

kolaylaştırdığı iddia edilebilir (Mooers, 1991, ss. 45-73).  

Monarşi ve şehir halkı arasındaki ilişkilerin de benzer bir süreçten geçtiği 

görülmektedir. Şehirde yaşayan ve genellikle ticaret faaliyetleri ile geçimini sağlayan 

burjuva sınıfı, mutlak monarşinin kuruluş sürecinde kral için iyi bir müttefik haline 

gelmiştir. Coğrafi keşiflerin ardından benimsenen merkantilist politikalar, büyük ölçüde 

burjuva sınıfının girişimleri sayesinde uygulanabilmiştir. Memuriyet satma 

uygulamaları ise burjuvazinin bürokraside yer edinmesini ve devlet yönetiminde söz 

sahibi haline gelmesini sağlamıştır. Bu politikaların başlangıçta her iki tarafın da güç ve 

servet elde etmesini sağladığı söylenebilir. Ancak monarşinin 18. yüzyıl boyunca girdiği 

savaşlar bu ilişkinin de bozulmasına yol açmıştır. Fransa’nın girdiği bütün büyük 

savaşlardan yenik ayrılması ve ticarette İngiltere ile rekabet edememesi, burjuva sınıfını 

büyük zarara uğratmıştır. Aristokrasi tekrar devlet kademelerini ele geçirmeye 

başladığında siyasi gücünü de kaybeden burjuvazi, kendi içinde yeniden organize 

olmuş ve modern Fransa’nın inşasıyla sonuçlanacak bir devrime öncülük etmeye hazır 

hale gelmiştir (Mooers, 1991, ss. 45-73).   

Her şeye rağmen mutlakiyetçiliğin Fransa’da uzun bir süre boyunca devlet 

yönetiminde etkili bir yönetim anlayışı olarak var olduğu söylenebilir. İngiltere’nin 

mutlakiyetçilik ile olan tecrübesi ise Fransa’nınkinden çok farklıdır. Öncelikle, 

İngiltere’de mutlakiyetçi yönetim yapılarının mutlakiyetçi düşünceden daha önce 

ortaya çıktığını söylemek mümkündür. 13. yüzyılda Magna Carta’nın imzalanması ile 

ortaya çıkan adem-i merkeziyetçi yönetim geleneği, yaklaşık iki yüz yıl boyunca 

monarşinin gücünü sınırlamayı başarmıştır. Ancak, 15. yüzyılın ortasında başlayan ve 

otuz yılı aşkın süre boyunca devam eden iç savaş, ülkede düzenin bozulmasına neden 

olmuştur. Güller Savaşı olarak anılan bu iç karışıklık, Tudor hanedanının yönetimi ele 

geçirmesi ile sona etmiştir. Hanedanın ilk hükümdarı olan VII. Henry (1485-1509), 

ülkede birliği sağlayan kişi olmanın kazandırdığı otoriteyi kullanarak İngiltere’de 

mutlakiyetçi bir düzen kurma girişimini başlatmıştır. Merkezi bürokrasinin büyümesi, 

krala ait olan toprakların artması ve kralın yerel yönetim birimlerine daha fazla 

müdahale etme gücü kazanması, İngiltere’de feodal dönemin sona erdiğinin 



 49 

belirtileridir. Mutlak bir monarşi kurma çabaları VIII. Henry Döneminde yeni bir hız 

kazanmıştır. Anglikan Kilisesi’nin kuruluşuyla kral dini bürokrasinin de başına geçmiş, 

Katolik Kilisesi’nin otorite alanından çıkmış ve şahsi otoritesini güçlendirmiştir. Kralın 

parlamento üzerinde hakimiyet kurması ile İngiltere’nin gerçek bir mutlak monarşi 

haline geldiği iddia edilebilir (Anderson, 1980, ss. 113-143).  

Tudor Hanedanlığı’nın mutlakiyetçi yönetimi altında yaşanan toplumsal 

dönüşüm uzun vadede mutlak monarşinin yıkılışına neden olmuştur. Bozulmaların 

başlangıcı, İngiltere’de mutlak monarşinin en güçlü olduğu VIII. Henry Dönemi’ne 

(1509-1547) kadar dayandırılabilir. Kralın masraflı savaşları finanse etmek için başlattığı 

yerel eşrafa toprak satma uygulamaları, uzun vadede merkezi hükümetin çevre 

üzerindeki otoritesini yitirmesine neden olmuştur. Daha sonra I. Elizabeth Döneminde 

(1558-1603) de devam eden bu uygulamalar sayesinde güçlenen eşraf, ilk olarak 

parlamentoda yer edinme imkanı kazanmıştır. Zaman içinde eşrafın parlamentoda 

çoğunluğu elde ettiği ve krala meydan okuyacak kadar güçlendiği görülmektedir. Aynı 

dönemde kısmi özerkliklerini koruyan şehirler de gelişmeye ve güçlenmeye başlamıştır. 

Kara savaşlarının sona ermesiyle artan denizcilik faaliyetleri, İngiltere’de ticaretin 

gelişmesine ve kapitalist bir toplum yapısının ortaya çıkmasına neden olmuştur. Şahsi 

teşebbüse dayalı bir ekonomik sistem ile merkeziyetçi bir yönetim anlayışı arasındaki 

uyumsuzluğun uzun vadede bir yönetim krizine neden olması kaçınılmaz hale 

gelmiştir. Kriz, Stuart Hanedanı’nın tahtı devralmasını takip eden yıllarda ortaya 

çıkmıştır. Mutlakiyetçi bir yönetim anlayışı benimseyen monarşi ile yerel özerklik 

yanlısı parlamento arasında çıkan anlaşmazlıklar zaman içinde büyümüş ve 17. yüzyılın 

ortasında iki büyük iç savaşın çıkmasına neden olmuştur (Rowley & Wu, 2014, ss. 23-

69). 

Mutlakiyetçi düşünce, İtalya ve Fransa örneklerinde olduğu gibi, İngiltere’de de 

büyük bir iç karışıklık döneminde güç kazanmıştır. Ülkedeki iç karışıklıkları sona 

erdirmenin en iyi yolunun kralın otoritesini sağlamlaştırmak olduğunu savunan 

mutlakiyetçi düşünürler, bu dönemde meşrutiyet ve cumhuriyet yanlısı düşünürlerle 

teorik düzeyde mücadele etmeye başlamıştır. İngiliz mutlakiyetçiliğinin en meşhur ismi 

Thomas Hobbes’tur. Kendisi mutlak monarşinin büyük bir savunucusu olsa da bu 

konudaki düşünceleri aynı dönemde yaşamış diğer mutlakiyetçi düşünürlerin 

fikirlerinden farklı özelliklere sahiptir. Hobbes’a göre otoritenin mutlak olabilmesi için 

tek bir kişide toplanması şart değildir. Hobbes, dönemin siyasi koşulları nedeniyle 

monarşi taraftarı olsa da onun için asıl önemli olan egemenliğin bölünmezliğidir. Bu 



 50 

nedenle Leviathan isimli eserinde yönetim formlarını incelerken “…birinin var olması 

durumunda hangisinin en iyi olduğu tartışılmaz. Her zaman mevcut olan tercih 

edilmeli, korunmalı ve en iyi olarak kabul edilmelidir, çünkü bunu yıkmaya yönelik 

herhangi bir şey yapmak hem doğal hukuka hem de ilahi pozitif hukuka aykırıdır.” 

ifadelerini kullanmıştır (Hobbes, 1998, s. 367). 

Devletin kökenlerini mantıksal bir düzlemde araştıran Hobbes, devletlerin 

kuruluşundan önce insanın diğer insanlar ile sürekli mücadele halinde olduğu bir doğa 

durumunun var olduğunu iddia etmiştir. Hobbes’a göre devlet insanların mücadeleyi 

sona erdirmek için bir araya gelip bir sözleşme yapması ile kurulmuştur. Toplum 

sözleşmesi olarak adlandırılan bu sözleşme, insanların özgürlüklerini ve güçlerini tek 

bir makama devretmesine neden olmuştur. Egemenin otoritesinin kaynağı da işte bu 

sözleşmedir (Hobbes, 1998). Hobbes’un mutlakiyetçi düşünceye getirdiği yenilik, 

kralların ilahi hakkı ve soyluların üstünlüğü anlayışlarını teorisinin bir parçası haline 

getirmemesidir. Hobbes’un insanların doğa durumunda eşit olduğuna ve devletin bir 

toplum sözleşmesi ile kurulduğuna yönelik iddiaları, seküler bir mutlakiyetçi anlayışın 

gelişiminde önemli bir rol oynamıştır (Sommerville, 2016). 

Hobbes’un fikirleri, siyasetin ve egemenliğin kökenlerine dair kapsamlı bir 

inceleme sunması nedeniyle günümüze kadar ulaşabilmiştir. Ancak aynı dönemde 

yaşamış olan diğer İngiliz mutlakiyetçi düşünürlerin fikirleri o kadar kalıcı olamamıştır. 

Bunun temel nedeni, monarşinin 17. yüzyılda gerçekleşen mücadeleden yenik 

ayrılmasıdır. İngiliz İç Savaşı kralın idamıyla ve bir diktatörlük rejimin kurulmasıyla 

sonuçlanmıştır. Monarşinin sonraki süreçte var olmaya devam etmesinin tek nedeni, 

bahsi geçen diktatörlük rejiminin aşırı merkeziyetçi bir anlayış benimsemiş ve bu 

nedenle ülkedeki siyasi aktörlerin tepkisini çekmiş olmasıdır. Bu rejimin yıkılmasının 

ardından başlayan restorasyon döneminde taht yeniden Stuart hanedanına teslim 

edilmiştir. Ancak bu esnada parlamento tarafından belirlenen kısıtlamalar, hanedanın 

bir kez daha mutlakiyetçi bir anlayış benimseyip gücü elinde toplamasını imkansız hale 

getirmiştir (Rowley & Wu, 2014, ss. 99-135). 

1.3.2. Anayasal Dönemde Merkezileşme ve Adem-i Merkezileşme 

Yukarıda da belirtildiği üzere, mutlakiyetçiliğin yükselişinin neden olduğu siyasi 

ve sosyal dönüşüm uzun vadede mutlakiyetçiliğe alternatif olabilecek başka düşünce 

akımlarının da ortaya çıkmasına yol açmıştır. Anayasalcılık bunların en önemlilerinden 

biridir. Liberal düşünürler tarafından başlatılan anayasalcı hareket, yönetim yetkilerinin 

bütün kanunların üstünde olan tek bir egemende toplanmasına karşı çıkmıştır. 



 51 

Anayasalcı hareketin üç temel amacı vardır. Bunların ilki, egemenin gücünü 

sınırlamaktır. İkincisi, insanların hak ve özgürlüklerini koruma altına almaktır. 

Üçüncüsü ise devletin sahip olduğu güçleri farklı devlet organlarına dağıtmaktır. 

Anayasalcı düşünce bu amaçlara bütün diğer hukuki normların üstünde yer alan bir 

anayasa hazırlamak yoluyla ulaşmayı hedeflemiştir (Schochet, 1979).  

Anayasalcı düşüncenin en önemli temsilcilerinden biri, 17. Yüzyılda yaşamış 

İngiliz düşünür John Locke’dur. Aynı zamanda toplum sözleşmesi teorisinin 

kurucularından biri olarak bilinen Locke, Hobbes’un mutlakiyetçi fikirlerini reddetmiş 

ve teoriye yeni bir yaklaşım getirmiştir. Locke’a göre insanlar toplum sözleşmesine taraf 

olduklarında bütün güçlerini egemene devretmemektedir. Devletin egemen niteliğini 

kazanmasını sağlayan şey insanların devamlı olarak buna rıza göstermesidir. Yasa 

yapma gücünden daha üstün bir güç olan anayasa yapma gücü yalnızca halka aittir. 

Halk bu yetkisini kullanarak devletin hareketlerini kısıtlayan ve insanların temel hak ve 

özgürlüklerini güvence altına alan anayasalar yapabilir. Yasa yapma gücü de aslında 

halka aittir, ancak halk pratik nedenlerden dolayı bu gücü belirli süreliğine belirli bir 

kişiye veya gruba devredebilir. Yasa yapma gücünün eninde sonunda halka geri 

döneceğini belirten Locke, “… bu şekilde geri döndüğünde topluluk bunu yeniden 

istediği ellere verebilir ve böylece yeni bir hükümet formu oluşturabilir.” ifadesiyle 

kapsamlı anayasal reformların yolunu açmıştır (Locke, 2016, s. 66). 

Locke devletin sahip olduğu bütün güçlerin tek bir makamda toplanmasına 

karşıdır. Ona göre devletin sahip olduğu güçlerden en büyüğü olan yasa yapma gücü 

insanları temsil eden bir meclise devredilmelidir. Yasaları uygulama gücüne sahip olan 

makamlar, hiyerarşik olarak yasa yapma gücüne sahip olan makamın altında yer 

almakla birlikte, ondan bağımsız olmalı ve kanunlara uyduğu müddetçe kendi başına 

hareket edebilmelidir. Yasaları uygulama gücü ikiye ayrılmaktadır: devletin iç işlerini 

yönetmek için kullanılan yürütme gücü ve devletin diğer ülkeler ile ilişkilerini yönetmek 

için kullanılan federatif güç. Locke’a göre bu iki gücün farklı devlet organları tarafından 

kullanılması daha uygun olacaktır (Locke, 2016, ss. 137-156). Güçler ayrılığı ilkesini bu 

şekilde dile getiren Locke, modern anayasal düşüncenin gelişiminde önemli bir rol 

oynamıştır (Ward, 2005). Ancak Locke eserinde devlet organlarının idari teşkilatlarının 

ne şekilde örgütlenmesi gerektiğine değinmemiştir. Locke’un merkez ve çevre 

ilişkilerinin düzenlenme şekline dair de bir önerisi bulunmamaktadır. 

Anayasalcılığın ilk kez ortaya çıktığı dönemde yaşayan diğer liberal düşünürlerin 

de tıpkı Locke gibi temel haklara ve devlet otoritesinin sınırlarına odaklandığı 



 52 

görülmektedir. Dolayısıyla anayasalcılığın merkeziyetçi veya adem-i merkeziyetçi bir 

yönetim anlayışına sahip olduğunu söylemek doğru olmayacaktır. Önceden tek bir 

makamda toplanan siyasi yetkilerin birden fazla makama dağıtılması merkezi idarenin 

kendi yapısı içinde bir adem-i merkezileşmeye neden olsa da anayasalcılık merkez ile 

çevre arasındaki ilişkileri değiştirmemektedir. Bununla birlikte, anayasalcı düşüncenin 

devletlerin merkezileşme ve adem-i merkezileşme sürecinde önemli bir payının olduğu 

iddia edilebilir. Eğer bu iddia doğru ise, demokratikleşmeyi ve kurumsallaşmayı 

beraberinde getiren anayasalcılık devletlerin idari ve mali açıdan önce daha önce hiç 

olmadığı kadar merkezileşmesini mümkün kılmıştır. Aşırı merkezileşmenin neden 

olduğu sorunlar ise daha sonraki süreçte adem-i merkeziyetçi yönetim anlayışının 

gelişimine ve devletlerin idari ve mali anlamda belirli ölçüde adem-i merkezileşmesine 

yol açmıştır. 

Anayasalcı düşünce devletlerin idari ve mali anlamda daha fazla 

merkezileşmesinin yolunu açmış olsa da merkezileşmenin asıl nedenini 

modernleşmenin getirdiği siyasi ve sosyal dönüşümde aramak daha uygundur. Liberal 

düşüncenin neden olduğu demokratikleşme, toplumsal tabakalaşmanın ortadan 

kalkmasına yol açmıştır. Burjuva sınıfının güç kazanması ve merkantilizmin yükselişi, 

yeni bir iktisadi kalkınma sürecinin başlamasını sağlamıştır. Bunun neticesinde şehirler 

büyümüş, nüfus çoğalmış ve devletin gelirlerinde büyük bir artış gerçeklemiştir. Bu 

dönüşüm süreci yeni ihtiyaçların ortaya çıkmasına ve dolayısıyla devletin yeni 

sorunluluklar üstlenmesine neden olmuştur. Yukarıda da belirtildiği üzere, geleneksel 

dönemde devletin görevleri ülkeyi dışarıdan gelen saldırılardan korumak, ülke içinde 

düzeni sağlamak ve toplumun zarar görmesine neden olabilecek durumların önüne 

geçmekten ibarettir. Devletin asli görevleri olan bu görevler, negatif görevler olarak da 

nitelendirilebilir. Modernleşmenin ortaya çıkardığı yeni ihtiyaçlar devletlerin negatif 

görevlere ek olarak bazı pozitif görevler de üstlenmesini gerekli kılmıştır. Bunlar halkın 

ihtiyaç duyduğu malları üretmek, halka eğitim ve sağlık gibi hizmetler sunmak, 

ülkedeki ekonomik faaliyetleri düzenlemek ve vatandaşlar arasında gelir paylaşımını 

sağlamak şeklinde sıralanabilir (Eryılmaz, 2019, ss. 23-33). 

Merkantilizm sayesinde büyük bir siyasi ve iktisadi güç kazanan burjuvazi, seri 

üretimi mümkün kılan yeni teknolojik gelişmeler ortaya çıktığında kendisini çok 

avantajlı bir konumda bulmuştur. Sahip olduğu sermaye ve piyasa üzerinde kurduğu 

hakimiyet, burjuvazinin sanayi devrimi olarak adlandırılan büyük bir sosyal ve iktisadi 

dönüşüm sürecine öncülük etmesini mümkün kılmıştır (Riggs, 1997). Sanayi devrimi, 



 53 

modernleşme ile başlayan bütün dönüşüm süreçlerinin hızlanmasına yol açmıştır. 

Şehirlerin kontrolsüzce büyümesinin ve nüfustaki hızlı artışın neden olduğu yönetim 

krizleri devletin pozitif görevler üstlenmesini bir tercih olmaktan çıkarmış ve gereklilik 

haline getirmiştir. Bunun sonucunda devlet ekonomik işleyişi düzenlemek, nüfusu kayıt 

altına almak, şehirleri daha yaşanılabilir kılacak altyapıyı inşa etmek, yol yapmak, salgın 

hastalıkların ve iş kazalarının nüfusa vereceği zararı önleyecek sağlık hizmetleri 

sunmak, sanayi toplumunun ihtiyaç duyduğu nitelikli çalışanları yetiştirecek eğitim 

hizmetlerini sunmak gibi pek çok yeni görev üstlenmiştir (Al, 2002, ss. 10-42). 

Devlet bu hizmetleri sunabilmek için yeni kurumlar kurmak ve memur sayısını 

artırmak durumunda kalmıştır. Adem-i merkeziyetçi bir yönetim anlayışı benimseyen 

devletler dahi, halktan gelen talepleri karşılayabilmek ve etrafındaki devletler ile rekabet 

edebilecek kapasiteye ulaşmak için idari ve mali açıdan belirli bir ölçüde merkezileşmek 

zorunda kalmıştır. Sanayi devriminin beraberinde getirdiği yeni iletişim ve ulaşım 

teknolojilerinin ortaya çıkardığı yeni imkanlar, daha ileri düzeyde bir merkezileşmeyi 

mümkün kılmıştır. Bu, merkeziyetçi yönetim anlayışına sahip devletlere taşradaki idari 

birimler üzerindeki kontrolünü artırma ve ülkedeki iktisadi işleyişe daha fazla 

müdahale etme imkanı tanımıştır (Eryılmaz, 2019, ss. 23-33). Bu dönemde bürokrasinin 

kademeleri arasındaki yazılı iletişimin geliştiği ve modern bütçelerin ortaya çıkmaya 

başladığı da belirtilmelidir. Böylece geleneksel bürokratik yapıların yerini daha büyük, 

uzmanlaşmaya ve iş bölümüne dayalı, katı bir hiyerarşik yapıya sahip modern 

bürokrasiler almıştır (Stanisevski, 2004). 

Adem-i merkeziyetçi düşünce merkeziyetçiliğin ve aşırı merkezileşmenin bir 

eleştirisi olarak ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla adem-i merkeziyetçi düşüncenin gelişimini 

kısaca incelemek, merkeziyetçiliğin kusurlu yanlarını ve aşırı merkezileşmenin neden 

olduğu sorunları tespit etmeyi kolaylaştıracaktır. Bu noktada belirtilmesi gereken ilk 

şey, modern adem-i merkeziyetçiliğin ilk olarak liberal düşünürler tarafından 

geliştirildiğidir. Erken modern dönemde yaşayan anayasalcı düşünürler zaten 

merkezileşmiş veya merkezileşmekte olan devleti daha özgürlükçü bir yapıya 

kavuşturmanın yollarını ararken, sonraki dönemde yaşayan liberal düşünürler aşırı 

merkezileşmiş hükümetlerin çevre üzerindeki kontrolünü azaltmayı hedeflemiştir. 

Federal devlet ve yerel demokrasi gibi kavramlar bu düşünürlerin eserlerinde önemli bir 

yere sahiptir. Siyasi tikelcilik de adem-i merkeziyetçi liberal düşünürlerin eserlerinde 

sıklıkla karşılaşılan bir düşüncedir. Bu düşünceye göre her toplumun kendine has 

karakteristik özellikleri vardır. Yaşadıkları yerin coğrafi yapısı ve iklimi gibi dışsal 



 54 

koşulların etkisiyle oluşan bu özellikler, toplumun sosyal düzeninin ve kültürünün de 

kendine has bir yapıya kavuşmasına neden olur. Bu farklılıklar nedeniyle, bütün 

toplumların aynı şekilde yönetilmesi mümkün değildir. Belirli bir toplum için ideal olan 

bir yönetim şekli, başka bir toplumun yönetiminde kullanıldığında başarısızlığa 

uğrayabilir. Bu bütün toplumların liberal bir anayasa ile yönetilmeye hazır olmadığı 

anlamına gelmektedir. Toplumun karakteristik özellikleri zaman içinde 

dönüştürülebilse de suni çabalar aracılığıyla ani bir değişim sağlamak mümkün 

olmayacaktır. Dolayısıyla bir kanun koyucunun en önemli görevi, yönetmekle sorumlu 

olduğu toplumu iyi tanımaktır (Callanan, 2014). 

18. yüzyılda yaşamış Fransız düşünür Montesquieu, adem-i merkeziyetçi 

düşüncenin öncülerinden biridir. Aynı zamanda siyasi tikelciliğin önemli 

temsilcilerinden biri olan Montesquieu, kendisinden sonra gelen pek çok liberal 

düşünüre ilham kaynağı olmuştur. Montesquieu’nün en önemli eserlerinden biri, 

siyasetin yapısına ve siyasal sistemlere dair kapsamlı bir inceleme sunduğu Kanunların 

Ruhu Üzerine isimli kitaptır (Ward, 2007). Eserinde yönetim biçimlerini cumhuriyet, 

monarşi ve despotizm olmak üzere üçe ayıran Montesquieu, cumhuriyeti bütün 

vatandaşların yönetime katıldığı bir yönetim biçimi olarak tanımlamıştır (Montesquieu, 

1989, ss. 10-15). Montesquieu’ye göre bütün vatandaşların gerçekten yönetime 

katılabilmesi için cumhuriyetlerin çok küçük bir yapıya sahip olması gerekmektedir. 

Gereğinden fazla büyüyen bir cumhuriyet, cumhuriyet olarak sınıflandırılmasını 

sağlayan temel prensiplerini kaybedecektir. Gerçek bir cumhuriyet ise küçük ve güçsüz 

bir yapıya sahip olması nedeniyle büyük ve güçlü monarşilerin karşısında savunmasız 

kalacaktır. Montesquieu’ye göre cumhuriyetlerin bir araya gelmesiyle oluşan federal bir 

yapının kurulması bu sorunu ortadan kaldıracaktır. Ancak Montesquieu cumhuriyetle 

monarşinin iyi yanlarını bir araya getiren böyle bir yapının kurulmasının kolay 

olmadığını iddia etmiştir (Montesquieu, 1989, ss. 131-134). Yine de federalizm hakkında 

öne sürdüğü fikirlerin modern siyasi adem-i merkeziyetçiliğin gelişiminde önemli bir 

rol oynadığı söylenebilir. 

Modern anlamda adem-i merkezileşmiş idari yapıların adem-i merkeziyetçi 

düşünceden daha önce ortaya çıktığı iddia edilebilir. Mutlak monarşiler feodal düzenin 

kalıntılarını ortadan kaldırmak yoluyla Avrupa’da yerel özerkliği bitirirken, Avrupa’lı 

koloniciler Amerika’da yeni yerleşim yerleri kurmaya başlamıştır. Mutlak monarşilerin 

ve sonrasında kurulan anayasal devletlerin bu koloniler üzerinde mümkün olduğunca 

çok siyasi ve idari kontrol sağlamaya çalıştığı görülmektedir. Ancak mesafenin uzaklığı 



 55 

ve teknik imkansızlıkların varlığı, kolonilerin belirli ölçüde özerkliğe sahip olmasını 

zorunlu kılmıştır. Burada bahsedilen özerklik feodal özerklikten farklı bir karaktere 

sahiptir. Soyluluğa dayalı bir toplumsal tabakalaşmanın ve geleneksel yönetim 

uygulamalarının yokluğu, kolonilerde eşitlikçi ve modern bir yönetim anlayışının 

gelişmesine yol açmıştır. Kolonilerdeki yönetim birimlerinin kendi kanunlarını 

çıkarması, belirli ölçüde siyasi özerkliğe sahip olduklarını göstermektedir. Yerel 

düzeyde kendi kendini idare edebilecek yönetim yapılarının oluşması idari, bu yönetim 

yapılarının kendi bütçelerine sahip olması ise mali özerkliğin varlığına delil olarak 

sunulabilir. Bütün bunlar Amerika’da adem-i merkeziyetçi bir yönetim kültürünün 

gelişmesine neden olmuştur (Tocqueville, 2002). 

Büyük Britanya İmparatorluğu’nun koloni yönetiminde merkeziyetçi bir anlayış 

benimsemesinin sonucunda ortaya çıkan yönetim krizi, 18. yüzyılın ikinci yarısında 

büyümeye başlamıştır. Bunun sonucunda gerçekleşen Amerikan Devrimi, adem-i 

merkeziyetçi düşüncenin gelişimine büyük katkıda bulunmuştur. Devrimin başarıyla 

sonuçlanmasının ardından başlayan yeni bir devlet inşa etme sürecinde, o güne kadar 

teorik düzeyle kalan bazı fikirler uygulanmaya başlamıştır. Amerika Birleşik 

Devletleri’ni kurma görevini üstlenen aydınlar, devlet teşkilatını Locke ve Montesquieu 

gibi liberal düşünürlerden etkilenerek dizayn etmiştir. Devletin kuruluş sürecinin ilk 

aşamasında eyalet yöneticilerinin adem-i merkeziyetçi bir anlayışla harekete geçtiği ve 

konfederasyon şeklinde örgütlenen bir yapı tasarladığı görülmektedir. Ancak, 

güvenliğin ve ortaklaşa kalkınmanın ancak federal bir yapının altında mümkün 

olacağını savunan federalist düşünürler, yıllar süren bir siyasi ve fikri mücadelenin 

ardından istedikleri anayasal değişiklikleri yapmayı başarmıştır. Bunun sonucunda 

güçler ayrılığı prensibini benimseyen, anayasal, federal ve modern bir cumhuriyet 

ortaya çıkmıştır (Dreyfus, 2014, ss. 57-81). Bu durum, bir devletin devlet olabilmek için 

belirli bir ölçüde merkezileşmek zorunda olduğunun delili olarak öne sürülebilir. Öte 

yandan, Amerika Birleşik Devletleri’nin kurulduğu dönemde var olan en adem-i 

merkezileşmiş devlet yapısına sahip olduğu da açıktır. Burada adem-i merkezileşmişlik 

ifadesi hem siyasi hem idari hem de mali anlamıyla kullanılmaktadır. 

Amerika Birleşik Devletleri’nin kuruluş süreci esnasında yapılan fikri 

tartışmaların da adem-i merkeziyetçi düşüncenin gelişiminde önemli bir rol oynadığı 

söylenebilir. Bu noktada bahsedilmesi gereken önemli isimlerden biri Thomas 

Jefferson’dır. Amerika Birleşik Devletleri’nin kurucularından biri olan Jefferson, Fransa 

büyükelçiliği, devlet bakanlığı ve başkanlık gibi önemli siyasi makamlarda görev 



 56 

yapmış bir devlet adamıdır. Siyasi kariyeri boyunca federalist akımlarla mücadele eden 

Jefferson, Amerika Birleşik Devletleri’nin adem-i merkeziyetçi bir yönetim anlayışına 

sahip olmasında önemli bir rol oynamıştır. Kendisinin aynı zamanda önemli bir siyaset 

düşünürü olduğu ve federalist akımlarla teorik düzeyde de mücadele ettiği söylenebilir. 

Büyükelçilik görevi esnasında Fransa’daki aşırı merkezileşmiş yönetim yapısını 

inceleme imkanı bulan Jefferson, merkeziyetçiliğin baskıcı bir niteliğe sahip olduğunu 

ve yozlaşmayı beraberinde getirdiğini savunmuştur (Caldwell, 1943).  

Jefferson’a göre iyi yönetimi sağlamanın yolu gücü mümkün olduğunca 

dağıtmaktır. Hükümet her işi merkezden yönetmekten kaçınmalı ve yerel meseleleri 

orada yaşayan insanların kendi istek ve inisiyatifleriyle yerine getirmesine izin 

vermelidir. “Bırakın ulusal hükümet ulusun savunmasıyla, dış ilişkileri ve federal 

ilişkileri sürdürmekle; eyalet hükümetleri medeni hakların, yasaların, polisin ve genel 

olarak eyaleti ilgilendiren şeylerin idaresiyle; ilçeler ilçelerin yerel meseleleriyle ve her 

bölge kendi içindeki meselelerin idaresiyle görevlendirilsin.” diyen Jefferson, devleti bu 

şekilde bölümlere ve alt bölümlere ayırarak nihayetinde “herkesin kendi çiftliğini 

kendisinin yönettiği” bir devlet yapısı oluşturmayı amaçlamıştır (Jefferson, 2004, ss. 204-

205). Jefferson’a göre merkezi hükümetin kamu hizmetlerini bizzat sunmaya çalışması 

devletin borçlanmasına ve bu borçları ödemek için daha fazla vergi toplamasına neden 

olacaktır. Bunu büyük bir sorun olarak gören Jefferson, hem siyasi kariyeri boyunca 

yaptığı faaliyetlerle hem de yazdığı metinlerle mali anlamda merkezileşmiş bir yapının 

ortaya çıkmasını önlemeye çalışmıştır (Caldwell, 1943). 

Bu noktada anayasal düzene geçişin neden olduğu idari dönüşüm sürecini yine 

Fransa ve İngiltere örnekleri üzerinden incelemek faydalı olacaktır. Her iki ülke de 

reformların ardından önce merkezileşmiş, sonra da bir adem-i merkezileşme sürecine 

girmiştir. Ancak ülkelerin bu konudaki tecrübesi birbirinden çok farklı sonuçlanmıştır. 

Fransa’da mutlakiyetçi rejim ve aristokratik toplum yapısı, 18. yüzyılın sonunda 

gerçekleşen Fransız Devrimi’nin sonucunda ortadan kaldırılmıştır. Devrimin ardından 

başlayan reform sürecinde Fransız yönetim sistemi yeniden inşa edilmiştir. Bu süreç 

boyunca pek çok farklı yönetim uygulamasının denendiği görülmektedir. Yerel 

özerkliği artırma denemeleri bunların en önemlilerinden biridir. Amerika Birleşik 

Devletleri’ndeki yönetim yapısından ilham alan ve çevreden gelen taleplere cevap 

vermeye karar veren kurucu meclis, idari ve mali özerkliğe sahip mahalli idare 

birimlerinin kurulmasını sağlayan bir kanun çıkarmıştır. Böylece vergi toplamak, yerel 

düzeyde kamu hizmetleri sunmak ve milis ordularını yönetmek gibi yetki ve görevler 



 57 

mahalli idare birimlerine bırakılmıştır. Reformun başarıyla uygulanması durumunda 

ortaya idari ve mali açıdan adem-i merkezileşmiş bir yönetim yapısı çıkaracağı 

varsayılabilir. Ancak, dönemin Fransa’sı için son derece radikal olduğu kabul 

edilebilecek bu reform başarıya ulaşamamıştır. Mahalli idarelerde görevlendirilen 

yöneticilerin tecrübesizliği ve merkezin çevre üzerindeki otoritesini önemli ölçüde 

kaybetmesinden kaynaklanan dağılma tehlikesi, başarısızlığın en önemli iki nedeni 

olarak sıralanabilir. Devrimin üçüncü yılında Direktuvar tarafından hazırlanan 

anayasada yerel özerklikler konusunda geri adım atıldığı görülmektedir. Devrimin ilk 

yıllarında eski rejime ait olduğu için reddedilen yönetim uygulamalarının pek çoğu, bu 

anayasa ile yeniden benimsenmiştir. Bunun sonucunda Fransa hükümeti artık devletin 

taşra teşkilatı haline gelen yerel idari birimleri kontrol etmesini mümkün kılan yetkilerle 

donatılmıştır (Young, 1898). 

Fransız Devrimi’ni takip eden yıllarda Napolyon Bonapart tarafından yapılan 

reformlar, Fransa’nın daha önce hiç olmadığı kadar merkezileşmesine yol açmıştır. 

Fransa’yı bir imparatorluğa dönüştürme sürecinde Napolyon merkezi hükümetin siyasi 

otoritesini mutlak hale getirmiştir. Merkez ve taşra teşkilatlarını yeniden düzenleyen 

Napolyon, modern bir bürokratik yapının ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu yapının 19. 

yüzyıl boyunca, yaşanan bütün rejim değişikliklerine rağmen, merkeziyetçi karakterini 

koruduğu görülmektedir. Yönetimi ele geçiren bütün siyasi aktörler, kurulan 

merkezileşmiş yönetim yapısını korumayı tercih etmiştir. Napolyon’un devrilmesinin 

ardından eski rejimi yeniden inşa etmeye çalışan Bourbon Hanedanı, Restorasyon 

Dönemi reformlarını büyük ölçüde siyasi düzeyde tutmuştur. Temmuz Devrimi’nin 

ardından tahta çıkardığı Louis Philippe aracılığıyla yönetimi ele geçiren burjuvazi, var 

olan idari mekanizmaları kendi gücünü artırmak için kullanmıştır. 1948 Devrimi’nin 

ardından inşa edilen cumhuriyetin ve III. Napolyon tarafından kurulan imparatorluk 

yönetimin de benzer bir yaklaşıma sahip olduğu görülmektedir. Bu durum, hükümet 

biçimi ile merkezileşme düzeyi arasında bir bağlantının bulunmadığını göstermektedir. 

19. Yüzyılda merkeziyetçilik, bütün rejim değişikliklerinden bağımsız olarak, Fransız 

yönetim kültürünün kalıcı bir parçası haline gelmiştir (Young, 1898). 

Bu noktada Fransız milliyetçiliğinin Fransa’da merkeziyetçi bir yönetim 

kültürünün gelişmesinde önemli bir role sahip olduğu iddia edilebilir. Liah Greenfeld 

tarafından yapılan sınıflandırmaya göre, Fransa’da kolektivist-otoriter türde bir 

milliyetçilik anlayışı gelişmiştir. Genel irade kavramı etrafında şekillenen bu 

milliyetçilik türü, bireyin kendisini bir bütünün parçası olarak görmesine neden 



 58 

olmuştur. Ulus olma bilinciyle kalabalıklar halinde harekete geçen Fransız halkı, genel 

iradeyi şekillendirme imkanı bulan yönetici elitler tarafından kolaylıkla yönetilmiştir. 

Fransız Devrimi sonrası dönemde ortaya çıkan güçlü hükümetler ve onları devirmeyi 

amaçlayan halk hareketlerinin liderleri, bu nedenle daima Fransız milliyetçiliğini bir 

araç olarak kullanmıştır. Etnik değil yurttaşlık temelli bir doğaya sahip olan Fransız 

milliyetçiliği, Fransa halkını tek bir merkezden yönetilmeye müsait bir bütün haline 

getirmiştir (Greenfeld, 1994, ss. 89-189). 

Fransa’da 19. yüzyıl boyunca merkez ve çevre arasındaki ilişkiler incelendiğinde 

merkeziyetçiliğin ne kadar ileri düzeye ulaştığı daha iyi anlaşılmaktadır. İlk olarak, bu 

dönemde Fransa’da idari özerkliğe sahip mahalli idare birimlerinin bulunmadığı 

belirtilmelidir. Dolayısıyla taşrada yer alan en küçük idari birimler ve burada çalışan 

memurlar dahi doğrudan merkezi hiyerarşinin altında konumlanmıştır. İkinci olarak, 

yönetme yetkisini merkezde toplama çabasının yetki genişliği uygulamalarını dahi 

sınırlandırdığına dikkat edilmelidir. Bu durum, yerel meselelerin bile merkezde yer alan 

üst düzey memurların önüne kadar gelmesine neden olmuştur. İdari merkezileşmenin 

bu düzeye ulaşması, pek çok idari sorun ortaya çıkarmıştır. Karar almakla 

görevlendirilenlerin mesele hakkında derinlemesine bilgi edinememesi ve idari işlerin 

yavaşlaması bu sorunlara örnek olarak verilebilir (Garner, 1919). Bunun gibi sorunların 

çoğalması, Fransa’da adem-i merkeziyetçi düşünürlerin ortaya çıkmasına yol açmıştır. 

Düşünür ve devlet adamı Alexis de Tocqueville, Fransa’da adem-i merkeziyetçi 

düşüncenin en önemli temsilcilerinden biridir. Dönemin en merkezileşmiş 

devletlerinden birinin yönetimi altında yetişen Tocqueville, resmi bir görevi yerine 

getirmek için seyahat ettiği Amerika Birleşik Devletleri’nde kendisine çok yabancı gelen 

yönetim uygulamalarını gözlemleme fırsatı bulmuştur. Orada gördüğü adem-i 

merkeziyetçi yönetim kültürü ve adem-i merkezileşmiş yönetim yapıları üzerine 

kapsamlı bir inceleme yapan Tocqueville, bu konuda yazdıklarını Amerika’da 

Demokrasi isimli eserinde toplamıştır (Mansfield, 2010). 

Tocqueville merkezileşmenin siyasi ve idari olmak üzere iki türden oluştuğuna 

dikkat çeken ilk siyaset düşünürdür. Yaptığı ayrıma göre siyasi merkezileşme ülkenin 

genelini ilgilendiren yasama, güvenliği sağlama ve dışişlerini yönetme gibi kamusal 

işlerin yapılabilmesi için gereken gücün belirli bir otoritede toplanması ile 

gerçekleşmektedir. İdari merkezileşme ise yereli ilgilendiren kamusal işlerin 

yapılabilmesi için gereken gücün merkezi bir otoritede toplanması durumunda ortaya 

çıkmaktadır (Mansfield, 2010). Buradan yola çıkarak adem-i merkezileşmenin de siyasi 



 59 

ve idari olmak üzere iki türünün bulunduğu söylenebilir. İdari adem-i merkezileşme 

yereli ilgilendiren kamusal işleri yapmak için gereken gücün yerel otoritelere 

verilmesiyle gerçekleşmektedir. Siyasi adem-i merkezileşme ise ulusal düzeyde 

yönetilmesi gereken kamusal işlerin yerel otoritelere teslim edilmesinin bir sonucudur. 

Tocqueville’in yaptığı bu ikili sınıflandırma, siyasi iktidar ve idare arasındaki ayrıma 

dayanmaktadır (Tocqueville, 2002).  

Tocqueville’e göre merkezileşme aristokratik toplum yapısından demokratik 

toplum yapısına geçişin bir sonucudur. Eşitsizliğe dayanan aristokratik toplumda devlet 

ile halk arasında siyasi iktidara sahip insanlar bulunmaktadır. Bu durum merkezi 

hükümetin fazla güç kazanmasını önlemektedir. Merkezileşmiş yönetim yapılarının 

ortaya çıkışı ise, insanlar arasında eşitlik ilkesine dayanan demokratik toplum yapısına 

geçiş ile gerçekleşmiştir. Siyasi iktidarın tek bir merkezde toplanması, devletin ülkenin 

güvenliğini daha kolay sağlamasını mümkün kılmıştır. Ülke halkının yararına olacak 

standartların belirlenmesi de siyasi merkezileşmenin faydalarından biridir. Ancak, 

demokratik toplum yapısına geçiş sürecinde idari yetkileri merkezde toplamaya yönelik 

güçlü bir eğilim de ortaya çıkmaktadır. Devrim ve iç savaş süreçlerinde ortaya çıkan 

anarşi korkusu ve düzen arzusu, insanların devlete gereğinden fazla yetki vermesine 

neden olabilmektedir. Böyle ülkelerde merkezi bürokrasinin aristokratik yapının idari 

işlevlerini de kendinde toplayarak büyüdüğü görülmektedir. Bu şekilde ortaya çıkan 

idari merkezileşme pek çok açıdan sakıncalıdır. Tocqueville aşırı merkezileşme 

durumunda merkezin yerelin ihtiyaçlarını bilememesi ve idari işlerin yavaşlaması gibi 

yönetim sorunlarının ortaya çıkacağını belirtmiştir. Her kararın tek bir merkezden 

alınmasının sonucunda baskıcı bir yönetim yapısının ve tek tipleşmiş bir toplumun 

oluşacağını öngören Tocqueville, bunun Avrupa ülkelerini bekleyen en büyük 

tehlikelerden biri olduğunu iddia etmiştir (Tocqueville, 2002). 

Tocqueville, Amerika Birleşik Devletleri’nde yaptığı gözlemlerin neticesinde, idari 

özerklik sahibi mahalli idare birimleri kurmanın demokratik despotizmi önleyeceği 

sonucuna ulaşmıştır. “İlkokullar bilim için ne ise; yerel yönetim kurumları de özgürlük 

için odur. Özgürlüğü insanların ulaşabileceği bir yere koyar, onun barışçıl 

uygulamalarını tatmalarını sağlar ve ondan yararlanmaya alıştırır.” ifadeleri, 

Tocqueville’in idari adem-i merkezileşmeyi idari sorunların yanı sıra sosyal sorunlar 

için de bir çözüm olarak gördüğünü göstermektedir (Tocqueville, 2002, s. 122). Buna 

göre mahalli idarelerin ulusa kazandırdığı özgürlük ruhu, insanları hem kendilerini 

hem de ülkelerini geliştirecek girişimlerde bulunmaya teşvik edecektir. Bununla birlikte, 



 60 

Tocqueville’in siyasi tikelci görüşlere de sahip olduğu belirtilmelidir. Kendisi 

“…merkezi gücün aydınlanmış, yerelin aydınlanmamış olduğu; merkezin aktif, yerelin 

atıl olduğu, merkezin harekete geçme, yerelin itaat etme alışkanlığına sahip olduğu 

durumlarda…” idari anlamda merkezileşmiş yönetim yapılarının yereli daha iyi 

yönetebileceğini kabul etmiştir (Tocqueville, 2002, s. 143). Bununla birlikte, mahalli idare 

birimlerinin halka vereceği idari eğitimin uzun vadede insanları kendi kendilerini 

yönetme kapasitesine kavuşturacağını da belirtmiştir. Buradan yola çıkarak 

Tocqueville’nin uzun vadede elde edilecek fayda için kısa vadede karşılaşılacak zararları 

göze almayı gerekli gördüğü söylenebilir. 

Tocqueville gibi düşünürlerin eleştirilerine rağmen, merkeziyetçi düşünce 

Fransa’da uzun süre boyunca gücünü korumaya devam etmiştir. Sanayi devriminin 

ardından devletin yeni sorumluluklar üstlenmesiyle merkezi hükümetin iş yükü iyice 

artmıştır. Bu durum, yerel hizmetlerin sunumunda yaşanan aksaklıkların da artmasına 

neden olmuştur. Ancak dönemin yöneticileri bu sorunu adem-i merkeziyetçi reformlarla 

çözmek yerine yeni bakanlıklar kurmak, memur sayısını artırmak ve merkezi idari 

teşkilatını büyütmek gibi yöntemler benimsemiştir. 19. yüzyılın sonlarında başlayan 

mahalli idare reformları idari özerkliğe sahip yerel yönetim birimlerinin ortaya 

çıkmasını sağlasa bile, merkezi hükümetin sahip olduğu idari vesayet yetkisi bu 

özerkliğin sınırlandırılmasına neden olmuştur. Merkezi hükümetin belediye başkanını 

görevden almak, belediye başkanının yetkilerini askıya almak ve belediye başkanı 

tarafından alınan kararları iptal etmek gibi yetkilere sahip oluşu buna örnek olarak 

verilebilir. Mali merkeziyetçilik de merkezin çevre üzerinde denetim sahibi olmaya 

devam etmek için etkili bir şekilde kullandığı araçlardan biridir. Yerel düzeydeki kamu 

hizmetlerinin mali yükünü mahalli idarelere yükleyen yasal düzenlemeler, onlara kendi 

gelirlerini toplama imkanı vermemiştir. Bütçelerinin tamamen merkezi hükümetin 

kontrolü ve denetimi altında bulunması ise mahalli idarelerin hareket kabiliyetini 

önemli ölçüde azaltmıştır (Garner, 1919). 

İngiltere’de mutlakiyetçiliğin ortadan kaldırılması sürecinde gerçekleşen olaylar, 

ana hatlarıyla Fransa’da yaşanan olaylarla benzerlik göstermektedir. Her iki ülkede de 

kralın yetkilerini aşmasının ardından yapılan Cumhuriyetçi devrim, monarşinin 

bütünüyle ortadan kaldırılmasıyla ve bir diktatörlük rejiminin kurulmasıyla 

sonuçlanmıştır. Bu rejim ortadan kaldırıldığında başlayan restorasyon döneminde ise 

ülkeden kovulan hanedan geri getirilmiş ve anayasal bir monarşi inşa edilmiştir. Daha 

yakından incelendiğinde ise iki süreç arasında önemli farkların bulunduğu 



 61 

görülmektedir. Fransa’da devrim burjuvazi sınıfının önderliğinde ve halkın desteği ile 

gerçekleştirilirken, İngiltere’de devrimi gerçekleştirenler İngiltere Parlamentosu’nda yer 

alan soylu veya zengin toprak sahipleri olmuştur. Fransa’da restorasyon döneminde 

aristokrasinin tekrar güç kazandığı ve sonraki süreçte yapılan devrimler nedeniyle bu 

gücü kaybettiği görülmektedir. İngiltere’de ise devrimin ardından büyük rejim 

değişiklikleri gerçekleşmemiştir. Parlamento ve Stuart Hanedanı arasındaki uzlaşmanın 

sonucunda başlayan Restorasyon, daha dengeli bir siyasi ve idari yapının inşası ile 

sonuçlanmıştır. Parlamento ve monarşi arasındaki güç dinamiğinin sonraki süreçte aşırı 

merkezileşmiş bir yapının ortaya çıkmasını önlediği söylenebilir. Toprak sahiplerinden 

oluşan Parlamento, kralın ve onun emrindeki bürokratların yerel meselelere fazla 

müdahale etmesini önlemeyi hedeflemiştir.  Parlamento’nun yerel özerklik için verdiği 

mücadele, İngiltere’de mahalli idare birimlerinin ortaya çıkmasını ve adem-i 

merkeziyetçi bir yönetim kültürünün gelişmesini sağlamıştır. Bu şekilde kurulan 

yönetim yapısı, 18. yüzyıl boyunca önemli ölçüde sorunsuz bir şekilde işlemiştir. Bu 

dönemde İngiltere’nin siyasi bakımdan merkezileşmiş, idari ve mali bakımlardan ise 

adem-i merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğu söylenebilir (Young, 1897). 

Liah Greenfeld tarafından yapılan sınıflandırmaya göre İngiltere’de bireyselci-

özgürlükçü türde bir milliyetçilik anlayışı ortaya çıkmıştır. Protestan inancının etkisi 

altında gelişen İngiliz milliyetçiliği, İngiltere’de bireysel özgürlük ve girişimcilik 

ruhunun ortaya çıkmasını kolaylaştırmıştır. İnsanların merkezden veya daha üst 

makamlardan bir emir veya talimat beklemeden harekete geçmesini mümkün kılan bu 

anlayış, merkezi hükümetin bütün ülkeyi doğrudan yönetmesini gereksiz kılmıştır 

(Greenfeld, 1994, ss. 27-89). Buradan yola çıkarak İngiliz milliyetçiliğinin İngiltere’de 

adem-i merkeziyetçi bir yönetim geleneğinin ortaya çıkmasına katkıda bulunduğu 

söylenebilir. Ancak, 19. yüzyılda ortaya çıkan yeni gelişmeler adem-i merkeziyetçiliğin 

son derece güçlü olduğu İngiltere’nin dahi belirli ölçüde merkezileşmesini zorunlu 

kılmıştır. 

Sanayi devriminin başlattığı ekonomik ve kültürel dönüşüm, İngiltere’de yeni 

idari reformların yapılmasını gerekli kılmıştır. Geleneksel mahalli idare teşkilatlarının 

şehirleşmenin neden olduğu idari sorunların karşısında çaresiz kalması, merkezi 

hükümetin duruma müdahale etmesini gerektirmiştir. Bu reformların merkezin yerel 

üzerindeki etkisini ve kontrolünü önemli ölçüde artırdığı görülmektedir. Sanayi 

devriminin getirdiği sosyokültürel değişimlere ayak uydurmaya çalışan devlet; piyasayı 

düzenlemek, fakirlere mali yardımda bulunmak, bütün çocuklara ilkokul düzeyinde 



 62 

eğitim vermek ve halka sağlık hizmetleri sunmak gibi yeni görevler üstlenmiştir. Bu 

hizmetlerin ülke çapında sunulmasını sağlamakla görevlendirilen merkezi idare 

birimleri, hizmetlerin sunumundan sorumlu mahalli idare teşkilatları üzerinde kontrol 

ve denetleme yetkisine sahip olmuştur. Merkezi hükümet aynı zamanda mahalli idare 

birimlerini daha modern bir yapıya kavuşturacak önemli düzenlemeler yapmıştır. Yerel 

düzeydeki yürütme ve yargı işlevlerinin birbirinden ayrılması, idari işlerde 

uzmanlaşmayı sağlayacak yeni yönetim organlarının kurulması, yerel demokrasinin 

genişletilmesi ve merkezi hükümet ile mahalli idare teşkilatları arasındaki iletişimin 

geliştirilmesi bu düzenlemelere örnek olarak verilebilir (Young, 1897). 

Sanayi devriminin yeniden merkezileşmeye neden oluşu, İngiltere’de de yerel 

idari özerklikle ilgili tartışmaların başlamasına yol açmıştır. Bu noktada örnek olarak 

İngiliz düşünür John Stuart Mill’in fikirlerine yer vermek faydalı olacaktır. Liberalizmin 

önemli isimlerinden biri olan Mill, liberal bir devlet teşkilatının geliştirilmesine yönelik 

önerileri sayesinde adem-i merkeziyetçi düşüncenin de büyük bir savunucusu haline 

gelmiştir (Porter, 1977). Mill’e göre idari merkezileşme yönetimde verimsizliğe neden 

olmaktadır. İdari yapının büyüklüğünden kaynaklanan liyakatsizlik ve ihmalkarlık 

işlerin aksamasına ve olması gerektiği gibi yapılamamasına yol açmaktadır. Merkezi 

idare aynı anda çok faza sorumluluk üstlendiğinde göz önünde olmayan işleri ertelemek 

durumunda kalabilmektedir. Benzer bir şekilde, günlük işlerin ortaya çıkardığı 

yoğunluğun uzun vadeli planların yapılmasını önlemesi de önemli bir sorundur. İdari 

kararların merkezden alınması aynı zamanda demokrasiye de zarar vermektedir. 

İnsanların günlük yaşamlarını ilgilendiren idari meselelerde söz hakkına sahip 

olmaması, demokratik ilkelere aykırı bir durumdur. Bütün bu sorunlar, mahalli idare 

birimlerinin kuruluşuna yol açan adem-i merkeziyetçi yönetim uygulamaları 

aracılığıyla çözülebilecektir. Merkezi idare ve taşra teşkilatına ait olan sorumlulukların 

bir kısmı mahalli idarelere aktarıldığı takdirde merkezin iş yükü azalacaktır. Bu da 

ülkenin genelini ilgilendiren uzun vadeli planların yapılmasını mümkün kılacaktır. 

Mahalli idareler ise bulundukları bölgeyi ilgilendiren işleri çok daha hızlı ve verimli bir 

şekilde tamamlayabilecektir. Mahalli idarelerin sahip olduğu temsil organları, 

demokrasinin yerel düzeyde gelişmesini de mümkün kılacaktır. Böylece insanlar 

kendilerini doğrudan ilgilendiren idari karar alma süreçlerine doğrudan veya dolaylı 

yoldan katılma imkanı bulabilecektir. Yerel demokrasiyi geliştirmek, kamu yararı 

bilincine sahip güçlü yurttaşlar yetiştirmek için son derece gereklidir (Mill, 2009). 



 63 

Mill idari adem-i merkezileşmeyi sağlayan uygulamaların destekçisi olsa da bu 

konuda aşırıya kaçmanın zararlı olacağını da açıkça belirtmiştir. Mahalli idarelerin 

gerektiği gibi denetlenmediği takdirde yolsuzluk vakalarının ortaya çıkışı kaçınılmaz 

hale gelecektir. Ulusal düzeyde kontrol edilmesi gereken işlerin mahalli idareler 

arasında paylaştırılması uyumsuzluğa neden olacaktır. Mahalli idarelerin uzman 

personel ihtiyacını karşılamakta güçlük yaşayacağı da açıktır. Liyakatsizlik mahalli 

idarelerin yönetici kademelerine kadar ulaştığı takdirde, yerel işlerin aksaması ve 

bütçenin verimsiz bir şekilde kullanılması da kaçınılmaz olacaktır. Bu nedenlerden 

ötürü merkezi hükümet mahalli idareler üzerinde belirli bir düzeyde kontrole ve 

denetime sahip olmalıdır. “Güç yerelleştirilebilir ancak bilginin mümkün olduğunda 

yararlı olabilmesi için merkezileştirilmesi şarttır.” diyen Mill bu düşüncesini “Bir 

yerlerde, etrafa saçılan tüm ışınların toplandığı bir odak noktası olmalı ki, başka yerlerde 

var olan kırık ve renkli ışıklar, kendilerini tamamlayıp arındırmak için gerekli olanı 

orada bulsun.” diyerek gerekçelendirmiştir (Mill, 2009, ss. 337-338). Bilgiyi kendisinde 

toplayan ve yönetim konusunda gerekli uzmanlığa sahip olan merkezi hükümet, bu 

sayede gerektiğinde yerel yönetimlere yol gösterebilecek veya onlara destek 

verebilecektir. 

Mill gibi düşünürlerin itirazlarına rağmen İngiltere’de idari merkezileşme 19. 

yüzyılın sonlarına kadar devam etmiştir. 1871 yılında Yerel Yönetim Kurulu’nun 

kurulması ile İngiltere’de idari merkezileşmenin ülkenin standartlarına göre ileri bir 

düzeye ulaştığı söylenebilir. Ancak, yüzyılın son çeyreğinde başlayan idari reformlar ile 

merkezileşme süreci durmuş ve İngiliz yönetim sistemi yeniden adem-i merkezileşmeye 

başlamıştır. 1888 yılında yapılan reform ile ilçelerdeki mahalli idare birimleri yeniden 

organize edilmiş ve kendi işlerini kendi başlarına yürütebilecek kapasiteye 

kavuşturulmuştur. 1894 yılında yapılan reform ile mahalleler yeniden bir mahalli idare 

birimi olarak sınıflandırılmıştır. Bu iki reformun İngiltere’de yerel düzeyde sunulan 

çoğu kamu hizmetinin mahalli idare birimlerine bırakılmasına yol açtığı görülmektedir 

(Young, 1897).  

  



 64 

2. BÖLÜM                                                                                                                 

OSMANLI’NIN GELENEKSEL DÖNEMİNDE MERKEZİYETÇİ DÜŞÜNCE VE 

MERKEZİLEŞME 

Önceden Rum Selçuklu Devleti’ne bağlı bir uç beyliği olan Osmanlı, tarihçiler 

arasındaki yaygın görüşe göre 1299 yılında bağımsız bir beylik haline gelmiştir. Bu 

görüşe göre, beyliğin kurucusu olan Osman Bey’in Selçuklu tahtındaki bir otorite 

boşluğunu fırsat bilip kendi adına hutbe okutarak bağımsızlığını ilan etmiştir. O halde 

Osmanlı Devleti’ni büyük bir siyasi yapının bölünmesinin ardından ortaya çıkan küçük 

ölçekli devletler kategorisinde incelemek mümkündür. Ancak alternatif bir görüşe göre 

ise Osmanlı’nın bağımsız bir devlet haline gelmesi 1302 yılında gerçekleşen Koyunhisar 

Muharebesi’nin ardından gerçekleşmiştir. Bu görüşe göre, Osmanlı bağımsız bir siyasi 

varlık olarak kabul edilmesini sağlayacak idari teşkilatlanma sürecine ancak bahsi geçen 

muharebeden sonra başlamıştır. Bunun nedeni, muharebede elde ettiği galibiyetin 

ardından saygınlığını artıran beyliğin sınırlarını hızla genişletmeye başlamasıdır 

(İnalcık, 2007).  1302 yılına kadar Orta Asya’dan kalma kabile gelenekleri ile yönetilen 

Osmanlı, ancak bağımsızlığını elde ettikten sonra Selçuklu’dan miras kalan yönetim 

geleneklerini sahiplenmeye başlamıştır. Dolayısıyla Osmanlı’yı bir kabilenin 

büyümesiyle ortaya çıkan küçük ölçekli bir devlet olarak sınıflandırmak daha uygun 

görünmektedir. Bu sınıflandırmayı daha uygun kılan diğer bir husus, Osmanlı 

yönetiminin Selçuklu mirasını sahiplenmekle yetinmemesi ve çevresindeki siyasi 

yapıların bir sentezini oluşturmuş olmasıdır. 

Kuruluş dönemindeki Osmanlı Devleti, bütün küçük monarşiler gibi, aynı 

coğrafyada bulunduğu rakipleriyle bir siyasi ve askeri mücadele sürecine girişmiştir. 

Burada rakiplerden kasıt, Anadolu topraklarında bulunan ve Selçuklu Devleti’nin 

yıkılışının ardından bağımsızlığını elde eden diğer Türk beylikleridir. Batıda 

sürdürdüğü gaza hareketi sayesinde Müslümanların önderi olma iddiasında bulunan 

Osmanlı, elde ettiği askeri başarılar aracılığıyla meşruiyetini artırmıştır. Müslümanların 

öndeki olma iddiası, Osmanlı’nın diğer Anadolu beylikleri ile mücadele ederken 

genellikle diplomatik yollar kullanmayı tercih etmesine neden olmuştur. Elindeki askeri 

güç, savaşın kaçınılmaz olduğu durumlarda Osmanlı’nın galip gelmesini ve diğer 

beyliklere boyun eğdirmesini mümkün kılmıştır (Cide, 2014). Bütün bunlar Osmanlı’nın 

Anadolu’da siyasi gücü tek bir merkezde toplayıp Selçuklu Devleti’nin mirasçısı olma 

iddiasını kanıtlamasını sağlamıştır. Ancak Osmanlı’nın Selçuklu mirasını devralmasının 



 65 

siyasi ve askeri başarılar sayesinde değil, idari teşkilatlanma sürecinin neticesinde 

gerçekleştiği de söylenebilir. 

Osmanlı’nın kurucuları bir yandan bölgedeki tek egemen olmak için mücadele 

ederken bir yandan merkeziyetçi bir yönetim anlayışıyla yeni bir devlet inşa etmeye 

girişmiştir. Bu çabalar, 15. yüzyılın ortalarında gelindiğinde devletin büyük ölçekli 

merkezileşmiş bir devlet olarak sınıflandırılması için gereken nitelikleri elde etmesini 

sağlamıştır. Hükümdarın siyasi otoritesinin adım adım güçlendirilmesi ve dönemin en 

gelişmiş bürokratik yapılarından birinin inşa edilmesi, Osmanlı’nın bu statüyü uzun 

süre boyunca korumasını mümkün kılmıştır. Bu yapının inşasını sağlayan merkeziyetçi 

yönetim anlayışı, devlet teşkilatının bozulduğu ve adem-i merkezileştiği yıllarda dahi 

merkezi yönetim tarafından benimsenmeye devam etmiştir. 

Osmanlı Devleti’nin geleneksel dönemdeki merkezileşme girişimlerinin belirli 

sınırlılıklara tabi olduğu da belirtilmelidir. Çok kültürlü bir halka hükmeden Osmanlı, 

farklı etnik ve dini gruplara kendi kendilerini yönetme imkanı tanımıştır. Benzer bir 

şekilde, Osmanlı egemenliğinde bulunan bazı bölgelerin kendi kendini yönetmesini 

sağladığı söylenebilir. Bu durum önemli ölçüde geleneksel devletin kapasitesinin 

sınırlılıklarından kaynaklanmıştır. Dolayısıyla çevreyi bütünüyle merkezi kontrol altına 

almanın mümkün olmadığı durumlarda Osmanlı hükümeti gevşek siyasi bağlarla 

yetinmek durumunda kalmıştır. Yönetimdeki bozulmaların zaman içinde merkezin 

çevreyi kontrol altında tutma kapasitesini daha fazla yitirmesine ve çevrenin daha fazla 

özerklik kazanmasına neden olduğu söylenebilir (Mardin, 1973).  

Bu bölümde Osmanlı’nın geleneksel dönemi iki başlıkta incelenecektir. İlk olarak 

Osmanlı’nın kuruluşundan 16. yüzyıla kadar olan ve Osmanlı’nın klasik çağı olarak 

adlandırılan dönem ele alınacaktır. Osmanlı yönetim teşkilatının kurulduğu, geliştiği ve 

Osmanlı düşünürlerine göre ideal formuna ulaştığı bu dönem incelenirken, Osmanlı’nın 

merkez ve taşra teşkilatının nasıl giderek daha merkezileşmiş bir yapıya 

kavuşturulduğu tespit edilecektir. Yapılan incelemeye Osmanlı merkeziyetçiliğinin 

temelini oluşturan fikir ve politikalar da dahil edilecektir. Sonrasında Osmanlı devlet 

teşkilatının 16. yüzyıldan 19. yüzyıla kadar olan dönüşüm süreci analiz edilecektir. 

Osmanlı’nın duraklama çağı olarak da adlandırılan bu dönem incelenirken Osmanlı 

siyaset düşünürlerinin eserleri bir rehber olarak kullanılacaktır. İdeal olarak kabul 

ettikleri yönetim yapısındaki bozulmaları eleştiren ve devleti yeniden 

merkezileştirmenin yollarını arayan bu düşünürler, Osmanlı merkeziyetçiliğinin 

temsilcileri olarak kabul edilecektir. Bu düşünürlerin eleştirilerini tarihi verilerle 



 66 

desteklemek, Osmanlı devlet teşkilatındaki bozulmaların onu nasıl büyük ölçekli adem-

i merkezileşmiş bir devlet haline getirdiğinin anlaşılmasını sağlayacaktır. 

Osmanlı Devleti’nin geleneksel dönemi üzerine yapılacak bu inceleme, 

modernleşme öncesinde merkeziyetçi düşüncenin yönetim üzerindeki etkisini ve 

merkezileşmenin sınırlarını göstermesi bakımından birinci bölümde sunulan iddiaları 

destekleyecektir. Osmanlı’nın başlangıçta siyasi otoriteyi tek bir merkezde toplamak ve 

ülkenin tamamını bu merkezden yönetecek idari teşkilatlar inşa etmek için mücadele 

etmesi, onu geleneksel devletlerin merkezileşme süreci için iyi bir örnek haline 

getirmektedir. İdari bozulmaların Osmanlı’da idari anlamda bir adem-i merkezileşme 

sürecini başlatması ve zaman içinde adem-i merkezileşmenin siyasi bir boyut 

kazanması, Osmanlı’nın geleneksel devletlerin adem-i merkezileşme süreci için de iyi 

bir örnek olarak verilebileceğini göstermektedir. Bu bölümde yapılan incelemelerin aynı 

zamanda Osmanlı modernleşmesini ele alan üçüncü bölüm için bir altyapı niteliğinde 

olduğu da belirtilmelidir. 

2.1. Merkezileşmiş Bir Geleneksel Devlet Olarak Osmanlı 

Osmanlı Devleti’nin pek çok bakımdan kendine has bir yönetim teşkilatına sahip 

olduğu söylenebilir. Bu özgünlüğün kaynağı, Osmanlı’nın bir uç beyliği olarak 

kurulduğu dönemin ve bölgenin kendine has koşullarında aranmalıdır. Osmanlı, Kuzey 

Anadolu’da yer alan Bitinya bölgesinde kurulmuştur. Doğu Roma İmparatorluğu’nun 

batısında, Rum Selçuklu Devleti’nin ise doğusunda bulunan Bitinya, farklı kültürleri bir 

arada barındıran ve iki büyük medeniyetin arasındaki sınır niteliğine sahip olan bir 

bölgedir. Bağımsızlığını elde etme sürecinde Osmanlı ilk olarak Bitinya’nın hakimiyetini 

ele geçirmek için mücadele etmiştir (Kafadar, 2021, ss. 222-227). 

Osmanlı’yı kuran Türk aşiretinin Bitinya’ya yerleşene kadar göçebe bir yaşam 

sürdüğü bilinmektedir. Bitinya’ya yerleşmesine rağmen yarı göçebe yaşamaya devam 

eden bu aşiret, haliyle Orta Asya’dan gelen ve göçebe bir kültürün yönetimi için uygun 

olan yönetim geleneklerini benimsememiştir. Aşiretin yöneticileri bölgede etkin bir güç 

haline gelip Rum Selçuklu Devletine bağlı bir uç beyliği kurduğunda dahi yönetim 

teşkilatında büyük bir değişimin gerçekleşmediği görülmektedir. Aşiretin yöneticileri 

idari teşkilatlanmaya olan ihtiyaç ile ilk olarak Bitinya’ya yayılmaya başladıklarında 

yüzleşmiştir. Kısa süre içinde güçlü ve bağımsız bir beylik haline gelen aşiret, fethettiği 

toprakların yönetimi için diğer Türk-İslam devletlerince kullanılan yönetim 

uygulamalarını benimsemek durumunda kalmıştır (Köprülü, 1931). Bununla birlikte 

sınırda bulunması, önceden Doğu Roma İmparatorluğu tarafından yönetilen toprakları 



 67 

büyük bir yönetim tecrübesine sahip olmadan ele geçirmesi ve gayrimüslim çoğunluklu 

bir nüfusu yönetmek zorunda kalması gibi durumlar Osmanlı’nın Doğu Roma yönetim 

geleneğinden de etkilenmesine neden olmuştur (Kafadar, 2021, ss. 222-227). Bu durum, 

devletin kendine özgü yönetim yapısının henüz bağımsızlığının ilk yıllarında inşa 

edilmeye başlandığını göstermektedir. 

13. yüzyıl Bitinya’sının yeni bir merkezi gücün ortaya çıkışı için elverişli koşullara 

sahip olduğu söylenebilir. 14. Yüzyılın başlarında merkezi otoritesini kaybetmiş 

durumda olan Doğu Roma İmparatorluğu’nun Bitinya’da yer alan valilerini kontrol 

edecek ve bölgeye doğrudan müdahale edecek gücünün kalmadığı görülmektedir. 

Moğol istilasının ardından bağımsızlığını yitiren Rum Selçuklu Devleti ise merkeze 

yakın bölgeleri dahi kontrol etmekten aciz hale gelmiştir. Bu otorite boşluğunu 

değerlendiren Osmanlı Beyliği, Bitinya’yı yeni bir merkez haline getirmiş ve bu bölgede 

otoritesini kurduktan sonra aynı anda hem doğu hem de batı yönünde yayılmaya 

başlamıştır. Osmanlı’nın kuruluş döneminde batıdaki topraklarının tamamını Doğu 

Roma İmparatorluğu’ndan, doğudaki topraklarının tamamını ise Rum Selçuklu 

Devleti’ne bağlı Türk beyliklerinden devralması, Osmanlı yönetim anlayışının en çok bu 

iki devletten etkilenmesine neden olmuştur. Ancak, Osmanlı yöneticilerinin bu iki 

devletin yetersizliklerinin farkında olduğu da belirtilmelidir. Bu nedenle Osmanlı 

yöneticileri yeni yönetim sorunları ile karşı karşıya geldiğinde bahsi geçen iki devletin 

yönetim uygulamalarını birebir benimsemek yerine bunları kendi koşullarına göre 

uyarlamayı ve geliştirmeyi tercih etmiştir (Kafadar, 2021, ss. 222-227). Bu sayede kendine 

has bir yönetim yapısı inşa edebilen Osmanlı, kuruluşundan yalnızca yüz elli yıl kadar 

sonra güçlü ve merkezileşmiş bir büyük ölçekli devlete dönüşmeyi başarmıştır. 

O halde Osmanlı’nın kurulduğu dönemin ve ortamın koşullarının ona 

merkezileşmiş bir devlet inşa etme potansiyeli kazandırdığı ve merkeziyetçi bir yönetim 

anlayışı benimseyen Osmanlı yöneticilerinin bu potansiyele ulaşmakta muvaffak 

olduğu söylenebilir. Osmanlı’nın nasıl adım adım merkezileşmiş bir yönetim yapısı inşa 

ettiği ve nihayetinde ortaya çıkan yönetim teşkilatının merkeziyetçi bir yönetim 

anlayışının ürünü olduğunu açıklamak için teşkilatın gelişim sürecini ve nihai formunu 

farklı alt başlıklarda ele almak uygun görünmektedir. Bu nedenle, bölümün birinci alt 

başlığında Osmanlı’nın henüz küçük ölçekli bir monarşi olarak sınıflandırıldığı kuruluş 

dönemine odaklanılacaktır. Yapılan analizde devleti oluşturan unsurların merkezileşme 

süreci ayrı ayrı incelenecektir. İkinci alt başlıkta ise Osmanlı yönetim teşkilatının büyük 



 68 

ölçekli merkezileşmiş bir devlet olduğu dönemde nasıl bir yapıya büründüğü 

incelenecektir. 

2.1.1. Osmanlı Devleti’nin Kuruluş Sürecinde Merkezileşme 

Monarşi ile yönetilen geleneksel bir devletin merkezileşmişlik düzeyini gösteren 

en önemli ölçütlerden biri, hanedanın devlet hiyerarşisindeki konumudur. Devlet 

başkanının ailesi olan hanedan, sahip olduğu resmi güç ve yetkiler bakımından, 

ülkedeki diğer soylu ve seçkin ailelerden ne kadar üstünse devletin o kadar 

merkezileşmiş olduğu söylenebilir. Hükümdarın diğer hanedan üyeleriyle olan ilişkisi 

de devletin merkezileşmişlik düzeyinin önemli bir göstergesidir. Hükümdar hanedanın 

diğer üyeleri üzerinde ne kadar büyük bir otoriteye sahip ise, siyasi güç hükümdarın 

makamında o kadar merkezileşmiş demektir. Benzer bir şekilde, veraset sisteminin 

devletin bütünlüğünü güvence altına alacak şekilde tasarlanmış olması da devletin 

merkezileşme düzeyini artırmaktadır. Bu noktada merkezileşmenin siyasi güç ve meşru 

otorite bağlamında ele alındığı ayrıca belirtilmelidir. İdari merkezileşme ile hanedan 

sistemi arasında doğrudan bir ilişki bulunmamaktadır. 

Osmanlı’nın bir beylik olarak kuruluşundan önceki dönem incelendiğinde, devleti 

kuran ailenin yalnızca güçlü bir konargöçer aşiretin lideri konumunda olduğu 

görülmektedir. Anadolu’ya göç eden çok sayıda aşiretten birini yöneten bu aile, 

Bitinya’ya yerleştikten ve Rum Selçuklu Devleti’ne hizmet eden bir uç beyliğinin 

yöneticisi haline geldikten sonra saygınlığını artırmaya başlamıştır. Osman Bey’in 

bölgedeki gaza hareketinin lideri haline gelmesinin ardından çok sayıda başka aşiret 

Bitinya’ya göç ederek bu uç beyliğinin hizmetine girmiştir (İnalcık, 2007). Devletin 

henüz bir beylik olarak adlandırıldığı yıllarda Osmanlı Hanedanı’nın diğer soylu 

ailelerle olan ilişkisi eşitler arasında birinci olarak tanımlanabilir. 

Geleneksel devletlerde hükümdarın taşıdığı unvan ile sahip olduğu otorite 

doğrudan ilişkilidir. Devletin gücü ve kimliği arasında da benzer bir ilişki 

bulunmaktadır. Bu ilişkinin karşılıklı bir etkileşime dayandığı iddia edilebilir. Yeni bir 

unvan edinmek ve bunun meşruiyetini kabul ettirmek isteyen bir hükümdar, bunun için 

yeterli siyasi otoriteye sahip olmalıdır. Öte yandan, şahsi otoritesini artırmak ve 

kapsamlı reformlar yapmak isteyen hükümdarların yeni unvanlar edindiği de 

görülmüştür. I. Murad bunun en önemli örneklerinden biridir. Hükümdarlığının ilk 

yıllarında ülke içinde düzeni sağlamak için büyük mücadeleler veren ve bir yandan 

sürdürdüğü fetih faaliyetleriyle gücünü kanıtlayan I. Murad, otoritesini yeterince 

artırdığında sultan unvanını kullanmaya başlamıştır. Sultan unvanı, Osmanlı 



 69 

hükümdarının siyasi gücü kendi elinde toplayışının bir sembolü niteliğindedir. Bu 

noktadan itibaren kendisinin eşitler arasındaki birinci rolünü reddeden I. Murad, 

eşitsizliği kanıtlamak için kendisine itaatsizlik eden beyleri cezalandırmaktan 

çekinmemiştir (Kafadar, 2021, ss. 227-257). I. Murad elde ettiği siyasi gücü devleti idari 

açıdan da merkezileştirecek birtakım reformlar yapmak için kullanmıştır. Mutlak 

egemen olma iddiasında bulunan I. Murad, aşağıda daha detaylıca incelenecek olan bu 

idari reformlar sayesinde iddiasının arkasında durabilmiştir. Dolayısıyla, Osmanlı idari 

teşkilatının pek çok önemli kurumunun temellerinin I. Murad Döneminde atılması bir 

tesadüf değildir. 

Hanedan içi hiyerarşi ve veraset sistemi de Osmanlı’nın bir beylik olarak 

kuruluşunu takip eden yıllarda büyük bir dönüşüm sürecinden geçmiştir. Osmanlı’nın 

başlangıçta egemenliği yalnızca hükümdara değil, aynı zamanda hanedanın bütün 

üyelerine ait kabul eden Orta Asya yönetim geleneğini benimsediği görülmektedir. Ülüş 

sistemi olarak bilinen ve ülkenin farklı bölgelerinin hanedan üyeleri arasında 

bölüştürülmesini gerektiren bu sistem, halkının büyük bir bölümü geniş topraklara 

yayılmış göçebe kabilelerden oluşan Orta Asya devletlerinin yönetiminde kolaylık 

sağlamıştır. Bu yönetim usulünün en büyük kusuru, hükümdarın ölümünün ardından 

hanedanın bütün üyelerinin taht üzerinde hak iddia edebilmesidir. Bu nedenle çıkan 

taht kavgaları sıklıkla ülkenin hanedan üyeleri arasında bölünmesine ve merkezi 

otoritenin ortadan kalkmasına yol açmıştır. Tezin birinci bölümünde de gösterildiği 

üzere, Rum Selçuklu Devleti’nin siyasi açıdan merkezileşmesinin önündeki en büyük 

engellerden biri bu yönetim usulünün benimsenmesi olmuştur (İnalcık, 1959). 

Osmanlıların ülüş sistemini yeniden yorumlayarak yeni bir veraset sistemi 

geliştirdiği söylenebilir. Hanedan üyelerinin sancak adı verilen idari birimleri yönetmek 

için görevlendirilmesi usulü, Osmanlı’nın ülüş sistemini belirli ölçüde de olsa 

sahiplendiğini göstermektedir. Ancak devletin idari yapısı geliştikçe sancağa gönderilen 

hanedan üyelerinin üzerindeki merkezi kontrol artmaya başlamıştır. Sultanın sancağa 

giden hanedan üyelerini kontrol altında tutmak için yanlarına lala adı verilen 

bürokratlar tayin etmesi ve hanedan üyelerinin yalnızca sınırlı idari ve mali yetkilerle 

donatılmış olması, Osmanlı yönetim anlayışının merkeziyetçi karakterini gösteren 

önemli örneklerdendir. I. Mehmed Döneminden itibaren sancaklara yalnızca sultanın 

çocuklarının gönderilmeye başladığı görülmektedir (Uzunçarşılı, 1975). Bu egemenliğin 

hanedanın tamamına ait olduğu anlayışının değiştiğini ve hanedanın siyasi gücünün 

hükümdar makamında merkezileşmeye başladığını göstermektedir. 



 70 

Monarşi ile yönetilen geleneksel bir devletin merkezileşme düzeyi ölçülürken 

ordu teşkilatı da incelenmelidir. Güçlü bir merkezi ordunun varlığı, devletin siyasi 

anlamda merkezileşebilmesi için şarttır. Zira hanedan veya hükümdar siyasi hamlelerle 

otoritesini ne kadar artırırsa artırsın, elinde güçlü bir merkezi ordu bulunmadığı 

takdirde elde ettiği siyasi gücü koruması mümkün olmayacaktır. Güçlü bir merkezi 

ordu, hükümdarın ülkedeki diğer yöneticilere olan üstünlüğünü güvence altına 

alacaktır. Hükümdarın bu ordu aracılığıyla kendini savunabileceğinin bilinmesi, hem 

hükümdarın çevrede yer alan yöneticilere muhtaç olmadığını göstermesi hem de 

muhtemel isyanların önüne geçen caydırıcı bir güç olması bakımından önemlidir. 

Çevrede yer alan orduların merkeze olan bağlılığı ise devletin idari anlamda 

merkezileşmişlik düzeyini gösteren bir ölçüt olarak kullanılabilir. Eğer çevrede yer alan 

askeri birlikler devletin taşra ordusu olarak sınıflandırılabilecek kadar merkeze bağlı ise, 

devletin merkezileşmiş bir ordu teşkilatına sahip olduğu söylenebilir. Ancak eğer 

çevrede yer alan yöneticiler kendi özerk ordularına sahip ise durum bunun tam aksidir. 

Beyliğin elde ettiği başarılar Osman Bey Döneminden (1301-1324) itibaren pek çok 

konargöçer Türk aşiretinin Bitinya’ya gelmesini ve beyliğin hizmetine girmesini 

sağlamıştır. Bu aşiretler hem bölgedeki Türk nüfusunun hem de beyliğin sahip olduğu 

askeri kapasitenin artmasını sağlamıştır. İnancı uğruna savaşmak veya ganimet elde 

etmek gibi motivasyonlarla Anadolu’dan gelip Osmanlı ordusuna katılan paralı askerler 

de erken dönem Osmanlı ordusunun önemli bir bölümünü oluşturmuştur. Osmanlı 

Beyliği askeri başarılar elde etmeye devam ettikçe Anadolu’nun batısına olan göç de 

yoğunlaşmıştır. Osmanlı yöneticileri bu dönemde elindeki askeri gücü kontrol altına 

almaya çalışmak yerine onların hareket kabiliyetinden faydalanmayı tercih etmiştir. 

Orhan Bey Döneminde Osmanlı Devleti’nin Rumeli topraklarında hızla yayılması, 

Osmanlı’ya bağlılığını bildiren ancak fiiliyatta kendiliğinden harekete geçen akıncı 

beylerinin akın ve fetih faaliyetleri sayesinde mümkün olmuştur. Fethedilen toprakların 

bölgeye gelen Türkmen aşiretleri tarafından iskan edilmesi, Osmanlı’nın kısa süre içinde 

Balkanlar’da kalıcı bir güç haline gelmesini mümkün kılmıştır (İnalcık, 1982).   

Hızlı fetihler Osmanlı Beyliği’nin gücüne güç katsa da toprakların çok hızlı bir 

şekilde genişlemesinin bazı sakıncalarının olduğu da belirtilmelidir. Bunların en 

önemlisi, parçalanma tehdididir. Orhan Bey Döneminden itibaren Osmanlı 

hakimiyetine giren bölgeler, yönetimi kolaylaştırmak amacıyla, sancak isimli idari 

birimlere bölünmüştür. Merkeze yakın sancaklar genellikle hanedan üyelerinin ve beyin 

yakın çevresinde bulunan kişilerin yönetimine verilmiştir. Bu toprakların merkeze 



 71 

bağlılık düzeyinin yüksek olduğu söylenebilir. Ancak, özellikle Balkan topraklarında, 

yeni fethedilen yerlerin çoğunlukla bu toprakların fethine katkıda bulunan akıncı 

beylerinin yönetimine verilmiştir. Bu durum Osmanlı beyinin çevrede yer alan ve fetih 

faaliyetlerini sürdüren akıncı beyleri üzerinde çok sınırlı bir otoriteye sahip olmasına yol 

açmıştır. Eşitler arasındaki birinci konumunda olan bey, diğer beylerin üzerinde bir 

otorite sahibi olsa dahi onların otorite alanını nadiren ihlal edebilmiştir (Kafadar, 2021, 

ss. 227-257). Osmanlı yönetiminin elindeki askeri güç kontrol edilemez hale gelmeden 

bir taşra ordusu kurma girişiminde bulunması bu yüzden çok önemlidir. Orhan Bey 

Döneminde kurulan yaya ve müsellem orduları, ilkel bir teşkilatlanma yapısına sahip 

olsalar dahi, Osmanlı ordusunu merkezileştirmeye yönelik başarılı bir girişim olarak 

kabul edilebilir. İlki piyadelerden, ikincisi ise atlı askerlerden oluşan bu ordular, 

Osmanlı Beyliği’nin daha yerleşik ve profesyonel bir askeri güce kavuşmasını mümkün 

kılmıştır (Bizbirlik & Çiçek, 2013). 

Osmanlı’nın askeri yöneticileri merkeze bağlamaya yönelik çabaları, dönemin en 

merkezileşmiş taşra teşkilatlarından birinin kurulmasına vesile olmuştur. Osmanlı’nın 

kurulduğu ve yayıldığı toprakların daha önce adem-i merkezileşmiş idari yapılar 

tarafından yönetildiği söylenebilir. Anadolu’da toprak sisteminin adem-i 

merkezileşmesi Rum Selçuklu Devleti’nin merkezi otoritesini kaybetmesinin ardından 

çok sayıda beyliğin kurulmasıyla ortaya çıkmıştır. Doğu Roma İmparatorluğu’nun 

egemenliğindeki Bitinya ve Rumeli, imparatorluğun merkezi otoritesini kaybetmesinin 

ardından geniş özerkliklere sahip valiler tarafından yönetilmeye başlamıştır. 

Osmanlı’nın batıya doğru ilerleyişi esnasında karşılaştığı Balkan monarşilerinde ise 

merkezin çevre üzerindeki otoritesini kısıtlayan bir feodal düzenin var olduğu 

görülmektedir. Bütün bunlar Osmanlı’nın güçlü ve örgütlü bir direnişle karşılaşmadan 

hızlı fetihler yapmasını mümkün kılmıştır (Uzunçarşılı, 1988, ss. 111-121, 141-160). 

Fethedilen toprakların merkezle güçlü bağlarının olmayışı ise bu topraklarda yeni bir 

taşra teşkilatı inşa etmeyi kolaylaştırmıştır. 

Osmanlı’nın bir taşra teşkilatı kurma girişimi beyliğin ilk yıllarına kadar 

dayanmaktadır. Fethedilen topraklara idari ve adli işlerden sorumlu bir kadı ve 

asayişten sorumlu bir subaşı atamak, henüz Osman Bey Döneminde bile benimsenmiş 

bir uygulamadır. Yeni fethedilen topraklarda sancak adı verilen idari birimler kurmak 

da taşrayı düzene sokma çabası olarak görülebilir. Benzer bir şekilde, dirlik adı verilen 

tarım arazilerinin çoğunun asker kökenli olan yöneticilere dağıtılması da devletin 

kuruluş yıllarından itibaren var olan bir uygulamadır. Osmanlı’nın henüz bir beylik 



 72 

olduğu dönemde taşra teşkilatı ile merkezin arasındaki bağların zayıf olduğu 

görülmektedir. I. Murad Döneminde (1362-1389) yapılan reformlar ile bu bağı 

kuvvetlendirecek yeni idari mekanizmalar geliştirilmiştir. Bu aynı zamanda sultanın 

çevrede yer alan askeri yöneticiler üzerindeki otoritesini artırmasını ve devletin siyasi 

açıdan merkezileşme sürecinde önemli bir mesafe kat edilmesini sağlamıştır. 

I. Murad’ın merkezileştirici taşra reformlarının en önemlisi, Rumeli topraklarında 

bulunan sancakların yönetimini sağlayacak daha üst bir otorite kurmasıdır. 

Beylerbeyliği adı verilen bu üst otoritenin kuruluşu, Osmanlı’nın siyasi merkezileşme 

sürecinin önemli bir aşamasıdır. Beylerbeyi aracılığıyla sınırlardaki akıncı beylerini ve 

daha iç bölgelerde kalan diğer beyleri kontrolü altına alan I. Murad, böylelikle Osmanlı 

sultanının bölgedeki siyasi otoritesini sağlamlaştırmıştır. Rumeli Beylerbeyi’nin 

bölgedeki akıncı beylerini koordine etmesi, fetih hareketlerinin daha kontrollü bir 

şekilde devam ettirilmesini mümkün kılmıştır (İnalcık, 2008). Hükümdarın siyasi 

otoritesini artırmayı amaçlayan bu uygulama, Osmanlı eyalet sisteminin temellerinin 

atılmasını sağlamıştır. I. Bayezid Döneminde (1389-1402) Anadolu Beylerbeyliği’nin 

kurulması ile beylerbeylik Osmanlı taşra teşkilatının temel birimlerinden biri haline 

gelmiştir (Uzunçarşılı, 1988, s. 440). 

Devletin kurumsallaşmasına yönelik reformlar, I. Murad Döneminde toprak 

sistemini de daha merkezileşmiş bir yapıya kavuşturmuştur. Dirlik sisteminin 

yerleşmeye başlamasıyla, Osmanlı hükümdarı egemenlik alanındaki bütün topraklara 

müdahale etme gücü elde etmiştir. Aynı zamanda Osmanlı’nın gelişmiş bir taşra 

ordusuna ve merkezileşmiş bir vergi sistemine sahip olmasını sağlayan bu sistem, 

aşağıda daha detaylıca incelenecektir. Şimdilik dirlik sisteminin Osmanlı’nın farklı 

yönetim uygulamalarını kendi ihtiyaçlarını karşılayacak şekilde uyarlamaktaki 

başarısının en önemli örneklerinden biri olduğunu belirtmek yeterlidir. Bu 

uygulamaların kökenine dair farklı görüşler mevcuttur. Yaygın görüşlerden biri dirlik 

sisteminin Rum Selçuklu Devleti dahil pek çok Türk İslam devleti tarafından kullanılan 

ikta sistemine dayandığını iddia etmektedir. Sistemin Doğu Roma İmparatorluğu 

tarafından kullanılan pronoia sistemi ile de önemli benzerliklerinin bulunduğu 

görülmektedir (Şahin, 2013). Bu noktada her iki görüşün de haklılık payının 

bulunduğunu iddia etmek en makul seçenektir. İkta ve pronoia sistemlerinin merkezin 

çevre üzerindeki otoritesini kısıtlayan unsurlar içerdiğinin farkında olan Osmanlı 

yöneticileri, bu iki sistemi sentezleyip merkeziyetçi bir bakış açısıyla yeniden inşa 

etmiştir.  



 73 

I. Murad Döneminde gerçekleşen diğer bir önemli gelişme, askerlerin kendi 

aralarındaki ilişkileri düzenlemekle ve askeri davalarla bakmakla sorumlu olan 

kazaskerlik makamının oluşturulmasıdır. Osmanlı devlet teşkilatının büyük bir 

bölümünün askerlerden oluştuğu göz önünde bulundurulduğunda, askeri bir 

mahkemenin kuruluşunun devletin merkezileşme sürecinin önemli bir aşaması olduğu 

açıktır. Kazaskerlik makamı aynı zamanda devletin kuruluş sürecinde ordu teşkilatını 

geliştirecek reformların yürütülmesinden sorumlu olmuştur. Bu reformların en 

önemlisi, doğrudan sultana bağlı olan Kapıkulu ordusunun kuruluşudur (Kafadar, 

2021, ss. 257-277). 

Kapıkulu ordusunun kuruluşuna giden yol, pençik vergisi isimli yeni bir verginin 

çıkarılmasıyla başlamıştır. Pençik vergisi, aslında Osmanlı hükümetinin çevrede yer 

alan askeri yöneticiler üzerinde tahakküm kurma çabasının bir ürünüdür. Akıncılar 

tarafından alınan esirlerin beşte birinin devlete verilmesini zorunlu kılan bu vergi, 

Osmanlı’nın mali anlamda merkezileşme sürecinin önemli bir adımı olarak da kabul 

edilebilir. Ancak verginin en önemli sonucu hiç şüphesiz Osmanlı merkezi ordusunun 

kuruluşu olmuştur. Bu vergi sayesinde devlet mülkiyetine geçen genç esirler, iyi bir 

eğitim sürecinden geçirildikten sonra Yeniçeri Ocağı adı verilen yeni bir ordunun 

mensupları haline getirilmiştir. Varoluşunu sağlayan vergi nedeniyle pençik sistemi 

olarak adlandırılan bu sistem, aslında Rum Selçuklu Devleti tarafından kullanılan ve 

kökeni Abbasilere kadar dayanan gulam sistemine dayanmaktadır. Ancak Osmanlı, 

miras aldığı bütün yönetim uygulamaları gibi, bu sistemi de içinde dönemin koşullarına 

göre uyarlamış ve kendi ihtiyaçlarını karşılayacak şekilde geliştirmiştir (Vryonis, 1965).  

Kapıkulu ordusunun kısa süre içinde büyüyüp önem kazandığı görülmektedir. 

Ancak ordu büyüdükçe pençik sistemi ihtiyaç duyulan miktarda asker adayı toplamak 

için yetersiz kalmaya başlamıştır. Bu durum Osmanlı hükümetinin asker ihtiyacını 

karşılayacak yeni bir yönetim uygulaması geliştirmesini gerekli kılmıştır. İlk kez I. 

Mehmed Döneminde (1413-1421) uygulanmaya başlanan devşirme uygulaması, çeşitli 

nedenlerden ötürü yeterli sayıda esirin bulunmadığı zamanlarda da kapıkulu ordusu 

için ihtiyaç duyulan miktarda asker toplanmasını mümkün kılmıştır. Osmanlı 

hakimiyetindeki gayrimüslim köylerinde yaşayan çocuklardan uygun nitelikte olanların 

belirli aralıklarla toplanmasına ve eğitilmesine dayanan bu uygulama, II. Murad 

Döneminde (1421-1444) kanunlaşmıştır. Devşirme kanunu devletin hem siyasi hem de 

idari bakımdan merkezileşmesine büyük katkıda bulunmuştur. Merkezde bulunan iyi 

eğitimli ve sadık bir ordunun varlığı, sultanın siyasi otoritesinin mutlaklaşmasına giden 



 74 

önemli bir adım niteliğindedir. Devşirme toplamak için kurulan sistemin gayrimüslim 

tebaanın yaşadığı toprakları belirli ölçüde merkezi yönetimin kontrolüne alması ise idari 

merkezileşmenin bir örneğidir (Seçkin, Türkçelik, & Soyupak, 2023). Devşirme sistemine 

geçiş Osmanlı bürokrasisinin gelişim sürecinin de önemli bir aşaması olarak kabul 

edilebilir. Ancak bunun nedenini açıklamadan önce Osmanlı bürokrasisinin oluşum ve 

gelişim sürecini baştan incelemek daha uygun olacaktır.  

Geleneksel dönemde bürokratik yapının gelişmişlik düzeyi ile devletin idari 

merkezileşmişlik düzeyi arasında doğrudan bir ilişkinin bulunduğu söylenebilir. Öyle 

ki hanedan ve ordu sisteminin merkezileşme süreci incelenirken dahi Osmanlı 

bürokrasisinin kuruluş ve gelişim sürecine kısaca değinilmesi gerekmiştir. İncelemeye 

geçmeden önce, saray ve çevresinde iyi örgütlenmiş bürokratik bir teşkilatın 

bulunmasının devletin merkezileşmiş bir devlet olarak kabul edilmesi için tek başına 

yeterli olmadığı belirtilmelidir. Zira böyle bir bürokratik yapının yetki alanının yalnızca 

başkent olması da mümkündür. Ancak eğer saray bürokrasisinin taşrada uzantıları 

bulunuyorsa ve bu uzantılar merkezin çevre üzerindeki tahakkümünü güvence altına 

alıyorsa, incelenen devletin idari anlamda merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğu 

söylenebilir. 

Henüz bir uç beyliği olduğu dönemde Osmanlı bürokrasisinin diğer Anadolu 

beyliklerinden daha ilkel bir yapıya sahip olduğu söylenebilir. Bunun nedeni, 

Osmanlı’nın kurulduğu topraklarda Selçuklu’dan kalan idari sistemlerin 

bulunmamasıdır. Bağımsız bir beylik olma sürecine giren Osmanlı, bürokratik teşkilatını 

inşa ederken yönetim konusunda bilgili insanlara ihtiyaç duymuştur. Bu ihtiyaç 

medresede aldığı eğitim sayesinde idari ve hukuki konularda teorik yetkinliğe sahip 

olan ulema sınıfı tarafından giderilmiştir. Başlangıçta Osmanlı hizmetine giden 

ulemanın tamamının eski Selçuklu topraklarında yetiştiği ve bu sayede Selçuklu 

yönetim uygulamalarına aşina olduğu görülmektedir. Batıya göç edip Osmanlı 

hizmetine giren bu insanlar, Osmanlı beyleri tarafından hem merkezi bürokrasinin hem 

de taşra bürokrasisinin farklı kademelerinde bulunan önemli memuriyetlere 

getirilmiştir. Devlet yönetimi için gereken idari teşkilatlanmanın kuruluşunda önemli 

bir rol üstlenen bu insanlar, Osmanlı’nın kısa süre içinde diğer Anadolu beylikleri kadar 

gelişmiş bir idari teşkilatlanmaya sahip olmasını sağlamıştır. (Özkul, 2018). Kadı olarak 

görev yapan ulema, atandıkları kazada küçük taşra bürokrasilerinin inşa edilmesinde 

önemli rol oynamıştır. Sancak düzeyinde görevlendirilen memurlar, sayısı git gide 

artmaya başlayan sancakların merkezi hükümetin kontrol ve denetimi altına alınmasını 



 75 

mümkün kılmıştır. Rumeli ve Anadolu beylerbeyliklerinin kurulmasını takip eden 

süreçte bu eyaletlerde yer alan kaza ve sancaklardaki idari teşkilatlanma tek bir 

standarda kavuşturulmuştur (Ortaylı, 2020, ss. 250-261) 

Osmanlı’nın henüz bir beylik olarak adlandırıldığı dönemde merkezi bürokrasinin 

fazla gelişmediği görülmektedir. Bu dönemden kalan kayıtların azlığı, merkezi 

bürokrasinin idari işlerin bir bölümünü kayıt altına almamasından veya kayıt altına 

alınacak kadar idari işin bulunmamasından kaynaklanmış olabilir. Fethedilen veya 

başka bir şekilde Osmanlı egemenliğine geçen bölgelere yerleşen kadılar, devletin 

buradaki temsilcisi olmuştur. Kadı atamalarının başlangıçta doğrudan Osmanlı beyleri 

tarafından yapıldığı bilinmektedir. Ancak yönetilmesi gereken kaza sayısı arttıkça bu 

yönetim uygulaması sürdürülemez hale gelmiştir. Bunun üzerine en kıdemli kadı olan 

başkent kadısı, diğer kadıların atanma sürecinde önemli bir rol oynamaya başlamıştır. 

Kazaskerlik makamının oluşumunun ardından kadı adaylarını belirlemek, hükümdara 

sunmak ve atama işlemlerini yürütmek bu makamın görevi haline gelmiştir (Ortaylı, 

2001, ss. 261-279).  

Osmanlı taşra bürokrasisi büyüdükçe, merkezi bürokrasinin de buna bağımlı 

olarak gelişmesi gerekmiştir. Merkezi bürokraside görev alan memurların önemli bir 

bölümü taşradaki mali ve idari işlere dair kayıt tutmakla sorumlu olan katiplerden 

oluşmuştur. Bu memurların sayısı arttıkça merkezi bürokrasideki hiyerarşik düzenin ve 

iş bölümünün de yeniden düzenlenmesi gerekmiştir. Vezirlik ve defterdarlık gibi 

makamların zaman içinde bu nedenle ortaya çıktığı söylenebilir. Osmanlı bürokrasisi 

geliştikçe vezirlerin sayısı artmış ve en üst rütbeli vezir vezir-i azam olarak anılmaya 

başlamıştır. Defterdarın yanında nişancı ve reisülküttap gibi memuriyetlerin ortaya 

çıkması da aynı nedenden kaynaklanmıştır. Osmanlı yönetiminin bu makamları 

oluştururken önemli ölçüde Selçuklu mirasından yararlanmış olduğu söylenebilir 

(Köprülü, 1931). 

Osmanlı askeri başarılar elde edip büyüdükçe ulema sınıfının devlet 

yönetimindeki rolü de artmıştır. Bunun birinci nedeni, Osmanlı’nın sivil bürokraside 

görev alacak daha fazla memura ihtiyaç duymasıdır. Bitinya ve Rumeli gibi yeni 

fethedilen topraklarda hiç medrese bulunmaması nedeniyle Osmanlı ilk yıllarında kendi 

memurlarını yetiştirme imkanı bulamamıştır. Batıya göç eden ulema başlangıçta 

Osmanlı’nın ihtiyaçlarını karşılamak için yeterli olsa da devletin kurucuları uzun vadeli 

bir çözüme olan ihtiyacı göz ardı etmemiştir. Orhan Bey Döneminde (1324-1362) ilk 

Osmanlı medreselerinin doğrudan beyin talimatı ile kurulması bundan 



 76 

kaynaklanmıştır. Bunu takip eden yıllarda Osmanlı topraklarında yaşayan ulemanın 

devletin herhangi bir talebini beklemeden medreseler kurmaya başladığı görülmektedir. 

Beyliğin Anadolu’da yayılmaya başlamasıyla egemenlik alanına dahil olan medreseler 

de hesaba katıldığında, Osmanlı’nın kısa süre içinde memur ihtiyacını karşılayacak 

kadar medreseye sahip olduğu söylenebilir (İhsanoğlu, 2002).  

Osmanlı’nın idari teşkilatı geliştikçe devlet medreselerin iç işleyişine ve taşradaki 

ulemanın dini faaliyetlerine daha fazla müdahale etme imkanı elde etmiştir. 

Osmanlı’nın beylik döneminde medreseler üzerindeki kontrol ve denetimin bölgedeki 

kadılar tarafından gerçekleştirildiği söylenebilir. Ancak I. Murad Döneminde 

kazaskerlik makamının kurulmasıyla durum değişmeye başlamıştır. Medreselerin 

yönetiminden ve buradaki eğitim faaliyetlerinden sorumlu olan müderrislerin kazasker 

tarafından tayin edilmeye başlaması, Osmanlı merkezileşmesinin en önemi 

aşamalarından biri olarak kabul edilebilir. Sonraki dönemde Osmanlı hükümdarının 

emriyle kurulan medreselerin sayısında büyük bir artışın gerçekleştiği görülmektedir 

(İhsanoğlu, 2002). Devletin başlangıçta özerk kurumlar olan medreseler üzerindeki 

kontrolünü zaman içinde artırması, Osmanlı merkezileşmesinin dikkat çekici 

unsurlarından biri olarak değerlendirilebilir. 

Osmanlı’nın kurulduğu yıllarda daha fazla ulemaya ihtiyaç duymasının diğer bir 

nedeni, uyguladığı iskan politikalarıdır. Batıya göç eden insanları yeni fethedilen yerlere 

yerleştirmeye dayanan bu politika, pek çok yeni Müslüman yerleşiminin ortaya 

çıkmasına yol açmıştır. Bu insanlara dini hizmetler sunma görevi başlangıçta aynı 

bölgeye yerleşen ulema ve tarikat mensupları tarafından yerine getirilmiştir. 

Medreselerin kurulmasının ardından bu topraklarda dini hizmetler sunma görevi yine 

bu topraklarda yetişen insanlar tarafından üstlenilmeye başlamıştır. Ulemanın iskan 

politikalarının başarıya ulaşmasında ve yeni fethedilen topraklarda kültürel bir 

hakimiyet kurmasında önemli bir rol oynadığı söylenebilir. Zira ulema fetva vermek gibi 

dini hizmetler vermenin yanı sıra, yerleşik hayata uyum sağlamaya çalışan insanlara 

rehberlik etmek gibi önemli bir hizmeti de üstlenmiştir (İpşirli, 2000). 

İlmiye Teşkilatının gelişmesiyle Osmanlı yönetimi taşrada sunulan dini hizmetleri 

de kontrol ve denetim altına almaya başlamıştır. Bu merkeziyetçi girişim, taşradaki idari 

birimlerde müftülüklerin kurulması ile gerçekleştirilmiştir. Teşkilatın kuruluş sürecinin 

nasıl gerçekleştiğine dair net bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak kuruluş döneminde 

müftülük vazifesinin kadı ve müderris gibi ilmiye sınıfına mensup önemli memurlara 

verildiği bilinmektedir. Halkın dini meseleler hakkındaki sorularını cevaplamak ve 



 77 

gerektiği takdirde fetva vermek gibi önemli dini görevler üstlenen müftüler, Müslüman 

nüfusun büyük bölümünün Hanefi mezhebinin mensubu olması nedeniyle genellikle 

bu mezhepten seçilmiştir (Uzunçarşılı, 1984, sS. 83-91).  

II. Murad Döneminde başkent müftüsünün (veya şeyhülislamın) taşra 

müftülerinin amiri konumuna getirilmesiyle, ilmiye teşkilatının merkezileşme düzeyi 

daha da artırılmıştır (İpşirli, 2010, s. 96). Bu bahsi şimdilik kapatmadan önce, müftülerin 

Osmanlı bürokrasisine bağlı bir memur olduğuna ve merkezi hükümet tarafından 

atandığına dikkat çekilmelidir. Buradan yola çıkarak müftülüklerin kuruluşunu toplum 

yapısını ve halkın dini inanışlarını kontrol altında tutmak için kurulmuş bir idari 

uygulama olduğu iddia edilebilir. O halde müftülüğü Osmanlı idari teşkilatının 

temelindeki merkeziyetçi yönetim anlayışının önemli bir belirtisi olarak kabul etmek de 

mümkündür.  

Bu noktada, hem ulema sınıfının Osmanlı devlet teşkilatının gelişiminde ne kadar 

önemli bir rol oynadığını göstermek hem de Osmanlı merkezileşmesinin bilinçli bir 

çabanın ürünü olduğunu göstermek adına Çandarlı Kara Halil Paşa örneğini incelemek 

faydalı olacaktır. Karamanoğlu Beyliği sınırları içinde doğan Kara Halil, eğitimini 

Selçuklu yönetim geleneğinin yaşamaya devam ettiği bu topraklarda tamamladıktan 

sonra batıya göç etmiş ve Osmanlı hizmetine girmiştir. Kendisi Osmanlı’nın kayda geçen 

en eski kadılarından biridir. Görevinde gösterdiği başarılar Kara Halil’in Orhan Bey 

Döneminde devletin başkenti olan Bursa’ya kadı olarak atanmasını sağlamıştır. 

Kariyerinin bu döneminde devletin en kıdemli kadısı olarak pek çok önemli vazife 

üstlenen Kara Halil; yeni fethedilen yerlere kadı atayarak beyliğin idari teşkilatını 

geliştirmek, yaya ve müsellem ordularını organize ederek ordu sistemini 

merkezileştirmek ve ilk Osmanlı parasını bastırmak gibi önemli faaliyetlerde 

bulunmuştur. I. Murad kazaskerlik makamını oluşturduğunda bu makama ilk olarak 

Kara Halil’i atamıştır. Bu makama layık görülmesi hem devleti en kıdemli kadısı 

olmasından hem de taşra ordusunun kurulma sürecinde üstlendiği rolden 

kaynaklanmıştır (Bardakçı, 2019, ss. 21-57). 

Kazaskerlik makamının askeri davaları görmek gibi adli, askerler arasındaki idari 

işleri düzenlemek gibi idari görevleri vardır. Devlet teşkilatının henüz oluşmakta 

olduğu bir dönemde idari işleri düzenleme görevi, kazaskeri idari reform çalışmalarını 

yürüten önemli bir makam haline getirmiştir. Kara Halil’in bu dönemde Osmanlı 

Devleti’nin idari anlamda merkezileşmesine büyük katkıda bulunan reformlara öncülük 

ettiği görülmektedir. Pençik sisteminin kuruluşu, bu reformların en önemlilerinden 



 78 

biridir. Pençik vergisi sayesinde merkezi hükümetin gelirlerini ve çevre üzerindeki 

otoritesini önemli ölçüde artıran Kara Halil, bu sayede devletin mali anlamda 

merkezileşmesine katkıda bulunmuştur. Pençik vergisi ile elde edilen esirlerin 

yetiştirilmesinden sorumlu olan Acemi Ocağı ve burada yetişen askerlerin alındığı 

Yeniçeri Ocağı gibi askeri kurumlar Kara Halil’in gözetimi altında kurulmuştur 

(Bardakçı, 2019, ss. 21-57).  

Sonrasında paşa unvanını alan ve vezirlik makamına atanan Kara Halil, bu 

görevde bulunduğu dönem boyunca yaptığı idari düzenleme ve atamalarla Osmanlı 

devlet teşkilatının gelişimine katkıda bulunmaya devam etmiştir. Kendisinin ilmiye 

sınıfının kuruluşunda da önemli bir rol oynadığı söylenebilir (Bardakçı, 2019, ss. 21-57). 

Devletin medreseler üzerindeki denetimi onun vezirliği döneminde daha önce hiç 

olmadığı kadar artmıştır. Osmanlı medreselerinde yetişen yeni ulema neslinin de onun 

devlet adamlığı esnasında göreve başladığı ve yine onun vezirliği döneminde önemli 

makamlara geldiği göz önünde bulundurulmalıdır. Kara Halil Paşa’nın ve dönemin 

diğer önemli devlet adamlarının gözetiminde yetişen bu memurlar, hem daha köklü bir 

yönetim geleneğinin takipçileri hem de yeni bir yönetim geleneğinin ilk temsilcileri 

olarak kabul edilebilir.  

Ulema sınıfını etkili bir şekilde kullanmak, Osmanlı yönetim teşkilatının hızlıca 

büyüyüp gelişmesini sağlamıştır. Ancak, Osmanlı yönetim teşkilatını benzersiz bir 

niteliğe kavuşturan asıl gelişme başka bir memur sınıfının ortaya çıkışıyla 

gerçekleşmiştir. Kul adı verilen bu sınıfın ilk üyelerini pençik kanunu ile devlet 

mülkiyetine geçen genç esirlerin en nitelikli olanları oluşturmuştur. Diğer acemi 

oğlanları gibi asker olarak yetiştirilmek yerine ilmi bir eğitim sürecinden geçirilen bu 

gençler, devletin giderek artan memur ihtiyacını karşılamak için bürokratik mevkilere 

getirilmiştir. Devşirme sisteminin uygulanmaya başlamasının ardından bu sınıfın hızla 

büyümeye başladığı görülmektedir. Özellikle merkezi bürokraside kul sınıfına mensup 

olan memurların sayısında büyük bir artış yaşanmıştır. Başlangıçta düşük rütbeli 

memuriyetlere atanan bu insanlar, zaman içinde yükselmeye ve daha önemli 

makamlara getirilmeye başlamıştır. II. Murad Döneminde Enderun Mektebinin 

kurulmasıyla devşirme memurların eğitim standartları yükseltilmiş ve daha çok sayıda 

memurun yetiştirilmesi mümkün kılınmıştır (Özcan, 2002). 

2.1.2. Merkezileşmiş Büyük Ölçekli Bir Devlet Olarak Osmanlı 

Küçük ölçekli bir devletin genişleme sürecinin tam olarak hangi noktasında büyük 

ölçekli bir devlet haline geldiğini tespit etmek mümkün değildir. Benzer bir şekilde, bir 



 79 

devletin merkezileşme sürecinin hangi aşamasında merkezileşmiş kabul edileceğine 

dair net bir tespitin yapılamayacağı da söylenebilir. Bunun nedeni, birinci bölümde de 

belirtildiği üzere, kullanılan ölçek ve kriterlerin göreceli olmasıdır. Bütün devletler için 

geçerli ve net kriterlerin belirlenmesinin mümkün olmaması, bütün sınıflandırmaların 

yalnızca bir yoruma dayandığı anlamına gelmektedir. Bu yorum güçlü iddialara 

dayandırıldığı müddetçe, yapılan sınıflandırmanın gerçeğe yeterince yakın olduğu 

söylenebilir. Ancak pek çok vakada sınıflandırmayı netleştirecek kadar güçlü iddialar 

bulmak mümkün değildir. Bu bakımdan Osmanlı Devleti istisnai bir örnek olarak 

nitelendirilebilir. Zira Osmanlı’nın merkezileşmiş büyük ölçekli bir devlete 

dönüşümünün II. Mehmed Döneminde (1451-1481) tamamlandığını iddia etmek için üç 

makul gerekçe bulunmaktadır. 

İlk olarak, Osmanlı hükümetinin devleti büyük ölçekli bir devlet olarak 

tanımlamaya II. Mehmed Döneminde başladığı belirtilmelidir. Devletin resmi 

belgelerde Devlet-i Aliyye, yani büyük devlet olarak tanımlanması bunun en belirgin 

işaretidir. Osmanlı hükümdarından bahsederken şahların şahı anlamına gelen padişah 

unvanının tercih edilmeye başlanması da aynı nedenden kaynaklanmıştır. Batılı 

kaynaklarda Osmanlı Devleti’nin bir imparatorluk, Osmanlı hükümdarının ise bir 

imparator olarak anmaya başlaması da bu kimlik değişiminin bir sonucudur 

(Maksudoğlu, 2000). İkinci olarak, devlet teşkilatının farklı unsurlarındaki merkezileşme 

süreçlerinin tamamına yakınının II. Mehmed Döneminde tamamlandığı söylenebilir. II. 

Mehmed tarafından çıkarılan kanunnameler ve düzenlemeler, Osmanlı idari teşkilatının 

geleneksel dönemdeki en merkezileşmiş formuna ulaşmasını sağlamıştır (Özcan, 1992). 

Üçüncü olarak ise II. Mehmed ile başlayan ve I. Süleyman’ın tahta çıkışına kadar süren 

dönemin daha sonraki Osmanlı düşünürleri tarafından idealize edildiği göz önünde 

bulundurulmalıdır. Eski düzen anlamına gelen Kanun-ı Kadim kavramı, genellikle II. 

Mehmed Döneminde inşa edilen devlet teşkilatını tarif etmek için kullanılmıştır. Yaptığı 

reformlar sayesinde II. Mehmed’in bu eserlerde selatin-i maziye olarak anılan eski 

Osmanlı hükümdarlarının en önemlilerinden biri olduğu söylenebilir (Pala, 2006). 

II. Mehmed Döneminde yaşanan kimlik değişimi, Doğu Roma İmparatorluğu’nun 

başkenti ve son kalesi olan Konstantinopolis’in fethedilmesi ile başlamıştır. Şehri 

devletin yeni başkenti yapan II. Mehmed, sonrasında Roma İmparatorluğu’nun meşru 

varisi olma iddiasında bulunmuştur. Kendisi bu iddiasını desteklemek için Roma 

imparatorları tarafından kullanılan kayser (Latince caesar) unvanını kullanmaya 

başlamıştır. Sonraki hükümdarların da gayrimüslim tebaaya hitap eden namelerde ve 



 80 

Avrupa devletleri ile olan diplomatik yazışmalarda bu unvanı siyasi güçlerinin bir 

göstergesi olarak sıklıkla kullandığı görülmektedir (Demirkent, 2022).  

Osmanlı hükümdarları şahların şahı anlamına gelen padişah unvanının 

kullanımının II. Mehmed Döneminde yaygınlaşmaya başlaması da daha detaylıca 

incelenmesi gereken bir meseledir. Unvanın ilk kez II. Mehmed tarafından kullanıldığını 

iddia etmek doğru olmayacaktır. Ancak dönemin müelliflerince yazılan ve hükümdara 

sunulan eserlerde padişah kavramının daha önce hiç olmadığı kadar vurgulandığı 

görülmektedir. Dönemin en önemli vakanüvislerinden olan Tursun Beğ tarafından 

yazılan Tarih-i Ebu’l Feth isimli eserde padişahın mutlak egemenlik sahibi olduğu pek 

çok kez vurgulanmıştır (Gürsu, 2010). Buna göre padişah Allah’ın yeryüzündeki gölgesi, 

bütün Müslümanların önderi ve bütün dünyanın hükümdarıdır. Gücü, aklı ve bilgeliği 

padişahın hem insanlara hem de insan dışı varlıklara hükmetmesini mümkün 

kılmaktadır. Dindar, cömert ve yardımsever olan padişah bu özellikleri sayesinde 

hakimiyetinde olan varlıkları adaletle yönetmektedir (Tursun Beğ, 2020). Bütün bunlar 

Osmanlı mutlakiyetçiliğinin bir göstergesi olarak ele alınabilir. Padişah unvanının 

Farsça kökenli olması ise, Osmanlı’nın hem doğuya hem de batıya hükmeden büyük bir 

devlet olma iddiasını destekleyen bir unsur olarak kabul edilebilir. Hükümdarın aynı 

anda hem caesar hem de padişah olarak anılabilmesi, Osmanlı’nın farklı yönetim 

kültürlerini sentezlemek konusundaki başarısının önemli bir örneğidir. 

Kimlik değişikliği devletin yeni bir isim, hükümdarın ise yeni unvanlar 

kazanmasıyla sınırlı değildir. II. Mehmed Döneminde pek çok Roma yönetim 

uygulamasının Osmanlı’nın koşullarına uyarlanarak yönetim sisteminin bir parçası 

haline getirildiği görülmektedir. Bu noktada Topkapı Sarayı’nın inşa edilmesinin hem 

sembolik hem de işlevsel bir öneme sahip olduğu söylenebilir. Saray hem şehrin hem de 

imparatorluğun merkezi olmak üzere tasarlanmıştır. Şehrin ortasında olmasına rağmen 

aşılmaz bir kale olarak inşa edilen saray, hükümdarın halk tarafından erişilemeyecek bir 

konumda bulunmasını sağlamıştır. Geliştirilen yeni saray protokolleri, askerin ulemanın 

ve diğer bürokratların da hükümdara kolaylıkla erişememesine yol açmıştır. Bunlar 

Osmanlı hükümdarının otoritesinin mutlaklaştığını göstermektedir. Sarayın aynı 

zamanda sınırları içinde bulundurduğu Enderun Mektebi sayesinde devletin üst düzey 

yöneticilerinin yetiştirildiği bir eğitim merkezi haline geldiği de ayrıca belirtilmelidir 

(Tokalak, 2017, ss. 191-213). 

Yukarıda da belirtildiği üzere, Osmanlı hükümdarı henüz II. Mehmed Döneminde 

dahi bütün İslam dünyasının lideri olma iddiasında bulunmuştur. Ancak bu iddianın 



 81 

altını dolduracak sembolik başarı ancak I. Selim Döneminde (1512-1520), Mısır’ın 

Osmanlı tarafından fethedilmesi ile elde edilebilmiştir. Memlük Devleti’ni ortadan 

kaldırarak egemenlik alanını genişleten Osmanlı Devleti, aynı zamanda halifelik 

makamını elinde bulunduran Abbasi Hanedanı’nın yeni hamisi haline gelmiştir. Kısa 

süre sonra halife unvanını Abbasi halifesinden devralan I. Selim, böylece kendisini İslam 

dünyasının yeni lideri ilan etmiştir. Halifelik unvanının sembolik değerini küçümsemek 

doğru olmayacaktır. Ancak, Osmanlı hükümdarlarının diğer Müslüman hükümdarlara 

olan üstünlüğü yalnızca diplomatik yazışmalarla sınırlı kalmıştır. Bununla birlikte, 

hilafet unvanının hükümdarın Osmanlı topraklarında yaşayan Müslüman tebaa 

üzerindeki otoritesini artırdığı da belirtilmelidir. Özellikle salyaneli eyalet olarak anılan 

eyaletlerde Osmanlı hükümdarının meşruiyeti önemli ölçüde halife oluşuna 

dayanmıştır (Özcan, 1998). Bütün bunlardan yola çıkarak hilafet meselesini Osmanlı 

merkezileşmesinin değil Osmanlı mutlakiyetçiliğinin bir unsuru olarak 

değerlendirmenin daha uygun olacağı söylenebilir. 

Bu noktada kronolojide bir kez daha geriye dönmek ve II. Mehmed Döneminde 

yapılan merkeziyetçi reformları incelemek faydalı olacaktır. Üç kategori halinde 

incelenebilecek olan bu reformların ilki kısaca veraset reformu olarak anılabilir. Fatih 

Kanunnamesi olarak da bilinen Kanunname-i Ali-i Osman ile ülüş sisteminin son 

kalıntıları ortadan kaldırılmış ve yeni bir veraset sistemi inşa edilmiştir. Bu sisteme göre 

egemenlik hanedanın tamamına değil, yalnızca hükümdara aittir. Öyle ki, hükümdarın 

devletin bütünlüğünü korumak için gerekli gördüğü takdirde şehzadeleri idam 

ettirmesine dahi imkan tanınmıştır. Taht kavgalarını bütünüyle ortadan kaldırması 

hedeflenen bu sistem, sultanın egemenliğinin mutlak ve bölünemez hale gelmesine 

katkıda bulunmuştur (İnalcık, 1959).  

II. Mehmed’in merkeziyetçi reformlarının ikincisini bürokrasi reformu olarak 

adlandırmak mümkündür. Bu reformun siyasi boyutunu anlamak için kul sisteminin 

oluşumunu incelemek gerekmektedir. II. Murad’ın kurduğu Enderun Mektebinde 

yetişen devşirme kökenli devlet adamları, II. Mehmed Döneminde devletin en üst 

kademelerine yerleşmeye başlamıştır. Bunun sultanın bilinçli bir çabasının sonucunda 

gerçekleştiği söylenebilir. II. Mehmed’in devşirmelerin bürokrasideki etkinliğini 

artırmasının birincil nedeni, daha önce Osmanlı bürokrasisinde önemli bir yer edinen 

köklü ailelerin gücünü bastırmak ve Osmanlı Hanedanı’na rakip olmasını önlemektir. 

Çandarlı Ailesi’nin en güçlü mensuplarından biri olan Çandarlı Halil Paşa’nın idamı, 

devşirme reformunun en önemli sembolü olarak kabul edilebilir. Bu olay aynı zamanda 



 82 

sultanın egemenliğinin mutlaklığını ve Osmanlı hanedanının diğer hanedanlara olan 

üstünlüğünü de kanıtlamıştır (Uzunçarşılı, 1988, s. 516). 

Kul sınıfına mensup memurların Osmanlı bürokrasisinin asli unsuru haline 

gelmesiyle Osmanlı Devleti siyasi anlamda daha merkezileşmiş bir yapıya 

kavuşmuştur. Bu durum önemli ölçüde devşirmelerin sosyal statüsünden 

kaynaklanmaktadır. Arkalarında onları destekleyecek güçlü bir ailenin bulunmaması, 

hükümdarın gerekli gördüğünde hiçbir siyasi kaygı yaşamadan devşirmeleri 

azletmesini ve hatta idam etmesini mümkün kılmıştır. Bu, biraz da devşirmelerin 

tebaanın geri kalanının sahip olduğu bazı haklardan mahrum bırakılmasından 

kaynaklanmıştır (Karamuk, 2000). Devşirmelerin özel hukuki statüsü, müsadere gibi 

mülkiyet hakkını sınırlandıran bir uygulamanın geliştirilmesini de sağlamıştır. Bu 

uygulama aracılığıyla devlet görevden alınan veya vefat eden memurların sahip olduğu 

mal ve arazilere el koyabilmiştir (Mardin, 1973). Müsadere uygulamasının bazen ceza 

olarak kul sınıfında bulunmayan memurlar için de uygulandığı görülmüştür. Bu durum, 

zaten hükümdara sadık olmak üzere yetiştirilen devşirmelerin çıkarları gereği de 

hükümdara bağlı kalmasını zorunlu kılmıştır. Devşirme memurların bütün siyasi 

güçlerinin, mülklerinin ve hatta hayatlarının hükümdarın alacağı bir karara bağlı 

olması, hükümdarın otoritesini mutlaklaştırmıştır. Zaman içinde kul sisteminin ve 

içerdiği uygulamaların devşirme olmayan memurları da kapsayacak şekilde 

gelişmesiyle Osmanlı mutlakiyetçiliğin güç kazandığı söylenebilir (Akyılmaz, 2008). 

Kul sisteminin ortaya çıkışı, üst düzey memuriyetlerin genellikle devşirme 

kökenli kişilere verilmesine yol açarak ulema sınıfının gücünü belirli ölçüde azaltmıştır. 

Kul sistemine tabi sivil bürokratların kalemiye adı verilen yeni bir sınıf haline gelmesi, 

ulema sınıfının devlet yönetimindeki rolünün bir kısmını bu sınıfa bırakmasını 

gerektirmiştir. Ancak bu durum ulemanın Osmanlı yönetim teşkilatının hayati bir 

parçası olmaktan çıktığı şeklinde yorumlanmamalıdır. Zira ulema sınıfı Osmanlı 

bürokrasisinin önemli bir bölümünü oluşturmaya devam etmiştir. Bunun birinci nedeni, 

bürokraside yapılması gereken bazı işlerin medrese eğitimi almış olmayı 

gerektirmesidir. İkinci nedeni ise devşirme sisteminin merkez ve taşra bürokrasisinin 

memur ihtiyacını karşılayacak kadar eğitimli memur yetiştirememesidir. Bu da özellikle 

taşra bürokrasisinde ulemadan yararlanmaya devam etmeyi zorunlu kılmıştır (İpşirli, 

2000). Nitekim II. Mehmed Döneminde yapılan bürokrasi reformunun idari boyutu 

önemli ölçüde İlmiye Teşkilatı ile ilgilidir. İlmiye Teşkilatını yeniden yapılandıran 

düzenlemeler, merkezi hükümetin ulema sınıfı üzerindeki kontrol ve denetimini önemli 



 83 

ölçüde artırmıştır. İlmiye Teşkilatının bir mensubu olmanın çevrede yer alan bir kişinin 

Osmanlı yönetici sınıfına dahil olmasının tek yolu olması nedeniyle, teşkilatı merkeze 

bağlamak için yapılan reformları Osmanlı merkeziyetçiliğinin bir göstergesi olarak 

değerlendirmek mümkündür (Mardin, 1973). 

Paye sistemi, İlmiye Teşkilatının yeniden inşa edilmesinde kullanılan en önemli 

araç olarak kabul edilebilir. Ulemayı liyakat düzeyine göre derecelendirmek için 

kullanılan bu sistemin en önemli işlevi, medreseler arasında bir hiyerarşi kurarak 

merkezileşmiş bir eğitim sistemi inşa etmek olmuştur. Medreseler arasındaki hiyerarşi 

genellikle bulundukları konuma ve medresenin kurucularına göre belirlenmiştir. Buna 

göre II. Mehmed tarafından İstanbul’da kurulan Sahn-ı Seman medreseleri hiyerarşinin 

en üstünde yer almaktadır. Bir alt kademede yer alan medreseler dahil ve hariç olmak 

üzere iki kategoriye ayrılmıştır. Dahil kategorisinde hükümdar veya hanedan 

mensupları tarafından kurulan medreseler sınıflandırılmıştır. Hariç kategorisinde ise üst 

düzey devlet adamları tarafından yaptırılan veya Rum Selçuklularından miras kalan 

medreseler yer almıştır. Bunların bir altında kırklı, onların bir altında miftah, en altta ise 

haşiye-i tecrit olarak adlandırılan medreseler yer almıştır (Uzunçarşılı, 1984, ss. 1-19).  

Medreseler arasındaki hiyerarşinin yerleşmesi için müderrislerin medreselere 

sahip oldukları payeye göre atanmasına dikkat edilmiştir. Buna göre daha düşük bir 

payeye sahip olan müderrisler hiyerarşinin daha altında yer alan medreselere atanırken, 

daha yüksek payeye sahip olan müderrisler daha üst düzey medreselerde görev almıştır. 

Müderris maaşlarının medresenin hiyerarşide bulunduğu kademeye göre belirlenmesi, 

nitelikli müderrisleri hiyerarşinin daha üstünde bulunan medreselerde çalışmak için 

teşvik etmiştir. Bu da başlangıçta merkeze yakınlık üzerinden inşa edilen medrese 

hiyerarşisinin kısa süre içinde liyakat esaslı bir hiyerarşiye dönüşmesini mümkün 

kılmıştır. Böylece ülkedeki en nitelikli müderrisler devletin yeni başkenti olan 

İstanbul’da toplanırken, taşrada merkezi hükümetin kontrolü dışında kurulan 

medreseler önemini kaybetmiştir (Unan, 2004).  

Eğitim hayatına en alt kademede yer alan bir medresede başlayan bir talebe, 

buradaki eğitimini tamamladığında bir paye elde etmiştir. Talebe daha üst bir kademede 

bulunan bir medreseye geçip buradaki eğitimini tamamladıkça payesi de yükselmiştir. 

Sahn-ı Seman medreselerine kadar yükselmeyi başaran talebeler, ancak buradaki 

eğitimlerini tamamladıktan sonra üst düzey memuriyetlere atanmaya hak 

kazanabilmiştir. Uygun adayların önce daha önemsiz memuriyetlere atandığı ve 

görevlerinde başarı elde ettikçe payesi daha yüksek bir memuriyete terfi ettiği 



 84 

görülmektedir. Bu yalnızca medreselerin değil, aynı zamanda ulemanın atandığı bütün 

memuriyetlerin de paye sistemine göre derecelendirildiği anlamına gelmektedir. 

Memuriyetler arasındaki geçişlerin nasıl yapılacağı, her memurun ne kadar maaş alacağı 

ve benzeri meseleler Kanunname-i Ali Osman’da ve onu takip eden diğer 

kanunnamelerde düzenlenmiştir (Unan, 2007). 

II. Mehmed Döneminde merkezileşmiş bir İlmiye Teşkilatının temellerinin atıldığı 

söylenebilir. Ancak bu temellerin üzerine inşa edilen yapı zaman içinde büyük 

değişimlerden geçmiştir. Bunun en belirgin örneği medrese sisteminde görülmektedir. 

Sınırların genişlemesi ve devlet teşkilatının büyümesi, Osmanlı’nın zaman içinde daha 

fazla memura ihtiyaç duymasına yol açmıştır. Bunun sonucunda hem İstanbul’da hem 

taşrada pek çok yeni medrese kurulmuştur. Ancak bu ulema sayısında da büyük bir 

artışı beraberinde getirmiştir. Ulema arasındaki rekabet, müderrislik gibi önemli 

mevkilere gelmek isteyenler için bir sınav sisteminin geliştirilmesini gerekli kılmıştır. Bu 

da yeterli gelmeyince taşrada bulunan bazı medreselere en üst düzey payeye sahip 

müderrisler atanmaya başlamıştır. Bütün bunlar II. Mehmed Döneminde inşa edilen 

basit yapının zaman içinde büyüyüp daha karmaşık bir yapıya kavuşmasına yol açmıştır 

(Uzunçarşılı, 1984). 

16. yüzyılda çıkarılan yeni kanunlar ve yapılan yeni idari düzenlemeler İlmiye 

Teşkilatının en gelişmiş yapısına kavuşturmuştur. Yapılan en önemli reform, önceden 

başkent müftüsü olarak görev yapan şeyhülislamın kazaskerlere ait görevlerin bazılarını 

devralıp ilmiye teşkilatının başı haline gelmesiyle gerçekleşmiştir. Kadılar arasındaki 

hiyerarşinin yeniden düzenlenmesi ve bağımsızlığını koruyan medreselerin idari 

hiyerarşiye dahil edilmesi de bu dönemde yapılan çalışmalara örnek olarak verilebilir. 

Bütün bunlar İlmiye Teşkilatını dönemin en büyük, kalabalık ve merkezileşmiş 

bürokratik yapılarından biri haline getirmiştir (Atçıl, 2023, ss. 147-171). 

Bürokrat sayısındaki artış, devletin kapsamlı bir maaş sistemi geliştirmesini de 

zorunlu kılmıştır. Bu zorunluluğun neticesinde ortaya çıkan maaş sistemi Osmanlı’nın 

mali anlamda da oldukça merkezileşmiş bir yapıya kavuşmasını sağlamıştır. 

Osmanlı’nın memurlara maaşlarını dağıtırken birden fazla usul kullandığı 

görülmektedir. Merkezi orduda, saray bürokrasisinde ve taşra bürokrasisinin üst 

kademelerinde bulunan memurların maaşlarına mevacib veya ulufe adı verilmiştir. 

Ödenecek maaşın miktarı memuriyetin türüne ve derecesine göre belirlenmiştir. Bu 

miktarlar, çıkarılan kanunnameler aracılığıyla netleştirilmiştir. Osmanlı mali 

bürokrasisinin en önemli işlevlerinden biri devletin emrindeki memurların ve bu 



 85 

memurların alacağı maaşların kaydını tutmak olmuştur. Günlük olarak hesaplanan 

maaşlar, genellikle üç ayda bir ödenmiştir (Afyoncu, 2004). Bürokrasinin daha alt 

kademelerinde olan ve merkezi hükümetle doğrudan bağlantısı bulunmayan memurlar 

ise gelirlerini genellikle sundukları hizmetlerin karşılığında aldıkları harçlardan 

oluşmuştur. 

 Düzenli bir maaş vermek yerine belirli bir toprağın gelirlerini tahsis etmek de 

Osmanlı mali sisteminde yaygın bir şekilde kullanılan bir uygulamadır. Kendisine tımar 

veya zeamet verilen kişilerin topraktan elde ettikleri gelirin bir bölümünü maaş olarak 

kendilerine ayırması, bu uygulamanın en yaygın biçimidir. Cebeli adı verilen taşra 

askerlerinin ve dirliklerde çalışan diğer görevlilerin maaşları da yine bu toprakların 

gelirlerinden ödenmiştir (Cin, 2016, ss. 81-84). Bu uygulamanın diğer bir formu ise 

arpalık olarak bilinmektedir. Genellikle merkeze daha yakın bölgelerde bulunan 

dirliklerin gelirlerinin maaş olarak verilmesine dayanan bu uygulama, bazı bürokratları 

ek maaşla ödüllendirmek ve emekli memurların geçimini sağlamak içi kullanılmıştır. 

Arpalık sahipleri genellikle bu arazileri bizzat yönetmek yerine oraya kendilerini temsil 

edecek bir naip göndermiştir (Baltacı, 1991). 

Osmanlı’nın taşra reformunu incelemeye geçmeden önce, merkezi bürokrasinin 

üst kademelerinin de II. Mehmed Döneminde yeniden şekillendiğini belirtmek iyi 

olacaktır. Nitekim Kanunname-i Ali Osman’ın önemli bir bölümü üst düzey 

bürokratların görevlerini ve bunlar arasındaki hiyerarşiyi belirlemeye ayırılmıştır. 

Kanunda açıklanan hiyerarşinin ve adı verilen kurumların bir kısmının II. Mehmed 

Döneminden önce oluşmaya başladığı belirtilmelidir. Örneğin kanundaki “…vüzeranın 

ve umeranın veziriazam başıdır. Cümlenin ulusudur. Cümle umurun vekil-i mutlakıdır. Ve 

malımın vekili defterdarımdır ve ol nazırdır” ifadeleri ile bürokrasinin başına getirilen 

veziriazamlar, zaten daha önceki dönemde de bu görevi ifa etmiştir (Özcan, 1982, ss. 30). 

Ancak, II. Mehmed Döneminden itibaren önceden hükümdarın üstlendiği pek çok 

görevin de tamamen veziriazama bırakıldığı da belirtilmelidir.  

Benzer bir örnek kanunun Divan-ı Hümayun ile ilgili maddelerinde de geçerlidir. 

Üst düzey memurların bir araya toplanıp devlet işlerini görüştüğü divan, devletin ilk 

yıllarından itibaren farklı formlarda var olmuştur. Kanunda geçen “Ve Divan-ı 

Hümayunumda sadra oturmak vüzeranın ve kadıaskerlerin ve defterdarların ve nişancının 

yoludur. Evvela vüzera oturup bir canibe kadıaskerler, anların altına defterdarlar otururlar ve ol 

bir canibe nişancı oturur.” ifadeleri ile Divan-ı Hümayun üyelerinin ve bunlar arasındaki 

hiyerarşinin netleştirdiği söylenebilir (Özcan, 1982, ss. 33). Ancak bu noktada da II. 



 86 

Mehmed Döneminden itibaren hükümdarın divan toplantılarına bizzat katılmayı 

bıraktığını belirtmek faydalı olacaktır. Bunun gibi uygulamalar, II. Mehmed’in 

hükümdarın emrinde olacak ancak gerektiği takdirde idari işleri hükümdarı meseleye 

dahil etmeden yürütebilecek, gelişmiş bir bürokratik yapı kurma çabasının bir 

sonucudur. 

Kanunname-i Ali Osman divanın dışında bulunan memurları, bunlar arasındaki 

hiyerarşiyi, memurların terfi yollarını, maaşlarını ve diğer pek çok meseleyi detaylıca 

açıklamıştır. Ancak bu konuda daha fazla detay vermenin lüzumu yoktur. Zira, divan 

üyeleri dahil, kanunun pek çok hükmü daha sonra yapılan reformlar aracılığıyla 

değiştirilmiştir. Kubbealtı vezirlerinin sayısının artması, yardımcı memurlardan olan 

reisülküttabın daha önemli bir memur olarak ön plana çıkması ve toplantı usullerine 

dair düzenlemeler bu reformlara örnek olarak verilebilir (Yetkin, 2012). Bu noktada 

önemli olan, Osmanlı bürokrasisinin merkezi bir planlamanın neticesinde oluşturulmuş 

ve dönemin koşullarına göre son derece gelişmiş bir yapıya sahip olmasıdır. Devleti 

merkeziyetçi bir anlayışla inşa eden Osmanlı yönetimi, taşra bürokrasisini dahi bunun 

gibi kanunnameler aracılığıyla düzenleyecek güce sahip olmuştur. 

II. Mehmed’in merkeziyetçi reformların üçüncüsü taşra reformu olarak 

adlandırılabilir. Bu reformun siyasi boyutu, uç beylerinin merkeze bağlanması ile 

ilgilidir. Daha önceki dönemde uç beylerinin yarı özerk yetkilere sahip olduğu ve 

Osmanlı hükümdarının vasalıymış gibi hareket ettiği görülmektedir. Merkezileşmiş bir 

devlet teşkilatı inşa etmeyi amaçlayan II. Mehmed, uç beylerine özerklik kazandıran 

geleneksel yönetim uygulamalarını ortadan kaldırmıştır. Bunun yalnızca yasal 

düzenlemeler aracılığıyla gerçekleştirilmediği de belirtilmelidir. II. Mehmed’in yeni 

düzene uyum sağlamayı reddeden ve emre itaatsizlik eden uç beylerini sertçe 

cezalandırması, otoritesini tesis etmesini mümkün kılmıştır (Kafadar, 2021, ss. 269-270). 

Reformun idari boyutu yine Kanunname-i Ali Osman ve onu takip eden düzenlemeler 

ile gerçekleştirilmiştir. Yapılan düzenlemelerle Osmanlı taşra teşkilatını oluşturan 

birimler netleştirilmiştir. Taşra teşkilatının bir parçası olarak kabul edilebilecek dirlik 

sisteminin de yapılan düzenlemeler aracılığıyla en gelişmiş formuna kavuşturulduğu 

söylenebilir. Merkezi hükümetin çevreyi bütünüyle kontrol altına alması, dirlik 

sisteminin doğrudan Osmanlı egemenliğinde bulunan bütün topraklarda 

uygulanmasını mümkün kılmıştır (Ortaylı, 2020, ss. 124-133).  

II. Mehmed Döneminde kurulan taşra teşkilatı, sonraki yüz elli yıl boyunca 

Osmanlı’nın dönemin en merkezileşmiş devletlerinden biri olmasını sağlamıştır. 



 87 

Teşkilattaki bozulma belirtilerinin ortaya çıkışını takip eden yüzyılda dahi Osmanlı 

hükümeti bu teşkilat aracılığıyla çevreyi kontrol altında tutabilmiştir. Bu nedenle 

Osmanlı’nın nasıl merkezileşmiş bir yönetim yapısına sahip olabildiğinin anlaşılması 

için taşra teşkilatını kısaca incelemek gerekmektedir. Yapılan incelemede Osmanlı taşra 

teşkilatının temel birimleri ve bunların görevleri açıklanacaktır. Böyle bir inceleme, 

Osmanlı yönetim geleneğinin merkeziyetçi karakterini ortaya koymak için de gereklidir. 

Osmanlı taşra teşkilatının temel birimi sancaktır. Sancaklarda kurulan idari 

teşkilatların başına bey veya sancak beyi olarak adlandırılan bir yönetici atanmıştır. 

Genellikle askeri sınıfın bir mensubu olan bey hem sancaktaki askeri birliklerin 

komutanı hem de sancak sınırları içinde bulunan toprakların yönetiminden sorumlu 

olan idareci olma niteliklerine sahiptir. Sancak beyinin komutanlık görevleri barış 

döneminde sancak sınırları içinde asayişi sağlamak ve tımar sahiplerinin asker 

yetiştirme sorumluluğunu yerine getirip getirmediğini denetlemektir. Savaş zamanında 

ise sancak beyleri sefere çağırıldıkları takdirde sancaktaki askeri birlikleri toplayıp 

orduya katılmakla sorumlu tutulmuştur. Uçlarda bulunan sancak beylerinin savaş 

zamanında devletin sınırlarını korumak gibi önemli bir görev üstlendiği de 

belirtilmelidir (Ortaylı, 2020, ss. 124-133). 

Sancak beyinin bir idareci olarak Osmanlı taşra teşkilatında kilit bir role sahip 

olduğu söylenebilir. Hükümdarın taşradaki temsilcisi konumunda olan sancak beyi, 

sancağın altında yer alan idari birimlerin ve dirlik arazilerinin yönetiminden sorumlu 

tutulmuştur. Gücünü yetki genişliği ilkesinden alan sancak beyleri, yine aynı ilke 

sayesinde sancaktaki sorumluluklarının önemli bir bölümünü daha alt idari birimlerde 

bulunan astları aracılığıyla yerine getirmiştir. Dolayısıyla sancakbeyinin asıl idari 

sorumlulukları merkezi hükümet ile sancaktaki idari birimler arasında iletişimi 

sağlamak, sancakta toplanan vergileri merkezi hükümete iletmek ve astlarını 

denetlemek şeklinde sıralanabilir. Sancak beyi sancağın idari ve mali işlerini yürütürken 

küçük bir memur grubundan da faydalanmıştır. Merkezden atanan bu memurlar idari 

yazışmaların yürütülmesi, toplanan vergilerin kayda geçirilmesi, tımar arazilerinin 

denetlenmesi ve benzeri işlerde sancak beyine yardımcı olmuştur (Ortaylı, 2020, ss. 124-

133). 

İdari teşkilatlanma bakımından bütün sancaklar birbirine benzer bir yapıya 

sahiptir. Ancak sancakların yönetiminde farklı kanunların ve yönetim usullerinin 

kullanıldığı görülmüştür. Farklı coğrafyalarda bulunan sancakların aynı şekilde 

yönetilmesinin idari güçlüklere yol açacağının farkında olan Osmanlı yönetimi, 15. 



 88 

yüzyıldan itibaren yeni kurulan sancakların yönetimi için sancak kanunnameleri 

hazırlamaya başlamıştır. Kanunnamelerin hazırlanma sürecinde ilk olarak sancakta 

yaşayan halkın demografik yapısı ve sancaktaki iktisadi faaliyetler tahrir defteri adı 

verilen belgelere kaydedilmiştir. Bu belgelerin incelenmesinin ardından hazırlanan 

merkezi hükümet tarafından hazırlanan kanunnamelerin iki temel işlevi vardır. 

Bunların ilki, sancakta toplanacak vergilerin niteliğinin ve niceliğinin belirlenmesidir. 

Farklı üretim faaliyetlerinden farklı vergilerin alınması, üretimdeki verimliliğin vergi 

oranını değiştirmesi ve cizye gibi yalnızca gayrimüslim reayadan alınan özel vergilerin 

varlığı böyle bir incelemeyi gerekli kılmıştır. Kanunnamelerin ikinci işlevi ise Osmanlı 

hakimiyetine geçişin sancaktaki idari işleyişi aksatmasının önüne geçilmesidir. Bölgede 

uygulanmakta olan eski yasa, örf ve adetlerin kanunnamelerde de yer alması, Osmanlı 

hakimiyetine geçişi kolaylaştırmıştır. Daha sonra yapılan tahrirlerin ardından 

kanunnamelerde değişiklikler yapılsa bile yönetimde yerel örf ve adetler dikkate 

alınmaya devam etmiştir (Karaduman, 2005). 

Sancak kanunnamelerinin Osmanlı Devleti’nin geliştirdiği en özgün yönetim 

uygulamalarından biri olduğu iddia edilebilir. Kanunnameler merkezde bulunan 

memurlar tarafından hazırlanıp merkezden atanan memurlar tarafından 

uygulanmasına rağmen sancakların ihtiyaç duyduğu şekilde yönetilmesini sağlayacak 

ve yerel halkın ihtiyaçlarını karşılayacak esnekliği de sağlamıştır. Bölgenin koşullarına 

uygun olarak tasarlanan yönetim usulleri, bu sancakların yönetimini kolaylaştırmış ve 

Osmanlı’nın taşra üzerindeki kontrolünü artırmıştır. Vergilerle ilgili düzenlemelerin 

Osmanlı mali sistemini dönemin en gelişmiş mali sistemlerinden biri haline getirdiği de 

belirtilmelidir. Dolayısıyla sancak kanunnamesi uygulamasının hem merkeziyetçi bir 

karaktere sahip olduğu hem de Osmanlı Devleti’nin idari ve mali anlamda 

merkezileşmesine katkıda bulunduğu söylenebilir. Öte yandan, Osmanlı merkezi 

idaresinin taşra yönetimine olan müdahalesinde belirli sınırları aşmadığına ve tek 

tipleştirici bir politika uygulamadığına da dikkat edilmelidir. 

Farklı bölgelerde yer alan sancaklar, yönetimi daha kolay hale getirmek için 

beylerbeyliği adı verilen eyalet teşkilatlarının altında örgütlenmiştir. Daha önce de 

belirtildiği üzere, ilk beylerbeyliği Rumeli bölgesinde kurulmuş ve bu bölgede bulunan 

beylerin kontrol altına alınmasını sağlayan merkeziyetçi bir araç olarak kullanılmıştır. 

Osmanlı’nın Anadolu’da yayılmasının ardından bu bölgede de bir eyalet yönetiminin 

kurulması gerekmiştir. Sonraki dönemde bir süre boyunca fethedilen bölgelerde 

kurulan sancaklar bu iki eyaletin sınırlarına dahil edilmiştir. Ancak sınırların fazla 



 89 

gelişmesinin ardından yeni eyaletlerin kurulması gerekmiştir. Bu eyaletlerin kuruluş 

sürecinde Anadolu ve Rumeli beylerbeylikleri model olarak kullanılmıştır (Uzunçarşılı, 

1988, s. 440).  

Osmanlı eyaletlerinin sayısındaki artış, sınırlar genişledikçe devam etmiştir. 

Ancak eyalet sayısındaki artışın yalnızca fetih hareketleriyle ilgili olduğunu söylemek 

doğru olmayacaktır. Devletin büyük ölçekli merkezileşmiş bir yapı inşa etme sürecinde 

bazı eyaletlerin daha kolay yönetilebilmesi için daha küçük eyaletlere bölündüğü 

görülmektedir. Eyaletlerde kurulan her beylerbeyilik, eyalet merkezi olarak belirlenen 

bir sancağa yerleşmiştir. Bu idari yapının yöneticisi olan beylerbeyi, tıpkı sancak beyi 

gibi hem bir komutan hem de bir idareci olma niteliklerini taşımıştır. Beylerbeyinin 

sorumluluklarının sancak beyinin sorumluluklarından tek farkı, idari ve askeri 

hiyerarşide sancak beylerinin üstünde yer alıyor olmasıdır. Kısaca özetlemek gerekirse 

beylerbeyinin savaş zamanlarında sancak beylerine komutanlık yapmak, barış 

dönemlerinde ise sancaklardaki idari ve mali işleyişin düzgünce yürütüldüğünü 

denetlemek gibi iki temel göreve sahip olduğu söylenebilir. Genellikle siyasi ve askeri 

meselelerle ilgilenen beylerbeyinin eyaletlerdeki idari ve mali görevlerini yerine 

getirirken merkezden atanan tımar defterdarı ve kethüda gibi üst düzey memurların 

yardımını aldığı da belirtilmelidir (İnalcık, 2000, ss. 104-121). 

Osmanlı taşra teşkilatında sancakların bir altında kaza adı verilen idari birimler 

bulunmaktadır. Her sancak birden fazla kazaya bölünmüştür. Kazaların yönetiminden 

kadı unvanı taşıyan yöneticiler sorumludur. Şehir yönetimi ile ilgili meselelerde 

idarecilik, kaza sınırları içindeki adli meselelerde ise hakimlik yapmakla sorumlu olan 

kadılar, merkezi hükümet tarafından her zaman ilmiye sınıfının mensupları arasından 

atanmıştır. Bunun nedeni kadı olmak için gereken üst düzey hukuki eğitime yalnızca 

medrese mezunu olan ulemanın sahip olmasıdır. Kadıların atanması, terfi ettirilmesi ve 

görevden alınması payesi en yüksek kadıların atandığı kazaskerlik makamı tarafından 

yapılmıştır. Avrupa topraklarındaki kadıların işleri Rumeli Kazaskeri, Asya 

topraklarındaki kadıların işleri ise Anadolu Kazaskeri tarafından yürütülmüştür 

(Uzunçarşılı, 1984, ss. 151-161). 

Kadılar bulundukları şehrin yönetiminde asayişi sağlamak, vakıfları ve esnaf 

loncalarını denetlemek, şehrin imarını ve temizliğini sağlamak gibi çok önemli beledi 

görev üstlenmiştir. Bütün bu işlerin yerine getirilebilmesi için kadıların emrinde farklı 

işlerde uzmanlaşmış çok sayıda devlet görevlisinin çalışması gerekmiştir. Subaşı, 

kadıların hizmetindeki en üst rütbeli memur olarak nitelendirilebilir. Beylerbeyiler 



 90 

tarafından atanan subaşılar, atandıkları kazanın sınırları içindeki kolluk kuvvetlerini 

yönetmek ve vergi toplamak gibi göreve sahiptir. Subaşılar dirliklerin yönetiminde de 

önemli bir rol üstlenmiştir. Çeribaşı adı verilen ve doğrudan subaşına bağlı olan 

memurlar, barış zamanında tımarlı sipahileri denetlemek ve savaş zamanında onları 

organize etmek gibi önemli görevler üstlenmiştir. Kadıların emrindeki diğer bir önemli 

memur naiptir. Naiplerin görevi kadıyı kazada yer alan diğer yerleşim yerlerinde temsil 

etmek ve kadı adına onun görevlerini yerine getirmektir. Kadılar naiplerini bizzat ve 

genellikle yerel ulema arasından seçip atamıştır. Ancak kazalarda bulunacak naip sayısı 

her zaman merkezi hükümet tarafından belirlenmiştir. Bu Osmanlı merkezi yönetiminin 

taşra idari üzerinde kontrol sağlama yöntemlerinden biridir. İktisadi işleri denetleyen 

muhtesipler, miras işleri ile ilgilenen kassamlar, idari işlemlerin kaydını tutan katipler, imar 

işlerinden sorumlu olan mimarbaşılar ve mahalle yönetiminden sorumlu olan dini 

önderler de kadının emrindeki önemli memurların arasında sayılabilir (İslamoğlu, 

2019). 

Osmanlı yönetim anlayışının merkeziyetçi karakteri, kadı ile yerel halk 

arasındaki ilişkiye de yansımıştır. Kadıların en önemli görevlerinden biri yerel 

teşkilatlar ve seçkinler ile devlet arasında aracılık yapmaktır. Esnafın ileri gelenleriyle 

ve diğer yerel seçkinler ile sürekli iletişim halinde olan kadı, beledi görevlerinin bir 

bölümünü (narh tespiti, lonca çalışanlarının tayini, pazar vb.) bunların desteği ile yerine 

getirmiştir. Kadılar eğitim, temizlik, itfaiyecilik ve benzeri pek çok hizmeti sağlayan 

vakıflar ile devlet arasındaki aracı olmak gibi çok önemli bir göreve de sahiptir (Ortaylı, 

2020, ss. 261-279).  

Vakıfların Osmanlı’da beledi ve sosyal hizmetlerin gerçekleştirilmesinde çok 

önemli bir role sahip olduğu söylenebilir. Her ne kadar vakıfların büyük bir bölümü 

hanedan üyeleri ve devlet adamları tarafından kurulmuş olsa da vakıfları özerk idari 

yapılar olarak değerlendirmek daha uygun olacaktır. Yasal statüleri gereği, gelirlerini 

vergilerden elde etseler dahi vakıflar devlete bağlı bir kurum değildir. Benzer bir 

şekilde, doğrudan hükümdar tarafından atanmış olsa dahi vakfı yönetmekle yükümlü 

olan mütevellileri ve nazırları devlet memuru olarak nitelendirmek doğru olmayacaktır. 

Vakıflar ile yönetici kesim arasındaki ilişki, Osmanlı’da vakıf kurmak için gereken 

mülkün yönetici kesimin elinde bulunmasından kaynaklanmıştır (Karazeybek, 2020). 

Osmanlı’nın merkeziyetçi yönetim anlayışının vakıfları ne şekilde etkilediğini tespit 

etmek için asıl incelenmesi gereken, devlet ile vakıflar arasındaki ilişkidir. 



 91 

Devletin vakıflara dair görevleri vakıfların kaydını tutmak, vakfiye şartlarına 

uygun bir şekilde yönetildiğini denetlemek, kanunları ihlal edecek faaliyetlerde 

bulunmasını önlemek ve varlıklarının devamını güvence altına almak şekilde 

sıralanabilir. Bütün bu sorumluluklar çoğunlukla kadı ve onun emrindeki bürokratlar 

tarafından yerine getirilmiştir. Kadılar yeni bir vakıf kurmak için yapılan başvuruları 

değerlendirmek, uygun gördüğü takdirde vakıfları tescillemek gibi önemli bir görev de 

üstlenmiştir. Bu bakımdan merkezi hükümetin vakıflar ile doğrudan, resmi bir ilişki 

kurmadığı söylenebilir. Ancak, bu noktada bazı istisnai vakıfların var olduğu da 

belirtilmelidir. Mekke ve Medine’de kurulan Haremeyn-i Şerif vakıfları, yenine 

getirdikleri hizmetlerin önemi nedeniyle, daha sıkı bir denetime tabi tutulmuştur. Bu 

vakıfların nazırlıkları merkezde bulunan Kapı Ağası ve Darüssaade Ağası gibi önemli 

devlet memurlarına verilmiştir (Karazeybek, 2020). Bu uygulama Osmanlı’nın vakıf 

hukukunu ihlal etmeden merkezi kontrolünü artırma çabasının bir ürünü olarak 

değerlendirilebilir. 

Osmanlı şehir yönetiminin en küçük idari birimi mahalledir. Yukarıda da 

belirtildiği üzere, mahallelerin yönetiminden dini önderler sorumludur. Bu önderler 

Müslüman tebaanın yaşadığı mahallelerde imam, Hristiyan tebaanın yaşadığı 

mahallelerde papaz, Yahudi tebaanın yaşadığı mahallelerde ise hahamdır. Padişah 

beratı ile tayin edilen bu kişiler mahallede yaşayan halkın ruhani önderi olmanın yanı 

sıra, nüfus kayıtlarını tutmak, vergi miktarını belirlemek, vergileri tahsil etmek gibi 

önemli idari görevler de üstlenmiştir. Dolayısıyla onları kadıyı mahalli düzeyde temsil 

eden devlet memurları olarak nitelendirmek yanlış olmayacaktır. Temel işlevleri aynı 

olsa da imamların, papazların ve hahamların yetkileri arasında önemli farklılıklar 

bulunmuştur. Papazların ve hahamların imamlara kıyasla daha özerk oldukları 

söylenebilir. Bunların atanma süreçleri de imamlarınkinden farklı yöntemlerle 

gerçekleştirilmiştir (Şahin & Işık, 2011). Bu durum, millet sistemi olarak bilinen yönetim 

usulünün bir sonucudur. 

Geleneksel dönemde çok kültürlü bir halka hükmeden pek çok devlet, yönetimi 

kolaylaştırmak ve halkın taleplerini karşılamak için kendine has bir çoklu hukuk sistemi 

geliştirmiştir. Bu sistemler farklı kültürel grupların kendileri için çıkarılmış kanunlara 

göre yönetilmesini mümkün kılmıştır. Osmanlı Devleti’nin bu amaçla geliştirdiği sistem 

millet sistemi olarak anılmaktadır. Millet sistemi Osmanlı tarafından ayrı bir millet 

olarak tanınan dini grupların kendi kanunlarına, bu kanunları uygulayacak idari 

yapılara ve kanunlara uygun yargılama yapacak mahkemelere sahip olmasını 



 92 

sağlamıştır. Kalabalık bir nüfusa sahip olan Rum ve Ermeni cemaatleri, İstanbul’da 

bulunan bir patrikhanenin altında örgütlenmiştir. Taşrada da pek çok uzantısı bulunan 

patrikhane, böylece imparatorluğun farklı bölgelerinde bulunan Hristiyan 

mahallelerinin dahi merkezi bir hiyerarşiye bağlı olmasını sağlamıştır. Ancak 

patrikhanenin geniş idari özerkliklere sahip olduğu da belirtilmelidir. Patrikhane 

benzeri bir merkezi kuruma sahip olmayan Yahudi cemaati ise, başkentte ve taşrada 

yaşadıkları yerin yönetimini sağlamayan küçük özerk idari yapılar kurabilmiştir. Bu 

durum gayrimüslimler arasında adem-i merkeziyetçi eğilimlerin gelişmesine yol 

açmıştır. Yine de Osmanlı yönetiminin gerekli gördüğü takdirde bahsi geçen idari 

yapıların özerkliklerini kısıtlayıp iç işlerine müdahale etme yetkisine sahip olduğu da 

belirtilmelidir (Kurtaran, 2011). 

Geleneksel dönemde Osmanlı tebaasının büyük çoğunluğu kırsal alanlarda 

yaşamış ve tarım ile uğraşmıştır. Bu nedenle kırsal alanlardaki toprakların yönetimini 

sağlayan dirlik sistemi, Osmanlı taşra teşkilatının en önemli unsurlarından biridir. Dirlik 

sistemine göre fethedilen toprakların mülkiyeti devlete aittir. Miri arazi olarak 

sınıflandırılan bu topraklar ülkenin büyük bölümünü oluşturmuştur. Yalnızca yerel 

halkın mülkiyetinde yer alan topraklar bu sınıflandırmanın dışında bırakılmıştır. 

Mutlak egemen konumuna gelen ve miri arazilerin tek sahibi olan sultan, bu toprakların 

işletilmesini vergi karşılığında orada yaşayan halka bırakmıştır. Devlet bu topraklarda 

vergi toplamayı ve asker yetiştirmeyi amaçlayan idari yapılar kursa dahi halkın 

toprakları işlemekte önemli ölçüde özgür olduğu söylenebilir (Cin, 2016, ss. 61-103). 

Yönetimi kolaylaştırmak için dirlik adı verilen bölgelere ayrılan miri arazilerin her 

biri, merkezden atanan bir yöneticinin sorumluluğuna verilmiştir. Dirlik topraklarının 

gelirinden yararlanma hakkı elde eden bu yöneticiler, sistemin bozulmaya 

başlamasından önceki dönem boyunca bu toprakların mülkiyetini elde edememiştir. 

Sultanın dirlik arazileri üzerindeki otoritesi, bunları dilediği zaman dirliği belirli bir 

kişiden alıp bir başkasına vermesine yetecek kadar güçlü olmuştur. Bu durum sultanın 

dirlik sisteminin uygulandığı topraklarda mutlak bir siyasi otoriteye ve geniş idari 

yetkilere sahip olmasını mümkün kılmıştır. Bununla birlikte, idareyi kolaylaştırmak için 

ölen dirlik sahiplerinin yerine çocuklarından birinin atanması gibi uygulamaların 

yaygınca kullanıldığı da belirtilmelidir (İnalcık, 2000, ss. 99-113). 

Kendisine dirlik verilen kişilere bu toprakların imarını sağlamak, halktan vergi 

toplamak ve bu topraklarda asker yetiştirmek gibi sorumluluklar yüklenmiştir. 

Toprakların imarını sağlama görevi, Osmanlı ekonomisinin tarım temelli olması 



 93 

nedeniyle son derece önemlidir. Tarım yapılan arazilere yerleştirdiği memurlar 

aracılığıyla ekonominin gelişmesini sağlamak, Osmanlı’nın merkeziyetçi yönetim 

uygulamalarının en önemlilerinden biridir. Yine aynı memurlar aracılığıyla taşradan 

kolaylıkla vergi toplanabilmesi, Osmanlı’yı mali açıdan dönemin en merkezileşmiş 

devletlerinden biri haline getirmiştir (Cin, 2016, ss. 61-103). 

Dirliklere atanan kişilere verilen asker yetiştirme görevi ise, dirlik sistemi 

yerleştikçe Osmanlı Devleti’nin daha güçlü bir taşra ordusuna sahip olmasını 

sağlamıştır. Osmanlı taşra ordusunun büyük bir bölümü tımar adı verilen küçük ölçekli 

dirlikleri yöneten tımarlı sipahiler tarafından yetiştirilmiştir. Dirliklerden elde ettikleri 

gelir miktarınca asker yetiştiren bu askeri yöneticiler, savaş zamanında sultanın çağrısı 

üzerine yetiştirdiği askerlerle birlikte orduya katılmakla sorumlu tutulmuştur. Osmanlı 

bürokrasisinin gelişimi dirliklerle ilgili kapsamlı kayıtların tutulmasını ve bu sayede 

tımarlı sipahilerin görevlerini yerine getirip getirmediğinin tespit edilmesini mümkün 

kılmıştır. Dolayısıyla dirlik sisteminin Osmanlı’nın merkezileşmiş bir ordu sistemine 

sahip olmasında önemli bir rol oynadığı söylenebilir (Cin, 2016, ss. 61-103). 

Bu noktada dirlik sisteminin bütün Osmanlı eyaletlerinde uygulanmadığını 

belirtmek gerekmektedir. Dirlik sistemi ile yönetilen eyaletlerin varlığı, Osmanlı’yı idari 

anlamda merkezileşmiş bir geleneksel devlet olarak sınıflandırmak için yeterlidir. Öte 

yandan, Osmanlı egemenliğinde bulunan eyaletlerin bir kısmının yarı özerk, bir kısmı 

ise tamamen özerk idari teşkilatlar tarafından yönetildiği de dikkat edilmesi gereken bir 

gerçektir. Bu durum, geleneksel devletlerde merkezileşmenin önünde bazı doğal 

engellerin bulunmasından kaynaklanmıştır. Teknik yetersizliklerden ve siyasi 

koşullardan oluşan bu engeller, Osmanlı’nın bahsi geçen eyaletlerde alternatif toprak 

sistemleri uygulamasını gerekli kılmıştır. 

Yarı özerk niteliğe sahip olan eyaletlerinde merkezi otoriteyi temsil eden bir 

beylerbeyinin ve bölgeyi kontrol altında tutan yeniçeri garnizonlarının bulunduğu 

görülmektedir. Ancak bu eyaletlerde sancakların ve yerleşim yerlerinin idari açıdan 

daha özerk bir yönetim yapısına sahip olduğu da belirtilmelidir. Bu eyaletler ödedikleri 

vergi nedeniyle salyaneli eyaletler olarak da bilinmektedir. Mısır, Bağdat ve Habeşistan 

gibi eyaletler bu kategoriye dahildir. Bütünüyle özerk olduğu söylenebilecek eyaletler 

ise genellikle Osmanlı egemenliğine fetih yoluyla değil bağlanma yoluyla giren 

bölgelerde kurulmuştur. Merkezden atanan beylerbeylerince değil yerel soylu ailelerce 

yönetilen bu eyaletler, Osmanlı’ya bağlanmadan önceki yönetim geleneklerini önemli 

ölçüde muhafaza etmiştir. Osmanlı Devleti özerk eyaletler üzerinde çok sınırlı bir 



 94 

denetim ve kontrole sahip olsa bile, onların askeri gücünden sıklıkla yararlanmıştır. 

Kırım Hanlığı, Eflak ve Boğdan Prenslikleri, Erdel Beyliği, Haremeyn gibi eyaletler 

özerk eyaletlere örnek olarak verilebilir (Ortaylı, 2020, ss. 250-261). Yarı özerk ve özerk 

eyaletlerin varlığını Osmanlı’nın merkezileşmiş bir yönetim yapısına sahip olmadığının 

delili olarak sunmak doğru değildir. Zira, birinci bölümde de belirtildiği üzere, modern 

ve üniter olarak sınıflandırılan devletlerde dahi özerk bölge yönetimleri bulunmaktadır. 

Bütün bunların ışığında geleneksel Osmanlı yönetim teşkilatının oldukça gelişmiş 

ve merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğu söylenebilir. Türk-İslam devlet geleneğinin 

bir takipçisi olan Osmanlılar, miras aldıkları yönetim uygulamalarını geliştirmiş ve 

dönemin en merkezileşmiş devletlerinden birini kurmayı başarmıştır. Devlet 

kurumlarının merkezileşme süreci üzerine yapılan incelemeye dayanarak bu sürecin 

devletin yöneticileri tarafından bilinçli bir şekilde yürütüldüğü iddia edilebilir. 

Osmanlı’yı kuran ve yaptığı idari reformlarla geliştiren yöneticilerin temel amacı, 

merkezi hükümetin siyasi otoritesini artırmak ve bu sayede devletin parçalanmasını 

önlemek olmuştur. Merkezi bir ordu kurmak, taşra ordularına disiplin vermek, devlete 

bağlı yöneticilerden vergiler almak, hükümdara beyleri atama ve görevden alma yetkisi 

vermek gibi girişimler aslında merkezin siyasi otoritesini artırmaya yöneliktir. Ancak 

siyasi otoritenin artırılması için geliştirilen yönetim uygulamaları zaman için devletin 

idari açıdan da merkezileşmesine yol açmıştır.  

15. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Osmanlı’nın güçlü bir merkezi orduya, 

profesyonel ve iyi organize olmuş bir merkezi idare teşkilatına ve her mahallede ve 

köyde devlet memurları bulunduracak kadar kapsamlı bir taşra teşkilatına sahip olduğu 

görülmektedir. Ulaşım ve iletişim teknolojilerinin henüz yeterince gelişmemiş olması 

nedeniyle merkez ve taşra arasındaki iletişimin modern bir devlet ile kıyaslanamayacak 

kadar zayıf olduğu açıktır. Ancak, memurların atanma süreçleri, idari hiyerarşideki 

astları ve üstleri olan ilişkileri ve özerkliklerinin sınırlılığı gibi unsurlar bu idari yapının 

merkezileşmiş kabul edilmesi için yeterlidir. Vergilerin toplanması, maaşların 

dağıtılması, iktisadi işlemlerin kaydının tutulması ve benzeri işlemler için geliştirilen 

sistemler ise Osmanlı’nın mali açıdan da merkezileşmiş bir yapı kurmayı başardığını 

göstermektedir. 

Osmanlı Devleti’nin merkezileşmişlik düzeyi, dönemin Avrupa devletlerinin 

yönetim yapısı incelendiğinde daha anlaşılır hale gelmektedir. Tezin birinci bölümünde 

detaylıca açıklanan bu yönetim yapılarını burada bir kez daha incelemeye gerek yoktur. 

Bununla birlikte, iki yönetim yapısı arasındaki farkın dönemin Avrupalı düşünürleri 



 95 

tarafından da fark edildiği belirtilmelidir. Bu noktada verilebilecek en meşhur örnek, 

Niccolo Machiavelli’nin Prens isimli kitabında Osmanlı İmparatorluğu’nun yönetim 

anlayışı ile Fransa Krallığı’nın yönetim anlayışı arasında yaptığı kıyaslamadır. Osmanlı 

İmparatorluğu’nun tek bir hükümdar tarafından yönetildiğini ve geri kalan herkesin 

onun hizmetkarı olduğunu söyleyen Machiavelli, Fransa’da kendi halkı tarafından 

sevilen ve bir takım haklara sahip olan yerel yöneticilerin de bulunduğunu belirtmiştir. 

Osmanlı’da hükümdarın istediği devlet görevlisini görevinden alıp yerine istediği kişiyi 

atayabildiğini, ancak Fransa’da hükümdarın kendi otoritesini tehlikeye atmadan böyle 

bir şey yapamayacağını iddia etmiştir. Machiavelli’ye göre iki yönetim yapısının da 

güçlü ve zayıf yanları vardır. Savaş zamanında kolaylıkla toplanabilen ve tek bir bütün 

halinde hareket edebilen Türkler, sahip olduğu merkezi otorite aracılığıyla hepsini bir 

arada tutan hükümdarın ortadan kalması durumunda savunmasız kalacaktır. Yerel 

liderlerin zayıflığı nedeniyle merkezi ordunun yenilmesi durumunda Osmanlı 

topraklarını ele geçirmek kolay olacaktır. Farklı otorite merkezlerinin bulunması 

nedeniyle kolaylıkla organize olamayan ve bir bütün halinde harekete geçemeyen 

Fransızlar ise, merkezi otoriteye Osmanlı kadar ihtiyaç duymamaktadır. Fransa 

Krallığı’na bağlı belirli bir toprağın ele geçirilmesi kolay olsa da Fransa’yı fethetmeye 

kalkışanlar her yerleşim yerinde direnişle karşılaşacaktır. Fransız hükümdarının ve 

ailesinin ortadan kalkması durumunda onun yerini alabilecek çok sayıda Fransız 

soylusu vardır. Kimse hükümdarın yerini almasa dahi bu soylular kendi topraklarını 

savunmaya devam edebilecektir (Machiavelli, 2008, ss. 127-137). 

Fransa’yı yalnızca bir model olarak kullanan Machiavelli, benzer bir yönetim 

yapısının Avrupa’da çok yaygın olduğunu belirtmiştir. Türklerin yönetim anlayışının 

ise Osmanlı’nın kurulduğu coğrafyada Pers İmparatorluğu döneminde dahi hakim 

olduğunu ve bunun bölgenin heterojen sosyal yapısından kaynaklandığını iddia 

etmiştir. Machiavelli’nin çıkarımlarının 16. yüzyılın gerçekleri ile ne kadar uyuştuğu 

ayrıca incelenebilir. Ancak kendisinin yönetim yapılarını merkezileşmişliği ve adem-i 

merkezileşmişliği gösteren özellikler üzerinden ikiye ayırması dikkat çekicidir. Henüz 

mutlakiyetçi yönetim anlayışının gelişmediği Fransa bu kıyaslamada adem-i 

merkezileşmiş devlet yapısının bir örneği olarak öne sürülürken Osmanlı’nın 

merkezileşmiş bir yönetim yapısına örnek olarak sunulması da bu tezin Osmanlı’nın 

klasik dönemde merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğuna yönelik iddiasını destekleyen 

bir durumdur. 



 96 

2.2. Osmanlı Devlet Teşkilatında Bozulmalar ve Merkeziyetçi Direniş 

Tezin ilk bölümünde de belirtildiği üzere; geleneksel dönemde siyasi ve idari 

merkezileşme sürecini tamamlayan büyük ölçekli devletler, inşa ettikleri yönetim 

yapısını uzun süre boyunca muhafaza etmekte güçlük çekmiştir. Bunun ilk nedeni, 

gelişme süreci duran sistemlerin yozlaşmaya daha müsait olmasıdır. Sistemi muhafaza 

etmek için oluşturulmuş idari mekanizmalar, bu mekanizmaları kontrol eden memurlar 

yozlaştığında işlevsiz kalmaktadır. Devlet teşkilatını geliştirmek yerine muhafaza 

etmeyi tercih eden yöneticiler, yozlaşmanın önüne geçecek kadar kapsamlı 

düzenlemeler yapmakta başarısızlığa uğramaktadır. İkinci neden ise değişen koşulların 

yeni ihtiyaçlar ortaya çıkarmasıdır. Genellikle iktisadi gelişmelerin ve kültürel 

dönüşümlerin sonucunda ortaya çıkan bu ihtiyaçlar, kapsamlı bir siyasi ve idari 

dönüşümü gerekli kılmaktadır. Devletin yöneticileri değişim ihtiyacını fark edip gerekli 

düzenlemeleri yapmadığı takdirde ortaya çıkan yönetim krizleri, zaman içinde devletin 

varlığını tehdit edecek kadar büyüyebilmektedir. 

Bürokratik yozlaşmalar ve yönetim krizleri, geleneksel büyük ölçekli devletlerin 

zaman içinde daha adem-i merkezileşmiş bir yapıya kavuşmasına neden olmuştur. 

Başlangıçta idari bir niteliğe sahip olan adem-i merkezileşme süreci, genellikle merkezin 

çevre üzerindeki denetiminin azalması ve yönetim krizinin belirtilerini ortadan 

kaldıracak uygulamaların geliştirilmesi ile başlamıştır. Adem-i merkezileşmenin zaman 

içinde siyasi bir niteliğe kavuşması, yerel siyasi aktörlerin bahsi geçen yozlaşmaları ve 

yeni yönetim uygulamalarını bir fırsat olarak değerlendirmesinden kaynaklanmıştır. 

Meşru veya gayrimeşru yöntemlerle yaşadığı yerdeki idari teşkilatların yönetimini ele 

geçiren yerel siyasal aktörler, zaman içinde devlete meydan okuyacak kadar 

güçlenebilmiştir. 

Büyük ölçekli devletlerin adem-i merkezileşmesi kaçınılmaz olsa bile bu sürecin 

yavaşlatılması, durdurulması ve hatta geri alınması da mümkündür. Tarih boyunca 

adem-i merkezileşme sürecinin farkında olan yöneticilerin idari teşkilattaki 

bozulmaların önüne geçmek ve yeni ihtiyaçlara karşılık vermek için kapsamlı idari 

reformlar yaptığı görülmüştür. Geniş kapsamlı ıslahat çalışmalarının bozulmaları belirli 

bir süreliğine ortadan kaldırdığı ve devleti yeniden merkezileşmiş bir yapıya 

kavuşturduğu vakalar mevcuttur. Buna yönelik çabalar kısaca merkeziyetçi direniş olarak 

adlandırılabilir. Merkeziyetçi direnişin güçlü olduğu büyük ölçekli devletler, 

bozulmalara rağmen uzun süre ayakta kalmayı ve gücünü korumayı başarmıştır. 

Osmanlı Devleti, bozulma belirtileri başladıktan sonra asırlar boyunca var olmaya 



 97 

devam edebildiği için merkeziyetçi direnişin en kolay gözlemlenip analiz edilebileceği 

vaka örneklerinden biridir. 

Bu bölümde Osmanlı yönetim teşkilatındaki bozulmalar ve merkeziyetçi direnişin 

bu bozulmaları önleme çabası incelenecektir. İncelemede ilk olarak idari bozulmaların 

nasıl başladığı, bunların neden devletin adem-i merkezileşmesine yol açtığı ve 

merkeziyetçi direnişi başlatan yöneticilerin bu süreci durdurmak için neler yaptığı ele 

alınacaktır. Sonrasında ise merkeziyetçi direnişin başarısız olmasını takip eden süreçte 

Osmanlı’nın nasıl adem-i merkezileşmiş bir büyük ölçekli devlet haline geldiği ve bunun 

Osmanlı yönetim düşüncesini nasıl etkilediği analiz edilecektir.  

2.2.1.  Osmanlı’da Adem-i Merkezileşmenin Başlangıcı ve Kanun-ı Kadim 

İdealizmi 

Osmanlı yönetim teşkilatındaki bozulma belirtileri Osmanlı siyaset düşünürleri 

tarafından ilk kez 16. yüzyılın ilk yarısında gözlemlenmiş ve kayıtlara geçirilmiştir. 

Osmanlı’nın siyasi ve idari açıdan merkezileşmiş büyük ölçekli bir devlete dönüşümünü 

15. yüzyılın ikinci yarısında tamamladığı göz önünde bulundurulursa, bozulmaların 

başlamasının yüz yıl dahi sürmediği söylenebilir. II. Mehmed reformları ile başlayan ve 

I. Süleyman Dönemi’nin (1520-1566) ortalarına süren bu kısa aralık, daha sonraki 

dönemde yaşamış olan Osmanlı düşünürleri tarafından bir altın çağ olarak 

nitelendirilmiştir. Bürokrasinin çeşitli kademelerinde görev almış olmaları sayesinde 

Osmanlı yönetim yapısındaki bozulmaları tespit edebilen bu insanlar, mevcut sistemin 

ıslah edilmesi durumunda devletin altın çağındaki durumuna geri dönülebileceğini 

iddia etmiştir. Selatin-i Maziye, yani eski sultanlar tarafından kurulan yönetim teşkilatını 

idealize veren ve onu Kanun-ı Kadim olarak adlandıran Osmanlı düşünürleri, altın çağı 

geri getirebilmek için yazdıkları siyasetnamelerde bu sisteme geri dönüşün nasıl 

gerçekleştirilebileceğini tarif etmiştir (Yılmaz, 2015). 

Osmanlı yönetim yapısındaki bozulmaları ve devletin merkeziyetçi direnişini 

incelerken Osmanlı siyaset düşünürlerin yazdığı siyasetnameleri bir rehber olarak 

kullanmak faydalı olacaktır. Çoğu bürokrasinin çeşitli kademelerinde bulunarak devlete 

hizmet etmiş olan bu düşünürler, eserlerinde bahsettikleri sorunların önemli bir 

bölümünü bizzat gözlemleme imkanı bulmuştur. Bunların bir kısmının sorunların 

çözümüne katkı bulunabilecek kadar yüksek konumlarda olduğu, kimilerinin ise üst 

düzey yöneticilere tavsiyede bulunmaktan öteye gidemediği görülmektedir. İncelenen 

yüzyıllarda yaşayan bütün Osmanlı düşünürlerinin fikirlerine burada yer vermek 



 98 

mümkün değildir. Bu nedenle incelemede yalnızca eserleri günümüze kadar ulaşan ve 

Osmanlı siyaset düşüncesinin gelişimine yön veren büyük isimlere yer verilecektir. 

Devlet teşkilatındaki bozulma emarelerini tespit eden ilk Osmanlı 

düşünürlerinden biri, aynı zamanda 16. yüzyılın önemli devlet adamlarından olan Lütfi 

Paşa’dır. Siyasi kariyeri boyunca pek çok önemli makamda görev almış olan Lütfi Paşa, 

I. Süleyman devrinde sadrazamlığa kadar yükselmiştir. Lütfi Paşa, emekliliği esnasında 

yazdığı Asafname isimli eserinde gelecekteki Osmanlı sadrazamları için nasihatlerini 

sıralamıştır. Osmanlı yönetim geleneklerinin korunmasına büyük önem veren Lütfi 

Paşa, bu geleneği yazıya dökerek koruma yoluna başvurmuştur. Asafname’de Osmanlı 

idari teşkilatının hiyerarşik yapısını, devlet için çalışan memurların rütbelerini, merkezi 

orduda bulunan asker sayısını, farklı seviyedeki dirlik arazilerinin getirdiği vergi 

gelirlerinin sınırlarını ve benzeri pek çok meseleyi detaylıca anlatması da bu teşkilat 

yapısını korumak istemesinden kaynaklanmıştır (Lütfi Paşa, 2017). 

Gelir-gider dengesi Lütfi Paşa’nın en çok önem verdiği meselelerden biridir. 

Devletin mali sisteminde başlayan sorunları “Bu aciz, vezirliğim zamanında hazineyi çok 

karışık ve eksik buldum. Sultan Süleyman Han’ın tahta çıkışında, gelir gidere denk olmuştu. 

Bazen yetişmez, dışarıda bulunan eski hazineden karşılanırdı. Bu ise bir karışıklık sebebidir. 

Mutlaka gelir giderden fazla olmalıdır.” şeklinde özetleyen Lütfi Paşa, kendi yönetimi 

esnasında bu sorunu ortadan kaldırdığını, ancak kendisinden sonra gelenlerin de 

sistemin bozulmasını önlemek için tedbirler almasının gerekli olduğunu belirtmiştir 

(Lütfi Paşa, 2017, s. 43). Lütfi Paşa’nın önerilerinin arasında maaş miktarının fazla 

artırılmaması ve vergi ödemekle yükümlü olan reayaya tımar arazisi verilmemesi gibi 

tedbirler de vardır. Kendisinin bunları bir tedbir olarak sunmayı gerekli görmesi, 

Osmanlı idari ve mali teşkilatının temellerinde yer alan prensiplerin henüz 16. yüzyılın 

ortaları gibi erken sayılabilecek bir tarihte bile dikkate alınmamaya başlandığını 

göstermektedir. Maaş sistemi ile ilgili bozulmalar Osmanlı’nın genişlemeye devam ettiği 

bir dönemde telafi edilebilir olsa da daha sonraki süreçte Osmanlı’yı büyük bir mali 

krize sürüklemiştir. Tımar sistemindeki bozulmaların ise hem taşra idaresinin hem de 

ordu sisteminin temellerini sarstığı görülmektedir. 

16. yüzyılda yaşamış olan diğer bir önemli Osmanlı düşünürü Gelibolulu Mustafa 

Ali’dir. Osmanlı bürokrasisinin pek çok kademesinde görev almış bir devlet adamı olan 

Gelibolulu Mustafa Ali, yaptığı gözlemlerden yola çıkarak yazdığı Nushatü’s-Selatin 

isimli eserinde Osmanlı yönetim teşkilatındaki bozulmaları detaylı bir şekilde 

sıralamıştır. Gelibolulu bürokrasinin alt kademelerinde bulunmuş olması nedeniyle, 



 99 

taşradaki idari bozulmaları yakından gözlemleme fırsatı bulmuştur. Bu sorunları açık 

bir dille eleştiren Gelibolulu, sunduğu önerileri meşrulaştırmak için bunların Kanun-ı 

Kadime uygun olduğunu öne sürmüş ve iddiasını tarihten örnekler vererek 

delillendirmiştir (Ertaş, 2018). Bu durum Gelibolu’nun, Kanun-ı Kadim idealizmine 

sahip olan diğer Osmanlı düşünürleri gibi, devlet yönetimi konusunda muhafazakar bir 

tutuma sahip olduğunu göstermektedir. 

Gelibolulu’nun eserinde en çok üzerinde durduğu sorunlardan biri eyaletlerin ve 

sancakların yönetimi ile ilgilidir. Özellikle merkezden uzakta yer alan eyaletlere atanan 

beylerbeylerinin başına buyruk davrandığına ve görevlerini yerine getirmediğine dikkat 

çeken Gelibolulu, bunun devleti büyük bir mali kayba uğrattığını iddia etmiştir. 

Gelibolulu’ya göre “Tek beylerbeyilik adı altında idare edilen vilayet iki beylerbeyliğe” 

bölünmemeli ve “bir sancaklık yer bulunup iki sancakbeyine” verilmemelidir. Zira “bu 

uygulama reayanın azalmasına ve fakirler üzerindeki vergi yükünün artmasına vesile” 

olmaktadır (Gelibolulu Mustafa Ali, 2015, s. 128). Beylerbeyi rütbesinin önemini 

kaybetmesi, onların altında bulunan beylerin zeamet sahibi rütbesine inmesi ve toprak 

düzeninin bozulması gibi sorunlar da bu uygulamanın zararları arasındadır.  

Gelibolulu beylerbeyliği ve beylik gibi makamların sayısının artmasının aynı 

zamanda bu makamların yeterli niteliklere sahip olmayan kişilere verilmesine neden 

olduğuna dikkat çekmiştir. İddia ettiğine göre, memur ihtiyacı üst düzey memurların 

akrabalarının veya açgözlülüğü nedeniyle yüksek rütbelere talip olan insanların da 

atanabilmesine neden olmaktadır. Bunun sorunlu bir memur sınıfının ortaya çıkmasına 

neden olduğu açıktır. Vezir çocuklarının babalarının vezareti esnasında beylerbeyi 

olarak atanması, Gelibolulu’nun özellikle dikkat çektiği bir sorundur. Liyakat sistemini 

bozan ve taşrada denetlenmesi kolay olmayan güçlü yöneticilerin ortaya çıkmasına 

neden olan bu uygulama, pek çok yönetim krizine yol açmıştır (Gelibolulu Mustafa Ali, 

2015) 

Gelibolulu taşra teşkilatının daha alt kademelerinde de ciddi yönetim sorunlarının 

bulunduğunu iddia etmiştir. Kadıların yozlaşması, Gelibolulu’nun dikkatini çeken en 

önemli sorunlardan biridir. Sorun kadıların yerel ulema arasından seçilen naiplerle ve 

yerel halkın önde gelenleri ile sık sık muhatap olmasından kaynaklanmaktadır. Bu 

durum kadıların zaman zaman doğru karar almakta güçlük çekmesine veya bütünüyle 

yozlaşıp yerel halk ile iş birliği kurmasına neden olabilmiştir. Gelibolulu’nun iddiasına 

göre, kadıların atanmasına dair usullerin yeniden düzenlenmesi ve kadılar üzerindeki 

idari denetimin artırılması bu sorunları ortadan kaldıracaktır. Benzer bir durum dirlik 



 100 

arazilerinin yöneticileri için de geçerlidir. İltizam usulünün benimsenmesi ve tımar 

arazilerinin reayadan gelen niteliksiz insanlara verilmesi pek çok idari ve mali sorunun 

ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Bu insanların yönettikleri halka zulmettiğine dikkat 

çeken Gelibolulu, bütün bunların önlenebilmesi için taşra üzerindeki denetimin 

artırılmasını önermiştir (Gelibolulu Mustafa Ali, 2015). 

Gelibolulu İstanbul, Bursa ve Edirne gibi büyük Osmanlı şehirlerine gelip yerleşen 

kayıt dışı esnaf sayısında bir artışın yaşandığını da tespit etmiştir. Şehirlerdeki 

düzensizliği artırması nedeniyle bunu bir sorun olarak gören Gelibolulu, çözümü çoğu 

seyyar satıcı olan bu kişilerden vergi toplamakta bulmuştur (Ertaş, 2018). Bu önerinin de 

tıpkı sunduğu diğer bütün öneriler gibi, merkezin çevre veya yerel üzerindeki kontrol 

ve denetimini artırmaya dayanıyor oluşu dikkat çekicidir.  

Lütfi Paşa ve Gelibolulu Mustafa Ali gibi düşünürlerin eleştirilerine rağmen, 

Osmanlı yönetimi 17. yüzyılın ikinci çeyreğine kadar bozulmaların önüne geçmeyi 

hedefleyen büyük ıslahat çalışmaları yapmamıştır. Bunun en önemli nedeni, bürokratik 

sistemdeki bozulmaların Osmanlı bürokrasisinin üst kademelerini de etkilemiş 

olmasıdır. Saray bürokrasisi olarak da adlandırılabilecek olan bu kademe, kul sisteminin 

temel prensiplerinin ihlal edilmeye başlamasının ardından yöneticilik için gerekli 

niteliklere sahip olmayan kişilerce doldurulmaya başlamıştır. Saray bürokratlarının 

akrabalarını kayırmaya ve görevlerini kendi çocuklarına devretmeye başlaması, eskiden 

devletin hizmetkarı ve sultanın kulları olarak konumlandırılan bu kişilerin güçlü elitlere 

dönüşmesine yol açmıştır. Saray bürokratları (veya saray bürokrasisine dahil olmaya 

çalışanlar) arasındaki güç mücadeleleri de sistemin bozulmasının temel nedenlerinden 

biridir. Bağlantıları aracılığıyla sultanı etkileyerek daha üst bir makama terfi etmek ve 

kurdukları entrikalar ile rakiplerini güçten düşürmek gibi girişimde bulunan 

bürokratlar, saray bürokrasisinde istikrarsızlığa neden olmuştur. Rüşvetin ve diğer 

yolsuzluk türlerinin de zaman içinde üst düzey bürokratlar arasında yaygınlaşmaya 

başladığı bilinmektedir. Yolsuzluğun önüne geçebilecek denetim mekanizmalarının var 

olmaması, bu sorunun zaman içinde daha da büyümesine yol açmıştır (Çiçek, 1998). 

Saray bürokrasisinde yer alan yozlaşmış ve niteliksiz devlet adamlarının 

sayısındaki artış, Osmanlı yönetiminin bürokrasinin daha alt kademelerindeki 

bozulmaları tespit edip bunların önüne geçmesini güçleştirmiştir. Sarayda alınan hatalı 

kararların israfın artmasına, gelir-gider dengesinin bozulmasına ve paranın 

değersizleşmesine neden olduğu görülmektedir. Bütün bunlar daha büyük bir 

bürokratik yozlaşmayı beraberinde getirmiştir. Saray bürokrasisinde daha net bir 



 101 

şekilde gözlemlenebilen liyakat sorununun zaman içinde alt kademelere yayıldığı da 

belirtilmelidir. Bütün bunlar merkezi idare teşkilatının verimli ve etkili bir şekilde 

işlemesinin önüne geçmiştir. Bunun neticesinde merkezin taşra teşkilatı üzerindeki 

kontrol ve denetimi de zayıflamaya başlamıştır. Yozlaşmış bürokratlar ile çevrede yer 

alan yerel seçkinler arasındaki iş birliğinin de Osmanlı’da merkez çevre ilişkilerinin 

dönüşümüne neden olduğu ayrıca belirtilmelidir (Mardin, 1973). 

Liyakat ilkesinden sapılması, Osmanlı merkezi ordusunda da bozulmalara neden 

olmuştur. Kapıkulu ordusunun temel birimi olan Yeniçeri Ocağının kuruluşundan 16. 

yüzyıla kadar Osmanlı Devleti’nin merkezi gücünün en önemli dayanaklarından biri 

olduğu söylenebilir. Her biri niteliklerine bakılarak seçilen, iyi bir eğitim sürecinden 

geçirilen ve sultana sadık bir asker haline getirilen yeniçeriler, modernleşme öncesinde 

kurulmuş en profesyonel askeri birliklerden biri olarak kabul edilmektedir. Yeniçeriler 

aynı zamanda sultanın Osmanlı Devleti’nin emrindeki beylere ve rakip hükümdarlara 

olan üstünlüğünün sembolü haline gelmiştir. Yeniçerilerin barış zamanlarında 

payitahtın ve önemli şehirlerin korunmasını sağlayarak merkezi otoriteyi güçlendirdiği 

de söylenebilir. Ancak bütün bunlar, kul sisteminin temel ilkelerinin göz ardı 

edilmesiyle değişmeye başlamıştır (Ortaylı, 2020, ss. 345-355).  

Bozulmanın ilk belirtisi, yeniçeri sayısının gereğinden fazla artırılmasıdır. Ulufeli, 

yani maaşlı askerler olan yeniçerilerin sayısındaki artış, devlet hazinesinin üzerine 

büyük bir yük bindirmiştir. Hazinenin dolu olduğu yıllarda bu durum devlet için ciddi 

bir sorun oluşturmamıştır. Ancak 16. yüzyılın ikinci yarısında fetihlerin yavaşlaması ve 

savaş ganimetlerinin azalması, giderlerin gelirleri aşmaya başlamasına neden olmuştur. 

Buna rağmen yeniçeri sayısındaki artış durmamıştır. Tımar sisteminin devlet için yeterli 

sayıda asker yetiştirmeye devam ettiği bir dönemde yeniçeri sayısında böyle bir artışın 

gerçekleşmesi, merkezi bürokrasideki yozlaşmalardan kaynaklanmıştır. Süreç liyakat 

ilkesine aykırı davranan yöneticilerin ocağa gerekli kriterleri karşılamayan kişileri 

almasıyla başlamıştır. Başlangıçta yeniçeri ağaları, vezirler ve hatta bizzat sultan 

tarafından yapılan bu alımlar zaman içinde düşük rütbeli subaylar ve katipler tarafından 

da rüşvet karşılığında yapılmaya başlanmıştır. Bu durum yalnızca yeniçeri sayısını 

haddinden fazla artırmakla kalmamış, aynı zamanda nitelikli profesyonel asker 

sayısında bir düşüşü de beraberinde getirmiştir. Niteliksiz insanların ocağa girmesinin 

ardından Yeniçeri Ocağının sultana olan sadakatinin de azalmaya başladığı 

görülmektedir. 17. yüzyılın ilk yarısında başlayan yeniçeri ayaklanmaları bunun en 

önemli delilidir (Elibol, 2009).  



 102 

Osmanlı bürokrasisindeki yozlaşmanın İlmiye Teşkilatında çok daha hızlı ortaya 

çıkıp yayıldığı söylenebilir. Kul sisteminin katı kurallarının geçerli olmadığı İlmiye 

Teşkilatı, başından beri yozlaşmaya daha açık bir yapıya sahip olmuştur. Bozulmanın 

kaynaklarını incelemek ayrı ve çok daha detaylı bir incelemenin konusudur. Şimdilik 

zaman içinde medrese sayısının haddinden fazla arttığını, niteliksiz kişilerin akraba 

kayırmacılığı veya rüşvet gibi yöntemlerle İlmiye sınıfına dahil edildiğini, niteliksiz 

ulema sayısındaki artışın sonucunda medreselerdeki eğitim kalitesinin düştüğünü ve 

giderek artan yolsuzluk vakaları nedeniyle devletin büyük mali kayıplar yaşamaya 

başladığını belirtmek yeterlidir. Bütün bunlar İlmiye Teşkilatının yönetilmesi güç bir 

yapı haline gelmesine yol açmıştır (Atik, 2000). 

Osmanlı taşra teşkilatındaki bozulmalar da ilk olarak 16. yüzyılın ikinci yarısında 

ortaya çıkmaya başlamıştır. Bozulmaların kaynağı, taşra yönetimine dair bazı temel 

ilkelerin merkezde yer alan yöneticiler tarafından ihlal edilmesidir. Reayadan kişilere 

tımar verilmeye başlaması, taşra ordusunun nitelik kaybetmesine ve yerel siyasi elitlerin 

mülk edinerek güç kazanmasına yol açmıştır. Eyaletlerin bölünerek birden fazla 

beylerbeyine verilmesi, beylerbeyiliklerin önemini azaltmış ve merkezin yerel üzerinde 

denetim sağlamasını güçleştirmiştir.  

İltizam sisteminin yaygınlaşmasının tehlikeleri dönemin Osmanlı düşünürleri 

tarafından dile getirilen ancak yeterince ciddiye alınmayan diğer bir önemli sorundur. 

Devlet adına vergi toplama hakkının, belirli bir bedel karşılığında, mültezim adı verilen 

görevlilere devredilmesine dayanan iltizam usulü, adem-i merkezileştirici bir uygulama 

olarak değerlendirilebilir. Vergi toplamakla görevli büyük bir mali teşkilatı yönetmek 

yerine vergi toplama görevini özerk hareket edebilen bir devlet görevlisine vermek, kısa 

vadede vergilerin daha hızlı toplanmasını sağladığı için tercih edilmeye başlamıştır. 

Ancak, iltizam sisteminin yaygınlaşmasıyla devletin taşra üzerindeki kontrol ve 

denetiminin azaldığı da belirtilmelidir. Bu üç temel soruna neden olmuştur. İlk olarak, 

kendi çıkarları için daha fazla vergi toplamak isteyen mültezimlerin neden olduğu 

adaletsizlikler reayanın finansal zarar görmesine ve devlete olan güvenini kaybetmesine 

yol açmıştır. İkinci olarak, tımar topraklarının ehil kişilerden alınıp mültezimlere 

verilmeye başlamasıyla dirlik sisteminin iyi eğitimli bir taşra ordusu yetiştirme işlevine 

telafisi güç bir zarar verilmiştir. Üçüncü olarak ise mültezimlerin sahip olduğu idari ve 

mali özerkliklerin onları zaman içinde devlete vergi ödeyen güçlü yerel elitler haline 

getirmiştir (Sakal & Gölçek, 2017). 



 103 

Bu noktada Osmanlı taşra teşkilatındaki bozulmaların yalnızca merkezi idarenin 

gücünü kaybetmesinden ve bürokratların yozlaşmasından kaynaklanmadığı 

belirtilmelidir. Her ne kadar dönemin Osmanlı düşünürleri ve yöneticileri durumun 

ciddiyetinin farkına varamamış olsa da dünyanın geri kalanında yaşanan gelişmelerin 

Osmanlı’nın mali krizinin ortaya çıkışındaki ve gelişimindeki payı büyüktür. Coğrafi 

keşiflerin sonucunda yeni ticaret rotalarının oluşmasıyla Osmanlı Avrupa ve Asya 

arasındaki ticaret yollarını kontrol etmenin sağladığı avantajı kaybetmiştir. Yeni ticaret 

yollarını kullanan ve sömürgecilik faaliyetlerine başlayan Avrupalı devletler zaman 

içinde güç kazanırken, yaşadığı iktisadi krizin kaynağını tespit edemeyen Osmanlı 

Devleti sürekli Kanun-ı Kadim adını vererek idealize ettiği eski düzene geri dönmeye 

çalışmıştır. Batıya yönelik fetihlerin durma noktasına gelmesiyle ganimet gelirlerini de 

kaybeden Osmanlı Devleti, yanlış para politikaları nedeniyle kendisini ciddi bir 

ekonomik krizin ortasında bulmuştur (İmamoğlu, 2022). Bu kriz, yolsuzluk ve rüşvet 

vakalarındaki artışın da temel nedenlerinden biridir. Osmanlı bürokratlarının dirlik 

topraklarını rüşvet karşılığında dağıtmaya başlaması, dirlik sisteminin temel 

ilkelerinden birinin daha ihlal edilmesine neden olmuştur. Bu durum sonraki süreçte 

daha büyük yozlaşmaların önünü açmıştır. 

Daha önce hiç karşılaşmadığı türden bir mali krizle yüz yüze gelen Osmanlı 

yönetimi, artan masrafları karşılayabilmek için vergileri artırma yoluna başvurmuştur. 

Bu noktada devletin sorunun kaynağını ortadan kaldırmak yerine belirtilerin üstünü 

örtmeyi tercih ettiği söylenebilir. Bu tercih hem sorunun var olmaya devam etmesine, 

hem de toprak sisteminde yeni bozulmaların ortaya çıkmasına yol açmıştır. İnsanların 

geçim sıkıntısı yüzünden yaşadıkları köydeki mülklerini ve arsalarını satıp iş bulma 

umuduyla şehre göç etmesi, Osmanlı’da tarım faaliyetlerinin zayıflamasına neden 

olmuştur. Şehirlerin aşırı göç alması sorunu Gelibolulu Mustafa Ali gibi düşünürler 

tarafından henüz başlangıç aşamasında fark edilmiş olsa bile, devlet bu sorun için uygun 

çözüm yolları geliştirmekte ve bunları uygulamakta başarısız olmuştur. Şehre göçen 

insanların yalnızca küçük bir bölümünün iş bulabilmesi, yerleşecek yeri ve yapacak işi 

olmayan kalabalık grupların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Başlangıçta yalnızca 

şehirlerdeki asayişi bozan bu insanların zaman içinde organize olup haramiliğe 

başlaması nedeniyle Anadolu ve Rumeli eyaletlerinde güvenlik iyice bozulmuştur. 

Suhte adı verilen öğrenci gruplarından, levent adı verilen işçilerden ve sekban adlı 

askerlerden oluşan grupların başlattığı isyan ve yağma hareketleri zaman içinde Celali 

adı verilen daha büyük isyancı gruplarının ortaya çıkmasıyla büyük bir siyasi krize 

dönüşmüştür (Akdağ, 1963).  



 104 

Tımarlı sipahilerin ve bazı Osmanlı beylerinin dahi katıldığı Celali isyanları, 

özellikle Anadolu eyaletinde pek çok köyün ve şehrin tahrip olmasına ve Büyük Kaçgun 

adı verilen göç hareketinin başlamasına yol açmıştır. Tarımda üretimin sekteye 

uğraması, şehirlerde zanaat faaliyetlerinin yavaşlaması ve belirli bölgelerde ticaretin 

durma noktasına gelmesi gibi sorunlar, isyan sürecinin Osmanlı ekonomisine büyük 

zararlar vermesine neden olmuştur. Celali isyanlarının Anadolu topraklarında adem-i 

merkeziyetçi bir eğilimin ortaya çıkmasına neden olduğu da iddia edilebilir. Devlete 

isyan eden güçlü liderlerin ortaya çıkması, bu eğilimin en büyük belirtisidir. Tebaanın 

büyük bir bölümü isyancılara destek vermemiş olsa dahi, isyan sürecinde insanların 

devlete olan güvenini kaybetmeye başladığı söylenebilir. Güven kaybı bir otorite ve 

meşruiyet kaybını da beraberinde getirmiştir. Celali isyanlarının bastırılmasının 

ardından başlatılan ıslahat çalışmaları ile toprak düzeni yeniden tesis edilmeye 

çalışılmış olsa da yapılan ıslahatlar sorunun asıl kaynaklarını ortadan kaldıramamıştır 

(Tunus, 2019). İsyan sürecinde ortaya çıkan adem-i merkeziyetçi eğilimler, taşra 

teşkilatının çöküşünü ve devletin adem-i merkezileşme sürecini hızlandırmıştır.  

Bütün bunlardan yola çıkarak, 16. yüzyılda belirtileri ilk kez sezilen yönetim 

sorunlarının 17. yüzyılın ortalarına gelindiğinde ciddi krizlere dönüştüğü söylenebilir. 

Bu durum, basit önlemler almak yerine kapsamlı reformlar yapmayı öneren siyaset 

düşünürlerinin ortaya çıkmaya başlamasına yol açmıştır. Bu düşünürler arasından en 

etkili olanı ve bu nedenle en çok bilineni Koçi Bey’dir. Kendisinin gerçek kimliğinin 

bilinmemesi, ünü ile tezat oluşturan bir durumdur. Ancak yazdıklarından ve 

hakkındaki kayıtlardan yola çıkarak Koçi Bey’in sultan ile doğrudan iletişime geçme 

imkanına sahip olacak kadar üst rütbeli bir devlet adamı olduğu öne sürülebilir. Devlet 

yönetimine dair iki önemli risale yazmış olan Koçi Bey, bunların ilkini henüz otoritesini 

mutlaklaştıracak kadar siyasi güç elde edememiş olan IV. Murad’a (1623-1640) 

sunmuştur. Eserin genç hükümdarı merkezi bürokrasideki yozlaşmaların ve yeniçeri 

ayaklanmalarının nedenleri hakkında bilgilendirmek amacıyla yazıldığı söylenebilir. 

Anadolu’daki Celali isyanlarını ve Safevi sınırındaki tehlikeleri de ele alan eser, sultanın 

bunların da yönetimdeki bozulmaların bir neticesi olduğunun farkına varmasını 

sağlamıştır. Eser bu sayede IV. Murad’ın devleti kendi güçlü otoritesi altında yeniden 

merkezileştirme sürecinde kullandığı önemli bir rehber haline gelmiştir (Akün, 2002). 

Koçi Bey risaleye Kanun-ı Kadim olarak adlandırdığı eski yönetim uygulamalarını 

anlatarak başlamıştır. Bu uygulamalardan büyük sapmaların yaşandığını belirten Koçi 

Bey, yozlaşmanın merkezi otoritenin gücünü kaybetmesine neden olduğunu iddia 



 105 

etmiştir. Ona göre, liyakat ilkesinin ihlali merkezi idare teşkilatında ciddi bozulmaların 

yaşanmasına ve devlet yönetiminin çıkarcı devlet adamlarına kalmasına neden 

olmuştur. Ayrıca, devşirme sisteminde bir süredir yaşanmakta olan usulsüzlükler 

sultanın gücünün en önemli dayanaklarından biri olan Kapıkulu ordusunun 

işlevselliğini yitirmesine yol açmıştır. Yeniçeri ayaklanmalarının yöneticileri askerlerin 

isteklerine tabi kılması ve sultanın can güvenliğini ortadan kaldırması, merkezi 

hiyerarşiyi alt üst etmiştir. Yöneticilerin can korkusuyla veya yeniçerilerin desteğini 

kazanmak arzusuyla onların taleplerini yerine getirmesi sonucunda bozulmaları daha 

ileri götüren pek çok hatalı karar alınmıştır. Koçi Bey bunların yanı sıra taşra 

teşkilatındaki bozulmaların da ciddi bir hal aldığını ve bu nedenle devletin başta 

Anadolu eyaleti olmak üzere pek çok eyalet üzerindeki kontrolünü kaybetmeye 

başladığını da belirtmiştir (Koçi Bey, 1993). 

Koçi Bey’e göre bütün bu sorunların çaresi Kanun-ı Kadim’e geri dönmektir. 

Bunun nasıl gerçekleştirilebileceğine dair önerilerini burada detaylıca ele almak 

mümkün olmasa da bu önerilerin kısa süreliğine de olsa faydasının görüldüğü 

belirtilmelidir. İyi eğitimli ve yönetim konusunda yetenekli bir hükümdar olan IV. 

Murad, otoritesini tesis edebilecek kadar güçlendiğinde Koçi Bey’in tavsiyelerini 

dinlemiş ve kapsamlı ıslahatlar yapmıştır (Ceyhan, 2021). Bunun neticesinde IV. 

Murad’ın saltanatının son yıllarında Osmanlı Devleti’nin yeniden oldukça 

merkezileşmiş bir yapıya kavuştuğu söylenebilir. Ancak, kendisinin genç yaşta vefatının 

ardından tahta çıkan I. İbrahim Döneminde (1640-1648) Koçi Bey’in bahsettiği sorunlar 

yeniden baş göstermiştir. Bu durum, kurumsallaşma düzeyi ne olursa olsun, geleneksel 

devletlerde merkezileşmenin belirli ölçüde hükümdarın otoritesine bağlı olduğunun 

delilidir. Sahip olduğu gücü kullanmaktan çekinmeyen otoriter bir liderin yokluğu, 

Osmanlı topraklarında adem-i merkezileşme eğiliminin yeniden güç kazanmasına yol 

açmıştır. Koçi Bey’in “Velhasıl insanoğlu, kalır ile zapt olunur. Yumuşaklıkla olmaz…” ve 

“Eğer padişah hazretleri alâka gösterirlerse iş kolay olur. Zeamet ve tımar evvelce olduğu gibi 

tamamlansa, ulufeli asker de mümkün olduğu kadar azaltılsa, Allah’ın izniyle alem düzene girip, 

saltanat-ı aliye eskiden olduğu gibi parlar.” ifadeleri, kendisinin bu durumun farkında 

olduğunu göstermektedir (Koçi Bey, 1993, ss. 51-52). Buna rağmen ne Koçi Bey ne de 

diğer geleneksel Osmanlı düşünürleri merkezi otoriteyi sultana ihtiyaç duymadan tesis 

etmenin yollarını aramaya girişmemişlerdir. 

IV. Murad Döneminde yapılan ıslahatların kalıcı olmaması, 17. yüzyılın ilerleyen 

dönemlerinde ıslahat arayışında olan yeni düşünürlerin ortaya çıkmasına neden 



 106 

olmuştur. Katip Çelebi bunların en meşhurlarından biridir. IV. Murad Döneminden 

itibaren merkezi idare teşkilatında görev almış bir bürokrat olan Katip Çelebi, 

ıslahatların ardından gerçekleşen bozulma sürecini bizzat gözlemleme imkanı 

bulmuştur. Katip Çelebi yaptığı gözlemlerden yola çıkarak ulaştığı sonuçları Düsturu’l-

Amel li Islahi’l-Halel isimli eserinde toplamıştır. Sağlam bir teorik temelin üzerine inşa 

edilen bu eseri Türk-İslam siyaset düşüncesinin önemli bir ürünü olan adalet dairesi 

teorisini yeniden gündeme gelmesini sağlamıştır (Bal, 2011).  

Katip Çelebi’ye göre devlet tıpkı canlılar gibi doğan, büyüyen, yaşlanan ve ölen 

bir varlıktır. Devletin yaşlanması ve ölmesi kaçınılmaz olsa da iyi yönetim uygulamaları 

aracılığıyla bunu geciktirmek mümkündür. Toplumu oluşturan unsurlar da tıpkı 

canlıların bedenini oluşturan unsurlar gibidir. Sağlıklı bir devlet için bu unsurların bir 

arada uyum içinde var olması gerekmektedir. Bu da ancak adil bir yönetim aracılığıyla 

sağlanabilecektir. Osmanlı’nın içinde bulunduğu yönetim sorunları, yönetimde 

adaletten uzaklaşılmasından kaynaklanmıştır. Devlet önce vergileri yükselterek halka 

zulmetmiş, sonrasında ise başlayan Celali isyanlarının kırsal yerleşim alanlarına verdiği 

zarara göz yummuştur. Bunun neticesinde toprak düzeni bozulmuş ve vergiler eskiden 

olduğu kadar verimli bir şekilde toplanamamaya başlamıştır. Köylülerin güvenlik için 

şehirlere sığınmaya başlaması şehirlerin nüfusunu artırmış ve fakirliğe neden olmuştur. 

Merkezi idare teşkilatının sorunları ise çok daha büyüktür. Maaşlı asker sayısının 

haddinden fazla arttığına dikkat çeken Katip Çelebi, bunun devlet bütçesi üzerinde 

gereksiz bir yüke neden olduğunu belirtmiştir. Ancak tımar sistemindeki bozulmalar 

nedeniyle askere duyulan ihtiyaç, merkezi ordunun küçültülmesini imkansız hale 

getirmiştir (Katip Çelebi, 1982). 

Katip Çelebi’nin incelediği sorunların ondan yüz yıl kadar önce yaşamış olan Lütfi 

Paşa tarafından öngörülmüş olması dikkat çekicidir. Lütfi Paşa’nın yaşadığı dönemde 

gerekli tedbirlerin alınması durumunda yönetim teşkilatının yaşlanmasının ne kadar 

geciktirilebileceğini bilmek mümkün değildir. Katip Çelebi’nin yaşadığı döneme 

gelindiğinde ise bazı sorunların çözümü için fazla geç kalındığı iddia edilebilir. Kendisi 

de Kanun-ı Kadim’e bütünüyle geri dönülmesinin mümkün olmadığı kanaatindedir. 

Vergi sisteminin düzenlenmesiyle merkezi hükümetin tımar arazileri üzerindeki 

kontrolü yeniden artırılsa dahi, mevcut bozulmaları bütünüyle geri almak mümkün 

olmayacaktır. Kapıkulu ordusunu devlete zarar vermeden küçültmek de artık 

imkansızdır. Bu nedenle asker sayısını kontrol altında tutmaktan başka çare yoktur. 

Gelir gider dengesinin sağlanması konusunda daha umutlu olan Katip Çelebi, 



 107 

yolsuzlukla mücadelenin ve tasarruf politikalarının bunun için faydalı olacağını 

savunmuştur. Bütün bu tedbirleri sıraladıktan sonra “Cihanın sığınağı hazreti padişahın 

saltanatları kuvvet ve saadettedir.” demesi, Katip Çelebi’nin de diğer Osmanlı düşünürleri 

gibi mutlakiyetçi bir yönetim anlayışına sahip olduğunu göstermektedir. Ancak kendisi 

bütün sorumluluğu hükümdara yüklememiş ve “…zulüm ve haksızlığı bırakıp şeri ve akli 

kanun gereğinde tedbir alırlarsa, bu yüce devleti hıyanetten kurtarıp kanun yoluna sokarlar.” 

diyerek Osmanlı bürokratlarının sorumluluğuna da dikkat çekmiştir (Katip Çelebi, 1982, 

s. 34). 

İlk bakışta Katip Çelebi’nin vergilerin azaltılmasına, tasarruf tedbirlerinin 

alınmasına ve merkezi ordunun büyüklüğünün kontrol altında tutulmasına yönelik 

önerilerinin merkeziyetçi düşünce ile uyumsuz olduğu düşünülebilir. Benzer bir durum 

Gelibolulu Mustafa Ali’nin beylerbeylerinin, vezirlerin ve tımar sahiplerinin sayısının 

azaltılmasına yönelik önerileri için de geçerlidir. Ancak mesele daha yakından 

incelendiğinde bu önerilerin aslında merkeziyetçi bir yönetim anlayışının ürünü olduğu 

ortaya çıkmaktadır. Modern dönemde merkezileşme devlet teşkilatının büyümesine 

neden olmuş olsa da devlet teşkilatının büyüklüğünün merkezileşme düzeyi ile her 

zaman doğrudan orantılı olmadığı söylenebilir. Siyasi otoritenin tek bir makamda 

toplandığı ve idari işlerin küçük bir bürokrat grubu tarafından yürütüldüğü bir 

teşkilatta alt kademede yer alan devlet görevlilerinin sayısının artırılmasının yönetimi 

güçleştireceği açıktır. Devletin sorumluluklarında herhangi bir değişim yokken devletin 

büyümesi yalnızca masrafların hazinenin karşılayamayacağı kadar artmasına ve 

asker/memur kadrolarının niteliksiz insanlarla dolmasına yol açacaktır. Devlet 

teşkilatının kontrol edilemeyecek kadar büyümesi hiyerarşinin alt kademelerinin başına 

buyruk bir şekilde hareket etmesine ve çevrenin merkezden kopmasına neden olacaktır. 

Bütün bunlar geleneksel dönemde yaşamış olan Osmanlı düşünürlerinin devlet 

teşkilatını kontrol altında tutmanın gerekliliğini merkeziyetçi bir yönetim anlayışına 

sahip olmaları nedeniyle vurguladığını göstermektedir. 

Bu noktada Osmanlı yönetim sisteminin Koçi Bey ve Katip Çelebi gibi düşünürler 

tarafından belirtilmeyen bir yönüne dikkat çekmek gerekmektedir. Adalet ve liyakat 

ilkelerinin terk edilmesini Osmanlı yönetim teşkilatındaki bozulmaların temel kaynağı 

olarak öne süren bu düşünürler, aynı sorunun veraset sistemindeki yansımalarına asla 

değinmemiştir. Bu durum mutlakiyetçi bir yönetim anlayışına sahip olmaları nedeniyle 

bu sorunun farkına varamamalarından veya sultanın otoritesini sarsacak eleştirilerde 

bulunmaktan çekinmelerinden kaynaklanmış olabilir.  



 108 

Monarşik veraset usullerinin liyakat ilkesiyle ne kadar uyumlu olabileceği 

tartışmalı bir konudur. Meseleyi incelemenin en kolay yolu, liyakati de göreceli bir 

kavram olarak ele almaktır. Buradan yola çıkarak bazı monarşilerin veraset usullerini 

belirlerken liyakat ilkesine diğerlerinden daha çok önem verdiği iddia edilebilir. Klasik 

çağda nitelikli sultan adayları yetiştirmek için gerekli sistemlere sahip olan Osmanlı 

Devleti, verasette liyakat ilkesine nispeten daha çok önem veren monarşiler arasında 

sınıflandırılabilir. Küçük yaştaki şehzadelere payitahtta verilen teorik eğitim, onlara 

yönetimle ilgili olmayan konuları da kapsayan geniş bir bilgi birikimi kazandırmıştır. 

Sancağa çıkma uygulamasıyla Osmanlı şehzadelerinin taşrada yönetim tecrübesi 

edinmesi ve pratik becerilerini geliştirmesi mümkün kılınmıştır. Taşrada sancak beyi 

olarak görev yapan şehzadelerin savaş zamanlarında seferberliğe çağırılması, onların 

henüz tahta çıkmadan ordu yönetimi ve sefer süreci hakkında da tecrübe edinmesini 

sağlamıştır. Osmanlı’nın klasik çağının büyük bir bölümünde aynı anda tahta çıkmak 

için yeterli niteliğe sahip birden fazla adayın var olması bundan kaynaklanmıştır 

(Kurtaran, 2014).  

Nitelikli adayların çokluğu devletin geleceği için bir güvence sağlasa da adaylar 

arasında adaleti sağlamanın güçlüğü büyük siyasi krizlere yol açmıştır. Bu nedenle, 

tahta geçen şehzadenin diğer şehzadeleri katlettirmesi usulü Kanunname-i Ali Osman 

aracılığıyla yasal ve standart bir uygulama haline getirilmiştir. Şehzade katli 

uygulamasının meşrulaştırılması için, şehzadeler arasında çıkacak çatışmaların daha 

büyük adaletsizliklere neden olacağı gerekçesi öne sürülmüştür. Ancak, şehzade katli 

uygulamaları da iç çatışmaları bütünüyle sona erdirememiştir. Bu durum 16. yüzyılın 

ikinci yarısında Osmanlı veraset sistemine dair yeni düzenlemelerin yapılmasına, 17. 

yüzyılın ilk yarısında ise sistemin bütünüyle değiştirilmesine neden olmuştur (Kurtaran, 

2014). 

II. Selim’in ve III. Murad’ın yalnızca en büyük oğullarını sancağa göndermesi, 

veraset sistemindeki bozulmanın ilk belirtisi olarak kabul edilebilir. Nitelikli sultan 

adayı sayısını azaltmak pahasına taht kavgası tehlikesini ortadan kaldıran bu uygulama, 

Osmanlı veraset sistemi için bir dönüm noktası niteliğindedir. III. Mehmed’in sancağa 

gönderme uygulamasını bütünüyle kaldırması, bu dönemden sonra tahta çıkan 

sultanların herhangi bir siyasi veya askeri yönetim tecrübesi edinemeden göreve 

başlamasına neden olmuştur. Bu şekilde tahta geçen ilk sultan I. Ahmed’dir. Kendisi 

hanedanın en yaşlı üyesinin tahta geçmesine dayanan ekberiyet ilkesini geliştirmiş ve 

tahta çıkması muhtemel olan şehzadelerin kapalı bir alanda sürekli gözetim altında 



 109 

tutularak yetiştirilmesini sağlayan kafes sistemini uygulamaya geçirmiştir. Bu 

uygulama sayesinde ülkenin taht kavgaları yüzünden zayıflama veya bölünme 

tehlikesinin bütünüyle ortadan kalktığı söylenebilir. Ancak bunun bedeli, Osmanlı 

devlet yönetiminde merkezi bir role sahip olan hükümdarlık makamına yönetim için 

gerekli eğitime ve tecrübeye sahip olmayan kişilerin gelmesi olmuştur. Hükümdarlık 

makamının önemini korumaya devam ettiği göz önünde bulundurulduğunda, otoritesi 

zayıf hükümdarların göreve gelmesine yol açan bir veraset sisteminin Osmanlı devlet 

teşkilatının işleyişini olumsuz yönde etkilemesinin kaçınılmaz olduğu anlaşılmaktadır 

(Kurtaran, 2014). 

Ekberiyet ve kafes usullerinin benimsenmesinden 18. yüzyılın sonlarına kadar 

olan süreç boyunca, IV. Murad gibi istisnai bir örneğin dışında, merkezi otoriteyi kendi 

elinde toplayan güçlü bir hükümdar ortaya çıkmamıştır. Hükümdarın yönetimde daha 

etkisiz bir rol üstlendiği bu dönemde saray bürokrasisinin gücü önemli ölçüde artmıştır. 

Ancak, bürokratik yozlaşmalar nedeniyle, üst düzey memurlar arasında da liyakat 

sahibi ve adil kişilere daha az rastlanır olmuştur. İncelenen süreç boyunca yozlaşmanın 

merkezi idare teşkilatının bütün kademelerinde git gide yaygınlaştığı söylenebilir. Buna 

rağmen, Osmanlı bürokrasisinin farklı kademelerinde görev alan memurlar yazdıkları 

siyasetnameler ve layihalar aracılığıyla Osmanlı yönetim sisteminin sorunlarını 

araştırmaya ve çeşitli çözüm önerileri sunmaya devam etmiştir. Katip Çelebi’den sonra 

gelen siyasetname yazarlarının da Kanun-ı Kadimi bir ideal olarak sunmaya devam 

ettiği ve altın çağa geri dönüşün ancak mevcut sistemin ıslah edilmesiyle 

gerçekleşebileceğini savunduğu görülmektedir (Abou-El-Haj, 2018, ss. 19-109). Ancak 

ıslahat girişimlerinin yetersizliği nedeniyle yönetim usullerindeki bozulma 

durdurulamamıştır. Bu durum merkezi otoritenin zayıflamasına, merkezi idare 

teşkilatının işlevini yitirmesine ve devletin adem-i merkezileşmesine yol açmıştır. 

17. yüzyılda Osmanlı yönetim teşkilatındaki bozulmaların en belirgini kapıkulu 

ordusunda gerçekleşmiştir. Yeniçeri sayısının haddinden fazla artırılması ile başlayan 

bozulma süreci, devletin yeniçerilerin maddi taleplerini karşılayamamaya başlamasıyla 

ciddileşmiştir. Maaşını yeterli bulmayan yeniçerilerin şahsi çıkarlarını güvence altına 

almak için alternatif yollara başvurması hem merkezi ordudaki bozulmayı daha ileri 

düzeylere vardırmış hem de devlet hiyerarşisinin zarar görmesine neden olmuştur. 

Yeniçerilerin esnaflık gibi ticari faaliyetlerle ilgilenmeye başlamasıyla Yeniçeri Ocağının 

tam zamanlı ve profesyonel bir ordu olma niteliğini kaybettiği söylenebilir. Ancak 

meseleyi yalnızca mali motivasyonlar ve sonuçlar üzerinden değerlendirmek uygun 



 110 

olmayacaktır. Yeniçerilerin, onlarla işbirliği yapan veya belirli bir amaç uğruna onları 

kışkırtan devlet adamlarının da etkisiyle, siyasete müdahale etmeye başlaması Osmanlı 

merkezi idare teşkilatının en büyük yönetim krizlerinden birine neden olmuştur. Katip 

Çelebi gibi Osmanlı düşünür ve devlet adamları merkezi ordunun ıslahı için çözümler 

önerileri geliştirse de yeniçerilerin direnişi bu önerilerin politikaya dönüştürülmesini 

önlemiştir. Kendi aleyhlerine olduğunu düşündükleri bütün ıslahatlara ve yönetim 

uygulamalarına karşı çıkan yeniçeriler, sultanları tahttan indirecek ve katledecek kadar 

ileri gidebilmiştir. Hükümdarın ve üst düzey devlet görevlilerinin dahi can ve makam 

korkusuyla ordunun taleplerine uymak zorunda kalması, kaçınılmaz bir şekilde 

merkezi otoritenin zayıflamasına neden olmuştur (Elibol, 2009). 

Taşra teşkilatındaki bozulmalar da 17. yüzyıl boyunca yapılan ıslahat 

denemelerine rağmen kontrol altına alınamamıştır. Yozlaşmış üst düzey bürokratların 

kendi çıkarları için ıslahat çalışmalarını durdurma çabası, bu başarısızlığın en önemli 

nedenlerinden biridir. Merkezin idari kontrol ve denetim yapma yeteneğini 

kaybetmesiyle devletin adem-i merkezileşme süreci hızlanmıştır. Dirlik sahiplerinin 

kendilerine verilen toprağın sahibi gibi davranmaya başlaması, adem-i merkezileşme 

eğiliminin en ciddi belirtilerinden biridir. Miri araziler üzerinde mülkiyet haklarının 

olduğunu iddia eden, yönettikleri topraklarda kısmi özerklikler edinen ve kendi hükmü 

altında yaşayan reayaya kiracı gibi davranmaya başlayan tımarlı sipahiler, bu sayede 

güçlü yerel elitlere dönüşmüştür. Tımarlı sipahilerin asker yetiştirmek yerinde devlete 

düşük bir meblağ ödemeyi tercih etmesi, dirlik sisteminin en temel işlevlerinden birini 

yerine getirememesine yol açmıştır. Osmanlı ordusunun en kalabalık biriminin eriyip 

gitmesi nedeniyle taşradan ihtiyaç duyduğu kadar asker toplayamayan devlet, bu eksiği 

halihazırda haddinden fazla büyümüş olan merkezi orduyu daha fazla büyüterek 

kapatmaya çalışmıştır. Bunların yanı sıra, tımarlı sipahilerin yeni savaş teknolojilerine 

ve usullerine uyum sağlamayı reddederek devletin askeri reform sürecinin gecikmesine 

en az yeniçeriler kadar katkıda bulunduğu söylenebilir (Cin, 2016, ss. 331-377). 

2.2.2. Adem-i Merkezileşmiş Bir Büyük Ölçekli Devlet Olarak Osmanlı 

17. yüzyılın ikinci yarısında bürokrasinin en önemli kademelerine gelen Köprülü 

ailesi tarafından yapılan ıslahat çalışmaları, geleneksel dönemde Osmanlı topraklarında 

güveni ve düzeni tesis etmeye yönelik son başarılı girişim olarak değerlendirilebilir. Bu 

dönemde Osmanlı saray bürokrasisinin etkisiz hükümdarlara rağmen işleyecek kadar 

gelişmiş bir yapıya kavuştuğu ve çağın ihtiyaçlarına cevap verecek yeni düzenlemeler 

yapmaya başladığı görülmektedir (Abou-El-Haj, 2018, ss. 19-109). Ancak, devletin 



 111 

yeniden merkezileştiği ve eski gücüne kavuştuğu bu dönem de tıpı IV. Murad Dönemi 

gibi kısa sürmüştür. Aynı yüzyılın sonunda yaşanan Viyana bozgunu, yalnızca askeri 

bir yenilgi olmanın ötesine geçmiş ve Osmanlı yönetim yapısının bütünüyle 

sarsılmasına neden olmuştur. Siyasi otoritesi daha önce hiç olmadığı kadar zayıflayan 

Osmanlı yönetimi, çevre üzerindeki kontrol ve denetimini yitirmeye başlamıştır 

(Ortaylı, 2020, ss. 345-355). 

Merkezi otoritenin zayıflamasının ardından beylerbeyi, sancak beyi ve kadı gibi 

üst düzey memurlar görevlendirildikleri bölgelerde özerk bir otoriteymiş gibi hareket 

etmeye başlamıştır. Tımarlı sipahilerin kendi aralarında çatışması ve birbirlerinin 

topraklarını gasp edecek kadar ileri gitmesi de merkezin çevre üzerindeki otoritesini ve 

denetim gücünü yitirdiğinin bir göstergesidir. Bir başka gösterge, iltizam usulünün daha 

önce hiç olmadığı kadar yaygınlaşmasıdır. Vergi teşkilatını kontrol altında tutamayan 

merkezi hükümetin iltizam usulünü bir çare olarak görmesi, merkezin çevre üzerindeki 

kontrolünün daha da azalmasına yol açmıştır. Öyle ki mültezimlerin topladıkları 

vergilerin tamamını veya büyük bir bölümünü merkeze göndermemesi halinde Osmanlı 

hükümetinin bu durumu tespit etmesi ve önlemesi mümkün olmamıştır (Ortaylı, 2020, 

ss. 345-355). Osmanlı’nın bu noktada idari ve mali anlamda adem-i merkezileşmiş bir 

devlet haline geldiği söylenebilir. 18. yüzyıla gelindiğinde ise adem-i merkezileşmenin 

siyasi bir boyut kazandığı iddia edilebilir. Bu durum ayan sınıfının Osmanlı taşra 

teşkilatındaki çözülmeyi kullanarak yükselmesinden ve birtakım siyasi özerklikler elde 

etmesinden kaynaklanmıştır. 

Yerel düzeyde seçkin ailelerin var olması devletin merkezileşmişliği ile çelişen 

bir durum değildir. Devletin ne kadar merkezileşmiş olduğu tespit edilirken asıl 

incelenmesi gereken, bu ailelerin yönetimden ne kadar pay aldığı veya yöneticileri ne 

kadar etkileyebildiğidir. Bütün geleneksel devletlerde olduğu gibi, Osmanlı Devleti’nin 

en merkezileşmiş dönemlerinde dahi yerel düzeyde seçkin aileler var olmuştur. Bu 

aileler, servetleri veya başka bir yolla elde ettikleri saygınlıkları sayesinde dolayı yoldan 

da olsa yerel siyasete etki etme imkanı bulabilmiştir. Osmanlı’nın merkezden 

görevlendirdiği yöneticiler ile sürekli iletişim halinde olan yerel seçkinler, halk ile devlet 

arasında aracı konumunda yer almıştır. Ayan olarak bilinen bu yerel seçkinlerin 

birtakım resmi görevler aldığı ve yerelin idaresine katkıda bulunduğu da görülmüştür 

(Mert, 1991). Bununla birlikte, Osmanlı yönetiminin bu ailelere her zaman şüpheyle 

yaklaştığı ve otoritelerinin gereğinden fazla artmasını önlemeye çalıştığı da 

belirtilmelidir. Gelibolulu Mustafa Ali’nin kadıların yerel seçkinlerden etkilenmesinin 



 112 

ciddi bir tehlike olduğunu öne sürmesi ve bunu önlemek için devletin taşra üzerindeki 

kontrolünü artırmasının gerekli olduğunu savunması, Osmanlı bürokrasisinin bu 

konudaki merkeziyetçi yaklaşımına iyi bir örnek olarak verilebilir. 

Osmanlı yönetim sisteminin merkeziyetçi uygulamaları, yüzlerce yıl boyunca 

ayanların güçlü siyasi aktörler haline gelmesini önleyebilmiştir. Ancak, 17. yüzyılın 

sonlarına gelindiğinde Osmanlı taşra teşkilatındaki bozulmaların neticesinde ayanların 

daha fazla güç ve yetki elde edebilmelerini mümkün kılan pek çok fırsat ortaya çıkmıştır. 

Bu fırsatları değerlendiren ayanlar, siyasi güce ve idari yetkilere sahip güçlü yerel 

otoriteler haline gelmiştir. Merkezden atanan memurların taşradaki etkinliğinin 

azalması ve idari işlerin önemli ölçüde onların vekillerine kalması, ayanların yetki 

edinmesini sağlayan en önemli idari bozulmalardan biridir. Nüfuzları sayesinde 

mütesellim veya voyvoda olarak atanmayı başaran ayanlar, böylece sancakları sancak 

beylerinin adına yönetmeye başlamıştır. Benzer bir durum kadılara vekalet eden 

naiplerin sayısında yaşanan artış sayesinde kaza ve nahiye düzeyinde de meydana 

gelmiştir. Kadılar ile iş birliği kuran ayanlar, bu sayede şehir kethüdalığı gibi makamlara 

kendilerinin veya kendi emirlerindeki kişilerin atanmasını sağlamıştır. Böylece ayanlar 

büyük şehirlerin yönetiminden de pay edinmiş ve siyasi güçlerini artırmıştır. Bütün 

bunlar güçlü ayanların zaman içinde yaşadıkları bölgenin en üst düzey fiili yöneticileri 

haline gelmesini sağlamıştır (Özkaya, 2014, ss. 99-125). 

Ayanların güç kazanmasının en önemli nedenlerden bir diğeri iltizam sisteminin 

yaygınlaşmasıdır. Ayanların da mültezim olarak atanmaya başlaması, bir dönüm 

noktası olarak kabul edilebilir. Yasal olarak vergi toplama yetkisi elde eden bu ayanlar, 

zaman içinde vergi toplamakla görevlendirildikleri toprakların efendisi gibi 

davranmaya başlamıştır. Vergi toplamada aşırıya kaçan ve halka zulmeden ayanların 

bir kısmı merkezi hükümet tarafından cezalandırılmış ve görevden alınmıştır. Buna 

rağmen, iltizam sistemini kendi çıkarları için kullanan ayanların büyük servetler 

edinmesinin önüne geçilememiştir. Sahip oldukları servet sayesinde levent adı verilen 

askerlerden oluşan küçük ordular kuran ayanlar, bulundukları bölgelerde önemli askeri 

güçler haline gelmiştir. Bu dönemde dirlik sisteminin bozulması nedeniyle Osmanlı’nın 

taşrada ancak sınırlı bir askeri varlığa sahip olabildiği belirtilmelidir. Bu durum devletin 

ayanların yerel düzeyde yaptığı zorbalık ve haramilik faaliyetlerini ancak kısmen 

önleyebilmesine neden olmuştur (Özkaya, 2014, ss. 99-125). 

18. yüzyılın ilk yarısında ayanların sancak beyi olarak atanmaya başladığı 

görülmektedir. Merkezi hükümetin ayanlarla doğrudan muhatap olmaya başlaması ve 



 113 

onların siyasi otoritesini tanıması ile Osmanlı Devleti’nin adem-i merkezileşmiş büyük 

ölçekli bir devlet haline geldiği söylenebilir. Yerel siyasette mutlak otorite haline gelen 

ayanlar, taşradaki idari makamların yönetimini bütünüyle ele geçirmiştir. 18. yüzyılın 

ortalarından itibaren merkezden atanan memurlar dahi görevlerini yerine getirebilmek 

için ayanlar ile iş birliği kurmak zorunda kalmıştır. Bu bakımdan ayanların çok geniş 

idari özerkliklere sahip olduğu söylenebilir. Ayanlık makamının resmileşmesinin 

ardından merkezi hükümet ayanları bulundukları bölgede asayişi sağlamak, vergi 

toplamak ve sefer zamanı orduya asker göndermek gibi görevlerle sorumlu tutmuştur 

(Yanar, Parlak, & Çetin, 2022). Merkeziyetçi direnişin bir ürünü sayılabilecek bu girişim, 

ayanların bu görevleri her zaman yerine getirmemesi ve merkezi hükümetin gerekli 

kontrol ve denetim mekanizmalarına sahip olmaması nedeniyle başarısızlığa uğramıştır. 

Osmanlı yönetiminin ayanlara söz geçirememesi, Osmanlı’nın merkezi gücünü 

kaybettiği ve ayanların birtakım siyasi özerklikler kazandığını göstermektedir. 

Ayanların sahip oldukları yetkileri miras yoluyla kendi ailelerinin mensuplarına 

devredebilmesi de bu durumun bir örneği olarak verilebilir. Siyasi özerklik elde 

etmelerinden sonraki dönemde ayanlar kendi egemenlik alanları olarak gördükleri 

topraklarda bulunan diğer güçlü yerel siyasal aktörlerle ve çevrelerinde bulunan diğer 

ayanlarla da sıklıkla güç mücadelelerine girmiştir. Bu durum Osmanlı’da bitmek bilmez 

iç karışıklıkların başlamasına neden olmuştur (Özkaya, 2014, ss. 169-247). 

Bu noktada ayan sisteminin yalnızca eskiden dirlik sisteminin uygulamada 

olduğu eyaletlerde ortaya çıktığı belirtilmelidir. Yukarıda da belirtildiği üzere, bu 

topraklar Osmanlı merkezi yönetiminin otoritesinin en güçlü olduğu bölgelerdir. Öyle 

ki, Osmanlı Devleti’nin geleneksel dönemde idari anlamda merkezileşmiş bir yapıya 

sahip olduğunun söylenebilmesinin en önemli nedeni bu toprakların yönetimi için 

kurulan taşra teşkilatlanmasının merkeziyetçi karakteridir. Asya topraklarında bulunan 

eyaletlerin durumu hakkında verilmesi gereken ek bir bilgi yoktur. Ancak dirlik 

sisteminin uygulamada olduğu Balkan eyaletlerinin durumunu ayrıca incelemek faydalı 

olacaktır.  

Osmanlı merkezi idaresinin zayıflamasını takip eden yıllarda, Balkanlardaki 

eyaletlerin gayrimüslim çoğunluklu bölgeleri özerk bir şekilde yönetilmeye başlamıştır. 

Bunun temel nedeni, gayrimüslim dini topluluklarının kendi işlerini kendi kendilerine 

idare etmelerini mümkün kılan millet sisteminin varlığıdır. Millet sistemi her zaman 

gayrimüslimlere birtakım idari özerklikler kazandırmış olsa da Viyana bozgununu takip 

eden yıllarda bu özerkliğin derecesi daha önce hiç olmadığı kadar artmıştır. Bu durum 



 114 

büyük bir mali krizin ortasında olan Osmanlı yönetiminin Balkan eyaletlerini idare 

etmek konusunda güçlük çekmesinden kaynaklanmıştır. Merkezin yokluğu beraberinde 

adem-i merkezileşmeyi getirmiştir. Yerel seçkinler tarafından yaşadıkları yeri idare 

etmek için kurulan idari ve mali sistemler, zaman içinde ilkel mahalli idare 

teşkilatlarının ortaya çıkmasına yol açmıştır (Ortaylı, 2020, ss. 345-401). 

Osmanlı coğrafyasının güneyinde yer alan ve salyaneli eyaletler olarak bilinen 

eyaletler, merkezi otoritenin en güçlü olduğu dönemlerde dahi yarı özerk bir yönetim 

yapısına sahip olmuştur. Osmanlı Devleti bu eyaletlerin yönetiminden sorumlu 

beylerbeyleri atamakla birlikte eyaletin altında yer alan idari birimlerin yönetimini yerel 

seçkinlere bırakmayı tercih etmiştir. Salyaneli eyaletleri yöneten beylerbeyilerin 

görevleri yerel seçkinleri kontrol altında tutmak ve iltizam usulüyle vergi toplamakla 

sınırlı kalmıştır. Devlet otoritesinin güçlü olduğu dönemlerde Osmanlı’nın bu 

eyaletlerde kurduğu yönetim sisteminin sorunsuzca işlediği söylenebilir. Ancak 17. 

yüzyılda yaşanan gelişmeler, devletin bu bölgeler üzerindeki otoritesinin de 

zayıflamasına neden olmuştur. 18. yüzyıla gelindiğinde salyaneli eyaletlerde bulunan 

yerel seçkinlerin gücünde ve otoritesinde büyük bir artışın gerçekleştiği ve bu eyaletlere 

atanan beylerbeylerinin bölgeyi kontrol altında tutmakta zorlanmaya başladığı 

görülmektedir. Merkeze daha yakın topraklarda dahi düzeni sağlamakta güçlük çeken 

Osmanlı Devleti, bu toprakları elinde tutmakta dahi güçlük yaşamaya başlamıştır 

(Öztürk, 2010). 

Osmanlı merkezi idaresinin zayıflaması, imtiyazlı eyaletlerin durumunu da 

etkilemiştir. Yukarıda da belirtildiği üzere, bu eyaletler Osmanlı egemenliğine girdikleri 

yıllardan itibaren geniş siyasi ve idari özerkliklere sahip olmuştur. Merkezi otoritenin 

zayıflamasının bu eyaletlerin kaybına neden olabileceğinin farkında olan Osmanlı 

hükümeti, 17. yüzyılın ikinci yarısından itibaren bu eyaletlerin özerkliğini kısıtlayacak 

yeni yönetim uygulamaları geliştirmeye başlamıştır. Önceden yerel beylerden oluşan bir 

meclis tarafından seçilen Kırım hanının merkezi hükümet tarafından atanmaya ve 

azledilmeye başlaması, Osmanlı’nın özerk eyaletleri kontrol altında tutma çabasının en 

önemli örneklerinden biridir. Benzer bir uygulama Eflak ve Boğdan eyaletlerinde de 

uygulanmıştır. Bu eyaletlerin yönetiminden sorumlu olan voyvodalar önceden yerel 

soylular tarafından seçilmekteyken, 18. yüzyılın başlarından itibaren Osmanlı Devleti 

voyvodalık makamına İstanbul Rumları arasından seçtiği güvenilir kişileri atamaya 

başlamıştır. Merkeziyetçi direnişin bir ürünü olarak zikredilebilecek bu uygulamalar, 

Osmanlı Devleti’nin bir süre boyunca yerel soyluları kontrol altına almasını ve 



 115 

bölgedeki otoritesini güçlendirmesini mümkün kılmıştır. Ancak Osmanlı’nın yerel 

soyluların tepkisini çekerek uzun vadede bu eyaletlerin devletten kopmasının 

altyapısını hazırladığı da iddia edilebilir. Merkezden daha uzakta olan Karadağ, 

Dobrovenedik, Erdel, Gürcistan ve Dağıstan gibi eyaletlerde ise Osmanlı asla benzer 

yönetim reformları yapma imkanı bulamamıştır (Ekinci, 2008). 

Eski düzeni yeniden inşa etmenin imkansızlığı, 18. yüzyılda Osmanlı yönetiminin 

Kanun-ı Kadim idealizmini terk etmeye başlamasına neden olmuştur. Bunun birinci 

nedeni, Kanun-ı Kadim’e geri dönüşün artık imkanız hale gelmiş olmasıdır. İkinci 

nedeni ise, dönemin koşullarının değiştiğine yönelik bir farkındalıktır. Bu farkındalık, 

Osmanlı’nın savaşlarda aldığı yenilgilerin neticesinde oluşmuştur. Osmanlı’nın Avrupa 

devletlerinin gerisinde kalmaya başladığını fark etmek, Osmanlı yöneticilerini Avrupa 

devletlerinin devlet teşkilatlarını ve kullandıkları yönetim uygulamalarını incelemeye 

sevk etmiştir. 1718 yılında imzalanan Pasarofça Antlaşması’nın bu bakımdan önemli bir 

dönüm noktası olduğu söylenebilir. Antlaşmadan sonra başlayan ve modern tarihçiler 

tarafından Lale Devri olarak anılan dönemde, Osmanlı ilk kez batıda yaşanan gelişmeleri 

öğrenmek ve anlamak için çaba sarf etmeye başlamıştır. Paris’e elçi olarak gönderilen 

Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin yazdığı sefaretname, Osmanlı’nın batı algısını değiştiren 

ilk eserlerden biridir. Yüzyılın geri kalanı boyunca batıya gönderilen elçiler tarafından 

yazılan sefaretnameler, Osmanlı’nın batıda yaşanan siyasi, iktisadi ve içtimai 

değişimlerden haberdar olmasını sağlamıştır (Turan, 2004). 

Lale Devri, Osmanlı siyaset düşüncesindeki büyük bir dönüşümün de başlangıç 

noktası olmuştur. Kanun-ı Kadim idealinin yerini alan Nizam-ı Cedid düşüncesinin 

temelleri de bu dönemde atılmıştır. Yeni düzen anlamına gelen Nizam-ı Cedid 

kavramının mucidi İbrahim Müteferrika’dır. Kendisinden önce gelen çoğu Osmanlı 

düşünürün aksine Avrupa’da yetişmiş ve sonradan Osmanlı hizmetine girmiş bir kişi 

olan İbrahim Müteferrika, Avrupa’daki yönetim kültürlerine olan aşinalığı ve Avrupa’lı 

yazarların eserlerini okuyarak elde ettiği teorik altyapı sayesinde Osmanlı’nın yönetim 

sorunlarına farklı bir açıdan bakabilmiştir. İlk Osmanlı matbaasını kuran ve yaptığı 

çeviri çalışmaları ile Osmanlı düşünürlerini batıda gerçekleşen fikirsel dönüşümden 

haberdar etmeye çalışan İbrahim Müteferrika, siyasete dair kendi düşüncelerini Usulü’l-

Hikem Fi-Nizami’l-Ümem isimli eserinde toplamıştır (Ünsal, 2018). 

İbrahim Müteferrika I. Mahmud’a (1730-1754) sunduğu eserinde batıda gelişen 

yönetim usullerinin neden Osmanlı Devleti tarafından da benimsenmesi gerektiğini 

açıklamıştır. Girişte bu usullerden kısaca bahseden İbrahim Müteferrika, eserinin geri 



 116 

kalanını büyük ölçüde ordu düzenine dair reform önerilerine ayırmıştır. Bu tercihin en 

önemli nedeni, ordu reformlarının diğer idari reformlardan daha acil olmasıdır. İbrahim 

Müteferrika’nın eser boyunca Osmanlı yöneticilerinin sonuç odaklı ve pragmatik 

yönetim anlayışına hitap ederek onları değişimin gerekliliğine ikna etmeye çalıştığı 

görülmektedir. Verdiği örnekler ile Osmanlı’nın geleneksel ordusunun dönemin 

koşullarında neden yetersiz kaldığını ve Avrupalıların yeni geliştirdiği düzenler 

aracılığıyla nasıl güçlü düzenli ordular kurabildiğini açıklayan İbrahim Müteferrika; 

buradan yola çıkarak Osmanlı’nın Batıya ayak uydurabilmek için onların yönetim 

uygulamalarını taklit etmek zorunda olduğunu belirtmiştir. “Devlet işleri ve çok önemli 

saltanat işleri dahi hüsni nizam, disiplin ve siyaset ile bir şekle girer; takviye, süreklilik ve metanet 

bulur.” ifadeleri, İbrahim Müteferrika’nın askeri düzenin ötesine geçen daha kapsamlı 

reformları gerekli gördüğünün delilidir (İbrahim Müteferrika, 1990, s. 111).  

Eserinin birinci bölümünün ikinci kısmında monarşinin, aristokrasinin ve 

demokrasinin tanımlarını yapan İbrahim Müteferrika, verdiği örneklerle Avrupa’daki 

demokratikleşme eğilimlerinin de farkında olduğunu göstermiştir. Bununla birlikte 

kendisi Türk-İslam düşünce geleneğini takip ederek halkı dört sınıfa ayırmış ve bunların 

bir arada düzenli bir şekilde var olmasında hükümdarın merkezi bir rol üstlenmesi 

gerektiğini belirtmiştir. Dolayısıyla, kendisini mutlakiyetçi bir düşünür olarak kabul 

etmek mümkündür. İbrahim Müteferrika eserinde merkez ve taşra teşkilatlarını ayrı ayrı 

ele almamıştır. Ancak kendisinin asker sınıfına vezir, beylerbeyi ve benzeri rütbelere 

sahip olan üst rütbeli sivil/askeri memurları da dahil etmesi, önerdiği ordu 

reformlarının bu teşkilatları da içerecek kadar kapsamlı olduğunu göstermektedir 

(İbrahim Müteferrika, 1990). 

İbrahim Müteferrika önerilerini doğrudan sultana sunma imkanı bulsa da 

Nizam-ı Cedid düşüncesinin Osmanlı yönetimi tarafından kabul görmesi vakit almıştır. 

Osmanlı ordusunun savaş meydanındaki başarısızlıkları arttıkça ordu düzeninde 

kapsamlı reformlara ihtiyaç duyulduğuna dair inanç daha da kuvvetlenmiştir. 18. yüzyıl 

boyunca yazılan layihalarda zaman içinde Nizam-ı Cedid kavramının daha çok 

kullanılmaya başlaması bundan kaynaklanmaktadır. Osmanlı Devleti’nin ilk 

modernleşme denemesini 18. yüzyılın sonunda Nizam-ı Cedid adı altında 

gerçekleştirmesi ise Osmanlı siyaset düşüncesindeki dönüşümün pratikteki 

yansımasının en önemli örneklerinden biridir. III. Selim Döneminde (1789-1807) 

gerçekleştirilen bu reformların başarısızlığa uğraması, Nizam-ı Cedid hareketini 

Osmanlı modernleşmesinin başlangıcı olarak değerlendirmeyi güçleştirmektedir. 



 117 

Bununla birlikte, nizamı-ı cedid reformları ile Osmanlı yönetiminin zihniyetinde büyük 

bir dönüşümün gerçekleştiği ve kısa süre sonra yapılacak pek çok reformun temellerinin 

atıldığı da göz ardı edilmemelidir. Bu nedenle III. Selim Dönemi’ni Osmanlı Devleti’nin 

geleneksel döneminin sonu olarak kabul etmek ve bu şekilde incelemek uygun olacaktır. 

18. yüzyılın ikinci yarısında girdiği savaşlar, iki yüz yıldır devam etmekte olan 

bozulma sürecinin Osmanlı Devleti’ni ne kadar zayıf duruma düşürdüğünü gözler 

önüne sermiştir. 1768-1774 yılları arasında gerçekleşen Osmanlı-Rus Savaşı, devletin 

büyük toprak kayıpları yaşamasına neden olmuştur. Savaşın ardından imzalanan 

Küçük Kaynarca Antlaşması ile büyük bir stratejik öneme sahip olan Kırım eyaleti 

Osmanlı egemenliğinden çıkmıştır. Rusya’ya ağır bir savaş tazminatı ödemek, 

kapitülasyonlar vermek ve içişlerine müdahale etmesini mümkün kılan siyasi imtiyazlar 

tanımak zorunda kalması da antlaşmanın Osmanlı Devleti için ne kadar ağır olduğunu 

göstermektedir. 1787-1792 yılları arasında bu kez aynı anda hem Avusturya hem Rusya 

ile savaşmak zorunda kalan Osmanlı, her iki cephede de hezimete uğramış ve toprak 

kaybı yaşamıştır. Bu yenilgiler ve toprak kayıpları Osmanlı’nın kendi yönetim yapısını 

sorgulamasına ve bir şeyleri değiştirmek için harekete geçmesine neden olmuştur 

(Karagöz, 1995). 

Yukarıda bahsi geçen dönemde Nizam-ı Cedid düşüncesinin Osmanlı siyaset 

düşünürleri arasında gittikçe yayıldığı görülmektedir. Merkezi bürokrasinin farklı 

kademelerinde yer alan memurlar, yazdıkları layiha isimli raporlarda ekseriyetle 

sorunun ordu düzeninde yaşanan bozulmalardan kaynaklandığını belirtmiştir. Osmanlı 

ordusunun Avrupa ordularının karşısında çok geri kaldığını gösteren bu raporlar, 

kapsamlı bir ıslahat hareketinin gerekliliği konusunda ısrarcı olmuştur. Avrupa’ya 

giden Osmanlı elçileri tarafından yazılan sefaretnamelerin de Nizam-ı Cedid 

layihalarındaki düşünceleri desteklediği söylenebilir. Ancak, değişim ihtiyacı ne kadar 

büyük olursa olsun, bahsi geçen öneriler tahta reformcu bir hükümdar geçene kadar 

Osmanlı yönetimi tarafından dikkate alınmamıştır (Beydilli, 1999). 

Nizam-ı Cedid layihaları ve sefaretnameler sayesinde Avrupa’da yaşanan 

gelişmeler hakkında geniş bilgi sahibi olan III. Selim, tahta geçişini takip eden yıllarda 

benzer çalışmaları teşvik etmiş ve bu sayede planladığı reform süreci için kapsamlı bir 

teorik altyapı inşa etmiştir. Sultana sunulan layiha metinlerinin askeri reformların yanı 

sıra merkezi bürokrasinin ve taşra idaresinin nasıl yeniden yapılandırılabileceğine ve 

iktisadi kalkınmanın nasıl sağlanabileceğine dair öneriler de içerdiği görülmektedir 

(Beydilli, 2007). Devleti kendi otoritesi altında yeniden merkezileşmiş ve güçlü bir 



 118 

yapıya kavuşturmayı amaçlayan III. Selim, ıslahat sürecine ilk olarak askeri reformlar 

ile başlamıştır. 

III. Selim tarafından başlatılan ıslahat çalışmalarının önündeki en büyük engel 

Osmanlı sivil ve askeri bürokrasisinin direnişi olmuştur. Muhafazakar bir tutum takınan 

Osmanlı bürokrasisi, reform çalışmalarını şiddetle eleştirmiştir. Bu durum eleştirilere 

cevap veren ve Nizam-ı Cedid düşüncesinin gerekliliğini savunan risalelerin 

yazılmasını gerekli kılmıştır. III. Selim tarafından sipariş edilen bu risalelerin dini bir 

modernleşme anlayışının temellerini attığı söylenebilir. Avrupa ülkelerinde ortaya çıkan 

idari ve teknik gelişmelerinin taklidi bu risalelerde mukabele-i bi’l misl kavramı 

aracılığıyla meşrulaştırılmıştır. Benzeriyle karşılık vermek anlamına gelen bu kavramın 

önemini ayetlerden ve hadislerden faydalanarak açıklayan risale yazarları, bu sayede 

reform karşıtlığının temelinde yer alan dini argümanlara cevap verebilmiştir. Risale 

yazarlarının Avrupa’da gelişen mutlakiyetçi düşünceyi de yine dini kavramlar 

aracılığıyla meşrulaştırmaya çalıştığı görülmektedir. Ulu’l-emre itaat kavramının 

layihalarda vurgulanma nedeninin sultanın zayıflamış otoritesini yeniden 

güçlendirmek olduğu söylenebilir. Din-ü devlete hizmet kavramı ise Osmanlı 

bürokrasisinin amacı olarak belirlenmiş ve alt üst olmuş bürokratik hiyerarşinin yeniden 

inşa edilmesi için gereken bir ideal olarak öne sürülmüştür. Bahsi geçen risalelerin 

önemli bir bölümünün yalnızca propaganda amacıyla yazıldığı ve teorik bir derinliğe 

sahip olmadığı söylenebilir. Yine de bu metinler Osmanlı’da modern mutlakiyetçi 

düşüncenin ortaya çıkışında yadsınamaz bir rol oynamıştır (Şakul, 2005). 

Nizam-ı Cedid reformlarının her birinin devletin kurumlarını yeniden 

merkezileştirmek üzere kurulu olduğu iddia edilebilir. Ancak bu reformlar mevcut idari 

sistemlerin yetersizliği ve merkezileşmeden zarar görecek olan siyasi aktörlerin direnişi 

nedeniyle başarısızlığa uğramıştır. Reformların finansmanını sağlamak ve devletin 

yeniden mali anlamda merkezileşmesinin önünü açmak için kurulan İrad-ı Cedid 

hazinesi, vergi teşkilatının görevini olması gerektiği şekilde yerine getirememesi 

nedeniyle gerekli kaynaklardan mahrum kalmıştır. Reformları finanse etmek için 

vergilerin artırılması halkın ve ulemanın tepkisini çekmiştir. Merkezi bürokrasiyi ıslah 

etmeye yönelik çaba, sistemin yozlaşmışlığından faydalanan ulemanın direnişi 

yüzünden başarısızlığa uğramıştır. III. Selim kurdurduğu Mühimme Odası gibi idari 

birimler aracılığıyla bürokratik işleyiş üzerinde kısmi bir kontrol elde etmiş olsa da 

reformlarda modern bir bürokrasi inşa edecek kadar ileri gidememiştir (Karta, 2014).  



 119 

III. Selim’in hem merkez hem taşra teşkilatını yeniden inşa edilmesine yönelik en 

önemli reform girişimi vüzera kanunnamesidir. Kanunnamenin birinci bölümü vezir 

sayısının, vezir olma şartlarının ve vezirlerin görevlerinin netleştirilmesi gibi meselelere 

dair hükümler içermiştir. İkinci bölümde Osmanlı eyaletlerinin sayısı ve sınırları 

yeniden düzenlenmiş ve vezirlerin bunların yönetimindeki rolü açıklanmıştır. 

Kanunnamenin geri kalan bölümlerinde ise vezirlerin ve onların emrindeki 

bürokratların görevlerine ve takip etmeleri gereken usullere dair pek çok düzenleme yer 

almıştır. Hem merkezi bürokrasiyi yeniden düzenlemeyi hem de taşra teşkilatını 

yeniden merkeze bağlamayı amaçlayan bu kapsamlı yasal çalışma, bürokrasinin ve 

ayanların güçlü direnişi nedeniyle başarılı bir şekilde uygulamaya geçirilememiştir. 

Bürokrasinin direnişi, kanunnamenin yolsuzluk vakalarını ve diğer bürokratik 

yozlaşma türlerini azaltacak hükümler içermesinden kaynaklanmıştır. Ayanların direniş 

nedeni ise kanunnamenin ayanların vezirlik gibi önemli makamlara atanmasının önüne 

geçecek ve merkezin taşra üzerindeki kontrolünü artırarak ayanların otorite alanlarını 

sınırlandıracak oluşudur (Gökçe, 1993). 

III. Selim tarafından gerçekleştirilen Nizam-ı Cedid reformlarının en başarılısı, 

aynı zamanda hareketin nihai olarak başarısızlığa uğramasına sebep vermiştir. Bu 

reform aslında kapıkulu ordusunun yerini alması amaçlanan Nizam-ı Cedid ordusunun 

kuruluşudur. İrad-ı Cedid hazinesinde toplanabilen kısıtlı bütçeyle ve Fransız 

eğitimcilerin teknik desteğiyle kurulan bu ordu, Osmanlı’nın ilk modern ordusu olarak 

nitelendirilebilir. Ancak bu ordunun elde ettiği başarıların yeniçeriler tarafından bir 

tehdit olarak algılanması, III. Selim’in saltanatının sonunu getirecek bir ayaklanmanın 

başlamasına neden olmuştur. Nizam-ı Cedid reformlarının sonunu getirmek isteyen 

ulema sınıfının da destek verdiği bu ayaklanma, Osmanlı modernleşmesinin birkaç sene 

gecikmesine yol açmıştır (Zürcher, 2019, ss. 37-47). Yine de III. Selim’in Osmanlı idari 

teşkilatında bir dönüşüm sürecini başlattığını ve modern anlamda mutlakiyetçi bir 

yönetimin kuruluşunun temellerini attığı söylenebilir. 

  



 120 

3. BÖLÜM                                                                                                                                                           

OSMANLI’NIN MODERNLEŞME SÜRECİNDE                                  

MERKEZİYETÇİLİK VE MERKEZİLEŞME 

Osmanlı modernleşmesini incelemeye nereden başlamak gerektiğine dair farklı 

görüşler mevcuttur. Kimi araştırmacılar Osmanlı’nın Avrupa’da ilk büyükelçiliklerini 

açtığı Lale Devri’ni “batıcılığın ilk devresi” olarak nitelendirmiş ve Osmanlı 

modernleşmesini incelemeye bu dönemden başlamayı tercih etmiştir (Mardin, 2002, ss. 

9-11). 1789 tarihini “gelenekselcilik ve reform arasında bir ayrım” olarak nitelendiren bir 

görüş de mevcuttur (Findley, 1994, s. 38) Bu görüşe göre III. Selim’in Nizam-ı Cedid 

reformlarını modernleşme niyetiyle atılan ilk ciddi adım olması nedeniyle sürecin 

başlangıcı olarak değerlendirmek uygundur (Karpat, 2023, ss. 79-81). Daha sonuç odaklı 

bir görüş ise, önceki reform çabaları kayda değer bulmakla birlikte, Osmanlı Devleti’nin 

ancak 1830’lu yıllarda modern bir devlete dönüşmeye başladığına dikkat çekmektedir 

(Zürcher, 2019, ss. 53-69). Bu görüşe göre 1830’lu yıllara kadar olan süreci 

modernleşmenin hazırlık aşaması olarak değerlendirmek daha doğru olacaktır. 

Sıralanan görüşler arasındaki ayrılıklar, modernleşme süreci incelenirken 

kullanılan ölçütün farklı olmasından kaynaklanmaktadır. Modernleşme bir zihniyet 

değişimi olarak ele alındığı takdirde Nizam-ı Cedid düşüncesinin ortaya çıkışı dahi 

modernleşme sürecinin başladığının delili olarak kabul edilebilir. Yapısal değişimlere 

odaklanıldığı takdirde ise Osmanlı topraklarında modernleşmenin 19. yüzyılın ikinci 

çeyreğinde başladığını söylemek daha doğru olacaktır. Bu çalışmada Osmanlı 

modernleşmesi devletin yeniden merkezileşmesi üzerinden ele alınacağı için, 

modernleşme sürecini daha geç bir tarihte başlatan görüş tercih edilmiştir. Ancak, siyasi 

merkezileşme idari merkezileşmeden önce geldiği için incelemeye 19. yüzyılın ikinci 

çeyreğinden değil II. Mahmud’un saltanatının (1808-1839) ilk yıllarından başlanacaktır. 

Osmanlı modernleşmesinin ilk yılları, devlet için bir yeniden kuruluş süreci olarak 

değerlendirilebilir. Osmanlı yöneticileri, tıpkı devletin ilk kez kurulduğu yıllarda 

olduğu gibi, farklı devletlerin sahip olduğu kurumları ve kullandığı yönetim usullerini 

kendi koşullarına uyarlamaya girişmiştir. Ancak bu uyarlama süreci kuruluş 

dönemindeki kadar kolay olmamıştır. Bunun en önemli nedeni, Osmanlı’nın halihazırda 

büyük bir idari teşkilata ve kendine has yönetim usullerine sahip olmasıdır. Dolayısıyla 

yeni bir yönetim yapısı inşa etmek için öncelikle mevcut yönetim teşkilatını adım adım 

yıkmak gerekmiştir. Mevcut yönetim usullerini değiştirmek ise hem yeni bir bürokrat 

kadrosu yetiştirmeyi hem de muhafazakar tutumların önüne geçmeyi gerektirmiştir. 



 121 

Osmanlı yönetiminin devletin toprak bütünlüğünü korumak ve devlete gücünü geri 

kazandırmak için dönüşüm sürecini mümkün olduğunca hızlandırmak zorunda kaldığı 

da ayrıca belirtilmelidir. Bu durum, modernleşme sürecinin başlangıcında adem-i 

merkezileşmiş büyük ölçekli bir devlet olan Osmanlı’nın kısa süre içince merkezileşmiş 

ve modern bir devlete dönüşmesini sağlamıştır. 

İdari teşkilatlanmadaki ve yönetim anlayışındaki değişim üzerinden ele 

alındığında, Osmanlı’nın modernleşme sürecini beş döneme ayırmak mümkündür. Bu 

dönemlerin her biri farklı bir alt başlıkta ele alınacaktır. II. Mahmud Dönemi 

incelenirken devletin siyasi anlamda merkezileşmesinin nasıl sağlandığı ve sonrasında 

inşa edilen idari teşkilatın neden modern anlamda mutlakiyetçi bir yapıya sahip olduğu 

açıklanacaktır. Sonrasında devletin yönetim zihniyetinin ve idari yapısının Tanzimat 

dönemi boyunca nasıl kapsamlı bir dönüşüm sürecinden geçtiği gösterilecektir. I. 

Meşrutiyet Dönemi’nin ele alındığı başlıkta meşrutiyet düşüncesinin içinde var olan 

adem-i merkeziyetçi eğilimlerin Meclis-i Mebusan’ın çalışmalarını nasıl etkilediği analiz 

edilecektir. Mutlakiyetçiliğin yeniden yükseldiği II. Abdülhamid Dönemi ile ilgili 

başlıkta bu dönemde Osmanlı’nın tarihinin en merkezileşmiş yapısına kavuştuğu iddia 

edilecektir. II. Meşrutiyet Dönemi’ne ayırılan bölümde ise dağılma dönemine giren 

imparatorluğun yaptığı son idari reformlar ve bu reformları ortaya çıkaran ideolojik 

tartışmalar incelenecektir. Bütün bunların sonucunda mutlakiyetçilik, kameralizm ve 

ittihatçılık gibi pek çok farklı forma bürünen merkeziyetçi yönetim anlayışının Osmanlı 

modernleşmesine nasıl yön verdiği tespit edilmiş olacaktır. 

3.1. II. Mahmud ve Mutlakiyetçilik 

III. Selim’in 1807 yılında başlayan ayaklanmanın neticesinde tahttan indirilmesi, 

Osmanlı tarihinin en büyük iç karışıklıklarından birinin başlamasına neden olmuştur. 

Ayaklanmanın ardından yönetimi ele geçiren reform karşıtları, Nizam-ı Cedid 

ordusunu feshetmiş ve III. Selim’in çevresinde bulunan reformcu devlet adamlarını 

ortadan kaldırmaya başlamıştır. Bunun sonucunda Nizam-ı Cedid hareketinin nihai 

olarak başarısızlığa uğradığı söylenebilir. Ancak Nizam-ı Cedid düşüncesinin ardındaki 

reformcu fikirlerin ve bu fikirleri destekleyen kişilerin bütünüyle ortadan kaldırılması 

mümkün olmamıştır. Reform karşıtlarının yönetimi ele geçirdikten sonra kendi içlerinde 

anlaşmazlığa düşmesi, hayatta kalan Nizam-ı Cedid yanlılarına dönemin en güçlü 

ayanlarından biri olan Alemdar Mustafa Paşa’ya sığınma fırsatı vermiştir. Nizam-ı 

Cedid yanlıları tarafından III. Selim’i yeniden tahta çıkarmasının karşılığında kendisine 

sadrazamlık vadedilen Alemdar Mustafa Paşa, bu teklifi kabul etmiştir. Alemdar 



 122 

Mustafa Paşa güçlü ordusu sayesinde İstanbul’un kontrolünü ele geçirmekte muvaffak 

olsa da devrik sultanın onu tutsak edenler tarafından öldürülmesinin önüne 

geçememiştir. Bunun üzerine reform karşıtlarının desteklediği IV. Mustafa’yı tahttan 

indiren Alemdar Mustafa Paşa, onun yerine Nizam-ı Cedid hareketinin destekçisi olan 

II. Mahmud’u çıkarmıştır. (Beydilli, 1989) 

Alemdar Mustafa Paşa’nın kısa süren sadrazamlığı esnasında yaptığı faaliyetler, 

Osmanlı Devleti’nin siyasi anlamda adem-i merkezileşmesini son raddeye getirmiştir. 

Bu faaliyetlerin en önemlisi, imparatorluktaki bütün önemli ayanları devlet meselelerini 

görüşmek üzere İstanbul’a davet etmesidir. Anadolu ayanının çoğunun, Balkan 

ayanının ise önemli bir kısmının katıldığı bu toplantı, ayanların gücünü doruğa ulaştıran 

birtakım kararların alınmasıyla sonuçlanmıştır. Bu kararların yer aldığı Sened-i İttifak 

isimli belge, Osmanlı hükümdarı ile ayanlar arasında yapılan bir sözleşme 

niteliğindedir. Belgede yer alan hükümler ayanları sultanın otoritesinin ve devlet 

düzeninin koruyucusu olarak konumlandırmıştır. (İnalcık, 1964). Bu belge, ayanların 

özerkliğini artıran ve merkezi otoritenin hareket alanını sınırlandıran hükümleri 

nedeniyle, İngiltere’de yüzlerce yıl önce imzalanmış olan Magna Carta ile 

kıyaslanmaktadır. İki belge, imzalandıktan kısa süre sonra yürürlükten kaldırılmaları 

bakımından da benzerlik göstermektedir (Akşin, 1992). 

Nizam-ı Cedid taraftarlarının Alemdar Mustafa Paşa ile ittifak kurmasıyla 

merkezileşmiş mutlak bir monarşi kurma hedefinin bir süreliğine uzak bir hayale 

dönüştüğü söylenebilir. Ayanların taşrayı kontrol altında tutmak ve merkezin gücünü 

artırmak şartıyla geniş özerklikler elde etmesi, Osmanlı topraklarında adem-i 

merkezileşmenin feodal Avrupa ile kıyaslanacak kadar ileri düzeye varmasına yol 

açmıştır. Ancak ayanlar sözleşme ile elde ettikleri özerklikleri uzun süre koruyamamıştır 

(Heper, 2023, ss. 72-77). Her ne kadar ayanlar modernleşme reformlarına merkezi 

ordudan ve bürokrasiden daha sıcak baksa da II. Mahmud’un siyasi rakiplerini elerken 

ilk hedefi de ayanlar olmuştur. Bu durum, Osmanlı Devleti’nin de modernleşme süreci 

esnasında Avrupa devletlerininkine benzer bir rota takip etmesine yol açmıştır. İlk 

aşamada çevreyi merkezin kontrolü altına alan II. Mahmud, sonrasında merkezde 

otoritesine tehdit oluşturan unsurları teker teker ortadan kaldırmıştır. Batılı anlamda 

mutlakiyetçi bir yönetim sistemine geçilmesi, sonraki süreçte başarılı modernleşme 

reformlarının yapılmasını da mümkün kılmıştır. 



 123 

3.1.1. II. Mahmud Döneminde Siyasi Merkezileşme 

Tezin birinci bölümünde de gösterildiği üzere, Osmanlı yönetim yapısının her 

zaman mutlakiyetçi bir karakteri olmuştur. Hükümdarın geri plana çekildiği ve 

bürokratların ön plana çıktığı yıllarda dahi hükümdarlık makamı siyasi otoritenin 

merkezi ve kaynağı olarak kabul edilmiştir. Bununla birlikte, 17. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren tahta çıkan hükümdarların niteliksiz veya etkisiz kişiler olması 

zaman içinde Osmanlı mutlakiyetçiliğinin zayıflamasına yol açmıştır. Öyle ki, nitelikli 

hükümdarlar başa geçtiğinde dahi otoritesini kabul ettirmek ve korumak konusunda 

güçlük çekmeye başlamıştır. Hükümdarın şeyhülislam fetvası ile tahttan indirilmesi 

anlamına gelen hal uygulaması, Osmanlı mutlakiyetçiliğinin zayıflamasının en önemli 

nedenlerinden biri olarak nitelendirilebilir. Bu uygulama askeri ve bürokratik 

seçkinlerin gerekli gördükleri takdirde hükümdarı tahttan indirebilmesini sağlamıştır 

(Berber & Karataş, 2022). Sonraki süreçte hükümdarlık makamı sembolik önemini 

korumaya devam etse de bu makama gelen kişiler eski Osmanlı hükümdarları kadar 

mutlak bir otoriteye sahip olamamıştır. Pek çok durumda tahta çıkmak isteyen bir 

şehzadenin bürokrasideki güçlü hiziplerden birinin desteğini alması gerekmiştir. 

Gücünü korumak isteyen bir hükümdarın kendi yandaşlarını memnun etmek zorunda 

oluşu da Osmanlı hükümdarlarının mutlak otoritesini yitirdiğinin bir göstergesidir 

(Heper, 2023, ss. 72-74). İyi eğitim almış ve nitelikli bir hükümdar olan III. Selim’in 

bürokrasideki düşmanlarının ve ordunun iş birliği ile tahttan indirilip katledilmesi, 

Osmanlı’nın mutlakiyetçi yönetim geleneğindeki bozulmanın en önemli delillerinden 

biridir. Ancak, bu durum II. Mahmud’un tahta çıkışının ardından bir kez daha 

değişmeye başlamıştır. 

II. Mahmud, batılı anlamda mutlakiyetçi bir devlet inşa etmeyi amaçlamasına 

rağmen, otoritesini mutlaklaştıracak adımları atarken geleneksel yöntemler 

kullanmıştır. Kendisi hükümdarlığının ilk senesinde geri planda durmuş ve yönetimi 

sadrazamı Alemdar Mustafa Paşa’ya bırakmıştır. Henüz şahsi otoritesini kabul 

ettirememiş genç bir hükümdar olan II. Mahmud’un bu dönemde Alemdar Mustafa 

Paşa’ya meydan okuyacak güce sahip olmadığı söylenebilir. Hükümdarlığının ikinci 

senesinde çıkan bir yeniçeri isyanı, II. Mahmud için hem bir tehdit hem de bir fırsat 

olmuştur. Alemdar Mustafa Paşa’nın yeniçeriler ile mücadele ederken ölmesi, II. 

Mahmud’u koruyan hiçbir otoritenin kalmamasına neden olmuştur. Yeniçerilerin ve 

reform karşıtı bürokratların kendisini tahttan indirmesi tehdidiyle yüzleşen II. Mahmud, 

bunun önüne geçmek için hanedanın diğer tek erkek üyesi olan IV. Mustafa’yı 



 124 

öldürtmüştür (Zürcher, 2019, ss. 47-53). II. Mahmud’un şehzade katli uygulamasını 

kullanarak kendisini dokunulmaz hale getirmesi, kendisinin geleneksel yöntemlere 

başvuruşunun ilk örneğidir. Kendisinin hükümdarlığına razı olmayan isyancı 

yeniçeriler başlangıçta hanedanı değiştirmek veya başa kadın bir hükümdar getirmek 

gibi alternatifleri değerlendirmiş olsalar da nihayetinde II. Mahmud ile uzlaşmak 

zorunda kalmıştır (Emecen, 2001). 

Siyasi rakipleriyle uzlaşarak şahsi otoritesini güçlendirmek, II. Mahmud’un 

saltanatının ilk yılları boyunca başarıyla uyguladığı bir strateji olmuştur. Kendisi, 

amcası III. Selim’in aksine, otoritesinin mutlaklığına engel teşkil edenlerle teker teker 

mücadele etmeyi tercih etmiştir. Mücadele edilecek ilk hedef olarak da Sened-i İttifak’ın 

ardından büyük bir güç elde eden ayanları seçmiştir. II. Mahmud’un ayanlarla olan 

mücadelesi, devletin kuruluş sürecinde Anadolu beylikleri ile verilen mücadeleye 

benzemektedir. Kimi ayanları diplomatik yollarla merkeze bağlamayı tercih eden II. 

Mahmud, bunun için rüşvet vermek, unvan vadetmek ve ayanları birbirlerine karşı 

kışkırtmak gibi yöntemler kullanmıştır. Bunların yetersiz geldiği vakalarda doğrudan 

merkezi ordudan yararlanan II. Mahmud, ayanların bir kısmını zor kullanarak ortadan 

kaldırmıştır. 1812 yılında başlayan mücadele süreci, 1820 yılına gelindiğinde önemli 

ölçüde tamamlanmıştır (Zürcher, 2019, ss. 47-53). Anadolu’da ve Balkanlar’da merkezi 

otoritenin tesis edilmesiyle Osmanlı’nın siyasi adem-i merkezileşme sürecinin tersine 

çevrildiği söylenebilir. 

II. Mahmud’un ayanlarla olan mücadelesi devam ederken imparatorluğun 

bütünlüğüne yönelik yeni tehditler de ortaya çıkmıştır. Milliyetçilik akımının etkisiyle 

güç kazanan ayrılıkçı hareketler, yaşadıkları topraklarda bağımsızlık elde etmek 

amacıyla art arda isyan etmeye başlamıştır. 1815 yılında Sırp milliyetçileri tarafından 

başlatılan isyan, 1817 yılında Osmanlı Devleti’nin Sırbistan eyaletine siyasi özerklik 

vermesiyle sonuçlanmıştır. 1821 yılında başlayan Yunan isyanı, Avrupa devletlerinin de 

desteğiyle kısa süre içinde büyümüştür. 1828-1829 yıllarında gerçekleşen Osmanlı-Rus 

savaşından yenik ayrılan Osmanlı, savaşın ardından imzalanan Edirne antlaşması ile 

Yunanistan’ın bağımsızlığını tanımak zorunda kalmıştır. Aynı antlaşmanın Eflak ve 

Boğdan eyaletlerine özerklik kazandırdığı da belirtilmelidir (Zürcher, 2019, ss. 47-53).  

Bu isyanların başarıya ulaşması, II. Mahmud’un ayanlarla olan mücadelesini bir 

yan etkisi olarak nitelendirilebilir. Bunun en önemli örneği, II. Mahmud’un Tepedelenli 

Ali Paşa ile mücadelesidir. Yanya valiliği yapmakta olan Tepedelenli Ali Paşa, dönemin 

en güçlü ayanlarından biri olarak nitelendirilebilir. Kendisi valiliği boyunca Yunan ve 



 125 

Arnavut nüfusun yaşadığı bölgeleri kontrol altında tutmayı başarmıştır. Zaman içinde 

gücünü artıran Ali Paşa, II. Mahmud’un ayanlarla mücadeleye giriştiği yıllarda isyan 

hazırlıkları başlatmıştır. Kendisinin ordusunu güçlendirmek içi Yunan ve Arnavut 

çeteleri ile iş birliği yaptığı bilinmektedir. II. Mahmud’un 1820 yılında onu görevden 

almasının ardından büyük bir isyan başlatan Ali Paşa, hüküm sürdüğü bölgede büyük 

bir siyasi karışıklığın başlamasına neden olmuştur. Ali Paşa’nın isyanı 1822 yılında 

başarıyla bastırılmıştır. Ancak Ali Paşa’nın isyanından kısa süre sonra başlayan ve bazı 

iddialara göre Ali Paşa tarafından kışkırtılmış olan Yunan isyanının bastırılması 

mümkün olmamıştır (Erman, 2021). 

Ayanlar ile verilen mücadele esnasında Osmanlı merkezi ordusunun büyük bir 

bölümü yeniçerilerden oluşmuştur. Yozlaşmalar nedeniyle uzun süre önce işlevini 

kaybetmiş olan yeniçeri ordusu, ayanların gücünün kırılması kendilerine siyasi güç 

kazandıracağı için sultanın bu yöndeki çabalarına destek vermiştir. Ancak girilen askeri 

mücadele yeniçeri ordusunun yorulmasına ve yıpranmasına neden olmuştur (Zürcher, 

2019, ss. 47-53). Balkanlarda çıkan isyanların bastırılamaması gibi ciddi yan etkileri olsa 

da bunun II. Mahmud tarafından bilinçli bir şekilde yürütülen bir strateji olduğu 

söylenebilir. Reform karşıtlarını müttefik edindikten sonra onların birbirleri ile 

çatışmalarını sağlayan II. Mahmud, bu sayede modernleşmenin önündeki engelleri teker 

teker ortadan kaldırmıştır. II. Mahmud ayanlarla olan mücadele devam etmekteyken 

yönetim kademelerine genç ve ona sadık kişileri yerleştirerek yeniçeriler ve Osmanlı 

bürokrasisi arasındaki iş birliğini ortadan kaldırmayı hedeflemiştir. Bunun için İlmiye 

sınıfını reformların gerekliliğine ikna etmek ve reform fikrine daha ılımlı bakan ulemayı 

daha üst mevkilere getirmek gibi stratejilere başvurmuştur. Yeni ulema nesline istihdam 

imkanı sağlayan II. Mahmud, böylece İlmiye sınıfını kendisine müttefik edinmeyi 

başarmıştır (Erşahin, 1999). 

1826 yılına gelindiğinde merkezi bürokrasinin üst kademelerinin önemli ölçüde II. 

Mahmud’a sadık kişilere ait olduğu görülmektedir. Bu noktada yeniçerilerin 

modernleşmenin önündeki tek büyük engel haline geldiği söylenebilir. Orduyu 

modernleştirmek için Nizam-ı Cedid ordusunu Eşkinci Ocağı adı altında yeniden 

kurmaya karar veren II. Mahmud, bu kararıyla ilk kez Yeniçeri Ocağı ile doğrudan karşı 

karşıya gelmiştir. Yeniçerilerin bu yeni ordunun kurulmasının önüne geçmek için 

ayaklanması, II. Mahmud’a siyasi otoritesini mutlaklaştırmak için gereken fırsatı 

vermiştir. Ulemanın yardımıyla halkı yardıma çağıran II. Mahmud, bu sayede isyanı 

başarıyla bastırabilmiştir. İsyanın bastırılmasında ve yeniçerilerin tamamen ortadan 



 126 

kaldırılmasında merkezi ordunun diğer unsurlarının da önemli bir rol oynadığı 

belirtilmelidir (Özcan, 1995). 

Yeniçeri Ocağının kaldırılmasının ardından reform karşıtı hareketin tamamen 

bastırıldığı söylenebilir. Ulemanın bir bölümü reform karşıtı olmaya devam etse de bu 

kişiler bürokrasinin üst kademelerinde bulunmamaları ve ordunun desteğini 

alamamaları nedeniyle reformların önüne geçememiştir. Reform karşıtlarının 

tenkitlerine rağmen modernleşme reformlarını uygulamaya geçiren II. Mahmud, 

böylece yeni bir merkezi ordunun kurulmasını ve kapsamlı bürokrasi reformlarının 

yapılmasını sağlamıştır. II. Mahmud’un nu süreç boyunca kendisine yakın ulema 

sayesinde yaptığı reformları meşrulaştırmaya çalıştığına da dikkat edilmelidir (Erşahin, 

1999).  

II. Mahmud ayanları kontrol altına aldıktan sonra devletin siyasi bütünlüğünü 

koruyabilmek için ülkedeki diğer yerel siyasi elitlerle de bir güç mücadelesine 

girişmiştir. Önceden salyaneli eyalet olarak sınıflandırılan topraklarda verilen bu 

mücadelenin II. Mahmud yönetimindeki Osmanlı hükümeti için daha zorlu geçtiği 

söylenebilir. Fethedildikleri dönemden itibaren yarı özerk bir şekilde yönetilen bu 

topraklardaki adem-i merkeziyetçi direniş, II. Mahmud’un bu toprakları merkezi 

kontrol altına almaya yönelik girişimlerinin başarısızlıkla sonuçlanmasına neden 

olmuştur (Zürcher, 2019, ss. 47-69). Bu başarısızlığın en belirgin örneği, Mısır eyaletinde 

gerçekleşmiştir. 

Mısır eyaletinin yarı özerk bir eyaletten özerk bir eyalete dönüşme süreci, II. 

Mahmud’un saltanatından kısa süre önce başlamıştır. 1798 yılında Fransa’nın Mısır’ı 

işgal etmesi, eyalet için bir dönüm noktası olarak nitelendirilebilir. Fransız orduları 1801 

yılında geri çekilmek zorunda kalsa da Mısır’da bulunduğu süreç boyunca buradaki 

yerel seçkinlerin önemli bir bölümünün ölmesine veya güç kaybetmesine neden 

olmuştur. Aynı sene Mısır’a vali olarak atanan Kavalalı Mehmet Ali Paşa, bölgedeki 

Osmanlı hakimiyetini yeniden inşa etmekle görevlendirilmiştir. Yerel elitlerin güç kaybı 

sayesinde Mısır’ı kolayca kontrol altına alan Mehmet Ali Paşa, sonraki süreçte bölgede 

yeni bir idari teşkilat inşa etmeye başlamıştır. Kavalalı’nın II. Mahmud’un yapmayı 

hedeflediği reformların çoğunu çok daha önceden ve daha hızlı bir şekilde tamamladığı 

söylenebilir (Zürcher, 2019, ss. 47-69).  

Kısa süre içince güçlü bir siyasi figür haline gelen Kavalalı, yeterince güçlenene 

kadar Osmanlı hükümdarına olan bağlılığını korumuştur. Ancak, 1831 yılına 

gelindiğinde durum değişmiştir. Yeterince güç topladığına kanaat getiren Kavalalı, ilk 



 127 

olarak Suriye’de bulunan Osmanlı eyaletlerini ele geçirmiştir. Sonrasında güçlü bir ordu 

ile İstanbul’un üzerine doğru yürümeye başlayan Kavalalı, ancak Avrupa devletlerinin 

Osmanlı hükümetine destek vermesi sayesinde durdurulabilmiştir. 1833 yılında 

Kütahya’da gerçekleştirilen görüşmelerin neticesinde Osmanlı hükümeti Mehmet Ali 

Paşa’nın Suriye valiliğini tanımak ve bunun yanı sıra ona Girit valiliğini vermek 

durumunda kalmıştır. Bu vaka Osmanlı Devleti’nin merkezden uzaktaki eyaletleri 

kontrol altında tutacak kadar güçlü olmadığını göstermiştir (Kocaoğlu, 1995). 

Bütün bunlara rağmen II. Mahmud’un saltanatı esnasında modern anlamda 

mutlakiyetçi bir yönetim kurmakta başarılı olduğu iddia edilebilir. Kendisinin ayanlarla 

verdiği mücadele merkeze yakın eyaletlerde siyasi anlamda merkezileşmeyi sağlamıştır. 

Öte yandan, merkezden uzak eyaletlerde çıkan isyanların bu bölgelerin bağımsızlık elde 

etmesiyle veya siyasi özerklikler kazanmasıyla sonuçlandığı da göz ardı edilmemelidir. 

Buradan yola çıkarak II. Mahmud Dönemi boyunca siyasi merkezileşme ve adem-i 

merkezileşme süreçlerinin eşzamanlı olarak gerçekleştiği söylenebilir. Bu durum 

yüzyılın geri kalanı boyunca da devam etmiştir. 

3.1.2. II. Mahmud Döneminde İdari Merkezileşme 

II. Mahmud’un siyasi gücü tek bir merkezde toplamaya yönelik çabaları, 

modernleşmenin önündeki engellerin ortadan kaldırılmasını sağlamıştır. Bunun 

ardından bürokraside kapsamlı bir reform sürecinin başladığı görülmektedir. 

Geleneksel devlet kurumları ya aynı işlevi üstlenen modern kurumlara yer açmak için 

ortadan kaldırılmış ya da parça parça yeniden inşa edilmiştir. Bu şekilde gerçekleştirilen 

reformlar hem güçlü bir merkezi bürokrasinin kurulmasına hem de taşra teşkilatının 

idari anlamda merkezileştirilmesine yol açmıştır. Ancak teknik yetersizlikler ve mali 

sorunlar nedeniyle II. Mahmud’un modernleşmeye dair planları bütünüyle başarıya 

ulaşamamıştır (Özcan, 1995). Bu nedenle, aşağıda incelenecek reformları daha sonra 

yapılacak reformların ön hazırlığı olarak değerlendirmek daha uygun olacaktır. 

Nizam-ı Cedid hareketinin mirasını devralan II. Mahmud’un en büyük 

önceliklerinden biri iyi örgütlenmiş ve güçlü bir merkezi ordu kurmak olmuştur. Asakir-

i Mansure-i Muhammediye adını verdiği yeni orduyu Avrupa standartlarına 

ulaştırmayı amaçlayan II. Mahmud, bunun için Prusya’dan yardım talep etmiştir. 

Osmanlı ordusunda eğitimci olarak çalışmaya başlayan Prusyalı subayların modern 

Osmanlı ordusunun temellerinin atılmasını sağladığı söylenebilir. Ancak yabancı 

subaylardan faydalanmanın kısa vadeli bir plan olduğu da belirtilmelidir. Subay 

yetiştirmeyi amaçlayan Mekteb-i Harbiye-i Şahane’nin kuruluşu gibi gelişmeler, 



 128 

Osmanlı Devleti’nin uzun vadede kendi kendine yetebilen merkezileşmiş bir orduya 

sahip olmayı hedeflediğini ve bunun için gerekli çalışmaları yaptığını göstermektedir 

(Özcan, 1997). 

II. Mahmud’un merkezi bürokrasiyi yeniden inşa etmeye yönelik ilk girişimi, 

memurların sınıflarını ve statülerini yeniden düzenlemek olmuştur. İlmiye sınıfının 

görev alanının daraltılması ve Kalemiye sınıfının yönetimde daha etkin bir rol almaya 

başlaması, daha sonra yapılan reformları hızlandıran bir ilk adım olarak 

nitelendirilebilir. Düzenli bir maaş sisteminin kurulması, harç tahsili ve rüşvet alma 

uygulamalarının net bir şekilde yasaklanması, memurların kariyerinin işleyişi ile ilgili 

yeni kanunnamelerin çıkarılması ve benzeri reformlar Osmanlı memur sisteminin 

modern bir görünüme kavuşmasını sağlamıştır (Findley, 1994, ss. 98-128). 

Bürokratik modernleşmenin tamamlanabilmesi için nitelikli ve eğitimli yeni bir 

memur kadrosuna ihtiyaç duyulduğunun farkında olan II. Mahmud, bunun için 

Avrupa’dan eğitimciler çağırmak yerine nitelikli öğrencileri eğitim almak üzere 

Avrupa’ya göndermeye başlamıştır. İyi bir eğitim sürecinden geçen ve Avrupa’daki 

gelişmelere bizzat tanıklık etme imkanı bulan bu öğrenciler, yeni kurulan idari 

birimlerde görev alarak yönetim tecrübesi edinmeye başlamışlardır. Bu gençler daha 

sonraki süreçte Osmanlı modernleşmesine öncülük edecek olan yeni bir bürokrat neslini 

oluşturmuştur. Ancak devlet teşkilatının dönüşümü henüz bu neslin üyeleri üst düzey 

makamlara gelmeden önce başlamıştır (Zürcher, 2019, ss. 53-68). 

Osmanlı’nın klasik döneminde hükümet merkezi olan Divan-ı Hümayun, zaman 

içinde önemini kaybetmiş ve sembolik bir makama dönüşmüştür.  Önceden Divan-ı 

Hümayun’a bağlı olan birimlerin 18. yüzyıldan itibaren doğrudan sadrazamlık 

makamının altında örgütlenen Bab-ı Ali teşkilatının bir parçası haline geldiği 

görülmektedir. II. Mahmud Döneminde devletin idari teşkilatı yeniden inşa edilirken 

Bab-ı Ali’nin merkezi konumu değiştirilmemiştir. Ancak, Bab-ı Ali’nin iç işleyişine ve 

ona bağlı idari birimlerin yapısına dair çok sayıda önemli reform çalışması yapılmıştır. 

Merkezi bürokrasinin yeniden inşa edilme sürecinde pek çok geleneksel idari kurum 

müdürlük adı altında yeniden organize edilmiştir. Bunların bir kısmı işlevlerini 

bağımsız idari yapılar olarak yerine getirirken, büyük bir bölümü nezaret adı verilen 

daha büyük yapıların bir parçası haline getirilmiştir. Nezaretler, Avrupa devletlerindeki 

bakanlıkların Osmanlı’daki karşılığı olarak nitelendirilebilir. Bürokraside uzmanlaşma 

usulünün bir ürünü olan nezaretlerin her biri farklı bir idari işlev üstlenmiştir (Findley, 

1994, ss. 98-128). 



 129 

Dışişlerinden sorumlu olan Hariciye Nezareti, II. Mahmud Döneminde kurulan 

nezaretlerin en önemlilerinden biridir. Nezaretin kuruluşuna giden süreç ilk olarak 1921 

yılında Bab-ı Ali Tercüme Odası’nın kurulması ile başlamıştır. Avrupa devletleri ile olan 

diplomatik yazışmalar için gereken çeviri işlemlerini yürütmesi için kurulan Tercüme 

Odası, kısa süre içinde Osmanlı bürokrasisinin en hayati birimlerinden biri haline 

gelmiştir. 1834 yılında uzun süre önce kapanmış olan Osmanlı büyükelçiliklerinin 

yeniden açılması, dışişleri ile ilgilenen bürokrasinin büyümesine neden olmuştur. 1836 

yılına gelindiğinde ise Bab-ı Ali katiplerinin başı olan reisülküttaplık makamı yeniden 

organize edilerek Hariciye Nezareti’ne dönüştürülmüştür. Büyükelçiliklerin, Tercüme 

Odası’nın ve diplomatik işlerle ilgilenen diğer idari birimlerin bu nezarete 

bağlanmasıyla Osmanlı Devleti’nin dışişlerine dair yetki ve görevleri bu nezarette 

merkezileşmiştir (Akpınar, 2014). 

İçişlerinden sorumlu olan Dahiliye Nezareti de kurulan ilk ve en önemli 

nezaretlerden biridir. Nezaret ilk olarak 1836 yılında, Sadaret Kethüdalığı makamının 

Umur-ı Mülkiye Nezareti adı altında yeniden örgütlenmesi ile kurulmuştur. Merkez ve 

taşra arasındaki iletişimi sağlamakta sorumlu olan bürokratlar, kuruluşundan itibaren 

bu nezaretin altında çalışmaya başlamıştır. Böylece, Avrupa devletlerinde olduğu gibi, 

devletin dışişleri ve içişleri birbirinden ayrı idari birimler tarafından yürütülmeye 

başlamıştır. Dahiliye Nezareti Osmanlı’nın yeniden merkezileşmiş bir taşra teşkilatına 

kavuşması sürecinde önemli bir rol üstlenmiştir. Merkez ve taşra arasındaki irtibatı 

sağlamakla sorumlu olan Dahiliye Nezareti, taşra reformlarının planlandığı şekilde 

yürütülmesini mümkün kılmıştır. Bu idari yapı 1839 yılında nezaret statüsünü kaybedip 

sadrazamlık makamının altında görev yapan bir birime dönüşse dahi aynı işlevleri 

yerine getirmeye devam etmiştir (İpşirli, 1993). 

Kurulan her nezaret, devletin taşradaki idari birimlerini veya devlete bağlı 

olmayan kurumları merkezi kontrol altına almıştır. 1931 yılında kurulan Ceride 

Nezareti, nüfus ve emlak işlerinin yürütülmesiyle ve genel olarak istatistiklerin toplanıp 

kayda geçirilmesiyle görevlendirilmiştir. Bu sayede yönetilmesi gereken kişilere ve 

varlıklara dair net verilerin elde edilmesi mümkün olmuştur. 1838 yılında kurulan 

Mekatib-i Rüştiye Nezareti, geleneksel eğitim kurumlarının modern eğitim kurumlarına 

dönüştürülmesinden ve memur yetiştirmeyi amaçlayan yeni eğitim kurumlarının 

yönetiminden sorumlu tutulmuştur. İlkokul düzeyinde eğitim veren mahalle 

mekteplerinin dahi bu yapının yönetimine verilmesi, II. Mahmud Dönemi reformlarının 

merkeziyetçi zihniyetini gösteren önemli bir örnektir. 1839 yılında kurulan Ticaret ve 



 130 

Ziraat Nezareti, Osmanlı topraklarında ticari faaliyetleri merkezi hükümetin kontrolü 

altına almayı hedeflemesi nedeniyle bir başka önemli örnek olarak nitelendirilebilir. 

Vakıf mütevellilerinin merkezi kontrol altına alınması, vakıfların denetlenmesi ve vakıf 

gelirlerinin modernleşme reformlarının finansmanında kullanılması gibi amaçlarla 1826 

yılında kurulan Evkaf-ı Hümayun Nezareti de verilebilecek önemli örneklerden biridir 

(Findley, 1994, ss. 98-128). 

II. Mahmud Döneminde kurulan nezaretlerin yapısı ve işlevleri, sonraki yıllarda 

sürekli bir dönüşüm sürecinden geçmiştir. Maliye Nezareti bu duruma verilebilecek en 

önemli örneklerden biridir. 1838 yılında devlet hazinelerinin tek bir çatı altında 

birleştirilmesi amacıyla kurulan bu nezaret, Osmanlı’nın modernleşme sürecinde mali 

bakımdan merkezileşmesinin ilk aşaması olarak nitelendirilebilir. Ancak, nezaret 

kuruluşundan yalnızca bir sene sonra Hazine-i Amire Defterdarlığı ve Mukataat 

Hazinesi Defterdarlığı isimli iki ayrı yapıya ayrılmıştır. Nezaretin yeniden kurulması ve 

mali merkezileşmeye yönelik reformlara öncülük etmesi ise ancak Tanzimat Döneminde 

gerçekleşebilmiştir (Kırmızı, 2003).  

Bütün bu idari reformların sonucunda Bab-ı Ali bürokrasisi iş bölümüne dayanan, 

hiyerarşik bir yapıya kavuşmuştur. Merkezi bürokrasi hakkındaki incelemeyi 

sonlandırmadan önce hiyerarşinin tepesinde yer alan Meclis-i Vükela’yı da kısaca 

incelemek faydalı olacaktır. Nezaretleri yönetmekle sorumlu olan nazırlardan ve diğer 

üst düzey bürokratlardan oluşan Meclis-i Vükela, kuruluşundan itibaren önemli devlet 

meselelerinin görüşüldüğü bir danışma ve karar alma makamı olarak görev yapmıştır. 

Artık başvekil olarak adlandırılan sadrazamın başkanlığında toplanan Meclis-i Vükela, 

önceden Divan-ı Hümayun’a ait olan işlevleri üstlenmiştir. Dolayısıyla Meclis-i 

Vükela’dan Osmanlı hükümeti olarak bahsetmek yanlış olmayacaktır (Findley, 1994, ss. 

98-128). 

II. Mahmud Döneminde taşra teşkilatını modernleştirmek için de önemli 

çalışmalar yapılmıştır. Ancak bu çalışmalar merkezde olduğu kadar hızlı ve etkili 

sonuçlar verememiştir. Ayanların bastırılmasıyla reformların önündeki siyasi engellerin 

ortadan kalktığı görülmektedir. Öte yandan teknik yetersizliklerin, eğitilmiş memur 

eksikliğinin ve mevcut taşra teşkilatındaki yozlaşmaların reform sürecini yavaşlatan 

önemli engeller olduğu da belirtilmelidir. Bunlar II. Mahmud’un taşra reformlarının 

kendi saltanatı esnasında tamamlanamamasına neden olmuştur. Yine de bu dönemde 

yapılan çalışmaların devletin idari ve mali merkezileşme sürecini başlattığı iddia 

edilebilir. 



 131 

Taşra teşkilatını doğrudan merkezi yönetimin kontrolü altına almak için yapılan 

ilk çalışmalardan biri yeni yollar inşa etmek olmuştur. Merkez ve çevre arasındaki 

ulaşımı kolaylaştıran bu girişim, merkezi hükümetin taşraya müdahale etmesini 

kolaylaştırmıştır. Modern bir posta teşkilatının kurulmasıyla merkez ve taşra arasındaki 

iletişim daha önce hiç olmadığı kadar hızlandırılmıştır. Bu çalışmalar sayesinde taşra 

yönetiminin merkezileştirilmesinin önündeki teknik engellerin belirli ölçüde ortadan 

kaldırıldığı söylenebilir. Eğitilmiş memur eksikliği uzunca bir süre daha taşra 

teşkilatında modernleşmenin önünde duran ciddi bir engel olmaya devam etmiştir. 

Ancak, II. Mahmud Döneminde yetişen genç bürokratların üst düzey yöneticiler olarak 

taşraya atanmaya başlamasıyla süreç biraz daha hızlanmıştır (Zürcher, 2019, ss. 53-69). 

II.  Mahmud’un taşra teşkilatını kontrol altına alabilmek için yaptığı en önemli 

çalışmalardan biri Osmanlı tarihinin ilk nüfus sayımını gerçekleştirmek olmuştur. 1828 

yılında başlayan ve 1829 yılında tamamlanan nüfus sayımında yalnızca ülkedeki 

yetişkin erkek sayısı tespit edilmiştir. Bunun birinci nedeni, zorunlu askerlik usulüne 

dayanan yeni merkezi orduda görev alabilecek insan sayısını tespit etmektir. İkinci 

nedeni ise vergi mükelleflerinin sayısını netleştirmektir. Yapılan çalışmanın neticesinde 

devletin nüfus gücünü yeterince verimli bir şekilde kullanamadığı ortaya çıkmıştır. 

Bunun en önemli nedeni vergilerin hala iltizam sistemiyle toplanıyor olmasıdır. Bu 

durum II. Mahmud yönetimindeki Osmanlı hükümetini yeni bir vergi sistemi 

geliştirmeye teşvik etmiştir. Ancak devam etmekte olan iç karışıklıklar, sonu gelmeyen 

savaşlar ve genel olarak idari reformların uygulanmasına dair güçlükler nedeniyle II. 

Mahmud Döneminde devlet gelirlerinin artırılması mümkün olmamıştır (Nakiboğlu & 

Bukarlı, 2017). 

II. Mahmud Döneminde eyalet yönetiminin yeniden inşa edilmesine yönelik bir 

reform çalışması yapılmamıştır. Bununla birlikte, ordu ile ilgili reformların eyaletlerin 

daha merkeze bağlı hale getirilmesini sağladığı da söylenebilir. Ayanların 

bastırılmasından sonraki süreçte II. Mahmud valilik makamlarına genellikle üst düzey 

komutanları atamayı tercih etmiştir. Müşir unvanını kullanan bu askeri valiler, 

yönettikleri eyaletlerde Redif Askeri adı verilen eyalet orduları kurmakla 

görevlendirilmiştir. Müşirlerin diğer bir görevi, eyalet sınırları içinde var olan güçlü 

ayanın merkeze bağlanmasını sağlamak olmuştur. Ancak, müşirlerin görev yerlerinin 

sık sık yer değiştirilmesi, onların atandıkları bölgeyi bütünüyle merkezi kontrol altına 

almalarını önlemiştir. Henüz mütesellimlik ve voyvodalık makamlarına atanabilecek 



 132 

eğitimli bir bürokrat grubunun yetişmemiş oluşu da yerel seçkinlerin bir müddet daha 

taşra idaresinde önemli mevkilere gelmesini kaçınılmaz kılmıştır (Çadırcı, 1987) 

Nezaretlerin gelişmesiyle geleneksel yönetim sisteminde kadıların üstlendiği bazı 

beledi sorumluluklar da nezaretlerin taşradaki uzantılarına aktarılmıştır. Bunun en 

önemli örneklerinden biri, kolluk işlerinin 1826 yılında kurulan İhtisap Nezaretine 

devredilmesidir. Vakıf işlerinin 1836 yılında kurulan Evkaf Nezaretine devredilmesi de 

verilebilecek diğer bir önemli örnektir. Bu düzenlemeler aracılığıyla merkezi hükümet 

şehir yönetimlerine doğrudan müdahale edebilme yetisi kazanmıştır. Kadıların bir 

idareci olarak üstlendiği sorumluluklar ise tamamen ortadan kalkana dek yavaş yavaş 

azaltılmıştır. Dönüşüm süreci boyunca Osmanlı şehir yönetimi yarı modern yarı 

geleneksel bir yapıya sahip olmuştur. Bu durumun beledi hizmetlerde aksaklıklara 

neden olması, daha sonraki süreçte Osmanlı’da batı usulü belediye teşkilatları kurma 

fikrinin ortaya çıkmasına yol açmıştır (Ortaylı, 2018, ss. 11-28).  

II. Mahmud Döneminde taşra yönetimine dair yapılan en önemli reform, 

muhtarlık teşkilatının geliştirilmesidir. Köylerin ve mahallelerin yönetimini 

modernleştiren muhtarlık reformları, aslında başlangıçta yalnızca İstanbul’un 

ihtiyaçlarını karşılamak için geliştirilmiştir. Vaka-i Hayriye sonrası dönemde 

İstanbul’da büyük bir yönetim krizinin ortaya çıktığı görülmektedir. Şehirde asayişi 

sağlayan ve şehre giriş çıkışları kontrol altında tutan yeniçerilerin ortadan kaldırılması, 

durumu fırsat olarak değerlendiren pek çok insanın taşradan İstanbul’a göç etmeye 

başlamasına yol açmıştır. Mahalle yönetiminden sorumlu imam, papaz ve hahamlar bu 

göçleri durdurmakta ve ortaya çıkan asayiş sorununu çözmekte başarısızlığa uğrayınca, 

alternatif bir sistemin geliştirilmesi şart olmuştur. 1829 yılında kurulan muhtarlık 

teşkilatı bütün İstanbul’da uygulamaya geçirilmiştir. Muhtarlık teşkilatının görevleri 

mahallede asayişin sağlanması, mahallenin mali işlerinin kaydının tutulması, mahalleye 

taşınmak isteyenlerin başvurularının merkezi yönetime iletilmesi ve mahalle halkının 

idari işlerinin yürütülmesi şeklinde sıralanabilir. Bütün bu işler muhtar-ı evvel ve 

muhtar-ı sani unvanına sahip iki memura bırakılmıştır (Çadırcı, 1970). 

Muhtarlık sistemi İstanbul dışında ilk kez 1833 yılında Kastamonu Sancağı’nda 

uygulamaya geçirilmiştir. Kastamonu mahallelerinde ve köylerinde ayan teşkilatının 

yerini almak üzere kurulan muhtarlıkların beklenilen performansı sergilemesi, sistemin 

taşra teşkilatının geri kalanında da uygulanabileceğini göstermiştir. Bunun üzerine, aynı 

sene çıkarılan ferman ile Anadolu ve Rumeli eyaletlerinde bulunan diğer mahalle ve 

köylerde de muhtarlık teşkilatlarının kurulmasına karar verilmiştir. Ayan teşkilatının 



 133 

kalıntılarının ortadan kaldırılması ve yerini muhtarlıklara bırakması ile Osmanlı taşra 

teşkilatının daha merkezileşmiş bir yapıya kavuştuğu söylenebilir. Muhtar seçilen 

kişiler göreve başlamadan önce kadılar tarafından şeriyye sicillerine kaydedilmiş ve 

Ceride Nezareti’ne bağlı olarak çalışan defter nazırlarına iletilmiştir. İsimleri Ceride 

Nezareti tarafından padişaha sunulan muhtarlar, ancak padişahın izniyle hazırlanan 

mühürler kendilerine teslim edildikten sonra göreve başlayabilmiştir. Muhtarların 

görevleri boyunca yaptıkları bürokratik işlemler için sürekli defter nazırı ile iletişime 

geçmesi ve gerektiğinde mütesellimler tarafından denetlenebilmesi, onların merkezi 

idare teşkilatına ne kadar bağlı olduklarını göstermektedir (Çadırcı, 1970). 

3.2. Tanzimat ve Kameralizm 

Osmanlı Devleti’nin siyasi anlamda yeniden merkezileşme süreci II. Mahmud 

Döneminde tamamlanmıştır. Bu durum, merkezi otoritenin kontrolü altına alınan 

topraklarda kapsamlı idari reformların yapılmasını mümkün kılmıştır. II. Mahmud 

Döneminde yapılan idari reformlar çoğunlukla merkezi idare teşkilatını yeniden 

yapılandırmayı amaçlamıştır. Bu dönemde kurulan nezaretlerin, devletin idari ve mali 

anlamda merkezileşmesini sağlayan araçlar olduğu söylenebilir. Taşrada yapılan 

reformları ise daha sonra yapılacak reformların ön hazırlığı olarak nitelendirmek 

mümkündür. II. Mahmud’un ömrü, başlattığı reform çalışmalarının nasıl sona erdiğini 

görmeye yetmemiştir. Ancak kendisi geriye yalnızca temelleri atılmış büyük bir proje 

değil, aynı zamanda bu projeyi sürdürebilecek yeni bir bürokrat nesli bırakmıştır. 

Bahsi geçen bürokrat neslinin ilk üyeleri, Avrupa’da iyi bir eğitim almış ve 

kariyerlerinin ilk yıllarını diplomatik görevlerde bulunarak geçirmiş kişilerden 

oluşmaktadır. Aldıkları eğitim ve erken yaşta kazandıkları tecrübe sayesinde Avrupa’da 

gelişen yönetim usulleri hakkında derinlemesine bilgi edinen bu genç bürokratlar, 

devletin daha üst kademelerine yükseldiklerinde modernleşme reformlarının 

yürütücüleri haline gelmiştir. II. Mahmud’un ölümüne kadar mutlakiyetçiliğin son 

derece güçlü olduğu ve reformların önemli bir bölümünün bizzat hükümdar tarafından 

yürütüldüğü görülmektedir. Ancak, I. Abdülmecid’in tahta geçişinin ardından 

hükümdar geri plana çekilmiş ve otoritesini fiilen Bab-ı Ali bürokrasisine aktarmıştır 

(Findley, 1994, ss. 129-187). Bu durum mutlakiyetçiliğin yerini Osmanlı usulü bir 

kameralizme bırakmasına neden olmuştur. 

Kameralizm aslen Prusya’da ve Avusturya’da gelişmiş olan bir yönetim anlayışına 

verilen isimdir. Aydın despotizmi düşüncesinin üzerine temellendirilmiş olan 

kameralizm, devlet yönetiminin eğitimli bir bürokrat kadrosuna verilmesi gerektiğini 



 134 

savunmuştur. Kameralizmin en önemli amacı, siyasi otoritenin parçalanmasına neden 

olan geleneksel kurumları ortadan kaldırmak ve gücü tek bir merkezde toplamaktır. Bu 

kameralizmin siyasi bakımdan merkeziyetçi bir yönetim anlayışı olduğunu 

göstermektedir. Eğitim politikaları aracılığıyla modern bir toplum oluşturmak, devlet 

eliyle ticari faaliyetlere yön vermek, gelişmiş bir vergi sistemi aracılığıyla devletin 

kaynaklarını artırmak, çağın yeni koşullarına uygun bir ordu kurmak ve bütün bu 

reformları uygulamaya geçirecek merkezi bürokrasiyi geliştirmek kameralizmin önemli 

amaçları arasında sıralanabilir. Bunlar kameralizmin merkeziyetçiliğinin idari ve mali 

boyutlarının da olduğunu göstermektedir. Yönetimi bürokratik seçkilerin eline 

vermesinin kameralizmi Osmanlı yönetim geleneğine uygun bir yönetim anlayışı haline 

getirdiği söylenebilir. Bu durum devleti yeniden merkezileştirmek ve modern bir devlet 

yapısı inşa etmek isteyen Osmanlı yönetiminin kameralizmi benimsemesini 

kolaylaştırmıştır (Mardin, 2002, ss. 83-84).  

 Osmanlı yönetiminin kameralizmle ilk kez 18. yüzyılın sonlarında tanıştığı 

söylenebilir. Ancak kameralizm hakkındaki ilk kapsamlı çalışma 1837-1839 yılları 

arasında Viyana sefirliği yapmış olan Mehmet Sadık Rıfat Paşa’ya aittir. Kendisi sefirliği 

esnasında Bab-ı Ali’ye yazdığı mektuplarda ve II. Mahmud’a sunduğu risalelerde 

kameralizmin Osmanlı yönetim sistemine uyarlanmasının gerekli olduğunu 

savunmuştur. Rıfat Paşa’ya göre devletin gücünü yeniden artırabilmek için yapılması 

gereken en önemli şeylerden biri farklı milletler arasında eşitliğin sağlanmasıdır. 

İnsanların kanun önünde eşit haklara sahip olması, herkesin hukukun üstünlüğünü 

tanımasını ve kanunlara saygı duymasını sağlayacaktır. Devletin güçlenebilmesi için 

önce halkın gelişmesi gerektiğinin düşünen Rıfat Paşa, bunun için devletin eğitim 

politikalarına önem vermesinin ve refah politikalarını geliştirmesinin gerekli olduğunu 

iddia etmiştir. Kendisinin mali konulara dair de önemli görüşleri bulunmaktadır. Buna 

göre nüfusun çoğalması, şehirlerin gelişmesi ve üretim faaliyetlerinin hız kazanması 

devletin varlığının devamı için son derece önemlidir. Devlet bunları sağlamak için 

gerektiği takdirde iktisadi faaliyetlere müdahale etmelidir. Ancak devlet müdahalesi 

şahsi teşebbüsü ortadan kaldıracak kadar ileri düzeye de varmamalıdır. Tanzimat 

Dönemi boyunca bürokrasinin en üst kademelerinde bulunan isimlerin Rıfat Paşa’nın 

bu görüşlerini uygulamaya geçirmeye çalıştığı görülmektedir. Bu çabaların ne kadar 

başarıya ulaştığı ise aşağıda daha detaylıca incelenecektir (Erdem, 2010). 

Sonraki süreçte Osmanlı bürokrasisinin karakterinde büyük bir değişim 

gerçekleşmiştir. Geleneksel bürokrasiden rasyonel bürokrasiye geçişin Tanzimat 



 135 

Döneminde (1839-1876) tamamlandığını söylemek doğru olmayacaktır. Bu durum 

hükümdarın hala büyük bir sembolik otoriteye sahip oluşundan ve istediği takdirde 

bürokratik işleyişe müdahale edebilmesinden kaynaklanmaktadır. Bununla birlikte 

Osmanlı bürokrasisinin Tanzimat reformlarının ardından batıdaki karşılıklarına çok 

benzer bir yapıya kavuştuğu da belirtilmelidir (Mardin, 1973).  

3.2.1. Tanzimat Döneminde Siyasi Yapının Dönüşümü 

Tanzimat Dönemi 1939 yılında Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun ilanı ile 

başlamıştır. Hariciye Nazırı Mustafa Reşit Paşa tarafından duyurulan bu ferman, 

Osmanlı hükümetinin mevcut siyasi krizleri sona erdirmek için yaptığı bir hamle ve 

kapsamlı reform planlarının bir duyurusu olarak nitelendirilebilir. Fermanın temel 

amacı, milliyetçilik akımının etkisiyle ortaya çıkan ayrılıkçı hareketleri diplomatik bir 

yolla bastırmaktır. Tanzimat reformlarına öncülük edenler, Osmanlı tebaasını farklı 

cemaatlere ayıran millet sisteminin ayrılıkçı hareketleri beslediğine kanaat getirmiştir. 

Bu nedenle tanzimatın birincil amacının cemaatler arasında ayrımların azaltılması ve 

Osmanlı tebaasının Osmanlılık kimliğinin altında bütünleştirilmesi olduğu 

görülmektedir. Hem Müslüman hem gayrimüslim tebaanın başvurabileceği karma 

mahkemeler kurmak, bu uğurda yapılan ilk reform çalışmalarından biridir. 

Gayrimüslim vatandaşlara orduda ve bürokraside yer vermek, Osmanlı Devleti’nin 

geleneksel yönetim anlayışına tamamen ters olduğu halde milliyetçilik akımı ile 

mücadele etmek için gerekli görülmüştür (Eryılmaz, 2017, ss. 96-112). 

Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun ardından yapılan siyasi reformlar, reformcuların 

beklediği kadar etkili olmamıştır. Millet sisteminin bir sonucu olan eşitsizlikleri 

kaldırmaya yönelik düzenlemeler Müslüman tebaa tarafından aşırı, gayrimüslim tebaa 

tarafından ise yetersiz bulunmuştur. Reformların uygulamaya geçirildiği süreç boyunca 

Avrupa devletlerinin Osmanlı içişlerine müdahale etmesi, Osmanlı hükümetinin siyasi 

otoritesinin zayıfladığını göstermektedir (Karal, 1988a, ss. 169-196). Buradan yola 

çıkarak Tanzimat reformlarının merkeziyetçi bir bakış açısıyla hazırlandığı, ancak 

devleti merkezileştirmekte başarısızlığa uğradığı söylenebilir. Bu başarısızlığın 

sınırlarını tespit edebilmek için Tanzimat Döneminde gerçekleşen siyasi adem-i 

merkezileşme süreçlerini incelemek gerekmektedir. 

1839-1841 yılları arasında gerçekleşen Mısır krizi, Tanzimat Dönemi’nin ilk büyük 

krizi olarak nitelendirilebilir. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın bir kez daha isyan etmesiyle 

başlayan kriz, Osmanlı ordusunun Nizip Savaşı’nda Mısır kuvvetlerinin karşısında 

hezimete uğramasıyla büyümüştür. II. Mahmud’un bu olaydan kısa süre sonra vefat 



 136 

etmesi, Osmanlı hükümetinin çaresizliğe düşmesine neden olmuştur. Ancak kriz bir kez 

daha Avrupa devletlerinin duruma müdahale etmesiyle çözüme kavuşmuştur. 1840 

yılında toplanan Londra Konferansı’nda alınan kararlar, daha sonra Mehmet Ali Paşa’ya 

bir ferman aracılığıyla bildirilmiştir. Fermana göre isyanı sona erdirmesinin karşılığında 

Mısır eyaletinin yönetimi Kavalalı Ailesi’ne verilecektir. Osmanlı Mısır valiliğinin 

veraset usulü ile babadan oğula geçmesini kabul etmiştir. Ancak bunun karşılığında 

Mısır valiliğinin de Osmanlı hükümeti tarafından hazırlanan kanun ve nizamnameleri 

kabul edip uygulaması gerekecektir. Fermanda ayrıca Mısır’da görev alacak üst düzey 

subayların merkezi hükümet tarafından atanacağına, asker sayısının belirli sınırları 

aşamayacağına ve Mısır yönetiminin merkezi hükümetin onayı olmadan savaş gemisi 

yapamayacağına dair hükümler de vardır. Bağımsızlık peşinde olan Mehmed Ali Paşa 

başlangıçta bu hükümleri kabul etmeyi reddetse de Osmanlı ordusunun İngiliz 

donanmasının desteğiyle gerçekleştirdiği başarılı askeri operasyonların ardından taviz 

vermek zorunda kalmıştır. Böylece Mısır krizi bir müddet daha ertelenmiştir (Dönmez, 

2024). 

Mehmet Ali Paşa’nın isyanı Tanzimat Döneminde çıkan çok sayıda ayrılıkçı 

isyanın yalnızca ilkidir.  Tanzimat’ın ilk yıllarında Bulgaristan, Arnavutluk ve Girit 

eyaletlerinde çıkan isyanlar büyük bir krize dönüşmeden önce Osmanlı hükümeti 

tarafından sertçe bastırılmıştır. Ancak Lübnan eyaletinde çıkan isyanların bastırılması o 

kadar da kolay olmamıştır. İsyan bölgedeki gayrimüslim cemaatlerin daha fazla hak 

talebinde bulunması nedeniyle başlamıştır. Bölge halkının Tanzimat reformlarını kabul 

etmemesi de isyanın kolaylıkla kontrol altına alınamamasının önemli bir nedenidir. 

Tıpkı Mısır krizi gibi, bu isyan da Avrupa devletlerinin duruma müdahale etmesi 

nedeniyle uluslararası bir krize dönüşmüştür. Ancak, uzun ve zorlu bir mücadelenin 

ardından Osmanlı bu topraklarda da merkezi otoriteyi yeniden tesis etmeyi başarmıştır 

(Karal, 1988a, ss. 210-213). 

Kırım Savaşı, Tanzimat’ın ilk yıllarında Osmanlı toprak bütünlüğünü tehlikeye 

atan diğer bir önemli krizdir. Savaş 1853 yılında Rusya’nın Eflak ve Boğdan eyaletlerini 

işgal etmesi ile başlamış ve 1856 yılında imzalanan Paris Antlaşması ile sona etmiştir. 

İngiltere’nin ve Fransa’nın Osmanlı’ya verdiği destek, Osmanlı’nın savaştan galip 

ayrılmasını ve toprak bütünlüğünü korumasını mümkün kılmıştır. Ancak Paris 

Antlaşması’nın Osmanlı’nın siyasi merkezileşmesine zarar veren hükümler içerdiği de 

belirtilmelidir. Antlaşma Eflak ve Boğdan eyaletlerinin özerkliklerinin genişletilmesine 

ve içişlerinde bütünüyle özerk bir yapıya kavuşturulmasına yol açan hükümler 



 137 

içermiştir. Ayrıca, antlaşmanın Sırbistan’ın daha önce kazandığı özerklikleri de güvence 

altına aldığı görülmektedir. Osmanlı’nın Sırbistan topraklarında asker bulundurma 

hakkını yitirmesi, bu bölgenin Osmanlı’dan kopuşuna giden yolda atılmış önemli bir 

adım olarak nitelendirilebilir. Antlaşmanın İngiltere’nin ve Fransa’nın doğrudan 

Osmanlı içişlerine müdahale etmesine fırsat vermiştir. Bu durumun Osmanlı merkezi 

hükümetinin otoritesini zedelediği söylenebilir (Temperley, 1932). 

İngiltere ve Fransa hükümetleri tarafından yapılan diplomatik baskı, Kırım 

Savaşı’ndan kısa süre sonra Osmanlı hükümetini gayrimüslim tebaanın durumunu 

düzenleyen yeni bir belge hazırlamak zorunda bırakmıştır. 1856 yılında ilan edilen 

Islahat Fermanı ile Tanzimat reformlarının ikinci evresinin başladığı söylenebilir. Ancak 

bu ferman da tıpkı Gülhane Hattı Hümayunu gibi, ayrılıkçı hareketleri bastırmak için 

yeterli olmamıştır (Zürcher, 2019, ss. 69-93). 

Islahat Fermanı’nın ilanını takip eden dönemde Lübnan’da bir büyük isyan daha 

çıkmıştır. İsyanın en büyük nedeni, bir önceki isyanın bastırılmasının ardından kurulan 

idari yapının bölgedeki cemaatler arasındaki çatışmaları önlemekte başarısızlığa 

uğramasıdır. Bu başarısızlık, bahsi geçen idari yapının merkezi hükümetin onayı 

olmadan harekete geçemeyecek şekilde tasarlanmış olmasından kaynaklanmıştır. 

Dolayısıyla Lübnan krizini idari merkeziyetçiliğin siyasi adem-i merkezileşmeye yol 

açışının en önemli örneklerinden biri olarak nitelendirmek mümkündür. Kriz bölge 

yönetimi tarafından kontrol altına alınamayacak kadar büyüdüğünde, Osmanlı 

hükümetinin duruma doğrudan müdahale etmesi gerekmiştir. Ancak, isyan bastırılsa 

dahi Lübnan’da eski yönetim usullerinin uygulanmaya devam etmesi mümkün 

olmamıştır. Bunun üzerine 1861 yılında hazırlanan Lübnan Nizamnamesi, bölgede geniş 

idari özerkliklere sahip yeni bir idari teşkilatın kurulmasını sağlamıştır. Bu teşkilatın 

başına bölge halkından, Hristiyan bir mutasarrıf atanmıştır. Her ne kadar Bab-ı Ali 

tarafından atanmış ve ona karşı sorumlu tutulmuş olsa da Lübnan mutasarrıfının 

bölgeyi zaman geçtikçe daha özerk bir şekilde yönetmeye başladığı görülmektedir 

(Karal, 1988b, ss. 29-61). 

Islahat Fermanı’nın ardından Balkanlardaki Osmanlı eyaletleri ile Osmanlı 

hükümeti arasındaki siyasi bağlar da git gide zayıflamaya başlamıştır. Bahsedilmesi 

gereken ilk gelişme, 1859 yılında Eflak ve Boğdan prensliklerinin aynı prensi yönetimi 

altında birleşmesidir. Bu olay bir süredir özerk bir şekilde yönetilmekte olan bu iki 

prensliğin bağımsızlık elde etme sürecinin önemli bir aşaması olarak değerlendirilebilir. 

Osmanlı hükümeti durumdan memnun olmasa dahi 1861 yılında çıkan bir ferman ile iki 



 138 

eyaletin yönetiminin tek bir prense ve iki eyaletten gelecek temsilcilerden oluşan bir 

divana bırakılacağını kabul etmiştir. Bunun Osmanlı hükümetinin Tanzimat Dönemi 

boyunca sıklıkla başvurduğu yatıştırma stratejisinin önemli bir örneği olduğu 

söylenebilir. Umulanın aksine, verilen tavizler daha büyük bir siyasi krizin önüne 

geçmek için yeterli olmamıştır. Prens ve meclis arasında çıkan anlaşmazlıklar bölgedeki 

siyasin daha da dengesizleşmesine yol açmıştır. Avrupa devletlerinin müdahalesi ile 

iyice büyüyen kriz, nihayetince iki eyaletin 1866 yılında Romanya adı altında 

birleşmesiyle sona ermiştir. Veraset hakkına sahip güçlü bir prens tarafından 

yönetilmeye başlayan Romanya, böylece içişlerinde bağımsız bir siyasi yapı haline 

gelmiştir. Osmanlı hükümetinin başlangıçta iki eyaletin birleşmesine karşı çıktığı 

görülmektedir. Ancak Romanya Prensi Cuza’nın Avrupa devletlerinin desteğini almış 

olması ve Osmanlı’ya olan bağlılığını bildirmek için İstanbul’a gelmesi, Osmanlı 

hükümetini bu yeni gelişmeyi kabullenmek zorunda bırakmıştır (Birbudak, 2023). 

Sırbistan’ı özerk bir şekilde yönetmekte olan Sırp Knezliği de 1860’lı yıllardan 

itibaren Osmanlı hükümetinden mevcut siyasi özerkliklerinin genişletilmesini talep 

etmeye başlamıştır. Sırp Knezliğinin Obrenoviç hanedanına ait olduğun tanınması ve 

knezliğe mevcut kanunları değiştirme hakkının verilmesi gibi talepler Osmanlı 

hükümeti tarafından net bir şekilde reddedilmiştir. Bunun mevcut siyasi özerkliklerin 

daha fazla genişlemesini önlemek için alınmış bir karar olduğu söylenebilir. Ancak 

Osmanlı hükümetinin tepkisi yalnızca Sırbistan’daki ayrılıkçı hareketlerin daha fazla 

güç kazanmasına neden olmuştur. Sırp Knezliği’nin Paris Antlaşması’nın hükümlerini 

çiğneyerek büyük bir ordu toplaması, siyasi gerilimin büyümesine ve nihayetinde bir 

sıcak çatışmaya dönüşmesine yol açmıştır (Karal, 1988c, ss. 64-70). Avrupa devletlerinin 

duruma müdahalesi, çatışmanın kısa süre içinde sona ermesini ve müzakere sürecinin 

başlamasını sağlamıştır. 1862 yılında toplanan Kanlıca Konferansı iki tarafın karşılıklı 

tavizler vermesiyle sonuçlanmıştır. Sırbistan Knezliği arzu ettiği siyasi özerklikleri elde 

etmeyi başaramamıştır. Ancak Osmanlı hükümetinin Sırbistan topraklarındaki bazı 

önemli kaleleri yıkmasını ve bölgedeki Müslümanların Sırbistan dışına göç etmesini 

gerektiren hükümler, uzun vadede knezliğin bağımsızlık elde etmesini kolaylaştırmıştır. 

Seneler içinde Osmanlı’nın bölgedeki bazı önemli kaleleri knezliğe teslim ettiği ve adım 

adım Sırp topraklarından çekildiği görülmektedir (Özkan, 2011). 

Balkanlarda çıkan her isyanın bölgedeki başka bir ülkede bulunan ayrılıkçı 

hareketleri cüretlendirdiği görülmektedir. Yüzlerce yıldır Osmanlı’ya bağlı bir prenslik 

olan varlığını sürdüren Karadağ da Islahat Fermanı’nın ilanından kısa süre önce 



 139 

bağımsız bir devlet gibi davranmaya ve hakimiyet alanını genişletecek siyasi hamleler 

yapmaya başlamıştır. Hersek’te çıkan isyana destek vererek Osmanlı’ya savaş açan 

Karadağ, senelerce süren bir mücadelenin ardından savaşı kaybetmiştir. 1862 yılında 

imzalanan barış antlaşması Karadağ’ın yeniden Osmanlı’ya bağlı özerk bir prenslik 

statüsüne geri dönmesine neden olmuştur (Karal, 1988c, ss. 70-76). 

Girit İsyanı Islahat Fermanı’nın milliyetçi hareketleri bastırmak yerine iyice 

cüretlendirdiğini gösteren en önemli örneklerden biridir. Nüfusunun önemli bir bölümü 

Rumlardan oluşan Girit, milliyetçiliğin yükselişinden itibaren iyi örgütlenmiş ayrılıkçı 

gruplara ev sahipliği yapmaya başlamıştır. Osmanlı egemenliğinden kurtulup 

Yunanistan’a katılmanın yollarını arayan bu gruplar, başlangıçta ada yönetimine daha 

fazla idari ve mali özerklik kazandırmak için mücadele etmiştir. Aşağıda daha detaylıca 

incelenecek olan nahiye reformları taleplerini kısmen karşılamasına rağmen, ayrılıkçı 

grupları tatmin etmemiştir. 1866 yılında adadaki nahiyelerin temsilcileri bir araya gelmiş 

ve Osmanlı yönetiminden yeni idari reform taleplerinde bulunmuştur. Vergi sistemini 

yeniden düzenlenmesi, nahiyelerde eğitim ve sağlık hizmetlerinin sunulması gibi 

talepler Bab-ı Ali tarafından ciddiye alınmamıştır. Bunun üzerine nahiye 

temsilcilerinden oluşan kurul bir meclis olarak yeniden yapılanmış ve adada başlayan 

büyük bir isyan hareketine öncülük yapmıştır. Osmanlı hükümeti ile isyancılar arasında 

başlayan çatışmalar bir kez daha Avrupa devletlerinin müdahalesi ile yatıştırılmıştır. 

Her ne kadar isyancılar adanın Yunanistan’a ilhakını talep etse de bu vakada Osmanlı 

hükümeti taviz vermemekte başarılı olmuştur. Bunun sonucunda Girit yönetimi bir 

müddet daha kendilerine verilen idari özerklikler ile yetinmek zorunda kalmıştır (Karal, 

1988c, ss. 76-85). 

1860’lı yıllarda Mısır meselesi de bir kez daha Osmanlı hükümetinin gündemine 

girmiştir. Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın torunu olan İsmail Paşa’nın 1863 yılında Mısır 

valisi olması, Osmanlı hükümetinin Mısır valiliği ile olan ilişkilerini bir kez daha 

değiştirmiştir. İsmail Paşa, dedesinin aksine, Osmanlı hükümet ile iyi geçinmeyi 

hedeflemiştir. Ayrılıkçı isyanların bastırılmasına verdiği destek, kendisinin Osmanlı 

hükümeti tarafından yeni imtiyazlar ile ödüllendirilmesini sağlamıştır. 1866 yılında 

çıkan bir ferman ile Mısır valiliğinin veraset usulüne getirilen sınırlamalar kaldırılmış, 

valiliğin sahip olabileceği asker sayısını artırmış ve çevredeki üç vilayetin yönetimi 

Mısır’a bağlanmıştır. 1867 yılında çıkan diğer bir ferman ile Mısır valisine Hıdiv unvanı 

verilmiştir. Hıdivlik makamının Mısır topraklarındaki idari işleyişi düzenleyen 

nizamnameler hazırlamak ve gümrük işleri konusunda düzenlemeler yapmak gibi 



 140 

yetkilerle donatılması, Mısır’ın hem siyasi hem de idari özerkliğinin artmasına yol 

açmıştır (Çetin, 2001).  

Hıdiv İsmail Paşa’nın bu noktadan itibaren bağımsız bir hükümdar gibi 

davranmaya başladığı görülmektedir. Bu durumu devletin bütünlüğüne yönelik bir 

tehdit olarak gören Osmanlı hükümeti, 1869 yılında Mısır valiliğinin üzerindeki idari ve 

mali denetimi artırmayı amaçlayan bir ferman çıkarmıştır. Ancak Osmanlı hükümeti ile 

iyi geçinme politikasını sürdüren Hıdiv İsmail Paşa, seneler içerisinde bu fermanın 

yürürlükten kaldırılmasını ve Mısır’a daha fazla özerklik kazandıran yeni düzenlemeler 

yapılmasını sağlamıştır. 1873 yılında çıkan bir ferman ile Mısır hükümetine ülkenin 

içişlerini düzenlemek için kanunlar ve nizamnameler çıkarma hakkı verilmiş, Mısır 

ordusunun büyüklüğüne dair limitler tamamen ortadan kaldırılmış, Mısır hıdivine 

uluslararası ticari antlaşmalar imzalamak ve yabancı devletlerden borç almak 

konusunda tam yetki vermiştir. Bu fermanın ardından Mısır’ın Osmanlı’ya bağlılığı 

sultan adına para basmaktan, Osmanlı sancaklarını kullanmaktan ve Osmanlı’ya senelik 

vergi vermekten ibaret kalmıştır (Karal, 1988c, ss. 39-53). 

Bulgaristan topraklarında Osmanlı hakimiyetinin çok güçlü olması, buradaki 

ayrılıkçı hareketin diğer Balkan ülkeleriyle kıyaslandığında daha geç gelişmesine neden 

olmuştur. Tanzimat Dönemi’nin ilk yıllarında başlayan Bulgar isyanları, Osmanlı 

hükümeti tarafından kolaylıkla bastırılmıştır. Ancak Islahat Fermanı’nın ilanını takip 

eden dönemde Osmanlı hükümeti, iç ve dış baskıların etkisiyle, Bulgarların taleplerini 

dinlemek durumunda kalmıştır. Bir kez daha yatıştırma stratejisine başvuran Osmanlı 

hükümeti, isyancıların en önemli taleplerinden birini yerine getirmiş ve 1870 yılında 

Bulgar milletinin yönetiminden sorumlu yeni bir kilise kurmuştur. Bulgar Eksharlığı 

olarak anılan bu kilisenin kuruluşu, Bulgar milliyetçiliğinin güç kazanmasına neden 

olmuştur. Bulgar Eksharlığı’nın otorite alanının Bulgarlar için bir milli sınır olarak kabul 

edildiği söylenebilir. Eksharlığın altında örgütlenen dini bürokrasinin sahip olduğu 

idari özerklikler, sonraki yıllarda özerk bir Bulgar yönetiminin inşa edilmesini 

kolaylaştırmıştır. Bulgarların kendi kiliselerini kurarak Rum Patrikhanesi’nin otorite 

alanından çıkmasının diğer Balkan milletleri için bir ilham kaynağı haline geldiği de 

ayrıca belirtilmelidir (Güllü, 2018). 

Osmanlı Devleti’nin siyasi anlamda adem-i merkezileşme sürecini yalnızca 

ayrılıkçı hareketler üzerinden incelemek de doğru olmayacaktır. Islahat Fermanı’nın 

ardından millet sistemine getirilen yeni düzenlemelerin önemli bir parçası olan Millet 

Nizamnameleri, Tanzimat Döneminde Bab-ı Ali tarafından uygulamaya geçirilen nadir 



 141 

adem-i merkeziyetçi politikalardan biridir. Millet liderlerinin otoritesini nispeten daha 

seküler bir yapıya sahip olan genel meclislere aktaran bu belgeler, anayasal bir niteliğe 

sahiptir. İlk millet nizamnamesi 1862 yılında yürürlüğe giren Rum Patrikliği 

Nizamatı’dır. Bunu 1863 yılında yürürlüğe giren Ermeni Patrikliği Nizamatı ve 1865 

yılında yürürlüğe giren Hahamhane Nizamatı takip etmiştir. Bu belgeler aracılığıyla 

kiliselerin merkez ve taşra teşkilatlarının daha modern bir yapıya kavuşturulduğu 

görülmektedir. Osmanlı hükümetinin niyeti millet liderlerinin siyasi otoritesini 

azaltmak ve yeni kurulan teşkilatlar aracılığıyla milletleri kontrol altında tutmak olsa da 

nizamnamelerin gayrimüslim cemaatlerin milli bilinçlerinin gelişmesine katkıda 

bulunduğu söylenebilir. Hazırlanan anayasal metinlerin Osmanlı topraklarında 

anayasalcılık düşüncesinin gelişimine katkı sağladığı da ayrıca belirtilmelidir (Türkkan, 

2023, ss. 108-117). 

Tanzimat Döneminde yaşanan siyasi gelişmeler, Osmanlı Devleti’nin bu dönem 

boyunca bir hayatta kalma çabası içinde olduğunu göstermektedir. Osmanlı merkeze 

yakın ve daha önceki dönemde dirlik sisteminin uygulamada olduğu eyaletlerde 

tartışmasız bir otoriteye sahip olmuş ve yerel elitlerin siyasi özerkliklerini bütünüyle 

bastırmayı başarmıştır. Bununla birlikte, önceden yarı özerk niteliğe sahip olan 

eyaletlerin siyasi özerkliklerinin arttığı, özerk eyaletlerin ise bağımsızlık mücadelesi 

vermeye başladığı görülmektedir. Hala güçlü bir merkezi orduya sahip olan Osmanlı 

hükümeti, çıkan ayrılıkçı isyanların büyük bir bölümünü bastırmayı başarmıştır. 

Osmanlı hükümeti isyanları bastırdıktan sonra bölgede düzeni sağlamak için genellikle 

yatıştırma politikalarına başvurmuştur.  Bu politikalar devletin bazen idari, bazen ise 

siyasi manada adem-i merkezileşmesine neden olmuştur. Yatıştırma politikalarından 

yola çıkarak Tanzimat Döneminde Osmanlı hükümetinin adem-i merkeziyetçi bir 

yönetim anlayışına sahip olduğunu söylemek doğru olmayacaktır. Zira Avrupa 

devletlerinin ısrarcı talepleri ve ayrılıkçı hareketleri yalnızca güç kullanarak bastırmanın 

imkansızlığı, yatıştırma politikalarını bir gereklilik haline getirmiştir. Osmanlı 

hükümetinin belirli konularda taviz vermeyi reddetmesi, merkeziyetçi tutumunu 

sürdürdüğünün delili olarak sunulabilir. Ancak bu tutumu daha iyi tespit edebilmek 

için Tanzimat Dönemi boyunca gerçekleştirilen idari reformları incelemek 

gerekmektedir. 

3.2.2. Tanzimat Döneminde Merkeziyetçi İdari Reformlar 

II. Mahmud Döneminde başlayan idari yeniden yapılanma süreci, Tanzimat 

Dönemi boyunca hızını kaybetmeden devam etmiştir. Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun 



 142 

ilanı, Osmanlı bürokrasisinin modernleşme sürecindeki önemli bir dönüm noktası 

olarak kabul edilebilir. Fermanda memurların canlarının ve mallarının güvence altına 

alınması, kul sisteminin kalıntısı olan yargısız idam ve müsadere uygulamalarının 

sonunu getirmiştir. Bu güvencelerin verilme amacı, Osmanlı bürokratlarını işlerini 

korkusuzca yapabilecek duruma getirmektir. Fermanın bu bakımdan amacına ulaştığı 

söylenebilir. Yukarıda da gösterildiği üzere, Tanzimat Dönemi boyunca Osmanlı 

bürokrasisi hükümdarın karşısında güç kazanmış ve fiiliyatta devletin yöneticisi haline 

gelmiştir. Merkezi bürokrasinin bütün devlet kurumlarını hiyerarşik bağlarla kontrol 

etme çabası ise idari ve mali anlamda merkeziyetçi reformları beraberinde getirmiştir 

(Eryılmaz, 2017). 

Ferman metninde Tanzimat reformlarının gerçekleştirileceği doğrultuya dair 

önemli işaretler bulunmaktadır. “âlât-ı tahrîbiyyeden olup hiçbir vakitte semere-i nâfiası 

görülemeyen iltizâmât usûl-i muzırrası”nın kaldırılmasının gerekliliği olduğunu 

belirten ifade, Osmanlı vergi sistemine dair kapsamlı bir düzenleme yapılacağını 

bildirmiştir. Fermanda belirtildiği üzere “… memleketin mesâlih-i siyâsiye ve umûr-ı 

mâliyesini bir adamın yed-i ihtiyârına pençe-i cebr u kahrına teslîm” etmek yerine 

“ahâlî-i memâlikten her ferdin emlâk ve kudretine göre vergi-i münâsib tâyin olunarak 

kimseden ziyâde şey alınmaması” daha münasiptir. Bunun için de mali adem-i 

merkezileşmeyi had safhaya çıkaran iltizam uygulamasının kaldırılıp yerine 

merkezileşmiş bir vergi sisteminin kurumları gerekmektedir. “Devlet-i Aliyye’mizin 

berren ve bahren masârif-i askeriye ve sâiresi dahi kavânîn-i îcâbiyye ile tahdîd ve tebyîn 

olunup ana göre icrâ olunması lâzımedendir.” ifadesi, Osmanlı Devleti’nin gelirlerini ve 

masraflarını yönetirken bir bütçe sistemine geçiş yapacağına işaret etmektedir. 

Fermanda ordu teşkilatına dair de önemli hükümler yer almıştır. Askere alma 

usullerinde değişikliklerin yapılacağına ve askerlik süresinin sınırlanacağına dair 

vaatler, Osmanlı merkezi ordusunu daha hiyerarşik ve düzenli bir yapıya kavuşturan 

düzenlemelerin habercisi olmuştur (TBMM, 2023, ss. 11-12). 

Tanzimat Dönemi’nin ilk yıllarında yapılan reformlar, yeni kurulan ve meclis 

olarak adlandırılan idari yapılar tarafından planlanmış ve uygulamaya geçirilmiştir. 

Küçük ölçekli meclislerin her biri, devletin sahip olduğu işlevlerden birini geliştirmek 

veya devlete yeni bir işlev kazandırmak için kurulmuştur (Findley, 1994, s. 150). 

Askerlik işlerinin düzenlenmesi için kurulan Meclis-i Dar-ı Şuray-ı Askeri, eğitim 

hizmetlerinin yaygınlaştırılması için kurulan Meclis-i Maarrif-i Umumiye, mali 

konularda danışmanlık yapmak için kurulan Meclis-i Muhasebe-i Maliye ve ülkedeki 



 143 

ziraat faaliyetlerinin geliştirilmesi için kurulan Meclis-i Ziraat bu meclislere verilebilecek 

önemli örneklerdendir. Her bir meclis işlevini yerine getirdikten sonra yeni kurulan 

nezaretlere veya nezaretlerden bağımsız bir şekilde var olan devlet dairelerine 

katılmıştır. Ticaret ve ziraat işleriyle ilgilenen Meclis-i Umur-ı Nafia’nın işlevlerinin 

Umur-ı Ticaret Nezaretine devredilmesi ve Meclis-i Maarrif-i Umumiye’nin 

kuruluşundan birkaç sene sonra Umur-ı Maarrif Nezareti’ne bağlı bir birim haline 

gelmesi bahsi geçen duruma örnek olarak verilebilir (Karal, 1988a, ss. 116-123). 

Tanzimat Döneminde aynı anda pek çok farklı işlevi yerine getiren büyük ölçekli 

meclisler de kurulmuştur. Bunların ilki ve belki de en önemlisi Meclis-i Vala-yı Ahkam-

ı Adliye’dir. Aslında Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun ilanından bir sene önce kurulan bu 

meclis, başlangıçta yalnızca planlanan reformların yeniden görüşüldüğü bir danışma 

meclisi olarak görev yapmıştır. Tanzimat Döneminde yetkileri artırılan Meclis-i Vala, 

aynı anda hem reformlarla ilgili nizamnamelerin hazırlandığı bir yasama organı, hem 

reformların uygulanıp uygulanmadığını kontrol eden bir denetim makamı, hem de idari 

davaların görüşüldüğü bir yüksek mahkeme haline gelmiştir. Meclis-i Vala’nın bu 

sayede kısmi yasama, yürütme ve yargı işlevleri edindiği söylenebilir (Seyitdanlıoğlu, 

1999, ss. 113-129). 

Meclis-i Vala’nın Tanzimat Dönemi’nin ilk yıllarında reformların yürütülmesinde 

etkili bir rol üstlendiği görülmektedir. Ancak devlet teşkilatının büyümesi ve reform 

girişimlerinin çoğalması nedeniyle zaman içinde Meclis-i Vala’nın iş yükü artmıştır. 

Meclisin hantallaştığını ve yeterince verimli çalışamadığını tespit eden Osmanlı 

hükümeti, 1854 yılında Meclis-i Ali-i Tanzimat isimli ikinci bir meclis kurmuştur. 

Varlığını sürdürdüğü 1854-1861 yılları arasında Meclis-i Ali-i Tanzimat’ın yetki ve 

görevleri sürekli değişmiştir. Osmanlı yönetici elitleri arasındaki anlaşmazlıklar, kimi 

zaman kanunları düzenleyebilecek kadar yetki sahibi olan meclisin kimi zamanlar basit 

bir denetim mekanizmasına dönüşmesine neden olmuştur. Bu durumun neden olduğu 

idari karışıklıklar nihayetinde Meclis-i Ali Tanzimat’ın kapatılmasıyla sona ermiştir. 

Kısa bir süreliğine var olsa dahi bu meclisin kanunlara ve kurallara göre işleyen rasyonel 

bir Osmanlı bürokrasisinin inşa edilmesi sürecinde önemli bir rol oynadığı söylenebilir. 

Meclisin naib teşkilatının ilmiye teşkilatından bağımsız hale getirilmesine ve şeri 

mahkemelerin modernleştirilmesine dair çabaları, İlmiye sınıfının küçültülmesini ve 

reformcu Osmanlı hükümetinin kontrolü altına alınmasını sağlamıştır. Gülhane Hattı 

Hümayunu’nda öngörülen mali teşkilat da Meclis-i Ali Tanzimat tarafından 

kurulmuştur (Kılıç, 2020). 



 144 

Yeniden tek meclis haline gelen Meclis-i Vala, bir kez daha yeniden düzenlenmiş 

ve işlevlerini yerine getirmesi için daha elverişli bir yapıya kavuşturulmuştur. Yeniden 

inşa edilen Meclis-i Vala’nın üç daireden oluştuğu görülmektedir. Kanun ve Nizamat 

Dairesi, meclisin yasama yetkilerini kullanarak kanun ve nizamnameler hazırlamakla 

görevlendirilmiştir. Umur-ı İdare-i Mülkiye Dairesi, idari reformların yönetilmesi ve 

denetlenmesi ile ilgili idari işleri üstlenmiştir. Muhakemat Dairesi ise bir yüksek 

mahkeme olarak kendisine gelen davalarla ilgilenmiştir. Meclisin işlevlerinin farklı 

birimlere dağıtılmasıyla idari karışıklıkların önüne geçildiği söylenebilir. Ancak, yasama 

yürütme ve yargı yetkilerinin tek bir idari yapıda toplanması dönemin aydınları 

tarafından sertçe eleştirilmiştir. Bu eleştiriler ve idari işlerin yürütülmesi sürecinde çıkan 

aksaklıklar 1868 yılına gelindiğinde bir kez daha iki meclisli bir sisteme geçilmesine 

neden olmuştur. Meclis-i Vala’nın sahip olduğu yasama ve yürütme yetkileri Şura-yı 

Devlet isimli bir meclise bırakılırken, yargı yetkileri Divan-ı Ahkam-ı Adliye’ye 

aktarılmıştır. Bu noktadan itibaren Şura-yı Devlet’in idari reformların yürütülmesinde 

merkezi bir rol edindiği söylenebilir. Mülkiye, maliye, adliye, nafıa ve maarrif işlerinin 

Şura-yı Devlet’in bu alanlarda uzmanlaşmış daireleri tarafından yürütülmesi, idari 

teşkilatlanmada uzmanlaşmayı ve merkezileşmeyi sağlamıştır (Akyıldız, 2003). 

Merkezileşme bağlamında incelendiğinde, reform meclislerinin en önemli 

çalışmalarının Osmanlı taşra teşkilatıyla ilgili olduğu söylenebilir. II. Mahmud 

Döneminde taşra teşkilatına dair kapsamlı düzenlemeler yapılamamasının en önemli 

nedeni, devletin reformlar için gereken bütçeye sahip olmamasıdır. Dolayısıyla 

Tanzimat Döneminde yapılan ilk taşra reformlarının merkezileşmiş bir mali teşkilat 

kurmaya yönelik oluşu şaşırtıcı değildir. Bu yönde atılan ilk adım, vergi toplama 

görevinin mültezimlerden alınıp muhassıl adı verilen devlet memurlarına verilmesidir. 

Mültezimlerin aksine merkezden atanan muhassıllar, merkezin çevre üzerindeki mali 

denetiminin artmasını sağlamıştır. Her bir muhassılın yanına biri mal sayımıyla, diğeri 

ise emlak ve nüfus işleriyle ilgilenen iki katip verilmiştir. Gezici memurlar olan 

muhassıllar, vergi toplamanın yanı sıra gittikleri yerleşim yerleri hakkında istatistikler 

toplamak ve burada yaşayan halkı Tanzimat reformları hakkında bilgilendirmek gibi 

görevler de üstlenmiştir (Özkaya & Akyıldız, 2020, ss. 123-132). 

Muhassıllık teşkilatının kurulmasını sağlayan Ta’limat-ı Seniyye isimli belge, aynı 

zamanda taşrada muhassıllara yardımcı olması hedeflenen bazı taşra meclislerinin 

kurulmasını sağlamıştır. Eyalet, sancak ve kaza düzeyinde kurulan bu meclisler, yerel 

seçkinlerden çok doğrudan merkezi idare tarafından atanan bürokratların kontrolünde 



 145 

olmuştur. Eyalet ve sancak düzeyinde kurulan meclislere önemli bir üye olarak katılan 

muhassıllar, atandıkları kazada kurulan meclislere ise başkanlık yapmıştır. Muhassıl 

gönderilmeyecek küçük kazalardaki meclisler ise muhassıl tarafından vekil olarak 

belirlenen kişilerin başkanlığında toplanmıştır. Bu meclislerin birincil görevi vergilerin 

toplanması ve taşradaki mali işlerin yürütülmesi olmuştur. Devletin mali anlamda 

merkezileşmesini sağlayan bu meclisler Tanzimat reformlarında öyle temel bir konuma 

sahip olmuştur ki, muhassıllık makamı 1841 yılında kaldırıldıktan sonra dahi 

görevlerini sürdürmeye devam etmiştir. Muhassılların yerini ise eyaletlerde defterdar, 

sancaklarda kaymakam, kazalarda ise müdür adı verilen memurlar almıştır (Önen & 

Reyhan, 2011, ss. 132-137). 

Muhassıllığın kaldırılması, Osmanlı topraklarında reform karşıtı direnişin hala 

varlığını sürdürdüğünün önemli bir göstergesidir. Eski mültezimler ve vergi 

sistemindeki değişiklikten zarar gören yerel seçkinler tarafından yapılan muhalefet, 

muhassıllığın kaldırılmasını temel nedenlerinden biridir. Muhassılların bazılarının 

görevlerini kötüye kullanması ve eski mültezimlerle iş birliği kurması da Osmanlı 

hükümetini bu sistemi ortadan kaldırmaya iten nedenlerden biri olmuştur. Sonraki 

süreçte iltizam usulüne geçici olarak geri dönüldüğü görülmektedir (Torun, 2012). 

Ancak taşra meclislerinin varlığı, iltizam usulünün eskiden olduğu kadar kontrolsüz bir 

şekilde uygulanmasının önüne geçmiştir. Taşra meclislerinin yaygınlaşması kısa vadede 

mültezimlerin kontrol altına alınmasını, uzun vadede ise mali anlamda daha 

merkezileşmiş bir yapının kurulmasını sağlamıştır (Önen & Reyhan, 2011, ss. 132-137). 

Hem idari hem de mali merkezileşmeye yönelik yapılmış diğer bir önemli reform, 

imar meclislerinin kurulmasıyla gerçekleşmiştir. Süreç 1845 yılında her eyaletten biri 

Müslüman biri gayrimüslim olmak üzere iki temsilcinin İstanbul’a çağırılması ile 

başlamıştır. Meclis-i Vala’nın karşısına çıkan bu temsilciler, merkezi hükümeti yerel 

düzeyde ortaya çıkan idari sorunlar hakkında detaylıca bilgilendirmiştir. Merkezi 

hükümet bu görüşmelerin neticesinde, her eyalette bölgenin imarını ve refahını 

artırmakla görevli imar meclisleri kurma kararı almıştır. Sonraki süreçte beşi Anadolu 

eyaletlerinde, diğer beşi ile Balkan eyaletlerinde olmak üzere toplamda on imar meclisi 

kurulmuştur. Meclislerin kurulduktan sonraki ilk faaliyeti, bulundukları eyalette 

yaşanan idari sorunların kaynaklarını analiz etmek ve merkezi hükümete detaylı 

raporlar sunmak olmuştur. Ancak sonraki süreçte yaşanan istikrarsızlıklar nedeniyle 

imar meclislerin çalışmaları yarım ve sonuçsuz kalmıştır (Seyitdanlıoğlu, 1992). Yine de 

sunulan raporların daha sonra gerçekleştirilecek idari reformların planlanmasına 



 146 

katkıda bulunduğu söylenebilir. Nihayetinde başarısızlığa uğramasına rağmen, imar 

meclisleri Osmanlı’da merkez-çevre ilişkilerini geliştirmek ve taşra teşkilatını 

merkezileştirmek için yapılan önemli bir girişim olarak değerlendirilmelidir. 

Tanzimat reformlarının ilk yıllarında merkezi hükümetin taşra üzerinde sınırlı bir 

otoriteye sahip olmasının en önemli nedeni, valilerin geniş idari özerkliklere sahip 

oluşudur. II. Mahmud Döneminde taşradaki yöneticileri bağımsız siyasi otoriteler gibi 

davranmasının önüne geçilmiş olsa da idari özerklik konusunda büyük kısıtlamalar 

getirilmemiştir. Bu durum, 1849 yılında yapılan düzenlemeler ile değiştirilmiştir. 

Düzenlemelerin neticesinde valilerin görev ve yetkilerinin bir kısmı doğrudan merkezi 

hükümetin kontrolünde olan taşra meclislerine aktarılmıştır. Artık Eyalet Meclisi ve 

Sancak Meclisi isimleriyle bu meclisler, bu noktadan itibaren valiler üzerindeki bir 

denetim mekanizması olarak da çalışmaya başlamıştır (Önen & Reyhan, 2011, Ss. 137-

142). 

 Düzenlemelerin diğer bir neticesi, valilerin merkezi hükümete danışmadan 

harekete geçemeyecek duruma gelmesidir. Bu durum merkez ile taşra arasındaki idari 

ilişkileri Osmanlı tarihinde daha önce hiç olmadığı kadar güçlendirmiştir. Dolayısıyla 

Osmanlı hükümetinin reformu gerçekleştirerek amacına ulaştığı söylenebilir. Ancak 

reformun bazı öngörülemeyen sonuçlarının olduğu da belirtilmelidir. Kırtasiyecilikteki 

artış bunların en önemlisidir. Valilerin küçük idari meselelerde dahi merkezi hükümet 

ile iletişime geçmek zorunda kalması, hükümetin yazışma işlerini yürüten kapı 

kethüdalarının iş yoğunluğunu artırmıştır. Bunun neticesinde işlerin aksamaması için 

yeni kethüdalık kadrolarının oluşturulması gerekmiştir. Ancak bu kadro artışı 

kırtasiyeciliğin beraberinde getirdiği idari problemleri aşmak için yeterli olmamıştır. 

Eyalet yönetimiyle ilgili idari meselelerin önce merkezi bürokrasiden geçmek zorunda 

olması, yerel hizmetlerin sunumunda aksamalara yol açmıştır. Merkezi bürokrasi 

büyüyüp geliştikçe yerel hizmetlerin sunumunda karşılaşılan idari aksaklıklarda da 

artış gerçekleşmiştir (Eryılmaz, 2017, ss. 195-201). 

Eyalet ve sancak meclisleri merkezden atanan üyeler sayesinde merkezi 

hükümetin kontrolü altında olsa bile, yerel seçkinler de bu meclislerde yer alma ve taşra 

idaresine katılma imkanı bulmuştur. Bu durumun yerel seçkinlerin bir kez daha güç 

kazanma ihtimalini ortaya çıkarması merkezi hükümeti yeni tedbirler almak zorunda 

bırakmıştır. Valilerin işlevsizleştirilmesinin neden olduğu idari aksaklıklar yeni bir 

reformu gerekli kılmıştır. 1852 yılında yapılan düzenlemeler ile valilerin yetkileri 

artırılmış ve eyalet meclislerinin vali üzerindeki denetim yetkileri kısıtlanmıştır. Islahat 



 147 

fermanının başlattığı yeni reform dalgasının neticesi olarak çıkarılan Vali, Mutasarrıf ve 

Kaymakamların Vazifelerini Şamil Talimat isimli kanun ise vali ile meclis arasındaki güç 

dengesini valilerin lehine bozmuştur. Kanunun 1858 yılında yürürlüğe girmesiyle 

merkezin taşradaki tek temsilcisi haline gelen valiler, yetki genişliği ilkesi sayesinde 

kendiliklerinden harekete geçme özgürlüğünü kazanmıştır (Kılıç, 2009). 

1858 düzenlemesi, valilerle ilgili hükümleri nedeniyle, ilk bakışta 1849 

düzenlemesinin tam tersi gibi görünmektedir. Ancak aslında her iki düzenlemenin de 

merkezi hükümetin taşra üzerindeki kontrolünü artırma girişiminin bir sonucu olduğu 

söylenebilir. 1849’da taşradaki idari reformların henüz yeterince yerleşmediği ve güçlü 

valilerin Osmanlı merkezi hükümeti tarafından bir tehdit olarak algılanmaya devam 

ettiği görülmektedir. Bu nedenle Osmanlı hükümeti yeni kurulmuş olan ve üyelerinin 

büyük bir bölümü sivil bürokratlardan oluşan taşra meclislerine daha çok yetki vermeyi 

tercih etmiştir. 1858 yılına gelindiğinde ise eyaletlerdeki ve sancaklardaki yeni taşra 

birimleri etkin bir şekilde çalışmaya başlamıştır. Bu durum merkezi hükümetin, 

çoğunlukla sivil memurlar arasından atanmaya başlayan valileri kontrol altında 

tutmasını da kolaylaştırmıştır. Taşra meclisleri ise, yönetimi hala atanmış memurların 

eline olsa dahi, yerel elitler tarafından kendi otoritelerini artırmak için kullanılan bir 

araca dönüşmüştür. Dolayısıyla eyaletlerdeki gücü valilik makamında 

merkezileştirmek, taşra meclislerini kontrol altına almayı hedefleyen Osmanlı 

hükümetinin merkeziyetçi yönetim anlayışının doğal bir sonucu haline gelmiştir (Önen 

& Reyhan, 2011, ss. 144-148).  

 1860’lı yıllarda eyaletlerin yönetimine dair çok daha kapsamlı reformlar 

gerçekleştirilmiştir. Osmanlı hükümetini bu reformları gerçekleştirmeye iten birincil 

neden, gayrimüslim tebaanın taşra yönetiminin demokratikleştirilmesine yönelik 

talepleri ve Avrupa devletlerinin bu taleplere verdiği destektir. Aynı anda hem talepleri 

karşılamayı hem de merkezi otoritesini korumayı hedefleyen Osmanlı hükümeti, 

senelerce devam eden bir hazırlık sürecinin ardından 1864 yılında Vilayet 

Nizamnamesi’ni çıkartmıştır. Nizamnamede eyaletlerin vilayet adı altında yeniden 

organize edilmesi öngörülmüştür. Vilayet yönetiminin başında olan valiler, 1858 yılında 

edindikleri yetki ve sorumlulukları önemli ölçüde korumuştur. Ancak nizamnameye 

göre valilerin yanında görev alacak olan vilayet defterdarı, umur-ı hariciyye, umur-ı 

nafıa ve umur-ı ziraiye gibi önemli memurlar vali tarafından değil, doğrudan ilgili 

bakanlıklar tarafından atanacaktır. Bu memurlar ile onları atayan bakanlıklar arasındaki 



 148 

hiyerarşik ilişki, merkez ile taşra arasındaki idari bağları güçlendirecek niteliktedir 

(Gençoğlu, 2011). 

Vilayet Nizamnamesi’ne göre, hiyerarşide vilayetlerin bir altında liva adı verilen 

idari birimler bulunacaktır. Livaların yönetimi mutasarrıf adı verilen ve yine doğrudan 

merkezi hükümet tarafından atanan memurların emrine verilmiştir. Mutasarrıfların 

yanında görev alan muhasebeci ve tahrirat müdürü gibi önemli memurlar, vilayetteki 

üst düzey memurlar gibi, ilgili bakanlıklar tarafından atanacaktır. Livaların bir altında 

yer alan idari birim ise, daha önce de olduğu gibi, kaza olarak adlandırılmıştır. Kazaların 

yönetiminin merkezi hükümet tarafından atanan kaymakamlara verilmesi, vilayet 

reformu ile getirilen önemli bir değişiklik olarak nitelendirilebilir. Zira daha önceki 

dönemde kazaların yönetiminden sorumlu olan müdürlerin yerel seçkinler arasından 

seçim yoluyla göreve getirildiği görülmektedir (Çadırcı, 1989).  

Bütün bunlardan yola çıkarak 1864 Vilayet Nizamnamesi’nin merkezin taşra 

üzerindeki idari kontrolünü artırdığı ve Osmanlı Devleti’ni idari anlamda daha 

merkezileşmiş bir yapıya kavuşturduğu söylenebilir. Ancak nizamnamenin 

çıkarılmasının temel nedenlerinden biri Avrupa’dan ve yerel seçkinlerden gelen 

baskılara cevap vermek olduğu unutulmamalıdır. Bu durum nizamnamede taşra 

meclisleri hakkında da önemli düzenlemeler yapılmasını gerekli kılmıştır. 

Nizamnamede meclislerin yapısında ve işleyişinde büyük değişiklikler yapıldığı 

görülmektedir. Vilayet düzeyinde kurulan Meclis-i Umum-i Vilayet isimli yapıların ilk 

kez bu nizamnamenin sonucunda ortaya çıktığı söylenebilir. Bu meclisler, başkanı ve 

başkan yardımcısı hariç, tamamen seçilmiş üyelerden oluşmuştur. Vilayet sınırları 

içindeki farklı livalardan gelen bu üyeler, kendi yaşadıkları yeri temsil etmekle sorumlu 

tutulmuştur. Temsilcilerin yerel meseleleri gündeme getirme ve idari işlerin işleyişi 

hakkında konuşma imkanı bulmasının yönetim sorunlarının çözülmesini 

kolaylaştıracağı umulmuştur. Ancak meclislerin yetkilerinin son derece sınırlı oluşu, bir 

danışma kurulu olmaktan öteye geçememelerine yol açmıştır. Vilayet, liva ve sancak 

düzeyinde kurulan idare meclisleri ise bu idari birimlerin yönetiminde çok daha etkin 

bir rol üstlenmiştir. Kurulduğu taşra birimindeki önemli memurlardan ve seçilmiş 

üyelerden oluşan bu meclisler, idari ve mali işlerin nasıl yürütüleceğini görüşmekle ve 

karar almakta görevlendirilmiştir (Önen & Reyhan, 2011, ss. 156-175). 

1864 Vilayet Nizamnamesi muhtarlık teşkilatına dair de önemli düzenlemeler 

getirmiştir. İlk kez 1858 düzenlemesinde bir idari birim olarak yer alan karyelerin 

niteliği, 1864 Nizamnamesi’nde nihayet netleştirilmiştir. Buna göre şehirlerde ve 



 149 

kasabalarda bulunan mahalleler de karye hükmünde kabul edilecektir. Her mahallede 

veya karyede görevli olan muhtar sayısı, burada yaşayan cemaatlerin sayısına ve 

nüfusuna göre belirlenecektir. Aynı şekilde, mahalle ve karyelerde bulunan her cemaat, 

üye sayısı cemaatinin nüfusuna göre değişen bir ihtiyar meclisine sahip olacaktır. 

Muhtarlara görevlendirildikleri yerde asayişi sağlamak, vergi toplamak, kendisine 

verilen idari işleri yapmak ve yerel hizmetleri yürütmek gibi görevler yüklenmiştir. 

İhtiyar meclisleri ise köyün idari ve mali yönetimi ile ilgili meseleleri müzakere etmek, 

yerel hizmetlerin sunumunu denetlemek ve yerel halk arasında çıkan anlaşmazlıkları 

çözmek gibi görevlere sahip olmuştur (Eryılmaz, 2017, ss. 216-226). İhtiyar meclislerinin 

varlığının yerel düzeyde belirli ölçüde demokratikleşmeyi sağladığı söylenebilir. Ancak 

muhtarların merkezi hükümete karşı sorumlu bir devlet memuru olarak üstlendiği 

görevlerin merkezin taşra üzerindeki kontrol ve denetimini artırdığı da açıktır. Bu 

noktada muhtarların bağlı oldukları idari birimler tarafından denetlendiği de 

belirtilmelidir. 

Osmanlı hükümeti 1864 Vilayet Nizamnamesi’nin öngördüğü reformları aynı 

anda bütün ülkede uygulamak yerine önce belirli bölgelerde denemeler yapmayı tercih 

etmiştir. İlk deneme, Silistre, Vidin ve Niş eyaletlerinin birleştirilmesi ile kurulan Tuna 

Vilayeti’nde gerçekleştirilmiştir. Reformun uygulamaya geçirilmesi için atılan ilk adım, 

1864 Nizamnamesi’nin Tuna vilayetinde nasıl uygulanacağını açıklığa kavuşturan Tuna 

Vilayet Nizamnamesi’nin hazırlanması olmuştur. Bunu takip yıllarda vilayetteki idari 

hiyerarşi yeniden inşa edilmiş, nizamnamede öngörülen vilayet meclisi ve idare 

meclisleri kurulmuş, vergi sistemi düzene sokulmuş, kapsamlı imar çalışmaları yapılmış 

ve yeni beledi hizmetler sunulmaya başlanmıştır. Tuna Vilayeti örneğinin vilayet 

reformlarının başarıyla uygulanabileceğini göstermesinin ardından Osmanlı hükümeti 

yeni kurulan Bosna, Edirne, Halep, Suriye, Trablusgarp ve Erzurum vilayetlerinde 

benzer denemeler yapmıştır. Bu vilayetlerin her biri için, Tuna Vilayet Nizamnamesi 

gibi, 1864 Vilayet Nizamnamesi’ni vilayetin özel koşullarına uyarlayan ayrı 

nizamnameler hazırlanmıştır (Kılıç, 2005). 

Vilayet reformlarından memnun kalan Osmanlı hükümeti, 1867 yılında çıkardığı 

bir düzenleme ile reformların ülke çapında uygulamaya geçirilmesine karar vermiştir. 

Sonraki yıllarda Osmanlı taşra teşkilatının hızlıca yeniden inşa edildiği söylenebilir. Bu 

süreçte gerçekleşen idari aksaklıklar, Vilayet Nizamnamesi’nin eksikliklerinin ve 

kusurlarının tespit edilmesini sağlamıştır. 1871 yılında yürürlüğe giren İdare-i 

Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi, bu eksikliklerin ve kusurların giderilmesi için 



 150 

hazırlanmıştır. Yeni nizamnamede vilayet sisteminin işleyişine dair standartların 

netleştirildiği görülmektedir (Eryılmaz, 2017, ss. 195-201).  

İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi’nin uygulamaya geçirilmesinin 

ardından valilerin görevlerinde büyük bir artış gerçekleşmiştir. Bu durum devletin, 

modernleşmenin etkisiyle, birtakım yeni işlevler edinmesinden kaynaklanmıştır. 

Devletin taşradaki en önemli temsilcisi olan vali, okullar ve hastaneler açmakla, yollar 

ve limanlar yapmakla, fabrikalar ve şirketler kurmakla sorumlu tutulmuştur. Valinin 

merkezi hükümete danışmadan önemli kararlar alamaması ve merkezden gelen 

talimatlara uymak zorunda olması, yetki genişliğine dayanan otoritesinin sınırlılığını 

göstermektedir. Valilikte çalışan üst düzey memurların sayısında ve görevlerinde de 

bazı değişiklikler yapılmıştır. Ancak bunlar bakanlıkların taşradaki temsilcileri olmaya 

devam etmişlerdir. Benzer bir durum taşra idaresinin daha alt kademelerinde bulunan 

yönetim birimleri için de geçerlidir (Gençoğlu, 2011). 

İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi ile muhtarlık teşkilatı da bir kez daha 

düzenlenmiştir. Bu nizamnamede muhtarın merkezi hükümet ile karyeler arasındaki 

aracı olma görevine daha çok vurgu yapılmıştır. Nizamnameye göre muhtarlar nahiye 

müdürü tarafından kendilerine tebliğ edilen kanunları, nizamnameleri ve hükümet 

emirlerini uygulamakla görevlidir. Karyedeki mali işlerle ilgili yazışmaları yürütmek, 

doğum ve ölüm vakalarının kaydını tutmak ve asayişi sağlamak için nahiye yönetimiyle 

iş birliği yapmak gibi önemli görevlere sahiptir. Muhtarın görevleri onun merkezi 

hiyerarşinin altında yer alan bir memur gibi konumlandırıldığını göstermektedir. İhtiyar 

meclisi ise yerel hizmetlerin sunulmasından, karye düzeyindeki devlet görevlilerinin 

atanmasından ve muhtarın denetlenmesinden sorumlu bir danışma ve karar alma 

meclisi niteliğindedir (Ercoşkun, 2012). 

Nahiye adı verilen idari birimlerde yeni yönetim teşkilatlarının kurulması, İdare-i 

Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi’nin Osmanlı taşra teşkilatına getirdiği en önemli 

yeniliklerden biri olarak nitelendirilebilir. Geleneksel dönemde nahiye kelimesi kırsal 

alanda bulunan ve köylerden nispeten daha kalabalık olan yerleşim yerlerini 

tanımlamak için kullanılmıştır. Kadı naipleri tarafında yönetilen nahiyeler ayrı bir idari 

birim olarak kabul edilmemiştir. 1864 Vilayet Nizamnamesi’nde büyüklük ve nüfus 

bakımında köy ile kaza arasında kalan yerleşim yerlerinin nahiye olarak anılacağının 

belirtilmesi, modernleşme sürecinde nahiyenin ilk kez taşra yönetimiyle ilgili resmi 

sınıflandırmanın bir unsuru haline gelmesini sağlamıştır. Ancak nizamnamede nahiye 

taşradaki idari birimler arasında sıralanmamıştır. Aynı nedenden ötürü nizamnamede 



 151 

nahiye yönetimine dair herhangi bir hüküm de yer almamıştır. Bu durum 1871 yılında 

yapılan düzenlemelerin ardından değişmiştir. Yeni nizamnamede hem nahiye taşra 

hiyerarşisindeki idari birimlerden biri olarak nitelendirilmiş hem de nahiyenin kurulma 

koşulları, sahip olduğu nitelikler ve yönetim organları sıralanmıştır (Ortaylı, 2018, ss. 

98-119). 

Nahiyelerin kuruluşu Osmanlı merkezileşmesinin bir istisnası olarak 

nitelendirilebilir. Zira nizamnamedeki hükümler değerlendirildiğinde nahiyenin idari 

özerkliklere sahip bir mahalli idare birimi olduğu sonucuna ulaşmak mümkündür. 

Nizamnameye göre nahiye yönetimi bir nahiye müdüründen ve bir nahiye meclisinden 

oluşacaktır. Yerel halkın bir mensubu olan nahiye müdürünü atama yetkisi valiye aittir. 

Nahiye meclisinin üyeleri ise nahiyeye bağlı karyelerin ihtiyar meclisleri arasından 

seçilen kişilerden oluşacaktır. Nahiye müdürünün görevleri nahiyede emniyeti 

sağlamak, vergi toplama işlerinde hükümete yardımcı olmak ve nahiye meclisine 

başkanlık etmektir. Nahiye meclisi ise nahiyede ve karyelerde beledi hizmetlerin 

sunulmasından sorumludur. Nahiye sınırları içinde sanayinin ve ticaretin geliştirilmesi 

de nahiye meclisine yüklenen ikincil bir sorumluluktur (Seyitdanlıoğlu, 1996).  

Bütün bu sorumlulukları kendiliğinden yerine getirebilecek kapasiteye sahip olan 

nahiyelerin zaman içinde gelişmiş mahalli idare birimleri haline gelebileceği iddia 

edilebilir. Ancak, nahiye reformlarının bütün ülkede başarıyla uygulamaya geçirilmesi 

mümkün olmamıştır. Millet sistemi sayesinde kendi kendini yönetme tecrübesi edinmiş 

olan gayrimüslim yerleşimleri, nahiye sistemine nispeten daha kolay uyum sağlamıştır. 

Benzer bir tecrübeye sahip olmayan Müslüman yerleşimlerinde kurulan nahiyelerin 

sayıca daha az olduğu görülmektedir. Nahiyenin gayrimüslim milletler arasında 

yaygınlaşan ayrılıkçı hareketi besleyebileceğine yönelik endişe, sonraki süreçte Osmanlı 

hükümetinin nahiyelerin idari özerkliğini mümkün olduğunca kısıtlamasına neden 

olmuştur. Kurulan bürokratik kontrol mekanizmaları, kurulan pek çok nahiyenin 

görevlerini kendiliğinden yerine getirmesinin önüne geçmiştir. Dahası, idari hiyerarşide 

karyelerin üstünde bulunması sayesinde nahiyeler karyeler ile merkezi hükümet 

arasındaki idari bağı kuvvetlendiren bir araç olarak kullanılmaya başlamıştır (Ortaylı, 

2018, ss. 98-119). Buradan yola çıkarak, Osmanlı hükümetinin merkeziyetçi yönetim 

uygulamalarının nahiye reformunun adem-i merkezileşmeye yol açabilecek unsurlarını 

ortadan kaldırdığı söylenebilir. 

Yukarıda sıralanan reformlarla doğrudan ilişkili olmaması nedeniyle, Osmanlı 

belediyelerinin gelişim sürecini ayrıca incelemek faydalı olacaktır. Tanzimat Döneminde 



 152 

belediye teşkilatı kurmaya yönelik ilk girişim, devletin yönetim merkezinde 

gerçekleştirilmiştir. 1855’te İstanbul şehir yönetiminden sorumlu tutulan ve şehremaneti 

olarak anılan bir yönetim biriminin kurulması, aslında merkezileşme/adem-i 

merkezileşme bağlamında incelenebilecek bir gelişme değildir. Ancak, bu idari teşkilatın 

nezaretlerle doğrudan ilişkili olarak çalışması ve bağımsız bir bütçeye sahip olmaması 

gibi özelliklerini Osmanlı merkeziyetçiliğinin bir göstergesi olarak değerlendirmek 

mümkündür. 

Şehremanetinin yönetimi şehremini olarak anılan bir memura ve şehir meclisi 

isimli bir kurula bırakılmıştır. Yeterli idari ve mali özerkliğe sahip olmaması, 

şehremanetinin istenildiği kadar etkili ve verimli çalışamamasına neden olmuştur. 

Bunun üzerine şehremaneti yönetimini yeniden düzenlemeyi amaçlayan İntizam-ı Şehir 

Komisyonu isimli bir ihtisas komisyonu kurulmuştur. Batıdaki belediyecilik 

uygulamaları hakkında bilgisi bulunan gayrimüslim tebaadan ve yabancı uzmanlardan 

oluşan bu komisyon, şehremaneti yönetimi ile ilgili kapsamlı bir rapor hazırlamıştır. Bu 

raporu dikkate alan Osmanlı hükümeti, İstanbul’da on dört daireden oluşan bir belediye 

teşkilatının kurulmasına karar vermiştir. İlk belediye dairesi 1857 yılında Beyoğlu ve 

Galata semtlerinde hizmet vermek üzere kurulmuştur. Altıncı Daire olarak anılan bu 

birim, idari ve mali özerkliklere sahip olması nedeniyle Osmanlı’nın ilk gerçek 

belediyesi olarak kabul edilebilir. 1868 yılında çıkarılan Dersaadet İdare-i Belediye 

Nizamnamesi, İstanbul’un farklı ilçelerinde de belediye teşkilatlarının kurulmasını ve 

şehremanetinin daha özerk bir yapıya kavuşturulmasını sağlamıştır. Şehremanetinin 

imar ve bayındırlık hizmetlerinin yanında eğitim, kültür ve sağlık ile ilgili sosyal 

hizmetleri sağlamakta sorumlu tutulması, Osmanlı yönetim anlayışında önemli bir 

değişime işaret etmektedir. Nizamnamede yer alan hükümler ve teşkilatın işleyişinde 

yaşanan sorunlar burada daha detaylıca incelenmeyecektir. Bununla birlikte, 

nizamnamenin ülkede belediyeciliğin gelişim sürecinin önemli bir aşaması olduğu 

belirtilmelidir (Oktay, 2011, ss. 17-45).  

İstanbul’da kurulan belediye teşkilatı planlandığı kadar başarılı olamasa dahi ülke 

çapında büyük ilgi görmüştür. Bunun üzerine İzmir, Selanik ve İskenderiye gibi diğer 

önemli şehirlerde de Altıncı Daire gibi örgütlenen belediye teşkilatları kurulmaya 

başlamıştır. Ancak 1864 Vilayet Nizamnamesi’ne kadar taşrada belediye yönetimine 

dair herhangi bir düzenleme yapılmamıştır. Nizamnamenin belediyeler ile ilgili hükmü 

de oldukça muğlaktır. Fransa’daki komün sisteminden etkilenerek hazırlanan 

nizamnamede her karyenin bir belediye olarak kabul edileceği belirtilmiştir. Ancak 



 153 

belgede belediyelerin teşkilatlarına ve görevlerine dair herhangi bir hükme yer 

verilmemiştir. Bunun neden olduğu belirsizlik 1867 yılında çıkarılan iki talimatname ile 

ortadan kaldırılmıştır. Talimatnamelere göre belediye teşkilatının yönetim organı 

belediye meclisidir. Meclisin yapısını ve işlevlerini sıralayan talimatnameler, belediyeyi 

bir tüzel kişiliğe sahip olmayan bir hizmet birimi olarak ele almıştır (Oktay, 2008, ss. 17-

45).  

Tanzimat Döneminde taşrada belediye teşkilatlarının kurulmasına yönelik en 

önemli girişim İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi ile gerçekleştirilmiştir. 

Nizamnamede vilayet, liva ve kaza merkezi olan bütün şehir ve kasabalarda bir belediye 

teşkilatının kurulması öngörülmüştür. Belediye, 1867 talimatnamelerinde de belirtildiği 

üzere, bir belediye meclisi tarafından yönetilecektir. Belediyedeki en üst düzey devlet 

görevlisi olan meclis reisi, mutasarrıf tarafından taşra memurları arasından seçilecek ve 

valinin onayı ile atanacaktır. Belediye sınırları içindeki ihtiyar meclislerince seçilen ve 

hükümetin onayıyla göreve gelen meclis üyeleri, eğer belediye vilayet merkezinde yer 

alıyor ise Bab-ı Ali’nin, daha alt bir kademede yer alıyor ise valinin onayını almadan 

göreve başlayamayacaktır (Seyitdanlıoğlu, 1996). Buradan yola çıkarak merkezi 

hükümetin belediye meclislerinin siyasi güç elde etmeyi amaçlayan yerel elitler 

tarafından ele geçirilmesini önleyebilecek kontrol mekanizmalarına sahip olduğu 

söylenebilir. 

Merkezi hükümetin taşra belediyeleri üzerindeki kontrol ve denetimi meclis 

üyelerinin seçimiyle sınırlı değildir. Belediye meclisleri hiyerarşik olarak bulundukları 

bölgenin yönetiminden sorumlu olan idare meclislerinin altında yer alan bir hizmet 

birimi olarak kabul edilmiştir. Bu durum idare meclislerinin belediye meclislerini idari 

ve mali denetime tabi tutmasını mümkün kılmıştır. Üstelik, imar denetimi yapmak, yol 

ve kaldırım inşa etmek, şehir halkına ulaşım araçları sağlamak, su kaynaklarını kontrol 

etmek, itfaiye hizmeti sunmak gibi pek çok göreve sahip olan belediyelere bunları yerine 

getirmelerini mümkün kılacak bir gelir kaynağı da verilmemiştir. İdari veya mali 

özerkliğe sahip olmayan taşra belediyeleri, bu nedenle işlevlerini yerine getirmekte 

güçlük yaşamıştır. Küçük ve fakir şehirlerde bulunan belediyelerin kuruldukları 

dönemde en temel işlevlerini dahi yerine getiremediği görülmüştür (Ortaylı, 2018, ss. 

171-193). Tanzimat Dönemindeki belediyelerin durumu, Osmanlı hükümetinin 

merkeziyetçi yönetim anlayışının bazı önemli reformların nasıl önüne geçtiğini gösteren 

önemli bir örnektir. 



 154 

Görüldüğü üzere, Tanzimat Dönemi boyunca yapılan taşra reformları sürekli 

olarak Osmanlı Devletini idari anlamda daha merkezileşmiş bir yapıya kavuşmuştur. 

Taşra teşkilatının belirli kademelerinde yer verilen yerel demokrasi uygulamaları, 

Osmanlı hükümetine yapılan iç ve dış baskıların bir neticesidir. Müttefiklerini 

kaybetmemek ve yeni isyanların çıkmasını önlemek için bu reformları kabul eden 

Osmanlı hükümeti, kurduğu alternatif yönetim ve denetim mekanizmalarıyla mahalli 

idare birimlerinin özerkliklerini mümkün olduğunca kısıtlamıştır. Reform süreci 

boyunca geleneksel yönetim yapılarını adım adım modern yönetim yapıları ile 

değiştiren Osmanlı hükümeti, Tanzimat Dönemi’nin sonuna gelindiğinde ülkenin 

büyük bir bölümüne doğrudan müdahale etme kapasitesine erişmiştir (Dursun, 1998). 

Bu noktada siyasi özerklik sahibi eyaletlerin istisnai bir konuma sahip olduğu da 

belirtilmelidir. 

3.3. I. Meşrutiyet ve Adem-i Merkeziyetçilik 

Tanzimat Dönemi boyunca yapılan reformlarının arzu edildiği kadar başarılı bir 

şekilde uygulanamaması çoğu zaman teknik ve mali yetersizliklerden kaynaklanmıştır. 

Avrupa devletlerinin baskılarının ve milliyetçi grupların taleplerinin de reform 

sürecinde aksaklıklara neden olduğu söylenebilir. Ancak Bab-ı Ali tarafından yönetilen 

Osmanlı bürokrasisi, bütün aksaklıklara rağmen, modern bir devlet teşkilatı kurmakta 

başarılı olmuştur. Kurulan devlet teşkilatının zaman içinde büyük bir değişim 

sürecinden geçmesi, Osmanlı bürokrasisinin yönetim anlayışındaki değişimden 

kaynaklanmıştır. Her bürokrat neslinin bir öncekinden farklı niteliklere sahip olduğu ve 

yönetime dair farklı fikirler geliştirdiği görülmektedir. Farklı dönemlerde birbiriyle 

çelişen reformların yapılmasının en önemli nedeni, hükümeti Osmanlı bürokrasisinin 

içinde bulunan farklı bir kadronun devralmasıdır. Tanzimat Dönemi’ni sona erdiren 

gelişmelerin de böyle bir iktidar değişiminden kaynaklandığı görülmektedir (Karal, 

1988d, ss. 1-14).  

Genç Osmanlılar olarak adlandırılan grup, Tanzimat Döneminde yetişmiş genç 

aydınlardan oluşmuştur. Bunların büyük bir bölümünün devlet tarafından bürokrat 

olmak üzere yetiştirildiği ve sonrasında Osmanlı bürokrasisinin farklı kademelerinde 

görev aldığı görülmektedir. Bu bürokrat neslini Tanzimat Dönemi boyunca hakim olan 

bürokrat neslinden ayıran en önemli unsur hürriyet düşüncesidir. Batıda gelişen ve 

devlet yönetimlerini yeniden şekillendirmeye başlayan liberalizm, Osmanlı 

topraklarında Genç Osmanlılar aracılığıyla taşınmıştır. Tanzimat Dönemi’nin kameralist 

yönetim anlayışını şiddetle eleştiren Genç Osmanlılar, devleti baskıcı yöntemlerle tek bir 



 155 

bütün halinde tutmanın mümkün olmadığını dile getirmiş ve demokratik bir 

dönüşümün şart olduğunu savunmuştur. Bu noktada Genç Osmanlılar’ın dönüşümün 

niteliği ve yöntemi hakkında fikir ayrılıkları yaşadığı belirtilmelidir. Ancak hemfikir 

oldukları nadir meselelerden biri devletin siyasi bütünlüğü korumak için aşırı 

merkeziyetçi yaklaşımların ortadan kaldırılmasının gerekli oluşudur (Mardin, 1962). 

Anayasal bir rejime geçiş, Genç Osmanlılar’ın en büyük hedeflerinden biri 

olmuştur. İçlerinde monarşiyi ortadan kaldırma ve bir cumhuriyet rejimi kurma 

taraftarları olmakla birlikte, Genç Osmanlılar’ın büyük bir bölümünün meşrutiyeti daha 

uygun bir rejim olarak kabul ettiği de belirtilmelidir. Genç Osmanlılar arasında en çok 

kabul gören siyasi akım ise Osmanlı topraklarında bulunan herkesin Osmanlılık 

kimliğini sahiplenip eşit koşullar arasında var olması ideali üzerine kurulu olan 

Osmanlıcılık akımıdır. Genç Osmanlılar’ın bu fikirleri benimsemesinin ardında devletin 

siyasi bütünlüğünü koruma arzusu yer almaktadır. Dolayısıyla Genç Osmanlılar’ın 

siyasi anlamda merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olduğunu söylemek yanlış 

olmayacaktır. Bununla birlikte hürriyet düşüncesini besleyen liberal fikirleri Genç 

Osmanlılar’ın idari ve mali adem-i merkezileşmeyi sağlayacak reformlara daha sıcak 

bakmasına ve hatta bunlara taraftar olmasına yol açmıştır. Devlet mekanizmasının 

verimli bir şekilde işlemesi için merkezi kontrol ve denetimin artırılması değil 

azaltılması gerektiğini savunan Genç Osmanlılar, bürokratik despotizmi ortadan 

kaldırmayı hedeflemiştir (Mardin, 1962). 

Genç Osmanlılar tarafından yürütülen anayasacı muhalefet, 1876 yılında ilk 

Osmanlı anayasası olan Kanun-ı Esasi’nin ilan edilmesi ile başarıya ulaşmıştır. 

Anayasanın yürürlüğe girmesiyle birlikte mutlakiyetçi/kameralist yönetim yapısı 

ortadan kaldırılmış ve yerini bir meşrutiyet rejimine bırakmıştır. Bu, Tanzimat Dönemi 

boyunca Osmanlı Devleti’ni hükümdar adına yönetmiş olan bürokratik seçkinlerin 

ülkenin yönetimini halk tarafından seçilmiş siyasetçilerle paylaşmak zorunda kaldığı 

anlamına gelmektedir. Anayasanın devlet otoritesine daha önce var olmayan bazı 

sınırlandırmalar getirdiği de belirtilmelidir. Bu durum, Kanun-ı Esasi yürürlükte kaldığı 

müddetçe siyasi merkezileşmenin belirli sınırları aşamayacağı anlamına gelmektedir 

(Devereux, 1964). 

3.3.1. I. Meşrutiyet Döneminde Adem-i Merkeziyetçi Reformlar 

Kanun-ı Esasi’nin yürürlüğe girmesinin ardından kanun yapma yetkisi Meclis-i 

Mebusan isimli bir siyasi yapıya verilmiştir. Böylece Bab-ı Ali’nin Meclis-i Vala 

aracılığıyla idari reformlar yapma yetisi sınırlandırılmıştır. Osmanlı Devleti’nin yasama 



 156 

organı olarak görev yapmaya başlayan Meclis-i Mebusan, Meclis-i Ayan ve Meclis-i 

Umumi isimli iki daireden oluşmuştur. Hükümdar tarafından tayin edilen Meclis-i 

Ayan üyeleri uzun süre devlet hizmetinde bulunmuş kişilerden, rütbeli askerlerden, 

gayrimüslim cemaatlerinin liderlerinden ve diğer siyasi seçkinlerden oluşmuştur. 

Meclis-i Mebusan üyelerinin üçte ikisinden oluşan Meclis-i Umumi’de ise doğrudan 

halk tarafından seçilen üyeler yer almıştır (Akyıldız, 2003).  

Kanun-ı Esasi, Gülhane Hatt-ı Hümayunu ile başlayan ve Islahat Fermanı ile 

devam eden vatandaşlık reformlarının sonucu olarak nitelendirilebilir. Anayasa 

sayesinde halkın önemli bir bölümü tebaa olmaktan çıkmış ve temel hakları güvence 

altına alınan vatandaşlar haline gelmiştir. Bu durum Müslüman ve gayrimüslim tebaa 

arasındaki ayrımları kaldırma yolunda da önemli bir adım atıldığı anlamına 

gelmektedir. Seçme ve seçilme hakkı elde eden gayrimüslim vatandaşlar, yaşadıkları 

bölgeyi temsil etmek ve karar alma süreçlerine katılmak üzere Meclis-i Mebusan üyesi 

olmaya hak kazanmıştır. Böylelikle Meclis-i Mebusan Osmanlı hükmü altında bulunan 

toplulukların temsilcilerinin eşit koşullarda bir araya gelip ülke meselelerini 

tartışmasına müsait bir ortam haline gelmiştir (Devereux, 1964). 

I. Meşrutiyet Döneminde Meclis-i Mebusan’ın doğası gereği adem-i merkeziyetçi 

bir yönetim anlayışına sahip olduğu söylenebilir. Bunun durum Meclis-i Umumi’de yer 

alan mebusların kimliğinden kaynaklanmıştır. Seçildikleri bölgenin siyasi elitleri olan 

bu mebuslar, kendilerinin ve temsil ettikleri insanların çıkarları için merkezin taşra 

üzerindeki egemenliğini sınırlandırma taraftarı olmuştur. I. Meşrutiyet Döneminde 

siyasi partilerin var olmamasının da bu duruma katkıda bulunduğu söylenebilir. 

Otoriteyi kendi elinde toplamayı amaçlayan bir siyasi partinin değil kendilerini 

seçenlerin temsilcisi olarak harekete geçen mebuslar, bu nedenle taşra yönetimine 

merkeziyetçi bir bakış açısıyla bakamamıştır. Bu noktada Osmanlı mebuslarının büyük 

çoğunluğunun Osmanlıcılık akımını benimsemiş kişiler olduğu da belirtilmelidir (Çakır, 

2024). Dolayısıyla mebusların yerel çıkarları savunması ve idari anlamda adem-i 

merkeziyetçi reformları desteklemesi onların ayrılıkçı motivasyonlara sahip olduğu 

anlamına gelmemektedir. 

I. Meşrutiyet Dönemi boyunca yaşanan siyasi karışıklıklar, meclisin tasarlandığı 

şekilde çalışmasını önlemiştir. Balkanlarda başlayan isyan nedeniyle Osmanlı’ya bağlı 

özerk eyaletlerin meclise kendi temsilcilerini göndermeyi reddetmesi, Meclis-i Mebusan 

seçimlerinin dahi planlandığı şekilde gerçekleştirilememesine neden olmuştur. Osmanlı 

meclisinde yer almamaları, bu eyaletlerin bağımsızlık elde etmek üzere olduklarını 



 157 

gösteren önemli bir belirti olarak değerlendirilebilir. Diğer eyaletlerde ise seçimler 

esnasında ciddi bir aksaklık meydana gelmemiştir (Devereux, 1964). 

20 Mart 1877 tarihinde toplanan ilk meclisin ilk dönemi aynı yılın 28 Haziran 

gününde sona etmiştir. Bu süreç boyunca meclisin çalışmalarını yavaşlatan en önemli 

sorun, Meclis-i Vükela ile Meclis-i Mebusan arasındaki çekişmeler olmuştur. Kanun 

tasarısı hazırlama yetkisine sahip olan Meclis-i Vükela, meşrutiyet yanlısı devlet 

adamlarından meydana gelse dahi, Meclis-i Mebusan’ın aldığı bazı kararları aşırı 

bulacak kadar merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olamaya devam etmiştir. 

Kanun tasarıları üzerinde değişiklik yapma imkanına sahip olan Meclis-i Mebusan ise, 

reformları istediği şekle sokabilmek için Meclis-i Vükela ile siyasi bir mücadele vermek 

zorunda kalmıştır. İki taraf arasındaki bu çekişmeye rağmen meclisin birinci dönemi 

boyunca pek çok önemli reform çalışmasının yapıldığı söylenebilir (Karal, 1988d, ss. 200-

209, 235-237). 

İdare-i Umumiye-i Vilayet Nizamnamesi ile kurulan taşra düzeni, I. Meşrutiyet 

Döneminde yürürlükte kalmaya devam etmiştir. Meclis-i Mebusan’ın taşra teşkilatına 

dair yaptığı düzenlemeleri incelemeye geçmeden önce Kanun-ı Esasi’nin konuyla ilgili 

maddelerini kısaca incelemek faydalı olacaktır. Anayasanın Vilayat başlıklı bölümünde 

yer alan 108. maddesine göre “Vilayatın usul-i idaresi tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif 

kaidesi üzerine müesses olup derecatı nizam-ı mahsus ile tayin kılınacaktır” (TBMM, 

2023, s. 57). Anayasanın herhangi bir noktasında bu maddede bahsi geçen iki ilkenin 

anlamına ve kapsamına dair herhangi bir açıklamaya yer verilmemiştir. Bu durum, 

sonraki dönemde yapılan taşra reformları esnasında 108. maddenin farklı şekillerde 

yorumlanabilmesine neden olmuştur. Anayasayı yorumlama yetkisinin Meclis-i Ayan’a 

ait oluşu, bu hükümlerin demokratik ve adem-i merkeziyetçi yorumlarının kabul 

görmesini güçleştiren bir etken olarak kabul edilebilir (Akyıldız, 2003). 

Anayasanın idare meclislerini ve vilayet genel meclislerini düzenleyen 109, 110, ve 

111 numaralı maddeleri ise 1864 ve 1871 nizamnamelerinin temel hükümleri anayasal 

niteliğe kavuşmasını sağlamıştır. Aynı maddelerde yer alan hükümlere göre bu 

meclislerin işleyişine dair düzenlemeler kanun aracılığıyla yapılacaktır. Bu hüküm, 

Meclis-i Mebusan’ın taşra idarine dair kapsamlı reform çalışmaları yapmasını mümkün 

kılmıştır. Ancak reform çalışmalarının yapılabilmesi için öncelikle 1864 ve 1871 

nizamnamelerinin ne kadar ve ne şekilde uygulamaya geçirildiğinin tespit edilmesi 

gerekmiştir. Bunun için valilerden vilayet sisteminin işleyişine dair raporlar 

hazırlamaları ve meclise sunmaları talep edilmiştir. Toplanan raporlar hem belirli 



 158 

vilayetlerde reformların uygulanış şeklinden kaynaklanan sorunların tespit edilmesini 

mümkün kılmış hem de mecliste yeni reform çalışmalarının başlamasını sağlamıştır. Bu 

dönemde mebuslar arasında gerçekleşen tartışmaların önemli bir bölümünün idare 

meclisleri ile ilgili olduğu görülmektedir. İdare meclislerindeki Müslüman-gayrimüslim 

üye sayıları, atanmış görevlilerin meclislerde görev almaya devam etmesinin uygun 

olup olmadığı, cemaat liderlerinin meclislerin doğal üyesi sayılmasının uygunluğu gibi 

meseleler üzerine yapılan tartışmalar, meclisin 1878 yılında süresiz bir şekilde tatil 

edilmesi nedeniyle sonuçsuz kalmıştır (Önen & Reyhan, 2011, ss. 253-293). 

Meclis-i Mebusan’ın I. Meşrutiyet Döneminde yaptığı reform çalışmalarından biri 

de nahiyeler ile ilgilidir. Çalışmanın yapılma nedeni, Balkanlar’da çıkan iç karışıklıkların 

ardından bölgeye müdahale eden Avusturya-Macaristan ve Rusya devletlerinin 

Osmanlı hükümetine verdiği notadır. Bu iki devletin nahiye sayısının artırılmasına, 

nahiyelere birtakım özerkliklerin kazandırılmasına ve Hristiyan vatandaşların nahiye 

yönetimine katılmasına dair taleplerini değerlendiren Osmanlı hükümeti, krize bir çare 

olması umuduyla nahiye reformuna onay vermiştir. 1876 yılında Meclis-i Mebusan 

tarafından hazırlanan İdare-i Nevahi Nizamnamesi, aynı sene Meclis-i Vükela’nın 

onayından geçerek yürürlüğe girmiştir. Ancak, nahiyeleri idari özerkliklere sahip bir 

mahalli idare birimi olarak yeniden inşa etmeyi amaçlayan bu nizamname Girit ve Bosna 

dışındaki vilayetlerde uygulamaya geçirilmemiştir. Bunun nedeni, Bab-ı Ali’nin 

nizamnameyi yalnızca isyanları bastırmak için gerekli politik bir araç olarak 

değerlendirmesidir. Nizamnameyi hazırlayan Meclis-i Mebusan üyelerinin dahi 

nizamnamenin ülke çapında uygulamaya geçirilmesi taraftarı olmadığı bilinmektedir. 

Osmanlı yönetiminin isteksizliği ve yeterli vaktin olmaması nedeniyle I. Meşrutiyet 

Dönemi’nin geri kalanında nahiyelerle ilgili herhangi bir kanun çalışması da 

yapılmamıştır (Önen & Reyhan, 2011, ss. 242-250). 

Meclis-i Mebusan’ın belediyeler ile ilgili reformlarının yukarıda sıralanan diğer 

reformlardan daha başarılı olduğu söylenebilir. Yapılan reformlar Kanun-ı Esasi’nin 

112. maddesine dayandırılmıştır. Bu maddeye göre beledi hizmetler İstanbul’da ve 

taşradaki şehirlerde kurulacak belediye meclisleri tarafından sunulacaktır. Belediyelerin 

teşkilatlanmasına ve sunacağı hizmetlere dair düzenlemeler ise ilgili kanunlar 

tarafından yapılacaktır. Bu kanunları hazırlama sorumluluğunu üstlenen Meclis-i 

Mebusan, Meclis-i Vükela tarafından sunulan yasa tasarılarını hızlı bir inceleme ve 

düzenleme sürecinden geçirdikten sonra kabul etmiştir. Meclis-i Vükela’dan onay alan 

kanunlar 1877 yılında yürürlüğe girmiştir (Ortaylı, 2018, ss. 201-216). 



 159 

İstanbul’un yönetiminden sorumlu belediye teşkilatı, Dersaadet Belediye Kanunu 

ile düzenlenmiştir. Kanunda daha önce Dersaadet İdare-i Belediye Nizamnamesi ile 

kurulan idari yapının üzerinde büyük bir değişiklik yapılmamıştır. Buna göre, 

İstanbul’un tamamının yönetiminden sorumlu olan şehremanetinin üç yönetim organı 

vardır: Şehremaneti Meclisi belediyenin karar organı niteliğindedir. Cemiyet-i 

Umumiye-i Belediye, belediye daireleri arasında koordinasyonu sağlamakla 

görevlendirilmiş bir kuruldur. Şehremini ise belediyedeki idari ve mali işleri yürütmekle 

sorumlu bir memurdur. Şehremini belediyenin idari teşkilatını yönetmenin yanı sıra, bu 

teşkilatın yeniden düzenlenmesine yönelik çalışmalar yapma yetkisinde sahiptir. İdari 

görevlerinin yanı sıra şehremaneti meclisine ve cemiyet-i umumiye-i belediyeye 

başkanlık yapan şehremini, bu organların belirli üyelerini atama yetkisini de elinde 

bulunmuştur. Bu noktada, şehremininin kendisi de dahil olmak üzere, geri kalan 

üyelerin doğrudan padişah tarafından atandığına dikkat edilmelidir. Sadece bunlardan 

yola çıkarak şehremanetinin hala merkezi yönetimin sıkı kontrol ve denetimi altında 

olan bir yapı olduğu söylenebilir. Bununla birlikte kanunun şehremanetine tüzel kişilik 

kazandırdığı ve uzun vadede idari ve mali anlamda daha özerk bir yapının 

geliştirilmesini mümkün kıldığı da belirtilmelidir (Oktay, 2011, ss. 47-53). 

Dersaadet Belediye Kanunu’nun İstanbul şehir yönetimine dair getirdiği yenilikler 

daha çok belediye daireleri ile ilgilidir. Altıncı Belediye Dairesi’nin işleyişini düzenleyen 

iki talimatnameyi ortadan kaldıran kanun, İstanbul sınırları içinde her biri ayrı bir tüzel 

kişiliğe sahip olan yirmi belediye dairesinin kurulmasını öngörmüştür. Kanuna göre 

belediye daireleri, daha önce de olduğu gibi, bir daire reisi ve bir meclis tarafından 

yönetilecektir. Şehremanetinin aksine, belediyelerin yönetimi oldukça demokratiktir. 

Kanuna göre belediye meclisinin üyeleri halk tarafından seçilerek göreve getirilecektir. 

Daire reisi ise Osmanlı hükümeti tarafından meclis üyeleri arasından seçilerek 

atanacaktır. Kanunda tarif edilen belediye teşkilatı öncekine kıyasla daha büyüktür. Bu 

belediye dairelerinin kendi sınırları içindeki çoğu beledi hizmeti kendiliğinden sunacak 

kapasiteye sahip olacak şekilde tasarlandığı anlamına gelmektedir (Oktay, 2011, ss. 53-

61). 

İstanbul’da kurulan belediye daireleri, bahsi geçen kanun aracılığıyla idari 

özerklik sahibi mahalli idare birimleri haline gelmiştir. Bununla birlikte belediye 

dairelerinin pek çok işlevini ancak nezaretler ile işbirliği yaparak yerine getirebildiği de 

belirtilmelidir. Su hizmetlerinin sunumunda vakıflarla ortaklık yapma zorunluluğu, 

belediyelerin bu hizmetlerin sunumu esnasında Evkaf Nezareti ile işbirliği yapmasını 



 160 

gerektirmiştir. Şehir halkının sağlığının korunmasına yönelik tedbirler uygulanırken 

Sıhhiye Nezareti’nin yardımı alınmıştır. Şehirde asayişi sağlamakla görevli zabıtaların 

Zaptiye Nezareti’ne bağlı olması da belediye daireleri ile merkezi bürokrasi arasındaki 

iş birliğinin önemli bir örneğidir (Oktay, 2011, ss. 53-61). Her ne kadar belediye daireleri 

kendi gelirlerini toplama, mülklerini yönetme ve gerektiği takdirde yargı yoluna 

başvurma gibi haklara sahip tüzel kişiler haline gelmiş olsa da bahsi geçen bağlar 

Osmanlı yönetim sisteminin merkeziyetçi karakterini korumaya devam ettiğinin delili 

olarak sunulabilir. 

Taşra belediyelerini düzenlemek için hazırlanan kanun ise Vilayat Belediye 

Kanunu olarak adlandırılmıştır. Kanunda ilk olarak her şehirde ve kasabada bir belediye 

meclisinin kurulacağını belirten anayasa hükmü yinelenmiştir. Sonrasında ise bu 

belediye meclislerinin ve ona bağlı olarak kurulacak idari teşkilatın yapısı detaylıca tarif 

edilmiştir. Bu noktada kanunun belediye meclisini teşkilatının temel unsuru olarak ele 

aldığına dikkat edilmelidir. Kanuna göre küçük ve düşük nüfuslu şehirler için bir tane 

belediye meclisi yeterliyken, büyük ve kalabalık şehirlerde halkın her 40.000 kişilik 

bölümü için ayrı bir belediye dairesinin oluşturulması gerekmektedir. Belediye 

meclislerinin üye sayısının şehir nüfusuna göre değişiklik göstereceği de ayrıca 

belirtilmiştir. Bunun nedenleri belediyelerin yüklenebileceklerinden daha fazla 

sorumluluğa sahip olmasını önlemek ve meclis üyelerinin seçimini kolaylaştırmaktır 

(Coşkun, Pank Yıldırım, & Şen, 2021).  

Belediye meclislerinin görevi belediyenin idari ve mali işleyişiyle ilgili meselelerde 

karar almaktır. Kanunda meclis üyelerinin doğrudan halk tarafından seçileceğinin 

belirtilmesi, Osmanlı topraklarında demokratikleşmenin önemli bir aşaması olarak 

değerlendirilebilir. Belediye meclisinin başkanı olan ve belediye teşkilatının 

yönetiminden sorumlu olan meclis reisi ise, yine İstanbul’daki belediye dairelerinde 

olduğu gibi, merkezi hükümet tarafından meclis üyeleri arasından seçilerek atanan bir 

görevlidir. Merkezi hükümetin meclis başkanını seçebilmesi merkeziyetçi yönetim 

anlayışının bir sonucu olarak değerlendirilebilir. Ancak belediye meclisinin meclis 

reisinin yapacağı işlemleri onaylama veya reddetme yetkisine sahip olması, bu durumda 

idari özerkliğin merkezi kontrolü bastırabilecek kadar geniş olduğunu göstermektedir. 

Kanunda taşra belediyelerinin tüzel kişiliğe sahip olduğu net bir şekilde 

belirtilmemiştir. Öte yandan, belediyenin kendisine ait bir bütçesinin olması ve 

gerektiğinde yargı yoluna başvurabilmesi tüzel kişiliğin fiiliyatta var olduğunun 

delilleridir (Coşkun, Pank Yıldırım, & Şen, 2021). 



 161 

Kanunda belediyelerin görevleri oldukça geniş tutulmuştur. İmar ve bayındırlık 

işlerini yürütmek, beledi ve sosyal hizmetler sunmak, yerel iktisadi aktiviteleri 

düzenlemek gibi sorumlulukları olan belediyeler, işlevlerini yine kanunda düzenlenen 

idari birimler aracılığıyla yerine getirmiştir. Kanunda belediyenin gelir kaynaklarını da 

detaylıca sıralamıştır. Bu gelir kaynaklarının merkezi hükümetin belediyeye tahsis ettiği 

vergi ve resimlerden ibaret olmaması, belediyelerin mali özerkliklere de sahip 

olduğunun delilidir. Kanuna göre belediye paralı beledi hizmetlerden kazanacağı 

şerefiyelerden, resimlerden ve topladığı ceza gelirlerinden de faydalanabilecektir 

(Coşkun, Pank Yıldırım, & Şen, 2021). 

Taşra belediyelerin kendi kendini yönetebilen yapılar olarak tasarlanması, I. 

Meşrutiyet’in getirdiği adem-i merkezileşme hareketinin en kayda değer girişimi olarak 

nitelendirilebilir. Bununla birlikte, Osmanlı hükümetinin hala belediyeleri taşra 

teşkilatının bir parçası olarak değerlendirdiği de göz ardı edilmemelidir. Taşrada 

Cemiyet-i Belediye isimli yapıların kurulması bunun en önemli delilidir. Vilayat 

Belediye Kanunu’na göre senede iki kere toplanması gereken Cemiyet-i Belediye, 

belediye meclisi ile belediyenin bulunduğu taşradaki idare meclisinin bir araya 

gelmesiyle oluşacaktır. Cemiyet-i Belediye belediyenin bütçesini ve kesin hesabını 

onaylamak, belediyenin faaliyetlerini incelemek ve gerekli gördüğü takdirde meseleyi 

Vilayet Umumi Meclisine iletmek gibi geniş yetkilere sahiptir (Coşkun, Pank Yıldırım, 

& Şen, 2021). Buradan yola çıkarak Cemiyet-i Belediye’yi merkezi hükümet tarafından 

belediyeler üzerinde güçlü bir idari vesayet kurmak içi kullanılan bir araç olarak 

değerlendirmek mümkündür. Belediyelerin yeni kurulduğu ve henüz kendilerine 

verilen görevleri yerine getirecek kapasiteye sahip olmadığı bir dönemde böyle bir 

vesayet denetiminin gerekli olduğu da söylenebilir. 

3.3.2. I. Meşrutiyet Döneminde Siyasi Adem-i Merkezileşme 

Meclis-i Mebusan yukarıda sıralanan reform çalışmalarını yapmaktayken 

Osmanlı’nın büyük bir siyasi krizin ortasında olduğu göz önünde bulundurulmalıdır. 

Tanzimat Dönemi’nin son yıllarında gerçekleşen isyanlar ve siyasi gerginlikler, 

meşrutiyetin ilanına giden süreçte kontrol edilemez hale gelmiştir. Hersek’te ve 

Bulgaristan’da yer alan isyancılar, Osmanlı hükümetindeki değişimin neden olduğu 

dikkat dağınıklığını fırsat bilip daha cüretkar davranmaya başlamıştır. Sırbistan ve 

Karadağ yönetimlerinin bağımsızlık elde etmek ve otorite alanlarını genişletmek gibi 

amaçlarla isyanlara destek vermesi sorunun daha da büyümesine yol açmıştır. Önceden 

isyancılara gizlice destek vermeyi tercih eden bu iki prenslik, 1876 yılının Temmuz 



 162 

ayında Osmanlı hükümetine savaş ilan edecek kadar ileri gitmiştir. Osmanlı 

hükümetinin savaş ilanına acil ve sert bir şekilde tepki verdiği söylenebilir. Kısa süre 

içinde Hersek ve Bulgaristan topraklarında kontrolü geri ele geçiren Osmanlı hükümeti, 

isyancı orduları geri çekilmeye zorlamıştır. Sonraki süreçte karşı saldırıya geçen 

Osmanlı hükümeti, Karadağ ve Sırbistan topraklarına da girme girişiminde 

bulunmuştur. Bu durum Avrupa devletlerinin duruma müdahale etmesine ve önce bir 

isyan olarak başlayan krizin uluslararası bir mesele haline gelmesine neden olmuştur 

(Karal, 1988d, ss. 14-25). 

Osmanlı hükümeti başlangıçta diplomatik çözüm yollarını reddetse de panslavist 

politikalar izleyen Rusya’nın bir ültimatom vermesinin ardından Sırbistan ve Karadağ 

ile bir ateşkes antlaşması imzalamak zorunda kalmıştır. Ateşkesin ardından, yine 

Avrupa devletlerinin baskısıyla, Balkanlar’daki krizin diplomatik yollarla çözülmesi 

amacıyla bir konferans düzenlenmiştir. İstanbul’da toplanan konferansta görüşülen en 

öncelikli mesele Sırbistan’ın ve Karadağ’ın savaştan önceki statülerine döndürülmesi 

olmuştur. Buna ek olarak, Rusya’nın da baskısıyla, Osmanlı hükümetinden Bosna, 

Hersek ve Bulgaristan vilayetlerinin yönetimlerine bazı siyasi özerklikler vermesi talep 

edilmiştir. Bu taleplerin Osmanlı hükümeti tarafından kabul edilmemesi, diplomatik 

gerginliğin yükselmesine yol açmıştır. Sonraki süreçte Avrupa devletleri tarafından yeni 

bir savaşın çıkmasını önlemek için yapılan bütün teklifler Osmanlı hükümeti tarafından 

net bir şekilde reddedilmiştir. Krizin diplomatik yollarla çözülememesi Rusya’nın 

tehdidini gerçekleştirerek Osmanlı’ya savaş ilan etmesine neden olmuştur (Zürcher, 

2019, ss. 96-97). 

Nisan 1877’de başlayan ve Mart 1878 tarihine kadar devam eden savaş, Osmanlı 

Devleti’nin yenilgisi ile sonuçlanmıştır. Savaşın sonunda imzalanan Ayastefanos 

Antlaşması’nın Osmanlı’ya savaştan önce yapılan tekliflerden çok daha ağır hükümler 

içerdiği söylenebilir. Antlaşmanın ilk versiyonuna göre daha önce siyasi özerklik sahibi 

olan Sırbistan, Karadağ ve Romanya bağımsız devletler haline gelecektir. Önceden 

doğrudan Osmanlı’nın yönetimi altında olan Bulgaristan, siyasi özerkliklere sahip bir 

prensliğin yönetimine verilecektir. Bosna ve Hersek vilayetlerinde ise onlara kısmi 

özerklikler kazandıran bazı idari reformlar yapılacaktır (Gencer, 1991).  

Bu şartları fazla ağır bulan Avrupa devletleri, aynı sene toplanan Berlin 

Kongresi’nde antlaşmanın bazı hükümlerinin değiştirilmesine karar vermiştir. Bu 

müdahalenin sonucunda Sırbistan’ın, Karadağ’ın ve Romanya’nın sınırları daha dar bir 

şekilde yeniden çizilmiştir. Bulgaristan ise üç parçaya ayrılmıştır. Bu parçalardan 



 163 

yalnızca bir tanesi yeni kurulan Bulgaristan Prensliği’nin yönetimine verilmiştir. Doğu 

Rumeli Vilayeti olarak adlandırılan diğer bir bölgede yalnızca idari ve mali özerkliği 

sağlayan kapsamlı reformların yapılmasına karar verilmiştir. Makedonya adı verilen 

üçüncü bölgede ise bazı küçük idari reformların yapılması yeterli görülmüştür. 

Antlaşmanın yeniden düzenlenen versiyonu, duruma müdahale eden Avrupa 

devletlerinin çıkarına olan hükümler de içermektedir. Bosna Hersek’in Avusturya’nın, 

Kıbrıs’ın ise İngiltere’nin idaresine verilmesi bunun en önemli örnekleri olarak 

nitelendirilebilir. Siyasi bakımdan Osmanlı’ya bağlı kalmaya devam eden bu bölgeler, 

idari bakımdan Osmanlı kontrolünden çıkmıştır. Antlaşmanın Osmanlı’nın 

gayrimüslim vatandaşlarının yoğun olduğu vilayetlerinde yerel demokrasi 

uygulamalarının geliştirilmesine dair şartları ise sonraki süreçte Avrupa devletlerinin 

Osmanlı içişlerine müdahale etmesini mümkün kılmıştır (Gencer, 1992). 

Bütün bunlar, 19. yüzyılın ikinci yarısında Osmanlı hükümetinin kendi egemenlik 

alanında buluna toprakları merkeziyetçi bir anlayışla yönetmek konusunda kararlı 

olduğunu, ancak bunu başarmak için gereken siyasi ve askeri güce sahip olmadığını 

göstermektedir. Osmanlı hükümetinin bütün çabalarına rağmen Balkan eyaletleri ile 

İstanbul arasındaki bağların yavaş yavaş kopması, merkeziyetçilik ile merkezileşmenin 

birbirinden ayrı süreçler olarak incelenmesinin gerekliliğini gösteren önemli bir 

örnektir. Bu noktada dikkat edilmesi gereken diğer bir durum, nihayetinde Osmanlı’dan 

bağımsızlığını ilan eden eyaletlerin önce idari, sonra ise siyasi özerklik elde etmiş 

olmasıdır. Bu durum, Osmanlı yönetiminin idari özerkliği siyasi bağımsızlığın ilk 

aşaması olarak değerlendirmesine yol açmıştır. İdari özerklik talebinin çoğunlukla 

ayrılıkçı gruplar tarafından öne sürülmesi ve Avrupa devletleri tarafından 

desteklenmesi de Osmanlı yöneticilerinin bu inancını pekiştirmiştir. I. Meşrutiyet 

Döneminde idari özerkliği artırmaya yönelik çalışmalar yapan Meclis-i Mebusan’ın 

savaşın sonucunda ortaya çıkan durumdan sorumlu tutularak kapatılması da aynı 

inançtan kaynaklanmıştır. 

3.4. II. Abdülhamid ve Yeniden Mutlakiyetçilik 

Yukarıda da belirtildiği üzere, 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı, Osmanlı tarihinin 

en büyük yenilgilerinden biri ile sonuçlanmıştır. Yenilgi hem Balkanlar’ın bir kısmının 

Osmanlı egemenliğinden çıkmasına hem de Osmanlı iç siyasetinde yaşanan 

gerginliklerin artmasına neden olmuştur. Mebusların savaş boyunca hükümetin karar 

ve eylemlerini sorgulaması, iki taraf arasındaki anlaşmazlıkların büyümesine yol 

açmıştır. Yenilginin ardından iki tarafın da sorumluluğu karşı tarafa yüklediği 



 164 

görülmektedir. Meclis-i Mebusan yenilginin Osmanlı hükümetinin savaşı merkezden 

yönetmeye çalışmasından kaynaklandığını öne sürerken, Osmanlı hükümeti Meclis-i 

Mebusan’ın siyasi dengesizliklere neden olduğunu iddia etmiştir. Bu kriz, meclisin 

eleştirilerine hedef olan II. Abdülhamid’in 14 Şubat 1878 tarihinde meclisi feshetmesiyle 

sona ermiştir. Böylelikle I. Meşrutiyet Dönemi sona ermiş ve siyasi gücün hükümdarlık 

makamında merkezileştiği yeni bir mutlakiyetçi dönem başlamıştır (Karal, 1988d, ss. 

230-243). 

3.4.1. II. Abdülhamid Mutlakiyetçiliği 

Kanun-ı Esasi vatandaş haklarını korumakta ve devlet teşkilatını tarif etmekte 

başarılı olsa da devletin eylemlerini sınırlandırmak konusunda yetersiz bir anayasa 

olarak nitelendirilebilir. Kanun-ı Esasi’yi aynı dönemde meşrutiyet ile yönetilen diğer 

ülkelerin anayasalarından ayıran en önemli farkın hükümdarın yetkileridir. Kanun-ı 

Esasi’ye göre hükümdar kanunların altında yer alan bir otorite değildir. Hükümdarın 

imzaladığı bir ferman ile yürürlüğe giren Kanun-ı Esasi’nin herhangi bir noktasında 

hükümdarın yeni kanunlar yapma yetkisi sınırlandırılmamıştır. Bu durum Meclis-i 

Mebusan’ın yasama gücünü elinde bulunduran tek otorite olmadığı anlamına 

gelmektedir. Hükümdarın istediği takdirde sınırsız veto hakkını kullanarak meclisin 

yasa yapma sürecine müdahale edebileceği de belirtilmelidir. Ancak bunlardan daha da 

önemlisi, Kanun-ı Esasi’nin 7. maddesinin hükümdara tek taraflı bir şekilde ve hiçbir 

nedene dayanmadan meclisi feshetme hakkı vermesidir. Bu durum Meclis-i Mebusan’ın 

var olduğu dönem boyunca sultanın inisiyatifi ile çalıştığını göstermektedir. Üstelik II. 

Abdülhamid meclisin faaliyetlerine durdurmak için 7. maddeye başvurması dahi 

gerekmemiştir. Kanun-ı Esasi’nin meclisin hükümdar tarafından tatil edilebileceğini ve 

ancak hükümdarın daveti üzerine toplanabileceğini belirten 42. maddesi, II. 

Abdülhamid’in meşrutiyet rejimine son vermesi için yeterli olmuştur (Kurbanlı, 2021). 

Kanun-ı Esasi’nin 113. maddesinin de mutlakiyetçi rejimin yeniden kuruluşunun 

yolunu hazırladığı söylenebilir. Hükümdarı devletin emniyetini güvene almak için 

gerekli gördüğü takdirde istediği birini sürgüne gönderme yetkisiyle donatan bu 

madde, II. Abdülhamid’e kendi otoritesine yönelik muhalefeti ortadan kaldırma imkanı 

vermiştir. II. Abdülhamid I. Meşrutiyet Döneminde ve sonrasında bu yetkiyi defalarca 

kez kullanmış ve Genç Osmanlılar’ın pek çok önemli ismini merkezden uzaklaştırmıştır. 

Üst düzey makamlara yalnızca kendisine sadık olan kişileri yerleştiren II. Abdülhamid, 

böylece şahsi otoritesini mutlaklaştırma imkanı bulmuştur (Türkkan, 2023, sS. 161-166). 



 165 

II. Abdülhamid mutlakiyetçiliğinin en önemli unsurlarından biri, Osmanlı 

hükümdarları tarafından uzun zamandır ihmal edilmekte olan halifelik makamının 

kullanılmasıdır. İslamcılık akımının büyük bir destekçisi olan II. Abdülhamid, tıpkı 

geleneksel dönemde hüküm süren Osmanlı hükümdarları gibi, sahip olduğu halife 

unvanının Müslüman tebaanın merkeze bağlılığını artırmak için kullanmaya girişmiştir. 

Halifeliğin Müslümanları birleştirici bir makam olarak kullanılması, II. Abdülhamid 

Dönemindeki merkezileşme girişiminin en önemli unsurlarından biri olarak 

değerlendirilebilir (Mardin, 1973). 

Meclisin kapanmasının kameralizmin geri dönüşüne değil mutlakiyetçi bir rejimin 

doğuşuna neden olması, II. Abdülhamid’in geri planda durup yönetimi Bab-ı Ali’ye 

bırakmak yerine yönetimde etkin bir rol üstlenmeyi tercih etmesinden kaynaklanmıştır. 

Hem merkezi idare teşkilatının hem de ona bağlı taşra teşkilatının üzerinde doğrudan 

hakimiyet kurmak isteyen II. Abdülhamid, bunun için Mabeyn Teşkilatı olarak anılan 

saray bürokrasisini yeni hükümet merkezi haline getirmiştir. Yıldız Sarayı’nda yeniden 

örgütlenen Mabeyn Teşkilatı’nın yeni işlevini yerine getirebilmesi için yapılan ilk şey, 

devlet yönetiminin farklı alanları üzerine özelleşen dairler kurmak olmuştur. Sonraki 

yıllarda Mabeyn Teşkilatı’nın önceden Bab-ı Ali’ye ait olan pek çok yetkiyi ve 

sorumluluğu devraldığı görülmektedir. Böylece nezaretlerin eski önemini kaybettiği ve 

idari merkezileşmenin son sınırlarına ulaştığı bir dönem başlamıştır (Findley, 1994, ss. 

187-247). 

Bab-ı Ali bürokrasisinin zayıflaması, çıkarılan yeni kanunların veya 

nizamnamelerin değil yönetim uygulamalarındaki değişimin bir neticesidir. 

Sadrazamlık makamının önemini yitirmesi, II. Abdülhamid Dönemi mutlakiyetçiliğinin 

getirdiği değişimin en önemli örneklerinden biridir. Resmi olarak Osmanlı hükümetinin 

başı olan sadrazamın yetkilerine ve görevlerine dair herhangi bir düzenleme 

yapılmamıştır. Ancak II. Abdülhamid tarafından atanan sadrazamların fiiliyatta hiçbir 

zaman Tanzimat Dönemi sadrazamları kadar güçlü bir otoriteye sahip olamadığı da bir 

gerçektir. Bunun birinci nedeni, II. Abdülhamid’in sadrazamlarını her zaman kendisine 

sadık bürokratlar arasından atamasıdır. Diğer bir neden ise II. Abdülhamid’in 

sadrazamlık makamını sürekli farklı kişilere vererek aynı kişinin bu makamda şahsi 

otoritesini güçlendirecek kadar uzun süre bulunmasını önlemesidir. Önceden sadrazam 

tarafından yürütülen pek çok idari görevi bizzat üstlenen II. Abdülhamid, karar alırken 

çoğu zaman sadrazam ile istişare dahi etmemiştir. Nazırların ve diğer üst düzey 

memurların da sadrazam ile benzer bir durumda olduğu görülmektedir. Bu makamlara 



 166 

sürekli farklı kişilerin getirilmesi, Osmanlı yönetiminde istikrarı sağlayan tek unsurun 

sultanın kendisi olmasına yol açmıştır. Meclis-i Vükela’yı ve Şura-yı Devlet’i de sürekli 

kontrolü ve denetimi altında tutan II. Abdülhamid, böylece bizzat onaylamadığı 

herhangi bir yasanın yürürlüğe girmesini önlemiştir (Findley, 1994, ss. 187-247). 

Yukarıda sıralanan gelişmeler, zaten merkezileşmiş olan siyasi gücün ve idari 

yetkilerin yeni bir merkezde toplandığını göstermektedir. Nezaretlerin önemini 

kaybetmesiyle merkezi idare teşkilatının kendi içinde daha merkezileşmiş bir yapıya 

kavuştuğu söylenebilir. Ülke geneline bakıldığında ise, hükümdarın siyasi gücü ve idari 

yetkileri kendi makamında toplamasının devleti daha merkezileşmiş bir yapıya 

kavuşturan sonuçları da olmuştur. Gelişmiş bir hafiyelik teşkilatının kurulması, bunun 

en önemli örneğidir. Zaptiye Nezaretine bağlı olan resmi hafiyelik teşkilatını yetersiz 

bulan II. Abdülhamid, seneler içinde doğrudan kendisine bağlı alternatif bir hafiyelik 

teşkilatı inşa etmiştir. Teşkilata bağlı hafiyelerin tuttuğu jurnal isimli raporlar, 

kendisinin ülkede olup biten her konu hakkında istihbarat edinmesini mümkün 

kılmıştır. Bu sayede kendisine yönelik herhangi bir siyasi tehdidi fazla büyümeden 

öğrenip ortadan kaldırma imkanı bulan sultan, siyasi otoritesinin mutlaklığını güvence 

altına almıştır (Haydaroğlu, 1995).  

Jurnaller aynı zamanda sultanın merkez ve taşra teşkilatının işleyişi hakkında da 

detaylı bilgiler edinmesini sağlamıştır. Dolayısıyla bu alternatif denetim 

mekanizmasının devletin idari anlamda merkezileşmesine yol açtığı söylenebilir. 

Ancak, II. Abdülhamid’in hafiye teşkilatının resmi bir kurum olmaması, bu çıkarımı 

sorgulanabilir kılmaktadır. Kapanışının ardından teşkilatın işleyişine dair belgelerin ve 

toplanan jurnallerin önemli bir bölümünün imha edilmesi, hafiye teşkilatının yapısına 

dair net bilgilerin elde edilmesini güçleştirmektedir. Ancak teşkilatın herhangi bir kanun 

veya nizamname ile kurulmamış olması ve hafiyeliğin bir memuriyet olarak kabul 

edilmemesi gibi durumlar onu gayri resmi bir yapı olarak değerlendirmek için yeterlidir 

(Haydaroğlu, 1995). 

II. Abdülhamid’in mutlakiyetçi yönetim anlayışının taşra teşkilatı üzerindeki 

yansımalarını da kısaca incelemek faydalı olacaktır. Yıldız Sarayı’nda örgütlenen 

Mabeyn Teşkilatı, büyüyüp geliştikçe taşra teşkilatında yer alan idari birimlerle 

doğrudan iletişime geçme kapasitesi elde etmiştir. Sonraki dönemde valiler ile saray 

arasındaki iletişimin sıklaştığı görülmektedir. Bab-ı Ali’nin bir parçası olan Dahiliye 

Nezareti bu dönem boyunca da hiyerarşik olarak taşra teşkilatının üstünde yer almaya 

devam etmiştir. Dolayısıyla valiler ile saray arasında gerçekleşen iletişim resmi bir 



 167 

zorunluluktan ziyade mutlakiyetçi yönetim uygulamalarının bir neticesidir. Sahip 

olduğu yetkileri kullanmaktan çekinmeyen II. Abdülhamid, önceden Dahiliye Nezareti 

tarafından yürütülen pek çok işe müdahale etmeye başlamıştır. Bu müdahaleler 

Dahiliye Nezareti’nin valilerin atanma sürecindeki rolünün yalnızca vali adaylarının 

belirlenmesinden ibaret kalmasına yol açmıştır. Valilerin II. Abdülhamid’e yakın olan 

ve onun güvenini kazanan kişiler arasından atanması, Osmanlı hükümdarının taşra 

üzerindeki otoritesinin yeniden güçlendiği bir dönemin başlamasına neden olmuştur. 

Hafiye teşkilatı sayesinde valileri ve taşradaki üst düzey memurları sıkı bir denetim 

altında tutan II. Abdülhamid, bu sayede kendi otoritesine yönelik bir tehditten 

şüphelendiği takdirde duruma hızlıca müdahale etme imkanı bulmuştur. Bu durum, 

taşradaki memurların sözlerine ve eylemlerine dikkat etmesini neden olmuş ve 

makamlarının sağladığı otoritenin sınırlarını aşmamalarını sağlamıştır (Kırmızı, 2016, ss. 

45-123). 

3.4.2. II. Abdülhamid Döneminde Merkeziyetçi Reformlar 

Bazı işlevlerini Mabeyn Teşkilatı’na devretmiş olsa dahi, Bab-ı Ali bürokrasisi II. 

Abdülhamid Dönemi boyunca gelişme ve modernleşme sürecine devam etmiştir. 

Çıkarılan yeni nizamnameler aracılığıyla Bab-ı Ali’ye bağlı olan Meclis-i Vükela, Şura-

yı Devlet, Dahiliye Nezareti ve Hariciye Nezareti gibi yapıların işleyişi daha düzenli ve 

verimli hale getirilmiştir. Bab-ı Ali bürokrasisinin dışında kalan nezaretler ise 

modernleşmenin ortaya çıkardığı yeni ihtiyaçları karşılamak için yeni işlevler 

üstlenmiştir (Findley, 1994, ss. 187-247).  

Bu dönemde nezaretlerin ve diğer merkezi idare kurumlarının işleyişine dair en 

önemli reform çalışmaları personel sistemi üzerinde yapılmıştır. Artan nitelikli memur 

ihtiyacına cevap vermenin gerekliliği, Maarif Nezareti’ne yeni okullar açma 

sorumluluğunun yüklenmesine neden olmuştur. Bunun neticesine açılan, idadi olarak 

adlandırılan ve lise düzeyinde eğitim veren okullar yeni bir memur neslinin yetişmesini 

sağlamıştır. İdadilerin çoğalması, buradan mezun olan genç memurların taşra 

teşkilatına bağlı idari birimlerde de görev alabilmesini mümkün kılmıştır. Sonraki 

süreçte nahiye müdürlüğü gibi taşra bürokrasisinin alt kademelerinde bulunan 

makamlara atanmak için dahi idadi mezunu olma şartının getirildiği görülmektedir 

(Findley, 1994, ss. 228-236). İdadilerin açılmasının ardından üst düzey memurları 

yetiştirecek ayrı bir eğitim kurumuna ihtiyaç duyulmuştur. Bu durum, Tanzimat 

Döneminden beri üst düzey memur yetiştirmekte olan Mekteb-i Fünun-ı Mülkiye’nin 

yüksek öğretim düzeyinde eğitim verecek şekilde yeniden organize edilmesine yol 



 168 

açmıştır. Mekteb-i Mülkiye adı alan bu eğitim kurumunun mezunları, Osmanlı 

bürokrasisinin en üst düzey makamlarına atanmaya başlamıştır (Baytal, 2000). 

II. Abdülhamid Döneminde Osmanlı personel sistemini geliştirmek için 

memurların işe alım sürecine, kayıtlarının tutulduğu sicillere ve maaşlarına dair yeni 

nizamnameler de çıkarılmıştır. Bütün bunlar, git gide büyüyen Osmanlı bürokrasisinin 

yönetimini kolaylaştırmıştır. Bununla birlikte, aşırı merkezileşmeden kaynaklanan 

yönetim sorunlarının da bu dönemde büyük artış gösterdiği belirtilmelidir. Memur 

sayısındaki artış, geliştirilen yeni denetim sistemlere rağmen, memurların kontrol 

altında tutulmasını güçleştirmiştir. Farklı seviyelerdeki memurlar arasındaki maaş 

dengesinin sağlanamaması ve sicil kayıtlarının nasıl tutulacağını belirleyen 

yönetmeliklere uyulmaması gibi durumlar bürokrasinin aşırı büyümesinden 

kaynaklanan aksaklıklara örnek verilebilir. Bürokrat sayısının gereğinden fazla 

artmasının sonucunda Osmanlı’nın maaşları ödemekte güçlük çekmeye başladığı da 

ayrıca belirtilmelidir. Bu durum, tıpkı geleneksel Osmanlı bürokrasisinin yozlaşmaya 

başladığı yıllarda olduğu gibi, rüşvet vakalarının artmasına yol açmıştır (Findley, 1994, 

ss. 228-236). 

Kırtasiyecilikteki artış da aşırı merkezileşmenin önemli sonuçlarından biridir. 

Büyüdükçe hantallaşan Osmanlı bürokrasisi, belge tutma ve raporlama işlemlerine bile 

çok fazla vakit ve kaynak harcamaya başlamıştır. Kayıt sistemlerinin yeniden organize 

edilmesi ve yeni belge tasnifleme sistemlerinin geliştirilmesi soruna ancak kısmi bir 

çözüm sağlamıştır. Sorunun asıl kaynağının karar alma ve denetim yetkilerinin 

bürokrasinin en üst kademelerinde toplanması olduğu söylenebilir. Ancak dönemin 

yöneticileri bu durumun farkına varamamış veya sorunun çözümü için gerekli adımları 

atamamıştır. İdari işleyişi hızlandıran adem-i merkeziyetçi uygulamalardan kaçınılması 

ve merkezi kontrolü artıracak yeni uygulamaların geliştirilmesi kırtasiyeciliğin zaman 

içinde daha büyük bir sorun haline gelmesine neden olmuştur (Findley, 1994, ss. 236-

242). 

 Bab-ı Ali İstatistik Encümeni, hem Osmanlı merkeziyetçiliğinin II. Abdülhamid 

Döneminde ne kadar güç kazandığını hem de bunun neden olduğu sorunları göstermek 

için incelenebilecek bir kurumdur. 1891 yılında kurulan bu encümenin asli görevi, 

Osmanlı topraklarında olup bitenler hakkında kapsamlı istatistikler toplamaktır. 

Encümenin görevini yerine getirebilmek için merkez ve taşra bürokrasisinin bütün 

birimleriyle doğrudan veya dolaylı yoldan bağlantı kurduğu söylenebilir. Bu durum 

merkezi bürokrasinin içindeki ve merkez ile taşra arasındaki belge dolaşımını daha önce 



 169 

hiç olmadığı kadar artırmıştır. Tutulan raporları incelemek ve Osmanlı bürokratlarının 

yeni bürokratik usullere uyup uymadığını tespit etmek gibi ikincil bir görev üstlenen 

encümen, Osmanlı bürokrasisinin modernleşme sürecinde kullanılan en etkili 

araçlardan biri haline gelmiştir. Öte yandan, encümenin müdahalesi bürokratik işleyişin 

daha da yavaşlamasına neden olmuştur (Findley, 1994, ss. 241-242). 

Osmanlı Devleti’nin II. Abdülhamid Döneminde bu kadar merkezileşebilmesinde 

yeni iletişim ve ulaşım teknolojilerinin önemli bir rolü bulunmaktadır. Bu noktada 

telgraf teknolojisinin II. Abdülhamid mutlakiyetçiliğini mümkün kılan en önemli 

araçlardan biri olduğu belirtilmelidir. Osmanlı topraklarında ilk kez 1855 yılında 

kullanılmaya başlayan telgraf teknolojisi, henüz Tanzimat Döneminde bile merkezi 

bürokrasinin kendi içindeki ve merkez ile taşra bürokrasileri arasındaki iletişimin daha 

önce hiç olmadığı kadar hızlanmasını sağlamıştır. Bu sayede hiyerarşinin üst 

seviyelerinde bulunan memurlar, uzak vilayetlerdeki küçük idari meselelerden dahi 

aynı gün içinde haberdar olma imkanı elde etmiştir. II. Abdülhamid Dönemi’ne 

gelindiğinde telgraf hatlarının ülke çapında kullanılacak kadar yaygınlaştığı 

görülmektedir. Bu durum, güçlü merkeziyetçi eğilimlere sahip olan II. Abdülhamid’in 

devleti daha önce hiç olmadığı kadar merkezileşmiş bir yapıya kavuşturmasını 

mümkün kılmıştır (Davidson & Burak, 2003). 

Ulaşım teknolojilerindeki gelişim de Osmanlı hükümetinin taşraya daha hızlı ve 

kolay bir şekilde müdahale etmesini mümkün kılmıştır. Demiryollarının inşası ve deniz 

taşımacılığında buharlı gemilerin kullanılmaya başlaması, uzak vilayetleri Osmanlı 

hükümeti için daha ulaşılabilir hale getirmiştir. İsyanları bastırmak için görevlendirilen 

orduların hedefe daha hızlı varabilmesi, siyasi merkezileşmeyi daha mümkün kılan bir 

gelişme olarak değerlendirilebilir. Devlet memurlarının gidecekleri yere daha hızlı 

varabilmesi ise merkezin taşra üzerindeki denetimini artırmasını mümkün kılmıştır. 

Yeni ulaşım teknolojilerinin de yönetim teşkilatında ve usullerinde herhangi bir 

değişimin gerçekleşmemesi durumunda idari işleyişi hızlandıracağı varsayılabilir. 

Ancak hızlı ulaşımın getirdiği imkanlar merkeziyetçi yönetim anlayışının güç 

kazanması için elverişli bir ortamın ortaya çıkmasını sağlamıştır. Sonraki süreçte 

bürokratik hiyerarşideki üst makamların alt makamlar üzerindeki tahakkümünün 

arttığı ve merkezi hükümetin ise taşradaki idareler üzerinde daha sıkı bir kontrol ve 

denetim kurduğu görülmektedir (Zürcher, 2019, ss. 100-102)  

II. Abdülhamid Döneminde yapılan reformlar devletin mali anlamda da 

merkezileşmesine yol açmıştır. Ancak bu noktada merkezileşmenin merkeziyetçi 



 170 

yönetim anlayışından değil, dönemin koşullarını sonucunda ortaya çıkan 

zorunluluklardan kaynaklandığı söylenebilir. Tanzimat Dönemi’nin son yıllarında 

gerçekleşen mali çöküş, Osmanlı-Rus Savaşı esnasında yapılan harcamalar ve 

sonrasında ödenmesi gereken savaş tazminatları Osmanlı Devleti’nin büyük miktarda 

dış borç almasına neden olmuştur. Devletin borçlarını yönetecek merkezileşmiş bir 

kuruma duyulan ihtiyaç, 1881 yılında Düyun-u Umumiye İdaresi’nin kurulmasına 

neden olmuştur. Bu kurumun amacına ulaşabilmesi için geniş yetkilerle donatıldığı 

görülmektedir. Sonraki süreçte devletin gelir kaynaklarının önemli bir bölümü Düyun-

u Umumiye’nin kontrolüne geçmiştir. Bu vakada mali merkezileşmenin Osmanlı 

merkezi hükümetinin güç kaybetmesine neden olduğu söylenebilir. Zira, her ne kadar 

Osmanlı Devleti tarafından kurulmuş olsa da Düyun-u Umumiye İdaresi’nin yönetim 

kurulunda bulunan yedi üyeden altısı Avrupa’lı büyük güçlerin temsilcilerinden 

oluşmuştur. Bu temsilciler, Düyun-u Umumiye İdaresi’nin Avrupa hükümetlerinin 

Osmanlı Devleti’nin içişlerine müdahale etmek için bir araç olarak kullanmasını 

sağlamıştır (Küçük & Ertüzün, 1994). 

Yukarıda da belirtildiği üzere, Osmanlı bürokrasisindeki dönüşüm merkezin taşra 

üzerindeki etkisini ve denetim gücünü artırmıştır. Taşra yönetimine dair yapılan en 

önemli reformlardan biri, 1871 yılında yerel seçkinlerin baskısı nedeniyle kaldırılan 

mutasarrıflık makamının yeniden kurulmasıyla gerçekleştirilmiştir. Personel sistemine 

dair reformların taşra yönetimini ilgilendiren bir boyutunun olduğuna da dikkat 

edilmelidir. Sınav sistemi yalnızca merkezi bürokraside görev alacak memurların değil, 

taşra teşkilatının üst kademelerinde bulunan kaymakam, nahiye müdürü ve tahrirat 

katibi gibi önemli memurların atanma sürecinde de kullanılmaya başlamıştır. Bu 

sınavların merkezde yer alan bir komisyon tarafından hazırlanması ve uygulanması, 

taşra teşkilatını merkeze daha bağlı hale getirmiştir (Önen & Reyhan, 2011, ss. 279-282). 

Taşra teşkilatı üzerindeki merkezi denetimi artırmaya yönelik en önemli 

reformlardan biri umumi müfettişlik makamının ortaya çıkışıyla gerçekleştirilmiştir. 

Umumi müfettişlik, belirli bölgelerdeki reformların yürütülmesini sağlamakla, valiler 

hakkında kapsamlı raporlar tutmakla ve üst düzey memurları denetlemekle sorumlu 

tutulmuş geçici bir makamdır. İlk umumi müfettişlik 1895 yılında Anadolu 

vilayetlerinin denetimi için kurulmuştur. Bu müfettişliğin kısa süre içinde görevini 

tamamlayarak ortadan kalktığı görülmektedir. 1902 yılında Makedonya Bölgesi’nin 

yönetimi için kurulan umumi müfettişlik ise, bölgedeki etnik ve dini çatışmalar 

nedeniyle daha uzun süre varlığını sürdürmüştür (Önen & Reyhan, 2011, ss. 286-289). 



 171 

Umumi müfettişliği siyasi, idari ve mali anlamda merkezileşmeyi sağlamak için 

kullanılan idari bir araç olarak değerlendirmek mümkündür. Bu uygulamanın varlığı 

aynı zamanda Osmanlı hükümetinin merkeziyetçi yönetim anlayışının önemli bir 

göstergesi olarak değerlendirilmelidir. 

II. Abdülhamid’in mutlakiyetçiliği, 1864 ve 1871 nizamnameleri ile yapılan 

reformların yerleşmesini mümkün kılan bir istikrar ortamının ortaya çıkmasını 

sağlamıştır. Valiliklerin ve taşradaki diğer üst düzey makamların nadiren el 

değiştirmesi, bu makamlarda bulunan memurların görevlerine odaklanmasını 

sağlamıştır. Merkeziyetçi bir karaktere sahip Tanzimat reformları uygulamaya 

geçirilirken, adem-i merkeziyetçi bir karaktere sahip olan I. Meşrutiyet reformları 

genellikle görmezden gelinmiş veya ihmal edilmiştir. Bunun en bariz örneklerinden biri, 

Kanun-ı Esasi’de yer alan tevsi-i mezuniyet ilkesinin uygulamada bir karşılık 

bulamamasıdır. Valiler üzerindeki güçlü kontrol ve denetim, valilerin merkezin onayı 

olmadan yapabileceği eylemleri fazlasıyla sınırlandırmıştır (Kırmızı, 2016). Verilebilecek 

diğer bir örnek, 1876 yılında çıkan ve nahiye yönetimlerine geniş idari özerkliklerin 

verilmesini öngören İdare-i Nevahi Nizamnamesi’nin uygulamaya geçirilmemesidir. 

Nahiyelere dair düzenlemelerin ve reform planlarının II. Abdülhamid Dönemi boyunca 

ihmal edildiği söylenebilir. Yapılan reformlar yalnızca merkezi idare teşkilatıyla güçlü 

bağlantıları olan mahkemelerin ve eğitim kurumlarının kurulmasıyla ilgili olmuştur. Bu 

durum dönemin Osmanlı hükümetinin merkeziyetçi yaklaşımının bir sonucu olarak 

değerlendirilebilir (Önen & Reyhan, 2011, ss. 289-290). 

Belediyelerle ilgili kanunlar da adem-i merkeziyetçi bir karaktere sahip olması 

nedeniyle, ihmal edilen I. Meşrutiyet reformları arasında sayılabilir. Taşra 

belediyelerinin kurulması dahi uzun ve zorlu bir süreç olmuştur. Seçim uygulamaları 

yaygınlaşana kadar belediye meclislerinin taşra teşkilatının bir uzantısı olarak çalışmaya 

devam ettiği görülmüştür. Kurulan çoğu belediye meclisinin kanun aracılığıyla verilen 

yetkilerden mahrum bırakıldığı da belirtilmelidir. Bu durum, belediyelerin üstlenmesi 

öngörülen işlevlerin önemli bir bölümünün merkeze bağlı idari birimler tarafından 

yürütülmesine neden olmuştur. Vakıflar ise beledi hizmetlerin sunumunda önemli bir 

rol üstlenmeye devam etmiştir (Ortaylı, 2018, ss. 193-229). 

Taşra belediyelerinin gelişme imkanı bulamaması, Osmanlı hükümetinin buna 

müsaade etmemesinden ziyade belediyelere ihtiyaç duydukları gelir kaynaklarını 

sağlamamasından kaynaklanmıştır. Kanunda öngörüldüğü şekilde teşkilatlanmayı 

başaran belediye meclisleri dahi kendilerine verilen görevleri yerine getirecek mali gücü 



 172 

elde edememiştir. Diğer bir önemli sorun ise iyi eğitimli eleman eksikliğidir. Beledi 

hizmetlerin sunumunda görev alması gereken teknik uzmanların istihdam edilememesi, 

belediyelerin şehir planlamasına ve benzeri konulara dair kapsamlı projeler 

geliştirmesini önlemiştir. Kanunun öngördüğü şekilde kurulan belediyeler ise, cemiyet-

i umumiye-i belediye isimli teşkilatlar sayesinde merkezi hükümetin kontrolü altında 

tutulmuştur. Bu teşkilatlar, merkeziyetçi Osmanlı hükümeti tarafından belediyelerin 

idari ve mali özerkliklerini kısıtlayan bir denetim mekanizması olarak kullanılmıştır 

(Ortaylı, 2018).  

Dersaadet Belediye Kanunu’nun uygulamaya geçirilme sürecinde de pek çok 

ciddi sorunun ortaya çıktığı görülmektedir. Belediye dairelerinin kurulmasının 

gecikmesi, cemiyet-i umur-ı belediyenin toplanma imkanı bulamaması ve şehremaneti 

yönetiminin yeni kanuna uyum sağlayamaması gibi durumlar, kanunda büyük 

değişiklikler yapma ihtiyacını beraberinde getirmiştir. 1880 yılında yürürlüğe giren 

düzenlemeler ile şehremanetinin sınırları daraltılmış, cemiyet-i umur-ı belediye ortadan 

kaldırılmış ve belediye dairelerinin sayısı 20’den 10’a indirilmiştir. Sonraki süreçte 

kurulan belediye teşkilatı, sınırlı düzeyde de olsa, İstanbul’da belediye hizmetlerinin 

sunulmasını sağlamıştır. Dolayısıyla bu kanunun belirli ölçüde başarılı şekilde 

uygulandığı iddia edilebilir (Oktay, 2011, ss. 67-79). Merkeziyetçiliğin en güçlü olduğu 

dönemlerden birinde Dersaadet Belediye Kanunu’nun başarıyla uygulanabilmesi, 

kanunda kurulması öngörülen kurumların İstanbul’da bulunmasıyla açıklanabilir. İdari 

özerkliğe her zaman şüpheyle bakan Osmanlı hükümeti, İstanbul’da gerekli gördüğü 

takdirde işleyişine müdahale edebileceği özerk idari yapıların kurulmasına karşı 

çıkmamıştır. İstanbul’daki belediye dairelerinin başarısı Osmanlı topraklarında idari 

özerkliğe sahip yönetim birimlerinin kurulmasının mümkün olduğunu göstermiştir. 

Kısa vadede dikkate alınmasa dahi bu durumun uzun vadede Osmanlı belediyeciliğinin 

gelişimine katkıda bulunduğu iddia edilebilir. 

3.4.3. II. Abdülhamid Döneminde Adem-i Merkezileşme 

Mutlakiyetçiliğin yükselişi ve buna bağlı olarak gerçekleştirilen merkeziyetçi 

reformlar, II. Abdülhamid Döneminde devleti tek bir bütün halinde tutmak için yeterli 

olmamıştır. II. Abdülhamid’in tahttaki ilk senesinde gerçekleşen Osmanlı-Rus Savaşı, 

devletin dağılma sürecini hızlandıran bir dönüm noktası olarak nitelendirilebilir. 

Osmanlı’nın topraklarını savunamayacak kadar güçsüz duruma düştüğünün ortaya 

çıkmasıyla ayrılıkçı hareketler daha cüretkar hale gelmiştir. Savaşın ardından imzalanan 

Berlin Kongresi ise Avrupa devletlerine Osmanlı Devleti’nin içişlerine daha çok karışma 



 173 

imkanı vermiştir. Bu durum, sonraki yıllarda ayrılıkçı gruplar ile Avrupa devletleri 

arasındaki iş birliğinin artmasına neden olmuştur. 

Tunus’un 1881 yılında Fransa’nın himayesine girmesi, incelenebilecek ilk 

örneklerden biridir. Yüzlerce yıl boyunca Osmanlı’ya bağlı yarı özerk bir eyalet 

niteliğinde olan Tunus, Fransız güçlerinin bölgeye yerleşmesinin ardından Osmanlı 

egemenliğinden çıkmıştır. Benzer bir durum, 1882 yılında Mısır’da gerçekleşmiştir. Bu 

durum Mısır Hıdivi İsmail Paşa’nın hatalı mali politikalarının bir neticesidir. Mısır’ı 

kalkındırmak amacıyla Avrupa devletlerinden yüklü miktarda borç alan İsmail Paşa, 

seneler içinde büyük bir borç krizinin ortaya çıkmasına neden olmuştur.  İsmail Paşa’nın 

oğlu Tevfik Paşa’nın yönetimi esnasında Mısırlılar tarafından milliyetçi bir isyanın 

çıkarılması, mali çıkarlarını korumayı amaçlayan İngiltere’ye ve Fransa’ya duruma 

müdahale etme fırsatı vermiştir. Bir adım daha ileri giden İngiltere, hıdiv yönetimini 

koruma ve isyanı bastırma gerekçesi ile Mısır’ı işgal etmiştir. Ancak, İngiliz ordusu bu 

gerekçe ortadan kalktıktan sonra dahi bölgeden çekilmemiştir. Sonraki yıllarda 

İngiltere’nin Mısır yönetimine ortak olduğu ve bölgeyi yavaş yavaş kendi kontrolü 

altına aldığı görülmektedir. İngiltere’ye savaş açacak gücü olmayan Osmanlı, Mısır’ın 

kendi egemenliğinden çıkmasına göz yummak zorunda kalmıştır (Karal, 1988d, ss. 87-

101). Bu gelişmeler, II. Abdülhamid’in halife unvanını kullanarak Müslüman nüfusun 

çoğunlukta olduğu bölgeleri merkezi kontrol altında tutma çabasının da başarısızlığa 

uğradığını göstermektedir (Mardin, 1973). 

Balkanlardaki ayrılıkçı hareketler de Berlin Antlaşması’nı takip eden yıllarda 

büyük güç kazanmıştır. Antlaşmanın sonucunda özerk bir Bulgaristan Prensliği’nin 

kurulması, Bulgar milliyetçileri tarafından bağımsızlığa giden bir aşama olarak 

görülmüştür. Bir ulus devlet olarak örgütlenen ve düzenli bir ordu inşa eden prenslik 

seneler içinde Osmanlı’ya meydan okuyabilecek kadar güçlenmiştir. Prensliğin ilk 

hedefi, yoğun bir Bulgar nüfusu barındıran Doğu Rumeli Vilayeti’ni ele geçirmek 

olmuştur. Bu vilayette yaşayan Bulgar milliyetçilerinin de Bulgaristan Prensliği’ne 

katılmayı hedeflemesi bölgede büyük bir siyasi krizin çıkmasını kaçınılmaz hale 

getirmiştir. 1885 yılında Doğu Rumeli Vilayeti’nde çıkan milliyetçi isyan, Bulgaristan 

Prensliği’ne bu toprakları ilhak etme fırsatı vermiştir. Osmanlı Devleti isyanı bastırmak 

için yeterli askeri güce sahip olmaması nedeniyle Doğu Rumeli Vilayeti’nin 

Bulgaristan’a katıldığını onaylamak zorunda kalmıştır (Arslan & Yıldırım, 2013). Bu 

vaka Osmanlı hükümetinin idari özerkliğin bağımsızlığa giden yolun ilk aşaması 

olduğuna dair inancının pekişmesine neden olmuştur. 



 174 

Berlin Antlaşması ile Osmanlı’nın Girit adasında da bazı idari reformlar yapmayı 

vadettiği görülmektedir. 1878 yılında yürürlüğe giren Halepa Misakı ile Osmanlı bu 

vaadini gerçekleştirmiştir. Ancak Girit yönetimine geniş özerklikler kazandıran bu 

misak, adadaki ayrılıkçı grupların faaliyetlerini durdurması için yeterli olmamıştır. Girit 

yönetiminin 1885 yılında özerkliklerin genişletilmesini talep etmesi, adadaki ayrılıkçı 

hareketi bastırmayı amaçlayan Osmanlı hükümetinin aksi yönde harekete geçmesine 

neden olmuştur. Osmanlı hükümetinin misakın şartlarını ihlal ederek ada üzerindeki 

kontrolünü sıkılaştırmasının sorunu çözüme kavuşturmak yerine iyice büyüttüğü 

söylenebilir. Ayrılıkçı gruplar Osmanlı müdahalesini bir bahane olarak kullanarak 

büyük bir isyan başlatmıştır. Yunanistan’ın isyancılara destek vermesiyle Girit sorunu 

bir kez daha uluslararası bir mesele haline gelmiştir. Avrupa devletlerinin müdahalesine 

rağmen Osmanlı hükümeti bu defa geri adım atmamıştır (Cengiz, 2018).  

1897 yılında Osmanlı ve Yunanistan arasında çıkan savaşın temel nedenlerinden 

biri Girit krizidir. Osmanlı savaştan galip ayrılsa dahi, Girit’teki isyanı bütünüyle 

bastırmak konusunda başarılı olamamıştır. Adada özerk bir yönetimin kurulması 

gerektiğini savunan Avrupa devletleri, savaşın ardından güçsüz düşen Osmanlı 

kuvvetlerini adadan çekilmeye zorlamıştır. Yine Avrupa devletleri tarafından yapılan 

baskının neticesinde Osmanlı hükümeti adanın yönetimine bazı siyasi özerklikler 

vermek zorunda kalmıştır. Bu dönemden itibaren ada Osmanlı hükümdarı tarafından 

atanan Rum kökenli bir prens tarafından yönetilmeye başlamıştır. 1899 yılında adada 

toplanan bir kurucu meclisin yeni bir anayasa hazırlaması, Girit’in içişlerinde bağımsız 

bir devlet gibi hareket etmeye başladığını göstermektedir. Sonraki süreçte Girit 

hükümeti tarafından yapılan kapsamlı idari reformlar, Osmanlı egemenliğinin izlerinin 

adım adım ortadan kaldırılmasına yol açmıştır. 1907 yılına gelindiğinde adanın valisi 

Yunanistan kralı tarafından komiser unvanı ile atanmaya başlamıştır. Bu noktada Girit’in 

de fiiliyatta bütünüyle Osmanlı egemenliğinden çıktığı iddia edilebilir (Karal, 1988d, ss. 

118-125). 

II. Abdülhamid Döneminde ortaya çıkan büyük siyasi krizlerden bir diğeri, Berlin 

Antlaşması’nın Ermeni yerleşimleriyle ilgili hükümlerinden kaynaklanmıştır. Bu 

hükümler, Osmanlı hükümetini Ermeni nüfusunun yoğun olduğu vilayetlerin yeniden 

düzenleyecek reformlar yapmak zorunda bırakmıştır. Reformların bir kısmı yalnızca 

millet sisteminin kalıntılarını ortadan kaldırmak ve Ermeni vatandaşların yönetimdeki 

rolünü artırmak amacıyla gerçekleştirilmiştir. Vali, mutasarrıf ve kaymakam gibi 

memurların yanına gayrimüslim yardımcıların atanması buna örnek olarak verilebilir. 



 175 

Ancak, reformların bahsi geçen vilayetlerin üzerindeki merkezi denetimi azalttığı ve bu 

sayede vilayetlere kendi kendini yönetme kapasitesi kazanma fırsatını verdiği de 

belirtilmelidir (Tuna, 2022).  

1880 yılında gerçekleştirilen bu reformlar, Ermeni milliyetçilerini bir süreliğine 

yatıştırmak için yeterli olmuştur. Ancak, sorunun temelinde bulunan milliyetçilik 

Ermeni vatandaşlar arasında yayılmaya devam etmiştir. Yüzyılın sonuna gelindiğinde 

Ermenilerin yeniden ayrılıkçı faaliyetlere giriştiği ve ayaklanmalar çıkarmaya başladığı 

görülmektedir. 1894 yılında Bitlis Vilayeti’nde çıkan isyan, Osmanlı hükümetinin 

Ermeni meselesini yeniden ele almasını gerekli kılmıştır. İsyanı sert bir şekilde bastıran 

Osmanlı hükümeti, biraz da İngiltere’nin diplomatik baskısının etkisiyle, Ermeni 

yerleşimlerinin bulunduğu vilayetlerin yönetimine dair yeni reformlar yapma kararı 

almıştır. Bu reformlar bölgedeki nahiye idarelerinin daha demokratik niteliğe 

kavuşturulmasını sağlamış ve Hristiyan vatandaşların memuriyete katılma oranını 

artırmıştır. Ancak yatıştırma stratejisinin bir ürünü olan bu reformlar da bağımsızlık 

arzulayan Ermeni milliyetçilerinin terör eylemlerini ve isyan hareketlerini sona 

erdirmek için yeterli olmamıştır (Karal, 1988d, ss. 126-145). 

3.5. II. Meşrutiyet ve İdeolojik Çatışma 

II. Abdülhamid’in mutlakiyetçi yönetimi, kendisine karşı güçlü bir muhalefetin 

oluşmasına neden olmuştur. Demokratik bir siyasi ortamın yokluğu, bu muhaliflerin 

gizlice örgütlenmesini gerektirmiştir. Osmanlı muhaliflerinin bir kısmı, sansür 

politikaları ve sultanın gelişmiş hafiye ağı nedeniyle fikirlerini özgürce yayamadıkları 

için yurt dışına çıkmış ve siyasi çalışmalarında Avrupa ülkelerinde devam etmiştir. Bu 

muhaliflerin gittikleri ülkelerin siyasi kültüründen etkilenmesi ve demokratik bir 

devrim hayali kurması şaşırtıcı değildir. Zaman içinde Avrupa’daki Osmanlı 

düşünürleri tarafından geliştirilen muhalif fikirlerin Osmanlı topraklarındaki idadilerde 

ve Mekteb-i Mülkiye gibi yüksek öğretim kurumlarında yaygınlaşmaya başladığı 

görülmektedir. Bu kurumlardan mezun olan öğrencilerin bürokraside ve orduda önemli 

makamlara gelmesiyle II. Abdülhamid’in mutlakiyetçi yönetimine son verme fikri bir 

hayal olmaktan çıkmıştır (Mardin, 2019, ss. 31-81). 

Meşrutiyetin yeniden ilanı ile sonuçlanan ihtilal süreci, bütün Osmanlı 

muhaliflerinin birlikte harekete geçmesi ile gerçekleşmiştir. Ancak İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin sürece önderlik ettiği de inkar edilemez bir gerçektir. Bunun nedeni, 

cemiyetin Osmanlı topraklarında da güçlü bir örgütlenmeye sahip olmasıdır. İhtilal 1908 

yılının haziran ayında Makedonya vilayetinde başlamıştır. İttihat ve Terakki 



 176 

Cemiyeti’nin ordudaki üyeleri tarafından başlatılan askeri ayaklanmanın 

durdurulamaması, II. Abdülhamid’i muhaliflerle uzlaşmak zorunda bırakmıştır. Bunun 

sonucunda Kanun-i Esasi yeniden yürürlüğe girmiş ve Meclis’i Mebusan’ın toplanması 

için gerekli çalışmalara başlanmıştır (Ahmad, 2023, ss. 21-39). 

3.5.1. Meşrutiyet Rejiminin Yeniden Kuruluşu 

Jön Türk Devrimi olarak da anılabilecek ihtilal, büyük bir siyasi karışıklık 

döneminin başlamasına neden olmuştur. Bu karışıklığın en önemli nedeni, ihtilalin 

ardından siyasetin içinde bulunan farklı gruplar arasında başlayan iktidar 

mücadelesidir. İhtilale öncülük ettiği için büyük bir siyasi güç elde eden İttihat ve 

Terakki Cemiyeti, bu gücü ihtilalden sonraki süreçte önemli makamlara kendi üyelerini 

getirmek ve ülke yönetimini bütünüyle kendi kontrolü altına almak için kullanmıştır. 

Mutlak otoritesini yitirmesine rağmen tahtta kalan II. Abdülhamid ve ona bağlı Osmanlı 

hükümeti meşrutiyete geçişi mümkün olduğunca yavaşlatmayı hedeflemiştir. Geri 

kalan muhalif gruplar ise yeni bir siyasi rejimin kurulma sürecinde daha aktif bir rol 

üstlenmek ve yönetimde söz sahibi olmak için mücadele etmiştir (Ahmad, 2023). 

1908 yılının Ağustos ayında II. Abdülhamid tarafından yayımlanan bir hatt-ı 

hümayun, sultanın yetkilerinin önemli bir bölümünün sadrazama aktarılmasını 

sağlamıştır. Sadrazama askeri nazırlıklar (harbiye ve donanma nazırları) ve şeyhülislam 

dışında bütün üst düzey memurları atama hakkının verilmesi, sadrazamlık makamını 

yeniden hükümetin başı haline getirmiştir. Böylece Osmanlı mutlakiyetçiliğinin en 

önemli temellerinden birinin yıkıldığı söylenebilir. Bu hatt-ı hümayun aynı zamanda 

siyasi cemiyetlerin sadrazamlık makamına kendi üyelerini veya bir müttefiklerini 

getirerek hükümetin kontrolünü ele geçirmek için mücadele ettiği yeni bir dönemin 

başlamasına neden olmuştur (Findley, 1994, ss. 249-252).  

Meclis-i Umumi’nin ilk seçim döneminde seçilen mebusların tamamına yakınının 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne üye olduğu görülmektedir. Devletin yasama gücünün 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin eline geçmesi, cemiyete ülkenin yönetimi parti 

programına göre şekillendirme fırsatı vermiştir. İttihat ve Terakki Cemiyeti başlangıçta 

hükümetin işlerine karışmayacağını duyursa da sonraki süreçte git gide daha 

müdahaleci bir tavır sergilemeye başlamıştır. Bu durum muhalefette kalan diğer 

cemiyetlerin ve devrim karşıtı grupların tepkisini çekmiştir. Sonraki birkaç ay boyunca 

İttihat ve Terakki karşıtı muhalefetin git gide güç kazandığı görülmektedir. Bu şekilde 

başlayan siyasi gerilim 1909 yılının Nisan ayında İstanbul’da büyük bir ayaklanmanın 

başlamasıyla sonuçlanmıştır. Meşrutiyet rejimine son vermeyi amaçlayan bu 



 177 

ayaklanma, hükümetin devrilmesine ve meclisin bir süreliğine çalışmaz hale gelmesine 

neden olmuştur. İki hafta boyunca devam eden ayaklanma, İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin ordudaki mensuplarının desteğe gelmesiyle bastırılmıştır (Özcan, 2007). 

31 Mart Vakası olarak anılan bu olay, Osmanlı modernleşmesinin dönüm 

noktalarından biri olarak nitelendirilebilir. Meclis-i Mebusan’ın II. Abdülhamid’i 31 

Mart Vakası’nın sorumlusu olduğu gerekçesiyle tahttan indirmesi ve yerine kardeşi 

Mehmet Reşat’ı geçirmesi ise Osmanlı topraklarında mutlakiyetçi rejimin sona erişini 

simgeleyen en önemli olaydır. Sonraki süreçte meclis reformları kalıcı hale getirecek 

çalışmalar yapmaya başlamıştır. Bunların ilki, Kanun-ı Esasi’nin eksikliklerini kapatacak 

ve meşrutiyet rejimini güvence altına alacak anayasal değişiklikler hazırlamak olmuştur. 

Yapılan değişiklikler meclisin onayından geçtikten sonra 1909 yılının Ağustos ayında 

yürürlüğe girmiştir. Yeni anayasada hükümdar ve hükümet arasındaki ilişkilerin 

yeniden şekillendirildiği görülmektedir. Daha önce çıkarılan bir hatt-ı hümayun ile 

hükümetin başı haline gelen sadrazam, anayasa değişikliklerinin ardından yönetimde 

daha da etkin bir rol üstlenmeye başlamıştır. Hükümdar, hala sadrazamı ve şeyhülislamı 

atama yetkisini elinde bulundurmakla birlikle, nazırların atanması konusunda yalnızca 

bir onay makamı haline gelmiştir. Hükümdara devletin güvenliği için gerekli gördüğü 

durumda herhangi bir kişiyi sürgüne gönderme yetkisi veren 113. maddenin ilga 

edilmesiyle hükümdarın mutlak otoritesinin temel dayanaklarından biri daha ortadan 

kaldırılmıştır (Eroğul, 2010).  

Yapılan anayasa değişiklikleri, meclis ile hükümdar arasındaki ilişkiyi de yeniden 

düzenlemiştir. Yeni anayasanın 3. maddesinde yer alan hüküm ile hükümdar meclisin 

önünde Kanun-ı Esasi hükümlerine uyacağına dair yemin etmekle yükümlü 

tutulmuştur. Bu durum hükümdarın meclisin otoritesini kabul ettiğini ve hükümdarlık 

makamının kanunların altında yer aldığını göstermektedir. 35. maddeye göre hükümdar 

meclisi feshetme hakkını ancak meclis ile hükümet arasında çözülemeyen bir ihtilafın 

çıkması durumunda kullanabilecektir. Böyle bir ihtilaf çıktığı takdirde ilk olarak yeni bir 

hükümetin kurulmasını öngören anayasa, meclisin feshedilmesini de seçimlerin 

yenilenmesini gerektiren bir durum olarak yorumlamıştır. Hükümdarın meclis 

üzerindeki yetkilerini sınırlayan diğer bir hüküm, mutlak veto hakkını ortadan kaldıran 

54. maddede yer almaktadır. Hükümdar meclisin salt çoğunluk ile kabul ettiği bir 

kanunu reddettiği takdirde meclisin aynı kanunu üçte iki çoğunlukla kabul 

edebileceğini belirten bu madde, meclisi yasa yapma konusunda da nihai karar makamı 

haline getirmiştir (Eroğul, 2010).  



 178 

Yeni anayasanın meclis ile hükümet arasındaki ilişkileri ele alan maddeleri, 

meclisin üstünlüğünü sağlayacak şekilde düzenlenmiştir. Anayasanın hükümeti meclise 

karşı müştereken sorumlu kılan 30. maddesi ile meclisin hükümetin eylem ve kararlarını 

sorgulama gücü elde ettiği görülmektedir. Aynı madde ile nazırlar kendi sorumluluk 

alanlarına giren konularda meclise karşı şahsen sorumlu tutulmuştur. 38. madde ile 

mebuslara nazırlar hakkında gensoru verme hakkının tanınması, nazırların ve 

hükümetin meclise karşı olan sorumluluklarını ciddiye almasını gerektirmiştir. Daha 

önce yasama yetkisi yalnızca Meclis-i Vükela tarafından hazırlanan yasa tasarıları 

üzerinde değişiklikler yapmakla sınırlı kalan olan meclis, 53. maddede yapılan 

değişiklikler sayesinde artık kendiliğinden yeni kanunlar yapma hakkı elde etmiştir 

(Eroğul, 2010). 

Bütün bunlar, sultanın artık mutlak bir otoriteye sahip olmadığını ve meclisin 

devlet yönetimindeki en üst otorite olarak ön plana çıktığını göstermektedir. Ancak, I. 

Meşrutiyet’in aksine, meclisin açılması hızlı bir adem-i merkezileşme sürecini 

beraberinde getirmemiştir. Bu durumun siyasetçilerin fırkalar halinde örgütlenmeye 

başlamasından kaynaklandığı iddia edilebilir. Mebusların birbirinden bağımsız hareket 

eden ve tek amacı geldiği yeri temsil etmek olan yerel seçkinlerden değil belirli bir 

programı takip eden fırka üyelerinden oluşması, II. Meşrutiyet Dönemi reformlarının I. 

Meşrutiyet Dönemi reformlarıyla kıyaslandığında daha merkeziyetçi bir karaktere sahip 

olmasına yol açmıştır. Bununla birlikte, II. Meşrutiyet Döneminde adem-i 

merkezileşmeye neden olan bazı reformların yapıldığı da görülmektedir. İttihat ve 

Terakki yönetiminin idari adem-i merkezileşmeye neden olacak politikalara II. 

Abdülhamid’den daha ılımlı yaklaşmasından kaynaklanan bu durum, merkeziyetçiliğin 

ve adem-i merkeziyetçiliğin göreceli kavramlar olduğunu bir kez daha kanıtlamaktadır.  

İttihat ve Terakki Cemiyeti, 31 Mart Vakası’nın hemen ardından sıkı yönetim ilan 

etmiştir. Bu dönemde elde ettiği yetkiler, cemiyetin kendisine yönelik muhalefeti sert bir 

şekilde bastırmasını mümkün kılmıştır. Sıkı yönetimin etkisi kalkana kadar 

bürokrasinin ve ordunun kontrolünü önemli ölçüde ele geçiren cemiyet, 1911 yılına 

kadar devleti kendi başına yönetmiştir. Cemiyete yönelik en büyük muhalefetin 

cemiyetin içinden geldiği söylenebilir. Trablusgarp Savaşı’nın neden olduğu kriz 

nedeniyle büyüyen bu muhalefet, 1911 yılında bir grup mebusun cemiyetten 

ayrılmasına ve meclisteki diğer muhalif mebuslarla bir araya gelerek Hürriyet ve İtilaf 

isimli yeni bir fırka kurmasına neden olmuştur (Birinci, 1998).  



 179 

Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın kurulmasının ardından iki fırka arasında güçlü bir 

siyasi çekişme başlamıştır. Ülke çapında hızla örgütlenen Hürriyet ve İtilaf Fırkası, 

üyelerinin kendi aralarında yaşadığı anlaşmazlıklara rağmen, İttihat ve Terakki 

Fırkası’na karşı etkili bir muhalefet yürütmüştür. Buna karşılık iktidarda olmanın 

avantajlarını kullanan İttihat ve Terakki Fırkası 1912 yılının Nisan ayında yapılan 

seçimlerden büyük bir zaferle ayrılmıştır. Ancak bu durum yalnızca muhalefetin daha 

da şiddetlenmesine yol açmıştır. Muhalif subayların Halaskar Zabitan isimli bir cemiyet 

kurması, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin bir kez daha güçten düşme tehlikesi 

yaşamasına neden olmuştur. Cemiyetin kontrolündeki meclis hemen ordunun siyasete 

müdahale etmesini önleyen bir kanun çıkartsa da bu tedbir Halaskar Zabitan’ın 

muhalefetini durdurmak için yeterli olmamıştır. Krizin daha fazla büyümemesi için 

sadrazamlık makamına tarafsız bir kimliğe sahip olan Gazi Ahmet Paşa’nın getirilmesi, 

İttihat ve Terakki Fırkası’nın hükümetin kontrolünü yitirmesine neden olmuştur. 

Meclis-i Mebusan’ın 1912 yılının Ağustos ayında kapanması ile İttihat ve Terakki 

Fırkası’nın bütünüyle güçten düştüğü söylenebilir (Zürcher, 2019, ss. 125-129). 

Balkan Savaşları esnasında sadrazamlık makamı bir kez daha el değiştirmiştir. 

Yönetime Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın destekçisi olan Kamil Paşa’nın gelmesi, İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’nin meşrutiyetin yeniden ilan edilmesinden sonraki süreçte ilk kez 

muhalefet konumuna gelmesine neden olmuştur. Ancak, Hürriyet ve İtilaf Fırkası’nın 

iktidarı uzun sürmemiştir. Balkan Savaşları’nda alınan yenilgi yüzünden otorite ve 

itibar kaybı yaşayan Kamil Paşa hükümeti, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin 1913 yılının 

Ocak ayında düzenlediği darbe ile devrilmiştir. Bab-ı Ali Baskını olarak bilinen bu 

darbenin ardından İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin güç kullanmak yoluyla otoritesini 

mutlaklaştırdığı söylenebilir. Muhalefeti bir kez daha şiddetle bastıran İttihat ve Terakki 

Cemiyeti, sonraki süreçte çok daha baskıcı bir yönetim kurmuştur. Cemiyetin askeri 

üyelerinin yönetimde olduğu bu dönem I. Dünya Savaşı’nın sonuna dek sürmüştür 

(Küçük, 1991). 

3.5.2. II. Meşrutiyet Döneminde Merkeziyetçilik ve Adem-i Merkeziyetçilik 

II. Meşrutiyet reformları, şiddetli bir ideolojik çatışma ortamında 

gerçekleştirilmiştir. Dolayısıyla bu reformları anlayabilmek için öncelikle II. Meşrutiyet 

Dönemi’nin siyasi aktörlerini ayrı ayrı incelemek ve bunların siyasi görüşlerini tanıtmak 

faydalı olacaktır. Bunun için incelenmesi gereken en önemli siyasi aktör, II. Meşrutiyet 

Dönemi’nin büyük bir bölümü boyunca iktidarı elinde bulunduran İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’dir. İyi örgütlenmiş bir yapıya sahip olan cemiyet, iktidardan uzaklaştığı 



 180 

dönemlerde dahi üyeleri sayesinde Osmanlı bürokrasisini kendi kontrolü altında 

tutmaya devam etmiştir. Cemiyetin bu kadar çok güç elde etmesi, II. Abdülhamid 

karşıtlarının bir araya gelmesiyle oluşan muhalif cemiyetlerinin en eskisi ve en büyüğü 

olmasından kaynaklanmıştır. 

İlk kez 1889 yılında öğrenciler tarafından İttihad-ı Osmani Cemiyeti adıyla 

kurulan cemiyet, İttihat ve Terakki adını 1895 yılında Ahmet Rıza’nın önderliğinde 

Paris’te yeniden örgütlendiğinde almıştır. Cemiyet kuruluşunu takip eden yıllarda 

Osmanlı topraklarında ve Avrupa’nın çeşitli bölgelerinde pek çok şube açmıştır. Bu 

yıllarda cemiyetin henüz belirli bir ideolojiye sahip homojen bir yapıya sahip olmadığı 

görülmektedir. Muhalefetin ne şekilde yürütülmesi gerektiğine dair anlaşmazlıklar, 

cemiyetin kendi içinde farklı grupların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Seneler içinde 

bu grupların bir kısmı cemiyetten ayrılmış, bir kısmı ise uzlaşarak birlikte çalışmanın 

yolunu bulmuştur. Cemiyet üyelerinin uzlaştığı en önemli konulardan biri, ihtilalin 

yöntemi ile ilgilidir. Meşrutiyetin ancak güç kullanarak gerçekleştirilebileceğini 

düşünen İttihat ve Terakki mensuplarını diğer muhalif gruplardan ayıran şey, bu 

süreçte Avrupa devletlerinin desteğini almayı reddetmeleri olmuştur. İhtilalden sonraki 

süreçte daha fazla özerklik kazanmayı talep etmeleri nedeniyle İttihat ve Terakki 

Cemiyeti II. Jön Türk Kongresi’ne kadar gayrimüslim cemiyetlerle iş birliği kurmayı da 

reddetmiştir (Ahmad, 2023, ss. 21-39). 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin ihtilalden önceki süreçte gayrimüslim cemiyetlerle 

olan iletişimi, merkeziyetçi yönetim anlayışlarının ilk belirtilerinden biri olarak kabul 

edilebilir. İttihat ve Terakki, gayrimüslim cemiyetlerin siyasi ve idari özerklik taleplerini 

devletin bütünlüğüne yönelik bir tehdit olarak görmüştür. İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin idari özerkliğin siyasi özerkliğe, siyasi özerkliğin ise bağımsızlığa 

götüreceğine yönelik inancının, 19. yüzyıl boyunca yaşanan gelişmelerden 

kaynaklandığı iddia edilebilir. Avrupa devletlerinin baskısı ve milliyetçi grupların 

talepleri nedeniyle verilen tavizlerin devletin dağılmasına neden olduğuna inanan 

İttihat ve Terakki mensupları, devrimi gerçekleştirebilmek için daha fazla taviz vermeyi 

reddetmiştir.  

İhtilalden önceki süreçte İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin ideolojisini oluşturan 

temel unsurların da netleşmeye başladığı söylenebilir. Bunların en önemlilerinden biri, 

Osmanlıcılık düşüncesidir. Devrimden önce yapılan yayınlar incelendiğinde cemiyetin 

en önemli amaçlarından birinin Osmanlı vatandaşlarını Osmanlılık kimliğinin altında 

birleştirmek olduğu görülmektedir. Cemiyete göre bu kimlik yerleştiği takdirde 



 181 

bağımsızlık ve özerklik talepleri de sona erecektir. Ancak, cemiyetin aynı zamanda 

İslamcılık ve Türkçülük akımlarının da takipçisi oluşu, bu hedefe ulaşmasını 

güçleştirmiştir. Cemiyetin İslami kimliği, gayrimüslim Osmanlıların devrim öncesi 

süreçte dahi cemiyetten uzak durmasına neden olmuştur. Türkçülük düşüncesi ise Türk 

olmayan Osmanlı muhaliflerinin cemiyette daha etkisiz bir rol üstlenmesine yol 

açmıştır. Bu durumun ihtilalin ardından başlayan süreçte de devam ettiği söylenebilir 

(Mardin, 2019, ss. 67-81).  

31 Mart Vakası’nın ardından hükümetin ve meclisin kontrolünü bütünüyle ele 

geçiren İttihat ve Terakki Cemiyeti, otoritesini güçlendirmek için İttihad-ı Anasır adını 

verdiği politikaları uygulamaya başlamıştır. Cemiyetin kendine has Osmanlıcılık 

anlayışını yansıtan bu uygulamaların temel amacı Osmanlı’da yaşayan ve Türk olmayan 

vatandaşlara Osmanlılık kimliğini benimsetmektir. Bunun için müdahaleci bir yaklaşım 

benimseyen cemiyet, ilk olarak Türkçe’nin kamusal alanda kullanılan tek dil haline 

getirilmesini sağlamaya çalışmıştır. Kanun-ı Esasi’nin devletin dilinin Türkçe olduğunu 

belirten maddesi ile meşrulaştırılan bu girişim, Türk olmayan vatandaşların tepkisini 

çekmiştir. Gayrimüslimlerce kurulan özel okulların merkezi denetime tabi tutulması da 

İttihad-ı Anasır politikalarına verilebilecek diğer bir örnektir. Bazıları yüzlerce yıldır 

özerk bir şekilde yönetilmekte olan bu okulların merkezi hükümetin denetimine 

girmesi, gayrimüslim vatandaşlar tarafından şiddetle eleştirilmiştir (Aydoğdu, 2021). 

Rum ve Bulgar kiliseleri arasındaki idari anlaşmazlıkların çözülmesi için çıkarılan 

Kilise ve Mektepler Kanunu da İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin gayrimüslim 

topluluklara yönelik müdahaleci tutumunun bir örneği olarak sunulabilir. Kiliselerin 

özerkliğini ihlal eden bu uygulama, mevcut krizi çözüme kavuşturmak yerine daha da 

büyütmüştür. Kanun yürürlüğe girdiğinde sahip oldukları ayrıcalıkların bir kısmını 

Bulgar Eksarlığı’nın lehine kaybeden Rum Patrikhanesi, bu nedenle İttihat ve Terakki 

karşıtı grupların arasına katılmıştır (Kerimoğlu, 2007). 

İttihad-ı Anasır politikalarını en önemli amaçlarından biri, ayrılıkçı hareketleri 

bastırmak olmuştur. Özellikle gayrimüslim vatandaşlar tarafından kurulan kulüplerin 

ayrılıkçı propagandalar yapması ve isyancı çeteler ile bağlantılar kurması, İttihat ve 

Terakki tarafından Osmanlı’nın bütünlüğüne yönelik büyük bir tehdit olarak 

algılanmıştır. Cemiyet bu sorunun önüne geçmek için ilk olarak etnik grupların adını 

taşıyan kulüplerin ve cemiyetlerin kapatılmasına karar vermiştir. Bunun hemen 

ardından mecliste Osmanlı hükümetinin çetecilik faaliyetleri ile olan mücadelesini 

kolaylaştırmayı amaçlayan Çeteler Kanunu’nun hazırlıklarına başlanmıştır. 31 Mart 



 182 

Vakası’nın ardından başlayan sıkıyönetimin devam ettiği dönemde gerçekleştirilen bu 

faaliyetler, ayrılıkçı hareketlerin bir süreliğine bastırılmasını sağlamıştır. Ancak bunun 

ayrılıkçı hareketleri sona erdirmek için yeterli olduğunu söylemek mümkün değildir. 

İttihat ve Terakki yönetimini baskıcı bir rejim olarak nitelendiren bu gruplar, yaşananları 

gayrimüslim halkın milliyetçi duygularına hitap eden bir propaganda malzemesi olarak 

kullanmıştır. Bu durum Balkanlar’daki huzursuzluğun artmasına ve Balkan Savaşları’na 

giden sürecin hızlanmasına yol açmıştır (Kerimoğlu, 2014).  

İttihad-ı Anasır politikaları, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin de merkeziyetçi bir 

yönetim anlayışına sahip olduğunu göstermektedir. Ülkenin parçalanma sürecini 

durdurmayı ve siyasi gücü tek bir merkezde toplamayı amaçlayan İttihat ve Terakki 

Cemiyeti, bunun için millet sisteminin son kalıntılarını ortadan kaldırmaya ve ayrılıkçı 

faaliyetleri tamamen sona erdirmeye çalışmıştır. Ancak bu politikaların cemiyetin içinde 

de ciddi anlaşmazlıklara neden olduğu göz ardı edilmemelidir. Cemiyetin Jön Türk 

İhtilali’nin gerçekleşmesinde önemli bir rol oynayan Arnavut üyeleri, İttihad-ı Anasır 

politikalarını bir Türkleştirme girişimi olarak nitelendirmiş ve bu politikaların 

sorumlularını şiddetle eleştirmiştir. Cemiyetin Türk olmayan ve Türkçü politikalarını 

desteklemeyen diğer mensuplarının da zaman içinde cemiyet içi muhalefetin düzeyini 

artırdığı görülmektedir. Üyelerin bir bölümünün 1911 yılında cemiyetten ayrılmasının 

ve Hürriyet ve İtilaf Fırkası’na katılmasının nedenlerinden biri de bu politikalardır 

(Birinci, 1998). 

II. Meşrutiyet Dönemi’nin siyasi aktörleri incelenirken ele alınması gereken diğer 

bir grup gayrimüslim cemiyetlerdir. Bu noktada gayrimüslim vatandaşlarca kurulan 

siyasi cemiyetleri amaç ve yöntem bakımından birbirlerinden çok farklı noktalarda 

olduğu belirtilmedir. Ancak, bu cemiyetlerin tamamının adem-i merkeziyetçi bir 

yaklaşıma sahip olduğunu söylemek de yanlış olmayacaktır. Cemiyetlerin bir kısmı 

kendi cemaatlerinin halihazırda var olan özerkliklerinin korunması taraftarıyken, 

bazıları yaşadıkları bölgelerde kendi kendilerini yönetmelerini sağlayacak daha fazla 

hak istemiştir. En radikal olanları ise adem-i merkeziyetçiliği siyasi bir boyuta vardırmış 

ve kendi milletleri için geniş özerklikler talep etmiştir. Bağımsızlık elde etmek isteyen 

ayrılıkçı grupların da benzer taleplerde bulunması, İttihat ve Terakki hükümetinin 

gayrimüslim cemiyetlerin taleplerine şüpheyle yaklaşmasına neden olmuştur. Bu 

durum İttihat ve Terakki hükümetinin bahsi geçen taleple karşılık vermemesine yol 

açmıştır (Şimşek, 2008). 



 183 

Son olarak, Jön Türk hareketine dahil olan ancak İttihat ve Terakki Cemiyeti ile 

fikir ayrılıkları yaşayan siyasi cemiyetlerden de bahsetmek gerekmektedir. Bunlar da 

tıpkı gayrimüslim cemiyetler gibi kendi aralarında büyük fikir ayrılıkları yaşamıştır. 

Öyle ki bunları tek bir grup olarak ele almanın tek makul yolu, onları İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’nin muhalifleri veya rakipleri olarak nitelendirmektir. Dolayısıyla bu 

cemiyetlerin toplu olarak merkeziyetçi veya adem-i merkeziyetçi bir yönetim anlayışına 

sahip olduğunu söylemek de mümkün değildir. Ancak, adem-i merkeziyetçi reformları 

savunan düşünür ve siyasetçilerin, İttihat ve Terakki Cemiyeti’nde yer bulamamaları 

nedeniyle, genellikle bu muhalif cemiyetlerde yer aldığına da dikkat edilmelidir 

(Mardin, 2019). 

Adem-i merkeziyetçi Jön Türkler ile İttihat ve Terakki Cemiyeti arasındaki fikir 

ayrılıkları, Jön Türk İhtilali’nin henüz gerçekleşmediği senelere kadar dayanmaktadır. 

1902 yılında toplanan 1. Jön Türk Kongresi, Osmanlı muhaliflerinin arasındaki görüş 

ayrılıklarının birbirleri ile iş birliği yapmalarını önleyecek kadar büyük olduğunu 

göstermiştir. Kongrenin ardından İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin mensubu olmayan 

muhaliflerin bir bölümü bir araya gelerek Teşebbüs-ü Şahsi ve Adem-i Merkeziyet 

Cemiyeti’ni kurmuştur. Bu cemiyetin II. Abdülhamid’in mutlakiyetçi yönetimine son 

vermenin ve bir meşrutiyet rejimi kurmanın gerekliliği konusunda İttihat ve Terakki 

Cemiyeti ile hemfikir olduğu söylenebilir. Ancak ihtilalin yöntemi konusunda iki 

cemiyet arasında büyük fikir ayrılıkları yaşanmıştır. Teşebbüs-ü Şahsi ve Adem-i 

Merkeziyet Cemiyeti’nin kurucusu olan Prens Sabahaddin, ihtilalin başarıya 

ulaşabilmesi için gayrimüslimlerin kurduğu siyasi cemiyetlerle iş birliği yapmanın 

gerekli olduğunu savunmuştur. Prens Sabahaddin’e göre gayrimüslim cemaatlerin 

özerkliğe dair taleplerini bütünüyle reddetmek yanlış olacaktır. İhtilalin başarıya 

ulaşabilmesi için Avrupa devletlerini müttefik edinmek de gereğinden fazla taviz 

verilmediği müddetçe kabul edilebilir bir yöntemdir (Akkaya Kia, 2015). 

Bu noktada Prens Sabahaddin’in siyasi fikirlerini kısaca ele almak faydalı 

olacaktır. Kendisi dönemin Osmanlı yönetim sisteminin en büyük kusurunun biri aşırı 

merkezileşmiş bir yapıya sahip olması olduğunu iddia etmiştir. Prens Sabahaddin’e 

göre, II. Abdülhamid rejiminin merkeziyetçi yönetim anlayışı taşranın modernleşme 

sürecinde geri kalmasına neden olmuştur. Merkezi hükümetin aşırıya kaçan 

kontrolünden rahatsızlık duyan gayrimüslimlerin milliyetçi isyanlar çıkarması da 

merkeziyetçiliğin neden olduğu diğer bir önemli sorundur. Bu sorunları çözmenin en 

uygun yolu ise vilayet yönetiminde adem-i merkeziyet usulünün benimsenmesidir. 



 184 

Prens Sabahaddin’e göre “… ‘Adem-i Merkeziyet’; ‘Tevsi-i Mezuniyet ve ‘Tefrik-i 

Vezaif’ten başka bir şey değildir. Ancak ‘Tevsi-i Mezuniyet’ ‘Adem-i Merkeziyet’in ismi 

değil tarifidir” (Sabahaddin, 2022, s. 52). Bu iddiadan yola çıkarak adem-i merkeziyet 

ilkesinin zaten Kanun-ı Esasi’nin bir parçası olduğunu savunan Prens Sabahaddin, 

“…bu usul olmadan ülkemizi bayındır bir duruma getirmek mümkün olmadığı gibi, bir 

vilayetimizdeki idare şeklinin diğerinde aynen uygulanması da imkansızdır” 

ifadeleriyle adem-i merkezileşmeyi sağlayacak reformların gerekliliğini dile getirmiştir 

(Sabahaddin, 2022, s. 51). Prens Sabahaddin yazılarında “…‘Adem-i Merkeziyet 

idaresinin ‘Muhtariyet’ veya ‘Heyet-i Mümtaze’ usulleriyle hiçbir ilişkisi 

olamayacağını…” sıklıkla belirtmiştir (Sabahaddin, 2022, s. 46). Bu kendisinin yalnızca 

idari anlamda adem-i merkezileşmenin gerekliliğini savunduğunu göstermektedir. 

Prens Sabahaddin, gayrimüslim cemiyetlerle olan irtibatı sayesinde Osmanlı 

muhaliflerinin II. Jön Türk Kongresi’nde bir araya gelebilmesini sağlamıştır. Bütün 

tarafların fikir ayrılıklarını geçici olarak geride bıraktığı bu kongre, Jön Türk İhtilali’nin 

başarıya ulaşmasını sağlamıştır. Kongrenin ardından Prens Sabahaddin Jön Türkler 

arasındaki ayrılığı bitirmek amacıyla Teşebbüs-ü Şahsi ve Adem-i Merkeziyet 

Cemiyeti’ni kapatmıştır. İhtilalin başarıya ulaşmasını ardından aktif siyasetten çekilen 

Prens Sabahaddin, sonraki süreçte İttihat ve Terakki yönetimini eleştiren yazılar yazmış 

ve adem-i merkeziyetçi reformların neden gerekli olduğunu açıklamaya çalışmıştır. 

Prens Sabahaddin taraftarları tarafından Teşebbüs-ü Şahsi ve Adem-i Merkeziyet 

Cemiyeti’nin devamı olarak kurulan Ahrar Fırkası ise, 31 Mart Vakası’nın ardından 

kapatılana kadar, Osmanlı siyasetinde adem-i merkeziyetçi düşüncenin en önemli 

temsilcisi olmuştur (Kaluç, 2009). 

İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne karşı başarılı bir muhalefet faaliyeti yürütmesi 

nedeniyle Hürriyet ve İtilaf Fırkası da adem-i merkeziyetçi siyasetçilerin toplandığı yeni 

bir merkez haline gelmiştir. Fırkanın programının dahi adem-i merkeziyetçi 

düşünceden izler taşıdığı söylenebilir. Buna göre, devletin bütünlüğünün tehdit 

edilmemesi ve Osmanlılık kimliğinin zarar görmemesi kaydıyla ülkede her türlü dini ve 

kültürel faaliyetin serbest bırakılması şarttır. Bu durum fırkanın İttihad-ı Anasır ilkesini 

benimsemekle birlikte bu konuda İttihat ve Terakki Cemiyeti’nden farklı bir duruşa 

sahip olduğunu göstermektedir. İktisadi meselelerde de liberal bir tutuma sahip olan 

Hürriyet ve İtilaf Fırkası, ziraatın geliştirilmesi, fabrikaların kurulması, ormanların ve 

madenlerin işletilmesi gibi konularda şahsi teşebbüsün önünde yer alan engellerin 

kaldırılması gerektiğini savunmuştur. Fırka programında vilayet yönetiminde tefrik-i 



 185 

vezaif ve tevsi-i mezuniyet ilkelerinin benimseneceğinin belirtilmesi, Prens 

Sabahaddin’in idari adem-i merkeziyetçiliğe dair görüşlerinin bu fırka tarafından 

benimsendiğini göstermektedir. Programda bazı vilayetler için özel bir yönetime tabi 

tutulmasının gerekebileceğinin belirtilmesi de dikkat çekicidir. Bu durum Hürriyet ve 

İtilaf yönetimi altında adem-i merkezileşmenin siyasi boyutlara varabileceğine dair bir 

işaret olarak nitelendirilebilir (Alkan, 1994). 

3.5.3. II. Meşrutiyet Dönemi İdari Reformlarının İncelemesi 

Bürokrasinin yeniden yapılandırılmasına yönelik çalışmalar ihtilalden hemen 

sonra başlamıştır. Sürecin ilk aşamasında üst düzey makamlarda bulunan yöneticiler 

görevden alınmış ve yerlerine meşrutiyet yönetimine geçişi destekleyen kişiler 

atanmıştır (Manav, 2017). Meclisin açılmasının ardından ise kanunlar ve diğer hukuki 

metinler aracılığıyla kapsamlı bürokratik reformların yapıldığı bir dönem başlamıştır. 

Bu dönemde çıkartılan ilk kanunlardan birinde bürokrasiyi yeniden 

yapılandırmayı amaçlayan komisyonların kurulması öngörülmüştür. Sonraki süreçte 

her nezarette ve bağımsız devlet dairesinde kurulan bu komisyonların görevi çalışan 

memurları denetlemek ve kurumda ne kadar çalışana ihtiyaç duyulduğunu tespit 

etmektir. Komisyonların Meclis-i Ayan üyelerinden birinin başkanlığında toplanması ve 

vekillerinden birinin Meclis-i Mebusan üyesi olması parlamentonun bürokrasi üzerinde 

hakimiyet kurmasını sağlamıştır. Niteliksiz memurları işten çıkaran komisyonlar, bu 

sayede aşırı büyümüş merkezi bürokrasinin personel sayısının kontrol altına alınmasını 

sağlamıştır. Meclis tarafından bürokrasiyi yeniden yapılandırmak için başlatılan diğer 

bir önemli girişim, her nezaretin ve devlet dairesinin işleyişini düzenleyen kanun ve 

nizamnameleri inceleyen denetim komisyonlarının kurulmasıdır. Bu komisyonların 

hazırladığı raporlar sonraki yıllarda Osmanlı bürokrasisinin daha etkin ve verimli bir 

şekilde çalışmasını sağlayacak yeni reformlara rehberlik etmiştir (Findley, 1994, ss. 252-

254). 

II. Meşrutiyet Döneminde merkezi idare teşkilatındaki en büyük reformlar 

Dahiliye Nezareti üzerinde yapılmıştır. İlk aşamada Mabeyn Teşkilatı’nın taşra teşkilatı 

üzerindeki yetkileri Dahiliye Nezareti’ne aktarılmıştır. Böylece nezaret yeniden taşranın 

yönetiminden sorumlu en önemli merkezi idare birimi haline getirilmiştir. 1913 yılında 

çıkarılan İdare-i Umumiye-i Vilayat Kanunu’nun ardından Dahiliye Nezareti ile 

vilayetlerin arasındaki ilişki bir kez daha değişmiştir. Vilayetlere tüzel kişilik ve kısmi 

idari özerklikler kazandıran kanun, onları taşra teşkilatının bir parçası olarak 

nitelendirmeye devam etmiştir. Bu durum merkezi hükümetin taşra teşkilatı üzerindeki 



 186 

kontrol ve denetiminin devamlılığını sağlamıştır. Taşradaki memurların büyük 

bölümünün Dahiliye Nezareti tarafından atanması, hiyerarşinin bozulmadığının önemli 

bir göstergesidir. Taşradaki idari birimlerin yöneticilerinin Dahiliye Nezareti’ne kamu 

hizmetlerinin sunumuna dair raporlar göndermeye devam ettiğine de dikkat 

edilmelidir. Vilayet bütçesinin vali tarafından vilayet meclis-i umumisinin yanı sıra 

Dahiliye Nezareti’ne de gönderilmesi, mali adem-i merkezileşmenin de bu nezaret 

sayesinde sınırlandırıldığını göstermektedir (Findley, 1994, ss. 262-267). 

Vilayetlerin mahalli idare olarak yeniden yapılandırılması, Dahiliye Nezareti’nin 

de benzer bir yeniden yapılanma sürecine girmesini gerektirmiştir. 1913 yılında 

çıkarılan nizamnameler ile kurulan İdare-i Umumiye-i Dahiliye ve Umur-ı Mahalliye-i 

Vilayet isimli iki idari birim, Dahiliye Nezareti’nin işlevlerinin artırılmasını sağlamıştır. 

İdare-i Umumiye-i Dahiliye isimli birim, nezaretin yetki alanına giren genel idari işleri 

ve vilayetler ile nezaret arasındaki yazışmaları yürütmekle sorumlu tutulmuştur. Umur-

ı Mahalliye-i Vilayet ise vilayetlerin bütçelerini inceleyip onaylamak ve vilayetlerde 

kamu hizmetlerinin sunumunu denetlemek gibi işlevleri yerine getirmiştir. Dahiliye 

nezaretini daha modern bir yapıya kavuşturmak için kurulan başka idari birimler de 

mevcuttur. İş bölümünü ve uzmanlaşmayı artıran Nüfus Müdiriyeti, Evrak Müdiriyeti 

ve Muhasebe Müdiriyeti gibi idari birimler buna örnek olarak verilebilir. Yapılan 

düzenlemelerin ardından, Dahiliye Nezareti’nin görev alanının genişlediği de göz ardı 

edilmemelidir. Emniyet-i Umumiye Müdiriyetinin kurulmasının ardından Dahiliye 

Nezareti Zaptiye Nezareti’nin işlevlerini devralmıştır. Önceden Hariciye Nezareti’ne 

bağlı olan Sıhhiye Müdiriyetinin Dahiliye Nezareti bünyesine alınması bahsi geçen 

duruma verilebilecek önemli bir örnektir (Findley, 1994, ss. 262-267). 

Merkezi idare teşkilatında yapılan diğer reformlar da genellikle bir süredir 

Mabeyn Teşkilatı’na ait olan işlerin nezaretler ve diğer idari birimler arasında 

dağıtılmasını sağlamıştır. Bu durum merkezi idare teşkilatının kendi içinde bir adem-i 

merkezileşmenin gerçekleştiği anlamına gelmektedir. Böylece yeniden asli işlevlerini 

yerine getirme imkanı elde eden nezaretler, uzmanlaşmayı ve iş bölümünü artırmak 

amacıyla kurulan yeni müdiriyetler sayesinde çok daha geniş ve iyi teşkilatlanmış bir 

yapıya kavuşmuştur. Personel sistemine ve bürokratik işleyişe dair reform çalışmaları 

da II. Meşrutiyet Dönemi boyunca devam etmiştir (Findley, 1994, ss. 247-285). 

Yukarıda da bahsi geçen İdare-i Umumiye-i Vilayat Kanunu, II. Meşrutiyet 

Döneminde taşra teşkilatını yeniden inşa etmek için gerçekleştirilen ilk girişimlerden 

biridir. Meclis-i Mebusan’da yer alan fırkaların Kanun-ı Esasi’deki tevsi-i mezuniyet ve 



 187 

tefrik-i vezaif kavramlarının anlamı üzerinde anlaşamaması, kanunun uzun bir hazırlık 

sürecinden geçmesine neden olmuştur. Kanunun ilk versiyonu Şura-yı Devlet 

tarafından oluşturulan bir komisyon tarafından hazırlanmış ve meclise sunulmuştur. 

Meclis-i Mebusan’ın görevlendirdiği özel bir encümen tarafından incelenen bu yasa 

tasarısı, encümen üyeleri tarafından fazla merkeziyetçi bir yapıya sahip olması 

nedeniyle eleştirilmiştir (Önen & Reyhan, 2011, ss. 314-319). 

Encümen raporunda tevsi-i mezuniyet ve tefrik-i vezaif ilkelerine adem-i 

merkeziyetçi bir yorum getirildiği görülmektedir. Raporda siyasi merkeziyetçiliğin 

devletin bütünlüğü için gerekli olduğu, ancak idari merkeziyetçiliğin meşrutiyet 

yönetimine uygun olmadığı belirtilmiştir. Buradan yola çıkarak merkezi hükümete ait 

görevlerin bir kısmını yerel yönetim birimlerine aktarmanın gerekliliğine dikkat 

çekilmiştir. Encümen raporundaki en dikkat çekici meselelerden biri, hükümetin 

vilayetlerin sayısını artırmaya yönelik önerisine karşı vilayetlerin kaldırılmasının ve 

livaların taşradaki en büyük mülki idare birimi haline getirilmesinin önerilmesidir. 

Diğer bir dikkat çekici husus, taşradaki idare meclislerinde seçilmiş üyelerin 

bulunmasına karşı çıkılması ve bu meclisin tamamen bürokratlardan oluşması 

gerektiğinin savunulmasıdır. Bu durum bürokratik otoritelerle demokratik otoritelerin 

birbirinden ayrı tutulması gerektiği inancından kaynaklanmıştır (Önen & Reyhan, 2011, 

ss. 319-328). 

Encümen tarafından hazırlanan yeni yasa tasarısı, meclisin tatile çıkması 

nedeniyle yasalaşamamıştır. Balkan Savaşları’nın çıkması ve İttihat ve Terakki’nin geçici 

olarak güçten düşmesi gibi gelişmeler, vilayet kanununun çıkma sürecini yavaşlatmıştır. 

İttihat ve Terakki tarafından 1913 yılında kurulan yeni hükümet, üzerinde önemli 

değişiklikler yaptıktan sonra, yasa tasarısını bir kanun-ı muvakkat, yani geçici kanun 

olarak meclisten geçirmiştir. Zorlu bir hazırlık sürecinin ardından çıkarılan bu kanun-ı 

muvakkat, Osmanlı taşra teşkilatına getirilen son büyük düzenleme niteliğindedir. 

Kanun-ı muvakkatın gerekçe metninde tevsi-i mezuniyet ilkesinin mahalli idarelerde 

yer alan memurları da kapsayacak şekilde yorumlanması dikkat çekicidir. Metinde aynı 

zamanda siyasi ve idari işler arasındaki ayrım netleştirilmiş, yerelin faydasına olan idari 

işlerin vilayetler ve belediyeler tarafından üstlenilmesinin uygun olduğu belirtilmiştir. 

Bunlar bahsi geçen kavramlara getirilen adem-i merkeziyetçi yorumların hükümet 

nezdinde de kabul görmeye başladığını göstermektedir (Önen & Reyhan, 2011, ss. 328-

330). 



 188 

Kanun-ı muvakkatın getirdiği en önemli yeniliklerden biri, vilayetlere ilk kez bir 

tüzel kişilik kazandırmasıdır. Bu değişiklik Osmanlı vilayetlerini modern anlamda 

gerçek bir mahalli idare birimi haline gelmesini sağlamıştır. Kanuna göre vilayet vali, 

meclis-i umumiye-i vilayet ve encümen-i vilayet olmak üzere üç organdan 

oluşmaktadır. İlgili maddelerde meclis-i umumiye-i vilayetin üye sayısı, bu üyelerin 

seçim süreci, meclisin ne şekilde toplanacağı, meselelerin mecliste nasıl görüşüleceği, 

encümen-i vilayet üyelerinin meclis üyeleri arasından ne şekilde seçileceği, bir yürütme 

meclisi olan encümenin ne gibi görevler üstleneceği ve bu idari yapılar ile vali arasında 

nasıl bir ilişkinin olacağı gibi pek çok önemli mesele detaylıca açıklanmıştır (Kaştan, 

2016, ss. 328-330). 

Kanun-ı muvakkat ile valinin tevsi-i mezuniyet ilkesine dayanan yetkilerinde bir 

artışın gerçekleştiği görülmektedir. Vilayet merkezini yönetmekle sorumlu bir kazanın 

kurulması, valilerin vilayetin geri kalanının yönetiminde daha faal olmasını mümkün 

kılmıştır. İdari işlerle ilgili görevlerini yerine getirirken eskiden olduğundan daha 

serbestçe hareket edebilen vali, yalnızca sahip olduğu imkanlar ile çözemediği 

konularda merkezi bilgilendirmekle sorumlu tutulmuştur. Valilerinin yetki genişliği o 

kadar artırılmıştır ki, güvenlikle ilgili meselelerde dahi kendiliklerinden harekete 

geçmeleri mümkün kılınmıştır. Bunun tek istisnası, ihtilal gibi ciddi bir güvenlik 

tehdidinin ortaya çıkmasıdır. Benzer bir şekilde, valinin mali konulardaki yetkileri de 

artırılmış ve böylece vilayetlere kısmi mali özerklikler kazandırılmıştır. İdari ve mali 

konularda denetim yapmakta da serbestlik kazanan valiler, düşük rütbeli memurlara 

idari ödül veya ceza verme yetkisine sahip olmuştur. Ancak valilerin üst düzey taşra 

memurları üzerindeki yetkilerinin çok daha kısıtlı olduğu da belirtilmelidir. Bunun 

nedeni, bahsi geçen memurların Dahiliye Nezareti tarafından atanması ve doğrudan 

merkeze karşı sorumlu olmasıdır. Her ne kadar vali geniş yetkilerle donatılmış olsa da 

kanun-ı muvakkat ile meclis-i umumiye-i vilayete ve yeni kurulmuş olan encümen-i 

vilayete geniş yetkilerin verildiği de belirtilmelidir. Bu durum doğrudan merkezi 

hükümetin kontrolünde olan valilerin otoritesinin yerel demokratik kurumlar 

tarafından sınırlandırılmasını sağlamıştır (Kaştan, 2016). 

II. Meşrutiyet Döneminde yapılan en önemli taşra reformlarından biri nahiyelerle 

ilgilidir. Bu reformların hazırlık sürecinde de Meclis-i Mebusan’da önemli tartışmalara 

neden olmuştur. Adem-i merkeziyetçi bir yönetim anlayışı benimseyen fırkalar 

nahiyelerin idari ve mali özerkliğini artıracak reformlar talep etse de mecliste çoğunluğu 

elinde bulunduran İttihat ve Terakki Cemiyeti bu taleplere karşı direnç göstermiştir 



 189 

(Tural, 2004). Senelerce süren tartışmaların ardından 1914 yılında nahiye reformuna 

yönelik somut adımlar atılmaya başlanmıştır. Reformun ilk aşamasında daha kapsamlı 

bir nahiye kanununun ön hazırlık aşaması niteliğinde olan bir kanun-ı muvakkat 

çıkartılmıştır. Kırsal alanda yer alan bütün karyelerin nahiyeye dönüştürülmesini 

öngören kanun-ı muvakkat, bu şekilde kurulacak nahiyeleri basit nahiye olarak 

sınıflandırmıştır. Birkaç köyün bir araya gelmesi ile meydana gelen nahiyeler ise 

kanunda mürekkep nahiye olarak isimlendirilmiştir (Önen & Reyhan, 2011, ss. 359-365). 

Sonraki süreçte hazırlanan Nahiyelerin Teşkil ve İdaresi Hakkında Layiha-i 

Kanuniyye isimli yasa tasarısının taşra yönetimine dair kapsamlı reformlar öngördüğü 

söylenebilir. Tasarıya göre nahiyeler seçilmiş üyelerden oluşan bir nahiye meclisi, idari 

görevlilerden oluşan bir idare heyeti ve her ikisini de barındıran bir nahiye heyeti 

tarafından yönetilecektir. Kanun nahiyelere bir tüzel kişilik vermekle birlikte, nahiyeler 

üzerinde sıkı bir merkezi denetim mekanizması da kurmuştur. Nahiye meclislerinin 

Dahiliye Nezareti tarafından feshedilebilmesi ve vali tarafından geçici süreliğine tatile 

çıkartılabilmesi gibi tedbirlerin merkezin nahiyeler üzerindeki kontrolünü 

kaybetmemesi için konulduğu söylenebilir. Nahiye müdürünün doğrudan merkez 

tarafından atanması ve taşra hiyerarşisinin bir parçası olmaya devam etmesi de İttihat 

ve Terakki Fırkası’nın merkeziyetçi yönetim anlayışının bir ürünü olarak 

değerlendirilebilir. Tasarı 1917 yılında Meclis-i Mebusan’ın gündemine girmiş olduğu 

halde, devam eden savaş nedeniyle asla kanunlaşma imkanı bulamamıştır (Önen & 

Reyhan, 2011, ss. 359-365). 

Meşrutiyet rejiminin yeniden kuruluşu, belediye kanunlarının orijinal halleriyle 

uygulamaya geçirilmesini mümkün kılmıştır. 1908 yılında Meclis-i Vükela tarafından 

alınan kararın ardından yapılan çalışmalar, Dersaadet Belediye Kanunu’nun öngördüğü 

reformların otuz yılın ardından hızlıca hayata geçirilmesini sağlamıştır. Reformun ilk 

aşaması, İstanbul’da yirmi belediye dairesinin kurulmasıyla gerçekleşmiştir. 

Sonrasında, Cemiyet-i Umur-ı Belediye’nin ilk kez açılması sağlanmıştır. Bu meclis, 

belediyelerin daha etkili bir şekilde işlemesini sağlayacak yeni idari düzenlemelerin 

yapılmasını mümkün kılmıştır. Böylece belediye personelinin kadroların yeniden 

düzenlenmiş ve belediye teşkilatına bağlı yeni bürolar kurulmuştur. Ancak, yapılan 

düzenlemeler belediye teşkilatının arzu edildiği gibi çalışması için yeterli olmamıştır. 

Bazı beledi hizmetlerin hala nezaretler ile ortak yürütülüyor olmasından kaynaklanan 

idari aksaklıklar, şehremaneti ile belediye daireleri arasında çıkan anlaşmazlıklar, 

belediye çalışanlarının yetkilerini suiistimal etmesi ve belediye bütçelerinin yetersizliği 



 190 

gibi sorunlar kısa süre içinde belediyelerin işleyişine yönelik yeni bir düzenlemeye 

ihtiyaç duyulduğunu ortaya çıkarmıştır (Oktay, 2011, ss. 79-107). 

 1912 yılında yürürlüğe giren Dersaadet Teşkilatı- Belediyesi Hakkında Kanun-ı 

Muvakkat isimli düzenleme, İttihat ve Terakki Fırkası’nın merkeziyetçi yönetim 

anlayışını en iyi yansıtan hukuki metinlerden biridir. Kanun-u muvakkat her biri ayrı 

tüzel kişiliğe sahip belediye dairelerini bütünüyle ortadan kaldırmış ve bunların yerine 

şehremanetine bağlı idari birimler niteliğinde olan dokuz belediye şubesinin 

kurulmasını öngörmüştür. İdari amirlerden oluşan bir encümen ve şehremaneti 

tarafından atanan bir müdür tarafından yönetilen bu birimler, Osmanlı belediyeciliğinin 

gerilemesine neden olmuştur. Eskiden belediye dairelerine ait olan planlama, bütçe 

oluşturma ve personel yönetimi gibi işlevlerin şehremanetine devredilmesi, 

merkezileşmenin düzeyini gösteren önemli bir örnektir. Kanun-ı muvakkat halkın 

şehremaneti yönetimine katılımını da önemli ölçüde kısıtlamıştır. Şehremaneti 

Meclisi’nin yerini alan encümenin şehremanetine bağlı müdüriyetlerin başındaki 

müdürlerden oluşması bunun en önemli göstergesidir. Böylece üyeleri doğrudan halk 

tarafından seçilen Cemiyet-i Umur-ı Belediye, merkezileşmenin daha ileri boyutlara 

varmasını önleyen tek demokratik kurum haline gelmiştir (Oktay, 2011, ss. 119-156). 

II. Meşrutiyet Döneminde taşra belediyelerinin yönetimine dair önemli bir reform 

gerçekleştirilmemiştir. Bu dönemde taşradaki belediyelerin geliştirmesine yönelik bir 

girişim de bulunmamaktadır. Bunun en önemli nedeni, II. Meşrutiyet Dönemi boyunca 

yaşanan siyasi krizler ve mali sıkıntılardır. Yürürlükte kalmaya devam eden Vilayetler 

Belediye Kanunu’nun belediyelere çok sınırlı bir mali özerklik vermesi, maddi 

imkanların zaten kısıtlı olduğu bir dönemde çoğu taşra belediyesinin en temel işlevlerini 

dahi yerine getirememesine neden olmuştur. Belediyelerin yetersizliği nedeniyle beledi 

hizmetlerin önemli bir bölümü vakıflar tarafından sunulmaya devam etmiştir. Yerel 

demokrasi uygulamalarının da Osmanlı belediyelerinin büyük bölümünde yok 

denilecek seviyede olduğu görülmektedir. Yerel teşkilatlanmaları sayesinde belediye 

meclislerini doğrudan veya dolaylı yoldan kendi kontrolü altına alan İttihat ve Terakki 

Cemiyeti, bu sayede belediyelerin sahip olduğu idari özerklikleri de önemli ölçüde 

sınırlandırmıştır (Tekeli, 2009, ss. 1-32). 

3.5.4. II. Meşrutiyet Döneminde Siyasi Adem-i Merkezileşme ve Dağılma 

II. Abdülhamid Dönemi’nin son yıllarında Balkanlar’daki siyasi hareketliliğinin 

bir duraklama sürecine girdiği görülmektedir. Bu duraklama önemli ölçüde II. 

Abdülhamid’in denge siyasetinin bir sonucudur. Meşrutiyetin yeniden ilanı ile başlayan 



 191 

siyasi karışıklıklar, duraklama sürecini sona erdirmiştir. Dengenin bozulmasına neden 

olan ilk siyasi hamle, senelerdir Bosna ve Hersek vilayetlerinin hamisi konumunda olan 

Avusturya Macaristan İmparatorluğu’nun bu vilayetleri ilhak etmesidir. Osmanlı’daki 

iç karışıklıkları bir fırsat olarak değerlendiren Bulgaristan Prensliği de aynı dönemde 

bağımsızlığını ilan etmiştir. Bundan kısa süre sonra Girit hükümeti adanın kontrolünü 

hami devletlerden devralmış ve Yunanistan’a katıldığını duyurmuştur. İlhak ve 

bağımsızlık ilanlarına askeri bir karşılık verecek gücü olmayan Osmanlı hükümeti, bu 

krizi diplomasi ile çözmeye karar vermiştir. Görüşmelerin sonucunda Osmanlı Girit 

Adası’nın yönetimini elinde tutmayı başarmıştır. Ancak Osmanlı hükümetinin 

Bulgaristan’ın bağımsızlığını ve Bosna ve Hersek vilayetlerinin ilhakını önlemesi 

mümkün olmamıştır (Karal, 1996, ss. 213-233). 

Sonraki yıllarda İttihat ve Terakki hükümeti tarafından devleti tek bir bütün 

halinde tutmak için yapılan bütün girişimler, yalnızca parçalanma sürecinin daha da 

hızlanması ile sonuçlanmıştır. Merkeziyetçi politikalar siyasi anlamda merkeze bağlı 

bölgelerde ayrılıkçı hareketlerin güç kazanmasına, merkezden kopuk olan bölgelerin ise 

bütünüyle kontrolden çıkmasına neden olmuştur. II. Meşrutiyet Dönemi’ne kadar güçlü 

bir ayrılıkçı hareket barındırmayan Arnavutluk’ta II. Meşrutiyet Dönemi boyunca dört 

büyük isyanın çıkması, İttihat ve Terakki’nin merkeziyetçi İttihad-ı Anasır 

politikalarının bir neticesi olarak değerlendirilebilir. Yüzlerce yıl boyunca yerel seçkinler 

tarafından yönetilmiş olan Yemen Vilayeti’nde bölgede merkezi otoriteyi artırmayı 

amaçlayan girişimlerin ardından sonu gelmez isyanların çıkması da benzer bir 

nedenden kaynaklanmıştır (Karal, 1996, ss. 234-248). 

İttihat ve Terakki rejiminin siyasi merkezileşme çabalarının başarısızlığını 

gösteren diğer bir önemli örnek Makedonya Vilayeti’dir. Berlin Antlaşması ile bazı idari 

reformlar yapılması şartıyla Osmanlı yönetimine bırakılan Makedonya, farklı etnik ve 

dini kimliklere sahip toplulukların bir arada yaşadığı bir bölgedir. Bu özelliği 

Makedonya’yı İttihat ve Terakki’nin İttihad-ı Anasır politikalarını test etmesi için 

elverişli bir bölge haline getirmiştir. Ancak bir üst kimlik oluşturmayı hedefleyen 

politikalar bölge halkı tarafından reddedilmiştir. Olayların bu şekilde gelişmesinde 

bölgedeki Balkan devletlerinin de payı vardır. Milliyetçi propagandalar yapan ve 

Makedonya’daki çetelere maddi destek veren Balkan devletleri, zaman içinde ortak bir 

amaç etrafında birleşmiş ve Osmanlı’nın karşısında duran güçlü bir ittifak haline 

gelmiştir. Vilayet yönetimine dair reform çalışmalarının da başarısızlığa uğramasıyla 



 192 

bölgenin Osmanlı yönetiminden çıkışı an meselesi haline gelmiştir (Kerimoğlu, 2014, ss. 

248-254). 

1911 yılında Osmanlı’nın Trablusgarp’ta aldığı yenilgiyi fırsat bilerek harekete 

geçen Balkan ittifakı, açık bir şekilde savaş hazırlıkları yapmaya başlamıştır. 1912 yılının 

Ekim ayında Karadağ’ın Osmanlı’ya savaş ilan etmesinin ardından önce Avrupa 

devletleri, sonra Balkan devletleri Osmanlı’ya Balkan vilayetlerinde ciddi reformlar 

yapmasını talep eden notalar vermiştir. Hristiyan vatandaşların orduda, bürokraside ve 

mecliste daha büyük bir yer edinmesini sağlayacak öneriler içeren bu notalar Osmanlı 

hükümeti tarafından reddedilmiştir. Bundan kısa süre sonra başlayan Balkan Savaşları 

Osmanlı’nın Avrupa kıtasındaki topraklarının büyük bir bölümünü kaybetmesi ile 

sonuçlanmıştır. Balkan Savaşları’nın hemen ardından başlayan I. Dünya Savaşı ise 

Osmanlı Devleti’nin sonunu getirmiştir (Zürcher, 2019, ss. 132-163). 

  



 193 

SONUÇ 

Merkezileşme ve adem-i merkezileşme, yönetim yetkilerinin tek bir merkezde 

toplanması veya merkezde bulunan yönetim yetkilerinin çevreye dağıtılması olgularına 

verilen isimlerdir. Merkeziyetçilik ve adem-i merkeziyetçilik ise yönetim yetkilerinin 

merkezde toplanmasının veya çevreye dağıtılmasının gerekliliğini öne süren bir siyasi 

düşünceyi, bir yönetim anlayışını veya idari bir teşkilatın karakterini ifade etmek için 

kullanılmaktadır. Merkezileşme süreci, dışsal koşullar bunun önüne geçmediği 

takdirde, merkeziyetçi eğilimlerin adem-i merkeziyetçi eğilimlere baskın gelmesinin 

sonucunda ortaya çıkmaktadır. Benzer bir şekilde, adem-i merkeziyetçi eğilimlerin 

merkeziyetçi eğilimlere baskın gelmesi de dışsal koşullar buna imkan verdiği müddetçe 

bir adem-i merkezileşme sürecinin başlamasına neden olmaktadır. Dolayısıyla 

merkeziyetçilik ve adem-i merkeziyetçilik arasındaki dengenin hangi yöne doğru 

bozulduğu, merkezileşmenin ve adem-i merkezileşmenin gidişatı üzerinde belirleyici 

bir role sahiptir. Ancak merkezileşmenin ve adem-i merkezileşmenin derecesini 

belirleyen şey hangi yönetim düşüncesinin baskın geldiği değil, dışsal koşulların 

elverişli olup olmadığıdır. Buradan yola çıkarak merkezileşmenin ve merkeziyetçiliğin 

(ve bunların zıtlarının) ayrı ayrı incelenmesi gereken kavramlar olduğu söylenebilir. 

Merkeziyetçilik ve merkezileşme arasındaki etkileşimi inceleyen bir araştırmacı, bunları 

birbirinden nasıl ayrıştıracağını bilmeli ve dışsal koşulların etkisini hesaba katmalıdır. 

Yukarıda bahsi geçen kavramların kendi aralarında göreceli olduğuna da dikkat 

edilmelidir. Bu göreceliliğin neden olabileceği kavram karışıklıkları, her idari yapının 

kendi içinde değerlendirilmesi ile aşılabilir. Örneğin daha adem-i merkezileşmiş bir 

yapıdan daha merkezileşmiş bir yapıya geçiş, dönüşüm ne kadar kısıtlı olursa olsun, 

adem-i merkezileşme süreci olarak adlandırılmalıdır. Benzer bir şekilde, adem-i 

merkezileşme düzeyinin mevcut durumdan daha ileri düzeye varmasını önlemeye 

çalışan bir kişinin veya bir topluluğun yönetim anlayışı merkeziyetçi olarak 

nitelendirilmelidir. Bunlar yapılırken kavramların göreceliliğinin farkında olmak ve 

insanların da bu durumun farkına varmasını sağlamak oldukça önemlidir. Aksi takdirde 

kaçınılmaya çalışılan kavram karmaşası daha da büyüyecektir. 

Eğer incelenen yapı bir devlet ise, merkezileşmenin ve adem-i merkezileşmenin üç 

türü vardır. Siyasi merkezileşme veya adem-i merkezileşme bir ülkede kural koymayı 

ve hükmetmeyi sağlayan siyasi yetkilerin tek bir merkezde toplanmasına veya çevreye 

dağıtılmasına karşılık gelir. Devlet teşkilatının yapısı ile ilgili olan idari merkezileşme ve 

adem-i merkezileşme, bürokratik hiyerarşide karar alma yetkilerinin daha üst 



 194 

makamlarda toplanması veya daha alt kademelere dağıtılması anlamında kullanılır. 

Mali merkezileşme ve adem-i merkezileşme ise aslında idari merkezileşmenin ve adem-

i merkezileşmenin bir türüdür. Vergi, maaş ve bütçe ile ilgili meselelerle ilgili karar alma 

ve uygulama yetkilerinin bürokratik hiyerarşinin üst kademelerinde toplanması mali 

merkezileşmeye, alt kademelerine dağıtılması ise mali adem-i merkezileşmeye işaret 

eder. Bunların ayrı bir tür olarak ele alınmasının nedeni, idari adem-i merkezileşme ile 

mali merkezileşmenin (veya bunun tam tersinin) aynı anda gerçekleşebiliyor oluşudur. 

Bu noktada merkezileşmenin ve adem-i merkezileşmenin eş zamanlı olarak 

gerçekleşmesinin mümkün olduğu da belirtilmelidir. Örneğin aynı dönemde çıkarılan 

iki yasadan biri mali teşkilatı merkezileştirirken diğerinin adem-i merkezileştirmesi gibi 

durumlar ihtimal dahilindedir. Böyle bir durum gerçekleştiğinde sonucu 

yorumlayabilmek için merkezileşmenin mi yoksa adem-i merkezileşmenin mi daha ileri 

düzeye vardığının tespit edilmesi gerekmektedir. Yeterince detaylı bir ölçütler seti 

oluşturulduğu takdirde merkezileşmenin ve adem-i merkezileşmenin nicel veriler 

üzerinden ölçülmesi mümkün olacaktır. Ancak henüz böyle bir ölçümü mümkün 

kılacak türden bir ölçütler seti mevcut değildir. Dolayısıyla bu tez çalışmasında yapılan 

incelemenin nitel araştırma yöntemleri aracılığıyla gerçekleştirilmesi gerekmiştir. 

Çalışmada merkezileşme/adem-i merkezileşme süreçleri tespit edilirken genel eğilimler 

dikkate alınmıştır. Asıl hedeflenen ise merkezleşmenin ve adem-i merkezileşmenin 

derecesini ölçmekten ziyade bu süreçlerin neden gerçekleştiğini açıklamak olmuştur. 

Devlet teşkilatlarının merkezileşmişlik düzeyi üzerinden genel bir 

sınıflandırmanın yapılması için siyasi, idari ve mali süreçleri bir bütün olarak 

değerlendirmek yeterli görünmektedir. Ancak devletlerin zaman için neden 

merkezileştiğini veya adem-i merkezileştiğini tespit edebilmek için daha detaylı bir 

inceleme yapmak gerekmektedir. Dışsal koşullar işte bu noktada önem kazanmaktadır. 

İncelemeye konu edilebilecek her devlet aslında farklı siyasi, içtimai, iktisadi ve coğrafi 

koşullara sahiptir. Bu koşulların zaman içinde değişebildiği de göz önünde 

bulundurulması gereken bir gerçektir. Dolayısıyla merkeziyetçilik ve merkezileşme gibi 

kavramları kullanan bir araştırmacı, kullandığı kavramların göreceliliğine dikkat ettiği 

kadar dışsal koşulların bunlar üzerindeki etkisine de dikkat etmelidir. Zira kavramların 

göreceliliği önemli ölçüde dışsal koşulların bunların üzerindeki etkisinden 

kaynaklanmaktadır. 

Modernleşme esnasında bütün devletlerin büyük bir dönüşüm sürecinden geçtiği 

göz önünde bulundurulursa, bir devletin geleneksel dönemi ile modern döneminin aynı 



 195 

kriterler üzerinden değerlendirilmesinin doğru olmayacağı ortaya çıkmaktadır. Ölçüt 

seti oluşturmaya yönelik bir çalışma yapıldığı takdirde, zaman içinde değişen dışsal 

koşulların merkezileşme/adem-i merkezileşme süreçleri üzerindeki etkisini ölçmek 

mümkün olacaktır. Şimdi böyle bir şey mümkün olmadığı için bu tez çalışmasında 

geleneksel dönemde gerçekleşen merkezileşme süreçleri ve modern dönemde 

gerçekleşen merkezileşme süreçleri ayrı başlıklar altında incelenmiştir. İki dönemin 

dışsal koşulları arasındaki farklar ise yalnızca genel hatlarıyla ele alınmıştır. 

Geleneksel dönemde devletlerin merkezileşme düzeyinin modern devletlerle 

kıyaslandığında çok daha düşük seviyede olduğu söylenebilir. Ancak, bu devletler 

kendi aralarında değerlendirildiklerinde bazılarının daha merkezileşmiş, bazılarının ise 

daha adem-i merkezileşmiş bir yapıya sahip olduğu ortaya çıkmaktadır. Tek bir 

şehirden oluşan şehir devletlerinin ve merkez ile çevre arasındaki mesafenin büyük 

olmadığı küçük ölçekli devletlerin tek bir merkezden yönetilmesi nispeten daha kolay 

olmuştur. Bu da merkeziyetçi düşüncenin bu devletlerde daha çok güç kazanmasını 

mümkün kılmıştır. Öte yandan, nispeten daha büyük ölçekli olan ve geniş bir alana 

hükmeden devletlerin durumu bundan farklıdır. Bu devletlerin bazılarında merkez 

çevreyi yalnızca gevşek siyasi bağlarla kontrol altında tutabilmiştir. Bazıları ise inşa 

ettikleri idari ve mali teşkilatlar aracılığıyla çevreyi merkezi kontrol altında tutmakta 

muvaffak olabilmiştir.  

Geleneksel devletlerin içinde bulunduğu kategorinin sabit olmadığı da göz 

önünde bulundurulmalıdır. Zira büyük ölçekli merkezileşmiş devlet olarak 

sınıflandırılabilecek devletler ilk olarak bir şehir devleti veya küçük ölçekli bir devlet 

olarak kurulmuştur. Önce bir siyasi merkezileşme sürecine girerek güç kazanan bu 

devletler, zaman içinde sınırlarını genişleterek büyük ölçekli bir devlet statüsüne 

erişmiştir. Bu dönüşüm süreci esnasında kurulan idari ve mali teşkilatlar, devletin 

büyük ölçekli merkezileşmiş bir devlet olarak sınıflandırılmasını mümkün kılmıştır. 

Ancak bahsi geçen devletlerin bu statüyü uzun müddet boyunca koruması mümkün 

olmamıştır. İdari ve mali sistemdeki bozulmalar, bu devletlerin zaman içinde büyük 

ölçekli adem-i merkezileşmiş bir devlete dönüşmesine yol açmıştır. Yozlaşmanın neden 

olduğu zayıflıklar ise zaman içinde merkezin çevreyi kontrol altında tutmasını sağlayan 

siyasi gücünü de yitirmesine neden olmuştur. 

Osmanlı Devleti yukarıda anlatılan süreci somutlaştırmak için verilebilecek en 

uygun örneklerden biridir. Başlangıçta küçük bir bölgenin yönetiminden sorumlu bir uç 

beyliği olarak kurulan Osmanlı, bağımsızlığını kazandıktan kısa süre sonra bölgede yeni 



 196 

bir siyasi güç odağı (veya merkez) haline gelmeye başlamıştır. Çevresindeki diğer 

beyliklerden daha merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olduğu iddia edilebilecek 

Osmanlı yönetimi, kurulduğu yıllardan itibaren merkezin siyasi gücünü artıracak çeşitli 

yöntemler geliştirmeye başlamıştır. Yayılmacı bir politikaya sahip olan Osmanlı’nın 

zaman içinde sınırlarını hızla genişlettiği görülmektedir. Devlet büyüdükçe Osmanlı 

hükümdarının otoritesinde de bir artış gerçekleşmiştir. Bu esnada yeni oluşmakta olan 

Osmanlı bürokrasisinin hızlı bir gelişim sürecinden geçtiği de ayrıca belirtilmelidir. 

Osmanlı Devleti’nin kurucuları bürokrasiyi inşa ederken aynı coğrafyada kurulmuş 

büyük ölçekli merkezileşmiş devletlerin kullandığı yönetim usullerini örnek almıştır. 

Bunun nedeni, henüz kuruluş yıllarından itibaren Osmanlı yöneticilerinin devleti büyük 

ölçekli bir devlet haline getirme hedefine sahip olmasıdır. Askeri başarıların 

devamlılığını sağlayabilmek için düzenli bir orduya, bunun için ise gelişmiş bir mali 

teşkilata ihtiyaç duyulduğunun farkında olan Osmanlı yönetimi, daha önce denenmiş 

yönetim uygulamalarını birebir almak yerine kendi koşullarına uyarlamayı tercih 

etmiştir. Bu ileri görüşlü yaklaşım devletin kuruluşundan bir buçuk asır sonra taşra ile 

merkez arasındaki bağların kuvvetli olduğu, dönemin koşullarına göre idari ve mali 

anlamda fazlasıyla merkezileşmiş bir idari teşkilata sahip olmasını sağlamıştır. 

15. yüzyılda gerçekleşen fetihler ve yapılan reformlar sayesinde Osmanlı Devleti 

siyasi, idari ve mali anlamda merkezileşmiş büyük ölçekli bir devlete dönüşmüştür. 

Siyasi merkezileşme Osmanlı hükümdarının otoritesinin mutlaklaştırılmasıyla, Osmanlı 

hanedanının dışındaki soylu ailelerin gücünün bastırılmasıyla, çevrede yer alan 

yöneticilerin merkezden izinsiz siyasi karar alma yetkisinin ortadan kaldırılmasıyla 

gerçekleştirilmiştir. İdari merkezileşme merkezde iyi örgütlenmiş bürokratik yapıların 

oluşturulması ve çevrede yer alan taşra teşkilatı ile merkez arasında güçlü hiyerarşik 

bağların kurulması sayesinde mümkün olmuştur. Taşradaki yöneticilerin merkezden 

atanması ve merkeze sürekli olarak rapor göndermek zorunda olması gibi yönetim 

usullerinin idari merkezileşmenin temellerinde yer aldığı söylenebilir. Taşra teşkilatının 

eyaletlerden, sancaklardan, kazalardan ve dirliklerden oluşan kademeli bir yapıya 

kavuşturulması da idari merkezileşmeyi mümkün kılan uygulamadır. Mali 

merkezileşme ise tımar sisteminin bir parçası olan gelişmiş vergi toplama usulleri ve 

Osmanlı bürokratlarının maaşlarının ödenmesini sağlayan sistemler aracılığıyla 

sağlanmıştır. 

Osmanlı devlet teşkilatının gelişme ve merkezileşme süreci 16. yüzyılın 

ortalarında kadar devam etmiştir. Bu noktadan itibaren idari ve mali teşkilatta başlayan 



 197 

bozulmalar ise devletin adem-i merkezileşme sürecini başlatmıştır. Bürokrat sayısının 

kontrol edilemeyecek kadar artması ve liyakat sistemlerinin bozulması, idari ve mali 

yapıdaki bozulmaların ilk belirtisi olarak nitelendirilebilir. Yönetim usullerindeki 

bozulmalar zaman içinde daha adem-i merkeziyetçi yönetim usullerinin ortaya 

çıkmasına ve yaygınlaşmasına yol açmıştır. Tımar sisteminin yerini iltizam sistemine 

bırakması bunun en önemli örneklerinden biri olarak nitelendirilebilir. İdari bozulmalar 

zaman içinde taşrada güçlü yerel seçkinlerin ortaya çıkmasını ve kendilerine özerk 

yönetimler kurmasını mümkün kılmıştır. Bu da Osmanlı Devleti’nin siyasi anlamda da 

adem-i merkezileşmesine neden olmuştur. Bütün bu gelişmelerin dışsal koşullardaki 

değişimin bir sonucu olduğu söylenebilir. Fetihlerin durması, coğrafi keşiflerin ardından 

Akdeniz ticaretinin eski önemini yitirmeye başlaması, bürokratik seçkinlerin kanunları 

kendi lehlerine esnetmesi gibi gelişmelerin zaman içinde yukarıda sıralanan sonuçlara 

yol açması kaçınılmaz hale gelmiştir. Bu gelişmelerin dışsal koşullardan 

kaynaklandığının diğer bir delili, Osmanlı yönetiminin merkeziyetçi yönetim anlayışını 

koruyor oluşudur. 

Osmanlı bürokrasisinin yönetim sistemindeki bozulmaların farkında olduğu 

iddia edilebilir. Çoğu bürokrasinin farklı kademelerinde bulunmuş kişiler tarafından 

yazılmış olan siyasetname türündeki eserler bunun en önemli delilidir. Bu eserler aynı 

zamanda Osmanlı hükümetinin merkeziyetçi yönetim anlayışının karakteristik 

özelliklerinin de daha kolay anlaşılmasını sağlamaktadır. Devlet teşkilatındaki 

bozulmaların nedenlerini inceleyen düşünürler, bozulmaların ıslah edilebilir durumda 

olduğu senelerde çareyi eski yönetim uygulamalarına geri dönmekte bulmuştur. 

Kanun-ı Kadim olarak adlandırılan eski düzene dönüşün, gerçekleşmesi durumunda, 

Osmanlı’nın yeniden merkezileşmesine neden olabileceği iddia edilebilir. Ancak 

Osmanlı yönetiminin bu konudaki başarısızlığı, öne sürülen iddianın yalnızca 

kanıtlanması mümkün olmayan bir varsayım düzeyinde kalmasına neden olmaktadır. 

 Kanun-ı Kadim’e geri dönüşün mümkün olmadığının anlaşılmaya başladığı 18. 

yüzyılda ise Osmanlı düşünürleri yüzünü batıya dönmüş ve Avrupa ülkelerinde gelişen 

yeni yönetim uygulamalarını Osmanlı’nın koşullarına uyarlamanın yollarını aramaya 

başlamıştır. Osmanlı’da batılı anlamda mutlakiyetçi bir yönetim yapısı kurma 

düşüncesinden yola çıkan bu hareket, zaman içinde Nizam-ı Cedid adını almıştır. Ancak 

çevrede bulunan yerel seçkinlerin, merkezi bürokrasinin ve ordunun gösterdiği direniş 

Nizam-ı Cedid hareketinin nihayetinde başarısızlığa uğramasına neden olmuştur. Bu 

başarısızlık merkeziyetçilik/adem-i merkeziyetçilik çekişmesinde adem-i 



 198 

merkeziyetçiliğin baskın gelmesinden ziyade, yenilik/yenilik karşıtlığı çekişmesini 

yenilik karşıtı grupların kazanmasından kaynaklanmıştır. Merkezi bürokraside ve 

orduda bulunan yenilik karşıtı grupların merkezi hükümete güç kazandıracak 

reformları reddetmesinin nedeni, aynı reformların bu grupların varoluşuna yönelik bir 

tehdit oluşturmasıdır. 

Osmanlı’da Nizam-ı Cedid hareketinin ortaya çıktığı yıllarda Avrupa 

devletlerinin büyük bir bölümünün modernleşme sürecinde önemli aşamalar kaydettiği 

söylenebilir. Avrupa’da modernleşmenin ilk aşaması mutlakiyetçi devlet yapılarının 

ortaya çıkmasıyla gerçekleşmiştir. Çevrede bulunan yerel seçkinlerin bastırılmasıyla ve 

siyasi gücün merkezde bulunan hükümdarın elinde toplanmasıyla kurulan 

merkeziyetçi rejimler, doğaları gereği siyasi anlamda merkeziyetçi bir karaktere sahip 

olmuştur. Hükümdarların şahsi otoritelerini güçlendirmek için merkezi bürokrasiyi 

güçlendirmesi ve çevredeki idari yapılar ile merkezi bürokrasi arasında idari bağlar 

kurması, idari anlamda merkezileşmeyi de beraberinde getirmiştir. Devletin mali 

anlamda merkezileşmesini sağlayan reformların temelinde ise çevrede yer alan yerel 

seçkinleri bastırma ve hükümdarın gücünü artırma arzusunun bulunduğu söylenebilir. 

Modernleşme sürecinin ikinci aşaması ise mutlakiyetçi rejimlerin yerini anayasal 

rejimlere bırakmaya başlamasıyla gerçekleşmiştir. Anayasal rejime geçiş sürecinde 

bürokrasilerin partimonyal karakterini yitirdiği ve daha rasyonel bir yapıya büründüğü 

görülmektedir. Bu süreçte ortaya çıkan yeni ihtiyaçlar devletin yeni işlevler edinmesine 

ve devlet teşkilatının büyümesine neden olmuştur. Bununla birlikte, anayasal rejime 

geçişin her zaman büyük bir merkezileşme sürecini beraberinde getirdiğini söylemek de 

doğru olmayacaktır. Anayasal rejimlerin kuruluş sürecinde bazı devletler daha önce hiç 

olmadığı kadar merkezileşmiş bir yönetim yapısı inşa ederken bazıları siyasi, idari veya 

mali anlamda adem-i merkezileşmiş yönetim yapıları inşa etmenin yolunu bulmuştur. 

Yönetici elitlerin ve hakim olan yönetim geleneğinin karakteri, devletler arasındaki 

farklılığın en önemli nedenlerinden biri olarak sunulabilir. 

Osmanlı Devleti’nin modernleşme süreci boyunca geçirdiği dönüşüm ile Avrupa 

devletlerinin geçirdiği dönüşüm arasında pek çok önemli paralellik bulunmaktadır. 

Süreç güçlü bir hükümdar olan II. Mahmud’un çevrede yer alan yerel seçkinleri 

bastırması ve siyasi gücü tek bir merkezde toplaması ile başlamıştır. Yerel seçkinleri 

bastırırken merkezde bulunan reform karşıtı grupların güç kazanma isteğinden 

faydalanan II Mahmud, daha sonraki süreçte de bu gruplar arasındaki ayrılıkları 

beslemiş ve onların tasfiye edilebilecek kadar zayıf düşmesini sağlamıştır. Reform karşıtı 



 199 

grupların teker teker ortadan kaldırılmasının ardından Osmanlı mutlakiyetçiliğinin 

Batılı bir karakter kazanarak yeniden doğuşunun önünde hiçbir engel kalmamıştır. 

Ancak mutlakiyetçi bir rejim kurmak devletin siyasi adem-i merkezileşme sürecini 

bütünüyle durdurmak için yeterli olamamıştır. Öte yandan, bu dönemden itibaren 

Osmanlı’da merkezileşme eğiliminin yeniden güç kazanmaya başladığı da 

belirtilmelidir. Sonraki yıllarda gerçekleştirilen idari ve mali reformlar, Osmanlı 

egemenliğinde bulunan toprakların bir bölümünde hızlı bir merkezileşme sürecinin 

başlamasını sağlamıştır. 

Tanzimat Dönemi olarak adlandırılan dönemde Osmanlı bürokrasisinin hızlıca 

modern bir görünüm kazanmaya başladığı söylenebilir. Geleneksel bürokrasiden 

rasyonel bürokrasiye geçişin ilk adımları bu dönemde atılmıştır. Taşra teşkilatının 

merkeziyetçi bir anlayışla yeniden düzenlenmesi, yerel özerkliklerin kısıtlanması ve 

merkezin yerel üzerindeki denetimin artırılması gibi gelişmeler de dönemin Osmanlı 

yönetiminin merkeziyetçi bir anlayışa sahip olduğunu göstermektedir. Bununla birlikte, 

çevrede (özellikle de merkezi otoritenin etki altına girmeyen uzak bölgelerde) adem-i 

merkezileşme eğiliminin gücünü korumaya devam ettiği de göz ardı edilmemelidir. Bu 

durum önemli ölçüde Osmanlı’nın çok uluslu bir devlet olmasından kaynaklanmıştır. 

Milliyetçilik akımından etkilenen halklar arasında gelişen ayrılıkçı hareketler, bütün 

merkeziyetçi reformlara rağmen devletin adem-i merkezileşme sürecinin bütünüyle 

durdurulamamasına neden olmuştur. Osmanlı hükümeti bu dönem boyunca bazı 

bölgeleri kontrol altında tutabilmek için yatıştırma politikalarına başvurmuş ve belirli 

bölgelerin yönetimlerine idari özerklikler vermiştir. Ancak bu da siyasi özerklik 

taleplerini ortadan kaldırmak için yeterli olmamıştır. 

Tanzimat Dönemi reformları merkeziyetçi düşünce ile merkezileşme süreci 

arasındaki etkileşimin sınırlılıklarını göstermek için iyi bir örnektir. Osmanlı 

hükümetinin bu dönem boyunca kendiliğinden gerçekleştirdiği bütün reformlar devleti 

siyasi, idari veya mali anlamda daha merkezileşmiş bir yapıya kavuşturmayı 

amaçlamıştır. Buna rağmen milliyetçi akımlar ve Avrupalı devletlerin baskıları Osmanlı 

hükümetini adem-i merkeziyetçi karaktere sahip bazı reformlar yapmaya da mecbur 

kılmıştır. Reformların yalnızca idari ve mali düzenlemeler getirseler dahi uzun vadede 

siyasi adem-i merkezileşmeye yol açtığı görülmektedir. Siyasi adem-i merkezileşme ise 

bağımsızlık mücadelesi veren grupların amacına bir adım daha yaklaşmasını 

sağlamıştır. Bu durum Osmanlı hükümetinin idari ve mali adem-i merkezileşmeyi 

yönetimi kolaylaştıracak bir uygulama olarak değil, devletin varoluşuna yönelik bir 



 200 

tehdit olarak algılamasına neden olmuştur. Bu algının devletin son günlerine kadar 

etkisini sürdürdüğü görülmektedir. 

Osmanlı Devleti’nde anayasal rejime geçiş, Tanzimat Döneminde yetişen yeni bir 

bürokrat grubunun çabalarının neticesinde gerçekleşmiştir. Kendilerine Genç 

Osmanlılar adını veren bu bürokratlar arasında adem-i merkeziyetçi fikirlere sahip olan 

veya hiç değilse adem-i merkezileşmeye ılımlı yaklaşan kişilerin bulunduğu 

görülmektedir. Anayasanın ilanının ardından çalışmaya başlayan Meclis-i Mebusan 

isimli parlamentonun, üyelerinin ülkenin farklı bölgelerinden gelen yerel seçkinlerden 

oluşması nedeniyle, adem-i merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olduğu 

söylenebilir. Bu durum I. Meşrutiyet adı verilen dönemde idari anlamda adem-i 

merkezileşmeye yol açacak reform çalışmalarının yapılmasını mümkün kılmıştır. Ancak 

I. Meşrutiyet Dönemi’nin kısa süre içinde sona ermesi nedeniyle bu çalışmaların çoğu 

yarım kalmıştır. Meşrutiyet rejiminin devam etmesi durumunda adem-i merkeziyetçi 

reformların ne ölçüde uygulamaya geçirilebileceği, devlet teşkilatının bu reformlara 

uyum sağlayıp sağlayamayacağı ve reformların devletin parçalanmasını önleyip 

önleyemeyeceği hakkında kesin bir yorum yapmak mümkün değildir. Bununla birlikte, 

Osmanlı hükümetinin Balkanlar’daki isyanlardan ve Osmanlı-Rus Savaşı’nda alınan 

yenilgiden dahi Meşrutiyet yönetimini sorumlu tutması, devletin henüz bu türden bir 

dönüşüme hazır olmadığının delili olarak sunulabilir. 

II. Abdülhamid Döneminde Osmanlı Devleti’nde yeniden mutlakiyetçi bir rejim 

kurulmuştur. Bu bakımdan Osmanlı Devleti’ndeki tarihi gelişim sürecinin Avrupa’daki 

ulus devletlerinkinden farklılık gösterdiği söylenebilir. II. Abdülhamid reformları 

merkezi hiyerarşinin kendi içinde yeniden merkezileşmesine ve taşra ile merkez 

arasındaki idari bağların daha önce hiç olmadığı kadar kuvvetlenmesine neden 

olmuştur. Takip ettiği denge siyaseti ve halife unvanını etkin bir şekilde kullanması, II. 

Abdülhamid’in mutlak egemen olarak hüküm sürdüğü yıllarda devletin adem-i 

merkezileşme sürecinin duraklamasına yol açmıştır. Ancak bu, ayrılıkçı hareketlerin 

ortadan kaldırıldığı anlamına gelmemektedir. II. Abdülhamid’in aşırı merkeziyetçi 

uygulamalarının neden olduğu siyasi ve idari sorunlar, ayrılıkçı gruplar tarafından 

insanları kendi yanlarına çekmek için kullanılmıştır. Bu durumun ayrılıkçı grupların 

uzun vadede daha çok güç kazanmasını sağladığı söylenebilir. 

Anayasalcı muhalefetin çabaları nihayetinde II. Abdülhamid tarafından kurulan 

mutlakiyetçi rejimin yıkılmasına ve II. Meşrutiyet olarak anılan dönemin başlamasına 

neden olmuştur. Geçiş süreci esnasında başlayan siyasi karışıklıklar uzun zamandır 



 201 

beklemekte olan ayrılıkçı hareketler tarafından bir fırsat olarak değerlendirilmiştir. Bu 

noktadan itibaren siyasi adem-i merkezileşme doğrudan dağılma olarak anılabilecek 

kadar ciddi bir boyuta ulaşmıştır. Bununla birlikte, Osmanlı hükümetinin bu dönem 

boyunca hala merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olduğu da belirtilmelidir. 

Meşrutiyetin ilanından I. Dünya Savaşı’nın sonlarına kadar olan dönem boyunca devlet 

yönetimi çoğunlukla İttihat ve Terakki Cemiyeti adı verilen fırkanın elinde 

bulunmuştur. Osmanlıcılık adı verilen siyasi düşünce akımının en merkeziyetçi 

yorumunu yaptığı söylenebilecek olan bu fırka, çevreden ve merkezdeki diğer 

partilerden gelen adem-i merkeziyetçi reform önerilerinin büyük bir bölümünü 

reddetmiştir. Vilayetlere tüzel kişilik kazandırmak gibi istisnai adem-i merkeziyetçi 

reformlar ise geliştirilen merkeziyetçi kontrol mekanizmaları aracılığıyla 

sınırlandırılmıştır. Osmanlı tarihinin bu noktasında idari ve mali adem-i 

merkezileşmeye götürecek reformlar uygulamanın ne kadar mümkün olduğu ve ne 

ölçüde işe yarayacağı tartışmaya açıktır. Bununla birlikte Osmanlı hükümetinin adem-i 

merkezileşmenin her türlüsünü mümkün olduğunca engellemeye yönelik tutumunun 

da nihayetinde işe yaramadığı söylenebilir. 

Sonuç olarak, Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan yıkılışına kadar olan süreç 

boyunca merkeziyetçi bir anlayışla yönetildiği söylenebilir. Klasik dönem boyunca 

Osmanlı merkeziyetçiliğinin temel motivasyonu yeni fethedilen yerleri merkezin 

kontrolü altına almak ve güçlü bir taşra ordusu inşa ederek fetihlerin devamlılığını 

sağlamak olmuştur. Fetihlerin durduğu ve idari yozlaşmaların baş gösterdiği senelerde 

Osmanlı merkeziyetçiliğinin motivasyonu merkezin çevre üzerindeki otoritesini 

yeniden tesis etmek haline gelmiştir. Osmanlı yönetiminin eski düzene geri dönüş 

hayallerinden vazgeçmesi, modernleşmeye giden yolun başlangıcı olarak 

nitelendirilebilir.  

Modernleşme sürecinde Osmanlı merkeziyetçiliğinin temel motivasyonu devleti 

tek bir bütün halinde tutmak olmuştur. İdari özerkliğin siyasi özerkliğe, bunun da 

bağımsızlığa gittiğini tecrübe eden Osmanlı hükümeti idari adem-i merkezileşmeyi 

sağlayan basit uygulamaları dahi devletin bekası için bir tehdit olarak görmüştür. Ancak 

çevreyi merkeze bağlamak için yapılan girişimlerin ayrılıkçı hareketler tarafından bir 

propaganda malzemesi olarak kullanıldığı da bir gerçektir. Bu durum nihayetinde çok 

uluslu bir devlet olan Osmanlı’nın, dönemin bütün diğer çok uluslu devletleri gibi, 

dağılmasına neden olmuştur. 



 202 

Osmanlı örneği merkeziyetçi düşüncenin devletin merkezileşme düzeyi 

üzerindeki etkisini açık ve net bir şekilde göstermektedir. Dış koşullar elverişli olduğu 

müddetçe hükümetin merkeziyetçi yaklaşımları devletin daha merkezileşmiş bir yapıya 

bürünmesini mümkün kılmıştır. Dış koşullar elvermediğinde ise merkeziyetçi yönetim 

yalnızca önemli ölçüde etkisiz veya bütünüyle başarısız politikalar üretmiştir. Başarısız 

politikaların istenilenin aksi yönde sonuçlar doğurabildiği de dikkat edilmesi gereken 

bir durumdur. Bütün bunlardan yola çıkarak, dışsal koşulları dikkate almayan bir 

yaklaşımın başarısızlığa mahkum olduğunu söylemek mümkündür. Devletin kuruluş 

yıllarında Osmanlı hükümeti dışsal koşulları başarılı bir şekilde kendi lehine 

kullanmıştır. Bu dönemde merkeziyetçi yaklaşımın amaca giden bir araç olduğu 

söylenebilir. Ancak merkeziyetçilik daha sonraki yıllarda araçsal niteliğini kaybetmiş ve 

körü körüne benimsenen bir yönetim geleneği haline gelmiştir. Sürekli eski düzene geri 

dönmeyi hedefleyen Kanun-ı Kadim düşüncesi, Osmanlı yönetiminin dışsal 

koşullardaki değişimin yeteri kadar farkına varamadığını açık bir şekilde 

göstermektedir. Modernleşme döneminde Osmanlı hükümetinin milliyetçilik akımının 

neden olduğu ayrılıkçı akımlarla nasıl mücadele edeceğini bilememesi ve farklı 

milletleri bir arada tutabilecek başarılı bir strateji geliştirememesi de aynı nedenden 

kaynaklanmıştır. O halde merkeziyetçi düşüncenin Osmanlı’nın kuruluşunda da 

yıkılışında da önemli bir role sahip olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır.  

  



 203 

KAYNAKÇA 

Abou-El-Haj, R. '. (2018). Modern Devletin Doğası: 16. Yüzyıldan 18. Yüzyıla Osmanlı 

İmparatorluğu (2 b.). Ankara: İmge Kitabevi. 

Afsaruddin, A. (2024, 8 2). Caliphate. Encyclopedia Britannica: 

https://www.britannica.com/place/Caliphate adresinden alındı 

Afyoncu, E. (2004). Mevacib. 12 18, 2024 tarihinde TDV İslâm Araştırmaları Merkezi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mevacib adresinden alındı 

Ahmad, F. (2023). İttihat ve Terakki 1908-1914 (14 b.). (N. Yavuz, Çev.) İstanbul: Kaynak 

Yayınları. 

Akün, Ö. F. (2002). Koçi Bey. 12 18, 2024 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/koci-bey adresinden alındı 

Akşin, S. (1992). Sened-i ittifak ile Magna Carta'nın Karşılaştırılması. Tarih Araştırmaları 

Dergisi, 16(27), 115-123. 

Akdağ, M. (1963). Celali İsyanları (1550-1603). Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Akkaya Kia, R. (2015). Saraylı Bir Muhalifin Siyasi Mücadelesl: Teşebbüs-i Şahsi ve 

Adem-i Merkeziyet Cemiyeti. Marmara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Hukuk 

Araştırmaları Dergisi, 21(2), 273-296. 

Akpınar, M. (2014). Osmanlı İmparatorluğu'nda Hariciye Nezareti'nin Kuruluşu ve Dış 

Politikanın Kurumsallaşması. Tarih İncelemeleri Dergisi, 29(1), 59-85. 

Akyıldız, A. (2003). Meclis-i Ayan. 01 22, 2025 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/meclis-i-ayan adresinden alındı 

Akyıldız, A. (2003). Meclis-i Mebusan. 01 22, 2025 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/meclis-i-mebusan adresinden alındı 

Akyıldız, A. (2003). Meclis-i Vala-yı Ahkam-ı Adliyye. 01 22, 2025 tarihinde TDV İslâm 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/meclis-i-vala-yi-ahkam-i-

adliyye adresinden alındı 

Akyılmaz, S. G. (2008). Osmanlı Devleti'nde Yönetici Sınıf Açısından Müsadere 

Uygulaması. Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 12(1), 

389-420. 

Al, H. (2002). Kamu Yönetiminde Paradigma Değişimi. Doktora Tezi, T.C. Sakarya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya. 



 204 

Alkan, M. Ö. (1994). Hürriyet ve İtilâf Fırkası’nın İlk Programı ve Nizamnamesi-

Türkiye’de Siyasal Partiler Tarihine Katkı-I. Toplumsal Tarih, 1(2), 49-55. 

Anderson, P. (1980). Lineages of the Absolutist State (2 b.). London: Verso Books. 

Argyriades, D. (2002). Rome and Byzantium: An Administrative Overview. Public 

Administration Quarterly(26), 379-392. 

Aristoteles. (1959). Politics. (H. Rackham, Çev.) London: Harvard University Press. 

Arslan, A., & Yıldırım, B. (2013). Fiili Bağımsızlık Sürecinde Bulgaristan Emareti ve 

Osmanlı Devleti'nin Tutumu (1878-1908). Trakya Üniversitesi Ssoyal Bilimler 

Dergisi, 15(1), 225-238. 

Atçıl, A. (2023). Erken Modern Osmanlı İmparatorluğu'nda Alimler ve Sultanlar (2 b.). 

İstanbul: Klasik. 

Atik, K. (2000). XVII. Yüzyıl Osmanlı Aydınlarına Göre İlmiye Teşkilatındaki 

Çözülmeye İlişkin Tespit ve Teklifler. Bilig(14), 31-54. 

Aydoğdu, N. (2021). Osmanlı Kimliğinden Türk Ulusuna: Modernleşen Türkiye'de 

Kimlik Politikaları. Belgi(21), 59-72. 

Bach, T. (2016). Administrative Autonomy of Public Organizations. A. Farazmend (Dü.) 

içinde, Global Encyclopedia of Public Administration, Public Policy, and Governance 

(Second Edition b., s. 269-277). Cham: Springer. 

Bal, F. (2011). İktisat Tarihi Kaynağı Olarak Layihalar ve Kâtip Çelebi’nin Düstûru’l-

Amel Adlı Eseri. Adam Akademi(1), 45-60. 

Baltacı, C. (1991). Arpalık. 12 18, 2024 tarihinde TDV İslâm Araştırmaları Merkezi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/arpalik adresinden alındı 

Bardakçı, V. V. (2019). Osmanlı Klasik Döneminde Çandarlı Ailesi. Yayımlanmamış 

Doktora Tezi. Bursa: Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Baytal, Y. (2000). Tanzimat ve II. Abdülhamid Dönemleri Eğitim Politikaları. TAM 

Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma Ve Uygulama Merkezi Dergisi(11), 23-

32. 

Berber, E., & Karataş, A. V. (2022). Padişahın Denetlenmesinde Şeyhülislamın Rolü. 

Kırıkkale Hukuk Mecmuası, 2(1), 235-262. 

Beydilli, K. (1989). Alemdar Mustafa Paşa. 01 2025, 20 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/alemdar-mustafa-pasa adresinden alındı 



 205 

Beydilli, K. (1999). Küçük Kaynarca'dan Tanzimat'a Islahat Düşünceleri. İlmi 

Araştırmalar(8), 24-64. 

Beydilli, K. (2007). Nizam-ı Cedid. 12 18, 2024 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nizam-i-cedid adresinden alındı 

Beğ, T. (2020). Tarih-i Ebü'l-Feth. (M. Tulum, Dü.) İstanbul: Ketebe. 

Birbudak, T. S. (2023). Eflak-Boğdan’ın Birliği Meselesi ve Osmanlı Basınına Göre Prens 

Carol’un Romanya Tahtına Çıkışı. Anadolu ve Balkanlar Araştırmaları Dergisi, 

6(12), s. 307-318. 

Birinci, A. (1998). Hürriyet ve İtilaf Fırkası. 01 24, 2025 tarihinde TDV İslâm Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/hurriyet-ve-itilaf-firkasi adresinden alındı 

Bizbirlik, A., & Çiçek, Y. (2013). XV. Yüzyıl Sonlarında Saruhan Sancağı'nın Piyade 

Teşkilatı, Yaya Çiftlikleri ve Demografik Yapı. Türkiyat Mecmuası, 23, 1-26. 

Blau, P. M. (1968). The Hierarchy of Authority in Organizations. American Journal of 

Sociology, 73(4), 453-467. 

Bloch, M. (2019). Feodal Toplum (4 b.). (M. Fırat, Çev.) İzmir: Islık Yayınları. 

Bodin, J. (2010). On Sovereignity: Four Chapters From The Six Books of the Commonwealth. (J. 

H. Franklin, Dü.) Cambridge: Cambridge University Press. 

Bonney, R. (Dü.). (1999). The Rise of the Fiscal State in Europe c.1200-1815. New York: 

Oxford University Press. 

Britannica. (2025, 5 16). Command. The Britannica Dictionary: 

https://www.britannica.com/dictionary/command adresinden alındı 

Britnell, R. (2009). Bureaucracy and Literacy. C. Lansing, & E. English (Dü) içinde, A 

Companion to the Medieval World (s. 413-434). Wiley-Blackwell. 

Caldwell, L. K. (1943). Thomas Jefferson and Public Administration. Public 

Administration Review, 3(3), s. 240-253. 

Callanan, K. (2014). Liberal Constitutionalism and Political Particularism in 

Montesquieu’s The Spirit of the Laws. Political Research Quarterly, 67(3), s. 589-

602. 

Cengiz, H. A. (2018). Halepa Fermanı ve Sonrası Girit’te Yapılan Düzenlemeler. Trakya 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 8(16), 74-89. 



 206 

Ceyhan, N. (2021). Koçi Bey’in IV. Murat’a ve I. İbrahim’e Sunduğu Risalelerin 

Farklılıkları ve Karşılaştırması. ATEBE Dergisi, 1(5), 1-16. 

Cide, Ö. (2014). Osmanlı Kuruluş Döneminde Diğer Beylikler ile Olan İlişkilerde Din 

Faktörü. Kilis 7 Aralık Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 4(7), 99-117. 

Cin, H. (2016). Osmanlı Toprak Düzeni ve Bu Düzenin Bozulması. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Clark, P. (2009). European Cities and Towns 400-2000. Oxford: Oxford University Press. 

Coşkun, B., Pank Yıldırım, Ç., & Şen, E. (2021). Osmnalı Belediyeciliğinin Dönüm 

Noktası: 1877 Tarihli Vilayat Belediye Kanunu. Çağdaş Yerel Yönetimler Dergisi, 

30(2), 1-20. 

Cohen, J. M., & Peterson, S. (1996). Methodological Isues In the Analysis of Decentralization. 

Cambridge: Harvard institute for International Development. 

Cuttica, C. (2015). Absolutism, History of. J. D. Wright (Dü.) içinde, International 

Encyclopedia of the Social & Behavioral Sciences Volume 1 (2nd Edition b., s. 6-12). 

Oxford: Elsevier. 

Çadırcı, M. (1970). Türkiye'de Muhtarlık Teşkilatının Kurulması Üzerine Bir İnceleme. 

Belleten, 34(135), 409-420. 

Çadırcı, M. (1987). Tanzimat'ın İlanı Sıralarında Türkiye'de Yönetim (1826-1839). 

Belleten, 51(201), 1215-1240. 

Çadırcı, M. (1989). Türkiye'de Kaza Yönetimi (1840-1876). Belleten, 53(206), 237-258. 

Çakır, S. (2024). Osmanlı'nın İlk Mebusları. İstanbul: Timaş. 

Çetin, A. (2001). TDV İslâm Ansiklopedisi. 01 21, 2025 tarihinde İsmail Paşa, Hıdiv: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ismail-pasa-hidiv adresinden alındı 

Çiçek, K. (1998). Osmanlı Yönetim Yapısında Yozlaşma ve Siyasetnameler. D. Dursun, 

& H. Al (Dü) içinde, Türkiye'de Yönetim Geleneği: Kurumlar, Sorunlar ve Yeniden 

Yapılanma Arayışları (s. 31-60). İstanbul: İlke Yayıncılık. 

Dönmez, A. (2024). Osmanlı Devleti’nde Devletlerarası Hukuka ve Avrupa 

Diplomasisine Uyum Süreci: Londra Konferansı ve Mehmed Şekib Efendi (1840-

1841). Necmettin Erbakan Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 7(1), s. 109-127. 

Davidson, R. H., & Burak, D. (2003). Osmanlı İmparatorluğuna Elektrikli Telgrafın 

Girişi. OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma Ve Uygulama Merkezi 

Dergisi, 14(14), 347-386. 



 207 

Demirkent, I. (2022). Kayser. 11 21, 2024 tarihinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/kayser adresinden alındı 

Devereux, R. (1964). The First Ottoman Constitutional Period: A Study of the Midhat 

Constitution and Parliament (2 b.). Baltimore: The Johns Hopkins Press. 

Dictionary of the Social Sciences. (2002). Centralization. C. Calhoun (Dü.) içinde, 

Dictionary of the Social Sciences (s. 62-63). Oxford: Oxford University Press. 

Dictionary of the Social Sciences. (2002). Government. C. Calhoun (Dü.) içinde, 

Dictionary of the Social Sciences (s. 196). Oxford: Oxford University Press. 

Dreyfus, F. (2014). Bürokrasinin İcadı (2 b.). (I. Ergüden, Çev.) İstanbul: İletişim. 

Dursun, D. (1998). Türkiye'de Yerel Yönetimlerin Doğuşu ve Siyasi/İdari Gelişme. H. Al 

(Dü.) içinde, Türkiye'de Yönetim Geleneği: Kurumlar, Sorunlar Ve Yeniden Yapılanma 

Arayışları (s. 93-103). İstanbul: İlke Yayıncılık. 

Eisenstadt, S. N. (2002). Multiple Modernities. S. N. Eisenstadt (Dü.) içinde, Multiple 

Modernities (s. 1-31). New York: Routledge. 

Ekinci, E. B. (2008). Osmanlı İdaresinde Adem-i Merkeziyet ve İmtiyazlı Eyaletler. Türk 

Hukuk Tarihi Araştırmaları(6), 7-84. 

El-Hibri, T. (2021). The Abbasid Caliphate: A History. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Elibol, A. (2009). Yeniçeriler ve İktidar Bağlamında Osmanlı Sisteminin Dönüşümü. 

Akademik Bakış, 3(5), 21-40. 

Emecen, F. M. (2001). Osmanlı Hanedanına Alternatif Arayışlar Üzerine Bazı Örnekler 

ve Mülahazalar. İslam Araştırmaları Dergisi(6), 63-76. 

Erşahin, S. (1999). Ulema ve Osmanlı Yenileşmesi: II. Mahmud'un Bazı Islahatı 

Karşısında Ulemanın Tutumu Üzerine Tespitler. Diyanet İlmi Dergi, 15(1), 249-

270. 

Ercoşkun, T. (2012). Osmanlı Devleti’nde Muhtarlık Kurumunun İşleyişine İlişkin 

Düzenlemeler ve Gözlemler. Bilig(60), 131-154. 

Erdem, Ç. (2010). Mehmet Sadık Rıfat Paşa ve 19. Yüzyıl Osmanlı İmparatorluğu'na 

Batılılaşma Bağlamında Kameralizmin girişi. Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi, 12(2), 171-196. 



 208 

Erman, A. (2021). Yunan Kaynaklarına Göre Tepedelenli Ali Paşa ve Yönetimindeki 

Yunanlar. Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları(34), 329-351. 

Eroğul, C. (2010). 1908 Devrimi'ni İzleyen Anayasa Değişiklikleri. S. Akşin, B. Ünlü, & S. 

Balcı içinde, 100. Yılında Jön Türk Devrimi (s. 85-139). İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Ertaş, K. (2018). XVI. yy Osmanlı Devleti Islahat Düşüncesi Bağlamında Gelibolulu 

Mustafa Âli'nin Nasîhatu's Selâtîn İsimli Eseri. Şırnak Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 127-142. 

Eryılmaz, B. (2017). Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme (4 b.). İstanbul: İşaret. 

Eryılmaz, B. (2019). Kamu Yönetimi (12 b.). Kocaeli: Umuttepe Yayınları. 

Feeney, D. (2017). Carthage and Rome: An Introduction. Classical Philology, 112(3), 301-

311. 

Ferguson, Y. H. (2008). Approaches to Defining "Empire" and Characterizing United 

States Influence in the Contemporary World. International Studies Perspectives, 

9(3), 272-280. 

Findley, C. V. (1994). Osmanlı Devletinde Bürokratik Reform. (L. Boyacı, & İ. Akyol, Çev.) 

İstanbul: İz Yayıncılık. 

Gökçe, T. (1993). Vüzera Kanunnamesi. Tarih İncelemeleri Dergisi, 8(1), 99-125. 

Göksu, E. (2009). Türkiye Selçuklularında İkta. Türkiyat Araştırmaları Dergisi(26), 137-154. 

Gözler, K., & Kaplan, G. (2018). İdare Hukuku Dersleri (20 b.). Bursa: Ekin. 

Güllü, R. E. (2018). Bulgar Eksarhlığı’nın Kuruluşu ve Statüsü. Gaziantep Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 17(1), s. 350-361. 

Gürsu, U. (2010). Osmanlı'daki Hükümdarlık Anlayışının Tarih-i Ebu’l Feth'teki 

Yansımaları. Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, 43(43), 67-84. 

García-Sanjuán, A. (2020). Replication and Fragmentation: The Taifa Kingdoms. M. 

Fierro (Dü.) içinde, The Routledge Handbook of Muslim Iberia (s. 64-89). London: 

Routledge. 

Garner, J. W. (1919, Şubat). Administrative Reform in France. The American Political 

Science Review, 13(1), s. 17-46. 



 209 

Gavrov, S., & Klyukanov, I. (2015). Modernization, Sociological Theories of. J. D. Wright 

(Dü.) içinde, International Encyclopedia of the Social & Behavioral Sciences (Cilt 15, s. 

9965–9971). Amsterdam: Elsevier. 

Gelibolulu Mustafa Ali. (2015). Nushatü's-Selatin. İstanbul: Büyüyen Ay. 

Gençoğlu, M. (2011). 864 ve 1871 Vilâyet Nizamnamelerine Göre Osmanlı Taşra 

İdaresinde Yeniden Yapılanma. Çankırı Karatekin Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 2(1), 29-50. 

Gencer, A. İ. (1991). Ayastefanos Antlaşması. 01 23, 2025 tarihinde TDV İslam 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/ayastefanos-antlasmasi 

adresinden alındı 

Gencer, A. İ. (1992). Berlin Antlaşması. 01 23, 2025 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/berlin-antlasmasi adresinden alındı 

Germino, D. (1986). Antonio Gramsci: From the Margins to the Center, the Journey of a 

Hunchback. boundary 2, 14(3), 19-30. 

Giddens, A. (1996). The Consequences of Modernity. Oxford: Polity Press. 

Greenfeld, L. (1994). Natioanlism: Five Roads to Modernity. Cambridge: Harvard 

University Press. 

Guanglin, M. (2023). The Feudal Contract and the Monarchy in Medieval England. Social 

Sciences in China, 44(2), s. 112-128. 

Harper, D. (2025, 06 11). Etymology of Empire. Online Etymology Dictionary: 

https://www.etymonline.com/word/empire adresinden alındı 

Harris, J., & Pushkin, A. (2008). Auditing. E. M. Berman, & J. Rabin (Dü) içinde, 

Encyclopedia of Public Administration and Public Policy: Volume 1 (s. 123-129). 

Danvers: Taylor & Francis Group. 

Haydaroğlu, İ. (1995). II. Abdülhamit'in Hafiye Teşkilatı Hakkında Bir Risale. Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 17(28), 109-133. 

Heper, M. (2023). Türkiye'de Devlet Geleneği (7 b.). Ankara: Doğubatı. 

Heywood, A. (2019). Politics (5 b.). London: Red Globe Press. 

Hobbes, T. (1998). Leviathan. (J. C. Gaskin, Dü.) New York: Oxford University Press. 

Holslag, J. (2018). A Political History of the World: THree Thousand Years of War and Peace. 

Penguin Books. 



 210 

Hopkins, T. K., & Wallerstein, I. (1982). World-Systems Analysis: Theory and Methodology. 

California: Sage Publications. 

İbrahim Müteferrika. (1990). Milletlerin Düzeninde İlmi Usuller. (Ö. Okutan, Dü.) İstanbul: 

Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

İhsanoğlu, E. (2002). Osmanlı Medrese Geleneğinin Doğuşu. Belleten, 66(247), 849-904. 

İmamoğlu, H. V. (2022). Coğrafi Keşiflerden Sonra Oluşan Yenidünya Düzeni ve 

Osmanlı Ekonomi Politiği. Journal of History School(57), 1025-1041. 

İnalcık, H. (1959). Osmanlılar'da Saltanat Veraseti Usulü ve Türk Hakimiyet Telakkisiyle 

İlgisi. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 14(1), 69-94. 

İnalcık, H. (1964). Sened-i İttifak ve Gülhane Hatt-ı Hümayunu. Belleten, 28(112), 603-

622. 

İnalcık, H. (1982). The Question of the Emergence of the Ottoman State. International 

Journal of the Turkish Studies, 2(2), 71-79. 

İnalcık, H. (2000). The Ottoman Empire (The Classical Age 1300-1600). Phoenix. 

İnalcık, H. (2007). Osmanlı Beyliği'nin Kurucusu Osman Beg. Belleten, 71(261), 479-536. 

İnalcık, H. (2008). Rumeli. 12 9, 2024 tarihinde TDV İslâm Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/rumeli adresinden alındı 

Ünsal, C. (2018). İbrahim Müteferrika, Usulü’l-Hikem Fi-Nizami’l-Ümem (İnceleme-Metin). 

Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, 

İstanbul. 

İpşirli, M. (1993). Dahiliye Nezareti. 01 21, 2025 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/dahiliye-nezareti adresinden alındı 

İpşirli, M. (2000). İlmiye. 12 11, 2024 tarihinde TDV İslâm Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ilmiye adresinden alındı 

İpşirli, M. (2010). Şeyhülislam. 12 11, 2024 tarihinde TDV İslâm Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/seyhulislam adresinden alındı 

İslamoğlu, A. (2019). Osmanlı Devletinde Kadılık Kurumunun Tarihsel Gelişim Süreci. 

Adalet Dergisi, 62-84. 

Jefferson, T. (2004). Jefferson: Political Writings. (J. Appleby, & T. Ball, Dü) Cambridge: 

Cambridge University Press. 



 211 

Köprülü, M. F. (1931). Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri Hakkında 

Bazı Mülahazalar. Türk Hukuk ve İktisat Tarihi Mecmuası, 165-298. 

Küçük, C. (1991). Babıali Baskını. 01 24, 2025 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/babiali-baskini adresinden alındı 

Küçük, C., & Ertüzün, T. (1994). Düyun-ı Umumiye. 01 23, 2025 tarihinde TDV İslam 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/duyun-i-umumiyye 

adresinden alındı 

Kılıç, H. (2020). Tanzimat Reformlarının Düzenleyici Yüksek Kurumu Olarak Meclis-i 

Âli-i Tanzimat (1854-1861). Turkish Studies-Comparative Religious Studies, 15(4), 

531-544. 

Kılıç, S. (2005). 1864 Vilayet Nizamnamesinin Tuna Vilayetinde Uygulanması ve Mithat 

Paşa. Tarih Araştırmaları Dergisi, 24(37), 99-111. 

Kılıç, S. (2009). Tanzimat'ın İlanından 1864 Düzenlemesine Kadar Geçen Dönemde 

Valilik Kurumu. Tarih Araştırmaları Dergisi, 28(45), 43-62. 

Kırmızı, A. (2003). Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Maliye Nazırları. Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, 1(1), 97-114. 

Kırmızı, A. (2016). Abdülhamid'in Valileri: Osmanlı Vilayet İdaresi 1895-1908 (4 b.). 

İstanbul: Klasik. 

Kaştan, Y. (2016). Osmanlı Devleti'nde "1913 Tarihli İdare-i Umumiye-i Vilayat Kanun-i 

Muvakkati" ile Vilayet Yönetiminin Yeniden Yapılandırılması. Osmanlı 

Medeniyeti Araştırmaları Dergisi, 2(2), 78-98. 

Kafadar, C. (2021). İki Cihan Aresinde: Osmanlı Devleti'nin Kuruluşu. İstanbul: Metis. 

Kaluç, Ş. (2009). Osmanlı Ahrar Fırkasının Kuruluşu, Faaliyetleri ve Sonu. Liberal 

Düşünce Dergisi(54), 191-227. 

Karaduman, G. (2005). Sancak (Liva) Kanunnameleri. Türkiye Araştırmaları Literatür 

Dergisi, 3(6), 527-538. 

Karagöz, M. (1995). Osmanlı Devletinde Islahat Hareketleri Ve Batı Medeniyetine Giriş 

Gayretleri (1700-1839). OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve 

Uygulama Merkezi Dergisi(6), 173-194. 

Karal, E. Z. (1988). Osmanlı Tarihi V. Cilt: Nizam-ı Cedid ve Tanzimat Devirleri (1789-1956). 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 



 212 

Karal, E. Z. (1988). Osmanlı Tarihi VI. Cilt: Islahat Fermanı Devri (1856-1861) (4 b.). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Karal, E. Z. (1988). Osmanlı Tarihi VII. Cilt: Islahat Fermanı Devri (1861-1876) (4 b.). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Karal, E. Z. (1988). Osmanlı Tarihi VIII. Cilt: Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri (1876-

1907) (4 b.). Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Karal, E. Z. (1996). Osmanlı Tarihi IX. Cilt: İkinci Meşrutiyet ve Birinci Dünya Savaşı (1908-

1918). Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Karamuk, G. (2000). Devşirmelerin Hukuki Durumları Üzerine. O. Özel, & M. Öz (Dü) 

içinde, Söğüt'ten İstanbul'a Osmanlı Devletinin Kuruluşu Üzerine Tartışmalar (s. 

555-572). Ankara: İmge Kitabevi. 

Karazeybek, M. (2020). Kuruluş Döneminde Osmanlı Vakıfları. Journal of History 

School(45), 868-901. 

Karpat, K. H. (2023). Osmanlı Modernleşmesi (7 b.). İstanbul: Timaş. 

Karta, N. (2014). Sultan III. Selim Döneminde Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik 

Durumu ve Alınan Tedbirler. Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi(6), 21-50. 

Katip Çelebi. (1982). Bozuklukların Düzeltilmesinde Tutulacak Yollar (Düsturu'l-amel li-

islahi'l-halel). (A. Can, Dü.) Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

Kendle, J. E. (1968). The Round Table Movement and 'Home Rule All Round'. The 

Historical Journal, 11(2), 332-353. 

Kennedy, H. (1990). The Barmakid Revolution in Islamic Government. Pembroke 

Papers(1), 89-98. 

Kerimoğlu, H. T. (2007). Kilise ve Mektepler Kanunu Örneğinde II. Meşrutiyet 

Döneminde İttihatçı-Rum İlişkileri. Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, 

6(14), 3-25. 

Kerimoğlu, H. T. (2014). İttihat ve Terakki Cemiyeti'nin Makedonya Politikası Ve 

Çeteler1 Kanunu 1908-1912. Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 14(2), 149-188. 

Kiser, E. (2021). Premodern Taxation. L. Haelberg, & L. Seelkopf (Dü) içinde, Handbook 

on the Politics of Taxation (s. 17-32). Cheltenham: Edward Elgar Publishing. 

Koçi Bey. (1993). Koçi Bey Risalesi. (Z. Danışman, Dü.) İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 



 213 

Kocaoğlu, M. (1995). Kavalalı Mehmet Ali Paşa İsyanı (1831-1841). OTAM Ankara 

Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi(6), 195-210. 

Krogh, T. (2015). Jean Bodin: The Modern State Comes into Being. G. Floistad (Dü.) 

içinde, Philosophy of Justice (s. 43-60). Oslo: Springer. 

Kurbanlı, M. (2021). Kanun-ı Esasinin Pozitif Hukuk Açısından Kısa Bir İncelemesi. 

Konya Barosu Dergisi(1), 175-211. 

Kurtaran, U. (2011). Osmanlı İmparatorluğu'nda Millet Sistemi. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi(8), 57-71. 

Kurtaran, U. (2014). Osmanlı Devletinde Şehzadelik Makamına Yeni Bir Bakış: 

Şehzadelerin Doğumu, Yetiştirilmesi ve Tahta Çıkış Süreçleri Hakkında Bir 

Değerlendirme. Turkish Studies, 9(4), 759-778. 

Lütfi Paşa. (2017). Asafname. (A. Uğur, Dü.) İstanbul: Büyüyen Ay. 

Larner, J., & Marino, J. (2025, 5 18). Unification of Italy. Encyclopedia Britannica: 

https://www.britannica.com/place/Italy/Unification adresinden alındı 

Lattimore, O. (1957). Feudalism in History by Rushton Coulborn. Past & Present(12), 47-

57. 

Lieven, D. (2000). Empire: Russian Empire and Its Rivals. New Haven: Yale University 

Press. 

Lipset, S. M. (1960). Political Man: The Social Bases of Politics. New York: Doubleday 

Company Inc. 

Locke, J. (2016). Second Treatise of Government and A Letter Concerning Toleration. (M. 

Goldie, Dü.) Oxford: Oxford University Press. 

Márquez, X. (2007, 12 4). Technologies of State: The Technological Foundations of the Modern 

State. SSRN: https://ssrn.com/abstract=1052701 adresinden alındı 

Machiavelli, N. (1996). Discourses on Livy. Chicago: The University of Chicago Press. 

Machiavelli, N. (2008). The Prince. (J. B. Atkinson, Çev.) Indianapolis: Hackett Publishing 

Company Inc. 

Maksudoğlu, M. (2000). Osmanlı Tarih Terminolojisi ile İlgili Bazı Yanlışlar. Eskişehir 

Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1(1), 45-55. 



 214 

Manav, N. (2017). II. Meşrutiyet'te Abdülhamid Dönemi Kadrolarının Tasfiyesi ve 

Tekaüd Sandıkları. Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 2(1), 240-260. 

Manfield, R. (1973, Aralık). Bureaucracy and Centralization: An Examination of 

Organizational Structure. Administrative Science Quarterly, 18(4), s. 477-488. 

Mansfield, H. C. (2010). Tocqueville: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University 

Press. 

Mansfield, H. C. (2010). Tocqueville: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University 

Press. 

Mardin, Ş. (1962). Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu (14 b.). İstanbul: İletişim. 

Mardin, Ş. (1973). Center-Periphery Relations: A Key to Turkish Politics? Daedalus, 

102(1), 169-190. 

Mardin, Ş. (2002). Türk Modernleşmesi (11 b.). İstanbul: İletişim. 

Mardin, Ş. (2019). Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908 (22 b.). İstanbul: İletişim. 

Mcgarry, J. (2007). Asymmetry in Federations, Federacies and Unitary States. 

Ethnopolitics, 6(1), 105-116. 

McGarth, J. (2024). The Centralization and Rationalization of the Political State. J. 

McGarth, & K. C. Martin (Dü) içinde, The Modernization of the Western World 

(Third Edition b., s. 107-114). New York: Routledge. 

Merçil, E. (1991). Anadolu Beylikleri. 09 13, 2024 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/anadolu-beylikleri#1-tarih adresinden alındı 

Merriam-Webster. (2025, 5 17). Capital. Merriam-Webster.com dictionary: 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/capital adresinden alındı 

Merriam-Webster. (2025, 5 16). Rulemaking. Merriam-Webster.com legal dictionary: 

https://www.merriam-webster.com/legal/rulemaking adresinden alındı 

Mert, Ö. (1991). Ayan. 12 18, 2024 tarihinde TDV İslâm Araştırmaları Merkezi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ayan adresinden alındı 

Mill, J. S. (2009). Considerations on Representative Government. The Floating Press. 

Molho, A., Raaflaub, K., & Emlen, J. (Dü). (1994). City States in Classical Antiquity and 

Medieval Italy. Ann Arbor: The University of Michigan Press. 



 215 

Montesquieu. (1989). The Spirit of the Laws. (R. Geuss, & Q. Skinner, Dü) Cambridge: 

Camridge University Press. 

Mooers, C. (1991). The Making of Bourgeois Europe: Absolutism, Revolution, and the Rise of 

Capitalism in England, France, and Germany. Londra: Verso. 

Nakiboğlu, A., & Bukarlı, E. (2017). II. Mahmud Dönemi İktisadi Islahatları. Diyalektolog: 

Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi(14), 31-51. 

Nichols, D. L., & Charlton, T. H. (Dü). (1997). The Archaeology of City States: Cross-Cultural 

Approaches. Washington: Smithsonian Institution Press. 

Oktay, T. (2008). R. Bozlağan, & Y. Demirkaya içinde, Türkiye'de Yerel Yönetimler (s. 119-

157). Ankara: Nobel Yayın Dağıtım. 

Oktay, T. (2011). Osmanlı'da Büyükşehir Belediye Yönetimi: İstanbul Şehremaneti. İstanbul: 

Yeditepe. 

Oktay, T. (2022). Yerel Yönetimler. İstanbul: İdealKent Yayınları. 

Ortaylı, İ. (2001). Osmanlı Devleti'nde Kadı. 12 10, 2024 tarihinde TDV İslâm 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/kadi#2-osmanli-devletinde-

kadi adresinden alındı 

Ortaylı, İ. (2018). Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri (1840-1880) (3 b.). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu. 

Ortaylı, İ. (2020). Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi. Ankara: Cedit Neşriyat. 

Önen, N., & Reyhan, C. (2011). Mülkten Ülkeye: Türkiye'de Taşra İdaresinin Dönüşümü 

(1839-1929). İstanbul: İletişim. 

Özcan, A. (1982). Fatih'in Teşkîlat Kanûnamesi ve Nizam-ı Âlem İçin Kardeş Katli 

Meselesi. Tarih Dergisi(33), 7-56. 

Özcan, A. (1992). Fatih Devri Kanunlaştırma Hareketleri. İstanbul Armağanı 1 : Fetih ve 

Fatih (s. 153-160). içinde İstanbul: İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür İşleri 

Daire Başkanlığı Yayınları. 

Özcan, A. (1995). II. Mahmud ve Reformları Hakkında Bazı Gözlemler. Tarih İncelemeleri 

Dergisi, 13-39. 

Özcan, A. (1997). Harbiye. 01 20, 2020 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/harbiye adresinden alındı 



 216 

Özcan, A. (1998). Hilafet/Osmanlı Dönemi. 11 21, 2024 tarihinde Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansikopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/hilafet#2-osmanli-

donemi adresinden alındı 

Özcan, A. (2002). Kul. 11 21, 2024 tarihinde Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/kul--osmanli adresinden alındı 

Özcan, A. (2007). Otuzbir Mart Vakası. 01 24, 2024 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/otuzbir-mart-vakas adresinden alındı 

Özkan, A. (2011). Kanlıca Konferansı Sonrasında Müslümanların Sırbistan’dan 

Çıkarılmaları ve Osmanlı Devleti’nin Sırbistan’dan Çekilişi (1862-1867). Gazi 

Akademik Bakış, 5(9), s. 123-138. 

Özkaya, Y. (2014). Osmanlı İmparatorluğu'nda Ayanlık (2 b.). Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Özkaya, Y., & Akyıldız, A. (2020). Muhassıl. 01 22, 2025 tarihinde TDV İslam 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/muhassil--tahsildar 

adresinden alındı 

Özkul, O. (2018). Osmanlı Devleti’nin Kuruluş Ve Gelişme Döneminde İlim ve 

Ulemâ’nın Önemi Hakkında Osmanlıca Bir Makale. Uluslararası Medeniyet 

Çalışmaları Dergisi, 3(1), 224-236. 

Öztürk, M. (2010). Arap Ülkelerinde Osmanlı İdaresi. History Studies International Journal 

of History(Middle East Special Issue), 325-351. 

Pala, İ. (2006). Nasihatname. 12 12, 2024 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nasihatname adresinden alındı 

Peci, A., & Pulgar, O. (2019). Autonomous Bureaucrats in Independent Bureaucracies? 

Loyalty Perceptions Within Supreme Audit Institutions. Public Management 

Review, 21(1), 47-68. 

Peters, B. G. (2001). The Politics of Bureaucracy (Fifth Edition b.). London: Routledge. 

Pierson, C. (1996). The Modern State. London: Routledge. 

Platon. (2018). Devlet (35 b.). (S. Eyüboğlu, & M. A. Cimcoz, Çev.) İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Porter, R. B. (1977). John Stuart Mill and Federalism. Publius, 7(2), s. 101-124. 

Pye, L. W. (1968). Political Culture. D. L. Sills (Dü.) içinde, International Encyclopedia of 

the Social Sciences: Volume 13 (s. 218-225). USA: The Macmillian l 



 217 

Riggs, F. W. (1997). Modernity and Bureaucracy. Public Administration Review, 57(4), s. 

347-353. 

Robert, J. M., & Westad, O. (2013). The History of the World (Sixth Edition b.). Oxford: 

Oxford University Press. 

Rowley, C. K., & Wu, B. (2014). Britannia 1066-1884 From Medieval Absolutism to the Birth 

of Freedom Under Constitutional Monarchy, Limited Suffrage, and the Rule of Law. 

New York: Springer. 

Sümer, F. (2009). Selçuklular. 09 13, 2024 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/selcuklular#6 adresinden alındı 

Sabahaddin, P. (2022). İttihat ve Terakki'ye Açık Mektuplar, Türkiye Nasıl Kurtarılabilir ve 

İzahlar (3 b.). İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları. 

Sakal, M., & Gölçek, A. G. (2017). Osmanlı Devleti’nde Mali Bunalım ve Reform. 

Sosyoekonomi, 25(34), 11-32. 

Schneider, A. (2003). Decentralization: Conceptualization and Measurement. Studies in 

Comparative International Development, 38(3), s. 32-56. 

Schochet, G. J. (1979). Introduction: Constitutionalism, Liberalism and the Study of 

Politics. Nomos(20), s. 1-15. 

Seçkin, Ç. Ş., Türkçelik, Ö., & Soyupak, M. (2023). Karıştırılan İki Önemli Mesele: 

Osmanlı’da Devşirme Sistemi ve Pençik Kanunu. Sosyal, Beşeri ve İdari Bilimler 

Dergisi, 6(8), 1053-1065. 

Seyitdanlıoğlu, M. (1992). Tanzimat Dönemi İmar Meclisleri. OTAM Ankara Üniversitesi 

Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi(3), 323-332. 

Seyitdanlıoğlu, M. (1996). Yerel Yönetim Metinleri VII: 1871 Vilayet Nizamnamesi ve 

Getirdikleri. Çağdaş Yerel Yönetimler, 5(6), 89-103. 

Seyitdanlıoğlu, M. (1999). Tanzimat Devrinde Meclis-i Vala (1838-1868) (2 b.). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Shils, E. A. (1961). Centre and Periphery. The Logic of Personal Knowledge: Essays Presented 

to Michael Polanyi (s. 117-130). içinde London: Routledge & Kegan Paul. 

Skinner, Q. (1981). Machiavelli: A Very Short Introduction. New York: Oxford University 

Press. 



 218 

Sommerville, J. (2016). Early Modern Absolutism in Practice and Theory. C. Cuttica, & 

G. Burgess (Dü) içinde, Monarchism and Absolutism is Early Modern Europe (s. 117-

131). New York: Routledge. 

Sommerville, J. (2016). Hobbes and Absolutism. A. P. Martinich, & K. Hoekstra (Dü) 

içinde, The Oxford Handbook of Hobbes (s. 533-555). New York: Oxford University 

Press. 

Stanisevski, D. (2004, Mart). Economy and Bureaucracy: Handmaidens of Modern 

Capitalism. Administrative Theory & Praxis, 26(1), s. 119-127. 

Stephenson, P. (2010). The Rise of the Middle Byzantine Aristocracy and the Decline of 

the Imperial State. P. Stephenson (Dü.) içinde, The Byzantine World (s. 22-34). New 

York: Routledge. 

Şahin, H. (2013). Osmanlı Tımar Sisteminin Menşei Meselesi. Uluslararası Avrasya Sosyal 

Bilimler Dergisi, 4(12), 58-74. 

Şahin, M., & Işık, E. (2011). Osmanlı'dan Cumhuriyete Mahalle Yönetimi. Dumlupınar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi(30), 221-230. 

Şakul, K. (2005). Nizam-ı Cedid Düşüncesinde Batılılaşma ve İslami Modernleşme. 

Divan İlmi Araştırmalar Dergisi(19), 117-150. 

Şimşek, H. (2008). Yüzüncü Yılında Meşrutiyet’in İlanı ve Gayrimüslim Cemaatler. Hitit 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(1), 53-73. 

Türkkan, H. (2023). Osmanlı Devleti'nde Anayasa Düşüncesinin Gelişimi ve Kanun-ı Esasi 

Tartışmaları. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Tavallaei, F. (2022). Separation of the Powers from Birth to Now: Democratic Countries. 

A. Farazmand (Dü.) içinde, Global Encyclopedia of Public Administration, Public 

Policy, and Governance (s. 11888-11893). Cham: Springer. 

TBMM. (2023). Osmanlı'dan Günümüze Türk Anayasa Metinleri. (Ö. Kesikbaş, A. H. 

Kurnaz, & Ş. İba, Dü) Ankara: TBMM Basımevi. 

Teall, J. L., & Nicol, D. (2024, Eylül 9). Byzantine Empire. Encyclopedia Britannica: 

https://www.britannica.com/place/Byzantine-Empire adresinden alındı 

Tekeli, İ. (2009). Cumhuriyetin Belediyecilik Öyküsü (1923-1990). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları. 



 219 

Temperley, H. (1932). The Treaty of Paris of 1856 and Its Execution. The Journal of Modern 

History, 4(4), s. 523-543. 

The Editors of Encyclopaedia Britannica. (2025). Divine Right of Kings. 05 03, 2025 

tarihinde Encyclopedia Britannica: https://www.britannica.com/topic/divine-

right-of-kings adresinden alındı 

Tocqueville, A. d. (2002). Democracy in America. (H. C. Mansfield, & D. Winthrop, Dü) 

Chicago: The University of Chicago Press. 

Tokalak, İ. (2017). Bizans Osmanlı Sentezi (3 b.). İstanbul: Asi Kitap. 

Torun, F. S. (2012). Osmanlı Taşra İdaresinin Yeniden Yapılanma Süreci. Karadeniz 

Araştırmaları, 32(32), 81-97. 

Tribe, K. (1993). Mercantilism and the Economics of State Formation. L. Magnusson (Dü.) 

içinde, Mercantilist Economics (s. 175-187). New York: Springer Science+Business 

Media. 

Tuna, S. A. (2022). Vilayat-ı Sitte Islahatı’nın Van’da Uygulanma Çabaları. Akademik 

Bakış, 16(31), 19-40. 

Tunus, O. (2019). 17. Yüzyılda Osmanlı Devleti'ndeki Büyük Kaçgun'un Neden ve 

Sonuçları. Uluslararası Yönetim İktisat ve İşletme Dergisi, 15(2), 409-421. 

Tural, E. (2004). II. Meşrutiyet Döneminde Siyasal Partilerin Taşra Politikaları. Amme 

İdaresi Dergisi, 37(4), 57-82. 

Turan, N. S. (2004). Osmanlı Diplomasisinde Batı İmgesinin Değişimi ve Elçilerin Etkisi 

(18. ve 19. Yüzyıllar. Sosyal Bilimler Dergisi, 6(2), 57-86. 

Unan, F. (2004). Medreseler ve Osmanlı Merkezi Yönetimi. Manas Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 5(9), 1-7. 

Unan, F. (2007). Paye. 12 11, 2024 tarihinde TDV İslam Ansiklopedisi: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/paye--rutbe adresinden alındı 

Uzunçarşılı, İ. H. (1975). Sancağa Çıkarılan Osmanlı Şehzadeleri. Belleten, 39(156), 659-

696. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1984). Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilatı. Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Basımevi. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1988). Osmanlı Tarihi 1. Cilt. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Vryonis Jr., S. (1965). Seljuk Gulams and Ottoman Devshirmes. Der Islam(41), 224-252. 



 220 

Wagner, P. (1994). A Sociology of Modernity: Liberty and Discipline. New York: Routledge. 

Ward, L. (2005). Locke on Executive Power and Liberal Constitutionalism. Canadian 

Journal of Political Science, 38(3), s. 719-744. 

Ward, L. (2007, Haziran 20). Montesquieu on Federalism and Anglo-Gothic 

Constitutionalism. Publius: The Journal of Federalism, 37(4), s. 551-577. 

Weber, M. (1946). Politics as a Vocation. H. Gerth, & C. Mills (Dü) içinde, From Max 

Weber: Essays in Sociology, (s. 77-128). New York: Oxford Univesity Press. 

Weber, M. (1978). Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology. (G. Roth, & C. 

Wittich, Dü) London: University of California Press. 

Wittrock, B. (2002). Modernity: One, None or Many? European Origins and Modernity 

as a Global Condition. S. N. Eisenstadt (Dü.) içinde, Multiple Modernities (s. 31-

61). London: Routledge. 

Wynen, J., Verhoest, K., & Rübercksen, K. (2014, Mart). Decentralizastion in Public Sector 

Organizastions: Do Organizational Autonomy and Result Control Lead to 

Decentralization Toward Lower Hierarchical Levels? Public Performance & 

Management Review, 37(3), s. 496-520. 

Yılmaz, C. (2015). Osmanlı Siyasi Düşüncesinde Kanun-ı Kadim. XI. Milli Türkoloji 

Kongresi Bildiri Kitabı (s. 101-117). İstanbul: Pelikan Basım. 

Yanar, H. İ., Parlak, B., & Çetin, M. Ş. (2022). Osmanlı Devleti’nde Ayanlık Müessesesi 

ve Merkez-Çevre İlişkisi. TESAM Akademi Dergisi, 155-177. 

Yetkin, A. (2012). Divan-ı Hümayun. The Journal of Academic Social Science Studies, 5(5), 

353-390. 

Yorke, B. (1990). Kings and Kingdoms of Early Anglo-Saxon England. London: Routledge. 

Young, J. T. (1897). Administrative Centralization and Decentralization in England. The 

Annals of the American Academy of Political and Social Science, 10, 39-57. 

Young, J. T. (1898). Administrative Centralization and Decentralization in France. The 

Annals of the American Academy of Political and Social Science , Jan, 11, s. 24-43. 

Zürcher, E. J. (2019). Modernleşen Türkiye'nin Tarihi. (Y. Saner, Çev.) İstanbul: İletişim. 

 


