
 
 

 
T.C. 

DOĞUŞ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

BAHAR VE DR. CHA DİZİLERİNDE KADIN 

TEMSİLLERİNİN KARŞILAŞTIRILMASI: 

TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİNİN KÜLTÜREL 

FARKLILIKLAR BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Tezi Hazırlayan 

ESMA MERVE SALABAŞ 

 

 

İstanbul, 2025



 
 

 
T.C. 

DOĞUŞ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

BAHAR VE DR. CHA DİZİLERİNDE KADIN 

TEMSİLLERİNİN KARŞILAŞTIRILMASI: 

TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİNİN KÜLTÜREL 

FARKLILIKLAR BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Tezi Hazırlayan 

ESMA MERVE SALABAŞ 

202391040005 

0009-0007-9381-5493 

 

Danışman 

Doç. Dr. Canan ARSLAN 

 

İstanbul, 2025



 
 

YEMİN METNİ 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Bahar ve Dr. Cha Dizilerinde Kadın 

Temsillerinin Karşılaştırılması: Toplumsal Cinsiyet Rollerinin Kültürel Farklılıklar 

Bağlamında İncelenmesi” başlıklı bu çalışmanın, bilimsel ahlak ve geleneklere 

uygun şekilde tarafımdan yazıldığını, bu tezdeki bütün bilgileri akademik ve etik 

kurallar içinde elde ettiğimi, yararlandığım eserlerin tamamının kaynaklarda 

gösterildiğini ve çalışmamın içinde kullanıldıkları her yerde bunlara atıf yapıldığını, 

patent ve telif haklarını ihlal edici bir davranışımın olmadığını belirtir ve bunu 

onurumla doğrularım. 

 

Esma Merve SALABAŞ 

28.05.2025 

  





 
 

Adı ve Soyadı : Esma Merve SALABAŞ 

Danışmanı : Doç. Dr. Canan ARSLAN 

Derecesi ve Tarihi : Yüksek Lisans Tezi- 28.05. 2025 

Alanı : İletişim Bilimleri 

Anahtar Kelimeler: Bahar Dizisi, Dr. Cha Dizisi, kadın, toplumsal cinsiyet, kültür. 

ÖZET 

BAHAR VE DR. CHA DİZİLERİNDE KADIN TEMSİLLERİNİN 

KARŞILAŞTIRILMASI: TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİNİN 

KÜLTÜREL FARKLILIKLAR BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

Bu çalışma, Türkiye yapımı olan Bahar ve Güney Kore yapımı olan Dr. Cha 

dizilerindeki kadın karakterlerin toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında karşılaştırmalı 

analizini sunmaktadır. Araştırmanın amacı, söz konusu dizilerdeki karakterlerin 

kurgusunda ortaya çıkan cinsiyet normu temsillerini ve bu temsillerin Türkiye ile 

Güney Kore’nin toplumsal ve kültürel göstergeleriyle ilişkilendirilme biçimlerini 

ortaya koymaktır. Teorik bölümde toplumsal cinsiyet rolleri, medya temsilleri ve 

kültürel farklılıklara dair kavramsal çerçeve oluşturulmuş, metodolojik olarak içerik 

analizi yöntemi tercih edilmiştir. İçerik analizi, karakterlerin bölüm bölüm 

incelenmesini ve tematik kodlama uygulamasını kapsayarak söylem, davranış ve 

görsel anlatım boyutlarını değerlendirmiştir. Bulgular, Bahar dizisindeki 

karakterlerin geleneksel aile ve toplumsal roller çerçevesinde temsil edildiğini, Dr. 

Cha dizisindeki karakterlerin ise iş yaşamı, bireysel özerklik ve modern kimlik 

temalarını ön plana çıkardığını göstermiştir. Her iki dizide de kültürel değerlerin 

kadın temsillerini biçimlendirmede belirleyici bir rol oynadığı da anlaşılmıştır. 

Çalışmada ayrıca dizilerin yayınlandığı dönemlere dair toplumsal değişim 

dinamikleri ve izleyici algılarına yönelik literatür bulgularıyla ilişkilendirme 

yapılmıştır. Bu yaklaşım, akademik ve pratik açılardan medya okuryazarlığı ve 

kültürel duyarlılık perspektifinden dizilerdeki toplumsal cinsiyet temsillerini 

değerlendirmeyi mümkün kılmıştır.  Araştırma, farklı kültürlerin kadın temsillerine 

dair normatif beklentileri nasıl şekillendirdiği ve bu beklentilerin karakter 

trajektoryalarına yansımaları üzerine de önemli bulgular sunmuştur. Mevcut literatür 

çoğunlukla tek ülke örneğine odaklanırken, bu çalışma farklı kültürlere ait medya 

üretimlerini karşılaştırarak alana özgün bir katkı sağlamıştır. Elde edilen bulgular, 

medya metinlerinde kültürel kodların cinsiyet rollerini yeniden üretmesi ve izleyici 

algısı üzerindeki potansiyel etkilerini çok boyutlu bir perspektifle açığa çıkarmştır.



 
 

Name And Surname : Esma Merve SALABAŞ 

Supervisor : Assoc. Professor Canan ARSLAN 

Degree And Date : Master's Thesis- 28.05.2025 

Major : Communication Sciences 

Key Words : Spring Series, Dr. Cha Series, women, gender, culture. 

 

ABSTRACT 

BAHAR AND DR. COMPARISON OF WOMEN'S REPRESENTATIONS IN 

CHA TV SERIES: EXAMINING GENDER ROLES IN THE CONTEXT OF 

CULTURAL DIFFERENCES 

This study is based on Bahar, which is made in Turkey, and Dr. which is 

made in South Korea. It offers a comparative analysis of the female characters in Cha 

series in the context of gender roles. The aim of the research is to reveal the gender 

norm representations that appear in the fiction of the characters in the series in 

question and the ways in which these representations are associated with the social 

and cultural indicators of Turkey and South Korea. In the theoretical section, a 

conceptual framework on gender roles, media representations and cultural 

differences was created, and the methodological method of content analysis was 

preferred. Content analysis covers the chapter-by-chapter examination of characters 

and the thematic coding application and evaluates the dimensions of discourse, 

behavior and visual expression. The findings indicate that the characters in the 

Spring series are represented within the framework of traditional family and social 

roles, Dr. Cha has shown that the characters in the series bring to the fore the themes 

of business life, individual autonomy and modern identity. In both series, it has also 

been understood that cultural values play a decisive role in shaping women's 

representations. In the study, an association was also made with the literature 

findings on the dynamics of social change and audience perceptions about the 

periods in which the series were broadcast. This approach has made it possible to 

evaluate gender representations in TV series from the perspective of media literacy 

and cultural sensitivity from academic and practical points of view. The research also 

presented important findings on how different cultures shape normative expectations 

about women's representations and their reflections on character tragedies. While the 

current literature mostly focuses on a single country sample, this study has made an 

original contribution to the field by comparing media productions belonging to 

different cultures. The findings obtained have revealed the potential effects of 

cultural codes on the reproduction of gender roles in media texts and audience 

perception with a multidimensional perspective 



i 
 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa No. 

ÖZET 

ABSTRACT 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................. iii 

GÖRSELLER LİSTESİ ............................................................................................ iv 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TEORİK ÇERÇEVE 

1.1. Toplum, Kültür ve Kimlik .................................................................................... 5 

1.1.1. Toplum ve Kültür İlişkisi ............................................................................... 8 

1.1.2. Kimlik ve Toplumsal Roller ......................................................................... 10 

1.1.3. Roller ve Sosyal Normlar ............................................................................. 12 

1.2. Toplumsal Cinsiyet Rolleri ve Teorileri ............................................................. 13 

1.2.1. Judith Butler ve Performatiflik Teorisi ........................................................ 15 

1.2.2. Kimberlé Crenshaw ve Kesişimsellik Teorisi .............................................. 15 

1.2.3. Arlie Hochschild ve Duygusal Emek Teorisi ............................................... 16 

1.2.4. Pierre Bourdieu ve Sembolik Şiddet Teorisi ................................................ 17 

1.2.5. Michel Foucault ve Disiplin-İktidar Teorisi ................................................ 18 

1.2.6. Stuart Hall ve Temsil Teorisi ....................................................................... 19 

1.2.7. Bell Hooks’un Feminizm Teorisi ................................................................. 20 

1.2.8. Toplumsal Cinsiyet ve Biyolojik Cinsiyet Ayrımı....................................... 21 

1.2.9. Toplumsal Cinsiyet Teorisi .......................................................................... 23 

1.2.10. Cinsiyet ve Toplumsal Roller Arasındaki İlişki ......................................... 26 

1.2.11. Medyada Cinsiyet Rollerinin Tarihsel Gelişimi ........................................ 28 

1.3. Kadın Temsilleri ve Medya ................................................................................ 30 

1.3.1. Medyada Kadın Temsillerinin Tipik Özellikleri .......................................... 32 

1.3.2. Güçlü Kadın Figürlerinin Evrimi ................................................................. 34 

1.4. Kültürel Farklılıklar Bağlamında Kadın Temsilleri ............................................ 36 

1.4.1. Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet Rollerinin Gelişimi .................................... 38 

1.4.2. Güney Kore’de Kadın Temsilleri ve Geleneksel Rollerin Etkisi ................. 40 

1.5. Kültürel Göstergeler ve Cinsiyet Rolleri ............................................................ 42 

 



ii 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

BAHAR VE DR CHA DİZİLERİNİN İNCELENMESİ 

2.1. Araştırmanın Önemi ve Amacı ........................................................................... 44 

2.2. Araştırmanın Varsayımları ................................................................................. 44 

2.3. Araştırma Soruları ............................................................................................... 45 

2.4. Araştırmanın Evreni ve Örneklemi ..................................................................... 45 

2.5. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları ............................................................... 46 

2.6. Metodoloji ........................................................................................................... 48 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BAHAR VE DR. CHA DİZİSİNİN ANALİZİ 

3.1. Bahar Dizisi ve Kadın Karakterlerin İncelenmesi .............................................. 50 

3.1.2. Bahar Dizisinde Kadın Temsilleri ................................................................ 51 

3.1.3. Toplumsal Cinsiyet Rolleri ve Kültürel Göstergeler ................................... 71 

3.2. Dr. Cha Dizisi ve Kadın Karakterlerin İncelenmesi ......................................... 120 

3.2.1. Dr. Cha Dizisinde Kadın Temsilleri ........................................................... 121 

3.2.2. Toplumsal Cinsiyet Rolleri ve Kültürel Göstergeler ................................. 137 

3.3. Bahar ve Dr. Cha’nın Karşılaştırılması ............................................................. 166 

SONUÇ ................................................................................................................... 175 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 180 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

  Sayfa No. 

Tablo 1. Bahar Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ..................................................... 53 

Tablo 2. Çağla ve Seren Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ....................................... 56 

Tablo 3. Nevra Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ..................................................... 59 

Tablo 4. Rengin Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ................................................... 62 

Tablo 5. Umay Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ..................................................... 65 

Tablo 6. Parla Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ....................................................... 68 

Tablo 7. Ayhan Liberte Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ........................................ 70 

Tablo 8. Cha Jeong-sook Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ................................... 122 

Tablo 9. Seo Yi-rang Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ......................................... 124 

Tablo 10. Oh Deok-rye Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ...................................... 128 

Tablo 11. Kwak Ae-shim Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi.................................... 130 

Tablo 12. Jeon So-ra Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. .......................................... 133 

Tablo 13. Choi Eun-seo Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ..................................... 135 

Tablo 14. Baek Mi-hee  Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. ..................................... 137 

Tablo 15. Bahar Dizisi ve Dr. Cha Dizisi’nde Birbirine Karşılık Gelen Kadın 

Karakterler. ............................................................................................................................. 169 

Tablo 16. Bahar Dizisi ve Dr. Cha Dizisi’nde Birbirine Karşılık Gelen Kadın 

Karakterlerin Tematik Karşılaştırması. ................................................................................... 169 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

GÖRSELLER LİSTESİ 

 

Sayfa No. 

Görsel 1. Bahar Dizisinin Afişi. ................................................................................................ 50 

Görsel 2. Bahar. ........................................................................................................................ 52 

Görsel 3. Çağla ......................................................................................................................... 55 

Görsel 4. Nevra. ........................................................................................................................ 58 

Görsel 5. Rengin. ...................................................................................................................... 61 

Görsel 6. Umay. ........................................................................................................................ 64 

Görsel 7. Parla. .......................................................................................................................... 67 

Görsel 8.  Ayhan Liberte. .......................................................................................................... 69 

Görsel 9. Dr. Cha Dizi Afişi. .................................................................................................. 121 

Görsel 10.  Cha Jeong-sook. ................................................................................................... 122 

Görsel 11. Seo Yi-rang. .......................................................................................................... 124 

Görsel 12.  Choi Seung-hee .................................................................................................... 126 

Görsel 13. Oh Deok-rye .......................................................................................................... 128 

Görsel 14. Kwak Ae-shim ...................................................................................................... 130 

Görsel 15.  Jeon So-ra ............................................................................................................. 132 

Görsel 16. Choi Eun-seo ......................................................................................................... 134 

Görsel 17. Baek Mi-hee .......................................................................................................... 136 



1 
 

GİRİŞ 

 

Toplumsal cinsiyet rolleri, bireylerin toplum içerisindeki kimliklerini ve 

sosyal rollerini belirleyen önemli bir olgudur. Bu roller, kültürel ve toplumsal yapılar 

tarafından şekillendirilir ve nesiller boyunca çeşitli yollarla aktarılır. Medya, bu 

aktarımların en güçlü araçlarından biri olarak toplumsal cinsiyet normlarını 

pekiştirmekte ve yeniden üretmektedir. Özellikle televizyon dizileri, toplumsal 

yapıları ve normları geniş kitlelere ulaştıran etkili bir mecra olarak toplumsal cinsiyet 

rollerinin inşasında belirleyici rol oynar. Dizilerdeki kadın temsilleri, toplumun 

kadına biçtiği rolleri ve bu rollerin nasıl algılandığını yansıtarak toplumsal cinsiyet 

normlarına ilişkin önemli bir veri kaynağı oluşturur (Çelebi, 2022). 

Kadın temsilleri, toplumsal normlar doğrultusunda şekillenen ve kültürel 

yapılarla harmanlanan bir süreçle oluşturulur. Türkiye ve Güney Kore gibi farklı 

kültürel geçmişlere sahip toplumlarda, bu normların ve toplumsal yapıların belirgin 

farklılık göstermesi, medya içeriklerinde de etkisini hissettirmektedir. Bu bağlamda, 

Türkiye yapımı olan Bahar dizisi ile Güney Kore yapımı olan Dr. Cha dizisi, 

toplumsal cinsiyet rollerinin farklı kültürel yapılar bağlamında nasıl temsil edildiğini 

anlamak için dikkate değer örnekler sunmaktadır. 

Bu çalışmada, her iki dizideki kadın karakterlerin toplumsal cinsiyet rolleri 

çerçevesinde nasıl kurgulandığı ve bu kurguların iki farklı kültürel yapıda nasıl 

biçimlendiği analiz edilecektir. Çalışma, Türkiye ve Güney Kore gibi iki farklı 

kültürel geçmişe sahip toplumlarda kadınların toplumsal rollerinin medya aracılığıyla 

nasıl temsil edildiğini incelemeyi amaçlamaktadır. Temel sorular arasında dizilerdeki 

kadın temsillerinin toplumsal cinsiyet normları ile ne ölçüde örtüştüğü, kültürel 

farklılıkların bu temsillere olan etkilerinin neler olduğu ve kadın karakterlerin 

bireysel güçlenme süreçlerinin toplumsal beklentilerle olan mücadelelerinin nasıl 

yansıtıldığı yer almaktadır. 

Mevcut literatür, toplumsal cinsiyet rolleri ve kadın temsillerinin medya 

aracılığıyla yeniden üretimi üzerine birçok çalışma barındırsa da, bu çalışmalar 

genellikle tek bir diziye veya belirli bir ülkenin medya üretimlerine odaklanmıştır. 

Ancak farklı kültürlere ait dizilerin karşılaştırmalı analizine yeterince yer verilmediği 



2 
 

dikkat çekmektedir. Bu çalışmalara bakılacak olursa; Eren (2020), İstanbullu Gelin 

dizisindeki kadın karakterlerin temsili üzerinden popüler dizilerde kadın imgesinin 

nasıl şekillendirildiğini incelemiş ve bu temsillerin toplumsal normlarla olan 

ilişkisini eleştirel bir perspektifle değerlendirmiştir. Bu çalışma, dizi senaryolarının 

toplumsal beklentileri nasıl pekistirdiğine dair önemli bir katki sunmuştur. Benzer 

şekilde, Tanman (2019), Kadın ve Ufak Tefek Cinayetler gibi çeşitli dizileri 

inceleyerek toplumsal cinsiyet rollerinin dizilerde nasıl yeniden üretildiğine 

odaklanmıştır ve bu dizilerdeki kadın karakterlerin kurgusal olarak normlara 

uydurulma sürecini ele almıştır. 

Sucu ve Çolak (2022), Acı Hayat ve Masumiyet dizilerinde toplumsal cinsiyet 

normlarının medya üretimleri üzerindeki etkisini incelemiş ve bu normların 

toplumsal iletişime yansımasını ortaya koymuştur. Bu çalışma, medyada toplumsal 

normların doğrudan şekillendirilmesine dair yeni bilgiler sunmuştur. Benzer olarak, 

Şakrak (2020) Kadın dizisini ele alarak, toplumsal cinsiyet kodlarının anlatılara nasıl 

yerleştirildiğini ve bu kodlar üzerinden kadın temsillerinin nasıl yeniden 

şekillendirildiğini analiz etmiştir. Şakrak’ın eleştirileri, dizilerin kadın karakterler 

üzerindeki tek tipleştirici etkisine dikkat çekmiştir. Daha genel bir perspektifte, 

İnceoğlu ve Akçalı (2018), televizyon dizilerindeki toplumsal cinsiyet eşitliğini 

incelerken, kadın ve erkek temsillerinin dizi anlatıları üzerindeki etkilerini ortaya 

koymuştur. Bu inceleme, medyanın toplumsal cinsiyet normlarını yeniden üretme 

potansiyeline vurgu yapmıştır ve medya üretimlerinin toplumsal algıları 

şekillendirme gücünü gözler önüne sermiştir. Aytekin (2018) ise Yaprak Dökümü 

dizisinde kadın kimliğinin temsiline odaklanmıştır ve bu temsillerin izleyici algısını 

nasıl etkilediğini değerlendirmiştir. Bu çalışma, geleneksel dizilerin toplumsal 

cinsiyet rollerini pekistirme özelliğine vurgu yapmaktadır. 

Toplumsal cinsiyet rolleri ve medya ilişkisini ele alan diğer çalışmalar, kadın 

temsillerinin farklı platformlar üzerinden nasıl şekillendiğine dair çeşitli bulgular 

sunmuştur. Yünkül ve Aycan (2023), Netflix üzerinden yayınlanan Kulüp dizisinde 

toplumsal cinsiyet rollerinin dijital platformlarda geleneksel medya temsillerinden 

farklı olarak ele alındığını ifade etmiştir. Bu çalışma, dijital platformların medya 

üretimindeki yeni yaklaşımları vurgulamıştır. Dilek (2023) ise Kızılcık Şerbeti dizisi 

özelinde toplumsal cinsiyet kalıplarının yerli dizilerdeki temsillerini analiz etmiştir. 



3 
 

Çalışma, toplumsal cinsiyet kalıplarının izleyici algısındaki rolünü çok yönlü bir 

şekilde ele almıştır. 

Kadın temsilleriyle ilgili daha spesifik bir yaklaşım sunan Aktaş (2020), 

televizyon dizilerindeki “ideal beden” algısı ve toplumsal cinsiyet üzerindeki etkileri 

ele almış, özellikle kadın karakterlerin estetik ve dış görünüş odaklı sahnelerde nasıl 

sunulduğunu eleştirel bir bakışla değerlendirmiştir. Aktaş’ın bulguları, medyada 

beden politikalarının etkilerini anlamak için önemli bir altyapı sunmuştur. 

Şen (2018), Hint dizilerindeki toplumsal cinsiyet rolleri ve bu rollerin kadın 

izleyiciler üzerindeki etkilerini Gaziantep örneğiyle incelemiş; bu dizilerin kadınların 

toplumsal algılarını şekillendirmedeki rolünü vurgulamıştır. Şentürk (2019) ise 

Kadın ve Ufak Tefek Cinayetler dizilerindeki kadın karakterler üzerinden toplumsal 

cinsiyet bağlamında medyanın etkisini ortaya koymuştur. Bu çalışmalar, medyanın 

toplumsal algıyı şekillendirme rolüne dair çok boyutlu bir bakış sunmuştur. 

Gürer ve Gürer (2020), televizyon dizilerinde sunulan kadın stereotiplerini 

incelerken, toplumsal cinsiyet rollerinin medya aracılığıyla nasıl pekistiğine dair 

bulgular sunmuştur. Boran (2023), Sadakatsiz dizisini ele alarak, televizyon 

üzerinden kadına yönelik şiddetin ve toplumsal cinsiyet stereotiplerinin nasıl 

yansıtıldığını incelemiştir. Öte yandan, Solak ve Güneş (2018) ile Ağrıdağ (2015) 

gibi editöryel eserler, toplumsal cinsiyet ve kadın temsilleri konusundaki genel 

akademik çerçeveyi belirlemekte önemli bir rol oynamıştır. Bu çalışmalar, kadınların 

medyada temsili ve toplumsal cinsiyetin medya üzerindeki etkileri konusunda değerli 

bir altyapı sunmaktadır. 

Mevcut literatür incelendiğinde, toplumsal cinsiyet rolleri ve kadın 

temsillerinin medya aracılığıyla yeniden üretimi üzerine çok sayıda çalışma 

bulunduğu görülmektedir. Ancak bu çalışmalar genellikle tek bir diziye ya da belirli 

bir ülkedeki medya üretimlerine odaklanmıştır. Bu bağlamda, çalışma, farklı 

kültürlere ait dizilerin toplumsal cinsiyet rolleri ve kadın temsilleri açısından 

karşılaştırmalı bir analizini sunarak literatüre önemli bir katkı sağlamaktadır. Bahar 

ve Dr. Cha dizilerinin ele alındığı bu çalışmada, iki farklı kültürdeki toplumsal 

cinsiyet normlarının medya aracılığıyla nasıl yansıtıldığı incelenmiştir. Bu bağlamda, 

çalışma hem toplumsal cinsiyet rollerinin kültürel farklılıkların 6etkisiyle nasıl 



4 
 

yeniden şekillendiğini hem de farklı kültürlerin aynı kavramları nasıl farklı 

biçimlerde temsil ettiğini ortaya koymuştur. Literatüre en büyük katkısı, toplumsal 

cinsiyet rolleri ve kültürel göstergelerin medya temsillerindeki rolünü çok boyutlu ve 

karşılaştırmalı bir bakışla sunması olmuştur. Ayrıca bu çalışma, sadece karakter 

temsillerine odaklanmayıp, bu temsillerin arka planında yatan toplumsal ve kültürel 

kodları da analiz ederek, dizilerin içerik üretiminde izleyici algısını şekillendirme 

potansiyeline ışık tutmuştur. Bu yönüyle, literatürde eksik kalan karşılaştırmalı 

medya analizlerine de önemli bir katkı sunmaktadır. 

Bu iki dizinin seçilmesindeki temel neden, her ikisinin de toplumsal cinsiyet 

normlarını ele alırken kendi kültürel bağlamlarında geniş izleyici kitleleri tarafından 

dikkat çekmiş olmalarıdır. Bahar, Türkiye’de kadının aile içindeki rolü ve 

toplumdaki konumuna odaklanırken, Dr. Cha Güney Kore’de bir kadının bireysel 

bağımsızlık mücadelesini ve geleneksel normlara meydan okuyuşunu işlemektedir. 

Her iki dizi de izleyicilerin yoğun ilgisiyle karşılanmış ve kadın temsillerine ilişkin 

toplumsal tartışmaların merkezinde yer almıştır. 

Araştırmada içerik analizi yöntemi kullanılmıştır. Dizi seçiminde, toplumsal 

cinsiyet rollerine ilişkin belirgin temalar içermesi, geniş izleyici kitlesine ulaşması ve 

kültürel göstergeleri güçlü bir şekilde yansıtması gibi kriterler göz önünde 

bulundurulmuştur. Bahar ve Dr. Cha dizileri, toplumsal cinsiyet rollerinin kültürel 

bağlamda nasıl şekillendiğini ve temsil edildiğini anlamak için önemli birer örnek 

sunmaktadır. Çalışma, sadece bu dizilerin karakter temsillerine değil, aynı zamanda 

bu temsillerin arka planında yatan toplumsal ve kültürel kodlara da ışık tutarak, 

medya aracılığıyla izleyici algısının nasıl şekillendirildiğini anlamayı 

hedeflemektedir. 

 

 

 

 

 

 



5 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

TEORİK ÇERÇEVE 

 

1.1. Toplum, Kültür ve Kimlik 

Toplum, bireylerin bir araya gelerek oluşturduğu sosyal yapıdır ve bu yapı, 

belirli normlar, değerler ve kurallar etrafında şekillenir. Toplumu oluşturan bireylerin 

birbirleriyle olan etkileşimleri ve bu etkileşimlerin bir bütün oluşturması, toplumsal 

dinamikleri belirler. Toplum, bireylerin kimliklerini nasıl inşa ettiklerinde büyük bir 

rol oynar. Bir bireyin toplumsal kimliği, toplumun beklentileri doğrultusunda 

şekillenir ve bireyin toplum içinde hangi rolü oynadığını belirler (Bahar, 2009). 

Toplum, bireylerin bir araya gelip oluşturduğu dinamik bir yapıdır ve bu yapı, 

ekonomik, kültürel ve sosyal boyutlarıyla insan yaşamında merkezi bir rol 

oynamaktadır. Toplumsal yapılar, insanların değerlerini, inançlarını ve davranış 

biçimlerini belirleyen dinamik sistemlerdir. Örneğin, aile, okul ve sosyal gruplar, 

bireylerin kimlik gelişiminde ve sosyal beceriler kazanmasında önemli bir yer tutar. 

Bununla birlikte, ekonomik faktörler de toplumun işleyişinde belirleyici bir etkendir; 

gelir dağılımındaki eşitsizlikler, eğitim fırsatları ve sağlık hizmetlerine erişim gibi 

unsurlar toplumun genel refahını doğrudan etkileyebilir. Toplumlar, tarihsel süreç 

içerisinde çeşitli değişimlere maruz kalarak evrim geçirirler; bu değişim süreçleri 

bazen doğal olaylar, bazen ise insan etkinlikleri ile tetiklenebilir (Türkkahraman & 

Tutar, 2009). Dolayısıyla, toplumsal sorunların tespiti ve bunlara yönelik çözüm 

önerileri geliştirmek hem bireylerin hem de toplumun daha sağlıklı bir yapıya 

kavuşmasını sağlayabilir. 

Kültür kelimesinin kökenine dair görüşler, bu kelimenin tarıma dayalı bir 

anlam temeline sahip olduğu yönünde birleşmektedir. Dilbilimcilere göre, “kültür” 

sözcüğü Latince'de daha çok toprak işleme anlamında kullanılan edere-cultura 

sözcüğünden türemiştir (Mejuyev, 1987). Bu bakış açısını destekleyen bir diğer 

araştırmada ise kültür kelimesinin Latince’de “ikamet etmek, yetiştirmek, korumak” 

gibi anlamlar taşıyan colere kökünden türeyen cultura teriminden geldiği ifade 

edilmektedir (Williams, 2005). Colere; işlemek, onarmak, geliştirmek, dikkat ve 

özen göstermek, tarım yapmak, eğitmek gibi anlamları içeren geniş bir anlama 



6 
 

sahiptir. Bu kökten türetilen cultura terimi, başlangıçta tarımsal faaliyetleri 

tanımlamak için kullanılmıştır. Romalılar cultura terimini, doğada kendiliğinden 

yetişen bitkilerden ziyade insan emeğiyle yetiştirilen tarım ürünlerini tanımlamak 

amacıyla kullanmışlardır. Günümüzde de tarla, sera veya laboratuvar ortamında 

yetiştirilen bitkiler “kültür bitkisi” olarak adlandırılmaktadır. Türkçede, kültür 

teriminin karşılığı olarak önerilen “ekin” sözcüğü de colere köküne dayandırılarak 

türetilmiştir. Kültür kelimesinin tarımsal kökeninin, daha sonra kazandığı farklı 

anlam ve kullanımları da etkilediği belirtilmektedir (Özlem, 2000). UNESCO’nun 

Dünya Kültür Politikaları Konferansı Sonuç Bildirgesi’ne göre, “kültür” en geniş 

anlamıyla, bir toplum ya da toplumsal grubun kendine özgü maddi, manevi, zihinsel 

ve duygusal özelliklerinin bir araya geldiği bütünsel bir yapıdır. Bu tanıma göre 

kültür, bilim ve edebiyatı kapsamakla kalmayıp; yaşam biçimlerini, temel insan 

haklarını, değer yargılarını, gelenekleri ve inançları da içine alan çok boyutlu bir 

kavramdır (UNESCO, 1982). 

Kültür, bir toplumun sahip olduğu değerler, inançlar, gelenekler ve 

normlardan oluşur. Bu anlamda, toplumun kolektif bilincini oluşturur ve bireylerin 

toplumsal rollerini nasıl anlamlandırdıklarını belirler. Kültürel değerler, bireylerin 

kimliklerini oluştururken rehber niteliğindedir ve bu rehberlik, bireylerin toplum 

içindeki rollerini nasıl üstleneceklerini belirler (Oğuz, 2011). Sosyolojik açıdan 

bakıldığında, kültür, bireylerin sosyalleşmesinde büyük bir rol oynar; sosyal 

normların aktarılması ve toplumsal aidiyetin geliştirilmesi adına önemli bir araçtır. 

Kültürel aktarım ve değişim ise farklı topluluklar arasında etkileşimi teşvik ederek, 

kültürlerin zenginleşmesine olanak tanır. Bu bağlamda, kültürler arası etkileşim, 

farklı kimliklerin ve yaşam pratiklerinin bir araya gelmesini sağlayarak kültürel 

çeşitliliği artırır. Dolayısıyla, kültür ve kimlik ilişkisi, bireylerin kendilerini nasıl 

tanımladıkları ve toplumlarına nasıl entegre oldukları açısından büyük bir öneme 

sahiptir (Erdentuğ, 1981). 

Kültür, bireylerin yaşadığı toplumsal alanın şekillenmesinde önemli bir rol 

oynamaktadır. Bir milletin ya da topluluğun kendine özgü yaşam tarzını, değerlerini 

ve inançlarını yansıtan bir kavram olarak, kültür; tarih boyunca kuşaktan kuşağa 

aktarılarak varlığını sürdürmüştür. Bu bağlamda, kültürün temelleri, bireylerin sosyal 

çevreleriyle olan etkileşimleri ve toplumsal dinamiklerle sıkı bir ilişki içindedir. 



7 
 

Kültür, sadece gelenek ve göreneklerden ibaret değil, aynı zamanda sanat, dil, inanç 

sistemleri, aile yapıları ve sosyal normlar gibi birçok unsuru da içerir. İnsanlar bu 

unsurlar aracılığıyla kimliklerini oluşturur ve kendilerini toplumda konumlandırır 

(İçli, 2001). Kültür, bireylerin toplumsal etkileşimlerini sağlamlaştırırken, aynı 

zamanda onları bir arada tutan sosyal bağların da temelini oluşturur. Toplumlar, bu 

kültürel öğeler üzerinden varlıklarını sürdürürken, kolektif deneyimleri paylaşarak 

ortak bir hafıza oluştururlar. Kültür, bireylerin sosyal rollerini, sorumluluklarını ve 

beklentilerini de şekillendirir. Örneğin, toplumsal normlar ve değerler, bireylerin 

davranışlarını yönlendirirken, bu unsurların geçerliliği ve geçişkenliği, kültürel 

dinamikleri ortaya koyar (Çüçen, 2005). Zamanla değişen ve evrilen bir yapıda olan 

kültür, toplumsal hayatın her alanında kendini gösterir. Eğitim, sanat, günlük yaşam 

ve siyaset gibi birçok disiplin, kültürel temeller üzerine inşa edilmiştir. Bireyler, bu 

kültürel unsurlardan beslenerek toplumsal aidiyet duygusunu geliştirirler. Kültür, 

bireylerin topluma entegrasyonunu sağlarken, aynı zamanda bireysel kimliklerinin de 

şekillenmesine yardımcı olur. Bu etkileşimin sağlıklı bir biçimde devam etmesi, 

toplumsal istikrar ve huzurun sağlanmasında büyük bir unsur olarak öne çıkar. 

Kültürün temellerinin anlaşılması, toplumsal dinamiklerin daha iyi kavranmasına ve 

geleceğe yönelik kurulan ilişkilerin irdelenmesine olanak tanır (Zeria & Nedir, 

2011). 

Kimlik, bireyin kendini nasıl tanımladığı ve toplum içinde nasıl 

konumlandığıyla ilgilidir. Toplumsal kimlik, genellikle bireyin ait olduğu toplumun 

kültürel normlarına ve toplumsal beklentilerine göre şekillenir. Bu süreçte, birey hem 

kendi kişisel kimliğini oluşturur hem de toplumsal rollere uyum sağlamaya çalışır 

(Dalbay, 2018).  Kimlik, bireylerin kendilerini nasıl tanımladıklarını ve toplumsal 

bağlamda nasıl yer aldıklarını belirleyen karmaşık bir kavramdır. Kişisel kimlik, 

bireyin yaşadığı deneyimlerle şekillenirken, kültürel kimlik unsurları da bu süreci 

etkileyen önemli faktörlerdendir; dil, gelenekler, değerler ve inançlar gibi unsurlar, 

bireyin kendisini toplumsal bir varlık olarak konumlandırmasına yardımcı olur. 

Toplumsal kimlik, bireylerin belirli gruplara (etnik, cinsiyet, sosyal sınıf gibi) ait 

olma duygularıyla bağlantılıdır ve bu aidiyet hissi, kişinin öz benliğini oluşturan 

dinamikleri şekillendirir. Kimliğin değişim dinamikleri, bireylerin yaşamları boyunca 

yaşadıkları değişiklikler, etkileşimler ve gelişim süreçleriyle paralel olarak evrim 



8 
 

geçirir; bu durum, psikolojik boyutlarıyla birey üzerindeki yansımalarını da 

etkileyerek, bireyin kendine dair algısını ve toplumsal rollerini yeniden 

tanımlamasına olanak tanır (Atak, 2011; Akça, 2005). 

 

1.1.1. Toplum ve Kültür İlişkisi 

Toplum ve kültür arasındaki ilişki, sosyal yaşamın temellerini oluşturan bir 

etkileşim alanıdır. Bu ilişki, bireylerin kimlik gelişiminden, toplumsal normların 

belirlenmesine kadar birçok alanı etkileyen dinamik bir yapı sunar. Toplum, belirli 

bir coğrafi alanda ve zaman diliminde yaşayan bireylerin oluşturduğu sosyal bir 

topluluktur (Bahar, 2009). Kültür ise bu topluluğun ortak değerleri, inançları, 

gelenekleri, dil, sanat ve davranış biçimlerini kapsar. Dolayısıyla toplum ve kültür 

arasındaki ilişki, bireylerin yaşam biçimlerini şekillendiren olmazsa olmaz bir 

süreçtir. Bu ilişkinin önemi, bireylerin sosyal kimliklerinin inşa edilmesinde yatar. 

Bireyler, ait oldukları toplumun genel kurallarına ve kültürel normlarına bağlı 

kalarak kendilerini tanımlarlar. Örneğin, müzik, dans, yemek gibi kültürel unsurlar, 

bireylerin sosyal bağlarını güçlendirir ve toplumsal bir aidiyet hissi oluşturur. 

İnsanların kültürel geçmişleri ve deneyimleri, onların dünyayı algılama biçimlerini 

doğrudan etkiler. Kültürel çeşitlilik, toplumun zenginliğini artırırken, bireylerin farklı 

bakış açıları geliştirmelerine de olanak tanır (Nişancı, 2012). 

Toplum ve kültür arasındaki etkileşim, sosyal değişimlerin de önünü açar. 

Kültürel normlarda meydana gelen değişimler, toplumun yapısını ve işleyişini 

etkileyebilir. Örneğin, teknoloji ile birlikte ortaya çıkan yeni iletişim araçları ve 

sosyal medya, kültürel değerlerin hızla yayılmasına ve değişimine neden olmuştur. 

Bu durum, bireylerin toplumsal bağlılıklarını yeniden gözden geçirmelerini 

sağlayarak, geleneksel ve modern değerler arasında bir denge kurmalarını gerektirir. 

Toplumun kültürel mirası da bireyler için hayati önem taşıyan bir unsurdur. 

Geleneklerin, dillerin ve sanatın korunması, sadece geçmişin değil, aynı zamanda 

geleceğin de şekillenmesini sağlar. Bu nedenle toplum ve kültür ilişkisi, sadece 

bireylerin yaşam kalitelerini artırmakla kalmaz; aynı zamanda sosyal birliğin ve 

dayanışmanın sağlanmasında da büyük bir rol oynar (Oğuz, 2011). 



9 
 

Toplum ile kültür arasındaki etkileşim, bireylerin yaşamlarını şekillendiren 

önemli bir süreçtir. Her topluluk, kendine özgü sosyal yapı, normlar ve değerlerle 

donanmışken, bu unsurlar bireylerin kültürel üretim ve tüketim süreçlerinde 

belirleyici rol oynar. Toplum, bireylerin kimliklerini oluşturan, alışkanlıklarını 

etkileyen ve ortak yaşam alanlarını tasvir eden bir zemin sağlar. Bu durum, bireylerin 

kültürel ifade biçimlerini, görüşlerini ve davranışlarını şekillendirirken, aynı 

zamanda onların toplumsal aidiyet duygusunu güçlendirir (Nar, 2015). Toplumun 

kültüre olan etkisi, özellikle kültürel etkinlikler ve sosyal hayat üzerindeki izleriyle 

kendini gösterir. Farklı sosyal gruplar, toplulukların çeşitli kültürel etkinlikler 

düzenlemesine olanak tanır. Bu etkinlikler, festival, konser veya sergi gibi çeşitli 

biçimlerde karşımıza çıkarak, bireyleri bir araya getirir ve onların sosyal bağlarını 

kuvvetlendirir. Aynı zamanda, bu tür etkinlikler bireylerin kültürel çeşitliliği takdir 

etmelerine de olanak sağlar. Toplum, bireylerin kültürel ifade biçimlerini 

sürdürmelerine yardımcı olurken, çoğu zaman köklü geleneklerin de yaşatılmasına 

destek verir (Civelek, 2010). 

Eğitim, toplum ile kültür arasındaki dinamik ilişkide bir başka önemli unsur 

olarak öne çıkar. Eğitim kurumları, bireylere toplumsal normları, değerleri ve 

kültürel mirası aktararak, kültürel transfer sürecinin önemli bir parçasını oluşturur. 

Bu süreç, bireylerin dünyayı anlama biçimlerini etkilemenin yanı sıra, onların sosyal 

sorumluluk bilinci kazanmalarına da katkı sağlar. Böylece, bireyler sadece kendi 

kültürel kimlikleri ile değil, aynı zamanda diğer kültürel kimliklerle de etkileşimde 

bulunarak daha geniş bir sosyal perspektife erişirler (Özkan, 2006). Toplum ve kültür 

arasındaki dinamikler, sosyal yapının ve bireylerin kimliğinin şekillenmesinde hayati 

bir rol oynamaktadır. Bu etkileşim, bireylerin toplumsal normları benimsemesi ve 

bunları kendi kültürel bağlamlarına uyarlamasıyla başlar. Toplum, bireylerin 

etkileşimde bulunduğu bir çerçeve sağlarken, kültür ise bu etkileşimlerin anlamını ve 

yeteneklerini belirler. Bu iki kavramın birlikte nasıl işlediğini anlama süreci, hem 

birey hem de toplum düzeyinde önemli sonuçlar doğurur (Eroğlu, 2015; Aktan & 

Tutar, 2007). 

Günümüzde sosyal medya, toplum ve kültür arasındaki dinamiklerin en 

çarpıcı örneklerinden birini sunar. Dijital platformlar, bireylerin kültürel ifadelerini 

paylaşmalarına, kültürel unsurları yaymalarına ve bu unsurların toplumsal kabulünü 



10 
 

hızlandırmalarına olanak tanır. Sosyal medya üzerinden gerçekleşen etkileşimler, 

toplumsal anlatıları ve gündemleri değiştirebilir, böylece kültürün sürekli bir evrim 

geçirmesine katkı sağlar. Bu dinamiklerin bir diğer yönü de kültürel çeşitliliğin 

yarattığı zenginliktir (Uluç & Yarcı, 2017).  Farklı kültürel arka planlara sahip 

bireylerin bir arada yaşamaları, sosyal yapının tam anlamıyla bir mozaik haline 

gelmesine olanak sağlar. Bu durum, toplumsal etkileşimleri zenginleştirirken, 

bireylerin duygu ve düşüncelerini daha geniş bir perspektiften değerlendirmelerine 

imkan tanır. Ancak, kültürel çeşitlilik aynı zamanda bazı zorluklar da getirebilir. 

Farklı kültürel kimlikler arasında ortaya çıkabilecek anlaşmazlıklar ve çatışmalar, 

toplumun bütünlüğünü tehdit edebilir (Vardarlıer & Zafer, 2019).  

 

1.1.2. Kimlik ve Toplumsal Roller 

Kimlik ve toplumsal roller arasındaki ilişki, bireylerin kendilerini nasıl 

tanımladıkları ve toplumda nasıl bir yer edindikleri açısından son derece önemlidir. 

Bu ilişki, bireyin kimliğinin şekillenmesinde ve toplumsal beklentilere uyum 

sağlama çabasında belirleyici bir rol oynar. Toplumsal roller, bireyin ailesi, kültürel 

yapısı ve sosyal çevresi tarafından belirlenen kurallara ve normlara dayanarak 

kişilerin davranış şekillerini etkiler. Bu roller, bireyin günlük yaşamında hangi 

kimlikleri üstleneceğini ve bu kimliklerin bireysel psikoloji üzerindeki etkilerini 

belirler (Ceylan, 2011). Örneğin, bir bireyin toplumda üstlendiği ebeveyn, çalışan 

veya arkadaş rolleri, onun kimlik algısını biçimlendirmekte önemli bir yere sahiptir. 

Bu roller bazen bireyin kendisini bulma sürecinde destekleyici bir etken olurken, 

diğer zamanlarda bir kimlik krizi yaratabilir. Dolayısıyla, kimlik ve toplumsal roller 

arasındaki dinamik ve karşılıklı etkileşim, bireyin hayatında derin izler 

bırakmaktadır. 

Kimlik, bireyin toplum içindeki sosyal rollerle olan etkileşimi sonucu 

şekillenir. Bu roller, bireyin cinsiyetine, yaşına, sınıfsal durumuna ve kültürel 

bağlamına göre farklılaşabilir. Toplumun bireyden beklentileri ve bireyin toplumla 

kurduğu ilişkiler, kimliğin oluşumunda önemli rol oynar (Dalbay, 2018). Toplumsal 

roller, bireylerin toplumda üstlendikleri görev ve sorumlulukları tanımlayan davranış 

kalıplarıdır. Her bireyin, içinde bulunduğu toplumsal yapının gerektirdiği belirli 



11 
 

roller vardır. Örneğin, bir birey aile içinde ebeveyn, kardeş ya da evlat rolü 

üstlenirken, iş dünyasında çalışan ya da lider rolünü üstlenebilir. Bu roller, toplumsal 

normlar ve kültürel değerler tarafından şekillendirilir ve bireyin toplum içindeki 

konumunu belirler. Bireylerin, toplumsal rollere uyum sağlama süreci kimlik 

oluşumunu da doğrudan etkiler (Ceylan, 2011). 

Toplumsal roller genellikle cinsiyet, yaş, meslek ve sosyal statü gibi 

faktörlere bağlı olarak belirlenir. Cinsiyet rolleri, bireylerin toplum tarafından nasıl 

algılandığını belirleyen önemli unsurlardan biridir. Kadınlar ve erkekler, tarihsel 

olarak farklı toplumsal roller üstlenmişlerdir. Örneğin, geleneksel toplumlarda 

kadınlar daha çok ev içi sorumluluklarla ilişkilendirilirken, erkekler dış dünyada aktif 

roller üstlenmiştir. Bu tür cinsiyet rolleri, bireylerin kimlik oluşumunda belirleyici 

olmuştur. Kimlik ve toplumsal roller arasındaki ilişki, bireyin toplum içindeki 

statüsünü ve konumunu da etkiler. Birey, üstlendiği toplumsal roller doğrultusunda 

toplumda belirli bir statü kazanır (Dedeoğlu, 2000). Örneğin, bir birey ebeveyn 

rolünü üstlendiğinde, toplumda bu rolün gerektirdiği sorumlulukları yerine getirir ve 

buna göre bir statü kazanır. Aynı şekilde, bir birey iş dünyasında liderlik rolü 

üstlendiğinde, bu rol ona toplumsal bir statü ve kimlik kazandırır. Bu nedenle, 

bireyin toplumsal rollerini başarıyla yerine getirmesi, kimlik gelişimi açısından 

büyük bir öneme sahiptir. Toplumsal roller, bireyler arasında belirli bir hiyerarşi 

yaratabilir. Örneğin, iş dünyasında çalışan bireyler arasında, yönetici ve çalışan 

rolleri farklı statüler ve sorumluluklar getirir. Bu hiyerarşi, bireylerin toplumsal 

kimliklerini şekillendiren önemli bir unsurdur. Bireyler, bu hiyerarşideki yerlerine 

göre toplumsal rollerini benimser ve kimliklerini bu roller doğrultusunda geliştirir. 

Toplumsal yapı içindeki bu dinamikler, bireyin kimliğini ve toplumsal rollerini nasıl 

algıladığı üzerinde etkili olur (Çamaş & Meşe, 2016). Toplumsal roller, zamanla 

değişime uğrayabilir. Modernleşme süreçleri, toplumsal rollerin esneklik 

kazanmasına ve bireylerin farklı roller üstlenmesine olanak tanımıştır. Örneğin, 

geçmişte yalnızca ev içi sorumluluklarla ilişkilendirilen kadınlar, modern 

toplumlarda iş dünyasında da aktif roller üstlenmeye başlamıştır. Bu değişim, kadın 

kimliğinin dönüşümüne ve toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden tanımlanmasına yol 

açmıştır. Aynı şekilde, erkekler de geleneksel cinsiyet rollerinin ötesine geçerek, 

daha fazla ev içi sorumluluk üstlenmeye başlamıştır. Bu tür değişimler, bireylerin 



12 
 

kimliklerini yeniden değerlendirmelerine ve toplumsal rollerini esnek bir şekilde 

yeniden tanımlamalarına olanak tanır (Baransel, 1974). 

 

1.1.3. Roller ve Sosyal Normlar 

Toplumsal roller, bireylerin toplumsal yaşamda üstlendiği belirli görevler ve 

statüler olarak tanımlanabilir ve bu rollerin önemi, bireylerin sosyal yapılar içinde 

nasıl etkileşimde bulunduğunun anlaşılmasında yatmaktadır. Bireylerin rollerinin 

şekillenmesinde, aile, eğitim, medya ve genel kültür gibi faktörler büyük bir rol 

oynamaktadır; örneğin, çocuklar genellikle ailelerinden ve çevrelerinden öğrendikleri 

sosyal normlar aracılığıyla belirli davranış kalıplarını benimsemekte, bu durum da 

onların toplumsal rollerini etkilemektedir. Sosyal normlar, toplumsal rollerin 

oluşmasında ve varlığında büyük bir etkiye sahiptir, çünkü bireylerin kabul edilen 

davranış biçimlerine uyum sağlaması beklenmektedir; bu durum, cinsiyet rolleri 

açısından da belirgindir. Erkekler ve kadınlar için belirlenen sosyal normlar, bu 

bireylerin rollerini ve toplum içindeki yerlerini belirleyici bir işlev görmektedir. 

Ancak zamanla bu normlar ve roller evrim geçirmekte, toplumsal değişimlere bağlı 

olarak çatışmalar ortaya çıkabilmektedir. Örneğin, cinsiyet eşitliği konusunda artan 

farkındalık, geleneksel rollerin sorgulanmasına yol açmakta ve bu da bireyler 

arasında yeni çatışmalara zemin hazırlamaktadır (Sözen, 1991). 

Toplumsal roller, bireylerin belirli bir sosyal bağlam içinde üstlendikleri 

davranış kalıplarıdır. Her birey, toplumun beklentileri doğrultusunda çeşitli roller 

üstlenir. Bu roller, bireylerin yaşlarına, cinsiyetlerine, mesleklerine ve toplumsal 

statülerine göre değişiklik gösterir. Sosyal normlar ise bireylerin bu rolleri nasıl 

yerine getirmeleri gerektiğini belirleyen yazılı olmayan kurallardır. Bu normlar, 

toplumun genel işleyişini düzenleyen temel ilkeler olarak kabul edilir. Toplumsal 

rollerin anlaşılması ve kabul görmesi için bireylerin sosyal normlara uygun 

davranmaları beklenir (Eroğlu, 2015).  

Toplumsal rollerin sosyal normlarla olan ilişkisi, bireylerin sosyal düzeni 

sürdürmelerine yardımcı olur. Her birey, toplumun genel işleyişine katkıda bulunmak 

için belirli roller üstlenir ve bu roller, sosyal normlar çerçevesinde belirlenir. 

Örneğin, toplumda bir öğretmenin öğrencilerine karşı nasıl davranması gerektiği, 



13 
 

sosyal normlar aracılığıyla belirlenir. Bu normlar, öğretmenin davranışlarını 

yönlendirir ve öğretmenlik rolünün nasıl yerine getirileceğini tanımlar. Bu süreç, 

toplumsal düzenin devamlılığını sağlar ve bireyler arasındaki etkileşimleri düzenler. 

Sosyal normlar, toplumun değer ve inançlarına dayanır. Bu normlar, bireylerin belirli 

toplumsal rollerini yerine getirirken hangi davranışların kabul edilebilir olduğunu 

belirler. Normlar, bireylerin toplumsal rollerine uyum sağlamalarını ve toplumun 

beklentilerini karşılamalarını sağlar. Örneğin, bir liderden takımına rehberlik etmesi 

ve onların başarılarını desteklemesi beklenir. Bu tür normlar, toplumda kabul gören 

liderlik rollerinin bir yansımasıdır. Birey, bu normlara uygun davrandığında 

toplumsal rolünü başarılı bir şekilde yerine getirmiş olur (Canatan, 2008). Sosyal 

normlar ve toplumsal roller arasındaki ilişki, bireylerin kimliklerini de etkiler. 

Bireyler, toplumsal rollerini yerine getirirken sosyal normlara uygun davranmak 

zorundadırlar. Bu normlar, bireyin toplumsal kimliğini ve toplum içindeki yerini 

şekillendirir. Örneğin, bir kadın toplumda anne rolünü üstlendiğinde, bu rolün 

gerektirdiği sosyal normlara uygun davranması beklenir. Toplum, annelik rolü ile 

ilgili belirli beklentilere sahip olduğu için birey bu rolleri yerine getirirken kimliğini 

de bu normlara göre inşa eder (Eroğlu, 2015). 

 

1.2. Toplumsal Cinsiyet Rolleri ve Teorileri 

Toplumsal cinsiyet rolleri, bireylerin sosyal ve kültürel normlar çerçevesinde 

nasıl davranmaları gerektiğini belirleyen anlayışlardır. Cinsiyet kimliği, bireylerin 

kendi cinsiyetlerini nasıl hissettikleri ve tanımladıklarıyla ilgiliyken, cinsiyet rolleri, 

toplum tarafından bu kimliklere atfedilen davranışsal beklentilerdir. Tarihsel olarak, 

erkek ve kadın rollerinin katı sınırlamalarla belirlendiği dönemlerden günümüze, 

toplumsal cinsiyet rollerinin daha esnek ve geniş bir anlayışla ele alınmaya 

başlandığı görülebilir. Bu değişimler, kültürel etkileşimler ve toplumsal dinamikler 

tarafından şekillendirilmiştir (Yılmaz, 2007). 

Toplumsal cinsiyet rolleri, toplumun kadınlar ve erkekler için belirlediği 

davranış, sorumluluk ve beklentiler bütünü olarak tanımlanabilir. Bu roller, 

toplumsal normlara ve kültürel değerlere dayanarak şekillenir ve bireylerin 

cinsiyetlerine göre toplumda nasıl davranmaları gerektiğini belirler. Kadın ve 



14 
 

erkeklere atfedilen toplumsal roller, çoğunlukla tarihsel, kültürel ve sosyal faktörlerle 

şekillenir. Bu roller, bireylerin kimliklerinin oluşumunda büyük rol oynar ve toplum 

içindeki statülerini etkiler. Toplumsal cinsiyet rolleri, genellikle doğuştan gelen 

biyolojik farklılıklardan ziyade sosyal olarak inşa edilir (Ecevit, 2021). Toplumsal 

cinsiyet rolleri, bireylerin sosyal yaşamın her alanında karşılaştıkları rolleri ve 

sorumlulukları şekillendirir. Örneğin, birçok toplumda kadınlardan daha çok ev içi 

sorumlulukları yerine getirmeleri, çocuk bakımıyla ilgilenmeleri beklenirken, 

erkeklerden ise finansal olarak aileyi desteklemeleri ve dış dünyada aktif roller 

üstlenmeleri beklenir. Bu tür roller, bireylerin cinsiyetlerine göre ne yapmaları 

gerektiğini belirleyen sosyal normlar tarafından desteklenir. Bu normlar, bireyler 

üzerindeki toplumsal beklentileri artırır ve cinsiyet rollerini sabitleyici bir etki yaratır 

(Dedeoğlu, 2000). Toplumsal cinsiyet rolleri, bireylerin sosyal yaşamda ne şekilde 

kabul gördüklerini de etkiler. Bireyler, cinsiyetlerine atfedilen rolleri başarıyla yerine 

getirdiklerinde toplum tarafından ödüllendirilirken, bu rollerden sapan bireyler 

eleştirilebilir ya da dışlanabilir. Örneğin, bir kadın, geleneksel toplumsal normlara 

göre ev kadını olarak kalmayı tercih ettiğinde bu rolü destekleyen bir toplumsal 

çevreye sahip olabilir, ancak kariyer yapmayı seçen bir kadın daha fazla sosyal 

zorlukla karşılaşabilir. Aynı şekilde, ev içi sorumluluklarla ilgilenen bir erkek de 

geleneksel toplumsal cinsiyet rollerine uymadığı için eleştirilebilir (Özmete 

&Yanardağ, 2016). 

Toplumsal cinsiyet rolleri, medya ve diğer kültürel ürünler aracılığıyla 

pekiştirilebilir veya sorgulanabilir. Televizyon dizileri, filmler, reklamlar ve edebiyat 

gibi medya ürünleri, toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl tanımlandığını ve toplumda 

nasıl algılandığını yansıtır. Medya, kadınların ve erkeklerin hangi rolleri üstlenmesi 

gerektiğine dair güçlü mesajlar verir. Bu mesajlar, toplumun bireylerden 

beklentilerini pekiştirirken aynı zamanda toplumsal cinsiyet eşitsizliğini de 

destekleyebilir. Ancak bazı medya ürünleri toplumsal cinsiyet normlarını eleştirerek 

ve cinsiyet rollerine meydan okuyarak toplumsal değişime katkıda bulunabilir 

(Çelebi, 2022). 

 



15 
 

1.2.1. Judith Butler ve Performatiflik Teorisi 

Judith Butler’ın çalışmaları, cinsiyetin biyolojik bir zorunluluk veya doğal bir 

kategori olmadığını, aksine toplumsal pratiklerin sürekli tekrarı ve dilsel edimlerin 

sonucu olarak “inşa edildiğini” ileri sürmüştür. Butler, “Gender Trouble” adlı 

eserinde, cinsiyet kimliğinin sabit, değişmez bir gerçeklikten ziyade, sürekli yeniden 

üretilen bir performans olduğunu ortaya koymuştur. Bu yaklaşım, cinsiyetin 

özdeşleştirilemeyecek, sabit bir “öz” olarak ele alınmasını reddederek bunun yerine 

toplumsal normların ve söylemlerin etkisiyle bireylerin belirli kalıplar çerçevesinde 

davranış sergilemesi sonucunda ortaya çıktığını savunmuştur (Butler, 1990). 

Butler’ın performativite kavramı, cinsiyet rollerinin bireysel tercihlerin 

sonucu olduğu kadar toplumsal düzenin, güç ilişkilerinin ve kültürel söylemlerin bir 

ürünü olduğunu savunur. Bu bağlamda, toplumsal cinsiyet rollerinin doğal bir sonuç 

olarak görülmesinin aksine, bunların sürekli tekrarlanması ve normların 

içselleştirilmesiyle meşrulaştırıldığını ileri sürmüştür. Bireylerin, toplumsal 

beklentilere uygun davranışları “oynamaları”, aslında normatif cinsiyet rollerini 

pekiştirirken aynı zamanda bu rollerin sorgulanmasına da olanak tanımaktadır. 

Butler, bu durumun eleştirel potansiyeline dikkat çekerek, mevcut normatif yapıların 

aşılabilir olduğunu ve alternatif kimlik oluşumlarının mümkün olduğunu belirtmiştir. 

Böylece, feminist ve queer teoride cinsiyetin yeniden tanımlanması, iktidar 

ilişkilerinin de eleştirel bir analizine zemin hazırlamıştır (Butler, 1990). Yine, 

Butler’ın yaklaşımı, cinsiyetin “kendiliğinden var olan” bir gerçeklik olmadığına 

işaret ederek, normatif cinsiyet ikiliğinin (kadın/erkek) ötesinde, daha akışkan ve 

çeşitlilik gösteren kimliklerin ortaya çıkmasına kapı aralamaktadır. Bu eleştirel bakış 

açısı, toplumsal cinsiyet rollerinin sabitliği ve zorunluluğu fikrine meydan okuyarak, 

bireylerin deneyimlerinin ve kimliklerinin sürekli müzakere ve yeniden tanımlanması 

gereken dinamik yapılar olduğunu öne çıkarmaktadır (Butler, 1990). 

 

1.2.2. Kimberlé Crenshaw ve Kesişimsellik Teorisi 

Kimberlé Crenshaw’ın 1989’da ortaya koyduğu kesişimsellik kavramı, 

toplumsal cinsiyet rollerinin ve kimliklerinin yalnızca tek bir boyut üzerinden analiz 

edilemeyeceğini önesürmüştür. Crenshaw, özellikle siyah kadınların deneyimleri 



16 
 

üzerinden, cinsiyetin ırk, sınıf, etnik köken gibi diğer sosyal kategorilerle nasıl iç içe 

geçtiğini ve bu kesişimlerin ayrımcılık biçimlerine özgün yansımalarını ayrıntılı bir 

şekilde analiz etmiştir (Crenshaw, 1991). Bu teori, toplumsal cinsiyet rollerinin sabit 

ve homojen olmadığını, aksine her bireyin sahip olduğu çoklu kimliklerin 

kesişiminden doğan benzersiz deneyimlere sahip olduğunu savunmaktadır. Siyah 

kadınlar örneğinde görüldüğü gibi hem cinsiyet hem de ırksal ayrımcılık söz konusu 

olduğunda, bu grupların yaşadığı marjinalleşme, tek boyutlu analizlerin ötesinde, çok 

katmanlı bir baskı biçimi olarak ortaya çıkmaktadır. Bu durum, yalnızca cinsiyet ya 

da ırk üzerinden yapılan analizlerin yetersiz kaldığını, bu nedenle daha kapsayıcı ve 

çok boyutlu yaklaşımların gerekliliğini işaret etmektedir (Crenshaw, 1991). 

Crenshaw’ın kesişimsellik teorisi, toplumsal cinsiyet rollerinin farklı sosyal, 

ekonomik ve politik bağlamlarda nasıl farklı şekillerde deneyimlendiğini de gözler 

önüne sermiştir. Bu teori, özellikle politika yapımında, hukuki düzenlemelerde ve 

sosyal adalet uygulamalarında, marjinal grupların seslerinin duyurulması için bir 

çerçeve sunmaktadır. Kesişimsellik, bu bağlamda, toplumsal yapının çok 

boyutluluğunu ve dinamikliğini anlamak için kritik bir araç olarak öne çıkmaktadır 

(Crenshaw, 1991). Bu yaklaşım, toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden 

yapılandırılması ve daha adil toplumsal politikaların geliştirilmesi için, farklı 

kimliklerin kesişiminden kaynaklanan deneyimlerin göz önünde bulundurulması 

gerektiğini savunmaktadır (Crenshaw, 1991). 

 

1.2.3. Arlie Hochschild ve Duygusal Emek Teorisi 

Arlie Hochschild’ın duygusal emek teorisi, modern iş dünyasında ve özel 

yaşamda duyguların nasıl ticarileştiğini ve yönetildiğini ele almaktadır. Hochschild, 

“The Managed Heart” adlı eserinde, özellikle hizmet sektöründe çalışan bireylerin, 

iş ortamında belirli duygusal standartlara uymak zorunda kaldığını vurgular. Ona 

göre bu süreç, çalışanların duygusal durumlarını düzenleyip, belirli bir “gülen yüz” 

ya da “sıcaklık” performansı sergilemeleri şeklinde kendini göstermektedir 

(Hochschild, 1983). 

Teori, duygusal emeğin sadece iş ortamında kalmadığını, aynı zamanda ev içi 

roller ve aile ilişkileri gibi alanlarda da önemli bir yer tuttuğunu savunmaktadır. 



17 
 

Toplumsal cinsiyet normları, özellikle kadınlara yönelik duygusal beklentilerin, 

onların iş ve aile yaşamlarında ekstra bir yük haline gelmesine neden olmuştur. 

Kadınlardan nazik, şefkatli ve yardımsever olmaları beklenirken, erkeklerden benzer 

duygusal performanslar talep edilmez. Bu durum, kadınların hem iş gücü piyasasında 

hem de özel alanda duygusal olarak “yönetilmesine” yol açmaktadır ve duygusal 

emeğin sistematik olarak sömürülmesine zemin hazırlamaktadır (Hochschild, 1983). 

Hochschild’ın çalışmaları, duygusal emeğin neoliberal ekonomi içinde nasıl 

metalaştırıldığını ve bu sürecin toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini nasıl 

derinleştirdiğini göstermektedir. Duygusal emek, ekonomik süreçlere entegre 

edilerek, kadın emeğinin görünmezleşmesine ve değersizleştirilmesine neden 

olurken, aynı zamanda duygusal yorgunluk ve psikolojik baskı gibi olumsuz 

sonuçlara da yol açmaktadır. Bu nedenle, duygusal emeğin analizinde toplumsal 

cinsiyet rollerinin ekonomik, kültürel ve psikolojik boyutları da ayrıntılı olarak ele 

alınmalıdır (Hochschild, 1983). Bu teori, aynı zamanda iş gücü piyasasındaki 

cinsiyet ayrımcılığının alt yapısını anlamak için kritik bir araç sunmaktadır. 

Duygusal emek, kadınların sosyal ve ekonomik olarak nasıl dezavantajlı 

konumlandırıldığını açıklamada, özellikle hizmet sektöründe kadınların 

karşılaştıkları sistematik baskı biçimlerini analiz etmektedir. Böylece, duygusal 

emeğin toplumsal cinsiyet rolleri üzerindeki etkileri, hem mikro hem de makro 

düzeyde ele alınarak, politikaların yeniden gözden geçirilmesi ve eşitlikçi 

düzenlemelerin geliştirilmesi için önemli ipuçları sunmaktadır (Hochschild, 1983). 

 

1.2.4. Pierre Bourdieu ve Sembolik Şiddet Teorisi 

Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet teorisi, toplumsal cinsiyet rollerinin ve 

genel olarak sosyal düzenin, bireyler tarafından içselleştirilen normlar, değerler ve 

kültürel sermaye aracılığıyla yeniden üretimini esas almıştır. Bourdieu, toplumsal 

yapının maddi güçten ziyade, sembolik güçle işlediğini öne sürmüştür. Bu çerçevede, 

bireylerin erken yaşlardan itibaren maruz kaldıkları sosyal pratikler, dil kullanımları, 

eğitim ve kültürel normlar, onların toplumsal cinsiyet rollerini “doğal” veya 

kaçınılmaz bir gerçeklik olarak kabul etmelerine neden olmaktadır (Bourdieu, 1984). 



18 
 

Bourdieu’nun yaklaşımında, sembolik şiddet, güç ilişkilerinin dolaylı ve 

görünmez biçimde işlediği bir mekanizma olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

mekanizma, kadınların belirli sosyal rollere ve mesleki alanlara yönlendirilmesi, 

belirli davranış biçimlerinin meşru kılınması ve toplumsal cinsiyet normlarının 

sorgulanmadan kabul edilmesi şeklinde kendini göstermektedir. Eğitim sistemi, aile 

yapısı, medya ve hatta günlük dil pratikleri, kadın ve erkek rollerinin “doğal” olarak 

algılanmasına neden olan bu sembolik şiddetin araçlarıdır. Bu bağlamda, sembolik 

şiddet, toplumsal cinsiyet rollerinin sadece bireysel tercihlerin sonucu olmadığını,  

kurumsal ve yapısal güç ilişkilerinin ürünü de olduğunu göstermektedir (Bourdieu, 

1984). 

 

1.2.5. Michel Foucault ve Disiplin-İktidar Teorisi 

Michel Foucault’nun disiplin-iktidar teorisi, modern toplumlarda iktidarın 

nasıl yapılandırıldığını ve bireylerin bedenleri ile davranışları üzerindeki kontrolün 

nasıl sağlandığını ayrıntılı olarak ele almaktadır. Foucault, “Discipline and Punish” 

adlı eserinde, iktidarın sadece fiziksel güç kullanımıyla değil, aynı zamanda 

bireylerin kendi kendilerini denetlemeleri ve normları içselleştirmeleri yoluyla da 

çalıştığını vurgulamıştır (Foucault, 1977). Bu perspektif, toplumsal cinsiyet rollerinin 

de benzer mekanizmalarla inşa edildiğini ortaya koymaktadır. Devlet, eğitim, sağlık 

ve ceza kurumları gibi yapıların işleyişi, bireylerin bedenlerini ve cinselliğini belirli 

normatif çerçevelere sokmaktadır. Kadın bedeninin belirli kurallara tabi tutulması, 

normatif cinsiyet rollerinin disipline edilmesi ve bireylerin kendi bedenleri üzerinde 

gerçekleştirdikleri özdenetim, Foucault’nun iktidar teorisinin temel unsurlarındandır. 

Foucault, bu süreçleri “gözetim” ve “özdenetim” kavramları üzerinden analiz 

ederken, toplumsal cinsiyetin de aynı şekilde, kurumsal düzenlemeler ve bireysel 

içselleştirme mekanizmalarıyla belirlendiğini ileri sürmüştür (Foucault, 1977). 

Foucault’nun yaklaşımı, özellikle toplumsal cinsiyetin kurumsal pratikler aracılığıyla 

nasıl meşrulaştırıldığına dair eleştirel bir bakış sunmaktadır. Bu bağlamda, normatif 

cinsiyet rollerinin, bireysel tercihlerin yanında toplumun kurumsal yapılarının bir 

ürünü olduğu vurgulanmaktadır. Böylece, toplumsal cinsiyet rollerine yönelik 

eleştiriler, bireysel düzeydeki davranışlardan ziyade, daha geniş iktidar ilişkileri ve 



19 
 

normatif düzenlemelerin analiziyle desteklenmektedir (Foucault, 1977). 

Foucault’nun çalışmalarının, toplumsal cinsiyetin dönüşümüne yönelik eleştirel 

stratejilerin geliştirilmesinde, normların nasıl sorgulanabileceği ve alternatif 

uygulamaların nasıl mümkün kılınabileceği konusunda da önemli ipuçları sunduğu 

görülmektedir. 

 

1.2.6. Stuart Hall ve Temsil Teorisi 

Stuart Hall, kültürel çalışmalar çerçevesinde, medyanın ve diğer kültürel 

pratiklerin toplumsal cinsiyet rollerinin inşasında oynadığı kritik rolü detaylı biçimde 

incelemektedir. Hall’un temsil teorisi, toplumsal gerçekliğin ve kimliklerin, medyada 

üretilen imgeler, semboller ve anlatılar yoluyla nasıl kurgulandığını ortaya 

koymaktadır. Ona göre, medya, kadın ve erkek rollerini belirli kalıplar ve stereotipler 

üzerinden sunarak, bu rollerin doğal ve kaçınılmaz olarak algılanmasını sağlar (Hall, 

1997). 

Temsil teorisi, kültürel metinlerin eleştirel bir analizini yaparak, toplumsal 

cinsiyet normlarının medya aracılığıyla pekiştirilmesini ve tartışmaya açılmasını 

odağına almıştır. Sinema, televizyon, reklam ve dijital medya gibi alanlarda üretilen 

temsiller, toplumun geniş kesimlerine yayılan normatif cinsiyet kalıplarının yeniden 

üretiminde önemli rol oynamaktadır. Bu durum, bireylerin kimlik oluşumunda ve 

toplumsal cinsiyet rollerini içselleştirmelerinde belirleyici bir etkendir. Hall, bu 

süreci analiz ederken, kültürel temsillerin yansıtıcı olmanın yanında üretici güçler 

olduğunu da savunmuştur. Böylece, toplumsal cinsiyet rollerinin eleştirisi, medyanın 

normatif söylemlerinin sorgulanması ve alternatif temsil biçimlerinin geliştirilmesi 

ile mümkün hale gelmiştir (Hall, 1997). Hall’un analizinde, temsillerin ideolojik 

yapıları, güç ilişkilerinin nasıl yansıtıldığını ve yeniden yapılandırıldığını anlamada 

önemli ipuçları sunmaktadır. Medyanın ürettiği imgeler, toplumun cinsiyet rollerine 

dair beklentilerini, kalıp yargılarını ve stereotiplerini sürekli olarak yenilemektedir. 

Bu durum, toplumsal cinsiyetin sabit olmadığı, aksine sürekli müzakere edilen ve 

yeniden tanımlanan bir süreç olduğunu göstermektedir (Hall, 1997). Temsil teorisi, 

bu dinamik yapıyı ortaya koyarken, toplumsal cinsiyetin dönüşümüne yönelik 



20 
 

eleştirel yaklaşımların ve alternatif söylemlerin geliştirilmesinde de kilit rol 

oynamaktadır. 

 

1.2.7. Bell Hooks’un Feminizm Teorisi 

Bell Hooks, feminizmi yalnızca kadınların özgürleşmesiyle sınırlandırmayan, 

daha kapsayıcı ve çok boyutlu bir perspektifle ele alan önemli feminist 

düşünürlerden biridir. Ona göre feminizm, kadınların haklarını savunan bir hareket, 

toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin, ataerkil baskının, ırkçılığın, sınıf ayrımcılığının 

ve diğer toplumsal adaletsizliklerin de ele alındığı bir mücadele alanıdır (Hooks, 

2000). Geleneksel feminist hareketlerin genellikle beyaz, orta sınıf kadınların 

deneyimlerine odaklandığını ve siyah kadınları, işçi sınıfını ve diğer marjinal 

grupları dışarıda bıraktığını vurgulayan Hooks, feminizmin daha kapsayıcı ve adalet 

temelli bir yaklaşım geliştirmesi gerektiğini belirtir (Hooks, 1984). 

Hooks’un feminizm anlayışı, “beyaz feminizm” olarak adlandırılan ana akım 

feminist söyleme eleştirel bir yaklaşım sunmaktadır. Ona göre, Batı merkezli 

feminist hareketlerin çoğu, beyaz kadınların deneyimlerini evrenselleştirmiş ve ırk, 

sınıf, cinsiyet kimliği gibi kesişen kimliklerin feminist mücadeledeki rolünü göz ardı 

etmiştir (Hooks, 1981). Özellikle siyah kadınların ve diğer marjinal grupların 

yaşadığı baskılar, yalnızca patriyarka ile sınırlı değildir; kapitalist sistem ve ırkçılık 

gibi diğer baskı mekanizmaları da feminist analizlerin bir parçası olmalıdır. Hooks, 

feminizmin yalnızca kadınların erkekler karşısında güç kazanmasını amaçlayan bir 

hareket olmadığını, aksine tüm baskı sistemlerini dönüştürmeyi hedefleyen bir 

özgürlük mücadelesi olarak anlaşılması gerektiğini savunmuştur (Hooks, 2000). Bir 

diğer önemli nokta, Bell Hooks’un feminizmde sevgi ve dayanışmaya yaptığı 

vurgudur. Geleneksel feminist hareketler genellikle öfke, direniş ve mücadele 

üzerinden şekillenmişken, Hooks feminizmin yalnızca politik değil, etik ve duygusal 

bir dönüşüm hareketi olması gerektiğini savunmuştur (Hooks, 2001). Ona göre 

toplumsal değişim yalnızca yasalar veya politik kararlarla değil, bireyler arasındaki 

ilişkilerin değişmesiyle de gerçekleşebilmektedir. Sevgi, dayanışma ve empati, 

feminist hareketin temel taşlarından biri olmalı, bireyler arası ilişkilerde ve toplumsal 

bağlamda yeniden inşa edilmelidir (Hooks, 1994). Feminist hareketlerin erkekleri 



21 
 

düşman olarak görmekten ziyade, onları da bu dönüşüm sürecine dâhil etmesi 

gerektiğini belirten Hooks, ataerkilliğin yalnızca kadınları değil, erkekleri de baskı 

altına alan bir sistem olduğunu vurgulamıştır. Bu nedenle, feminizm sadece 

kadınların özgürleşmesini değil, herkesin toplumsal cinsiyet normlarının dayattığı 

kalıplardan kurtulmasını amaçlamalıdır (Hooks, 2000). 

Bell Hooks, feminizmin herkes için olduğunu vurgulayan bir yaklaşım 

benimsemiştir. “Feminism ıs for Everybody: Passionate Politics” adlı eserinde, 

feminizmin yalnızca kadınlara yönelik bir hareket olarak değil, toplumun tüm 

kesimlerini kapsayan bir özgürlük mücadelesi olarak değerlendirilmesi gerektiğini 

ifade etmektedir (Hooks, 2000). Ona göre ataerkil sistem yalnızca kadınları değil, 

erkekleri de belli kalıplar içine sokarak onları duygularını bastırmaya, belirli 

toplumsal roller içinde hareket etmeye zorlamaktadır. Erkeklerin de patriyarkal 

düzen içinde baskıya maruz kaldığını savunan Hooks, feminizmin cinsiyet ayrımı 

gözetmeden herkesin özgürleşmesi için bir araç olması gerektiğini öne sürmüştür 

(Hooks, 2004). 

 

1.2.8. Toplumsal Cinsiyet ve Biyolojik Cinsiyet Ayrımı 

Toplumsal cinsiyet ve biyolojik cinsiyet arasındaki ayrım, toplumsal cinsiyet 

çalışmalarının temel kavramlarından biridir. Biyolojik cinsiyet, bireyin doğuştan 

sahip olduğu fizyolojik ve anatomik özelliklere dayanan bir kavramdır. Kadın ve 

erkek olarak ayrılan biyolojik cinsiyet, bireylerin genetik, hormonal ve üreme 

sistemlerine göre belirlenir. Bu özellikler, bireylerin biyolojik yapısına dayanır ve 

doğuştan gelir. Ancak toplumsal cinsiyet bu biyolojik gerçeklikten farklıdır. 

Toplumsal cinsiyet, bireylerin toplumsal normlara ve kültürel değerlerle şekillenen 

rollere göre kadın ya da erkek olarak algılanma biçimlerini ifade eder (Durudoğan, 

2006). 

Toplumsal cinsiyet, biyolojik cinsiyetten farklı olarak, toplum tarafından 

kadınlara ve erkeklere atfedilen rolleri, sorumlulukları ve beklentileri kapsar. 

Toplumsal cinsiyet, bireylerin biyolojik cinsiyetlerine bağlı olarak toplumun 

onlardan nasıl davranmalarını beklediğini belirler. Kadınlardan daha fazla duygusal, 

şefkatli ve ev işlerine yönelik roller üstlenmeleri beklenirken, erkeklerden daha 



22 
 

güçlü, lider ve dış dünyada aktif olmaları beklenebilir. Bu beklentiler, biyolojik 

cinsiyet ile toplumsal cinsiyet arasında önemli bir ayrım olduğunu gösterir. 

Toplumsal cinsiyet, bireylerin biyolojik özelliklerinden ziyade, toplumsal olarak inşa 

edilen roller aracılığıyla belirlenir (Vatandaş, 2007). 

Biyolojik cinsiyet sabit ve doğuştan gelen bir özellik olmasına rağmen, 

toplumsal cinsiyet, zamanla değişebilir ve esneklik gösterebilir. Örneğin, tarih 

boyunca kadınlara ve erkeklere atfedilen toplumsal cinsiyet rollerinin farklı 

dönemlerde değiştiği ve yeniden şekillendiği görülmüştür. Bir toplumda kadınların 

sadece ev içi sorumluluklara sahip olmaları beklenirken, başka bir zaman diliminde 

kadınların iş dünyasında daha aktif roller üstlenmeleri toplum tarafından kabul 

edilebilir hale gelebilir. Bu nedenle, toplumsal cinsiyet dinamik bir yapıya sahipken, 

biyolojik cinsiyet sabit bir gerçeklik olarak kalır (Bingöl, 2014). 

Toplumsal cinsiyet ve biyolojik cinsiyet ayrımını anlamak, toplumsal cinsiyet 

eşitsizliği ve toplumsal cinsiyet rolleri konularında farkındalık yaratmak açısından 

önemlidir. Toplum, bireylerin biyolojik cinsiyetlerine dayanarak belirli rolleri 

üstlenmelerini beklerken, bu beklentilerin bireylerin özgür seçimlerini ve kimliklerini 

sınırlayabileceği de göz ardı edilmemelidir. Örneğin, bir kadın biyolojik olarak 

çocuk doğurma yeteneğine sahip olabilir, ancak bu durum, onun toplumsal olarak 

sadece anne rolünü üstlenmesi gerektiği anlamına gelmez. Aynı şekilde, bir erkeğin 

biyolojik olarak fiziksel güce sahip olması, onun yalnızca dış dünyada aktif olması 

gerektiği anlamına gelmez. Toplumsal cinsiyet rolleri, bireylerin potansiyellerini 

sınırlayan sosyal normlar yaratabilir (Durudoğan, 2006). Toplumsal cinsiyet ve 

biyolojik cinsiyet arasındaki bu ayrım, feminist teoriler ve toplumsal cinsiyet 

çalışmaları tarafından sıkça tartışılan bir konudur. Feminist düşünce, biyolojik 

cinsiyetin sabit olduğunu kabul ederken, toplumsal cinsiyetin toplumsal bir inşa 

olduğunu vurgular. Bu teorilere göre, kadınlar ve erkekler arasındaki eşitsizlikler, 

biyolojik farklardan değil, toplumsal cinsiyetin nasıl inşa edildiğinden kaynaklanır. 

Kadınların toplumsal olarak daha düşük statülerde konumlandırılması, biyolojik 

cinsiyet farklılıklarına değil, toplumun kadınlara atfettiği rollerin sınırlayıcı doğasına 

dayanır. Dolayısıyla, toplumsal cinsiyet rolleri sorgulandığında ve esnetildiğinde, 

toplumsal eşitsizliklerin de azaltılabileceği savunulur (Çak, 2010). 



23 
 

1.2.9. Toplumsal Cinsiyet Teorisi 

Toplumsal cinsiyet teorisi, kadın ve erkeklerin toplum içindeki rolleri, 

sorumlulukları ve beklentilerinin biyolojik farklılıklardan ziyade, sosyal ve kültürel 

normlarla şekillendiğini öne süren bir yaklaşımdır. Bu teori, cinsiyet rollerinin doğal 

ve evrensel olmadığını, aksine toplum tarafından inşa edildiğini savunur. Toplumsal 

cinsiyet teorisi, bireylerin doğuştan sahip oldukları biyolojik özelliklerin, onların 

toplumsal rollerini tamamen belirlemediğini, bu rollerin tarihsel, sosyal, politik ve 

kültürel bağlamlarda inşa edildiğini vurgular. Bu bağlamda, kadın ve erkeklere 

atfedilen rollerin esnek ve değişebilir olduğu öne sürülür (Kalan, 2010). 

Toplumsal cinsiyet teorisinin merkezinde, biyolojik cinsiyet ile toplumsal 

cinsiyet arasındaki ayrım yatmaktadır. Bu ayrım, Simone de Beauvoir (1949)’ın 

“Kadın doğulmaz, kadın olunur” sözünde net bir şekilde ortaya konulmaktadır. 

Beauvoir’a göre kadınlık, doğuştan gelen bir biyolojik gerçeklik değil, toplumsal ve 

kültürel süreçlerle bireylere öğretilen bir kimliktir. Toplum, kadınlara belirli roller 

dayatırken, bu roller zamanla doğal ve değişmezmiş gibi algılanır (Beauvoir, 1949). 

Biyolojik cinsiyet, bireyin genetik ve anatomik özelliklerine dayanırken, 

toplumsal cinsiyet, bu biyolojik özelliklerin toplumsal normlar ve beklentiler 

doğrultusunda anlamlandırılmasını ifade eder. Bu teoriye göre, toplumsal cinsiyet, 

bir bireyin toplumun kadınlara ve erkeklere atfettiği rolleri, sorumlulukları ve 

davranış biçimlerini öğrenmesiyle oluşur. Bu öğrenme süreci, bireyin hayatının her 

alanında etkili olur ve toplumsal cinsiyet rolleri, bireyin kimliğini şekillendiren 

önemli unsurlardan biri haline gelir (Çak, 2010). 

Toplumsal cinsiyet teorisi, bireylerin toplumsal cinsiyet rollerini nasıl 

öğrendikleri ve bu rolleri nasıl içselleştirdikleri üzerine yoğunlaşır. Çocukluk 

döneminden itibaren, bireyler toplumun cinsiyetlerine göre belirlediği beklentilere 

maruz kalırlar. Bu süreçte, aile, okul, medya ve diğer sosyal kurumlar, bireylere 

cinsiyetlerine uygun olarak nasıl davranmaları gerektiğini öğretir. Örneğin, kız 

çocuklarına genellikle daha sakin, evcimen ve bakım odaklı roller öğretilirken, erkek 

çocuklarına daha agresif, liderlik odaklı ve dış dünyayla ilişkili roller öğretilir. Bu tür 

sosyal öğrenme süreçleri, bireylerin toplumsal cinsiyet rollerini kabul etmelerine ve 



24 
 

bu roller doğrultusunda davranış geliştirmelerine neden olur (Woodhead & Tunç, 

2017). 

Toplumsal cinsiyet teorisi, cinsiyet eşitsizliği ve toplumsal hiyerarşilerin 

kökenlerini de açıklar. Bu teoriye göre kadınlar ve erkekler arasındaki eşitsizlikler, 

biyolojik farklılıklardan değil, toplumun cinsiyet rollerini nasıl inşa ettiğinden 

kaynaklanır. Erkekler genellikle daha güçlü, liderlik vasıflarına sahip ve kamu 

alanında aktif bireyler olarak tanımlanırken, kadınlar daha duygusal, zayıf ve özel 

alanla (ev içi işlerle) sınırlı bireyler olarak görülür. Bu toplumsal cinsiyet rolleri, 

kadın ve erkekler arasındaki güç dengesizliğini pekiştiren bir yapı oluşturur. Bu 

noktada Kimberlé Crenshaw (1989) geliştirdiği Kesişimsellik (Intersectionality) 

teorisinde toplumsal cinsiyetin tek başına ele alınamayacağını, kadınların 

deneyimlerinin ırk, sınıf, etnik köken ve diğer sosyal faktörlerle iç içe geçtiğini 

vurgular. Örneğin, beyaz, orta sınıf bir kadın ile düşük gelirli bir göçmen kadının 

toplumsal cinsiyet rolleri farklı biçimlerde şekillenebilir. Feminist teori de bu 

bağlamda, toplumsal cinsiyet rollerinin sorgulanması ve dönüştürülmesi gerektiğini 

savunur (Saygılıgil, 2015). 

Toplumsal cinsiyet teorisi, sadece kadınlar ve erkekler arasındaki eşitsizliği 

değil, aynı zamanda cinsiyet kimliği ve cinsel yönelim gibi konularla da ilgilenir. Bu 

teori, bireylerin cinsiyet kimliklerinin, biyolojik cinsiyetlerine uymak zorunda 

olmadığını ve cinsiyetin toplumsal olarak inşa edilmiş bir yapı olduğunu savunur. Bu 

bağlamda, bireylerin kendilerini kadın ya da erkek olarak tanımlamaları ya da 

toplumsal cinsiyet rollerine uymayan davranışlar sergilemeleri, toplumsal normlarla 

çelişebilir. Toplumsal cinsiyet teorisi, cinsiyetin toplumsal bir inşa olduğunu 

savunarak, bireylerin toplumsal cinsiyet normlarına uymama haklarını da savunur 

(Topuz & Erkanlı, 2016). 

Judith Butler gibi düşünürler, toplumsal cinsiyetin performatif bir eylem 

olduğunu öne sürerek, bireylerin her gün toplumsal cinsiyet rollerini yeniden 

ürettiklerini savunurlar. Bu performatiflik teorisi, toplumsal cinsiyetin sabit ve 

değişmez bir gerçeklik olmadığını, aksine bireyler tarafından sürekli olarak yeniden 

inşa edilen bir yapı olduğunu gösterir. Bu yaklaşım, toplumsal cinsiyet rollerine 

meydan okuma ve cinsiyet eşitsizliklerine karşı mücadele etme olasılığını artırır. 



25 
 

Butler’a göre, bireyler belirli jestleri, konuşma biçimlerini, kıyafet seçimlerini ve 

toplumsal beklentileri tekrar ederek toplumsal cinsiyet kimliklerini performe ederler. 

Ancak bu performans katı bir zorunluluk değil, aynı zamanda dönüşüme de açık bir 

süreçtir. Yani bireyler, bu tekrar eden eylemleri sorgulayarak, bozarak veya 

reddederek toplumsal cinsiyet normlarını esnetebilir ve alternatif kimlikler inşa 

edebilirler. Bu durum, kadınların, erkeklerin ve cinsiyet ikiliğinin dışında kalan 

bireylerin toplumsal alanda nasıl temsil edildiğini anlamak ve dönüştürmek için 

önemli bir kuramsal çerçeve sunmaktadır. Butler’ın performatiflik teorisi, medya, 

sanat, politika ve gündelik yaşamın her alanında toplumsal cinsiyetin nasıl 

üretildiğini ve nasıl dönüştürülebileceğini analiz etmek için güçlü bir araçtır. 

Özellikle medya ve popüler kültür, toplumsal cinsiyetin performatif doğasını 

şekillendiren ve pekiştiren en güçlü araçlardan biridir. Butler’ın ortaya koyduğu gibi, 

toplumsal cinsiyetin performatif olması, bireylerin toplumsal cinsiyet rollerini 

dönüştürme ve alternatif kimlikler yaratma olasılığını ortaya çıkarır (Butler, 2009). 

Bu bağlamda, medya anlatılarında kadın karakterlerin nasıl temsil edildiği, hangi 

toplumsal normlara uyduğu veya bunlara nasıl meydan okuduğu gibi unsurların 

analiz edilmesi, toplumsal cinsiyetin nasıl şekillendiğini anlamak açısından 

önemlidir. 

Toplumsal cinsiyet teorisi, aynı zamanda toplumsal cinsiyet rollerinin 

medyada, eğitimde ve diğer sosyal kurumlarda nasıl yeniden üretildiğini de ele alır. 

Televizyon dizileri, filmler, reklamlar ve okullarda verilen eğitim, toplumsal cinsiyet 

rollerinin nasıl pekiştirildiğini açıkça gösterir. Bu tür içeriklerde kadınlar ve erkekler 

genellikle geleneksel toplumsal cinsiyet rollerine uygun olarak temsil edilir ve bu 

temsiller, toplumun bireylerden beklediği davranış kalıplarını pekiştirir. Örneğin, 

kadınlar genellikle fedakâr anne veya sadık eş rollerinde gösterilirken, erkekler daha 

güçlü, bağımsız ve lider konumunda temsil edilir. Toplumsal cinsiyet teorisi, bu tür 

temsillerin toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini nasıl sürdürdüğünü anlamamıza 

yardımcı olur (Çelebi, 2022). 

Televizyon dizileri, geniş kitlelere ulaşarak toplumsal cinsiyet algılarını 

şekillendirme potansiyeline sahiptir. TÜSİAD’ın “Televizyon Dizilerinde Toplumsal 

Cinsiyet Eşitliği” araştırması, Türkiye’deki televizyon dizilerinde kadın ve erkek 

temsillerinin genellikle kalıplaşmış toplumsal cinsiyet algılarını pekiştirdiğini ortaya 



26 
 

koymaktadır (İnceoğlu & Akçalı, 2018). Bu çalışmaya göre, dizilerde kadın 

karakterler genellikle duygusal, pasif, bakım odaklı rollerle tanımlanırken, erkek 

karakterler liderlik, güç ve bağımsızlık gibi özelliklerle ilişkilendirilir. 

Nazife Kocabaş Tanman’ın Türk televizyon dizileri üzerine yaptığı bir analiz, 

medyanın toplumsal cinsiyet rollerini pekiştirme etkisine dikkat çekmektedir. Kadın, 

Ufak Tefek Cinayetler ve İstanbullu Gelin gibi dizilerde, kadın karakterlerin farklı 

temsil biçimlerine rağmen, ataerkil düzenin etkileri açıkça hissedilmektedir. Örneğin, 

bu dizilerde kadın karakterler çoğunlukla fedakâr anne, güçlü ancak aile içinde baskı 

gören bireyler veya entrikacı kadınlar gibi stereotipik rollerle betimlenmiştir. Bu 

temsiller, toplumsal cinsiyet rollerinin esnekliğine dair farkındalığı artırmak yerine 

var olan toplumsal normları yeniden üretmektedir. Fe Dergi’de yayımlanan bir 

çalışma ise bu temsillerin feminist bir bakış açısıyla ele alınması gerektiğini 

vurgulamaktadır. Araştırma, televizyon ekranlarındaki toplumsal cinsiyet 

temsillerinin indirgemeci ve özcü bir yaklaşımı desteklediğini ve bu durumun 

toplumsal eşitsizlikleri yeniden ürettiğini savunur (Akçalı, vd., 2020). Bu bağlamda, 

televizyon dizilerinin toplumsal cinsiyet eşitliğini teşvik etmek için daha çeşitliliğe 

dayalı ve kapsayıcı temsiller sunması gerektiği ifade edilmektedir. 

 

1.2.10. Cinsiyet ve Toplumsal Roller Arasındaki İlişki 

Biyolojik cinsiyet, bireylerin fiziksel ve genetik özelliklerine dayanırken, 

toplumsal cinsiyet rolleri bu biyolojik farklılıkların toplumsal anlamlandırılmasından 

kaynaklanır. Yani, cinsiyet sadece biyolojik bir olgu olarak kalmaz; toplum, bu 

biyolojik cinsiyete dayalı olarak kadınlara ve erkeklere belirli roller ve sorumluluklar 

atar. Bu roller, bireylerin toplum içindeki statülerini, güç ilişkilerini ve davranışlarını 

belirler. Kadınlar ve erkekler, biyolojik cinsiyetlerine göre farklı toplumsal 

beklentilerle karşı karşıya kalır ve bu beklentiler, sosyal düzenin devamını sağlamak 

üzere toplumsal normlar tarafından desteklenir. Toplumsal roller, bireylerin biyolojik 

cinsiyetlerine dayalı olarak belirli sorumluluklar üstlenmelerini öngörür. Örneğin, 

pek çok toplumda kadınlardan ev içi roller üstlenmeleri, çocuk bakımı ve ev işleriyle 

ilgilenmeleri beklenirken, erkeklerden dış dünyada aktif olmaları, maddi 

sorumluluklar almaları ve aileyi koruyucu bir rol üstlenmeleri beklenir. Bu 



27 
 

beklentiler, toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl şekillendiğini ve biyolojik cinsiyetin 

bu rollere nasıl yön verdiğini açıkça gösterir. Bu tür roller, tarihsel ve kültürel 

birikimlerin etkisiyle sabitlenmiş ve zamanla doğal kabul edilmeye başlanmıştır 

(Akkaş, 2024).  

Cinsiyet ve toplumsal roller arasındaki ilişki, sosyalizasyon süreci aracılığıyla 

bireylere öğretilir. Bireyler, çocukluk döneminden itibaren, cinsiyetlerine uygun 

rollerle tanıştırılır ve bu rollere uygun davranışlar geliştirmeleri beklenir. Çocuklar, 

aileleri, okulları, arkadaş çevreleri ve medya gibi sosyal kurumlar aracılığıyla 

toplumsal cinsiyet rollerini öğrenirler. Örneğin, kız çocukları bebeklerle oynarken, 

erkek çocukları genellikle daha aktif ve dış dünyayla ilgili oyuncaklara yönlendirilir. 

Bu tür sosyal öğrenme süreçleri, bireylerin cinsiyetlerine uygun toplumsal roller 

üstlenmelerine ve bu rolleri içselleştirmelerine neden olur. Böylece, cinsiyet ve 

toplumsal roller arasındaki ilişki, bireylerin sosyal hayatta nasıl konumlandıklarını 

belirler (Akkaş, 2024). 

Toplumsal cinsiyet rolleri, bireylerin cinsiyetlerine göre iş bölümü yaratır ve 

bu iş bölümü toplumda belirli bir düzenin sürdürülmesini sağlar. Bu iş bölümü, 

genellikle kadınların özel alanla (ev içi işler) sınırlanmasını ve erkeklerin kamusal 

alanlarda (iş gücü ve siyaset) etkin olmasını içerir. Bu ayrım, toplumsal cinsiyet 

rollerinin kadınlar ve erkekler arasında bir hiyerarşi oluşturmasına yol açar. Kadınlar, 

tarihsel olarak daha düşük statüye sahip işler ve sorumluluklar üstlenirken, erkekler 

daha prestijli ve güç içeren rollerle ilişkilendirilmiştir. Bu durum, toplumsal cinsiyet 

eşitsizliklerini pekiştiren bir yapı oluşturur ve cinsiyetler arası güç dengesizliklerine 

yol açar (Bozkurt & Akpınar, 2017). Cinsiyet ve toplumsal roller arasındaki bu ilişki, 

sadece bireylerin toplumsal hayattaki rollerini değil, aynı zamanda kendilik algılarını 

ve kimliklerini de şekillendirir. Bireyler, toplumsal cinsiyet rollerine uyum 

sağladıkça, kendilerini toplum tarafından kabul edilen bir kimlik çerçevesinde 

algılarlar. Kadınlar, genellikle bakım veren, şefkatli ve duygusal rollerle 

ilişkilendirilirken, erkekler daha rekabetçi, güçlü ve bağımsız rollerle tanımlanır. Bu 

toplumsal beklentiler, bireylerin kendi cinsiyetlerine dair algılarını etkiler ve 

toplumsal rollerle uyum içinde bir kimlik geliştirmelerine neden olur (Vatandaş, 

2007). 



28 
 

Toplumsal cinsiyet rollerinin sabit ve değişmez olmadığı da vurgulamak 

gerekir. Modernleşme ve küreselleşme gibi süreçler, kadınların iş gücüne katılımını 

artırmış ve geleneksel cinsiyet rollerinin esnemesine yol açmıştır. Kadınlar artık 

sadece ev içi rollerle sınırlı kalmamakta, aynı zamanda iş dünyasında, politikada ve 

akademik hayatta aktif roller üstlenmektedir. Erkekler de bu süreçte geleneksel 

rollerini gözden geçirerek, ev içi sorumluluklar üstlenmeye başlamıştır (Vatandaş, 

2007). Bu tür değişimler, cinsiyet ve toplumsal roller arasındaki ilişkinin toplumsal 

yapıların değişimiyle birlikte nasıl evrildiğini gösterir. 

 

1.2.11. Medyada Cinsiyet Rollerinin Tarihsel Gelişimi 

Tarih boyunca, medyada kadın ve erkek temsilleri, toplumdaki cinsiyet 

rollerini pekiştiren ve bu rollerin normatif birer gerçeklik gibi görünmesini sağlayan 

bir araç olmuştur. Özellikle geleneksel medya (gazeteler, dergiler, radyo, televizyon) 

aracılığıyla cinsiyet rollerinin tanımlanması ve korunması, toplumdaki mevcut güç 

dengelerinin devamını sağlamıştır. 20. yüzyılın başlarında medya, kadınları 

genellikle ev içi sorumluluklarla ilişkilendiren, erkekleri ise dış dünyada aktif olan 

bireyler olarak gösteren bir anlayışa sahipti. Bu dönemde, kadınlar daha çok anne, eş 

ve ev kadını olarak tasvir edilirken, erkekler iş gücü ve kamu alanlarında güçlü 

figürler olarak sunuldu. Kadınlar, genellikle pasif ve itaatkar rollerle 

ilişkilendirilirken, erkekler ise güçlü, bağımsız ve liderlik vasıflarına sahip bireyler 

olarak betimlendi. Bu temsiller, toplumda mevcut olan cinsiyet rollerinin 

pekişmesine katkıda bulundu ve cinsiyetler arası eşitsizliklerin derinleşmesine neden 

oldu. 1940'lar ve 1950'ler, medya temsillerinde kadınların ev içi rollerini güçlendiren 

dönemler olarak öne çıkar. İkinci Dünya Savaşı sonrası dönemde, kadınlar savaş 

yıllarında iş gücüne katılmalarına rağmen, savaşın bitmesiyle birlikte tekrar evlerine 

geri dönmeleri için teşvik edildiler. Medya, bu süreçte kadınları ev kadını ve anne 

rolleri ile özdeşleştiren temsillere ağırlık verdi. Televizyon dizileri, filmler ve 

dergilerde kadınlar, mükemmel eş ve anne olarak sunulurken, erkekler dış dünyada 

başarılı iş adamları veya savaş kahramanları olarak gösterildi. Bu temsiller, 

kadınların toplumdaki yerinin evde olduğunu ve erkeklerin kamusal alanda daha 

etkin roller üstlenmeleri gerektiğini pekiştirdi. 1960'lar ve 1970'ler, feminist 



29 
 

hareketlerin yükselişiyle birlikte medyada kadın temsillerinde değişikliklerin 

yaşandığı bir dönem olarak dikkat çeker. Bu dönemde, medya aracılığıyla kadınların 

iş gücüne katılımı ve bağımsızlık talepleri daha görünür hale geldi. Televizyon ve 

filmlerde, güçlü ve bağımsız kadın karakterler ortaya çıkmaya başladı. Kadınlar, 

sadece ev içi rollerle sınırlı kalmayan, aynı zamanda kariyer yapan, eğitimli ve kendi 

hayatını yönlendiren bireyler olarak tasvir edilmeye başlandı. Ancak, bu dönemde 

bile kadın temsilleri çoğunlukla cinsellik ve güzellik idealleri etrafında şekillenmeye 

devam etti; kadınlar, başarılı ve güçlü olsalar bile, dış görünüşleri ve çekicilikleri ön 

planda tutuldu (Saygan & Uludağlı, 2021). 

1980'ler ve 1990'lar, medyada cinsiyet rollerinin yeniden yapılandığı bir 

dönemdir. Bu dönemde, medya temsilleri daha çeşitli hale gelmeye başlamış ve 

kadınların toplumsal rollerine dair daha geniş bir yelpaze sunulmuştur. İş 

dünyasında, politikada ve akademik alanlarda başarılı olan kadın karakterler, 

televizyon dizileri ve filmlerde yer bulmaya başlamıştır. Bu dönemde, cinsiyet 

rollerinin esnediği ve kadınların daha fazla güç ve özgüven kazandığı görülür. Ancak 

bu dönemde bile kadınlar, geleneksel cinsiyet normlarıyla mücadele etmek zorunda 

kalmış ve medya hala kadınların fiziksel görünüşlerini ön plana çıkaran temsillere 

yer vermiştir (Kara & Ulağlı, 2022). 2000'li yıllar, dijital medyanın yükselişi ve 

küreselleşmenin etkisiyle, cinsiyet rollerinin medyada daha da çeşitlendiği bir 

dönemi simgeler. Kadınlar ve erkekler arasındaki roller daha esnek hale gelmiş, 

medyada daha fazla çeşitlilik ve kapsayıcılık sağlanmıştır. Feminist teorilerin ve 

toplumsal cinsiyet çalışmalarının etkisiyle, kadın temsilleri sadece güzellik ve 

cinsellikle sınırlı kalmamış, aynı zamanda farklı kültürel ve sosyal bağlamlarda güçlü 

ve bağımsız bireyler olarak tasvir edilmiştir. Erkek temsilleri de değişim göstermiş, 

daha duyarlı, ev içi sorumlulukları üstlenen ve toplumsal cinsiyet normlarını 

sorgulayan karakterler medyada yer bulmaya başlamıştır. Günümüzde medyada 

cinsiyet rolleri, hem geleneksel normları yansıtan hem de bu normları sorgulayan 

içeriklerle doludur. Kadınların iş gücündeki artan temsili, lider pozisyonlarındaki 

varlıkları ve güçlenmeleri medya aracılığıyla daha fazla görünür hale gelmiştir. 

Ancak, hala kadınların medya temsillerinde fiziksel görünümleri ön plana 

çıkarılmakta ve cinsiyetçi kalıplar bazı içeriklerde sürdürülmektedir. Bu durum, 



30 
 

toplumsal cinsiyet rollerinin tam anlamıyla eşitlikçi bir şekilde yansıtılmadığını ve 

medyanın hala bu konuda bir mücadele alanı olduğunu göstermektedir (Çik, 2017). 

 

1.3. Kadın Temsilleri ve Medya 

Kadın temsilleri, medya aracılığıyla şekillenen ve toplumun kadınlara yönelik 

algısını yansıtan güçlü bir araçtır. Medya, televizyon, sinema, gazeteler, dergiler, 

sosyal medya ve reklamcılık gibi farklı kanallar üzerinden kadınların toplumsal 

rollerini yeniden üretir ve bu temsillerin geniş kitlelere yayılmasına katkıda bulunur. 

Kadın temsilleri, toplumun kadınlardan beklediği davranışları, değerleri ve rolleri 

pekiştirirken, aynı zamanda toplumsal cinsiyet normlarını da güçlendirir. Bu nedenle, 

medya içerikleri kadınların toplumsal rollerine dair kalıplaşmış algıları 

destekleyebilir ya da bu kalıpları sorgulayıp dönüştürebilir (Sevim, 2013). 

Medya tarihine bakıldığında, kadınlar genellikle pasif, itaatkar, ev içi rollerle 

sınırlı bireyler olarak tasvir edilmiştir. Özellikle 20. yüzyılın ilk yarısında, kadınlar 

medyada daha çok anne, eş ya da ev kadını olarak gösterilmiştir. Bu temsiller, kadını 

aile içindeki rolleriyle tanımlarken, erkekler daha çok dış dünyada aktif, iş gücünde 

yer alan ve karar alıcı pozisyonlarda temsil edilmiştir. Kadınların medya aracılığıyla 

bu şekilde temsil edilmesi, toplumsal cinsiyet rollerinin pekişmesine katkıda 

bulunmuş ve kadınların toplumsal statüsünün sınırlanmasına neden olmuştur. 

Medyanın bu dönemdeki kadın temsilleri, kadınların iş gücüne katılımını ya da 

toplumsal hayattaki aktif rollerini göz ardı etmiş, onları daha çok ev içi 

sorumluluklarla sınırlı bireyler olarak göstermiştir (Çelenk, 2010). 

1960'lar ve 1970'lerde kadınların iş gücüne daha fazla katılımı ve feminist 

hareketlerin etkisiyle, medyada kadın temsillerinde belirli değişiklikler gözlenmiştir. 

Bu dönemde, medyada daha bağımsız, eğitimli ve kendi hayatını kontrol eden kadın 

figürleri görünür hale gelmiştir. Kadınlar artık sadece ev içi sorumlulukları üstlenen 

bireyler değil, aynı zamanda profesyonel yaşamda yer alan, kariyer sahibi, özgür 

kadınlar olarak tasvir edilmeye başlanmıştır. Ancak bu dönemde bile, kadın 

temsilleri çoğu zaman cinsellik ve güzellik algıları etrafında şekillenmiştir. Güçlü 

kadın karakterler, toplum tarafından idealize edilmiş güzellik standartlarına uyduğu 

sürece medyada yer bulabilmiştir (Adak, 1970). 



31 
 

Kadın temsilleri, 1980'ler ve 1990'larda daha çeşitli hale gelmeye başlamıştır. 

Özellikle bu dönemde, iş dünyasında güçlü kadın karakterler ve lider 

pozisyonlarındaki kadınlar medyada daha fazla yer almaya başlamıştır. Ancak, bu 

dönemde bile kadınlar sıklıkla dış görünümleri, güzellikleri ve çekicilikleriyle ön 

plana çıkarılmıştır. Kadınların iş gücünde ya da sosyal hayattaki varlıkları, onların 

fiziksel cazibeleri ile birlikte sunulmuştur. Bu durum, medyanın kadın temsillerinde 

bir çeşit ikilem yaratmıştır: Kadınlar artık daha güçlü ve bağımsız roller üstlenseler 

de, dış görünümlerinin ön planda tutulması, toplumsal cinsiyet kalıplarının tamamen 

kırılmadığını göstermiştir (Kaplan, 2003). 

2000'li yıllarda dijital medyanın yükselişiyle birlikte, kadın temsilleri daha da 

çeşitlenmiş ve kadınların farklı yönlerini ele alan içerikler artmıştır. Sosyal medya, 

kadınların kendi hikâyelerini ve deneyimlerini paylaşmaları için yeni bir alan 

sunarken, geleneksel medyaya kıyasla daha bağımsız ve özgün kadın temsilleri bu 

platformlarda yer bulmuştur. Kadınlar, sadece güzel ya da çekici bireyler olarak 

değil, aynı zamanda çeşitli yeteneklere, bilgiye ve deneyime sahip bireyler olarak 

temsil edilmeye başlamıştır. Ancak, dijital medya ortamında da kadınların hala 

güzellik standartlarına ve toplumsal cinsiyet normlarına uygun temsillere maruz 

kaldıkları eleştirileri yapılmaktadır (Sayımer, 2014). 

Kadın temsilleri sadece medya içeriklerinde değil, reklamcılıkta da büyük bir 

öneme sahiptir. Reklamlar, tüketici kültürü içinde kadınların nasıl algılandığını ve 

toplumdaki yerlerini şekillendiren önemli bir araçtır. Tarih boyunca reklamlar, 

kadınları genellikle ev işleriyle ilgili ürünlerin tanıtımında ya da güzellik ve bakım 

ürünleriyle ilişkilendirmiştir. Bu tür reklamlar, kadınların toplumsal rollerini belirli 

alanlarla sınırlandıran ve onları sadece tüketici kimlikleriyle öne çıkaran bir yapıyı 

desteklemiştir. Günümüzde ise reklamcılıkta kadınların daha çeşitli rollerde temsil 

edilmesine yönelik olumlu gelişmeler görülse de bu temsillerin hala toplumsal 

cinsiyet normları çerçevesinde şekillendiği eleştirilmektedir (Güvendi, 2023). 

Medyada kadın temsilleri incelenirken, kadınların yalnızca cinsiyetlerinden 

ötürü değil, aynı zamanda sınıfsal ve kültürel faktörler nedeniyle de farklı temsillere 

maruz kaldığı unutulmamalıdır. Medyada yer alan kadın karakterlerin farklı sosyal 

ve ekonomik koşullara göre temsil edildiği ve bu temsillerin farklı kesimler için 



32 
 

değişebileceği göz önünde bulundurulmalıdır. Özellikle medya ve popüler kültür, 

toplumsal cinsiyetin performatif doğasını şekillendiren ve pekiştiren en güçlü 

araçlardan biridir. Judith Butler’ın performatiflik teorisi (1990), toplumsal cinsiyetin 

sabit bir kimlik olmadığını, bireylerin günlük hayatlarındaki tekrar eden eylemlerle 

inşa edildiğini savunur. Medya metinleri, kadın ve erkek karakterleri belirli jestler, 

beden dili, mekânsal kullanım ve söylemlerle sunarak toplumsal cinsiyet rollerini 

kodlar ve izleyiciye aktarır. 

 

1.3.1. Medyada Kadın Temsillerinin Tipik Özellikleri 

Medyada kadın temsilleri, tarihsel süreçte belirli kalıplar etrafında şekillenmiş 

ve bu kalıplar, toplumun kadınlara yönelik algılarını pekiştirmiştir. Kadınlar, 

genellikle güzellik, fedakârlık, duygusallık ve itaatkarlık gibi özelliklerle 

tanımlanmışlardır. Bu tipik özellikler, toplumsal cinsiyet rollerine uygun bir şekilde 

medya içeriklerinde yer almış, kadınlar çoğunlukla ev içi sorumlulukları üstlenen, 

pasif ve bağımlı bireyler olarak betimlenmiştir. Bu roller, toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğini derinleştiren ve kadınların toplum içindeki rollerini sınırlandıran bir 

yapıyı desteklemiştir (Ünlü & Aslan, 2017). 

Medya, kadınları sıklıkla fiziksel güzellikleri ve dış görünümleriyle öne 

çıkarmaktadır. Güzellik, kadınların medyadaki temsillerinde en baskın unsurlardan 

biri olarak karşımıza çıkar. Reklamlar, filmler, televizyon programları ve dergiler, 

kadınları genellikle estetik açıdan idealize edilmiş bir formda sunar. Bu tür temsiller, 

kadınların başarılarının ya da karakterlerinin değil, fiziksel görünümlerinin ön planda 

olduğu bir algıyı destekler. Kadınların çekici olmaları gerektiği vurgusu, özellikle 

genç ve zayıf olmanın güzellik kriteri olarak sunulması, toplumda yaygın güzellik 

algılarını besler (Kurtdaş, 2021). 

Duygusallık, medyada kadın temsillerinin bir diğer tipik özelliğidir. Kadınlar, 

genellikle duygusal, hassas ve şefkat dolu bireyler olarak sunulmaktadır. Bu 

temsillerde, kadınların daha çok sezgisel ve duygusal kararlar verdikleri 

vurgulanırken, erkekler mantıklı, rasyonel ve güçlü bireyler olarak betimlenir. 

Kadınların bu duygusal temsilleri, onların toplumsal yaşamda daha pasif roller 

üstlenmeleri gerektiği algısını pekiştirir. Ayrıca, kadınların duygusal yönlerinin öne 



33 
 

çıkarılması, onların profesyonel ya da kamusal hayatta başarılarına gölge düşürebilir 

ve onları sadece özel alana (ev hayatı ve aile) uygun bireyler olarak sınırlayabilir 

(Bayhantopçu, 2017). 

Medyada kadın temsilleri aynı zamanda fedakârlıkla ilişkilendirilir. Kadınlar, 

sıklıkla çocuklarına, ailelerine ve çevrelerine karşı sonsuz bir özveri gösteren bireyler 

olarak resmedilir. Bu temsillerde kadınların toplumsal rollerinin bir parçası olarak 

ailelerine hizmet etmeleri, onların temel görevlerinden biri olarak sunulur. Özellikle 

televizyon dizilerinde ve sinema filmlerinde kadın karakterler, kişisel arzularını bir 

kenara bırakarak ailelerine ya da eşlerine odaklanan bireyler olarak tanımlanır. Bu 

fedakârlık teması, kadınların toplumsal cinsiyet rollerine sıkı sıkıya bağlı kalmalarını 

sağlayan bir ideoloji olarak işlev görür (Coşkun & Yurtdaş, 2020). 

Kadınların medyadaki temsilleri genellikle itaatkarlık ve bağımlılıkla da 

ilişkilendirilir. Kadınlar, erkek figürlerin himayesinde ya da onlara bağlı olarak 

varlık gösteren bireyler olarak betimlenir. Bu temsillerde, kadınlar kendi başlarına 

kararlar almaktan ziyade, erkeklerin rehberliğine ihtiyaç duyan bireyler olarak 

gösterilir. Özellikle geleneksel aile yapısının işlendiği televizyon dizilerinde, 

kadınlar genellikle erkeklere bağımlı, onların korumasına ve desteğine muhtaç 

karakterler olarak sunulur. Bu bağımlılık, kadınların toplumsal yaşamda ikinci 

planda kalmasını normalleştirir ve toplumsal cinsiyet eşitsizliğini sürdürür (Aktaş, 

2016). 

Medyada kadınlar genellikle cinsel nesneler olarak sunulmaktadır. Kadın 

bedeni, sıklıkla cinsellik objesi olarak kullanılır ve kadınlar fiziksel cazibeleri 

üzerinden tanımlanır. Reklamcılıkta, kadın bedeni ürün satışı için bir araç olarak 

kullanılırken, sinema ve televizyon programlarında da kadınların cinselliği ön plana 

çıkarılmaktadır. Bu temsiller, kadınların bedenlerinin bir metalaşma sürecinden 

geçtiğini ve onların sadece cinsel arzuların nesnesi olarak sunulduğunu gösterir. Bu 

tür temsiller, kadınların toplum içindeki özne olmaktan çıkarılıp nesneleştirilmelerine 

yol açar ve kadın bedenine yönelik yanlış algılar yaratır (Büyükbaykal, 2011). 

 



34 
 

1.3.2. Güçlü Kadın Figürlerinin Evrimi 

Geleneksel medya temsillerinde kadınlar çoğunlukla pasif, bağımlı ve itaatkar 

rollerle tanımlanırken, zamanla bu temsiller değişime uğramış ve kadınlar daha 

bağımsız, güçlü ve liderlik vasıflarına sahip bireyler olarak resmedilmeye 

başlanmıştır. Bu dönüşüm, toplumsal cinsiyet rollerine dair algıların değişmesi, 

kadınların iş gücüne ve kamusal alana daha fazla katılımı ve feminist hareketlerin 

etkisiyle gerçekleşmiştir. 20. yüzyılın başlarında kadınlar, medyada genellikle ev içi 

rollerle sınırlı ve bağımlı karakterler olarak yer alıyordu. Kadınlar, kocalarına ve 

ailelerine hizmet eden, itaatkâr ve sessiz karakterler olarak resmedilirken, erkekler 

liderlik eden, güçlü ve karar alıcı figürlerdi. Bu dönemdeki medya içerikleri, 

kadınların toplumsal cinsiyet rollerine uygun şekilde sadece ev ve aile içinde var 

olabileceklerini gösteriyordu. Ancak 1960'lar ve 1970'lerde feminist hareketlerin 

yükselmesiyle birlikte, bu geleneksel kadın temsillerine karşı ciddi bir eleştiri gelişti 

ve medyada güçlü kadın figürlerinin ortaya çıkışı hızlandı (Adak, 1970). 

Feminist hareketlerin etkisiyle, güçlü kadın figürleri medya içeriklerinde daha 

fazla yer almaya başladı. Özellikle 1970'ler ve 1980'ler, kadınların toplumsal 

hayattaki rollerini sorgulayan ve onları daha bağımsız, özgür ve güçlü bireyler olarak 

temsil eden dönemin başlangıcıdır. Televizyon dizilerinde ve sinema filmlerinde, 

kadınlar artık sadece ev kadını ya da anne rollerine sıkışmayan, kariyer sahibi, kendi 

kararlarını alan ve toplumsal normları zorlayan bireyler olarak betimlenmeye başladı. 

Bu dönemde, güçlü kadın figürleri iş dünyasında liderlik eden, bilimsel keşifler 

yapan ya da politikada aktif rol oynayan karakterlerle temsil edilmiştir (Kaplan, 

2003). 

1990'lar ve 2000'ler, güçlü kadın figürlerinin daha çeşitli bir şekilde medyada 

yer bulduğu bir dönemdir. Bu dönemde, sadece profesyonel hayatta güçlü kadın 

figürleri değil, aynı zamanda kişisel hayatlarında da bağımsızlık kazanan kadın 

karakterler ortaya çıkmıştır. Bu karakterler, zorluklar karşısında pes etmeyen, kendi 

ayakları üzerinde duran ve kendi kaderlerini kontrol eden bireyler olarak tasvir 

edilmiştir. Ayrıca medya içeriklerinde güçlü kadın figürlerinin duygusal zekâya ve 

empatiye dayalı liderlik modelleri sunduğu da görülmüştür. Bu, geleneksel erkek 

egemen liderlik anlayışına bir alternatif sunarak, kadınların liderlik yeteneklerini ve 



35 
 

güçlerini farklı bir perspektiften değerlendirmiştir. Güçlü kadın figürlerinin evrimi, 

aynı zamanda cinsellik ve fiziksel güç unsurlarıyla da ilişkilendirilmiştir. 2000'li 

yıllarla birlikte, özellikle aksiyon ve bilim kurgu filmlerinde kadın karakterler, 

fiziksel olarak güçlü, savaşçı ve cesur bireyler olarak resmedilmiştir. Bu figürler, 

erkek kahramanların fiziksel gücüne eşit düzeyde güç ve becerilere sahip karakterler 

olarak sunulmuşlardır. Ancak, bu güçlü kadın figürlerinin aynı zamanda cinsel olarak 

çekici ve geleneksel güzellik standartlarına uygun karakterler olması eleştirilmiştir. 

Bu temsiller, kadınların sadece fiziksel güçleriyle değil, aynı zamanda güzellikleri ve 

cinsellikleri üzerinden de değer kazandıkları bir çerçeve oluşturmuştur (Sayımer, 

2014). 

Bu dönemde, postfeminist medya anlayışı da kadın temsillerinde belirgin hale 

gelmiştir. Negra (2009), postfeminist medyanın kadın karakterleri estetik tercihler, 

kişisel gelişim ve tüketim alışkanlıkları üzerinden tanımladığını ve böylece feminist 

mücadelenin bireysel tercihlerle sınırlandırıldığını öne sürer. Banet-Weiser (2012), 

güçlenme söyleminin sıklıkla tüketim kültürü tarafından ürünleri ve yaşam tarzlarını 

pazarlamak amacıyla kullanıldığını vurgulamaktadır. Bu çerçevede, kadın 

karakterlerin “kendini gerçekleştirme” süreçleri genellikle satın alma gücü ve 

bireysel tüketim kararlarıyla özdeşleştirilmektedir (McRobbie, 2004). Ancak 

Butler’ın performatiflik teorisi, bu tür bireysel tercihlerle sınırlandırılan toplumsal 

cinsiyet anlayışına eleştirel bir perspektif sunar. Butler (1993), toplumsal cinsiyetin 

sabit bir kimlik değil, zaman içinde yeniden müzakere edilen bir performans 

olduğunu vurgulamaktadır. Bu bakış açısıyla, medya temsilleri yalnızca toplumsal 

cinsiyet rollerini pekiştiren bir alan değil, aynı zamanda bu rolleri altüst edebilecek 

potansiyele sahip bir mecra olarak değerlendirilebilir. 

Günümüzde güçlü kadın figürleri, medyada daha çeşitli ve derinlikli bir 

şekilde temsil edilmektedir. Artık kadın karakterler sadece fiziksel güçleriyle değil, 

entelektüel güçleri, stratejik becerileri ve duygusal dayanıklılıklarıyla da ön plana 

çıkmaktadır. Kadınlar, sadece kariyerlerinde başarılı olan bireyler değil, aynı 

zamanda toplumsal cinsiyet normlarına meydan okuyan, kendi hayatlarını 

şekillendiren ve zorluklara karşı direnen karakterler olarak resmedilmektedir. Bu 

yeni temsil biçimi, kadınların toplumsal hayatta güçlenmelerine dair daha geniş bir 

perspektif sunmaktadır. 



36 
 

Özetle, medyada kadın temsillerinin evrimi, feminist hareketlerin etkisi, 

toplumsal cinsiyet algılarındaki değişimler ve tüketim kültürünün yükselişi ile 

şekillenmiştir. Kadın karakterler giderek daha fazla çeşitlilik kazansa da, medya hâlâ 

belirli toplumsal normları yeniden üreten ve kadınların rolünü sınırlayan bir araç 

olabilmektedir. Bu nedenle, kadın temsillerinin nasıl şekillendiği ve hangi 

ideolojilerle ilişkilendirildiği üzerine eleştirel bir bakış açısıyla yaklaşmak büyük 

önem taşımaktadır. 

 

1.4. Kültürel Farklılıklar Bağlamında Kadın Temsilleri 

Kültür, bir toplumun değerlerini, inançlarını ve toplumsal rollerini 

şekillendiren en önemli unsurlardan biridir. Kadınların medyada nasıl temsil edildiği, 

o toplumun kültürel yapısına ve toplumsal cinsiyet normlarına göre büyük ölçüde 

değişiklik gösterebilir. Stuart Hall’un Temsil Teorisi’ne göre, medya yalnızca 

gerçekliği yansıtmaz; aynı zamanda onu üretir ve dönüştürür. Farklı kültürel 

bağlamlarda kadınlara atfedilen roller, hem onların sosyal yaşamda nasıl 

konumlandığını hem de medya aracılığıyla bu rollerin nasıl yeniden üretildiğini 

belirler. Kültürler arası bu farklılıklar, kadınların toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin 

temsillerinde çeşitlilik yaratır (Yakın, 2015). Bu bağlamda, kadın temsillerinin farklı 

kültürel bağlamlarda nasıl inşa edildiği, medyanın ideolojik işlevleri ile doğrudan 

ilişkilidir (Hall, 1997). 

Batı kültürlerinde, özellikle 20. yüzyılın ortalarından itibaren kadın 

temsillerinde daha fazla özgürlük, bağımsızlık ve kariyer odaklılık öne çıkmaya 

başlamıştır. Feminist hareketlerin etkisiyle, kadınlar medya içeriklerinde iş 

dünyasında, politikada ve bilimde daha fazla rol üstlenen karakterler olarak tasvir 

edilmeye başlanmıştır. Bu durum, kadınların toplumsal cinsiyet rollerinin sadece ev 

içi sorumluluklarla sınırlı kalmaması gerektiği yönündeki farkındalığın artmasına 

neden olmuştur. Batı medyasında kadınlar, aynı zamanda cinsiyet eşitliği 

mücadelesinin bir parçası olarak daha fazla hak talep eden, güçlenen bireyler olarak 

da temsil edilirler. Ancak bu temsillerin hala kadınların fiziksel görünümüne ve 

cinselliğine odaklanması, toplumsal cinsiyet eşitliği mücadelesinin önünde bir engel 

olmaya devam etmektedir (Uzunoğlu, 2018). Ancak Hall’un belirttiği gibi, medya 



37 
 

her zaman objektif bir temsil sunmaz; ideolojik önyargılar ve kültürel hegemonya 

çerçevesinde belirli anlamlar üretir. Batı medyasında kadın temsilleri, bir yandan 

kadınların güçlenmesini desteklerken, diğer yandan onların fiziksel görünümüne ve 

cinselliğine odaklanarak yeni bir tüketim nesnesi haline getirilmesini sağlayabilir 

(Gill, 2007). 

Öte yandan, Doğu kültürlerinde kadın temsilleri, daha geleneksel ve 

toplumsal normlara sıkı sıkıya bağlı bir şekilde sunulmaktadır. Özellikle Asya 

toplumlarında, kadınlar daha çok ev içi sorumluluklarla ve aile yapısındaki 

geleneksel rollerle ilişkilendirilir. Güney Kore, Japonya ve Çin gibi ülkelerde, 

kadınların medyadaki temsilleri, çoğunlukla ailedeki rollerini, annelik görevlerini ve 

eşlerine olan bağlılıklarını vurgulayan içerikler etrafında şekillenir. Bu kültürel 

bağlamda kadınlar, fedakâr, itaatkar ve aileye hizmet eden bireyler olarak resmedilir. 

Ancak, modernleşme ve küreselleşme süreçleriyle birlikte bu temsillerde de 

dönüşüm yaşanmakta, kadınlar daha bağımsız ve güçlü figürler olarak tasvir 

edilmeye başlanmaktadır (İmançer, 2010). 

Orta Doğu kültürlerinde ise kadın temsilleri, büyük ölçüde dini ve geleneksel 

normlarla şekillenmiştir. İslam kültürünün etkisi altındaki ülkelerde, kadınlar 

medyada genellikle daha muhafazakar bir şekilde sunulmakta ve kamusal alandaki 

varlıkları sınırlı temsillerle ifade edilmektedir. Kadınların ev içindeki rollerine büyük 

önem atfedilirken, annelik, eş olma ve aileye hizmet etme gibi sorumluluklar ön 

plana çıkar. Bu toplumlarda kadınlar, erkeklerden daha pasif ve geri planda bir rol 

üstlenir. Ancak, son yıllarda kadın haklarına yönelik küresel farkındalık, bu 

bölgelerde de kadınların toplumsal temsillerinde belirli değişikliklerin yaşanmasına 

katkı sağlamaktadır. Kadınlar artık daha fazla kamusal alanda, özellikle eğitim ve iş 

gücünde temsil edilmeye başlamıştır (Gökdemir, 2021). 

Batı medyası, Orta Doğu’daki kadınları sıklıkla “kurtarılması gereken 

mağdurlar” olarak temsil eder. Bu durum, Said’in Oryantalizm eleştirisiyle 

açıklanabilir. Batı merkezli medya, Doğu’daki kadınları özgürlükten yoksun, eğitim 

ve kariyer olanaklarından mahrum bireyler olarak tasvir ederek, Batılı kadın imajını 

daha üstün ve özgürlükçü bir figür olarak sunmaktadır. Bu anlatı, sömürgeci 



38 
 

feminizm olarak da adlandırılabilecek bir yaklaşımla, Doğu’daki kadınların Batılı 

normlara uyum sağlaması gerektiği algısını pekiştirmektedir (Said, 1978). 

Afrika kültürlerinde kadın temsilleri, genellikle toplumsal yapının geleneksel 

ve kabile normlarına dayalı olarak şekillendiği bağlamlarda farklılık gösterir. Birçok 

Afrika toplumunda kadınlar, tarihsel olarak tarım ve aile içi sorumluluklarla 

ilişkilendirilmişlerdir. Kadınlar, toplulukların devamlılığı için hayati öneme sahip 

işler üstlenirken, bu temsiller medya içeriklerinde sınırlı bir görünürlük kazanmıştır. 

Ancak, modern Afrika toplumlarında kadınlar artık eğitim ve iş gücüne daha fazla 

katılım sağlamaktadır. Bu durum, kadınların toplumsal cinsiyet rollerinin medyada 

daha çeşitli ve güçlü bir şekilde temsil edilmesine olanak tanımaktadır (İmamaliyeva, 

2023). 

Latin Amerika’da kadın temsilleri, hem geleneksel hem de modern unsurları 

içeren karmaşık bir yapıya sahiptir. Latin Amerika medyasında kadınlar, aile odaklı 

rollerle güçlü ve bağımsız figürler arasında gidip gelen temsillere sahiptir. 

Telenovela türündeki televizyon dizilerinde kadınlar, genellikle duygusal, fedakâr ve 

ailelerine bağlı bireyler olarak sunulurken, aynı zamanda zorluklarla mücadele eden 

ve kendi ayakları üzerinde duran güçlü karakterler olarak da temsil edilir. Latin 

Amerika’daki toplumsal cinsiyet rolleri, kültürel olarak güçlü aile bağlarına 

dayandığı için bu bölgedeki kadın temsilleri, geleneksel rollerle modern yaşamın 

dinamikleri arasında bir denge kurma çabası yansıtır (Duvar, 2021). 

 

1.4.1. Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet Rollerinin Gelişimi 

Türkiye'de toplumsal cinsiyet rollerinin gelişimi, tarihsel, kültürel, politik ve 

sosyal süreçlerin etkisiyle şekillenmiş ve zaman içinde önemli dönüşümler 

geçirmiştir. Osmanlı İmparatorluğu'ndan Cumhuriyet dönemine geçişle birlikte, 

kadınların toplumsal konumu ve cinsiyet rollerine dair önemli değişiklikler 

yaşanmıştır. Osmanlı döneminde kadınlar, büyük ölçüde aile içinde tanımlanmış ve 

kamusal alanda sınırlı bir rol oynamışlardır. Bu dönemde kadınlar, genellikle ev içi 

sorumluluklarla, çocuk bakımı ve ev işleriyle ilişkilendirilmiş, eğitim ve iş gücü gibi 

alanlarda erkeklere göre çok daha geri planda bırakılmışlardır. Cumhuriyet’in 

kurulmasıyla birlikte, Türkiye’de toplumsal cinsiyet rollerinde ciddi bir dönüşüm 



39 
 

yaşanmıştır. Mustafa Kemal Atatürk önderliğinde gerçekleştirilen reformlarla 

birlikte, kadınların kamusal alanda daha görünür hale gelmesi ve eşit haklara sahip 

bireyler olarak toplumda yer almaları hedeflenmiştir. 1926 yılında kabul edilen 

Medeni Kanun, kadınların hukuki statüsünü güçlendirmiş ve kadınların eğitim, iş 

hayatı ve sosyal yaşamda daha aktif olmalarının önünü açmıştır. Bu reformlar, 

kadınların toplumsal rollerini genişletmiş, onları sadece ev içi sorumluluklarla sınırlı 

tutan geleneksel yapıların kırılmasında önemli bir adım olmuştur (Makal, 2010). 

1930 yılında kadınlara belediye seçimlerinde oy hakkı verilmesi ve 1934 

yılında genel seçimlerde seçme ve seçilme hakkının tanınması, kadınların Türkiye'de 

toplumsal hayatta daha aktif bir rol üstlenmelerine zemin hazırlamıştır. Bu haklar, 

kadınların siyasi hayatta yer almalarına ve toplumsal cinsiyet rollerinin daha eşitlikçi 

bir çerçevede yeniden tanımlanmasına katkı sağlamıştır. Ancak, bu yasal 

değişikliklere rağmen toplumsal cinsiyet normları ve kültürel kalıplar, kadınların 

kamusal alandaki rollerinin tam anlamıyla kabul görmesinde bir engel teşkil etmiştir. 

Geleneksel değerler, kadınların hala öncelikli olarak ev içinde konumlandırılmasına 

neden olmuştur (Akça & Aybak, 2024). 

1950’lerden itibaren Türkiye’de sanayileşme ve şehirleşmenin hız 

kazanmasıyla birlikte kadınların iş gücüne katılımı artmıştır. Kadınlar, ekonomik 

hayatın bir parçası haline gelirken, toplumsal cinsiyet rollerinde de değişiklikler 

yaşanmıştır. Şehirlerde yaşayan kadınlar, eğitim olanaklarına daha fazla erişim 

sağlayarak, meslek sahibi olmuş ve iş gücünde daha aktif rol almaya başlamışlardır. 

Ancak, kırsal bölgelerde yaşayan kadınlar için toplumsal cinsiyet rolleri büyük 

ölçüde değişmeden kalmış, bu kadınlar tarım ve ev işlerine odaklanmaya devam 

etmişlerdir. Bu nedenle, Türkiye’de toplumsal cinsiyet rollerinin gelişimi şehir ve 

kırsal alanlar arasında farklı hızlarda ilerlemiştir (Yüceol, 2017). 

1980'li yıllarla birlikte Türkiye’de feminist hareketlerin de etkisiyle kadın 

hakları ve toplumsal cinsiyet eşitliği konuları daha fazla gündeme gelmeye 

başlamıştır. Bu dönemde, kadınların eğitim ve iş gücüne katılım oranları yükselmiş 

ve kadınlar kamusal alanda daha fazla görünür hale gelmiştir. Medya, bu süreçte 

kadınların güçlü, bağımsız ve profesyonel roller üstlenebileceğini gösteren temsillere 

yer vermeye başlamış, toplumsal cinsiyet rollerinin sorgulanmasına zemin 



40 
 

hazırlamıştır. Feminist hareketler, özellikle kadına yönelik şiddet, eşit işe eşit ücret 

gibi konuların kamuoyunda tartışılmasına katkıda bulunmuş ve bu konular, 

toplumsal cinsiyet rollerinin dönüşümünde önemli rol oynamıştır (Aktaş, 2016). 

1990'lı ve 2000'li yıllarda Türkiye’de kadınların iş gücüne ve politikaya 

katılımında önemli artışlar yaşanmış, kadınlar eğitimde ve sağlık alanında da daha 

fazla fırsat bulmuşlardır. Ancak, toplumsal cinsiyet eşitliğine ulaşma konusunda hala 

önemli engellerin var olduğu görülmektedir. Geleneksel toplumsal cinsiyet normları, 

kadınların ev içi sorumluluklarını ön planda tutmaya devam etmiş, iş gücüne katılan 

kadınlar hem ev hem de iş yaşamındaki sorumlulukları aynı anda taşımak zorunda 

kalmıştır. Bu ikili yük, toplumsal cinsiyet rollerinde eşitliğin sağlanmasının önündeki 

önemli bir engel olarak durmaktadır (Özaktaş & Konur, 2012). 

1.4.2. Güney Kore’de Kadın Temsilleri ve Geleneksel Rollerin Etkisi 

Güney Kore’de kadın temsilleri, tarihsel olarak Konfüçyüsçü düşünce ve 

geleneksel cinsiyet rolleri çerçevesinde şekillenmiştir. Konfüçyüsçülük, Güney 

Kore’nin toplumsal yapısında derin bir etkisi olan bir felsefi sistemdir ve bu sistemde 

kadınlara yönelik belirli toplumsal roller ve sorumluluklar atfedilmiştir. Kadınlar, bu 

düşünceye göre daha çok aile içinde, özellikle anne, eş ve ev kadını olarak 

konumlandırılırken, erkekler dış dünyada daha aktif ve lider konumunda yer almıştır. 

Bu geleneksel roller, kadınların toplumsal hayatta pasif ve bağımlı bireyler olarak 

görülmesine neden olmuş, onların kamusal alanlardaki varlığını sınırlamıştır (Özer, 

2022; Kang, 2023). 

Geleneksel Güney Kore toplumunda kadınlar, çoğunlukla ev içi 

sorumluluklarla ilişkilendirilmiş ve bu rol medya aracılığıyla da sıklıkla 

pekiştirilmiştir. Televizyon dizileri, filmler ve reklamlar, kadınları daha çok ev 

kadını ve anne olarak sunmuş, onların fedakâr ve itaatkâr rollerini vurgulamıştır. Bu 

temsiller, kadınların aile içinde mutluluğu ve uyumu sağlayan bireyler olduğu fikrini 

güçlendirmiştir. Medyada yer alan kadın karakterler genellikle aileye adanmış, 

kişisel hırslarını ve kariyer hedeflerini arka planda tutan bireyler olarak 

resmedilmiştir. Bu temsiller, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin sürekliliğine katkıda 

bulunmuş ve kadınların kamusal alandaki varlığını sınırlamıştır. Ancak, Güney 

Kore’de ekonomik ve toplumsal modernleşme süreçleriyle birlikte, kadınların 



41 
 

temsillerinde de önemli değişiklikler yaşanmıştır. 1980’li ve 1990’lı yıllarda, Güney 

Kore hızla sanayileşmiş ve şehirleşmiştir. Bu süreçte kadınlar, iş gücüne daha fazla 

katılım sağlamış, eğitim olanaklarından daha fazla yararlanmaya başlamıştır. Bu 

toplumsal değişimler, kadınların medya temsillerinde de yansımalar bulmuştur. 

Televizyon ve sinemada kadınlar artık sadece ev içi rollerle sınırlı kalmayıp, 

profesyonel hayatın da bir parçası olan güçlü ve bağımsız bireyler olarak sunulmaya 

başlamıştır. Özellikle iş dünyasında başarılı olan kadın karakterler, modern Güney 

Kore toplumunun dinamiklerini yansıtan bir unsur haline gelmiştir (Türközü, 2023; 

Özer, 2022). 

Güney Kore’nin medyasında kadınların temsilleri geleneksel ve modern 

unsurların bir arada yer aldığı bir yapı sergiler. Geleneksel Konfüçyüsçü rollerin 

etkisiyle kadınlar hâlâ büyük ölçüde aile içi sorumluluklara vurgu yapan 

karakterlerle temsil edilse de modernleşme ile birlikte kadınların iş dünyasında ve 

toplumun farklı kesimlerinde daha fazla görünür olması bu temsillerde bir çeşitlilik 

yaratmıştır. Örneğin, birçok popüler Kore dramasında kadın karakterler, hem aile 

içinde güçlü roller üstlenmekte hem de iş dünyasında başarıya ulaşan bireyler olarak 

sunulmaktadır. Bu tür temsiller, Güney Kore’de kadınların toplumsal rollerinin nasıl 

bir dönüşüm geçirdiğini açıkça gösterir (Buluk & Küçükalkan, 2022). 

Modern Güney Kore’de kadın temsilleri aynı zamanda eğitim ve teknoloji 

alanında da öne çıkmaya başlamıştır. Kadınlar artık sadece geleneksel mesleklerle 

sınırlı kalmamakta, teknoloji, bilim ve akademi gibi alanlarda da temsil edilmektedir. 

Bu temsiller, genç kızlar ve kadınlar için ilham kaynağı olurken, toplumsal cinsiyet 

rollerinin daha esnek hale gelmesine katkıda bulunmaktadır. Ancak, bu modern 

temsillere rağmen Güney Kore’de kadınlar hâlâ toplumsal baskılarla karşı karşıya 

kalmaktadır. Geleneksel cinsiyet rolleri, kadınların ev içi sorumluluklarını 

korumalarını beklemekte ve onların kariyer yaparken aynı zamanda iyi bir eş ve anne 

olmalarını gerektiren bir ikilem yaratmaktadır (Türközü, 2023). 

Güney Kore’de medyada kadın temsillerine dair önemli bir unsur da güzellik 

ve fiziksel görünüşe yapılan vurgudur. Güney Kore, dünyada estetik cerrahiye en 

fazla ilgi gösteren ülkelerden biri olarak bilinmektedir ve medyada yer alan kadınlar 

genellikle idealize edilmiş güzellik standartlarına uymaktadır. Televizyon 



42 
 

programları, reklamlarda kadınlar sıklıkla fiziksel çekicilikleri ve güzellikleri ile ön 

plana çıkmaktadır. Bu durum, kadınların başarılı olmaları ya da güçlü karakterler 

olarak resmedilmeleri durumunda bile fiziksel görünümlerinin hâlâ belirleyici bir 

unsur olduğunu göstermektedir. Güzellik standartlarının bu kadar baskın olması, 

kadınların toplumsal rollerini fiziksel çekicilikleri üzerinden tanımlayan bir algı 

yaratmaktadır (Korkan, 2020). 

1.5. Kültürel Göstergeler ve Cinsiyet Rolleri 

Kültürel göstergeler, bir toplumun değerlerini, normlarını ve inançlarını 

yansıtan semboller, davranış kalıpları ve simgeler bütünü olarak tanımlanabilir. Bu 

göstergeler, toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl şekillendiğini anlamamıza yardımcı 

olan en önemli araçlardandır. Toplumsal cinsiyet rolleri, bireylerin toplum içinde 

nasıl davranmaları gerektiğini belirleyen sosyal kurallardır ve bu kurallar, kültürel 

göstergeler aracılığıyla nesilden nesile aktarılır. Stuart Hall’un temsil teorisine göre, 

medya ve kültürel göstergeler toplumsal gerçekliği pasif bir şekilde yansıtmaz, onu 

aktif olarak üretir. Yani, cinsiyet rolleri yalnızca var olan toplumsal yapıyı 

yansıtmakla kalmaz, aynı zamanda medya, sanat, dil ve gündelik pratikler 

aracılığıyla sürekli olarak yeniden inşa edilir.   Cinsiyet rollerinin toplumsal düzende 

nasıl şekillendiğini anlamak için o toplumun kültürel göstergelerine ve bu 

göstergelerin bireylerin yaşamları üzerindeki etkilerine dikkat etmek gerekmektedir. 

Bir toplumdaki kültürel göstergeler, cinsiyet rollerinin ne şekilde tanımlandığını ve 

bireylerden hangi davranışların beklendiğini belirler. Örneğin, bazı kültürlerde 

kadınlar daha çok ev içi sorumluluklarla, çocuk bakımıyla ve ev işleriyle 

ilişkilendirilirken, erkekler kamusal alanda aktif, güçlü ve liderlik rolleri üstlenirler. 

Bu tür kültürel göstergeler, toplumun bireylerden ne beklediğine dair ipuçları sunar 

ve cinsiyetler arasındaki iş bölümü, bu göstergeler doğrultusunda şekillenir. 

Toplumsal cinsiyet rolleri, toplumun kültürel değerlerine dayalı olarak değişir ve bu 

değerler, kültürel göstergeler aracılığıyla bireyler üzerinde baskı kurar (Deneçli, 

2013). 

Kültürel göstergeler, toplumsal cinsiyet rollerinin içselleştirilmesinde önemli 

bir rol oynar. Medya, edebiyat, sanat ve dil gibi kültürel unsurlar, cinsiyet rollerini 

pekiştirir ve bireylerin bu rolleri nasıl benimsemeleri gerektiğini öğretir. Örneğin, 



43 
 

geleneksel masallar, hikâyeler ve filmler, kadın ve erkek rollerini belirli kalıplar 

çerçevesinde sunarak toplumsal cinsiyet normlarını güçlendirir. Kadınlar genellikle 

pasif, nazik ve bakıcı rollerde tasvir edilirken, erkekler cesur, güçlü ve lider figürler 

olarak gösterilir. Bu tür kültürel göstergeler, bireylerin küçük yaştan itibaren 

toplumsal cinsiyet rollerine uyum sağlamalarına ve bu roller doğrultusunda 

davranmalarına neden olur. Kültürel göstergeler, aynı zamanda toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğini sürdüren ve meşrulaştıran bir araç olarak da işlev görür. Bir toplumda 

kadın ve erkeklerin hangi rolleri üstlenmeleri gerektiğine dair belirlenen kurallar, 

kültürel normlar aracılığıyla pekiştirilir ve bu kuralların dışına çıkmak, toplumda 

kabul görmeyen bir davranış olarak algılanır. Örneğin, bazı toplumlarda kadınların iş 

gücüne katılımı sınırlı olabilir ya da erkeklerin ev işlerine katılması sosyal baskılar 

nedeniyle hoş karşılanmayabilir. Bu durum, kültürel göstergeler aracılığıyla 

toplumsal cinsiyet rollerinin sabitlenmesine ve bu rollerin değişimden uzak 

kalmasına neden olabilir (Özkan, 2014). 

Toplumsal cinsiyet rollerine dair kültürel göstergeler, sadece belirli bir 

coğrafi bölgeyle sınırlı kalmaz; küresel kültürel etkiler de bu göstergeleri 

şekillendirebilir. Küreselleşmenin etkisiyle, farklı kültürlerden gelen toplumsal 

cinsiyet temsilleri dünya çapında yayılır ve bu da cinsiyet rollerinde bir değişim 

yaratabilir. Örneğin, Batı kültürüne ait televizyon programları ve filmler, geleneksel 

cinsiyet rollerine meydan okuyan ve kadınların daha bağımsız, güçlü bireyler olarak 

tasvir edildiği temsiller sunar. Bu temsiller, küresel ölçekte toplumsal cinsiyet 

rollerinin dönüşmesine katkı sağlayabilir. Ancak, bu etki her toplumda aynı şekilde 

kabul görmez; kültürel göstergeler, yerel değerlerle çeliştiği zaman dirençle 

karşılaşabilir. Kültürel göstergelerin cinsiyet rollerine etkisi, toplumun 

sosyoekonomik yapısına göre de farklılık gösterebilir. Gelişmiş toplumlarda 

kadınların iş gücüne katılımı daha fazla olabilir ve toplumsal cinsiyet rolleri daha 

esnek hale gelebilirken, geleneksel yapısını koruyan toplumlarda cinsiyet rolleri daha 

katı olabilir. Eğitim, teknoloji ve ekonomik büyüme gibi faktörler, kültürel 

göstergelerin toplumsal cinsiyet rollerini nasıl şekillendirdiğini etkileyen unsurlar 

arasında yer alır. Bu nedenle, kültürel göstergeler ve toplumsal cinsiyet rolleri 

arasındaki ilişki, dinamik bir süreçtir ve toplumsal değişimlerle birlikte evrilir 

(Mahiroğulları, 2005). 



44 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

BAHAR VE DR CHA DİZİLERİNİN İNCELENMESİ 

 

2.1. Araştırmanın Önemi ve Amacı 

Bu araştırmanın amacı, Türk ve Kore yapımı televizyon dizilerinde kadın 

temsillerinin toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında nasıl sunulduğunu incelemektir. 

Araştırma, iki farklı kültürel bağlama sahip olan Bahar ve Dr. Cha adlı dizilerdeki 

kadın karakterlerin temsillerini karşılaştırarak, bu temsillerin kültürel normlar, 

toplumsal cinsiyet rolleri ve medya aracılığıyla nasıl yeniden üretildiğini anlamayı 

hedeflemektedir. Televizyon dizileri, geniş kitlelere hitap eden ve toplumsal normları 

pekiştiren etkili bir araçtır. Bu nedenle, medyada kadın temsillerinin incelenmesi, 

toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini anlamak ve bu eşitsizliklere dair farkındalık 

yaratmak açısından önemlidir. 

Araştırma, Türkiye’de Bahar ve Güney Kore’de Dr. Cha adlı televizyon 

dizilerinde kadın temsillerini inceleyerek, bu temsillerin her iki kültürde nasıl 

şekillendiğini ve toplumsal cinsiyet rollerini nasıl yansıttığını ortaya koymayı 

amaçlamaktadır. Ayrıca bu temsillerin her iki ülkede geleneksel ve modern 

toplumsal cinsiyet rollerini nasıl etkilediği ve yeniden ürettiği incelenecektir. 

Araştırma, bu bağlamda toplumsal cinsiyet rollerinin medya aracılığıyla nasıl 

yapılandırıldığını ve izleyicilerin bu temsillere yönelik algılarının nasıl şekillendiğini 

analiz etmeyi amaçlamaktadır. 

 

2.2. Araştırmanın Varsayımları 

Bu araştırmanın temel varsayımı, Türkiye ve Güney Kore yapımı olan 

dizilerde kadın temsillerinin, her iki ülkenin kültürel normları ve toplumsal cinsiyet 

rollerine dayalı olarak farklılık gösterdiğidir. Geleneksel cinsiyet rolleri ve kültürel 

değerlerin, dizilerdeki kadın karakterlerin tasvirini şekillendirdiği ve bu temsillerin 

toplumsal normların devamlılığını sağladığı varsayılmaktadır. Ayrıca, bu temsillerin 

izleyiciler tarafından içselleştirildiği ve toplumsal cinsiyet normlarını yeniden üreten 

bir işlev gördüğü öngörülmektedir. Bir diğer varsayım ise medyada kadın 



45 
 

temsillerinin değişim geçirdiği ve modernleşme süreçleriyle birlikte kadınların daha 

bağımsız, güçlü ve kamusal alanda daha aktif rollerle temsil edildiğidir. Ancak bu 

temsillerin hâlâ geleneksel toplumsal cinsiyet normlarına sıkı sıkıya bağlı olduğu ve 

kadınların fiziksel görünüşleri, çekicilikleri ya da annelik rollerinin ön planda 

tutulduğu da dikkate alınacaktır. Bu nedenle, her iki ülkede de medyanın toplumsal 

cinsiyet eşitsizliklerini sürdürme potansiyeline sahip olduğu varsayılmaktadır. 

 

2.3. Araştırma Soruları 

 Bu araştırma, aşağıdaki temel araştırma sorularına yanıt aramaktadır: 

 Türkiye ve Güney Kore yapımı televizyon dizilerinde kadın temsilleri 

hangi benzerlikler ve farklılıklar göstermektedir? 

 Dizilerdeki kadın karakterler, toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında 

nasıl sunulmaktadır? 

 Kültürel göstergeler ve geleneksel toplumsal cinsiyet normları, 

dizilerdeki kadın temsillerini nasıl etkilemektedir? 

 Medyada kadın temsillerinde, modernleşme ve küreselleşmenin 

etkisiyle nasıl bir dönüşüm yaşanmaktadır? 

 Kadın temsilleri, her iki ülkede izleyicilerin toplumsal cinsiyet 

algılarını nasıl şekillendirmektedir? 

 Tezde ele alınan kuramsal yaklaşımlar (performatiflik, sembolik 

şiddet vs…) dizilerdeki kadın karakterlerin temsilinde nasıl somutlaşmaktadır? 

 Kadın karakterlerin içsel çatışmaları, direniş biçimleri ve öznel 

anlatıları, toplumsal cinsiyet normlarına karşı nasıl bir dönüşüm potansiyeli 

taşımaktadır?  

 

2.4. Araştırmanın Evreni ve Örneklemi 

Bu araştırmanın evreni, Türkiye ve Güney Kore yapımı televizyon dizilerinde 

yer alan kadın karakterlerin temsilleridir. Araştırmanın örneklemi olarak Türkiye’de 

yayınlanan Bahar dizisi ile Güney Kore’de yayınlanan Dr. Cha dizileri seçilmiştir. 

Bu iki dizi, kültürel bağlamda kadınların toplumsal cinsiyet rollerini farklı şekillerde 



46 
 

yansıtan içerikler sunmaktadır. Araştırma, her iki dizide yer alan başlıca kadın 

karakterlerin toplumsal cinsiyet rolleri bağlamındaki temsillerini incelemeyi 

amaçlamaktadır. Her iki dizideki başlıca karakterler analiz edilerek, bu karakterlerin 

temsilleri üzerinden karşılaştırmalı bir inceleme yapılacaktır. Örnekleme, niteliksel 

içerik analizi yöntemi ile belirlenmiştir. Dizilerdeki ana kadın karakterlerin 

davranışları, diyalogları ve sosyal ilişkileri incelenerek, bu karakterlerin toplumsal 

cinsiyet rollerine nasıl uyum sağladıkları ve nasıl yansıtıldıkları analiz edilecektir. 

Ayrıca dizilerin kurgusal dünyasında yer alan kültürel ve toplumsal normlar dikkate 

alınarak, kadın karakterlerin bu normlara nasıl uydurulduğu ya da onlara nasıl 

meydan okudukları incelenecektir. 

 

2.5. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları 

Bu araştırmanın kapsamı, Türkiye'de yayınlanan Bahar ve Güney Kore'de 

yayınlanan Dr. Cha dizilerindeki kadın temsillerini toplumsal cinsiyet rolleri 

bağlamında karşılaştırmayı amaçlamaktadır. Bu diziler, iki farklı kültürel ve 

toplumsal bağlamda kadınların nasıl temsil edildiğini incelemek için seçilmiştir. 

Araştırmanın temel odak noktası, bu dizilerde yer alan kadın karakterlerin toplumsal 

cinsiyet rollerine nasıl uyum sağladıkları, kültürel normların bu temsilleri nasıl 

şekillendirdiği ve modernleşme süreçlerinin bu rollere nasıl yansıdığıdır. Bu 

bağlamda, araştırma sadece belirli medya ürünleri üzerinde yoğunlaşarak sınırlı bir 

inceleme alanı sunmaktadır. Araştırmanın kapsamı, niteliksel içerik analizi yöntemi 

ile dizilerdeki kadın karakterlerin temsillerine odaklanırken, bu temsillerin toplumsal 

cinsiyet rolleri bağlamında hangi kültürel ve sosyal mesajlar içerdiği incelenecektir. 

Özellikle, karakterlerin davranış kalıpları, diyalogları, kıyafet seçimleri ve toplumsal 

ilişkileri dikkate alınarak, onların geleneksel cinsiyet rollerine ne ölçüde uyum 

sağladıkları ya da bu rollere karşı nasıl direndikleri analiz edilmiştir. Ayrıca, kadın 

temsillerinin izleyiciler üzerindeki etkileri ve bu temsillerin toplumsal cinsiyet 

normlarını nasıl pekiştirdiği veya dönüştürdüğü araştırılacaktır. Araştırmanın 

kapsamı, dizilerin hem metinsel hem de görsel analizlerini içermektedir.  Bu analiz 

dizinin anlatı yapısı ve karakter temsilleri üzerine odaklanmakta olup, izleyici 

alımlamaları çalışmanın kapsamı dışında tutulmuştur. Bu durum, temsil edilen 



47 
 

kadınlık modellerinin toplumsal algı üzerindeki etkisinin gelecekteki çalışmalarda 

derinlemesine incelenmesini mümkün kılar.     

Araştırmanın sınırlılıkları, iki ana diziye odaklanması ve bu dizilerin yalnızca 

Türkiye ve Güney Kore yapımı olmasıyla belirlenmiştir. Bu sınırlı odak, elde 

edilecek sonuçların yalnızca bu iki ülkeye ve seçilen medya ürünlerine özgü olacağı 

anlamına gelir. Diğer kültürlerdeki ve farklı medya ürünlerindeki kadın temsillerine 

dair genelleme yapılması mümkün olmayacaktır. Bu durum, araştırmanın kültürel 

bağlama özgü bulgulara odaklanmasına neden olur, ancak farklı kültürlerdeki kadın 

temsillerini ele almamaktadır. Ayrıca, sadece iki dizinin analiz edilmesi, medya 

temsillerindeki genel eğilimleri tam olarak ortaya koymak açısından sınırlı bir veri 

seti sunmaktadır. Zaman ve kaynak sınırlamaları da araştırmanın sınırlarını 

belirleyen faktörler arasında yer almaktadır. Araştırma, iki televizyon dizisinin 

incelenmesine odaklandığı için daha fazla sayıda dizi ve karakterin incelenmesi 

mümkün olmamıştır. Daha geniş çaplı bir araştırma, farklı diziler, filmler ve diğer 

medya ürünlerinin de analiz edilmesini gerektirebilir. Ayrıca, dizilerde yer alan erkek 

karakterlerin toplumsal cinsiyet rollerine nasıl uyum sağladığı ya da bu rollere nasıl 

meydan okuduğu bu araştırmanın kapsamı dışında bırakılmıştır. Erkek karakterlerin 

de dâhil edilmesi, toplumsal cinsiyet rollerine dair daha bütünsel bir anlayış 

sunabilirdi. Bir diğer sınırlılık ise izleyicilerin dizilere dair algıları ve bu temsillerin 

toplum üzerindeki doğrudan etkilerini inceleyen bir anket ya da deneysel yöntem 

kullanılmamış olmasıdır. Bu araştırma, medya temsillerini metinsel ve görsel olarak 

incelemekte, ancak bu temsillerin izleyiciler tarafından nasıl algılandığı ve 

içselleştirildiği konusunda doğrudan bir veri sunmamaktadır. İzleyicilerin bu 

temsillere nasıl tepki verdikleri ve bu temsillerin toplumsal cinsiyet normlarına dair 

algılarını nasıl şekillendirdiği daha geniş çaplı bir araştırma gerektirebilir. Son 

olarak, araştırmanın sınırlılığı, sadece kadın temsillerine odaklanmasıdır. Toplumsal 

cinsiyet rolleri sadece kadınlarla sınırlı değildir; erkek karakterlerin de toplumsal 

cinsiyet rollerine nasıl yaklaştıkları ve bu rollerin nasıl yeniden üretildiği önemli bir 

inceleme konusu olabilir. Ancak, bu araştırmada sadece kadın temsillerine 

odaklanılarak, toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin medya içerikleri üzerindeki etkileri 

araştırılmaktadır. Erkek karakterlerin temsillerinin incelenmemesi, araştırmanın daha 

geniş bir toplumsal cinsiyet analizi sunma potansiyelini sınırlamaktadır. 



48 
 

2.6. Metodoloji 

Çalışma, karşılaştırmalı niteliksel bir araştırma olarak tasarlanmıştır. İki farklı 

kültüre (Türkiye ve Güney Kore) ait televizyon dizilerindeki kadın temsilleri, 

toplumsal cinsiyet rolleri ve kültürel farklılıklar bağlamında incelenmiştir. Niteliksel 

araştırma yaklaşımı, dizilerdeki diyalogların, sahnelerin, karakter ilişkilerinin ve 

sembolik unsurların incelenerek anlam odaklı bir çözümleme yapılmasına olanak 

sunmaktadır. Araştırmanın evreni, Türk ve Güney Kore televizyon dizilerinde yer 

alan kadın temsilleri olarak belirlenmiştir. Ancak bu geniş evren içinden amaçlı 

örneklem yöntemi kullanılarak Bahar ve Dr. Cha (Güney Kore yapımı) dizileri 

seçilmiştir. Bu seçimin temel gerekçeleri şunlardır: 

 Her iki dizinin de kadın karakterlere ve toplumsal cinsiyet rollerine 

dair belirgin temalar taşıması, 

 Bahar dizisinin Türkiye’de aile yapısını, Dr. Cha dizisinin ise Güney 

Kore’de geleneksel ve modern değerler arasındaki çatışmayı iyi yansıtıyor olması. 

 Her iki dizinin de kendi ülkelerinde yüksek izlenme oranlarına sahip 

olması ve toplumsal cinsiyetle ilgili tartışmalara katkı yapması. 

Çalışma kapsamında, Bahar ve Dr. Cha Dizisi’nin birinci sezonunu oluşturan 

16 bölüm, incelenmiştir. Dolayısıyla, her iki dizide de 16’şar bölüm esas alınarak, 

toplam 32 bölüm incelenmiştir. Bahar dizisinin ilk sezonu, Kasım 2024–Ocak 2025 

tarihleri arasında çevrimiçi platform ve tekrar yayınlar üzerinden izlenmiş; notlar ve 

veri seti bu zaman diliminde oluşturulmuştur. Dr. Cha dizisi de aynı tarihlerde ve 

aynı yöntem ile izlenmiştir. Bölümler eş zamanlı olarak izlenmiş ve gözlem notları 

kayıt altına alınmıştır. Kadın karakterlerin sahneleri, diyalogları, davranışları, 

tutumları, aile ve iş ilişkileri gibi unsurlar belirlenen kuramsal çerçeveye göre not 

edilmiştir. Her bölüm izlenirken, sahnelerdeki önemli replikler öne çıkarılmıştır. 

Dizilerin izlenmesi tamamlandıktan sonra her bir bölümün kritik sahneleri yeniden 

gözden geçirilmiştir. Ardından, niteliksel içerik analizi yöntemi kullanılarak bir 

kodlama şeması oluşturulmuştur. Kodlamada temel alınan kuramsal yaklaşım 

modelleri şunlardır: 

 

 



49 
 

1. Hall’ın Temsil Teorisi 

2. Judith Butler’ın Performatiflik Teorisi 

3. Michel Foucault’nun Disiplinci Toplum ve İktidar Teorileri 

4. Arlie Hochschild’ın Duygusal Emek Kavramı 

5. Pierre Bourdieu’nun Sembolik Şiddet Teorisi 

6. Kimberlé Crenshaw’ın Kesişimsellik Teorisi 

7. Bell hooks’un Feminizm Teorisi 

Bu kuramsal yaklaşımlar, analiz sürecinde metinsel verilerin 

yorumlanmasında rehber olarak kullanılmıştır. Kodlama süreci boyunca, geleneksel 

kadın rolü, annelik kimliği, bireysel direniş, otoriteye itaat, sınıfsal eşitsizlik gibi 

temalar belirlenmiş ve bu temalar ilgili kuramsal modellerle eşleştirilmiştir. Butler’ın 

toplumsal cinsiyetin performatifliği teorisi, kadın karakterlerin toplumsal rolleri 

tekrarlayarak normları nasıl içselleştirdiğini ve zamanla bu rolleri nasıl kırdıklarını 

analiz etmek için kullanılmıştır. Foucault’nun iktidar kavramı, özellikle aile, sağlık 

ve eğitim gibi kurumsal yapıların bireyler üzerindeki denetleyici etkisini anlamada 

rehberlik etmiştir. Bourdieu’nun sembolik şiddet yaklaşımı ise karakterlerin sınıfsal 

geçmişleri ve sahip oldukları kültürel sermayenin, toplumsal konumlarını nasıl 

şekillendirdiğini değerlendirmek için kullanılmıştır. İçerik analizinin güvenilirliğini 

artırmak amacıyla, analiz sürecinde sahneler ve karakter replikeleri iki kez izlenmiş 

ve incelenmiş; araştırmacı tarafından yapılan kodlamalar, çapraz kontrol yöntemiyle 

doğrulanarak veri güvenilirliği sağlanmıştır. Tematik analiz yöntemi çerçevesinde, 

metinlerde tekrarlayan örüntüler tespit edilmiş ve bu örüntüler belirlenen temalarla 

ilişkilendirilerek, kuramsal çerçeve doğrultusunda yorumlanmıştır. Böylece kadın 

temsillerinin medya aracılığıyla nasıl üretildiği, yeniden inşa edildiği ve toplumsal 

cinsiyet eşitsizliklerine nasıl hizmet ettiği sorularına sistematik bir şekilde yanıt 

verilmiştir. 

 

 

 

 

 



50 
 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BAHAR VE DR. CHA DİZİSİNİN ANALİZİ 

 

3.1. Bahar Dizisi ve Kadın Karakterlerin İncelenmesi 

 Bu bölümde, Bahar Dizisi’nin on altı bölümü, kadın karakterler özelinde 

toplumsal cinsiyet rolleri ve kültürel farklılıklar bağlamında incelenmiştir. Böylece 

dizinin Kore versiyonu ile yapılacak karşılaştırma için temel oluşturulmuştur. 

Karakter analizleri sırasında, anne kimliği, bağımsızlık mücadelesi, sembolik şiddet, 

bireysel direnç ve modern kadın kimliği gibi temalar öne çıkmıştır. Her bir karakter, 

bu temalarla ilişkilendirilerek, Judith Butler’ın toplumsal cinsiyetin performatifliği 

teorisi, Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramı ve Michel Foucault’nun iktidar 

ve denetim mekanizmaları teorileri gibi kuramsal çerçevelerle eşleştirilmiştir. Bu 

yöntem sayesinde, karakterlerin bireysel mücadeleleri ile kültürel bağlamlar 

arasındaki etkileşim sistematik bir şekilde analiz edilmiş ve toplumsal cinsiyet rolleri 

ile kültürel normların yeniden üretim süreçleri anlaşılır hale getirilmiştir. 

 

Görsel 1. Bahar Dizisinin Afişi 

Kaynak: Show TV. (2024, 12 Şubat). Merakla beklenen #Bahar'dan yeni bir afiş daha… [Instagram 

gönderisi]. Instagram. Erişim tarihi: 26 Haziran 2025, Erişim adresi: 

https://www.instagram.com/p/C3Prb7htbNp/ 



51 
 

3.1.2. Bahar Dizisinde Kadın Temsilleri 

 Bahar dizisinde kadın karakterlerin üstlendiği roller, geleneksel Türk aile 

yapısının özelliklerini taşıyan motiflerle doludur. Bahar karakteri üzerinden 

toplumun kadından beklediği sadakat, sabır, fedakârlık gibi nitelikler vurgulanırken, 

toplumda kadının sadece eş ve anne rollerine hapsedilmesi meselesi de ele alınır. 

Bahar’ın kayınvalidesi, eşi ve çocuklarıyla olan ilişkileri, bu toplumsal rollerin nasıl 

işlediğini ve kadının ev içi sorumluluklarına hapsedilmesini güçlü bir şekilde 

sergilemektedir. Bahar’ın bireysel arzularını bastırması ve tamamen ailesine adanmış 

bir yaşam sürmesi, toplumun ona biçtiği rolün bir yansıması olarak karşımıza çıkar. 

Bahar’ın hikâyesi, kadının aile içerisinde üstlenmesi gereken sorumluluklar ile 

bireysel ihtiyaçları arasındaki çatışmayı anlatırken, Türk kültüründeki cinsiyet 

normlarının köklü yapısını da eleştirir. Bu bağlamda, dizi, kadının toplumdaki yerini 

sorgulayan kültürel göstergeler sunarak, izleyiciyi kadının bu rollerle sınırlı olup 

olmaması gerektiği konusunda da düşünmeye teşvik ettiği söylenebilir (Bülbüloğlu 

& Yeşilyurt, 2024a). 

 Bahar dizisinde, geleneksel Türk kültüründeki kadın-erkek ilişkilerini de 

yansıtan ögeler mevcuttur. Dizide, erkeklerin ailedeki otorite figürleri olduğu, 

kadının ise bu otoriteye uyum sağlaması gerektiği bir aile yapısı resmedilir. Bu 

durum, Türkiye’de birçok geleneksel ailede kadınların üstlendiği “itaatkâr” rolü ve 

bu rolün kültürel kökenlerini gözler önüne sermiştir. Bahar karakteri, bu kültürel 

normlar çerçevesinde hareket eden bir figür olarak kurgulanmıştır. Örneğin, Bahar’ın 

kayınvalidesine karşı çoğunlukla sessiz kalması, aile içindeki hiyerarşiye uymasını 

sağlar ve bu da geleneksel bir kadın rolünün yansıması olarak değerlendirilebilir 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024)a. Bu noktada, Foucault'nun “biyopolitika” ve 

“disiplinci toplum” kavramları üzerinden, Bahar'ın aile içindeki bu konumunu 

değerlendirebiliriz. Foucault, bireylerin toplumsal yapının kendilerine dayattığı 

normlara uyması için bir tür disiplin altında tutulduğunu ifade etmiştir (Olgun, 2019).  

Bahar’ın yaşadığı aile yapısında, kadının bağımsızlık arayışına dair herhangi bir 

teşvik yoktur; aksine, kadının kendisini toplumun belirlediği sınırlara uygun şekilde 

disipline etmesi beklenmektedir. Bahar’ın, kendi ihtiyaçlarını geri plana iterek 

toplumsal beklentilere göre hareket etmesi, bu disiplinci toplumsal yapının bir 

sonucu gibi görünmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 



52 
 

 

Görsel 2. Bahar  

Kaynak: Susler F. (t.y.). Bahar/Demet Evgar [Pinterest gönderisi]. Erişim adresi: 

https://tr.pinterest.com/pin/302796774965761464/ 

 

 Dizideki Bahar karakteri, kendi istek ve arzularını arka plana atarak çocukları 

ve eşi için kendini feda eden bir anne olarak resmedilmiştir. Türk toplumunda 

kadının ev içi rolleriyle sınırlı bir birey olarak kabul edildiği düşünüldüğünde, Bahar 

karakteri bu kabulü gözler önüne sermektedir. Bahar’ın hayatı, annelik ve eş olma 

görevleriyle sınırlıdır; kendisini geliştirme veya bireysel hedeflerine ulaşma gibi 

hedefleri geri plana itilmiştir. Bu özellikleriyle Bahar, Türkiye’de kadınlardan 

beklenen sabırlı ve özverili kadın imajını canlandırmıştır.  Bu durum, aynı zamanda 

kadının toplumdaki yerine dair psikolojik bir analize de olanak tanımaktadır. Nitekim 

Bahar’ın kendi ihtiyaçlarını görmezden gelmesi, bir tür “öğrenilmiş çaresizlik” 

durumunu olarak görülebilir. Öğrenilmiş çaresizlik; bireyin sürekli olarak kontrolü 

dışında gelişen olaylarla karşılaştığında, pasif bir şekilde durumu kabullenmesi ve 

herhangi bir değişiklik yapmaktan vazgeçmesi olarak tanımlanmaktadır (Gökkaya, 

2015).  Bahar, aile içi sorumluluklarına dair sürekli bir baskı altında kalırken, kendi 

istekleri için herhangi bir girişimde bulunmamaktadır. Bu da toplumun kadına 

dayattığı rolleri içselleştirmenin bir sonucu olarak görülebilir (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024a). 



53 
 

 Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi, dizideki kadın 

karakterlerin toplumsal cinsiyet rollerini anlamak için güçlü bir kuramsal çerçeve 

sunmaktadır. Butler, toplumsal cinsiyetin sabit bir kimlik değil, sürekli tekrarlanan 

bir performans olduğunu öne sürmüştür (Oralgül, 2016).  Dizide Bahar karakteri, bu 

teoriyi destekler şekilde, toplumun kadına biçtiği rolleri tekrar eden bir figür olarak 

sunulur. Bahar’ın ev içi sorumluluklarına sıkı sıkıya bağlı kalması ve bireysel 

ihtiyaçlarını arka plana atması, onun toplumsal cinsiyet rollerine dair performansını 

göstermektedir. Ancak Çağla ve Seren gibi karakterler, Butler’ın tanımladığı 

performansın dışına çıkarak, toplumsal cinsiyet rollerine dair yeni bir duruş 

sergilemektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 Bahar’ın içinde bulunduğu hiyerarşik aile yapısı ve toplumun ona dayattığı 

kadınlık rolleri, Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramıyla da açıklanabilir. Sembolik 

şiddet, bireyin kendi rızasıyla toplumun kendisine dayattığı rolleri kabul etmesi ve bu 

rolleri sorgulamadan içselleştirmesidir (Meder & Çeğin, 2004).  Bahar, toplumun 

kendisinden beklediği kadınlık rollerini sorgulamadan kabullenir ve bu kabullenme 

süreci, onun hayatında sembolik bir şiddet yaratır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 

Tablo 1. Bahar Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Bahar Karakteri Üzerindeki 

Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi - Bahar karakteri, geleneksel Türk 

aile yapısının kadın imajını 

(sadakat, sabır, fedakârlık) 

sembolik motiflerle sunmaktadır. 

- Kadınların yalnızca eş ve anne 

rollerine hapsedilmesi, dizide 

görsel ve sözel semboller 

aracılığıyla yansıtılmaktadır. 

Medyada kullanılan görsel ve sözel 

semboller, Bahar üzerinden 

toplumun kadından beklediği rolleri 

ve kültürel normları nasıl yeniden 

ürettiğini ortaya koymaktadır. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

- Bahar, aile içindeki hiyerarşi ve 

disiplin mekanizmaları (örneğin, 

kayınvalidesinin baskısı) 

aracılığıyla toplumsal normlara 

uymaya zorlanmaktadır. 

- Bağımsızlık arayışının teşvik 

edilmediği, aksine disiplin altında 

tutulduğu gözlemlenmektedir. 

Foucault’nun kavramları, Bahar’ın 

ataerkil denetim ve sosyal normlar 

aracılığıyla nasıl şekillendirildiğini 

göstermektedir. Bu durum, 

toplumsal iktidarın birey üzerindeki 

etkilerini yansıtmaktadır. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

- Bahar, ev içi sorumluluklarını 

tekrarlayarak normatif beklentilere 

uygun bir performans 

sergilemektedir. 

- Kendi isteklerini bastırarak 

toplumsal cinsiyet rollerini 

“yeniden canlandırmaktadır.’’ 

Butler’ın teorisi, toplumsal 

cinsiyetin sürekli tekrarlanan 

performanslarla üretildiğini 

savunur. Bahar’ın normatif rollerini 

benimsemesi, bu performatif 

eylemin bir örneğidir. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik - Bahar, toplumun kendisine Bourdieu’ya göre, toplumsal 



54 
 

Şiddet Teorisi dayattığı geleneksel kadınlık 

rollerini sorgulamadan 

içselleştirerek sembolik şiddete 

maruz kalmaktadır. 

- Kendi bireysel arzularını 

bastırması, bu sembolik şiddetin bir 

sonucu olarak değerlendirilebilir. 

normların içselleştirilmesi, bireyin 

özgürlüklerini kısıtlayan sembolik 

şiddet biçimi oluşturur. Bahar’ın 

kabullenmesi, ataerkil normların 

etkisini açıkça göstermektedir. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

- Bahar, ev içindeki duygusal emek, 

fedakârlık ve sürekli özveriyle 

toplumsal cinsiyet normlarını 

yeniden üretmektedir. 

- Kendi ihtiyaçlarını görmezden 

gelerek “öğrenilmiş çaresizlik” 

durumuna girmektedir. 

Hochschild’ın kavramı, Bahar’ın ev 

ve aile içindeki duygusal iş 

yükünün, toplumsal olarak 

değersizleştirilmesine işaret eder. 

Bu durum, kadının ev içindeki 

emeğinin nasıl göz ardı edildiğini 

vurgular. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

- Bahar’ın deneyimleri; toplumsal 

cinsiyetin yanı sıra yaş, ekonomik 

durum ve kültürel beklentiler gibi 

diğer faktörlerle de 

şekillenmektedir. 

- Bu unsurların etkileşimi, 

karakterin yaşadığı baskıların çok 

boyutlu olduğunu ortaya koyabilir. 

Crenshaw’ın kesişimsellik 

yaklaşımı, Bahar’ın yalnızca 

cinsiyet normlarına değil, aynı 

zamanda diğer kimlik boyutlarına 

bağlı baskıların da etkisinde 

olduğunu değerlendirmenize olanak 

tanır. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi - Bahar karakteri, feminizmin 

önerdiği eşitlikçi ve özgürleşmiş 

kadınlık anlayışını 

içselleştirmektense, geleneksel 

rollerle uyum içinde kalmayı tercih 

etmektedir. 

- Kadınların toplumsal eşitlik ve 

özgürlük haklarına dair mücadelesi, 

dizinin erkek egemen yapısındaki 

güç dinamiklerine karşı bir direniş 

göstermektedir. 

Bell Hooks, feminizmi, kadınların 

toplumsal yapıları sorgulamaları ve 

kendi özgürlüklerini 

kazanabilmeleri için toplumsal 

normları değiştirmeleri gerektiği bir 

hareket olarak tanımlar. Bahar’ın 

toplumsal normlara teslimiyeti, 

feminizmin ideallerine ters bir 

durumdur. Bu durum, kadının 

kimliğinin ve özgürlüğünün, 

toplumun baskıları ve erkek 

egemen değerlerle 

şekillendirildiğini göstermektedir. 

  

Bahar dizisinde geleneksel kadın rollerine alternatif olarak sunulan Çağla ve 

Seren karakterleri, toplumsal cinsiyet rolleri açısından farklı bir perspektif 

sunmuştur. Çağla, mesleğinde başarıya ulaşmış, bağımsız bir kadın olarak Bahar’ın 

geleneksel kadın rolüne adeta bir meydan okumaktadır. Çağla’nın kariyerine olan 

bağlılığı, toplumun kadından beklediği “ev içi” görevleri reddetmesini 

simgelemektedir. Çağla’nın bu karakteristik özellikleri, izleyiciye kadının bağımsız 

bir birey olarak da başarılı bir hayat sürebileceği mesajını vermektedir. Çağla’nın 

güçlü duruşu, modern Türk kadınının değişen kimliğini temsil etmektedir. Bu 

karakter üzerinden, izleyicide kadının toplumdaki rollerine dair yeni bir bakış açısı 

kazandırılmak istenmiş olmalıdır. Seren ise bağımsızlık arayışı içerisinde olan ve 

toplumsal normlara meydan okuyan bir başka kadın karakterdir. Seren’in toplumdaki 

geleneksel rolleri reddetmesi, izleyiciye kadınların bireysel haklarını savunabileceği 

ve kendileri için mücadele edebileceği mesajını vermektedir. Seren, ilişkilerinde ve 



55 
 

iş hayatında kendine güvenen bir karakter olarak, toplumun kadına yüklediği 

“itaatkâr” rolü reddetmektedir. Bu yönüyle Seren, dizide Bahar’ın tersine bir kadın 

profili çizmektedir.  Bahar karakteri, etrafındaki bu güçlü kadın karakterleri ile 

çepeçevre sarılmıştır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 3. Çağla (solda) ve Seren (sağda) 

Kaynak: TGRT Haber (2024). Bahar Dizisi Çağla Kim? Elit Andaç Çam Yer Aldığı Projeler ve 

Biyografisi. Erişim adresi: https://www.tgrthaber.com/biyografi/bahar-dizisi-cagla-kim-elit-

andac-cam-yer-aldigi-projeler-ve-biyografisi-2942315 ; Haber Merkezi (2024). Dansıyla Mest 

Etmişti! Bahar'ın Asistan Seren'i Pozlarıyla Instagram'ı Salladı. Erişim adresi: 

https://www.ensonhaber.com/medya/dansiyla-mest-etmisti-baharin-asistan-sereni-pozlariyla-inst

agrami-salladi 

 

 Dizinin geleneksel ve modern kadın karakterleri bir arada sunması, 

izleyicinin kadınların toplumsal cinsiyet rollerine dair çeşitli perspektifler 

kazanmasını sağlamaktadır. Bahar’ın geleneksel yapıya uyum sağlama süreci ile 

Çağla ve Seren gibi modern karakterlerin toplumsal normlara karşı duruşu, 

https://www.tgrthaber.com/biyografi/bahar-dizisi-cagla-kim-elit-andac-cam-yer-aldigi-projeler-ve-biyografisi-2942315
https://www.tgrthaber.com/biyografi/bahar-dizisi-cagla-kim-elit-andac-cam-yer-aldigi-projeler-ve-biyografisi-2942315
https://www.ensonhaber.com/medya/dansiyla%E2%80%91mest%E2%80%91etmisti%E2%80%91baharin%E2%80%91asistan%E2%80%91sereni%E2%80%91pozlariyla%E2%80%91instagrami%E2%80%91salladi
https://www.ensonhaber.com/medya/dansiyla%E2%80%91mest%E2%80%91etmisti%E2%80%91baharin%E2%80%91asistan%E2%80%91sereni%E2%80%91pozlariyla%E2%80%91instagrami%E2%80%91salladi


56 
 

Türkiye’de kadın hareketlerine dair önemli bir bilinçlendirme unsuru 

oluşturmaktadır. Böylece dizi, izleyiciler için kadınların toplumsal cinsiyet rollerini 

sorgulama fırsatı bulabildiği ve bu rollere alternatif olarak farklı kadın kimlikleriyle 

tanıştığı bir yapıt olmuştur. Özellikle de genç izleyici kitlesi, dizideki modern kadın 

temsilleri sayesinde kadınların toplumdaki geleneksel rollerine uymak zorunda 

olmadığını fark edebilir. Çağla ve Seren gibi karakterler, izleyiciye bireysel kimlik 

arayışının ve bağımsız bir yaşam sürmenin mümkün olduğunu hatırlatarak, kadın 

hareketlerine dair dolaylı bir destek sağlamıştır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 

Tablo 2. Çağla ve Seren Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Çağla & Seren Karakterleri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi - Geleneksel kadın rollerine 

alternatif, modern ve bağımsız 

imajlar sergiliyor. 

- Mesleki başarıya, bağımsızlığa ve 

itaatkârlığın reddedilmesine vurgu 

yapılıyor. 

Medya metinlerinde, geleneksel 

aile içi rollere alternatif olarak inşa 

edilen bu karakterler, modern Türk 

kadınının bağımsız ve kariyer 

odaklı imajını yansıtarak toplumsal 

cinsiyet normlarının yeniden 

sorgulanmasına zemin 

hazırlamaktadır. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

- Normatif cinsiyet rollerini tekrar 

eden geleneksel performansın 

dışında, alternatif, bireysel kimlik 

performansları sergiliyor. 

- Toplumsal beklentilere meydan 

okuyorlar. 

Bu karakterler, toplumsal cinsiyetin 

sabit olmadığını, sürekli yeniden 

üretilen bir performans olduğunu 

gösterir; kendi bireysel kimliklerini 

oluşturmaya çalışarak normatif 

rolleri reddetmektedirler. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

- Ataerkil denetim ve disiplin 

mekanizmalarına karşı duruş 

sergileyerek, mesleki ve sosyal 

alanda özgürleşmeye yöneliyorlar. 

- Toplumsal normların 

dayatmalarını sorguluyorlar. 

Meslek hayatına ve bağımsızlığa 

vurgu yapmaları, toplumsal düzenin 

ve ataerkil iktidarın kadına biçtiği 

rolleri aşma çabalarını ortaya 

koyar. Bu durum, Foucault’nun 

iktidar ilişkilerinin birey üzerindeki 

etkilerini aşma çabası olarak 

yorumlanabilir. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

- Geleneksel normların ve ataerkil 

değerlerin içselleştirilmesine karşı, 

alternatif roller benimseyerek 

sembolik şiddetin etkilerini 

reddediyorlar. 

- Bireysel kimliklerine vurgu 

yapıyorlar. 

Bu karakterler, toplumun kadına 

dayattığı geleneksel rollerin 

(örneğin ev içi görevlerin 

zorunluluğu) sembolik şiddetini 

reddederek, kendi yaşamlarını ve 

mesleki kimliklerini ön plana 

çıkarma çabasındadırlar. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

- Ev içi duygusal emeğin 

yoğunluğuna alternatif, mesleki ve 

kişisel alanlarında daha az duygusal 

yüke sahip imajlar çiziyorlar. 

Geleneksel rollerde kadınlardan 

beklenen sürekli ve yoğun duygusal 

emek yerine, Çağla ve Seren 

karakterleri, bireysel başarı ve 

bağımsızlık odaklı yaklaşımlarıyla, 

duygusal emeğin aşırı yükünü 

sorgulamakta ve azaltmaya yönelik 

bir model sunmaktadır. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

(Destekleyici) 

- Modern ve kariyer odaklı imajları; 

toplumsal cinsiyetin yanı sıra yaş, 

sınıf ve kültürel beklentiler gibi 

diğer kimlik unsurlarının 

Bu kesişimsel perspektif, 

karakterlerin deneyimlerinin 

yalnızca cinsiyete dayalı kalmayıp, 

diğer sosyal kimlik boyutlarıyla da 



57 
 

etkileşimini de yansıtmaktadır. şekillendiğini ortaya koyarak, 

onların alternatif kimlik modellerini 

daha çok boyutlu analiz etmemize 

olanak tanır. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi -Çağla ve Seren, geleneksel kadın 

rollerini reddeder, bağımsızlık ve 

özgürlük arayışındadır. 

Bell Hooks’un feminizminde 

kadınlar, sadece cinsiyet değil, tüm 

toplumsal eşitsizliklere karşı 

mücadele eder. Çağla ve Seren, 

patriyarkal normlara meydan 

okuyan bağımsız kadın figürleridir. 

 

 Nevra, Hikâyenin merkezindeki önemli karakterlerden biri olarak, kadın 

temsilleri bağlamında dikkate değer bir portre çizmektedir. Altmışlarının ortasındaki 

Nevra, güçlü bir otorite figürü ve çatışma kaynağı olmasının yanı sıra, toplumsal 

cinsiyet normlarının kadınlar üzerindeki etkisini gözler önüne seren bir kişilik 

sergilemektedir. Standartları yüksek, kibirli ve kontrolcü özellikleriyle tanımlanan 

Nevra, aynı zamanda derin bir şekilde oğlu Timur’a bağımlı bir anne olarak 

karşımıza çıkar. Bu durum, kadınların toplumsal rollerine sıkışmışlık hissini 

yansıtırken, onun hayatındaki önceliklerin bireysel arzularından ziyade, erkek 

evladının ihtiyaçlarına odaklanması, annelik mitinin bir tezahürü olarak 

değerlendirilebilir. Nevra’nın Bahar ile olan ilişkisi, Hikâyenin dramatik dinamiğini 

şekillendirirken kadınların farklı yaşam tercihleri ve kimlik arayışları arasındaki 

çatışmayı da görünür kılmaktadır. Bahar’ın yıllarca Nevra ve Timur’un ihtiyaçlarını 

ön planda tutarak kendisini feda ettiği yaşam biçimi, geleneksel kadın rollerine 

yönelik bir eleştiri olarak okunabilir. Ancak Bahar’ın kendi kimliğini bulma çabaları 

ve özgürlüğü için verdiği mücadele, Nevra’nın otoriter kişiliğiyle keskin bir çatışma 

yaratır. Nevra, Bahar’ı yeniden ev hanımlığına döndürmek için çaba harcarken, bu 

girişimler yalnızca onun kontrolcü doğasını değil, kendi korkularını ve geçmişindeki 

sırlarını da gün yüzüne çıkarmaktadır. Bu noktada, Nevra’nın kadın kimliğinin 

toplumsal beklentilerle nasıl biçimlendiği ve bu beklentilerin onun bireysel 

varoluşuna nasıl ket vurduğu sorgulanabilir. Nevra’nın geçmişi, onu yalnızca bir 

antagonist figürü olmaktan çıkararak bir kadın karakter haline getirirken, toplumsal 

baskılarla şekillenen bir kimliğin trajedisini de sunmaktadır. Bahar’ın özgürlük 

mücadelesi, yalnızca bireysel bir başkaldırı değil, aynı zamanda kadınların toplumsal 

rollerine karşı bir direnişi temsil etmektedir. Bu bağlamda, Nevra’nın otoriter kişiliği, 

ataerkil düzenin içselleştirilmiş bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Nevra, kendi 

geçmişiyle yüzleşirken, onun hem trajik hem de itici yanları arasında kurulan denge, 



58 
 

kadınların hikâye içinde yalnızca çatışma unsuru olarak değil, kendi içsel 

mücadeleleriyle de anlam kazandığını göstermektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 

2024a). 

 

 

Görsel 4. Nevra  

Kaynak: Show Televizyon Yayıncılık A.Ş. (t.y.). Hatice Aslan. Erişim adresi: 

https://www.showtv.com.tr/oyuncu/hatice-aslan/8125 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

Tablo 3. Nevra Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Nevra Karakteri Üzerindeki 

Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi - Nevra, geleneksel kadın imajının 

(örneğin, kontrol, otorite, 

fedakârlık beklentisi) kültürel 

motiflerle inşa edilmiş bir 

temsilidir. 

- Geleneksel aile yapısındaki 

otorite figürü olarak, kadının 

toplumun beklentilerini yansıttığını 

gösterir 

Nevra’nın portresi, medyada 

kullanılan sembolik unsurlar 

(örneğin, otoriter tavırları, yüksek 

standartları, oğluna bağımlılığı) 

üzerinden geleneksel toplumsal 

cinsiyet normlarının nasıl 

oluşturulduğunu ve pekiştirildiğini 

ortaya koyar. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

- Nevra, aile içindeki otorite ve 

disiplin mekanizmaları aracılığıyla, 

toplumsal normların denetimini 

uygulamaktadır. 

- Oğlu Timur’a bağımlı olarak, 

kendi bireysel arzularını bastırarak 

ataerkil güç yapılarını 

içselleştirmiştir. 

Nevra’nın kontrolcü ve baskıcı 

tutumu, Foucault’nun güç ve 

disiplin kavramlarıyla açıklanabilir. 

Toplumsal denetim 

mekanizmalarının, bireyler 

üzerinde nasıl etkili olduğu ve 

kadın kimliğinin nasıl şekillendiği, 

Nevra’nın karakteri üzerinden 

incelenmektedir. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

- Nevra, geleneksel anne ve kadın 

rolünü sürekli “performe” eden bir 

figür olarak ortaya çıkar. 

- Kendi kimliğini geliştirmeden, 

toplumun kadına biçtiği normları 

tekrarlamaktadır. 

Butler’ın perspektifinden, 

Nevra’nın otoriter davranışları ve 

ailesel rollerin yeniden üretimi, 

toplumsal cinsiyetin sabit değil, 

sürekli tekrarlanan bir performans 

olduğunu gösterir. Nevra, bu 

normatif performansı içselleştirip 

uygulayarak, toplumsal beklentilere 

bir yansımasını sergilemektedir. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

- Nevra, toplumun kadına dayattığı 

rolleri sorgulamadan kabul ederek 

sembolik şiddet uygulamaktadır. 

- Kontrolcü tutumu ve oğlunun 

ihtiyaçlarını ön planda tutması, 

kendi bireysel arzularını 

bastırmasına yol açmaktadır. 

Bourdieu’ya göre, toplumsal 

normların içselleştirilmesiyle 

oluşan sembolik şiddet, Nevra’nın 

karakterinde net bir şekilde 

görülmektedir. Nevra, ataerkil 

normları ve geleneksel beklentileri 

yeniden üreterek, hem kendisi hem 

de çevresindeki kadınların 

kimliklerini kısıtlamaktadır. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

- Nevra, ailesel ilişkilerde ve otorite 

uygulamalarında, duygusal olarak 

belirli beklentileri karşılamaya 

çalışmakta; ancak bu, onun bireysel 

kimliğini geliştirmesine engel 

olmaktadır. 

- Oğlu ve aileye olan bağımlılığı, 

duygusal emeğin toplumsal baskılar 

altında nasıl yeniden 

düzenlendiğini gösterir. 

Hochschild’ın kavramı, Nevra’nın 

ailesel ilişkilerdeki duygusal yükü 

ve fedakârlığı üzerine ışık tutar. 

Nevra’nın, duygusal emek yoluyla 

toplumsal beklentilere uyum 

sağlama çabası, onun kendi içsel 

arzularını göz ardı etmesine neden 

olmaktadır. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

(Destekleyici) 

- Nevra’nın yaş, cinsiyet ve aile 

içindeki rolü gibi faktörlerin 

kesişiminde şekillenen deneyimleri, 

karakterin kimlik yapısına ek 

boyutlar kazandırmaktadır. 

-  

Crenshaw’ın kesişimsellik 

yaklaşımı, Nevra’nın deneyimlerini 

yalnızca cinsiyet üzerinden değil; 

aynı zamanda yaş, sosyal statü ve 

ailevi roller gibi diğer kimlik 

boyutlarıyla birlikte 

değerlendirmemize olanak tanır.  

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi -Nevra, ataerkil değerleri 

içselleştirerek, kadınlık rolünü ezici 

bir biçimde yeniden üretir. 

Bell Hooks’un feminizm 

anlayışında, Nevra’nın içsel olarak 

baskı altında olmasına rağmen, 

kadınlık kimliğini güçlendiren bir 

mücadele yerine, geleneksel 

kadınlık değerlerini pekiştiren bir 

tutum sergilemesi belirginleşir. 



60 
 

 Rengin, hikâyede kadın temsilleri bağlamında dikkat çekici bir figür olarak, 

bireysel başarı, toplumsal normlar ve kadınların duygusal dünyaları arasındaki 

çatışmayı temsil etmektedir. Zengin bir ailenin ayrıcalıklı kızı ve saygın bir kadın 

doğum profesörü olan Rengin, modern ve bağımsız bir kadın imajı çizse de, bu 

imajın altında derin bir yalnızlık ve tatminsizlik barındırır. Toplumun güçlü ve 

başarılı kadınlara yüklediği beklentileri karşılamış gibi görünse de, onun 

başarısızlığa tahammülsüzlüğü ve duygusal ilişkilerindeki kırılganlıkları, kadın 

kimliğinin çok yönlülüğünü ve karmaşıklığını gözler önüne sermektedir. Timur’un 

yasak aşkı olarak hikâyede yer alması, Rengin’in duygusal seçimlerinin toplumsal 

normlarla ve etik değerlerle nasıl bir çatışma içinde olduğunu gösterir. Timur’un evli 

olduğunu bilerek onunla ilişkiye devam etmesi, Rengin’in yalnızca tutkularına değil, 

aynı zamanda kontrol ve sahip olma arzusuna işaret etmektedir. Bu bağlamda, 

Rengin, kadınların modern toplumda karşılaştığı ahlaki ikilemleri ve bireysel 

özgürlük arayışlarını temsil eder. Hayatında her şeyi kendi lehine çevirme çabası, 

onun güçlü bir kadın karakter olarak algılanmasını sağlarken, aynı zamanda 

toplumun başarılı kadınlara dayattığı “mükemmel olma” zorunluluğunun altında 

ezilen bir figür haline getirir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 



61 
 

 

Görsel 5. Rengin  

Kaynak: Show TV [@showtv]. (2024, Mart). Rengin. Kırklı yaşlarında, kadın doğum profesörü… 

[Instagram paylaşımı]. Instagram. Erişim tarihi: 11 Haziran 2025, 

https://www.instagram.com/p/C3QUo5Ytrik/ 

 

 Rengin’in kariyerindeki mükemmeliyetçiliği, ona toplumsal saygınlık 

kazandırırken, özel hayatındaki karmaşa ve duygusal ilişkilerindeki tatminsizlikler, 

modern kadınların yaşamlarındaki dengesizliklerin bir yansıması olarak okunabilir. 

Onun, Timur’un evliliğini hayatındaki “tek engel” olarak görmesi ve bu engeli aşma 

çabası, kadının kendi hayatını kontrol etme arzusu ile toplumsal normlar arasındaki 

çatışmayı ortaya koymaktadır. Ancak bu çaba, Rengin’in zayıf noktalarını ve 

kırılganlıklarını da gözler önüne serer. Rengin’in hikâyesi, güçlü bir kadının içsel 

dünyasında saklı olan yalnızlık, tatminsizlik ve toplumsal baskılarla başa çıkma 

mücadelesini dramatik bir şekilde işler. Rengin, hem profesyonel başarılarıyla 

toplumsal normlara meydan okuyan hem de kişisel hayatındaki karmaşayla bu 

normların altında ezilen çok boyutlu bir kadın karakter olarak karşımıza çıkar. Onun 

hikâyesi, yalnızca Timur ve Bahar ile olan çatışmaları değil, bireysel kimliğini ve 

arzularını keşfetme çabalarını da yansıtır. Bu bağlamda Rengin, başarıya adanmış bir 



62 
 

hayatın yalnızlık ve doyumsuzlukla sonuçlanabileceğini gösteren trajik bir figür 

olarak, kadın temsilleri açısından zengin bir katman sunar. Rengin’in modern bir 

kadının ikilemlerini yansıtan hikâyesi, izleyiciyi kadınların toplumsal rollerine dair 

derin bir sorgulamaya davet etmektedir  (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 

Tablo 4. Rengin Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Rengin Karakteri Üzerindeki 

Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi - Rengin, modern kadın imajının – 

kariyerindeki mükemmeliyet ve 

profesyonel başarı üzerinden 

toplumsal saygınlık kazanması – 

medya metinlerinde temsil 

edilmesidir. 

- Aynı zamanda, özel hayatındaki 

karmaşa ve duygusal tatminsizlik, 

modern kadınların yaşamındaki 

dengesizliklere işaret eden 

sembolik öğeler sunar. 

Medyada, Rengin karakteri 

aracılığıyla geleneksel rollerin 

ötesine geçen, ancak aynı zamanda 

modern yaşamın getirdiği duygusal 

zorlukları yansıtan çok katmanlı bir 

kadın imajı inşa edilmektedir. Bu 

temsil, izleyicinin toplumsal 

cinsiyet normları üzerindeki 

sorgulamasını teşvik eder. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

- Rengin, toplumsal beklentilere 

meydan okuyan, mesleki başarıya 

odaklı bir performans 

sergilemektedir. 

- Kendi hayatındaki engelleri 

(örneğin, Timur’un evliliğini “tek 

engel” olarak görmesi) aşma 

çabası, cinsiyet rollerinin 

performatif doğasını yansıtır. 

Rengin’in davranışları, normatif 

cinsiyet rollerinin sürekli 

tekrarlanmasının ötesinde, bireysel 

arzularını ortaya koymaya yönelik 

alternatif performans biçimlerini 

temsil eder. Bu durum, toplumsal 

cinsiyetin sabit olmadığını, aksine 

sürekli yeniden üretilen bir 

“performans” olduğunu 

göstermektedir. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

- Rengin’in kariyerinde gösterdiği 

mükemmeliyetçilik ve toplumsal 

saygınlık, aynı zamanda disiplinci 

mekanizmalarla şekillenen güç 

ilişkilerinin bir yansımasıdır. 

- Timur’un evlilik ve aile içindeki 

rolü engeli olarak görülen unsurlar, 

ataerkil iktidarın kadın üzerindeki 

baskısını simgeler. 

Foucault’nun güç ilişkileri ve 

disiplin kavramları ışığında, 

Rengin’in toplumsal normlara 

uyum sağlama çabası, aynı 

zamanda bu normların bireyin iç 

dünyasına nasıl nüfuz ettiğini ve 

kişisel kimliği nasıl kısıtladığını 

ortaya koyar. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

- Rengin, toplumsal cinsiyet 

normları ve ataerkil beklentiler 

çerçevesinde, hem kariyerinde hem 

de özel hayatında belirli baskılarla 

karşı karşıya kalmaktadır. 

- Kariyerindeki başarı, toplumsal 

normların dayattığı rollerle 

çatışırken, bu çatışma aynı 

zamanda sembolik şiddetin bir 

yansıması olarak 

değerlendirilebilir. 

Bourdieu’ya göre, toplumsal 

alanlarda kadınlardan beklenen 

normların içselleştirilmesi, bireyin 

özgürlük alanını daraltır. Rengin’in 

hem profesyonel hem de duygusal 

yaşamında yaşadığı çelişkiler, bu 

sembolik şiddetin etkilerini gözler 

önüne serer. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

- Rengin’in mesleki alanda 

gösterdiği başarı, ona toplumsal 

saygınlık kazandırırken, özel 

hayatındaki duygusal karmaşa ve 

tatminsizlik, duygusal emeğin 

getirdiği aşırı yükün bir göstergesi 

olarak yorumlanabilir. 

- Timur’un evliliğini “tek engel” 

Hochsild’ın yaklaşımında, duygusal 

emek kadınlar için hem bir güç 

kaynağı hem de bir yük olarak ele 

alınır. Rengin’in hikâyesinde, 

profesyonel başarı ile kişisel 

tatminsizlik arasındaki uçurum, 

modern kadınların duygusal emeğin 

getirdiği zorluklarla mücadele 



63 
 

olarak görüp aşma çabası, duygusal 

olarak kontrol etme arzusu ile 

toplumsal beklentiler arasındaki 

çatışmayı ortaya koyar. 

etmesinin bir örneği olarak 

değerlendirilebilir. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

(Destekleyici) 

- Rengin’in deneyimleri; sadece 

toplumsal cinsiyetin değil, aynı 

zamanda yaş, sosyal statü ve kişisel 

hayatındaki beklentiler gibi diğer 

kimlik boyutlarının etkileşimiyle de 

şekillenmektedir. 

- Bu etkileşim, karakterin yaşadığı 

baskıların çok boyutlu olduğunu 

ortaya koyar. 

Crenshaw’ın kesişimsellik 

yaklaşımı, Rengin’in sadece bir 

cinsiyet rolü olarak değil, aynı 

zamanda yaş ve sosyal konum gibi 

unsurların da etkisiyle 

tanımlandığını göstermeye 

yardımcı olur. Böylece, karakterin 

deneyimleri daha zengin ve 

katmanlı bir biçimde analiz 

edilebilir. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi - Rengin, feminizmin bireysel 

özgürlük, eşitlik ve kadınların 

bağımsızlık mücadelesi 

bağlamında, toplumun kendisinden 

ve başkalarından beklediği idealleri 

karşılamaya çalışır. 

Bell Hooks’un feminizm 

anlayışında, Rengin’in modern ve 

bağımsız bir kadın imajı 

sergileyerek toplumsal normlarla 

çatışması, kadının özgürlüğüne 

ulaşmak için karşılaştığı sosyal 

baskıların altını çizer. 

 

 Umay, hikâyede gençliğin tutkularını ve özgürlük arayışını temsil eden bir 

karakter olmasının yanı sıra, kadın temsilleri açısından da önemli bir figür olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bahar ve Timur’un kızı olarak, ataerkil aile yapısındaki 

dinamiklere meydan okuyan bir portre çizen Umay, resim yapma tutkusuyla yalnızca 

bireysel hayallerini değil, aynı zamanda kadınların sanatta ve toplumda kendini ifade 

etme çabasını temsil etmektedir. Umay’ın sanata olan bağlılığı, onun karakterini 

tanımlayan bir özellik olmakla kalmayıp, aynı zamanda kadınların yaratıcı 

alanlardaki varlık mücadelesine dair güçlü bir sembol haline gelmektedir. Babası 

Timur’un desteğini görmemesi, Umay’ın hikâyesini kadınların aile içindeki 

görünmezliğini ve bireysel tercihlerini gerçekleştirme çabalarını yansıtan bir 

mücadeleye dönüştürür. Timur’un bu tavrı, Umay’ın aile içindeki kırılganlığını 

vurgularken, aynı zamanda onun içsel direncini güçlendirmektedir. Buna karşın, 

annesi Bahar’ın ve ağabeyinin destekleyici tutumları, Umay’ın hayallerine ulaşma 

yolundaki en büyük motivasyon kaynağı olarak ön plana çıkmaktadır. Bu bağlamda, 

Bahar ve Umay arasındaki ilişki, kadınlar arasında dayanışmanın ve destekleyici bir 

annenin, genç bir kızın özgüvenini nasıl beslediğinin güçlü bir örneğini sunmaktadır. 

Umay’ın sanata olan tutkusu ve bu alanda kendini ifade etme çabası, hikâyede 

kadınların yaratıcı ifade alanlarındaki özgürlük arayışını simgeler. Sanatı, yalnızca 

bir bireysel ifade aracı değil, aynı zamanda kadınların toplumsal beklentilere karşı 

geliştirdiği bir direniş biçimi olarak kullanır. Resim, Umay’ın dünyayla olan bağını 



64 
 

ve kendini gerçekleştirme arzusunu temsil ederken, aynı zamanda onun kimliğinin 

önemli bir parçası haline gelir. Babasının bu hayalini desteklememesi, kadının 

yaratıcı potansiyelinin ataerkil yapı içinde görmezden gelinmesine işaret ederken, 

Umay’ın dirençli duruşu, kadınların bu engellere karşı nasıl mücadele edebileceğini 

gösterir. Umay’ın Parla ile arkadaşlığı, Hikâyeye yeni bir boyut eklerken, kadınlar 

arası dostlukların ve ilişkilerin güçlendirici etkisini gözler önüne sermektedir. Bu 

arkadaşlık, yalnızca Umay’ın bireysel gelişimi üzerinde değil, aynı zamanda aile 

içindeki dinamiklerin yeniden değerlendirilmesine de neden olmaktadır. Parla’nın 

aileye girişi, Umay’ın hayatındaki diğer ilişkileri ve hayallerini şekillendiren bir 

faktör haline gelirken, hikâyeye kadın dayanışmasının önemine dair güçlü bir katman 

eklemektedir. Umay, gençliğin idealizmini, sanatın dönüştürücü gücünü ve 

kadınların bireysel özgürlük arayışını temsil eden bir figür olarak izleyiciye güçlü bir 

etki bırakmaktadır. Onun sanata olan tutkusu ve hayallerine ulaşma mücadelesi, 

yalnızca bireysel bir başarı öyküsü değil, aynı zamanda kadınların toplumsal 

rollerine ve beklentilere meydan okuyarak kendi yollarını çizme çabasını yansıtan 

ilham verici bir anlatı sunmaktadır. Bu yönüyle Umay, kadın temsilleri bağlamında, 

genç bir kadının hem kendisi hem de çevresi için anlam yaratma çabasının simgesi 

olarak, hikâyeye derinlik ve umut katmaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 

Görsel 6. Umay  

Kaynak: Milliyet. (2024). Bahar Dizisinin Umay’ı Alisa Sezen Sever Kimdir, Kaç Yaşında ve Hangi 

Dizilerde Oynadı? Erişim adresi: https://www.milliyet.com.tr/galeri/bahar-dizisinin-umayi-alisa-

sezen-sever-kimdir-kac-yasinda-ve-hangi-dizilerde-oynadi-7113260/3 



65 
 

Tablo 5. Umay Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Umay Karakteri Üzerindeki 

Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Umay, geleneksel aile yapısının 

dışına çıkarak, gençliğin 

tutkularını, özgürlük arayışını ve 

sanata olan bağlılığını modern bir 

kadın imajı olarak temsil eder. 

Medyada, geleneksel kadın 

rollerinin ötesine geçerek alternatif 

bir temsil sunulması, Umay’ın 

bireysel ve yaratıcı kimliğinin 

sembolik unsurlar aracılığıyla inşa 

edildiğini gösterir. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Umay, ataerkil normlara meydan 

okuyarak sanatsal ifade yoluyla 

kendi kimliğini “performe” eder. 

Geleneksel ev içi rollerin ötesinde, 

bireysel hayallerini ve yaratıcı 

potansiyelini ortaya koyar. 

Butler’ın perspektifinde, Umay’ın 

normatif rollerin dışında sergilediği 

performans, toplumsal cinsiyetin 

sabit olmadığını, sürekli yeniden 

üretilen bir süreç olduğunu kanıtlar. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Umay, ataerkil aile yapısının 

disiplin ve denetim 

mekanizmalarına karşı, sanata olan 

tutkusu aracılığıyla özgürlüğünü 

arar. Babasının desteğinin eksikliği, 

bu yapının baskısını vurgularken; 

annesi ve ağabeyinin desteği, onun 

direncini güçlendirir. 

Foucault’nun teorisi, Umay’ın aile 

içindeki denetim mekanizmalarıyla 

nasıl mücadele ettiğini ve bu 

baskıları aşma çabasını açıklamada 

yararlı olur. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

Umay, geleneksel kadın rollerinde 

beklenen yoğun ev içi duygusal 

emeği reddederek, enerjisini 

sanatsal ifade ve bireysel özgürlük 

mücadelesine yönlendirir. 

Bu yaklaşım, Umay’ın duygusal 

enerjisinin, toplumsal beklentiler 

doğrultusunda değil, yaratıcı bir 

direniş biçimine dönüştürüldüğünü 

ortaya koyar; böylece, modern 

kadının alternatif duygusal emeğini 

yansıtır. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

Umay, babasının sanatsal 

hayallerine karşı tutumu gibi 

ataerkil normların uyguladığı 

sembolik şiddet altında 

kalmaktadır. Buna rağmen, kendi 

kimliğini ifade etmeye çalışması, 

bu baskılara karşı bir direniş biçimi 

olarak ortaya çıkar. 

Bourdieu’ya göre, geleneksel 

toplumsal normların 

içselleştirilmesi, bireyin özgürlük 

alanını daraltır. Umay’ın sanatsal 

çabası, ataerkil normların 

uyguladığı sembolik şiddeti aşma 

çabasını gözler önüne serer. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

Umay, sadece toplumsal cinsiyetin 

değil; aynı zamanda gençlik, aile 

içi roller ve bireysel tercihlerin de 

kesişimiyle şekillenen çok boyutlu 

bir kimlik sunar. 

Crenshaw’ın yaklaşımı, Umay’ın 

deneyimlerinin yalnızca cinsiyete 

dayalı kalmayıp, yaş, ailevi 

beklentiler ve sosyal konum gibi 

diğer unsurlarla da etkileşime 

girdiğini ortaya koyar. Bu, 

karakterin deneyimlerini daha 

katmanlı ve zengin bir şekilde 

analiz etmemize olanak tanır. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi - Umay, kadınların özgürleşmesi, 

sevgi ve dayanışma temalarını 

vurgulayan bir karakter olarak, 

feminizmi yalnızca toplumsal 

cinsiyet eşitliği değil, bireysel 

dönüşüm ve toplumsal bağlılıkla da 

ilişkilendirir. 

-Hooks’un feminizmi, Umay’ın 

sanatsal ifade ve aile içindeki 

destekle şekillenen direncini ortaya 

koyar. Kadınlar arasında kurulan 

güçlü dayanışma, Umay’ın 

özgürleşmesinin temel bileşenidir. 

Bu, feminizmin sadece bireysel 

değil, toplumsal bağlamdaki 

gücünü de yansıtır. 

 

 Parla, hikâyede sürükleyici bir figür olmasının yanında, kadın temsilleri 

açısından çok katmanlı bir karakter olarak dikkat çeker. Umay’ın hayatına bir 



66 
 

arkadaş olarak dâhil olan Parla, kadınlar arasındaki dostlukların bireysel gelişim ve 

değişim üzerindeki etkisini gözler önüne sermektedir. Zeki, cazibeli ve enerjik 

kişiliğiyle çevresindekilere ilham veren Parla, yüzeyde modern, özgür ve bağımsız 

bir genç kadın portresi çizse de, bu görünüşün altında derin sırlar ve karmaşık bir 

geçmiş taşımaktadır. Bu çok yönlü karakter yapısı, hikâyede kadınların bireysel 

hikâyelerinin yalnızca yüzeysel özelliklerle sınırlı olmadığını, aksine derinlemesine 

incelenmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Parla’nın aileye girişi, yalnızca Umay’ın 

hayatında değil, Bahar, Timur ve diğer aile üyelerinin dinamiklerinde de bir dönüm 

noktası yaratır. Parla’nın bağımsızlığı ve hayata karşı cesur tavrı, Umay’ın kendini 

keşfetme sürecini hızlandırırken, genç bir kadının özgürlük arayışında cesaretin ve 

dostluğun nasıl dönüştürücü bir güç olabileceğini gösterir. Parla, yalnızca 

destekleyici bir karakter olmaktan öte, olayların akışını etkileyen ve aile içindeki 

çatışmaları derinleştiren bir dinamik olarak karşımıza çıkar. Bu durum, kadınların 

hikâyelerde yalnızca yardımcı rollerle değil, olay örgüsünü şekillendiren ana unsurlar 

olarak da yer alması gerektiğini yansıtır. Parla’nın kişisel sırlarının ortaya çıkışı, 

kadınların geçmişlerinden gelen yüklerle yüzleşme zorunluluğunu ve bu yüklerin 

çevrelerindeki ilişkiler üzerindeki etkisini gözler önüne serer. Onun hikâyeye 

getirdiği çatışmalar, kadınların hem bireysel hem de toplumsal bağlamda 

karşılaştıkları zorluklara karşı nasıl ayakta durduklarını ve bu zorlukların onları nasıl 

dönüştürdüğünü anlatır. Parla, bir yandan bağımsızlığını ve bireyselliğini 

vurgularken, diğer yandan ailesiyle ve geçmişiyle bağları nedeniyle yaşadığı 

kırılganlıkları ve çatışmaları sergiler. Bu ikilem, kadın temsillerine dair zengin bir 

perspektif sunar. Parla’nın Umay üzerindeki etkisi, kadınlar arası dayanışmanın 

gücüne dair güçlü bir mesaj taşırken, aynı zamanda Umay’ın cesaret ve özgüven 

kazanmasına katkıda bulunur. Ancak Parla’nın kendi kişisel hikâyesi, bireysel 

özgürlüğün bedellerini ve bir kadının kendi hayatını kontrol etme çabasını da 

sorgulatır. Parla’nın ailesiyle olan karmaşık ilişkileri, kadınların toplumsal rollerine 

ve bu rollerle uyum sağlama çabalarına dair bir eleştiri niteliği taşır (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024a). 



67 
 

 

Görsel 7. Parla  

Kaynak: Eskişehir Durum (2025). Bahar Dizisi Parla Kimdir, Gerçek Adı, Kaç Yaşında? Sena Mia 

Kalıp, Bahar Dizisinde Parla Karakteriyle İlk Oyunculuk Deneyimini Yaşıyor! Erişim adresi: 

https://eskisehirdurum.com/genel-gundem/bahar-dizisi-parla-kimdir-gercek-adi-kac-yasinda-sena-

mia-kalip-bahar-dizisinde-parla-karakteriyle-ilk-oyunculuk-deneyimini-yasiyor/73584 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

Tablo 6. Parla Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Parla Karakteri Üzerindeki 

Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil 

Teorisi 

Parla, yüzeyde modern, bağımsız ve 

özgür genç kadın kimliğini temsil 

ederken, bu görünüşün altında derin 

sırlar ve karmaşık geçmiş taşır. 

Hall’ın temsil kuramı çerçevesinde, Parla’nın 

görünüşteki modern kimliğinin, kadınların 

yüzeyde özgür görünseler de içsel çatışmalar 

ve toplumsal yüklerle şekillendiğini 

göstermektedir. 

Judith Butler’ın 

Performatiflik 

Teorisi 

Parla, modern ve özgür kadın rolünü 

dışa vururken, geçmişindeki 

kırılganlıkları ve çatışmalarıyla bu 

performansı sorgular. 

Butler’a göre, toplumsal cinsiyet rolleri sabit 

değil, sürekli yeniden inşa edilir. Parla’nın 

ikili kimliği, bu performatif sürecin 

dinamikliğini ve bireysel direniş imkânlarını 

ortaya koyar. 

Michel 

Foucault’nun 

Disiplin ve İktidar 

Teorileri 

Parla’nın aile geçmişi ve toplumsal 

normlar, onun görünüşteki özgürlüğü 

üzerinde görünmez bir denetim ve 

baskı oluşturur. 

Foucault’nun iktidar anlayışı, Parla’nın 

bireysel özgürlük arayışını sürekli olarak 

sınırlandıran, geçmişten gelen sosyal ve ailevi 

denetim mekanizmalarını anlamamıza 

yardımcı olur. 

Arlie Hochschild’ın 

Duygusal Emek 

Teorisi 

Parla, dışarıya güçlü ve enerjik bir 

kişilik sergilerken, iç dünyasında 

geçmişinin yüklerini taşıyarak 

görünmeyen duygusal bir emek 

harcamaktadır. 

Hochschild’ın kuramına göre, Parla’nın 

yüzeydeki neşeli ve bağımsız görünümü, 

toplumun kadınlardan beklediği duygusal 

dengeyi koruma baskısıyla şekillenen bir 

görünmez emek biçimidir. 

Pierre 

Bourdieu’nun 

Sembolik Şiddet 

Teorisi 

Parla’nın geçmişten getirdiği ailevi 

yükler ve kadınlara yönelik toplumsal 

beklentiler, onun hayatı üzerinde 

sembolik şiddet oluşturur. 

Bourdieu’ya göre sembolik şiddet, bireylerin 

içselleştirdiği toplumsal baskıların görünmez 

etkisidir. Parla’nın çatışmaları, geleneksel 

normların kadınlar üzerindeki derin etkilerini 

göstermektedir. 

Kimberlé 

Crenshaw’ın 

Kesişimsellik 

Teorisi 

Parla’nın deneyimleri, cinsiyet, 

gençlik, sınıfsal geçmiş ve bireysel 

özgürlük mücadelesinin kesişiminde 

oluşmuştur. 

Crenshaw’ın kesişimsellik yaklaşımı, 

Parla’nın yaşadığı çok katmanlı baskıları ve bu 

baskıların kadın kimliğini nasıl 

şekillendirdiğini anlamak için kullanışlıdır. 

Bell Hooks’un 

Feminizm Teorisi 

Parla, bireysel özgürlük arayışı ve 

kadınlar arası dayanışmayı vurgulayan 

bir kadın figürüdür; ancak özgürlük 

çabası, geçmiş yükleriyle sürekli 

çatışmaktadır. 

Hooks’un feminizmi, Parla’nın kendi bireysel 

özgürlük arayışında, geçmişten gelen 

yüklerine rağmen yeni bir benlik oluşturma 

çabasını yansıtır. 

 

 Hikâyeye bir boşanma avukatı olarak dâhil olan Ayhan Liberte, kadın 

temsilleri bağlamında dikkat çekici bir figür olarak, hem mesleki başarı hem de 

bireysel kimlik açısından güçlü bir karakter örneği sunmaktadır. Keskin zekâsı, 

profesyonel duruşu ve karmaşık olaylar karşısındaki soğukkanlılığıyla Ayhan, 

yalnızca dengeleyici bir unsur değil, aynı zamanda hikâye deki gerilimlerin 

derinleşmesine katkıda bulunan bir dinamik yaratmaktadır. Onun varlığı, hem 



69 
 

Bahar’ın özgüvenini yeniden kazanma sürecini destekleyen hem de Timur’un otoriter 

tavırlarına meydan okuyan bir katalizör işlevi görür.  

 

 

Görsel 8.  Ayhan Liberte 

Kaynak: CNN Türk. (2024). Bahar’ın Avukatı Ayhan Kimdir? Bennu Yıldırımlar Kaç Yaşında, 

Hangi Dizilerde Oynadı? Erişim adresi: https://www.cnnturk.com/magazin/baharin-avukati-ayhan-

kimdir-bennu-yildirimlar-kac-yasinda-hangi-dizilerde-oynadi-yaprak-dokumunde-oynamisti-2118536 

 

 Ayhan’ın profesyonel yaşamı, modern bir kadının meslek hayatında 

karşılaştığı zorluklar ve bu zorluklara karşı geliştirdiği stratejiler hakkında ipuçları 

sunar. Boşanma davalarındaki başarısı, kararlılığı ve stratejik yaklaşımı, onu mesleki 

anlamda üstün bir figür haline getirirken, bu başarının ardında yatan insancıl ve 

anlayışlı tarafı, kadınların hem profesyonel hem de duygusal dünyalarını dengede 

tutma mücadelesini yansıtır. Ayhan’ın müvekkillerinin çıkarlarını ön planda tutması, 

onun profesyonel etik anlayışını ve mesleki sınırlarını net bir şekilde çizdiğini 

gösterirken, Bahar ile olan etkileşimlerinde daha kişisel bir yaklaşım sergilemesi, 

onun kadınlar arasındaki dayanışmayı önemseyen bir karakter olduğunu hissettirir. 

Ayhan, Bahar’ın özgüvenini ve bağımsızlığını kazanma yolculuğunda büyük bir rol 

oynar. Bahar, Ayhan’ın kararlı ve bağımsız duruşundan ilham alarak, kendi 



70 
 

yaşamındaki pasif rolünden sıyrılmaya ve kendi sesini bulmaya cesaret eder. 

Hikâyedeki bu etkileşim, kadınlar arası dayanışmanın güçlü bir temsili olarak öne 

çıkar. Ayhan’ın Timur ile olan karşılaşmaları ise hikâyeye yalnızca hukuki bir 

çatışma değil, aynı zamanda ataerkil otoriteye karşı bir meydan okuma ekler. 

Timur’un otoriter tavırlarını daha da görünür kılan bu karşılaşmalar, Ayhan’ın 

kadınların kendi haklarını savunma konusundaki rolünü güçlendirir.  Ayhan’ın 

karizmatik ve mesafeli tavrı, izleyicinin onun geçmişi ve motivasyonlarına dair 

merakını artırırken, karakterin çok yönlülüğüne işaret eder. Bu yönüyle Ayhan, 

kadınların yalnızca profesyonel başarılarıyla değil, kişisel çatışmaları ve duygusal 

karmaşıklıklarıyla da temsil edilmesi gerektiğini vurgular. Onun hikâyedeki rolü, 

kadınların güçlü ve bağımsız bireyler olarak kendi kaderlerini çizmeye yönelik 

çabalarının bir yansımasıdır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024a). 

 

Tablo 7. Ayhan Liberte Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Ayhan Liberte Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Ayhan Liberte, boşanma avukatı 

olarak modern ve stratejik bir 

profesyonel imaj sergileyerek, 

medyada güçlü bir kadın temsilinin 

inşasına katkıda bulunur. 

Onun keskin zekâsı, mesleki 

duruşu ve etik yaklaşımı, modern 

kadının profesyonel yaşamda nasıl 

temsil edildiğini sembolik 

göstergelerle ortaya koyar. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Ayhan, ataerkil normlara meydan 

okuyan bir figür olarak, cinsiyet 

rollerinin ötesinde bireysel hakları 

savunur; bu da onun profesyonel ve 

kişisel performansında kendini 

gösterir. 

Ayhan’ın normatif rolleri 

reddetmesi, toplumsal cinsiyetin 

sürekli yeniden üretilen bir 

performans olduğunu ortaya koyar; 

bu, izleyicinin kadın kimliğine dair 

sorgulamalar yapmasına olanak 

tanır. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Ayhan’ın Timur ile olan çatışmaları 

ve hukuki mücadelesi, ataerkil 

otoriteye karşı disiplin 

mekanizmalarının sorgulanmasına 

zemin hazırlar. 

Ayhan, hukuki alanda ataerkil 

normların dayattığı denetim ve 

iktidar ilişkilerini tersine çevirerek, 

bireysel özgürlüğünü ortaya koyar. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

Ayhan, boşanma davalarındaki 

başarısı ve profesyonel etik 

anlayışıyla, duygusal zekâ ve 

empatiyi etkin kullanarak hem 

mesleki hem de kişisel alanda 

örnek teşkil eder. 

Onun insancıl, anlayışlı ve dengeli 

yaklaşımı, kadınların duygusal 

emeğini hem profesyonel hem de 

duygusal yaşamlarında nasıl 

kullanmaları gerektiğini 

göstermektedir. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

Ayhan, ataerkil beklentilere ve 

toplumsal normlara karşı durarak 

profesyonel kimliğini ve kişisel 

özgürlüğünü ortaya koyar; bu 

durum, sembolik şiddetin 

reddedilmesini simgeler. 

Ayhan’ın kararlı ve özgürleşme 

odaklı tutumu, toplumsal cinsiyet 

normlarının dayattığı sembolik 

şiddeti aşma çabasıyla, bireysel 

direnişi açıkça gözler önüne serer. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

Ayhan’ın deneyimleri, mesleki 

kimlik, yaş ve toplumsal statü gibi 

diğer unsurların etkileşimiyle de 

şekillenmektedir. 

Bu yaklaşım, Ayhan’ın karakterinin 

yalnızca cinsiyete dayalı baskılarla 

değil, aynı zamanda profesyonel ve 

sosyal kimlik unsurlarıyla da 



71 
 

tanımlandığını, çok boyutlu baskı 

ve direniş deneyimlerini açığa 

çıkarır. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi Ayhan, kadınlar arası dayanışmayı 

ve birbirini desteklemeyi teşvik 

ederek feminist bir duruş sergiler. 

 Bell Hooks’a göre 

feminizm, tüm kadınları toplumsal 

eşitsizliklere karşı bir araya getiren 

bir harekettir. Ayhan, kadınlar 

arasındaki eşitliği savunur ve 

özellikle Bahar’ın güçlenmesine 

katkıda bulunarak, feminizmin 

toplumsal cinsiyet eşitliği 

çabalarındaki önemli bir örneği 

oluşturur. Ayhan'ın profesyonel 

başarısı, kadınların toplumdaki 

geleneksel rollerini aşma ve kendi 

güçlerini kazanma yollarına dair bir 

ilham kaynağı sunar. 

 

Tüm bu karakter analizleri göstermektedir ki Bahar dizisi, farklı kadın temsillerini 

bir arada sunarak sadece bireysel hikâyeler değil, aynı zamanda kültürel normlarla 

çatışan ya da bu normları yeniden üreten kolektif kadınlık deneyimlerini görünür 

kılmaktadır. Bu bağlamda kullanılan kuramsal çerçeveler, karakterlerin bireysel 

konumlarını çözümlemekle kalmayıp dizinin toplumsal cinsiyet normlarına dair çok 

katmanlı bir sorgulamayı da mümkün kıldığını ortaya koymaktadır. 

 

3.1.3. Toplumsal Cinsiyet Rolleri ve Kültürel Göstergeler  

 Bahar, dizinin merkezinde yer alan ve geleneksel toplum yapısının bir 

yansıması olarak aileye adanmış bir kadın figürü olarak karşımıza çıkarılmıştır. 

Henüz dizinin 1. bölümünde “Biz hazırlarız güneşi, günü, baharı. Bilmezsiniz o 

gömlek ne ara ütülendi, o battaniye ne ara kaldırıldı, kahvaltı nasıl böyle hazırlandı, 

Anlamazsınız çoğu zaman annemin ne derdi vardı”. Repliği izleyiciyi 

karşılamaktadır. Bahar ayrıca, “Zamanın bol dersiniz ama biz zamanla yarışırız” 

diyerek evin sorumluluğunu üstlenirken yaşadığı zorlukları da dile getirmektedir. 

Bahar bunca emeğe karşın yapılan işlerin silik kaldığını ifade etmek için “bazen 

teşekkür eder, yalan yok çoğu zaman etmezsiniz” demektedir. Bahar, burada bir 

sitem sezilmektedir; kadın emeğinin görünmezliğine ve aile bireyleri tarafından 

takdir edilmeyişine dikkat çekmektedir. Bu emek, toplumda “bütün gün evde olmak” 

söylemiyle değersizleştirilmekte ve kadınların zamanla yarıştığı gerçeği göz ardı 

edilmektedir. Yine bu sahne Bahar'ın, aile düzeninin sağlanmasında kadının katkısını 



72 
 

ön plana çıkararak geleneksel annelik rolünü nasıl sahiplendiğini vurgulamaktadır 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024b). Bahar karakteri, dizinin merkezinde yer alan, 

aileye tamamen adanmış bir kadın figürü olarak sunulmaktadır. Bahar’ın ev işlerine 

ve aile düzenine gösterdiği özen, onun yoğun duygusal ve fiziksel emeğinin, toplum 

tarafından “bütün gün evde olmak” söylemiyle değersizleştirildiğini ortaya 

koymaktadır. Hochschild’ın duygusal emek teorisi, özellikle kadınların ev ve aile 

ortamında sergiledikleri görünmez emeğin nasıl toplumsal olarak 

değersizleştirildiğine dikkat çekmektedir. Bu çerçevede, Bahar’ın, aile bireyleri 

tarafından takdir edilmeden sürekli emek harcaması, onun üzerindeki toplumsal 

baskının ve duygusal yükün bir göstergesidir. Bahar, evin düzenini sağlamak ve aile 

içinde istikrarı korumak için sürekli olarak duygusal emek üretirken, bu emeğin 

maddi ya da manevi olarak yeterince takdir edilmemesi, kadınların toplumsal 

rollerinin sorgulanmadan kabul edildiğini göstermektedir. Bu durum, Hochschild’ın 

teorisiyle, kadınların ev içindeki işlerinin “doğal” ve “beklenen” bir görev olarak 

algılanıp, aslında ağır bir duygusal emek yükü altında ezildiklerinin eleştirel bir 

ifadesi olarak yorumlanabilir (Hochschild, 1983). 

 Bahar’ın kariyer arayışı Çağla’nın kendisine “Sen doktorluğa geri dönmeye 

karar verdin” sözüyle açığa çıkarılmaktadır. Burada ironik bir gönderme yapan 

Çağla, devamında “Sen niye herkesin arkasını toplamak için kendini paralıyorsun? 

Aa. Hadi gel şu güneşle lekeleri ile başlayalım” diyerek Bahar’ı hem eleştirir, hem 

de değişimi için ona gereken motivasyonu sağlamaya çalışır (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024b).  Bu sahnede, Çağla’nın “Sen doktorluğa geri dönmeye karar 

verdin” sözü, Bahar’ın ev içindeki rollerden kurtulup mesleki kimliğini yeniden inşa 

etme arayışını açığa çıkarmaktadır. Butler’ın performatiflik teorisi, toplumsal 

cinsiyetin sabit bir öz olmadığını, aksine bireylerin sürekli olarak normatif roller 

performe ederek inşa edildiğini savunmaktadır (Butler, 1990). Burada, Bahar’ın uzun 

yıllar ev içi sorumlulukları yerine getirirken içselleştirdiği normatif cinsiyet 

performansının aksine, Çağla’nın ironik ifadesi Bahar’ın artık bu eski performansı 

sorgulama ve yeniden yapılandırma çabasına girdiğini işaret etmektedir. “Sen niye 

herkesin arkasını toplamak için kendini paralıyorsun?”  ifadesi, Bahar’ın geleneksel 

rolleri tekrarlama biçiminin eleştirisini yaparken, aynı zamanda ona yeni bir, 

özgürleşmiş performansı benimsemesi için motivasyon sağlamıştır. Bu durum, 



73 
 

normatif cinsiyet rollerinin sürekli yeniden üretilen performanslar olduğunu ve 

bireylerin bu performansları sorgulayarak alternatif kimlikler oluşturabileceğini 

göstermektedir.  

 Bahar’ın tıp mezunu olmasına rağmen kariyerini bırakıp ev hanımı olarak 

yaşamını sürdürmesi, dizide evlilik ve toplumsal rollerin kadının bireysel tercihleri 

üzerindeki etkisini vurgulamaktadır. Çağla’nın Bahar’a, “Tıp okurken canın çıktı... 

Hem çalıştın hem okudun, sonra da gittin ev hanımı oldun,” şeklindeki eleştirisi, 

kadınların kariyerlerini bırakmaya zorlandığı bir sistemin yansımasıdır. Bahar ise 

“Ben iki evlat yetiştirdim. Yani neden başarılı kadın deyince sadece çalışan 

kadınlara örnek gösteriliyor?”  diyerek, ev içi emeğin başarı olarak görülmemesini 

sorgulamıştır. Bu diyaloglar, kariyer ve ev hayatı arasında sıkışan kadınların 

toplumsal baskılarla nasıl şekillendiğini anlamak açısından önemlidir (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024b). Bahar’ın, tıp mezunu olmasına rağmen kariyerini bırakıp ev 

hanımı olarak yaşamını sürdürmesi, toplumsal cinsiyet normlarının kadının bireysel 

tercihlerine olan etkisini gözler önüne sermektedir. Pierre Bourdieu’nun sembolik 

şiddet teorisine göre toplumda ataerkil yapılar ve geleneksel normlar, kadınlara 

belirli rolleri içselleştirmeyi zorunlu kılmaktadır (Bourdieu, 1984). Bahar’ın, mesleki 

başarıdan ziyade ev ve aile düzenini sağlama zorunluluğu altında kalması, toplumsal 

olarak kadının evde sürekli emek üretmesi gerektiği inancının bir yansımasıdır. 

Çağla’nın “Tıp okurken canın çıktı... Hem çalıştın hem okudun, sonra da gittin ev 

hanımı oldun” şeklindeki eleştirisi, kadınların kariyerlerini bırakmaya zorlanan 

sistemin eleştirisini ortaya koyar çünkü toplum, profesyonel başarıyı değerli 

görürken, ev içi emeği değersizleştirir. Buna karşılık, Bahar’ın “Ben iki evlat 

yetiştirdim. Yani neden başarılı kadın deyince sadece çalışan kadınlara örnek 

gösteriliyor?”  ifadesi, ev içi emeğin de önemli ve değerli olduğunu ancak toplumun 

bu emeği tanımadığını vurgulamıştır. Böylece, sembolik şiddet, kadınların bireysel 

arzularını bastırarak geleneksel rollerin yeniden üretildiği, aynı zamanda ev içi 

emeğin küçümsenmesi yoluyla ataerkil normların pekiştirilmesi biçiminde kendini 

göstermiştir. 

 Bölüm boyunca, Bahar’ın fiziksel görünümü üzerinden maruz kaldığı 

eleştiriler de kadın bedenine yönelik kontrol mekanizmalarını ortaya koymaktadır. 

Çağla’nın, “Göz altlarına bak, cildin sapsarı,” gibi ifadeleri, toplumun estetik 



74 
 

normlarını kadının yorgunluğunu veya fiziksel çöküşünü değerlendirme kriteri olarak 

kullanmasına işaret etmektedir. Aynı zamanda, Bahar’ın kendisini sürekli savunmak 

zorunda kalması, bireysel özgürlüklerinin ve değerinin çevresi tarafından sürekli 

sorgulandığını göstermektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024b). Bahar’ın fiziksel 

görünümüne yönelik eleştiriler, kadın bedenine uygulanan toplumsal kontrol 

mekanizmalarının somut bir örneğini sunmaktadır. Bourdieu’nun sembolik şiddet 

teorisi çerçevesinde, toplumun kadın bedenine biçtiği estetik normlar, fiziksel bir 

eleştirinin yanında, kadının toplumsal değerlerinin ve özgürlüğünün kısıtlanmasına 

yönelik sembolik bir şiddet biçimi olarak değerlendirilmektedir. Örneğin, Çağla’nın 

“Göz altlarına bak, cildin sapsarı” gibi ifadesi, kadının yorgunluğu veya fiziksel 

çöküşü üzerinden estetik standartların uygulanmasını simgelemektedir. Bu tür 

söylemler, kadın bedeninin belirli normlara göre değerlendirilmesine yol açarak, 

kadının bireysel kimliğinin ve özgürlüğünün sürekli sorgulanmasına neden 

olmaktadır. Bahar’ın kendisini sürekli savunmak zorunda kalması, sadece kişisel bir 

zayıflığın değil; toplumsal cinsiyet normlarının dayattığı baskının, sembolik şiddetin 

bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Bourdieu’ya göre toplumsal normlar ve 

ataerkil değerler, bireylerin davranışlarını ve hatta bedenlerini belirli kalıplara sokar; 

bu süreç, sembolik şiddetin doğal ve sorgulanamaz bir şekilde içselleştirilmesine yol 

açar (Bourdieu, 1984). Bahar’ın ev içindeki rollerine ve fiziksel görünümüne yönelik 

eleştiriler, onun kendi arzularını ve potansiyelini bastırmasına neden olurken, toplum 

tarafından “doğal” kabul edilen bir düzenin parçası haline gelmiştir. Bu durum, 

kadının bedeninin ve yaşam biçiminin, toplumsal denetim mekanizmaları aracılığıyla 

kontrol altına alındığını göstermektedir. 

 Aile içindeki ilişkiler ve roller de dikkat çekici bir biçimde işlenmektedir. 

Bahar’ın annesi ve kayınvalidesi, sürekli olarak onu başka kadınlarla kıyaslayarak 

kendi hayatını savunmaya zorlar. Özellikle annesinin, “Sen mücadeleci değilsin, 

Çağla’da o var” sözleri, kadınların bir yandan kendilerini kanıtlama çabası içine 

sokulurken diğer yandan toplumun başarı kriterlerine uymadığı takdirde 

değersizleştirildiğini göstermektedir. Bahar’ın, “Bütün çiçekleri koparsanız da 

baharın gelişini engelleyemezsiniz” diyerek toplumsal baskılara rağmen kendi 

varlığını sürdürebileceğini ifade etmesi, dizinin kadın temsilleri ve toplumsal 

eleştirileri bakımından önemli bir noktayı işaret etmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 



75 
 

2024b). Bahar’ın aile içindeki ilişkilerde sürekli olarak diğer kadınlarla kıyaslanması, 

onun üzerinde işlenen sembolik şiddetin net bir örneğini sunmaktadır. Bahar’ın 

annesi ve kayınvalidesi, “Sen mücadeleci değilsin, Çağla’da o var” diyerek, Bahar’ı 

normatif başarı ölçütlerine uymadığı için değersizleştirmektedir. Bu durum, 

Bourdieu’nun sembolik şiddet teorisine göre ataerkil toplumun kadına biçtiği 

geleneksel rollerin içselleştirilmesiyle ortaya çıkmaktadır (Bourdieu, 1984).  Yani, 

Bahar, ailesi tarafından sürekli olarak ideal bir kadın modeline (örneğin, Çağla 

üzerinden temsil edilen mücadeleci ve bağımsız kadın imajı) karşı ölçülmekte ve bu 

karşılaştırmalar, onun bireysel kimliğinin ve öz değerinin toplum tarafından 

sorgulanmasına neden olmaktadır. Buna karşılık, Bahar’ın “Bütün çiçekleri 

koparsanız da baharın gelişini engelleyemezsiniz” ifadesi, onun bu sembolik şiddete 

rağmen varlığını ve içsel gücünü koruyabileceğini göstermektedir. Bu söz, toplumun 

dayattığı geleneksel normların ötesinde, bireysel direniş ve özgünlüğün mümkün 

olduğunu vurgulamaktadır. 

 Bahar dizisinin ikinci bölümü, kadınların aile, iş ve toplum içindeki yerini 

sorgulayan temaları derinleştirmektedir. Bahar’ın, “İnsan hiç umut beslemediği 

zaman durumu kabullenebiliyor ama kapkara bulutlar arasından iğne ucu kadar 

kendini gösteren bir güneş ışığı belirince bütün dünyası o ışığa bağlı oluyor” 

sözleriyle, yaşamında yeni bir döneme başlama isteğini ifade etmesi, bireysel 

mücadele ve yeniden inşa temasını güçlendirmektedir. Bahar, yaşadığı zorluklara 

rağmen mücadeleye devam ederek “yaralandığı yerden yeniden başlama” 

düşüncesini vurgulamaktadır. Bölüm boyunca, Bahar’ın yaşadığı dönüşümün, 

toplumdaki kadınlara biçilen fedakârlık rollerine meydan okuma niteliğinde olduğu 

görülmektedir. Örneğin, Bahar’ın, “Hak ettiğim gibi yaşayacağım” ifadesi, yıllarca 

süregelen toplumsal beklentilere karşı bireysel isyanını temsil etmektedir. Evdeki 

emeği ve kendine yönelik eleştirileri, “20 yıldır annenin eskileriyle idare ediyorum. 

Bir kredi kartım olmadı. Varlık içinde yokluk yaşadım” sözleriyle açıklarken, 

kadınların ekonomik bağımsızlık eksikliği üzerinden yaşadığı sorunlara dikkat 

çekmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024c). Bahar’ın ikinci bölümde sergilediği 

dönüşüm ve özgürleşme arayışı, toplumun ona ev kadını olarak biçtiği rolleri 

sorgulamasına ve reddetmesine işaret etmektedir. Bahar’ın “İnsan hiç umut 

beslemediği zaman durumu kabullenebiliyor ama kapkara bulutlar arasından iğne 



76 
 

ucu kadar kendini gösteren bir güneş ışığı belirince bütün dünyası o ışığa bağlı 

oluyor” sözü, onun yaşamında yeni bir döneme başlama isteğini ve kişisel direnişini 

simgelemektedir. Aynı bölümde, “Hak ettiğim gibi yaşayacağım” diyerek yıllardır 

süregelen toplumsal beklentilere karşı bireysel isyanını dile getirmesi, ataerkil 

normların getirdiği sembolik şiddete (yani, toplumsal normların kadına dayattığı 

değersizleştirme ve baskı uygulamasına) karşı bir direnç örneğidir. Bourdieu’nun 

sembolik şiddet kavramı, toplumun kadınlara biçtiği rollerin doğal ve sorgulanamaz 

hale geldiğini, bu normların içselleştirilmesiyle kadının kendi arzularının 

bastırıldığını ifade etmektedir (Bourdieu, 1984). Bahar’ın, tıp mezunu olmasına 

rağmen ev hanımı olarak yaşamını sürdürmesi ve ev içindeki emeğinin 

değersizleştirilmesi, toplumun kadına uyguladığı sembolik şiddetin bir yansımasıdır. 

Örneğin, “20 yıldır annenin eskileriyle idare ediyorum. Bir kredi kartım olmadı. 

Varlık içinde yokluk yaşadım” ifadesi, kadınların ev içindeki emeğinin maddi ve 

manevi olarak takdir edilmediğini, ekonomik bağımsızlık beklentilerinin yerine 

getirilmediğini göstermektedir. Bu bağlamda, Bahar’ın yaşadığı dönüşüm – yani 

“yaralandığı yerden yeniden başlama” ve “hak ettiğim gibi yaşayacağım” sözleri – 

ataerkil normların yarattığı sembolik şiddetin reddedilmesi ve bireysel kimliğin 

yeniden inşası sürecini temsil etmektedir. Bahar, toplumun ev kadını olarak biçtiği 

sınırlayıcı rolleri sorgulayarak, kendi değerini ve özgürlüğünü talep etmiştir. Bu 

tutumu, Bourdieu’nun teorisi ışığında, sembolik şiddetin etkilerini aşma çabasının, 

kadının içsel direnişiyle somutlaştığı bir örnektir   

 Bahar’ın annesi ve kayınvalidesiyle olan ilişkileri, kadınlar arası kuşak 

çatışmasının temsili olarak karşımıza çıkmaktadır. Kayınvalidesinin, Bahar’ın yeni 

davranışlarını “Güç gösterisi yapıyor. Artık ipler onun elinde” şeklinde eleştirmesi, 

kadınların güçlenme süreçlerinin toplum tarafından tehdit olarak algılandığını 

göstermektedir. Aynı zamanda, Bahar’ın annesinin “Mutlu olmaya odaklan” telkini, 

bireysel mutluluğun çoğu zaman kadınlar için ikincil plana atıldığını ancak bunun 

yeniden hatırlanması gerektiğini işaret etmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024c). 

Bahar’ın annesi ve kayınvalidesiyle olan ilişkileri, kadınlar arası kuşak çatışmasının 

ve ataerkil normların nesilden nesile aktarılmsının bir yansıması olarak görülebilir. 

Kayınvalidesinin “Güç gösterisi yapıyor. Artık ipler onun elinde” şeklindeki 

eleştirisi, Bahar’ın geleneksel rolün ötesine geçme çabasını, yani kendi gücünü ve 



77 
 

özgürlüğünü ortaya koyma isteğini, mevcut ataerkil düzenin bir tehdidi olarak 

algılar. Bu eleştiri, toplumun kadına biçtiği normların (örneğin, evde kalıp fedakârlık 

yapma zorunluluğu) sorgulanmadan içselleştirilmesine ve uygulamasına dayanan 

sembolik şiddetin bir örneğidir. Bahar’ın annesinin “Mutlu olmaya odaklan” telkini, 

bireysel mutluluğun ve özgürlüğün, kadınlar için ikinci plana atıldığını 

vurgulamaktadır. Bu, kadınların kendi arzularını ve bireysel kimliklerini 

gerçekleştirmeleri yerine, geleneksel rollerin dayattığı sorumluluklar altında 

ezilmesinin sembolik bir göstergesidir. Böylece, hem annesi hem de kayınvalidesi 

aracılığıyla uygulanan bu sembolik şiddet, Bahar’ın bireysel kimliğini ve 

potansiyelini sınırlayan toplumsal normların yeniden üretilmesine katkıda 

bulunmaktadır.  Bourdieu’nun sembolik şiddet teorisi, Bahar’ın aile içinde sürekli 

diğer kadınlarla kıyaslanarak değersizleştirilmesini ve toplumsal normların dayattığı 

rollerin içselleştirilmesini açıkça ortaya koymaktadır (Bourdieu, 1984). Bu süreç, 

kadınların güçlenme ve özgürleşme çabalarına karşı uygulanan sembolik baskı 

biçimi olarak değerlendirilebilir. 

 Bahar’ın doktorluğa geri dönme kararı, kadının eğitimli bir birey olarak kendi 

kimliğini yeniden inşa etme çabasını temsil etmektedir. Ancak bu karar, eşi 

Timur’un, “Hem hassas hem yaşlısın. TUS’tan alacağın puan da belli” şeklindeki 

küçümseyici sözleriyle baltalanmaya çalışılmaktadır. Bu tutum, kadınların toplumsal 

baskılara karşı verdiği bireysel mücadelelerin genellikle aile içinden de dirençle 

karşılandığını göstermektedir. Bahar ise “Yıllardır sizin ihtiyaçlarınıza hizmet ettim, 

artık hak ettiğim gibi yaşayacağım” diyerek kendine biçilen geleneksel rolü 

reddetmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024c). Bahar’ın doktorluğa geri dönme 

kararı, onun eğitimli bir birey olarak kendi kimliğini yeniden inşa etme ve ev içi 

rollerin ötesine geçme çabasını temsil etmektedir. Eşi Timur’un “Hem hassas hem 

yaşlısın. TUS’tan alacağın puan da belli” şeklindeki küçümseyici sözü, Bahar’ın bu 

kararı üzerinde uygulanan sembolik şiddeti göstermektedir. Bourdieu’ya göre 

toplumun kadına biçtiği geleneksel roller –örneğin ev hanımı olarak kalmak ve aile 

içindeki sorumlulukları önceliklendirmek–, kadınların kendi potansiyellerini ve 

bireysel arzularını bastırmalarına neden olan sembolik baskılar şeklinde kendini 

göstermektedir (Bourdieu, 1984). Timur’un ifadesi, Bahar’ın mesleki başarısını ve 

bireysel kimliğini küçümseyerek, ataerkil normları pekiştirmeye çalışmaktadır. Buna 



78 
 

karşılık, Bahar’ın “Yıllardır sizin ihtiyaçlarınıza hizmet ettim, artık hak ettiğim gibi 

yaşayacağım” diyerek kendine biçilen bu geleneksel rolü reddetmesi, sembolik 

şiddete karşı bireysel bir direnişin ifadesidir. Böylece, Bahar’ın doktorluğa geri 

dönme kararı, toplumsal normların dayattığı sembolik şiddetin etkilerini aşma ve 

kendi kimliğini yeniden kurma mücadelesi olarak yorumlanabilir. 

 Bahar dizisinin üçüncü bölümü, kadınların bireysel kimliklerini toplumsal 

baskılar altında nasıl inşa ettiklerini ve bu süreçte karşılaştıkları dirençleri çarpıcı bir 

şekilde işlemektedir. Bahar’ın “Yeni ben için unutmalıyım. Bir buluta yüklesem 

eskide ne varsa…”  sözleri, onun geçmişle hesaplaşma ve kendini yeniden inşa etme 

arzusunu yansıtmaktadır. Bu ifade, kişisel özgürlük ve toplumsal dayatmalar 

arasındaki mücadeleyi anlamak için önemli bir ipucu sunmaktadır (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024d). Butler’ın performatiflik teorisi, toplumsal cinsiyetin sabit bir 

kimlik olmadığını, aksine normatif beklentilerin sürekli tekrarıyla performe edilen ve 

yeniden üretilen bir süreç olduğunu savunmaktadır. (Butler, 1990). Bahar’ın 

ifadeleri, geçmişte ona dayatılan geleneksel rolleri (örneğin, ev kadını, fedakâr anne) 

bırakma ve kendi bireysel kimliğini yeniden oluşturma çabasını simgelemektedir. Bu 

dönüşüm, toplumsal baskılar ve normatif beklentilerle mücadele eden bir bireyin, 

kendi benliğini yeniden performe etme sürecini ortaya koymaktadır. Bahar’ın sözleri, 

kişisel özgürlük ile toplumsal dayatmalar arasındaki çatışmanın ve yeniden kimlik 

inşasının somut bir göstergesi haline gelmiştir. 

 Bahar’ın mesleğine dönüş kararı, kadının ekonomik bağımsızlık ve kendi 

kimliğini yeniden kazanma çabasını temsil etmektedir. Bahar’ın soyadını 

değiştirmesi ve bu süreçte ailesinden ve eşinden gelen eleştiriler, kadının bireysel 

kararlarını nasıl savunmak zorunda bırakıldığını göstermektedir. Kayınvalidesinin 

“Sen soyadını değiştirdiğin an bizi yok saydın” sözleri, kadınların ailevi rollerle 

bireysel özgürlükleri arasında sıkışmışlığını ortaya koymaktadır. Ancak Bahar, “Yeni 

bir hayat kuracağım ve bunu tek başıma yapacağım” diyerek, toplumsal beklentilere 

karşı güçlü bir duruş sergiler. Bir diğer örnek ise Bahar “Her şey sizin için... Benim 

kendi hayallerim vardı ama sizler için vazgeçtim” cümlesini kurmuştur. Burada 

Bahar, kişisel hayallerini ailesinin mutluluğu uğruna terk ettiğini ifade eder ve 

kadının toplum tarafından nasıl “özveri örneği” olarak kurgulandığını gözler önüne 

serer. Bu tutum, dizide kadının aile içindeki görünmez emeğinin nasıl yüceltildiğinin 



79 
 

bir göstergesidir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024d). Bahar’ın mesleğine dönüş kararı, 

onun eğitimli ve ekonomik bağımsız bir birey olarak kendi kimliğini yeniden inşa 

etme çabasını açıkça ortaya koymaktadır. Buna karşın, bu kararı uygulamaya 

koyarken ailesinden ve eşinden aldığı eleştiriler, toplumun kadına biçtiği geleneksel 

rolleri korumaya yönelik sembolik şiddetin işleyişini göstermektedir. Bahar’ın 

soyadını değiştirmesi, bireysel kimliğini ve özgürlüğünü vurgulayan bir adım olarak 

değerlendirilebilir. Kayınvalidesinin “Sen soyadını değiştirdiğin an bizi yok saydın” 

sözleri ise bu bireysel tercihlerin aile içindeki beklentiler ve toplumsal normlar 

karşısında sorgulandığını ortaya koymaktadır. Bourdieu’ya göre toplumsal normlar 

ve ataerkil değerler, kadınların yaşam biçimlerini doğal ve sorgulanamaz hale getirir; 

bu durum, sembolik şiddetin bir biçimi olarak ortaya çıkar (Bourdieu, 1984). Bahar, 

tıp mezunu olmasına rağmen ev hanımı kalmaya zorlanarak, toplumun kadına 

yüklediği ev içi emeğin ve fedakârlığın doğal bir sorumluluk olduğunu 

içselleştirmiştir. Bununla birlikte, mesleğine dönüş kararı ve “Yeni bir hayat 

kuracağım ve bunu tek başıma yapacağım” ifadesi, bu sembolik şiddetin etkilerine 

karşı bireysel bir direnişi temsil etmektedir. Bahar, “Her şey sizin için... Benim kendi 

hayallerim vardı ama sizler için vazgeçtim” diyerek, kadınların toplumsal baskılar 

altında kişisel arzularını feda etmek zorunda bırakıldığını ortaya koymuştur. Bu 

durum, ataerkil normların ve geleneksel aile rollerinin, kadınların ekonomik ve 

bireysel özgürlüklerini nasıl kısıtladığını ve sembolik şiddet aracılığıyla yeniden 

üretildiğini göstermektedir. Bahar’ın bireysel direnişi, toplumsal beklentilere meydan 

okuma çabası olarak, sembolik şiddetin etkilerini aşma yönünde önemli bir adım 

olarak yorumlanabilir. 

 Bahar’ın eşi Timur’la olan çatışması, evliliklerdeki güç dengelerini ve 

kadınların eşitlik mücadelesini sorgulatan bir temayı işler. Timur’un, Bahar’a “Sen 

bana tek başınasın demedin mi? Ben bundan sonra tek başımayım” diyerek nöbet 

yazması, kadının mesleki ve ailevi sorumlulukları arasında sıkışmışlığını simgeler. 

Bahar’ın bu baskıya karşı “Ölümden döndüm, yaşamak istiyorum” ifadesi ise hayatta 

kalma mücadelesini ve bireysel özgürlük arayışını güçlü bir şekilde vurgular 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024d). Bourdieu’nun “sembolik şiddet” kavramı, 

bireylerin toplumsal yapılar tarafından dayatılan normları içselleştirmesiyle ortaya 

çıkan, görünürde şiddet içermeyen ancak bireyleri baskılayan ve yönlendiren bir güç 



80 
 

biçimini ifade etmektedir. Bu tür şiddet, açık fiziksel zorlamadan ziyade, toplumun 

kültürel ve sosyal değerleri aracılığıyla bireyin düşüncelerine, kimliğine ve 

davranışlarına nüfuz etmektedir. Özellikle toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında, 

kadınların geleneksel roller doğrultusunda hareket etmesi beklenir ve bu normlara 

uymayan kadınlar dolaylı yoldan cezalandırılır ya da toplum tarafından dışlanma 

tehdidiyle karşı karşıya bırakılmaktadır. Böylece kadınlar, ataerkil sistemin dayattığı 

kuralları farkında olmadan içselleştirir ve bu kuralların doğal ve değişmez olduğuna 

inanabilir (Bourdieu, 1984). Bu bağlamda, Bahar’ın yaşadığı baskılar ve Timur’un 

küçümseyici ifadeleri, ataerkil düzenin kadını nasıl şekillendirdiğini ve onun bireysel 

varoluşunu nasıl sınırladığını gösteren bir örnek olarak değerlendirilebilir. Ancak 

Bahar’ın kendi yaşam hakkını savunması ve bireysel özgürlüğüne sahip çıkma 

çabası, sembolik şiddetin fark edilip sorgulanabileceğini ve bu baskıya karşı bireysel 

direnişin mümkün olduğunu ortaya koymaktadır. 

 Dizide kadının çalışma hayatında karşılaştığı cinsiyetçi tutumlar da ele 

alınmaktadır. Bahar’ın hastanedeki diğer çalışanlarla olan etkileşimlerinde, yaşına ve 

statüsüne yönelik alaycı tutumlar (“Senden 20 yaş büyük ama evet asistan” ) ve 

cinsiyetçi yorumlar, toplumsal normların iş hayatında kadınları nasıl baskıladığını 

gözler önüne sermektedir. Bahar ise bu durumlara zekice cevaplar vererek hem 

kendisini savunur hem de toplumsal cinsiyet kalıplarına meydan okur (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024d). Bourdieu'ya göre sembolik şiddet, toplumsal yapıların ve 

normların bireyler üzerindeki görünmez, dolaylı baskısıdır (Bourdieu, 1984). 

Bahar’ın hastanedeki yaşına ve statüsüne yönelik alaycı tutumlar ve cinsiyetçi 

yorumlar, toplumun cinsiyetçi kalıplarını ve kadınların iş yerlerinde karşılaştıkları 

baskıları yansıtmaktadır. Bu yorumlar, kadının mesleki katkılarının küçümsenmesi 

ve değersizleştirilmesi şeklinde sembolik şiddeti göstermektedir. Bahar'ın bu 

durumlara verdiği zekice cevaplar ise mevcut toplumsal cinsiyet normlarına karşı 

bireysel direnişini ve bu normlara meydan okumasını ifade etmekte, hem kendini 

savunma hem de cinsiyetçi yapıların dayattığı toplumsal kalıplara karşı çıkma 

arzusunu göstermektedir. 

 Anne-kız ilişkisi ise kadın dayanışmasının ve nesiller arası farklılıkların 

işlendiği bir alan olarak dikkat çeker. Bahar’ın annesiyle olan diyaloğu, “Sana ne 

dedi ki yüzün düştü?”  gibi ifadelerle, bir annenin kızına destek olma çabasını ve 



81 
 

Bahar’ın yalnızlaşan mücadelesine rağmen bu destekten güç bulduğunu 

göstermektedir. Bununla birlikte, Bahar’ın Umay’ın doğum gününe katılamaması, 

kariyer ve annelik arasında yaşanan çatışmayı çarpıcı bir şekilde yansıtmaktadır. 

Umay’ın “Anne sen şaka mısın? Bekletiyorsun” tepkisi, çocukların annelerinden 

olan duygusal beklentileriyle kadının kariyer hedefleri arasındaki dengeyi sorgulayan 

bir anlatı oluşturur (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024d). Bu durum, Arlie Hochschild'ın 

Duygusal Emek Teorisi’ni yansıtan bir örnek olarak değerlendirilebilir. Hochschild, 

kadınların iş yerinde ve evde sürekli olarak duygusal işçilik yaptığını ve bu rolün 

çoğu zaman görmezden gelindiğini belirtmektedir (Hochschild, 1983). Bahar'ın 

annesiyle olan etkileşimleri, bir annenin kızına yönelik duygusal desteğini ve bu 

desteğin, Bahar'ın zorluklarla mücadelesinde bir güç kaynağı olabileceğini 

göstermektedir. Öte yandan, Bahar'ın kariyeri ile annelik görevleri arasındaki 

çatışma, duygusal emeğin çeşitli yönlerini sergilemektedir. Umay’ın doğum gününe 

katılamaması ve Umay’ın verdiği tepki, kadınların hem kariyer hedefleri hem de 

ailevi sorumlulukları arasında denge kurma zorunluluğunu öne çıkarmaktadır. Bu 

senaryo, toplumsal cinsiyet rollerinin, kadınların hem iş hem de özel hayatında bir 

baskı yaratabileceğini ve duygusal emeğin bu rollerde önemli bir yer tuttuğunu 

göstermektedir. 

 Bahar dizisinin dördüncü bölümü, kadının bireysel kimliğini oluşturma 

çabasını, aile içi ve profesyonel yaşamındaki çatışmaları ele alarak toplumsal cinsiyet 

rollerine dair güçlü bir eleştiri sunmaktadır. Bahar karakteri üzerinden, kadının hem 

toplumsal hem de bireysel beklentilerle olan mücadelesi çok boyutlu şekilde 

aktarılmaktadır. Bölümde, Bahar’ın içsel dönüşüm süreci, “Seneler sonra ilk defa 

gerçekten yaşadığımı hissediyorum. Yoruluyorum ama kendim için yoruluyorum” 

sözleriyle güçlü bir şekilde vurgulanmaktadır. Bu ifade, onun yıllardır süregelen 

fedakârlıklarını sorgulamasını ve görünmeyen emeğine yönelik farkındalığını 

yansıtır. Ancak bu özgürleşme çabası, özellikle eşi Timur tarafından küçümsenir. 

Timur’un, “Hastanede soyadını değiştirdin, doktorculuk oynuyorsun” gibi ifadeleri, 

kadının bireysel tercihlerine yönelik toplumsal dirençleri ve geleneksel aile yapısının 

dayatmalarını açıkça ortaya koyar (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024e). Bu durumu 

Michel Foucault'nun Disiplinci Toplum ve İktidar teorisi çerçevesinde incelemek 

mümkündür. Foucault, toplumsal yapıların bireyleri nasıl şekillendirdiğini ve onlara 



82 
 

nasıl davranmaları gerektiğini dikte ettiğini öne sürmüştür (Foucault, 1977). Bahar'ın 

“Seneler sonra ilk defa gerçekten yaşadığımı hissediyorum. Yoruluyorum ama 

kendim için yoruluyorum” ifadesi, uzun yıllar boyunca toplumsal ve ailevi normlara 

uymak zorunda kalan bir kadının, bireysel arzularını ve kimliğini yeniden keşfetme 

sürecini ifade etmektedir. Bu süreçte Bahar, toplumun kendisine biçtiği rolleri 

sorgulayarak bireysel özgürlüğüne doğru bir adım atmıştır. Öte yandan, eşi Timur'un, 

“Hastanede soyadını değiştirdin, doktorculuk oynuyorsun” gibi küçümseyici sözleri, 

Foucault'nun disiplinci toplum kavramıyla ilişkilendirilebilir. Bu tür ifadeler, kadının 

kendi kimliğini ifade etme ve mesleki kimlik kazanma çabalarını küçümseyerek onu 

geleneksel ev hanımı rolüne hapsetmeye çalışmaktadır. Bu, bireylerin toplumsal 

normlara uyum sağlaması için uygulanan baskı ve disiplin mekanizmalarının bir 

örneği olarak görülebilir.  

 Dördüncü bölümde, anne-kız ilişkisi de dikkat çekici bir şekilde ele 

alınmıştır. Bahar’ın kızı Umay ile olan çatışmaları, annenin bireysel mücadelesi ile 

çocukların duygusal beklentileri arasındaki gerilimi yansıtır. Umay’ın “Anne senin 

gibi korkak olmayacağım, Timur gibi adamlara kanmayacağım” çıkışı, hem 

Bahar’ın mevcut durumunun bir eleştirisi hem de genç kuşakların toplumsal 

normlara karşı duruşunun bir örneği olarak değerlendirilebilir. Umay’ın bu sözleri, 

aile içindeki toplumsal cinsiyet çatışmasının bir yansımasıdır ve kadınların, 

annelerinin mücadelelerinden nasıl etkilendiğini gösterir. Profesyonel yaşamda ise 

Bahar’ın karşılaştığı cinsiyetçi tutumlar, toplumsal eşitsizliklerin iş hayatındaki 

somut yansımalarıdır. Bahar’ın hastanede karşılaştığı zorluklar, özellikle Cihan 

Bey’in kendisine yönelik küçümseyici tavırlarıyla somutlaşır: “Bu yaşta hala asistan 

mısın? Hangi sınıfta kaldın da bu yaşta hala buradasın?”  gibi ifadeler, kadınların 

yaş ve meslekleri üzerinden maruz kaldıkları önyargıları gösterir. Bahar’ın 

profesyonel hayatındaki bu mücadele, sadece bireysel bir sorun olmaktan çıkarak, 

toplumsal bir eleştiri alanı yaratır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024e). Bu senaryo, 

Judith Butler'ın Performatiflik Teorisi ile açıklanabilir. Butler, toplumsal cinsiyetin, 

toplum tarafından sürekli olarak üretilen ve tekrar edilen performanslarla inşa 

edildiğini belirtmiştir (Butler, 1990). Umay'ın, “Anne senin gibi korkak 

olmayacağım, Timur gibi adamlara kanmayacağım” sözleri, genç neslin geleneksel 

toplumsal cinsiyet rollerine meydan okumasını ve bu rollerin yeniden performe 



83 
 

edilme şeklini sorgulamasını temsil etmektedir. Bu durum, Umay'ın annesi Bahar'ın 

yaşadığı zorlukları göz önünde bulundurarak, daha güçlü ve bağımsız bir kimlik inşa 

etme çabası olarak görülebilir. Profesyonel alandaki cinsiyetçi tutumlar ise Pierre 

Bourdieu'nun Sembolik Şiddet teorisi çerçevesinde incelenebilir. Bourdieu, 

toplumun bireyler üzerinde dolaylı yollarla baskı kurarak onları belirli normlara 

uyum sağlamaya zorladığını belirtmiştir (Bourdieu, 1984).  Bahar’ın yaş ve meslek 

üzerinden aldığı eleştiriler, toplumsal cinsiyetçi kalıpların ve beklentilerin 

sürdürülmesindeki sembolik şiddetin bir yansımasıdır. Cihan Bey’in “Bu yaşta hala 

asistan mısın?” gibi soruları, meslekî ilerleme ve başarı kriterlerinin cinsiyet ve yaş 

üzerinden şekillendirildiğini ve bu süreçte kadınların nasıl dezavantajlı duruma 

düştüğünü göstermektedir. 

 Dördüncü bölüm, kadınların aile içinde karşılaştıkları ikincil rolleri de gözler 

önüne sermektedir. Timur’un Umay’a yönelik, “Ressam olmayı bırak, biz senin tıp 

okumanı istiyoruz” şeklindeki baskısı, ebeveynlerin çocuklarının kariyer tercihlerini 

kendi isteklerine göre şekillendirme çabasını gösterir. Bahar ise burada Umay’ın 

yanında yer alarak, “Mutlu olduğu işi yaparsa başarılı olmanın yolunu bulacaktır” 

diyerek, bireysel mutluluğun başarı için temel olduğunu savunur. Bu, Bahar’ın 

yalnızca kendi yaşamında değil, kızının hayatında da geleneksel rollerden sıyrılmaya 

çalıştığını ortaya koyar (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024e). Bu durum, Simone de 

Beauvoir'ın Varoluşçu Feminizm teorisine dayanılarak açıklanabilir. Beauvoir, 

“Kadın doğulmaz, kadın olunur” tezini savunarak toplumsal cinsiyet rollerinin 

bireyler tarafından öğrenilip içselleştirildiğini savunmuştur (Beauvoir, 1949). 

Timur'un Umay'a yönelik kariyer baskısı ve Bahar'ın bu baskıya karşı çıkışı, 

kadınların kendi kimliklerini ve kariyer yollarını özgürce seçme haklarının, 

toplumsal beklentiler ve ailevi baskılarla kısıtlandığını göstermektedir. Bahar’ın kızı 

Umay'ın yanında yer alarak onun mutluluğunu ve bireysel tercihlerini savunması, 

Beauvoir'ın kadınların kendi özgür iradeleriyle var olmaları gerektiğine dair 

görüşünü desteklemektedir. Bahar, kızının mutluluğunun ve bireysel tercihlerinin 

önemini vurgulayarak, aile içindeki geleneksel cinsiyet rollerine meydan okumuş ve 

kadınların kendi yaşam yollarını çizme yetkilerini savunmuştur. Bu durum, 

kadınların hem bireysel hem de toplumsal düzeyde özgürleşme süreçlerini 

güçlendirecek şekilde ele alınmıştır. 



84 
 

Dördüncü bölümdeki bir diğer dikkat çekici nokta, Bahar’ın annesiyle olan 

ilişkisidir. Bahar’ın annesinin estetik yaptırma fikriyle ilgili diyaloglar, yaş ve 

güzellik algısı üzerinden toplumsal baskıları eleştiren bir alan yaratır. Bahar’ın, 

annesine “Toplumun bize dayattığı güzellik kalıplarıyla birbirimizi hırpalamayalım” 

şeklindeki ifadesi, kadınların fiziksel görünümleri üzerinden sürekli 

değerlendirilmesine bir itirazdır. Bahar’ın Timur’la olan çatışmaları ise aile içinde 

kadının ikincil konumuna dikkat çeker. Timur’un Umay’ın resim kursuna gitmesini 

eleştirmesi ve Bahar’ın tercihlerine müdahale etmesi, ev içindeki geleneksel ataerkil 

düzeni yansıtır. Bahar ise bu durumlara karşı Umay’ı desteklemeye devam ederek, 

toplumsal baskılara karşı bir direnç sergiler (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024e). Bu 

durum, Judith Butler'ın Performatiflik Teorisi ile açıklanabilir. Butler, toplumsal 

cinsiyetin bir performans olduğunu ve bu performansın toplumsal normlar tarafından 

sürekli olarak tekrar edildiğini öne sürmüştür (Butler, 1990). Bahar'ın annesiyle olan 

diyalogları ve Timur'la çatışmaları, bu teorik çerçevede değerlendirildiğinde, 

kadınların toplumsal cinsiyet rollerini nasıl performe ettikleri ve bu rollerin 

toplumsal beklentilerle nasıl şekillendiği konusunda önemli bir bakış sağlamaktadır. 

Bahar'ın annesinin estetik operasyon fikri ve Bahar'ın buna yönelik eleştirisi, 

kadınların yaşlanma sürecine ve güzellik standartlarına karşı nasıl bir performans 

sergilediklerini göstermektedir. Bahar'ın “Toplumun bize dayattığı güzellik 

kalıplarıyla birbirimizi hırpalamayalım” ifadesi, bu performansın yıkıcı etkilerine 

karşı bir itiraz niteliğindedir. Öte yandan, Timur'un Umay'ın sanatsal eğilimlerine 

karşı tutumu ve Bahar'ın bu duruma tepkisi, aile içindeki ataerkil yapıları ve kadının 

ikincil konumunu ele almaktadır. Bahar'ın, Umay'ı desteklemesi, geleneksel 

toplumsal cinsiyet rollerine meydan okuyarak, kadınların kendi kararlarını alabilme 

yetkilerini savunmakta, Butler'ın argümanlarına uygun bir şekilde, cinsiyetin 

performansını yeniden şekillendirmeyi amaçlamaktadır (Butler, 1990). 

 Dördüncü bölüm sonunda, Bahar’ın kızı için yazdığı mektupta geçen “Mutlu 

olmak için çabala; mükemmel olmak için değil” sözleri, bir kadının kendine duyduğu 

inancı ve toplumsal normlara karşı duruşunu simgelemektedir. Bahar’ın mektubunda 

yer alan “Fedakâr ol ama kendine ihanet etme” mesajı, kadınların hayatları boyunca 

dayatılan “fedakârlık” kültürüne yönelik bir eleştiri niteliğindedir (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024e). Bahar'ın kızına yazdığı mektup, Butler'ın toplumsal cinsiyet 



85 
 

performatifliği teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. Bu sözler, toplumsal 

beklentilere karşı bireysel mutluluğun ve bütünlüğün önemini vurgulamaktadır. 

Toplumun kadınlardan beklediği “mükemmel” ve “fedakâr” rollerini sorgulayan bu 

sözler, kadınların kendi kimliklerini, arzularını ve ihtiyaçlarını ön planda tutmaları 

gerektiğini savunmaktadır. Bahar, mektubuyla kızına, toplumsal cinsiyet normlarını 

aşarak kendi yolunu çizme cesareti vermiş ve bu süreçte kadınların toplum tarafından 

dayatılan rolleri performe etmek yerine, kendi gerçekliklerini yaşamalarının önemini 

vurgulamıştır (Butler, 1990). 

 Bahar dizisinin beşinci bölümü, kadınların toplumsal cinsiyet rollerine 

yönelik mücadelesini çok boyutlu bir şekilde ele almaya devam etmiştir. Bahar 

karakterinin bu bölümde yaşadıkları, bireysel özgürlük arayışını ve toplumsal 

normlarla çatışmasını derinleştirmiştir. Bölümün başında Bahar’ın, “Bir dik duruşun 

kaç yenilgi, kaç gözyaşı, kaç kalp ağrısı ettiğini bilemezsin” sözleri, onun yaşadığı 

duygusal ve fiziksel mücadelenin bir özeti niteliğindedir. Bahar, hem ailesinin hem 

de hastanedeki meslektaşlarının eleştirileri ve baskıları arasında var olmaya 

çalışırken, direnç gösterdiği her anın aslında büyük bir bedel gerektirdiğini 

vurgulamaktadır. Bölüm boyunca, Bahar’ın hastane ortamındaki varlığı, kadınların 

profesyonel hayatta yaşadığı zorlukları gözler önüne sermektedir. Örneğin, Bahar’ın 

yanlış bir tedavi prosedürü uyguladığı iddiasıyla Seren tarafından şikâyet edilmesi, 

kadınların iş yerinde sürekli gözetim altında oldukları hissini ve mesleki 

yeterliliklerini sürekli kanıtlama gerekliliğini yansıtmaktadır. Bu durum, Rengin 

Hoca’nın “Hastaların hayat hikâyelerini dinlemiyoruz, hastalık öykülerini 

dinliyoruz” sözüyle, duygusal emeğin göz ardı edilmesini de eleştirmektedir. Bahar, 

hastalara hem fiziksel hem de duygusal destek vermeye çalışsa da bu yaklaşımı, 

mesleki açıdan eleştirilmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024f). Bahar'ın beşinci 

bölümdeki deneyimleri, Michel Foucault'nun Disiplin Toplumu ve İktidar kavramları 

çerçevesinde incelenebilir. Foucault, toplumun bireyleri gözetim ve disiplin yoluyla 

nasıl biçimlendirdiğini ve bireysel özgürlükleri nasıl kısıtladığını tartışır (Foucault, 

1977). Bahar'ın hastane ortamındaki deneyimleri, Foucault'nun disiplin 

mekanizmalarının kadınların profesyonel hayatındaki etkisini açıkça göstermektedir. 

Özellikle, Bahar'ın tedavi prosedürleri üzerindeki yanlış iddialar ve sürekli gözetim 

altında olması, Foucault'nun belirttiği gibi bir “gözetleme toplumu” nun parçasıdır. 



86 
 

Bu gözetim, Bahar'ın profesyonel yeterliliklerini sürekli sorgulama ve kanıtlama 

zorunluluğunu getirirken, aynı zamanda kadınların iş yerinde karşılaştığı cinsiyetçi 

önyargıları da yansıtmaktadır. Rengin Hoca'nın hastalarla duygusal bir bağ 

kurmaktan kaçınma tavsiyesi, Foucault'nun işaret ettiği gibi disiplin toplumunda 

bireylerin duygusal emeklerinin göz ardı edilmesine bir örnek teşkil etmektedir 

(Foucault, 1977). 

 Aile içinde ise Bahar’ın annesi Gülçiçek ile olan etkileşimi, kadınlar arası 

dayanışmanın farklı bir yönünü ortaya koymaktadır. Gülçiçek’in, “Bütün gençliğimi 

size adadım. Yeter, benim de bir hayatım var” çıkışı, yıllarca süregelen 

fedakârlıkların sonunda kadınların kendi yaşamlarını sorguladıklarını göstermektedir. 

Bahar ise annesinin bu tepkisi karşısında, kendi özgürlük arayışında yalnız 

olmadığını anlamaktadır. Beşinci bölümde ayrıca kadınların bireysel başarılarının 

aile içindeki yansımaları da işlenmektedir. Bahar’ın ilk maaşıyla annesine hediye 

alması ve bu hediyenin annesi tarafından “Bütün paranı çarçur ediyorsun” şeklinde 

eleştirilmesi, ekonomik özgürlüklerini yeni kazanan kadınların bile toplumsal 

beklentilerden kaçamadığını göstermektedir. Buna karşın Bahar’ın, “Kendim 

kazandım, kendime harcayacağım” diyerek özgürlüğünü savunması, bireysel 

direncin bir göstergesidir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024f). Bu senaryo, Butler'ın 

Toplumsal Cinsiyet Performatifliği teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. Butler, 

toplumsal cinsiyetin sabit bir özellik olmadığını, bireylerin sürekli olarak toplumsal 

normlar ve beklentiler aracılığıyla yeniden ürettiği performanslar olduğunu savunur 

(Butler, 1990). Bahar ve annesi Gülçiçek arasındaki etkileşim, toplumsal cinsiyet 

rollerinin performatif bir süreç aracılığıyla yeniden üretildiğini ve bu rollerin bireysel 

arzularla çatışabileceğini göstermektedir. Gülçiçek'in kendisini fedakârlık üzerinden 

tanımlaması ve nihayetinde kendi yaşamına sahip çıkma yönünde bir dönüşüm 

geçirmesi, toplumsal cinsiyet performanslarının zaman içinde değişebileceğini ve 

bireylerin bu roller üzerine yeniden düşünebileceğini örneklendirmektedir. Bahar’ın 

annesinin özgürlük arayışına tanıklık etmesi ve kendi özgürlüklerini savunması, 

toplumsal cinsiyet rollerine meydan okunabileceğine ve bu rollerin yeniden 

şekillendirilebileceğine dair güçlü bir mesaj içermektedir. Özellikle Bahar’ın kendi 

maaşıyla annesine hediye alması ve annesinin bu durumu eleştirmesi, ekonomik 

bağımsızlık ile toplumsal cinsiyet performansları arasındaki gerilimi açık bir biçimde 



87 
 

ortaya koymaktadır. Bahar’ın bu eleştiriye “Kendim kazandım, kendime 

harcayacağım’’ şeklinde yanıt vermesi, kadınların ekonomik özgürlüğe sahip 

olmasının toplumsal cinsiyet normlarıyla nasıl bir çatışma içinde olduğunu 

örneklendiren anlamlı bir göstergedir (Butler, 1990). 

 Hastanedeki dinamikler, kadın dayanışmasının zorluklarına da ışık 

tutmaktadır. Bahar’ın diğer asistanlarla olan ilişkisi, meslektaşlarının dedikodu ve 

kıskançlıkları nedeniyle sık sık gerilim yaşamaktadır. Rengin Hoca’nın, “Bahar gibi 

bir kadın hakkında bu şekilde konuşmak size hiç yakışmıyor. Biraz utanın” 

şeklindeki çıkışı, kadınlar arası dayanışmanın ve saygının önemini vurgulamaktadır. 

Bununla birlikte, Bahar’ın iş yerindeki hataları üzerinden sürekli eleştirilmesi, 

kadınların profesyonel yaşamda hata yapma lüksüne sahip olmadıklarını 

göstermektedir. Timur’un, Bahar’a “Asistanlığa ara ver, evin düzeni bozuldu” 

önerisi, kadının profesyonel hayatı ve aile içindeki rolü arasında sıkıştığını açıkça 

gözler önüne seriyor. Bu öneri, evin ve çocukların düzenini sağlamanın yalnızca 

kadının sorumluluğu olduğu algısını güçlendirmektedir. Bahar ise bu baskıya rağmen 

mesleki kimliğini savunmaya çalışmaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024f). Bu 

durum, Michel Foucault'nun Disiplinci Toplum ve İktidar teorisiyle ele alınabilir. 

Foucault, toplumsal düzenin bireyler üzerinde nasıl bir kontrol ve disiplin 

mekanizması işlettiğini tartışmıştır. Bahar'ın hastanede ve evde karşılaştığı zorluklar, 

Foucault'nun teorisinin kadın profesyoneller üzerindeki uygulamalarını 

göstermektedir. Meslektaşlarının dedikodu ve kıskançlığı, kadın dayanışmasını 

zorlaştıran toplumsal yapının yansımalarıdır. Rengin Hoca'nın Bahar'ı savunması, bu 

disiplinci yapılara karşı çıkan nadir örneklerden biri olarak kadınlar arası 

dayanışmanın mümkün olduğunu göstermektedir. Timur'un Bahar'a yönelik 

“Asistanlığa ara ver, evin düzeni bozuldu” şeklindeki önerisi, Foucault'nun iktidar 

kavramına uygun bir biçimde, toplumsal cinsiyet rollerini ve beklentilerini pekiştiren 

bir disiplin örneği olarak değerlendirilebilir (Foucault, 1977). Bu, ev işleri ve çocuk 

bakımının kadınların sorumluluğuna atfedilmesiyle sürdürülen bir normatif düzenin 

parçasıdır. Bahar'ın bu taleplere karşı mesleki kimliğini savunması, iktidar yapısına 

meydan okuyan ve Foucault'nun tartıştığı disiplin mekanizmalarına direnen bir 

hareket olarak görülebilir. Bu bağlamda, Bahar'ın yaşadığı gerilimler, kadınların hem 



88 
 

profesyonel hem de kişisel hayatlarında karşılaştıkları iktidar dinamiklerini ve 

bunlara karşı direnişlerini aydınlatmaktadır.  

 Altıncı bölümde, Bahar karakterinin toplumsal cinsiyet rollerine yönelik 

mücadelesini daha karmaşık bir hale getirmiştir. Bölüm boyunca Bahar’ın 

profesyonel kimliği, ailevi sorumlulukları ve bireysel özgürlüğü arasında nasıl 

sıkıştığını görmek mümkündür. Bu durum, kadınların toplumda üstlendikleri çoklu 

rollerin yarattığı baskıyı açıkça yansıtmaktadır. Bahar’ın, “Hayat, öyle bir 

yolculuktur ki bazen başladığın yerde kalmak istersin. Çünkü yolun sonunda olmak 

istemediğin bir şeye dönüşeceğini bilirsin” ifadesi, bireysel kimlik arayışında 

hissettiği zorlukları özetlemiştir. Bahar’ın, hem annelik hem de profesyonel hayatta 

var olma çabası, çevresindeki kişilerin baskılarıyla daha da karmaşık bir hale 

gelmiştir. Özellikle Timur’un, “Hastanedeki başarıların güzel, ama evin düzeni 

bozuldu” şeklindeki eleştirisi, kadınların aile içindeki geleneksel rollere 

sıkıştırıldığını göstermiştir. Bölümde, Bahar’ın profesyonel başarısına yönelik 

olumlu dönüşler, toplumsal önyargılarla iç içe sunulmuştur. Cihan Bey’in, Bahar’a 

yönelik “Bahar, senin için yapamayacağım şey yoktur” şeklindeki takdiri, bir 

yandan Bahar’ın mesleki değerini yüceltirken diğer yandan kadınların sürekli bir dış 

desteğe ihtiyaç duyduğu algısını pekiştirmiştir. Bu durum, kadının kendi çabasıyla 

elde ettiği başarıların genellikle başkalarının katkısı üzerinden değerlendirilmesi gibi 

bir soruna işaret etmektedir. Bölüm boyunca, Bahar’ın annesi Gülçiçek ile olan 

ilişkisi, kadın dayanışması ve kuşaklar arası çatışma ekseninde ilerlemiştir. 

Gülçiçek’in, “Bütün gençliğimi size adadım. Artık kendi hayatımı yaşamak 

istiyorum” sözleri, anne figürünün fedakârlıkla özdeşleştirilmesine bir tepki 

niteliğinde olmuştur. Bu ifade, kadınların kendi yaşamlarına dönme arzusunu ve 

toplumsal beklentilerle çatışmasını açıkça ortaya koymuştur (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024g). Butler, toplumsal cinsiyetin, sürekli tekrar eden davranışlar ve 

performanslar aracılığıyla üretilen bir kimlik olduğunu öne sürmüştür (Butler, 1990). 

Bahar'ın yaşadığı deneyimler, bu teoriyle uyumlu olarak, toplumsal cinsiyet 

rollerinin nasıl sürekli olarak yeniden üretildiğini ve kadınların bu rollerden sapma 

çabalarının ne denli zorlayıcı olabileceğini göstermektedir. Özellikle Bahar'ın annelik 

ve profesyonel kimlik arasında sıkışması, toplumsal cinsiyet rollerinin performans 

gerektiren yapısını ortaya koymaktadır. Toplum, Bahar gibi kadınların hem başarılı 



89 
 

profesyoneller hem de fedakâr anneler olmalarını beklerken, bu roller arasındaki 

çatışma onun kişisel özgürlük arayışını karmaşıklaştırır. Timur'un ev düzeniyle ilgili 

eleştirileri, Bahar'ın ev içindeki geleneksel rolünün devam ettirilmesi gerektiği 

yönündeki toplumsal baskıyı yansıtmaktadır. Bahar, kadına biçilen rolleri 

sürdürmekle birlikte bu rollerin sınırlarını zorlayarak kendi kimliğini yeniden 

tanımlamaya çalışmaktadır. Cihan Bey'in takdiri ve Gülçiçek'in kendi hayatını 

yaşama arzusu, toplumsal cinsiyet rollerinin sorgulanabilir ve değiştirilebilir 

olduğunu gösteren örneklerdir (Butler, 1990). 

 Bahar’ın hastanedeki rolü, onun mesleki kimliğini yeniden inşa etme çabasını 

temsil etmiştir. Ancak bu süreçte, meslektaşlarının zaman zaman küçümseyici ve 

eleştirel tavırlarına maruz kalmıştır. Özellikle “Aziz Hoca’nın oğluna bile sorulan 

soruyu sen nasıl cevapladın?” şeklindeki şaşkınlık ifadeleri, Bahar’ın başarısının 

bile toplumsal cinsiyet rolleri üzerinden değerlendirildiğini göstermiştir. Bölümün 

sonunda Bahar’ın, “Dünyada birçok kadın yetersizlik duygusuyla sınanıyor. Ailesine 

adanmış kadınlar kariyer yapamadığı için, kariyerine adanmış kadınlar aile 

kuramadığı için yetersiz hissettiriliyor” sözleri, toplumsal cinsiyet eşitsizliklerine 

yönelik açık bir eleştiri olmuştur. Bu sözler, kadınların hem bireysel hem de 

toplumsal düzeyde karşılaştığı baskıları ve bu baskıların yarattığı duygusal yükü 

ifade etmiştir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024g). Bu senaryoda, Pierre Bourdieu'nun 

Sembolik Şiddet Teorisi, Bahar'ın mesleki ve kişisel yaşamındaki deneyimlerini 

anlamak için etkili bir çerçeve sunar. Bourdieu, sembolik şiddeti, baskın kültürel ve 

sosyal normların bireyler üzerindeki ince, çoğu zaman farkında olunmayan etkisi 

olarak tanımlar. Bu teori, Bahar'ın hastanedeki deneyimlerinde ve toplumsal cinsiyet 

rollerinin şekillendirilmesinde gözlemlenen dinamikleri açıklamada kullanılabilir. 

Bahar'ın hastanedeki meslektaşlarından aldığı küçümseyici yorumlar ve eleştiriler, 

toplumsal cinsiyet normlarının sağlık sektöründeki profesyonel roller üzerinde nasıl 

bir etki yarattığını gösterir. Bu, Bahar gibi kadınların mesleki yeterliliklerinin sürekli 

sorgulandığı ve başarılarının toplumsal cinsiyet temelli önyargılarla değerlendirildiği 

bir ortamı yansıtır. Aziz Hoca'nın oğlu ile Bahar arasında yapılan kıyaslamalar, erkek 

meslektaşların başarılarının daha az sorgulandığını ve kabul gördüğünü ortaya koyar, 

bu da sembolik şiddetin bir göstergesidir. Bahar'ın bölüm sonundaki sözleri, 

kadınların farklı sosyal rollerde nasıl “yetersiz” hissettirildiğini vurgular. Bu, 



90 
 

toplumsal cinsiyet rollerinin kadınların hem kariyer hem de aile hayatı üzerinde 

yarattığı baskıları ve çatışmaları gözler önüne serer. Sembolik şiddet, bu normların 

ve beklentilerin kadınlar üzerindeki psikolojik ve sosyal etkisini anlamak için kritik 

bir kavramdır, çünkü bu normlar kadınların yaşam seçimlerini sınırlandırır ve onları 

belirli bir kalıba sokmaya çalışır. Bahar'ın bu durumu eleştirmesi, toplumsal cinsiyet 

normlarının yeniden değerlendirilmesi ve daha adil bir toplumsal yapı oluşturulması 

gerektiğine işaret eder. 

 Yedinci bölüm, Bahar karakterinin hem kişisel hem de toplumsal 

mücadelelerini daha da derinleştirerek, kadının aile, iş ve bireysel kimlik arasındaki 

dengesizliklerle yüzleşmesini ele almaktadır. Bu bölümde, toplumsal cinsiyet 

rollerinin dayatmalarına karşı verilen mücadele ve kadın dayanışması temaları 

belirgin bir şekilde işlenmiştir. Bölümde Bahar’ın, “Her mücadele sonunda insan 

eksiliyor. Sanki kazandığını sandığın her şey, başka bir yerden kaybediliyor” sözü, 

bireysel mücadelesinin yarattığı duygusal ve fiziksel tükenmişliği ifade etmektedir. 

Bahar’ın bu cümlesi, kadının bir yandan toplumsal normlara meydan okurken diğer 

yandan içsel bir çatışma yaşadığını göstermektedir Bahar'ın deneyimleri, Butler'ın 

Performatiflik Teorisi ile anlam kazanabilir. Bahar'ın “Her mücadele sonunda insan 

eksiliyor. Sanki kazandığını sandığın her şey, başka bir yerden kaybediliyor” 

şeklindeki ifadesi, toplumsal cinsiyet rollerinin performansının ne kadar yorucu ve 

bazen zarar verici olabileceğini göstermektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024h). 

Toplumsal beklentilerle uyum sağlamak için sürekli bir çaba sarf etmek, Bahar'ın 

hem psikolojik hem de fiziksel olarak tükenmesine yol açmaktadır. Bu durum, 

Butler'ın teorisindeki “performans” kavramına işaret etmektedir. Bahar, sürekli 

olarak hem bir profesyonel, hem bir anne, hem de bir birey olarak toplumsal cinsiyet 

rollerini yerine getirmeye çalışmaktadır. Bahar'ın içsel çatışmaları ve toplumsal 

cinsiyet rollerine meydan okuması, bu rollerin ne kadar katı ve değişmez 

göründüğünü fakat aynı zamanda bireysel eylemlerle nasıl sorgulanabileceğini ve 

yeniden şekillendirilebileceğini vurgulamaktadır. Butler'ın teorisinde olduğu gibi 

Bahar'ın eylemleri, toplumsal cinsiyet rollerinin aslında ne kadar kırılgan ve 

değişken olabileceğini ve bireysel direniş yoluyla nasıl dönüşebileceğini 

göstermektedir (Butler, 1990). 



91 
 

 Aile içindeki gerilimler bu bölümde derinleşmiştir. Timur’un, “Evde çocuklar 

ilgisiz kaldı, bu düzen böyle gitmez” şeklindeki eleştirisi, kadının ev içi 

sorumluluklara indirgenmesi ve profesyonel yaşamından dolayı suçlanması 

üzerinden ataerkil aile yapısına güçlü bir eleştiri sunmaktadır. Bahar ise “Ben kendim 

için de bir şeyler yapmak istiyorum” diyerek, geleneksel rollere karşı direnişini 

ortaya koymuştur. Hastanedeki dinamikler, profesyonel hayatın zorlukları ve 

kadınların sürekli kendilerini kanıtlama çabalarını gözler önüne sermektedir. 

Rengin’in babasının vefatından sonra işine sığınması ve bu süreçte yaşadığı duygusal 

çöküntü, kadınların yaşadıkları acıları bastırarak çalışmaya devam etme 

zorunluluğuna dikkat çekmiştir. Bahar’ın Rengin’e yönelik, “Yalnız olmadığını 

bilmek bazen yeterlidir “ifadesi ise kadın dayanışmasının ve duygusal desteğin 

önemini vurgulamaktadır. Bölümde ayrıca Bahar’ın hastane ortamında profesyonel 

kararlar alırken karşılaştığı direniş ve cinsiyetçi tutumlar da işlenmiştir. Timur’un, 

Bahar’ın bir hasta teşhisindeki yeteneğini sorgulaması ve “20 yıllık profesör 

göremiyor, ama sen mi göreceksin?” şeklindeki alaycı yaklaşımı, kadınların 

uzmanlık alanlarında bile sürekli mücadele etmek zorunda kaldığını yansıtmaktadır. 

Ancak Bahar’ın bu duruma rağmen sabırla teşhisinde ısrar etmesi, kadınların 

profesyonel dayanıklılıklarını temsil etmiştir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024h). 

Yedinci bölümdeki aile içi gerilimler ve hastanedeki dinamikler, Michel 

Foucault'nun Disiplinci Toplum ve İktidar teorisi çerçevesinde incelenebilir. 

Foucault, toplumun bireyler üzerinde iktidarını nasıl uyguladığını ve onları nasıl 

“disipline” ettiğini açıklar. Bu teori, Timur'un Bahar'a yönelik eleştirileri ve 

hastanede Bahar'ın karşılaştığı profesyonel direniş üzerinden kadınların yaşadığı 

sosyal ve profesyonel baskıları analiz etmek için kullanılabilir. Timur'un “Evde 

çocuklar ilgisiz kaldı, bu düzen böyle gitmez” şeklindeki eleştirisi, Foucault'nun 

iktidar mekanizmaları kapsamında değerlendirilebilir. Bu tür eleştiriler, kadının 

geleneksel rolünü pekiştirirken aynı zamanda onun profesyonel yaşamını küçümser 

niteliktedir. Bahar'ın “Ben kendim için de bir şeyler yapmak istiyorum” demesi ise 

bu disiplin mekanizmalarına karşı bir direniş olarak görülebilir. Foucault'ya göre, 

iktidar her zaman direnişle karşılaşır ve Bahar'ın bu ifadesi, kendine biçilen rollerin 

ötesine geçme arzusunu yansıtarak bu direnişi temsil eder. Hastanedeki dinamiklerde 

Rengin'in babasının vefatı sonrası işine daha fazla sarılması ve Bahar'ın Rengin'e 



92 
 

“Yalnız olmadığını bilmek bazen yeterlidir” demesi, Foucault'nun iktidar ilişkilerinin 

her zaman açıkça zorlayıcı olmadığını, bazen destekleyici ve yapıcı olabileceğini 

gösterir. Bu, kadın dayanışmasının ve destek ağlarının iktidarın olumsuz etkilerine 

karşı bir tampon görevi görebileceğini öne çıkarır. Son olarak, Timur'un Bahar'ın 

tıbbi yeteneklerini sorgulaması ve alaycı yaklaşımı, Foucault'nun iktidar/knowledge 

(bilgi/iktidar) ilişkisine işaret eder. Bahar'ın teşhis konusundaki ısrarı ve doğru 

çıkması, disiplin toplumunda bireyin kendini kanıtlama sürecini ve bu sürecin 

kadınlar için ek zorluklar barındırdığını gösterir. Bu durum, toplumsal cinsiyet 

eşitliği mücadelesindeki karmaşıklıkları ve iktidarın çok katmanlı yapısını vurgular. 

 Aile ilişkilerinde Bahar’ın annesi Gülçiçek ile olan diyaloglar, kadınların 

kuşaklar boyunca yaşadığı mücadelelerin benzerliğini ortaya koymaktadır. 

Gülçiçek’in, “Ben de senin yaşındayken aynı şeyleri hissetmiştim” şeklindeki ifadesi, 

kadınların nesiller boyunca süregelen fedakârlık ve görünmez emek yükünü 

hatırlatmaktadır. Bölümün sonunda, Bahar’ın bir hastanın hayatını kurtarması 

üzerinden kendi yeterliliğini ve değerini tekrar bulması, bireysel özgüvenin yeniden 

kazanımı açısından önemlidir. Bahar’ın “Yanlış yapmaktan korktum, ama 

korkularımı aşarak doğruyu buldum” sözü, sadece profesyonel bir başarı değil, içsel 

bir zafer olarak değerlendirilebilir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024h). Yedinci 

bölümde ele alınan aile ilişkileri ve Bahar'ın kendi yeterliliğini keşfetme yolculuğu, 

Butler'ın Toplumsal Cinsiyet Performatifliği Teorisi ile incelenebilir. Butler, 

toplumsal cinsiyetin sabit bir özellik olmadığını, bireylerin sürekli performanslarıyla 

yeniden üretildiğini savunmuştur.  Bu performanslar aynı zamanda toplumsal 

beklentilerle ve baskılarla şekillendirilmektedir (Butler, 1990).  Gülçiçek'in “Ben de 

senin yaşındayken aynı şeyleri hissetmiştim” şeklindeki ifadesi, kadınların kuşaklar 

boyu benzer baskılar altında “performans” sergilediğini ve bu rollerin nasıl 

içselleştirildiğini vurgulamaktadır. Bu tür diyaloglar, kadınların yaşam boyu süren 

fedakârlık ve emek rollerini nasıl performatif bir şekilde sürdürdüğünü ve bu rollerin 

nesilden nesile aktarıldığını göstermektedir. Bahar'ın bölüm sonunda bir hastanın 

hayatını kurtararak kendi profesyonel ve bireysel yeterliliğini kanıtlaması, Butler'ın 

teorisinin bir başka yönünü ortaya koymaktadır. Bahar, toplumsal cinsiyet rollerinin 

sınırlarını zorlayarak, kadınların yalnızca ev içi rollerle sınırlı olmadığını, karmaşık 

ve zorlayıcı profesyonel rollerde de başarılı olabileceğini göstermiştir. “Yanlış 



93 
 

yapmaktan korktum, ama korkularımı aşarak doğruyu buldum” sözü, toplumsal 

cinsiyet performansının sınırlarını aşmanın bireysel ve toplumsal düzeyde nasıl bir 

dönüşüm yaratabileceğini göstermektedir. Bu ifade, Bahar'ın hem içsel hem de 

toplumsal bir zafer kazandığını, kadınların kendi korkularını aşarak toplumsal 

cinsiyet rollerinin ötesine geçebileceğini simgelemektedir.  

 Sekizinci bölüm, Bahar’ın bireysel özgürlük arayışını ve toplumsal cinsiyet 

rollerine yönelik çatışmalarını çok daha derin bir şekilde ele almıştır. Bölüm boyunca 

Bahar’ın hem aile içinde hem de profesyonel ortamda karşılaştığı zorluklar, 

kadınların kimlik arayışını ve bu süreçte maruz kaldıkları baskıları yansıtmaktadır. 

Bölümde, Bahar’ın Timur ile olan tartışmaları, evlilik içindeki güç dinamiklerini ve 

kadının rolüne yönelik toplumsal algıları sorgulayan bir nitelik taşımaktadır. Bahar, 

“Sen benim dengemi bozuyorsun, ama ben de senin dengeni bozacağım” diyerek, 

ilişki dinamiklerinde eşitlik arayışını ifade etmiştir. Timur’un Bahar’a sürekli hediye 

alarak veya jestler yaparak gönlünü almaya çalışması, kadının duygusal 

ihtiyaçlarının yüzeysel yöntemlerle giderilmeye çalışıldığını göstermektedir. Ancak 

Bahar, bu tür yaklaşımların içsel bir değişimi temsil etmediğini şu sözlerle dile 

getirmiştir: “Ben sen beni düşündüğünde mutlu olurum; hediye aldığında değil” 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024ı). Bahar'ın yaşadığı deneyimler, Michel Foucault'nun 

Disiplinci Toplum teorisi ile etkili bir şekilde analiz edilebilir. Foucault, toplumun 

bireyler üzerinde bir kontrol ve iktidar uyguladığını, özellikle kurumlar ve sosyal 

normlar aracılığıyla bir disiplin mekanizması işlediğini detaylandırmıştır (Foucault, 

1977). Bahar ve Timur arasındaki tartışmalar, evlilik içindeki güç dinamiklerini ve 

kadının rollerine yönelik toplumsal algıları sorgulayan önemli bir sahne olarak dikkat 

çekmektedir. Foucault'nun teorisinde vurgulanan disiplin mekanizmaları, Bahar'ın 

“Sen benim dengemi bozuyorsun, ama ben de senin dengeni bozacağım” şeklindeki 

ifadesiyle yankılanmaktadır. Bu ifade, Bahar'ın ilişki içerisindeki güç dengesini 

yeniden kurma çabasını ve toplumsal cinsiyet normları tarafından dayatılan rollerin 

dışına çıkma arzusunu göstermektedir. Timur'un Bahar'a sürekli hediye alarak 

duygusal ihtiyaçlarını yüzeysel yöntemlerle giderme çabası, Foucault'nun iktidarın 

nasıl “hediyeler” ve “jestler” aracılığıyla daha kabul edilebilir hale getirilebileceğini 

açıkladığı kavramlarla paralellik göstermektedir. Bu durum, toplumsal cinsiyet 

rollerinin tatlı sözler ve küçük jestlerle nasıl pekiştirildiğini ve bu sürecin bireylerin 



94 
 

gerçek duygusal ihtiyaçlarını nasıl görmezden geldiğini ortaya koymaktadır. 

Bahar'ın, “Ben sen beni düşündüğünde mutlu olurum; hediye aldığında değil” 

sözleri, Foucault'nun iktidarın kişisel ilişkilerde içselleştirildiği ve normalleştirildiği 

üzerine düşüncelerini güçlendirmiştir (Foucault, 1977). Hastanedeki dinamikler ise 

kadınların mesleki yeterliliklerinin sürekli sorgulandığını gözler önüne sermiştir. 

Bahar’ın hastane ekibiyle olan etkileşimleri, mesleki olarak kabul görmek için 

verdiği çabanın bir yansımasıdır. Bahar, “Ben doğru bir karar aldım, ama yine de 

sorgulanıyorum” diyerek profesyonel hayatındaki zorlukları dile getirmiştir. 

Özellikle Timur’un hastane ortamındaki ikiyüzlü tavırları, kadının meslektaşları 

tarafından da mücadele etmek zorunda kaldığı çok katmanlı bir baskıyı işaret 

etmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024ı). Hastane dinamikleri, Pierre 

Bourdieu'nun Sembolik Şiddet teorisi ile açıklanabilir. Bourdieu, sembolik şiddet 

kavramıyla, toplumun güç yapılarını ve bireylerin bu yapılarla içsel bir uyum 

sağladığını analiz etmiştir. Bu teori, toplumsal iktidar ilişkilerinin daha az görünür ve 

dolaylı yollarla bireyler üzerinde egemenlik kurduğunu ortaya koymuştur (Bourdieu, 

1984). Bahar'ın hastanedeki etkileşimleri, mesleki yeterliliğinin sürekli sorgulandığı 

bir ortamda gerçekleşmiştir. Bahar'ın “Ben doğru bir karar aldım, ama yine de 

sorgulanıyorum” sözleri, sembolik şiddetin bir yansıması olarak kabul edilebilir. 

Kadınların profesyonel yeterliliklerinin erkek meslektaşlarına göre daha sık ve daha 

şüpheci bir şekilde sorgulandığı görülmektedir, bu da toplumsal cinsiyet rollerinin ve 

beklentilerinin bir yansımasıdır. Timur'un hastane ortamındaki ikiyüzlü tavırları ise 

kadınlara karşı uygulanan sembolik şiddetin bir başka örneğini temsil etmektedir. 

Timur, Bahar'ın mesleki başarısını yüzeysel olarak desteklerken, aynı zamanda onun 

yeterliliğini sürekli sorgulayarak kadınların mesleki alandaki varlıklarını 

küçümsemektedir. Bu durum, sembolik şiddetin çok katmanlı ve iç içe geçmiş 

baskılar yaratabileceğini açıkça göstermektedir (Bourdieu, 1984). 

 Bahar’ın annesiyle olan konuşmaları, nesiller arası farklılıkları ve kuşaklar 

boyunca süregelen toplumsal baskıları yansıtmaktadır. Bahar’ın annesi, “Bizim 

zamanımızda evlilik ömürlüktü, hiçbir şey sormazdık” diyerek, geleneksel aile 

yapısının kadınlara dayattığı sessizlik kültürünü açıklamıştır. Ancak Bahar, “Ben 

sadece mağdur olmadığımı kanıtlamak istiyorum” diyerek, bu sessizlik kültürüne 

karşı durmaktadır. Bölümde öne çıkan bir diğer tema ise kadın dayanışmasının 



95 
 

önemidir. Bahar ve meslektaşları arasındaki diyaloglar, kadınların birbirlerine destek 

olma ve zorluklarla birlikte mücadele etme ihtiyacını yansıtmaktadır. Özellikle 

Bahar’ın genç bir hastasının hamileliğiyle ilgili verdiği mücadele, kadınların 

dayanıklılık ve özveri gerektiren seçimler yapmaya zorlandığını gözler önüne 

sermiştir. “Bebeğimden vazgeçmeyeceğim” sözleri, bu konuda kadının içsel gücünü 

temsil etmektedir. Son olarak, bölümde Bahar’ın bireysel direnişini sembolize eden 

anlar da dikkat çekmektedir. Bahar’ın, “Kafama takılan yalanları bir gün yüzleşmek 

için saklıyorum” sözleri, onun gelecekte bu yalanlarla yüzleşmeye kararlı olduğunu 

göstermektedir. Timur’un Bahar’a yönelik manipülatif tavırlarına rağmen Bahar’ın 

gerçekleri sorgulama kararlılığı, kadının bireysel özgürlüğüne olan inancını 

yansıtmaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024ı).  

Sekizinci bölümde ele alınan aile ilişkileri, Butler'ın Performatiflik Teorisi'ni 

çağrıştırmaktadır. Butler, toplumsal cinsiyetin, bireylerin sürekli olarak tekrar 

ettikleri eylemler ve performanslar yoluyla üretildiğini ve sürdürüldüğünü ileri 

sürmüştür. Bu performanslar, bireylerin toplumsal beklentilere ve normlara uyum 

sağlaması gerektiğini vurgulamaktadır (Butler, 1990). Bahar’ın annesinin “Bizim 

zamanımızda evlilik ömürlüktü, hiçbir şey sormazdık” sözleri, geçmiş nesiller 

tarafından sürdürülen toplumsal cinsiyet performanslarını ve bu performansların 

kadınlar üzerinde yarattığı baskıları yansıtmaktadır. Bahar'ın bu geleneksel 

performansı reddetmesi ve “Ben sadece mağdur olmadığımı kanıtlamak istiyorum” 

demesi, Butler'ın teorisine göre toplumsal cinsiyet performanslarını bilinçli olarak 

bozma eylemidir. Bu, Bahar’ın kendine biçilen geleneksel rolleri reddederek kendi 

kimliğini yeniden tanımlama çabasını göstermektedir. Bahar ve meslektaşları 

arasındaki diyaloglar, kadın dayanışmasının toplumsal cinsiyet performanslarını 

değiştirme potansiyelini de ortaya koymaktadır. Bu dayanışma, geleneksel kadın 

rollerinin dışına çıkarak yeni kimlik ve mücadele biçimlerini mümkün kılmaktadır. 

Bahar’ın toplumsal cinsiyet normlarına meydan okuması ve bu süreçte diğer 

kadınlarla birlikte hareket etmesi, toplumsal cinsiyet rollerinin performans yoluyla 

nasıl hem üretilebildiğini hem de değiştirilebileceğini göstermiştir (Butler, 1990). 

 Dokuzuncu bölüm, Bahar’ın bireysel mücadelelerini derinleştirerek toplumsal 

cinsiyet rollerine dair çarpıcı bir anlatı sunmaktadır. Bu bölüm, Bahar’ın kendisini 

aile, profesyonel hayat ve bireysel kimlik çatışmalarının ortasında bulduğu karmaşık 



96 
 

bir dönemini yansıtmaktadır. Bölüm boyunca Bahar’ın, “İçimdeki bu karanlıkla 

yüzleşmekten korkmasam, bağırarak kendime ‘Sen değerlisin’ diyebilsem” sözleri, 

bireysel özgüven eksikliğini ve kendi değerini toplumsal baskılar karşısında 

sorgulamasını vurgulamıştır. Bu ifade, kadının içsel çatışmalarının toplumsal 

normlarla nasıl kesiştiğini gösteren güçlü bir metafor olarak değerlendirilebilir 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024i). Bahar'ın yaşadığı içsel çatışmalar ve özgüven 

arayışı, Simone de Beauvoir'ın Varoluşçu Feminizm teorisini akla getirmektedir. 

Beauvoir, “Kadın Doğulmaz, Sonradan Kadın Olunur” önermesiyle, kadınlığın 

toplumsal yapılar ve kültürel beklentiler tarafından şekillendirildiğini vurgulamıştır 

(Beauvoir, 1949). Bahar'ın “İçimdeki bu karanlıkla yüzleşmekten korkmasam, 

bağırarak kendime “Sen değerlisin” diyebilsem” sözleri, toplumun kendisine 

dayattığı rollerin ötesine geçmeye ve özdeşleştiği kadınlık algısını sorgulamaya 

çalıştığını göstermektedir. Beauvoir'ın teorisine göre, kadınların kendilerini birey 

olarak tanımlama ve toplumsal cinsiyet rollerinden bağımsız bir kimlik geliştirme 

çabası, varoluşsal bir özgürlük arayışını temsil etmektedir (Beauvoir, 1949). Bahar'ın 

kendi değerini sorgulaması ve kendine değer biçme çabası, toplumsal cinsiyet 

rollerinin bireysel kimlik üzerindeki baskısını ve bu baskıların kadınlar üzerinde 

yarattığı içsel çatışmaları yansıtmaktadır. Bu süreçte Bahar, varoluşçu bir bakış 

açısıyla kendi gerçekliğini yeniden tanımlamaya çalışarak, toplumsal normların 

ötesinde bir öz kimlik geliştirme mücadelesi vermektedir. Bu mücadele hali, 

kadınların hem toplumsal hem de bireysel düzeyde özgürleşme yolunda 

karşılaştıkları zorlukları görünür kılmıştır. 

 Timur’un Bahar’a yönelik tavırları, evlilikteki ataerkil güç dinamiklerini ele 

almaktadır. Timur’un, “Ben seni düşündüğüm için buradayım, ama sen beni hep 

dışlıyorsun” şeklindeki ifadeleri, kadının mesleki ve bireysel özgürlük arayışını 

“duygusal uzaklaşma” olarak algılayan klasik bir ataerkil yaklaşıma işaret 

etmektedir. Bahar ise “Senin yaptığın yardımlar, yalnızca üzerimde daha fazla yük 

oluşturuyor” diyerek, bu tür davranışların gerçek bir destek olmadığını ifade 

etmiştir. Bölümde ayrıca, Bahar’ın hastanedeki çalışmaları sırasında yaşadığı 

ikilemler, mesleki yeterliliğinin ve empatisinin sürekli sorgulanmasını göstermiştir. 

Özellikle bir hastanın ameliyat öncesinde kendisine, “Özür diliyorum, ama bu kararı 

almak zorundaydım” demesi, hem Bahar’ın profesyonel olarak aldığı kararlarda 



97 
 

karşılaştığı duygusal yükü hem de hastaların kendilerini ifade etme zorluklarını 

yansıtmaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024i). Bu durum, Butler'ın Performatiflik 

Teorisi ile analiz edilebilir. Timur'un Bahar'a yönelik ifadeleri ve onun mesleki ve 

bireysel özgürlük arayışını eleştirmesi, evlilikteki ataerkil rollerin performatif 

biçimde tekrarlandığını göstermektedir. Timur'un davranışları, erkeklerin ev içindeki 

geleneksel otorite figürü olarak rollerini sürdürme çabası olarak görülebilir. Bahar'ın 

hastane ortamındaki ikilemleri de cinsiyet rollerinin toplumsal cinsiyet normları ve 

mesleki beklentilerle iç içe geçtiğini göstermektedir. Özellikle hastalarla olan 

etkileşimleri, kadınların empatik ve duyarlı olmaları beklenen rolleri yansıtırken, bu 

rollerin profesyonel yeterliliklerine gölge düşürdüğü anlar da mevcuttur. Bu durum, 

kadınların mesleki ortamlarda hem duygusal hem de teknik becerileri dengede 

tutmak zorunda kaldıklarını göstermektedir. Bahar'ın karşılaştığı bu zorluklar, 

cinsiyet performansının bireysel yaşam yanında profesyonel alanlarda da devam 

ettiğini göstermektedir (Butler, 1990). 

 Aile içindeki ilişkilerde Bahar, annesi Gülçiçek’in sağlık sorunlarıyla 

ilgilenirken bir yandan da Timur’un gizli ilişkilerini ve bunun çocukları üzerindeki 

etkilerini öğrenmek zorunda kalmıştır. Bu bağlamda, çocukların aile içindeki 

sorunlara verdikleri tepkiler, nesiller arası çatışmayı ve toplumsal beklentilerin farklı 

kuşaklar üzerindeki etkilerini ortaya koymaktadır. Umay’ın, “Bize yıllarca yalan 

söylediniz. Artık her şeyi öğrenmek istiyorum” sözleri, çocukların aile içindeki 

gerçekleri öğrenme arzularını ve bunun aile dinamiklerini nasıl değiştirdiğini gözler 

önüne sermiştir. Bölümdeki bir diğer önemli tema, kadın dayanışması ve kadınların 

kendilerine olan inançlarını yeniden kazanma çabalarıdır. Bahar, hem kendisi hem de 

diğer kadınlar için adalet ve eşitlik talep eden bir figür olarak öne çıkmıştır. 

Özellikle, bir hastanın yaşamını kurtarma çabaları sırasında sergilediği azim, 

kadınların hem bireysel hem de toplumsal düzeydeki mücadelelerinin bir metaforu 

olarak değerlendirilebilir. Son olarak, Bahar’ın çocuklarıyla olan diyalogları, onun 

yalnızca bir anne değil, aynı zamanda bir birey olarak kendi kimliğini oluşturma 

çabasını da vurgulamaktadır. Bölümün sonunda Bahar, “Gerçeklerle yüzleşmekten 

kaçmamayı öğrenmeliyiz” diyerek, bu sürecin sadece kendi hayatında değil, 

çevresindeki tüm bireylerin yaşamında köklü bir değişim yaratabileceğine işaret 

etmiştir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024i). Bu durum, Arlie Hochschild'ın Duygusal 



98 
 

Emek Teorisi ile incelenebilir. Hochschild, özellikle kadınların duygusal emek 

yükünü ve bu emeğin iş hayatında ve aile içinde nasıl bir yük oluşturduğunu ele 

almıştır (Hochschild, 1983). Bahar'ın annesi Gülçiçek’in sağlık sorunlarıyla 

ilgilenmesi ve aynı zamanda Timur’un gizli ilişkileri ile çocuklarının tepkileriyle 

başa çıkma çabası, Bahar'ın hem duygusal hem de fiziksel olarak aşırı yük altında 

kaldığını göstermektedir. Bu durum, kadınların aile içerisinde çoğunlukla üstlenmek 

zorunda kaldıkları duygusal sorumlulukların somut bir örneğidir. Bahar'ın çocukları 

ile olan diyalogları ve aile içi gerçekleri öğrenme süreci, nesiller arası iletişim ve 

anlaşmazlıkları ve toplumsal beklentilerin her kuşak üzerindeki etkilerini 

yansıtmaktadır. Umay'ın açıkça gerçekleri öğrenme talebi, genç kuşakların daha 

şeffaf ve açık ilişkiler arzusunu gösterirken, eski kuşakların çoğu zaman kapalı ve 

koruyucu ilişki dinamiklerine meydan okuma olarak görülebilir. Kadın dayanışması 

ve adalet talebi temaları Bahar'ın toplum içindeki cinsiyet eşitsizlikleriyle 

mücadelesini ve diğer kadınların haklarını savunma çabalarını vurgulamaktadır. 

Hastaneyi kapsayan azimli çabaları, profesyonel başarılarının yanı sıra kadınların 

sosyal adalet ve eşitlik için yürüttüğü geniş çaplı mücadeleleri sembolize etmektedir. 

Bu bağlamda, Bahar'ın “Gerçeklerle yüzleşmekten kaçmamayı öğrenmeliyiz” sözleri, 

yalnızca kişisel değil, toplumsal bir dönüşüm çağrısı olarak da işlev görmektedir. Bu 

ifade, yüzleşmenin ve açık iletişimin bireysel ve toplumsal iyileşme için ne kadar 

hayati olduğunu açıklamaktadır. 

 Onuncu bölüm, Bahar’ın yaşadığı olaylar üzerinden toplumsal cinsiyet 

rollerini, aile içindeki ilişkilerin karmaşıklığını ve bireysel özgürlük arayışını çok 

katmanlı bir şekilde ele almaktadır. Bu bölüm, kadınların bireysel tercihleriyle 

toplumsal beklentiler arasındaki çatışmaları yoğun bir şekilde yansıtmaktadır. 

Bölümde, Bahar’ın yaşadığı travmatik olaylar ve bunlara yönelik tepkileri, onun içsel 

çatışmalarını ve bireysel direnişini ortaya koymaktadır. Timur’un Bahar’a yönelik 

manipülatif tutumları, “Ben seni düşündüğüm için buradayım ama sen hep beni 

dışlıyorsun” sözlerinde açıkça görülmüştür. Bu durum, kadınların genellikle kendi 

ihtiyaçlarını bastırarak, başkalarının duygusal ihtiyaçlarını karşılamak zorunda 

bırakıldığını yansıtmaktadır. Bahar ise “Ben artık kendi hayatımı kontrol etmek 

istiyorum” şeklindeki tepkisiyle, bu duruma karşı açık bir duruş sergilemiştir 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024j). Bu durum, Butler'ın Performatiflik Teorisi ile 



99 
 

incelenebilir. Bahar'ın travmatik deneyimleri ve buna yönelik tepkileri, toplumsal 

cinsiyet rollerinin sürekli olarak yeniden üretildiğini ve bu rollerin bireylerin 

kimlikleri üzerindeki etkilerini göstermektedir. Bahar'ın, “Ben artık kendi hayatımı 

kontrol etmek istiyorum” şeklindeki ifadesi, onun bu toplumsal cinsiyet 

performansından sıyrılma ve kendi özgün kimliğini tanımlama çabasını 

göstermektedir. Timur'un manipülatif sözleri, toplumsal cinsiyet rollerinin 

içselleştirildiğini ve erkeklerin kadınlar üzerinde duygusal bir kontrol kurmaya 

çalıştığını ortaya koymaktadır. Bu durum, Bahar'ın kişisel özgürlüğünü elde etme 

mücadelesindeki önemli bir engel olarak işlev görmektedir. Onun direnci, geleneksel 

kadın rollerine karşı bir isyanı temsil ederken, Butler'ın teorisiyle örtüşen bir 

biçimde, toplumsal cinsiyetin performans yoluyla nasıl dönüştürülebileceğini 

göstermektedir (Butler, 1990). Bu bölüm, Bahar'ın toplumsal beklentilere karşı kendi 

bireysel tercihlerini savunma çabasını, geniş bir toplumsal cinsiyet perspektifinden 

ele alarak, kadının hem aile içinde hem de genel toplumda nasıl bir pozisyona 

itildiğini sorgulamaktadır  

 Hastanedeki profesyonel ortamda ise Bahar’ın maruz kaldığı olaylar, 

kadınların mesleki yeterliliklerini kanıtlama zorunluluğunu gözler önüne 

sermektedir. Bahar’ın ameliyat sırasında yaşadığı fiziksel rahatsızlıklar ve buna 

rağmen görevini sürdürme çabası, kadının dayanıklılık ve profesyonellik arasında 

denge kurma mücadelesini göstermektedir. Ancak, bu süreçte Timur’un ve diğer 

meslektaşlarının eleştirileri, kadınların mesleki yaşamda karşılaştıkları ikincil rollere 

yönelik bir eleştiriyi de beraberinde getirmiştir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024j).  Bu 

durum, Michel Foucault'nun Disiplinci Toplum ve İktidar teorisiyle analiz edilebilir. 

Bahar'ın hastanedeki profesyonel ortamda yaşadığı zorluklar, Foucault'nun disiplin 

mekanizmalarının işlediğini ve bireyler üzerindeki iktidar yapılarını pekiştirdiği 

tezine uygun görünmektedir (Foucault, 1977). Bahar'ın ameliyat sırasında fiziksel 

rahatsızlıklar yaşaması ve yine de işini sürdürme çabası, kadınların mesleki 

yeterliliklerini sürekli olarak kanıtlamak zorunda kaldıkları bir toplumsal yapıyı 

işaret etmektedir. Timur'un ve diğer meslektaşlarının eleştirileri ise bu disiplin 

mekanizmalarının kadınlar üzerinde nasıl bir baskı kurduğunu ve kadınların iş 

yerinde karşılaştıkları cinsiyetçi tutumları vurgulamıştır. Bu durum, kadınların 



100 
 

mesleki yaşamda karşılaştıkları ikincil rollere ve cinsiyet temelli ayrımcılığa dikkat 

çekmektedir (Foucault, 1977). 

 Kadın dayanışması teması, bu bölümde önemli bir yer tutmuştur. Özellikle 

Bahar’ın, genç bir hastasına verdiği destek, kadınların karşılaştıkları zorluklarda 

birbirlerine olan ihtiyaçlarını ve dayanışmanın önemini vurgulamaktadır. Hastanın, 

“Kendi sağlığım için karar vereceğim, ama şu anda odaklanmam gereken şey 

sağlığım ve bebeğim” sözleri, kadınların bireysel kararlarının toplumsal normlarla 

çatışmasını yansıtmaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024j). Bu durum, Butler'ın 

toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi ile çözümlenebilir. Bahar'ın genç bir 

hastaya verdiği destek, kadınların toplumsal cinsiyet rollerini yeniden şekillendirme 

çabalarını ve bu rollerin baskılarına karşı dayanışmayla mücadele edebileceklerini 

göstermektedir. Hastanın kendi sağlığı ve bebeği hakkında bireysel kararlar almayı 

tercih etmesi, toplumsal cinsiyet rollerinin performansını sorgulamakta ve bu rollerin 

kadınların hayatları üzerindeki etkisine meydan okumaktadır. Butler’ın teorisi, bu 

örnekte, kadınların kendi bedenleri ve sağlık kararları üzerinde otonomi kurmaya 

çalışmalarının, toplumsal cinsiyet normlarını dönüştürebileceği üzerinden ele 

alınabilir. Bu süreçte kadın dayanışması, bireysel özgürlüklerini savunurken 

toplumsal baskılara karşı bir güç birliği oluşturarak, kadınların deneyimlerini 

meşrulaştırma yolunda önemli bir rol oynamaktadır. Bu bağlamda, Bahar’ın 

hastasına olan desteği, kişisel bir destek olmanın yanında kolektif bir özgürlük 

mücadelesinin de parçası olarak görülebilir (Butler, 1990). 

 On birinci bölüm, Bahar’ın hem bireysel hem de toplumsal çatışmalarını ele 

alarak, toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin kadınların yaşamındaki etkilerini 

derinleştirmiştir. Bölümde, Bahar’ın evliliği ve aile içindeki güç dengeleri üzerinden 

yürüttüğü mücadelenin daha çarpıcı bir şekilde işlendiği görülmektedir. Bölümün 

başında Bahar’ın, “Bu özgürlüğün tadını çıkaramayacağımı sanıyordum ama her 

şeyi yeniden dizmek benim elimde” şeklindeki içsel monologu, kadınların baskılar 

karşısında özgürlüklerini kazanma arzusunu ifade etmektedir. Bu ifade, Bahar’ın 

geçmişin yüklerinden kurtulup kendine yeni bir yaşam kurma isteğini açıkça ortaya 

koymaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024k). Bahar'ın bu içsel monologu, Michel 

Foucault'nun disiplinci toplum ve iktidar teorileri çerçevesinde değerlendirilebilir. 

Foucault, bireylerin toplum tarafından belirlenen normlara uyum sağlamak zorunda 



101 
 

bırakıldığı ve bu normların sıkı disiplin mekanizmaları aracılığıyla sürdürüldüğü bir 

toplumsal yapıyı ele almıştır (Foucault, 1977). Bahar'ın “Bu özgürlüğün tadını 

çıkaramayacağımı sanıyordum ama her şeyi yeniden dizmek benim elimde” 

şeklindeki ifadeleri, Foucault'nun vurguladığı bireylerin kendilerini biçimlendirme ve 

kontrol etme süreçlerine bir başkaldırı olarak yorumlanabilir. Bu durumda, Bahar'ın 

özgürlük kazanma arzusu, kendisine dayatılan sosyal ve ailevi rollerden kurtularak, 

kendi kimliğini ve hayatını yeniden şekillendirme çabasıyla örtüşmektedir. Bu 

bireysel çaba, Foucault'nun disiplin mekanizmalarına karşı direnişi temsil ederken, 

Bahar'ın yaşamını kendi tercihleri doğrultusunda yeniden düzenleme arzusu, 

disiplinci toplumun birey üzerindeki baskılarını aşma isteğini göstermektedir. Bahar, 

toplumsal cinsiyet rollerine meydan okuyarak ve geleneksel aile yapısına karşı 

çıkarak, Foucault'nun teorisinde bahsedilen “özne” nin aktif bir şekilde kendi 

hayatını şekillendirme sürecinde olduğunu kanıtlamıştr. Bu bağlamda, Bahar'ın 

eylemleri, baskı altındaki bireylerin özgürlüklerini kazanma ve kişisel özerkliklerini 

sağlama yolunda attıkları adımların bir örneği olarak değerlendirilebilir (Foucault, 

1977). 

 Timur’un aldatmasının ve Bahar’ın bunu öğrenmesinin ardından, evlilikteki 

dinamikler daha da karmaşık bir hal almıştır. Timur’un Bahar’a karşı sürekli özür 

dilemesi, “Beni affet; seninle yeniden başlayalım” şeklindeki talepleri, ataerkil bir 

anlayışın pişmanlık ve telafi adı altında kadını kontrol altında tutma çabalarını 

simgelemektedir. Bahar ise “Senin hatalarını affetmek değil, kendi içimdeki 

pişmanlıkları aşmakla ilgileniyorum” diyerek, kendine yönelik sorumluluğunu ve 

içsel hesaplaşmasını öne çıkarmıştır. Bu bölümde Bahar’ın annesi Gülçiçek’in 

Bahar’a verdiği destek, kadın dayanışmasının ve annelik rolünün farklı bir boyutunu 

yansıtmaktadır. Gülçiçek’in, “Ben de senin yaşındayken aynı şeyleri yaşadım. Ama o 

zaman susmayı seçmiştim” şeklindeki sözleri, kuşaklar arasındaki kadın 

deneyimlerini karşılaştırmak açısından anlamlıdır. Bu ifade, geçmişteki sessiz 

fedakârlığın artık sorgulanmaya başladığını göstermektedir. Bölümde hastane ortamı 

da önemli bir mekân olarak öne çıkmıştır. Bahar’ın mesleki hayatında yaşadığı 

sorunlar, kadınların profesyonel dünyada kendilerini sürekli kanıtlama çabalarını 

gözler önüne sermiştir. Bahar’ın meslektaşı Rengin ile olan çatışmaları, yalnızca 

bireysel bir çatışma olarak değil, aynı zamanda kadınlar arasında toplumsal 



102 
 

baskıların yarattığı gerilimlerin bir yansıması olarak değerlendirilebilir (Bülbüloğlu 

& Yeşilyurt, 2024k). Bu bölümde işlenen temalar, Pierre Bourdieu’nun sembolik 

şiddet kavramı çerçevesinde ele alınabilir. Sembolik şiddet, bireylerin içinde 

bulundukları toplumsal düzeni sorgulamadan kabul etmeleri ve bu düzenin 

normlarını içselleştirerek kendilerini buna göre şekillendirmeleri anlamına 

gelmektedir. Bourdieu’ya göre, sembolik şiddet genellikle görünmezdir ve bireylerin 

rızasıyla işler; toplumsal yapının yeniden üretilmesini sağlar (Bourdieu, 1984). 

Bahar’ın, Timur’un özür dileme ve telafi çabalarına karşı verdiği tepki, bu sembolik 

şiddeti reddetme sürecinin bir parçası olarak değerlendirilebilir. Timur’un “Beni 

affet; seninle yeniden başlayalım” şeklindeki sözleri, aslında ataerkil toplumun 

kadını evlilik içindeki fedakâr ve affedici bir figür olarak konumlandırma çabasını 

simgelemektedir. Bahar’ın, “Senin hatalarını affetmek değil, kendi içimdeki 

pişmanlıkları aşmakla ilgileniyorum” şeklindeki yanıtı ise kadınların bu 

içselleştirilmiş sembolik şiddete karşı çıkmaya başladığını göstermektedir. Bahar 

artık evliliğini kurtarmak için çaba göstermek yerine, kendi bireysel varlığını ve 

benliğini ön plana almayı seçmiştir. Benzer bir durum annesi Gülçiçek’in sözlerinde 

de görülmektedir. “Ben de senin yaşındayken aynı şeyleri yaşadım. Ama o zaman 

susmayı seçmiştim.” ifadesi, geçmiş kuşak kadınlarının sembolik şiddet karşısındaki 

sessizliğini ve bunu bir kader olarak kabullenişlerini göstermektedir. Ancak Bahar’ın 

hikâyesi, bu döngünün kırılmaya başladığını ve yeni nesil kadınların artık sessiz 

kalmadığını göstermektedir. Bu bağlamda, sembolik şiddetin nesiller arası aktarımı, 

Bahar’ın annesinin geçmişiyle yüzleşmesi ve Bahar’ın kendi özgürlüğü için 

mücadele etmesi üzerinden anlatılmaktadır. Hastane ortamında Bahar’ın meslektaşı 

Rengin ile olan çatışması da kadınlar arasında içselleştirilmiş sembolik şiddetin bir 

yansıması olarak okunabilir. Kadınların iş hayatında karşılaştıkları baskılar ve 

rekabet ortamında birbirlerine yönelik eleştirileri, ataerkil sistemin kadınları birbirine 

rakip hale getirme stratejisinin bir sonucudur. Bu durum, kadınların erkekler kadar 

diğer kadınlar tarafından da mesleki yeterliliklerini kanıtlamak zorunda 

bırakıldıklarını göstermektedir. 

 Evlilik ve toplumsal algılar bağlamında, Bahar’ın çocuklarına yönelik 

açıklamaları da dikkat çekicidir. Bahar, çocuklarına, “Babanızla benim ilişkim, 

sizinle olan bağımızı asla etkilemeyecek” diyerek, annelik ve eşlik rollerini 



103 
 

birbirinden ayırmaya çalışmıştır. Bu, kadınların aile içindeki konumlarının yeniden 

tanımlanması gerektiğine dair önemli bir mesaj sunmaktadır. Bölüm boyunca kadın 

dayanışması teması da işlenmiştir. Bahar, hem ailesinde hem de profesyonel 

ortamında kadınlardan destek görerek güçlenmiştir. Özellikle, Bahar’ın gönüllü bir 

sağlık projesine katılması, onun sosyal sorumluluk duygusunu ve kendi gücünü 

topluma katkı sağlamak için kullanma isteğini yansıtmaktadır (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024k). Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği teorisine göre, 

toplumsal cinsiyet doğuştan gelen bir özellik değil, sürekli tekrarlarla inşa edilen bir 

kimliktir (Butler, 1990). Bahar’ın annelik ve eşlik rollerini birbirinden ayırmaya 

çalışması, kadınların geleneksel olarak “eş” ve “anne” rollerine sıkıştığı toplumsal 

beklentilere bir meydan okuma niteliğindedir. Toplumda kadının annelik ve eşlik 

rolleri iç içe geçmiş şekilde algılanmakta, bir kadının evliliği sona erdiğinde 

anneliğinin de sorgulanabileceği gibi yanlış bir inanış yaygınlaşmaktadır. Bahar, 

“Babanızla benim ilişkim, sizinle olan bağımızı asla etkilemeyecek” diyerek, bu 

kalıpları yıkmaya yönelik bir tavır sergilemektedir. Bu tavrı, kadın kimliğinin 

bireysel tercihlerle yeniden inşa edilebileceğini ve toplumsal rollerin kesin çizgilerle 

belirlenmediğini gösteren önemli bir çıkıştır. Bahar’ın gönüllü bir sağlık projesine 

katılması ise Foucault’nun iktidar ve disiplin mekanizmaları bağlamında 

değerlendirilebilir.  

Foucault’ya göre iktidar sadece yasalar ve baskıcı kurumlar aracılığıyla değil, 

bireylerin kendi içselleştirdiği normlar ve alışkanlıklar yoluyla da işlemektedir 

(Foucault, 1977). Bahar’ın sağlık projesine katılması, toplumun belirlediği kadınlık 

rollerinin dışına çıkarak, kendi kararlarını alma ve toplumsal fayda sağlama iradesini 

ortaya koymasını göstermektedir. Bu, onun artık sadece bir anne ya da eş değil, 

bağımsız bir birey olarak kendisini yeniden konumlandırma sürecinin bir parçasıdır. 

Bu bölümde işlenen kadın dayanışması da toplumsal cinsiyet performansının kolektif 

bir yeniden şekillendirilmesi olarak görülebilir. Bahar, kadınlardan destek alarak 

güçlenirken, aslında ataerkil düzenin sunduğu bireysel rekabet anlayışını yıkarak 

kolektif bir güçlenme modeli geliştirmektedir. 

 On ikinci bölüm, Bahar karakterinin bireysel mücadelesini ve toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğine karşı direnişini çeşitli boyutlarda ele alarak hikâye yi 

derinleştirmiştir. Bahar’ın aile, mesleki yaşam ve bireysel özgürlük arayışları 



104 
 

arasındaki gerilim, bu bölümde yoğun bir şekilde işlenmiştir. Bölüm boyunca, 

Bahar’ın içsel konuşmaları, onun yaşadığı duygusal çatışmaları ortaya koymuştur. 

Bahar’ın, “Savaşı dışarıda değil, içimde yaşıyorum” ifadesi, kadınların yaşadıkları 

toplumsal baskılarla yüzleşirken hissettikleri yalnızlığı ve içsel karmaşayı temsil 

etmektedir. Bahar’ın bu cümlesi, bireysel kimlik arayışının bir metaforu olarak 

değerlendirilebilir. Bahar’ın Timur’la olan etkileşimleri, evlilikteki ataerkil 

dinamiklere yönelik eleştirel bir bakış açısı sunmaktadır. Timur’un, Bahar’a yönelik 

sürekli kontrolcü tavırları ve evliliği kurtarma çabaları, kadının bireysel kimliğini 

kazanma isteğini bastırmayı amaçlayan bir yaklaşımı yansıtmaktadır. Bahar ise “Ben 

senin için değil, kendim için bir şeyler yapmaya çalışıyorum” diyerek bu duruma 

açıkça karşı çıkmıştır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024l). Bourdieu’nun sembolik 

şiddet kavramı, toplumun kadınlara dayattığı görünmez baskıları ve kadınların bu 

baskıları içselleştirme süreçlerini açıklamaktadır (Bourdieu, 1984).  Bahar’ın “Savaşı 

dışarıda değil, içimde yaşıyorum” ifadesi, bu sembolik şiddetin bir yansımasıdır. 

Kadınlar, toplum tarafından belirlenen kurallar ve beklentiler doğrultusunda 

yetiştirildiği için, bireysel özgürlük arayışlarını genellikle kendileriyle bir 

mücadeleye dönüştürmektedirler. Bahar’ın içsel çatışması, dışsal engeller yanında 

kendisine öğretilmiş toplumsal normlarla da mücadele etmek zorunda kalmasından 

kaynaklanmaktadır. Bahar’ın evlilik içindeki mücadelesi, Timur’un kontrolcü 

tavırları ve toplumun ona dayattığı eş ve anne rollerini terk etmeye çalışmasıyla da 

ilgilidir. Bu noktada, Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi, Bahar’ın 

kendisini yeniden inşa etme sürecini açıklamak için önemli bir çerçeve sunmaktadır. 

Bahar’ın “Ben senin için değil, kendim için bir şeyler yapmaya çalışıyorum” sözleri, 

onun geleneksel eş ve anne rolünü yeniden şekillendirme çabasını göstermektedir. 

Toplum, kadınlardan fedakârlık ve aile odaklı bir yaşam sürmelerini beklerken, 

Bahar bu beklentilere karşı çıkmaktadır. Onun kendini özgürleştirme çabası, 

toplumsal cinsiyet rollerinin sorgulanmasına yönelik güçlü bir performatif direniş 

olarak okunabilir. Timur’un Bahar’ı sürekli kontrol etmeye ve evliliği sürdürmeye 

yönelik çabaları, ataerkil düzenin kadınları pasif bir şekilde boyun eğmeye 

zorlamasının bir örneğidir. Bahar, kendisini toplumun çizdiği kadınlık rollerinden 

sıyırarak bireysel varoluşunu tanımlamaya çalışmaktadır. Ancak bu süreç, onun dış 



105 
 

dünyayla ve içselleştirdiği toplumsal normlarla da yüzleşmesini gerektirmektedir 

(Butler, 1990). 

 Hastane ortamında geçen sahneler, profesyonel hayatın kadınlar üzerindeki 

baskısını ve dayanıklılık beklentisini yansıtmaktadır. Bahar, bir hasta için kritik bir 

karar alırken meslektaşları tarafından sürekli sorgulanmıştır. Özellikle, “Herkes 

hatalarını düzeltirken biz neden bu kadar baskı altındayız?” şeklindeki çıkışı, 

profesyonel yaşamda kadınların sürekli kanıtlama çabası içinde olduklarını 

göstermektedir. Anne-kız ilişkisi, bu bölümde de işlenmiştir. Bahar’ın kızı Umay’ın, 

“Anne benimle ilgilenmeye fırsatın bile yok” şeklindeki serzenişi, aile içindeki 

iletişim eksikliğine ve çocukların annelerinden bekledikleri duygusal desteğe işaret 

etmektedir. Bahar ise bu duruma, “Sizin için çabalarken kendi hayatımı nasıl 

kuracağımı bilemiyorum” şeklinde yanıt vererek, kadınların toplumsal roller arasında 

sıkıştığını ifade etmiştir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024l). Bu bölüm, Arlie 

Hochschild’ın duygusal emek kavramı ve Michel Foucault’nun disiplinci toplum 

teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. Hochschild’ın duygusal emek kavramı, 

kadınların profesyonel yaşamda ve özel hayatlarında sürekli olarak başkalarının 

duygularını yönetme sorumluluğunu üstlenmelerini ifade etmektedir (Hochschild, 

1983).  

Bahar’ın hastane ortamında meslektaşları tarafından sürekli sorgulanması, 

hata yapma hakkının ona tanınmaması, kadınların iş yaşamında üzerlerinde kurulan 

baskıyı gösteren bir örnektir. “Herkes hatalarını düzeltirken biz neden bu kadar 

baskı altındayız?”  sorusu, kadınlardan mükemmeliyet beklendiğini ve en küçük 

hatalarının bile ağır eleştirilere maruz kaldığını ortaya koymaktadır. Erkek 

meslektaşlarının hatalarının daha hoşgörüyle karşılanırken, kadınların sürekli olarak 

kendilerini kanıtlamak zorunda kalmaları, iş dünyasında cinsiyet temelli 

eşitsizliklerin sürdüğünü göstermektedir. Bu durum, kadınların teknik yeterlilikleri 

yanında iş ortamındaki sosyal ilişkileri ve duygusal yükleri de yönetmek zorunda 

bırakıldığını göstermektedir. Bahar, hastalarıyla ilgilenirken hem fiziksel hem de 

duygusal emek harcamaktadır, ancak bu duyarlılığı meslektaşları tarafından bir 

zayıflık olarak görülmekte ve eleştirilmektedir. Foucault’nun disiplinci toplum 

teorisi, bireylerin toplum içinde belirli normlara uyum sağlamak için sürekli olarak 

denetim altında tutulduklarını savunmaktadır (Foucault, 1977). Bahar’ın hem 



106 
 

hastanede hem de evde üzerindeki baskılar, disiplinci toplumun kadınları belirli 

roller içinde kalmaya zorlayan doğasını ortaya koymaktadır. Kadınların profesyonel 

alanda sürekli izlenmesi ve hatalarının daha ağır eleştirilmesi, toplumsal kontrol 

mekanizmalarının bir parçasıdır. Aynı zamanda, Bahar’ın annelik rolü üzerinden de 

toplumsal bir disiplin uygulanmaktadır. Kızı Umay’ın “Anne benimle ilgilenmeye 

fırsatın bile yok” şeklindeki serzenişi, annelerin çocuklarına her zaman öncelik 

vermesi gerektiği yönündeki toplumsal beklentiyi yansıtmaktadır. Kadınların hem 

kariyerlerinde başarılı olmaları hem de aile içinde tam anlamıyla var olmaları 

beklenirken, bu iki alan arasında denge kurmak zorunda bırakılmaları büyük bir yük 

oluşturmaktadır. Bahar’ın, “Sizin için çabalarken kendi hayatımı nasıl kuracağımı 

bilemiyorum” yanıtı, kadınların sürekli olarak başkalarına öncelik verme ve 

kendilerini geri plana atma zorunluluğunu eleştiren bir söylemdir. Kadınlar, aile 

içinde ve toplumda kendilerine biçilen rollerin dışına çıkmak istediklerinde hem 

duygusal hem de fiziksel anlamda büyük bir dirençle karşılaşmaktadır. Bu durum, 

Hochschild’ın duygusal emek kavramı ile Foucault’nun disiplinci toplum anlayışının 

birleştiği bir noktayı göstermektedir: Kadınlar sadece fiziksel olarak değil, duygusal 

ve zihinsel olarak da kontrol altına alınmakta ve belli normlara uyum sağlamak için 

zorlanmaktadırlar. Bu bölüm, kadınların iş yaşamında ve özel hayatlarında 

karşılaştıkları görünmez baskıları açığa çıkararak, toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl 

içselleştirildiğini ve yeniden üretildiğini gözler önüne sermektedir.  

 Kadın dayanışması bu bölümde güçlü bir şekilde vurgulanmıştır. Bahar’ın 

yakın arkadaşlarından biriyle yaptığı konuşma, kadınların birbirine duyduğu ihtiyacı 

ve dayanışma ruhunu ortaya koymaktadır. Özellikle, “Biz birbirimizi desteklemezsek, 

bu yükü kim taşıyacak?”  şeklindeki diyaloğu, kadınların toplumsal baskılara karşı 

birlikte direnmesi gerektiğini anlatmaktadır. Bölümün sonunda Bahar’ın, “Hangi 

yolu seçersem seçeyim, en büyük mücadele yine kendimle olacak” ifadesi, bireysel 

kimlik arayışının zorluklarını ve toplumsal normlarla çatışmaların yarattığı yükü 

özetlemektedir. Bu ifade, dizinin genel teması olan kadınların özgürleşme 

mücadelesini sembolize etmektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024l).  Bu sahne, 

Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet teorisi ve Judith Butler’ın toplumsal cinsiyet 

performatifliği teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. Bourdieu’ya göre sembolik 

şiddet, bireylerin toplum tarafından kendilerine dayatılan normları sorgulamadan 



107 
 

içselleştirmesiyle ortaya çıkmaktadır (Bourdieu, 1984). Bahar’ın “Biz birbirimizi 

desteklemezsek, bu yükü kim taşıyacak?”  sözleri, kadınların toplumsal cinsiyet 

rollerine yönelik farkındalık kazanmasını ve bu normların dayattığı yükleri kolektif 

dayanışmayla hafifletme ihtiyacını göstermektedir. Kadınlar, ataerkil sistemin içinde, 

bu sistemin beklentilerine uyduklarında bile baskıya maruz kalmaktadır. Bahar’ın 

yaşadığı içsel çatışma, yıllarca içselleştirdiği toplumsal rollerin verdiği psikolojik 

yükle ilgilidir. Sembolik şiddet, kadınların kendi rollerini içselleştirmesi ve bu 

baskıyı farkına varmadan normalleştirmesiyle devam etmektedir. Bahar’ın giderek 

bilinçlenmesi, bu şiddeti reddetmeye başladığını ve kendi kimliğini yeniden inşa 

etmeye çalıştığını göstermektedir. Diğer yandan, Butler’ın toplumsal cinsiyet 

performatifliği teorisine göre kadınlık ve erkeklik doğuştan gelen biyolojik 

gerçeklikler değil, toplum tarafından sürekli yeniden üretilen performanslardır 

(Butler, 1990). Bahar’ın geleneksel rollerden sıyrılma çabası ve kadın dayanışmasını 

vurgulaması, onun eski “kadınlık” performansını terk etmeye başladığını 

göstermektedir. Artık sadece fedakâr bir eş ve anne olarak tanımlanmak yerine, kendi 

kimliğini ve bağımsız bireyliğini keşfetmeye yönelmektedir. Ancak toplum, özellikle 

Timur ve diğer erkek figürler üzerinden, onun bu yeni kimlik inşasına karşı direnç 

göstermektedir. Bahar’ın “Hangi yolu seçersem seçeyim, en büyük mücadele yine 

kendimle olacak” sözü, kadınların sadece toplumsal engellerle değil, içselleştirdikleri 

normlarla da mücadele etmek zorunda olduklarını vurgulamaktadır. Toplumdan 

gelen baskılar kadar, bireyin kendi kimliğini nasıl inşa ettiği de bu mücadelenin 

önemli bir parçasıdır. 

 On üçüncü bölüm, Bahar’ın bireysel özgürlük arayışını, toplumsal cinsiyet 

rollerine karşı verdiği mücadelesini ve aile içindeki rollerini daha dramatik bir 

şekilde işlemektedir. Bu bölüm, özellikle kadının ataerkil bir yapıda yaşadığı 

ikilemleri, özgürleşme çabalarını ve aile içindeki dinamiklerdeki çatışmaları 

vurgulamaktadır. Bölüm, Bahar’ın “Siz hiç yükseklik korkusu olan bir kuş ya da 

sudan korkan bir balık gördünüz mü?” sözleriyle başlamıştır. Bu ifade, Bahar’ın 

kendi doğası gereği özgürleşme arzusunu ve toplumsal normlara uymak zorunda 

kalmanın yarattığı çelişkileri anlamlandırma çabasını simgelemektedir. Bahar’ın bu 

ifadesi, insanın doğasına aykırı olan korkulara mahkum edilmesinin bir eleştirisi 

niteliğindedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024m). Bu sahne, Michel Foucault’nun 



108 
 

disiplinci toplum ve iktidar teorisi ile Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramı 

çerçevesinde değerlendirilebilir. Foucault’ya göre disiplinci toplum, bireyleri belirli 

normlara uymaya zorlayan görünmez baskı mekanizmalarıyla çalışmaktadır 

(Foucault, 1977). Bahar’ın, “Siz hiç yükseklik korkusu olan bir kuş ya da sudan 

korkan bir balık gördünüz mü?”  sözleri, bireyin toplumsal baskılar nedeniyle doğal 

eğilimlerinden uzaklaştırıldığını ve kontrol altına alındığını göstermektedir. Kadınlar 

için ev içi rollerin, anneliğin ve eş olmanın doğal olduğu algısı da bu tür bir baskının 

ürünüdür. Ancak Bahar, toplumun kendisine dayattığı bu rolü sorgulamaya 

başladığında, sistemin ona biçtiği çerçevenin dışına çıkma cesareti göstermektedir. 

Foucault’nun teorisine göre iktidar sadece yasalarla veya açık baskılarla değil, 

bireylerin kendi kendilerini disipline etmeleriyle de işlemektedir (Foucault, 1977). 

Bahar’ın yıllarca bu rolleri içselleştirmiş olması, onun da sistemin bir parçası haline 

geldiğini ancak şimdi bu durumu sorgulamaya başladığını göstermektedir. 

Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramı da bu çerçevede değerlendirilebilir. Sembolik 

şiddet, bireylerin, kendilerine dayatılan toplumsal normları doğal ve değiştirilemez 

olarak kabul etmeleriyle ortaya çıkmaktadr (Bourdieu, 1984). Bahar’ın, geleneksel 

kadınlık rollerine sıkışması ve kendisini bir birey olarak var edememesi, tam olarak 

bu mekanizmanın sonucudur. Ancak Bahar, içselleştirdiği rolleri fark etmeye 

başlamış ve özgürlüğünü yeniden kazanmaya çalışmaktadır. Özellikle, bu rollerin 

doğuştan gelmediğini ve sonradan öğrenildiğini fark etmesi, onun sistemin dışına 

çıkma çabasını tetiklemektedir. Bahar’ın tutumu, ataerkil toplumun kadınlar üzerinde 

kurduğu baskıyı ve kadınların doğalarına aykırı bir şekilde ev içi rollerle 

sınırlandırılmasını eleştiren güçlü bir metafor olarak değerlendirilebilir.  

 Aile içindeki dinamiklerde Timur’un Bahar’a yönelik yeniden yakınlaşma 

çabaları, evlilikteki güç dengelerini sorgulayan bir bağlamda sunulmuştur. Timur’un, 

Bahar’la olan geçmişini yeniden canlandırmak için “Romeo ve Juliet” oyununa 

katılma teklifi, Bahar tarafından hem bir jest hem de bir manipülasyon olarak 

algılanmıştır. Bahar’ın “Bu sadece Umay için yaptığım bir şey, bizim hikâyemiz 

bitmiştir” diyerek Timur’a verdiği net cevap, kadının kendi sınırlarını belirleme 

konusundaki kararlılığını göstermiştir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024m).  Bu sahne, 

Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi ve Pierre Bourdieu’nun sembolik 

şiddet kavramı ile değerlendirilebilir. Bahar’ın yıllardır eş rolüne sıkışmış olması, 



109 
 

onun bu toplumsal cinsiyet normlarını tekrar eden bir performans sergilediğini 

göstermektedir. Ancak artık bu performansı devam ettirmemeye, yani “eş” ve 

“fedakâr kadın” rolünü reddetmeye karar vermiştir. Timur’un onu eski kalıplarına 

döndürmeye çalışması, aslında Bahar’ın önceki “toplumsal cinsiyet performansına” 

geri dönmesini sağlama çabası olarak okunabilir. Bahar ise “Bu sadece Umay için 

yaptığım bir şey, bizim hikâye miz bitmiştir” diyerek, artık bu performansı 

sürdürmeyeceğini ve bireysel kimliğini yeniden inşa ettiğini göstermektedir. 

Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramı da bu sahneyi açıklamak için uygundur. 

Bahar’ın uzun yıllar boyunca evlilik içinde özverili, fedakâr bir kadın olarak kalması, 

ataerkil sistemin ona biçtiği rolü sorgulamadan kabul etmesiyle ilgilidir. Ancak bu 

noktada, artık bu rolü reddetmekte ve kendi bireysel kararlarını almaktadır. Timur’un 

ona sunduğu “Romeo ve Juliet” teklifi, aslında geçmişte var olan dinamikleri 

yeniden üretmeye çalışmaktan ibarettir. Ancak Bahar, artık kendi hayatının 

başrolünü oynamaya karar vermiş ve bu sembolik şiddetin bir parçası olmamaya 

yemin etmiştir. Bu sahne, kadının kendi hayatı üzerinde kontrol kazanması, ataerkil 

düzenin tekrar eden baskı mekanizmalarına karşı direnmesi ve bireysel özgürlüğünü 

inşa etme sürecini güçlü bir şekilde anlatmaktadır (Butler, 1990). 

 Profesyonel hayatta ise Bahar’ın hastane ortamında yaşadığı zorluklar, 

toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini ve kadınların mesleklerinde yaşadıkları zorlukları 

gözler önüne sermektedir. Bir hastanın kardeşiyle olan diyaloğu, aile içi şiddetin ve 

kadınların bu durumlarla nasıl başa çıkmaya çalıştıklarının dramatik bir örneği olarak 

karşımıza çıkmıştır. Bahar, şiddet gören kadına, “Kendi haklarını savunmak için 

cesaretin en büyük dayanağın” diyerek kadın dayanışmasını vurgulamıştır 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024m). Kadınlar, içinde yaşadıkları toplumun ataerkil 

normlarını içselleştirdiklerinde, şiddeti bir kader gibi görme eğiliminde olabilirler. 

Şiddet gören kadın karakter, içinde bulunduğu durumu bir toplumsal gerçeklik olarak 

kabul etmiş ve buna karşı çıkmayı imkânsız olarak görmüştür. Ancak Bahar’ın 

“Kendi haklarını savunmak için cesaretin en büyük dayanağın” ifadesi, sembolik 

şiddeti kırmaya ve kadının kendini bu çemberin dışına çıkarmasına yönelik bir çağrı 

niteliğindedir. Bahar, kadınların kendilerine biçilen pasif kurban rolünü reddederek, 

haklarını savunmaları gerektiğini vurgulamaktadır (Bourdieu, 1984). Butler’ın 

toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi açısından bakıldığında ise kadının şiddet 



110 
 

gördüğünde sessiz kalması, ona toplum tarafından dayatılmış bir performans olarak 

değerlendirilebilir. Ataerkil toplum, kadınları genellikle itaatkâr, fedakâr ve sessiz 

olmaya yönlendiren bir yapı kurmaktadır. Şiddet mağduru kadın da bu performansı 

tekrar ederek, içinde bulunduğu koşulları değiştirme gücünü kendisinde 

bulamamaktadır. Ancak Bahar’ın ona cesaret vermesi, bu kadının toplumsal cinsiyet 

performansını değiştirme, yani sessiz ve mağdur kadın rolünden çıkıp haklarını 

savunan bir birey olma fırsatını yaratmaktadır. Bu sahne, kadın dayanışmasının, 

toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden inşasında dönüştürücü güce sahip olabileceğini 

göstermektedir. Bahar, sembolik şiddet döngüsünü kırarak, kadına toplumsal 

normların dışında bir alternatif sunmaktadır: Kendi kaderini belirleyen, haklarını 

savunan, güçlü bir birey olmak (Butler, 1990). 

 Bölümde Bahar ve Timur’un "Romeo ve Juliet" oyununu modern bir şekilde 

yorumlaması, toplumsal cinsiyet rollerine dair önemli bir eleştiri sunmaktadır. 

Juliet’in sonunda “Ben ölmek istemiyorum, yaşamayı seçiyorum” diyerek oyunun 

geleneksel sonunu değiştirmesi, kadınların pasif kurban rollerinden sıyrılarak aktif 

bir şekilde hayatlarını kontrol etme isteğini simgelemiştir. Bahar’ın bu yorumla 

oyunu dönüştürmesi, sadece bir hikâye anlatımı değil, kadınların yaşamlarına yönelik 

modern bir bakış açısı sunmaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024m).  Bu yorum, 

kadının pasif kurban rolünden çıkıp, kendi hayatının aktörü olmasını simgeleyen 

güçlü bir anlatıdır. Öte yandan, Simone de Beauvoir’ın varoluşçu feminizm 

anlayışına göre, kadınlar tarih boyunca “öteki” olarak konumlandırılmış ve kendi 

kaderlerini belirleme özgürlüğünden yoksun bırakılmıştır (Beauvoir, 1949). Simone 

de Beauvoir Juliet’in geleneksel anlatıda ölümü seçmesi, kadının özne olma hakkını 

elinden alan bir toplumsal beklentinin yansımasıdır. Ancak Bahar’ın modern 

yorumunda Juliet’in ölmek yerine yaşamayı seçmesi, kadının kendi varlığını 

tanımlaması ve özgürlüğünü talep etmesi anlamına gelmektedir. De Beauvoir’ın 

vurguladığı gibi kadınlar edilgen bir şekilde toplum tarafından tanımlanmamalı, 

kendi öz farkındalıklarını ve iradelerini kullanarak varlıklarını inşa etmelidir 

(Beauvoir, 1949). Bu sahne, kadınların tarih boyunca dayatılan kurban rollerinden 

sıyrılarak, kendi kaderlerini belirleyebilecek güçte olduklarını gösteren önemli bir 

feminist mesaj içermektedir. Bahar’ın Juliet’e yeni bir son yazması, sadece bir tiyatro 



111 
 

sahnesi değil, kadınların kendi hayatlarını şekillendirme gücüne dair bir metafor 

olarak okunmalıdır. 

 On dördüncü bölüm, Bahar’ın toplumsal cinsiyet rolleriyle mücadele ederken 

bireysel özgürlüğünü savunma çabalarını derinleştirmiştir. Bu bölüm, evlilik, aile, 

mesleki ortam ve kadın dayanışması gibi temaları ele alarak Bahar’ın karakter 

gelişimini vurgulamaktadır. Bölüm, Bahar’ın boşanma sürecindeki direncini ve 

kararlılığını sergileyen önemli olaylarla başlamaktadır. Bahar’ın avukatı Ayhan 

Liberte ile olan görüşmeleri, onun özgürleşme mücadelesinin hukuki bir boyut 

kazandığını göstermektedir. Ayhan Hanım’ın, “Boşanmak, özgürlüğün için 

bestelenmiş bir eser gibidir; ama doğru notaya basman gerekir” ifadesi, bu sürecin 

zorluklarını metaforik bir şekilde özetlemektedir. Bahar’ın avukatını seçme 

sürecindeki netliği, kendi hayatını kontrol etme arzusunun bir göstergesi olmuştur 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024n). Bu sahne, Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet 

teorisi bağlamında ele alınabilir. Bourdieu, sembolik şiddeti, bireylerin belirli 

toplumsal yapılar içinde görünmez ve içselleştirilmiş baskılarla kontrol altına 

alınması olarak tanımlamıştır (Bourdieu, 1984). Bahar’ın boşanma süreci, hukuki bir 

mücadele olmanın yanında sembolik şiddete karşı verilen bireysel bir direniş olarak 

okunabilir. Timur’un evlilik boyunca Bahar’a uyguladığı baskılar, onun kararlarını 

sürekli olarak küçümsemesi ve kontrol altına almaya çalışması, kadının pasif, 

bağımlı ve “eş olarak var olma” rolünü içselleştirmesi için uygulanan bir baskı 

mekanizmasıdır. Bahar’ın avukatı Ayhan’ın, “Boşanmak, özgürlüğün için 

bestelenmiş bir eser gibidir; ama doğru notaya basman gerekir” sözü, kadının 

özgürlüğüne ulaşma sürecinin ne kadar hassas ve stratejik yönetilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Çünkü toplum, boşanan kadını damgalama, ekonomik ve duygusal 

olarak yalnızlaştırma eğilimindedir. Bahar’ın boşanma sürecini, özgürlüğünü yeniden 

inşa etmek için stratejik bir adım olarak görmesi, onun içselleştirdiği sembolik 

şiddeti aşma çabasıyla doğrudan bağlantılıdır. Bu süreç, kadınların toplum içindeki 

geleneksel rollerden sıyrılıp kendi kaderlerini belirleme mücadelesinin güzel bir 

örneğidir. Bahar, artık sadece bir eş veya anne değil, bağımsız bir birey olarak kendi 

hayatını yönlendirmek isteyen bir kadın figürü olarak karşımıza çıkmaktadır  

 Bahar ve Timur arasındaki çatışmalar bu bölümde daha da yoğunlaşmıştır. 

Timur’un Bahar’ı ikna çabaları ve kendini affettirme girişimleri, ataerkil bir 



112 
 

yaklaşımla onun hayatını kontrol etme arzusunu simgelemektedir. Bahar ise bu 

çabalara, “Sana olan güvenim bitti; artık kendi hayatımı yaşıyorum” şeklindeki 

kararlılığıyla karşılık vermiştir. Bu, kadının bir eş olarak değil, bir birey olarak 

kimliğini savunduğuna işaret etmektedir. Mesleki bağlamda Bahar, hastanede 

yeniden yetkinliğini ve saygınlığını kazanma mücadelesine devam etmiştir. Bahar’ın 

bir hastasının ailesiyle girdiği tartışmalar, kadınların profesyonel hayatta duygusal 

dayanıklılıklarını sürdürme zorunluluğunu yansıtmaktadır. Özellikle, “Adaletin 

yerini bulmasını sağlayan cesaret, her kadının içindeki en büyük gücüdür” şeklindeki 

ifadesi, onun dayanışmayı ve direnci temsil eden bir figür olduğunu göstermektedir 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024n). 

 Aile ilişkilerinde ise Bahar, çocuklarına olan bağlılığını vurgularken, bu 

bağlılığın kendi bireyselliğini gölgelememesi gerektiğini ifade etmiştir. Özellikle, 

Umay ile olan diyaloglarında, “Sizin için çabalıyorum, ama kendimi de 

unutmamalıyım” şeklindeki sözleri, annelik ve bireysellik arasında denge kurma 

çabasını yansıtmaktadır. Kadın dayanışması da bu bölümde Ayhan Hanım karakteri 

üzerinden güçlü bir şekilde ele alınmıştır. Ayhan Hanım’ın, “Bu dava sadece bir 

boşanma değil; bu, senin özgürlük manifeston” şeklindeki açıklaması, kadınların 

bireysel haklarını savunurken dayanışmanın önemini vurgulamaktadır (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024n). Bu sahne, Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi 

bağlamında ele alınabilir. Kadınlar, toplumun kendilerine dayattığı rolleri zamanla 

içselleştirerek performansı sürekli olarak tekrar ederler. Bahar’ın, eş ve anne 

rollerinden sıyrılarak “kendi hayatını yaşamak” istemesi, toplumsal cinsiyet rollerine 

yönelik bir başkaldırı olarak değerlendirilebilir. Timur’un Bahar’ı ikna etme çabaları, 

erkek egemen sistemin, kadınların bireysel seçimlerini tanımak yerine onları 

manipüle ederek “doğru” kabul edilen rollere geri döndürmeye çalışmasını temsil 

etmektedir. Timur, Bahar’ı affetmeye ve ilişkilerini kurtarmaya ikna etmeye 

çalışarak, onun eş rolüne geri dönmesini beklemektedir. Ancak Bahar, “Sana olan 

güvenim bitti; artık kendi hayatımı yaşıyorum” diyerek, bu performatif kimliği terk 

ettiğini ilan etmektedir. Bu tutum, Bahar’ın artık eş ya da anne olarak tanımlanmak 

istemediğini, kendi bireyselliğini ön plana çıkarmak istediğini göstermektedir. 

Bahar’ın hastane ortamındaki mücadelesi de bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Kadınların mesleki hayatlarında saygınlık kazanmak için sürekli olarak kendilerini 



113 
 

kanıtlamak zorunda olmaları, toplumsal cinsiyet performansının bir yansımasıdır. 

Bahar’ın “Adaletin yerini bulmasını sağlayan cesaret, her kadının içindeki en büyük 

gücüdür” sözü, kadınların geleneksel rollerine hapsolmadan kendi doğrularını 

savunma cesareti gösterebileceğini vurgulamaktadır (Butler, 1990). 

 On beşinci bölüm, Bahar’ın bireysel özgürlük arayışını, aile içindeki 

sorunlarla mücadelesini ve mesleki hayatındaki karmaşıklıkları ele alarak, toplumsal 

cinsiyet eşitsizliklerine dair önemli mesajlar sunmuştur. Bahar’ın karakter gelişimi, 

bu bölümde derin bir şekilde işlenmiştir. Bölüm, Bahar’ın evlilik yıl dönümü 

partisinde Timur’un geçmişteki sadakatsizliğini açıklamasıyla başlar. Bahar’ın, “Biz 

Timur’la ayrılma kararı aldık. Boşanıyoruz,” sözleri, kadının kendini ifade etme ve 

kendi hayatı üzerinde söz sahibi olma çabasını göstermektedir. Bu açıklama, ataerkil 

yapıya meydan okuma niteliği taşımaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024o). Bu 

sahne, Michel Foucault’nun disiplinci toplum ve iktidar teorisi bağlamında ele 

alınabilir. Foucault’ya göre, bireyler, toplumsal normlar ve iktidar mekanizmaları 

aracılığıyla disipline edilir ve şekillendirilir. Bu süreçte, kadınlar özellikle ataerkil 

düzenin kendilerine biçtiği rolleri içselleştirerek toplum içinde “uygun” görülen 

davranışları sergilemeye zorlanır (Foucault, 1977). Bahar’ın yıllardır süregelen 

evliliğini sonlandırma kararı ve bu kararı toplum içinde açıkça dile getirmesi, bu 

disiplin mekanizmalarına karşı açık bir direniş olarak değerlendirilebilir. Evlilik, 

Foucault’nun kavramsallaştırdığı iktidar ilişkileri çerçevesinde, kadınlar üzerinde bir 

kontrol mekanizması olarak işlev görebilmektedir. Timur’un sadakatsizliğine rağmen 

Bahar’ın yıllarca evlilik içinde kalması, toplumun “iyi bir eş” ve “sabırlı bir kadın” 

normlarının yeniden ürettiğini göstermektedir. Ancak Bahar’ın, “Biz Timur’la 

ayrılma kararı aldık. Boşanıyoruz” sözleri, bu normlara karşı bir meydan okuma 

niteliği taşımaktadır. Bu açıklama, kadının kendi hayatı üzerinde söz sahibi olma 

hakkını geri almasını ve ataerkil düzenin dayattığı fedakârlık normlarını reddetmesini 

simgelemektedir. Bahar’ın bu kararını kamuya açık bir şekilde duyurması, 

Foucault’nun “gözetim ve disiplin” kavramlarıyla da ilişkilendirilebilir. Ataerkil 

toplumlarda kadınların özel hayatları sürekli olarak sosyal denetim altında tutulur; 

boşanma gibi kararlar ise genellikle eleştirilir veya kadın için bir başarısızlık olarak 

görülür. Ancak Bahar, toplumun bu baskısına karşı koyarak kendi bireyselliğini ve 

özgürlüğünü savunmaktadır. Bu bağlamda Bahar’ın açıklaması, bireysel bir karar 



114 
 

olduğu kadar kadınların kendilerine biçilen rolleri sorgulama ve onlardan kurtulma 

sürecine dair güçlü bir feminist anlatıdır (Foucault, 1977). 

 Aile dinamiklerinde Bahar’ın, Timur’un başka bir ilişkiden olan kızı Parla’yı 

öğrenmesiyle yaşadığı şok, toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin aile içindeki 

temsillerini vurgulamaktadır. Bahar’ın annesi Gülçiçek’in de tepkisi, bu durumun 

yalnızca Bahar üzerinde değil, kuşaklar arası bir etki yarattığını göstermektedir. 

Gülçiçek’in tansiyonunun yükselmesi, aile içindeki bu çatışmaların fiziksel ve 

duygusal etkilerini de gözler önüne sermiştir. Bölümde mesleki yaşam da önemli bir 

tema olarak işlenmiştir. Hastane sahnelerinde Bahar’ın meslektaşları ve hastalarıyla 

olan ilişkileri, kadının iş hayatındaki mücadelelerini yansıtmaktadır. Özellikle, 

Bahar’ın mesleki etik ve empatiyi ön planda tutarak davranması, kadınların 

profesyonel ortamda duygusal zekâlarını nasıl kullandığını göstermektedir. Kadın 

dayanışması ise bu bölümde güçlü bir şekilde öne çıkmıştır. Bahar’ın avukatı Ayhan 

Hanım ile olan görüşmeleri, kadınların birbirine destek olmasının önemini 

vurgulamaktadır. Ayhan Hanım’ın, “Özgürlüğün için mücadele etmekten asla 

vazgeçme” şeklindeki sözleri, Bahar’ın mücadelesine güç katmıştır. Bölümün 

sonunda Bahar’ın çocuklarına olan bağlılığını ve bu bağlılık üzerinden kendini 

yeniden tanımlama çabalarını görüyoruz. Bahar’ın, “Sizin için savaşırken kendi 

hayatımı unutmak istemiyorum” şeklindeki ifadesi, annelik ve bireysellik arasındaki 

dengeyi sağlamaya çalıştığını göstermektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024o). Bu 

sahneler, Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramı bağlamında ele alınabilir. 

Kadınlar, ataerkil sistemin kendilerine dayattığı rolleri sorgulamadan içselleştirerek 

bu sistemin yeniden üretilmesine katkıda bulunurlar. Bahar’ın, Timur’un başka bir 

ilişkiden olan kızı Parla’yı öğrenmesiyle yaşadığı şok, aile içindeki güç dinamiklerini 

ve ataerkil düzenin kadınlara dayattığı fedakârlık beklentisini gözler önüne 

sermektedir. Bu noktada, Bahar’ın yaşadığı hayal kırıklığı yalnızca eşi Timur’un 

sadakatsizliğiyle değil, toplumun erkeğe verdiği “bağışlanabilir hata yapma” 

hakkıyla da ilgilidir. Bahar’ın annesi Gülçiçek’in de bu durum karşısında duyduğu 

üzüntü ve yükselen tansiyonu, kadınların nesiller boyunca bu tür durumlara karşı 

verdikleri sessiz tepkilerin fiziksel ve duygusal etkilerini yansıtmaktadır. Kadınların 

bu tür olaylar karşısında sadece duygusal yıkıma uğramaları ve sağlıklarının 

bozulması, ataerkil sistemin yarattığı sembolik şiddetin bir sonucudur. Yine hastane 



115 
 

sahnelerinde Bahar’ın meslektaşlarıyla olan etkileşimleri, kadınların iş hayatında 

yaşadıkları görünmez mücadeleleri yansıtmaktadır. Bourdieu’nun sembolik şiddet 

teorisine göre, kadınlar iş hayatında mesleki başarılarını kanıtlamak zorundadır ve 

kendilerinden kadınsı duygusal becerileriyle de “uygun” bir şekilde hareket etmeleri 

beklenmektedir. Bahar’ın mesleki etik ve empatiyi ön planda tutması, toplumun 

kadınlardan beklediği “şefkatli ve anlayışlı” olma kalıbına uygundur, ancak bu 

durum aynı zamanda mesleki yeterliliğinin sorgulanmasına yol açmaktadır. Kadın 

dayanışması teması ise sembolik şiddetin kırılabileceğini gösteren bir alan olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bahar’ın avukatı Ayhan Hanım ile yaptığı görüşmeler, 

kadınların yalnızca bireysel değil, birbirlerine destek olarak toplumsal değişimi 

sağlayabileceklerini vurgulamaktadır. Ayhan’ın, “Özgürlüğün için mücadele 

etmekten asla vazgeçme” sözü, Bahar’a sembolik şiddetin dayattığı sessizlik ve 

kabullenme döngüsünden çıkması için bir motivasyon kaynağı olmuştur. Son olarak, 

Bahar’ın çocuklarına yönelik “Sizin için savaşırken kendi hayatımı unutmak 

istemiyorum” sözleri, annelik ve bireysellik arasındaki çatışmayı sembolik şiddet 

bağlamında değerlendirmek açısından önemlidir. Geleneksel toplum yapısında, 

annelik, bir kadının bireyselliğini kaybetmesi gereken bir fedakârlık alanı olarak 

sunulmaktadır. Bahar’ın bu söylemi ise anneliğin kadının kendi kimliğinden feragat 

etmesi anlamına gelmemesi gerektiğine dair güçlü bir mesaj içermektedir. Bu 

bağlamda, Bahar’ın yaşadığı dönüşüm, sembolik şiddetin kırıldığı ve kadınların 

kendi hayatlarını kontrol etmeye başladıkları bir süreci temsil etmektedir (Bourdieu, 

1984). 

 Sezon finali olan on altıncı bölüm, Bahar’ın hayatındaki çatışmaların ve 

mücadelesinin en üst seviyeye ulaştığı bir anlatı sunmaktadır. Bahar’ın bireysel 

özgürlük arayışını, toplumsal cinsiyet rollerine dair eleştirileri ve ataerkil sistemin 

baskılarına karşı direnişini çok boyutlu bir şekilde işlemiştir. Bölüm, evliliğin 

geleneksel “masal” temasıyla bir ironi oluşturmasıyla başlar. Bahar’ın, “Evlendiğin 

gün masalın biter, evlilik başlar” ifadeleri, toplumun evliliğe yüklediği idealize 

edilmiş anlamı ve kadınların bu süreçte yaşadığı hayal kırıklıklarını gözler önüne 

sermektedir. Bahar’ın evlilik birliğinde gördüğü haksızlıklar, fiziksel ve duygusal 

yalnızlıkla mücadele ederek kimlik arayışına dönüşmektedir (Bülbüloğlu & 

Yeşilyurt, 2024ö). Bu bölüm, Judith Butler’ın toplumsal cinsiyetin performatifliği 



116 
 

teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. Butler’a göre toplumsal cinsiyet, doğuştan 

gelen sabit bir kimlik değil, toplum tarafından şekillendirilen ve sürekli tekrarlanan 

bir performanstır. Kadınlar, toplumun onlara biçtiği rolleri tekrar ederek bu kimliği 

inşa ederler, ancak bu roller sorgulandığında ya da değiştirildiğinde toplumsal yapılar 

sarsılmaya başlar. Bahar’ın, “Evlendiğin gün masalın biter, evlilik başlar” sözleri, 

toplumun evliliğe yüklediği idealize edilmiş anlatıyı yıkmaktadır. Toplum, kadının 

“mutlu bir evlilik” içinde eş ve anne olarak var olmasını beklerken, bu rolün çoğu 

zaman fedakârlık, kimlik kaybı ve bireysel özgürlükten ödün vermek anlamına 

geldiği gerçeği göz ardı edilmektedir. Bahar’ın bu farkındalığı kazanması, onun 

evlilik içinde kendisine biçilen geleneksel kadınlık performansını sorgulaması 

anlamına gelmektedir. Bu noktada, Bahar’ın evlilik içindeki mücadelesi, toplumsal 

cinsiyetin performatif doğasına karşı bir başkaldırı olarak okunabilir. Onun, eşinin 

ihanetini ve toplumun kadından beklediği sessizliği reddederek bireysel kimliğini 

yeniden inşa etme sürecine girmesi, geleneksel kadınlık rollerini kırmaya yönelik bir 

adım olarak değerlendirilebilir. Bahar’ın evliliğin sonlanmasını bir yenilgi olarak 

değil, kendini keşfetme sürecinin bir başlangıcı olarak görmesi, onun yeni bir 

performans inşa etmeye başladığını göstermektedir. Bahar’ın hastane sahneleri de bu 

bağlamda önemlidir. Kadınların profesyonel kimliklerini kanıtlamaya çalışırken, aynı 

zamanda toplumun onlardan beklediği duygusal rollerle mücadele etmeleri gerekir. 

Hastane sahnelerinde Bahar’ın mesleki yeterliliğini defalarca kanıtlamak zorunda 

kalması, ancak bunun sürekli sorgulanması, kadınların mesleki dünyada da toplumsal 

cinsiyet rolleri nedeniyle dezavantajlı bir konumda olduklarını göstermektedir. 

Butler’ın teorisine göre, kadınların mesleki alanda “fazladan” çaba göstermesi, 

onların toplumun kadınlık normlarına uyum sağlamak zorunda olmalarıyla ilgilidir. 

Bahar’ın annelik rolü de toplumsal cinsiyet performansı açısından önemli bir 

dönüşüm yaşamaktadır. Geleneksel olarak, annelik “kendini feda etme” ile eş 

anlamlı görülmektedir. Ancak Bahar, çocuklarını sevmesine ve onların yanında 

olmasına rağmen, sadece “anne” olarak var olmak istemediğini ifade etmektedir. 

Bahar’ın, “Ben sadece çocuklarımın annesi değilim, kendi hayatımı da yaşamak 

istiyorum” şeklindeki sözleri, annelik performansının yeniden tanımlanmasına 

yönelik bir adım olarak görülebilir. Son olarak, Bahar’ın boşanma sürecini yönetme 

biçimi de toplumsal cinsiyet normlarına bir meydan okuma olarak değerlendirilebilir. 



117 
 

Kadınların boşanma sürecinde çoğu zaman suçlu ya da başarısız olarak görülmesi, 

onların evliliği sürdüren taraf olmaları gerektiği inancına dayanır. Ancak Bahar’ın, 

boşanmayı bir kurtuluş ve yeniden doğuş olarak görmesi, onun geleneksel kadınlık 

rollerinden sıyrılarak yeni bir kimlik inşa etmeye başlamasının bir göstergesidir. 

Butler’ın teorisi ışığında değerlendirildiğinde, Bahar’ın hikâyesi, toplumun kadınlara 

dayattığı cinsiyet rollerine karşı bir direniş sürecini temsil etmektedir. Bahar, 

evliliğin, anneliğin ve mesleki kimliğin nasıl inşa edildiğini sorgulamakta ve 

kendisine dayatılan performansları reddederek yeni bir kimlik oluşturma sürecine 

girmektedir. Bu süreç, toplumsal cinsiyet rollerinin değişebilir ve dönüşebilir 

olduğunu gösteren bir örnek olarak değerlendirilebilir. 

 Bahar’ın boşanma süreci, kadınların haklarını savunma mücadelesinin çarpıcı 

bir örneğidir. Bahar’ın avukatı Ayhan’ın, “Müvekkilim ameliyat masasında terk 

edilmiş bir kadındır” şeklindeki savunması, Bahar’ın yaşadığı bireysel travmaları 

toplumsal cinsiyet eşitsizliği bağlamında ele almaktadır. Mahkeme sahneleri, ataerkil 

toplumlarda kadınların hukuk sistemi içinde dahi mücadele etmek zorunda kaldığını 

göstermektedir (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024ö). Bu sahne, Pierre Bourdieu’nun 

Sembolik Şiddet Teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. Bourdieu'ya göre, sembolik 

şiddet bireyin içinde bulunduğu toplumsal yapının dayattığı normları ve baskıları 

içselleştirmesi sonucu kendiliğinden bir itaat göstermesi durumudur. Bu şiddet, 

fiziksel ya da doğrudan baskı şeklinde değil, toplumsal ve kültürel kodlar yoluyla 

bireyin kendini sınırlandırması şeklinde işlemektedir. Bahar’ın boşanma süreci, 

sembolik şiddetin en belirgin örneklerinden biridir. Ataerkil sistem, kadınların evlilik 

içinde fedakârlık yapmasını ve erkek egemen düzeni sorgulamamasını öğütler 

(Bourdieu, 1984).  Bu nedenle, bir kadın boşanma kararı aldığında sadece eşinden 

değil, aynı zamanda toplumun tüm beklentilerinden ve baskılarından da ayrılmaya 

çalışmaktadır. Bahar’ın yaşadığı ameliyat masasında terk edilme travması, sadece 

bireysel bir ihanet değil, kadınların evlilik içinde görünmez emek harcarken 

karşılaştıkları değersizleştirilme sürecinin bir yansımasıdır. Mahkeme sahneleri, 

kadınların sadece aile içinde değil, hukuk sisteminde de haklarını savunmak zorunda 

bırakıldığını göstermektedir. Toplumsal normlar, kadının evlilik içindeki konumunu 

doğal ve değişmez bir yapı olarak sunarken, boşanma sürecinde dahi kadını suçlayan 

bir sistem yaratmaktadır. Bahar’ın avukatı Ayhan’ın, “Müvekkilim ameliyat 



118 
 

masasında terk edilmiş bir kadındır” şeklindeki savunması, bireysel bir dramın yanı 

sıra kadınların toplum içinde uğradıkları sistematik ayrımcılığa ve hukuki 

eşitsizliklere karşı verilen mücadeleyi de göstermektedir. Bourdieu’nun sembolik 

şiddet kavramı bağlamında, Bahar’ın toplum tarafından “terk edilen kadın” olarak 

görülmesi ve bu durumun onun sosyal statüsünü belirleyen bir unsur haline gelmesi, 

kadınların boşanma süreçlerinde maruz kaldığı damgalamayı gözler önüne 

sermektedir. Boşanma, kadınların ekonomik ve sosyal statülerini sarsan bir süreç 

olarak ele alınırken, erkekler için genellikle yeni bir başlangıç olarak görülmektedir. 

Bu durum, kadınların boşanma sonrası hayatta kalma mücadelesinin sadece hukuki 

değil, toplumsal normlar tarafından da zorlaştırıldığını göstermektedir. Bahar’ın 

boşanma sürecinde kendi haklarını savunarak güçlü bir duruş sergilemesi, sembolik 

şiddete karşı bir direniş olarak okunabilir. Kadınların içselleştirdikleri baskıları 

yıkarak kendi hayatlarını yeniden inşa etme süreçleri, Bourdieu’nun toplumsal 

alanlar içinde bireyin hareket edebilme kapasitesini sorguladığı noktayla doğrudan 

ilişkilidir (Bourdieu, 1984). Bahar, hukuk sistemi içinde maruz kaldığı cinsiyetçi 

bakış açısına rağmen, toplumsal normları reddederek ve kendini savunarak sembolik 

şiddete karşı aktif bir direnç göstermektedir. Bu yönüyle, dizinin bu sahnesi, 

kadınların sadece fiziksel, sosyal ve hukuki anlamda da özgürlük mücadelesi vermek 

zorunda olduklarını gösteren çarpıcı bir örnektir. 

 Bahar’ın mesleki yaşamı, kadınların iş dünyasındaki ikincil konumlarını 

sorgulatan bir şekilde işlenmiştir. Bahar’ın hastanedeki profesyonel mücadelesi, 

kadınların hem kişisel hem de mesleki kimlikleriyle saygı görme çabalarını temsil 

etmektedir. Özellikle, Bahar’ın meslektaşları ve hastalarıyla olan etkileşimleri, 

kadınların duygusal dayanıklılıklarının nasıl bir güce dönüştüğünü yansıtmaktadır. 

Bölümde kadın dayanışması teması Ayhan ve Bahar arasındaki ilişki üzerinden güçlü 

bir şekilde işlenmiştir. Ayhan’ın, “Özgürlük için mücadele etmekten asla vazgeçme” 

ifadesi, kadınların birbirine ilham veren dayanışma bağlarını vurgulamaktadır 

(Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024ö). Bahar’ın hastanedeki mesleki mücadelesi, 

kadınların iş dünyasında karşılaştıkları toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini ve mesleki 

kimliklerini sürekli kanıtlama zorunluluklarını gözler önüne sermektedir. Hastane 

ortamında yaşadığı deneyimler, Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramıyla 

açıklanabilir. Sembolik şiddet, açık baskı veya fiziksel zorlama olmadan bireylerin 



119 
 

toplumsal normlar içinde kendilerini kısıtlayan rolleri içselleştirmeleriyle 

işlemektedir (Bourdieu, 1984). Bahar’ın meslektaşları tarafından yetkinliğinin sürekli 

sorgulanması, hem bir doktor hem de toplumsal cinsiyet rolleri üzerinden 

değerlendirilmesine neden olmaktadır. Bahar’ın hastanede erkek meslektaşlarının 

doğal bir otorite figürü olarak kabul edilmesi, ancak kendisinin her adımda 

yeterliliğini kanıtlamak zorunda bırakılması, kadınların mesleki alanda dezavantajlı 

konuma itildiğini göstermektedir. Bahar’ın kararlarının sürekli eleştirilmesi ve onun 

profesyonel kapasitesinin sorgulanması, kadınların iş hayatında erkeklere kıyasla 

daha fazla mücadele etmek zorunda olduklarının bir göstergesidir. Ancak Bahar, bu 

sembolik şiddete karşı direniş göstererek mesleki yeterliliğini tekrar tekrar ortaya 

koymaktadır. Bahar’ın avukatı Ayhan ile olan ilişkisi, kadın dayanışmasının 

sembolik şiddete karşı bir direnç mekanizması oluşturduğunu göstermektedir. 

Ayhan’ın “Özgürlük için mücadele etmekten asla vazgeçme” sözü, bireysel 

mücadelenin kolektif dayanışma ile desteklenmesi gerektiğini vurgulamaktadır. 

Bahar, yalnızca bireysel olarak değil, diğer kadınlarla birlikte mücadele ederek 

güçlenmektedir. Hastane ortamında yaşadığı mesleki baskılara rağmen yılmadan 

çalışmaya devam etmesi, sembolik şiddetin pasif bir şekilde içselleştirilmesine karşı 

aktif bir direniş olarak değerlendirilebilir. Bu süreçte, kadınların yalnız olmadıkları 

ve birbirlerine destek olarak ataerkil yapıların baskılarına karşı durabilecekleri mesajı 

verilmektedir. Bahar’ın mesleki kimliğini koruma çabası, kadınların toplumsal 

cinsiyet kalıplarını kırma mücadelelerine güçlü bir örnek oluşturmaktadır. 

 Bölümün sonunda, Bahar’ın bireysel özgürlük arayışında bir dönüm 

noktasına ulaştığı görülmektedir. “Bu hayat benim, kararlarım da benim olacak” 

şeklindeki kararlılığı, kadınların toplumsal normlara meydan okuyarak özgürleşme 

çabalarını vurgulamaktadır. 16. bölüm, toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin kadınların 

yaşamındaki yansımalarını güçlü bir şekilde ele alarak sezonu anlamlı bir noktada 

tamamlamaktadır (Bülbüloğlu & Yeşilyurt, 2024ö). Bahar’ın bireysel özgürlük 

arayışında ulaştığı dönüm noktası, Butler’ın toplumsal cinsiyetin performatifliği 

teorisi çerçevesinde değerlendirilebilir. Bahar’ın, “Bu hayat benim, kararlarım da 

benim olacak” ifadesi, kendisine dayatılan geleneksel kadınlık rollerini reddetmesi 

ve kendi kimliğini inşa etme çabasının bir yansımasıdır. Yıllarca toplumun ve 

ailesinin ona biçtiği fedakâr anne ve eş rolünü üstlenmiş olan Bahar, artık bu kimliği 



120 
 

sorgulayarak kendi bireyselliğini ön plana çıkarmaktadır. Bahar’ın bu kararlılığı, 

kişisel bir dönüşümün yanında toplumsal normlara karşı bir direniştir. Onun 

evliliğinde, mesleğinde ve aile içindeki rollerinde yaşadığı çatışmalar, geleneksel 

kadınlık performansının kırılmaya başladığını göstermektedir. Butler’ın teorisine 

göre toplumsal cinsiyet rolleri ancak bireylerin onları yeniden üretmeyi 

reddetmesiyle değiştirilebilir (Butler, 1990).  Bahar’ın artık kendi hayatını kontrol 

altına almak istemesi ve kararlarını kendisi vermeye başlaması, bu değişimin bir 

göstergesidir. Aynı zamanda Bahar’ın bu süreci, Pierre Bourdieu’nun sembolik 

şiddet kavramı bağlamında da değerlendirilebilir. Bahar, yıllarca bu normları 

sorgulamadan yaşamış, ancak yaşadığı deneyimler sonucunda içinde bulunduğu 

düzeni fark ederek ona karşı koymaya başlamıştır. Kendi kimliğini keşfetme süreci, 

sembolik şiddetin içselleştirilmiş formlarına karşı bir uyanışı ve bu baskıları 

reddetmeyi temsil etmektedir. Bahar’ın özgürlüğünü kazanma sürecinde kadın 

dayanışmasının önemi de önemşi bir nokta olarak karşımıza çıkmaktadır. Onun, 

avukatı Ayhan ve diğer kadın karakterlerle olan ilişkileri, bireysel mücadelenin 

ancak kolektif destekle güçlenebileceğini göstermektedir. Bu bağlamda, Bahar’ın 

yolculuğu kendi özgürlüğünü kazanma çabasının yanında, kadınların birbirini 

destekleyerek ataerkil düzenin dayattığı normları sorgulama ve değiştirme gücüne 

sahip olduklarını gösteren bir anlatıdır. 

 

3.2. Dr. Cha Dizisi ve Kadın Karakterlerin İncelenmesi 

 Bu bölümde Dr. Cha Dizisi’nin on altı bölümü, toplumsal cinsiyet rolleri, aile 

yapısı, kuşak çatışması ve bireysel özgürleşme temaları çerçevesinde analiz 

edilmiştir. Böylece dizinin Türk versiyonu ile yapılacak karşılaştırma için bir temel 

oluşturulmuştur. 



121 
 

 

Görsel 9. Dr. Cha Dizi Afişi  

Kaynak: JustWatch. (t.y.). Doctor Cha Jeong Suk. Erişim adresi: https://www.justwatch.com/tr/tv-

sovu/dr-cha-jung-sook 

 

3.2.1. Dr. Cha Dizisinde Kadın Temsilleri 

 Cha Jeong-sook, dizinin başkarakteri olarak Kore toplumunda ev ve aile 

sorumluluklarına odaklanmış bir anne ve eş rolüyle tanıtılır. Erken yaşta doktorluk 

kariyerinden vazgeçmiş ve tüm zamanını ailesine adamış bir kadın olarak, Kore’deki 

geleneksel kadın imajının bir yansımasını sunar. Ancak dizinin ilerleyen 

bölümlerinde Jeong-sook, bireysel kimliğini yeniden keşfetme ve bağımsızlık 

yolculuğuna çıkar (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023a). Foucault’un disiplinci 

toplum teorisi ile Jeong-sook’un karakteri çözülebilir. Foucault’ya göre, toplum 

bireyleri belirli kurallara uyum sağlamaya zorlar (Gölbaşı, 2011).   Butler’ın 

toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi çerçevesinde, Jeong-sook’un “ev hanımı” 

performansını terk etmesi ve yeni bir bireysel kimlik arayışına girmesi, Kore 

toplumundaki kadınların modernleşme sürecinde yaşadıkları çelişkilerin bir 

yansıması olarak değerlendirilebilir (Oralgül, 2016). 



122 
 

 

Görsel 10.  Cha Jeong-sook 

Kaynak: Namu Wiki (t.y.). Cha Jeong‑Sook. Erişim adresi: 

https://en.namu.wiki/w/%EC%B0%A8%EC%A0%95%EC%88%99  

 

 

 

Tablo 8. Cha Jeong-sook Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Cha Jeong-sook Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Cha Jeong-sook, erken yaşta 

doktorluk kariyerinden vazgeçerek 

ev ve aile sorumluluklarına 

adanmış bir anne ve eş rolüyle 

temsil ediliyor. Bu durum, Kore 

toplumunda kadına biçilen 

geleneksel rollerin (özellikle ev ve 

aile öncelikli rollerin) sembolik 

olarak inşa edildiğini gözler önüne 

serer. 

Medyada, Cha Jeong-sook’un 

geleneksel kadın imajını 

yansıtması, toplumun kadına biçtiği 

rollerin kültürel kodlar aracılığıyla 

nasıl yeniden üretildiğini ve 

pekiştirildiğini ortaya koyar. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Cha Jeong-sook, aile ve toplum 

tarafından dayatılan normatif roller 

çerçevesinde disipline edilmiş bir 

figür olarak ortaya konur. Ancak 

dizinin ilerleyen bölümlerinde, bu 

disiplinci yapının ötesine geçerek 

bireysel kimliğini yeniden keşfetme 

Foucault’nun teorisi, Cha Jeong-

sook’un ataerkil normlar ve disiplin 

mekanizmalarıyla nasıl 

şekillendirildiğini, ardından bu 

baskılara karşı nasıl direndiğini ve 

özgürleşme sürecine girdiğini 

açıklamakta yararlı olur. 



123 
 

yolculuğuna girer. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Cha Jeong-sook, “ev hanımı” 

olarak belirlenen performansını terk 

edip, yeni bir bireysel kimlik 

arayışına girerek normatif cinsiyet 

rollerinden sapma örneği sunar. 

Butler’ın yaklaşımı çerçevesinde, 

Cha Jeong-sook’un normatif rolleri 

yeniden üretmek yerine bunları 

sorgulaması, toplumsal cinsiyetin 

performatif doğasının altını çizer. 

Bu durum, kadının kimliğinin sabit 

olmadığını, sürekli yeniden inşa 

edilebileceğini göstermektedir. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

Cha Jeong-sook’un ilk dönem rolü, 

ailesine adanmışlık ve ev içi 

sorumluluklar çerçevesinde 

duygusal emeği yoğun şekilde 

sergilemektedir. Ancak, bireysel 

kimliğini yeniden keşfetme 

sürecinde bu geleneksel duygusal 

emeğin sınırları sorgulanır. 

Bu yaklaşım, Cha Jeong-sook’un 

başlangıçta toplumsal beklentilere 

uygun duygusal emek üretimini, 

sonrasında ise bu rollerin ötesine 

geçerek bireysel kimliğini ortaya 

koyma çabasını değerlendirmemize 

olanak tanır. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

Cha Jeong-sook, toplumsal 

normların ve ataerkil değerlerin 

getirdiği rolleri içselleştirmiş bir 

şekilde, sembolik şiddetin etkisi 

altında kalmaktadır. Bireysel 

kimliğini yeniden inşa etme çabası, 

bu sembolik şiddete karşı bir 

direniş olarak yorumlanabilir. 

Bourdieu’ya göre, toplumsal 

normların bireylere dayatılması, 

onların özgürlük alanını kısıtlar. 

Cha Jeong-sook’un, geleneksel 

rolleri aşarak kendi kimliğini 

sorgulaması, ataerkil sembolik 

şiddetin aşılması sürecini ortaya 

koyar. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

Cha Jeong-sook’un deneyimleri, 

sadece toplumsal cinsiyet değil; 

aynı zamanda yaş, mesleki geçmiş 

ve aile içi roller gibi diğer kimlik 

unsurlarıyla da kesişmektedir. 

Crenshaw’ın yaklaşımı, karakterin 

deneyimlerinin çok boyutlu 

olduğunu ve normatif rollere ek 

olarak diğer sosyal faktörlerin de 

baskı oluşturduğunu ortaya koyar. 

Bu sayede, Cha Jeong-sook’un 

özgürleşme süreci daha katmanlı 

bir analizle değerlendirilebilir. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi Cha Jeong-sook, geleneksel kadın 

rollerini sorgulayarak, kadın 

dayanışması ve bireysel özgürleşme 

yoluyla toplumsal normlara 

meydan okur ve kendi kimliğini 

yeniden inşa eder, böylece 

feminizmin kadınların toplumsal 

baskılara karşı kendilerini savunma 

ve özgürleşme hakkını savunan 

temel ilkesini benimser. 

Bell Hooks’un feminizm teorisi, 

kadınların toplumsal rollerin 

ötesine geçerek kendi kimliklerini 

yaratmalarını ve toplumsal değişim 

için kolektif güç kullanmalarını 

savunur; Cha Jeong-sook’un 

hikâyesi, bu özgürleşme sürecinin 

somut bir örneğidir. 

 

Jeong-sook’un kızı; Seo Yi-rang, genç ve bağımsız bir karakter olarak, 

annesinin geleneksel rollerini sorgulamaktadır. Yi-rang, annesinin tüm hayatını 

aileye adamasını eleştirerek kendi bağımsız yolunu çizmeye çalışmaktadır. Dizinin 

bir bölümünde “Anneme benzemek istemiyorum, ben kendi hayatımı yaşamak 

istiyorum” sözleri, geleneksel cinsiyet rollerine meydan okuma arzusunu dile getirir. 

Yi-rang, modern toplumda kadınların bireysel kimlik arayışını temsil etmektedir. Bir 

bölümde “Benim hayallerim sadece bir evlilik veya aile değil, kendi hedeflerim var” 

şeklindeki ifadesi, kadınların modernleşme sürecinde karşılaştıkları toplumsal 

önyargıları aşma çabasını vurgulamaktadır. Yi-rang karakteri, yeni kuşağın 



124 
 

bağımsızlık ve bireysellik müdadelesinin bir sembolü olarak görülebilir (Kim Dae‑jin 

& Jung Yeo‑rang, 2023a). 

 

Görsel 11. Seo Yi-rang  

Kaynak: Onedio (2024). Bahar Dizisinin Orijinal Versiyonu Olan Dr. Cha’da Karakterleri Hangi 

Oyuncular Canlandırıyor? Erişim adresi: https://www.onedio.com/haber/bahar-dizisinin-orijinal-

versiyonu-olan-dr-cha-da-karakterleri-hangi-oyuncular-canlandiriyor-1207524 

 

 

Tablo 9. Seo Yi-rang Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Seo Yi-rang Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Yi-rang, geleneksel figürden farklı, 

genç, bağımsız ve bireysel 

hedeflere odaklanan bir kadın imajı 

olarak temsil edilir. 

Medya unsurları ve söylemler, Yi-

rang’ın geleneksel cinsiyet rollerini 

reddetmesiyle modern kadın 

kimliğini sembolik olarak inşa 

ettiğini göstermektedir. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Yi-rang, “Anneme benzemek 

istemiyorum, ben kendi hayatımı 

yaşamak istiyorum” sözleriyle 

normatif cinsiyet rollerine meydan 

okur ve kendi özgün performansını 

ortaya koyar. 

Bu yaklaşım, Yi-rang’ın toplumsal 

cinsiyetin sabit bir kimlik 

olmadığını, sürekli yeniden üretilen 

bir performans olduğunu ortaya 

koyan davranışlarıyla örnek teşkil 

ettiğini vurgular. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Yi-rang, ataerkil aile yapısının ve 

toplumsal normların dayattığı 

disiplin mekanizmalarına karşı 

bireysel özgürlüğünü savunarak 

hareket eder. 

Yi-rang’ın geleneksel beklentilere 

karşı gelerek kendi yolunu çizme 

çabası, mevcut güç yapılarının 

sorgulanmasına ve yeniden 

yapılandırılmasına işaret eder. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

Yi-rang, annesinin ev içindeki 

yoğun duygusal emeğini 

eleştirirken, kendi yaşamında 

duygusal ve mesleki bağımsızlık 

arayışına yönelir. 

Bu durum, geleneksel kadın 

rollerinde beklenen duygusal 

emeğin yoğunluğunu aşarak, 

bireysel kimliğin ve özgürlüğün ön 

plana çıkarılması şeklinde 



125 
 

değerlendirilebilir. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

Yi-rang, toplumsal cinsiyet 

normlarının uyguladığı sembolik 

şiddeti reddederek, “Benim 

hayallerim sadece bir evlilik veya 

aile değil, kendi hedeflerim var” 

diyerek bireysel direnişini ortaya 

koyar. 

Normların içselleştirilmesine karşı 

geliştirdiği bu tavır, ataerkil 

beklentilere ve sembolik şiddete 

karşı bir protesto niteliği taşır; 

karakterin bireysel özgürlüğünü ve 

kimliğini yeniden inşa etme 

çabasını yansıtır. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi  

Yi-rang, gençliği, modern yaşam 

beklentileri ve bireysel kimlik 

arayışı bağlamında, cinsiyetin yanı 

sıra yaş ve sosyal konum gibi diğer 

unsurların etkisiyle şekillenen çok 

boyutlu bir deneyim sunar. 

Bu kesişimsel yaklaşım, Yi-rang’ın 

deneyimlerinin yalnızca cinsiyet 

üzerinden değil, diğer sosyal kimlik 

boyutlarıyla etkileşim içinde 

olduğunu ve bu etkileşimin 

karakterin özgürleşme 

mücadelesinde önemli rol 

oynadığını ortaya koyar. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi Yi-rang, feminist bir bakış açısıyla, 

toplumsal cinsiyet eşitsizliğine 

karşı mücadele eder ve kendi 

kimliğini oluşturan farklı 

bileşenleri sorgular. 

Hooks’a göre, feminizm sadece 

kadınların toplumsal eşitlik 

mücadelesi değil, tüm toplumu 

dönüştürme amacına hizmet eder. 

Yi-rang, bu perspektifle toplumsal 

cinsiyet rollerini sorgularken, 

feminist bir duruş sergiler ve 

özgürleşme sürecini başlatır. 

 

 

 Choi Seung-hee, hikâyede Seo In-ho’nun eski sevgilisi ve meslektaşı olarak 

yer almaktadır. Hem kişisel hem de profesyonel bağları nedeniyle olay örgüsünde 

karmaşık ve çatışmalı bir rol üstlenmektedir. Seung-hee’nin varlığı, hikâye deki 

ilişkiler ağını derinleştirirken, özellikle Cha Jeong-suk ve Seo In-ho arasındaki 

evlilik dinamiklerini etkileyen önemli bir unsur haline gelmektedir. Seung-hee’nin 

hikâye deki rolü, geçmişin gölgesini temsil etmektedir. Seo In-ho ile olan geçmiş 

ilişkisi, ikisi arasında devam eden bir gerilim yaratırken, aynı zamanda Cha Jeong-

suk’un kendi kimlik ve özgüven arayışında bir dönüm noktası olarak hizmet 

etmektedir. Seung-hee’nin profesyonel bir ortamda In-ho ile aynı pozisyonda 

bulunması, kişisel çatışmalarının iş yaşamına da yansımasına neden olmaktadır. Bu 

durum, hem rekabeti hem de eski duyguların yeniden su yüzüne çıkmasını 

tetiklemektedir. Seung-hee’nin çocuk sahibi olması, hikâyede kilit bir dönüm 

noktasıdır. Bu durum, yalnızca Seung-hee’nin kişisel hikâyesini zenginleştirmekle 

kalmamakta, aynı zamanda Cha Jeong-suk’un evliliği ve In-ho ile olan ilişkisini daha 

karmaşık bir hale getirmektedir. Seung-hee’nin çocuğu, In-ho için geçmişten gelen 

bir bağın devamı niteliğinde görülmekte ve hikâyenin ana çatışma noktalarından 

birini oluşturmaktadır. Seung-hee, hikâyede yalnızca bir “eski sevgili” figürü 

olmaktan öte, güçlü bir birey olarak karşımıza çıkmaktadır. Profesyonel 



126 
 

kariyerindeki başarısı ve bağımsız tavrı, onun hikâyeye kattığı derinliği artırırken, 

izleyiciyi onun duygusal dünyasını anlamaya davet etmektedir. Geçmiş, kariyer ve 

aile bağları arasında sıkışmış bir kadın olarak Seung-hee, hikâyenin dramatik 

katmanlarını derinleştirerek izleyiciye karmaşık ve etkileyici bir karakter 

sunmaktadır (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023a). 

 

Görsel 12.  Choi Seung-hee  

Kaynak: Namu Wiki (t.y.). Cha Jeong‑Sook. Erişim adresi: 

https://en.namu.wiki/w/%EC%B0%A8%EC%A0%95%EC%88%99 

  

 

 Dr. Cha’nın annesi Oh Deok-rye, dizide geleneksel Kore aile yapısının bir 

temsilcisi olarak yer almaktadır. Kadının asli görevinin aileyi bir arada tutmak 

olduğuna inanır ve bu görüşünü sıkça dile getirmektedir. “Kadın dediğin ailesini bir 

arada tutmalı, erkeği desteklemeli” sözleri, Kore’deki geleneksel aile yapısına dair 

derin bir eleştiriyi temsil etmektedir. Deok-rye’nin bu muhafazakâr tutumu, genç 

nesil kadınların bağımsızlık arayışıyla çatışır. Yi-rang’ın kariyer hedeflerini 

eleştirerek “Kariyer peşinde koşacaksan evde huzur arama” şeklindeki tepkisi, 

nesiller arasındaki çatışmayı öne çıkarmıştır (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023a). 

 



127 
 

Tablo 10. Choi Seung-hee Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. 

Kuramsal 

Yaklaşım 

Choi Seung-hee Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil 

Teorisi 

Choi Seung-hee, “eski sevgili” 

stereotipinin ötesine geçen, hem 

akademik hem de annelik 

kimliğiyle çok katmanlı temsil 

edilen bir kadındır. 

Temsil düzleminde Seung-hee, kadın 

karakterlerin tek boyutlu aşk 

figürlerine indirgenmediğini, çoklu 

kimlikler üzerinden temsil 

edilebileceğini gösterir. 

Judith Butler’ın 

Performatiflik 

Teorisi 

Seung-hee, hem akademisyen hem 

de anne olarak, toplumsal cinsiyetin 

tekrar eden eylemler yoluyla inşa 

edildiğini ortaya koyan bir 

performans sergiler. 

Seung-hee’nin geleneksel kadın 

rollerinin dışına çıkması ve özgün 

kimliğini yeniden kurması, toplumsal 

cinsiyetin sabit olmadığını gösterir. 

Michel 

Foucault’nun 

Disiplin ve İktidar 

Teorileri 

Seung-hee, In-ho ile olan 

profesyonel geçmişi ve özel 

hayatındaki çatışmalarla hem 

duygusal hem de kurumsal iktidar 

ilişkilerine maruz kalır. 

Bu yapı, kadının hem aile hem de 

kariyer ortamlarında gözetim, norm ve 

otorite mekanizmalarına karşı nasıl 

konumlandığını gösterir. 

Arlie Hochschild’ın 

Duygusal Emek 

Teorisi 

Seung-hee, çocuğu ve kariyeri 

arasında sıkışmış bir figür olarak, 

bastırılmış duygularını kontrol 

ederek görünmeyen duygusal 

emeği üstlenir. 

Kadınlardan beklenen “sakinlik”, 

“anlayış” gibi duygusal beklentilerin, 

Seung-hee’nin karakterinde nasıl 

içselleştirildiği ve bu yükü nasıl 

taşıdığı görülür. 

Pierre 

Bourdieu’nun 

Sembolik Şiddet 

Teorisi 

Seung-hee’nin annelik rolü 

üzerinden yargılanması, toplumun 

ahlaki normları ve ataerkil kültürün 

baskısıyla şekillenir. 

Bu durum, onun seçimlerinin sürekli 

sorgulanmasıyla ortaya çıkan sembolik 

şiddetin, kadın kimliği üzerindeki 

görünmez baskısını temsil eder. 

Kimberlé 

Crenshaw’ın 

Kesişimsellik 

Teorisi 

Seung-hee’nin akademik kimliği, 

anneliği ve cinsiyeti arasında 

kesişen roller çatışma yaratır. 

Bu karakter, kadının yalnızca bir 

özelliğiyle değil, çoklu kimlik 

kesişimlerinde nasıl mücadele verdiğini 

görünür kılar. 

Bell Hooks’un 

Feminizm Teorisi 

Seung-hee, özgürlük arayışı, 

profesyonel duruşu ve toplumsal 

beklentilere karşı geliştirdiği 

direnişle patriyarkal yapıyı 

sorgular. 

Kadının kendi yaşamını tanımlama 

hakkını savunur. Hooks’un feminist 

perspektifiyle, Seung-hee bağımsız 

kadın kimliğini güçle temsil eder. 

 



128 
 

 

Görsel 13. Oh Deok-rye  

Kaynak:  IDN Times (2023). 5 Karakter Ibu di Drakor Doctor Cha, Siapa Favoritmu? Erişim adresi: 

https://www.idntimes.com/korea/kdrama/karakter-kesayangan-di-drakor-doctor-cha-c1c2-01-sx71h-

cyz1sv 

 

Tablo 11. Oh Deok-rye Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Oh Deok-rye Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Oh Deok-rye, geleneksel Kore aile 

yapısının bir temsilcisi olarak, 

kadının asıl görevinin aileyi bir 

arada tutmak ve erkeği desteklemek 

olduğuna inanan bir figür olarak 

sunulmaktadır. 

Medya metinlerinde, Deok-rye’nin 

söylemleri ve davranışları, 

geleneksel kadın rollerinin kültürel 

kodlar ve semboller aracılığıyla 

nasıl inşa edildiğini ve 

yansıtıldığını göstermektedir. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Deok-rye, aile içinde normların 

uygulanması ve disiplin 

mekanizmalarının devreye 

sokulması yoluyla ataerkil düzeni 

sürdürmeye çalışır. 

Foucault’nun teorisi çerçevesinde, 

Deok-rye’nin otoriter söylemleri ve 

uygulamaları, aile içi denetim 

mekanizmalarını ve toplumsal güç 

ilişkilerini yeniden üretir. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Deok-rye, “Kadın dediğin ailesini 

bir arada tutmalı, erkeği 

desteklemeli” gibi ifadelerle, 

normatif cinsiyet rollerini sürekli 

tekrarlayan bir performans 

sergilemektedir. 

Butler’a göre, Deok-rye’nin 

davranışları, toplumsal cinsiyet 

rollerinin doğal olmadığı, sosyal 

olarak inşa edilen performanslar 

olduğunu ortaya koyar. Bu 

performans, genç neslin alternatif 

kimlik arayışlarıyla çatışır. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

Deok-rye’nin muhafazakâr ve 

otoriter tutumu, toplumsal normları 

doğal ve sorgulanamaz hale getiren 

sembolik şiddeti uygulamaktadır. 

Bourdieu’nun kavramı 

çerçevesinde, Deok-rye’nin 

geleneksel normları zorla kabul 

ettirmesi, kadınların bireysel 

özgürlüklerini kısıtlayan ataerkil 

yapının yeniden üretilmesine 

katkıda bulunur. 



129 
 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi  

Deok-rye’nin karakteri, cinsiyetin 

yanı sıra yaş ve kültürel bağlam 

gibi unsurların etkileşimiyle 

şekillenen geleneksel normların 

baskısını temsil eder. 

Crenshaw’ın yaklaşımı, Deok-

rye’nin deneyimlerinin sadece 

cinsiyete dayalı kalmayıp, aynı 

zamanda yaş, kültür ve aile içindeki 

roller gibi unsurlarla da 

pekiştirildiğini vurgular. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi Deok-rye’nin geleneksel kadınlık 

anlayışı, patriyarkal toplumun 

kadına biçtiği rolün ötesine geçmek 

yerine, bu rolü destekler. 

Hooks’un feminizm anlayışına 

göre, Deok-rye, kadının ev içindeki 

rollerinin yalnızca bireysel olarak 

değil, toplumsal olarak da 

pekiştirilmesi gerektiğini savunur. 

Bu yaklaşım, kadının 

özgürleşmesini engelleyen 

geleneksel, ataerkil değerlerin 

sürdüğünü gösterir. 

 

 Kwak Ae-shim, hikâyede geleneksel Kore aile yapısını temsil eden bir 

kayınvalide olarak yer almaktadır. Cha Jeong-suk’un kayınvalidesi olan Ae-shim, 

genellikle baskın, otoriter ve eleştirel tavırlarıyla dikkat çeken bir karakterdir. Kore 

kültüründe kayınvalidelik rolüne özgü geleneksel değerleri ve beklentileri 

yansıtması, onun karakterini daha güçlü ve tanıdık bir figür haline getirmektedir. 

Başlangıçta Ae-shim, eleştirel ve talepkar tavırlarıyla Cha Jeong-suk üzerinde ciddi 

bir baskı unsuru oluşturmaktadır. Bu yönüyle, hikâyenin ilk bölümlerinde izleyiciye 

mesafeli ve çatışmacı bir figür gibi görünmektedir. Ancak hikâyenin ilerleyen 

bölümlerinde kansere yakalanması, bu katı tavırların ardında yatan insani yönleri 

açığa çıkarmaktadır. Ae-shim’in hastalığı, yalnızca onun karakter gelişimini değil, 

aynı zamanda aile içindeki ilişkilerin de yeniden şekillenmesini sağlamaktadır. Kwak 

Ae-shim’in hastalığı, karakterde önemli bir dönüşüm başlatmaktadır. Bu süreçte, sert 

ve eleştirel tavırlarının yerini daha kırılgan ve destek gerektiren bir tutum almaktadır. 

Ae-shim’in bu dönüşümü, yalnızca onun duygusal derinliğini artırmakla 

kalmamakta, aynı zamanda Cha Jeong-suk ile olan ilişkisine de farklı bir boyut 

kazandırmaktadır. Hikâye, Ae-shim’in bu zorlu süreciyle birlikte aile bağlarının 

güçlenmesi ve geçmiş çatışmaların yeniden değerlendirilmesi gibi temalarla 

zenginleşmektedir. Ae-shim’in hikâye deki varlığı, yalnızca geleneksel bir 

kayınvalide figürünü yansıtmakla kalmamakta, aynı zamanda değişim, kırılganlık ve 

insani dayanışma gibi evrensel temaları da işlemektedir. Onun geleneksel rollerden 

modern bir farkındalığa geçişi, izleyiciyi derinden etkileyen bir karakter yolculuğu 

sunmaktadır (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023a). 

 



130 
 

 

Görsel 14. Kwak Ae-shim   

Kaynak: Chauhan, R. (2023a). Kwak Ae‑Sim: Doctor Cha Character Explained. Erişim adresi: 

https://theenvoyweb.com/explainers/kwak-ae-sim-doctor-cha-character/ 

 

 

Tablo 12. Kwak Ae-shim Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Kwak Ae-shim Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Kwak Ae-shim, geleneksel Kore 

aile yapısının kayınvalidelik rolünü 

temsil eden; baskın, otoriter ve 

eleştirel özelliklerle inşa edilmiş bir 

figürdür. 

Ae-shim, Kore kültüründeki 

kayınvalidelik normlarının, aile 

düzeni ve otoritenin nasıl yeniden 

üretildiğini gösteren görsel ve sözel 

unsurlar aracılığıyla temsil 

edilmesiyle, izleyicide tanıdık 

ancak sorgulanabilir bir geleneksel 

kadın imajı oluşturur. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Ae-shim, aile içinde normların 

uygulanması ve disiplin 

mekanizmalarını devreye sokarak 

ataerkil düzeni sağlamaya çalışır. 

Foucault’nun teorisi, Ae-shim’in 

aile içindeki denetim ve iktidar 

uygulamalarını, normların birey 

üzerinde nasıl etki yarattığını 

açıklamada kullanılır. Hastalık 

nedeniyle yaşadığı dönüşüm, bu 

disiplinci yapının sorgulanması ve 

yeniden yapılandırılmasına işaret 

eder. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Ae-shim, geleneksel kayınvalidelik 

rolünü sürekli performe eden bir 

karakter olarak ortaya çıkar. 

Butler’a göre, Ae-shim’in 

davranışları, toplumsal cinsiyet 

rollerinin doğal olmadığı, sosyal 

olarak inşa edilen performanslar 

olduğunu ortaya koyar. Bu 

performans, genç neslin alternatif 

kimlik arayışlarıyla çatışır. 



131 
 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

Ae-shim, geleneksel kayınvalidelik 

normlarını sorgulamadan 

içselleştirerek, aile içinde otoriteyi 

ve denetimi sürdürür. 

Bourdieu’ya göre, Ae-shim’in 

davranışları, toplumsal normların 

ve ataerkil değerlerin birey 

üzerindeki baskısını (sembolik 

şiddet) göstermektedir. Ancak, 

hastalık süreciyle dönüşüm 

yaşaması, bu baskıların aşılmaya 

çalışıldığını da işaret eder. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

Ae-shim, başlangıçta duygusal 

olarak baskın, talepkar ve eleştirel 

bir tutum sergilerken, hastalık 

süreciyle birlikte duygusal 

kırılganlık ve insani yanlarını 

ortaya koyar. 

Hochschild’ın teorisi, Ae-shim’in, 

duygusal emeğin yoğun biçimde 

beklendiği geleneksel rolleri 

sürdürürken, sonrasında yaşadığı 

kırılganlıkla duygusal yükün ve 

insani yanların ortaya çıkmasıyla, 

duygusal emeğin farklı boyutlarını 

yansıttığını gösterir. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

Ae-shim’in deneyimleri, 

kayınvalidelik rolüyle birlikte yaş, 

kültürel beklenti ve aile içi roller 

gibi unsurların etkileşimiyle 

şekillenmektedir. 

Crenshaw’ın kesişimsellik 

yaklaşımı, Ae-shim’in 

deneyimlerinin yalnızca cinsiyete 

dayalı kalmayıp, aynı zamanda yaş, 

kültürel ve ailevi rollerin 

etkileşimiyle de belirlendiğini 

ortaya koyar. Bu sayede, karakterin 

dönüşüm süreci çok boyutlu olarak 

analiz edilebilir. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi Ae-shim’in geleneksel kayınvalide 

rolü, patriyarkal toplumda kadına 

biçilen sınırlı rolleri ve gücü 

pekiştiren bir tutum sergiler. 

Bell Hooks’a göre, Ae-shim’in 

davranışları, kadının evdeki otoritesinin 

patriyarkal değerler doğrultusunda nasıl 
sınırlandırıldığını ve kadının 

özgürleşmesinin önündeki engelleri 

gösterir. Ancak, hastalık süreciyle 
birlikte, bu geleneksel kayınvalide 

figürü duygusal bir dönüşüm geçirerek, 

empati ve insani dayanışmanın önemli 
olduğu bir anlayışa evrilir. 

 

 Jeon So-ra, hikâyede Seo Jung-min’in kız arkadaşı olarak yer almakta ve 

daha çok yan bir figür olarak temsil edilmektedir. Ancak So-ra, gençliği, kariyer hırsı 

ve ilişkilerdeki kararsızlıklarıyla dikkat çeken bir karakterdir. Hikâyedeki varlığı, 

hem Seo Jung-min’in gelişimini hem de aile içindeki gençlik temalarını yansıtarak 

olay örgüsüne dolaylı katkı sağlamaktadır. So-ra, kariyer odaklı bir genç kadın 

olarak, bireysel hedeflerini önceliklendiren bir yapıya sahiptir. Bu özelliği, onun 

modern ve bağımsız bir figür olarak hikâyeye dâhil olmasını sağlamaktadır. Ancak 

bu odak, aynı zamanda Jung-min ile olan ilişkisinde çatışmalara ve derinlikli 

sorgulamalara neden olmaktadır. İkili arasındaki ilişki, bir yandan gençlik aşkının 

heyecanını taşırken, diğer yandan kariyer, bireysel özgürlük ve bağlılık gibi temalar 

üzerinden zenginleştirilmektedir. So-ra’nın hikâyedeki yan rolü, onun diğer 

karakterlerle olan ilişkilerine ve bu ilişkilerin etkisine odaklanmaktadır. Özellikle 

Seo Jung-min’in ailesiyle olan etkileşimlerinde, So-ra’nın modern ve hırslı kişiliği, 

geleneksel aile değerleriyle bir karşıtlık oluşturmaktadır. Bu durum, So-ra’nın 



132 
 

hikâyede dolaylı bir çatışma unsuru haline gelmesine neden olmaktadır. Jeon So-ra, 

gençliğin hırsını ve bireysel kimlik arayışını temsil eden bir yan karakter olarak, 

hikâyeye taze bir enerji katmaktadır. Her ne kadar merkezde yer almasa da, modern 

bireycilik ve genç nesillerin ilişkilere bakış açısını yansıtarak hikâyenin arka planını 

güçlendirmektedir. So-ra’nın hedef odaklı yapısı ve ilişkilerdeki iniş çıkışları, 

hikâyeye derinlik katan bir yan hikâye sunmaktadır (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 

2023a). 

 

 

Görsel 15.  Jeon So-ra  

Kaynak: Nugu Promoter [@nugupromoter]. (2023, 28 Nisan). Former GUGUDAN member Hyeyeon 

has been gaining attention with her character 'Jeon Sora' on JTBC's on-going drama 'Doctor Cha' The 

drama is currently topping Netflix globally and has reached a peak of 11,71% viewership ratings on 

its 4th episode [Tweet]. Erişim adresi: https://x.com/nugupromoter/status/1651766265416126464 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



133 
 

Tablo 13. Jeon So-ra Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. 

Kuramsal Yaklaşım Jeon So-ra Karakteri Üzerindeki 

Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Jeon So-ra, modern ve bağımsız, 

kariyer odaklı genç kadın imajı 

olarak temsil edilir. 

Medya, So-ra'nın modern 

bireyselliğini ve geleneksel 

normlardan sapmasını sembolik 

unsurlar aracılığıyla temsil eder; bu 

da toplumsal cinsiyet normlarının 

yeniden inşasını sorgulamaya açar. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

So-ra, kadın kimliğini sabit bir rol 

yerine, mesleki başarı ve bireysel 

tercihleri üzerinden sürekli yeniden 

üreten bir karakter sergiler. 

Butler’ın performativite yaklaşımı 

doğrultusunda, So-ra’nın kimliği 

toplumsal beklentilere değil, kendi 

seçimlerine ve kariyer yolculuğuna 

dayalı olarak inşa edilmektedir.. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

So-ra, geleneksel aile yapısı ve 

ataerkil normlar tarafından 

dayatılan disiplin mekanizmalarına 

karşı, bireysel özgürlüğünü 

savunur. 

Foucault’nun teorisi, So-ra’nın, 

disiplin ve iktidar ilişkilerinin 

yarattığı baskıya karşı gösterdiği 

direnişi ve modern bireyselliğe 

yönelmesini açıklamak için 

kullanılır. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

So-ra, kariyer ve bireysel özgürlük 

arayışına odaklanarak, geleneksel 

duygusal emek rollerinin ötesine 

geçer. 

So-ra, geleneksel rollerde beklenen 

yoğun duygusal emeği reddederek, 

modern ve bağımsız bir kimlik 

oluşturma çabasını sergilemektedir. 

Bu, duygusal emeğin yeniden 

yapılandırılmasına dair bir örnek 

sunar. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

So-ra, geleneksel toplumsal 

normların dayattığı rolleri 

reddederek, sembolik şiddetin 

uygulandığı yapıya karşı bireysel 

direniş gösterir. 

Bourdieu’nun kavramlarıyla, So-

ra’nın normatif beklentileri aşma 

çabası, ataerkil yapının uyguladığı 

sembolik şiddeti sorgular ve 

bireysel kimliğin yeniden inşasını 

destekler. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi  

So-ra’nın deneyimleri, gençlik, 

cinsiyet, modern kariyer ve aile 

içindeki rollerin kesişimiyle 

şekillenir. 

Crenshaw’ın yaklaşımı, So-ra’nın 

deneyimlerinin yalnızca cinsiyet 

üzerinden değil; aynı zamanda yaş, 

sosyal konum ve modern 

beklentilerle etkileşim içinde 

olduğunu göstererek karakterin çok 

katmanlı analizine olanak tanır. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi So-ra, geleneksel feminizmle 

uyumlu bir biçimde, bireysel 

özgürlüğünü, kariyer hedeflerini ve 

bağımsızlık arayışını savunur. 

Bell Hooks’un feminizm teorisi, 

So-ra’nın bağımsızlık ve kendi 

kimliğini bulma çabasını, toplumsal 

cinsiyet normlarının dışında bir 

yaşam kurma arzusuyla 

ilişkilendirir. Bu, patriyarkal yapıya 

karşı bir duruş sergileyerek 

kadınların özgürleşmesini 

destekler. 

 

 Choi Eun-seo, Choi Seung-hee ve Seo In-ho’nun gizli ilişkilerinden doğan 

kızı olarak hikâyede büyük bir dramatik gerilim kaynağıdır. Onun varlığı, hem aile 

içi ilişkileri hem de geçmişin sırlarını gün yüzüne çıkaran bir katalizör işlevi 

görmektedir. Hikâyenin kritik anlarında bu gerçeğin ortaya çıkması, tüm 

karakterlerin hayatını derinden etkileyen bir dönüm noktası yaratır. Eun-seo, 

hikâyede Seo Yi-rang’ın arkadaşı olarak görünmektedir. İlk etapta sıradan bir 



134 
 

arkadaşlık gibi görünen bu ilişki, gerçekte aileler arasındaki karmaşık bağların bir 

yansımasıdır. Eun-seo ve Yi-rang arasındaki gerilim, anneleri arasındaki geçmişe 

dayalı sorunlarla şekillenir. Özellikle Choi Seung-hee ve Cha Jeong-Sook’ın geçmiş 

çatışmaları, Eun-seo ve Yi-rang’ın arkadaşlıklarını doğrudan etkilemekte ve bu 

durum gençler arasında duygusal bir karmaşa yaratmaktadır. Eun-seo’nun karakteri, 

bir yandan gençliğin masumiyetini temsil ederken, diğer yandan içinde bulunduğu 

karmaşık aile ilişkileri nedeniyle büyük bir yük taşımaktadır. Annesi Choi Seung-

hee’nin gizli hayatı ve babası Seo In-ho’nun otoriter tavırları, onun kendi kimliğini 

bulma yolculuğunu daha da zorlaştırmaktadır. Hikâyede Eun-seo’nun bu gerçekleri 

öğrendikten sonra vereceği tepkiler ve yaşadığı çatışmalar, hikâyenin duygusal 

derinliğini artırır. Eun-seo, bir sır olarak başlayan varlığıyla, hikâyenin ilerleyen 

bölümlerinde duygusal bir kırılma noktası sunmaktadır. Onun varlığı, yalnızca aile 

bağlarını sorgulamakla kalmaz, aynı zamanda gençlerin üzerindeki ebeveyn 

çatışmalarının etkisini de gözler önüne serer. Eun-seo, hikâyede sırlar, masumiyet ve 

ailevi yüklerin temsilcisi olarak izleyiciye güçlü bir dramatik hikâye sunmaktadır 

(Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023a). 

 

Görsel 16. Choi Eun-seo  

Kaynak: Chauhan, R. (2023b). Choi Eun‑Seo: Doctor Cha Character Explained. Erişim adresi: 

https://theenvoyweb.com/explainers/choi-eun-seo-doctor-cha-character/ 



135 
 

 

Tablo 14. Choi Eun-seo Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi. 

Kuramsal Yaklaşım Choi Eun-seo Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Eun-seo, gizli bir ilişkinin sonucu 

olarak doğmuş ve geçmişin 

sırlarının açığa çıkmasını sağlayan 

bir figür olarak temsil edilir. 

Karakterin varlığı, aile içi 

ilişkilerdeki gizli dinamikleri açığa 

çıkaran sembolik bir unsur olarak 

kullanılır; bu da toplumsal normlar 

ve aile bağları üzerine bir 

sorgulama yaratır. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Eun-seo, ailesinin sırlarıyla 

yüzleştiğinde kimlik arayışına 

girerek, kendisine dayatılan 

geleneksel aile rollerini sorgular. 

Toplumun ve ailesinin ona biçtiği 

kimliği reddetme veya yeniden inşa 

etme süreci, Butler’ın cinsiyet ve 

kimliğin performatif doğasına dair 

tezleriyle örtüşmektedir. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Eun-seo, babası Seo In-ho’nun 

otoriter baskısı altında büyümüş ve 

bu otoriteye karşı kendini bulma 

çabasına girmiştir. 

Foucault’nun disiplin 

mekanizmaları kavramı üzerinden, 

babasının iktidarının onun kimlik 

gelişimini nasıl etkilediği analiz 

edilebilir. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

Eun-seo, hem aile içinde hem de 

arkadaşlık ilişkilerinde duygusal bir 

denge kurmaya çalışırken, büyük 

bir duygusal yük taşır. 

Aile bağlarındaki gerilimler ve 

geçmişin getirdiği duygusal 

baskılar, onun duygusal emeğinin 

artmasına neden olur. 

 

 

 

 

 

 

Eun-seo, annesinin geçmişte 

yaptığı seçimlerin ve babasının 

otoritesinin getirdiği baskılar 

altında kendini konumlandırmaya 

çalışır. 

Bourdieu’nun kavramsallaştırdığı 

sembolik şiddet çerçevesinde, 

ailesinin sosyal statüsü ve geçmişi, 

onun yaşamını nasıl etkilediği 

açısından değerlendirilebilir. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

Eun-seo’nun deneyimleri; aile 

yapısı, toplumsal beklentiler ve 

arkadaşlık ilişkileri arasındaki 

kesişim noktasında şekillenir. 

Ailevi sırlar ve toplumsal baskılar, 

onun hem bireysel hem de 

toplumsal kimliğini nasıl 

oluşturduğunu çok katmanlı bir 

şekilde ele almayı gerektirir. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi Eun-seo, ailesinin geçmişinin 

yükünü taşırken, kendi kimliğini 

inşa etme ve bağımsız bir birey 

olma mücadelesi verir. 

Bell Hooks'un feminizmi, Eun-

seo'nun aile içindeki baskılara karşı 

verdiği direnişi ve kendi özgürlüğü 

için verdiği mücadeleyi 

anlamamıza yardımcı olur. Eun-

seo, patriyarkal yapıya karşı 

direnerek, kadınların 

özgürleşmesini ve kendi 

kimliklerini bulmalarını savunan 

bir karakter olarak öne çıkar. 

 

 Baek Mi-hee, hikâyede kadınların toplumsal cinsiyet rollerine meydan 

okuyabileceğini ve bağımsız bir birey olarak yaşayabileceğini temsil eden güçlü bir 

karakter olarak öne çıkmaktadır. Cha Jeong-suk’ın çevresindeki güçlü kadın 

figürlerinden biri olan Mi-hee, bireysel özgürlük ve bağımsızlık temalarını işlerken, 

toplumsal beklentilere meydan okuyan bir yaşam tarzı benimsemesiyle dikkat 

çekmektedir. Mi-hee, geleneksel kadın rollerine sıkışıp kalmak yerine, kendi 

kurallarını koyarak yaşamını şekillendiren bir kadının portresini çizmektedir. Mi-

hee’nin varlığı, hikâyede kadınların bağımsız bireyler olarak nasıl güçlü ve kararlı 



136 
 

durabileceklerini gösterirken, toplumsal cinsiyet eşitliğine dair güçlü bir mesaj taşır. 

Cha Jeong-suk’ın kendini yeniden bulma ve özgürleşme sürecinde toplumsal 

normlara rağmen bir kadının kendi kararlarını nasıl alabileceğini ve bu yolda nasıl 

kararlı durabileceğini gösteren bir rehber niteliğindedir. Bu ilişki, kadınlar arasındaki 

dayanışmanın, bireysel özgürlük mücadelelerini nasıl destekleyebileceğini gözler 

önüne sermiştir (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023a). 

 

 

Görsel 17. Baek Mi-hee 
Kaynak: TVDB. (t.y.). Doctor Cha – Cha Jung-sook. Erişim adresi: https://thetvdb.com/series/doctor-

cha/people/68822220  
 

 

 

 

 

 



137 
 

Tablo 15 Baek Mi-hee Karakterinin Teoriler Bağlamında Analizi 

Kuramsal Yaklaşım Baek Mi-hee Karakteri 

Üzerindeki Bulgular / Uygulama 

Açıklamalar / Değerlendirme 

Hall’ın Temsil Teorisi Baek Mi-hee, bağımsız ve güçlü bir 

kadın figürü olarak temsil edilir; 

geleneksel kadın rollerine meydan 

okuyan bir karakterdir. 

Hikâye, Mi-hee üzerinden 

toplumsal cinsiyet rollerinin nasıl 

yeniden şekillendirilebileceğini ve 

geleneksel kadın imajına alternatif 

bir temsil sunulabileceğini gösterir. 

Judith Butler’ın Performatiflik 

Teorisi 

Mi-hee, toplumsal cinsiyetin 

biyolojik değil, tekrarlanan 

eylemlerle inşa edilen bir 

performans olduğunu kanıtlar 

nitelikte bir karakterdir. 

Onun geleneksel rollerden bağımsız 

bir kimlik inşa etmesi, toplumsal 

cinsiyetin sabit olmadığını ve 

bireylerin onu yeniden 

şekillendirebileceğini gösterir. 

Michel Foucault’nun Disiplin ve 

İktidar Teorileri 

Mi-hee, kadınları geleneksel rollere 

sıkıştıran iktidar mekanizmalarına 

karşı direnen bir figürdür. 

Foucault’nun iktidar ve normatif 

düzenlemeler teorisine göre, Mi-

hee’nin varlığı, toplumsal baskılara 

karşı bireysel özgürlüğü 

savunmanın bir örneğini sunar. 

Arlie Hochschild’ın Duygusal 

Emek Teorisi 

Mi-hee, kadınlardan beklenen 

duygusal emek rollerini 

reddederek, kendi bağımsız yolunu 

çizer. 

Hikâyede kadınların sadece bakım 

ve fedakârlık rolleriyle 

tanımlanmasının dışında, kendi 

kararlarını veren ve özgürce 

yaşayan bir figür olarak Mi-hee’nin 

varlığı önemlidir. 

Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi 

Mi-hee, toplumun kadınlar 

üzerindeki baskısını reddederek 

sembolik şiddetin dışında bir 

kimlik oluşturur. 

Kadınların geleneksel rolleri 

benimsemeleri gerektiğine dair 

kültürel kodlara meydan okuması, 

sembolik şiddetin kırılmasını temsil 

eder. 

Kimberlé Crenshaw’ın 

Kesişimsellik Teorisi 

Mi-hee’nin deneyimleri, kadınlık, 

bireysel özgürlük ve toplumsal 

beklentiler arasındaki kesişim 

noktasında şekillenir. 

Hikâye, kadının yalnızca cinsiyet 

üzerinden değil, aynı zamanda 

bağımsız birey olma mücadelesi 

bağlamında da değerlendirilmesini 

gerektirir. 

Bell Hooks’un Feminizm Teorisi Mi-hee, toplumsal cinsiyet 

normlarına ve kadınların özlük 

haklarına yönelik eleştirileriyle, 

bağımsızlık ve özgürleşmeyi 

savunur. 

Baek Mi-hee, Bell Hooks'un 

feminizmini simgeliyor. Kadınların, 

kendi kimliklerini bulmaları ve 

özgürleşmeleri gerektiğini savunur, 

aynı zamanda patriyarkal yapıya 

karşı direniş gösterir. Mi-hee, 

toplumsal cinsiyet eşitliği 

mücadelesinin güçlü bir 

sembolüdür. 

 

Dr. Cha dizisindeki kadın karakterler, geleneksel Kore kültüründe kadına 

atfedilen rolleri ele alırken, bireysel özgürleşme ve kimlik inşası süreçleriyle bu 

normlara karşı anlamlı bir direniş sergilemektedir. Her bir karakter Kore 

toplumundaki toplumsal cinsiyet normlarının nasıl içselleştirildiğini ve bu normların 

nasıl kırılabileceğini farklı biçimlerde ortaya koymaktadır. 

3.2.2. Toplumsal Cinsiyet Rolleri ve Kültürel Göstergeler  

 Doctor Cha’nın ilk bölümü, ana karakterin yaşamındaki bireysel ve toplumsal 

çatışmaları anlamaya yönelik zengin bir anlatı sunmaktadır. Özellikle ev içi roller ve 



138 
 

profesyonel kimlik arayışı üzerinden toplumsal cinsiyet rollerine dair güçlü mesajlar 

içermektedir. Bölüm boyunca, Cha Jung Sook’un yıllardır evde geçirdiği zamanın 

ona yüklediği görünmezlik, evlilik ve toplumsal beklentiler üzerinden işlenmiştir. 

Ana karakterin, “Evde 20 yıl boyunca her şeyin düzgün gitmesi için uğraştım, ama 

bu çabam hep göz ardı edildi” ifadesi, kadınların ev içinde emeğinin nasıl 

değersizleştirildiğini ortaya koymaktadır. Bu, birçok kadının toplumda hissettiği 

“değersizlik” duygusunun bir yansımasıdır. Ailesiyle olan etkileşimleri, kadının 

fedakârlıklarına rağmen hem eşi hem de çevresi tarafından takdir görmeyişini ortaya 

koyar. Özellikle kayınvalidesinin, “Kadının başarısı evin düzeniyle ölçülür” 

şeklindeki yaklaşımı, geleneksel ataerkil aile yapısını simgelemektedir. Bu durum, 

Cha Jung Sook’un bireysel kimliğini sorgulamasına ve yaşamında yeni bir yön 

arayışına zemin hazırlamaktadır (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023b). Cha Jung 

Sook’un yıllardır süregelen ev içi emeğinin görünmezliği ve bireysel kimlik arayışı, 

Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramı ile açıklanabilir. Cha Jung Sook’un 

hayatı boyunca ev işlerini kusursuz bir şekilde yerine getirmesine rağmen bu emeğin 

ailesi ve toplum tarafından fark edilmemesi, kadınların görünmez kılınmasının bir 

sonucu olarak değerlendirilebilir. Kayınvalidesinin “Kadının başarısı evin düzeniyle 

ölçülür” sözü, toplumsal normların kadınlar üzerinde bir baskı mekanizması 

kurduğunu ve bu normların sembolik şiddet yoluyla içselleştirildiğini göstermektedir 

(Bourdieu, 1984).  Bununla birlikte, Cha Jung Sook’un bu görünmezliği sorgulamaya 

başlaması, Foucault’nun disiplinci toplum teorisi bağlamında da değerlendirilebilir. 

Foucault, bireylerin belirli toplumsal kurallara uyması için bir tür denetim 

mekanizması altında tutulduğunu savunmuştur (Foucault, 1977).  Cha Jung Sook, ev 

içi rollerini yerine getirirken bu denetim mekanizmasına uyum sağlamış, ancak 

yaşadığı hayal kırıklıkları sonucu bu düzene karşı çıkmaya başlamıştır. Eşi ve 

kayınvalidesi tarafından sürekli olarak evin düzeninden sorumlu tutulması, onun 

sadece bir eş ve anne olarak tanımlanmasını sağlamış, böylece bireysel varlığını ve 

özgürlüğünü kısıtlamıştır Cha Jung Sook’un bu rollerden sıyrılma isteği, Butler’ın 

toplumsal cinsiyetin performatifliği teorisi çerçevesinde de ele alınabilir. Cha Jung 

Sook’un ev hanımı rolü, toplumun ona dayattığı bir kimlik olarak görülebilir ve bu 

kimlik, onun her gün tekrarladığı eylemlerle pekiştirilmiştir. Fakat onun bu rolleri 



139 
 

sorgulaması ve yeni bir yön arayışı, toplumsal cinsiyet rollerine yönelik bir meydan 

okuma niteliğindedir (Butler, 1990). 

 Cha Jung Sook’un eski bir doktor olmasına rağmen mesleğinden yıllardır 

uzak kalması, kadının toplumdaki “annelik” ve “ev kadınlığı” rollerine sıkışıp 

kalmasının bir göstergesidir. Bölümde geçen, “Doktorluk yeteneklerimi neden 

yeniden kullanmıyorum?” sorgulaması, kadının kendi potansiyelini tekrar 

değerlendirme çabasını yansıtır. Ancak bu süreç, hem çevresel hem de içsel 

çatışmalarla doludur. Hastanede yaşanan bir acil durum sırasında Cha’nın, mesleki 

becerilerini yeniden kullanma fırsatı bulduğu sahne, kadının yeteneklerinin 

unutulmadığını, ancak kendisi ve çevresi tarafından bastırıldığını gözler önüne serer. 

“Mesleğimi bıraktığımda kendimi kaybettim” şeklindeki içsel monologu, profesyonel 

hayatta var olmanın kadınlar için ne kadar değerli bir yer tuttuğunu ifade etmektedir 

(Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023b). Cha Jung Sook’un yıllardır mesleğinden 

uzak kalması ve sadece anne ve eş rollerine hapsolması, Pierre Bourdieu’nun 

sembolik şiddet kavramı bağlamında değerlendirilebilir. Bourdieu, toplumsal yapının 

bireylere dayattığı görünmez baskılar aracılığıyla, bireylerin kendi konumlarını 

sorgulamadan kabul etmelerini sağlayan bir sistemden bahsetmiştir (Bourdieu, 

1984).  Cha Jung Sook’un doktorluk yeteneklerine rağmen kariyerini bırakıp ev 

kadını olarak yaşamını sürdürmesi, bu baskının bir sonucudur. Kadının profesyonel 

kimliğinden vazgeçmesi, ona doğrudan zorla dayatılmamış olsa da toplumsal 

normların bir parçası olarak içselleştirilmiştir. “Mesleğimi bıraktığımda kendimi 

kaybettim” sözü, kadınların yalnızca annelik ve eş rolüyle tanımlanmasının bireysel 

kimlikleri üzerindeki yıkıcı etkisini vurgulamaktadır. Bu durum aynı zamanda 

Michel Foucault’nun disiplinci toplum ve iktidar kavramları ile de açıklanabilir. 

Foucault, bireylerin toplumsal kurallar çerçevesinde disipline edilerek belirli rollerin 

içine hapsedildiğini ve bunun da bir iktidar mekanizması tarafından üretildiğini 

savunmuştur. Cha Jung Sook’un yıllarca sadece ev içi rollere sıkışmış olması, 

toplumun kadınları belli kalıplara göre şekillendirmesinin bir yansımasıdır. 

Hastanedeki acil bir durumda mesleki becerilerini kullanarak fark yaratması, onun 

aslında sistemin dışında bambaşka bir kimliğe de sahip olabileceğini göstermektedir. 

Ancak bu kimliği yıllarca bastırmak zorunda kalması, toplumsal düzenin kadınları 

profesyonel hayattan uzaklaştırarak ev içi emekle sınırlamasının bir sonucudur 



140 
 

(Foucault, 1977).   Judith Butler’ın toplumsal cinsiyetin performatifliği teorisi 

çerçevesinde bakıldığında ise Cha Jung Sook’un hayatının belirli kalıplara göre 

şekillendirildiği ve sürekli tekrarlanan bir “ev kadını ve anne” performansı 

sergilediği görülmektedir. Kadın, toplumsal beklentiler doğrultusunda bu rolleri 

benimsemek zorunda kalmış ve doktor kimliği ikinci planda bırakılmıştır. Ancak 

hastanedeki olaylar sırasında mesleki becerilerini kullanması, bu performansın 

dışında da var olabileceğini göstermektedir. Butler’a göre toplumsal cinsiyet rolleri 

sabit değildir ve tekrarlar yoluyla inşa edilmektedir. Cha Jung Sook’un, “Doktorluk 

yeteneklerimi neden yeniden kullanmıyorum?” şeklindeki sorgulaması, bu inşaya 

karşı bir meydan okuma niteliğindedir (Butler, 1990). 

 Cha Jung Sook’un çevresindeki kadın karakterler, ataerkil sistemin etkilerini 

farklı boyutlarda yaşamaktadır. Jung Sook’un arkadaşlarının, “Kadın olmak evde her 

şeyden sorumlu olmak demektir” şeklindeki ifadeleri, dayanışma yerine toplumsal 

normların yeniden üretildiği bir ortam yaratır. Bu durum, kadınlar arasındaki destek 

eksikliğine işaret eder. Bölüm boyunca, kadın karakterler arasındaki etkileşim, 

toplumsal baskılar nedeniyle bireysel özgürlüklerini sorgulayan bir atmosfer yaratır. 

Ancak Cha Jung Sook’un, “Hayatımı yeniden şekillendirme zamanı geldi” kararı, 

kadınların bu baskılara rağmen yeni bir başlangıç yapabileceği mesajını taşımaktadır 

(Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023b). Cha Jung Sook’un çevresindeki kadın 

karakterlerin toplumsal normları sorgulamadan içselleştirmeleri ve yeniden 

üretmeleri, Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramıyla açıklanabilir. Bourdieu, 

bireylerin toplum içinde maruz kaldıkları baskının yalnızca fiziksel veya doğrudan 

zorlamalarla değil, içselleştirilmiş değerler ve normlar aracılığıyla da sürdürüldüğünü 

savunmuştur (Bourdieu, 1984). Bu bağlamda, Jung Sook’un arkadaşlarının “Kadın 

olmak evde her şeyden sorumlu olmak demektir” şeklindeki söylemleri, kadınların 

ataerkil düzenin dayattığı rolleri sorgulamadan benimsemeleri ve bu rolleri 

birbirlerine hatırlatarak yeniden üretmeleri anlamına gelmektedir. Bu durum, 

kadınların maruz kaldıkları baskının görünmez hale gelmesine ve sanki doğal bir 

düzenmiş gibi algılanmasına neden olmaktadır. Ancak Jung Sook’un, “Hayatımı 

yeniden şekillendirme zamanı geldi” kararı, onun bu sembolik şiddeti fark etmeye ve 

dayatılan toplumsal rolleri sorgulamaya başladığını göstermektedir. Bu dönüşüm, 



141 
 

bireyin içselleştirilmiş toplumsal kalıpları kırarak kendi kimliğini yeniden inşa 

edebileceğini ortaya koymaktadır (Bourdieu, 1984). 

 Doctor Cha’nın ikinci bölümü, Cha Jung Sook’un bireysel özgürlük arayışını 

ve toplumsal cinsiyet eşitsizliğiyle yüzleşmesini ele alarak kadının ataerkil 

sistemdeki rolüne dair eleştirilerini derinleştirmiştir. Bu bölüm, Jung Sook’un 

ailesiyle ve meslektaşlarıyla olan ilişkilerinde yaşadığı mücadelelerin çok boyutlu bir 

şekilde işlendiği bir anlatı sunmaktadır. Jung Sook’un, eşi Seo In Ho ve 

kayınvalidesiyle olan ilişkilerinde, kadınların aile içindeki “görünmez” emeğinin 

nasıl yok sayıldığını vurgulamaktadır. Kayınvalidesinin, “Bir kadının başarısı, 

evinin düzeninde görülür” şeklindeki yorumları, geleneksel ataerkil değerlerin 

kadınlar üzerindeki baskısını yansıtmaktadır. Jung Sook, ailesinin ve çevresinin 

kendisine yüklediği beklentilere karşı durmaya çalışsa da hala “fedakâr eş ve anne” 

rolünün sınırları içinde sıkışmıştır. Kayınvalidesinin lüks harcamalarını haklı 

çıkarması ve Jung Sook’a sürekli görevler yüklemesi, kadınların ailedeki ekonomik 

bağımsızlık eksikliğini ve bunun yarattığı güvensizliği göstermektedir. Jung 

Sook’un, “Kendi paramla bir şey satın almayı ne zaman öğrendim?” şeklindeki 

sorgulaması, onun ekonomik özgürlük arayışının başlangıcını simgelemektedir (Kim 

Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023c). Cha Jung Sook’un yaşadığı bu içsel çatışma ve 

ekonomik bağımsızlığını sorgulamaya başlaması, Pierre Bourdieu’nun sembolik 

şiddet kavramıyla açıklanabilir. Jung Sook’un, yıllarca ailesinin ve toplumun ona 

biçtiği “fedakâr anne ve eş” rolünü sorgulamadan benimsemiş olması, bu sembolik 

şiddetin bir sonucudur. Jung Sook’un “Kendi paramla bir şey satın almayı ne zaman 

öğrendim?” sözleri, onun bu içselleştirilmiş baskıyı fark etmeye ve sorgulamaya 

başladığını göstermektedir. Ekonomik bağımsızlığın kadınların bireysel kimliklerini 

kazanma sürecinde ne kadar önemli olduğu bu noktada öne çıkmaktadır. Bu 

farkındalık, onun zamanla ataerkil yapıya karşı koyarak, kendi hayatı üzerinde 

kontrol sahibi olma isteğini artıracaktır. Jung Sook’un mesleğine dönme arzusu da bu 

dönüşümün bir parçasıdır ve sembolik şiddetin yıkılmaya başlamasının ilk 

işaretlerinden biri olarak değerlendirilebilir (Bourdieu, 1984). 

 Jung Sook’un, 20 yıl aradan sonra mesleğine dönme kararını sorgulaması, 

kadınların profesyonel hayata yeniden dâhil olma süreçlerindeki zorlukları 

yansıtmaktadır. Eşi Seo In Ho’nun, “50 yaşından sonra doktor mu olunacak?” 



142 
 

şeklindeki küçümseyici tepkisi, toplumsal önyargıların profesyonel hayatta 

kadınların karşısına çıkan engellerin bir örneğidir. Buna rağmen Jung Sook’un, “100 

yıl yaşayacaksam neden şimdi başlayamayayım?” diyerek kararını savunması, onun 

özgüven kazanma sürecindeki kararlılığını ortaya koymaktadır. Bölümdeki bir diğer 

önemli tema, meslektaşlarının Jung Sook’a karşı mesafeli ve küçümseyici 

tavırlarıdır. Bu durum, kadınların iş hayatında karşılaştıkları hiyerarşik ve cinsiyetçi 

tutumların açık bir örneğidir. Jung Sook’un kendini yeniden kanıtlama çabaları, onun 

profesyonel hayatta yer edinme arzusunu ve yeteneklerine duyduğu inancı 

göstermektedir (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023c). Jung Sook’un mesleğine geri 

dönme sürecinde karşılaştığı bu zorluklar, Michel Foucault’nun disiplinci toplum ve 

iktidar kavramıyla açıklanabilir. Foucault, modern toplumların bireyleri belirli 

normlara uyum sağlamaya zorladığını ve bu süreçte onları çeşitli disiplin 

mekanizmalarıyla şekillendirdiğini savunmuştur (Foucault, 1977). Jung Sook’un 

yıllarca doktorluk yapmaktan vazgeçip kendini aile içinde fedakâr bir anne ve eş 

olarak konumlandırması, bu toplumsal disiplinin bir sonucudur. Eşi Seo In Ho’nun, 

“50 yaşından sonra doktor mu olunacak?” tepkisi, yaş ve cinsiyet üzerinden 

şekillenen toplumsal kontrol mekanizmalarının bir yansımasıdır. Jung Sook’un 

yalnızca bir doktor olarak değil, bir kadın olarak da mesleğe dönme çabası, onun 

geleneksel normlarla kurduğu bağı koparma isteğini göstermektedir. Ancak 

hastanede karşılaştığı mesafeli ve küçümseyici tavırlar, onun bu süreçte yalnızca aile 

içinde değil, profesyonel ortamda da sistematik bir direnişle karşı karşıya olduğunu 

göstermektedir. Jung Sook’un “100 yıl yaşayacaksam neden şimdi 

başlayamayayım?” sözleri, bireylerin toplumsal normların dışına çıkabileceklerini ve 

özgürleşme süreçlerinin yaşla sınırlı olmadığını savunan bir farkındalığı ortaya 

koymaktadır. Foucault’nun disiplinci toplum anlayışına göre bireyler toplumun 

onlara biçtiği roller içinde hareket etmeye zorlanır ve bu roller dışına çıktıklarında 

çeşitli baskılarla karşılaşırlar. Jung Sook’un mesleğine geri dönme süreci, tam da bu 

baskıları aşma ve kendisini yeniden tanımlama çabası olarak değerlendirilebilir 

(Foucault, 1977). 

 Jung Sook’un yaşadığı travmalar ve karşılaştığı zorluklar, kadın 

dayanışmasının önemini ön plana çıkarmıştır. Bölümde, onun annesiyle olan 

diyaloğunda, “Kendi mutluluğunu bulmak için adım atmak zorundasın” şeklindeki 



143 
 

yönlendirmesi, kadınların birbirlerine verdikleri desteğin önemini vurgulamaktadır. 

Bölümün sonunda, Jung Sook’un doktorluk kariyerine geri dönme kararı, onun 

sadece bir anne ya da eş olarak değil, bireysel bir kimlik olarak yeniden kendini 

tanımlama çabasını sembolize etmektedir. “Kendim için bir şeyler yapmaya 

başladığımda, özgürleştiğimi hissettim” şeklindeki ifadesi, bu sürecin duygusal 

derinliğini gözler önüne sermektedir (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023c). Jung 

Sook’un yaşadığı travmalar ve kadın dayanışmasının ön plana çıkması, Bell 

Hooks’un feminizm teorisi ile açıklanabilir. Bell Hooks, kadınların birbirlerine 

destek olarak güç bulmalarının, toplumda cinsiyet eşitsizliğine karşı durabilmenin 

temel taşlarından biri olduğunu savunmuştur (Hooks, 2000). Jung Sook’un annesinin 

ona söylediği, “Kendi mutluluğunu bulmak için adım atmak zorundasın” sözü, tam 

olarak Bell Hooks’un kadın dayanışmasına ve özgürlüğe giden yolda birbirine destek 

olmanın önemini vurgulayan bir anlayışı simgelemektedir. Bölümde Jung Sook’un 

kararını vermesi, mesleki bir dönüşüm yanında kadınların toplumsal rollerine karşı 

durdukları bir özgürleşme çabasıdır. “Kendim için bir şeyler yapmaya başladığımda, 

özgürleştiğimi hissettim” şeklindeki ifadesi, kadınların sadece aile içindeki rolleriyle 

değil, bireysel kimlikleriyle de var olma hakkını savunmalarının bir örneğidir. Bell 

Hooks, kadınların toplumsal baskılara rağmen kendi kimliklerini inşa etme 

mücadelesinin önemli olduğunu söyler ve Jung Sook’un bu karar süreci, tam da bu 

mücadelenin bir yansımasıdır. Yani, Jung Sook’un mesleki kariyerine dönüşü, onun 

kendisini sadece bir eş ve anne olarak tanımlamayı reddederek, toplumsal normları 

aşarak bireysel özgürlüğüne ulaşmasının bir sembolüdür (Hooks, 2000). 

 Doctor Cha’nın üçüncü bölümü, özellikle kadınların toplumda ve ailede 

kendilerine dayatılan rollerle mücadele ederken karşılaştıkları zorlukları gözler 

önüne sermektedir.  Jung Sook’un ailesiyle olan ilişkileri, kadınların aile içinde 

sıkışmışlık hissetmesini ele almaktadır. Özellikle eşi Seo In Ho’nun, “Neden bizimle 

konuşmadan böyle bir karar aldın?” şeklindeki tepkisi, kadının bireysel kararlarının 

sürekli sorgulandığını ve evlilik içinde bir birey olarak görülmediğini 

göstermektedir. Jung Sook’un, “Ben artık kendi kararlarımı almak istiyorum” 

şeklindeki cevabı, bireysel kimlik arayışının bir ifadesidir. Bölüm boyunca Jung 

Sook’un profesyonel hayata yeniden adım atma çabaları, kadınların mesleklerinde 

karşılaştıkları cinsiyetçi tutumları ve ön yargıları yansıtmaktadır. Yeni başladığı işte 



144 
 

meslektaşlarının küçümseyici ve şüpheci tavırları, kadınların iş hayatında sürekli 

kendilerini kanıtlama zorunluluğunu göstermektedir. Özellikle, meslektaşı 

tarafından, “Neden senin gibi yaşı ilerlemiş birini seçtik ki?” şeklindeki yorumu, 

kadınların yaşlarına ve sağlık durumlarına göre değerlendirilmesini eleştirmektedir. 

Jung Sook’un, “Benim bu işi yapmaya ihtiyacım var” şeklindeki içsel monologu, 

onun azmini ve profesyonel kimliğini yeniden kazanma isteğini vurgulamaktadır 

(Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023d). Doctor Cha’nın üçüncü bölümünde Jung 

Sook’un karşılaştığı zorluklar, Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği teorisi ile 

açıklanabilir. Jung Sook’un eşi Seo In Ho’nun, “Neden bizimle konuşmadan böyle 

bir karar aldın?” şeklindeki tepkisi, kadının toplumsal ve evlilik içindeki geleneksel 

rollerini yerine getirmesini bekleyen bir durumu yansıtmaktadır. Bu durum, Jung 

Sook’un toplumsal ve ailevi normlara karşı çıkarak kendi kimliğini ve kararlarını 

yeniden inşa etme çabasını zorlaştırmaktadır. Jung Sook’un, “Ben artık kendi 

kararlarımı almak istiyorum” şeklindeki cevabı ise onun bu performatif toplumsal 

cinsiyet rollerine karşı gösterdiği direnişi ifade etmektedir. Bu noktada Butler’ın 

performatiflik anlayışına göre Jung Sook'un kendi kimliğini yeniden yaratma süreci, 

toplumsal normları kırma ve bireysel kimliğini yeniden inşa etme çabası olarak 

görülebilir (Butler, 1990). Yine, Jung Sook’un meslektaşlarıyla yaşadığı sıkıntılar ve 

küçük düşürücü yorumlar, Foucault'nun “disiplinci toplum” teorisi ile de 

açıklanabilir. Jung Sook’un yaşadığı cinsiyetçi ve yaşa dayalı önyargılar, iş 

hayatında kadınların sürekli olarak izlenmesi ve değerlendirilmeleri anlamına 

gelmektedir. Jung Sook’un, “Benim bu işi yapmaya ihtiyacım var” şeklindeki içsel 

monologu ise onun profesyonel kimliğini yeniden kazanma arzusunu ve bu baskılara 

rağmen var olma kararlılığını simgelemektedir. Bu durum, bireyin toplumsal yapılar 

tarafından biçimlendirilen bir “disiplin” altında yaşamaya zorlanmasını temsil 

etmektedir (Butler, 1990). 

 Kadın dayanışması, Jung Sook’un annesi ve kız arkadaşıyla olan 

diyaloglarında güçlü bir şekilde hissedilmektedir. Annesinin, “Hayatını geri 

kazanmak için bu kararı alman gerekiyordu” şeklindeki sözleri, kadının aile içinde 

destek görmesinin önemini vurgulamaktadır. Ancak aynı zamanda, meslektaşlarının 

dayanışmadan çok rekabeti ön plana çıkarması, kadınların iş dünyasında da 

birbirlerini desteklemekten uzak kalabildiğini göstermektedir. Bölümde ortaya çıkan, 



145 
 

Jung Sook’un eşinin geçmişteki sadakatsizliği, aile içinde güven eksikliğini ve 

kadınların bu tür durumlarla baş etme süreçlerini ele almaktadır. Jung Sook’un, “Ben 

senin desteğine ihtiyacın olan biri değilim” şeklindeki tepkisi, kadınların birey 

olarak güçlenme çabasını simgelemektedir (Kim Dae‑jin & Jung Yeo‑rang, 2023d). 

Bell Hooks, kadın dayanışmasının, kadınların toplumsal ve bireysel güçlerini 

artırmada önemli bir etken olduğunu vurgulamıştır (Hooks, 2000). Jung Sook’un 

annesinin, “Hayatını geri kazanmak için bu kararı alman gerekiyordu” şeklindeki 

sözleri, kadınlar arasında güçlü bir dayanışmanın ve birbirlerini desteklemenin 

önemini ifade etmektedir. Bu sözler, Jung Sook’un hayatındaki dönüm noktasında 

annesinin desteğinin ona nasıl yardımcı olduğunu ve onun güçlenmesine katkı 

sağladığını gösterir. Ancak meslektaşlarının dayanışma yerine rekabeti ön plana 

çıkarması, kadınların iş dünyasında birbirlerine destek olmaktan çok, sürekli bir 

mücadele içinde olduklarını ve bunun da kadınlar arasındaki olası dayanışmayı 

engellediğini göstermektedir. Jung Sook’un, “Ben senin desteğine ihtiyacın olan biri 

değilim” şeklindeki cevabı, Butler’ın performatiflik teorisi ile de bağlantılıdır. Jung 

Sook’un eşiyle yaşadığı çatışmada, kadının kendi kimliğini ve özgürlüğünü yeniden 

inşa etme kararlılığı belirgindir. Bu ifade Jung Sook’un sadece bir eş ya da anne 

olmadığını, kendi kimliğini yeniden tanımlama çabasında olduğunu göstermektedir. 

Bu durum, Butler’ın toplumsal cinsiyetin sabit bir kimlik değil, performatif bir süreç 

olduğunu öne süren anlayışı desteklemektedir. Jung Sook, bir birey olarak kimliğini 

kurma yolunda, toplumsal ve evliliksel rollerin dışına çıkmaya çalışmaktadır (Butler, 

1990). 

 Doctor Cha’nın dördüncü bölümü, hem bireysel hem de profesyonel kimlik 

arayışında kadının yaşadığı mücadeleleri ön plana çıkarmaktadır. Cha Jung Sook’un, 

“Kendi hayatımı bir kez olsun yaşamak istiyorum” şeklindeki sözleri, onun uzun 

yıllardır ev kadını olarak üstlendiği görünmez rollerden sıyrılma arzusunu ortaya 

koymaktadır. Kayınvalidesinin ve eşinin, onun bu kararını eleştiren tavırları, 

kadınların aile içinde kendi isteklerini gerçekleştirme çabalarının nasıl engellendiğini 

göstermektedir. Kayınvalidesinin, Jung Sook’un iş hayatına dönmesiyle ilgili “Evin 

sorumluluklarını kim üstlenecek?” şeklindeki çıkışı, geleneksel ataerkil yapının 

kadınlardan yalnızca aileye adanmış bir yaşam sürmelerini beklediğini açıkça ortaya 

koymaktadır (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023e). Doctor Cha’nın dördüncü 



146 
 

bölümünde, Simone de Beauvoir’ın varoluşçu feminizm ve Bell Hooks’un kadın 

dayanışması teorisi üzerinden çözümleme yapılabilir. Cha Jung Sook’un, “Kendi 

hayatımı bir kez olsun yaşamak istiyorum” şeklindeki sözleri, de Beauvoir’ın 

kadınların toplum tarafından şekillendirilen “toplumsal cinsiyet” rollerine karşı bir 

eleştiri olarak yorumlanabilir. De Beauvoir’a göre, kadınlar tarihsel olarak “öteki” 

konumunda olmuşlardır ve bu durumda kadınlar kendilerini tamamen “başkalarının” 

ihtiyaçlarına adamak zorunda bırakılır (Beauvoir, 1949). Jung Sook’un, uzun yıllar 

ev kadını olarak üstlendiği “görünmez rollerden sıyrılma” arzusu, kendisini yeniden 

tanımlama ve bireysel kimliğini özgürce kurma çabasıdır. Bu da de Beauvoir’ın 

özgürleşme ve bireysel kimlik arayışı üzerine yazdığı düşünceleriyle paraleldir. 

Kayınvalidesinin, Jung Sook’un iş hayatına dönmesiyle ilgili “Evin sorumluluklarını 

kim üstlenecek?” şeklindeki çıkışı, Bell Hooks’un ataerkil yapının kadınlara nasıl 

hem aileye hem de toplumsal düzene hizmet etmelerini beklediğini eleştirdiği 

teorisini desteklemektedir. Hooks, ataerkil toplumlarda kadınların yalnızca aile 

içindeki rollerle tanımlandığını ve bireysel arzu ve kariyerlerinin genellikle göz ardı 

edildiğini savunur (Hooks, 2000). Kayınvalidesinin bu çıkışı, kadının sadece “ev 

kadını” olarak var olması gerektiğini vurgulayan bir söylemdir ve bu, toplumun 

kadına biçtiği geleneksel rollerin kadınların özgürlüklerini sınırladığını açıkça 

göstermektedir. Jung Sook’un bu baskılara karşı gösterdiği direnç, hem bireysel 

özgürlüğünü kazanma mücadelesini hem de kadınların kendi isteklerini 

gerçekleştirme arzusunun önündeki toplumsal engelleri temsil etmektedir. 

 Jung Sook’un, uzun bir aradan sonra mesleğine dönme çabaları, kadınların iş 

hayatında karşılaştıkları önyargıları yansıtmaktadır. Meslektaşlarının, onun yaşına ve 

sağlık geçmişine yönelik küçümseyici yorumları, kadınların profesyonel hayatta 

yaşadığı ayrımcılığın bir örneğidir. Buna rağmen Jung Sook’un kararlılığı ve “Ben 

bu işi yapmak istiyorum, zorluklarla başa çıkabilirim” şeklindeki yaklaşımı, 

kadınların azmini temsil etmektedir. Bir hastasının ona “İnsan yaşadığı sürece bir 

şeyler hissetmeli, hayattan keyif almalı” şeklindeki sözü, Jung Sook’un hem bireysel 

hem de profesyonel hayata dair motivasyonunu artıran bir mesaj olmuştur.  Bölümde 

kadın dayanışmasının eksikliği, açıkça ele alınmıştır (Kim Dae‑jin & Jeong 

Yeo‑rang, 2023e). Judith Butler’ın performatiflik teorisi, Jung Sook’un mesleğine 

geri dönme çabasını anlamak için kullanılabilir. Butler, toplumsal cinsiyetin sürekli 



147 
 

bir performans olduğunu öne sürer; yani bireyler, toplumun kendilerine biçtiği rolleri 

sürekli olarak yeniden yaratır (Butler, 1990). Jung Sook’un, yıllar sonra mesleğine 

geri dönme isteği ve bu süreçte yaşadığı zorluklar, ona biçilen geleneksel “ev 

kadını” rolünden sıyrılma ve kendi kimliğini yeniden inşa etme çabasıdır. Kadınların 

iş hayatında karşılaştıkları önyargılar ve ayrımcılık, Butler’ın toplumsal cinsiyet 

performatifliği teorisiyle örtüşen bir biçimde, kadının sürekli olarak kendi kimliğini 

yeniden ifade etme ve bu kimliği toplumun onayına sunma zorunluluğunu 

göstermektedir (Butler, 1990).  Bunun yanında, Bell Hooks’un kadın dayanışması ve 

toplumsal baskılara karşı verilen mücadele konusundaki teorileri de önemli bir yere 

sahiptir. Jung Sook’un yaşına ve sağlık geçmişine yönelik meslektaşlarının 

küçümseyici yorumları, kadın dayanışmasının eksikliğini ve rekabetin hakim olduğu 

iş dünyasında kadınların birbirlerine destek olmak yerine birbirlerini geriletmeye 

çalıştığını göstermektedir. Hooks, kadınların birbirlerine destek olmasının toplumsal 

eşitsizliğe karşı en güçlü direniş biçimlerinden biri olduğunu belirtmiştir (Hooks, 

2000). Jung Sook’un, “Ben bu işi yapmak istiyorum, zorluklarla başa çıkabilirim” 

şeklindeki kararlılığı, kişisel azmin yanında kadınların iş gücünde karşılaştıkları 

zorluklara karşı duyduğu direnç ve bağımsızlık arzusunun bir göstergesidir. Jung 

Sook’un bir hastasının, “İnsan yaşadığı sürece bir şeyler hissetmeli, hayattan keyif 

almalı” şeklindeki sözleri, onun profesyonel yaşamı kadar kişisel hayatında da bir 

dönüşüm arayışı içinde olduğunu göstermektedir. Bu söz, kadının içsel gücünü ve 

hayatın zorluklarıyla baş etme kararlılığını simgelerken, aynı zamanda kadınların 

kendi değerlerini bulma ve toplumun onlara biçtiği sınırlamaların ötesine geçme 

yolculuğunun bir sembolüdür. 

 Jung Sook’un, ailesiyle olan ilişkilerindeki zorluklar, kadınların sadece bir 

anne ya da eş rolüne sıkışmasının duygusal yükünü göstermektedir. Kızına yazdığı, 

“Bir gün ben de sizin yanınızda olamayacağım, bu yüzden kendi hayallerimi 

gerçekleştirmek istiyorum” şeklindeki mektubu, anne rolünü sürdürürken bireysel 

özgürlük arayışını savunmasını simgelemektedir. Eşi Seo In Ho’nun, onun hastaneye 

geri dönmesini engellemeye yönelik baskıları, ataerkil sistemin erkek egemen 

kontrolünü sergilemektedir. Jung Sook’un buna karşı direnişi, kadınların kendilerine 

dayatılan normları sorgulamalarını ve aşmalarını temsil etmektedir (Kim Dae‑jin & 

Jeong Yeo‑rang, 2023e). Simone de Beauvoir, kadınların toplumsal yapıda “öteki” 



148 
 

olarak konumlandırıldığını ve bu durumun kadınların kimliklerini toplum tarafından 

belirlenen rollerle sınırladığını öne sürer. Jung Sook’un, geleneksel anne ve eş 

rollerinin sıkıştırdığı içsel çatışması, de Beauvoir’ın bu “öteki” olma durumunu 

örnekler (Beauvoir, 1949). Jung Sook'un “Bir gün ben de sizin yanınızda 

olamayacağım, bu yüzden kendi hayallerimi gerçekleştirmek istiyorum” şeklindeki 

sözleri, varoluşçu bir perspektiften, kadının kendi kimliğini bulma ve bireysel 

özgürlüğünü savunma çabasını ifade eder. Bu da de Beauvoir'ın kadının toplumsal 

rollerinin ötesine geçmesi gerektiğini savunduğu felsefeyle örtüşür (Beauvoir, 1949). 

Bell Hooks ise kadınların toplumsal baskılara karşı durmalarının önemini vurgular 

(Hooks, 1984). Jung Sook’un, eşinin hastaneye geri dönme kararını engellemeye 

yönelik baskılarına karşı gösterdiği direnç, Hooks'un kadın dayanışması ve özgürlük 

mücadelesine dair görüşleriyle paralellik gösterir. Eşinin kontrolcü yaklaşımına 

karşı, Jung Sook’un direnmesi, kadının kendisini ve haklarını savunma sürecinde 

nasıl bir güç bulduğunu simgeler. Hooks'un söyledikleri gibi, bu süreç, sadece bir 

kadının kendi kimliğini bulma çabası değil, aynı zamanda toplumsal normlara karşı 

bir başkaldırıdır. Jung Sook’un bu normları sorgulayıp aşma kararı, toplumsal 

cinsiyet rollerinin dışına çıkmak isteyen her kadının karşılaştığı bir mücadeleyi 

temsil eder. Bu şekilde, Jung Sook'un hikâyesi, Simone de Beauvoir'ın kadınların 

toplumsal rollerini aşma (Beauvoir, 1949) ve Bell Hooks'un kadınların direnişini ve 

özgürlük mücadelesini öne çıkaran teorileriyle mükemmel bir biçimde örtüşmektedir. 

 Doctor Cha’nın beşinci bölümü, karakterlerin kişisel ve profesyonel 

yaşamlarındaki çatışmaları derinleştirerek, kadının aile ve iş dünyasındaki 

mücadelesine dair keskin bir eleştiri sunmaktadır. Bölüm, Cha Jung Sook’un içsel 

yolculuğunu, ailesiyle ilişkilerini ve mesleki kimlik arayışını merkezine almıştır. Bu 

bölümde, Jung Sook’un kocası Seo In Ho ile olan ilişkisi, evlilik kurumundaki 

ataerkil normlara dair eleştirel bir bakış sunmaktadır. In Ho’nun, “Evin düzeni 

bozulmadan mesleğine geri dön” tarzındaki ifadeleri, kadınların iş dünyasına dâhil 

olurken karşılaştıkları haksız beklentileri ve “görünmez emek” kavramını açığa 

çıkarmaktadır. Cha Jung Sook’un, “Ben sadece bir eş ya da anne değilim; ben de bir 

bireyim” şeklindeki kararlılığı, kadınların ailedeki rollerinin ötesine geçme çabalarını 

simgelemektedir. Kayınvalidesi tarafından sürekli eleştirilen Jung Sook’un, “Kendi 

hayatımı kontrol etmek istiyorum” diyerek verdiği tepki, kadınların aile içindeki 



149 
 

sessiz fedakârlıklarından sıyrılma arzusunu temsil etmektedir (Kim Dae-jin & Jeong 

Yeo-rang, 2023f). Bell Hooks'un teorisi, kadınların toplumsal cinsiyet rollerine karşı 

direnmesinin ve özgürlük mücadelesinin önemini üzerine temellendirilmiştir (Hooks, 

2000).  Jung Sook’un, “Ben sadece bir eş ya da anne değilim; ben de bir bireyim” 

şeklindeki kararlılığı, bu özgürlük arayışını ve kadınların kendilerini kimlikleriyle, 

yalnızca toplumsal rollerle tanımlamamalarının gerekliliğini simgelemektedir. In 

Ho'nun, “Evin düzeni bozulmadan mesleğine geri dön” söylemi, kadınların ailedeki 

rollerinin, iş dünyasındaki pozisyonlarına engel olarak dayatılmasını göstermektedir. 

Bu da Bell Hooks'un, kadınların aile içindeki görmezden gelinen rollerinin, 

toplumsal baskılarla sürdürüldüğünü eleştiren görüşüne paraleldir (Hooks, 2000).   

Simone de Beauvoir ise kadının “öteki” olma durumunu ve kadınların toplumdaki 

ezilmesinin arkasındaki yapıları açıklarken, Jung Sook’un yaşadığı içsel çatışmayı 

açıklamak için de kullanılabilir. Jung Sook’un “Kendi hayatımı kontrol etmek 

istiyorum” diyerek verdiği tepki, de Beauvoir’ın kadınların özgürleşmesini 

savunduğu temel noktayı yansıtmaktadır (Beauvoir, 1949).  Jung Sook, kendini 

sadece eş ya da anne olarak tanımlamaktan öte, birey olarak kendi kimliğini bulma 

çabası içinde olduğunun altını çizmektedir. Bu durum, de Beauvoir’ın, kadının 

toplumsal yapılar tarafından şekillendirilen rollerin ötesine geçme mücadelesiyle 

örtüşmektedir (Beauvoir, 1949). 

 Hastane sahneleri, Cha Jung Sook’un profesyonel hayata yeniden dâhil olma 

sürecinde yaşadığı mücadelelere odaklanmaktadır. Çalışma arkadaşlarının, yaşına ve 

tecrübesine yönelik küçümseyici tavırları, kadınların iş dünyasında maruz kaldıkları 

cinsiyetçi tutumları gözler önüne sermektedir. Özellikle, “Bir kadının bu yaştan 

sonra tıbba dönmesi ne kadar mantıklı?” şeklindeki yorumlar, toplumun kadınların 

yeteneklerine olan güvensizliğini yansıtmaktadır. Kadın dayanışmasının eksikliği 

dikkat çekmektedir. Cha Jung Sook’un, iş arkadaşlarından destek görmek yerine 

sürekli eleştirilmesi, kadınların hemcinsleri tarafından bile yalnız bırakıldıklarını 

ortaya koymaktadır. Ancak bir hastasının, “Siz bana umut oldunuz” şeklindeki 

sözleri, kadınların birebir ilişkilerde birbirine verdiği desteğin önemini 

vurgulamaktadır. Buna rağmen, Jung Sook’un bir hastasını hayata döndürmesi ve 

bunun ardından hastanın, “Beni hayata bağladığınız için minnettarım” şeklindeki 

teşekkürü, kadının yetkinliğini ve mesleki kimliğini yeniden kazanma sürecindeki 



150 
 

başarısını göstermektedir (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023f). Jung Sook’un 

profesyonel yaşamına yeniden dönme süreci, toplumun ve iş arkadaşlarının, onun 

yaşına ve tecrübesine dair küçümseyici tutumlarıyla karşı karşıya kalırken, aynı 

zamanda bu tutumları sorgulayan bir pozisyona girmektedir. “Bir kadının bu yaştan 

sonra tıbba dönmesi ne kadar mantıklı?” gibi yorumlar, cinsiyet ve yaş üzerinden 

kadınların toplumdaki yerini belirlemeye çalışan, performatif toplumsal normların bir 

yansımasıdır (Butler, 1990). Bu yorumlar, kadının yeteneklerini sürekli sorgulama ve 

denetleme çabası, Foucault'nun “disiplin ve iktidar” kavramlarıyla da örtüşmektedir. 

Foucault'ya göre toplumsal yapılar, bireyleri ve kimlikleri sürekli denetler ve onların 

toplumsal normlara uymasını sağlamaktadır (Foucault, 1977). Jung Sook'un, cinsiyet 

ve yaşa dayalı olarak meslektaşlarından gördüğü küçümseme, iş dünyasında 

kadınların hâlâ kendilerini kanıtlama zorunluluğunu ifade etmektedir. Bunun 

yanında, Bell Hooks'un feminizm ve dayanışma kavramı, Jung Sook’un 

hastalarından aldığı takdir ve içsel güveni yeniden kazandığı anlarda önemli bir yer 

tutmaktadır. Hastasının “Beni hayata bağladığınız için minnettarım” şeklindeki 

ifadesi, kadınların profesyonel yaşamda birbirine verdiği desteğin ve kadın 

dayanışmasının gücünü simgelemektedir (Hooks, 2000). 

 Jung Sook’un, kızının eğitim hayatındaki sorunlara çözüm bulma çabaları, 

anneliğin kadınların hayatındaki merkezi rolünü ortaya koymaktadır. Bununla 

birlikte, “Kendi hayatım için bir şeyler yapmaya karar verdiğimde suçluluk 

duygusundan kurtulmam gerektiğini anladım” şeklindeki ifadesi, annelik ve 

bireysellik arasındaki dengeyi bulma arzusunu yansıtmaktadır (Kim Dae‑jin & Jeong 

Yeo‑rang, 2023f). De Beauvoir, kadının “öteki” olarak tanımlandığını ve kadınların 

toplumsal yapılar tarafından genellikle kendi kimliklerini oluşturmaktan 

alıkonulduğunu savunmuştur (Beauvoir, 1949). Jung Sook’un annelikle ilgili 

yaşadığı suçluluk duygusu ve “Kendi hayatım için bir şeyler yapmaya karar 

verdiğimde suçluluk duygusundan kurtulmam gerektiğini anladım” şeklindeki 

ifadesi, kadının toplumsal olarak kendisine dayatılan annelik rolü ile kendi bireysel 

arzuları ve kimlik arayışı arasındaki çatışmayı gözler önüne sermektedir. De 

Beauvoir’a göre kadınların toplumsal rolleri genellikle onların öznel deneyimlerinin 

ve arzularının önüne geçmektedir (Beauvoir, 1949). Jung Sook, kendi hayatı için bir 

şeyler yapmaya karar verdiğinde, toplumsal baskılarla ve annelik rolüne dair 



151 
 

toplumsal beklentilerle yüzleşmek zorunda kalmıştır. Annelik ve bireysellik 

arasındaki dengeyi bulma çabası, kadının kendi kimliğini kurma sürecindeki 

zorlukları ve bu sürecin toplumsal normlarla şekillendiğini ortaya koymuştur. Bu 

noktada Bell Hooks’un feminist dayanışma kavramı da devreye girmektedir. Annelik 

rolünü sürdürürken bireysel özgürlük arayışı, kadınların birbirlerine destek olma ve 

bu süreçte dayanışma oluşturma gerekliliğini simgelemektedir. Jung Sook’un 

yaşadığı içsel çatışma, hem kendi özgürlüğünü hem de annelik sorumluluğunu yerine 

getirme arzusuyla, toplumsal cinsiyet normlarına karşı verdiği mücadeleyi temsil 

eder (Hooks, 2000). 

 Doctor Cha’nın altıncı bölümü, Cha Jung Sook’un eşi Seo In Ho ile yaşadığı 

gerilim, evlilik kurumundaki ataerkil baskıyı ve kadınların bu yapıya karşı duruşunu 

açıkça göstermektedir. In Ho’nun, “Bunu bizim ailemiz için yapıyorum” diyerek 

Jung Sook’a baskı yapması, kadının bireysel kimlik arayışını baltalamaya çalışan bir 

tutumu yansıtmaktadır. Jung Sook’un, “Benim de bu dört duvarın dışına çıkmaya 

hakkım var” şeklindeki tepkisi, kadının özgürlük talebinin bir yansımasıdır. 

Kayınvalidesinin sürekli Jung Sook’a yönelik eleştirileri, kadınların aile içinde 

görünmez emeği üstlenirken karşılaştıkları takdir eksikliğini ortaya koymaktadır. 

Özellikle kayınvalidenin evdeki ekonomik kontrolü ele geçirme çabaları, kadınların 

ekonomik bağımsızlıklarını kazanmalarının ne kadar zor olduğunu göstermektedir 

(Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023g). Jung Sook’un yaşadığı gerilimde, özellikle 

eşinin, “Bunu bizim ailemiz için yapıyorum” diyerek ona baskı yapması, ataerkil 

sistemin kadına ne kadar güçlü bir şekilde kendini toplumun rolüne uygun hale 

getirmesi gerektiğini dayattığını göstermektedir. Burada Jung Sook, sistemin ona 

biçtiği ev kadınlığı rolünü reddederken, özgürlük talebinde bulunarak bir tür direniş 

göstermiştir. Kayınvalidesinin sürekli eleştirileri ve evdeki ekonomik kontrolü ele 

geçirme çabaları, kadınların aile içinde ekonomik bağımsızlıklarını elde etmekte ne 

kadar zorlandıklarını ve bunun toplumun erkek egemen yapısı tarafından 

engellenmesini simgelemektedir. Bourdieu’nun teorisinde sembolik şiddet, sadece 

fiziksel zorlamalarla değil, kültürel ve toplumsal normlarla da kadınların öznenin 

olma durumlarını kısıtlayan bir yapıdadır. Jung Sook’un “Benim de bu dört duvarın 

dışına çıkmaya hakkım var” tepkisi, bu sembolik şiddete karşı gösterilen bir direnişi 

simgelemektedir ve onun bireysel kimlik arayışının önemini ortaya koymaktadır. Bu 



152 
 

tepki, kadının sadece toplumsal rollerle tanımlanması yerine kendi kimliğini ve 

özgürlüğünü talep etmesi anlamına gelmektedir (Bourdieu, 1984). 

 Doctor Cha’nın yedinci bölümüne bakıldığında; Jung Sook’un eşi Seo In Ho 

ve kayınvalidesiyle yaşadığı gerilimler, ataerkil toplumlarda kadınların aile içinde 

karşılaştığı baskıların bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Eşinin, “Aile düzeni 

senin yüzünden bozuluyor” şeklindeki suçlamaları, kadınların bireysel kimliklerini 

kazanma çabalarının genellikle evlilikteki sorumluluklarla çatıştığını göstermektedir. 

Kayınvalidesinin, “Kadının görevi evde oturup ailenin huzurunu sağlamaktır” 

şeklindeki tavrı, kadınların yalnızca ev içi rolleriyle sınırlı tutulmasına yönelik 

ataerkil beklentileri temsil etmektedir (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023gh). 

Jung Sook'un eşi ve kayınvalidesiyle yaşadığı gerilimler de Beauvoir'ın kadınların 

toplumsal yapılar tarafından kendilerine biçilen rollerle sıkıştırılmasına yaptğı 

eleştirilerin somutlaşmış hali gibidir. Eşi Seo In Ho'nun “Aile düzeni senin yüzünden 

bozuluyor” şeklindeki suçlaması, kadınların toplumsal rolleriyle ilişkili baskıların 

kişisel kimliklerini şekillendirme çabalarını ne kadar zora soktuğunu göstermektedir. 

Bu tür suçlamalar, kadının yalnızca ev içindeki rollerine indirgenmesine ve bireysel 

kimliğini oluşturmasının engellenmesine neden olmaktadır. Kayınvalidesinin, 

“Kadının görevi evde oturup ailenin huzurunu sağlamaktır” şeklindeki bakışı, de 

Beauvoir'ın “kadınların toplumsal yapılar tarafından şekillendirilen ikincil 

konumları” üzerine vurguladığı düşüncelerle paraleldir Buna göre kadınlar, 

toplumun ataerkil beklentileriyle şekillendirilir ve genellikle dışarıdaki dünyadan, iş 

hayatından ve hatta kişisel gelişimlerinden uzak tutularak sadece ev içi rolleriyle 

tanımlanırlar (Beauvoir, 1949). Jung Sook'un eşi ve kayınvalidesiyle yaşadığı 

çatışmalar, kadınların toplumsal olarak kendilerine biçilen rollerle bireysel kimlik 

arayışları arasında çatışmalar yaşadığını ve bu çatışmaların kadınların özgürlüğüne 

yönelik engeller oluşturduğunu göstermektedir 

 Bölüm boyunca, Jung Sook’un profesyonel kimliğini yeniden kazanma 

mücadelesi, kadınların iş dünyasında karşılaştıkları zorlukların bir örneği olarak 

dikkat çekmektedir. Meslektaşlarının ona yönelik küçümseyici tavırları, kadınların 

profesyonel hayatta sürekli kendilerini kanıtlama zorunluluğuyla yüzleştiğini 

göstermektedir. Jung Sook’un bir hasta üzerinde başarılı bir ameliyat 

gerçekleştirmesi ve bunun ardından meslektaşlarından takdir görmesi, kadının 



153 
 

yetkinliğini ispatlama sürecindeki kararlılığını temsil etmektedir. Meslektaşlarının, 

Jung Sook’un mücadelesini desteklemek yerine eleştirmeleri, kadınların birbirine 

yeterince destek olmadığında maruz kaldıkları yalnızlığı göstermektedir. Buna 

karşın, bir hasta ile kurduğu bağ, kadınların birebir ilişkilerde birbirine nasıl güç 

verebileceğini gözler önüne sermiştir. Özellikle, “Sizinle konuşmak bana umut 

verdi” şeklindeki diyalog, kadınların dayanışma ve empati yoluyla birbirlerini 

güçlendirebileceğini ifade etmektedir. Jung Sook’un çocuklarının eğitim hayatıyla 

ilgilenirken aynı zamanda kendi bireyselliğini koruma çabası, annelik ve bireysellik 

arasındaki dengeyi sorgulamasına yol açmıştır. “Ben sadece bir anne değilim; bir 

birey olarak da değerliyim” şeklindeki ifadesi, kadınların toplumda sıklıkla 

karşılaştıkları kimlik çatışmalarına işaret etmektedir (Kim Dae‑jin & Jeong 

Yeo‑rang, 2023h).  Bell Hooks, kadınların toplumsal roller ve kişisel kimlikleri 

arasında sürekli bir gerilim yaşadığını, bu gerilimin ise onların özgürleşme çabalarını 

engellediğini belirtir (Hooks, 2000). 

 Doctor Cha’nın sekizinci bölümü, aile içi dinamikler, profesyonel hayat ve 

bireysel özgürlük arayışını ele alarak kadınların ataerkil toplum yapısında 

karşılaştıkları zorluklara yönelik keskin bir eleştiri sunmaktadır. Jung Sook’un 

kayınvalidesi ve eşine karşı verdiği mücadele, ataerkil aile yapısında kadının sürekli 

kontrol edilme çabalarını gözler önüne sermektedir. Kayınvalidesinin, “Evi düzene 

koymak kadınların işidir” şeklindeki yaklaşımı, kadının ev içindeki emeğinin sadece 

bir zorunluluk olarak görülmesini yansıtmaktadır. Jung Sook, bu yaklaşıma karşı 

çıkarak, “Ben de birey olarak saygıyı hak ediyorum” şeklinde duruş sergilemiştir. 

Seo In Ho’nun geçmişteki sadakatsizliğinin aile içinde açığa çıkması, evlilikte güven 

ve sadakatin kırılganlığını vurgulamaktadır. Özellikle, çocuklarının bu duruma 

tepkileri, aile içinde yaşanan çatışmaların nesiller üzerindeki etkisini göstermektedir. 

Kızının, “Siz bunu nasıl saklayabildiniz?” şeklindeki çıkışı, aile içindeki sırların 

nasıl derin yaralar açtığını ortaya koymaktadır (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 

2023ı). Bu bölümde, kadın dayanışması teması, Jung Sook’un hem hastalarıyla hem 

de çevresindeki insanlarla kurduğu bağlar üzerinden işlenmiştir. Özellikle, “Yaşamak 

ve hayatta kalmak düşündüğümüzden daha büyük bir mucize” şeklindeki bir 

hastasına verdiği mesaj, kadınların birbirine nasıl umut verebileceğini 

göstermektedir. Buna rağmen, Jung Sook’un meslektaşlarından yeterince destek 



154 
 

görememesi, kadın dayanışmasının eksik olduğu ortamlarda kadınların yaşadığı 

yalnızlığı yansıtmaktadır. Bu durum, ataerkil toplum yapısının kadınlar arasındaki 

rekabeti nasıl teşvik ettiğine dair bir eleştiri niteliği taşımaktadır (Kim Dae‑jin & 

Jeong Yeo‑rang, 2023ı).  Butler, toplumsal cinsiyetin sabit bir kimlik değil, sürekli 

tekrarlanan bir performans olduğunu öne sürmüştür. Bu bağlamda, Jung Sook’un 

kayınvalidesinin “Evi düzene koymak kadınların işidir” gibi ifadeleri, kadının ev 

içindeki rollerine dair toplumsal normların ne kadar sabitleştirildiğini ve dayatıldığını 

göstermektedir. Jung Sook’un, “Ben de birey olarak saygıyı hak ediyorum” demesi, 

kadınların toplumsal normlara karşı kendi kimliklerini yeniden inşa etme çabasını 

simgelemektedir ve Butler'ın toplumsal cinsiyet performansı anlayışına paraleldir 

(Butler, 1990). Aynı zamanda, Kimberlé Crenshaw'ın Kesişimsellik Teorisi de sahne 

için uygun bir çerçeve sunmaktadır. Crenshaw, bireylerin kimliklerinin sadece tek bir 

faktörle (örneğin, cinsiyetle) değil, ırk, sınıf, yaş gibi birden çok faktörle kesişerek 

şekillendiğini savunmuştur. Burada Jung Sook’un ailesindeki erkek figürlerinin ve 

kayınvalidesinin onu “kadınlık” ve “annelik” üzerinden sınırlaması, onun 

profesyonel ve kişisel hayatta kendini gerçekleştirme arzusunu engellemeye çalışan 

bir yapıyı simgelemektedir. Kadınların hem evde hem de iş yerinde karşılaştıkları 

kesişen engellerin ve baskıların bir arada işlediği somutlaştırılmıştır (Crenshaw, 

1991). Michel Foucault'nun Disiplinci Toplum ve İktidar Teorisi de Jung Sook’un 

hastanedeki profesyonel mücadelesine de ışık tutmaktadır. Özellikle, kadın 

dayanışmasının eksikliği ve meslektaşlarının eleştirileri, iş yerindeki hiyerarşik ve 

iktidar ilişkilerinin ne kadar baskıcı olabileceğini ortaya koymaktadır (Foucault, 

1977). 

 Jung Sook’un hem mesleki hem de bireysel kimliğini koruma çabası, onun 

annelik rolüyle arasında bir çatışma yaratmaktadır. Kızının, “Benimle ilgilenmeye 

bile fırsatın yok” şeklindeki eleştirisi, annelik ve bireysellik arasında sıkışmış 

kadınların yaşadığı zorluklara dikkat çekmektedir. Ancak, Jung Sook’un, “Hem sizin 

için hem de kendim için güçlü olmalıyım” şeklindeki kararı, annelik kimliğini 

bireyselliğiyle birleştirme çabasını simgelemektedir (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 

2023g). Jung Sook’un hem annelik rolüyle hem de bireysel kimliğiyle olan çatışması, 

toplumsal olarak kendisine biçilen annelik rolünün bir performansı olarak görülebilir. 

Kızının, “Benimle ilgilenmeye bile fırsatın yok” şeklindeki eleştirisi, annelik rolünün 



155 
 

sürekli beklenen bir performans olduğunu ve kadınların bu rolü yerine 

getiremediklerinde toplumsal olarak eleştirildiğini göstermektedir. Bu durum, 

kadınların toplumsal cinsiyet rollerinin ve beklenen performanslarının onları nasıl 

kısıtladığını yansıtan bir örnektir. Jung Sook’un, “Hem sizin için hem de kendim için 

güçlü olmalıyım” şeklindeki kararı, onun toplumsal cinsiyet performanslarını 

yeniden şekillendirme çabasını simgelemektedir. Burada Jung Sook, hem annelik 

rolünü hem de bireysel kimliğini bir arada tutmaya çalışırken, bu performansların 

nasıl şekillendirileceği konusunda bireysel bir kontrol sağlamak istediği 

anlaşılmaktadır. Bu durum, kadınların toplumsal beklentilere karşı direnişlerini ve bu 

beklentilerle nasıl mücadele etmeye çalıştıklarını gösteren önemli bir örnektir 

(Butler, 1990). 

 Doctor Cha’nın dokuzuncu bölümünde Seo In Ho’nun sadakatsizliği, yalnızca 

bir aile sırrı olarak değil, aynı zamanda toplumun kadına yüklediği fedakârlık 

beklentilerinin bir eleştirisi olarak sunulmuştur. Kayınvalidesinin Jung Sook’a, “Bu 

evliliği kurtarmak için çabalamalısın” diyerek baskı yapması, kadının fedakârlık 

yapmaya zorlandığını göstermektedir. Jung Sook’un buna karşılık, “Benim 

çabalarımın sınırları var” demesi, bir kadının evliliğinde bireysel sınırlarını koruma 

mücadelesini özetlemektedir (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023i). Kadınlar, 

genellikle ailede ve ilişkilerde “görünmeyen” duygusal emeği üstlenirler. Bu, 

yalnızca fiziksel değil, duygusal yükümlülükleri de içerir; bir kadının ailesi ve eşinin 

duygusal ihtiyaçlarını karşılama rolü genellikle sosyal olarak beklenir (Hochschild, 

1983). Seo In Ho’nun sadakatsizliği ve kayınvalidesinin, “Bu evliliği kurtarmak için 

çabalamalısın” şeklindeki baskısı, kadının duygusal emekle ilgili toplumun ona 

dayattığı beklentileri yansıtmaktadır. Jung Sook’un, “Benim çabalarımın sınırları 

var” diyerek karşılık vermesi, onun duygusal emeğini yalnızca kendisi için değil, 

ailesinin ve toplumun talepleri için de sınırlamak istediğinin bir göstergesidir. Bu ise 

kadının hem fiziksel hem de duygusal olarak kendisini fedakârlık zorlanmasına karşı 

koyma çabasıdır. Jung Sook’un bu sınırları koyma isteği, duygusal emeğin genellikle 

kadının üzerindeki görünmeyen yüklerden biri olduğuna dair önemli bir eleştiridir. 

Kadınlar, genellikle ailesel görevleri yerine getirmek için duygu durumlarını kontrol 

etme ve yönlendirme sorumluluğunu üstlenirler, fakat Jung Sook bu zorunluluğu 

reddederek, bireysel sınırlarını korumaya çalışmaktadır. Bu, kadınların duygusal 



156 
 

emekle ilgili toplumsal beklentilere karşı gösterdiği direnişi temsil etmektedir 

(Hochschild, 1983). 

 Çocuklarının, özellikle kızının babasının sadakatsizliği karşısındaki tepkileri, 

aile içindeki dengelerin çocuklar üzerindeki etkisini yansıtmaktadır. Kızının, “Sizi 

güçlü bir birey olarak görmek istiyorum” demesi, modern toplumda genç kuşakların 

kadın bireylerden beklentilerinin, geleneksel anne figüründen çok daha ileri bir 

noktaya taşındığını göstermektedir (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023i).  

Kesişimsellik teorisine göre bireylerin kimliklerinin ve deneyimlerinin sadece tek bir 

faktöre bağlı olarak şekillenmediğini, bunun yerine cinsiyet, ırk, sınıf, yaş gibi çeşitli 

kimlik faktörlerinin bir araya gelerek insanların toplumdaki konumlarını ve 

karşılaştıkları baskıları etkilediğini savunmaktadır (Crenshaw, 1991). Jung Sook’un 

kızının, “Sizi güçlü bir birey olarak görmek istiyorum” sözleri, kadınların 

toplumdaki değişen rollerine dair genç kuşağın beklentilerini yansıtmaktadır. Bu 

ifade, sadece annelik rolüyle sınırlı kalmayıp güçlü bir birey olarak kendini ifade 

edebilen bir kadının rolünü de içermektedir. Geleneksel anne figüründen daha fazla 

beklentinin olduğu modern toplumda, kadınların bu yeni taleplere karşı nasıl 

mücadele ettikleri, Crenshaw’ın kesişimsel bakış açısıyla incelenebilir. Jung Sook’un 

kızının tepkisi, onun sadece bir “anne” değil, bireysel bir kimliği olan bir kadın 

olarak görülmesi gerektiği yönünde bir talep sunmuştur. Bu da toplumsal cinsiyet 

normlarının nasıl değiştiğini ve yeni kuşakların daha geniş ve daha güçlü bir kadın 

imajı beklediğini göstermektedir (Crenshaw, 1991). 

 Doctor Cha’nın onuncu bölümü Cha Jung Sook’un bireysel özgürlük arayışı, 

ailesiyle olan ilişkilerindeki çatışmalar ve profesyonel kimlik mücadelesi etkili bir 

şekilde işlenmiştir. Bölüm, Cha Jung Sook’un eşi Seo In Ho’nun geçmişteki 

sadakatsizliğinin açığa çıkmasıyla birlikte aile içindeki güç dengelerinin bozulmasını 

konu edinmiştir. Jung Sook’un, “Gerçeklerle yüzleşmek istiyorum” şeklindeki 

tepkisi, onun geçmişte bastırılan sorunlarla yüzleşmeye olan kararlılığını 

göstermektedir. Kızının, “Bize neden bu kadar uzun süre yalan söylediniz?” 

şeklindeki tepkisi, aile içindeki iletişim eksikliğini ve sırların yarattığı duygusal yükü 

yansıtmaktadır (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023j). Jung Sook’un “Gerçeklerle 

yüzleşmek istiyorum” ifadesi, Foucault'nun disiplinci toplum kavramıyla uyum 

içindedir. Foucault'ya göre, toplum bireyleri sürekli olarak gözlemler ve bu gözlem, 



157 
 

bireylerin kendilerini düzenlemelerine, normlara uymalarına yol açar (Foucault, 

1977). Jung Sook'un geçmişte bastırdığı sorunlarla yüzleşme isteği, sadece aile 

içindeki baskıları değil, toplumun kadına dayattığı belirli rollerin (anne, eş, fedakâr 

kadın) dışına çıkma ve kendi kimliğini yeniden tanımlama isteğini de yansıtmaktadır. 

Kızının, “Bize neden bu kadar uzun süre yalan söylediniz?” şeklindeki tepkisi, 

Foucault’nun toplumun bireyleri “gizleme” veya “saklama” yoluyla nasıl kontrol 

ettiğini ve bu tür gizliliklerin bireyler arasındaki ilişkilere nasıl zarar verebileceğini 

göstermektedir. Foucault'ya göre iktidarın daha az görünür yollarla işlediği durumlar, 

bireylerin kendi iç dünyalarındaki baskıları fark etmeleri ve bu baskılara karşı 

direnmeleriyle sonuçlanabilir (Foucault, 1977). Bu bağlamda, Jung Sook'un 

geçmişteki sırlarla yüzleşmeye kararlılığı, iktidar ilişkilerinin ve toplumsal baskıların 

birey üzerindeki etkisini sorgulamanın bir parçası olarak değerlendirilebilir  

 Kayınvalidesinin, Jung Sook’a sürekli sorumluluk yükleyen ve baskı kuran 

tavırları, geleneksel aile yapısında kadının ev içindeki fedakârlığının nasıl doğal bir 

görev olarak görüldüğünü göstermektedir. Ancak Jung Sook’un, “Kendi kararlarımı 

vermek istiyorum” şeklindeki duruşu, ataerkil yapıdaki geleneksel kadın rollerine bir 

meydan okumadır. Cha Jung Sook’un meslektaşları arasında kendini kanıtlama 

mücadelesi, profesyonel dünyada kadınların maruz kaldığı ayrımcılığı 

yansıtmaktadır. Meslektaşlarının, onun yetkinliğini sorgulaması ve küçümseyici 

ifadeler kullanması, kadınların iş hayatında karşılaştığı yaygın önyargılara bir 

eleştiridir. Jung Sook’un, bir doğum sırasında gösterdiği liderlik ve başarılı 

müdahalesi, onun yeteneklerini yeniden kanıtlama çabasını ve bu süreçteki 

kararlılığını ortaya koymaktadır. Bu başarı, profesyonel hayatta kadınların 

karşılaştıkları engelleri aşarak kendilerini nasıl ifade edebileceklerini göstermektedir. 

Cha Jung Sook’un, annelik rolüyle bireysel özgürlüğü arasında denge kurma çabası, 

bölüme damgasını vurmuştur. Kızına, “Seni sevdiğim kadar kendime de değer 

vermeliyim” şeklindeki yaklaşımı, annelik kimliğini korurken bireyselliğini savunma 

mücadelesini yansıtmaktadır (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023j). Jung Sook’un, 

“Kendi kararlarımı vermek istiyorum” diyerek ataerkil aile yapısındaki kadın 

rollerine karşı duruşu, Butler'ın toplumsal cinsiyetin sürekli bir performans olduğunu 

savunan teorisini yansıtmaktadır. Jung Sook, geleneksel kadın rollerine karşı bir 

meydan okuma yaparak, kendine ait bir kimlik inşa etmeye başlamıştır. Bu durum, 



158 
 

toplumsal cinsiyet normlarına karşı bireysel bir başkaldırıdır ve Butler'ın toplumsal 

cinsiyetin sabit olmayan, sürekli olarak tekrarlanan bir performans olduğuna dair 

görüşüne paraleldir. Aynı şekilde, Jung Sook’un meslektaşları tarafından sürekli 

olarak yetkinliğinin sorgulanması ve küçümsenmesi, toplumsal normların ve 

cinsiyetçi söylemlerin kadınların profesyonel hayattaki performanslarına nasıl 

müdahale ettiğini göstermektedir. Jung Sook’un başarılı bir doğum sırasında liderlik 

gösterip yeteneklerini yeniden kanıtlaması ise kadınların toplumsal ve profesyonel 

hayatta kendilerini ifade etmeleri için karşılaştıkları engelleri aşarak performanslarını 

gerçekleştirmelerinin bir örneğidir. Jung Sook’un, “Seni sevdiğim kadar kendime de 

değer vermeliyim” diyerek annelik ve bireysellik arasında denge kurma çabası, 

performatif bir eylem olarak kadınlık rolünü yeniden şekillendirme çabasıdır. Bu, 

toplumsal cinsiyetin, bireyler tarafından yeniden yaratılabileceğini ve toplumsal 

baskılara rağmen kadınların kendi kimliklerini savunma yolunda gösterdikleri 

mücadeleyi simgelemektedir (Butler, 1990). 

 Doctor Cha’nın on birinci bölümü, aile içindeki karmaşık ilişkilerin 

çözülmeye başladığı ve karakterlerin bireysel kimlik arayışlarının yoğunlaştığı bir 

dönemi ele alır. Bölümde, toplumsal cinsiyet eşitsizlikleri ve kadınların bu 

eşitsizliklere karşı verdiği mücadeleler etkileyici bir şekilde işlenmiştir. Seo In 

Ho’nun yıllardır süren sadakatsizliğinin açığa çıkması, aile içindeki güç dengelerini 

tamamen değiştirmiştir. Jung Sook’un, “20 yıldır bu evlilikteki fedakârlıklarımı hiçe 

saydınız” şeklindeki çıkışı, ataerkil yapının kadının emeğini değersizleştirmesine bir 

tepki niteliğindedir. Özellikle çocuklarının, babalarının bu sadakatsizliği 

öğrenmesiyle verdikleri tepkiler, aile içindeki kırılgan bağları ve bu durumun genç 

kuşaklar üzerindeki etkisini gözler önüne sermektedir (Kim Dae‑jin & Jeong 

Yeo‑rang, 2023k). Seo In Ho'nun yıllarca süren sadakatsizliği ve Jung Sook'un bu 

duruma gösterdiği tepki, ataerkil sistemin kadına yüklediği görünmeyen ama 

derinlemesine içselleştirilmiş güç ilişkilerinin bir yansımasıdır. Jung Sook’un, “20 

yıldır bu evlilikteki fedakârlıklarımı hiçe saydınız” demesi, kadının aile içindeki 

emeğinin toplumsal normlar doğrultusunda nasıl değersizleştirildiğini ve bu 

değersizleştirmeye karşı gösterdiği karşı duruşu ortaya koymaktadır. Bu durum, 

Bourdieu'nun sembolik şiddet teorisi ile açıklanabilir çünkü Jung Sook, yıllar 

boyunca kendi emeği ve fedakârlıklarının değerinin göz ardı edilmesine karşı bir 



159 
 

karşılık vermektedir. Çocuklarının, babalarının sadakatsizliğini öğrendiklerinde 

verdikleri tepkiler, aile içindeki güç dengesinin ve normların nasıl toplumsal olarak 

içselleştirildiğini ve bu kırılmanın yeni nesiller üzerindeki etkisini göstermektedir. 

Bu aile içindeki dramatik değişim, bireylerin sembolik şiddetle karşı karşıya 

kalırken, bu şiddet karşısında durma ve değişim yaratma süreçlerine de ışık 

tutmaktadır (Bourdieu, 1984). 

 Kayınvalidesinin Jung Sook’a olan baskıları, kadının ailedeki geleneksel 

rollerine geri dönmesini sağlama çabasını yansıtmaktadır. Ancak, Jung Sook’un, 

“Ben bu evliliğin içinde yalnızdım” şeklindeki ifadesi, kadınların evliliklerinde 

yaşadığı görünmezliği ve yalnızlığı net bir şekilde ifade etmektedir. Bölümde kadın 

dayanışmasının eksikliği dikkat çekmektedir. Jung Sook’un çevresindeki diğer kadın 

karakterler, onun mücadelesine destek olmak yerine, ataerkil düzenin dayattığı 

normlara uyum sağlamasını talep etmektedir. Ancak Jung Sook’un kararlılığı ve 

“Artık kendi kararlarımı ben vereceğim” sözleri, kadınların bireysel direnişleriyle bu 

sistemin dayatmalarını aşabileceğini göstermektedir. Jung Sook’un, meslektaşlarının 

küçümseyici tutumlarına rağmen mesleğine devam etme kararı, kadınların 

profesyonel hayatta karşılaştıkları zorlukları ele almaktadır. Seo In Ho’nun, 

“Hastane ortamı senin için fazla yoğun” şeklindeki yorumu, kadınların iş 

dünyasında maruz kaldığı önyargıları simgelemektedir. Ancak Jung Sook’un, “Bu 

zorluklar beni daha da güçlendirdi” şeklindeki duruşu, kadınların profesyonel 

kimliklerini savunma kararlılıklarını yansıtmaktadır. Jung Sook’un bir hasta ile 

kurduğu bağ da ilgi çekicidir. Kadınların birebir ilişkilerde birbirlerine nasıl güç 

verebileceğini yansıtmaktadır. Hastasının, “Beni hayata bağlayan siz oldunuz” 

şeklindeki ifadesi, kadın dayanışmasının bireysel düzeydeki gücünü açıkça ortaya 

koymaktadır. Jung Sook’un çocuklarına olan sevgisi, annelik rolünün ön planda 

olmasına rağmen bireyselliğini koruma çabasıyla dengelenmiştir. Kızının, “Artık bizi 

değil, biraz da kendini düşün” sözleri, annelik ve bireysellik arasındaki denge 

arayışını açıkça yansıtmaktadır (Kim Dae-jin & Jeong Yeo-rang, 2023k). 

Kayınvalidesinin ona yönelik sürekli baskıları, Jung Sook’un, kadın olarak aile 

içindeki geleneksel rolüne geri dönmesi için zorlanmasının bir örneğidir. Jung 

Sook’un, “Ben bu evliliğin içinde yalnızdım” ifadesi, evlilikte kadına biçilen 

fedakârlık rolünün yanında kadının bireysel kimliklerinin ve duygusal ihtiyaçlarının 



160 
 

göz ardı edilmesinin bir sonucu olarak yorumlanabilir. Crenshaw’ın kesişimsellik 

teorisi burada, kadınlık kimliği ile evlilik ve annelik kimliklerinin nasıl kesişerek, 

Jung Sook’un deneyimlediği toplumsal baskıları oluşturduğunu anlamada önemli bir 

rehber olabilir. Jung Sook’un çevresindeki kadınların ona destek yerine ataerkil 

normlara uymasını talep etmesi, kadın dayanışmasının eksikliğini gösterirken, 

Crenshaw’ın kesişimsellik teorisi, kadınların birbirlerinin deneyimlerine yeterince 

duyarsız kalmasının, farklı toplumsal kimliklere sahip kadınların karşılaştığı 

sorunları anlamada büyük bir engel oluşturduğunu ifade ile bu sahneyi açıklayabilir. 

Jung Sook’un “Artık kendi kararlarımı ben vereceğim” şeklindeki ifadesi ise 

kadınların bu baskılara karşı direnişini ve kendi özgürlüklerini kazanma 

mücadelesini simgelemektedir. Jung Sook’un meslektaşlarından karşılaştığı 

küçümsemeler ve Seo In Ho’nun kadınların iş dünyasında karşılaştığı önyargıları 

ifade etmesi, Crenshaw’ın kesişimsellik teorisi ışığında, hem cinsiyetle ilgili hem de 

yaşa dayalı ayrımcılığın bir arada işletildiğini göstermektedir (Crenshaw, 1991). 

 Doctor Cha’nın on ikinci bölümü, Cha Jung Sook’un hem duygusal hem de 

fiziksel mücadelesini işlemektedir. Seo In Ho’nun sadakatsizliği üzerine kurulu aile 

içi çatışmalar, bu bölümde daha da belirginleşmiştir. Jung Sook’un, “Evlilik birliğini 

sürdürmek için yalnızca benim çabam yetmiyor” şeklindeki sözleri, ataerkil 

toplumlarda kadınların evlilikte tek başına yük taşımaya zorlandığını gözler önüne 

sermektedir. Bu durum, kadınların genellikle duygusal ve fiziksel fedakârlıklarla 

yükümlü tutulduğu evliliklerin, kadınların bireysel kimliklerini nasıl gölgelediğini 

göstermektedir (Kim Dae-jin & Jeong Yeo-rang, 2023l). Jung Sook’un, “Evlilik 

birliğini sürdürmek için yalnızca benim çabam yetmiyor” şeklindeki sözü, kadınların 

evliliklerinde ve toplumsal yaşamda karşılaştıkları güç ilişkilerini yansıtmaktadır. 

Foucault’nun disiplinli toplum anlayışı, kadınların ailede, özellikle evlilik 

kurumunda, kendilerine dayatılan rollerle nasıl sıkıştırıldığını ve bu rollerin nasıl 

içselleştirildiğini göstermektedir. Jung Sook’un evlilikteki yalnızca kendi çabalarıyla 

sürdürülemeyeceği gerçeğini ifade etmesi, ona dayatılan “fedakâr eş” rolünün 

toplumsal yapılar tarafından nasıl güçlendirildiğini ve kadının kendi kimliğinin bu 

rollerle nasıl gölgelendiğini açıkça ortaya koymaktadır. Foucault'nun iktidar ve 

gözlem kavramı, kadınların toplumda ve evliliklerdeki görünmeyen gücü 

içselleştirmesinin ve bazen de bu güce karşı direnç gösterememesinin temelini 



161 
 

oluşturmaktadır. Kadınların sürekli olarak “görünür” olması ve ev içindeki rollerinin 

her zaman gözlemlenmesi, onların sürekli olarak bu rollerle uyum sağlamaya 

zorlanmasına yol açmaktadır. Jung Sook’un yaşadığı çatışma, bu “görünürlük” 

içinde kendi kimliğini bulma mücadelesini yansıtmaktadır (Foucault, 1977). 

 Jung Sook’un çocuklarıyla olan ilişkisi, annelik rolü ve bireysel kimlik 

arasındaki dengeyi arayan bir kadının mücadelesini yansıtmaktadır. Kızının, “Anne, 

senin mutlu olman bizim için de önemli” şeklindeki sözleri, genç nesillerin aile 

içindeki toplumsal normlara dair daha sorgulayıcı bir tutum geliştirdiğini 

göstermektedir (Kim Dae-jin & Jeong Yeo-rang, 2023l). Jung Sook’un, çocuklarıyla 

olan ilişkisi ve özellikle kızının “Anne, senin mutlu olman bizim için de önemli” 

şeklindeki söylemi, Butler’ın toplumsal cinsiyetin ve kimliklerin performatif bir 

şekilde inşa edildiği görüşüne bir örnek teşkil etmektedir (Butler, 1990). Jung Sook, 

annelik rolünü yerine getirirken, bireysel kimliğini yeniden bulma ve kendine ait bir 

hayat kurma çabasında olan bir kadındır. Bu dilemma, Butler’ın performatiflik 

anlayışı çerçevesinde, kadının kendi kimliğini sadece annelik rolü üzerinden değil, 

bu rolün dışında da var ederek inşa etmeye çalışması olarak değerlendirilebilir. Jung 

Sook’un kızının sözleri, genç nesillerin toplumsal normları daha sorgulayıcı bir 

biçimde değerlendirdiğini ve kendi kimliklerini inşa etme biçimlerinde annelerinin 

yerine daha bağımsız bir duruş sergilemelerine yönelik bir talep olduğunu 

göstermektedir. Bu durum, kimliklerin bireysel eylemlerlerin yanı sıra toplumun yeni 

nesillerinin farklı performatif eylemleriyle de yeniden şekillendirildiğini 

göstermektedir. Bu şekilde, kimlik performansı sadece bir kişinin eylemleriyle değil, 

toplumsal bir süreç olarak da devam ederek gelişmektedir (Butler, 1990). 

 Doctor Cha’nın on üçüncü bölümü, Cha Jung Sook’un kendini yeniden 

tanımlama sürecini ve çevresiyle olan mücadelelerini detaylı bir şekilde işlemektedir. 

Seo In Ho’nun sadakatsizliğinin ortaya çıkışı, evlilikte güvenin yeniden 

sorgulanmasına yol açmıştır. Jung Sook’un, “Seninle bir çift olarak değil, yalnızca 

çocuklarımızın ebeveyni olarak kalabiliriz” şeklindeki ifadeleri, evliliğin salt bir 

toplumsal zorunluluk olmadığını ve kadınların bu baskılara karşı durabileceğini 

ortaya koymaktadır. Evlilik birliği içerisindeki rollerin sorgulanması, kadının 

bireysel haklarının ve özgürlük arayışının öne çıktığı önemli bir an olarak 

değerlendirilmiştir. Kayınvalidesinin, boşanma fikrine karşı olan tepkisi ve Jung 



162 
 

Sook’a, “Bu yaşta neyin mücadelesi?” şeklindeki eleştirileri, kadının yaşamının her 

döneminde bireysel mutluluğundan fedakârlık etmesi gerektiği algısını 

yansıtmaktadır. Ancak Jung Sook’un, “Artık yalnızca kendim için karar alıyorum” 

demesi, onun bu algıya meydan okuduğunu göstermektedir (Kim Dae‑jin & Jeong 

Yeo‑rang, 2023m). Beauvoir, kadının toplumda “öteki” olarak konumlandığını ve 

kadınların genellikle erkekler tarafından belirlenen toplumsal rollere sıkıştırıldığını 

savunmuştur (Beauvoir, 1949). Bu bakış açısı, Cha Jung Sook’un evlilik ve 

toplumsal normlara karşı verdiği mücadelede ve bireysel kimliğini yeniden 

tanımlama sürecinde açık bir şekilde görülmektedir. Jung Sook’un, “Seninle bir çift 

olarak değil, yalnızca çocuklarımızın ebeveyni olarak kalabiliriz” şeklindeki 

ifadeleri de Beauvoir’ın “öteki” olma durumunu sorgulayan bir bakış açısına işaret 

etmektedir. Evlilik gibi toplumsal bir yapının yalnızca bir yükümlülük ve zorunluluk 

değil, bireysel tercih ve özgürlük meselesi olabileceğini de ifade etmektedir. Jung 

Sook, kendi özgürlüğünü savunarak ve eşinin sadakatsizliğine rağmen kendini 

yeniden tanımlama yolunda bir adım atarak, erkek egemen toplumsal yapıya karşı bir 

direniş sergilemiştir. Bu durum, kadının kimliğini yalnızca toplumsal rollerine göre 

şekillendirmek yerine, kendisi için yaşama ve kendi kararlarını alma hakkına sahip 

olduğunu göstermektedir. Kayınvalidesinin “Bu yaşta neyin mücadelesi?”  

şeklindeki eleştirisi, de Beauvoir’ın kadınların hayatlarının her döneminde toplumsal 

rollerine sıkıştırıldığını ve bireysel mutluluklarının genellikle dışlanmaya çalışıldığı 

tezine bir örnek olarak değerlendirilebilir. Jung Sook’un, “Artık yalnızca kendim için 

karar alıyorum” demesi, bu toplumsal baskılara karşı bir direnişi ve kadının kendi 

kimliğini yeniden inşa etme çabasını simgelemektedir. Bu simgelem, de Beauvoir’ın 

kadının “öteki” olarak değil, kendi kimliğini özgürce tanımlayan bir varlık olarak 

var olması gerektiği görüşüyle örtüşmektedir (Beauvoir, 1949). 

 Jung Sook’un annelik rolü ile bireysellik arayışı arasındaki çatışma, bölüme 

damgasını vuran unsurlardan biridir. Çocuklarının, annelerinin mutluluğunu 

sorgulamaya başlaması ve onların, “Mutlu bir birey olduğunda daha iyi bir anne 

olursun” şeklindeki yorumları, modern aile yapısında annelik ve bireysellik 

arasındaki dengenin önemine dikkat çekmektedir (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 

2023m). Beauvoir Crenshaw’ın kesişimsellik teorisi burada, Jung Sook’un hem 

annelik rolü hem de bireysellik arayışındaki çatışmanın, toplumsal ve kültürel 



163 
 

faktörlerin bir araya gelmesiyle daha da karmaşık hale geldiğini göstermektedir. 

Crenshaw’a göre kadınlar, toplumsal cinsiyet normlarıyla sınırlı olmanın yanı sıra 

anne olma rolünün beklentileriyle de baskı altına girerler (Crenshaw, 1991). Bu 

manada, Jung Sook’un çocukları tarafından mutluluğunun sorgulanması, kadınların 

toplumsal rollerine, özellikle de annelik rolüne sıkıştırılmalarının bir sonucu olarak 

değerlendirilebilir. 

 Doctor Cha’nın on dördüncü bölümü, Cha Jung Sook’un bireysel özgürlük 

arayışı ve ailesiyle olan çatışmalarını detaylı bir şekilde ele almıştır. Seo In Ho’nun 

geçmişteki sadakatsizliğinin yeniden gün yüzüne çıkması, aile içindeki ilişkileri daha 

da karmaşık hale getirmiştir. Jung Sook’un, “Bu evliliği yalnızca ben sürdürmek 

zorunda değilim” şeklindeki tepkisi, kadının eşit olmayan evlilik ilişkilerinden 

duyduğu rahatsızlığı açıkça dile getirdiği bir noktadır. Çocuklarının, özellikle 

kızının, “Bizi kandırmanız asla kabul edilemez” şeklindeki çıkışı, aile içindeki güven 

kaybını vurgulamaktadır (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 20n). Burada, 

Bourdieu’nun sembolik şiddet kavramı devreye girer; Jung Sook’un eşi Seo In Ho ve 

diğer aile üyeleri, evlilik kurumunun ve geleneksel aile yapısının kadınlara dayattığı 

rollerle kadınları güçsüzleştirirken, toplumsal olarak kabul edilen bu normlar, 

kadının haklarını bastırmak için bir araç olarak kullanılmaktadır. Yine, çocuklarının 

(özellikle kızının) “Bizi kandırmanız asla kabul edilemez” şeklindeki tepkisi, aile 

içindeki güven kaybının ve geleneksel rollerin sorgulanmasının bir sonucu olarak 

görülebilir. Bu durum, sembolik şiddet aracılığıyla bireylerin toplumsal normlara 

uymak zorunda bırakılmalarını ve bu normların aile dinamikleri üzerindeki etkisini 

açıkça ortaya koymaktadır (Bourdieu, 1984). 

 Kayınvalidesinin bu duruma olan müdahaleleri ve eleştirileri, kadının 

toplumsal baskılar altında sürekli fedakârlık yapma zorunluluğuna maruz kaldığını 

göstermektedir. Ancak Jung Sook’un kararlılığı, ataerkil düzenin dayatmalarına 

meydan okumaktadır. Jung Sook’un, meslektaşlarının küçümseyici tavırlarına 

rağmen işine olan bağlılığı, kadınların profesyonel dünyada karşılaştığı önyargıları 

ele almaktadır. Bölümde yer alan, “Hatalar yapabilirim ama bu benim öğrenme 

sürecim” şeklindeki ifadeleri, kadının iş hayatındaki direncini ve kararlılığını 

yansıtmaktadır. Özellikle, bir hastanın tedavisinde gösterdiği başarı, onun 

profesyonel yetkinliğini yeniden kanıtlama çabalarının bir sonucudur. Bölüm, kadın 



164 
 

dayanışmasının eksikliğine dair eleştiriler içerirken, birebir ilişkilerdeki destek 

mekanizmalarının önemini de vurgulamaktadır. Jung Sook’un bir hasta ile olan 

diyaloğunda, “Hayatta kalma gücünüz, bu hastalığı yenmenize yardımcı olacak” 

şeklindeki sözleri, kadınların birbirine ilham verme gücünü göstermektedir. Ancak 

meslektaşlarının destek vermek yerine eleştirel yaklaşımları, dayanışma eksikliğinin 

altını çizmektedir (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023n). Hochschild, “duygusal 

emek” kavramıyla, iş gücü dışında kalan kişisel ve duygusal çalışmaları, özellikle 

kadınların üstlendiği toplumsal roller ve fedakârlıklar üzerinden ele alır. Bu teori, 

kadınların hem evde hem de profesyonel hayatlarında sürekli olarak duygusal ve 

psikolojik yükler altında olduklarını, duygusal ifadelerini ve deneyimlerini toplumun 

beklentilerine göre biçimlendirmelerini açıklamaktadır (Hochschild, 1983). Jung 

Sook’un, kayınvalidesinin ve meslektaşlarının sürekli olarak ona yükledikleri 

sorumluluklar ve eleştiriler, bu duygusal emeğin bir yansımasıdır. Kayınvalidesinin 

ve çevresinin, Jung Sook’tan sürekli olarak “fedakârlık” ve “görünmez emek” 

beklemeleri, onun bireysel arzularından ve profesyonel kimliğinden fedakârlık 

yapmasına zorlanması, Hochschild’in duygusal emekle ilgili tespitleriyle 

örtüşmektedir. Jung Sook'un bu yükleri kabul etmemesi ve “Hatalar yapabilirim 

ama bu benim öğrenme sürecim” diyerek profesyonel kimliğine sahip çıkması, onun 

bu zorlayıcı duygusal emeği reddetme çabasıdır. Aynı şekilde, meslektaşlarının 

eleştirel tavırları, kadınların iş yerinde sadece fiziksel ve bilişsel değil, duygusal 

olarak da “başarıya ulaşma” yükü taşıdıklarını ortaya koymaktadır. Jung Sook’un bir 

hastasına “Hayatta kalma gücünüz, bu hastalığı yenmenize yardımcı olacak” 

şeklinde verdiği cesaret, kadınlar arasındaki dayanışmanın önemini yansıtırken, 

meslektaşlarından almadığı desteği, duygusal emekle ilgili toplumsal normların 

eksikliğini ve kadın dayanışmasının eksikliği olarak görmek mümkündür. 

 Doctor Cha’nın on beşinci bölümünde, Cha Jung Sook’un fiziksel ve 

duygusal mücadeleleriyle birlikte kadınların ataerkil düzen içinde karşılaştıkları 

zorluklar ayrıntılı olarak işlenmiştir. Seo In Ho’nun sadakatsizliği ve bu durumun 

aile içinde yarattığı gerilim, evlilikteki eşitsiz güç dinamiklerini açıkça ortaya 

koymaktadır. In Ho’nun, “Bu evliliği kurtarmak için senin fedakârlığın gerekiyor” 

şeklindeki yaklaşımı, ataerkil toplumlarda erkeklerin evlilikteki hatalarını örtbas 

etme eğilimini yansıtırken, Jung Sook’un buna karşı duruşu, kadının bireysel 



165 
 

haklarını savunma mücadelesinin bir örneği olmuştur. Kayınvalidesinin maddi 

krizler nedeniyle Jung Sook’a baskı yapması, kadınların ailede sadece duygusal 

değil, aynı zamanda ekonomik sorumluluklarla da karşı karşıya bırakıldığını 

göstermektedir. Jung Sook’un, “Benim sınırlarımı zorlamayın” diyerek tepki 

göstermesi, onun sınırlarını savunma konusundaki kararlılığını ortaya koymaktadır 

(Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 2023o). Jung Sook’un ailesiyle olan çatışmaları, 

özellikle kayınvalidesinin maddi krizler nedeniyle ona yaptığı baskılar, Foucault’nun 

iktidar teorisinin bir yansımasıdır. Jung Sook’un kayınvalidesinin, ona ekonomik 

sorumluluklar yükleyerek, evlilikteki hataları ve sorumlulukları örtbas etmeye 

çalışması, toplumsal bir iktidarın aile içindeki kadın üzerinde nasıl bir baskı 

kurduğunu göstermektedir. Kayınvalidesinin, Jung Sook’tan “fedakârlık” beklemesi, 

geleneksel ataerkil normların baskısıyla kadının kendisini sürekli olarak kurban ve 

fedakâr bir figür olarak konumlandırmasını sağlayan toplumsal bir iktidar yapısını 

simgelemektedir. Jung Sook’un, “Benim sınırlarımı zorlamayın” diyerek karşı duruş 

sergilemesi, onun bu disiplinli toplumda kendi sınırlarını belirleme çabasıdır. Jung 

Sook’un bu duruşu, Foucault’nun iktidarın birey üzerindeki etkilerine karşı 

geliştirilen direnişi, toplumsal normlara karşı bireysel özgürlüğünü savunmasını 

simgelemektedir. Bu durum, hem kadının kendi kimliğini hem de toplumsal sistemin 

ona dayattığı rolleri sorgulama sürecinde verdiği mücadeleyi anlatmaktadır 

(Foucault, 1977). 

 Cha Jung Sook’un hastanede karşılaştığı ayrımcılık, kadınların profesyonel 

dünyada karşılaştıkları önyargıları açıkça gözler önüne sermektedir. Meslektaşlarının 

küçümseyici tavırlarına rağmen Jung Sook’un gösterdiği başarı, kadınların 

yeteneklerini kanıtlama mücadelesini temsil etmektedir. Bölümde, onun bir hastayı 

başarılı bir şekilde tedavi etmesi, mesleki kimliğini savunma çabalarının bir 

sonucudur. Jung Sook’un, “Mesleğim sadece bir iş değil, benim varoluşumun bir 

parçası” şeklindeki ifadesi, profesyonel hayatta var olma mücadelesinin duygusal 

boyutunu vurgulamaktadır (Kim Dae‑jin & Jeong Yeo‑rang, 202o). Jung Sook'un 

profesyonel hayatta karşılaştığı ayrımcılık ve küçümsemeye rağmen başarı 

göstermesi, Butler’ın teorisini yansıtmaktadır. Jung Sook’un meslektaşlarından gelen 

küçümseyici tavırlara karşı verdiği başarılı performans, onun toplumsal normlara ve 

ataerkil yapıya karşı kendi varoluşunu ve mesleki kimliğini yeniden üretme 



166 
 

mücadelesini göstermektedir. “Mesleğim sadece bir iş değil, benim varoluşumun bir 

parçası” şeklindeki ifadesi, bu tekrarlanan performansın ve kimlik inşasının ne denli 

önemli olduğunu göstermektedir (Butler, 1990).  

 Doctor Cha’nın sezon finali olan on altıncı bölümü, Cha Jung Sook’un, 

evlilik, aile ve mesleki yaşamındaki dengeleri yeniden kurma çabası, kadınların 

ataerkil toplumlarda karşılaştıkları zorluklara dair etkileyici bir anlatı sunmaktadır. 

Seo In Ho ile Jung Sook’un boşanma kararını kesinleştirmesi, evlilikteki eşitsiz güç 

ilişkilerinin sona erdiğini sembolize etmektedir. Jung Sook’un, “Bu evlilikte yalnızca 

benim çabam yetmedi” şeklindeki çıkışı, kadının evlilikteki rolünü sorgulamasını ve 

bireysel özgürlüğünü savunmasını temsil etmektedir. Boşanma sonrası ikilinin 

dostane bir şekilde yollarını ayırmaları, modern toplumda evliliğin bitişinin bir son 

değil, yeni bir başlangıç olabileceği fikrini güçlendirmektedir (Kim Dae‑jin & 

Jeong Yeo‑rang, 2023ö). Jung Sook’un evlilik, aile ve mesleki yaşamındaki dengeyi 

yeniden kurma çabası, özellikle kadınların toplumsal cinsiyet ve evlilikle ilgili 

normlara karşı verdiği mücadeleyi yansıtmaktadır. Jung Sook’un “Bu evlilikte 

yalnızca benim çabam yetmedi” şeklindeki çıkışı evlilikteki eşitsiz güç ilişkilerine 

karşı bir tepki olmanın yanında kadınların toplumsal normlara karşı verdikleri genel 

bir direnişi simgelemektedir. Boşanma kararı, kadınların aile içindeki güç 

dinamikleri ve toplumun kadınlardan beklentilerine karşı verdikleri bir karşı duruşu 

da içermektedir. Jung Sook’un, boşanma sonrası dostane bir şekilde yollarını 

ayırması, bir kadının, toplumun ona yüklediği geleneksel rollerin ötesine geçerek 

yeni bir kimlik ve yaşam kurabilmesinin simgesidir. Bu durum, Crenshaw’ın 

kesişimsellik teorisi ile bağdaştırılabilir, çünkü Jung Sook’un mücadelesi sadece 

kadına yönelik ataerkil baskılara karşı değil, toplumun kadına biçtiği çeşitli rollerin 

(anne, eş, meslek sahibi) üstesinden gelmeye yönelik de bir çabadır. Bu çok katmanlı 

mücadele, toplumsal normlara karşı kadının özgürlüğünü savunma ve kimlik 

oluşturma sürecini ifade etmektedir (Crenshaw, 1991). 

3.3. Bahar ve Dr. Cha’nın Karşılaştırılması 

Bahar ve Dr. Cha dizilerindeki kadın karakterler, Stuart Hall’ın temsil teorisi, 

Judith Butler’ın toplumsal cinsiyetin performatifliği yaklaşımı, Michel Foucault’nun 

disiplinci toplum ve iktidar teorileri, Arlie Hochschild’ın duygusal emek kavramı, 



167 
 

Pierre Bourdieu’nun sembolik şiddet teorisi, Kimberlé Crenshaw’ın kesişimsellik 

yaklaşımı ve bell hooks’un feminizm teorisi çerçevesinde ele alınarak incelenmiştir. 

Her iki dizide de kadın karakterler, toplumsal normlar, iktidar ilişkileri ve kültürel 

beklentiler doğrultusunda şekillenen rollerine karşı farklı direnç stratejileri 

geliştirmektedir. Aşağıda, karakterlerin bu teorik çerçeve doğrultusunda ortaya 

koydukları benzerlikler ve farklılıklar karşılaştırmalı olarak analiz edilmiştir. 

 Judith Butler’ın toplumsal cinsiyetin performatif bir süreç olduğu iddiası, 

kadın ve erkek rollerinin doğuştan değil, tekrar eden toplumsal pratikler aracılığıyla 

inşa edildiğini öne sürmüştür (Durudoğan, 2006).  Bahar dizisinde Bahar, Türk 

toplumunda “fedakâr anne” ve “ideal eş”  kimliklerini içselleştirmiş bir kadın olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bahar’ın yaşamını ailesi için feda etmesi, toplumsal 

beklentilerin bir sonucu olarak görülebilir. Ancak Bahar’ın ekonomik bağımsızlık 

arayışı ve bireysel kimliğini yeniden inşa etme çabası, toplumsal cinsiyet 

performansını yeniden yazma girişimidir. Bahar, Butler’ın ifadesiyle, “normlara 

uymaktan saparak” toplumsal cinsiyet rollerini sorgular ve yeniden şekillendirmiştir. 

Benzer şekilde, Dr. Cha dizisinde Cha Jeong-sook, geleneksel Kore toplumunda 

annelik ve ev hanımlığı rollerini benimseyerek toplumsal cinsiyet performansını 

sergilemektedir. Ancak Jeong-sook’un profesyonel kimliğine geri dönme çabası, 

toplumsal normlara meydan okuyarak bireysel özgürlüğünü geri kazanma girişimidir. 

Butler’ın teorisiyle değerlendirildiğinde, Jeong-sook’un rol değişimi, toplumsal 

cinsiyetin sabit olmadığını ve değişime açık olduğunu göstermektedir  

 Michel Foucault’nun disiplinci toplum teorisi, bireylerin toplumsal normlar 

ve güç mekanizmaları aracılığıyla nasıl kontrol edildiğini açıklamıştır (Durutürk, 

2018).  Bahar ve Dr. Cha dizilerinde kadın karakterler, toplumun onlara yüklediği 

rollere uyum sağlamak için sürekli bir denetim altında tutulmuştur. Bahar, ekonomik 

zorluklarla mücadele ederken bile toplumun “iyi anne” ve “sadık eş” tanımlarına 

uygun davranmaya çalışmaktadır. Özellikle Nevra’nın baskıcı tutumu, Bahar 

üzerindeki ataerkil denetimin somut bir yansımasıdır. Kore kültüründe Cha Jeong-

sook, benzer şekilde, kayınvalidesi Kwak Ae-shim ve eşi Seo In-ho’nun 

beklentileriyle sınırlandırılmıştır. Foucault’nun teorisiyle değerlendirildiğinde, 

Jeong-sook’un bireysel kimliğini yeniden keşfetme çabası, disiplinci mekanizmaların 

etkisinden kurtulma girişimi olarak görülebilir. Jeong-sook’un hastaneye geri dönme 



168 
 

kararı, yalnızca bireysel bir zafer değil, ataerkil kontrol mekanizmalarına karşı bir 

direniştir. 

 Arlie Hochschild’ın “duygusal emek” kavramı, kadınların toplumsal 

rollerinde sergiledikleri görünmez emeği anlamak için büyük bir öneme sahiptir 

(Aslan, 2023). Bahar dizisinde Bahar, hem çocuklarına hem de ailesine karşı 

duygusal bir destek sunarken, bu emeği için genellikle takdir edilmez. Toplum, 

Bahar’ın bu emeğini doğal bir görev olarak görür. Bahar’ın bu emeği görünür 

kılmaya yönelik mücadelesi, kadınların ev içindeki emeklerinin toplumsal olarak 

nasıl değersizleştirildiğini ortaya koymaktadır. Dr. Cha dizisinde de benzer bir 

durum gözlemlenmektedir. Jeong-sook, ailesinin tüm ihtiyaçlarını karşılamak için 

hayatını feda etmiş, ancak bu emek karşılığında ne eşinden ne de çevresinden gerçek 

bir takdir görmüştür. Jeong-sook’un “Görünmez oldum” şeklindeki ifadeleri, 

kadınların duygusal emeğinin toplumsal cinsiyet eşitsizliği bağlamında nasıl göz ardı 

edildiğine dair güçlü bir eleştiri sunmuştur. 

 Türk kültüründeki kolektivist yapı, aile bağlarının ve toplumsal dayanışmanın 

kadınların kimlik inşasında oynadığı rolü belirginleştirmektedir. Bahar dizisinde 

Bahar, birey olmanın yanı sıra ailesinin merkezinde yer alan bir figür olarak 

tanımlanmaktadır. Bahar’ın arkadaşları ve ailesiyle kurduğu dayanışma ilişkileri, 

Türk kültürünün kadınlar arasındaki destek mekanizmalarını nasıl şekillendirdiğini 

göstermektedir. Buna karşın, Kore kültüründeki bireyselcilik, Dr. Cha dizisinde daha 

belirgin bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Cha Jeong-sook’un mücadelesi, genellikle 

bireysel çabalarla ilerlemektedir. Kadınlar arasındaki dayanışma, yerini rekabete 

bırakmış ve bu durum, Kore toplumundaki modernleşmenin bireysellik üzerindeki 

etkisini göstermektedir. 

 Türk ve Kore kültürlerindeki kadın temsilleri, modernleşme ve ataerkillik 

arasındaki gerilimi farklı şekillerde işlemiştir. Türk kültüründe Bahar, aileye 

adanmışlık üzerinden toplumsal normlarla yüzleşirken, ekonomik bağımsızlık 

arayışı, onun bireysel kimlik mücadelesini öne çıkarmıştır. Kore kültüründe ise 

Jeong-sook, profesyonel kimliği üzerinden toplumsal normlara meydan okumaktadır. 

Her iki kültür de kadınların bireysel özgürlüklerini elde etme sürecinde karşılaştıkları 

zorlukları işler; ancak bu zorluklar, kültürel bağlama göre farklı şekillerde ele 



169 
 

alınmıştır. Karakterler özelinde değerlendirmeye geçilmeden önce iki dizide birbirine 

karşılık gelen karakterlerin tablosu Tablo 16’da gösterilmiştir. 

 

Tablo 16. Bahar Dizisi ve Dr. Cha Dizisi’nde Birbirine Karşılık Gelen Kadın 

Karakterler 

Bahar Cha Jeong-Sook 

Umay Seo Yi-rang 

Çağla Baek Mi-hee 

Seren Jeon So-ra 

Parla Choi Eun-seo 

Nevra Kwak Ae-shim 

Rengin Choi Seung-hee 

Gülçiçek Oh Deok-rye 

 

Tablo 17. Bahar Dizisi ve Dr. Cha Dizisi’nde Birbirine Karşılık Gelen Kadın 

Karakterlerin Tematik Karşılaştırması 

Bahar Dizisi 

Karakteri 

Dr. Cha Dizisi 

Karakteri 

Temsil Edilen 

Toplumsal Cinsiyet 

Rolü 

Kültürel Farklılıklar 

(Türk/Kore Bağlamı) 

İsyan/Direniş 

Stratejisi 

Bahar Cha Jeong-

sook 

Fedakâr Anne / 

İdeal Eş 

Türk: Aile Odaklılık / 

Kore: Bireyselleşme 

Ekonomik Bağımsızlık 

Arayışı 

Umay Seo Yi-rang Asi Genç Kadın Türk: Aile Bağımlılığı / 

Kore: Bireysel Özgürlük 

Aile Baskısına Direniş 

Çağla Baek Mi-hee Rekabetçi Kadın Türk: Dışsal Başarı Baskısı 

/ Kore: Statü Odaklılık 

Sosyal Statü İsyanı 

Seren Jeon So-ra Sadık Arkadaş Türk: Ailevi Dayanışma / 

Kore: Bireysel Dayanışma 

Geleneksel Değerlere 

Bağlılık 

Parla Choi Eun-seo Genç Kadın / Kız 

Çocuk İmgesi 

Türk: Koruyucu Aile İdeali 

/ Kore: Akademik Başarı 

Baskısı 

Eğitim Baskısına Karşı 

Tavır 

Nevra Kwak Ae-shim Otoriter Kayınvalide Türk: Ataerkil Kontrol / 

Kore: Geleneksel Saygı 

Geleneğin Yeniden 

Yorumlanması 

Rengin Choi Seung-

hee 

Gizli Tehdit / Rakip 

Kadın 

Türk: İçten Gelen Tehdit / 

Kore: Açık Rekabet 

Ahlaki Normların 

Sorgulanması 

Gülçiçek Oh Deok-rye Yardımcı Kadın 

Karakter 

Türk: Aile Hizmeti / Kore: 

Yaşlı Destek Rolü 

Geleneksel Hizmet 

Rollerinden 

Bağımsızlık 

 

Tablo 16 Bahar ve Dr. Cha dizilerindeki karşılık gelen kadın karakterleri; (i) temsil 

ettikleri başat toplumsal cinsiyet rolleri, (ii) Türk ve Kore kültürel bağlamlarında öne 

çıkan farklılıklar, (iii) öykü içindeki direniş/dönüşüm stratejileri ve (iv) 



170 
 

ilişkilendirildikleri kuramsal yaklaşımlar bakımından tematik olarak 

karşılaştırmaktadır. Tablo, karakter analizinde kullanılan teorik çerçeveyi görsel 

olarak somutlaştırarak 3.3. bölümde yürütülen ayrıntılı tartışmanın özlü bir özetini 

sunmaktadır.  

Bahar ve Cha Jeong-sook, fedakâr anne ve eş rollerine sıkışmış kadınların 

hikâyelerini temsil etmektedir. Judith Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği 

teorisine göre, her iki karakter de toplumun onlardan beklediği rolleri benimseyerek 

bu normları yeniden üretir (Durudoğan, 2006).  Bahar, çocukları için her şeyini feda 

ederken ekonomik bağımsızlık arayışıyla bu normlara meydan okur. Benzer şekilde 

Cha Jeong-sook, eşi ve çocukları için doktorluk kariyerinden vazgeçmiş, ancak 

sağlık sorunları ve yaşadığı ihanetin ardından bireysel kimliğini yeniden keşfetmek 

için harekete geçmiştir. Michel Foucault’nun disiplinci toplum teorisi, her iki 

karakterin üzerindeki toplumsal denetimi anlamamızı sağlar (Durutürk, 2018). Bahar, 

kayınvalidesi Nevra’nın baskısıyla annelik ve eşlik rollerini yerine getirmek zorunda 

kalırken, Jeong-sook, kayınvalidesi Kwak Ae-shim’in eleştirileriyle mücadele 

etmektedir. Her iki karakterin hikâyesi, ataerkil toplumlarda kadınların sürekli 

kontrol altında tutulduğunu ve bu kontrol mekanizmalarını aşma çabalarını gözler 

önüne sermektedir. 

 Umay ve Seo Yi-rang, genç kadınların bireysel özgürlük arayışını ve 

geleneksel rollerle çatışmasını temsil etmektedi. Umay, annesi Bahar’ın 

fedakârlıklarını sorgulayarak bağımsız bir yaşam kurma arzusu içindedir. Seo Yi-

rang ise Cha Jeong-sook’un kendisini ailesine adamasını eleştirir ve bireysel 

hedeflerini gerçekleştirme yolunda kararlıdır. Bu iki karakter, Arlie Hochschild’ın 

“duygusal emek” kavramı bağlamında annelerinin görünmez emeğini fark ederken, 

kendi hayatlarını bu rollerden bağımsız inşa etme arzusuyla öne çıkar (Aslan, 2023).  

Butler’ın performatiflik teorisi, Umay ve Yi-rang’ın toplumsal cinsiyet normlarını 

reddetmelerini açıklar. Umay’ın, “Ben annem gibi olmayacağım” söylemi ve Yi-

rang’ın, “Evlenmek ya da anne olmak değil, kendi hayallerim için yaşamak 

istiyorum” sözleri, kadınların modernleşme sürecindeki kimlik mücadelelerini öne 

çıkarır. 



171 
 

 Çağla ve Baek Mi-hee, güçlü, bağımsız kadın figürleri olarak toplumsal 

cinsiyet normlarına meydan okur. Çağla, Bahar’ın yakın arkadaşı olarak ona destek 

olurken, geleneksel rollerden bağımsız bir hayat sürdürür. Benzer şekilde Baek Mi-

hee, Cha Jeong-sook’un hayatında güçlü bir rehber ve ilham kaynağıdır. Her iki 

karakter de Hochschild’ın duygusal emek teorisine zıt bir şekilde, bireysel 

özgürlüklerini ön planda tutar ve başkalarının duygusal ihtiyaçlarına değil, kendi 

mutluluklarına odaklanır. Bu iki karakterin varlığı, kadın dayanışmasının gücünü ve 

toplumsal cinsiyet eşitliği mücadelesinde oynadıkları önemli rolü gösterir. Özellikle 

Mi-hee’nin, Jeong-sook’a “Hayatını kendi kurallarına göre yaşa” şeklindeki 

tavsiyeleri, kadınların bireysel kimliklerini keşfetme sürecinde birbirlerine destek 

olabileceklerini göstermektedir. 

 Seren ve Jeon So-ra, gençlik, kariyer hırsı ve ilişkilerdeki ikilemlerle 

şekillenen yan karakterlerdir. Seren, Umay’ın arkadaşı olarak bağımsız bir kariyer 

inşa etmeye çalışırken, Jeon So-ra, Seo Jung-min ile olan ilişkisi ve kariyer hedefleri 

arasında bir denge arayışındadır. Her iki karakter, genç neslin toplumsal cinsiyet 

normlarını sorguladığını ve bireysel özgürlük mücadelesini sürdürdüğünü 

göstermektedir. Seren’in modern bir yaşam tarzı benimsemesi ve So-ra’nın mesleki 

hırsları, ataerkil yapıların genç kadınların hayatlarını şekillendirme girişimlerine 

karşı bir direnişi temsil etmektedir. 

 Parla ve Choi Eun-seo, aile içindeki sırların ve çatışmaların genç kuşaklar 

üzerindeki etkisini simgelemektedir. Parla, Bahar’ın geçmişindeki acıları anlamaya 

çalışırken, Choi Eun-seo, Cha Jeong-sook’un eşi Seo In-ho’nun sadakatsizliğinin bir 

sonucu olarak ortaya çıkan karmaşık aile bağlarını temsil etmektedir. Her iki 

karakter, gençlerin toplumsal cinsiyet normlarına uyum sağladığını ve bu normlarla 

nasıl yüzleştiklerini göstermektedir. Butler’ın toplumsal cinsiyet performatifliği, 

Parla ve Eun-seo’nun aile içindeki rollerini sorgulamalarını açıklamaya yardımcı 

olmaktadır. Özellikle Eun-seo’nun, ailesindeki çatışmaları anlamaya çalışırken 

bireysel kimliğini inşa etme çabası, genç kuşakların daha bilinçli bir şekilde 

toplumsal normları reddettiğini göstermektedir. 

 Nevra ve Kwak Ae-shim, geleneksel ataerkil değerlerin savunucusu olan 

kayınvalideler olarak dikkat çekmektedir. Nevra, Bahar üzerinde baskı kurarak onun 



172 
 

geleneksel anne ve eş rollerini benimsemesini sağlamaya çalışmaktadır. Kwak Ae-

shim ise Cha Jeong-sook’u eleştirerek onun aile içindeki görevlerine odaklanmasını 

istemektedir. Foucault’nun disiplinci toplum teorisi, her iki kayınvalidenin, ataerkil 

düzenin bir aracı olarak kadınları kontrol etme ve denetleme görevlerini 

üstlendiklerini açıklamaktadır. Bu iki karakter, ataerkil toplumlarda geleneksel 

normların nesiller boyunca nasıl aktarıldığını ve kadınların bireysel özgürlük 

arayışlarını nasıl engellediğini gözler önüne sermektedir. 

 Rengin ve Choi Seung-hee, aile bağlarının ötesinde profesyonel kimlikleriyle 

öne çıkan karakterlerdir. Rengin, Bahar’ın eşiyle geçmişte yaşadığı ilişki nedeniyle 

olay örgüsüne karmaşa katar. Choi Seung-hee ise Cha Jeong-sook’un eşi Seo In-

ho’nun eski sevgilisi ve meslektaşıdır. Her iki karakter, aile içindeki dinamikleri ve 

kadınların profesyonel hayatlarındaki mücadelelerini karmaşıklaştıran figürlerdir. Bu 

karakterler, kadınların profesyonel ve özel yaşamları arasındaki çatışmaları ele 

alırken, Foucault’nun güç ilişkileri teorisi bağlamında değerlendirilebilir. Rengin ve 

Seung-hee’nin hikâye leri, kadınların iş dünyasında ve özel hayatlarında 

karşılaştıkları cinsiyetçi tutumları anlamak için önemli bir çerçeve sunmuştur. 

 Gülçiçek ve Oh Deok-rye, geleneksel aile değerlerini temsil eden 

karakterlerdir. Gülçiçek, Bahar’ın annesi olarak onun çocukları için yaptığı 

fedakârlıkları desteklerken, Oh Deok-rye, Cha Jeong-sook’un kayınvalidesi olarak 

geleneksel Kore aile yapısının bir savunucusudur. Bu karakterler, kadınların kendi 

bireysel arzularını bastırarak aileyi önceliklendirmelerinin bir yansımasıdır. Bu 

karakterler, kadınların aile içindeki görünmez emeğinin ataerkil yapılar tarafından 

nasıl sömürüldüğünü gözler önüne sermektedir. 

 Bahar ve Dr. Cha dizileri, kadınların toplumsal cinsiyet rolleri ve kimlik 

mücadelelerini merkezine alan hikâyelersunmaktadır. Ancak Türk ve Kore yapımları 

arasındaki kültürel farklılıklar, kadın temsillerine yaklaşımlarını belirgin şekilde 

etkilemektedir. Bu farklılıklar, karakterlerin kişilik özelliklerinden toplumsal 

normlara karşı tutumlarına kadar çeşitli düzlemlerde gözlemlenebilir.  Türk yapımı 

olan Bahar, daha çok geniş aile bağlarına ve kadınların bu bağlar içerisindeki rolüne 

odaklanmıştır. Türk kültüründe ailenin merkezi bir öneme sahip olması nedeniyle, 

Bahar karakteri fedakâr bir anne ve eş olarak toplumun idealize ettiği kadın imajını 



173 
 

temsil etmektedir. Kayınvalidesi Nevra, geleneksel ataerkil değerlerin savunucusu 

olarak, Bahar’ın bireysel arzularını kontrol altında tutmaktadır. Bu durum, Türk 

toplumundaki geleneksel aile yapısının bir yansımasıdır. Kore yapımı Dr. Cha ise 

daha bireysel bir anlatı sunmaktadır. Cha Jeong-sook’un hikâyesi, Kore 

toplumundaki kadınların aile ve meslek arasında sıkışmışlık hissini işlerken, bireysel 

özgürlüğün önemine vurgu yapar. Kayınvalidesi Kwak Ae-shim, aile içindeki güç 

dengesini elinde tutan baskıcı bir figür olarak öne çıkar. Kore kültüründeki güçlü 

kayınvalide figürü, geleneksel toplumsal cinsiyet normlarını sürdürme çabasıyla 

Türk yapımındaki Nevra karakteriyle benzerlik gösterir. Ancak Kore yapımı, 

karakterlerin bireysel kimlik arayışlarını daha ön planda tutarak modernleşme 

temasını daha güçlü işlemektedir. 

 Türk yapımında kadın dayanışması, daha çok aile içindeki ilişkilerle sınırlı 

kalırken, Kore yapımı Dr. Cha, kadın dayanışmasını bireysel özgürlük mücadelesi 

bağlamında ele alır. Çağla karakteri (Bahar) ve Baek Mi-hee (Dr. Cha), her iki 

yapımda da geleneksel rollere meydan okuyan bağımsız kadınları temsil eder. Ancak 

Çağla’nın dayanışması, Bahar’ın annelik ve eşlik rollerine destek olmak üzerine 

kurulu iken, Baek Mi-hee’nin Cha Jeong-sook’a olan desteği, onun bireysel kimliğini 

keşfetme yolculuğuna rehberlik etme şeklinde öne çıkar. Kore yapımında kadın 

dayanışması, modernleşme ve bireysellik vurgusuyla daha belirgin bir hale 

gelmektedir. 

 Türk Yapımı olan Bahar dizisi, toplumsal cinsiyet normlarına daha bağlı bir 

anlatı sunar. Bahar’ın mücadelesi, ekonomik bağımsızlık ve çocuklarının geleceği 

için verdiği fedakârlıklarla sınırlı kalır. Modernleşme teması, daha çok bireysel 

hikâyelerden ziyade aile birliği çerçevesinde ele alınır. Umay karakteri, Bahar’ın 

fedakârlıklarını eleştirse de bireysel özgürlüğü daha az somut bir şekilde ifade eder.  

Kore Yapımı olan Dr. Cha ise modernleşme temasını bireysel özgürlük ve 

profesyonel kimlik arayışıyla daha yoğun bir şekilde işler. Cha Jeong-sook’un 

doktorluk mesleğine geri dönüşü, bireysel kimliğini yeniden inşa etme sürecini 

simgeler. Seo Yi-rang karakteri ise modernleşmenin genç kadınların geleneksel 

rollerden uzaklaşma arzularını temsil eder. Kore yapımında, kadınların bireysel 

özgürlüğe odaklanmaları ve toplumsal cinsiyet normlarına daha aktif bir şekilde 

meydan okumaları belirgin bir şekilde öne çıkmaktadır. Kimberlé Crenshaw’ın 



174 
 

kesişimsellik teorisi bağlamında, Dr. Cha karakteri ve diğer kadın karakterler, sadece 

cinsiyetin değil, sosyal, kültürel ve ailevi faktörlerin de etkisiyle şekillenmiş çok 

boyutlu kimlikler sunmaktadır. Bahar dizisinde ise kadın karakterlerin toplumsal 

rollerle çatışmaları ve bunlara karşı verdikleri mücadele, daha çok toplumsal cinsiyet 

normları üzerinden ele alınmaktadır. Bell Hooks’un feminizm teorisi ise her iki 

dizide de güçlü bir şekilde öne çıkan, kadın dayanışmasını ve özgürlüğü simgeler. 

Bahar’da kadınların aileyi koruma ve geleceği güvence altına alma çabaları ön 

planda iken, Dr. Cha dizisinde kadınların mesleki kimliklerini ve bireysel haklarını 

savunmalarına yönelik bir dönüşüm görülmektedir. Hooks’un teorisi, kadınların içsel 

ve dışsal baskılara karşı direnç gösterme biçimlerini ve bunun toplumsal yapıya 

etkilerini anlamamıza olanak tanır. 

 Her iki yapımda da ataerkil toplumların kadınlar üzerindeki baskısı 

işlenirken, bu baskılara verilen tepkiler farklıdır. Türk yapımı olan, kadın 

karakterlerin aile birliğini koruma çabalarına odaklanırken, Kore yapımı olan, 

kadınların bireysel özgürlük ve kimlik arayışlarını merkeze almıştır. Bahar, 

ekonomik bağımsızlığını kazanarak ve çocuklarına daha iyi bir gelecek sunarak 

ataerkil düzene meydan okusa da bu meydan okuma, aile yapısını koruma 

çerçevesinde kalmıştır. Cha Jeong-sook ise bireysel kimliğini ve mesleki yetkinliğini 

yeniden kazanarak ataerkil yapıya daha doğrudan bir direniş sergilemektedir.  Ele 

alınan her iki dizide de toplumsal cinsiyet rolleri yeniden üretilmesine karşın, bu 

roller aynı zamanda kadın karakterler aracılığıyla sorgulanmış ve yer yer dönüşüme 

uğratılmıştır.     

 

 

 

 

 

 



175 
 

SONUÇ 

Bu çalışmada, Türkiye yapımı olan Bahar dizisi ile Güney Kore yapımı olaan 

Dr. Cha dizisinde kadın temsillerinin toplumsal cinsiyet rolleri ve kültürel farklılıklar 

bağlamında nasıl kurgulandığı karşılaştırmalı olarak analiz edilmiştir. Araştırmanın 

temel amacı, her iki dizideki kadın karakterlerin, ait oldukları kültürel bağlamlarda 

toplumsal cinsiyet normlarına nasıl uyum sağladıklarını ya da bu normlara nasıl 

meydan okuduklarını çözümleyerek, kültürler arası benzerlik ve farklılıkları ortaya 

koymaktır. Bu amaçla, toplumsal cinsiyet teorileri ile medya temsil teorileri temel 

alınmış ve dizilerdeki kadın karakterlerin söylemleri, davranışları ve görsel 

sunumları içerik analizi yöntemiyle detaylı biçimde incelenmiştir. 

Çalışması üç ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde, toplum, kültür, 

kimlik, toplumsal roller ve toplumsal cinsiyet kavramları teorik bir çerçevede ele 

alınmış; Judith Butler'ın Performatiflik Teorisi, Kimberlé Crenshaw’ın Kesişimsellik 

Teorisi, Arlie Hochschild’ın Duygusal Emek Teorisi, Pierre Bourdieu’nun Sembolik 

Şiddet Teorisi, Michel Foucault’nun Disiplin-İktidar Teorisi, Stuart Hall’un Temsil 

Teorisi ve Bell Hooks’un Feminizm yaklaşımları ayrıntılı şekilde sunulmuştur. Bu 

kuramsal çerçeve, dizilerdeki kadın temsillerinin incelenmesinde yol gösterici 

olmuştur. İkinci bölümde, araştırmanın amacı, soruları, varsayımları ve yöntemi 

açıklanmış; çalışmada içerik analizi yönteminin tercih edilmesinin gerekçeleri 

detaylandırılmıştır. Evren ve örneklem olarak her iki dizinin kadın karakterleri 

seçilmiş; analiz, bu karakterlerin diyalogları, davranışları ve hikâyeleri üzerinden 

gerçekleştirilmiştir. Üçüncü bölümde ise her iki dizi ayrı ayrı analiz edilmiş, 

ardından karşılaştırmalı bir değerlendirme sunulmuştur. 

Araştırmada kadın temsillerinin toplumsal cinsiyet normlarıyla ilişkili olarak 

kültürel bağlamda biçimlendiği tespit edilmiştir. Bahar dizisinde kadın karakterler, 

daha çok aile odaklı, fedakâr, dayanıklı ve koruyucu rollerde sunulmuş; bireysel 

özgürlük arayışı ikinci planda kalmıştır. Bahar karakteri ekonomik bağımsızlık için 

mücadele etse de bu mücadele bireysel kimlik arayışından ziyade ailevi 

sorumluluklar çerçevesinde anlam kazanmıştır. Toplumsal normlara doğrudan bir 

meydan okumadan çok, bu normların sınırları içinde bir direnç söz konusudur. Dr. 

Cha dizisinde ise kadın karakterler daha bireysel bir özgürlük mücadelesi 



176 
 

sergilemekte, geleneksel rollere karşı daha doğrudan bir sorgulama ve başkaldırı 

gerçekleştirmektedir. Cha Jeong-sook karakteri, kariyerine geri dönerek hem 

toplumsal beklentilere hem de aile içi rollerin sınırlayıcılığına karşı bireysel bir 

kimlik inşası gerçekleştirmiştir. Bu durum, Güney Kore kültüründe modernleşmenin 

ve bireysel kimlik arayışının daha belirgin hale geldiğini göstermektedir. Türkiye’de 

aile birliği ve toplumsal sorumluluklar hâlâ kadının kimliğinin merkezinde yer 

alırken, Güney Kore’de bireysel kimlik ve özgürlük arayışı daha ön plana 

çıkmaktadır. 

Her iki dizide de kadın karakterler toplumsal cinsiyet normlarıyla ilişkilidir; 

ancak bu normlara gösterdikleri tepkiler farklılık arz etmektedir. Bahar dizisinde 

kadınlar, mevcut toplumsal yapıyı sürdürmeye çalışan karakterler olarak 

kurgulanmış; Bahar, Umay, Nevra gibi karakterler, toplumsal beklentilere büyük 

ölçüde uyum sağlamışlardır. Judith Butler’ın performatiflik yaklaşımından hareketle, 

bu karakterlerin cinsiyet kimliklerini toplumun beklediği davranış kalıplarını tekrar 

ederek inşa ettikleri söylenebilir. Buna karşın Dr. Cha dizisindeki kadın karakterler, 

toplumsal normlara karşı daha görünür bir mücadele içindedir. Cha Jeong-sook ve 

Seo Yi-rang karakterleri, bireysel kimliklerini yeniden kurarken geleneksel rollere 

karşı direniş göstermektedir. Bu bağlamda Arlie Hochschild’ın duygusal emek 

kavramı da önem kazanmakta, Dr. Cha dizisinde kadınlar sadece fiziksel değil, 

duygusal emek sömürüsüne de karşı çıkmaktadır. Pierre Bourdieu’nun sembolik 

şiddet teorisi bağlamında değerlendirildiğinde, Bahar dizisinde kadınların toplumsal 

rolleri sorgulamadan içselleştirmesi kültürel sermayenin bir aktarımı olarak 

okunabilir. Sembolik şiddet, burada açık baskıdan ziyade gönüllü bir kabulleniş 

biçiminde kendini göstermektedir. Dr. Cha dizisinde ise Michel Foucault’nun 

disiplin-iktidar teorisinin izleri belirgindir. Kadın karakterlerin bedenleri ve 

yaşamları üzerinde uygulanan sosyal baskılar açıkça temsil edilmekte ancak bu 

baskılara karşı bireysel direniş mekanizmaları da geliştirilmiştir. Stuart Hall’un 

temsil teorisine göre her iki dizide de kadın kimlikleri belirli kalıplar içinde 

sunulmuş; ancak Dr. Cha dizisinde temsil mekanizmaları daha eleştirel bir bakış 

açısıyla yeniden yapılandırılmıştır. 

Dizilerde yer alan kadın karakterlerin detaylı çözümlemesi, toplumsal cinsiyet 

rollerinin kültürel bağlamda nasıl kurgulandığını daha görünür hale getirmiştir. 



177 
 

Bahar dizisinde Bahar karakteri, annelik ve fedakârlık rollerini merkeze alırken kendi 

bireysel arzularını çoğunlukla bastırmak zorunda kalmaktadır. Bahar’ın ekonomik 

bağımsızlık mücadelesi, toplumun "iyi anne" ve "fedakâr kadın" kalıplarına uygun 

biçimde sunulmaktadır. Bu durum, Butler’ın performativite teorisi açısından 

değerlendirildiğinde Bahar’ın kimliğinin, toplumun beklentilerine yanıt veren bir 

performans olarak inşa edildiğini göstermektedir. Dr. Cha dizisinde Cha Jeong-sook 

karakteri, özellikle kariyerine dönüş sürecinde, toplumun kadına yüklediği 

geleneksel sorumlulukları sorgulamakta ve bireysel varoluş mücadelesi vermektedir. 

Seo Yi-rang karakteri ise geleneksel aile yapısına karşı modern bireysel özgürlük 

arayışını temsil etmekte, kesişimsellik perspektifinden bakıldığında hem yaş hem 

kuşak hem de cinsiyet temelinde bir mücadele yürütmektedir. Bu karakter örnekleri, 

kadınların toplumla ve bireysel kimlikleriyle kurdukları ilişkinin kültürel kodlarla 

nasıl biçimlendiğini açıkça göstermektedir. 

Bu çalışma, medyada kadın temsillerinin kültürel bağlamla nasıl 

ilişkilendirildiğini, toplumsal cinsiyet normlarının medya aracılığıyla nasıl yeniden 

üretildiğini veya dönüştürüldüğünü anlamak açısından önemli bir örnek teşkil 

etmektedir. Bahar ve Dr. Cha dizilerinin karşılaştırılması, farklı kültürlerde 

kadınların karşılaştığı yapısal eşitsizliklerin, direniş biçimlerinin ve bireysel özgürlük 

arayışlarının nasıl kurgulandığını ortaya koymuştur. Toplumsal cinsiyet normlarının 

değişiminin kültürel göstergelerin medya ürünlerindeki temsil biçimleriyle doğrudan 

ilişkili olduğu bir kez daha görülmüştür. Bu bağlamda çalışma, hem kültürel 

çalışmalar hem de toplumsal cinsiyet araştırmaları için değerli bir kaynak olmayı 

hedeflemekte, gelecek çalışmalara ilham verecek bir kuramsal ve metodolojik zemin 

sunmaktadır. Mevcut literatürde genellikle tek ülke veya tek dizi odaklı analizler 

bulunurken, bu çalışma kültürlerarası karşılaştırmalı bir perspektif sunarak 

literatürdeki önemli bir boşluğu doldurmuştur. Çalışmanın sonuçları, kültürlerarası 

medya analizlerinin önemini bir kez daha ortaya koymuştur. Gelecek araştırmalarda 

daha fazla kültürün medya ürünlerinin karşılaştırılması, farklı medya türleri üzerine 

analizler yapılması ve izleyici algısının doğrudan ölçüldüğü nitel araştırmalarla 

dizilerin toplumsal etkilerinin derinlemesine incelenmesi önerilmektedir. Yanı sıra, 

medya temsillerinin toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarına etkisi, kadına yönelik 

şiddet algısındaki değişim ve genç izleyici kuşaklarının değer sistemlerindeki 



178 
 

dönüşümler gibi temaların da incelenerek literatüre daha geniş katkılar sunulması 

mümkündür. 

Çalışmanın sınırlılıkları arasında yalnızca iki dizinin analiz edilmesi ve 

izleyici algısının doğrudan araştırılmamış olması bulunmaktadır. Bununla birlikte, 

çalışmanın güçlü yönleri arasında kuramsal çerçevenin çok katmanlı şekilde 

oluşturulması, kültürlerarası karşılaştırmalı bir perspektif sunulması ve medyada 

kadın temsillerinin arka planındaki kültürel dinamiklerin detaylı biçimde 

sorgulanması yer almaktadır. Çalışma, yalnızca akademik bilgi üretimine değil, 

toplumsal cinsiyet eşitliği perspektifinin güçlenmesine de katkıda bulunmuştur. 

Bu çalışmada ele alınan temel araştırma soruları, kuramsal yaklaşımlarla 

desteklenen karşılaştırmalı içerik analizi yöntemiyle detaylı biçimde yanıtlanmıştır. 

İlk olarak, Türkiye yapımı Bahar ve Güney Kore yapımı Dr. Cha dizilerindeki kadın 

temsilleri; karakterlerin söylemleri, davranışları ve anlatısal bağlamları temelinde 

incelenerek, iki ülke arasındaki benzerlikler ve farklılıklar açık biçimde ortaya 

konmuştur. Özellikle Bahar dizisindeki karakterlerin aile merkezli ve toplumsal 

beklentilere uyumlu rollerde sunulması, Dr. Cha dizisinde ise bireysel özgürlük ve 

kariyer arayışına odaklanan kadın figürlerinin yer alması bu farklılıkların temelini 

oluşturmuştur. İkinci olarak, dizilerdeki kadın karakterlerin toplumsal cinsiyet rolleri 

bağlamında nasıl konumlandırıldıkları, Butler’ın performativite teorisi ile 

Hochschild’ın duygusal emek kavramı üzerinden analiz edilmiş; karakterlerin 

kadınlık rollerini hangi toplumsal kodlarla yeniden ürettikleri ya da bu kodlara nasıl 

direndikleri somut örneklerle desteklenmiştir. Üçüncü olarak, kültürel göstergelerin 

ve geleneksel cinsiyet normlarının temsiller üzerindeki etkisi, Bourdieu’nun 

sembolik şiddet teorisi ve Foucault’nun disiplin-iktidar yaklaşımı çerçevesinde 

değerlendirilmiş; Bahar dizisinde normlara gönüllü uyum ve içselleştirme süreçleri, 

Dr. Cha dizisinde ise bu normlara karşı geliştirilen direnç mekanizmaları analiz 

edilmiştir. Dördüncü olarak, medyada kadın temsillerinin modernleşme ve 

küreselleşme etkisiyle yaşadığı dönüşüm, karakterlerin bireysel kimlik mücadeleleri 

ve kuşaklar arası temsil farkları üzerinden yorumlanmış; özellikle Güney Kore 

bağlamında bu dönüşümün daha görünür olduğu vurgulanmıştır. Beşinci araştırma 

sorusuna ise dolaylı olarak yanıt verilmiş; kadın temsillerinin toplumsal cinsiyet 

algılarına etkisi hakkında kuramsal çıkarımlara yer verilmiş olsa da izleyici algısı 



179 
 

doğrudan ölçülmediğinden bu yön sınırlı kalmıştır. Altıncı olarak, tezde yer alan 

kuramsal yaklaşımlar kadın karakterlerin çözümlemelerine sistematik biçimde 

entegre edilmiştir; bu sayede her bir teorik kavram, analiz edilen dizilerde somut 

karşılıklarıyla işlenmiştir. Son olarak belirtmek gerekir ki kadın karakterlerin içsel 

çatışmaları, direniş biçimleri ve öznel anlatıları; özellikle Bahar’ın bastırılmış 

bireysel arzuları ile Cha Jeong-sook’un kariyerine dönüş süreci gibi anlatılar 

üzerinden örneklendirilmiş, bu temsillerin toplumsal cinsiyet normlarına karşı bir 

dönüşüm potansiyeli taşıdığı gösterilmiştir. Tüm bu değerlendirmeler, araştırma 

sorularının yalnızca biçimsel, içeriksel, kavramsal ve bağlamsal düzeyde de kapsamlı 

şekilde ele alındığını göstermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



180 
 

 

KAYNAKÇA 

 

Ağrıdağ, G. (Ed.). (2015). Türkiye'de ve dünyada kadın araştırmaları. Çukurova 

Üniversitesi Yayınları. 

Akça, B. B. & Aybak, S. Y. (2024). Siyasi hakların elde edilmesinden Demokrat 

Parti dönemi sonuna kadar Türk siyasi hayatında kadın. Bengi Dünya Yörük-

Türkmen Araştırmaları Dergisi, 3, 559-583. 

Akça, G. (2005). Modernden postmoderne kültür ve kimlik. Muğla Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 15, 1-24. 

Akçalı, E. & İnceoğlu, İ. (2020). Kadınlık ve erkekliğin değişmeyen halleri: 

Televizyon dizilerinde toplumsal cinsiyet. Fe Dergi: Feminist Eleştiri, 12(2), 

161-173. 

Akkaş, İ. (2024). Cinsiyet ve toplumsal cinsiyet kavramları çerçevesinde ortaya 

çıkan toplumsal cinsiyet ayrımcılığı. EKEV Akademi Dergisi (ICOAEF Özel 

Sayı), 97–118. 

Aktan, C. C. & Tutar, H. (2007). Bir sosyal sabit sermaye olarak kültür. Pazarlama 

ve İletişim Kültürü Dergisi, 6(20), 1-11. 

Aktaş, G. (2016). Kadına ilişkin medyatik bilgiye kadının müdahalesi: Sosyal medya 

örneği. Folklor/Edebiyat, 22(85), 193-202. 

Aktaş, G. (2020). Toplumsal cinsiyet rollerinin televizyon dizilerine yansıması 

üzerine sosyolojik bir değerlendirme. Sosyolojik Bağlam, 1(1), 1-12. 

Aktaş, Ö. (2016). Türkiye’de 1980’li yıllarda toplumsal cinsiyet rollerinin sinemaya 

yansımaları: Teyzem filmi örneği. İdil Sanat ve Dil Dergisi, 5(23), 775-792. 

Aslan, Y. (2023). Örgütlerde Duygusal Emek. M. Seyhan (Ed.), Organizasyon ve 

Strateji Üzerine Araştırmalar (s. 49-69) içinde. Özgür Yayın Dağıtım. 

Atak, H. (2011). Kimlik gelişimi ve kimlik biçimlenmesi: Kuramsal bir 

değerlendirme. Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, 3(1), 163-213. 



181 
 

Aytekin, P. E. (2018). Yerli dizilerde kadın kimliğinin temsili üzerine bir örnek; 

“Yaprak Dökümü” dizisi. Erciyes İletişim Dergisi, 5(4), 447-463. 

Bahar, H. İ. (2009). Sosyoloji (Vol. 31). Usak Books. 

Banet Weiser, S. (2012). Authentic: The politics of ambivalence in a brand culture. 

New York: NYU Press. 

Baransel, A. (1974). Toplumsal ve kültürel değişme olarak modernleşme. İstanbul 

Üniversitesi İşletme Fakültesi Dergisi, 3(2), 75-90. 

Bayhantopçu, E. (2017). Toplumsal cinsiyet eşitsizliği üzerinde yazılı basında kadın 

temsilinin rolü. The Journal of Social Science, 1(2), 83-93. 

Beauvoir, S. de. (1949). Le deuxième sexe [The Second Sex]. Gallimard. 

Bingöl, O. (2014). Toplumsal cinsiyet olgusu ve Türkiye'de kadınlık. Karamanoğlu 

Mehmetbey Üniversitesi Sosyal ve Ekonomik Araştırmalar Dergisi, (3), 108-114. 

Boral Aslan, N. & Nisan, F. (2018). Poligamik ilişkilerdeki kadın temsillerinde 

patriarkal kodların çözümlenmesi: Yeni Gelin dizisini alımlama analizi örneği. 

Ekran Kültürü, 3(6), 522-53 

Boran, S. (2023). Televizyonda toplumsal cinsiyet stereotipleri ve kadına yönelik 

şiddet: “Sadakatsiz” dizisi üzerine bir çalışma. 2nd International İzmir Congress 

on Humanities and Social Sciences Proceedings Book. Selçuk Üniversitesi. 

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgment of taste. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Bozkurt, B. ve Akpınar, A. (2017). Bilişim sektöründe toplumsal cinsiyete dayalı iş 

bölümü. Marmara Üniversitesi Kadın ve Toplumsal Cinsiyet Araştırmaları 

Dergisi, 1(2), 17–28. 

Buluk, G. & Küçükalkan, Y. (2022). Kim Ki Duk sinemasında toplumsal cinsiyet ve 

kadının sunumu: “Ada” filmi örneği. Namık Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Meslek Yüksek Okulu Dergisi, 4(1), 10-20. 

Butler, J. (1990). Gender trouble: feminism and the subversion of ıdentity. New 

York: Routledge. 



182 
 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024a). Bahar [Televizyon 

dizisi]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024b). Bahar [Televizyon 

dizisi, 1. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. Erişim adresi: 

https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-1-

izle/117077 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024c). Bahar [Televizyon 

dizisi, 2. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. Erişim adresi: 

https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-2-

izle/117223 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024d). Bahar [Televizyon 

dizisi, 3. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. Erişim adresi: 

https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-3-

izle/117365 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024e). Bahar [Televizyon 

dizisi, 4. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-4-izle/117505 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024f). Bahar [Televizyon 

dizisi, 5. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-5-izle/117649 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024g). Bahar [Televizyon 

dizisi, 6. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-6-izle/117787 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024h). Bahar [Televizyon 

dizisi, 7. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-7-izle/117926 

https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-1-izle/117077
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-1-izle/117077
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-2-izle/117223
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-2-izle/117223
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-3-izle/117365
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-3-izle/117365
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-4-izle/117505
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-4-izle/117505
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-5-izle/117649
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-5-izle/117649
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-6-izle/117787
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-6-izle/117787
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-7-izle/117926
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-7-izle/117926


183 
 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024ı). Bahar [Televizyon 

dizisi, 8. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-8-izle/118063 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024i). Bahar [Televizyon 

dizisi, 9. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-9-izle/118311 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024j). Bahar [Televizyon 

dizisi, 10. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-10-izle/118455 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024k). Bahar [Televizyon 

dizisi, 11. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-11-izle/118597 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024l). Bahar [Televizyon 

dizisi, 12. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-12-izle/118896 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024m). Bahar [Televizyon 

dizisi, 13. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-13-izle/119137 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024n). Bahar [Televizyon 

dizisi, 14. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-14-izle/119276 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024o). Bahar [Televizyon 

dizisi, 15. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-8-izle/118063
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-8-izle/118063
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-9-izle/118311
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-9-izle/118311
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-10-izle/118455
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-10-izle/118455
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-11-izle/118597
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-11-izle/118597
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-12-izle/118896
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-12-izle/118896
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-13-izle/119137
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-13-izle/119137
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-14-izle/119276
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-14-izle/119276


184 
 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-15-izle/119420 

Bülbüloğlu, A. (Yapımcı), & Yeşilyurt, N. (Yönetmen). (2024ö). Bahar [Televizyon 

dizisi, 16. Bölüm]. İstanbul, Türkiye: Show TV. 

Erişim adresi: https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-

bolum-16-izle/119565 

Büyükbaykal, C. I. (2011). Medyada kadın olgusu. İstanbul Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Dergisi, 28. 

Canatan, A. (2008). Toplumsal değerler ve yaşlılar. Yaşlı Sorunları Araştırma 

Dergisi, 1(1), 62-71. 

Canbaş, O. M. (2019). Biyopolitika kavramı odağında kadın bedenini ıslah 

politikaları (Yüksek lisans tezi). Atatürk Üniversitesi, Erzurum. 

Ceylan, T. (2011). Toplumsal sistem analizinde toplumsal statü ve rol. Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 15(1). 

Chauhan, R. (2023a). Kwak Ae‑Sim: Doctor Cha Character Explained. Erişim 

adresi: https://theenvoyweb.com/explainers/kwak-ae-sim-doctor-cha-character/ 

Chauhan, R. (2023b). Choi Eun‑Seo: Doctor Cha Character Explained. Erişim adresi: 

https://theenvoyweb.com/explainers/choi-eun-seo-doctor-cha-character/ 

Civelek, A. (2010). Turizmin sosyal yapıya ve sosyal değişmeye etkileri. Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Meslek Yüksekokulu Dergisi, 13(1-2), 331-350. 

CNN Türk. (2024). Bahar’ın Avukatı Ayhan Kimdir? Bennu Yıldırımlar Kaç 

Yaşında, Hangi Dizilerde Oynadı? Erişim adresi: 

https://www.cnnturk.com/magazin/baharin-avukati-ayhan-kimdir-bennu-

yildirimlar-kac-yasinda-hangi-dizilerde-oynadi-yaprak-dokumunde-oynamisti-

2118536 

Coşkun, H. & Yurtdaş, G. T. (2020). “Mesih Annelik’‘: Sosyal medyada inşa edilen 

annelik kimliğinin söylem analizi. Kadın/Woman 2000, Journal for Women's 

Studies, 21(1), 69-88. 

https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-15-izle/119420
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-15-izle/119420
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-16-izle/119565
https://www.showtv.com.tr/dizi/tum_bolumler/bahar-sezon-1-bolum-16-izle/119565


185 
 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and 

violence against women of color. University of Chicago Legal Forum, 1989(1), 

139-167. 

Çak, Ş. E. (2010). Toplumsal cinsiyet ve feminizm teorileri bağlamında Türkiye’deki 

reklam filmleri ve popüler müzik videoları. Yedi, 4, 101-110. 

Çamaş, G. G. & Meşe, G. (2016). Sosyal hiyerarşi: Cinsel şiddet mitlerini anlamak. 

Türk Psikoloji Dergisi, 31(78), 62-74. 

Çelebi, E. (2022). Medyanın toplumsal cinsiyet rolleri üzerinde etkisi. Elektronik 

Sosyal Bilimler Dergisi, 21(82), 822-829. 

Çelenk, S. (2010). Kadınların medyada temsili ve etik sorunlar. Televizyon 

Haberciliğinde Etik, 229-236. 

Çik, A. (2017). Televizyon reklamlarında toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden 

üretilmesi üzerine bir inceleme (1970’lerden 2000’li yıllara). Ulakbilge Sosyal 

Bilimler Dergisi, 5(9), 87-101. 

Çüçen, A. K. (2005). Kültür, uygarlık, evrensellik ve çok-kültürlülük. Uludağ 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, 4, 111-115. 

Dalbay, R. S. (2018). “Kimlik” ve “toplumsal kimlik” kavramı. Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 31, 161-176. 

De Beauvoir, S. (2011). The second sex (C. Borde & S. Malovany-Chevallier, 

Trans.). Vintage Books. 

Dedeoğlu, S. (2000). Toplumsal cinsiyet rolleri açısından Türkiye’de aile ve kadın 

emeği. Toplum ve Bilim, 86(3), 139-170. 

Deneçli, C. (2013). Küresel markalar, yerellik ve kültürel göstergeler. Turkish Online 

Journal of Design Art and Communication, 3(1), 1-11. 

Dilek, E. (2023). Toplumsal cinsiyetin Türk televizyon dizilerine yansıması 

açısından bir değerlendirme. UNIKA Toplum ve Bilim Dergisi, 3(2), 75-88. 

Durudoğan, H. (2006). Judith Butler'da biyolojik cinsiyet-toplumsal cinsiyet ilişkisi. 

Felsefe Tartışmaları, 37, 5–25. 



186 
 

Durutürk, B. (2018). Michel Foucault'nun iktidar ve özne kavramlarına bir bakış: 

Gözetim toplumu. Third Sector Social Economic Review, 53(3), 959. 

Duvar, G. (2021, 22 Şubat). Bahar: Uyanmaya hazır mısın? zirveyi bırakmıyor! 

[İnternet haberi]. Show TV. Erişim adresi: 

https://www.showtv.com.tr/dizi/haber/3663388-bahar-uyanmaya-hazir-misin-

zirveyi-birakmiyor 

Duvar, G. (2021, Ocak 14). Tarihten Kültüre, Sosyalizmden Futbola: Latin Amerika. 

Gazete Duvar. Erişim adresi: https://www.gazeteduvar.com.tr/tarihten-kulture-

sosyalizmden-futbola-latin-amerika-haber-1509834. 

Ecevit, Y. (2021). Toplumsal cinsiyet eşitliğinin temel kavramları. Türkiye’de 

Katılımcı Demokrasinin Güçlendirilmesi: Toplumsal Cinsiyet Eşitliğinin 

İzlenmesi Projesi Faz II. CEİD. 

Erdentuğ, N. (1981). Kültür nedir? Milli Kültür Dergisi, 3(6), 11. 

Eren, A. (2020). Türkiye'deki popüler dizilerde kadın imgesi: İstanbullu Gelin 

dizisindeki kadın karakterlerin temsili (Yüksek Lisans Tezi). Beykent 

Üniversitesi, İstanbul. 

Eroğlu, E. (2015). Geçmişten günümüze sosyal normlar. Akademik Bakış 

Uluslararası Hakemli Sosyal Bilimler Dergisi, 50, 299-308. 

Eskişehir Durum. (2025). Bahar Dizisi Parla Kimdir, Gerçek Adı, Kaç Yaşında? 

Sena Mia Kalıp, Bahar Dizisinde Parla Karakteriyle İlk Oyunculuk Deneyimini 

Yaşıyor! Erişim adresi: https://eskisehirdurum.com/genel-gundem/bahar-dizisi-

parla-kimdir-gercek-adi-kac-yasinda-sena-mia-kalip-bahar-dizisinde-parla-

karakteriyle-ilk-oyunculuk-deneyimini-yasiyor/73584 

Foucault, M. (1977). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: 

Pantheon Books. 

Gill, R. (2007). Postfeminist media culture: Elements of a sensibility. European 

Journal of Cultural Studies, 10(2), 147–166. 

Gökdemir, A. (2021). Orta Doğu’da kadının yeri ve sinemada temsili: “Sorayayı 

Taşlamak” film analizi. İletişim Bilimi Araştırmaları Dergisi, 1(2), 81-96. 

https://www.showtv.com.tr/dizi/haber/3663388-bahar-uyanmaya-hazir-misin-zirveyi-birakmiyor
https://www.showtv.com.tr/dizi/haber/3663388-bahar-uyanmaya-hazir-misin-zirveyi-birakmiyor
https://www.gazeteduvar.com.tr/tarihten-kulture-sosyalizmden-futbola-latin-amerika-haber-1509834
https://www.gazeteduvar.com.tr/tarihten-kulture-sosyalizmden-futbola-latin-amerika-haber-1509834


187 
 

Gökkaya, V. B. (2015). Çaresizliği öğrenen kadın: Öğrenilmiş çaresizlik. Electronic 

Turkish Studies, 10(14). 

Gölbaşı, Ş. (2011). Mahpus toplum: Panoptikon’dan biyolojik gözetime. Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi, 66(2), 235-246. 

Güneş, F., & Işık, A. D. (2018). Türkçede sık kullanılan harfler ve öğretilmesi. The 

Journal of Limitless Education and Research, 3(1), 1-26.  

Güvendi, N. E. (2023). Moda ve reklam bağlamında “nesne olarak kadın bedeni’’: 

Dönemlere göre ilişkisel analiz. IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, 15, 92-114. 

Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. 

London: Sage Publications. 

Hochschild, A. (1983). The Managed Heart: Commercialization of Human Feeling. 

Berkeley: University of California Press. 

Hooks, B. (1981). Ain’t I A Woman? Black Women and Feminism. South End Press. 

Hooks, B. (1984). Feminist Theory: From Margin to Center. South End Press. 

Hooks, B. (1994). Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom. 

Routledge. 

Hooks, B. (2000). Feminism Is for Everybody: Passionate Politics. South End Press. 

Hooks, B. (2001). All About Love: New Visions. William Morrow. 

Hooks, B. (2004). The Will to Change: Men, Masculinity, and Love. Atria Books. 

IDN Times. (2023). 5 Karakter Ibu di Drakor Doctor Cha, Siapa Favoritmu? Erişim 

adresi: https://www.idntimes.com/korea/kdrama/5-karakter-ibu-di-drakor-

doctor-cha-siapa-favoritmu-01-sx71h-vflnwt 

IDN Times. (2023, 27 Mayıs). 5 Karakter Ibu di Drakor Doctor Cha, Siapa 

Favoritmu? [İnternet haberi]. IDN Times. Erişim tarihi: 11 Haziran 2025, 

https://www.idntimes.com/korea/kdrama/karakter-kesayangan-di-drakor-doctor-

cha-c1c2-01-sx71h-cyz1sv 

İçli, G. (2001). Küreselleşme ve kültür. CÜ Sosyal Bilimler Dergisi, 25(2), 163-172. 



188 
 

İmamaliyeva, U. (2023). Kültürel çeşitlilikte Afrika kültürü. Balkan & Near Eastern 

Journal of Social Sciences (BNEJSS), 9(4). 

İmançer, D. (2010). İslamcı filmlerde kadın temsili. Sinecine: Sinema Araştırmaları 

Dergisi, 1(1), 77-95. 

İnce, H. D. (2024). Hayat Şarkısı dizisi örneğiyle medyada toplumsal cinsiyet 

eşitsizliği. Eklektik Sosyal Bilimler Dergisi, 2(1), 1-30. 

İnceoğlu, İ. & Akçalı, E. (2018). Televizyon Dizilerinde Toplumsal Cinsiyet Eşitliği. 

İstanbul: TÜSİAD. 

JustWatch (t.y.). Doctor Cha Jeong Suk. Erişim adresi: 

https://www.justwatch.com/tr/tv-sovu/dr-cha-jung-sook 

Kang, Y. G. (2023). Güney Kore yönetim tarzında Konfüçyanizm ve piyasa kurumsal 

mantıklarının rekabet izleri: Güney Kore yönetim tarzının gelişimi üzerine bir 

inceleme (Yüksek lisans tezi). Sakarya Üniversitesi. 

Kaplan, M. (2003). Kendini inceleyen kadınlar: Kadın çalışmaları üzerine 

antropolojik bir araştırma (Yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi. 

Kara, Ç. & Ulağlı, S. (2022). 1980-2020 yılları arasında medyada kadın temsilinin 

dönüşümü. Management and Political Sciences Review, 4(2), 142-164. 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023a). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023b). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 1. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-1-2 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023c). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 2. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-2 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023d). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 3. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-3 

https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-1-2
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-2
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-3


189 
 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023e). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 4. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-4 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023f). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 5. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-5 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023g). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 6. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-6 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023h). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 7. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-7 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023ı). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 8. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-8 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023i). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 9. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-9 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023j). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 10. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-10 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023k). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 11. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-11 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023l). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 12. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-12 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023m). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 13. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-13 

https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-4
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-5
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-6
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-7
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-8
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-9
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-10
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-11
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-12
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-13


190 
 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023n). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 14. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-14 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023o). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 15. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-15 

Kim, D.-jin (Yönetmen), & Jeong, Y.-rang (Senarist). (2023ö). Doctor Cha 

[Televizyon dizisi, 16. Bölüm]. Güney Kore: JTBC. 

Erişim adresi: https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-16 

Kocabaş Tanman, N. (2019). Türk televizyon dizilerinde kadın temsili: Kadın, Ufak 

Tefek Cinayetler ve İstanbullu Gelin dizileri örneği (Yüksek lisans tezi). Uşak 

Üniversitesi. 

Korkan, Ç. (2020). Güney Kore Dizilerinde Kadının Konumu ve Türk İzleyici Analizi 

Erişim adresi: 

https://www.academia.edu/45393072/g%c3%9cney_kore_d%c4%b0z%c4%b0le

r%c4%b0nde_kadının_konumu_ve_t%c3%9crk_%c4%b0zley%c4%b0c%c4%b

0_anal%c4%b0z%c4%b0   

Kurtdaş, E. M. (2021). Kadınların omuzlarındaki ağır yük: “Güzellik’‘. Adıyaman 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 39, 220-259. 

Mahiroğulları, A. (2005). Küreselleşmenin kültürel değerler üzerine etkisi. In 

Journal of Social Policy Conferences (No. 50, ss. 1275–1288). İstanbul 

Üniversitesi. 

Makal, A. (2010). Türkiye’de erken cumhuriyet döneminde kadın emeği. Çalışma ve 

Toplum, 2(25), 13-40. 

McRobbie, A. (2004). Post feminism and popular culture. Feminist Media Studies, 

4(3), 255–265. 

Meder, M. & Çeğin, G. (2004). Sembolik şiddet arenası. Pamukkale Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi Dergisi, 15(15), 102-107. 

Mejuyev, V. (1987). Kültür ve Tarih (S. H. Yokova, Çev.). Ankara: Başak Yayınları. 

https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-14
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-15
https://yabancidizi.io/dizi/doctor-cha/sezon-1/bolum-16


191 
 

Milliyet (2024). Bahar Dizisinin Umay’ı Alisa Sezen Sever Kimdir, Kaç Yaşında Ve 

Hangi Dizilerde Oynadı? Erişim adresi: 

https://www.milliyet.com.tr/galeri/bahar-dizisinin-umayi-alisa-sezen-sever-

kimdir-kac-yasinda-ve-hangi-dizilerde-oynadi-7113260/3 

Namu Wiki (t.y.). Cha Jeong‑Sook. Erişim adresi: 

https://en.namu.wiki/w/%EC%B0%A8%EC%A0%95%EC%88%99 

Nar, M. Ş. (2015). Küreselleşmenin tüketim kültürü üzerindeki etkisi: Teknoloji 

tüketimi. Journal of International Social Research, 8(37). 

Negra, D. (2009). What a girl wants? Fantasizing the reclamation of self in 

postfeminism. London & New York: Routledge. 

Nişancı, Z. N. (2012). Toplumsal kültür-örgüt kültürü ilişkisi ve yönetim üzerine 

yansımaları. Batman Üniversitesi Yaşam Bilimleri Dergisi, 1(1), 1279-1293. 

Oğuz, E. S. (2011). Toplum bilimlerinde kültür kavramı. Hacettepe Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, 28(2). 

Onedio (2024). Bahar Dizisinin Orijinal Versiyonu Olan Dr. Cha’da Karakterleri 

Hangi Oyuncular Canlandırıyor? Erişim adresi: 

https://www.onedio.com/haber/bahar-dizisinin-orijinal-versiyonu-olan-dr-cha-

da-karakterleri-hangi-oyuncular-canlandiriyor-1207524 

Oralgül, E. D. (2016). Judith Butler'ın kimlik ve siyaset anlayışı. Ethos: Felsefe ve 

Toplumsal Bilimlerde Diyaloglar, 9(1), 47-62. 

Özaktaş, F. D. & Konur, F. (2012). Türkiye’de kadının işgücüne katılımında bölgesel 

kalkınma ajanslarının rolü ve uygulama örnekleri. Bolu Abant İzzet Baysal 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 12(2), 63-82. 

Özer, A. (2022). Asya’da halkla ilişkiler uygulamaları: Güney Kore örneği. 

Gaziantep University Journal of Social Sciences, 21(4), 2060-2078. 

Özkan, D. (2014). Kültürel bir gösterge olarak gelenek ve modernlik ikilemi: “Sıla” 

televizyon dizisi örneği. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

16(1). 

https://www.onedio.com/haber/bahar-dizisinin-orijinal-versiyonu-olan-dr-cha-da-karakterleri-hangi-oyuncular-canlandiriyor-1207524
https://www.onedio.com/haber/bahar-dizisinin-orijinal-versiyonu-olan-dr-cha-da-karakterleri-hangi-oyuncular-canlandiriyor-1207524


192 
 

Özkan, H. H. (2006). Popüler kültür ve eğitim. Kastamonu Education Journal, 14(1), 

29-38. 

Özlem, D. (2000). Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi. İstanbul: İnkîlap. 

Özmete, E. & Zubaroğlu Yanardağ, M. (2016). Erkeklerin bakış açısıyla toplumsal 

cinsiyet rolleri: Kadın ve erkek olmanın değeri. Turkish Journal of Social 

Research/Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, 20(1). 

Pekel, E. (2019). Toplumsal cinsiyet rolleri ve kadının çalışma hayatındaki konumu. 

Balkan & Near Eastern Journal of Social Sciences BNEJSS, 5(1). 

Pinterest Kullanıcısı. (n.d.). [Görsel açıklaması] [Pinterest postu]. Pinterest. Erişim 

tarihi: 3 Mart 2025, https://tr.pinterest.com/pin/302796774965761464/ 

Said, E. W. (1978). Orientalism. New York: Pantheon Books. 

Saraç, S. (2013). Toplumsal cinsiyet. Toplumsal Cinsiyet ve Yansımaları, 27-32. 

Saygan, B. B. & Uludağlı, N. P. (2021). Yaşam boyu toplumsal cinsiyet rollerinin 

gelişimi. Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, 13(2), 354-382. 

Saygılıgil, F. (2015). Toplumsal Cinsiyet Tartışmaları. Ankara: Dipnot Yayınları. 

Sayımer, İ. (2014). Yeni medya ortamlarında ağlar oluşturan toplumsal hareket 

deneyimleri. Elektronik Mesleki Gelişim ve Araştırmalar Dergisi, 2(2), 97-112. 

Sevim, F. (2013). Medya okuryazarlığı, toplumsal cinsiyet ve kadının medyada 

temsili (Yüksek lisans tezi). İstanbul Ticaret Üniversitesi. 

Show Televizyon Yayıncılık A.Ş. (t.y.). Hatice Aslan. Erişim adresi: 

https://www.showtv.com.tr/oyuncu/hatice-aslan/8125 

Show TV [@showtv]. (2024, Mart). Rengin. Kırklı yaşlarında, kadın doğum 

profesörü… [Instagram paylaşımı]. Instagram. Erişim tarihi: 11 Haziran 2025, 

https://www.instagram.com/p/C3QUo5Ytrik/ 

Show TV. (2024, 12 Şubat). Merakla beklenen #Bahar'dan yeni bir afiş daha… 

[Instagram gönderisi]. Instagram. Erişim tarihi: 26 Haziran 2025, 

https://www.instagram.com/p/C3Prb7htbNp/ 

https://tr.pinterest.com/pin/302796774965761464/


193 
 

Solak, A. & Güneş, F. (Eds.). (2018). İnsan hak ihlalleri ve sosyal travmalar. 

HEGEM Yayınları. 

Soydan, E. & Küçükşen, K. (2022). Toplumsal cinsiyet eşit(siz)liğinin medyadaki 

izdüşümleri. Al-Farabi International Journal on Social Sciences, 7(3), 18-19. 

Sözen, E. (1991). Sosyal kimlik kavramının sosyolojik ve sosyal psikolojik bir 

incelemesi. Istanbul Journal of Sociological Studies, 23, 93. 

Sucu, İ. & Çolak, G. (2022). Acı Hayat ve Masumiyet dizilerinin toplumsal cinsiyet 

normlarında medyada iletişim ve karakterler üzerindeki yansımaları. Avrasya 

Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 9(1), 407-430. 

Susler, F. (t.y.). Bahar / Demet Evgar [Pinterest gönderisi]. Pinterest. Erişim tarihi: 

26 Haziran 2025, https://tr.pinterest.com/pin/302796774965761464/ 

Şakrak, B. E. (2020). Dizi filmlerde toplumsal cinsiyet bağlamında kadının temsili: 

Kadın dizisi örneği. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 8(22), 420-434. 

Şen, R. (2018). Türkiye'de yayınlanan Hint dizilerinde üretilen toplumsal cinsiyet 

rolleri ve bu rollerin kadınlar tarafından alımlama biçimleri: Gaziantep örneği 

(Yüksek Lisans Tezi). Gaziantep Üniversitesi. 

Şentürk, N. (2019). Toplumsal cinsiyet bağlamında kadının medyada temsili: 

‘Kadın’ ve ‘Ufak Tefek Cinayetler’ dizilerindeki kadın karakterler (Yüksek 

Lisans Tezi). Atatürk Üniversitesi, Erzurum. 

Tanman, N. K. (2019). Türk televizyon dizilerinde kadın temsili: Kadın, Ufak Tefek 

Cinayetler ve İstanbullu Gelin dizileri örneği (Yüksek Lisans Tezi). Uşak 

Üniversitesi. 

TGRT Haber. (2024, 2 Nisan). Bahar dizisi Çağla kim? Elit Andaç Çam yer aldığı 

projeler ve biyografisi [İnternet haberi]. TGRT Haber. Erişim adresi: 

https://www.tgrthaber.com/biyografi/bahar-dizisi-cagla-kim-elit-andac-cam-yer-

aldigi-projeler-ve-biyografisi-2942315 

Turan, H. (2019). Televizyon dizilerinde kadın temsili (Yüksek Lisans Tezi). 

Süleyman Demirel Üniversitesi, Isparta. 

https://tr.pinterest.com/pin/302796774965761464/


194 
 

Türkkahraman, M. & Tutar, H. (2009). Sosyal değişme, bütünleşme ve çözülme 

bağlamında toplumda farklı kültür ve anlayışların yeri ve önemi. Uluslararası 

Alanya İşletme Fakültesi Dergisi, 1(1), 1-16. 

Türközü, H. K. (2023). Türk ve Kore toplumunda modernleşme sürecinde kadın ve 

eğitim: Na Hye Seok’un “Gyeonghi (경희)” ve Fatma Aliye Hanım’ın 

“Muhaderat” eseri odaklı. Kare, 15, 38-48. 

TÜSİAD. (2018). Televizyon Dizilerinde Toplumsal Cinsiyet Eşitliği Araştırması. 

TÜSİAD Yayınları. https://tusiad.org/tr/yayinlar/raporlar/item/9943-televizyon-

dizilerinde-toplumsal-cinsiyet-esitligi-arastirmasi  

TVDB (t.y.). Doctor Cha – Cha Jung-sook (Konu: Uhm Jung‑hwa). Erişim tarihi: 19 

Haziran 2025, https://thetvdb.com/series/doctor-cha/people/68822220 

Uluç, G. & Yarcı, A. (2017). Sosyal medya kültürü. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 52, 88-102. 

UNESCO, U. (1982, July). Mexico City declaration on cultural policies. In World 

Conference on Cultural Policies.  

Uzunoğlu, M. (2018). Batı resminde “Doğu” imgesinin oluşmasına aracılık eden 

kadın temsilleri. Sanat ve Tasarım Dergisi, 21, 223-242. 

Ünlü, D. G. & Aslan, P. (2017). Türk televizyon dizilerindeki kadın rollerine 

kadınların gözünden bakmak. İnönü Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik 

Dergisi (İnif E-Dergi), 1(2), 191-206. 

Ünlü, D. G. & Aslan, P. (2017). Türk televizyon dizilerindeki kadın rollerine 

kadınların gözünden bakmak. İnönü Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik 

Dergisi, 1(2), 191-206. 

Vardarlıer, P. & Zafer, C. (2019). Medya ve toplum. Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Meslek Yüksekokulu Dergisi, 22(2), 355-361. 

Varlı Gürer, S. Z. & Gürer, M. (2020). Toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında 

Türkiye'deki televizyon dizilerinde sunulan kadın stereotipi. Alanya Akademik 

Bakış Dergisi, 4(3), 631-650. 

https://tusiad.org/tr/yayinlar/raporlar/item/9943-televizyon-dizilerinde-toplumsal-cinsiyet-esitligi-arastirmasi
https://tusiad.org/tr/yayinlar/raporlar/item/9943-televizyon-dizilerinde-toplumsal-cinsiyet-esitligi-arastirmasi
https://thetvdb.com/series/doctor-cha/people/68822220


195 
 

Vatandaş, C. (2007). Toplumsal cinsiyet ve cinsiyet rollerinin algılanışı. Istanbul 

Journal of Sociological Studies, 35, 29-56. 

Williams, R. (1977). Culture and Society: 1780-1950. Middlesex: Penguin Books. 

Yakın, E. (2015). Günümüz sanatında kültürel farklılık bağlamında öne çıkan kimlik 

tartışmalarına ilişkin yeni temsil stratejileri (Yüksek lisans tezi). Dokuz Eylül 

Üniversitesi, İzmir. 

Yavuz, C., & Ilgın, H. Ö. (2023). Medya ve kadın; isminde toplumsal cinsiyet, kadın 

ve dizi kelimeleri geçen lisansüstü tezler üzerine bir araştırma. Journal of 

Communication Science Researches, 3(2), 95-107. 

Yılmaz, R. A. (2007). Reklamlarda toplumsal cinsiyet kavramı: 1960-1990 yılları 

arası Milliyet gazetesi reklamlarına yönelik bir içerik analizi. Selçuk İletişim, 

4(4), 143-155. 

Yüceol, H. M. (2017). Kentsel işgücü piyasalarında işgücüne katılım zorlukları ve 

kadın istihdamı. Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(1), 49-

63. 

Yünkül, K. & Aycan, E. (2023). Dijital platformlarda yayınlanan dizilerde güçlü 

kadın olgusu: Kulüp dizisi örneği. İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat Dergisi, 

9(1), 163-180. 

Zeria, A. & Nedir, K. (2011). Kültürel işbirliğinde çok kültürlülük ve kültürlerarası 

iletişim. In Onlar Bizim Hemşehrimiz: Uluslararası göç ve hizmetlerin 

kültürlerarası açılımı (ss. 129–137). Ankara: Siyasal Kitapevi. 

 

 




