
Onur ŞAHİN 

Aleksandr Aleksandroviç Blok’un Şiir Sanatı 

Rus Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Ankara, 2025 

Ankara, 2025

Doktora Tezi 



Aleksandr Aleksandroviç Blok’un Şiir Sanatı 

Onur ŞAHİN 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Emine Zeynep GÜNAL 

Tez Jürisi 

Prof. Dr. Gamze ÖKSÜZ 

Prof. Dr. Emine Zeynep GÜNAL 

Prof. Dr. Zeynep BAĞLAN ÖZER 

Prof. Dr. Hüseyin KANDERİMİR 

Doç. Dr. Leyla Çiğdem DALKILIÇ 

DOKTORA TEZİ 

RUS DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

Ankara - 2025 



 

 

ETİK BEYAN 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez 

çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun 

atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda aleyhime 

doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

Onur ŞAHİN 

22/07/2025 

  



ONAY 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Rus Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Rus Dili ve Edebiyatı Programı Doktora Öğrencisi Onur ŞAHİN tarafından 

hazırlanan Aleksandr Aleksandroviç Blok’un Şiir Sanatı Başlıklı tez çalışması 22/07/2025 

tarih ve 00:00 saatinde yapılan tez savunma sınavında aşağıdaki jüri tarafından OY 

BİRLİĞİ ile DOKTORA TEZİ olarak KABUL edilmiştir.  

Kabul        Ret 

Başkan (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):  

Prof. Dr. Gamze ÖKSÜZ 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):   

Prof. Dr. Emine Zeynep GÜNAL 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):   

Prof. Dr. Zeynep BAĞLAN ÖZER     

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):   

Prof. Dr. Hüseyin KANDEMİR 

İstanbul Üniversitesi 

Üye (Unvan/Ad-Soyad/Kurum):   

Doç. Dr. Leyla Çiğdem DALKILIÇ 

Ankara Üniversitesi 



iv 

Aleksandr Aleksandroviç Blok’un Şiir Sanatı 

Onur ŞAHİN 

Doktora Tezi 

Danışman: Prof. Dr. Emine Zeynep GÜNAL 

T.C. Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü

Rus Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

2025, Ankara 

ÖZET 

Aleksandr Aleksandroviç Blok (1880-1921), Rus edebiyatında Gümüş Çağın en önemli 

sembolist şairlerinden biridir. Blok’un şiirleri yalnızca estetik ve edebi bir anlam taşımakla 

kalmaz aynı zamanda bireysel ve toplumsal sarsıntıların yoğun bir biçimde yaşandığı bir 

dönemin ruhunu yansıtması yönüyle, Rus ulusal kimliği ve tarihsel belleği açısından da önemli 

bir değer ifade eder. Blok’un şiirsel dili, idealize edilmiş kadın imgeleri, metaforlar ve 

sembollerle kurulan çok katmanlı bir yapı etrafında şekillenir. Blok’un sembolist ögeler içeren 

sanatı, pek çok çağdaşındakinden çok farklı bir özgünlüğe sahiptir. Şairin şiir dünyasını özgün 

kılan başlıca unsurlar onun hayalle gerçeklik arasında gidip gelen dünya algısı ile ruhsal 

dünyasında süreklilik arz eden karşıtlıklar ve gerilimlerdir. 1905 ve 1917 devrimleri arasındaki 

dönemde yaşanan kültürel, toplumsal ve psikolojik çözülmenin en güçlü şiirsel tanıklarından 

biri olan Blok, modern dünyanın karmaşıklığını ve belirsizliğini şiirlerine yansıtmayı, büyük 

bir ustalıkla başarmış bir sanatçıdır. Sanatsal gelişiminde sembolizmin ötesine geçen şairin 

şiirleri, onun bireysel deneyimlerinden beslenen düşünsel yolculuğunun estetik birer ifadesidir. 

Tezimizin temel amacı, Blok’un şiirlerini kronolojik bir perspektifte ele alarak, farklı 

dönemlerde öne çıkan tematik yönelimleri tespit etmek, en belirgin örnekler ışığında kapsamlı 

analizini gerçekleştirmek ve bu şekilde onun şiir dünyasındaki özgünlüğünü ve edebi açıdan 

neden dikkate değer bir figür olduğunu ortaya koymaktır. 

Anahtar Kelimeler: Aleksandr blok, Gümüş çağ, Rus sembolizmi. 



 

v 

Aleksandr Aleksandrovich Blok’s art of Poetry  

  

Onur SAHIN 

 

Doctoral Thesis 

 

Supervisor: Prof. Dr. Emine Zeynep GUNAL 

Ankara Haci Bayram Veli University, Institute of Graduate Programs  

Department of Russian Language and Literature  

2025, Ankara 

 

ABSTRACT 

 

Aleksandr Alexandrovich Blok (1880-1921) is one of the most important symbolist poets of the 

Silver Age in Russian literature. Blok's poems not only carry aesthetic and literary significance, 

but also reflect the spirit of a period marked by intense individual and social upheavals, making 

them an important value in terms of Russian national identity and historical memory.Blok's 

poetic language revolves around a multi-layered structure established with idealized images of 

women, metaphors and symbols.Blok's art, which contains symbolist elements, has a very 

different originality than that of many of his contemporaries.What makes the poet's world of 

poetry unique are primarily his perception of a world oscillating between imagination and 

reality, as well as the continuous presence of oppositions and tensions in his inner world.One 

of the most powerful poetic witnesses to the cultural, social, and psychological disintegration 

experienced between the 1905 and 1917 revolutions, Blok masterfully succeeded in reflecting 

the complexity and uncertainty of the modern world in his poetry. His artistic development 

transcended symbolism, and his poems serve as aesthetic expressions of an intellectual journey 

nourished by his personal experiences. The primary aim of this thesis is to examine Blok's 

poetry from a chronological perspective, identify the thematic tendencies that emerge during 

different periods, conduct a comprehensive analysis through the most representative examples, 

and thus reveal the uniqueness of his poetic world and why he stands out as a significant 

literary figüre. 

 

Keywords: Alexander blok, Silver age, Russian symbolism.



 

vi 

TEŞEKKÜR 

Bu tez çalışması sürecinde bilgi ve deneyimiyle bana yol gösteren, desteğini hiçbir zaman 

esirgemeyen danışman hocam Prof. Dr. E. Zeynep Günal’a içten teşekkürlerimi sunarım. Bu 

süreçte akademik bilgilerinden faydalandığım, katkıları ve destekleriyle bu sürece katkıda 

bulunan kıymetli hocalarım Prof. Dr. Zeynep Bağlan Özer’e, Prof. Dr. Gamze Öksüz’e, Prof. 

Dr. Hüseyin Kandemir’e ve Doç. Dr. Leyla Çiğdem Dalkılıç’a; bu zorlu süreçte gösterdikleri 

sabır, anlayış ve destekleriyle her zaman yanımda olan sevgili eşim Betül Şahin’e, oğullarım 

Ahmet Baki’ye ve Selahattin Eren’e, kıymetli anneme ve canım kız kardeşlerime gönülden 

teşekkür ederim. 

  



 

vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

Özet ........................................................................................................................................... iv 

Abstract ...................................................................................................................................... v 

Teşekkür .................................................................................................................................... vi 

İçindekiler ................................................................................................................................. vii 

Kısaltmalar Dizini ................................................................................................................... viii 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................................... 1 

2. ALEKSANDR BLOK’UN HAYATI VE EDEBİYAT ÇALIŞMALARI ............................... 5 

3. RUS EDEBİYATINDA SEMBOLİZM ................................................................................ 43 

4. 1898- 1906 YILLARI ARASINDAKİ ŞİİRLERİ ................................................................ 53 

4.1. Şafaktan Önce (Ante Lucem, 1898- 1900) ........................................................................ 53 

4.2. Güzel Kadına Şiirler (1901 – 1902) .................................................................................. 72 

4.3. Yol Ayrımı (Rasputye, 1902 – 1904) ................................................................................. 88 

4.4. Yabancı Kadın (Neznakomka, 1906) ............................................................................... 116 

5. RUSYA İMGESİ ................................................................................................................ 125 

6. DEVRİM HAKKINDAKİ ŞİİRLERİ ................................................................................ 157 

6.1. Rus Devrimi .................................................................................................................... 157 

6.2. Şiirlerde Devrim .............................................................................................................. 166 

7. SONUÇ ............................................................................................................................... 225 

Extended Abstract .................................................................................................................. 229 

Kaynakça ................................................................................................................................ 231 

Özgeçmiş ................................................................................................................................ 245 

 

  



 

viii 

KISALTMALAR DİZİNİ 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur. 

 

Kısaltmalar   Açıklamalar 

 

Çev.    Çeviren 

Dr.    Doktor 

Prof.    Profesör 

s.               Sayfa 

S.    Sayı  

yy.    Yüzyıl 

 

  



 

1 

1. GİRİŞ 

Bu tez çalışmasının konusunu, Rus edebiyatının Gümüş Çağ dönemi içinde önemli bir 

yere sahip olan Aleksandr Aleksandroviç Blok’un şiir sanatı oluşturmaktadır. Bu çerçevede, 

Blok’un şiirlerinde mistik ve simgesel ögelerin yanı sıra metafor ve motiflerin kullanım 

biçimleri ele alınmaktadır.  

Rusya’nın en buhranlı tarihsel dönemlerinden birine tanıklık etmiş bir şair olarak, 

Blok’un yaşadığı devrin toplumsal ve siyasal dönüşümlerine şiirleri aracılığıyla nasıl yaklaştığı 

da incelememizin bir diğer boyutunu oluşturmaktadır. Bu bağlamda, şairin devrim olgusuna 

ilişkin düşünsel yaklaşımı ve devrimin şiir sanatına olan yansımaları, en çok bilinen şiir ve 

poemaları üzerinden analiz edilmeye çalışılmıştır.  

Tezde ayrıca, Blok’un şiirlerinde öne çıkan temalar, sembolizm anlayışı, erken ve geç 

dönem eserleri arasında tematik ve sembolik açıdan nasıl bir dönüşüm yaşandığı ele 

alınmaktadır. Bu noktada, özellikle “Sonsuz Dişilik” öğretisi ile “Güzel Kadın” imgesi, 

çalışmanın temel araştırma sorularından bazılarını oluşturmaktadır. Bununla birlikte, Rusya’da 

yaşanan siyasal ve toplumsal dönüşümlerin Blok’un eserlerine yansımaları da araştırmanın 

temel soruları arasında yer almaktadır.  Blok’un yaşadığı dönemin koşullarıyla etkileşim içinde 

şekillenen şiir anlayışı analiz edilmeye çalışılmış, ayrıca şairin kendi dönemi içinde öncü kılan 

yenilikçi üslubuna dair özelliklerin ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. 

Tez çalışması kapsamında belirlenen amaç ve araştırma soruları doğrultusunda nitel 

araştırma yöntemi kullanılmıştır. Blok’un şiir sanatı konusunda ayrıntılı inceleme ve yoruma 

dayalı bir yaklaşımla, belirlenen eserlerin analizleri gerçekleştirilmiştir. Bu doğrultuda 

çalışmanın amacına uygun olan, birincil kaynaklar arasında yer alan çalışmalar, akademik 

makaleler, tezler ve eleştiri yazıları incelenerek toplanan verilen içerik analizi tekniğiyle sıralı 

bir şekilde değerlendirilmiş, şiirlerde tekrar eden veya sıkça kullanılan sembol ve kavramlar 

üzerinden eserler arasındaki anlam bağları araştırılmıştır. Ayrıca tezimizde, şairin eserlerinin 

tarihsel süreç içerisinde değişimi, siyasi ve sosyal koşullarla kurduğu ilişki boyutuyla da 

araştırılmıştır. Bu şekilde hem eserin tarihsel bağlamı hem de bu bağlamın eserlere etkileri 

irdelenmeye çalışılmıştır. 

Tez çalışmamızda literatür taraması konumuza ilişkin akademik makaleler, kitaplarla 

desteklenerek yürütülmüştür. Bu noktada dijital kaynaklar ağırlıklı olarak Rusya Devlet 

Kütüphanesi, Rusya Ulusal Elektronik Kütüphanesi, YÖK Ulusal Tez Merkezi, akademik süreli 

yayınlar ve dergiler gibi farklı platformlardan temin edilmeye çalışılmıştır. Blok’un ailesine 



 

2 

yazdığı mektuplar, not defterleri ve günlüklerinin yanı sıra biyografisi üzerine Mariya 

Beketova’nın, Nina Berberova’nın, Konstantin Moçulskiy’nin çalışmaları ağırlıklı olarak 

incelenmiştir. Özellikle 1920 senesi sonrasında şairin edebi mirasına yönelik kapsamlı 

araştırmalar yapıldığı görülmektedir. Şairin yakın arkadaşı Andrey Belıy’ın Blok’un şiir sanatı 

ve sembolizm üzerine denemeleri dikkat çekicidir. Blok’un 12 ciltlik toplu eserleri önemli bir 

kaynak sağlarken Sovyet döneminde Vladimir Nikolayeviç Orlov, Grigoriy Gukovskiy, Liliya 

Timofeyevna isimleri ön plana çıkar. 1960’lı yıllardan itibaren Blok üzerine yapılan 

araştırmaların merkezi Tartu Üniversitesi olur. Her yıl düzenli olarak yayımlanmaya başlayan 

“Blok Hakkında Derlemeler” (Blokovskiy Sbornik) çalışmalarında öne çıkan isim Zara 

Mints’dir. Mints’in çalışmaları Blok’un şiirlerinin analizinde önemli katkılar sağlar. Bilim 

insanının çalışmaların da Blok’un eserlerinde yalnızca sembolizmin izleri değil, aynı zamanda 

sanatçının yaratıcı yolculuğunun tümünü yansıtan kapsamlı bir anlayışı ele alma çabası 

açısından dikkat çeker. 

41 yıllık yaşamına Rus edebiyatında hiçbir zaman silinmeyecek birçok eser bırakan 

şairin, çok yönlü, derin anlam katmanlarından oluşan ve çoğu zaman sezgi yoluyla algılanabilen 

sanatsal yapı taşlarına sahip şiir sanatı, çağdaşları ve sonraki nesiller üzerinde etkili olmuş 

ancak bu etkinin kapsamı ve derinliği günümüzde hâlâ tüm yönleriyle ortaya konmuş değildir. 

Konuya dair mevcut literatürün oldukça kapsamlı ve derinlikli olması, yeni ve özgün bir bakış 

açısı geliştirmenin araştırmacı açısından belirli zorluklar barındırdığını da göstermektedir. 

Blok’un şiir sanatı üzerine odaklanan kapsamlı bir incelemenin Türkiye’de eksik olduğu 

görülmektedir. Bu nedenle, bu çalışmanın amacı, söz konusu boşluğu kısmen doldurmanın yanı 

sıra Blok’un şiir sanatı üzerine yapılacak araştırmalar için sağlam bir altyapı sunmayı 

hedeflemektedir.  

Tezimizin ilk bölümü araştırmanın temel çerçevesini ortaya koyan “Giriş” kısmı 

oluşturmaktadır. “Aleksandr Blok’un hayatı ve edebi çalışmaları” başlığını taşıyan tezimin 

ikinci bölümünde Blok’un biyografisinin sanatsal gelişim sürecindeki izlerin sürülmesi 

amacıyla düşünce dünyasına ve sanatına etki eden yaşamına ait kilometre taşları ortaya 

konmaya çalışılır.  

Üçüncü bölümde Avrupa’dan ödünç alınan sembolizm akımının ortaya çıkışı ve Rus 

edebiyatında etkili olma sürecine yer verilir. Ayrıca, Rus edebiyatında sembolizm akımının 

öncüleri ve aralarındaki sanatsal görüşler noktasındaki farklılara dair bilgiler sunulur. 

Sembolizm akımının eski ve yeni kuşak sembolistler açısından estetik yönüyle farklılıkları ile 



 

3 

bu farklılıkların Blok’un şiir sanatı noktasındaki yansımaları ele alınır. Sembolizm akımının 

öncülerinin Bolşevik Devrimi sonrasında sanatsal dünya görüşlerindeki değişimler işlenir. 

Tezimizin dördüncü bölümünde, Blok’un sanatsal gelişimindeki arayışını ortaya koyan 

1898- 1906 yılları arasında eserleri incelenir. Blok’un zihinsel yaşamını yansıtan ve bu yönüyle 

birbirinden ayrı düşünülememesi gereken üç ciltlik koleksiyonunda öne çıkan şiirlerinin analizi 

yer almaktadır. Bu bölümdeki alt başlıklarımız, Blok’un edebiyat sahnesine adım attığı ilk 

zamanları ifade eden “Şafaktan Önce”, karanlıktan çıkışını temsil eden ve şafaktan sonrası 

olarak kabul gören sonsuz dişilik imgesine kavuştuğu “Güzel Kadına Şiirler” ve idealden 

uzaklaşmaya başladığı, mistik dünyadan gerçek dünyaya doğru ağır adımlarla yürüdüğü “Yol 

Ayrımı” şiir dizilerine ait en çok bilinen çalışmaları incelenir. 

Blok’un çalışmaları arasında en önemli konulardan biri olan vatan teması tez 

çalışmamızın beşinci bölümünde ele alınır. Bu bölümde şairin tutkuyla bağlı olduğu Rusya’ya 

karşı kaleme aldığı eserlerinde işlediği konular, okuyucuna aktarmaya çalıştığı duygu ve 

düşünceler analiz edilmeye çalışılmıştır.  

Tez çalışmamızın son bölümünde, şairin yaşadığı yılların en önemli sosyo-politik 

olaylarından biri olan devrim temalı şiirleri ele alınmıştır. Rusya tarihinin en çalkantılı yıllarının 

şahidi olan Blok’un, düşünce dünyasında devrime olan yaklaşımı, devrimin şiir sanatına olan 

etkisi, en çok bilinen şiir ve poemaları üzerinden incelenmeye çalışılmıştır.   

Tez çalışmamızda incelenen şiirlerin Türkçeye çevrilmemiş olmaları nedeniyle, analizler 

söz konusu şiirlerin Rusça özgün metinleri üzerinden gerçekleştirilmiştir. Analiz ve yorumları 

desteklemek ve alternatif görüşler ortaya koymak açısından Rus edebiyat araştırmacılarının 

konuyla bütünlük sağlayan yorumlarına, kaynak gösterilerek yer verilmiştir. 

  



 

4 

  



 

5 

2. ALEKSANDR BLOK’UN HAYATI VE EDEBİYAT ÇALIŞMALARI 

Rus sembolizminin en büyük temsilcilerinden biri olan ünlü şair Aleksandr 

Aleksandroviç Blok, 28 (16) Kasım 1880’de Peterburg’ta entelektüel bir ailede dünyaya gelir. 

Babası Aleksandr Lvoviç Blok (1852-1909) Alman asıllı Hukuk Profesörüdür. Annesi 

Aleksandra Andreyevna Beketova (1860-1923) ise Peterburg Üniversitesi Rektörü Andrey 

Nikolayeviç Beketov’un (1825-1902) kızıdır (Novikov, 2010, s.10). 

Blok’un büyük büyük dedesi İvan Leonteviç Blok (1734-1811), 1755’te Almanya’nın 

kuzey bölgesi Mecklenburg’tan Rusya’ya göç eder. Almanya’da tıp eğitimi alan İvan Blok’a, 

İmparatoriçe Yelizaveta Petrovna’nın (1709-1762) doktorluğu görevi verilir. Kendisine I. Pavel 

(1754-1801) döneminde şimdiki Peterburg bölgesine bağlı olan Yamburg ilçesinde bir mülk 

tahsis edilir. Oğlu Aleksandr İvanoviç (1786-1848), Çar I. Nikolay (1796-1855) zamanında 

önemli görevlerde bulunmuş ve Peterburg bölgesinde çeşitli mülklerle ödüllendirilmiş bir 

devlet adamıdır. Elde ettiği büyük serveti, dört kız ve dört erkekten oluşan büyük ailenin üyeleri 

arasında dağıtılır ve bir sonraki nesle az bir miktarda kalacak şekilde ulaşır.  

Aleksandr İvanoviç çocuklarından Lev Aleksandroviç Blok (1823-1883) şairin 

büyükbabasıdır. Lev Aleksandroviç, Hukuk eğitimini tamamladıktan sonra Senato’da görev 

yapar ve Pskov valisi Çerkhasov’un kızı Ariadna Aleksandrovna Çerkasova (1832-1900) ile 

evlenir. Sırasıyla önce Novgorod Hazine Odası Başkanlığı sonrasında ise Peterburg’ta Gümrük 

Müdür Yardımcılığı görevlerinde bulunan Lev Aleksandroviç ve eşi Ariadna Çerkasova’ın en 

büyük oğlu Aleksandr Lvoviç geleceğin ünlü şairinin babasıdır (Beketova, 1930, s.11-12). 

Şairin büyük annesi Ariadna Çerkasova kibar ve mütevazi kişiliğe sahip biri olarak bilinir. 

Despot bir babanın kızı olan Ariadna’ya, evlilik hayatı da mutluluk getirmez. Cimri ve kadın 

avcısı kocasının psikiyatri hastanesinde vefatı sonrasında, hayatının son dönemlerini kızı ve 

torunlarının yanında geçirir (Beketova, 1930, s.13). 

Alman kökenlere sahip baba tarafının aksine, anne tarafı tamamen Rus kökenli olan 

Aleksandr Blok’un dedesi, Peterburg Üniversitesi Rektörü Andrey Beketov’tur, Beketov, Orta 

Asya’nın önde gelen araştırmacılarından Grigoriy Silıç Karelin’in (1801-1872) kızı Yelizaveta 

Grigorevna Karelina (Beketova-1834-1902) ile evlidir. Zengin bir toprak sahibinin oğlu olarak 

dünyaya gelen Andrey Beketov ve kardeşleri annelerini erken yaşta kaybederler. Bu nedenle 

İsviçre asıllı mürebbiyeleri Fournier tarafından yetiştirilirler. Andrey Beketov, kardeşleri gibi 

iyi bir eğitim alır ve kendisine uzmanlık alanı olarak botaniği seçer. Sosyal faaliyetlerle oldukça 

ilgili olan Andrey Beketov, kız çocuklarının yüksek öğrenim görmesinin en önemli 



 

6 

savunucularından biri olarak tanınır. Rektörlük yaptığı dönemde tarihe parlak bir iz bırakan 

Beketov, aynı zamanda Felsefe ve Edebiyata düşkünlüğü ile bilinir (Beketova, 1930, s.14-15).   

Aleksandr Blok’un büyük büyükbabası Grigoriy Silıç Karelin (1801-1872) ise askerlik 

kariyerinde umduğunu bulamamış ve Dışişleri Bakanlığı’nda görev yapmıştır. Karelin, Orta 

Asya’ya bir dizi seyahat gerçekleştiren ve pozitif bilimlerin tüm dallarında sağlam bilgilere 

sahip bir araştırmacı olarak bilinir. Aleksandra Nikolayevna Karelina (1801-1872) ile evlenen 

Grigoriy Karelin, bir süre sonra kendisini tamamen bilime adayarak eşi ve çocuklarından ayrılır. 

Çocuklarının bakımı ve yetiştirilmesiyle maddi sıkıntılar içinde tek başına mücadele eden 

Aleksandra Karelina, kızlarını sevgiyle şımartmaktan ziyade sert bir öğretmen edasıyla 

yetiştirir ve maddi imkansızlıklarına rağmen kızları için Fransız ve Alman klasiklerinin yanı 

sıra bilimsel eserlerden oluşan bir kütüphane derler. Karelina’nın çocukları arasında 

kütüphaneden en çok istifade eden, karakter bakımından babasına en çok benzeyen küçük kızı 

ve Blok’un anneannesi Yelizaveta Grigoryevna Beketova’dır (1834-1902) (Beketova, 1930, 

s.17-18). 

Beş dil bilen Yelizaveta Beketova, Fransız kültürüyle yetişir. Blok ilerde kaleme aldığı 

notlarında, Fransızca ve İngilizce birçok eserin çevirisini yapan büyük annesinin çevirilerinden 

bazılarının, halen en iyisi olduğundan bahseder. Yelizaveta Beketova’nın bu yeteneği, ona 

Nikolay Vasilyeviç Gogol (1809-1852), Fyodor Mihayloviç Dostoyevski (1821-1881), Lev 

Nikolayeviç Tolstoy (1828-1910), Apollon Nikolyaviç Maykov (1821-1897), Apollon 

Aleksandroviç Grigoryev (1822-1864) gibi Rus edebiyatının önemli isimleriyle bir araya gelme 

imkânı sağlar. Dostoyevski, bizzat kendi eliyle, “Vremya” (Zaman,1861-1863) dergisinde 

yayımlamak üzere İngilizce bir romanı çevirmesi için kendisine teslim etmiştir. Andrey 

Beketov ile evlenen Yelizaveta Beketova, edebiyata, müziğe ve yabancı dillere olan sevgisini, 

Beketov ailesinin dört kızına da aşılar. Geleceğin büyük şairinin annesi Aleksandra Andreyevna 

şiir ve düzyazı çevirmenidir. En büyük kız kardeş Yekaterina Andreyevna Krasnova (1855-

1892), şair ve hikâye yazarıdır. Diğer kız kardeşleri Mariya Andreyevna Beketova (1862-1938) 

ise Blok’un biyografisini ilk kez kaleme alan kişidir. Dördüncü çocuk olan Sofya Andreyevna 

Beketova (1857-1919) ise evlenerek hayatını iki oğluna ve kocasına adar.  

Aleksandra Andreyevna canlı, etkileyici ve kaprisli bir çocuktur. On altı yaşına geldiğinde 

çevresi tarafından hayalperest, sevimli ve narin kız olarak tanımlanır. İçinde uyanan derin 

dindarlık duygusuna rağmen tiyatroya girmekten ve oyunculara âşık olmaktan kendini alamaz 

(Moçulskiy, 1948, s. 16). 



 

7 

Blok, dedesi Andrey Nikolayeviç Beketov’u, “altmışların asilzadesi” ve “saf bir idealist” 

olarak tanımlar. Andrey Beketov, Fransız sosyalizminin kurucusu Saint Simon hayranı ve 

üniversitelerin bağımsızlığını savunan ve aynı zamanda hükümet çevrelerince devrimci olarak 

bilinen bir şahsiyettir. Blok, kendisine masallar yazan eğlenceli resimler çizen dedesiyle ilgili 

anılarında ondan saf ve iyi niyetli biri olarak bahseder. Şair, dedesi Andrey Beketov ile ilgili bir 

hatırasını: “Bir keresinde ormanda ağaç taşıyan bir köylüye: Yoruldun sana yardım edeyim 

dediğini, ancak omuzda taşınan huş ağacının kendi ormanlarından kesildiği gerçeğinin onun 

aklına bile gelmediği” sözleriyle aktarır (Moçulskiy, 1948, s. 15). Rus tarihinde iz bırakan 

Andrey Beketov, 1876-1883 yılları arasında Peterburg Üniversitesi Rektörü olarak görev yapar. 

Beketov ayrıca, Rus Bilimler Akademisi onursal üyesi ve “Bitkilerin Coğrafyası” başlığı altında 

yayımlanan ilk Rus ders kitabının yazarı olarak da oldukça büyük işlere imza atmış bir bilim 

insanı olarak tanınır (Novikov, 2010, s.21).  

  Aleksandra Andreyevna ilk eşi ve büyük şairin gelecekteki babası Aleksandr Lvoviç ile 

kız arkadaşının evinde düzenlenen bir dans gecesinde tanışır. Bu tanışma sonrasında Aleksandr 

Lvoviç, Beketova ailesinin ikamet ettiği, pencereleri Neva nehrine bakan rektörlük konutunun 

en üst katında, cumartesi akşamları gerçekleşen toplantılarda sıkça boy göstermeye başlar. 

Profesörlerin politika konularını tartıştıkları bu gecelerde, genç öğrenciler müzik eşliğinde dans 

etme imkânı bulurlar.  Aleksandr Lvoviç, 7 Ocak 1789’da Aleksandra Beketova ile evlenir.  

Evlendiklerinde Aleksandr Lvoviç yirmi yedi, Aleksandra Andreyevna ise on sekiz yaşındadır 

(Moçulskiy, 1948, s. 15). Aleksandr Lvoviç, Petersburg Üniversitesi Hukuk Fakültesini 

başarıyla tamamladıktan sonra, Varşova Üniversitesi’nde Kamu Hukuku alanında dersler 

vermeye başlar (Moçulskiy, 1948, s. 13).  

 Genç çift evlilikleri sonrası Varşova’ya yerleşir ve iki yıl kadar orada yaşarlar. Blok’un 

annesinin dehşetle hatırladığı bu yıllar, severek evlendiği Aleksandr Lvoviç’in aşırı kıskançlığı, 

despotizmi ve zulmüyle geçer. Aleksandra Andreyevna sık sık kendisine el kaldıran ve eziyet 

eden, hiçbir şekilde arkadaş edinmesine ve kendine ait fikirlere sahip olmasına izin vermeyen 

Aleksandr Lvoviç ile iki yıl birlikte yaşar. Kilit altında, açlık ve korkuyla geçirdiği bu iki 

korkunç yıl, onun sadece ilk çocuğunu kaybetmesiyle sonuçlanmaz, aynı zamanda sonrasında 

hayatı boyunca muzdarip olacağı sinir hastalığına yakalanmasına da neden olur. 1880’de 

Aleksandr Lvoviç Blok, St. Peterburg Üniversitesine yüksek lisans tezini savunmaya 

geldiğinde, beraberinde ikinci çocuğuna sekiz aylık hamile olan eşi de vardır. Yorgun, solgun 

ve hasta bir halde karşılarında kızlarını karşılayan Beketov ailesi, doktorunda tavsiyesi üzerine, 

doğumun oturdukları rektörlük konutunda gerçekleşmesi konusunda ısrarcı olurlar. Aleksandr 



 

8 

Lvoviç, bu karara karşı çıkar ancak ısrarlar karşısında çaresiz bir şekilde tek başına Varşova’ya 

dönmek zorunda kalır. 28 Kasım (16 eski takvime göre) 1880’de, Aleksandra Andreyevna 

geleceğin şairini kucağına alır. Doğumdan sonra Aleksandr Lvoviç, Noel zamanında 

Beketov’ların konutuna yerleşir. Eşini beraberinde Varşova’ya götürmeye ikna etmeye çalışır 

ancak Aleksandra Andreyevna’nın doğumdan sonra hastalanması ve çocuğunu tek başına 

besleyemez bir halde olması onu engeller. Bir de büyük baba Andrey Beketov’un, kızının en 

azından bahara kadar yanlarında kalması konusunda ısrarı karşısında, Aleksandr Lvoviç bu 

ısrarından vazgeçer. Ancak kısa bir süre sonra, Varşova’dan gönderdiği tehdit dolu mektup ve 

telgraflarla, eşini yanına getirme konusundaki ısrarını sürdürür. Fakat ne yaparsa yapsın başarılı 

olmaz (Moçulskiy, 1948, s. 17).  

Ailesinin telkinlerinin de etkisiyle Aleksandra Andreyevna, kısa süren evliliğini resmi 

olarak 1889’da sonlandırır. Bu tarihte 9 yaşında olan geleceğin şairi, birkaç resmi mektup ve 

birkaç soğuk buluşma dışında babasız büyür (Novikov, 2010, s.18).  

Aleksandr Lvoviç, boşandıktan kısa bir süre sonra tekrar evlenir. Ancak ikinci evliliği de 

ilk evliliği gibi uzun ömürlü olmaz. İkinci eşi, evliliklerinden doğan kızını yanına alarak ondan 

ayrılır. Varşova’da yalnız başına kalan Aleksandr Lvoviç, daha çok içine kapanır ve insan 

düşmanı biri olarak hayatının sonuna kadar yaşar (Moçulskiy, 1948, s. 17).  Aleksandr Lvoviç, 

her ne kadar memnuniyetsiz ve aksi bir kişiliğe sahip biri olsa da bazı olumlu yönleri de yok 

değildir. Aleksandra Andreyevna’nın ileride geleceğin büyük şairi olacak oğlunun şiirlerini 

anlamasını sağlayacak kadar sanatsal derinliğe sahip olmasında onun katkısı büyüktür. 

Aleksandr Lvoviç hem Flaubert uzmanı (Beketova, 1930, s.79) ve hem de tam bir klasik müzik 

tutkunu olarak bilinir. Öte yandan, başarısız bir bilim insanı ve aynı zamanda başarısız bir şair 

olarak nitelendirilen Aleksandr Lvoviç, oğluna, kaygılarını, hayalciliğini, müzik tutkusunu ve 

ironi hastalığını miras bıraktığı söylenir. Blok, kaleme aldığı notlarında babasını: “Kaderi 

karmaşık çelişkilerle dolu, oldukça sıradan ve kasvetli... Durmadan gelişen fikirlerini, aradığı 

sıkıştırılmış formlara sığdıramadı. Bu arayışında, tüm zihinsel ve fiziksel görünümünde olduğu 

gibi, sarsıcı ve korkunç bir şey vardı.” sözleriyle tanımlar (Moçulskiy, 1948, s. 14). 

Blok, ölümünden kısa bir süre önce babasını Varşova’da ziyaret eder. Şair bu ziyarete dair 

izlenimlerini: “Masanın önünde muşamba kaplı bir kanepede oturuyordu. Hava soğuk olduğu 

için paltomu çıkarmamamı tavsiye etti. O hiçbir vakit soba yakmazdı. Sürekli bir hizmetçisi 

yoktu. Zaman zaman bir işçi tutardı. Evde sadece çay içtim” şeklinde aktarır (Moçulskiy, 1948, 

s. 18). Blok, 1909’da babasının ölümüyle birlikte Varşova’da katıldığı cenaze merasimi 



 

9 

sonrasında onunla olan esrarengiz benzerliği ortaya çıkarmak adına İlahi Adalet (Vozmezdie, 

1910-1921) poemasını yazar (Moçulskiy, 1948, s. 18). 

Aleksandra Andreyevna’da, eski eşi Aleksandr Lvoviç gibi, boşandıktan sonra çocuğunun 

babasız büyümesini istememesinin de etkisiyle, ikinci evliliğini Teğmen Frants Feliksoviç 

Kublitskiy-Piottuh (1860-1920) ile gerçekleştirir. Kardeşi Sofya Andreyevna zaten öncesinde 

saygın bir memur olan damadın ağabeyi Adam Feliksoviç ile evlenmiştir (Novikov, 2010, s.18).  

Blok’un çocukluğu hakkındaki bilgiler, onun ilk biyografi yazarı olan teyzesi Mariya 

Beketova tarafından kaleme alınır. Teyzesi, çok zayıf ve hasta bir çocuk olarak dünyaya gelen 

ancak kısa sürede sağlığına kavuşan Aleksandr’ı: “Saşa, hareketli, kaprisli, dik başlı, şiddetli 

arzuları ve aşılamaz antipatileri olan ilginç ama zor bir çocuk” olarak tanımlar (Moçulskiy, 

1948, s. 20). Tüm ev halkının hayranlık duyduğu Aleksandr, dadısı Sonya’nın ona okuduğu 

Aleksandr Sergeyeviç Puşkin’in (1799-1837) hikayeleri ve Vasliy Andreyeviç Jukovskiy’in 

(1783-1852) şiirleriyle büyür. Aleksandr, en çok insan figürleri olmadan gemi resimleri çizmeyi 

sever ve bu sevgisini hayatının geri kalanında da devam ettirir. Üç yaşındayken ailesiyle 

İtalya’nın kuzeydoğusunda yer alan Trieste’ye ve oradan da Floransa’ya dokuz ay süren bir 

tatile çıkar. 1834 kışında, Plörezi hastalığına yakalanan Aleksandr Blok, geçirdiği bu tek ciddi 

akciğer hastalığını kısa sürede atlatarak sağlığına kavuşur. Beketov ailesi her sene yaz aylarını, 

Moskova’ya bağlı Klin ilçesinde bulunan, Tarakanova köyü yakınlarında yer alan 

Şahmatovo’da geçirirler. Blok’un, otuz yıl boyunca her yaz dönemini geçirdiği bu değerli 

sığınak hem çocukluğu hem de sanatı üzerinde çok önemli bir etkiye sahiptir. Blok henüz altı 

aylık bir çocukken, Şahmatovo’daki küçük ancak bir o kadar güzel olan eve getirilir ve hayatı 

boyunca bu yeri mistik bir aşkla sever. Blok’un, en ince ayrıntısına kadar bildiği bu ev, onun 

ilk şiirlerinin ve ilk aşkının doğduğu yerdir (Moçulskiy, 1948, s. 20). Blok, dedesi Andrey 

Beketov’la birlikte Şahmatovo’da çıktığı doğa yürüyüşlerini, bu yürüyüşlerde topladığı bitkileri 

ve onlara verdiği isimleri hiçbir zaman unutmaz. İlerleyen yıllarda bu doğa yürüyüşleri ve 

isimlerini ezberlediği bitkiler, onun şiir sanatındaki semboller olarak karşımıza çıkar.  

İlk ilham kaynağının “Jukovskiy” olduğunu söyleyen Blok’un, şiire olan ilgisi henüz beş 

yaşındayken başlar (Moçulskiy, 1948, s. 22).  Birçok şiirinin değişmez mekânı Şahmotovo olan 

şairin şiirlerinde şehir teması ise doğup büyüdüğü Peterburg ile derinden bağlantılıdır. Özellikle 

Nevka nehrinin Peterburg tarafında yer alan Grenadier Muhafız Alayı kışlası bazı şiirleri için 

önemli bir adrestir. Çünkü burası Annesinin ikinci evliliği sonucunda taşındıkları yerdir. Blok 

ve annesi, Beketov’ların rektörlük konutundan, Grenadier Muhafız Alayı kışlasındaki lojmana 

taşınmışlardır. Devasa bir binada yer alan subay lojmanlarının manzarası, buharlı tekneler ile 



 

10 

kayıkların yüzdüğü genişçe olan nehre ve nehrin diğer kıyısındaki fabrikalara doğru 

bakmaktadır. Kışın puslu gün batımlarının yaşandığı sert ve hüzünlü manzara, Blok’un kent 

şiirlerinin ayrılmaz bir parçası olur (Moçulskiy, 1948, s. 22-23).  Blok, üvey babasının kariyeri 

ilerledikçe üç kez ev değiştirmek zorunda kalmıştır ancak burada on yedi yıl yaşamış ve ikamet 

ettiği yeri “kışla” olarak adlandırmıştır (Novikov, 2010, s.10). 

Şairin üvey babası dürüst, mütevazi ve çalışkan bir kişiliğe sahip biri olarak tanımlanır. 

Üvey oğluna karşı kibar ancak ilgisiz olan Frants Feliksoviç, eşine karşı sadık ve sevgi dolu bir 

koca olarak bilinir. Ancak Frants Feliksoviç, Beketov ailesinde ön planda olan romantizm, şiir 

ve sanata karşı yabancıdır. Çok geçmeden bu gerçeğin ve askeri ortamın kabalığının farkına 

varan Aleksandra Andreyevna, oğlunu dedesinin evindeki atmosferden mahrum bıraktığına 

pişman olur.  

Ağustos 1889’da Blok, Vvedenskaya lisesine kaydedilir. Büyük şair, okul hakkındaki ilk 

izlenimlerine  

“Bir Pagan’ın İtirafları” (İspoved yazıçnika, 1918) esrinde yer verir:  

Okula annem beni getirdi. Hayatımda ilk kez kendimi rahat ve sessiz bir 

aileden sonra, saçları düzgün kesilmiş ve yüksek sesle çığlık atan çocuklardan 

oluşan bir kalabalığın içinde buldum. Dayanılmaz derecede bir şeylerden 

korkuyordum, seve seve kaçardım ya da bir yere saklanırdım ama sınıf 

kapıları açık olmasına rağmen önümde aşılmaz bir çizgi hissettim... 

(Moçulskiy, 1948, s. 23). 

  Okuldaki ortam, kabalık ve aşırılıklarıyla genç şairi korkutur. Annesi her okul 

dönüşünde onu soru yağmuruna tutar ancak yanıt olarak ya doğrudan sessizlikle karşılaşır ya 

da tek kelimelik cevaplarla yetinmek zorunda kalır. Blok’un aşırı gururlu yapısı, içinde 

yaşadıklarını paylaşmasına engel teşkil eder. Babası Aleksandr Lvoviç yılda bir kez 

Petersburg’a gelir ve Blok’u ziyaret eder fakat bu buluşmalar onda sevgi ya da sempati 

uyandırmaz. Her ne kadar birbirlerine yabancı ve hatta düşman olsalar da baba ile oğul arasında 

gizemli bir yakınlık ve hatta benzerlik vardır (Moçulskiy, 1948, s. 24). O zamanlarda Aleksandr 

Lvoviç, oğlunun ihtiyaçları için yılda 300 ruble para gönderir. Bu rakam o zamanki fiyatlarla 

kıyaslandığında oldukça yeterlidir. Buna karşılık annesi, oğluyla ilgili her şey hakkında 

Varşova’daki babasına yazılı bir şekilde bilgi vermek zorundadır. Aleksandra Andreyevna, bu 

görevi Blok okul çağına gelinceye kadar dikkatli bir şekilde yerine getirir ve sonrasında bu 

sorumluluğu Blok üstlenir (Beketova, 1930, s.48). 



 

11 

Şair babasıyla arasındaki acı veren ilişkisine, İlahi Adalet poemasının dizelerinde yer 

verir (Moçulskiy, 1948, s. 24). 

O babasını hiç tanımadı, 

Sadece tesadüfen görüştüler, 

Farklı şehirlerde yaşadılar, 

Her yönden çok yabancıydılar 

(Belki de en gizlisi dışında), 

Babası ona misafir olarak giderdi, 

Kırmızı dairelerle eğilmiş 

Göz çevresiyle. Uyuşuk sözlerin ardına 

Sık sık öfke karışırdı… 

Melankoli ve kötü düşüncelere ilham verdi 

Onun alaycı, ağır zihni, 

Evlada düşüncelerinin kirli sisi ... 

Ve sadece nazik bir iltifat bakışı, 

Eskiden gizlice düşerdi 

Oğul hakkında garip bir bilmece, 

Sıkıcı bir sohbete daldı. 

Отца он никогда не знал, 

Они встречались лишь случайно, 

Живя в различных городах, 

Столь чуждые во всех путях 

(Быть может, кроме самых тайных), 

Отец ходил к нему, как гость, 

Согбенный, с красными кругами 

Вкруг глаз. За вялыми словами 



 

12 

Нередко шевелилась злость... 

Внушал тоску и мысли злые 

Его циничный, тяжкий ум, 

Грязня туман сыновних дум... 

И только добрый льстивый взор, 

Бывало, упадал украдкой 

На сына, странною загадкой, 

Врываясь в нудный разговор (Moçulskiy, 1948, s. 25). 

Blok’un ilerleyen yaşlarında içine kapanık bir yapıyı benimsemesinin temelleri, çocukluk 

yıllarında atılmıştır. Evde olduğu zamanlarda genellikle kendisini odasına kapatarak ilgi 

duyduğu oyma ve cilt sanatlarıyla meşgul olan genç Blok’un, lise yıllarındaki derslerine olan 

ilgisi azdır.  Bu dönemde derslerine karşı ilgisiz olan Blok, matematikten nefret etmesine karşın 

eski dillere büyük ilgi duyar. Lise döneminde 1890’lı yılların gençliğinin ağırlıklı olarak 

okuduğu yabancı yazarlardan; Tomas Mayne Reid (1818-1883), James Fenimore Cooper 

(1789-1851), Jules Verne (1828-1905), Charles Dickens (1812-1870), Rus yazarlardan ise 

Aleksandr Sergeyeviç.Puşkin (1799-1837), Vasili Jukovski (1783-1852) ve Mihail Yuryeviç 

Lermontov’u (1814-1841) okumaktan zevk alır. Daha sonraları Afanasiy Afanaseviç Fet (1820-

1892) ve Nikolay Alekeevviç Nekrasov’u (1821-1878) keşfeder. Blok, 1894’te el yazısıyla 

yazılan “Vestnik” dergisini ayda bir nüsha olarak yayımlamaya başlar. Derginin çalışanları 

Blok’un annesi, büyükannesi ve kuzenleridir. Dergi ayrıca Büyükbaba Beketov’un ve Blok’un 

çizdiği resimlerle süslenir (Moçulskiy, 1948, s. 25).   Beketovların ortak çalışmasının bir ürünü 

olan bu dergi bir dönem şair için oldukça önemli bir yer tutar. Yayımlanan dergiyle aynı yıllarda 

Blok’un tiyatro tutkusu başlar ve şair bu tutkusunu ömür boyu korur. (Moçulskiy, 1948, s. 26).   

Tiyatro sevgisi, uzunca bir süre genç şairin hayallerini süsler. İlk sahne denemelerini, 

Şahmatova’da Romeo’yu canlandırarak gerçekleştiren Blok için tiyatro sevgisi, 

Şahmatovo’daki yaz aylarının vazgeçilmez etkinliğine dönüşür. Şairin tiyatroya olan 

düşkünlüğünü, ev halkının kendisine kim olmak istediği sorusuna: “İmparatorluk tiyatrosu 

sanatçısı” ve nasıl ölmek istediği sorusuna: “sahnede ve kırık kalpten” şeklinde verdiği 

cevaplarla ortaya koyar (Moçulskiy, 1948, s. 29).    

Kalp hastası olan şairin annesi, 1896’da geçirdiği sinir krizlerinin de etkisiyle epilepsi 

benzeri garip nöbetler geçirmeye başlar. Artık intiharın eşiğinde melankolik bir ruh hali içinde 



 

13 

olan Aleksandra Andreyevna’yı, doktoralar tedavi olması için Almanya’ya gönderir 

(Moçulskiy, 1948, s. 27).    

Aleksandra Andreyevna, 1897 yazında kız kardeşi Maria ve oğlu ile Almanya’nın Bad 

Nauheim şehrine gider ve orada kısa sürede sağlığına tekrar kavuşur. Ancak sinirsel kaygıları 

ve hayatı trajik bir şekilde algılama eğilimi, yıllar içinde artarak devam eder. Blok, ilk aşkını 

Bad Nauheim’de bulur. Henüz 17 yaşında olan genç şair, 35 yaşında saygın bir memurun eşi ve 

aynı zamanda üç çocuk annesi olan Kseniya Mihaylovna Sadovskaya (1862-1925) ile tanışır. 

Çekici bir görünüme sahip olan Kseniya Sadovskaya ile Blok, burada bir ay kadar görüşürler. 

İkili, Peterburga dönüşleri sonrasında da görüşmeye devam ederler (Novikov, 2010, s.19).  

İlk aşk, Blok’un ruhunda silinmez bir iz bırakır ve şiir sanatına önemli etkileri olur. Blok, 

yaşadığı aşk heyecanıyla Ocak 1898’den, Aralık 1900’ün sonuna kadar toplam 290 şiir yazar. 

Şık giyinmeye düşkün, yapmacık ve aşırılıkları ile cilveli bir kadın olarak tanımlanan Kseniya 

Sadovskaya, tecrübesiz genç şairi kimi zaman kendine çeker kimi zaman ise kendisinden 

uzaklaştırır. Blok’un, Kseniya Sadovskaya’ya ithafen şiirlerinde “aldatma” motifi hakimdir. İlk 

aşk duygusu, Blok’un gerçek aşkı Lyubov Dmitriyevna Mendeleyeva’da (1881-1939) 

bulmasıyla söner (Moçulskiy, 1948, s. 25).    

Blok, 1898’de liseden mezun olur. Almanya’nın Bad Nauheim şehrine yaptığı seyahat 

sonrasında genç şair, hızlı bir şekilde daha sosyal, şıklığa önem veren, kadınlara kur yapan diğer 

bir ifadeyle sosyete yaşamına düşkün biri haline gelir (Moçulskiy, 1948, s. 29).    

 Blok, okulu bitirdiği 1898 yılının yaz aylarında, çocukluğundan beri tanıdığı ve 

gelecekteki hayat arkadaşı, Lyubov Mendeleyeva ile yeniden görüşmeye başlar (Beketova, 

1930, s.58). Çocukluk yıllarından itibaren görüştüğü Lyubov Mendeleyeva, ünlü kimyager 

Dmitriy İvanoviç Mendeleyev’in (1834-1907) ikinci evliliğinden olan büyük kızıdır. 

Mendeleyev’in, Boblovo’da bulunan etrafı, meşe ağaçları, meyve bahçeleri ve çiçeklerle 

çevreli olan yazlığı, Şahmatovo’ya sekiz kilometre mesafededir. Blok ve Mendeleyeva 

arasındaki ilk ciddi buluşma 1898 yazında burada gerçekleşir (Moçulskiy, 1948, s. 30).    

Genç şairin, yaşamında önemli bir yer tutan bu döneme geçmeden önce, Dmitriy İvanoviç 

Mendeleyev hakkında birkaç söz etmemiz gerekir. Blok’un büyükbabası Andrey Beketov, 

Dmitriy Mendeleyev’in dehasına ve özgün karakterine hayrandır. Yakın arkadaş olan ikili, 

özellikle Andrey Beketov’un rektörlüğü sırasında sıkça bir araya gelir. Sadece Andrey Beketov 

değil aynı zamanda tüm Beketov ailesi Dmitriy Mendeleyev’e karşı yakınlık gösterir. Dimitriy 

Mendeleyev, tavsiyesi üzerine alınan Şahmatovo’daki malikâneye ziyaretlerini genellikle tek 



 

14 

başına gerçekleştirir. Mendeleyev bu ziyaretlerinde, Blok’un büyük annesi Yelizaveta 

Beketova’ya, 19.yy. Fransız yazarı Pierre Alexis Ponson du Terrial’in hayat verdiği kurgusal 

macera romanın kahramanı “Rocambole” serisini ve benzer türde sayısız kitabı getirir 

(Beketova, 1930, s.59).  

Blok, şiirlerinde ve İlahi Adalet poemasında bahsettiği heybetli beyaz atına binerek 

Boblovo`ya gelir. 1898 yılının yaz aylarında gerçekleşen bu buluşmalar, ikili üzerinde derin bir 

etki bırakır. İkilinin ilgi alanları ortaktır. Hem Mendeleyeva hem de Blok tiyatroya 

düşkündürler. İkili yaz ayı sonra ermeden, Boblovo’daki çevre köyler ve kalabalık akraba 

topluluğu için bir dizi tiyatro gösterisi yapmaya karar verir. Klasik oyunlardan ve vodvillerden 

alıntılar içeren bu gösterinin provaları için Blok, sıkça Boblovo’ya gitmeye başlar. Lyubov ve 

Aleksandr aynı yıl Boblovo’da yer alan büyükçe bir barakada, iki yüz kişiden oluşan seyirci 

topluluğuna Shakespeare'in “Hamlet” oyununun tiyatro gösterisini sahnelerler (Beketova, 

1930, s.61-62). Bu gösteriyi “Akıldan Bela” (Gore ot uma, 1831) eserinden bazı sahneler izler. 

Lyubov Mendeleyeva’ya, Sofya’yı canlandırdığı gösteride Çatksi karakteri ile balodan önceki 

monolog sahnesini başarılı bir şekilde canlandırır. Bu sahneyi, Aleksandr Puşkin’in (1799-

1837) Boris Godunov (1831) eserinden bir sahne daha izler ancak çok başarılı bulunmaz 

(Moçulskiy, 1948, s. 31).    

1898’in sonbaharında Blok, St. Peterburg Üniversitesi Hukuk Fakültesini kabul edilir. 

Hukuka bir ilgisi yoktur ancak Blok’un bu bölümü seçmesinde babasının mesleğine 

bilinçaltında olan bağlılığının etkilediği söylenebilir. Lise döneminde derslerden sıkılan Blok, 

Hukuk Fakültesinde de yapacak hiçbir şey olmamasından yakınmaya başlar (Novikov, 2010, 

s.46).  

Mendeleyevler kış aylarını Zabalkanskiy Caddesi üzerinde bulunan devlete ait bir 

apartman dairesinde geçirirler. Blok, Mendeleyev ailesini kış aylarında Boblovo’daki kadar 

olmasa da her fırsatta ziyarete gider. Yaz ayları gelince Lyubov Mendeleyeva ve Blok yine 

Boblovo’da bulunan barakada tiyatro performanslarını göstermeye devam ederler (Beketova, 

1930, s.63-64). Blok, sıklıkla gece geç saatlere kadar Boblovo’da kalır. Genç şair için 1901 

senesi, son derece önemli ve kaderini belirleyen bir yıldır (Beketova, 1930, s.66). Bu yıl sadece 

duygusal anlamda değil, aynı zamanda eğitimi yönüyle de şairin kaderini belirleyen bir zaman 

dilimidir. Blok, babasının izinden gitmek için seçtiği hukuk fakültesini bırakmak ister. İkinci 

sınıfı tekrar etmek durumunda kalan şair, sonunda açık yüreklikle babasına artık üniversiteye 

neredeyse hiç gitmediğini, ikinci sınıfı tekrara kaldığını ve kötü hafızasından dolayı ders 

dinlemenin faydasız olduğunu söyler (Moçulskiy, 1948, s. 33).  Öncesinde, babasının fazladan 



 

15 

iki yıl eğitim maliyetini karşılamayacağını düşünen Blok, beklenmedik bir şekilde olumlu geri 

dönüş alır (Moçulskiy, 1948, s. 51). Annesinin kendisini filoloji alanına geçmeye ikna etmesiyle 

genç şair, tercihini bu yönde kullanır (Beketova, 1930, s.67).  

Blok, ciddi anlamda yazmaya on sekizinde başladığını söyler. Bu dönemde üç dört yıl 

kadar yazdıklarını sadece annesine ve teyzesinde gösterir. Şair, kişisel deneyimleriyle örülü 

olan “Güzel Kadına Şiirler” (Stihi o prekrasnoy dame, 1901-1902) adlı şiir dizisini kaleme alır.  

1898-1900 yılları arasında 290 şiir yazan şair, içlerinden 70 tanesini seçerek, “Ante Lucem” 

(Şafaktan önce, 1898-1900) başlığı altında bir bölüme dâhil eder. Şairin eski moda edebi değer 

ve kavramların hâkim olduğu gençlik dönemi şiirleri, eski şiir geleneğinin devamı olarak kabul 

edilir: “Şair, Puşkin ve Lermontov’dan şiiri yazmayı öğrenir, Polonskiy ve Maykov lirik tarzını 

taklit eder ve hatta Aleksey Nikolayeviç Apuhtin’in (1840-1893) şiirlerinde romantizmi tekrar 

eder.” Ancak izlediği asıl akım Jukovskiy ve Fet’in lirik şiirleridir.” (Moçulskiy, 1948, s. 36).  

Şair, otobiyografisinde: “1897’den kalma tüm lirik şiirlerim bir günlük olarak kabul edilebilir” 

der (Moçulskiy, 1948, s. 31). Bunun yanı sıra genç şair, “Güzel Kadına Şiirler” 

yayımlandığında 800’e yakın şiiri olduğunu ancak bu çalışmalardan yalnızca yüz kadarının (ilk 

baskıda) kitapta yer aldığını ifade eder (Beketova, 1930, s.64-65).  Blok, 1911’de “Güzel 

Kadına Şiirler” ile ilgili notlarında şunları yazar:  

Bu kitap yalnızlık içinde yazılmıştır; burada kırsal, kentsel olana hakimdir: 

tüm dikkatler, doğanın onu inançla dinleyenlere cömertçe verdiği işaretlere 

yöneliktir ...  Dördüncü bölüm (1901) çok önemlidir: girişteki üç bölümün 

belirsiz arayışlarını ilk kez aydınlatıyor; o, ‘belirsiz’ de olsa, tüm ‘romanın 

serbest mesafesini’ ilk kez ayırt ettiğim o ‘sihirli kristal’ (Moçulskiy, 1948, s. 

66).  

Blok eserinin bir nüshasını babasına gönderir. Aleksandr Lvoviç ise yazdığı mektupla 

oğlunu hem kendi reklamını yapmakla hem de erotizmle suçlar ve şiirleri anlamsız bulduğunu 

bildirir.  “Güzel Kadına Şiirler” çalışmasına tek tepki gösteren sadece babası değildir, aynı 

zamanda Dmitriy Sergeyeviç Merejkovskiy (1865-1941) ve çevresi de eseri eleştirir. Gippius 

genç şairin hala çok belirsiz bir çizgide olduğunu, mistik dizeleri sanatsal bulmadığını yazar 

(Moçulskiy, 1948, s. 107).  

Bu döneme hakkında Blok’un otobiyografisinde değindiği diğer bir önemli husus, Rus 

filozof, şair ve edebiyat eleştirmeni olan Vladimir Sergeyeviç Solovyov’un (1853-1900) 

üzerinde bıraktığı etkidir. Solovyov, özellikle ilk sembolistler üzerinde belirleyici bir rol 



 

16 

oynamış bir filozoftur. Önceleri Blok, eski yüzyılın sonu ve yeni yüzyılın ilk yıllarındaki 

dönemin havasını oluşturan mistisizmi anlaşılmaz bulur. Gelecekte sembolizm akımının en 

önde gelen temsilcilerinden biri olarak kabul edilecek olan şair, doğadaki işaretlerden rahatsız 

olduğunu ancak tüm bunları öznel değerlendirdiğini ve herkesten sakladığını ifade eder. Blok: 

“Solovyov’un mistik ve romantik deneyimlerle bağlantılı olarak tüm varlığını ele geçirdiğini” 

söyler (Beketova, 1930, s.65).  Solovyov’un, şiirleri üzerinden onun mistik öğretisini zamanla 

algılayan Blok ve Andrey Belıy (Gerçek adı Boris Nikolayeviç Bugayev, 1880-1934) için, şair 

bir filozoftan daha önemli bir yere sahip olur (Moçulskiy, 1948, s. 43).  Mariya Beketova, genç 

şairin Vladimir Sergeyeviç Solovyov (1853-1900) ile üniversitenin ikinci yılında tanıştığını bu 

zaman dilimine kadar “Güzel Kadına Şiirler” dizisinin zaten belli bir kısmının kaleme 

alındığını, bu sebeple Solovyov’un Blok üzerindeki etkisinin abartıldığını söyler. Beketova: 

“Solovyov sadece Blok’un deneyimlerine nüfuz eden mistik özü fark etmesine yardımcı oldu” 

der (Beketova, 1930, s.65).   

Blok, Ocak 1902’de şiir, sonsuz dişilik ve sembolizm hakkındaki düşüncelerini şu şekilde 

özetler: “Şiir bir duadır. İlk başta ilham alan şair onu ilahi bir vecd içinde besteler.” 

(Moçulskiy, 1948, s. 53). Diğer bir ifadeyle şair, aldığı ilhamla ruhunu dünyevi gerçeklikten 

kurtaran ve kendisinden geçerek eserini kaleme alan kişidir. 

Sonbaharda Lyubov Mendeleyeva, Rus tiyatro oyuncusu Mariya Mihaylovna Çitau’nun 

(1860-1935), drama kursuna kaydolur ve bir yıl kadar burada eğitim alır. Kursa devam ettiği 

sürece, sevdiğini kapıda bekleyen genç şair, önceleri Gagarinskaya sonrasında ise Mohovaya 

sokağına taşınan Çitau’nun, kurs verdiği bina hakkında bir şiir dahi kaleme alır (Nedoşivin, 

2010, s.124). 

Blok, üniversitede istediği bölüme geçmesinin verdiği heyecanla, önceleri kendisini 

derslere verir. Ancak sonrasında sıkılmaya hatta melankolik ruh hali ve stresle birlikte 

hazırlandığı sınavlar yüzünden iyiden iyiye bunalmaya başlar. Tüm bu zorluklara karşın, 

1906’da Slav-Rus bölümü sınavlarından geçerek mezun olur. Üniversite hakkında kaleme 

aldığı notlarında: “Üniversite hayatımda özellikle önemli bir rol oynamadı, ancak yüksek 

öğrenim en azından biraz zihinsel disiplin ve belirli beceriler kazandırdı, bu da bana hem 

tarihsel hem de edebi ve kendi eleştirel deneylerimde ve hatta sanatsal çalışmalarımda çok 

yardımcı oldu.” der (Beketova, 1930, s.67). Şair, üniversite hayatında toplum ve siyaset 

konularına uzaktır. Blok bu konulardan çok doğaya kendisini daha yakın hisseder. Şair, o denli 

siyasi konulara yabancıdır ki bu yüzden okulda bile sıkıntı yaşadığı olaylar yaşar. Örneğin, 

Kazanskiy Meydanı’nda öğrencilerin dövülmesi olayı yaşandığında, Blok henüz ikinci sınıfta 



 

17 

eğitim görmektedir. Bu olay yüzünden üniversitelerde huzursuzluk baş gösterir. Öğrenciler 

dersleri ve sınavları boykot ederler, hatta arkadaşlarının ve profesörlerin derslere katılıp 

katılmadığını bile takip ederler. Birkaçı dışında profesörlerin büyük bir kısmı derslere girmez. 

Blok ise, üniversite hayatından o kadar uzaktır ki, boykot olduğundan şüphelenmez bile. Hiçbir 

şey olmamış gibi sınava gelir ve onu hain olarak gören bir öğrenci tarafından hakaretlere maruz 

kalır. Kayıtsızlığı bazen kendisine bile ağır gelen genç şairin, bu konuda “Etraftaki kalabalık 

putları alkışlayınca…” (Kogda tolpa vokrug kumiram rukopleşet…,1899) başlığını taşıyan bir 

şiir yazar (Beketova, 1930, s.68). 

Teyzesi, genç şairin liberalizme karşı tiksinti duyduğunu ve her büyük sanatçı gibi onun 

da bir devrimci olduğu söyler. Kendiliğinden olan her şey ona yakın ve açıktır. Devrim 

beklentisi onda uzun zaman önce başlamıştır ve nitekim bunun yankılarını; “İnsanlar arasında 

her şey sakin mi?..”  (Vse li spokoyno v narode, 1903) veya “Fabrika, 1903” şiirlerinde 

görmek mümkündür (Beketova, 1930, s.69). 

1900’de annesinin ısrarı üzerine şiirlerini dergilerden birinin editörüne götürür. Blok bu 

konuyu otobiyografisinde şu sözlerle aktarır:  

Tamamen cehaletten ve dünyayla meşgul olmamaktan dolayı başıma komik 

bir olay geldi, onu şimdi memnuniyet ve minnettarlıkla hatırlıyorum. Bir 

keresinde, yağmurlu bir sonbahar gününde (yanılmıyorsam 1900'de), 

ailemizin eski bir arkadaşı olan ve şimdi vefat eden Viktor Petroviç 

Ostrgorskiy’ye (1840-1902) şiirlerimle gittim. Viktor Petroviç o zamanlar 

“Mir Bojiy” (Tanrının Dünyası, 1892-1918) dergisinin editörüydü. Beni ona 

kimin yönlendirdiğini söylemeden heyecanla ressam Viktor Mihayloviç 

Vasnetsov’un (1848-1926) Alkonost, Gamayun ve Sirin1 eserlerinden 

esinlenerek kaleme aldığım iki küçük şiirimi verdim. Şiirleri gözden 

geçirerek şöyle dedi: Yazıklar olsun sana genç adam, Tanrı bilir üniversitede 

neler olduğunu biliyorken bunu yapıyorsun! Ve beni öfkeli olmasına karşın 

nazikçe yolcu etti. O zamanlar bu utanç vericiydi ama şimdi bunu hatırlamak, 

daha sonraki aldığım birçok övgüden daha hoştu. (Moçulskiy, 1948, s. 35). 

 
1 Gamayun: Rus folklorunun kehanet kuşudur. Bilgelik ve bilginin sembolüdür ve efsanevi doğuda, cennete yakın 

bir adada yaşar.  

Alkonost: Slav folklorunda kadın başlı efsanevi bir kuştur. 

Sirin: Rus halk inancının efsanevi bir figürünün adıdır. Bunlar görünüşte baykuşlara benzeyen, ancak güzel bir 

kadının kafasına ve göğsüne sahip kuşlardır. 



 

18 

Bu başarısızlık sonrasında neredeyse hiçbir çaba göstermeden şöhret gelir. Blok’un 

şiirleri, ilk kez 1902’de Boris Vladimiroviç Nikolskiy (1870-1919) ve İlya Efimoviç Repin 

(1844-1930) tarafından düzenlenen öğrenci derlemesinde yer alır. Ancak derleme neredeyse bir 

yıl gecikir. Nihayetinde şiirler, 1903’te derlemeden önce “Yeni Yol” (Noviy put, 1902) dergisi 

ve aynı anda “Kuzey Çiçekleri” (Severnie tsveti) adlı almanakta yayımlanır. Blok, 

Peterburg’tan önce, Moskova’da tanınır ve beğenilir. Bunun nedeni, Moskova’da mistisizme 

yakınlık duyan hayalperestlerden oluşan gençlerin varlığıdır. Gençlerin bu mistik ruh halleri ve 

özlemleri şaire yakınlaşmalarını sağlar (Beketova, 1930, s.70). Şair, otobiyografisinde: “Bu yılı 

edebi vaftizimin yılı olarak görüyorum” der (Moçulskiy, 1948, s. 79).   Şiirler, Blok’un 

annesinin kuzeni Olga Mihaylovna Solovyova (1855-1903), aracılığıyla Moskova’ya gelir. 

Olga Solovyova, Solovyov’un kardeşi Mihail Solovyov ile evlidir. Olga Mihaylovna ve Mihail 

Solovyov, sanatsal zevke sahip insanlardır ve o zamanlar lise öğrencisi olan oğulları Sergey de 

şiir yazmaktadır. Öte yandan bir mistik olan Sergey, aynı binada oturan ve evlerine hemen 

hemen her gün ziyarete gelen Andrey Belıy ile arkadaştır.  

Blok’un şiirlerini ilk takdir edenler, Solovyov ailesidir. Onların desteği, Blok’un edebi 

kariyerinin başlangıcında önemli bir destek görevi görür. Şiirler aynı zamanda Belıy’in 

beğenisini kazanır. Hem Solovyov ailesi hem de Belıy, Blok’un şiirlerini etraflarındaki havayı, 

çalan bir müziğe benzetirler. Şairin çalışmaları bir bakıma dönemin gergin atmosferinin sözlerin 

müziğiyle kuşatılması gibidir (Moçulskiy, 1948, s. 50).  

Andrey Belıy, o zamanlarda meşhur olanların hiçbirine benzemeyen büyük bir şairin 

doğduğunu anlar ve Blok’un şiirlerinin ortaya çıkışından önemli bir olay olarak söz eder. Olga 

Mihaylovna, bu durumu şairin annesine iletir ve bu haber hem genç şairi hem de annesini çok 

sevindirir. Blok’un şiirleri, Belıy’in lideri olduğu ve aralarında Sergey Kreçetov takma adı 

altında şiirlerini yazan Sergey Alekseyeviç Sokolov’un (1878-1936) da yer aldığı genç 

sembolistlerden oluşan “Argonotlar”2 adlı edebiyat çevresinde yayılmaya başlar. Sokolov, 

henüz üçüncü sınıf öğrencisiyken “Akbaba” (Grif, 1903) yayınevini kurar. Sokolov’un aynı 

zamanda editörlüğünü üstlendiği dergide, Blok’un “Güzel Kadına Şiirler” çalışmasını 

yayımlanır (Beketova, 1930, s.71). 

Blok, Rus sembolizminin kurucularından sayılan ve kendisini ilerde Peterburg’un edebi 

çevrelerine tanıtacak olan Dmitriy Merejkovskiy ve eşi Zinaida Nikolaevna Gippius (1869-

1945) ile tanışır. Genç şair, otobiyografisinde bu tanışmayı onu güçlü bir şekilde etkileyen 

 
2 1903-1910 yılları arasında var olan ve genç sembolistlerden oluşan edebiyat çevresi.  



 

19 

olaylar arasında gösterir. Aslında Gippius, Blok’un adını onunla henüz tanışmadan önce 

duymuştur. Olga Solovyova, daha öncesinde Gippius’a yazdığı mektupta:  

Yeni ortaya çıkan Peterburg şairiniz hakkında bir şey biliyor musunuz? Bu 

genç bir öğrenci; elbette çalışmaları hiçbir yerde yayımlanmadı. Ama belki 

tesadüfen tanıyorsunuzdur? soyadı Blok. Şiirlerinden Borya Bugaev (Belıy) 

o kadar mutlu ki kelimenin tam anlamıyla yerlerde yuvarlanıyor. Gerçekten 

ne diyeceğimi bilmiyorum. Senin için birkaç tane yazıyorum. Ne 

düşündüğünü yaz der (Moçulskiy, 1948, s. 57). 

 Bu bilgilendirici mektup sonrasında genç şair, ders bileti almak üzere Merejkovskiy’e 

gelir. Kapıyı açan Gippius, onu tanır ve Merejkovskiy ile tanıştırır. Yaz aylarında Gippius ile 

aralarında “mistik” içerikli bir yazışma başlar. Genç şair, Merejkovskiy ve eşi Zinaida’yı sık 

sık ziyaret eder (Moçulskiy, 1948, s. 57). 

Ancak zamanla şairin, Merejkovskiy ile yolları ayrılır. Merejkovskiy’in, Blok üzerinde 

bir etkisi yoktur ancak genç şair, onun kibirli ve bazen de düşmanca tavırlarına maruz kalmıştır. 

Merejkovskiy’in eşi Zinaida Gippius’un Blok’a yaklaşımı çok daha ılımlı olduğunu söylemek 

mümkündür. Gippius’un, bu dönemde Blok hakkındaki düşüncelerini şu ifadesi ortaya koyar: 

“Blok düşünceli bir çocuk: o asla olgunluğa erişemeyecek...” (Moçulskiy, 1948, s. 84). 

Blok, hukuk okuduğu yıllarda Aleksandr Vasilyeviç Gippius (1878-1942), ile yakın 

arkadaş olur. Edebiyata olan tutkuları iki arkadaşın üniversite yıllarında sık sık görüşmelerini 

sağlar. Her ikisi de ceplerindeki son parayla Anton Pavloviç Çehov’un (1860-1904) Üç Kız 

Kardeş (Tri sestrı, 1901) oyununa bilet alacak kadar tiyatroya düşkündürler (Beketova, 1930, 

s.75). 

Bu arada Solovyov ailesi tiyatro sevdalısı Blok’u dönemin önde gelen şairleriyle 

tanıştırmaya çalışırlar. Bu şairlerden birisi de Valeriy Yakovleviç Bryusov’dur (1873-1924). 

Yine onların tavsiyesi üzerine Blok, “Akrep” (Skorpion) yayınevi’ne dört şiirini gönderir. 

Ancak bu şiirler kaybolur, bunu üzerine Olga Mihaylovna bizzat Bryusov’a Blok’un birkaç 

şiirini elden teslim eder ancak cevap alamaz. Bryusov’un genç meslektaşına tavrı belirsizdir. 

Bryusov, “Yeni Yol” (Noviy Put) dergisinin editörü Pyotr Petroviç Pertsov’a (1868-1947) şöyle 

der: “Blok’u tanıyorum. O, Solovyovlar dünyasındandır. ‘O bir şair değil’” der. Ancak buna 

karşın: “Blok’un iki şiirini ‘Kuzey Çiçekleri’ adlı almanakta yayınlamayı düşünür.” (Novikov, 

2010, s.37).  Blok 9 Kasım 1902’de babasına yazdığı mektupta: “Henüz benimle tanışmamış 

olan Bryusov'un bana dair bazı planları var” diye yazar (Novikov, 2010, s.37).  Bu konudaki 



 

20 

netlik, genç şairin “Yeni Yol” (Noviy put) dergisinin, gerçekleşen yayın kurulu toplantısı 

akşamlarından birinde, Moskova’dan Peterburg’a gelen Bryusov ile tanışmasıyla sağlanır 

(Beketova, 1930, s.72). 

Bryusov, Blok’un çalışmalarını yayınlamaya hazırdır ve iki gün sonra Moskova’ya bir 

şiir seçkisi göndererek, ona “Sonsuz Dişilik Üzerine” (O veçno jenstvennom) başlığını 

vermesini önerir.  Ayrıca, “A.Blok” veya “Al.Blok” imzasını kullanan babasıyla 

karıştırılmamak için, tam adı olan “Aleksandr Blok” şeklinde imza atmasını ister. Bryusov, bu 

imzayı kendi eliyle atar ancak farklı bir başlık kullanır “Güzel Kadına Şiirler” (Novikov, 2010, 

s.37). 

1900 yılının yaz aylarında Sofya Andreyevna, kocası ve oğullarıyla birlikte Sibirya’ya 

yerleşirler. Sibirya’da kaldıkları iki yıl boyunca, Blok’ta yakın arkadaş olduğu kuzenlerinden 

ayrı kalır. Teyzesi, iki yıl sonra döndüğünde babasını ölüm döşeğinde bulur. Andrey Beketov, 

felç geçirdikten beş yıl sonra, 1902’de hayata gözlerini yumar. Şair dedesinin ölümü üzerine 

bir şiir yazar (Beketova, 1930, s.72). Blok, dedesinin ölümünden üç ay sonra uzun süre 

hastalıklarla boğuşan büyük annesini de kaybeder (Novikov, 2010, s.66).   

Babasından ayrı olarak büyümüş olan Blok’un, dünyadaki en yakın olduğu kişi annesidir. 

Şair: “Annem ve ben neredeyse aynıyız” der (Beketova, 1930, s.77). Ancak bu yakınlık, 

annesine karşı açık sözlü olmaktan ziyade, aralarındaki benzerlikten kaynaklanır. Mistisizme 

olan eğilimleri, aşırı duyarlı ve incelikli yanları, yaşamlarında çok acı çekmelerine neden olan 

hassasiyetleri, sonsuza dek gerçeğin peşinden gitmeleri ve hatta insanlardan uzaklaşma, 

onlardan bıkma ya da nefret etme gibi uyumsuz sayılan yönleri bile, ikisinin paylaştığı ortak 

özelliklerdendir (Beketova, 1930, s.77-78).  

Çocukluk yıllarını annesinin ailesinin yanında geçiren Blok, evin genel atmosferine 

hâkim olan edebi değerlere ve ideallere göre yetişir. Bu dönem aynı zamanda, annesiyle birlikte 

ortak edebi zevklerin oluşmasına zemin hazırlamıştır. Örneğin, Apollon Aleksandroviç 

Grigoryev (1822-1864) gibi henüz çok popüler olmayan bir şair, genç yaşta Aleksandra 

Andreyevna ve oğlunun favorilerinden biridir. Blok, aynı zamanda Fet, Yakov Petroviç 

Polonskiy (1819-1898), Fyodor İvanoviç Tyutçev (1803-1873) gibi önemli şairleri erken 

yaşlardan itibaren tanımaya başlar. Düzyazıya çok sonraları yönelen genç şair, babası gibi 

modern romanın kurucusu kabul edilen Gustave Flaubert’e (1821-1880) ve en çok da onun 

“Duygusal Eğitim” adlı romanına ilgi duyar (Beketova, 1930, s.79). Ancak anlaşılmaz bir 

sebeple Aleksandr Lvoviç, oğlunun kendisine gönderdiği şiir çalışmalarına karşı eleştirel ve 



 

21 

alaycı bir tutum sergiler. Aleksandra Andreyevna, yazdığı mektuplarda, Aleksandr Lvoviç’in 

oğluyla olan buluşmalarındaki soğuk tavrından ve bitmeyen ironisiyle ona eziyet etmesinden 

bahseder. (Beketova, 1930, s.80).  

Beketov’un duvarlarına kadar sinmiş bilim yuvası olan rektörlük konutunun seçkin 

atmosferinden, askeri ortama giren anne ve oğlu, burada kendilerini yabancı ve kısıtlanmış 

hissederler. Üvey babası Frants Feliksoviç’in, ön planda tuttuğu askerlik göreviyle ilgili 

çıkarlar, birçok yönden Blok ve annesi için yabancıdır. Annesi, genç şaire sanat yolunda attığı 

ilk adımlarından itibaren tavsiyelerde bulunarak danışmanlık yapar. Blok’da, ince zevkine 

güvendiği annesinin tavsiyelerine her zaman kulak verir. Şair, annesine olan derin sevgisini, 

sözlerden ziyade ona karşı olan güveniyle ya da çiçek buketleriyle göstermeye çalışır. Blok’u, 

annesi konusunda daha çok endişelendiren durum, onun zihinsel sağlığıdır (Beketova, 1930, 

s.78). 

Blok, 1903’te Lyubov Mendeleyeva’ya evlenme teklifinde bulunur ve olumlu yanıt alır 

(Beketova, 1930, s.77).  Aynı yıl evlenen çift, Blok’un Peterburg’ta yaşayan üvey babasının 

yanına yerleşirler. Subay lojmanlarında ayrı bir girişi olan dairenin, nehre doğru bakan geniş 

bir yatak odası ve kışlaya doğru bakan küçük bir çalışma odası vardır (Moçulskiy, 1948, s. 82). 

Çiçeği burnunda çift, ilk seyahatlerini Moskova’ya gerçekleştirir. Kış aylarına denk gelen ve 

güzel izlenimler bırakan bu seyahatlerinde, Belıy, Bryusov, Konstantin Dmitriyeviç 

Balmont’un da (1867-1942) aralarında bulunduğu Argonotlar çevresi ve Moskova şairleriyle 

tanışma ve görüşme fırsatı bulurlar (Beketova, 1930, s.86).   Blok’un Moskova’da tanıştığı bir 

diğer önemli kişi, Donskoy Manastırı’nda yaşayan Piskopos Antoniy’dir. İç görü yeteneğine 

sahip sert bir münzevi olarak tanınan Piskopos, aydın çevrelerce saygı gören biridir. Belıy ve 

Merejkovskiy’nin de ziyarete geldiği, Piskopos Antoniy ile Blok çifti de tanıştırılır. Yeni evliler, 

Moskova gezilerinin büyük bölümünü şehri gezmekten ziyade, edebiyat çevreleriyle tanışmaya, 

şair ve sembolist yazarlarla arkadaşlık kurmaya ayırırlar (Moçulskiy, 1948, s. 97-98). 

Blok, üniversite öğrenimini sürdürürken, Lyubov Mendeleyeva ise Rusya’daki ilk yüksek 

kadın eğitim kurumlarından bir olan Bestujev kurslarına devam eder. (Moçulskiy, 1948, s. 101). 

Bu dönemde şair, ilerde yakın arkadaş olacağı Yevgeniy Pavloviç İvanov (1879-1942) ile ve 

Gippius’un ressam olan kız kardeşi Tatyana Nikolayevna (1877-1957) ile tanışır. Tatyana 

Nikolayevna, 1906’da Blok’un bir portresini yapmaya başlar. Sanatçı çok beğenilen çalışmasını 

bitirdikten sonra şairin annesine hediye eder.   Blok, 1903 yılının sonlarında Rus şiirinde benzeri 

görülmemiş bir gelişme başladığının farkındadır. Bu yıllarda, “Skorpion” (Akrep, 1900) ve 

“Akbaba” yayınevleri kitap üstüne kitap yayımlar. Bryusov, Sologup Fyodor Kuzmiç (1863-



 

22 

1927) ve Gippius’un şiirlerinin yayımlandığı bu dönem hakkında genç şair babasıyla şu 

izlenimlerini paylaşır: “Bu dönemde gerçek edebiyata yoğunlaştım ve şahsen, hiçbir çekince 

olmaksızın, onda gerçek bir Rönesans'ın iplerini saptayabilirim...” (Moçulskiy, 1948, s. 85). 

1904 baharının başlarında, Blok ve eşi Şahmatovo’ya gider. Burada, ana binanın yan 

kanadında yer alan ve arkasında leylak, yasemin, gül gibi çiçeklerin bulunduğu çitle avludan 

ayrılan, dört odalı küçük evde kalırlar. Blok ve Lyubov Mendeleyeva, müştemilattan taşıdıkları 

eşyalarla evi dekore ederler (Beketova, 1930, s.87-88). Şahmatovo’ya ziyarete gelen Belıy, 

Blok ve eşinin, kır çiçekleri arasında bir güneş gibi etraflarına ışık saçtıklarını söyler (Beketova, 

1930, s.90). 

Blok, 1904 yılının kış aylarında, “Beklenmedik Sevinç” (Neçayannaya radost, 1904-

1908) şiir kitabına dâhil edeceği birçok eseri kaleme alır. Şair aynı yıl, “Herkes İçin Dergi” 

(Jurnal dlya vseh, (1895-1906) aylık edebiyat dergisinin redaktörü ve aynı zamanda kendisini 

Peterburg’ta çalışmaya davet eden ilk kişi olan, Viktor Sergeyeviç Mirolyubov (1860-1939) ile 

tanışır. Söz konusu derginin 1904 yılı Nisan ve Mayıs sayılarında, Blok’un Aydınlıkta kalktım 

(Vstala v siyani,1903) ve Neşeli Düşünceler Hayal Ettim (Mne sinilis veselıe dumı, 1903) 

şiirleri yayımlanır. Bu arada az sayıda abonesi olan ve yalnızca ideolojik nedenlerle yayımlanan 

“Yeni Yol” dergisinde ücret almayan şaire, ilk defa ödeme yapılır. Blok, aldığı ücretin büyük 

bir kısmını sevgili eşi Lyubov Mendeleyeva’nın en çok sevdiği parfümüne harcar (Beketova, 

1930, s.95-96). 

1904 senesinin ilkbahar ve yaz ayları Blok için hiç de huzurlu geçmez. Yaklaşan 

felaketlerin ilk duyulan sesi, Japonya ile başlayan savaştır. Şair, bahar aylarında Solovyov’a: 

“Benim için önemli bir şeylerin, tam da Moskova’da yaptığımız mistik toplantılar sonrasında 

geldiğini hissediyorum. Her halükârda, bunu olabildiğince dikkatli bir şekilde formüle 

edebilirim: içimde bir şeyler kırılıyor ve olumlu anlamda yeni bir şey geliyor ve benim için hiç 

olmadığı kadar arzu edilir…” ifadelerine yer verdiği mektubunu yazar (Moçulskiy, 1948, 

s.103) 

Yine bu dönemde şair, Belıy’e ithaf ettiği bir şiirinde: “Karanlık olacağını biliyordum...” 

(Ponyal, şto budet temno...) ifadesine yer verir (Moçulskiy, 1948, s.102-103).  

Blok, bu dönemde otobiyografisine umutsuzluk duygusu ve beraberindeki içsel 

çatışmanın pençesinde olduğunu yazar. Şair, Belıy ve Solovoyov’un kaotik mistisizmini 

reddeden, Yevgeniy İvanov ile kurduğu yeni dostluğu sayesinde bu durumdan bir çıkış yolu 

arar. Yevgeniy İvanov, Blok’a yazdığı mektupta: “Tek yolun olduğunu ve bu yolunda İsa Mesih 



 

23 

olduğunu” yazar. Ancak şair ona yazdığı mektupta: “Mesih’i tanımadığını ve o’nu tanımaktan 

korktuğunu” itiraf eder (Moçulskiy, 1948, s.106). 

17 Ekim 1905’te çarlık yönetimi tarafından imzalanan ve bazı liberal çevrelerce coşkuyla 

karşılanan “Devlet düzenin iyileştirilmesi” manifestosu (Eliseyev, 2009, s.151), kış aylarında 

zirveye ulaşan devrimci ateşin yeniden artmasına neden olur. Blok, ülkede düzenlenen grev ve 

mitinglerden birine katılır. Hatta sadece katılmakla da kalmaz, kendini kalabalıkla bir 

hissederek başında kırmız bir bayrak bile taşır. Mitinglere nadiren ve sadece bir gözlemci olarak 

katılan şairin, bu konudaki tutumunu “Miting” (1905) adlı şiirinde görmek mümkündür. 

Ve gece kubbeleri kadar gri, 

Haddini biliyordu. 

Acı veren özgürlük zincirleri 

Kendinden emin sesleniyordu... 

И серый, как ночные своды, 

Он знал всему предел. 

Цепями тягостной свободы 

Уверенно гремел...  (Beketova, 1930, s.98). 

Blok’un devrime karşı tutumuna dair izleri, 1905 Aralık ayında babasına yazdığı 

mektupta görmek mümkündür:  

Kurtuluş hareketine karşı tavrım, ne yazık ki neredeyse yalnızca liberal 

konuşmalarda ve hatta bir zamanlar Sosyal Demokrat’lara sempati duyarak 

ifade edildi. Şimdi halktan alabildiğim her şeyi özümseyerek, ruhun kabul 

etmediğini reddederek, giderek daha fazla uzaklaşıyorum. Ve neredeyse 

hiçbir şey almıyor … o halde arzuladığı şeyin yerini almasına izin verin. 

Hiçbir zaman bir devrimci ya da ‘yaşam kurucusu’ olmayacağım. Bunlarda 

bir anlam görmediğim için değil, sadece ruhsal deneyimlerin doğası, niteliği 

ve teması gereği. (Moçulskiy, 1948, s.117). 

Blok, evliliği sonrasında yeni yazarlarla ve sanata yakın öğrencilerle tanışır. Şair, 1905 

yılında, Vladimir Alekseyeviç Pyast (1886-1940) ve yine o zamanlar üniversite birinci sınıf 

öğrencileri olan Sergey Mitrofanoviç Gorodetskiy (1884-1967), Leonid Dmitriyeviç 

Semenov’la (1880-1917) birlikte, ünlü ressam Nikolay Nikolayeviç Ge’nin torunu Nikolay 



 

24 

Petroviç (1884-1920) ile tanışır. Aleksandra Andreyevna’nın ev sahipliğinde bir araya gelen bu 

genç yetenekler, piyano çalmanın ve şiir okumanın yanı sıra güncel konulara dair fikir 

alışverişinde bulunurlar (Beketova, 1930, s.98). Birkaç kişinin bir araya geldiği bu bilgilendirici 

toplantılara, 1906’da Sovyetler Birliği’nin ilk avangart yönetmenlerinden sayılan Vsevolod 

Emilyeviç Meyerhold (1874-1940) ve Alman asıllı genç şair Hans Friedrich Karl Günther’de 

(1891-1968) katılır. Söz konusu toplantılarda, Günther hem kendi şiirlerini hem de ritmini ve 

duygusunu çok iyi bir şekilde yakaladığı Blok'un bazı şiirlerinin çevirilerini okur. Bazen 

konuklarla birlikte ve bazen de tek başına müzik ve felsefede yeni yollar arayan Rus besteci 

Simyon Viktoroviç Pançenko’da (1867-1937) katılımcılar arasında yerini alır (Beketova, 1930, 

s.99).  

Blok, 1906’nın kış aylarında Georgiy İvanoviç Çulkov’un (1879-1939), “Meşaleler” 

(Fakelı,1906-1908) adlı almanakta kullanmak için kendisinden istediği “Balagançik” (1906) 

piyesini yazar. Genç şair, on yıl sonra yazılan otobiyografisinde, piyesinde on beş yaşında 

başına gelen umutsuzluk ve şüphe nöbetlerinden bir çıkış yolu bulduğunu söyler. Blok, aynı 

yılın yaz aylarında, ilk Rus devriminin olaylarıyla yakından bağlantılı görülen “Meydandaki 

Kral” (Korol na ploşadi,1906) piyesini yazar. 1906’da üniversitede girdiği son sınavlarını 

başarıyla veren genç şair, nisan ayında başyapıtlarından biri olan “Yabancı Kadın” 

(Neznakomka, 1906) eserini kaleme alır. Bu eser Blok’un popülaritesini artmasında önemli rol 

oynar (Beketova, 1930, s.100-101).  

Blok, Meydandaki Kral piyesini bitirdikten sonra, Profesör Yevgeniy Vasilyeviç 

Aniçkov’un (1866-1937) “Rus Edebiyatı Tarihi” için kendisinden istediği, “Komploların ve 

Büyülerin Şiiri” (Poeziya zagovorov i zaklinaniy, 1906) adlı makalesi üzerinde çalışır 

(Moçulskiy, 1948, s.149). Aynı yıl şair, “Beklenmedik Sevinç” (Neçayannaya radost, 1907) şiir 

dizisi üzerine psikolojik bir yorum olarak değerlendirilen, Zamansız (Bezvremenı,1906) adlı 

makalesini kaleme alır (Moçulskiy, 1948, s.159).  

1906 yılının yaz ayları, devrimin yıkıcı sert rüzgârlarının estiği bir zaman dilimidir ve bu 

durum edebiyata ciddi bir şekilde yansımasını bulur. Balmont, Bryusov, Merejkovskiy, 

Vyçeslav İvanoviç İvanov (1866-1949), Polonyalı yazar Stanislav Pşibevskiy (1868-1927), 

Norveçli yazar Knut Hamsun, (1859-1952), hepsinin ortak söylemi sakin yaşama karşı protesto, 

mutluluğun reddi ile belirsizliğe çağrıdır ve tüm bunlar Blok’ta kabul görür. Dönemin ideolojisi 

şairin, “Kader Şarkısı” (Pesniya sudbı, 1908) ve daha sonrasında “İlahi Adalet” eserlerinde 

yansımasını bulur. Aleksandr Blok, gözleri önünde gelişen kaostan uzak duramaz ve kısa bir 

süre sonra yaşadığı heyecanla kendisini “devrim, isyan veya anarşi” kelimelerini dillerinden 



 

25 

hiç düşürmeyen insanların arasında bulur. 1906 senesinin sonbaharında Blok, eşiyle birlikte 

Lahtinskaya Caddesi üzerinde dördüncü katta bulunan ayrı bir daireye taşınır. Az sayıda eşyaya 

sahip olmaları, üç küçük odası olan eve rahatça yerleşmelerini sağlar (Beketova, 1930, s.102-

103). 

Lahtinskaya Caddesinde Blok’un yaşamını ve çalışmalarını etkileyen olay, 30 Aralık 

1906’da sergilenen “Balagançik” piyesi ve beraberinde oyunculuk ortamıyla yakınlaşmasını 

sağlayan V.F. Komissarjevskoy tiyatrosudur. Vsevolod Meyerhold yönetiminde açılan bu 

tiyatroda, cumartesi buluşmaları gerçekleştirilir ve davetliler arasında Blok’ta yer alır. Şair, ilk 

buluşmada “Meydandaki Kral” eserini okur ve beğenileri kabul eder. Bir diğer toplantıda 

Bryusov’un şiirlerini okur. Blok, tiyatro oyuncuları tarafında sevilir ve kabul görür. Sanatçı 

tiyatro kulübünde, Sergey Yureviç Sudeykin (1882-1946), Nikolay Nikolayeviç Sapunov 

(1880-1912), Sologup, Aleksey Mihayloviç Remizov (1877-1957) ve Mihail Alekseyeviç 

Kuzmin (1872-1936) gibi sanat dünyasının önemli isimlerinin yanı sıra Komissarjevskoy 

Tiyatrosunun genç aktrisleri ile tanışır. Aktrisler arasında, “Snejnaya maska” (Kar Maskesi, 

1907) şiirine ilham veren ve güzelliğiyle şairi kendine hayran bırakan, Natalya Nikolayevna 

Volohova’da (1878-1966) yer alır (Beketova, 1930, s.105-106). 

Şairin “Kar Maskesi” çalışması, özellikle yurtdışında uzun süre kaldıktan sonra 1906’da 

Peterburg’a yerleşen Gümüş Çağ’ın en etkili figürlerinden biri kabul edilen Vyaçeslav İvanoviç 

İvanov’un (1866-1949) evinde düzenlenen akşam toplantılarında oldukça beğeni toplar. 

Vyaçeslav İvanov’un, Tavriçeskaya Caddesi üzerinde bir apartmanın en üst katında bulunan ve 

kule olarak adlandırılan dairesi, yazarların, sanatçıların, müzisyenlerin buluşma yeri olur. Yeni 

eserlerin misafirlerin beğenisine sunulduğu bu kalabalık toplantıların birinde, Blok kendisine 

ilham perisi olan Natalya Volohova’nın önünde “Kar Maskesi” eserini okur (Beketova, 1930, 

s.107). 

Ocak 1907’de hayata veda eden Dmitriy Mendeleyev, Peterburg’ta öğrencilerinin 

katıldığı görkemli bir törenle uğurlanır. Çocukları arasında eşit şekilde bölünmüş mirası 

Blok’ların ihtiyacı olduğu bir döneme denk gelir. İlkbaharda Lahtinskaya’daki daireyi 

boşaltarak eşyalarını bir depoya bıraktıktan sonra Lyubov Mendeleyeva Şahmatovo’ya, Blok 

ise bir süreliğine annesinin kaldığı subay lojmanlarına yerleşir (Moçulskiy, 1948, s.180-181). 

Blok, sıcak yaz günlerinde akşam yemeklerinden sonra genellikle Georgiy Çulkovla birlikte 

vakit geçirir. Blok, Georgiy Çulkov’a adadığı “Özgür Düşünceler” (Volnıe mısli, 1907) eserini 

bu dönemde yazar. Lyubov Mendeleyeva bu dönemde sahnede sergileyeceği rollerin ezberleri 

meşgul olurken, Aleksandra Andreyevna, eşinin yeni görev yerine taşınma hazırlıklarına başlar. 



 

26 

Bloklar, Blagoveşenskaya şimdiki adıyla Ploşad Truda Caddesi yakınlarında yeni bir ev 

kiralarlar. İkinci katta tek girişi bulunan ve pencereleri avluya bakan bu daireyi, Blok’un tercih 

etmesindeki en önemli neden Komissarjevskoy Tiyatrosuna yakın bir konumda olmasıdır. 

Eşinin yeni görev yeri olan Reval şehrine şimdiki adıyla Estonya’nın başkenti Tallin’e taşınan 

Aleksandra Andreyevna, hayatında ilk kez oğlundan ayrı kalır (Beketova, 1930, s.108-109). 

 Blok 1907’de ‘Vesı’, (1904-1909) dergisine, “Faina” (1906-1908) ve Ateş ve Karanlığın 

Büyüsü (Zakliyatie ognem i mrakom, 1907) şiirlerini gönderir. Aynı yıl “Orı” yayınevinde “Kar 

Maskesi” ve sembolizmin yayınevi olarak bilinen “Skorpion”’da “Beklenmedik Sevinç” şiirleri 

yayımlanır ve Blok’un ünü katlanarak artar.   

Blok, sık sık tiyatroya gitmeye ve Volohova ile görüşmeye devam eder. Lyubov 

Mendeleyeva’ya ise bu dönemde ses eğitimi ve dans dersleri alır. Oğlunun hasretine 

dayanamayan ve yeni yerine bir türlü alışamayan Aleksandra Andreyevna, birkaç kez 

Peterburg’a gelir. Ancak dedikodular ve kendisinin devrimci olduğu yönündeki ihbarlar 

nedeniyle sıkıntılı zamanlar geçirir. Hatta hakkında yapılan ihbarlar yüzünden kocasının amiri 

tarafından kendisinin şehirden gönderilmesi bile istenir. Bu olayların üzeri örtülse de 

huzursuzluk devam eder. Blok için de benzeri bir durum söz konusudur. Şair her ne kadar 

siyaset ve partizanlık gibi şeylerden nefret etse de bazı siyasetçilerin kendisine karşı baskıcı 

yaklaşımlarına maruz kalır. Blok, artık iyiden iyiye hissedilen devrim ruhuna daha çok kapılır. 

Bu dönem siyasi amaçlar için daha doğrusu ülkeden kaçmak için para toplama bir gelenek 

haline gelmiştir (Beketova, 1930, s.110-111). Genç şair, Reval’de kaldığı süre boyunca 

annesiyle aktif bir şekilde yazışmaya devam eder ve yaptığı her şey hakkında ona kısaca bilgi 

vermenin yanı sıra zaman zaman ona yeni şiirlerini gönderir (Beketova, 1930, s.126). 

Blok ve eşi Lyubov Mendeleyeva’nın hayatı göz önündedir. Herhangi bir şeyi gizli 

tutmak bir yana, gizli kalması gerektiğine alışılmış olanı bile afişe edecek bir şekilde yaşarlar. 

Bu dönemler, Peterburg’un edebiyat ve sanat dünyasında, dedikodunun korkunç derecede 

yaygın olduğu zamanlardır. Bu durum onların hayatı hakkında gerçeğin çok ötesinde neredeyse 

efsane boyutuna ulaşan dedikoduların yayılmasına neden olur. Buna rağmen her ikisi de 

hayatları boyunca tüm söylentileri görmezden gelmeyi bilirler. Blok, 1908’de “Pesniya sudbı” 

(Kader Şarkısı) adlı dramatik şiirini yazar. Aynı yıl şair, Franz Grillparzer’in “Die Ahnfrau” 

(Nine, 1817) adlı trajedisinin çevirisi üzerinde çalışır ve eser Peterburg’ta yayımlanır bir yıl 

sonra ise Komissarjevskoy Tiyatrosunda sahnelenir (Beketova, 1930, s.113-114). 



 

27 

1908’in sonları ve 1909 yılının ilk yarısı, Blok açısından farklı çevrelerden insanlarla 

iletişim halinde olduğu aktif bir dönem olarak geçer. Bu zaman diliminde genç şair, 

Merejkovskiy, Vasiliy Vasilyeviç Rozanov (1856-1919), Anton Vladimiroviç Kartaşyov (1875-

1960) ve Boris Grigoreviç Stolpner (1871-1937) gibi isimlerin önemli rol oynadıkları “Din ve 

Felsefe” topluluğuna aktif olarak katılır.  Sık sık Merejkovskiy ile görüşen şair, annesine yazdığı 

mektupta:  

Merejkovskiy kendini inkâr etme ve bir şeyi kendinden çok sevme ihtiyacı 

hakkında çok güzel konuşuyor. Bunun harika olduğunu biliyorum. Zamanı 

geldiğinde bana da aynısı olacak ama bende şimdilik herkesle çok güzel 

konuşuyorum ve heyecanlanıyorum fakat etraftaki her şey karanlık ve 

yetersiz. ifadelerine yer verir (Beketova, 1930, s.114-115). 

Yoğun çalışma temposu ve önemli konularda bitmek bilmeyen konuşmalar, Blok’u yorar. 

Şubat 1909’da annesine yazdığı mektuplar, bu durumun ruh haline nasıl yansıdığını gözler 

önüne serer. Yorgunluktan şikâyet eden ve her şeyden bıktığını yazan genç şair: “Genel 

anlamda önemsiz şeylere zaman harcamamak ve sanata geri dönmek adına her türlü ders 

vermeyi ayrıca makale yazmayı durdurmayı düşünüyorum.” der (Beketova, 1930, s.117). Bu 

mektup sonrasında Blok, eşiyle birlikte İtalya’ya seyahat planı yapar. Uzun zamandır her 

şeyden uzaklaşarak güzel bir tatil yapmayı ve resim başta olmak üzere güzel sanatlara büyük 

bir eğilimi olan eşiyle birlikte İtalyan sanatını derinlemesine incelemeyi isteyen Blok, 

Rusya’dan ayrılmadan önce 13 Nisan 1909’da annesine gönderdiği mektupta: “… Akşam ‘Üç 

Kız Kardeş’ (1900) oyunundan tamamen şok olmuş bir şekilde döndüm. Bu büyük Rus sanatının 

bir köşesi, pis, kirli, aptal ve kanlı vatanımın kazara korunmuş köşelerinden biri, Tanrıya 

şükürler olsun ki yarın ayrılacağım…” (Moçulskiy, 1948, s.247).  Şair mektubunu şu sözlerle 

bitirir: “Ya Rusya’da hiç yaşamamalı, sarhoşlara tepki göstermemeli ya da kendinizi siyasetten 

ve halkın aşağılamasından uzak tutmalısınız.” (Moçulskiy, 1948, s.248). 

7 Mayıs 1909 Venedik’ten yazdığı bir sonraki mektubunda ise şair: “Burada çok şeyi 

kabul ettim. Sanki Venedik'te değil de kendi şehrimde yaşıyormuşum gibi hissediyorum; buranın 

gelenekleri, galerileri, kiliseleri, kanalları ve denizi bana uzun zamandır burada yaşıyormuşum 

duygusunu veriyor…” ifadelerine yer verir (Beketova, 1930, s.119). 

Neredeyse tüm İtalya’yı ve sonrasında Almanya’yı gezdikten sonra 21 Haziran’da mutlu 

bir şekilde Rusya’ya dönen Aleksandr ve Lyubov Mendeleyeva, tüm yazı Şahmatovo’da 

geçirirler. Kısmen İtalya’da yazılan “İtalyan şiirleri” (İtalyanskie stihi, 1909) ilk kez o 



 

28 

zamanlar yeni çıkan “Apollon dergisi” (1909-1917) tarafından yayımlanır ve edebiyatla 

ilgilenen herkes tarafından son derece beğenilir (Beketova, 1930, s.124). Bu eser aynı zamanda 

Blok’un “Sanatsal Sözü Savunanlar Topluluğu”, (Obşçestvo revniteley hudojestvennogo slovo, 

1909-1914) bünyesine katılmasına yardımcı olur.  Vyaç. İvanov etrafında kurulan ve anı 

zamanda şiir akademisi olarak adlandırılan topluluk, pazartesi günleri toplanarak şiir analizleri 

yapar. Blok, kimi zaman başkanlık yaptığı bu akademide, 8 Nisan 1910’da “Sembolizm 

Üzerine” (O simvolizme)adlı çalışmasını okur (Beketova, 1930, s.125). 

1910 yılının kış ayları, Blok için maddi anlamda çok parlak bir dönem değildir. Genç şair 

para karşılığında gazetelerde köşe yazarlığı yapmak zorunda kalır. Ancak elverişli koşullarına 

rağmen, Odessa’dan gelen konferans tekliflerini kabul etmez. Bu konuda sıkça teklif almasına 

rağmen şair, istisnai durumlar haricinde topluluk önünde konuşmak istemez.  

19 Kasım 1909’da şair babasının ölümcül hastalığın pençesinde olduğu haberini alır; 

ancak babasının memnun olmayacağından mı, yoksa korktuğundan mı bilinmez, Varşova’ya 

gitmekte tereddüt eder. 30 Kasım’da, babasının ikinci eşi Mariya Timofeyevna’dan hastanın 

sayılı günleri kaldığına dair bir mektup alması üzerine hemen yola çıkar ve Varşova’ya gider 

(Moçulskiy, 1948, s.254). Ancak sadece birkaç saatlik farkla, babasını son kez canlı görme 

fırsatını kaybeder. Blok, babasından kalan kitap ve eşyaları toparlamak ve mirasla ilgili konuları 

halletmek için Varşova’da bir haftadan fazla süre kalır. Cenazenin detayları ve sonraki 

izlenimlerini genç şairin “İlahi Adalet” poemasında görmek mümkündür.  

“Evet, oğul babasını o zaman ilk kez ve belki de son kez sevdi.” (Beketova, 1930, s.127). 

Bu dize, babasının Peterburg’a yaptığı ziyaretlerinden geriye kalan tüm acı verici 

izlenimlere rağmen, genç şairin onun ölümünden sonra duyduğu derin saygıyı ortaya koyar. 

Babasını son kez gördüğü 1909 yılı Paskalya günü sonrasında, annesine yazdığı mektupta şu 

satırları kaleme alır: “Paskalya’da Lyubov Mendeleyeva ve ben Aleksandr Lvoviç’i özellikle 

sevdik, çünkü ölüm onun içindeydi ve yaşayanların anlamadığı birçok şeyi biliyordu” 

(Beketova, 1930, s.127).  Ancak bir süre sonra, ölen babasının karanlık gölgesiyle kurduğu bağı 

şu şekilde ifade eder: “Babamın karanlığı hala yeryüzünde ve etrafımda dolanıyor. Bu adam 

için dua edilmesi gerekiyor” (Moçulskiy, 1948, s.264).   Babasının cenaze töreni sonrasında ise 

annesine gönderdiği mektupta: “Burada gördüğüm her şeyden ve sürekli konuştuğum 

düzinelerce insandan, birçok yönden tamamen benim için yeni olan babamın içsel yönü ortaya 

çıkıyor. Her şey onun ruhunun asaletine ve yüceliğine, bir tür olağanüstü yalnızlığa ve 



 

29 

doğasının olağanüstü büyüklüğüne tanıklık ediyor” sözleriyle babasının daha önce bilmediği 

yönlerini keşfettiğini ve ona duyduğu saygıyı dile getirir (Moçulskiy, 1948, s.255). 

Şair, Peterburg’a döner dönmez annesini görüşmek ister. Onunla hem yeni proje ve 

planları hakkında konuşmak hem de Varşova izlenimlerini sıcağı sıcağına paylaşma ihtiyacı 

hisseder. Babasından kalan mirası üvey kız kardeşi Angelina ile eşit olarak paylaşan şair, kendi 

payına düşen 40 bin rubleyi ihtiyaçları ve Şahmatovo’daki işleri yoluna koymak için kullanır 

(Beketova, 1930, s.127-128).   

1910’da Blok’u daha çok meşgul eden ve üzen durum, annesinin gitgide sıklaşan epilepsi 

nöbetleridir. Annesini Tallinn’den Peterburg’a gelerek tedavi olması ve dinlenmesi hususunda 

ikna etmeye çalışan şair, bir yandan da iyi bir doktor bulma arayışı içine girer. (Moçulskiy, 

1948, s.263). 

Oğlunun ısrarlı mektupları sayesinde Aleksandra Andreyevna, Peterburg’a gelerek bir 

süre onun yanında kaldıktan sonra, Moskova yakınlarında bulunan Dr. Solovyov’un 

sanatoryumunda tedavi olmayı kabul eder. Blok, beş ay kadar sanatoryumda kalan annesini 

mektupsuz bırakmaz. Şair, bu süreçte annesine yazdığı mektuplarda, mistik bir konuşmacı ve 

makale yazarından çok bir sanatçı olma ve Şahmatovo’ya gitme arzusundan bahseder 

(Beketova, 1930, s.131-132).   

Blok ve eşi, Şahmatovo’daki evlerini kapsamlı bir şekilde yenileme planı yaptıktan sonra, 

ilk olarak evi hem içten hem de dıştan onarımına başlarlar. Gerçekleştirilen tadilatla birlikte şair 

kendisine bir kütüphane odası yaptırır ve Peterburg’tan birçok kitap getirir (Beketova, 1930, 

s.133-134).  Ne yazık ki, şairin getirdiği kitapların büyük bir çoğunluğu, devrim sırasında yok 

olmuştur (Beketova, 1930, s.135).   

Blok, sembolist ağırlıklı “Musaget” (1909-1917) yayınevine “Gece Saatleri” (Noçnıe 

çası, 1911) şiir koleksiyonunu gönderir. Yine aynı yayınevinde, 1911-1912 senelerinde, “Güzel 

Kadına Şiirler”, “Beklenmedik Sevinç” ve “Karlı Gece” eserlerinin ikinci baskısı üç cilt olarak 

yayımlanır (Beketova, 1930, s.141).   

 1912 senesinde Blok, eşiyle birlikte yeni adıyla Dekabristler Sokağının köşesinde yer 

alan 57 numaralı binanın dördüncü katına taşınır. Aleksandr ve Lyubov Mendeleyeva, dokuz 

yıl kadar severek yaşayacakları yeni evlerine taşınmalarının hemen sonrasında yaz ayını 

geçirmek için Şahmatovo’ya giderler (Beketova, 1930, s.179-180) Aynı yıl şairin tamamladığı 

“Gül ve Haç” (Roza i krest, 1912-1913) adlı draması “Sirin” (1912-1914) yayınevi tarafından 

yayımlanır. Eseri çok beğenen Vsevolod Meyerhold, Blok’a: “Daha önce hiç böyle 



 

30 

çalışmamıştın” der (Moçulskiy, 1948, s.347). Savaş vesilesiyle faaliyetlerini sonlandırmak 

zorunda kalan “Sirin” yayınevi dışında, bu dönemlerde Blok’un anlaşmalı olduğu ve aynı 

zamanda redaktörlüğünü üstlendiği yayınevi, “Tropinka” (1905-1912) adlı bir çocuk dergisi 

vardır. Şairin, “Verboçki” (1906) adlı şiiri, ilk kez bu dergi de yayımlanır. Blok ve Lyubov 

Mendeleyeva, 1913 yazını Paris başta olmak üzere, Avrupa’yı gezerek geçirirler. (Beketova, 

1930, s.182-183).   Şair, 1913 yılının sonlarında Müzikal Drama Tiyatrosu’nda sergilenen ünlü 

opera eseri Carmen’e ilgi duyar. Aslında Blok, İspanyol opera sanatçısı Mariya Gay’ın 

performansını daha önce görmüştür ancak etkilenmemiştir. Blok’u bu opera eserinden güçlü bir 

şekilde etkilenmesi, aktris Lyubov Aleksandrovna Delmas’ı, Carmen rolünde izlemesiyle 

birlikte gerçekleşir. Blok, Delmas’ın üstün performansına, çekiciliğine ve İspanyol çingene 

tipine olan uygunluğuna kapılır ve ona âşık olur. Şairin bu aşkının sanatına olan etkisi, 1914’te 

“Carmen” şiirleriyle ortaya koyar (Beketova, 1930, s.192-193).   

Blok, bulduğu her fırsatta Lyubov Delmas ile görüşmeye devam eder. Bu arada ailede bir 

asker olduğu için savaş haberleri birçok kişiden önce Blok’a ulaşmıştır. Aleksandra 

Andreyevna’nın kocası Frants Feliksoviç, seferberlik nedeniyle Peterburg’a çağrılır. 

Kumandasındaki askeri birliği Petergof’a konuşlandıran Frants Feliksoviç, eşiyle birlikte 

buradaki askeri lojmanlara taşınır. Blok, savaş haberlerini heyecan ve bir tür umutla karşılar. 

Şair, aslında savaşa hevesli değildir ancak savaşla ilgili işlere katılmak ve yardım etmek ister. 

Kendisine konumca en yakın olan kaymakamlık heyetinde görev alan Blok, yedek askerlerin 

ailelerine yardım için bağış toplar ve organizasyonla ilgili diğer görevleri yerine getirir. Bu 

arada sanatsal çalışmalarına devam etmekten geri kalmaz. Bu dönemde şair, Apollon 

Grigoryev’in şiir koleksiyonu üzerinde ve Flaubert’in mektuplarının çevirisiyle meşgul olur 

(Beketova, 1930, s.201-202).   

Lyubov Mendeleyeva ise Catherine McAuley’in (1777‐1841) kurucusu olduğu 

“Merhamet Kız Kardeşleri” birliğine dâhil olmak için hazırlık kursuna gidererek hastanelerde 

görev almaya başlar ve ağustos sonunda bir müfrezeyle birlikte görevlendirildiği yere gider 

(Moçulskiy, 1948, s.358). 

Genç şair, 1913 ve 1914 senelerinde yaratıcılığındaki cömertliği ve ilham persini 1915 

senesinde bulamaz. Bu verimsiz senedeki en iyi çalışması, son yurtdışı gezisine dair 

izlenimlerini içeren “Bülbül Bahçesi” (Solovinıy sad,1915) adlı şiiridir. Blok, söz konusu şiir 

dışında aynı yılın kış aylarında Apollon Grigoryev hakkında bir makale kaleme alır (Moçulskiy, 

1948, s.375). 



 

31 

Savaşla ilgili haberleri almak için büyük bir heyecanla gazetelerin takip edildiği bu 

süreçte, Blok’a ilginç bir teklif gelir. Rus İmparatorluğu’nun parçası olan tüm halkların edebiyat 

koleksiyonlarını yayımlamak isteyen Maksim Gorki (1868-1936), ondan sevdiği ve çevirmek 

istediği şiirleri seçmesini ister. Bu isteği geri çevirmeyen şair, Ermenistan, Letonya ve 

Finlandiya asıllı şairlerin eserlerini çevirmeyi üstlenir ancak bununun için Gorki'den kendisini, 

seçtiği halkların dillerindeki şairlerle veya diğer uzmanlarla tanıştırmasını ister. İsveç dâhil dört 

ülkenin temsilcileri şairi ziyaret eder (Beketova, 1930, s.204-205). Şairin zevkle çevirdiği 

şiirlerin hepsi güzeldir ancak Ermeni şair Avetik İsaakyan’ın (1875-1957) şiirlerinin çevirileri 

onun için en iyisidir. Bu yüzden, 1916’da yayımlanan Ermenistan şiir koleksiyonu sonrasında 

Ermeni çevreler kendisine minnettarlıklarını içeren bir telgraf gönderirler (Moçulskiy, 1948, 

s.360). 

Bu arada savaş tüm hızıyla devam etmektedir. Blok’un yaşındaki tüm erkekler, her geçen 

gün savaşa çağrılacakları zamanı beklemektedir. Blok, Almanlara karşı herhangi bir düşmanlık 

beslemediği için savaşmak istemez. Yakın zamanda askere alınmayacağını düşünerek 

Peterburg’taki işleriyle ve Şahmatovo’daki bahçesiyle meşgul olan şair, 1916 Mayıs ayında 

annesine yazdığı mektupta:  

Anne, mektubunu aldım Şahmatovo’ya gitmek istedim ama öte yandan, 

yazmaya başlıyor gibiyim. Nihayet ilham perisini tekrar yakalamayı başaran 

şair bir ay sonra: Anne, nihayet bitti Vozmezdie’nin birinci bölümünü 

bitirdim. Önsözle birlikte 1019 şiirden oluşuyor. Ölçü türü dört ayaklı yamb 

ile yazılmış şiir dizisinin istatistiklerini hesaba katarsak: Lermontov’un, her 

iki kısmı dâhil olmak üzere Demon (Şeytan, 1842) 1139 şiir, Boyar Orşa 

(1842) 1066 şiir, Yevgeni Abramoviç Baratınskiy (1800-1844), Bal (Balo, 

1828) 658 şiir, Eda (1826) 683 şiir ve sadece en büyük poeması olan ve 

Nalojnitsa (Cariye) başlığı altında yayımlanan Tsıganka (Çingene, 1831) 

1208 şiir. Öyleyse, plana göre gerekli olan 2. ve 3. bölümleri ve bir sonsözü 

yazabilirsem, eser Yevgeni Onegin (1833) boyutuna kadar büyüyebilir. 

Niteliği ne olursa olsun, bugünlerde sahip olduğum iş miktarı bazı çalışkan 

şairleri bile geride bıraktı! der (Beketova, 1930, s.207-208).   

Askere alımların yaklaştığı yönündeki söylentiler iyice yayılmaya başlamasıyla birlikte, 

Blok çeşitli askeri birliklere gönüllü olarak katılma fırsatını önceden elde etmeye çalışır. İlk 

olarak, bir akrabasının komutasındaki topçu taburunda hizmet etmeyi düşünür. Birkaç alaya 

daha yerleşmek için yapılan tüm girişimlerden sonra, mesele aniden çözüme kavuşur. Blok, 



 

32 

subay olarak 13. mühendislik ve inşaat ekibinde cepheye yakın bir konumda görev alır 

(Beketova, 1930, s.212-214). Temmuz ayında Peterburg’tan ayrılan şair, bir ay sonra annesine 

gönderdiği mektupta iyi olduğunu ancak sık sık mektup yazamayacağını yazar (Beketova, 

1930, s.214-215).   Şair, ekim ayında bir aylık izin alarak Peterburg’a gider. Ancak eşi Lyubov 

Mendeleyeva, tüm kış sezonu boyunca sergilenecek bir tiyatro oyunu için Orenburg’a 

gittiğinden, şair iznini anlamsızca geçirdikten sonra yeniden askeri karargâha geri dönmek 

zorunda kalır (Beketova, 1930, s.219).   

Yeni yıl öncesinde, şairin annesinin hastalığı daha da ağırlaşır ve tedavi amacıyla bir 

sanatoryuma yatırılmasına karar verilir. Aleksandra Andreyevna, 1917 Şubat ayında Blok’un 

teyzesi Sofya tarafından Kryukova sanatoryumunda kiralanan odaya yerleştirilir (Beketova, 

1930, s.223-224).   Annesinin tedavisi sırasında onu mektupsuz bırakmayan Blok, yazdığı 

mektuplarda bulunduğu ortamın yazmasına engel olmasından dolayı şikayetini dile getirir: 

 Kendimi kötü hissediyorum, çünkü her şeyden çok yoruldum, sonunda var 

olmak değil yaşamak ve iş yapmak istiyorum. . . Yazmak zor çünkü yaklaşık 

20 kişi bağırıyor, konuşuyor, tente çakıyor, satranç oynuyor, sobayı ısıtıyor, 

mandolin çalıyor ve bunlar hepsi aynı anda çalışma saatinde oluyor 

(Beketova, 1930, s.225).   

Mart ayında tekrar izin alarak Peterburg’a gelen Blok, şehirde devrim atmosferinin hâkîm 

olduğunu görür. Annesine yazdığı mektuplarda bunun yalnızca Rusya’da yaşanabileceğini 

belirten şair, her ne kadar tehlikeli olsa da aydınlık zamanların yaklaşmasından memnuniyet 

duyar. Blok, geleceğin Rusya’sını büyük bir demokrasi olarak hayal edebileceğini ifade eder 

(Beketova, 1930, s.227). 1917 Rus Devrimi sırasında tarihte benzer olmayan manzaralara 

tanıklık eden şair, gözlemlerini, yaşadığı yoğun duyguları, heyecanını ve şaşkınlığını annesine 

yazdığı şu sözlerle aktarır:  

 Görünüşe göre her şeyden korkabilirsin, ama endişelenecek bir şey yok, 

özgürlük alışılmadık derecede görkemli, kırmızı bayraklı askeri araçlar, 

kırmızı fiyonklu asker paltoları, çatısında kırmızı bayrak olan bir kışlık saray 

(Beketova, 1930, s.228). Artık her araba, belgeleri kontrol eden gösterişli 

devrimci askerler tarafından kavşak ve köprülerde durduruluyor. Bayraklar 

her yerde sadece kırmızı, ‘toplumun pisliği’ her yerde boyun eğdi, bu da beni 

çok memnun ediyor (Beketova, 1930, s.230).    



 

33 

Burada genellikle zengin burjuvazi veya altın gençlik olarak adlandırılan “toplumun 

kaymağı” sözcüğü yerine şairin “toplumun pisliği” ifadesini kullanması dikkat çekicidir. 

Yalnızca kendisine yakın olan çevrenin bildiği bu ifade, şairin devrime değişime duyduğu 

isteğin bir göstergesidir. 

Birkaç günlüğüne sanatoryuma annesini görmeye giden şair, sonrasında Moskova ve 

ardından Peterburg’a geçer (Beketova, 1930, s.231).  27 Nisan günü müfreze birliğinden aldığı 

telgrafta, görevlendirilme isteğini ve geliş saatini bildirmesi istenen şair, hemen yanıt vererek 

mayıs ortasının son tarih olduğunu belirtir; eğer bu tarih çok geçse, kendisine bilgi verilmesini 

talep eder. Birliğe geri dönmeyi istemeyen şairin durumu, 8 Mayıs’a kadar netlik kazanmaz 

(Beketova, 1930, s.234).   

Bu arada Blok, kendisine teklif edilen yeni görevle ilgili annesine 6 Mayıs’ta bir mektup 

gönderir:  

Bugün beni arayan ve yine ‘Olağanüstü Soruşturma Komitesi’ bünyesinde 

stenografi editörünün yerini almayı, yani sanıkların ifadelerini edebi şekilde 

kaleme almayı teklif eden İdelson'a gideceğim. Bunun için çok para 

ödedikleri için, evde çalışabilirim gibi görünüyor (çok iş olmasına rağmen), 

işime yeterince zaman ayıramayacağım açık olsa da bir uzlaşmaya 

varabilirim (Beketova, 1930, s.235).   

İdelson’la bir araya gelerek komisyonun faaliyetleri hakkında bilgi alan şair, ertesi gün 

neredeyse tamamı asker reviriyle dolu olan Kışlık Saray’a gider. Burada komisyon başkanıyla 

tanışır ve katı bir gizlilik içinde yürütmesi gereken görevine başlar. Blok, birkaç gün sonrasında 

gazetede çıkan bir haberle, Morozov Pyotr Osipoviç (1854-1920), Sakulin Pavel Nikitiç (1868-

1930) ve kendisinin, Aleksandr Tiyatrosu’nun edebiyat komitesinin yerini alacak olan edebiyat 

komisyonuna seçildiğini öğrenir (Beketova, 1930, s.235-236).   

Blok, sorgulamalarda bulunma fırsatı sağlayan yeni işinin karşılığında, ayda 600 ruble 

maaş alır. Kendini tamamen görevine veren şair, bir zamanlar ‘Dekabrist’ mahkumların 

tutulduğu Petropavlovsk Kalesi'nde birçok sorgulamada hazır bulunur. Sorgusunda bulunduğu 

kişiler arasında Rasputin suikastını organize eden (Beletskiy, 1923, s.80-81), 1918’de Vladimir 

İlyiç Lenin’e (1870-1924) yönelik suikast girişimi sonrasında Rus İmparatorluğu’nun diğer 

devlet adamlarıyla birlikte idam edilen ve dönemin polis departmanının başında olan Stepan 

Petroviç Belitskiy (1873-1918) gibi önemli isimler yer alır (Beketova, 1930, s.238).   



 

34 

Blok, Şubat Devrimi’ni (1917) heyecanla karşıladığının ifadesi şu sözlerinde kendini 

gösterir:  

Olan biten her şey beni tatmin ediyor. Kimsenin takdir edemeyeceği bir şey 

oldu, çünkü tarih henüz böyle ölçekte bir olay görmedi. Bu ancak Rusya’da 

olabilirdi. Dakikalar elbette çok tehlikeli ama tehlike varsa kutsanmıştır. Bu 

çok uzun zamandır hayatımızda olmadı, belki de hiç olmadı. Karşımıza çıkan 

sayısız tehlike, şeytani karanlıkta kayboldu (Moçulskiy, 1948, s.387). 

Blok’un, ülkede cereyan eden değişim ve bu değişime karşı duyguları, annesine yazdığı 

mektuplarda hissedilir. 26 Mayıs 1917’de yazdığı mektuplarda: “Her zaman iyimserliğimi 

kaybetmememe rağmen ileride hiçbir şey görmüyorum. Hepsi, hepsi, ‘eski’ ve ‘yeni’, içimizde 

oturuyor, en azından bende. Havada asılı kalıyorum; artık dünya yok, gökyüzü yok. Bütün 

bunlara rağmen, Peterburg yine alışılmadık bir şekilde güzel” (Beketova, 1930, s.241).  Ve 

haziran ayında kaleme aldığı mektuplarında: “Anne, bu aralar şehirde bir ihtilal ve sarayda 

toplantılar var. Muhtemelen gazetelerden devrimi öğreneceksiniz; aslında her şey her zaman 

olduğu gibi çok daha basit. Güzel şeyler var (şimdiye kadar yeterli değil), aptallık var, kasvet 

var ...” ifadelerine yer verir (Beketova, 1930, s.246).   

Temmuz ayında artık şehirde silah sesleri her yerde duyulur haldedir. Geleceği 

görememekten yakınan şairin kafası karışıktır. Kendisini işine vererek tüm kötü 

düşüncelerinden kurtulduğunu düşünen Blok, meclise sunulması amaçlanan “Eski Rejimin Son 

Günleri” (Poslednie dni starogo rejima) başlıklı makalesini Nisan 1918’de tamamlar. Ancak 

Ekim darbesi ve meclisin dağılmasından sonra, makale asıl anlamını yitirmiş ve şairin elinde 

kalmıştır. Yedi belgeyle desteklenen makale, şairin ölümünden sonra “Alkonost” yayınevi 

tarafından “İmparatorluk İktidarının Son Günleri” (Poslednie dni imperatorskoy vlasti, 1921) 

başlığıyla yayımlanır. “Kurucu Meclis”’in çöküşü, 25 Ekim darbesi ve Brest-Litovsk 

Antlaşması (1918), şairin devrimin arındırıcı gücüne olan inancını arttırır. Blok’ta neşeli bir ruh 

halinin oluşmasını sağlayan bu durum, en tepe noktasına “Oniki” (Dvenadtsat, 1918) ve 

“İskitler” (Skifı, 1918) poeamalarının dizilerini yazdığı sırada ulaşır (Beketova, 1930, s.256-

257).  Bolşevizm ateşi içinde sadece sıradan halk için değil aynı zamanda Rus aydınları içinde 

oldukça zorlu bir dönemde kaleme alınan poemalar, karanlık bir atmosferin hâkim olduğu 

yılların eserleridir. İlk kez 1918’de “Emek Bayrağı” (Znamya truda) gazetesi ile “Bizim 

Yolumuz” (Naş put) dergisinde ve ayrıca Moskova yayınevi tarafından ayrı bir kitap olarak 

basılan “Oniki” ve “İskitler” tam bir fırtınaya neden olur. Eserler, bir tarafta coşkulu bir 

sempatiyle diğer tarafta ise düşmanca ve kötü niyetli olarak karşılık görür. Bazıları “Oniki” 



 

35 

şiirini Bolşevik inancının bir yansıması olarak görürken, diğerleri Bolşevizm üzerine bir hiciv 

çalışması olarak değerlendirir. Aynı şekilde içinde önemli tezleri barındıran ve bir ulusal kimlik 

arayışı olarak değerlendirilen “İskitler” poeaması da uzunca bir süre çağdaşlarının tepkisini 

üzerine çekmiştir. 1917 ve 1918 yılları Peterburg ve Rusya’nın geri kalanı için hayat koşulları 

açısından en zor zamanlardır. Erzak kıtlığı ve fiyatlardaki artış, Peterburg sakinlerinin çoğunun 

açlıktan ölmesine neden olur. Blok ve Lyubov Mendeleyeva’da yeni hayat koşullarına uyum 

sağlamakta zorlanırlar. Şair, bu dönem zamanını sıkça uğradığı “Emek Bayrağı” gazetesinde 

geçirir. Aynı gazetede şairin devrim beklentisiyle yazdığı “Aydınlar ve Devrim” (İntelligentsiya 

i revolyutsiya) başlıklı makale dizisi yayımlanır. (Beketova, 1930, s.258-259). 1918’de 

geçimini sağlamak için Blok’un daha çok çalışması gerekir. Başta sanat olmak üzere kalem 

aldığı pek çok makale, Moskova’da “Jizn” (Hayat, 1918) gazetesinde ve Peterburg’ta “Jizn 

iskusstva” (Sanat Hayatı, 1918-1922) gazetelerinde yayımlanır (Moçulskiy, 1948, s.414). 

Şairin iş durumu “Olağanüstü Soruşturma Komitesi”’nin kaldırılması sonrası kritik bir 

hal alır. İşsiz kalan şair ya askere gitme ya da memuriyete girme seçenekleri arasında seçim 

yapmak zorunda kalır. Blok, her ne kadar iki seçeneği istemese de şansını kötünü iyisi olarak 

gördüğü kamu hizmetinden yana kullanır. Bu sayede gücünü boşa harcamamayı, büyük 

fedakârlıklar pahasına ve kişisel yaratıcılığının zararına olsa bile faydalı olmayı düşünür.  

1917 sonbaharında, kısa süreliğine olsa “Aleksandr Tiyatrosu Edebiyat Komitesi”’nin 

yerini alan edebiyat komisyonunda çalışan Blok, 1918’in başında yeni hükümetle birlikte 

‘Tiyatro Bölümü Repertuar Komisyonu’ üyeliğine davet edilir (Moçulskiy, 1948, s.395). 

Sonrasında, birçok önemli ismin üyesi olduğu Repertuar Komisyonu Başkanlığına seçilen şair, 

büyük bir umut ve şevkle çalışmaya koyulur. Blok’un sorumlulukları arasında tiyatro 

salonlarına sık sık ziyaret etmenin yanı sıra, eski ve yeni oyunları incelemek yer alır. Yönetimini 

üstlendiği komisyonda sanat sevgisi olan genç ve yetenekli kişilerle çalışan Blok, öncesinde 

sansürlenmemiş ve birikmiş oyunları gözden geçirir. İncelenen oyunlar kendisinin ve 

komisyonun onayından geçtikten sonra, tiyatro bölümü yayınevi tarafından basılır. 1919 da 

tiyatro bölümü yayınevi hem Rus hem de yabancı klasik repertuarlardan bir dizi oyunun yanı 

sıra yeni yazarların oyunlarını yayımlar (Beketova, 1930, s.262-263). Tiyatro Bölümü 

Repertuar Komisyonu görevleri arasında, sadece eserlerin seçilerek yayımlanması değil aynı 

zamanda kırsalda tiyatronun geliştirilmesi, en iyi repertuarlara sahip oyunlara sahip olmaları 

için imkân sağlanması ve bunların kırsal tiyatrolarda sahnelenmesi için bir eğitmen kadrosu 

oluşturması yer almaktadır. Şair, zevkle üstlendiği bu yeni işine bütün enerjisini verir. Ancak 

kısa süre sonra, uzun uğraşlar verdiği geniş planlamalarının maddi yetersizliklerden dolayı 



 

36 

yalnızca kâğıt üzerinde kaldığına ikna olur. Tüm çabalarının boşa olduğunu gören şair, 

komisyon başkanlığından istifa eder ve sadece komisyon üyesi olarak görevde kalır (Beketova, 

1930, s.264) 

1918 yılının mart ayında şair, Novgorod’a taşındığından beri uzun süredir görmediği üvey 

kız kardeşi Angelina’nın ölüm haberini alır. Blok, “Merhamet Kız Kardeşleri” birliği revirinde 

görevi sırasında omurilik ve beyin iltihabına yakalanarak 27 yaşında ölen Angelina’nın anısına, 

“Yambı” (Yamblar, 1907-1914) şiir dizisine adar (Moçulskiy, 1948, s.414). 

Şair, Nisan 1918’de hükümetin büyük bir bütçe ayırdığı yeni işine başlar. Gorki’nin 

liderliğinde “Dünya Edebiyatı” (Vsemirnaya literatura, 1918-1924) yayınevi bünyesinde 

edebiyatın çok sayıda bölümünü yönetmeleri için davet edilen yazarlar arasında Blok’ta yer 

alır. Blok, Alman şair Heinrich Heine’nin (1797-1856), toplu eserlerinin editörlüğünü üstlenir. 

Nevski Bulvarı üzerinde, genişçe bir binada faaliyetlerine başlayan “Dünya Edebiyatı” 

yayınevi, Slav dilleri hariç tüm Avrupa dillerinde hem yeni hem de eski çevirileri kabul ederek 

yayımlar. Blok, başlarda bu işe büyük sempati duyar ve işler sorunsuz bir şekilde ilerler. Ancak 

zamanla Gorki ve diğer yazarlarla özellikle de Nikolay Stepanoviç Gumilyov (1886-1921) ile 

işe dair pek çok konuda fikir ayrılığı yaşamaya başlar (Moçulskiy, 1948, s.418). Gorki, özellikle 

halk kütüphanesi için eser seçiminde, yazarların sanatla ilgisi olmayacak ölçütlere göre tercih 

edilmesinin yanı sıra keyfi tavırlar da sergiler. Bu durum, şairin görüşlerini somutlaştırması 

önünde bir engel oluşturur ve her yerde muhalefetle karşılaşmasına neden olur. Genç şair 

isteksizce çalışmaya devam ettiği bu yeni görevinde, uzun toplantılar ve üstlendiği işlere 

oldukça çok zaman harcamak durumunda kalır (Beketova, 1930, s.266-267). Neredeyse tüm 

gününü resmi görevlerle geçirmek zorunda kalan şair, sevmediği ve istemediği işler yüzünden 

kendini kısıtlanmış hisseder. Blok, özgür yaratıcılığı hizmetle birleştirmenin imkânsız 

olduğunu ve kendisini zorlayan görevinin ilham perisinin sesini iyiden iyiye kestiğini inanmaya 

başlar. Bu nedenle şair hem zaman hem de özel bir ruh hali ve atmosfer gerektiren ciddi 

çalışmalar yapamaz.   

Blok ve ailesinin yaşam koşulları yeni kazançlar sayesinde iyileşmeye başlar. 1918 

sonbaharında, Lyubov Mendeleyeva, “Komedyenlerin Durak Yeri” (Prival komediantov, 1916-

1919) adlı sanat kulübünden davet alır ve burada belirli bir ücret karşılığında her akşam “Oniki” 

poemasını okur. Bu yeni işten sağlanan gelir, aile ekonomisine artı bir destek sağlar. Blok ve 

eşi, yeni gelirler sayesinde artık açlık tehlikesi ortadan kaldırmış ve kış için gerektiği kadar 

yakacak odun stoklamışlardır. Ancak bu maddi yönlü iyileşmelere ulaşana kadar yeni hayat 

koşullarına uyum sağlamaları gerektiğinden bazı eşyaları satmak zorunda kalmışlardır. Şairin 



 

37 

yaşamında kış ayları zor geçen zamanlardır. Bunun nedeni sadece şairin soğuktan etkilenmesi 

değil aynı zamanda karanlık geçen ekim ve kasım aylarının sinirlerini olumsuz yönde 

etkilemesidir. Karanlık geçen bu zamanlar Blok’un şiirlerinde yansımasını bulur (Beketova, 

1930, s.268-269).  

Blok, annesi ve üvey babası için, kendi dairesinin bulunduğu binada yeni bir ev bulur. 

Aleksandra Andreyevna, taşındığı dört odalı bu yeni evde, oğluna yakın olmaktan çok memnun 

kalır ve şairin ölümüne kadar bütün aile aynı binada yaşarlar (Moçulskiy, 1948, s.419). 

Blok ve ailesi, ‘Ekim Devrimi’nin yıldönümünü gerçek proleterler ve devrimciler gibi 

kutlarlar. 1918 yılının sonuna kadar iki ayrı kurumda çalışarak geçiren şair, bir sonraki senede 

yoğun iş temposuna devam eder. Tiyatro Repertuar Komisyonu başkanlığı görevinden 16 

Şubat’ta ayrılan Blok’a, yeni bir teklif gelmesi fazla uzun sürmez ve Gorki’nin eşi Mariya 

Fyodorovna Andreyevna’nın (1868-1953), ısrarlı daveti üzerine ‘Bolşoy Tiyatrosu’nda 

yönetmenlik bölümü başkanlığı görevini kabul eder. Tiyatro çalışanları tarafından iyi şekilde 

karşılanan Blok, daha çok klasik bir repertuara sahip tiyatronun toplantılarına başkanlık 

etmenin yanı sıra metinlerin düzeltilmesi, oyunların tercümesi, yeni oyunların okunması ve 

değerlendirilmesi gibi görevleri yerine getirir (Moçulskiy, 1948, s.420). 

Şair, ‘Bolşoy Drama Tiyatrosu’nda oyuncuların mesleki gelişimi ve tiyatronun seviyesini 

yükseltmek için hiçbir çabadan kaçınmaz. Blok’a bu yeni görevi karşılığında küçük bir maaşla 

birlikte peynir, tatlı, yağ ve un gibi erzak desteği sağlanır (Moçulskiy, 1948, s.421). Aynı 

zamanda ‘Dünya Edebiyatı’ yayınevindeki görevine devam eden şair, yeni yıldan itibaren 

İvanov-Razumnik (1878-1946) ile “Özgür Felsefe Derneği”’nin (Volnoy Filosofskoy 

Assotsiatsii, 1919-1924) kurulması konusunda görüşmelere başlar. Ancak bu konu 

sonuçlanmadan Blok’ta dâhil olmak üzere derneğin kurucuları ve katılımcıları arasında yer alan 

İvanov-Razumnik, Remizov, Petrov-Vodkin (1878-1939), ‘Sosyalist-Devrimci Parti'ye üye 

oldukları şüphesiyle tutuklanırlar.  Blok, üç gün sonra serbest bırakılır ve derneğin açılışı ancak 

1919 baharında gerçekleşir. Şair, derneğin ilk toplantısında “Hümanizmin Çöküşü” (Kruşenie 

gumanizma) başlıklı raporunu okur. Şair daha sonra iki ay kadar hizmet vereceği ‘Sanatsal 

Edebiyat Emekçileri Birliği’ (Sayuz deyateley hudojestvennoy literaturı) ne davet edilir 

(Beketova, 1930, s.273-274). 

Blok, bu zor zamanlarda sadece kendini ve eşini düşünmez, aynı zamanda annesine ve 

teyzesine de yardım etmeye çalışır. Her ne kadar para ve erzak konusunda elinden geleni 

yapmaya çalışsa da tam anlamıyla eski günlerdeki imkânları sağlaması mümkün olmaz. Annesi, 



 

38 

ekonomik sıkıntılardan dolayı evdeki hizmetçileri işten çıkarır ve çamaşır yıkamak dışında evin 

tüm işeriyle bizzat kendisinin ilgilenmek zorunda kalır. Üvey babası Frants Feliksoviç ise baş 

gösteren sağlık sorunlarına rağmen, yoğun iş temposunda çalışmaya ve uzak görevlere gidip 

gelmeye devam eder. Teyzesi Mariya’da, Peterburg’un kasvetli ve zor zamanlarından payına 

düşeni alır. Mariya Beketova, yeni bir sinir krizi atağı geçirmesi üzerine, Peterburg’a kıyasla 

ekonomik anlamda daha ucuz bir hayat yaşayabileceği, Luga kasabasında bir daireye yerleşir 

ve uzunca bir süre orada yaşar. Beketov ailesinin en sağlıklı ve en güçlü bireyi olarak gösterilen 

diğer teyzesi Sofya ise, 1919’un mart ayında Moskova’da hayata gözlerini yumar (Beketova, 

1930, s.275). 

Yaz boyunca da Blok ve ailesi sıkıntılar yaşamaya devam eder. Blok ve Lyubov 

Mendeleyeva, oturdukları daireden çıkarılmak istenir ve bu sorun bir şekilde bertaraf 

edildiğinde, bu kez de kendilerinden bazı yüksek vergiler talep edilir. Her iki sorunun 

çözümünde Lyubov Mendeleyeva’nın çevresi, önemli rol oynar. Şairin çalışmalarını evde 

rahatça sürdürebilmesinin önünde bir diğer engel ise elektrik kesintisidir. Gazyağı bulmak 

neredeyse imkânsızdır ancak Lyubov Mendeleyeva, eşinin çalışabilmesi için zorda olsa mum 

bulmayı başarır. Fakat bu kez de Lyubov Mendeleyeva, kendi çalışmalarını gecenin loş ışığında 

sürdürmek zorunda kalır. 1919-1920’li yıllarda elektriğin olmaması, dükkânların kapalı olması 

ve telefonların kullanımının kısıtlılığı, şairin ruh halinin her geçen gün daha da kötüleşmesine 

neden olur. Bu durum, Blok’un yaptığı çalışmalarının sonuçlarından memnun kalmasını da 

engeller. Öte yandan, şairin ‘Dünya Edebiyatı’ yayınevi’ndeki çalışmaları, çalışanların büyük 

çoğunluğunun ona karşı olumlu tutumuna rağmen, Maksim Gorki ve Nikolay Gumilyov ile 

giderek artan anlaşmazlığı sekteye uğrar (Beketova, 1930, s.276-277). 

Ocak 1920’de, Frants Feliksoviç zatürreden hayatını kaybeder. Blok, ağır geçirdiği soğuk 

algınlığına rağmen, üvey babasının cenaze işleriyle bizzat ilgilenir. Aleksandra Andreyevna, 

eşini kaybetmiş olmanın etkisiyle, iyice zayıf düşerek bronşite yakalanır. Şair, annesiyle bizzat 

ilgilenmek için onu kendi evine taşır ve kısa zamanda sağlığına kavuşmasını sağlar. Oturdukları 

dairenin boşaltılması konusu tekrardan gündeme getirilince, bu kez eşini ve bazı eşyalarını 

alarak, bir alt kattaki annesinin yanına taşınır. Daha az yakacak oduna ihtiyaç duymaları ve 

bunun yanı sıra hasta olan Aleksandra Andreyevna’nın, ikinci kata daha rahat taşınabilmesi 

durumu, Blok tarafından neredeyse bir avantaj olarak görülür. Ayrıca eski eşyaların elden 

çıkarılması, bir miktarda olsa aile bütçesine katkı sağlar. Elden çıkarılması düşünülen eşyalar 

arasında, Blok’un çalışma masası da vardır. Aleksandra Andreyevna, oğlunun masasının yerine 

babası Andrey Beketov’un daha büyük ve daha iyi olan masasını koymayı ister, ancak Blok 



 

39 

şiirlerinin birçoğunu kendi çalışma masasında yazmış olmasından dolayı bu fikre sıcak 

bakmayarak eskisini kullanmayı tercih eder (Beketova, 1930, s.278-279). 

Şair için bütün kış mevsimi renksiz ve keyifsiz bir havada geçer. Blok, artık yalnızca 

görevini yerine getirmek için çalışmakta ve devrime olan inancı yavaş yavaş sönmektedir. 

Çevresindeki her şey onun için gri ve donuk bir hal almış, bu da yaşadığı hayal kırıklığının 

derin bir üzüntüye dönüşmesine neden olmuştur. Blok, artık ‘devrim müziğini’ duyamaz. Artık 

her şey açlığa karşı verilen sıkıcı bir ekmek mücadelesine dönüşmüştür. Şair, her iki kurumda 

da zorlanarak yerine getirdiği görevlerinin yanı sıra, Kızıl Ordu için düzenlenen temsillerde 

kullanılmak üzere açılış ve kapanış konuşmaları ile sanatsal eserler üzerine çok sayıda inceleme 

yazısı kaleme alır. Kış aylarında sürdürmeye çalıştığı bu yoğun tempo, şairin hem yorulmasına 

hem de ve sonuç olarak yaklaşık bir ay süren şiddetli bir gribe yakalanmasına neden olur 

(Beketova, 1930, s.280). 

1920’de, 1898-1903 yılları arasındaki seçilmiş şiirlerini içine alan “Geçmiş Günlerin 

Ötesinde” (Za granyu proşlıh dney) çalışmasıyla birlikte, 1907-1916 yılları arasını kapsayan 

altmışa yakın şiir, “Gri Sabah” (Sedoe utro) adlı derlemesinde yayımlanır (Moçulskiy, 1948, 

s.427). 

Aynı yılın bahar aylarında şair, Rusya genelinde tanınmış edebiyat akşamları organizatörü 

Fedor Evseeviç Dolidze’nin (1883-1977) daveti üzerine Moskova’ya gider. Blok, mali 

durumunu düzeltmek için kabul ettiği bu geziden oldukça memnun kalır ve Peterburg’a enerjisi 

yenilemiş olarak döner. Dönüşünden hemen sonra Moskova’dan şair Nadejda Aleksandrovna 

Pavloviç (1895-1980) Blok’a, Moskova’da olduğu gibi Peterburg’ta da ‘Şairler Birliği’ kurmayı 

teklif eder. Blok, projenin başarılı olacağına inanmaz ancak bu teklifi geri çevirmez. Ancak, 

‘Şairler Birliği’ başkanı seçildikten sonra, çok uğraş verse de birçok sıkıntılarla mücadele etmek 

zorunda kalır. Bu sorunlardan en büyüğü, Peterburg şairleri arasında dayanışmanın olmamasıdır 

(Beketova, 1930, s.283-284). Blok’un birliğe bağlı olan pek çok şaire hitap etmiyor olması, 

yapılan bir sonraki seçimlerde kendini gösterir ve Nikolay Gumilyov yeni birliğin başkanı 

olarak seçilir. Bu durum, bir bakıma birliğin işleriyle artık uğraşmak istemeyen şairin hayatını 

kolaylaştırır (Beketova, 1930, s.285-286). 

1920 senesinin yaz ayları, Blok’un bulduğu her fırsatta stresten uzaklaşarak gücünü 

toplamak adına bol bol yüzdüğü ve doğada yürüyüşler gerçekleştirdiği bir zaman dilimidir. Aynı 

yılın ekim ayında, uzun süredir hiçbir tiyatro oyununda rol almayan Lyubov Mendeleyeva, 

Sergey Radlov’dan ‘Halk Komedisi’ tiyatrosuna katılma teklifi alır. Paraya ihtiyaçları olduğu 



 

40 

bir dönemde gelen bu teklifi, Lyubov Mendeleyeva isteksiz olmasına rağmen geri çevirmez ve 

zamanla yeni işini benimseye başlar. Ancak Lyubov Mendeleyeva’nın gün boyu provalarla 

meşgul olması, ona derin bir sevgiyle bağlı olan ve sürekli iletişimine ihtiyaç duyan Blok’a ağır 

gelir. Önceki yıllarda da eşinin evden uzak kalmasından hoşnut olmayan şair, artık onu daha 

çok özlediğinin farkına varır. Lyubov Mendeleyeva’nın önemsemediği bu durum en çok şairin 

annesini endişelendirir (Moçulskiy, 1948, s.432). 

Blok, “Puşkin’in Evine” (Puşkinskomu Domu) adlı son şiirini, 29 Ocak 1921’de yazar. 

İlk kez ‘Sanat Evi’ (Dom iskusstv) dergisinde yayımlanan eseri, “On iki” ve “İstkitler”’den 

sonra yazdığı tek ve son eseridir. Eser, yaşadığı dönemin havasızlığından yakınan şairin duygu 

ve düşüncelerini açık bir şekilde ortaya koyan bir veda konuşmasını andırır. 

Puşkin! gizli özgürlük 

Şarkısını senin ardından söyledik! 

Bize kötü havalarda bize yardım et, 

Sessiz mücadelemizde bize destek ol! 

Пушкин! Тайную свободу 

Пели мы вослед тебе! 

Дай нам руку в непогоду, 

Помоги в немой борьбе! (Anenkov, 1980, s.133). 

1921 yılının kış aylarında şair kalp bölgesinde bir ağrı hisseder ancak önemsemez ve 

doktora gitmez. Ancak yavaş yavaş ilerleyen hastalık, şairi daha da kasvetli bir ruh hali içine 

çeker (Beketova, 1930, s.290). Blok, günlüğünde 1921 yılının ilk beş ayı için hayatını şu 

sözlerle özetler: “İlk beş aydaki yetersiz ve kasvetli hayatımız; Lyubov Mendeleyeva ve annem 

arasındaki ilişki…. Hastalığım büyüdü, yorgunluk ve hüzün beni kemirdi, dairemizde sadece 

ben sessizdim. Şubat ayında Şairler Birliği'nden atıldım ve Nikolay Gumilyov başkanlığa 

seçildi.”  (Moçulskiy, 1948, s.433). 

Blok, gururu yüzünden kimseye itiraf etmese de genç şairlerin nankörlüğünden ve 

Gumilyov’un intacı düşmanlığından rahatsız olmuştur. Şair, kış boyunca hastalığından şikâyet 

etmek bir yana, bodrumdan yakacak odun taşımaya ve geceleri çalışmaya devam eder 

(Moçulskiy, 1948, s.433-434). 



 

41 

Mariya Beketova, kaleme aldığı çalışmasında şairin hasta düşmesini hem sarsılmaz bir 

doğruluk ve vicdanla çalışmasına hem de Rusya’nın içinde bulunduğu duruma karşı hislerine 

bağlar. Beketova ayrıca, Blok’un çevresel şartlardan duyduğu rahatsızlığa ve yurt dışına gitme 

isteğine karşın ülkesini terk etmeyi düşünmediğini çünkü Rusya ile ilgili şiirlerinde yer verdiği 

gibi hastayken vatanını terk etmeyi ihanet olarak gördüğünü ifade eder. Aslında Blok ve eşi 

birlikte yurt dışına çıkmak için dokunulması yasak olan bir birikim ayırmıştır ancak şair bu 

hayalini ülkedeki ortamın sakinleşmesi sonrasında gerçekleştirmeyi planlamıştır. Mariya 

Beketova ayrıca, şairin eşi ile annesi arasındaki çatışmadan ciddi şekilde etkilediğini ve bu 

durumun kendisini yıprattığını vurgular (Beketova, 1930, s.291-292). 

Nisan ayının ortalarında hastalığın ilk ciddi belirtileri kendini iyide iyiye göstermeye 

başlar ve Blok, 1 Mayıs’ta Moskova’ya gerçekleştirdiği seyahatini yarıda kesmek zorunda 

kalarak Peterburg’a geri döner. Şair, Moskova’da bulunduğu sırada bir doktora görünür ancak 

doğru teşhis konulamaz (Beketova, 1930, s.294-295). Peterburg’a dönüşü sonrasında kalp 

hastalığının ilk atağını geçirmesiyle birlikte çağrılan doktor, şairin her iki kalp kapağında 

iltihaplanma olduğu teşhisini koyar. Şair, ilk atağın ardından geçen üç ay içinde iyice zayıflar 

ve nefes darlığı çekmeye başlar. İlaç bulma konusunda yaşanan zorluklar, arkadaşlarının 

özverili uğraşlarıyla çözülmeye çalışılır (Beketova, 1930, s.297). Blok, iyi beslenme ve ilaç 

tedavisiyle biraz olsun kendini toparlamaya başlar. Doktorunun hastalığının başından itibaren 

Finlandiya’da bir sanatoryuma gitmesi gerektiği yönündeki ısrarı üzerine, hazırlıklara başlanır. 

Blok, daha önce de birçok kez yaptığı gibi, karısıyla birlikte gideceği sanatoryumda iki ay 

kalmayı ve iyileşerek geri dönmeyi planlar. Ancak bu kez eşinin de yardımıyla arşivini 

düzenlemeye başlar. Blok, gereksiz mektupları ve notlarını yakar. Geri kalan her şeyi sıraya 

koyarak listesini tamamlar. Haziran ayında gelen genel rahatlamanın ardından hastalık tekrar 

şiddetlenir ve sanatoryuma götürülmesine karar verilir (Beketova, 1930, s.298-299). Gorki’nin 

bizzat üstlendiği Finlandiya'ya gitme izni konusundaki girişimlerde ise sorunlar çıkar. İzin 

alınana kadar şairin durumu daha da kötüleşir. Blok, zayıf düşmüştür ve yerinde kıpırdatılmama 

derecesinde durumu kötüleşmiştir. Kalp hastalıklarında her zaman sürprizler olabileceği 

düşüncesiyle, Lyubov Mendeleyeva’nın refakatinde yurtdışına çıkarılması kararlaştırılır ancak 

onun içinde ayrıca izin alınması gerekir. Beklenen izin ancak Blok’un ölümünden sonra gelir 

(Beketova, 1930, s.300). Şair, 7 Ağustos 1921 Pazar günü sabah saat 10’da hayata gözlerini 

yumar (Beketova, 1930, s.303). 

  



 

42 

  



 

43 

3. RUS EDEBİYATINDA SEMBOLİZM 

Sembolizm estetiğinin temelleri, 1860-1870'lerde Fransız sembolist şairler Paul Verlaine 

(1844-1896), Artur Rimbaud (1854-1891), Stephane Mallarme (1842-1898) Comte de 

Lautreamont (1846-1870) tarafından atılır (Kryuçkov, 2002). Her ne kadar ‘Sembolizm’ 

(1890—1910) hakkında söylentiler, 1890’lı yıllarda duyulmaya başlasa da Rus sembolizminin 

ortaya çıkış ve gelişim tarihi aslında uzun bir zaman dilimini içine alır. Kendi içinde hayli 

karmaşık olan bu yeni edebiyat akımı, 19.yy. sonları ve 20. yy.’ın başlarında Avrupa kültürünü 

saran derin bir krizin ürünüdür. Bu krizi, sosyal anlamda beklentilerin hayal kırıklığı, ruhsal 

anlamda yeniden bir doğuşun tezahürü olarak açıklamak mümkündür. 

 Ortaya çıkan bu yeni modernist eğilim, yarım asırlık Rus edebiyatının realist geleneğinin 

sona ermesine neden olur. Yeni sanatsal romantizmin yolu olarak görülen sembolizm akımı 

içinde iki farklı gruplaşma söz konusudur. Bunlardan ilki, 1900’lerin başında sanatı Tanrı’yı 

arayan fikirlerle ilişkilendiren kıdemli veya eski kuşak olarak adlandırılan Dmitriy 

Merejkovskiy (1866 – 1941), Nikolay Maksimoviç Minksiy (1855-1937) ve Zinaida 

Gippius’un (1869 – 1945) başını çektiği topluluktur. Daha sonraları eleştirmenler tarafından 

‘dekadan’ olarak adlandırılan bu isimler aynı zamanda aralarında Valeriy Bryusov ve 

Konstantin Balmont’un da yer aldığı eski kuşak sembolistler olarak anılırlar. Bu oluşumu 

yüzyılın başında edebiyata giren ve ikinci kuşak veya diğer adıyla yeni kuşak sembolistler 

olarak adlandırılan topluluk izler. Genç sembolistlerin önde gelenleri arasında ise Blok, Andrey 

Belıy, Vyaç. İvanov ve Rus düşünür Solovyov yer alır. Bu gruplaşmalar arasında sürekli olarak 

tartışmalar yaşansa da bu durum birbirine tamamen zıt düşüncelerden kaynaklanmaz 

(Grigoryev, 1983, s.419-420). Gerçekçi sanatın ortak reddi noktasında birleşen bu grupların 

ayrıldıkları nokta, savundukları temel felsefe doğrultusunda sanatsal amaçları ve dünyayı 

algılama biçimleri arasındaki farklılıktan kaynaklanmaktadır (Aksüt, 2018, s.38). Nitekim 

realizm, sembolistler için ‘fotografik’ ve yaratıcı olmayan kanatsız bir sanattır. Önde gelen 

sembolist şair Balmont: “Sembolik Şiir Üzerine Temel Sözler” (Elementarnıe slova o 

simvoliçeskoy poezii, 1900) adlı makalesinde: “Realistler her zaman sadece gözlemcidir, 

sembolistler ise her zaman düşünürdür” der (Balmont, 1990). Balmont’a göre sembolist sanatçı 

benzersiz olan kaba gerçeklikten tatlı bir rüya, bir efsane yaratır. 

Edebiyatta ‘dekadan’ adı verilen sembolistlerin ilk kuşağı, eserlerini C. Baudelaire'in, F. 

Nietzsche ve E. A. Poe'nun etkisi altında yazmaya başlarlar. Ancak bir süre sonra sembolistler 

bu yeni akımı ‘Ruslaştırırlar’ (Özkaya, 1990, s.411). Özünde birbirinden tamamen farklı olan 



 

44 

dekadan ve sembolist kavramlarının, o dönemde henüz birbirinden ayırt edilemediğini 

vurgulamak gerekir (İvanov-Razumnik, 1997, s.214). Volinskiy Akim Lvoviç (1863-1926) 

sembolizm ve dekadanlığın birbirine tamamen zıt olduğunu ve hatta sembolizmin yanında 

adının bile geçmemesi gerektiğini savunur ve ekler:  

Dekadanlar ‘saf’ sanata (sembolizm olmadan), seslere, sembolizmi de 

reddeden bireyciliğe kaçıyorlar. Dekadanlık doğdu, ölmek için çabaladı ve 

öldü, hasta ve zayıftı. Dekadan mantıktan, anlayışın saflığından korkuyordu. 

Sembolizm, geniş ve açık sakinliği içinde, aklın ışığındadır. Sembolizm 

doğmadı ve bu nedenle ölemez (Volinskiy,1929, s.18-19).  

Sembolistleri, “iğrenç bir şekilde gururlu ve soğuk” olarak tanımlayan (Grigoryev, 1983, 

s.457) ama aynı zamanda profesyonel sanat becerilerini takdir eden Maksim Gorki (1868-

1936), dekadan şiiri hakkında: “Karamsarlık ve gerçekliğe tam bir kayıtsızlık, gökyüzünde bir 

yerde tutkulu bir dürtü ve kişinin güçsüzlüğünün bilinci, şairlerin yüreklerinde kutsal ruhun 

yokluğu bunlar yeni şiirimizin ana notları ve temalardır.” değerlendirmesini yapar (Grigoryev, 

1983, s.428). 

Rusya’da dekadan teriminin geniş kitleler tarafından duyulması, Max Nordau’nun (1894-

1923) 1893’te tercüme edilen “Dejenerasyon” (Vırojdenie) kitabıyla gerçekleşir ancak ilk 

dekadan beyanlarını ortaya koyan ve sonrasında ‘Sembolizmin Büyükbabası’ olarak 

adlandırılan Nikolay Maksimoviç Minskiy’dir (1855-1937). Sanatçı 1880’lerin ikinci yarısı 

sonrasında kaleme aldığı “Eski anlaşmazlık” (Starinnıy spor, 1884) adlı makalesiyle ‘saf sanat’ 

sorununu ele alarak gündeme taşır ve sanatın ‘gazetecilikten’ kurtarılarak kendi kendine yeter 

hale gelmesini savunur. Aynı zamanda şiirin eski demokratik ilkelerden kopmasından da söz 

eden şair, “İthaf” (Posvyaşçenie, 1896) adlı şiirinde: “Eski zincirleri kırıyorum, yeni dualar 

söylüyorum” der (Grigoryev, 1983, s.421). Yeni dualarında felsefi ve idealist görüşlerini 

yansıtan Minskiy, “Vicdan Işığında. Hayatın Amacı Hakkındaki Düşünceler ve Düşler” (Pri 

svete sovesti. Mısli i meçtı o tseli jizni, 1890) adlı kitabında bencilliği ve bireyciliği insan 

doğasının temeli olarak ilan ederek eski insan sevgisinden vazgeçer. Minskiy, ayrıca tüm ahlaki 

kavramların göreliliğini kabul eder ve ona göre anlaşılmaz olanı anlamayı mümkün kılacak olan 

insan ruhundaki mistik ateşin memnuniyetle karşılanması gerektiğini savunur. İyi ile kötüyü 

artık eşit gösteren bu kitap, sivil ideallere olan inancını yitirmiş, 80’lerin bir kısım aydınları için 

o zamanın bir tür işareti haline gelir.  



 

45 

Rusya’da yeni şiir okulunun bayrağı haline gelen sembolistler kelimesi, 

Merejkovskiy’nin 1892’de Peterburg’ta yayımlanan “Semboller” (Simvolı) adlı şiir derlemesi 

ile ortaya çıkar. Bu önce dekadan ve daha sonra sembolist olarak adlandırılacak “yeni şairlerin” 

okuludur. (Kolobaeva, 2000, s. 10). 

Konstantin Balmont, sembolik şiiri daha net nasıl tanımlayabiliriz? sorusuna detaylı bir 

yanıt verir:  

Bu, iki içeriğin zorla değil, organik olarak birleştiği şiirdir: gizli soyutlama ve 

bariz güzellik, bir yaz sabahı bir nehrin sularının güneş ışığıyla uyumlu bir 

şekilde birleşmesi kadar kolay ve doğal bir şekilde birleşir. Bununla birlikte, 

şu veya bu sembolik eserin gizli anlamına rağmen, dolaysız somut içeriği her 

zaman kendi içinde eksiksizdir, sembolik şiirde bağımsız bir varlığa sahiptir, 

gölgeler bakımından zengindir (Balmont,1929, s.26). 

Konstantin Balmont’un çağdaşı olan Volinskiy Lvoviç, bu detaylı tanımdan daha kararlı 

bir şekilde sosyal sorunları reddeder. Volinskiy, kendisi için pozitivizmden ayrılamaz olan 

felsefi materyalizmi kategorik olarak karşı çıkar ve özünde onu natüralizme indirgeyen Rus 

edebiyatının gerçekçiliğini şiddetle kınar. Kısaca: “Dekadan sanatın materyalizme karşı bir 

tepkisidir” diyen (Volinskiy,1929, s.16)., çalışmasında Rusya’da kaba gerçekçiliğin yerini 

alacak ‘yeni bir ideal sanatın’ ortaya çıkarılması için çağrıda bulunur. Merejkovskiy’e göre ise 

yeni sanat dini ve mistik bilinci yansıtmalıdır. Bu doğrultuda hem Merejkovskiy’nin hem de 

Minskiy’nin şiirleri 1890’lı yıllardaki şiirleri yeni bir edebi ve estetik programın gerekliliğini 

ortaya koyma amacı taşır. Yeni şiirin ilkelerinin gelişmesinde belirli bir rol oynayan 

Merejkovskiy’nin oluşturduğu imgelerin yansımalarını daha sonrasında Z. Gippius, F. Sologub 

ve diğer yazarlarda görmek mümkündür (Grigoryev, 1983, s.423). 

Rus sembolizminin edebi bir akım olarak, “Rus Sembolistleri” (Russkie simvolistı, 1894-

1895) şiir koleksiyonlarının ilk üç baskısının ve K. Balmont, Bryusov, A. M. Dobrolyubov'un 

(1876-1945) ilk kitaplarının yayımlanmasıyla ilişkilendirilir. (Grigoryev, 1983, s.434). 

Bryusov “Rus Sembolistleri” adlı çalışmasının önsözünde, sembolizmi empresyonizme 

yakın bir edebiyat okulu olarak nitelendirir ve bu bağlamda sembolizmin amacını: “Okuyucuyu 

yan yana dizilmiş bir dizi imgeyle hipnotize etmek, onda belirli bir ruh halini uyandırmaktır.” 

ifadesiyle açıklar (Grigoryev, 1983, s.436). Söz konusu çalışmanın ikinci sayısında sanatçı 

sembolizmin “kinaye şiiri” olarak adlandırılabileceğini söyleyerek daha kısa bir tanım getirir. 

Gerek Bryusov gerekse Balmont sanatçının iç dünyasını ön plana çıkarmaya öncelik verirler. 



 

46 

Ayrıca her iki şair de o dönem moda olan mistisizme biraz da olsa saygı duymalarına karşın 

şiirlerini yalnızca din ve idealist felsefe ile ilişkilendirmenin gereksiz olduğu görüşünü 

benimsemişlerdir (Grigoryev, 1983, s.436).  Öte yandan ‘yeni sanatın’ dini ve mistik bilinci 

yansıtması gerektiğini savunan Merejkovskiy’nin savunduğu tezin tutarlılığını ispatlamak 

üzere, Rus edebiyatında karşılık gelen büyük yazarların eserlerini incelemesi gibi, (Grigoryev, 

1983, s.422) Bryusov, 1895’te kaleme aldığı çalışma notlarında sembolizmin şiirsel 

geleneklerinin Rus edebiyatının romantik dönem mirasına kadar uzandığını göstermek ister. 

Bryusov’a göre iki tür şiir vardır: İlki sembolistlerin arayışına yabancı olarak görünen dış 

dünyanın şiiridir ve A.S. Puşkin (1799-1837), A.N. Maykov (1821-1897) ve A.K. Tolstoy’un 

(1817-1875) mirası tarafından temsil edilmektedir. İkincisi sembolistlere daha yakın olan şiirsel 

görüşte, insan bilincinin gizli derinliklerine ve duyular üstü dünyaya diğer bir ifadeyle bilincin 

ötesinde bir yerde yaşanan o belirsiz hislere hitap eder. Sanatçı bu tür şiirlerin temsilcileri olarak 

Blok’un öğretmenleri arasında birinci sıraya koyduğu Tyutçev, Fet ve ayrıca V. Solovyov’un 

isimlerini verir (Grigoryev, 1983, s.436-437). 

Tüm bunların yanı sıra Rusya’da ‘yeni sanat’ çağının başlangıcı konusunda farklı tarihleri 

işaret eden araştırmacılar da mevcuttur. Az önce değindiğimiz üzere, en genel kanıya göre bu 

başlangıç ya Merejkovskiy’nin: “Modern Rus Edebiyatında Gerilemenin Nedenleri ve Yeni 

Akımlar Üzerine” makalesi veya da Bryusov’un “Rus Sembolistleri” sayısının çıkmasıyla 

ilişkilidir. Ancak edebiyat eleştirmeni ve dilbilimci Nikolay Alekseyeviç Bogomolov’a (1950-

2020) göre Merejkovskiy’nin ilk çalışmalarında yeni akımın ilkeleri henüz çok belirsizdir ve 

gelecek sembolistler için önem arz etmez. Bu nedenledir ki Merejkovskiy’nin manifestosu: 

“Modern Rus Edebiyatında Gerilemenin Nedenleri ve Yeni Akımlar Üzerine” makalesinin 

üçüncü bölümü: “Genç edebiyatın zayıf ve canlı bu ilk filizlerinin izini sürmek istiyorum” 

sözleriyle biter ve bir sonraki bölüm: “Turgenev, Gonçarov, Dostoyevski ve L.Tolstoy'un 

eserlerinde yeni bir idealizmin başlangıcı” olarak belirgin bir şekilde tarihlendirilir 

(Bogomolov, 2010, s.11) Merejkovskiy bu dönemde halen modern edebiyatın aksine, gerçek 

sembolizmin arayışı içindedir. Bogomolov’a göre Bryusov’un “Rus Sembolistleri” 

çalışmasının ilk iki sayısı da ne sembolizme dair tutarlı bir anlayışa ne gelişmiş bir teoriye ne 

de temel eleştiriye dayanabilecek bir sanat eseri birikimine sahiptir. Bogomolov, Rusya’da 

“yeni sanat” çağının başlangıcı olarak, “Gümüş Çağ” kronolojisinde sembolizmin bayrağı 

altına girenlerin ve ortaya çıkardıkları çalışmaların iyice arttığı 1896 yılını işaret eder 

(Bogomolov, 2010, s.11-12). 



 

47 

Öte yandan Bogomolov’un düşüncesinin aksine, Merejkovskiy’nin çalışmasında 

sembolizmin özüne işaret eden ve birçok sembolist şaire yol gösteren çıkarımları olduğunun 

altını çizmemiz gerekir.  

Semboller, gerçekliğin derinliklerinden doğal ve istemsizce akmalıdır. Yazar, 

bir fikri ifade etmek için bunları yapay olarak icat ederse, ölü her şey gibi, 

tiksinti dışında hiçbir şey uyandıramayan ölü alegorilere dönüşürler. Şiirde 

söylenmeyenler ve simgenin güzelliği içinde titreşen şeyler, sözle ifade 

edilenden daha güçlü bir şekilde kalbe etki eder. …kelimeler düşünceyi 

yalnızca tanımlar, sınırlar ve semboller düşüncenin sınırsız tarafını ifade eder. 

Şeklindeki ifadeleri, Merejkovskiy’nin çıkarımlarına örnek olarak 

gösterilebilir (Merejkovskiy,1929, s.15). 

 Ve son olarak: “Bunlar yeni sanatın üç ana unsurudur: mistik içerik, semboller ve 

sanatsal etkilenebilirliğin genişlemesi...” (Merejkovskiy,1929, s.16). şeklindeki ifadeleri, 

aslında sanatçının çalışmasının yeni akımın ilkeleri noktasında halefleri için bir program 

oluşturduğunu ortaya koyar niteliktedir.  

Diğer bir tartışmalı konu ise, Rus sembolizminde Batı Avrupa etkisidir. Özellikle Rus 

sembolizminin erken dönemlerinde önemli ölçüde Batı Avrupa edebiyatının etkisi olduğu bir 

gerçektir. Vyaçeslav İvanov’a göre, Rus şiirinin özünde ödünç alma ve taklit şeklinde kendini 

gösteren bu etki, Rus topraklarında gelişerek özellikle Rus şiirinin son on beş yılında yeni derin 

köklere sahip olmuştur. Dolayısıyla, Vyaç. İvanov gibi bazı sembolist yazarlar söz konusu 

etkinin sınırlı olduğunu savunurlar (İvanov, 1974, s. 596). 

 Öte yandan tam aksini savunanlar cephesinde yer alan Bryusov, 1905’te Fransız şiirinin 

önde gelen isimlerinden P. Verlaine (1844-1896) hakkında: “Verlaine’den önce sembolizm 

yoktu” der (Grigoryev, 1983, s.438). Verlaine şiire, empresyonist tarzı, diğer bir ifadeyle 

izlenimlerin kendisi üzerinde yarattığı duyguyu ve etkiyi yakalama becerisini getirir. 

Verlaine’in özellikle de: “her şeyden önce müzik” (Grigoryev, 1983, s.439) sözleri sembolistler 

arasında büyük önem kazanır. 

Sembolistler, yüksek bir kültüre ve geniş bir bakış açısına sahip sanatçılar olarak 

görülmelerine rağmen, izole yaşam biçimleri nedeniyle dünya algılarında zaman zaman dar bir 

perspektife sahip olmakla eleştirilmişlerdir. Eski ve yeni kuşak sembolistlerin yaklaşımlarını 

karşılaştırdığımızda, her iki grubun da sosyallikten uzak durmayı açıkça benimsemiş 

olmalarının onları birbirine yaklaştırdığını görürüz. Öte yandan, eski kuşağın sembolizmi 



 

48 

estetik bir bağlamda ele almasına karşın, yeni kuşak sembolistler bu anlayışı felsefi ve dini 

terimlerle yorumlamayı tercih etmiş, bu da iki kuşak arasında belirgin bir ayrışma yaratmıştır. 

Bu ayrışmalar sadece gruplaşmalarda değil aynı zamanda sembolizm sanatının amaçlarının 

farklı anlaşılması ile şairin rolüne ilişkin anlayışlarda da bireysel anlamda kendini gösterir. 

Örneğin Bryusov ve Balmont’a göre şair, her şeyden önce tamamen kişisel ve tamamen sanatsal 

değerlerin yaratıcısıdır. Belıy ve Vyaç. İvanov ise Solovyov’un dini ve mistik felsefesine 

dayanarak, kozmik veya doğaüstü güçleri inceleyen teürjiyi yaratıcılık, din, sanat ve 

mistisizmin birleşimi olarak savunur. Her iki sembolist şair için sanat, yaşamı dönüştürüp 

değiştirmenin bir yoludur. Bu hususta Belıy: “Sanatın nihai amacı, yaşamı yeniden 

yaratmaktır; bu iddianın söylenmemiş sloganı şudur: sanat sadece sanat değildir; sanatta ister 

istemez dinsel bir öz gizlidir.” der (Grigoryev, 1983, s.441). 

Özünde seçilmiş olan herhangi bir felsefi kavrama dayanmayan sembolizm, tutarlı bir 

estetik sisteme sahip değildir. Bununla beraber gelişme sürecinde sembolistler, öncesinde sahip 

oldukları felsefi ve estetik kavramları da değiştirmeyi başarırlar. Bu özellikle başlarda 

Solovyov’un felsefesine tutkuyla bağlı olan ve bunu aşmayı başaran Belıy ve Blok’un 

çalışmalarının genel karakteristiğidir. 

 Hem eski hem de yeni nesil sembolistlerin zamanla kendilerine has imge sistemleri ve 

söz dağarcıkları oluşur. Bu durum sembolizm sanatında kullanılan sembollerin çok yönlü 

olmasını sağlar. Örneğin Belıy sembolü sonsuzluğa açılan bir pencere (Grigoryev, 1983, s.442-

443) olarak tanımlarken, anlamı veya ifade ettiği şeyin kesin bir bilgi vermediğini söyleyen 

Vyaç. İvanov ise sembolü şu sözlerle açıklar:  

Bir sembol olarak yılanın yalnızca ‘bilgelik’ ve bir sembol olarak haçın 

yalnızca ‘kefaret niteliğindeki ıstırabın kurbanı’ anlamına geldiği 

söylenemez. Aksi takdirde, sembol basit bir hiyerogliftir ve birkaç sembolün 

kombinasyonu mecazi bir alegoridir, bulunan anahtar kullanılarak okunacak 

şifreli bir mesajdır. Sembol bir hiyeroglif ise, o zaman hiyeroglif gizemlidir, 

çünkü anlamlıdır, çok anlamlıdır. Farklı bilinç alanlarında, aynı sembol farklı 

bir anlam kazanır (İvanov, 1974, s.537). 

Genel olarak, 19.yy.’ın sonları ve 20.yy.’ın başlarındaki sanat ve edebiyat, karşılıklı 

zenginleşme arzusuyla şekillenir. Belıy, lirik şiirle senfoninin sentezini hayal ederken, M.A. 

Voloşin (1877-1932) ise bu sentezi resim sanatı üzerinde uygulamaya çalışır. Ancak ikinci 

kuşak sembolistler için aynen Verlaine’de olduğu gibi, müziğin çok daha fazlasını ifade 



 

49 

ettiğinin altını çizmek gerekir. Nitekim ikinci kuşak sembolistler, daha sonrasında fütüristler 

tarafından da benimsenen, Rus edebiyatında bir edebi metnin geleneksel ve görsel algısına 

değil, işitsel algısına yer veren ilk kişilerdir (Kolobaeva, 2000, s. 21). Örneğin Blok, müziği 

hayatın derin içeriğinin bir ifadesi olarak tanımlarken (Grigoryev, 1983, s.444-445). Belıy bu 

tanımı: “Müzik, sembolü mükemmel bir şekilde ifade eder. Bu nedenle sembol her zaman 

müzikaldir ve ruhun müziğini uyandırır” (Belıy, 1929, s. 30-31). sözleriyle açıklar. 

Arkaizm bolluğu ve söz dizimlerindeki karmaşıklıkla beraber sembolistlerin şiir sanatı 

ağırlıklı olarak dünyanın metaforik algısı ile ilişkilidir. Sembolist şairlerin eserlerinde 

kullandıkları metaforlar bütün çalışmanın temeli sayılır ve kullanılan kelimelerin nesnel 

anlamlarını yitirecek derece de güçlüdür. Genel olarak sembolist şairlerde, lirik temanın 

gelişiminde, sanatsal imgenin muğlaklığı ve gizem dolu ifadeler öz yapıyı oluşturur (Grigoryev, 

1983, s.458). Balmont, şiir koleksiyonunun önsözünde edebi programını kısaca şu şekilde 

özetler: “Somut içeriğe ek olarak, onunla organik olarak bağlanan ve en hassas ipliklerle iç 

içe geçen gizli bir içeriğin de bulunduğu bu tür şiire sembolik şiir diyorum.” (Balmont, 1895, 

s.280). Öte yandan yeni nesil sembolistlerde, farklı olarak metaforların yanı sıra daha yüksek 

ve ideal bir varlığa dair bir ipucu görevi gören belirsiz semboller yaygın olarak kullanılır. 

Edebiyat araştırmacıları tarafından bir metafor şairi olarak adlandırılan Blok, dünyanın 

metaforik algısını, gerçek bir şairin ana özelliği olarak görür ve metafor yardımıyla dünyanın 

romantik dönüşümünü keyfi bir şiirsel oyun değil, hayatın gizemli özüne dair gerçek bir iç görü 

olarak kabul eder (Lebedeva, 2023). 

Rusya’nın savaşlar ve devrimlerle geçen sancılı dönemine denk gelen sembolist akımı, 

gergin sosyo-politik durumdan etkilenir. Dekadanların aksine, hemen hemen tüm sembolistler 

tarafından memnuniyetle karşılanan 1905 devriminden sonra sembolistlerin sanatsal dünya 

görüşü değişmeye başlar (Grigoryev, 1983, s.448). Bu değişim, devrim döneminde ve onu takip 

eden yıllarda sembolistlerin eserlerinde Rus edebiyatının klasik gelenekleriyle bağlantıların 

giderek daha net bir şekilde ortaya çıkmaya başlamasıyla kendini gösterir (Grigoryev, 1983, 

s.451).  Aslında bu arayışın ilk izlerini, 1890’lı yıllarda da görmek mümkündür. Önceleri büyük 

şair Puşkin’de dekadan ruhunu gören sembolistlerin, 1905 devriminin ürkütücü atmosferiyle 

beraber bu konudaki fikirleri de değişime uğrar. Balmont, 1897’de kaleme aldığı “Rus Şairler 

Üzerine” (O russkih poetah) makalesinde Puşkin ve Lermontov ile Tyutçev ve Fet’i sanatsal 

açıdan kıyaslar (Grigoryev, 1983, s.452-453).  Rus şiirinin batmayan güneşi Puşkin ve onun en 

büyük hayranı Lermontov’un şiirlerinde gizem bulunmadığını; her şeyin sade, açık ve kesin 

olduğunu, romantik temaları ise realist biçimde ele aldıklarını ifade eder. Bu şekilde modern 



 

50 

edebiyatta, gençliğe hitap eden Tyutçev ve Fet’in ise kahramanca bir karakterden yoksun ancak 

olay örgüsü olarak insan ruhunun farklı hallerini ele alan şiirleri olduğu ve bu şiirlerde her şeyin 

gizemli, sanatsal mistisizmle renklendirilmiş anlamlarla dolu olduklarını savunur. Balmont’a 

göre: “…içeriğini dış dünyada değil, insanda ‘ben’ in dipsiz kuyusunda bulan” bu şiir anlayışı, 

daha samimi ve daha üstündür (Balmont, 1897). Ancak 1905 yılından sonra Puşkin, 

sembolistler tarafından doğadaki doğal bir felaketi betimleyen, Rusya’nın tarihsel kaderiyle 

insanın yazgısı üzerine felsefi düşüncelere yönlendiren “Bronz Atlı” (Medniy vsadnik, 1909) 

şiirinin yaratıcısı olarak görülür. Sembolistlerin şiirlerinde ve nesirlerinde “Bronz Atlı” eserine 

yönelik tutkunun çok sayıda örneğini görmek mümkündür. Blok 1910’da yazdığı notlarında: 

“...hepimiz onun bakırının titreşimleri içindeyiz” der (Grigoryev, 1983, s.453).   Yine Puşkinist 

araştırmacı olarak bilinen ve büyük şairin özellikle biyografik, metinsel ve şiirsel tekniği 

hakkında pek çok çalışması olan Bryusov, 1904 yılında yazar İvan Leontyeviç Leontev’e (1855-

1911) yazdığı mektupta: “Puşkin'in ilahi şiirinin, saf renkleri ve saf seslerine karşı her zaman 

ortak bir hayranlığımız olacak. Şiirim, cennette doğduğumuz ölçüde Puşkin’den doğdu; 

hepimiz cennetin ilk çiftinin çocuklarıyız!..” der (Bryusov, 1916, s.302). 

1909’da sembolizm fikirlerini yayan ve dönemin edebi hareketine öncülük eden “Vesı” 

“Terazi” (Vesı) ve “Altın Post” (Zolotoye runo) dergilerinin yayınlarına son verilir. Erken 

dönem sembolizmin ideolojik ve sanatsal inançlarından uzaklaşmalar başlar. Aslında bu 

uzaklaşmanın ilk emareleri, 1900’lerin sonlarında kendini göstermeye başlamıştır. Bu dönemde 

sembolist şiirin çok sayıda taklitçisinin ortaya çıkmasının yanı sıra sembolistler artık kapalı bir 

grup birliğinden uzaklaşmışlardır (Grigoryev, 1983, s.455).  Sembolistlerin realistlerle ve her 

şeyden önce Gorki ve silah arkadaşları olarak bilinen yazarların oluşturduğu “Bilgi” (Znanie) 

yazarları3 birliği ile yürüttükleri mücadele, modern edebiyatın hangi yolu izleyeceğine karar 

verme mücadelesidir. Bryusov’a göre bu seçim sembolistler ve Gorki arasındadır. Bryusov, 

1906-1907’de sembolistlerden bıktığını ve “Vesı” dergisindeki yoldaşlarının yazdıklarının artık 

onu ilgilendirmediğini söyler. Sanatçı her ne kadar edebi bir akım olarak sembolizmin 

modasının geçtiğini düşünse de yine bu yıllarda sembolizme destek vermeyi sürdürür 

(Grigoryev, 1983, s.455-456).    

Birçok araştırmacı, edebi bir akım olarak sembolizmin 1910’a gelindiğinde sona erdiğini 

ileri sürer (Kryuçkov, 2002) ancak sembolizmin önde gelen isimlerinin realistlere karşı 

 
3 “Znanie” (Bilgi) yazarları, yayıncıların sömürüsünden korumayı amaçlayan 1898-1913 yılları arasında St. 

Petersburg'da bir yayın ortaklığı girişimidir. Başlangıçta eğitimsel bir niteliğe sahip olan birlik, doğa bilimleri, 

sanat vb. konularda popüler kitaplar yayımlarlar. M.Gorki de bu girişime katılarak kurumu bir sanat yayınevi 

olarak yeniden organize eder.   



 

51 

mücadelesi henüz bitmemiştir. Bu yazarlar arasında yer alan en önemli isimlerden birisi de 

sembolizmin önde gelen şairi Blok’tur. Genç yazar sembolistlerin kalesini savunmak adına 

“Rus sembolizminin mevcut durumu üzerine”, (O sovremennom sostoyanii russkogo 

simvolizma) adlı makalesini kaleme alır. Blok makalesinde:  

Kişi ancak bir sembolist olarak doğabilir; sözde ‘realistler’in tüm güçleriyle 

sembolist olmaya çalıştıkları tüm o dışsal ve kaba gericiliğin nedeni budur. 

Bu çabalar acınası olduğu kadar anlaşılırdır da. Naif gerçekçiliğin güneşi 

battı; sembolizm dışında bir şey anlamak mümkün değildir. Bu nedenle 

yazarlar, büyük yeteneklere sahip olsalar bile, sembolizmin ‘ateş ve ruhu’ ile 

vaftiz edilmedikleri sürece, sanatla ilgili hiçbir şey yapamazlar. Akıl almaz 

kurgulara dalmak sanatçı olmak anlamına gelemez. Sanatçı olmak bu 

dünyadan tamamen farklı olan, onu yalnızca korkunç derecede etkileyen 

sanat dünyalarından gelen rüzgâra direnmektir. Bu dünyalarda sebepler ve 

sonuçlar, zaman ve mekân, maddi ve manevi şeyler yoktur ve bu dünyalar 

sayısızdır: Vrubel, Şeytan'ın kırk farklı başını gördü, ama gerçekte bunlar 

sayılamaz. ifadelerine yer verir (Blok, 1921, s.21-22). 

Ancak bir süre sonra Blok’un düşünceleri değişime uğrar. Şair, her ne kadar kendini 

sembolizmden tamamen soyutlamasa da yaşadığı zamana ve halkına karşı görevleri hakkındaki 

düşünceleri giderek daha net bir şekilde ön plana çıkmaya başlar. Blok, Şubat 1913’te 

günlüğüne şu notu düşer: “Ellerimi çözme zamanı, artık bir okul çocuğu değilim. Artık 

sembolizm yok” (Grigoryev, 1983, s.457). Sanatçı için hem dünya müziğinin ruhu hem de 

yaklaştığını fark ettiği devrim fırtınasının gerçekliği, estetik açıdan daha değerli bir hal alır. Bu 

değişim Blok’un Rus edebiyatının geleneklerine, materyalist etikten ayrı düşünülemeyecek 

gerçekçi estetiğe, giderek daha ısrarlı bir şekilde başvurmasına neden olur. Sembolizmden 

ayrılmayanlar 1912’de “İşler ve Günler”, (Trudı i dni) adını taşıyan yeni bir çatı altında 

birleşirler ancak bu oluşum faaliyetlerini kısa sürede sonlandırır. (Grigoryev, 1983, s.457).    

Bu dönem hakkında, ‘Komünist Parti’ politikaları çerçevesinde yayımlanan ‘Büyük 

Sovyet Ansiklopedisi’’nde, (Bolşaya sovetskaya entsiklopediya, 1926-1981) yer alan bilgilere 

göre, 19. yy. ın klasik edebiyatının özgürleştirici gelenekleri, 20.yy. ın başlarında son derece 

zayıflamıştır. Biçimci ve dekadan akımlar yaygınlaşırken, sembolizm, fütürizm ve akmeizm 

çökmektedir. Kitap pazarları dedikodu ve müstehcen yayınlarla doludur. Birinci Dünya 

Savaşı’ndan (1914-1918) önceki yıllarda Bolşevik yayın organları “Yıldız” (Zvezda, 1910-

1912 ve “Gerçek” (Pravda, 1912-1991) bünyesinde devrimci politik şairler ortaya çıkar. Bu 



 

52 

şairler, devrimci bilincin uyanışında ve sosyalist devrimin hazırlanmasında önemli rol oynarlar 

(Skosırev, P., Zelinskiy ve K., Timofee L. 1947, s.1482). Sovyet edebiyatı, son derece bireyci 

olarak nitelendirilen sembolizm ve akmeizm eğilimlerine karşı mücadelede büyüyerek 

güçlenmektedir. (Skosırev, P., Zelinskiy, K., ve Timofee L., 1947, s.1486) 

1909 yılının sonlarından 1910 yılının ilk yarısına kadar sembolizmin tarihi ve teorisi ile 

ilgili sorunlar sembolistler arasında aktif olarak tartışılır. Sembolizmin sanat teorisine karşı 

önceleri çekingen, sonrasında ise daha açık ve cesur bir şekilde protesto eden yeni eğilimler 

ortaya çıkar. Yayın hayatına yeni başlayan “Apollon” (1909-1917) dergisinde, eski sembolist 

Kuzmin’in manifestosu yayımlanır. Kuzmin, yıldızların ötesinde uzayda gördüğü sembolist 

şairleri güzel dünyaya inmeye, geçeklik adına sembolleri unutmaya ve güzel olan açıklık 

uğruna mistisizmi terk etmeye çağırır (Maçulskiy, 1948, s.274). 

1910 yılı sonrasında sembolizm edebi bir hareket olarak varlığını devam ettirmese de 

sanatsal bir yöntem olarak varlığını sürdürür. Bu nedenle edebiyat araştırmacıları, 1910 yılı 

sonrasında da sembolizmin ve sembolistlerin var olmaya devam ettiklerini ancak bu kez 

akmeizm, fütürizm ve yeni köylü şiiri doğrultusunda eserler ortaya çıkardıkları görüşünde 

birleşirler. (İvanova, 2019, s.232). 

  



 

53 

4. 1898- 1906 YILLARI ARASINDAKİ ŞİİRLERİ 

Blok, çalışmalarında lirik yaratıcılığın canlı bir bütünlük içinde olduğunu birçok kez 

vurgular. Çalışmalarını üç döneme ayıran şair, zihinsel yaşamanın belirli bir aşamasını yansıtan 

ilk üç ciltlik koleksiyonunun önsözünde: “Her şiir bir bölüm oluşturmak için gereklidir; Bir 

cilt birkaç bölümden oluşur, her kitap bir üçlemenin parçasıdır; Üçlemenin tamamına 

“manzum roman” diyebilirim” açıklamasına yer verir (Orlov, 1981, s.28). Blok, Nikolay 

Petroviç Kiselyov’a, 1915 yılında yazdığı mektupta, ona gelecekte bir şiir üçlemesinin 

yayınlanması için ayrıntılı bir plan sunar: “Size 1898-1914 yılları arasında yazılmış, yaklaşık 

olarak aynı boyutta üç şiir kitabı sunuyorum.” (Kuznetsova, 1997, s.390). Bu doğrultuda şairin 

edebi yolculuğunun bir resmini sunan üçlemenin, 1898-1904 yılları arasındaki şiirlerini içeren 

ve üç büyük bölümden oluşan ilk cildi: “Şafaktan Önce” (Ante Lucem, 1898-1900), “Güzel 

Kadına Şiirler” (1901-1902), “Yol Ayrımı” (Rasputye, 1902-1904) başlıklarını taşır. İkinci cilt 

1904 ve 1908 yılları arasındaki çalışmaları kapsar. Son olarak, 1905 ile 1914 yılları arasındaki 

bazı çalışmaların yanı sıra “İlahi Adalet” ve “Vatan” (Rodina) gibi öne çıkan eserlerin dâhil 

edildiği üçüncü cilt yer alır.” (Kuznetsova, 1997, s.391). Bazı kaynaklar üçüncü cildi, 1914 

yerine 1916 tarihinde sonlandırır. 

Blok üçlemesini bir bütün olarak Hıristiyan dini terimler sözlüğünde geçen ve Tanrının 

insan suretinde görünmesi anlamına gelen “Enkarnasyon Üçlemesi” (Trilogiyu 

voçeloveçivaniya), (Orlov, 1981, s.28) olarak adlandırır. Blok’un üçlemesini kısaca içsel 

mücadeleler eşliğinde kişiliğin oluşumuna doğru giden felsefi yolda sanatsal anlamda bir vücut 

bulma olarak tanımlayabiliriz.   

4.1. Şafaktan Önce (Ante Lucem, 1898- 1900) 

Sovyet edebiyat eleştirmeni Leonid İvanoviç Timofeyev’de, (1903-1984) Blok’un 

çalışmalarının ilk kısmını 1898 – 1904 yılları arasında altı yıllık bir zaman dilimini içine alacak 

şekilde ayırır ve bu dönemi biyografik olarak şairin eşi Lyubov Mendeleyeva’ya tutkusuyla 

olan bağlantısını vurgular. Eleştirmen, şairin çalışmalarını, psikolojik olarak aşırı derecede 

bireysel, ideolojik olarak ise gerçekliği mistik bir şekilde kavrama arzusuyla açıklar 

(Timofeyev, 1946, s.596). 

Üçlemenin ilk cildinde, ağırlıklı olarak “Güzel Kadına Şiirler” dizisine ait 130 şiiri yer 

alır. Şairin bu dönem şiirlerinde hem seleflerinin hem de çağdaşlarının etkisi görülür. Özellikle 

Solovyov’un öğretilerinin etkisinde kalarak duyguların saflığı, mistik ruh ve Sonsuz Dişilik 



 

54 

imgesi üzerine felsefi düşünceler yer alır. Belıy’da notlarında bu fikri şu sözlerle destekler: 

“Sonsuz Dişilik, Blok gibi Solovyov sembolistleri için yalnızca eski dünyanın kıyılarından 

ayrılma çağrısında bulunan bir sestir” (Orlov, 1981, s.13). 

Blok ilk edebi deneyimlerini 76 şiirden oluşan Şafaktan Önce’de bir araya getirir. Bu eser 

içerik olarak Blok’un hem Rus liriğiyle olan bağını ve hem de Avrupa şiir geleneğine verdiği 

önemi ortaya koyar (Mints, 1983). Latince den Şafaktan Önce olarak çevrilebilecek şiir dizisi 

ile ilgili Blok günlüğünde Şafaktan Önce (Ante lucem) ve Şafaktan Sonra (Post lucem) 

formülünü kullanır. Bu formül hem şairin günün zamanlarını bu şekilde adlandırmasıyla hem 

de Lyubov Mendeleyeva’yı Boblovo’da ziyaretinden önce ve sonra yazılan şiirleri 

belirlemesiyle ilişkilendirilmektedir (Mints, 1997, s.414-415). Ağırlıklı kabul edilen bir diğer 

çıkarım ise şairin bu formülü sonsuz dişilik kavramını öğrendiği ve gelecekteki eşi Lyubov 

Mendeleyeva’ya duyduğu aşktan önceki zaman dilimine dikkat çekmek için kullandığı 

şeklindedir. (Poet v izgnani i v somneni, 2024) 

Şiir dizesinde yer alan bazı şiirler, Blok’un Almanya gezisi sırasında âşık olduğu Ksenia 

Sadovskaya’ya ithaf edilmiştir. Eserlerde lirik kahraman daha çok kendi iç dünyasına dönük bir 

evrende yaşar ve dış dünyayla dolaylı bağlantısı vardır. Koleksiyonda, doksanlı yılların 

sonlarına doğru ortaya çıkan ve pesimizm veya hiç var olmama dileği noktasında ortak bir 

olgunun varlığı söz konusudur. Bu dönemde resim sergilerinde yer alan gündelik temalarda 

solgun renkler ve alacakaranlık fonlar üzerindeki kış manzaraları ağırlıktadır. Bunlar şairin, şiir 

dizisine kazınan renklerle örtüşür: “Dünya öldü, dünya donuk, yarın yeni kasvetli bir gün 

olacak üstelik daha da neşesiz doğacak” (Belıy ve Şteynerg, 1980, s.32). Şairin ruhsal arayışını 

ortaya koyan bir günlük niteliğindeki bu koleksiyonda hayatın anlamına yönelik arayışlar, hayal 

kırıklığı ve aşk acısı gibi konuların ağırlıkta olduğu görülür. Şafak ve alacakaranlık gibi 

karşıtlıklar sıklıkla kullanılır. Ancak şairin karanlıktan aydınlığa geçişlerde tam bir aydınlık 

beklentisinden çok kaygı ve belirsizlik duygularının ağırlıkta olduğu söylenebilir. Halen bu 

dönem şiirlerinin en karanlıkta kalan dönem olarak görülmesi konusunda Blok’un teorik mirası 

üzerine çalışmalar yapan edebiyat araştırmacıları, Vyaçeslav Nikolayeviç Bıstrov (1956-2025) 

ve Vyaçeslav Aleksandroviç Sapogov (1939-1996) şu ifadelere yer verirler: “Bu bölümdeki 

şiirler hakkında yorum yapabilecek kaynak sayısı fazla değildir. Sanatçı, günlüklerini, pek çok 

mektup ve anısını ayrıca çağdaşlarının eleştiri incelemelerini yok etmiştir” (İgoşeva, 2013, 

s.12). 

Şafaktan Önce şiir dizisinin kronolojisi ve sınırları çok önemlidir: “ilk şiir Ocak 1898 ve 

sonuncusu ise 31 Aralık 1900 tarihlidir. Bu yapısıyla hem geçen yüzyılın son üç yılından şiirleri 



 

55 

içerir hem de Güzel Kadına Şiirler’in ortaya çıkmasıyla Rus sembolistlerinin başlangıcına 

‘kıyamet’ anlamı yüklediği yeni yüzyılla bağlantı kurulur (Blok, 1997, s.417). 

Ay parlasın- gece karanlık. 

Hayat insanlara mutluluk getirsin, 

Ruhumda aşkın baharı var 

Fırtınalı kötü havanın yerini almayacak. 

Пусть светит месяц- ночь темна. 

Пусть жизнь приносит людям счастье,- 

В моей душе любви весна 

Не сменит бурного ненастья.  (Blok, 1997, s.13). 

Blok için en karakteristik motif, Şafaktan Önce şiir dizisinin “Ay parlasın- gece 

karanlıkta…”, (Pust svetit mesyats – noç temna,1898) adlı ilk şiirinde de ifade edildiği gibi, 

“karanlığı” ve “geceyi” aşma, “ışığa” doğru ilerleme teması olarak değerlendirilir. 1880'li ve 

1890'lı yıllardaki Rus şiirinde sıkça görülen, gece karanlığında ışığa duyulan ve ideale duyulan 

özlemin ifadesi, bu dizide kendine özgü lirik bir gelişme gösterir. Ağırlıklı olarak melankolik 

bir ruh halinin hâkim olduğu şiirin ilk dizelerinde, belirgin bir karşıtlıktan söz edilebilir. 

Gecenin karanlığı ile ay ışığı arasında oluşturulan karşıtlığın, umudu ve umutsuzluğu 

simgelediği söylenebilir. Lirik kahraman kendisiyle baş başa kalabileceği karanlık bir gecenin 

fonunda ortaya çıkar. Çoğu zaman geceleri yalnız başına dolaşmayı seven şairin, eserinde de 

bu zaman dilimini seçmiş olması içsel kaygı ve hesaplaşmalara yönelik bir tercih olarak 

değerlendirilebilir. Mutluluktan vazgeçen, yalnızlığı ve sessizliği gecenin karanlığında arayan 

lirik kahraman, ruh halini üzerine yayılan zifiri karanlıkla özdeşleştirmesine karşın, ruhunda 

filizlenen aşkın baharından bahseder. Fakat aşkın uyandırdığı coşkun bahar havası, fırtınalı ve 

kötü havanın yerini hiçbir zaman alamaz. Zorluğu sembolize eden fırtınalı hava ile aşkı ve 

mutluluğu sembolize eden bahar mevsimi arasında zıtlık söz konusudur. Bu şekilde lirik 

kahramanın arzu ettiği coşkun bahara rağmen, fırtınalı kötü havanın diğer bir ifadeyle 

çözümsüz bir durumun hâkimiyetinin vurgulandığı düşünülebilir. Lirik kahramanın eserin hem 

başında hem de sonunda belirtilen dileği “hayatın insanlara mutluluk getirmesi” dir. Fakat 

içinde bulunduğu kasvetli ruh haline karşın kahramanın bu ulvi isteğe kendisini dâhil etmemesi 

dikkat çekicidir. Öte yandan bu idealist arzu, daha iyi bir gelecek hayalinin yansımasıdır. İlk 

dörtlükte genel olarak içsel çatışma, yalnızlık ve yaşamı anlamlandırma arayışı gibi duyguların 



 

56 

hâkim olduğu ilk dörtlükte, karmaşık duygu ve deneyimler ifade edilirken doğa ve gece 

imgeleri kullanılır. Bunun yanı sıra edebiyat araştırmacıları Blok bu dönem şiirlerinde: 

“Gökyüzü, akşam, gece, ilkbahar, gündüz gibi son derece sık ve spesifik olmayan, neredeyse 

hiçbir fikir uyandırmayan tipik bazı “ikon” sözcükler kullanır. Ayrıca şairin kullandığı 

sözcüklerin soyut ve yaşamın dünyevi gerçekliğine dikkat çekmekten uzak belirsiz öznel 

deneyimlere odaklandığı ifade edilir” (Gorbaçev, 1930, s.179). 

Gece üzerime gerdi kanatlarını 

Ve ölü bir bakışla karşılık veriyor 

Hasta bir ruhun donuk bakışlarında, 

Keskin, tatlı bir zehirle ıslatılmış. 

Ночь распростерлась надо мной 

И отвечает мертвым взглядом 

На тусклый взор души больной, 

Облитой острым, сладким ядом. (Blok, 1997, s.13). 

İkinci dörtlükte kahramanın üzerine gecenin kanatlarını germesi imgesi içinde hissettiği 

aşkla ve bu aşkın büyümesiyle özdeşleşmiştir. Anlatıcı içini kaplayan aşktan hoşnutsuzdur. 

Hoşnutsuzluğunu “hasta ruhum” ve “keskin tatlı zehir” sözcükleriyle ifade eder. Burada aşk 

için kullanılan “tatlı zehir” ifadesinin şiir sanatında oksimoron olarak adlandırıldığını belirtmek 

gerekir.  Söz konusu oksimoronun İngiliz şair Shakespeare’in “King John” (Kral John) eserine 

bir gönderme olduğunu düşünebiliriz: “But from the inward motion to deliver/ sweet sweet 

sweet poison for the ages' tooth” (Shakespeare, 1623) Anlatıcı “tatlı zehir” ifadesiyle, aşkı 

kendisine başta hoş veya cezbedici görünen ancak sonunda acı verecek bir imge olarak kurgular. 

Aşk onun için zarar verici etkileri olan, bununla birlikte başlangıçta tatlı bir cazibe uyandıran 

bir gücü ifade etmektedir. Sanatsal biçimde dile getirilen bu çelişkiyle duygusal ve düşünsel bir 

açmaz simgelenmektedir. Vladimir Alekseyeviç Piyast (1866-1906), on yedi yaşındaki şairin 

kelimelerdeki özel büyüsüne dikkat çekerek, eserdeki ezoterik anlamın Blok’un “zehri” aslında 

“aşkın baharı” anlamında kullandığını savunur. Söz konusu eserde yer alan bazı şiirler, Blok’un 

Almanya gezisi sırasında sırasında âşık olduğu Ksenia Sadovskaya’ya ithaf edilmiştir. Zira şiiri 

okuyan Sadovskaya 5-12 Nisan 1898 tarihli bir mektupta: “Neden ‘zehir’ hakkında yazıyorsun 

bana? Böylesi bir zehir mutluluğumuz gibi tatlı, bu tatlı zehiri içmek, bir an için bile olsa 

unutmak hem hayata hem de dünyadaki her şeye bedeldir...” (Mints, 1997, s.418). 



 

57 

Ve boşuna, gizli tutkular, 

Şafak sökmeden önceki soğuk karanlıkta 

Kalabalığın arasında dolaşıyorum 

Yalnızca tek bir değerli düşünceyle: 

Aydınlatsın ay karanlık geceyi 

Hayat insanlara mutluluk getirsin,- 

Ruhumda aşkın baharı var 

Değiştirmeyecek kasvetli fırtınalı havayı. 

И тщетно, страсти затая, 

В холодной мгле передрассветной 

Среди толпы блуждаю я 

С одной лишь думою заветной: 

Пусть светит месяц — ночь темна. 

Пусть жизнь приносит людям счастье, — 

В моей душе любви весна 

Не сменит бурного ненастья (Blok, 1997, s.13). 

Şiirin devamında lirik kahramanın biyografik özellikle donatıldığını açıkça görürüz. 

“Şafak sökmeden önceki soğuk karanlıkta/ Dolaşıyorum kalabalığın arasında” dizleri geceleri 

şehirde dolaşmayı seven şairin yansımasıdır. “Kalabalık” lirik kahramanın yalnızlığını vurgular, 

kalabalığın farkında olmasına rağmen ilgisi kendi iç dünyasına dönüktür. “Kutsal tek bir 

düşünce” ile dolu olduğunu itiraf eder.  

Bu “kutsal düşünce”’nin ne olduğunu son dörtlükte verir. Bu son dörtlüğün ilk iki dizesi, 

ilk dörtlüğün ilk iki dizesiyle aynıdır. Anafora ya da taç dizeler olarak adlandırabileceğimiz bu 

durum, lirik kahramanın çıkmaz bir döngüde olduğunu gösterir adeta. “Kutsal düşünce” aşk 

baharının lirik kahramanın ruhundaki kasvetli fırtınalı havayı değiştirmeyeceği gerçeğidir. 

Hatta lirik kahramanın bu kasvetli fırtınalı havadan kurtulma isteği duymadığı gibi kurtulmak 

için harekete geçmeyeceği çünkü şiirlerinin kaynağının bu ruh halinde gizli olduğu 

anlatılmaktadır. Başka bir deyişle kutsal şiir yazma eylemi dünyevi aşktan daha önemlidir.  



 

58 

Şehir uyuyor, karanlığa bürünmüş sisler içinde, 

Işıklar titreşiyor hafiften... 

Orada, çok uzakta, Neva'nın ötesinde, 

Şafağın parlaklığını görüyorum. 

Bu uzak yansımada, 

Ateşin yansımalarında 

Uyanışı gizleniyor 

Benim için acı günlerin... 

Город спит, окутан мглою, 

Чуть мерцают фонари... 

Там далёко, за Невою, 

Вижу отблески зари. 

В этом дальнем отраженьи, 

В этих отблесках огня 

Притаилось пробужденье 

Дней тоскливых для меня... (Blok, 1997, s.24-25). 

Blok’un karamsar ruh halini ve geleceğe yönelik umutlu bekleyişini ortaya koyan bir 

diğer çalışması 1899’da kaleme aldığı “Şehir uyuyor, karanlığa bürünmüş…”, (Gorod spit, 

okutan mgloyu.) adlı şiirinde kendini gösterir. Çalışmanın fonunda titreyen fenerlerle, 

karanlığın hâkim olduğu bir gece şehrinin atmosferi verilir. Bunun yanı sıra şafak vaktinin 

seçilmiş olması da lirik kahramanın umudunu temsil eder. İlk dörtlükte şehri gözlemleyen 

kahraman, sonrasında ateş yansımalarıyla birlikte iç dünyasındaki hüznü ve melankoliyi ortaya 

koyarak, ateş ışığında kasvetli günlerin uyanışının saklı olduğunu ifade eder. Lyubov 

Mendeleyeva’nın notları dikkate alındığında, Blok için “kasvetli günlerin” aşk acısından 

kaynaklandığı söylenebilir. Her ne kadar Blok, 1898 ve 1899 yaz mevsimlerini bir tutsa da 1898 

yazındaki aşkla dolu geçen gergin atmosferi ve romantizmi, bir sonraki yıl tekrarlamaz. Blok 

bir sonraki yıl Boblovo’yı daha az ziyaret etmeye başlar ve sonbaharda Lyubov 

Mendeleyeva’nın kayıtsız kaldığı bir ayrılık yaşanır (Blok, 1929). 

 



 

59 

Sakin adımlarla yürürken, 

Düşünüyorum ve şarkı söylüyorum, 

Zavallı kalabalığa gülüyorum 

Ve onlara için iç geçirmiyorum. 

Ruh henüz sıcakken, 

Ve kader bize şairin sarsılmaz armağanını, 

Ve sahnenin yüce konuşmasını… 

Kendi içimizde korumamızı emrediyor… 

Пока спокойною стопою 

Иду, и мыслю, и пою, 

Смеюсь над жалкою толпою 

И вздохов ей не отдаю 

Пока душа еще согрета, 

И рок велит в себе беречь 

И дар незыблемый поэта, 

И сцены выспреннюю речь…. (Blok, 1997, s.26-27). 

Blok’un aynı yıl okurlarıyla buluşan bir diğer çalışması “Sakin adımlarla yürürken”, 

(Poka spokoynoyu stopoyu) eseridir. Şiirin temelinde lirik kahraman ile dünyevi olan arasında 

kurulan muhalefet üzerine bir ilişki vardır. Bu muhalefetin yanı sıra kahramanının hayata 

yönelik küçümseyici bakışı da dikkat çekicidir. Aynı zamanda erken yaşta acı çeken bir ruh, 

hayal kırıklığına uğramış bir kalbin kasveti, uzun süredir yaşanmış tutkuların eşliğinde verilen 

tüm bu motifler romantik şiirin mirasını simgeler (Karamzinskaya, 2013). Düşünürken ve şarkı 

söylerken içinde bulunduğu sakin hali, kahramanın özgüvenini ve güçlü duruşunu, öte yandan 

kalabalığı zavallı olarak nitelendirmesi ve onlara iç geçirmesi özgüven ve bağımsızlığın bir 

işareti olarak görülebilir. İkinci dörtlükte lirik kahraman kendisine verilen şairlik yeteneğinin 

kaderin bir armağanı olduğuna ve bu yeteneği koruması gerektiğine dair inancını ifade eder. Bu 

dizeler, lirik kahramanın hayatında yaratıcılık ve sanatın ne denli önemli olduğunu ortaya koyar. 

Şiirin ilk dizesi Puşkin’in “Geçip giderken gürültülü sokaklar boyunca” (Broju li ya vdol ulits 



 

60 

şumnıh, 1829) ve Lermontov’un “Yalnız çıkıyorum yola” (Vıhoju odin ya na dorogu, 1841) 

eserlerini çağrıştırır. 

Ruhu canlandıracak olan sen değil misin? 

Ona sırları açıklayacak olan sen değil misin? 

Şarkılara ilham veren sen değil misin? 

Neden bu kadar çılgınlar, bu kadar rastgeleler?.. 

Ah, inan bana! Sana hayatımı vereceğim, 

Ne zaman ki talihsiz şaire 

Yeni bir tapınağın kapılarını açacaksınız, 

Bana karanlıktan aydınlığa giden yolu göstereceksin!.. 

Uzak bir ülkeye, 

Şimdi bilinmeyen bir ülkeye 

Götürecek olan sen değilmisin? 

Uzaklara bakacağım 

Ve haykıracağım: “Tanrım! Çölün sonu!” 

Не ты ли душу оживишь? 

Не ты ли ей откроешь тайны? 

Не ты ли песни окрылишь, 

Что так безумны, так случайны?.. 

О, верь! Я жизнь тебе отдам, 

Когда бессчастному поэту 

Откроешь двери в новый храм, 

Укажешь путь из мрака к свету!.. 

Не ты ли в дальнюю страну, 

В страну неведомую ныне, 

Введешь меня — я вдаль взгляну 



 

61 

И вскрикну: "Бог! Конец пустыне!”  (Blok, 1997, s.25). 

Bu dönemde Blok’ta sembolik dünya görüşünün şairini ortaya çıkaran dönüşümü devam 

etmektedir. Blok’un lirik yaratıcılığa ulaşmasındaki zorlu süreci kolaylaştıran, Lyubov 

Mendeleyeva’ya karşı hissettiği duyguların kuvvetlenmesidir. Şunu da ifade etmek gerekir ki 

Lybov Mendeleyeva, Blok’u sadece gençliği ve görünüşüyle büyülemez. Lybov Mendeleyeva, 

ayakları yere basan ve mistisizme yabancı kişiliği ile Blok’u kendine çeken bir güce sahiptir. 

Şairin kendi benliğinin içinde kilitli olan lirik kahramanı kurtuluşa, ışığa, özgürlüğe ve bahara 

kavuşmanın özlemi içindedir. Onu, önü tıkanmış bir tünelin karanlığından aydınlığına 

çıkaracak olan sevgili, 1898 yılı itibariyle görüşmeye başladığı Lyubov Mendeleyeva’dır. 

(Dolgopolov, 1984, s.42-43). Şairin yaşamındaki içsel mücadelesini ve Solovyov’un etkisini 

gösteren çalışmalarına en güzel örneklerinden birisi de “Bilinmeyen Tanrıya” (Nevedomomu 

Bogu,1899) adlı şiiridir. Bu dönemde şairin R.V. İvanov-Razumnik “Edebiyat ve Toplum” 

(Literatura i obşçestvennost, 1910) adlı makalesinde, Blok'un yalnızlığın üstesinden gelme 

ihtiyacının ve bir anlamda doğruya ulaşmasının, kurtuluşa ermesinin bir ifadesi olarak 

yorumlar:  

Şair gençlik şiirlerinde bile eğer ruhunu içinde bulunduğu çölden çıkaracaksa 

‘Bilinmeyen Tanrı’’ya dua etmeye hazırdı. Talihsiz şair için yeni bir tapınağın 

kapılarını açacak, ona karanlıktan aydınlığa giden yolu gösterecek olana 

hayatını vermeye hazırdı. Birisinin onu yeni bir ülkeye götüreceğini ummaya 

hazırdı ve – ‘Uzaklara bakacağım ve haykıracağım: Tanrım! Çölün sonu!’. 

Ancak kısır döngüden kurtuluş ve özgürlük hiçbir zaman dışarıdan gelmez; 

bunlar ancak bir insanın ruhunun derinliklerinden, ‘trajedi’’nin zorlu bir 

dönüm noktasından, yalnızlığın kıyametine karşı kazanılan içsel bir zaferden 

sonra gelebilir (Mints, 1997, s.431-432).  

Manevi bütünlüğün mükemmel bir şekilde somutlaşmasını isteyen Solovyov gibi 

Blok’un da içsel dünyasında bir mükemmellik arayışında olduğu görülür. 

Blok’un Rus sembolizminin en parlak örneklerinden sayılan lirik eserleri, semboller ve 

doğa betimlemeleri aracılığıyla kendi iç dünyasının ve duygularının yansımasıdır. Şairin, ilk 

dönem lirik şiirlerinden biri olan “Fırtınadan Önce”, (Pered grozoy, 1899) eserini henüz 19 

yaşında kaleme alır. (Blok, 1899) Bu dönemde Rus lirik şiirinin geleneksel temalarına yönelen 

genç şairin, sanatsal tarzını Tyutçev ve Fet’in fırtına resmi oluşturan imgeleri etkiler 

(Starodubtseva, 2010, s.1). 



 

62 

Gün batımı son kez parladı 

Günün ışığı bulutlara indi, 

Ve veda saatinde kenarları 

Güçlü bir alevle yanıyordu. 

Ve orada, bilinmeyen uzaklarda, 

Gökyüzünün karanlık ve korkutucu olduğu yerde, 

Sessiz fırtınalar, kasırgalarla geçti, 

Zaman zaman kehanet bakışıyla parlayarak. 

Закат горел в последний раз. 

Светило дня спустилось в тучи, 

И их края в прощальный час 

Горели пламенем могучим. 

А там, в неведомой дали, 

Где небо мрачно и зловеще, 

Немые грозы с вихрем шли, 

Блестя порой зеницей вещей (Blok, 1899). 

Birçok eserini doğaya adayan şair, bu çalışmasında da lirik kahramanın duygusal 

durumunu aktarmak için doğa görüntülerinden faydalanır. Nitekim bu eserde de doğa imgeleri 

üzerinden ruhsal veya evrensel anlamlar inşa eden sembolist yaklaşımı görmek mümkündür. 

Doğa lirizmini müzikalite ve sembolizm özellikleriyle dolu bir şekilde aktaran şiir, kötü hava 

beklentisiyle doğayı tasvir ederek başlar: “Gün batımı son kez parladı” dizesi bir veda anlamı 

taşır ve bir günün bitişinden ziyade bir dönemin kapanmasına, bir çağın bitişine işaret eder. 

Bulutlara inen gün ışığı kutsal olanın yeryüzüne yaklaşması gibi bir anlam taşıyabilir. Bir 

sonraki dizede geçen “yanma” durumu anın yoğunluğunu veya trajedisini vurgulamak amaçlı 

kullanılmış olabileceği gibi ruhsal bir aydınlanmayı da çağrıştırabilir. Güneşin bulutları 

aydınlatan son ışınları, anın büyüklüğünü ve gücünü vurgulayan güçlü bir aleve benzetilir. Öte 

yandan “veda saati” tamamlanma ve değişimin kaçınılmazlığını pekiştirme görevi görür. Gün 

batımı ve veda saati birlikte düşünüldüğünde bir çağın sonu olarak düşünülebilir. 



 

63 

İkinci dörtlükle birlikte anlatıcı artık gün batımının ardından kullanılan fırtına motifi ile 

tehlikeye dikkat çeker. Nitekim “bilinmeyen bir mesafeyle” gizem ve belirsizlik hissini 

artırılırken, endişe atmosferi “gökyüzünün karanlık ve korkutucu olduğu yer” dizesiyle 

vurgulanır. Karanlık ve korkutucu gökyüzü hem içten hem de dıştan yaklaşan bir fırtınanın ayak 

sesleri gibidir. Alışılmışın dışında bir tehdit oluşturan fırtına “sessiz” olarak tanımlanır. Bir 

anlamda gizli güçleri vurgulayan “sessiz fırtınalar”, bir kasırgayla gelen kaosu andırır. Son 

dizede kullanılan “kehanet” (вещий) sözcüğüne, Puşkin’in “Peygamber” (Prorok, 1826) 

şiirinin ikinci dörtlüğünde “Kehanet dolu gözlerim açıldı” rastlarız. Ancak eserde anlatıcı farklı 

olarak “gözbebeğine” (зеница) kehanet sıfatı vererek ifadeyi yeniden yaratır. (Somova, 1999, 

s.137).  Daha açık bir ifadeyle anlatıcı eserde “gözbebeği” sözcüğünü içsel özü algılayabilen 

içgörünün kişileştirilmesi olarak kullanmıştır. Bu şekilde: “Zaman zaman kehanet bakışıyla 

parlayarak” dizesindeki kullanımı evrenin gerçek yüzünü veya hakikati gören göz anlamı 

kattığını söyleyebiliriz. Bunun yanı sıra “poroy” (zaman zaman) sözcüğü, bunun gelip geçici 

olduğunu vurgular. 

Yeryüzü sustu ve bekledi, 

Boğuk bir uğultu geçti, 

Ve fırtına ağaçların arasında, 

İstemsiz bir titreme yarattı. 

Sanki dünya fırtınaların kurbanıydı, 

Ateşli gözler açıldı, 

Ve gecenin rüzgârı bize ilk kez 

Fırtınanın gözyaşlarını getirdi. 

Земля немела и ждала, 

Прошло глухое рокотанье, 

И по деревьям пронесла 

Гроза невольное дрожанье. 

Казалось, мир — добыча гроз, 

Зеницы вскрылись огневые, 

И ветер ночи к нам донес 



 

64 

Впервые — слезы грозовые. (Blok, 1899) 

Üçüncü dörtlüğün ilk dizesinde anlatıcı doğayı artık hisseden ve tepki veren canlı bir 

varlık gibi sunar. Öncesinde bir fon görevi gören doğa artık “susmakta ve beklemektedir”.  

Belirsiz ancak tehditkâr bir anlam katan “boğuk uğultu” ifadesi aynı zamanda bir felaketin 

geleceğine dair bir öngörü olarak yorumlanabilir. Beklenen fırtınaya karşı verilen “istemsiz 

titreme” tepkisi ise korkunun yarattığı içsel bir tepkidir.  

Son dörtlükte artık yeni bir doğa olayı meydana çıkar. İlk olarak verilen “Sanki dünya 

fırtınaların kurbanıydı” dizesi beklenen olayın veya ilahi gücün karşısında insanlığın 

çaresizliğini yansıtır. Boğuk uğultuları hissedilen fırtına ve beraberinde gelen şimşek çakması 

kişileştirme sanatı kullanılarak “ateşli gözlere” benzetilir. İlahi gücü temsil eden ateşli gözler, 

gerçekleri ve ilahi olanı öğrenme veya tanık olmak şeklinde yorumlanabilir. Şiddeti ve yıkımı 

temsil eden fırtına ve beraberinde damlaları gözyaşlarına benzetilen yağmur imgesiyle şiir 

sonlanır. 

Blok’un sembolizmden etkilendiği ilk dönemlerde kaleme aldığı bir diğer çalışması ise 

“Yıldızlar parıldadı. Gece dumanlıydı…”, (Mertsali zvezdi. Noç kurilas…) adlı şiiridir. 1899 

yılında kaleme alınan şiiri, doğanın sonsuzluğu ve güzelliği üzerine düşünceleri içerir.  

Yıldızlar parıldadı. Gece dumanlıydı 

Baharla, çiçeklerle ve çimenlerle. 

Sessizce akıyordu nehir, 

Ay ışığıyla gümüşe bürünmüş haliyle. 

Bu geceyle bir olmak istedim, 

Sonsuz mutluluklar içinde olmak istedim 

Yanan şair ruhuma … 

Mutluluğu doya doya tattırmak istedim… 

Мерцали звезды. Ночь курилась 

Весной, цветами и травой. 

Река бесшумная катилась, 

Осеребренная луной. 

Хотел я с этой ночью слиться, 



 

65 

Хотел в блаженстве без конца 

Позволить счастьем насладиться 

Душе сгорающей певца… (Blok, 1899) 

Duyguların doğa imgeleri üzerinden yansıtılması ilk dörtlükte kendisini gösterir. Anlatıcı 

duygu ve düşüncelerini doğa ve gece görüntüleri üzerinden verir. İlk dörtlükte dumanlı gece ve 

yıldızlar ile gizemli bir atmosfer betimlenir. Bu betimleme aynı zamanda anlatıcının ruhsal 

dünyasının bir dışa vurumudur. 19.yy. şiirinde kullanılması geleneksel bir hal alan yıldız imgesi, 

birçok eserde en sık görülen motiflerden biridir. Yön olarak veya her şeyi kucaklayan en saf 

aşkın sembolü olarak farklı anlamlara gelen yıldız, şiirde aşıklar için bir atmosfer yaratma, bir 

nevi arka plan oluşturma görevi üstlendir (Seguçeva, 2018). Şiirde lirik kahraman doğayla 

birleşmeye, onda teselli ve huzur bulmaya çalışır. Sessizce akan nehir ruhsal dinginliği temsil 

eder. İkici dörtlükle beraber duygular doruk noktasına ulaşır. Doğayla birleşme arzusu “Bu 

geceyle bir olmak istedim / Sonsuz mutluluklar içinde olmak istedim” dizelerinde kendisini 

gösterir.  

Ama ruhumun alevle özlem duyduğu 

Her şey- yeniden kırıldı… 

Nehrin dibinde bir taşa rastladım 

Ve aşkımı oraya gömdüm… 

Nehir- bir genç kız. Yıldızlar- gözleri… 

O, hala eskisi kadar güzel… 

Fakat soğuk gecenin mehtaplı parıltısı – 

Onun artık soğuk ruhu. 

Но всё, к чему стремился пламень 

Моей души, — разбито вновь… 

На дне речном я встретил камень 

И схоронил свою любовь… 

Река — девица. Звезды — очи… 

Она, как прежде, хороша… 



 

66 

Но лунный блеск холодной ночи — 

Ее остывшая душа. (Blok, 1899) 

Bir sonraki dörtlükte kahraman, tutkularla yanıp kavrulmasına rağmen, aradığı mutluluğu 

bulamaz. Bu noktada, nehrin dibindeki taş görüntüsü, kahramanın yoluna çıkan engelleri ve 

hayal kırıklıklarını simgeler. Umutların hayal kırıklığına dönüşümü, aşkın taşın yanına 

gömülmesi imgesiyle birlikte, sonun kabullenilişini yansıtır. Son dörtlüğün konusu doğanın 

güzelliği ve duygusal anlamda soğumadır. Doğanın güzelliği, bir genç kız olarak tasvir edilen 

nehrin ve yine onun gözlerine benzetilen yıldızların tasviriyle ifade edilir. Kahraman mutluluk 

için çabalar, ancak soğuk bir gecede ay ışığının görüntüsüne yansıyan soğukluk ve kayıtsızlıkla 

karşı karşıya kalır. Bir kabullenişi ve melankolik ruh halini yansıtan bu dizelerle şiir sonlanır.  

Yağmurlu bir gecenin karanlığında yürüyordum 

Ve eski bir evin penceresinde, 

Düşünceli gözlerini tanıdım 

Hüznümün. Gözyaşları içinde, yalnız başına 

Bakıyordu nemli uzaklara … 

Hayranlık duydum sonsuzcasına, 

Sanki geride kalmış gençliğimi 

Tanıdım yüzünün hatlarında. 

Baktı. Yüreğim sızladı, 

Ateş Işıklar söndü, şafak söktü. 

Nemli sabah onun unutulmuş camına 

Vurmaya başladı. 

Я шел во тьме дождливой ночи 

И в старом доме, у окна, 

Узнал задумчивые очи 

Моей тоски. — В слезах, одна 

Она смотрела в даль сырую… 

Я любовался без конца, 



 

67 

Как будто молодость былую 

Узнал в чертах ее лица. 

Она взглянула. Сердце сжалось, 

Огонь погас — и рассвело. 

Сырое утро застучалось 

В ее забытое стекло (Blok, 1997, s.30). 

Blok’un bir yıl sonra yayımlanan “Yürüyordum Yağmurlu Gecenin Karanlığında”, (Ya 

şel vo tıme dojdlivoy noçi) adlı lirik şiiri, içerdiği zengin imgelerin yanı sıra, duygusal 

derinliklerle örülü bir diğer çalışma olarak öne çıkar.  İki bölümden oluşan şiirin ilk bölümünde, 

kahramanın kendi duygu ve kaygılarıyla birlikte içinde bulunduğu ortamın betimlenmesi söz 

konusudur. İkinci bölüm, lirik kahramanla yabancı bir kadının birbirlerine baktığı an ile başlar. 

Baktığı düşünceli gözlerin hüznünü yansıttığını fark eden lirik kahraman, sanki yüz hatlarında 

eski gençliğini görüyormuş gibi ona hayran bir şekilde bakmaya devam eder. Lirik kahramanın 

yabancı kadının gözlerinde gördüğü hüzünde kendi aşk acısını anımsadığını söylemek 

mümkündür. Şairin eserini yazdığı 1900 senesinde, Lyubov Mendeleyeva ile yaşadığı 

ayrılığında etkisiyle, ilk aşkı olan Ksenia Sadovskaya’ya olan aşkını hatırladığı düşünülebilir. 

Nitekim, eserde geçen “Onun unutulmuş camına” ile birlikte “geride kalmış gençlik” dizesi 

şairin gençlik yıllarındaki ilk aşkı olan Ksenia Sadovskaya’yı çağrıştırır. Blok’un bu çalışması 

1906 yılında yazdığı “Neznakomka” şiirinin bir ön çalışması olarak görmek mümkündür.  Blok 

‘un sevgili eşi Lyubov Mendeleyeva ile en yakın arkadaşı Belıy arasındaki aşk ilişkisinin 

verdiği acıyı unutmak için Peterburg’un varoşlarındaki içkili lokantalarda kendini bulduğu 

zamanlarda yazdığı “Neznakomka” şiiri de hayatıyla yakından ilişkilidir. Blok’un eserinde rüya 

ile gerçeklik arasında gördüğü kız figürü “Yürüyordum Yağmurlu Gecenin Karanlığında” 

şiirini anımsatır. 

Kurtuluşu arıyorum. 

Ateşlerim yanıyor dağların zirvelerinde, 

Aydınlanıyor gecenin tümü. 

Ama hepsinden daha güçlüdür iç sesim. 

Ve sen çok uzaktasın... Ama bu sen misin? 

Kurtuluşu arıyorum. 



 

68 

Ищу спасенья. 

Мои огни горят на высях гор, — 

Всю область ночи озарили. 

Но ярче всех — 

Во мне духовный взор 

И Ты вдали... Но Ты ли? 

Ищу спасенья.   (Blok, 1997, s.6). 

“Ben kurtuluşu arıyorum”, (İşçu spasenya,1900) adlı şiiri bu dönemin başka 

ürünlerindendir. Eser annesinin akrabası olan Olga Mihaylovna Solovyova’ya adanmıştır. 

Ressam ve çevirmen olan Olga Solovyova, Vladimir Solovyov’un erkek kardeşinin eşidir. Olga 

Solovyova, genç şairin sanatına ilk ilgi gösteren ve destekleyenlerden biri olduğu için Blok bu 

şiiri minnettarlığını ifade etmek için ona adar. Şiir son şeklini 1907 yılında almıştır. (Blok, 1997, 

s.223). 

İlk dizede dile getirilen, geceleri her tarafı aydınlatan dağların tepelerinde yanan ateşlerin, 

yüksek bir konumu işaret etmesinden dolayı bir ideali sembolize ettiği söylenebilir. Ancak bu 

ışığa rağmen, lirik kahramanın içindeki manevi bakış, en parlak olandır. Bu durum lirik 

kahramanın aradığı cevapları, kendi içinde aramaya başladığı anı temsil ettiğini düşünebiliriz. 

Nitekim manevi bakış, dışarıdaki karanlığa rağmen en büyük aydınlanmayı sağlar. 

Devamındaki dizede yöneltilen “Ama bu sen misin?” sorusu, hakikatin kaynağı gibi görünen 

arayışın nesnesinin tam olarak kim ya da ne olduğu konusunda bir şüpheye işaret eder. Bu 

durum ya hayatın anlamının arayışının bir imgesi ya da kahramanın içini kemiren sorulara 

cevap bulma arzusu gibidir. Lirik kahraman onu kurtaracağına inandığı yüce bir manevi olguya 

karşı arzu içindedir ve “Ben kurtuluşu arıyorum” nakaratı hem ana fikri ve hem de kahramanın 

bu arayıştaki kuvvetli arzusunu yansıtır. 

Yıldızlı koro gökyüzünde ihtişamla yankılanıyor. 

Nesiller beni lanetliyor. 

Senin için dağlarda ateş yaktım, 

Ama sen bir görüntüsün. Hayalsin? 

Ben kurtuluşu arıyorum. 

Торжественно звучит на небе звездный хор. 



 

69 

Меня клянут людские поколенья. 

Я для Тебя в горах зажег костер, 

Но Ты- виденье. 

Ищу спасенья.    (Blok, 1997, s.7). 

İkinci dörtlükte, gökyüzündeki yıldızlar korosunun, sonsuzluğu, büyüklüğü veya kurulu 

bir düzeni sembolize ettiğini düşünmek yanlış olmayacaktır. Öte yandan lirik kahraman insan 

nesillerinin kendisini lanetlediğini düşünür. Bu düşünce, toplum bilincine yabancılaşma veya 

ötekileşme olarak düşünülebilir.  Dağlarda ateş yakmasına karşın aradığı kurtuluşa ulaşamayan 

lirik kahramanın bu eylemi, geceyi aydınlatmaya başka bir ifadeyle bir yol bularak kurtuluşa 

ulaşmaya dair isteğini ve çabasını göstermektedir.  Bunun yanı sıra bir yanılsama olduğuna dair 

şüpheyi ortaya koyan “Ama sen bir görüntüsün serapsın” ifadesi, ona ulaşma uğruna dağlarda 

ateş yakılan “sen”’e karşı bir özlem duygusu mu yoksa daha yüce olan bir amaç mı olduğu 

sorusu gizemini korumaktadır.  

Son dörtlük yine yıldız korosu imgesiyle başlar: 

Yankı yapmaktan yoruldu ve yıldız korosu susuyor. 

Gece bitiyor. Şüphe kaybolur. 

Orada uzaklardaki parlak dağlardan iniyorsun sen. 

Seni bekledim, ruhumu sana uzattım. 

Kurtuluş Sendedir. 

Устал звучать, смолкает звездный хор. 

Уходит ночь. Бежит сомненье. 

Там сходишь Ты с далеких светлых гор. 

Я ждал Тебя Я дух к Тебе простер. 

В Тебе- спасенье! (Blok, 1997, s.7). 

Daha önceki dörtlükte ihtişamla yankılanan yıldız korusu artık yorgundur ve susar. Lirik 

kahraman gece boyu parıldayan yıldızların sabahın ışığıyla söndüklerini ima etmektedir. Gece 

biter ve şüphe yok olur. Lirik kahraman, yorgunluklara ve kuşkulara rağmen beklenene 

uzanarak kurtuluşa ulaşır. Uzanma eylemi ve bu eylemin “ruhu” üzerinden gerçekleşmesi 

beklenenin yüceliğine ve ancak manevi bir yol aracılığıyla ona ulaşmanın mümkün olduğunun 



 

70 

bir göstergesi olarak yorumlanabilir. Buradan yola çıkarak eserin ruhsal kurtuluşa ulaşma 

isteğinin özlemi ve çabası olarak görmemiz mümkündür. 

    “K.M.S.” 

Hatırlıyor musun kaygılı şehri, 

Uzaktaki mavi pusu arı? 

Birlikte sessizce 

O yanlış yolda yürüyorduk… 

Yürüyorduk – ay yükseliyordu 

Karanlık çitlerden daha yükseğe, 

Yol yanlış görünüyordu 

Geri dönmedim. 

Aşkımız aldandı, 

Ya da yol bizi sürükleyerek götürdü 

Sadece içimde kıpırdandı 

Şehrin mavu pusu … 

Kaygılı şehri hatırlıyor musun, 

Uzaklardaki mavi sisi? 

Bu yanlış yoldan 

Gittik çaresizce ... 

К. М. С. 

Помнишь ли город тревожный, 

Синюю дымку вдали? 

Этой дорогою ложной 

Молча с тобою мы шли… 

Шли мы — луна поднималась 

Выше из темных оград, 



 

71 

Ложной дорога казалась — 

Я не вернулся назад. 

Наша любовь обманулась, 

Или стезя увлекла — 

Только во мне шевельнулась 

Синяя города мгла… 

Помнишь ли город тревожный. 

Синюго дымку вдали? 

Этой дорогою ложной 

Мы безрассудно пошли… (Blok, 1997, s.24). 

Daha önce belirttiğimiz gibi Blok Şafaktan Önce’de o dönem âşık olduğu Sadovskaya’ya 

bir dizi şiir ithaf eder. Bu eserlerden biri de adı geçmese de açıkça ima etiği ve isminin baş 

harlerflerini “K.M.S” olarak altına not düştüğü, “Kaygılı şehri hatırlıyormusun?”, (Pomniş li 

gorod trevojniy, 1899) şiiridir. Şiir lirik kahramanın “Sen ve ben sessizce bu yanlış yolda 

yürüdük” ve “aşkımız aldandı” dizelerinde de bahsettiği üzere, biten aşkı konu alır.  Eser, 

Blok’un gelecekteki hayat arkadaşı Menedeleyeva’ya âşık olduğu, 1899 senesinde kaleme 

alınmıştır.  

Beklenenin aksine hüsranla sonuçlanan bir aşk yolculuğu ve sonunda gelen hayal 

kırıklığın konu alan şiir Blok’un Almanya seyahatinde âşık olduğu ve sonrasında gizli bir 

şekilde görüşmeye devam ettiği Sadovskaya’ya ithafen yazılmıştır. Şiirde lirik kahraman, 

geçmişte kalan aşk serüvenini birkaç kez “yanlış yol” olarak tanımlar. İlk başta doğru gibi 

görünen aşk duygusu ve beraberinde beklenen mutluluk hissi, sadece bir yanılsamadır. Lirik 

kahraman, yanlış olduğunu bilmesine rağmen hislerine yenik düşer ve girdiği yoldan geri 

dönemez. Şehrin kaygılı atmosferi bir bakıma lirik kahramanın içsel kaygısının ifadesidir. 

“Mavi” sıfatının sis için kullanılması Sadovskaya'nın gözlerinin alışılmadık mavi rengine bir 

gönderme anlamı taşıdığı ifade edilir. 

Bir değişim beklentisi taşıyan “Şafaktan Önce” (Ante lucem) şiir koleksiyonu Blok’un 

ruhsal arayışını gözler önüne seren bir günlüğü andırır. Blok’un günlüğüne düştüğü Şafaktan 

Önce” (Ante lucem) ve “Şafaktan Sonra” (Post lucem) formülünün, “Ebedi aşk” imgesini 

bulduğu “Güzel Kadın”’ın temsili olan Lyubov Mendeleyeva ile ilk ciddi görüşmelerinden 



 

72 

öncesini ve sonrasını temsil ediyor olması kuvvetle muhtemeldir. Dönemin pesimist ruh halini 

yansıtan soluk renklerin ve alacakaranlığın sıklıkla kullanıldığı koleksiyonda iç dünyaya 

yönelik hayal kırıklığı, hayatın anlamı, aşk acısı gibi konular ağırlıktadır. Hayal kırıklıkları 

büyük değişimlerin beklendiği şafak vakti ile birlikte verilirken, gece motifi önemli kararların 

verildiği anı, bilinmezliği, belirsizliği ve karmaşayı sembolize eder. Ancak şairin karanlıktan 

aydınlığa geçişlerde tam bir aydınlık beklentisinden çok kaygı ve belirsizlik duygularının 

dramatik ruh halinin ağırlıkta olduğu söylenebilir. Bu durum ilk dönem eserlerinde trajedi ve 

belirsizliklere dolu kelimelerin sıklıkla kullanılmasıyla kendisini göstermektedir. Blok, tıpkı 

hayatın her zaman olumlu şeylerle karşılık vermediğine inanırcasına, beklenen ışığın 

mükemmellikten uzak olma ihtimalini göz önünde bulundurur. Bu şekilde yalnızlığı ve 

sessizliği gecenin karanlığıyla özdeşleştiren şairin, içinde filizlenen aşkın baharından 

bahsetmesine karşın temkinli bir yaklaşım sergilediği görülür. Bu durumun sonucunda aşkın 

uyandırdığı coşkun bahar havasının hemen hemen hiçbir zaman fırtınalı ve kötü havanın yerini 

almadığını söylememiz mümkündür. Yarının yeni bir kasvetli güne çıkacağı dönemin pesimist 

geleneğininde bir yansıması olarak şair üzerinde etkilidir ancak Lyubov Mendeleyeva ile şairin 

arasında yaşanan ayrılıkların ve aşk acısının özellikle 1898 yılı itibariyle şiirlere etkisi 

ağırlıktadır. Bunun yanı sıra Blok’un gençlik yıllarındaki ilk aşkı Ksenia Sadovskaya’ya olan 

hislerinin yerini gerçek aşkı bulduğu Lyubov Mendeleyeva’nın alması da şairin bu 

koleksiyondaki sembolist şiirlerine yansıyan ruhsal sarsıntılarda kendini göstermiştir. 

4.2. Güzel Kadına Şiirler (1901 – 1902) 

Sembolizminin oluşumuyla doğrudan ilgili olan ve şairin sanatının gelişimindeki en 

önemli aşamalardan biri “Güzel Kadına Şiirler”’ dizisinin ortaya çıktığı 1901-1902 yıllarıdır. 

Blok’tan önce Rus şiirinde “Güzel Kadın” tabiri kullanılmamıştır. Rus filolog Mihail 

Fyodoroviç Muryanov’un (1928-1995) varsayımına göre bu tabir orta çağ şövalye şiirinden 

gelen ve yirminci yüzyılın başlarındaki kültürle güncellenen bir imgedir ve Fransızcadan 

çevrilmiştir (Mints, 1997, s.453). 

Edebiyat araştırmacıları, Blok’un ilk dönem şiirleri üzerine yaptıkları araştırmalarda, 

eserlerin yorumlanmasında bazı zorluklarla karşılaşırlar. Bu zorluklar, ağırlıklı olarak şairin 

dini ve mistik fikirlerinin dayandığı içeriği anlama noktasındadır. Bu hususta, Rus sembolizmi 

ve Blok üzerine çalışmaları konusunda uzman olan Sovyet edebiyat eleştirmeni Zara 

Grigorevna Mints (1927-1990) 1960’larda şu açıklamayı yapar: 



 

73 

Çoğu zaman, Güzel Kadına Şiirler’de geçen semboller, açıkça anlaşılmaz 

kabul edilir. Bu pek adil değil. Elbette Blok'un mistik ruh hallerini ifade 

etmeye çalıştığı “ezoterik” dil, modern okuyucu tarafından bazı yönleriyle 

çok az anlaşılmaktadır. Ancak bu, böyle bir dilin Blok için ve ona ideolojik 

ve estetik açıdan yakın olan insanlar için oldukça açık bir uyum içinde olan 

belirli anlamlardan yoksun olduğu anlamına gelmez (İgoşeva, 2013, s.7-8). 

Zara Mints, çok sayıda çalışmada hem şairin ilk şiir koleksiyonuna hem de “Güzel Kadına 

Şiirler” dizisine hâkim olan, üç bakış açısını şu sözlerle özetler:  

Bazı eserler, dünyanın tamamen yenilenmesi beklentisini ve lirik kahramanın 

dünyaya inen ‘Sonsuz Dişilik’ imgesi olan ‘ölümsüz’ aşkıyla vurgulanır. 

İkinci bakış açısı, “Güzel Kadına Şiirler’’in, ruh halinin biyografik gerçeklere 

ve psikolojik arka planına odaklanmış olmasıdır ve son olarak çoğu çağdaş 

eser metninde her iki doğru düzlemde varlığına işaret eder: mitolojik, kozmik 

açıdan evrensel ve gerçek, ancak bunların ilişkileri genellikle karşılıklı bir 

çelişki olarak görülür (Mints, 1980, s.119). 

Fakat eleştirmene göre şiir dizisinde, Rus sembolizm tarihi açısından getirdiği yenilik, 

koleksiyondaki şiirlerin birbirleriyle olan bağlantılarında gizlidir. Zara Mints: “Blok, diğer 

simgecilerin kuramsal olarak ileri sürdüğü ve hatta şiirsel olarak ilan ettiği şeylerin çoğunu, 

şiirsel dilin canlı dokusunda somutlaştırdı: imge ve sembolün çok yönlü ve ‘çok yüzlü’ bir 

şekilde gerçek şiirsel birliğini yarattı” der (Mints, 1980, s.119). 

Blok’un bu dönemdeki edebi gelişiminde, devrim öncesi yılların hararetli atmosferinden 

gelen belirsiz dürtülerin yanı sıra, aynı yıllarda Lyubov Mendeleyeva'ya karşı hissettiği derin 

duyguların belirleyici etkisi vardır. Bunun yanı sıra, Solovyov’un dini ve felsefi kavramlarının 

’Rus Gümüş Çağı’ kültürü üzerinde olduğu kadar, Blok’un üzerindeki etkilerini de atlamamak 

gerekir. Blok, ölümünden yirmi yıl sonra yayımladığı “Vladimir Solovyov ve günümüz” 

(Vladimir Solovyov i naşi dni) adlı makalesinde Solovyov’un konumunu şu sözlerle aktarır: 

Solovyov, 19.yy.’ın ikinci yarısında Rus toplumunda çok özel bir konumda 

yaşamış ve rol oynamıştır; anlamı henüz tam olarak tanımlanmamış bir rol 

oynamıştır… Solovyov’un hayatının başarısı büyüktü çünkü atalet ve 

bayağılık düzlükleri arasında Belıy’ın dediği gibi ‘acımasız düşüncelerle 

yanmış yüzüyle’ kaygısının ağır yüküyle yürümek zorunda kaldı. O, III. 

Aleksandr’ın dünyasında pozitivizmde, idealizmde ve her türlü dar 



 

74 

görüşlülükte yaşadı. İnsanlar tıpkı bugün birçok insanın uyuduğu gibi 

çaresizce uyudular… Vladimir Solovyov yaşamı boyunca dünyada 

gerçekleşmesi mukadder olayların manevi taşıyıcısı ve habercisi olmaya 

mahkûmdu… (Blok, 1923, s.301). 

Solovyov’un şairin sanatı üzerindeki etkisinin en belirgin olduğu dönem, “Güzel Kadına 

Şiirler” çalışmasıdır. Bu dönemde şairin başına gelen her şeyin, yine onun tarafından 

Solovyov'un mistik ve estetik ütopyası ışığında algılanması ve yorumlanması olarak görülür. 

Blok, üniversitenin ilk yıllarında otobiyografisine şu notu düşer: “Vladimir Solovyov'un şiiri 

tüm varlığımı ele geçirdi” (Mints, 1997, s.454). Solovyov’un mistik izlenimlerinin etkisi, 

Blok’un iç dünyasını dramatik bir şekilde değiştirmekle birlikte, genç şairin sanatsal olgunluğa 

ulaşmasına ve özgün bir sanatçıya dönüşmesine katkıda bulunur. (Mints, 1997, s.176).  Örneğin 

Blok’un eski inançlara karşı duruşunu ve yeni olana, bilinmeyene ulaşma isteğini ortaya koyan 

çalışmasını, Solovyov’un “Sabah Sisinde Tedirgin Adımlarla” (V tumane utrennem nevernımi 

şagami, 1884) şiirinde yer alan: “Ruhu bilinmeyen tanrılara dua etti…” dizesinde görmek 

mümkündür. (Mints, 1997, s.432). 

Solovyov'un sunduğu dünya dönüşümünün gizemli şemasına karşılık gelen şiir, Blok’un 

“yeni inancı”’nın bir metaforudur. Öte yandan, “Bilinmeyen Tanrı” yeni bir tapınağı ve 

karanlıktan aydınlığa çıkacak olan yola rehberlik edeni simgeler. Blok’a rehberlik eden bu yeni 

tapınak ise ‘Sonsuz Dişilik’ kavramıdır ve onun ilk dönem eserlerinde kendini gösterir 

(Krohina, 2012, s.78). Blok, sanki çocukluk yıllarından itibaren, belki de karanlığın üstesinden 

gelme iç güdüsüyle, Solovyov’un şiirleriyle tanışmaya kendini hazırlamıştır. Yaşam 

deneyimlerinden yoksun, bir bakıma kötü yaşamdan korunmak için tasarlanmış bir doğada, 

içine kapanık hayal kurmaya yatkın biri olarak yetişen Blok, bu zamanlar hakkında günlüğüne 

şu notu düşer: “Eski yüzyılın son yıllarının ve yeni yüzyılın ilk yıllarının havasının doyduğu 

mistisizm benim için anlaşılmazdı, doğada gördüğüm işaretlerden paniğe kapıldım ama tüm 

bunları ‘öznel’ olarak değerlendirdim ve onu herkesten korudum” (Şafeyeva, 2007, s.6-7). 

Solovyov’un lirik dünya görüşüyle ilişkilendirilen şiir dizisi ve onun şair üzerindeki 

etkisini doğru bir şekilde anlamlandırmak için, Rus filozofun felsefi sistemini incelememiz 

faydalı olacaktır. Solovyov, kapsamlı bir felsefi sistem yaratan ilk Rus din filozofu olarak 

tanınır. Küçük yaşlardan itibaren dini bir ortamda yetişen, ancak 13 yaşında din konusunda 

yaşadığı hayal kırıklığı sonucunda ateist olmayı seçen Solovyov, sonrasında bu görüşlerden 

yavaş yavaş uzaklaşır ve dini ritüellere uymasa da kendi dini sistemini ortaya çıkarır. Düşünür, 

insanlığın yalnızca Mesih'e iman yoluyla yeniden doğabileceğine inanır. Ayrıca, bilim ve 



 

75 

felsefedeki gelişmelerin Hıristiyanlığın orijinal biçimini bozduğunu ve bu nedenle gerçek 

Hıristiyanlığı yeniden kurmaya ihtiyaç olduğunu savunur. Bilim, felsefe ve dinin bir sentezini 

somutlaştıracak bir dini felsefesi ortaya çıkarma, diğer bir deyişle Hıristiyan Ortodoks felsefesi 

yaratma misyonunu üstlenen düşünürün hedefleri evrenseldir: “Dünyayı iyileştirmek, 

bencillikle mücadele etmek, Hıristiyan sevgi ideallerini uygulamak ve mutlak değerlere sahip 

olmak” (Egorova, 2018, s.33-34). 

Solovyov’un felsefesinin merkezini ‘Sofia’ (Sonsuz Dişilik) kavramı alır. Kökeni Antik 

dönem Yunan felsefesine dayanmakla birlikte, orta çağın mistik felsefi geleneklerinden ve 

Yeniçağ Avrupa felsefesinden etkilenen Rus filozofları, metafizik açısından dişiliği, varoluşun 

ilk başlangıcının özünü meydana çıkaran manevi bir ilk prensip, Evrenin Ruhu ve hipostaz 

(Hıristiyanlık teolojisinde Tanrı kavramında üç hipostaz vardır: Baba, Oğul ve Kutsal Ruh) 

olarak kabul ederler. Dişiliği, manevi bir ilk prensip olarak ele alan Sergey Nikolayeviç 

Bulgakov (1871-1944), onu ‘Sofia’ (Sonsuz Dişilik) kavramı ile birleştirir. Bulgakov, ‘Sonsuz 

Dişilik’ nedir sorusuna şu yanıtı verir:  

Sofia Mutlak veya Tanrı olmasa da sahip olduklarını doğrudan Tanrıdan veya 

mutlak suretten almıştır, dünyadaki yaşama özgü bir şeylerle meşgul olma 

eyleminden muaftır... Tanrı ile yeryüzü arasında bir yer alarak Sofia ne biri 

ne diğeridir veya aynı anda her ikisi birdendir hem yeryüzündeki yaşamda 

hem de semavi yaşamda bulunur (Uluoğlu, 2012, s.192-193).  

Solovyov’a göre aşk bireysel “ben”’in sınırlarının ötesine geçmenin bir yoludur, bir 

kişinin başkasında yaşama yeteneğidir ve bu gelecekteki tüm insanlığın birliğinin koşullarını 

yaratır. Diğer bir ifadeyle gerçek aşk ruhların birliğidir, dünyevi egoizme karşıdır ve yalnızca 

ruh dünyasında mümkündür (Şafeyeva, 2007, s.4-5). Solovyov’un lirizminde, her olgunun 

gerçek anlamı en az iki anlam dizisinin birleşiminin bir sonucu olarak ortaya çıkar: “dünyevi, 

deneysel-gerçek ve ‘yüksek’, mistik-ideal” (Şafeyeva, 2007, s.4). 

Solovyov’un özellikle de: “Dünya sevgisi, bir kadına olan sevgiyle açıktır... aşk da 

kurtuluşumuzdur...” (Kvitok, 2017) şeklindeki tezi, Blok ve birçok sembolist çağdaşının dünya 

görüşlerinin oluşumunda büyük etkisi olur. Zara Mints, Solovyov’un konseptini şu şekilde 

özetler: “gerçek aşk, dünyevi egoizme karşı çıkan ve yalnızca ruh dünyasında mümkün olan 

ruhların birliğidir.” (Mints, 1974, s.30). Solovyov’un, ‘aşkta gördüğü kurtuluş’, Blok için pek 

çok kadın ve daha fazla sevgi arayışıyla kendini göstermiş ve şaire yaratıcılığındaki sembolik 

ilhamın kaynağını vermiştir. Başka bir ifadeyle kaba gerçeklikten kaçan Blok, kurtuluşu sonsuz 



 

76 

aşkın göksel ve hatta belki de ütopik dünyasında aramıştır. Kendisini hem basit bir ‘halk adamı’ 

hem de ‘sonsuz dişiliğin’ öncüsü olarak algılayan şair, Lyubov Mendeleyeva’ya 1902’de: “Size 

olan olumlu ve derin inancımla haklı çıkıyorum (kötü şöhretli Kutsal Bakire’nin veya Sonsuz 

Dişiliğin dünyevi enkarnasyonu olarak)” diye yazar (Mints, 1997, s.454). 

Tüm bunların yanı sıra her ne kadar Blok ile Solovyov arasındaki sembol oluşumu ve 

sembollerin anlamı derinden ilişkili olsa da tamamen örtüşmez. Blok, Rus edebiyatında 

doğrudan edebi kaynakları bulunmayan, son derece parlak özgünlüğe sahip bir eser ortaya 

çıkarır. Çok daha karmaşık, birbiriyle ilişkili ve tutarlı semboller kullanan Blok, sembolizmden 

uzaklaştıkça Solovyov’a karşı olan tutumunda da çelişkiler ortaya çıkar (Şafeyeva, 2007, s.9-

10). Blok'un şiir sanatında lirik kahraman, dünyanın durumuna karşı özel bir duyarlılığa sahip 

olması nedeniyle farklıdır. Rus düşünür, ‘Sofia’ temasını kullandığı eserlerinde kişisel ve 

dünyevi felaketleri azaltma eğilimindedir buna karşın Blok ise şiirinde bu felaketi ağırlaştırır. 

Felaketlere maruz kalan ‘Sofia’ temasını Rus edebiyatına sokan Blok’tur. Belıy’ın verdiği 

“sembolizm ya karanlığı ya da ışığı derinleştirir, olasılıkları özgünlüğe dönüştürür: onlara 

varlık bahşeder... Sanatçı, yaşamın ya da ölümün doluluğunu imgede somutlaştırır” (Krohina, 

2017, s.77) sözleriyle açıkladığı sembolizm, Blok’un bu yaklaşımıyla örtüşür. 

Blok’un şiir dizisi hakkında, çağdaşları tarafından tek taraflı ve derinlemesine bir 

incelemenin yapılmadığını gösteren pek çok eleştiri yöneltilir. Bu eleştiriler arasında en göze 

çarpanın, Bryusov’a ait olduğunu söyleyebiliriz. Bryusov, “Uzak ve Yakın Olanlar” (Dalekie i 

blizkie, 1912) adlı kitabında “Güzel Kadına Şiirler”e ilişkin şu çıkarımda bulunur: 

Aleksandr Blok ilk şiir koleksiyonundan sonra (Güzel Kadına Şiirler) 

gizemli, mistik bir şair olarak kabul edildi. Bize öyle geliyor ki, bu yanlış bir 

anlaşılmaydı. Blok'un bazı şiirlerinin gizemi, anlaşılmaz olandan, sırdan 

bahsetmelerinden değil, yalnızca şairin bu şiirlerde pek bir şey 

söylememesinden kaynaklanıyordu. Bu mistisizm değil, yetersiz ifadeydi. 

(Mints, 1997, s.413). 

Aynı şekilde, şair Korney Çukovskiy de (1882-1969): “Blok'un ilk zamanlardaki 

çalışmaları ve hatta sonrasındaki şiirlerinin çoğu, herkes için anlaşılır değildi” der (Proşina, 

2013). Bryusov, bu tek taraflı düşüncesinden zaman içinde vazgeçse de Blok’un, özellikle 

gerçek olaylardan ve onların mitolojik deneyimlerinden doğan sembolik dili hem zamanının 

hem de modern dönemin okuyucuları tarafından anlaşılmaz bulunur. Bu noktada, Blok’un 

şiirlerinde kullandığı dilin ana özelliği sembolik çeşitliliğin etkisinin büyük olmasıdır.  



 

77 

Zara Mints’e göre tasvir edilen ilk gerçek plan, her bir şiirin algılanmasıyla fark edilir ve 

metin bir dizinin parçası olarak anlaşıldığında sembolik anlamlar netleşir. İmge çeşitliliği, Rus 

ve dünya kültürüne ait eserler, orta çağ edebiyatı, folklor, mitoloji, dini ayinler ve İncil’den 

tasvirleriyle ilgili alıntıların metne geniş ölçüde dâhil edilmesiyle belirlenir. Çeşitli ve karmaşık 

tekrarlardan oluşan bu sistemde tekrarlanan görüntüler, okuyucunun bilincinde, tek ama sürekli 

değişen anlamları tüm yönleriyle sabitler. Nitekim Bryusov da bu gerçeği zaman içinde görür 

ve öncesinde açıkladığı tek taraflı düşüncesinden vazgeçer. Blok’un “Güzel Kadına Şiirler” 

dizisinde sembollerin karmaşıklığı ve iç tutarsızlıklar vardır. Aynı görüntü, diğer çalışmalar 

içerisinde de çok farklı ve bazen de tamamen zıt anlamalara sahip olabilmektedir. Örneğin: 

“ölüm” hem aşk ayrılığıyla hem de “dünyanın sonu” motifiyle ilişkilendirilebilir. Öte yandan 

aynı lirik karakter, şiir dizisi içinde pek çok farklı isim alır. (Mints, 1997, s.454-455). Örneğin: 

“gün batımı”, gizemli kız”, “şafak”, “yanan çalı” (Novgor-Severskiy, 1966, s.45)., “Meryem”, 

“eski Ahit Kilisesinin kozmik önemini ifade eden güneşe bürünmüş kadın veya mahşerin 

kadını” (Men, 2000, s.12)., “pembe kız”, “güzel kadın”, “ölüm” vb. (Mints, 1997, s.455). 

Sovyet edebiyat eleştirmeni İosif Markoviç Maşbits-Verov (1900-1989), Blok’ta: 

“Teuristlerin kendi kendine yeten dünyasının hastalıklı fantezisi tarafından yaratılan, dünya 

dışı, mistik, dünya üstü, endişe verici ve sisli bir unsurun” şiirlerinde açıkça ifade edildiğini 

söyler” (Maşbits-Verov, 1927, s.14). Eleştirmen, Blok'un ilk mistik dünyasındaki unsurları: 

“dünyanın sonu, insanların büyük bir dönüşüm beklentisi, Güzel Kadın, bilge Sofia’nın gelişine 

olan inanç, beklentiler ve inanç” şeklinde açıklar (Maşbits-Verov, 1927, s.15). Maşbits-Verov, 

mistisizim Blok’un üzerinden hiçbir zaman tam olarak hükmetmediğini ve onu ele 

geçirmediğini söyler. Eleştirmenin ifadesiyle “dua” duygularının en doruk noktasının “Güzel 

Kadına Şiirler”’in ortaya çıktığı 1900- 1904 yıllarına denk geldiği yıllardır ve bu yıllarda mistik 

ortamın şair üzerinde olağanüstü etkisi vardır. Ancak Maşbits-Verov’a göre Blok, yıkıcı, 

durağan, barbar, sahte olan dünya görüşüne isyan eder ve tüm eserlerinde ağır ve kanayan bir 

ikiz imgesinin hâkim olması bundan kaynaklanır (Maşbits-Verov, 1927, s.15-16). 

Rüzgâr uzaktan getirdi 

Baharı hatırlatan şarkıları, 

Aydınlık ve derin bir yerlerde 

Gökyüzü aydınlandı bir ucundan parça açıldı. 

Bu uçsuz bucaksız masmavide, 

Yaklaşan baharın alacakaranlığında 



 

78 

İnliyordu kış fırtınaları 

Dalgalanıyordu yıldızdan rüyalar. 

Utangaç, karanlık ve derinden 

Ağlıyordu lirimin telleri, Gözyaşları akıyordu lirimin tellerinden 

Rüzgâr uzaktan getirdi 

Senin ahenkli şarkılarını 

Ветер принес издалёка 

Песни весенней намек, 

Где-то светло и глубоко 

Неба открылся клочок. 

В этой бездонной лазури, 

В сумерках близкой весны 

Плакали зимние бури, 

Реяли звездные сны. 

Робко, темно и глубоко 

Плакали струны мои. 

Ветер принес издалёка 

Звучные песни твои. (Blok, 1997, s.49). 

Genç şairin yalnızca kişilik özelliklerini değil, aynı zamanda hayatındaki gerçek olayları 

da şiirsel şekilde ortaya koyan bir çalışma olarak kabul edilen “Güzel Kadına Şiirler” 

dizisindeki tüm eserler, otobiyografik bir çalışmayı andıracak şekilde tarihe göre kronolojik bir 

sıraya göre düzenlenmiştir. Bu sıralama doğrultusunda Blok’un aşk hayatıyla yakından 

bağlantılı olan ve onun iç dünyasını yansıtan “Rüzgâr Uzaktan Getirdi”, (Veter prinyos 

izdaleka, 1901) adlı şiiri dikkat çeker.  Şiirde geçen dizelerin bir benzerine sonrasında 

günlüğüne aldığı notlarında da rastlamak mümkündür. Şair, Ağustos 1918 tarihinde günlüğüne: 

“29 Ocak'ta, bahar rüzgârının şarkısında ve güzel günlerin canlı anılarında, onun gür şarkıları 

duyuluyordu.” der (Litvin, 2017).  



 

79 

Eserin ana teması, sevdiği kadınla tanışma umudunu doğuran baharın beklentisidir.  Lirik 

kahraman ilk dörtlükte rüzgârın uzaklardan getirdiği şarkılarla hatırladığı baharın gelişi yeni 

bir mevsimin başlangıcını, umudu ve yenilenmeyi simgeler. Henüz gökyüzü tam olarak 

açılmasa da bu durum ana karakter tarafından baharın gelişinin ilk işaretleri olarak görülür. 

Gelmesi istenen bahar aslında mevsimsel olmaktan ziyade, kahramanın duygu dünyasını 

kaplamasını ümit ettiği mutluluğun baharıdır. Bu şekilde, kahramanın iç dünyası ile doğa 

arasında bir özdeşleştirilme söz konusudur. Hem sesli hem de görsel imgelerin yer aldığı eserde, 

“kış fırtınalarının ağlaması” metaforu, doğa ile insan arasında bir paralellik kurularak verilir. 

Öte yandan, “rüzgârın taşıması”, “tellerin ağlaması” gibi metaforlar, anlatımı güçlendirmek için 

lirik kahramanın duygularının doğayla özdeşleştirilmesine bir örnektir. Lirik kahraman, her ne 

kadar beklenen sevgiliye kavuşmayı ümit etse de eserde ilk karamsar düşüncelerin hâkimiyeti 

hissedilir. Bu durum kahramanın beklenen bahara ve beklenen sevgiliye kavuşma isteğiyle 

beraber bu kavuşmanın beraberinde getireceği belirsizlikleri düşündüğünün bir göstergesi 

olarak yorumlanabilir. Şairin otobiyografisinde yer alan bilgilere göre, eserin yazıldığı 1901 

yılında, Lyubov Mendeleyeva ailesinin kış aylarını Boblovo yerine Peterburg’ta geçirdikleri, 

Blok’un duygularına uzun süre karşılık vermeyen Lyubov Mendeleyeva’yı yaz aylarındaki 

kadar sık olmasa da her fırsatta ziyarete gittiği ancak baharın gelmesiyle Boblovo’ya yapılan 

ziyaretler sıklaştığı şeklindedir. Bu şekilde şairin, 1901 yılının kış aylarındaki duygu düşünce 

dünyasını yansıtan eserin ikinci bölümünde ise artık kışın bitişinden bahsedilir. Yaklaşan 

baharın alacakaranlığında açılan gökyüzü parçası, beklentiyi ve heyecanı ortaya koyar. Bunun 

yanı sıra ağlayan kış fırtınaları ile yaklaşan baharın alacakaranlığında uçuşan yıldızlı düşler 

arasında, kışın soğu ile baharın sıcaklığı arasında olduğu gibi bir tezat söz konusudur. Bu durum 

kahramanın duygu dünyasındaki köklü değişimle açıklanabilir. Üçüncü bölümde lirik 

kahraman, aydınlık ve mutlu bir gelecek ümit eder. Şarkıların sesini getiren rüzgâr, kahramanda 

güçlü duyguların uyanmasını sağlar. Şiirin geneline nüfuz eden doğa ve bahar imgeleri, 

yenilenmeyi ve uyanışı aktardığını söylemek mümkündür. 

Sisli bir sabaha uyanacağım. 

Güneş yüzünüze çarpacak. 

Sen misin sevgili dostum? 

Verandama mı geliyorsun? 

Ağır kapılar sonuna kadar açık! 

Rüzgâr pencereden içeri girdi! 



 

80 

Böyle eğlenceli şarkılar 

Uzun zamandır duyulmadı! 

Sisli sabahlarda bile onlarlayız 

Güneş ve yüzünüze çarpan rüzgâr! 

Onlarla birlikte arzu edilen arkadaş 

Verandama geliyor! 

Встану я в утро туманное, 

Солнце ударит в лицо. 

Ты ли, подруга желанная, 

Всходишь ко мне на крыльцо? 

Настежь ворота тяжелые! 

Ветром пахнуло в окно! 

Песни такие веселые 

Не раздавались давно! 

С ними и в утро туманное 

Солнце и ветер в лицо! 

С ними подруга желанная 

Всходит ко мне на крыльцо! (Blok, 1997, s.59). 

Blok’un bu dönemde kullandığı sözcüklerde, mistisizm, dünyanın belirsizliği ve 

gerçeklikten kopuş göze çarpar, örneğin: “rüya, gizem, karanlık, sis, pus, alacakaranlık, vb.” 

(Gorbaçev, 1930, s.179). Bu durumun nedeni, kullandığı sözcüklerin aşırı soyut, olgu ve eylem 

anlamı taşıyan kelimelerden yoksun olmasıyla açıklanır. Cinslerine göre kuşların isimleri, 

türlerine göre çiçekler ve doğanın diğer ayrıntıların yanı sıra belki birkaç sembolik anlam 

dışında, kültürel ayrıntılar neredeyse hiç yoktur. “Güzel Kadına Şiirler”’de ise az çok spesifik 

olan kelimeler mevcuttur (Gorbaçev, 1930, s.179). 

Şairin sisli bulutların ardındaki mistik dünyasını yansıtan şiirlerden birisi de 1901 yılının 

sonbaharında kaleme aldığı “Sisli Bir Sabaha Kalkacağım…”, (Vstanu ya v utro tumannoe…) 

adlı eseridir. Blok’un “arzu edilen arkadaş” olarak adlandırdığı kadın kahramana hitaben 



 

81 

yazdığı şiiri, önemli bir buluşma beklentisi taşır. Lirik kahraman, parlak güneşin yüzüne 

vurduğu sisli bir sabaha uyandığını hayal eder. Şiirde “güneşin yüzüne çarpması” önemli bir 

şeyin gelişini sembolize ettiği düşünülebilir. Şairin taslağını, “sisli bir sabah” ile oluşturduğu 

eserinde lirik kahraman beklenene karşı duyduğu sevgi hissiyle sabırsız bir bekleyiş içindedir 

ve arzu ettiği “Güzel Kadın”’ın verandasına nasıl geleceğini hayal eder. Beklenenin gelmesi, 

kahramanın uzun zamandır duymadığı eğlenceli şarkıları duymasını, sisli sabahlarda bile 

yüzüne çarpan güneşin ve rüzgârın keyfine varmasını sağlar. Lirik kahraman “Sen misin sevgili 

dostum? / Verandama mı geliyorsun?” şeklinde karşılık beklemediği, retorik sorular sorar. 

Arzu edilenin verandasına nasıl geleceğini hayal eden ve heyecanla o anı bekleyen lirik 

kahraman, beklenene söylediği “Ağır kapıların ardına kadar açık” dizelerinde sanatsal sıfat 

kullanır. Beklenenin gelmesi, kahramanın uzun zamandır duymadığı eğlenceli şarkıları 

duymasını, sisli sabahlarda bile yüzüne çarpan güneşin ve rüzgârın keyfine varmasını sağlar. 

Son dörtlükte lirik kahramanın ünlem işaretlerini kullanması sevinç ve beklenmedik mutluluğu 

kanıtlar. “Böyle eğlenceli şarkılar/ Uzun zamandır duyulmadı!” dizeleri sonraki şiirlerde 

hissedilecek olan mutluluk duygusunu haber vermektedir.  

Ve gündelik bilincin ağır uykusunu 

Silkeleyip atacaksın üzerinden özler ve severken. 

V.Solovyov 

И тяжкий сон житейского сознанья 

Ты отряхнешь, тоскуя и любя. 

                                                                                В. Соловьев (Blok, 1955, s.46). 

Blok, Lyubov Mendeleyeva’ya karşı hislerinin ortaya çıktığı 1898 yılında yazma 

başladığı ve 1901 yılında tamamladığı “Geleceğini Önceden Hissediyorum” (Predçuvstvuyu 

tebya) şiirini kaleme alır. Değişime dair derin beklenti ve korku duygularının aktarıldığı şiirin 

epigrafında, Solovyov’un kurtuluş ve manevi uyanış umudunu simgeleyen “Neden Kelimeler, 

Masmavinin Enginliğinde” (Zaçem slova, v bezbrejnosti lazurnoy) şeklindeki iki dizesine yer 

verilmiştir: 

Blok, Solovyov’un özellikle de dünyevi yaşamın sınırları ötesinde “masmavinin 

enginliğinde” mistik buluşmasını şiirinin epigrafına taşıyarak bir gönderme yapar. Bu 

göndermede, “Neden Kelimeler, Masmavinin Enginliğinde” şiirinde alıntı yapılan dizeden önce 

yer alan “Dünya dışı bir ışık seni yeniden aydınlatacak” (Nezdeşniy svet vnov ozarit tebya) 



 

82 

dizesi (Solovyov, 1974, s.91-92), şairin Solovyov’un öğretisinde olduğu gibi bireysel “ben”’in 

sınırlarının ötesine geçmeyi sağlayacak aşkı diğer bir ifadeyle “Güzel Kadın”’ı bulduğunun bir 

göstergesi olarak yorumlanabilir. Nitekim Blok’un Lyubov Menedeleyeva’ya hitaben yazdığı 

şiirini “Geleceğini Önceden Hissediyorum” olarak adlandırması, bu görüşü doğrular 

niteliktedir. 

Geleceğini önceden hissediyorum. Yıllar geçip gidiyor- 

Hep aynı kalan yüzünle geldiğini önceden hissediyorum. 

Tüm ufuk yanıyor ve dayanılmaz derecede parlak. 

Ve sessizce bekliyorum suskun, özlemle ve sevgiyle. 

Предчувствую Тебя. Года проходят мимо — 

Всё в облике одном предчувствую Тебя. 

Весь горизонт в огне — и ясен нестерпимо, 

И молча жду, — тоскуя и любя. (Blok, 1997, s.60). 

Eserde, Solovyov’un şiirsel tarzının karakteristik özelliği olan iki farklı dünya iki farklı 

boyut söz konusudur: bu boyutların birincisi gerçek ikincisi ise mistik olandır. Eserin lirik 

kahramanı da yüksek idealin peşinde kehanet misyonunu yerine getiren bir şövalye misali 

“Sonsuz Dişilik”’le buluşmayı hayal eder. 

Şiirde lirik kahramanın duygusal deneyimleri, monolog tekniği kullanılarak aktarılır. İlk 

iki kıta kahramanın ideale dair beklentisini aktarırken, devamında ise bu gelişin meydana 

getirdiği kaygıyı anlatır. İdealin arayışı içindeki lirik kahraman, “Güzel Kadın”’a karşı olan 

hislerinden emindir:  

Bütün ufuk yanıyor ve belireceğin an yakın, 

Ama korkuyorum: ya görünüşünü değiştirirsen! 

Ve sonunda o bildiğim çizgilerini değiştirerek, 

Küstah bir şüphe uyandıracaksın 

Весь горизонт в огне, и близко появленье, 

Но страшно мне: изменишь облик Ты, 

И дерзкое возбудишь подозренье, 



 

83 

Сменив в конце привычные черты (Blok, 1997, s.60). 

Eserin ilk satırlarında hissedilen olumlu ruh hali, devamında yerini kaygılı bir ruh haline 

bırakır. Yüce olan bir aşka duyulan beklenti ve özlem ise yerini korkuya bırakır. Özellikle: 

“Ama korkuyorum: ya görünüşünü değiştirirsen...” dizesi, eserin kilit noktasıdır. Mutlu 

yarınlarla birlikte, beklenen güzelliklere yönelik hayali kurulan buluşma, yerini belirsizliğe 

diğer bir ifadeyle beklenenin olağan özelliklerinin değişmesine karşı duyulan şüphe ve kaygıya 

bırakmasına neden olur.  

Ah nasıl düşeceğim hem acı biçimde hem de alçalarak, 

Ölümcül hayallerin üstesinden gelmeden! 

Ufuk nasıl da parlak! Ve mutluluk yakındır. 

Ama korkuyorum: ya değiştirirsen görünüşünü diye! 

О, как паду — и горестно, и низко, 

Не одолев смертельные мечты! 

Как ясен горизонт! И лучезарность близко. 

Но страшно мне: изменишь облик Ты. (Mints, 1974, s.30). 

Lirik kahraman “Güzel Kadın” ile beklediği buluşmadan dolayı hissettiği korkuyu “Ah 

nasıl düşeceğim” dizesiyle aktarır. Bu korku, enkarnasyon sırasında “Güzel Kadın”’ın 

görünüşünün değişmesi” ve bundan dolayı kahramanın kendisini dünya karmaşasının içinde 

bulması düşüncesinden kaynaklanır (Mints, 1980, s.119). Görünüşün değişimi hem ruhsal hem 

de fizikse anlamda düşünülebilir. Ayrıca “parlaklığın yakınlığı” buluşmanın yakın bir zamanda 

gerçekleşeceğine dair bir işarettir. Kendisini bu duruma karşı savunmasız hisseden lirik 

kahraman, kaygılıdır.  

Karanlık tapınaklara giriyorum, 

Eksik bir ritüel gerçekleştiriyorum. 

Orada Güzel Kadını bekliyorum 

Orada titreyen kırmızı lambaların içinde. 

Вхожу я в темные храмы, 

Совершаю бедный обряд. 

Там жду я Прекрасной Дамы 



 

84 

В мерцаньи красных лампад. (Blok, 1997, s.128). 

Lyubov Mendeleyeva’ya tutkuyla âşık olan ve onu sonsuz dişiliğin vücut bulmuş hali 

olarak gören şairin, evlenme teklifi öncesinde 25 Ekim 1902’de kaleme aldığı “Karanlık 

tapınaklara giriyorum”, (Vhoju ya v temnıe hramı…) şiiri, gizemli ve beklenti dolu bir havayı 

yansıtır. Eser lirik kahramanın beklediği yüksek ideali “Güzel Kadın” olarak adlandırdığı, ilk 

şiir olma özelliğini taşır.  

Görülebilen bir dünya ile ilahi olan manevi dünyanın metaforu, şiire felsefi bir anlam 

kazandırır. İlk dörtlükte lirik kahraman karanlık tapınaklara nasıl girdiğinden, bekleyişle dolu 

olduğu için “eksik” (bednıy) bir ritüeli yerine getirdiğinden söz eder ve kimi beklediğini üçüncü 

dörtlükte ortaya koyar. Titrek kırmızı lambalar imgesi ve bir sonraki dörtlükte gıcırdayan 

kapılar şiirin atmosferine gizem katar. Bu sayede kahramanın iç gerginliğini hissederiz. Öte 

yandan kiliselerin, yarı karanlık camdaki vitraylardan yansıyan koyu renkleri, gerçeğin bir 

ifadesidir. İkinci dörtlükte bu gergin bekleyişle dolu ürkütücü atmosfer, kapının gıcırtısı 

imgesiyle özdeşleşir ve bir kadının bu kapıdan girdiği anlaşılır. Ama lirik kahramanın 

imgeleminde bu gelen kişi Meryem Ana imgesiyle iç içe geçmiş verilir. O an, kutsal kadının 

kendini gösterdiği bir rüya olarak yorumlanır. Öte yandan, Blok’un birçok çalışmasında olduğu 

gibi bu eserde de Puşkin’in sanatının etkileri görülmektedir. Edebiyat eleştirmeni Aleksandr 

Alekseyeviç İzmaylov, “Rengarek Afişler”, (Pestrıe znamena- Lit.portretı bez vremena, 1913) 

adlı kitabında, tapınak, dua ve ibadet görsellerinin vurgulandığını, “siz” imgesinde “Kutsal 

Bakire”’nin özelliklerinin Puşkin’in “Bir zamanlar fakir bir şövalye yaşarmış...” (Jil na svete 

rıtsar bednıy,1829) şiirindeki lirik kahramanda da görüldüğünü ifade eder. (Mints, 1997, s.558). 

Yüksek bir sütunun gölgesinde 

Kapıların gıcırdamasından titriyorum. 

Ve o aydınlanmış bir halde yüzüme bakıyor. 

Sadece bir görüntü, sadece bir rüya onun hakkında. 

Ah, ben bu cüppelere alıştım 

Görkemli Ebedi eş! 

Saçakların yukarısında koşuyorlar! 

Gülümsemeler, masallar ve hayaller. 

В тени у высокой колонны 



 

85 

Дрожу от скрипа дверей. 

А в лицо мне глядит, озаренный, 

Только образ, лишь сон о Ней. 

О, я привык к этим ризам 

Величавой Вечной Жены! 

Высоко бегут по карнизам 

Улыбки, сказки и сны. (Blok, 1997, s.128). 

İkinci dörtlükte beklenilen “Güzel Kadın”’ın sadece kahramanın hayalini gördüğü bir 

rüya olduğu anlaşılır. Bu durum kahramanın özlemini ve aynı zamandı bekleneni görme 

arzusunu vurgular. Üçüncü dörtlükte kahramanın, “Güzel Kadın” hakkındaki düşüncelerinden 

ve hayallerinden bahsedilir. Lirik kahraman, Yüce Ebedi Kadın’ın, yani Meryem Ana’nın, 

rahibelere özgü siyah giysisine aşinadır. Çünkü, genelde resimlerde ve kiliselerde yer alan 

tablolarda Meryem Ana bu tür bir kıyafetle betimlenir. Ama onun ortaya çıkışı, lirik kahramanın 

endişelerini yatıştırır. “Gülümsemeler, masallar ve hayallerin” ise, lirik kahramanın aklından 

geçen şeyler ve bunların kutsal kadının gelişiyle uçup gitmeleri olarak düşünülebilir.  

Devamında, sanki bir rüya alemindeymiş gibi ideal olan ‘Güzel Kadın’’ı tarif eder. Hem ona 

giyindiği giysileri tanıyacak kadar aşinadır hem de ondan bir masal karakteri veya hayal edilen 

ulaşılmaz biri olarak tanımlayacak kadar uzaktır.  

Ah, Kutsal Kadın, mumlar ne kadar şefkatle yanıyor, 

Yüz hatların ne kadar teselli edici! 

Ne iç çekişleri ne de konuşmaları duyamıyorum 

Ama inanıyorum ki: Sevgilim- o Sensin. 

О, Святая, как ласковы свечи, 

Как отрадны Твои черты! 

Мне не слышны ни вздохи, ни речи, 

Но я верю: Милая — Ты. (Blok, 1997, s.128). 

Son dörtlükte anlatıcı, “Güzel Kadın”’ın gelişiyle ortamın ve ruh halinin nasıl değiştiğini 

dile getirir. Lirik anlatıcının, dış dünyadaki her şeyden koptuğunu görürüz. Son dizedeki “O 

sensin” ifadesi, anlatıcının kendi imgelemindeki adıdır. Bu kadın gerçek dünyanın bir parçası 



 

86 

olan Lyubov Dmitriyevna ile kutsal Meryem Ana’nın bir karışımıdır. Bu soyut somut arasındaki 

idealin, anlatıcıya ilham veren “Güzel Kadın” olduğunu anlarız. Anlatıcı tarafından “Kutsal 

olan” olarak tanımlanan “Güzel Kadın”’ın yüz hatları, nazik ve rahatlatıcıdır. Bu dizelerde 

kahramanın gördüğü rüyalardaki kişinin, ona ilham veren “Güzel Kadın” olduğuna dair 

inancını ve umudunu simgeler. 

Birisi Tanrı'ya fısıldıyor 

Kutsal ikonanın başında. 

Hayatın sırrı hala parıldıyor, 

Çanlar çalıyor. 

Ruhsal arınma istiyor 

Tanrının ruhunun kapısında. 

Gönül uzak diyarlara sürüklenir. 

Burada alçakgönüllülük 

Yeminleri ediyorum. 

İffet giysileri içinde, 

Ey kutsal olan! Neredesin? 

Güç denemelerinden  

Bitkin düşmüş halde 

Şefkatli, tatlı, 

Daima genç olanı bekliyorum. 

Кто-то с Богом шепчется 

У святой иконы. 

Тайна жизни теплится, 

Благовестны звоны. 

Непорочность просится 

В двери Духа Божья. 

Сердце переносится 



 

87 

В дали бездорожья. 

Здесь – смиренномудрия 

Я кладу обеты. 

В ризах целомудрия, 

О, святая! где ты? Испытаний силою 

Истомленный – жду я 

Ласковую, милую, 

Вечно молодую. (Blok, 1902). 

İdeal olana ulaşma arzusunun başka bir yansımasını, “Birisi Tanrı'ya Fısıldıyor”, (Кто-

то с Богом шепчется) adlı çalışmada görürüz. 1902 tarihli şiirde de somut (dünyevi) olanı 

sembolize eden kadınla ile soyut (manevi) olan birleşir.  

 Lirik kahramanın kutsal bir ikonanın önünde Tanrı’ya yalvarışıyla başlar. Kutsal ikona 

önünde ve çan sesleri eşliğinde manevi bir arayış içinde olan kahraman, ilk olarak Tanrı’dan 

ruhsal arınma ve tevazu ister.  

Devamındaki dizelerde, lirik kahraman bulunduğu mabetten yalvarışlar ve dualar ile 

ruhsal anlamda “uzak diyarlar” olarak tanımlanan, “Tanrının ruhunun kapısına” sürüklenir. Bu 

durum, istekler için yapılan güçlü yalvarışlar sayesinde, manevi anlamda ruhun bedenden ayrı 

olarak “Tanrı’nın kapısına” yükselmesidir.  

Kahramanın “iffet giysileri içinde” olma durumu daha çok manevi anlamda içsel bir 

örtüye sahip olması olarak yorumlanabilir. Bir sonraki dizede lirik kahraman, yaşadığı ilahi 

imtihanların zorluluğuna ve bu imtihanların kendisini ne kadar yorduğuna dikkat çeker. 

Tanrı’dan beklenen ve istenen “ideal”, aynı zamanda “Kutsal olan” ve ulaşılmaz olandır. Lirik 

kahraman, imtihanlarla dolu yaşam yolculuğunda, doğru yolu bulma ve yüce ideale ulaşma için 

mücadele vermeyi sürdürür.  

Mistisizmin doruklarına çıkan şiir dizisinin kaleme alındığı zaman dilimi olan 19.yy.’ın 

sonu 20.yy.’ın başı, zorluklarla geçen bir dönemin başlangıcıdır. Bu durum gerçekliğin acımasız 

atmosferinden mistik dünyaya bir kaçışı huzuru ve mutluluğu bulma arayışını ortaya çıkarır. 

Blok’un bu dönemdeki edebi gelişiminde ilham kaynağı, Solovyov’un din felsefesinin 

merkezinde yer alan Tanrı ile yeryüzü arasında yer alan “Sofia” (Sonsuz Dişilik) kavramıdır. 

Eserlerde Lyubov Mendeleyeva “Sonsuz Dişiliğin” vücut bulmuş hali olarak idealize edilmiştir. 



 

88 

İlahi bir kurtarıcı gözüyle bakılan “Güzel Kadın” sembolik bir imge olarak dinsel bağlamda 

Tanrının yeryüzündeki yansıması imgesiyle örtüştür. Bu durum şiirlerdeki kadın imgesinin 

mistik yönünü ve ilahi doğasına ortaya çıkarır. Dünyevi sevginin anlamı, göksel sevginin 

yansıması olarak görülür ve bu nedenle ulaşılmaz olan “Güzel Kadın” imajı gerçeklikten uzak 

ütopik bir imaja sahiptir. İlahi doğası gereği “Güzel Kadın”’ın bir adı yoktur ayrıca dış 

görünüşüne dair özelliklere yer verilmez. Öte yandan şiir dizisinde lirik kahraman, “Güzel 

Kadın”’a hem giyidiği giysileri tanıyacak kadar aşinadır hem de ondan bir masal karakteri veya 

hayal edilen ulaşılmaz biri olarak tanımlayacak kadar da uzaktır. Lirik kahramanın Tanrı’dan 

isteği, yaşam yolculuğunda doğru yolu bularak yüce ideale ulaşmaktır ve bu nedenle kaba 

gerçeklikten kaçarak, kurtuluşu sonsuz aşkın göksel ve hatta ütopik dünyasında aradığı görülür. 

Şiir koleksiyonunda, Solovyov’un şiirsel tarzının karakteristik özelliği olan iki farklı dünya iki 

farklı boyut, yeryüzü ve gökyüzü olarak verilir. Bu boyutlar gerçek/ maddi ve mistik/ manevi 

olmak üzere ikili bir dünyayı çağrıştırır. Eserlerde yüksek idealin peşinde kehanet misyonunu 

yerine getiren ve “Sonsuz Dişilik”’le buluşmayı hayal eden lirik kahraman, “Güzel Kadın”’a 

karşı olan hislerinden emindir. Ancak manevi bir karakterle özdeş olan sevgili hakkındaki ideal 

düşüncelerinin örtüşmemesinden korkar çünkü onun yeryüzündeki yansımasının 

değişmesinden çekinir ve kendisini bu duruma karşı savunmasız hisseder.  

4.3. Yol Ayrımı (Rasputye, 1902 – 1904) 

Rasputye, ilk bölümdeki son şiir dizisidir. Gerçek bir yol ayrımında olan şairin 1902 yılı 

itibariyle başlayan şiirleri, Blok’un ilk dönem yaratıcılığını besleyen ruh halinin tükendiğini 

hissettiği 1904 senesi yazına kadar devam eder. Bazı kaynaklar bu tarih aralığını 1903-1906 

yılları arasını kapsayacak şekilde verir. Tarih aralığının net olmaması “Yol Ayrımı” şiir dizisinde 

“Güzel Kadına Şiirler” koleksiyonuna özgü motiflerin görülmeye devam etmiş olmasıyla 

ilişkilendirilebilir ancak 1903 yılına gelindiğinde artık bu şiir dizisine ait motifler yoktur 

(Moçulskiy, 1948, s.91). Bu dönemde şairle yakın temasta olan Solovyov’da, Blok’un 

fikirlerine olan ilgisinin kaybolmasından bahseder. Blok, Kasım 1903’te Solovyov’a yazdığı 

bir mektupta: “Hayattaki tüm değişiklikler hem kişisel olarak benim hem sizin hem bizim hem 

onların ve hem de daha fazlasının... herkes beni beyaz bir kefene sardı ve beni bir şeyler 

yapmaya mecbur etti” der (Braynina, 1929, s.297). Devrimci moderniteye, “insanlara” ve 

toplumsal sorunlara karşı artan ilgi, acilen gerçeklik ile Blok'un şiirsel ideali arasındaki ilişki 

sorusunu gündeme getirir. “Şafaktan Önce” ile yolculuğuna başlayan ve devamında “Güzel 

Kadın”ı bulan Blok, artık idealden uzaklaşarak ağır adımlarla da olsa mistik dünyadan gerçek 



 

89 

dünyaya doğru yoluna devam etmektedir (Mints, 1997, s.403). Mistik özelliklerle donatılan bu 

gerçeklikle birlikte, sosyal motifler Blok’un şiirlerine dâhil olmaya başlar. Blok bu dönemde 

dini ve felsefi toplantılara katılır ve şair Vyaçeslav İvanov’un “mistik anarşizm” fikirlerine karşı 

hayranlık duymaya başlar. Yine 1904 yılında gerçekleştirdiği Moskova seyahati sayesinde, 

Moskova sembolistleriyle (Arganotlar) ile hızlı bir şekilde yakınlaşmaya başlar. Devrim 

öncesindeki gerçeklik ısrarla ve farklı yönlerden Blok'un yaşamına ve çalışmalarına dâhil 

olmaya başlar. 1903'ün sonunda Blok'un şiir sözlerinde yeni şiirsel formlar ortaya çıkar. Şairin 

röportaj doğruluğuyla yeniden yarattığı çok sesli dünya da özellikle Bryusov’un “Urbi et Orbi” 

(Şehre ve Dünyaya, 1900-1903) çalışması başta olmak üzere yeni edebi izlenimlerin güçlü bir 

katalizör görevi gördüğü söylenebilir. Bryusov’un bu noktada şaire katkısı, gündelik kentsel 

yaşamı ve modern insanı tasvir etmenin yeni yollarını göstermesiyle gerçekleşir (Mints, 1980, 

s.124-125). Bryusov’un şiir koleksiyonundan etkilenen şairin şiirlerinde doğan yeni tema: şehir, 

fabrika, işçiler, şehirli yoksullar ve çingenelerdir (Moçulskiy, 1948, s.91). Aslında 1903-1906 

yılları arası Blok’un gelişiminin en dinamik dönemlerinden biri olarak anılır. Nihayetinde 

sembolizmin ateşli bir destekçisi olarak yolculuğuna başlayan şair, “Kar Maskesi” (Snejnaya 

maska,1907) eseriyle birlikte sembolizm içindeki arayışını tamamlar (Mints, 1980, s.131). 

Şarkı söyleyen bir rüya, açan bir çiçek... 

Kaybolan gün, solan ışık 

Pencereyi açtığımda leylakları gördüm.  

İlkbahar mevsimiydi, uçup giden gün 

Çiçekler soluklandı ve sevinçli giysilerin gölgeleri 

 Karanlık saçaklara düştüler 

Запевающий сон, зацветающий цвет, 

 Исчезающий день, погасающий свет. 

 Открывая окно, увидал я сирень. 

 Это было весной — в улетающий день. 

 Раздышались цветы — и на темный карниз 

Передвинулись тени ликующих риз.  (Blok, 1997, s.143). 

Genç şairin ilk dönem çalışmaları, özellikle Lyubov Mendeleyeva ile arasındaki ilişkinin 

ilerleme sürecini anlatan bir nevi şiirsel günlük biçimindedir. Ağırlıklı olarak, “Güzel Kadına 



 

90 

Şiirler” dizisinde görülen bu durum, bazı belirli motifler eşliğinde “Yol Ayrımı” eserlerinde de 

devam etmektedir. Bunun örneklerinden biri de doğa teması ile aşk temasının organik bir 

şekilde iç içe geçtiği “Şarkı söyleyen bir rüya, açan bir çiçek...”, (Zapevayuşçiy son, 

zatsvetayuşçiy tsvet…,1902) çalışmasıdır. Şahmatovo’nın doğasından esinlenen şiirde, 

manzaralar eşliğinde verilen ilk dizelerde, zamanın kaçınılmaz değişimi ve güzel olanın 

kaçınılmaz geçiciliği vurgulanır. Hayal ile gerçeklik arasında bir durumu anlatan rüyanın, şarkı 

söylemesi durumu, ruhta yaşayan derin duyguların bir metaforu olarak yorumlanabilir. 

Mutluluk hissi uyandıran ve yeniden doğuşu anımsatan “açan çiçekler” bir sonraki dizede yerini 

biten güne ve karanlığa bırakır. Benzer durum pencerelerin açılmasıyla görülen leylaklar ve 

bahar mevsiminde biten günde kendini gösterir. Umudu, mutluluğu ve yaşamı temsil eden aynı 

zamanda ilk aşk anlamına gelen leylaklar (O sireni, 2024) ve yeni başlangıçlarla özdeşleşen 

bahar mevsimi sembolleri “uçup giden gün” bağlamında verilir. Bu da mutluluğun geçiciliğine 

yapılan bir vurgu olarak değerlendirilebilir. Başka bir ifadeyle, anlatıcı güzel olan bir şeyin 

varlığına, ancak kalıcı olmamasına dikkat çeker. Bir sonraki dizede, çiçeklerin nefes alıyor 

olması, yaşam sürecinde ilk adımı temsil eder. Öte yandan karanlık saçaklara düşen sevinçli 

giysilerin gölgeleri, bir durumdan diğerine geçişi sembolize ettiği söylenebilir. Saçaklar bir 

yapının dış sınır olarak kabul edilirse, sevinçli insanların gölgeleri karanlıkta kalan saçaklara 

doğru hareket ederek değişimi ortaya koyar. 

İçim hüzünle doldu, ruhum bunaldı, 

Titreyerek ve sarsılarak pencereyi açtım. 

Ve nereden geldiğini hatırlamadığım yüzüme çarpan nefes, 

Şarkı söyleyip yanarak verandanın eşiğine çıktı. 

 Задыхалась тоска, занималась душа, 

 Распахнул я окно, трепеща и дрожа. 

 И не помню — откуда дохнула в лицо, 

Запевая, сгoрая, взошла на крыльцо.  (Blok, 2015, s.17). 

Lirik kahraman, kendisini boğan melankoliden kurtuluş arzusunu dile getirir. Melankoli 

varoluşçuluk açısından: belirsizlik, nedensizlik, zamanla bağlantı ve hiçlik anlamına gelir 

(Çinakopa, 2012). Pencereyi açması bu zorlu durumdan kurtulmayı ve yeni duygulara açılmayı 

simgeler. Kahramanın pencereyi titreyerek açması ise beklenmedik bir durumu veya 

bilinmeyene karşı verilen duygusal tepkinin bir yansımasıdır. Son dizelerde geçen “Ve nereden 



 

91 

geldiğini hatırlamadığım yüzüme çarpan nefes”, kaynağı belli olmayan ancak lirik kahramanın 

duygularını veya ruhsal halini etkileyen bir olay olarak yorumlanabilir. Aynı zamanda bu mistik 

durumu, kahramanın üzerinde önemli etkiler bırakacak bir şeyle karşılaşması olarak görmemiz 

mümkündür. 

Şairin, doğaya karşı olan sevgisini ve tutkusunu yansıtmakla beraber hem doğayla hem 

de sevgiliyle bütünleşme arzusunu dile getirdiği çalışması “Tutkulu Sonbaharım Altın 

Renginde…”, (Zolotit moya strastnaya osen …, 1902) adlı şiiridir. Gerek doğanın güzelliğini 

gerekse şairin iç dünyasındaki değişimi ve dönüşümü etkileyici bir dille işleyen eser, doğayla 

insan arasında duygusal bir bağ kurar. 

Benim tutkulu sonbaharım altın rengine 

Çevirir düşüncelerini ve buklelerini 

Dalgın çamların arasında yalnızsın 

Ve akşam aşkı hakkında şarkı söylüyorsun, 

Orman düşüncelerine dalarak, 

Beni öpmeyi öğrenmiştin. 

O akşamalar ve gecenin şarkıları- 

Sadece geceleri yeniden alevlenecek. 

Daha tutkulu olacağım ve daha uzun süre kalacağım 

Senin coşkulu kucaklamalarında, 

Ve ormanın zirvelerinde, 

Parlak bir mucizenin şafağı parlayacak. 

Золотит моя страстная осень 

Твои думы и кудри твои. 

Ты одна меж задумчивых сосен — 

И поешь о вечерней любви. 

Погружаясь в раздумья лесные, 

Ты училась меня целовать. 

Эти ласки и песни ночные — 



 

92 

Только ночь — загорятся опять. 

Я страстнее и дольше пробуду 

В упоенных объятьях твоих 

И зарей светозарному чуду 

Загорюсь на вершинах лесных (Blok, 1899). 

Tutkulu bir aşkın doğa fonunda işlendiği lirik eserde, anlatıcı sevgiliyi doğanın bir parçası 

olarak görür. Anlatıcı, geçmişte yaşanmış olan aşkı hatırlamakta ve bu anıları yaptığı alıntılarla 

yeniden canlandırmaktadır. Şiirin ilk dizelerinde geçen, “sonbahar” güzelliği ve tutkuyu 

sembolize etmekle beraber, anlatıcı bu mevsimi geçmişte kalan mutluluk ve aşk dolu zamanlar 

olarak tanımlar. Eserde, orman ve çam ağaçları kahramanın düşündüğü ve yalnız kaldığı yerdir. 

Nitekim “çam” zorlu koşullarda hayatta kalabilmeyi, yalnızlığı ve uzun ömürlülüğü sembolize 

eder (Pugaçeva, 2018). Anlatıcı, zorlu koşullarda hayatta kalabilen ve yalnızlığı temsil eden 

çamların beraberinde gelen “akşam aşkı” ile romantizme vurgu yapar. Başka bir ifadeyle bu 

dizelerle, doğanın ortasında bir sevgili imajı ortaya çıkar. Yalnızlık ve huzuru çağrıştıran 

ormanın ortasında düşüncelere dalan lirik kahraman, derin düşünceler dalma ve hissetme 

imkânı bulur. Gece, aşkın ve tutkunun en belirgin olduğu zamanı simgeler. Gecenin 

başlamasıyla birlikte, romantik duyguların ve tutkunun yeniden doğduğunu söylemek 

mümkündür. Bu nedenle anlatıcı: “Sadece geceleri yeniden parlayacaklar” dizesiyle, özellikle 

aşkın ve tutkunun en belirgin olduğu zaman dilimi olarak “gece” vaktini seçer. Son dizede, 

“Parlak bir mucizenin şafağı parlayacak” dizesinde geçen “şafak” hem yeni bir aşkı hem de 

umudu simgeler.  Anlatıcı bu dizeleriyle, yeniden doğuş ihtiyacıyla dolu derin bir duygusal 

deneyim sunar.  

İnsanlarla karşısına çıkmayacağım. 

Eleştirinden de övgüden de korkuyorum. 

Yalnız sana hesap vereceğim, 

Hayatım boyunca sessiz kaldığım için 

Я к людям не выйду навстречу,  

Испугаюсь хулы и похвал.  

Пред Тобой Одною отвечу,  

                                За то, что всю жизнь молчал. (Blok, 1997, s.145). 



 

93 

Blok, manevi arayış sürecinde Ocak 1903'te “İnsanların Karşısına Çıkmayacağım”, (Ya 

k lyudyam ne vıydu navstreçu) şiirini okuyucusuyla buluşturur. Şair Çukovskiy, Blok’un 

insanlara karşı koyduğu mesafeyi ve yalnızlık arayışını “Şair Olarak Aleksandr Blok” adlı 

çalışmasında Blok’un şu sözlerle ifade eder:  

O, yalnızca önceki dünyaların, geçmiş sonsuzluğun, dünya öncesi 

varoluşunun anılarıyla yaşıyordu ve can sıkıcı ihtiyaçları hakkında bu kadar 

bağıran bazı ‘gürültücü insanlar’ onu ilgilendirmiyordu! İnsanlara sadece 

düşmanca değil, soğuk davranıyordu. İnsanoğlunun bütün yaşamı ona, ‘boş 

dünyevi işler’ gibi görünüyordu; insan bunlardan ne kadar uzaklaşırsa o kadar 

iyi oluyordu…. Hayatını şöyle dile getirmiş, hatta daha ergenlik çağında, yarı 

çocukken bile, kibirli ve safça şunu tekrarlamıştı: Ben bu gözyaşı vadisiyle 

bağımı çoktan kaybettim. (Çukovskiy, 2012, s.120). 

Blok’un bu dönemde neden münzevi bir yaşamı benimsediğine dair bilgilere Belıy ile 

aralarında geçen yazışmalarda da görmek mümkündür. Şairin 1902-1903 yıllarında birçok kez 

tekrarladığı neden sessiz kalmak gerek, sessizlik ve beraberinde beklenen içsel huzur gibi 

konular iki şairin aktif olarak tartıştığı konular arasındadır. Bu konu, özellikle Merejkovskiy’nin 

gazetecilik üslubuna yönelik artan eleştirileri ve söz konusu üslubun “ahlaka aykırı” 

bulunmasına karşı giderek yükselen tepkileri gözler önüne serer (Blok, 1997, s.145). Şair, 

Solovyov'a 1903 senesinde yazdığı mektupta: “Sesinizi sürekli alçaltan bir şey hakkında böyle 

bağıramazsınız” der (Blok, 1997, s.581). 

“İnsanların Karşısına Çıkmayacağım” şiirinin yayımlanması sonrasında “Znamya” 

gazetesinin bir eleştirmeni, eseri alaycı bir şekilde yeni şiir türünün bir “incisi” olarak 

adlandırır. Znaida Gippius, 1904 yılında kaleme aldığı bir incelemesinde: “çok şeffaf olan, 

dünyadan çok uzaktaki ‘Güzel Kadın’ hakkındaki bu şiirlerde bir donukluk, denizkızı benzeri 

bir soğukluk var” değerlendirmesinde bulunur (Blok, 1997, s.580-581). Ancak Gippius, daha 

sonrasında 1908’de yazdığı “Sevimli Kız” (Milaya devuşka) adlı denemesinde: “Blok’un 

insanlardan uzaklaşmasının gerekli olduğunu, bu durumun onun gelişiminde gerekli bir aşama 

anlamına geldiğini söyleyerek, şiiri bireysel merkezli doğasına yönelik eleştirilere karşı 

savunur.” (Blok, 1997, s.580-581). 

Şiir, ilk dörtlükten itibaren lirik kahramanın insanlardan uzak olma ve yalnız kalma 

isteğini dile getirir. Kınanmaktan ve övgüden korkan kahraman, huzuru bulmak adına sadece 

sessizliği tercih eder. Şiirin “Yalnızca sana hesap vereceğim” dizesinde, sevgiliye veya yüce 



 

94 

olan Tanrı’ya seslenme söz konusudur. Lirik kahraman, sadece ona hesap vermek isteğini dile 

getirerek, tam anlamıyla Tanrı’ya olan bağlılığını ortaya koyar. 

Sessiz olanları anlıyorum, 

Ve beni dinleyenleri seviyorum 

Kelimelerin ardında, belirsiz uğultuların arasında 

Aydınlık ruh uyanır. 

Sessizlik festivaline çıkacağım, 

Yüzüm fark edilmeyecek. 

Fakat içimde sana karşı  

Sonsuz bir sevginin gizli bilgisi var. 

Молчаливые мне понятны, 

И люблю обращенных в слух. 

За словами - сквозь гул невнятный 

Просыпается светлый Дух. 

Я выйду на праздник молчанья,  

Моего не заметят лица.  

Но во мне - потаенное знанье  

О любви к Тебе без конца (Blok, 1997, s.145). 

İkinci bölümde, lirik kahramanın sadece sessiz insanları anlıyor olması ve dikkatli olan 

onu duyabilen ve anlayabilen insanları takdir etmesi ifade edilir. Kelimelerin ardında, belirsiz 

uğultuların arasında, içsel uyanışı ve ruhsal farkındalığı simgeleyen aydınlık bir ruh uyanır. 

Lirik kahraman gerçek anlamın, sözcüklerde değil, sessizlikte dinleme yeteneğine sahip olan 

‘Parlak ruhta’ olduğunu savunur. Ayrıca “belirsiz uğultular arasında” dizesiyle, dünyanın 

temsiline işaret edildiği söylenebilir. 

Son dörtlükte, yine sessizliğe ve iç huzura yönelik arzusunu dile getiren kahraman, 

“Yüzüm fark edilmeyecek” ifadesiyle, insanlar arasında tanınmak istemediği mesajını verir. 

Lirik kahramanın sakladığı gizli bilgi, yaşadığı duygu ve düşünce dünyasının veya manevi bir 

gerçeğin simgesi olarak, yüce olana karşı hissedilen duygulardır. Yine son dizede yer alan, 



 

95 

“Sana olan sonsuz sevgi” ile manevi arayış içinde sevgiliye veya yüce olan Tanrı’ya yönelik bir 

sesleniş olarak düşünülebilir ve bu şekilde “sonsuz sevgi”, ebedi olana karşı hissedilen 

duyguların bir ifadesi olduğunu söylemek mümkündür. 

Komşu binada pencereler sarıdır. 

Akşamları – akşamları 

Düşünceli cıvatalar gıcırdıyor, 

İnsanlar kapıya yaklaşıyor. 

Ve kapılar sessizce kilitlendi, 

Ve duvarda – ve duvarda 

Hareketsiz biri, siyah biri 

İnsanları sessizce sayar. 

В соседнем доме окна жолты. 

По вечерам- по вечерам 

Скрипят задумчивые болты, 

Подходят люди к воротам. 

И глухо заперты ворота, 

А на стене- а на стене 

Недвижный кто-то, черный кто-то 

Людей считает в тишине (Blok, 1927, s.25). 

Bu dönemde her ne kadar devrim niteliğinde çağrılar içermese de Blok’un devrim 

önsezisiyle dolu olan sosyal bir yönelime sahip ilk eseri kabul edilen, “Fabrika” adlı eseri 

ortaya çıkar. Blok’un sözlerine nüfuz eden sosyal motifleri ile düşman bir dünyanın sembolü 

haline gelen eser, şair tarafından 1903’te kaleme alınır. Şiir ayrıca Blok’un çarlık sansürü 

tarafından yasaklanan ilk şiirlerinden biridir (Narovçatov, 1980, s.10). “Fabrika” şiiri hakkında 

Sovyet edebiyat eleştirmeni Sergey Sergeyeviç Narovçatov (1919-1981) “Blok Hakkında Bir 

Söz” (Slovo o Bloke) makalesinde, şu değerlendirmede bulunur: “İlk kez onda inkârın gücü 

uyanıyordu: Bütün ruhuyla, bütün sanatsal doğasıyla, bütün lirik varlığıyla, sarı pencerelerde 

gülen bu hareketsiz siyah kişiden nefret ediyordu. Bu nefretin ne gibi sonuçlar doğurduğunu 

ileride göreceğiz.” (Narovçatov, 1980, s.10). Eleştirmenin de dikkat çektiği gibi, bir asilzade 



 

96 

ve entelektüel olarak Blok’un sanatında ilk kez görülen sosyal motiflerle beraber düzene karşı 

inkârın gücü uyanışa geçer. Bu noktada diğer bir dikkat çeken nokta, “Fabrika” şiirinin Blok'un 

gerçek hayat gözlemlerine dayanmasıdır. Blok’un Vıyborg tarafında yer alan üvey babasıyla 

kaldığı Grenaderskiy Alayı kışlasının karşısında çok sayıda fabrika bulunur. Bu sayede şair 

çevredeki fabrika işçilerini yakından gözlemleme imkânı bulur (Dolgopolov, 1984, s.65). Şairin 

üniversite yıllarında görüştüğü Sergey Gorodetskiy, anılarından hem “Güzel Kadına Şiirler” 

dizisinin ikinci kısmının hem de “Fabrika” şiirinin, nehir kıyısındaki devasa kışlanın etrafında 

yer alan fabrikalar ve işçi evleriyle yakından bağlantılı olduğunu söyler (Enişerlova ve 

Timençika, 1981, s.13).  Şairin iyi bir gözlemci olduğunu gösteren bu bilgilerin yanı sıra birçok 

edebiyat araştırmacısına göre, Blok şiirini yazma sürecinde, Bryusov’un “Urbi et Orbi” 

koleksiyonundan etkilenmiştir. 

Blok, bir sınıfsal analiz olarak tanımlayabileceğimiz bu olguyu, toplamda on altı dizeden 

oluşan eseriyle gözler önüne sermeye çalışır. Şiirin ana teması, şehirde çalışan sıradan işçilerin 

hayatıdır. Şair, yaşadığı askeri lojmanların penceresinden gördüğü, 20.yüzyılın ağır çalışma 

koşulları altında ezilen fabrika emekçilerini çevreleyen karanlığı yansıtmak ister. 

Eserin ilk dizesinde öncelikle dikkat çeken nokta gramer yönüyledir. Örneğin, “jyoltıy- 

жёлтый” (Sarı) kelimesi bilinçli bir şekilde “joltıy – жолты” olarak yazılmıştır. Blok’un katı 

bir şekilde uyulması hususunda ısrar ettiği bazı tuhaf yazım kuralları ve noktalama işaretleri 

yeniden yazımlarda dikkate alınmıştır. Şair: “Diğer tüm sanatların matematiği olduğu gibi 

kelimenin de bir matematiği olduğunun şiirde bilinmesi gerektiğini” (Orlov, 1960, s.567) söyler 

ve kendi bakış açılarıyla veya herhangi bir başka nedenle eserlerini değiştirenleri 

“medeniyetsizlikle” suçlar. Blok, şiirlerinden birinde düzeltme yapmak isteyen bir derginin 

editörüne: “Şiirdeki gramer hatalarımın her biri tesadüfi değil, içsel olarak feda edemeyeceğim 

bir şeyi saklıyor…” der (Orlov, 1960, s.567). Şair, aynı kelimenin farklı stillerini düzeltme 

baskılarında özellikle de (млтели- метели, желтый- жолтый, решетка- решотка) gibi 

kelimelerde katı bir şekilde uyulmasını ister. Bu şekilde Blok, eserinde kullandığı “Sarı” (joltıy 

– жолты) kelimesine, özel bir ideolojik ve psikolojik anlam yüklemiştir. Şairin günlüklerinden 

ve mektuplarından yola çıkarak bu anlamın, cehalet, kendini beğenmişlik ve her türlü kabalıkla 

eşanlamlı olarak kullanıldığını söylememiz mümkündür (Orlov, 1960, s.567-568).  Bu şekilde 

şairin eserine ilk satırlarından itibaren olumsuz duygular yüklediğini söyleyebiliriz. Bunun yanı 

sıra sarı pencereler, dönemin ofislerinin bir sembolü olarak kullanıldığı bilinmektedir. Aynı 

zamanda altını çağrıştıran “Sarı” renk ile altın para ve koyu gölgeler ile komşu binada yer alan 

o altınlara sahip işverenlere dikkat çekilmek istendiği de düşünülebilir. 



 

97 

Anlatıcı ilk dörtlükte bilinçli bir şekilde gündüz yerine akşam vardiyasına çalışmaya 

gelen işçileri konu almıştır. Eserde kapitalistler ve işçilerin yanı sıra kendisini olup bitenden 

soyutlayan bir figür olarak lirik kahramanı görürüz. Ne zengin insanların ne de sıradan işçilerin 

bireysel özelliklerine yer verilmez.  Akşam karanlığı esere ümitsizlik ve belirsizlik duygusu 

katar. Ayrıca sayımı yapan gizemli “siyah ve hareketsiz biri”, sermayenin gücünü aynı zamanda 

karanlığın ne kadar süreceği yönündeki belirsizliği ve korkuyu temsil ettiği söylenebilir. Yine 

“Ve duvar- ve duvarda hareketsiz biri var, siyah biri” dizesini, zengin bir adamın soyut imajı 

olarak yorumlamak mümkündür. Öte yandan şairin çalışmalarında sıkça rastlanan kişileştirme 

sanatına, çalışmaya gelen işçilerin düşünceli hallerinin “gıcırdayan cıvatalara” benzetilmesinde 

rastlarız.  

Her şeyi duyuyorum bulunduğum yükseklikten:  

Keskin bir sesle çağırıyor 

Eziyet çeken sırtlarını bükmek için 

Aşağıda toplanan insanların. 

Я слышу всё с моей вершины: 

Он медным голосом зовет 

Согнуть измученные спины 

Внизу собравшийся народ. (Blok, 1927, s.25). 

Üçüncü dörtlükte fakirlik ve açlıkla mücadele eden işçilerin, onlara emir veren yüksek 

sesin altında eğilmiş sırtlarına yüklenen eziyet ön plana çıkar. “Her şeyi duyuyorum 

bulunduğum yükseklikten” dizesinde geçen yukarıda olma durumu, anlatıcının konumunu 

sembolize eder. Alt konumda olan gerçek yaşam ise çalışanların karanlığında yaşadıkları zorlu 

koşulların sembolüdür. Aşağıda toplanmış olan insanları yorgun sırtlarını eğmeye çağıran 

keskin ses, gücü ve kontrolü, aynı zamanda insanlara acı çektirmeyi ve boyunduruk altına 

almayı ifade eder. Bir gerilim ve teslimiyet havası içinde olan bitkin kalabalığın ruh hali, 

kaçınılmaz bir toplumsal patlamanın habercisidir. Anlatıcı öfke ve acıdan ürperten yönleri, ön 

plana çıkarmak ister.  

İçeri girip dağılacaklar, 

Çuvalları vuracaklar sırtlarına  

Ve sarı pencerelerde gülecekler, 



 

98 

Bu dilencileri kandırdıklarına.  

    Они войдут и разбредутся, 

Навалят на спины кули. 

И в жолтых окнах засмеются, 

Что этих нищих провели. (Blok, 1927, s.25). 

Son dörtlükte: “Sarı pencerelerde bu dilencileri kandırdıklarına gülecekler.” dizesiyle, 

sarı renkli binada, yaşamlarını sürdürebilmek için bir kuruşa çalışmaya mecbur kalan işçilerin 

nasıl kandırdıklarına kahkahalar atan zengin fabrika sahiplerinin alaylarına dikkat çekilir. Bu 

vurgu aynı zamanda zengin fabrika sahiplerine yönelik bir eleştiri anlamı taşır. Anlatıcı, renkler 

üzerinden seçme hakkından yoksun, karanlık bir yaşama mahkûm olan işçileri ve onların 

sırtından zenginleşmeye devam eden fabrika sahiplerini, kısacası dönem toplumunun kanayan 

yarası olan sosyal eşitsizliği konu alır. Öte yandan hakkettikleri ücret ve koşullardan yoksun bir 

halde sömürüye maruz kalan işçilerin, kaderlerini değiştirmek adına bir girişimde 

bulunmamaları da henüz haklarını arama bilincine sahip olmadıklarının bir göstergesidir. 

Işıltı içinde ayağa kalktı. Vaftiz edilmiş çocuklar. 

Ve çocuklar eğlenceli neşeli bir rüya gördüler. 

Başını yere eğerek onu yere koydu. 

Yeryüzüne son selamını verdi. 

    Kolya uyandı. Sevinçle iç çekti, 

Gerçekte gördüğü mavi rüyadan hâlâ mutluyu. 

Cam uğultusu yuvarlanıp kesildi: 

Aşağıdan kapı çarpıldı. 

Встала в сияньи. Крестила детей. 

И дети увидели радостный сон. 

Положила, до полу клонясь головой, 

Последний земной поклон. 

Коля проснулся. Радостно вздохнул, 

Голубому сну еще рад наяву. 



 

99 

Прокатился и замер стеклянный гул: 

Звенящая дверь хлопнула внизу (Blok, 1955, s.135). 

Şairin “Fabrika” şiirinden yaklaşık bir ay sonra yazdığı “Gazetelerden”, (İz gazet, 1903) 

şiiri de sosyal duyarlılığın derinden hissedilmesini sağlayan bir eser olarak karşımıza çıkar. 

“Fabrika” çalışmasında olduğu gibi “Gazetelerden” şiiri de insani ve toplumsal yönüyle 

sosyal duyarlılığın Blok için önem kazandığının bir göstergesidir. Eser, şairin mistik 

dünyasından giderek daha çok gündelik hayata ve gündelik hayatın ayrılamaz parçası olan 

sosyal adaletsizlik temasına yöneldiğini göstermektedir.   

Edebiyat eleştirmeni Zara Mints, “Gazetelerden” şiirinin Blok’un bir dizi gazete haberine 

verdiği tepkinin bir yansıması olduğunu söyler. Eleştirmen ayrıca, eserin sadece konusunun 

değil aynı zamanda başlığının da gazeteyle bağlantılı olduğunu söyler. Eleştirmen verdiği 

bilgilerde: “18 Aralık 1903’te birkaç Peterburg gazetesinde, 17 Aralık 1903’te Baltık 

İstasyonundaki raylarda bir kadın cesedinin bulunduğu haberi yayımlanır. Bir gün sonrasında 

‘Peterburg Gazetesi’ Nikolayevskaya demiryolunda iki evsiz küçük kızın bulunduğunu yazar 

ve ‘Çocuklara Yardım’ topluluğu aracılığıyla terk edilmiş çocuklar için yardım çağrısı yapılır 

(Mints, 1997, s.614-615). 

Toplamda dokuz bölümden oluşan eserde anlatıcı, sıradan ancak bir o kadar da dramatik 

bir gazete haberini tarafsızlıkla okuyucusuna aktarır. Şiirde birden fazla çocuğu olan bir annenin 

intiharının öyküsü bir gazete haberi gibi sıradan ve aynı zamanda kapalı bir şekilde işlenir. Şiir 

okuyucunun çağrışımlar yaparak çıkarımlara ulaşmasına imkân tanır. 

Eserin olay örgüsü sabah saatlerinde annenin evden gidişiyle başlar. Anlatıcı tarafından 

ismi veya herhangi bir fiziksel tanımı verilmeyen annenin “vaftiz” çocukları olması, inançlı 

olma, kutsama veya koruma eylemi noktasında bir anlam taşır. Aynı şekilde “Işıltı içinde ayağa 

kalktı” dizesinde geçen “ışıltı” imgesi, parlak ve kutsal olana dair bir atıftır. 

Çocuklarına veda eden annenin: “yeryüzüne verdiği son selam”, bir ritüel ve secde etme 

hali olarak değerlendirilebilir ve bu şekilde düşünüldüğünde alçakgönüllülüğü, dua etmeyi, 

dünyadaki yerinin farkına varmayı sembolize ettiği söylenebilir. Öte yandan annenin “son 

selamı” vermiş olması, önemli bir şeyin tamamlandığına dair bir vurgudur ve bir bakıma veda 

anlamı taşır. Şiirde çocuklardan sadece Kolya’nın adına yer verilir ve Kolya’nın uykusundan 

uyanması yeni bir başlangıcın sembolü olarak yorumlanabilir. Kolya’nın gördüğü “mavi 

rüya”ya, Blok’un İlahi Adalet poemasında çocukluğu hakkında yazdığı “Yıllar mavi bir bahar 

rüyası gibi huzur içinde akıp gitti.”, (Leteli godı bezmyatejno, Kak goluboy vesenniy son) 



 

100 

(Dikman, 1980, s.207) ve “Anla Lütfen Kafam Karıştı Kafam Karıştı…” (Poymi je, ya sputal, 

sputal…,1907) şiirinde “Gelecek mavi bir rüyam var. . .” (Mne v buduşçem – son goluboy…), 

(Blok, 1927). dizelerinde görmek mümkündür. Anlatıcı, doğanın kendisini yenilediği bahar 

mevsimini, hayallerin ve umutların yeşermesiyle birlikte mavi renkle özdeşleştirir. Kolya, 

gerçek sandığı ama aslında gerçek olmayacak kadar mutlu olmasını sağlayan hayallerinin 

rüyasından uyanmıştır. Sonrasında gelen “cam kırılması” hassas bir duruma işaret eder ve bir 

şeyin yok olmak üzere olduğu hissini verir. Kapının çalınması ise başka bir aşamaya geçmenin 

metaforu olarak düşünülebilir. 

Saatler geçti. Bir adam geldi 

Sıcak bir şapka üzerinde metal bir rozetle. 

Bir adam kapıyı çalıyor ve bekliyordu. 

Kimse açmadı. Saklambaç oynandı. 

Прошли часы. Приходил человек 

С оловянной бляхой на теплой шапке. 

Стучал и дожидался у двери человек. 

Никто не открыл. Играли в прятки (Blok, 1955, s.135). 

Saatler sonra ortaya çıkan “üzerinde metal bir rozet bulunun şapkalı” kişinin kim olduğu 

bilinmez, ancak korkunç olayı haber vermeye gelen bir haberci olması muhtemeldir. Sadece 

belirli bir görevi olduğu anlaşılan bu gizemli kişi hakkında bazı kaynaklar, dönemin bir gazete 

haberiyle ilişkilendirilerek bir polis olduğu bilgisine yer verir. (Mints, 1997, s.615). Dışardaki 

dünyadan habersiz bir şekilde saklambaç oynayan çocuklar aslında her şeyden haberdar olduğu 

düşüncesini uyandıran bu kişiye kapıyı açmazlar. Şiirin üçüncü kıtasıyla birlikte, anlatıcı bir 

çocuğun gözünden olayları aktarmaya başlar. 

Neşeli, soğuk Noel kutlamaları vardı. 

Annenin kırmızı eşarbını sakladılar. 

Sabahları başörtülü olarak giderdi. 

Bugün evde bırakmıştı eşarbını: 

Çocuklar onu köşelere sakladılar. 

Были веселые морозные Святки. 



 

101 

Прятали мамин красный платок. 

В платке уходила она по утрам. 

Сегодня оставила дома платок: 

Дети прятали его по углам. (Blok, 1955, s.135 -136). 

Dördüncü bölümde, olayın geçtiği zaman dilimi “Noel kutlamaları” zamanıdır. İnsanların 

bayramlaştığı ve eğlendiği soğuk kış zamanlarına denk gelen bu dönemde, dış dünyanın 

“neşeli” atmosferinin eserdeki insanların zorlu dünyasından ne kadar uzakta olduğunu anlarız.  

Annenin eşarbının “kırmızı” renkli olması, eski Slavlar arasında kırmız rengin sevgiyi, 

sıcaklığı, ilgiyi sembolize etmesiyle ilişkilendirilebilir (Krasnıy tsvet, 2021). Eşarp aynı 

zamanda kadınsı olan, anneyle veya yuvayla ilgili olma durumuna çağrışım yapar. Çocukların 

eşarbı saklamaları, değerli anıları, anneye ait olanı saklama isteğinin bir ifadesi olarak 

düşünülebilir. 

Akşam karanlığı çöktü. Çocuk gölgeleri 

Fenerlerin ışığında duvara atladılar. 

Birisi merdivenlerden çıkıyor, adımları sayıyordu. 

Saydım. Ve ağladı. Ve kapıyı çaldı. 

Подкрались сумерки. Детские тени 

Запрыгали на стене при свете фонарей. 

Кто-то шел по лестнице, считая ступени. 

Сосчитал. И заплакал. И постучал у дверей.  (Blok, 1955, s.136). 

Sabah vaktinde başlayan olay örgüsü, alacakaranlığın çöktüğü akşam vaktiyle sonlanır. 

Bu haliyle olay örgüsünün tümü, zamansal olarak bir gün içine alır. Her şeyin net olmadığı 

belirsizliği temsil eden akşam vaktiyle birlikte, fener ışıklarının yanması, olayın şehirde 

gerçekleştiğini, merdivenlerin olması ise evin çok katlı bir apartman dairesinde bulunduğunun 

ve bütün eylemin bu apartman dairesinde gerçekleştiğini anlamamıza olanak sağlar. Apartman 

dairesine merdivenleri kullanarak çıkan kişinin adımlarını sayıyor olması kaygılı bir ruh haline 

işaret eder. Son dizede geçen, “Saydım. Ve ağladı. Ve kapıyı çaldı” ifadesi, eylemin 

tamamlanması, “ağlama” ise ortaya çıkan umutsuzluk ve acıyı ifade eder. 

 



 

102 

Çocuklar dinlediler. Kapılar açıldı. 

Şişman komşu onlara lahana çorbası getirmişti. 

“Yiyin:” dedi. Dizlerimin üstüne çöktüm 

Ve bir anne gibi eğilerek çocukları vaftiz etti. 

Anneciğin canı yanmaz, pembe bebekler. 

Anneciğin rayların üzerine uzandı. 

Nazik bir insana, şişman bir komşuya, 

Teşekkür ederim teşekkür ederim. Anne yapamadı... 

Anne artık iyi. Anne öldü. 

Дети прислушались. Отворили двери. 

Толстая соседка принесла им щей. 

Сказала: «Кушайте». Встала на колени 

И, кланяясь, как мама, крестила детей. 

Мамочке не больно, розовые детки. 

Мамочка сама на рельсы легла. 

Доброму человеку, толстой соседке, 

Спасибо, спасибо. Мама не могла… 

Мамочке хорошо. Мама умерла. (Blok, 1955, s.136). 

Annelerinin dönüşünü bekleyen çocuklar, bir komşu tarafından teselli edilir. Komşunun 

şişman olması ekonomik anlamda refahın, tokluğun ve bolluğun işaretidir. Bu durum aynı 

zamanda, komşularının onların dünyasından olmadığına dair bir göstergedir. Şişman kadın, 

çocuklara yemeleri için bir Rus yemeği olan ve ev konforunu çağrıştıran lahana çorbası getirir. 

Şişman komşunun, çocukları “pembe bebekler” olarak adlandırması, mecazi anlamda onların 

pembe yanaklı çocuklar gibi sağlıklı olduklarına veya saflıklarına yönelik bir işarettir. 

Komşunun bir anne gibi eğilmesi, çocuklara olan ilgisini ve sevgisini gösteren şefkatli bir tavır 

sergilediğini ortaya koyar. Şiirin başında kendi anneleri tarafından kutsanan çocukların, komşu 

kadın tarafından bir anne gibi kutsanması, manevi anlamda korunmanın bir sembolüdür. 



 

103 

Annelerinin raylara uzanarak yaşamına son verdiğini haber veren şişman kadın, çocukları 

teselli etmek için “canı yanmadı” der. Bu sözler, annelerinin acı çekmediğine kendilerini 

inandırarak rahatlamaya çalışan çocuklar için söylenen ve gerçekliğin ağır acısını azaltmaya 

yönelik koruma çabasının bir ifadesidir. Masumiyeti ve sağlıklı olmalarının bir ifadesi olarak 

“pembe çocuklar” yaşananlara rağmen saf ve masumdurlar. Devamında yer alan, “Anneciğin 

rayların üzerine uzandı” dizesi, annenin trajik bir kaderi seçmiş olduğunun gösterir. 

Minnettarlığın bir ifadesi olarak şişman komşuya teşekkür eden çocuklardan biri, “Anne 

yapamadı” der. Anne, korkunç dünyada verdiği mücadeleyi kazanamaz. Öte yandan çocukların 

minnettarlıklarını dile getirmeleri, aynı zamanda annelerinin ölümünden sonra nazik ve 

yardımsever komşunun çocukların bakımını üstlenmesi olarak da yorumlanabilir. Son dizede 

“Anne artık iyi” ifadesi, annenin acılarının sona erdiği ve artık huzur içinde olduğu inancına 

sarılarak teselli bulma çabasının bir yansıması olarak düşünülebilir. Anlatıcı, önceki dizelerle 

tezat oluşturan bu ifadeyle, aynı zamanda çocukların masumiyeti ile acı gerçekler arasındaki 

tezat durumunu vurgulamaya ve bu şekilde hayatın gerçekliğini ön plana çıkarmaya çalışır. 

Eserde annenin hangi nedenle intihar ettiği, kesin olarak ifade edilmez. Fakat eşinden 

bahsedilmemiş olması dikkate alındığında, annenin çocuklarını tek başına baktığını ve 

nihayetinde yetersiz olduğunu anlayarak intihar ettiği düşünülebilir. Zorluklarla savaş verdiği 

dünyada savunmasız kalan anne, onları başkalarının merhametine bırakmayı tercih ettiğini 

söylememiz mümkündür: 

Halk arasında her şey yolunda mı? 

- Hayır. İmparator öldürüldü. 

Birisi konuşuyor meydanlarda  

Yeni bir tür özgürlük hakkında 

— Всё ли спокойно в народе? 

— Нет. Император убит. 

Кто-то о новой свободе 

На площадях говорит (Blok, 1960, s.269). 

O yıllardaki olaylara doğrudan yanıt niteliğindeki birkaç şiiri arasında yer alan ve şairin 

sosyal sorunlara daha yakın hale geldiğini gösteren bir diğer eseri, birçok edebiyat 

araştırmacısına göre anlatıcıyla halkın arasında geçen bir diyalog şeklinde yazılan: “Halk 



 

104 

Arasında Her Şey Yolunda mı? ...”, (Vsyo li spokoyna v narode?.., 1903) şiiridir.  Blok’un bu 

eseri, 1917’de yaşanan devrimin kehaneti olarak görülür.  

Blok, dünyaya geldiğinde ülke yönetiminin başında olan Çar II. Aleksandr, 1 Mart 

1881’de uğradığı suikast sonucu hayatını kaybeder (Rojkov,1918, s.47) ve tahta oğlu Çar 

III.Aleksandr çıkar. 1894 yılının sonlarına kadar hüküm süren III.Aleksandr dönemi baskı 

rejiminin iyiden iyiye arttığı bir zaman dilimidir (Rojkov,1918, s.55-56). Blok, III.Aleksandr’ın 

saltanın son zamanlarına Rusya’da yaşanan büyük kıtlık döneminin zorlu zamanlarında, 

hayatının on üç yılını geçirir. Şair, otokrasinin keskin kılıcının hissedildiği bu dönemde yaşanan 

olaylara bizzat tanık olur ve tüm bu kötü hatıralardan ilham alır. Blok’un eserini kaleme aldığı 

1903 yılında, ülkenin yönetiminin başında 1894 yılında tahta geçen Çar II. Nikolay vardır. Aynı 

yıl tüm Rusya’ya yayılan işçi grevleri yaşanmaktadır ve çarlık yönetimi iyiden iyiye artan 

devrimci harekete karşı alarm durumundadır (Rojkov,1918, s.70). Blok’un “Meydanlarda 

özgürlük hakkında konuşanlar” dizesiyle geçmişte “Narodnaya volya” (Halkın Özgürlüğü, 

1877) üyelerinin gerçekleştirdiği suikast gibi, yakın zamanda yeni bir anarşi hareketinin ortaya 

çıkacağını öngörür. Kısacası, iyi bir gözlemci olan şair, yaşanan toplumsal olaylardan yola 

çıkarak geçmişteki anarşinin yeniden ortaya çıkacağını güçlü bir şekilde hisseder. Eserin ilk 

dörtlüğünde anlatıcı: “Halk arasında her şey yolunda mı?” sorusuna “Hayır. İmparator 

öldürüldü” şeklinde yanıt verir. İmparatorun öldürülmesi, eski düzenin yıkılışının ve yeni 

koşullara geçişin simgesidir. Anlatıcı, bu dizede uğradığı suikast sonucu öldürülen, İmparator 

II. Aleksandr’ı işaret eder. Otoriteye yapılan bir çağrı anlamı taşıyan bu dizelerle, imparatorun 

öldürülmesinden dolayı halkın nasıl huzursuz olmasına vurgu yapılır. Hemen sonrasında 

meydanlarda özgürlüğün konuşulması ve olası devrimci hareketlerin başlangıcının kendini 

göstermesi özgürlük motifinin bir yansımasıdır. Meydanlarda konuşulan özgürlük, aynı 

zamanda halkın eski düzene karşı duyduğu hoşnutsuzluğun ve değişim isteğinin bir ifadesidir. 

- Herkes ayağa kalkmaya hazır mı? 

- Hayır. Kımıltısız bekliyorlar. 

Biri beklemelerini emretti: 

Dolaşıyorlar ve şarkı söylüyorlar. 

— Все ли готовы подняться? 

— Нет. Каменеют и ждут. 

Кто-то велел дожидаться: 



 

105 

Бродят и песни поют. (Blok, 1960, s.269). 

İkinci dörtlük, bir eylem beklentisiyle yöneltilen “Herkes ayağa kalkmaya hazır mı?” 

sorusuyla başlar. Halka yöneltilen bu soru, harekete geçme, ayağa kalkma ve bir şeyleri 

değiştirme çağrısıdır. Öte yandan bu soru herkesin böyle bir adıma hazır olamayacağı 

konusunda şüphe duyulmasının bir göstergesidir. Değişim beklentisi birilerinin onlara 

beklemelerini söylemesiyle belirsiz bir hal alır. Taşlaşıp beklemeye başlamaları değişime ve 

mücadeleye hazır olmadıklarının bir göstergesidir. Birinin onlara beklemelerini söylemesi ise 

hareketin bir lider tarafından belirlendiğini ortaya koyar. Son dizede, Rusya’yı dolaşan ve 

fikirlerini yaymaya çalışanların söyledikleri, insanları eğleyen ciddiyetsiz bir şarkıya 

benzetilmiştir.  

İktidarda kim var? 

Halk iktidar istemiyor. 

Yurttaşlık tutkuları uykuda.  

Birinin yaklaştığı duyuluyor. 

— Кто же поставлен у власти? 

— Власти не хочет народ. 

Дремлют гражданские страсти. 

Слышно, что кто-то идет. (Blok, 1960, s.269). 

Üçüncü dörtlükte bir önceki dörtlükte olduğu gibi ülkenin siyasal durumuyla ilgili olarak 

yöneltilen “İktidarda kim var?” sorusuyla başlar. Bu soruya karşı verilen: “Halk iktidar 

istemiyor” cevabı, iktidarın keskin kılıcını sırtında hisseden halkın memnuniyetsizliğini ortaya 

koyar. Anlatıcı, siyasal isteklerin bastırılmışlığını ve bu şekilde halkın atalet halinin devam 

ettiğini, “Yurttaşlık tutkuları uykuda” dizesiyle vermeye çalışır. Son dizede geçen “Birinin 

geldiğinin duyulması” ise devrimin ayak seslerinin haberi olarak yorumlanabilir.  

- Kim o, halkı yatıştıran mı? 

- Karanlık, kızgın ve vahşi: 

Manastırın girişindeki keşiş 

Onu gördü ve kör oldu. 

— Кто ж он, народный смиритель? 



 

106 

— Темен, и зол, и свиреп: 

Инок у входа в обитель 

Видел его — и ослеп.  (Blok, 1960, s.269). 

Anlatıcı halkı yatıştıran, halk üzerinde güç veya nüfuz sahibi olan kişi veya kişileri 

karanlık, kızgın ve vahşi olarak tanımlanır. Bu şekilde anlatıcının, niyetleri belirsiz olan gizemli 

kişilerin karanlık yönlerine dikkat çekmek istediğini söyleyebiliriz. Maneviyatı ve doğru yolu 

temsil eden keşişin bile, onda gördüğü kötülüğün yansımasından kör olacak derecede 

etkilenmesi, halk üzerinde nüfuz sahibi karakterin gücünü ve dehşetini vurgular. Keşişin, halk 

dizginleyen kişiyle karşılaşması sonrasında yaşadığı körlük hem fiziksel hem de ruhsal bir 

körlük olarak düşünülebilir. Bu durum, maddi dünyanın acımasızlığının maneviyatla 

karşılaşması sonrasında yaşanan ruhsal çöküntü olarak da değerlendirilebilir. 

O, bilinmeyen uçurumlara 

İnsanları sürü gibi sürüklüyor… 

Demirden bir asayla sürüyor… 

Tanrım! Bizi hesaptan kurtar! 

Он к неизведанным безднам 

Гонит людей, как стада… 

Посохом гонит железным… 

— Боже! Бежим от Суда!  (Blok, 1960, s.269). 

Son dörtlükte anlatıcı, “İnsanları sürü gibi sürüklüyor…” dizesiyle, iradesiz insanların 

düşünmeden, direnmeden bilinçsizce bir lideri takip etmelerine dikkat çekilir. İnsanların akıl ve 

irade yoksunu olmaları, tehlikeli sonuçlara dair bir işaret anlamı taşıyan “bilinmeyen 

uçurumlar” sürüklenmelerine neden olur. Manevi ve ahlaki çöküşün metaforu olarak 

görebileceğimiz bu duruma neden olan, elindeki “demirden asa” ile gücün sahibi bir liderdir. 

Asa gücü temsil eder ve anlatıcı bir anlamda ileride elinde demir asayı tutacak olan kişinin, 

sınırsız bir güce sahip olacağı ve tüm insanları peşinden sürükleyeceği şeklindeki öngörüsünü 

paylaşır. Tüm insanları peşinden, kaygı ve çaresizliğe sürükleyecek bu kişiden kurtulmak için 

Tanrı’ya yönelme ona yalvarma ve bu şekilde yaklaşan tehditten korunma arayışı son dizede 

verilir.  “Tanrım! Bizi hesaptan kurtar!” şeklindeki bu yakarış, aynı zamanda kaçınılmaz 

cezadan duyulan korkunun bir göstergesidir.  



 

107 

Blok, sonbahar görüntülerini kullandığı “Sonbahar Dansları”, (Plyaski osennie, 1905) 

adlı eseri, ilk kez 1906 yılında “Zolotoe runo” edebiyat dergisinde yayımlanır (Blok, 1955, 

s.703). Belıy’e ithaf edilen eser hakkında Novikov: “şiirin sembolist öğelerle yüklü olduğunu 

ve doğa ile insan ruhunun iç içe geçtiğini” belirtir (Novikov, 2010, s.66). Eleştirmen ayrıca: 

“Eserde kelimelerin tekrarıyla anlamın yoğunlaştırıldığını ve bu tekniğin şiire özgün bir ritim 

kattığını” ifade eder (Kojevnikova, 2016). Novikov gibi birçok edebiyat araştırmacısı da 

Blok’un kelime kullanımının özelliklerinden birinin sözcüksel tekrar olduğunu belirtmişlerdir 

(Kojevnikova, 2016). 

Beni tekrar tekrar heyecanlandırıyor- 

Bu senin gizli iraden, 

Sevinç gizli sözü bekliyor, 

Ve artık hazırdır altın kumaş, 

Gülebilsin diye ruhum. 

Sonbahar gözyaşları arasında gülümsüyor, 

Bir dua gökyüzüne doğru uçuyor, 

Ve ince bir huş ağacının dantelinin ardında 

Altın trompet şarkı söylüyor. 

Волновать меня снова и снова — 

В этом тайная воля твоя, 

Радость ждет сокровенного слова, 

И уж ткань золотая готова, 

Чтоб душа засмеялась моя. 

Улыбается осень сквозь слезы, 

В небеса улетает мольба, 

И за кружевом тонкой березы 

Золотая запела труба.  (Blok, 1955, s.160). 

İlk dörtlükte, semboller aracılığıyla yaratıcı bir uyanışın canlandırılması söz konusudur. 

Doğanın kış öncesinde geçiş dönemini temsil eden sonbahar manzaraları eşliğinde, anlatıcıyı 



 

108 

sürekli heyecanlandıran bir güçten söz edilir. Bir beklentiyi çağrıştıran bu güç, mutluluğu 

getirecek olan “gizli sözün” başka bir ifadeyle ilhamın gelişiyle gerçekleşir. Anlatıcı bir şairin 

içsel uyanışını ve sanatının yaratıcı sürecini, doğanın dönüşümü ve değişimiyle özdeşleştirilir. 

Doğa ve ruhun iç içe geçtiği bu durumun gerçekleştirecek olan “gizli iradenin” mutlak sahibi 

olan ilahi güçtür. Değerli, yaratıcı ve güzel olanı temsil eden “Altın kumaş” imgesi bu ilahi 

armağanın artık hazır olduğu ve sanat eserinin yaratım sürecinin gerçekleşmeye başladığı ifade 

edilir. Aynı şekilde, sonbaharın “altın rengi” örtüsünü anımsatan sarı yaprakların görüntüsü ile 

yaratıcı uyanışın canlandırılması gerçekleşir. Sanatsal yaratım sürecinin başarıyla 

sonuçlanması, ruhu gülümseten estetik zevki; başka bir deyişle, güzeli görmekten duyulan hazzı 

ortaya çıkarır.  

Etkiyi artırmak adına, metaforların ve sembollerin ağırlıklı olarak kullanıldığı şiirin ikinci 

dörtlüğünde, kişileştirilmiş bir varlık olarak verilen ağlayan ve gülen sonbahar görüntüsü hüznü 

çağrıştırır. Anlatıcı, ilahi güce yönelme, isteme ve çağrıma eylemini yeryüzünden gökyüzüne 

yükselen dua olarak betimler. Ayrıca, sonbahar manzaralarının canlılığını, müzik ve dans 

görüntüleriyle güçlendirilir. Şiirde, doğa tasvirine ulusal bir simge olarak “huş ağacı” eklenir. 

Rusya’nın en yaygın ağaç türü olan “huş ağacı”, pagan Rusya’nın kutsal ağacı olarak kabul 

edilir ve hem baharı hem de dirilişi simgeler (Russkaya bereza, 2024). Öte yandan, ağacı örten 

yaprakların “dantele” benzetildiği düşünülürse, anlatıcının doğanın içindeki gizli anlama veya 

doğanın zarifliğine vurgu yaptığı söylenebilir. Son dizede geçen “Altın trompet şarkı söylüyor” 

dizesi, mecazi anlamda doğanın yaratıcı döngüsünün tekrarını ve her yeni mevsimin bir müzik 

sesi gibi yaratıcı olduğu düşüncesini çağrıştırdığı gibi, sonbaharın son şarkısı olarak da 

yorumlanabilir.  Ayrıca, tormpet’in altın renginde olması, yüceltme veya ihtişam kazandırma 

amacı taşımaktadır.  

Şeffaf sesler beni öyle heyecanlandırıyor ki, 

Sanki sevgili sesin çınlıyormuşçasına, 

Ama sen sessizsin, ellerini kaldırıyorsun, 

Ellerini zirveye uzatıyorsun. 

Так волнуют прозрачные звуки, 

Будто милый твой голос звенит, 

Но молчишь ты, поднявшая руки, 

Устремившая руки в зенит  (Blok, 1955, s.160). 



 

109 

Anlatıcı, ilahi güce yönelişin bir ifadesi olan dua eylemini, üçüncü dörtlükte yeniden dile 

getirir. Ruha hoş gelen doğanın şeffaf seslerinin etkisi, sevgili figürünü çağrıştırmasıyla 

gerçekleşir. Sessizlik içinde doğayla anlatıcı arasındaki konuşma, iletişimin sessizlik içinde 

gerçekleştiğini gösterir.  

Ve yuvarlak eller titriyor, 

Beyaz omuzlardan ırmaklar akıyor, 

Yuvarlak danslarda su sıçratacaklar 

Sonbahar kızları kıyafetlerine. 

И округлые руки трепещут, 

С белых плеч ниспадают струи, 

За тобой в хороводах расплещут 

Осенницы одежды свои (Blok, 1955, s.160). 

Bir sonraki dörtlükte, sevilen ve beklenen kişiye ait olabilecek şeffaf sesler ise genel 

olarak huzur ve hayranlık hissi uyandırır. Ancak sevilen ve beklenenin “sessiz olması ve ellerini 

yukarı kaldırması”, bir dua veya bir yalvarma anlamı taşımaktadır. Son iki dizede yer alan 

titreyen eller, yaşam hissi ve heyecan duygusu verir. Öte yandan omuzlardan düşen ırmakların 

görüntüsü, sonbahar atmosferini güçlendiren bir yağmur metaforu olarak karşımıza çıkar. Son 

dizede bahsedilen “yuvarlak dans”, Rus geleneklerinde Paskalya’dan sonra ilkbahar ve yaz 

döngüsünün ana gençlik ritüellerinden biri olarak bilinir ve şiire geleneksel halk kültürü tadını 

verir. Yuvarlak dans veya bir kişinin etrafında dairesel şekilde dans edenlerin görseli, aynı 

zamanda doğayla neşe içinde kucaklaşan insanları sembolize eder (Horovod, 2024). Sonbahar 

mevsiminin ve onun insanlarla etkileşiminin pitoresk tanımı, anlatıcının mevsimlerin 

değişimini “Sonbahar kızlarının kıyafetleri” ile özdeşleştirmesiyle devam eder. 

Şiddetli nemin gölgesinde kalan, 

Saç tellerini salıverdin. 

Altın yüzük vadisi boyunca yuvarlak dansların 

Yuvarlak dansların gelişti. 

Nemin müziğiyle büyülendim, 

Şarkı söylemekten ve dans etmeden duramıyorum, 



 

110 

Ve çayırlar ve vadiler  

Ayağınızın altında yanamaz. 

Осененная реющей влагой, 

Распустила ты пряди волос. 

Хороводов твоих по оврагу 

Золотое кольцо развилось. 

Очарованный музыкой влаги, 

Не могу я не петь, не плясать, 

И не могут луга и овраги 

Под стопою твоей не сгорать (Blok, 1955, s.160). 

Beşinci dörtlükte geçen “şiddetli nem”, çiğ tanelerini çağrıştırır. Hemen akabinde yer alan 

“saçlarının telleri” dizesiyle, ağaç dallarını simgeler ve “vadi boyunca yuvarlak danslar” ile 

vadi boyunca uzanan ırmakların canlı görüntüleri verilir. Sonbaharın mevsiminin Rusya’ya 

özgü muhteşem doğa manzaraları, altıncı dörtlükte “altın yüzüğe” benzetilir. Başka bir ifadeyle, 

anlatıcının güneşle doğayı bir bütün şeklinde altın bir yüzük olarak resmetmesi söz konusudur. 

Bir sonraki dörtlükte anlatıcıyı büyüleyen “nemin müziği”, yağmurun veya akan derelerin huşu 

uyandıran sesleri ile doğanın uyandırdığı hazzın ve mutluluğun kaynağıdır. Anlatıcı, bu şekilde 

hareket halindeki canlı bir doğa imgesi yaratmak ister.  

Bizimle, bize – hafif kanatlı gençlik, 

 Bize belirsiz bir kader verildi... 

Peki sevinç nereden geliyor? 

Peki sessizlik nereden süzülüyor? 

Ölmekte olan tahılların sessizliği – 

Bu dünyada parlak bir zamandır: 

Bugün de dün gibi geçeceğine dair, 

Değerli işaretlerle dolu bir rüya, 

С нами, к нам – легкокрылая младость,        

Нам воздушная участь дана...                 



 

111 

И откуда приходит к нам Радость,              

И откуда плывет Тишина? 

Тишина умирающих злаков – 

Это светлая в мире пора: 

Сон, заветных исполненный знаков, 

Что сегодня пройдет, как вчера, (Blok, 1955, s.161). 

Yedinci dörtlüğün ana teması, gençlik ve kader üzerinedir. İlk dizede geçen “gençlik” 

anlatıcı tarafından “hafif kanatlı” olarak nitelendirilir. Bu durum gençliğin, engellere ve 

üzüntülere karşı hafif bir rüzgâr gibi mukavemetsiz ancak bir o kadar da saf duruşunu temsil 

eder. Bu şekilde gençlik, saflığı ve taze gücüyle tüm dünyevi zorlukların üstesinden gelebilecek 

bir güce sahiptir. Aynı zamanda “gençlik”, dünyanın saf ve güzel yanını temsil ederken, 

“belirsiz kader” dünyevi endişe ve zorlukların bir sembolü olarak karşımıza çıkar. Bununla 

birlikte anlatıcı, aynı dörtlük içinde “sevinç” ve “sessizlik” gibi birbirinden farklı olan iki 

olguyu art arda verir. Bir sonraki dörtlükte devam eden sonbahar mevsimindeki melankolik ruh 

hali, “Ölmekte olan tahılların sessizliği” dizesiyle yaşam döngüsünün sonunu işaret eder. Kış 

uykusuna geçiş, yenilenme halidir ve sessizlik ile bu dönemin dinginliğine vurgu yapılır. 

Tahılların ölmesi ve dönemin “parlak” bir zaman olarak nitelendirilmesi doğanın yeni döngüye 

hazırlığını ifade eder. Aynı zamanda tahılların hasat edilmesi anlamında da yorumlanabilecek 

bu dize, sessizlikle birlikte kabullenişi de simgeler. Hayatın döngüselliğinde olduğu gibi, doğa 

sürekli ve kesintisiz bir değişim içindedir. Ancak, bir sonraki dizede bu değişimin anlamsız 

olmadığı ve hayatın veya bu tekrar eden döngünün “Değerli işaretlerle dolu bir rüya” olduğu 

diğer bir ifadeyle hayatın tekrar eden yapısında beklentilerin, umutların ve hayallerin değerli 

işaretler olarak görüldüğü söylenebilir.  

Zamanın ve arzuların uçuşması nedir- 

Sadece kızların ellerini çarpması- 

Yerde, yeşil bir çayırda, 

Ayrılmaz ve neşeli bir daire 

Что полеты времен и желаний – 

Только всплески девических рук – 

На земле, на зеленой поляне, 



 

112 

Неразлучный и радостный круг (Blok, 1955, s.161). 

Anlatıcı, zamanın ve beklentilerin geçici olduğuna dikkat çeker. Dans eden neşeli kızların 

görüntüsü, “Sadece kızların ellerini çarpması” dizesiyle verilir. Yapılan danslar, doğayla iç içe 

olan “yeşil bir çayırda” gerçekleşir. Dans edenlerin oluşturdukları halka, neşeyi ve umudu 

temsil etmenin yanı sıra, ayrılmaz bir şekilde birbirine kenetlenmiş insanların oluşturduğu bir 

bütünü çağrıştırır.  

Ve fırtınasız güneş  

Sessizliği rahatsız edip kızdırmayacak, 

Ve ormanın çimenleri unutmayacak, 

Baharı asla unutmayacak. 

Ve vadinin yamaçlarında kar taneleri 

Nemin onlara emrettiği,  

Dansın olduğu, iradenin olduğu, 

Yerleri süpürüp yumuşatacak. 

И безбурное солнце не будет 

Нарушать и гневить Тишину, 

И лесная трава не забудет, 

Никогда не забудет весну. 

И снежинки по склонам оврага 

Заметут, заровняют края, 

Там, где им заповедала влага, 

Там, где пляска, где воля твоя. (Blok, 1955, s.161). 

Şiirin son iki dörtlüğü, doğanın döngüsüne yapılan vurguyla tamamlanır. Fırtınasız 

güneşin oluşturduğu huzur ve sakinlik manzarası, unutulmaz anılar bırakan bahar mevsiminin 

sonlanması ile biter. Mevsimlerin geçişi ve doğanın dönüşümü, nemin yerini alan ve her yanı 

kaplayan kar taneleri ile gerçekleşir. Anlatıcı, bu şekilde doğanın uyumu ve döngüselliğini 

canlandırmak ister. Bu şekilde hem sanatın hem de doğanın ilham verici ve birleştirici gücüne 

vurgu yapılır.  



 

113 

Blok, şehir şiirlerinin bir parçası olan “Berrak şafakların gözlerine bakıyorsun...”, (Tı 

smotriş v oçi yasnım zoryam…) adlı eserini, Aralık 1906’da kaleme alır. Rusya'da toplumsal 

ve siyasal değişimin yaşandığı bir dönemde yazılan eserde, şehir hayatının telaş ve tezatlarla 

dolu atmosferi, yalnızlık ve aşk temaları ele alınır. Modern yaşamın bireye getirdiği, yalnızlık 

ve yabancılaşma vurgulanır. 

Berrak şafakların gözlerine bakıyorsun,  

Ve şehir aydınlanıyor, 

Ve ara sokaklarda deniz kokuyor, 

Fabrika düdükleri çalıyor. 

Ve yenilmez koşuşturmanın içinde 

Ruhu sislerle yitip gitmiş… 

İşte uçuşan kırmızı bir pelerin, 

İşte tel gibi ince bir kadın sesi. 

Ve düşüncelerin ürkek,  

Modern elbiselerin kıvrımları gibi... 

Ve kadınların oka benzeyen kirpikleri 

Sıklıkla aşağı doğru sarkıyor. 

Ты смотришь в очи ясным зорям, 

А город ставит огоньки, 

И в переулках пахнет морем, 

Поют фабричные гудки. 

И в суете непобедимой 

Душа туманам предана… 

Вот красный плащ, летящий мимо, 

Вот женский голос, как струна. 

И помыслы твои несмелы, 

Как складки современных риз… 



 

114 

И женщины ресницы-стрелы 

Так часто опускают вниз. (Blok, 1955, s.267).  

Şiirde doğa, saf ve berrak olarak sunulurken, şehrin kalabalık ve hareketli dünyasının 

görüntüsü verilir. Eserde, şehrin adı verilmez ancak sokaklara nüfuz eden deniz kokusu ve 

fabrika sesleri, Peterburg’un karakteristik özellikleridir. Şiirin ilk satırlarında, “şafakların 

gözleri” ile yıldızlara dikkat çeken anlatıcı, yıldızlar ile şehir ışıklarını karşılaştırarak doğal 

güzellik ile yapay ışık arasında bir tezat oluşturur. Bunun yanı sıra, yıldızlar ve şehir ışıkları, 

paralel olarak var olan iki farklı dünyayı temsil etmektedir. İkinci dörtlükte, şehrin 

karmaşasında kaybolan lirik kahramanın ruhunun “sislere emanet” edilmesi, bir anlamda 

yalnızlığa ve belirsizliğe işaret eder. Şiirde kadın figürü, “bir kadının ince sesi” ifadesiyle 

betimlenir. Üçüncü dörtlükte, aşkı ve arzuyu sembolize eden kadın imajı, “oka benzeyen 

kirpikler” ifadesiyle tasvir edilir. Kadınların genellikle oka benzeyen kirpiklerini indirmesi gibi 

(Blok, 1997, s.773), gerek ulaşılmazlığı gerekse aşağı doğru inen bakışlarıyla mesafeli bir tavır 

takındığı ifade edilebilir. 

Kaygan karanlıkta kimi fark ettin? 

Kimin pencereleri parlıyor sisin içinden? 

Ve tapınak bir restoran gibi aydınlık... 

Ruh boşuna koştu gitti: 

Umutsuz aldatmacalara 

Belirlenen saatte hem kızların bakışları hem de restoranların 

Hepsi sönecek. 

Кого ты в скользкой мгле заметил? 

Чьи окна светят сквозь туман? 

Здесь ресторан, как храмы, светел, 

И храм открыт, как ресторан… 

На безысходные обманы 

Душа напрасно понеслась: 

И взоры дев, и рестораны 

Погаснут все — в урочный час.  (Blok, 1955, s.267). 



 

115 

    Eserde sıklıkla kullanılan bir başka karşıtlık, mekân yönüyledir. Dördüncü 

dörtlükte anlatıcı, “Ve tapınak da bir restoran gibi aydınlık...” dizesiyle, kutsal ile dünyevi olan 

üzerinden mekânsal bir ikilem ortaya koyar. Bu ikilem, aynı zamanda sıradan olan ile yüksek 

konumda olanın yan yana getirilmesidir. Anlatıcı, bir gözlemci gibi şehir hayatıyla birlikte, 

bireyin iç dünyasını da açığa çıkarır. Dünyadaki geçip giden ve hızla kaybolan geçici 

görüntüleri çağrıştıran “uçup giden kırmızı pelerin”, aynı zamanda isyan ve tutkuyu sembolize 

eder. Bu görüntüler, hayatın telaşı içinde yok olup gidenleri temsil ettiği gibi kadın imajına 

ulaşılmazlık ve çekicilik anlamı kazandırdığı da düşünülebilir.  

Son dizede geçen, “tapınak” sözcüğü ruhun veya ilahi bir gücün sembolü olarak 

düşünüldüğünde, “restoran” imgesiyle bedenin kastedildiği düşünülebilir. Bir madalyonun iki 

yüzü gibi, her iki imge de birleşmiş ve birbirinden ayırt edilemez durumdadır. Bu durum 

kahramanın: “Kimin pencereleri sisin içinde parlıyor?” sorusunun yöneltmesi, diğer bir ifadeyle 

sislerin içindeki şehirde kendisini çağıran yanılsamalara inanarak aldanması şeklinde 

yorumlanabilir. Son olarak anlatıcının, “belirlenen vakitte hem restoranların hem de kızların 

bakışlarının söneceği” dizesiyle, tüm bu olayların geçici doğasına dikkat çekmek istediği 

söylenebilir. Eserde anlatımı güçlendirmek amacıyla doğa ile şehir, aydınlık ile karanlık, 

koşuşturma ile huzur gibi zıtlıklar yer almaktadır. 

Rasputye (Yol Ayrımı) şiir dizisi Rusya’nın devrim ve kaos ortamının beraberinde 

getirdiği toplumsal ve siyasal değişimin ağır koşullarının izlerini taşır. Koleksiyondaki eserler, 

Blok’un karşı karşıya olduğu belirsizliklere karşı yol ayrımında durduğunu ve bir karar verme 

aşamasında olduğunu gösterir. Şairin şiirsel yolculuğundaki değişiminin en önemli nedeni 

gelecek korkusu ve halkın eski düzenle yeni devrimci fikirler arasında yaşadığı ikilemle 

açıklanabilir. Değişimin getireceği kaygı ve kafa karışıklığı hem şairin kişisel deneyimlerinin 

hem de toplumsal olayların bir sonucu olduğu söylenebilir. Tüm seçeneklerin belirsizliğini 

koruduğu bir ortamda, lirik kahramanın doğru yolu bulma arayışı eserlerde yansımasını bulur. 

Bu şekilde şairin ağır adımlarla da olsa idealden uzaklaşarak mistik dünyadan gerçek dünyaya 

doğru yoluna devam ettiği görülür. Diğer bir ifadeyle Blok artık göklerdeki mistik arayışını 

yeryüzündeki toplumsal sorunlara indirmiştir. Eserlerde doğan yeni temalar, şehir, fabrika, 

işçiler ve yoksul halktır. Bu dönemde ilk kez sosyal yönelime sahip eserler kaleme alan şairin, 

sosyal adaletsizlik temasına yöneldiği ve düzene karşı duruşunun iyiden iyiye belirginleştiği 

görülür. Şiirlerde toplumdaki manevi ve ahlaki çöküşün getirdiği olumsuz duyguların yanı sıra 

halkın atalet haline ve siyasal isteklerin bastırılmışlığına karşı serzenişi dikkat çeker. Artık 

eserlerde kullanılan baskın renk korkuyu ve dehşeti sembolize eden kırmızıdır. Her ne kadar 



 

116 

başlangıçta “Güzel Kadına Şiirler” dizisinden gelen bazı ortak motifler olsa da “Rasputye” şiir 

koleksiyonunda kullanılan sözlük değişime uğrar. Baharın yerini ölümün alması gibi 

örneklendirebileceğimiz bu değişimin yanı sıra umut ve umutsuzluk gibi kelimeler üzerinden 

karşıtlıkların daha çok vurgulandığı görülmektedir. Önsezilere ve belirsizliklere daha sık 

rastladığımız bu dönem eserlerinde şairin sosyal olayları gözlemleyerek “Halk arasında her şey 

yolunda mı? ...” örneğinde olduğu gibi eserler ortaya koyduğunu görürüz.  

4.4. Yabancı Kadın (Neznakomka, 1906) 

1906 yılında kaleme alınan “Yabancı Kadın”, (Neznakomka) şiiri Blok'un eserlerinde 

özel bir yere sahiptir.  Rus şiir tarihinde önemli bir yere sahip olan bu eser, bir yandan Blok’un 

kaleme aldığı dönemin toplumsal ve kültürel çevresiyle doğrudan ilişkilidir, diğer yandan ise 

söz konusu dönemin anlaşılmazlığı ve belirsizliğiyle yoğrulmuş bir atmosferi yansıtmaktadır. 

Günümüz araştırmacıları, şiiri ayrıntılı bir şekilde analiz etmekten çoğunlukla kaçınmakta ve 

en önemli imgeleri ve konuları inceleme dışında bırakmaktadır. Bu durum, adeta bir “sessizlik” 

ortamı yaratarak, şiirin birçok kuşak üzerindeki etkileyici melodisini ve gizemli gücünü 

yalnızca hayranlık dolu sözlerle örtmektedir (Yuryeva ve Troşin, 2014, s.51). 

Rus-Alman filozof ve edebiyat eleştirmeni Fyodor Avgustoviç Stepun (1884-1965): 

“‘Yabancı Kadın’ şiirinin yavaş ve melodik seslerinin öyle büyülü bir güce sahip olduğunu 

söyler ki, en duyarlı okuyucuların bile bu dizelerdeki iki zıt duygunun Solovyov'un etkisiyle 

yüceltilen ‘Güzel Kadına’ duyulan mistik özlem ile şiirdeki sarhoş ve erotik atmosferin kutsal 

olmayan birleşimini fark edemezdi” der (Yuryeva ve Troşin, 2014, s.47). Yüce aşk ile gündelik 

olan arasındaki çelişkiyi gizleyecek kadar şiirsel açıdan üstün kabul edilen eser hakkında 

Blok’un kendisi de şu itirafta bulunur: “‘Yabancı Kadın’ sadece siyah elbiseli, şapkasında 

devekuşu tüyleri olan bir kadın değildir; o, mavi ve mor tonların hâkim olduğu birçok dünyanın 

şeytani bir bileşimidir” (Yuryeva ve Troşin, 2014, s.48). 

Bu ifade, Blok’un şiirlerindeki kadın imgelerinin derinliğini ortaya koyar. Bu noktada, 

Blok’un eserlerinde yer alan kadın figürleri arasındaki benzerlikler ve bu figürlerin birbiriyle 

ilişkili olup olmadığı sorusunu akıllara getirir. Blok, şiirlerinde sıkça yer verdiği üç temel kadın 

imgesi olan “Güzel Kadın”, “Yabancı Kadın” ve “Rusya” arasında doğrudan bir geçiş ya da 

dönüşüm olmadığını, bu figürlerin birbirine zıt veya bağımsız imgeler olduğunu vurgular. Bu 

figürlerin karıştırılmasını şiirlerinin yanlış anlaşılması olarak görür (Pavloviç, 1964, s.485). 



 

117 

Sovyet ve Rus edebiyat araştırmacısı Leonid Konstantinoviç Dolgopolov (1928-1995) 

“Güzel Kadın” ile “Yabancı Kadın”’ın birbirlerinden farklı olduklarını kabul eder ancak 

eleştirmene göre:  

‘Yabancı Kadın’ şairin sarhoş zihninde beliren belirsiz bir hayalden, içkili bir 

hayal gücünün yarattığı bir hayalettir ve bu nedenle, ‘Güzel Kadın’’ın aksine, 

‘Yabancı Kadın’ imgesi artık arındırıcı ya da kurtarıcı bir anlam taşımaz. 

Şiirsel olarak güzel olsa da içsel bir derinliği ya da umutsuz şaire destek 

olabilecek bir ahlaki temeli yoktur (Yuryeva ve Troşin, 2014, s.49). 

Bu noktada araştırmacının düşüncesini destekler bilgiler mevcuttur. Nitekim Blok’un 

sanatında özellikle 1905–1906 yılları arasında belirginleşen trajik bir kırılma söz konusudur. 

Bu dönemde şair, daha önceki inançlarını sorgular, hatta büyük ölçüde reddeder ve ruhsal 

karanlık yönüne teslim olmaya başlar. Önceki ideallerine karşı açıkça ironik ve alaycı tutumu 

giderek daha belirgin hâle gelir. “Yabancı Kadın” şiiri de bu dönüşümün yansıması olarak 

değerlendirilir ve şiir, dönemin edebiyat çevreleri ve eleştirmenleri tarafından, Blok’un önceki 

mistik ve yüce değerlerine ihanet ettiği bir eser olarak görülür (Yuryeva ve Troşin, 2014, s.52). 

Benzer bir tespit şair ve eleştirmen Çukovskiy tarafından da yapılır. Çukovskiy, Blok’un 

şiirlerinde ilahi kadın imgesinin yerini zamanla daha dünyevi ve karanlık bir figürün aldığını 

ifade eder. Bu dönüşümü, yalnızca şiirsel temalarda değil, aynı zamanda şairin iç dünyasında 

yaşanan derin bir karanlığa sürüklenmenin de göstergesi olarak değerlendirir. Çukovskiy: 

“‘Yabancı Kadın’ eserinde kendisini, bayağı bir salonda “Güzel Kadın” hakkında sıradan şiirler 

okuyan gülünç bir şair olarak sahneye koyuyor. Blok’un kendisini karikatürize etme isteği 

durdurulamaz gibi. ‘Güzel Kadın’’ın yerini artık farklı bir yarı-ilahi figür olan ‘Yabancı 

Kadın’almış.” der (Yuryeva ve Troşin, 2014, s.52). 

Blok’un “Yabancı Kadın” şiirinin ilk bölümü, 1906 baharında keşfettiği Petersburg 

yakınlarında Ozerki’deki küçük bir yazlık yerleşim alanının atmosferini büyük doğrulukla 

yansıtır (Blok, 1955, s.714). Orlov’a göre Blok, bu bölgede bulunan sade bir istasyon 

restoranını çok sevmiştir. Blok genellikle tren istasyonuna bakan geniş bir pencere kenarında 

oturur. Gökyüzünün akşam kızıllığında hafifçe yeşilimsi renkte parlayan ufku, trenlerin 

gelişiyle, arada sırada kapanıp açılır. Buharlı trenin gelişiyle platformu sis gibi kaplayan buhar 

bulutu, şiirdeki atmosferin temel bileşenlerinden biri hâline gelir (Yuryeva ve Troşin, 2014, 

s.58). 



 

118 

Şiirin ilk dörtlüğünde anlatıcı, bir taşra kasabasında akşam atmosferini betimler. 

“Akşamları restoranların üzerinde / Sıcak hava vahşi ve boğucudur” dizeleri havasız ve boğucu 

bir ortamın tasviridir. Sembolist şiirde “restoran” sıradan bir yer olmaktan öte, özel bir işleve 

sahiptir. 

Bryusov’un “Restoranda” (V restorane) şiirine dair incelemesinde Dmitriy Yevgenyeviç 

Maksimov (1904-1987), restoran kronotopunun yalnızca fiziksel bir alan olmaktan çıkıp 

karanlık anlamlarla yüklü, adeta cehennemi bir boyuta taşındığına dikkat çeker. Sembolist 

şiirde ortaya çıkan restoran imgesi, tüm maddi özelliklerini korurken, aynı zamanda mistik ve 

ebedi bir anlam katmanına bürünür. Bu durum, restoranın şiirde bir ‘geçiş alanı’ dünyevi olanla 

manevi olanın kesiştiği yer olarak kullanıldığını gösterir. Bu özellik, sembolist şairlerin tüm 

“restoran temalı” şiirlerine özgüdür. Bu bağlamda Blok’un “Yabancı Kadın” şiiri, Bryusov, 

Belıy, İnnokentiy Fyodoroviç Annenskiy (1855-1909) gibi diğer sembolistlerin benzer temalı 

eserleriyle ortak bir yapıya sahiptir (Magomedova, 2009, s.45). 

İlk dörtlüğün son iki dizesinde, doğanın uyanışı ve yenilenmesini simgeleyen bahar 

mevsimi, anlam bakımından ironik bir şekilde “çürütücü” bir güç olarak nitelenir. “Sarhoş 

bağırışlarına hükmeden” bu güç ile hem ortamın çürüyen yapısı hem de anlamsızlığı vurgulanır. 

İkinci dörtlüklerde hayatın tekrar eden ritmi ve kentin sosyal gerçekliğinin fonu 

yansımasını bulur.  “Altın gibi parıldar fırının simidi” ifadesi, devrim öncesi dönemde fırın 

tabelalarının genellikle yaldızlı simit resimleriyle süslenmiş (Blok, 1955, s.714) olmasına 

gönderme yapar. Bu ayrıntı, şiirde sıradan ve gündelik bir manzaranın nostaljik ve simgesel bir 

unsur olarak yansıtıldığını gösterir.  

Bir sonraki dörtlükte ahlaki çöküş ve yozlaşmış kent atmosferi: “Fötr şapkalarını 

kıvırarak / Gezerler kadınlarla hendeklerin arasında” dizeleri ile yansımasını bulur.  

Edebiyat araştırmacısı Mints, Blok’un “Yabancı Kadın” şiiri üzerine “Bir Sanat Eserinde 

Sözcüklerin Anlam Dönüşümü Üzerine (Aleksandr Blok'un “Yabancı Kadın” şiirinde ironi ve 

şiirsellik) “Ob odnom sposobe obrazovaniya novıh znaçeniy slov v proizvedenii iskusstva 

(ironiçeskoe i poetiçeskoe v stihotvorenii A. Bloka ‘Neznakomka’)” başlıklı makalesinde şiirin 

ilk dört kıtasının analizini ayrıntılı bir şekilde yapar ve Blok’un “ikili dünya” teması üzerine 

önemli katkılar sunacak bilgiler paylaşır. Önceki incelemelerde, şiirin ilk bölümündeki dünya 

kaba, çirkin ve estetikten uzak olarak tasvir edilmiş, restoranlar, tozlu sokaklar, fırın simidi, 

bariyerler, hendekler ve fötr şapkalar gibi somut nesnelerin yoğunluğu vurgulanmıştır. Ayrıca, 

doğanın da bu sosyal çürüme içinde anlamsız ve çarpıtılmış bir hal aldığı ifade edilmiştir. Mints 



 

119 

ise bu değerlendirmeyi genişleterek, şiirin ilk kısmında sadece olumsuz, şiir dışı kelimelerin 

değil, aynı zamanda Blok’un “Güzel Kadına Şiirler” eserinden alınan kutsal ve mistik imgelerin 

ironik bir şekilde kullanıldığını ortaya koyar. Akşam, doğa ve uzaklık gibi olumlu ve mistik 

anlamlar taşıyan unsurlar, olumsuz bir bağlamla birleşerek değerini yitirir ve alaya dönüşür. 

Böylece, “Güzel Kadın”’ın yüce ve kutsal dünyası, şiirin bu bölümünde yer yüzünün kaba ve 

estetikten uzak dünyasına dönüşür. 

Mints’e göre: “Blok’un şiirinde ‘Güzel Kadına Şiirler’’den alışılmış kelime kullanımı 

sürekli bozulur ve okur beklenmedik anlamlarla karşılaşır. Örneğin, ‘ruh’ kokuya, ‘altınlaşan’ 

kubbeler, ‘fırın simidine’ dönüşür. Bu, şiirin günlük ve bayağı gerçeklikle ironik bir şekilde 

buluşmasıdır” (Magomedova, 2009, s.39). 

Araştırmacı aynı zamanda şiirin ikinci bölümünün farklı, hatta birinciye kıyasla tersine 

işleyen bir yapıya sahip olduğunu söyler. Burada “Güzel Kadına Şiirler” için önemli olan 

kelimeler çoğunluktadır ve lirizmin rolü artar. İroni, tamamen kaybolmasa da lirik tonlar daha 

baskın hale gelir. Ancak bu şiirsellik, ilk bölümün estetik ölçütlerine göre “aşağı” sayılan 

unsurları da içine alır: 

‘Parfümler’, ‘yas tüyleriyle süslenmiş şapka’ ve ‘esnek ipekler’ gibi. Bu 

öğeler, ilk dönem estetik ölçütlerine göre şiirsel nitelik taşımamasına rağmen, 

sonraki dönemde estetik bir değere kavuşur. Bu dönüşüm, Blok’un dünyevi 

olanı da şiirin konusu haline getiren estetik yaklaşımının gelişimini yansıtır 

(Magomedova, 2009, s.45). 

Mints’inde ifade ettiği üzere şiir iki bölüme ayrılır. Acı gerçekler ve manzaraya yer 

verilen birinci bölüm “In vino veritas” ifadesiyle biter. İkinci bölüm ise anlatıcının hayallerine 

ayrılmıştır. 

Beşinci dörtlükte, lirik kahramanın yalnızlığı ve dış dünyanın çöküşü, belirgin bir şekilde 

vurgulanır. Bireysel iç dünyaya sığınmanın eşiğinde duran kahramanın yaşadığı içsel 

çatışmaya, şu dizeler aracılığıyla tanık oluruz: 

Her akşam, biricik dostum 

Kadehime yansır 

Acı, gizemli nemiyle,  

Benim gibi sakin ve sersemlemiş. 

И каждый вечер друг единственный 



 

120 

В моем стакане отражен 

И влагой терпкой и таинственной, 

Как я, смирен и оглушен. (Blok, 1927, s.53). 

Lirik kahraman, yalnızlığını vurgulayarak tek dostunun “kadeh” olduğunu belirtir. 

Kadehteki içki hem bir dost hem de kahramanın ruhsal durumunu yansıtan bir ayna işlevi görür. 

Alkol, acının ve tesellinin sembolü olarak şiirdeki karamsar atmosferi derinleştirir. 

Bir sonraki dörtlükte, boğucu atmosfer ve manevi boşluğun yansımaları hem sesli hem 

de görsel öğelerle sürdürülür. Bireyin içinde bulunduğu çevresel yozlaşmanın yansımalarını 

gördüğümüz bu dörtlükte, yan masalarda uykulu bir biçimde dikilen uşaklar betimlenir. Uykulu 

olmaları, sadece fiziksel anlamda değil aynı zamanda ruhsal anlamda da uyuşmuş oldukları 

anlamı katar. Son dizede geçen “Tavşan gözlü ayyaşlar” ifadesi, artık içmekten gözleri kızarmış 

sarhoşları betimleyen bir ifadedir. Son dizede yer alan ve “Gerçek şarapta gizlidir” anlamına 

gelen Latince “In vino Veritas! diye bağırıyor” ifadesi, aslında bir Yunan atasözünden gelir. Bu 

deyim, “Şarap dili çözer ve gizli gerçeğin açığa çıkmasını sağlar” şeklinde yorumlanır. 

Ansiklopedik Sözlükte bu ifade, “Ayık bir adamın aklında olan, sarhoş bir adamın dilindedir” 

şeklindeki Rus atasözüyle eşdeğer kabul edilir (in vino veritas, 2025). 

Yedinci dörtlükle birlikte anlatıcının, “İkili dünya” temasında maddi olan dış dünyadan 

ruhsal olan iç dünyaya doğru geçişi söz konusudur:  

Ve her akşam, belirlenen saatte, 

(Yoksa bu sadece bir rüya mı?) 

İpeklerle içindeki bir genç kız bedeni, 

Buğulu bir pencerede süzülür usulca. 

И каждый вечер, в час назначенный, 

(Иль это только снится мне?) 

Девичий стан, шелками схваченный, 

В туманном движется окне (Blok, 1927, s.53). 

Lirik kahraman gerçeklikten uzaklaşır. Önceki bölümlerde yozlaşmış ve boğucu bir dış 

dünya betimlenirken, bu dizelerde lirik kahramanın iç dünyasında beliren bir figür, şiire yeni 

bir anlam katar. İlk dizede olayın her akşam ve belli bir saatte gerçekleştiği vurgulanırken, 

hemen ardından “Yoksa bu sadece bir rüya mı?” dizesiyle gerçekle hayal arasında belirsiz bir 



 

121 

çizgiden bahsedilir. Üçüncü dizede, “İpekler içindeki bir genç kız bedeni” ifadesiyle gizemli 

kadın figürü ortaya çıkar. “Sisli bir pencereden usulca süzülmesi” dizesinde okuyucu puslu bir 

imgeyle karşılaşır ve lirik kahraman, gördüğü gizemli kadın imgesinin bir hayal mi yoksa 

gerçek mi olduğunu sorgular.  

Bir sonraki dörtlükte, gizemli kadın imgesinin tam anlamıyla sahneye çıkışına tanık 

oluruz. Gizemli kadın, sarhoşların arasından “yavaşça” ve “tek başına” süzülerek mekâna girer. 

Bu sahne, onun adeta masalsı bir figür gibi, çevresindeki sıradan ve yozlaşmış kalabalıktan 

tamamen ayrıştığını gösterir. Başka bir ifadeyle gizemli kadın, bu dünyaya ait olmayan, 

gerçekliğin ötesinde idealize edilmiş bir varlık olarak kendini gösterir. Aynı şekilde dörtlüğün 

son iki dizesinde geçen “Parfümü ve sisi yayarak/ Oturur pencerenin yanına” ifadesi, gizemli 

kadın imgesinin masalsı, düşsel ya da büyülü bir niteliğe sahip olduğunu hissetmemizi sağlar. 

Öte yandan edebiyatta “pencere” imgesi, anlam yüklü en güçlü sembollerden biridir. Pencere, 

çoğu zaman farklı dünyalar arasında bir “geçit” ya da “portal” işlevi görür. Bu bağlamda hem 

iç dünyanın hem de dış gerçekliğin sınırında yer alır (Tszoy, 2017, s.46). Gizemli kadın, hayal 

ile gerçek arasındaki geçişi sembolize eden pencere kenarında idealleştirilmiş bir figür olarak 

lirik kahramana kendisini gösterir.  

Ve kadim efsaneler gibi eser 

Onun hareketli ipek giysileri 

Ve yas tüyleriyle süslü şapkadan, 

Ve yüzüklerle bezenmiş ince elinden. 

И веют древними поверьями  

Ее упругие шелка, 

И шляпа с траурными перьями, 

И в кольцах узкая рука (Blok, 1927, s.53). 

Prof. Dr. Olga Yuryevna, “Aleksandr Blok’un Sanatsal Gelişiminin Aşamaları” adlı 

çalışmasında, dokuzuncu dörtlükte geçen zarif ipek giysiler, yüzüklerle süslenmiş ince el ve 

sultanların kullandığı pahalı devekuşu tüylerinin, gizemli kadının bir sokak kadını değil; aksine 

asil ve kültürel birikime sahip seçkin bir kadın olduğunu gösterdiğini ileri sürer. Yuryevna, bu 

niteliklerin, Blok’un şiirindeki kadın imgesinin, Solovyov’un “Sonsuz Dişilik” öğretisine 

uygun şekilde idealleştirilmiş bir biçimde kurgulandığını savunur. Bu doğrultuda, “Yabancı 

Kadın” figürünü Solovyov’un felsefi temellerine dayanan “sonsuz dişilik” öğretisiyle 



 

122 

ilişkilendiren Yuryevna, şiirde geçen “kadim inançlar” ifadesini de bu öğretinin bir yansıması 

olarak yorumlar. Ona göre, yabancı kadın figürünün ipek giysiler içinde tasvir edilmesi onun 

dünyevi olmaktan çok, ruhsal bir varlık olduğunu gösterir; “matem tüyleriyle” süslenmiş 

şapkanın ise hem kayıp ve kederi hem de kuş simgesi üzerinden göksel idealleri ve yüksek 

estetik değerleri temsil ettiğini ileri sürer. Yuryevna ayrıca, şiirde bu figürü “toplum dışı” ve 

“itibarsız” bir kadın olarak algılayan lirik kahramanın, alaycı ve küçümseyici bir tutum 

sergilediğine dikkat çeker. Şairin bu yaklaşımı, araştırmacıya göre, Solovyov’un mistik temelli 

“Sonsuz Dişilik” öğretisinin anlamından saptırılmasına ve kutsal yönünün sıradanlaştırılmasına 

yol açmaktadır.” (Yuryeva ve Troşin, 2014, s.64). 

Bunun yanı sıra, siyah ipek giysiler, yas tüyleriyle süslenmiş şapka ve gizemli hava, 

Heinrich Heine’nin “Harz’a Yolculuk” (Die Harzreise,1824) eserindeki kadın figürüyle büyük 

benzerlik taşır. Heine’nin eserinde: “siyah ipek pelerin giymiş, şapkasında beyaz devekuşu 

tüyleri olan, asaleti yansıtan bir kadın anlatılır. Bu benzerlik o kadar dikkat çekicidir ki, Blok’un 

kendisine ait kitap nüshasında bu pasajı özellikle işaretlediği görülmektedir. Blok daha sonra 

her iki eserdeki kahramanları arasındaki benzerliğe dikkat çekmiştir. Bu durum, Blok’un 

“Yabancı Kadın” karakterinin oluşumunda Heine’nin romantik-mistik kadın idealinden 

etkilenmiş olabileceğini gösterir” (Blok, 1997, s.765). 

Bir sonraki dörtlükte lirik kahraman, gizemli kadına tutsaklık derecesindeki bağlılığını 

“Ve garip bir yakınlıkla zincirlenmiş” şeklindeki dizesiyle ifade eder. “Tül” sembolist imgeler 

arasında önemli bir yere sahip olup, gerçek ile hayal arasındaki sınırı ve lirik kahramanın 

ulaşmak istediği aşkın, ideal güzelliğin soyut doğasını temsil eder (Neznakomka, 2013). Son 

iki dizede yer alan “büyülü kıyı” ve “büyülü uzaklık” ifadeleri, lirik kahramanın ulaşmak 

istediği ancak gerçeklikten uzak, hayali ve mistik bir niteliğe sahip erişilmez ideali simgeler. 

On birinci dörtlükte lirik kahramanın derin bir içsel arayış içinde olduğu ve ruhsal bir eşe 

duyduğu ihtiyacı: “Sessiz, derin sırlar bana emanet edildi / Birinin güneşi bana teslim edildi” 

dizelerinde görmek mümkündür. Özellikle “birinin güneşi” metaforu, lirik kahramanın 

benliğine, dışsal fakat derinden etkileyici bir ışığın, yani ilham ya da sevgi kaynağına ulaşma 

arzusunu ve umudu temsil eder. Son dizlerde yer alan ve ruhun tüm kıvrımlarını delen “ekşi 

şarap”, lirik kahramanın hem sarhoş eden hem de ruhsal dünyasının en derin noktalarına etki 

edecek kadar ona acı veren bir unsur olarak düşünülebilir. 

Son iki dörtlükte anlatıcı, dünyevi arzular ile idealler arasındaki içsel çatışmasını yansıtır. 

“Yabancı Kadın” figürü hem tutku hem de mistik hakikatin simgesi olarak, gerçek ile hayal 



 

123 

arasındaki sınırda konumlanır. Şiir boyunca “Yabancı Kadınla” ilişkilendirilen “Deve kuşu 

tüyleri”, artık anlatıcının zihninde dolaşan bir imgeye dönüşmüştür. Eğilmiş tüyler hem yasın 

hem de teslimiyetin bir sembolü olarak yorumlanabilir. Sonrasında gelen “Ve dipsiz mavi 

gözler” imgesi, kadının ulaşılmazlığını simgeler. “Uzak kıyı”, Blok’un şiirlerinde sıkça yer 

bulan metafiziksel bir mekândır; dünyevi ve göksel olanı birbirine bağlayan, gerçekliğin 

ötesinde, hayali ve mistik olanı temsil eder (Rumyantsev, 2015). Bu gözlerin “uzak kıyıda çiçek 

açması”, gizemli kadının yalnızca fiziksel olarak değil, ruhsal ve ideal bir düzlemde de 

ulaşılmaz olduğu anlamını katar. 

Ruhumda bir hazine yatıyor 

Ve anahtarı sadece bana emanet 

Doğru diyorsun sarhoş canavar! 

Biliyorum: hakikat şaraptadır. 

В моей душе лежит сокровище, 

И ключ поручен только мне! 

Ты право, пьяное чудовище! 

Я знаю: истина в вине (Blok, 1927, s.54). 

Son dörtlükte geçen “ruhunda bir hazine” taşıdığı ifadesi, lirik kahramanın içsel 

dünyasında saklı kalan derin bir anlamı, belki de ideal aşk olduğunu düşündürür. “Sarhoş 

canavar” motifi Prof. Dr. Mikhail Weisskopf’a göre: 

Hazineyi (ruh, hakikat, bilgi) koruyan canavar miti içselleştirişmiş ve 

kahramanın kendisi, bu canavar rolüne bürünmüştür. Bu figür hem hakikatin 

bekçisi hem de ona ulaşan kişi olarak çift anlamlıdır. Bu bağlamda, alkol 

sembolizm anlamın da tersine çevrilir: Gnostik4 mitolojide olumsuz olan 

sarhoşluk, Blok’un şiirinde (gerçek ya da yanılsama yoluyla) hakikate 

ulaşmanın anahtarı hâline gelir (Magomedova, 2009, s.46). 

Sovyet edebiyatçısı Viktor Maksimoviç Jirmunskiy’e göre (1891-1971), “Yabancı 

Kadın” şiirinde sıradan yaşam ile mistik gerçeklik iç içedir. Biri gerçek, diğeri ruhsal ve şiirsel 

olan şiir iki düzlemde gelişir (Magomedova, 2009, s.39).  

 
4 Gnostisizm: Tanrı, alem, insan ve bunların birbirleriyle olan ilişkilerini kendine has kutsal esoterik (gizli) bilgi 

doktrini temeline dayalı olarak açıklamayı ilke edinen dinî felsefî gelenektir.  



 

124 

Birinci bölümde ele aldığımız ve Blok’un resmi anlamda edebiyat dünyasına adımı olan 

üçleme onun sanatsal yolunu arayışını anlatan bir belge niteliğindedir. “Ante Lucem”de şairin 

yolu henüz belirsizdir. Mistik olanı mı yoksa dünyanın gerçeklerini mi seçeceği konusunda 

kararsızdır. Seçtiği sözcükler karanlık, belirsizlikleri vurgulayan bir nitelik taşımaktadır. 

Burada kaleme aldığı şiirlerde halktan kopuk ve hatta onları hor gören bir tutum içinde 

olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Şiirlerdeki lirik kahraman etrafındaki kalabalığa 

rağmen iç dünyasındaki yalnızlığa dönük bir imaja sahiptir. Gece karanlığında ışığa ve ideale 

duyulan özlem, eserlerde dikkat çeker. Şairin okuyucusunu mistisizmin doruklarına çıkardığı 

en temel bölüm, “Güzel Kadına Şiirler” dizisidir. Şair, Lyubov Mendeleyeva’da hem dünyevi 

hem de mistik aşkın birleşimini görür. Blok için artık şafak sökmüştür nitekim sonsuz dişiliği 

temsil eden ve mutlak sevginin bir motifi olan “Güzel Kadın” ile tanışmıştır. Şairin ilk dönem 

eserlerini içine alan birinci cildi tamamlayan çalışmalar “Rasputye” başlığı altında toplanmıştır. 

Yol ayrımında olan şair artık eski ideallerden uzaklaşarak göklerdeki mistik arayışını 

yeryüzündeki toplumsal sorunlara indirmiştir. Blok üzerinde artık Solovyov’un etkisinin 

kaybolmuş ve etrafındaki gerçeklerin olduğu gibi kendini gösterdiği dönem başlamıştır. Baskın 

renk olarak kırmızının kullanıldığı eserlerdeki yeni temalar, şehir, fabrika, işçiler ve yoksul 

halktır. Blok böylece yüzünü Rusya’nın girdabına kapıldığı inişli çıkışlı yaşamına ve Rus 

halkının acılarına dönmüştür. 

  



 

125 

5. RUSYA İMGESİ 

Vatan teması, Blok’un eserlerinde işlediği en önemli konulardan biridir. Bulgar 

araştırmacı Ekaterina Daskalova, şair Geo Milev’in (1895-1925) şu dizelerini aktarır: “Blok 

sadece Blok değildir. ‘Blok Rusya'dır!’” ve ekler: “Dönemin sanat kültürü bağlamında merkezi 

figürlerden biri olan Aleksandr Blok, şüphesiz dünyada ve özellikle Slav Edebiyatı üzerinde 

gözle görülür bir iz bıraktı” (Brednikov, 1980, s.8). Bulgar şairin de ifade ettiği gibi, Blok 

sadece sembolizm akımının önde gelen şairi değil, aynı zamanda vatanseverliğiyle Rusya’nın 

da şairidir.  

Edebiyat eleştirmeni Fyodor Stepun: “Blok için Rusya yalnızca coğrafi veya tarihsel bir 

kavram ya da ulusal bir fikir değil, yaşayan bir varlıktır” (Stepun, 2012, s.429) diyerek şairin 

Rusya için yerini belirlerken, Rus şair Nikolay Maksimoviç Minskiy (1855-1937) Blok’un 

Rusya’ya olan sevgisini ve bu sevginin nedenlerini, şu sözlerle ifade eder:  

Blok’un Rusya’ya olan sevgisi, Meryem Ana’ya olan sevgisi kadar ‘aşırı’ ve 

anlaşılmazdır. Ama o, kültürel, aydın Rusya'yı değil, sadece kendiliğinden, 

halkçı Rusya'yı seviyor. Neden? Her şeyden önce, Blok doğası gereği ölüme 

mahkûm bir kurbandı ve kendisi de bir aydın olduğu için aydınları halka feda 

etmekten kendini alamadı. Ve itiraf etmeliyiz ki, daha önce, temaları 

seçerken, doğayı tasvir ederken (Blok, şiirleriyle en iyi manzara 

ressamlarından biridir) her zaman ilkel, basit, çocuksu ve naif olana ilgi 

duymuştur. ‘Etrafta patika yolları açan ve temiz karı kirleten’ felsefe yapan 

kalabalıktan nefret ediyordu. ‘O, yalnızca sessiz olanları anlar. Eğer kendisi 

sözün hizmetçisiyse, bu şiirin sadece bir söz değil, aynı zamanda bir müzik 

olmasındandır. Onun için tek değerli şey müziktir. Halkın ruhu müziktir. 

Aydınlarda ilerleme müzikle olmaz (Minskiy, 2004, s.398) 

Sovyet edebiyat eleştirmeni Sergey Narovçatov, Blok’u burjuvazinin yozlaştırıcı 

yapısından, gündelik ve entelektüel dar kafalılıktan kurtaran şeyin ilk olarak büyük bir sanatçı 

içgüdüsüne sahip olmasına, ikinci olarak da kendisini çevreleyen yaşam biçimindeki 

anormalliği sezerek içinde güzel hayaller ve umutlar uyandıran, özgür düşünce ve duyguları 

harekete geçiren muhteşem Rusya ile ilişkilendirir. Ancak sözünü ettiği Rusya’nın, özerk, 

emperyal, resmi olan değil, şairin yüreğinde taşıdığı Rusya olduğunun altını çizer.” 

(Narovçatov, 1980, s.11) 



 

126 

Blok, vatan imgesini bütün çeşitliliğiyle hemen kavrayamaz. Şairin vatan algısı, çok 

yönlü olmasının yanı sıra çelişkilidir ve yaşamı boyunca değişime uğramıştır. Ama bütün şiirleri 

adanmış bir aşk duygusunu tezahürüdür (Tema rodinı v poezii Aleksandra Bloka, 2025) Andrey 

Belıy, Blok’un vatan sevgisini yansıtan şiirlerine olan hayranlığını farklı bir bakış açısıyla 

yorumlar:  

Blok, garip bir aşkla âşık olduğu vatanımızı hem kutsar hem de lanetler. Bu 

yüzden Blok'un şiirlerini aynı garip sevgiyle seviyorsunuz: kutsama ve 

lanetleme. Blok’un şiirine nasıl üzüleceğimi bilemiyorum; bazen sert 

cümleler kuruyorum. Cümleyi telaffuz ettikten sonra açıkça görüyorum ki bir 

Rus olarak ben bu şiiri seviyormuşum... (Belıy, 2004, s.236). 

Blok’un vatan konusunda kendi ifadesiyle gördüğü saf ve derin anlam şöyledir: 

“Mesleğine inanan bir yazar, bu yazar ne kadar büyük olursa olsun, kendisini memleketiyle 

karşılaştırır, onun hastalıklarından, onun acılarından üzüntü duyar ve onunla çarmıha gerilir” 

(Timofeyev, 1980, s.53). Bu ruh halini taşıyan şairin, 1905 devrimi sonrasında ülkesinin 

geleceğine dair endişeleri iyiden iyiye artar. Blok yaşanacak bir sonraki devrimin ayak seslerini 

en net duyanlar arasındadır. Bu tespitin en açık örneklerinden biri, şairin 1908 de yazdığı “Halk 

ve Aydınlar”, (Narod i intelligentsiya) makalesidir. Blok makalesinde, Rusya için yeni bir savaş 

öngörerek, yaklaşan fırtına öncesi sessizliğe dikkat çeker. Şair bir konudan emindir: “Vatan 

uzun süre hasta kalacak.” Blok hem Rusya’nın önünde yaşanacak  zorlu yılların giderek artan 

sesini öncesinde duymuş hem de kaçınılmaz ölümleri ve dökülecek kanları öngörmüştür 

(Stepun, 2012, s.430). Blok’un kuvvetli önsezisi, “Halk ve Aydınlar” makalesinde, Gogol’ün 

Rusya'yı uçan bir troyka olarak hayal ettiği bölümde şu şekilde ifade edilir:  

Gogol ve birçok Rus yazar, Rusya'yı sessizliğin ve uykunun timsali olarak 

hayal etmeyi severdi; ama bu rüya bitti. Sessizlik yerini şehrin karışık 

uğultusundan farklı olarak uzak ve giderek artan bir gürültüye bıraktı. Aynı 

Gogol, Rusya'yı uçan bir troyka olarak hayal etmişti: “Rusya, nereye 

gidiyorsun bana cevap ver?” Ama cevap yoktur, sadece her geçen yıl daha da 

belirgin bir şekilde duyduğumuz ‘çan’ harikulade bir sesle çalar (Blok, 1923, 

s.92). 

Diğer bir ifadeyle, Rusya’nın gidişatının bilinmezliğine atıfta bulunan şair, artık 

troykadan duyulan sesin giderek yükseldiğini vurgulayarak asıl can alıcı soruyu sorar: “ya 

troyka doğrudan üzerimize uçarsa?”  (Blok, 1923, s.93). 



 

127 

Rüyalarda bile sıra dışısın. 

Elbiselerine dokunmam. 

Uyukluyorum ve uykunun ardında bir sır var, 

Ve o sırrın içinde sen saklısın Rusya  

Ты и во сне необычайна. 

Твоей одежды не коснусь. 

Дремлю — и за дремотой тайна, 

                             И в тайне — ты почиешь, Русь. (Blok, 1927, s.127). 

Blok’un yeni dünya umuduna ve ideallerine darbe vuran 1905 devriminin başarısızlığı, 

sembolizmden yavaş yavaş uzaklaşarak gerçek yaşamla ilgili temalara yönelmesine neden olur. 

Devrim gerçeğinin kanlı yüzünü gören şair, artık sembolizmden uzaklaşmaya başlar ve belirsiz 

imgelerin yerini vatan gibi gerçek yaşamla ilgili temalar alır. Zorlu yıllardan geçen Rusya imajı, 

Blok’un bu dönemde en çok etkisi altında kaldığı konudur. Bu konuda Blok’un Rusya’ya ithaf 

ettiği ilk eser, “Rus” (1906) şiiridir. Blok’un, sembolizmin sisli atmosferinden vatan imgesinin 

şairine dönüştüğünü gösteren şiir, vatanseverlik duyguları ve Rus halkının karakterine duyulan 

hayranlığı ortaya koyan bir çalışmadır. Şairin önceki çalışmalarında ulaşılmaz olan ve “hem 

‘Anne’, hem ‘Eş’, hem de ‘Arkadaş’ olan ‘Kadın’ imgesi şimdi ‘Ebedi Rusya’ imgesine 

dönüşür.” (Aleksandr Blok, 2025) Eserde yer alan mitolojik öğeler hem Rusya’nın kadim 

geçmişini anlatır hem de esere masalsı bir hava katar. Blok’un adeta masalsı bir destan havası 

taşıyan şiirinin ilk dörtlüğünde anlatıcı, Rusya’yı ulaşılmaz bir imgeyle özdeşleştirir. Rusya’yı 

rüyasında bile olağanüstü ve gizemli bir konumda göstererek, onun görkemine vurgu yapar. 

Rusya’yı, idealize edilmiş gizemli atmosferiyle dokunulmaz kutsal bir varlıkla eşleştirme, ona 

karşı duyulan bağlılığın ve saygının bir ifadesidir. Şiirde, neredeyse Meryem Ana gibi 

betimlenen Rusya uykudayken bile kıyafetlerine el sürülemeyecek kadar kutsal, temiz ve 

ulaşılmazdır. 

Rusya nehirlerle  

Ve vahşi doğayla, 

Bataklıklar ve turnalarla, 

Ve bir büyücünün donuk bakışlarıyla çevirili, 

Çeşitli halkların yaşadığı yer 



 

128 

Uçtan uca, vadiden vadiye 

Gece dansları yapıyorlar 

Yanan köylerin ışığı altında 

Büyücüler ve falcıların 

Tarlalardaki tahıllara büyü yapıldığı 

Ve cadıların yollarda yerden yükselen kar tozunun girdabında  

 Şeytanlarla eğlendiği yer. 

Русь, опоясана реками 

И дебрями окружена, 

С болотами и журавлями, 

И с мутным взором колдуна, 

Где разноликие народы 

Из края в край, из дола в дол 

Ведут ночные хороводы 

Под заревом горящих сел. 

Где ведуны с ворожеями 

Чаруют злаки на полях 

И ведьмы тешатся с чертями 

                               В дорожных снеговых столбах (Blok, 1927, s.126). 

Bu dizelerde, nehirlerin, vahşi doğanın, bataklıkların ve turnaların görüntüleri ile 

Rusya’nın doğal güzelliğine, ihtişamına ve geniş topraklarına vurgu yapılır. Öte yandan anlatıcı, 

Rusya’nın geniş topraklarında yaşayan çok uluslu topluluğu ve bunların kültürel geleneklerinin 

farklılığını ve zenginliğini ortaya koyan çeşitli halklardan, gece danslarından ve yakılan 

ateşlerin ışığının etrafa vurduğu köylerden söz eder. Aynı şekilde büyücü, falcı, cadı ve şeytan 

gibi imgeler imgelerle şairin kadim Rusya’ya duyduğu sempatiyi ortaya koyduğu böylece 

ülkesinin köklülüğüne dair bir hatırlatmaya yöneldiği hatta kültürel geçmişin temelini oluşturan 

güçlerle bağlantı kurma amacı taşıdığı söylenebilir. İkinci dörtlüğün son dizesinde geçen 

“Yanan köylerin ışığı altında” ifadesi hem sembolik anlamda bir ritüel olarak halk danslarına 



 

129 

dair bir çağrışımı hem de yaşanmış olan savaşların ve trajedilerin metaforu görevini üstlenir. 

Tartu Üniversitesinin önde gelen akademisyenlerinden Zara Mints ve Yuriy Lotman tarafından 

kaleme alınan: “XIX. Yüzyıl Rus Edebiyatında ‘Doğa Adamı’ ve Blok’ta ‘Çingene Teması’ 

(‘Человек природы’ в русской литературе XIX века и ‘цыганская тема’ у Блока, 1962) 

başlıklı makalede, “1906-1909 yılları arasında Blok’un, ulusal farklılıkları, ataerkil yaşam ile 

modern yaşam arasındaki tarihsel karşıtlıkla ölçülemeyecek kadar önemsiz bulduğunu 

savunurlar. İkili ayrıca, şairin “‘Rus’ şiirinde ‘Yanan köyler’ ifadesiyle farklı halkların yerleşik 

hayata ve devletçiliğe karşı yüzyıllardır süregelen düşmanlıklarının vurguladığını” ileri 

sürerler (Lotman ve Mints, 1964, s.133). 

Şiddetli bir kar fırtınasının  

Çatıya kadar ulaştığı- zavallı bir ev, 

Ve genç bir kız kötü arkadaş için 

Karın altında bıçağını biliyor. 

Böylece- uykumda tanıdım 

Memleketimin yoksulluğunu, 

Ve onun paçavralarından yapılma elbisesi içinde  

Çıplak ruhumu gizliyorum. 

Где буйно заметает вьюга 

До крыши — утлое жилье, 

И девушка на злого друга 

Под снегом точит лезвее. 

Так — я узнал в моей дремоте 

Страны родимой нищету, 

И в лоскутах ее лохмотий 

                               Души скрываю наготу (Blok, 1927, s.127). 

Anlatıcı, beşinci dörtlükte Rusya’nın zorlu doğa koşullarının betimler. Eserde geçen ve 

yoluna çıkan her şeyi örten güçlü kar fırtınası, bir şeyleri gizleme amacını taşır. Yıkıcı doğa 

şartları altında, “Fırtınanın zavallı bir evin çatısına kadar ulaşması” sefalet içinde yaşayan 

halkın kırılgan, savunmasız ve güçsüz olduğunu gösterir. Nitekim yedinci dörtlükte de vatanın 



 

130 

yoksulluğuna dair dizeler yer alır. Ancak, bu dizelerde yoksulluğa dair farkındalık sadece maddi 

anlamda değil, aynı zamanda ahlaki bir çöküşü de çağrıştırır. Kahramanın, ruhunu paçavralar 

olarak adlandırdığı giysilerin altında gizliyor olması, yoksulluğa işaret etmekle beraber, manevi 

çöküşün de bir göstergesi olduğunu anlarız.  

Ey Rusya, sen enginliğinde 

Yaşayan bir ruhu sarstın, 

Ve işte o ruh  

Başlangıçtaki saflığını yitirmedi. 

Uyukluyorum- ve uykunun ardında bir sır var, 

Ve o sırrın içinde uyuyorsun sen, Rusya. 

Rüyamda bile olağanüstüdür o, 

Onun elbiselerine dokunmam. 

Живую душу укачала, 

Русь, на своих просторах ты, 

И вот — она не запятнала 

Первоначальной чистоты. 

Дремлю — и за дремотой тайна, 

И в тайне почивает Русь. 

Она и в снах необычайна, 

                                   Ее одежды не коснусь. (Blok, 1927, s.127-128). 

Anlatıcı doğasında gücü ve gizemi bulduğu Rusya’nın, saflığına, masumiyetine, 

güzelliğine dikkat çekmenin yanı sıra, vatanı canlı bir varlık olarak sembolize ederek, onun 

‘Kutsal Kadın’ imgesini güçlendirir. Şiirde “Ey Rusya, sen enginliğinde /Yaşayan bir ruhu 

sarstın” dizeleriyle başlayan ve “Rüyamda bile olağanüstüdür” şeklinde devam eden son iki 

dörtlük, bu tespitlere güzel bir örnek teşkil eder. Nitekim, Rusya’nın uçsuz bucaksız 

topraklarında yaşayan bir ruhu sarsması, onun büyüklüğüne ve güzelliğine dikkat çekme amacı 

taşır.  Bir “ruh”’a sahip olması, Rusya’nın canlı bir varlık olarak sembolize edildiğinin 

göstergesidir. Vatanın ruhunun “başlangıçtaki saflığını” yitirmemiş olması ise atlattığı tüm 

badirelere rağmen, Rusya’nın saflığını koruduğu ve onurunu kaybetmediği anlamını 



 

131 

vermektedir. Diğer bir ifadeyle Rusya, tarihsel süreçte atlattığı birçok badirelere rağmen 

saflığını ve masumiyetini korumayı başarmıştır.  

Yine o altın yıllarda olduğu gibi 

Aşınmış üç eyer kayışı koşum takımı sallanıyor  

Ve renk renk üç tekerlek dingili 

Dalıp çıkıyor eğri büğrü izlere… 

Опять, как в годы золотые, 

Три стертых треплются шлеи, 

И вязнут спицы расписные 

                           В расхлябанные колеи… (Blok, 1927, s.226). 

Şair, otokrasinin keskin kılıcını elinde tutan iktidara ve ilk devrimin sonuçlarına karşın 

yaşadığı hayal kırıklığının da etkisiyle, ona canlılık veren vatan şiirlerine daha sıkı bir şekilde 

bağlanır. Blok, “1908 yılında Stanislavski'ye yazdığı bir mektupta hayatını ‘Rusya’ temasına 

adadığını söyler: “Sonuçta, burada ya yaşam ya ölüm ya mutluluk ya da yıkım var. Aynı 

mektupta ‘ulusal bilincin canlanmasına’ dair ümidini de dile getirir.” (Kolosova, 1987, s.50-

51). ve ekler: “Bunun en önemli, en hayati, en gerçek soru olduğunu giderek daha net 

anlıyorum. Uzun zamandır, hayatımın başlangıcından beri buna yaklaşıyorum ve 

özlemlerimdeki yolumun bir ok gibi dümdüz olduğunu biliyorum… Tüm sapmalarıma, 

düşüşlerime, şüphelerime, pişmanlıklarıma rağmen gidiyorum.”  (Narovçatov, 1980, s.11). 

Blok, 1908 yılında yazdığı “Rusya” şiiriyle, vatanına karşı bitmeyen sevgisini idealize 

etmeden gerçekçi bir şekilde ele alır. “Rusya” şairin derin vatan sevgisini, Rusya'nın ruhunu, 

aynı zamanda ülkesinin yoksulluğunu ve sıkıntılarını anlatan bir metin olarak dikkat çeker. Şiir 

hem kişisel hem de ulusal bir melankoli taşır hem halkın hem de şairin içsel dünyasında geçen 

değişimleri dile getirir.  

Yakın arkadaşı Andrey Belıy, hatıralarında Blok’un “Rusya” şiiri hakkında şu bilgileri 

verir:  

Blok, Rusya'nın bir devlet, bir millet olmadığını, bir tür lirik büyüklük 

olduğunu söyler. Her zaman insanlarla, Rus köyünün resimleriyle ve Rus 

köylüsünün yaşamıyla ilişkilendirilen Rusya fikri, yalnızca Şahmatovo'da 

ortaya çıkıp güçlenebilirdi. Nitekim bunun bir teyidi ve canlı ifadesi ‘Rusya’ 



 

132 

şiiridir. Blok’un Podsolneçnaya’dan Sahmatovo'ya yolculuğu sırasında 

kaleme almaya başladığı eser, Rusya'nın kaderi, tarihi ve bunun insanları nasıl 

etkilediğine dair düşüncelerinin bir yansımasıdır (Mints ve Lesnevskiy, 1982, 

s.777). 

Okuyucuyu, Rusya'nın güzelliğiyle tanıştıran şair, ülkesinden inanılmaz bir sevgiyle 

bahseder. Şiirin ilk dörtlüğü, geçmiş yılların atmosferini yaratır. Anlatıcı, “Altın yıllar” 

imgesiyle gönderme yaptığı 19.yy. da olduğu gibi, aslında Rusya’da hiçbir şeyin değişmediğini 

vurgular. Son iki dizede geçen, “boyalı tekerlek”, bir bütünün parçası olarak düşüldüğünde, bir 

troykayı sembolize eder. Tekerlekler boyanarak yenilenmiş olsa da yollar yine Çiçikov’un 

zamanında olduğu gibi kötüdür ve “Eğri büğrü izler”, bu yoksulluğun bir diğer yansımasıdır. 

Rusya, zenginliğin korkunç derecedeki yoksullukla bir arada yaşandığı bir ülkedir. Burada 

“Aşınmış üç eyer kayışı koşum” hem yoksulluğa dair bir gönderme hem de özgürlüğün karşıtı 

bir kırbacı temsil ettiği söylenebilir. 

Ve renk renk üç tekerlek dingili 

Dalıp çıkıyor eğri büğrü izlere… 

Rusya, yoksul Rusya! 

Kül rengi köy evlerin senin 

Ve rüzgârın taşıyıp getirdiği türküler 

Gözyaşları gibidir ilk sevgimin.  

Россия, нищая Россия, 

Мне избы серые твои, 

Твои мне песни ветровые,- 

                               Как слезы первые любви! (Blok, 1927, s.227). 

İkinci dörtlükte lirik kahraman, realist bir yaklaşımla ülkesinin içinde bulunduğu maddi 

yoksulluğa dikkat çeker. Ancak, yoksulluk ve beraberinde gelen yozlaşmayı da ifade eden bu 

sözlere karşın kahraman, kül rengi köy evlerine ve rüzgârın getirdiği türkülere olan sevgisini 

dile getirir. Anlatıcının Rusya’nın bu durumunu kınamadığını ortaya koyan bu dizeler, aynı 

zamanda vatan yönelik bir sevgi çağrısı niteliğindedir. Rüzgârın getirdiği türkülerin, “aşkın ilk 

gözyaşları gibi” şeklindeki karşılaştırılması, anlatıcının Rusya’ya karşı bir sevgili gibi özel bir 

yere sahip olduğunun göstergesidir. Bu durum, aynı zamanda Blok’un ilk kez “Güzel Kadın 



 

133 

Hakkında” şiirler dizisinde dile getirdiği sözleri, bu kez bağlamında yinelediğinin bir 

göstergesidir. Nitekim edebiyat araştırmacıları, şairin vatan sevgisi ile ilk aşkı arasında her 

zaman içsel bir bağ taşıdığını, ancak bu bağlantının her şiirlerde açık şekilde görülmediğini 

savunurlar (Pravdina, 1987, s.626). 

Acımak elimden gelmez sana 

 Ve haçımı özenle taşıyorum… 

Git, istediğin büyücüye 

Teslim et haydut güzelliğini! 

Varsın büyülesin seni ve aldatsın 

Yok olmazsın yitip gitmezsin nasıl olsa 

O güzel çizgilerin belki 

Dumanlanır biraz, kaygıyla… 

Тебя жалеть я не умею 

И крест свой бережно несу… 

Какому хочешь чародею 

Отдай разбойную красу! 

Пускай заманит и обманет, - 

Не пропадешь, не сгинешь ты, 

И лишь забота затуманит 

                                Твои прекрасные черты… (Blok, 1927, s.227). 

Üçüncü ve dördüncü bölümlerde lirik kahraman, ülkesine nasıl üzüleceğini bilmediğini 

söyler. Buna karşın ikinci dizede dikkatle taşıdığı haç, inanç noktasında kendisini güvende 

hissetmesi ve zorluklarla başa çıkabileceği gücü kendinde görmesi olarak yorumlanabilir. 

Rusya’nın haydut güzelliğini verse bile, yitip gitmeyeceğini aktaran dizedeki büyücü imgesi, 

ülkeye zarar vermek isteyen kötü niyetli insanlar olarak yorumlanabilir. Bu durumda lirik 

kahraman, üzülme veya acıma yerine taşıdığı haçın verdiği özgüvenle onu kötülerden ve 

aldatmacalardan korumak gerektiği şeklindeki düşüncesini açıklar. Öte yandan lirik kahraman, 

aldatmalara kansa bile, Rusya’nın küllerinden yeniden doğacak güzelliklere ve güce sahip 



 

134 

olduğu fikrine sarsılmaz bir şekilde inanır. Sadece kaygıya neden olabilecek bu durum, birçok 

güzelliklere ve doğal zenginliklere sahip Rusya’yı yok edemeyecektir.  

Olsun! Bir kaygı daha olsun 

Bir gözyaşı kadar daha nehir sesli akacak… 

Hep aynısın sen o'sun yine, ormanların ve tarlalarınla… 

Ve kaşlarına kadar inen nakışlı bir eşarp… 

Ну что ж? Одной заботой боле — 

Одной слезой река шумней 

А ты все та же — лес, да поле, 

                                     Да плат узорный до бровей…  (Blok, 1927, s.227). 

Beşinci dörtlükte, Rusya’ya karşı duyulan hayranlık ve sevgi, doğa imgeleriyle devam 

eder. Rusya’nın coşkun bir nehre benzetilmesi, onun gücüne yapılan bir vurgu niteliğindedir. 

“Bir göz yaşı daha damlamış ne çıkar” dizesi ise, ülkenin kaderine yazılı acı ve kaygılara bir 

yenisi eklense bile, bunlara katlanarak daha da güçleneceği anlamı taşır. Rusya’nın kaygıları, 

çağıltılı nehre düşen bir damla kadar önemsiz ve etkisizdir. Rusya tüm zorluklara ve değişimlere 

rağmen sahip olduğu kaynaklar ve imkanlarla sürekliliğini devam ettirebilecek kudrete sahiptir. 

Rusya’nın gücüne dikkat çeken bu dizeleri, ormanlarıyla, tarlalarıyla birlikte doğal 

güzelliklerinin desenli bir eşarba benzetildiği Rusya imajı takip eder.  

Ve imkânsız bile mümkündür artık 

Sezilmez nasıl akıp gittiği uzun yolların 

Parlayıverdiğinde, uzakta bir yerde 

Atkının altından bir anlık bakışın 

Ve usul bir tasayla çınladığında 

                      Boğuk türküsü arabacının… (Blok, 1908/ 2005). 

И невозможное возможно, 

Дорога долгая легка, 

Когда блеснет в дали дорожной 

Мгновенный взор из-под платка, 



 

135 

Когда звенит тоской острожной 

                            Глухая песня ямщика!.. (Blok, 1927, s.227) 

Şiirin son bölümünde “imkânsız bile mümkündür” dizesiyle, iyimser bir bakış açısıyla 

mucizelere ve tüm engelleri aşabilecek güçlere olan inanç ifade edilir. Aynı iyimser bakışı, 

“uzun bir yolculuğun” nasıl geçtiğini anlamama durumunda da görmek mümkündür. Uzakta bir 

yerde yolu aydınlatacak olan parlayacak bir “bakış”, gücü, umudu ve ilham veren anları temsil 

eder. Arabacının hüzünle çınlayan boğuk türküsü hem hüznü hem de yolun uzunluğunun ve 

zorluğunun anlaşılması adına bir çağrışımdır.  

“Kulikovo Meydanında” (Na Pole Kulikovım,1908) 

Nehir genişti göz alabildiğine. Tembelce ve üzgün akıyor. 

Ve kıyıları yıkıyor. 

Sarı uçurumun zayıf balçığının üstünde 

Bozkırda saman yığınları çürüyor. 

Ah benim Rusyam! Eşim! Acı verecek kadar açık! 

Daha gidecek çok yolumuz var! 

Yolumuz, kadim Tatar iradesinin bir oku gibi  

Göğsümüzü deldi, 

Yolumuz bozkırdan geçiyor, bitmeyen özlemin içinden, 

Senin özleminin içinden, ey Rus! 

Ve ben sınırın ötesindeki gecenin 

Karanlığından bile korkmuyorum. 

Gece gelsin. Hedefimize hızla varacağız, kamp ateşleriyle 

Bozkırı aydınlatacağız. 

Dumanlı yerlerde kutsal bir bayrak parlayacak 

Han'ın çelik kılıcıyla birlikte... 

Ve sonsuz savaş! Huzur sadece hayallerimizde. 

Kan ve tozla… 



 

136 

Bozkır kısrağı uçuyor, uçuyor 

Ve otları ezerek... 

Ve sonu yok! Kilometreler ve dik yokuşlar hızla geçip gidiyor... 

Durdurun! 

Korkmuş bulutlar geliyor, 

Kan içinde gün batımı! 

Kan içinde gün batımı! Kalpten kan akıyor! 

Ağla, yürek, ağla... 

Huzur yok! Bozkır kısrağı 

Dört nala gidiyor! 

7 Haziran 1908. 

Река раскинулась. Течет, грустит лениво 

    И моет берега. 

Над скудной глиной желтого обрыва 

    В степи грустят стога. 

О, Русь моя! Жена моя! До боли 

    Нам ясен долгий путь! 

Наш путь- стрелой татарской древней воли 

    Пронзил нам грудь. 

Наш путь- степной, наш путь- в тоске безбрежной- 

    В твоей тоске, о, Русь! И даже мглы-  

зарубежной Я и зарубежной Я не боюсь. 

Наш путь- степной, наш путь- в тоске безбрежной- 

    В твоей тоске, о, Русь! 

И даже мглы- ночной и зарубежной- 

    Я не боюсь. 



 

137 

Пусть ночь. Домчимся. Озарим кострами 

    Степную даль. 

В степном дыму блеснет святое знамя 

                      И ханской сабли сталь... (Blok, 1927, s.221). 

И вечный бой! Покой нам только снится 

    Сквозь кровь и пыль... 

Летит, летит степная кобылица 

    И мнет ковыль... 

И нет конца! Мелькают версты, кручи... 

    Останови! 

Идут, идут испуганные тучи, 

    Закат в крови! 

Закат в крови! Из сердца кровь струится! 

    Плачь, сердце, плачь... 

Покоя нет! Степная кобылица 

                      Несется вскачь! (Blok, 1927, s.222). 

7 Haziran 1908. 

Blok’un Rusya’nın içinden geçtiği zorlu tarihsel süreçlerde, giderek daha derinden 

halkının duygularıyla iç içe olmaya başladığını ve vatanına karşı ateşli sevgisini gösteren 

çalışmaları arasında en önemli yeri “Kulikovo Meydanında” (Na Pole Kulikovım,1908) adlı 

şiir çalışması alır.  

Birkaç yüzyıl boyunca Rusya’yı köleleştiren Moğol-Tatar hakimiyetine karşı, Prens 

Dmitri Donskoy’un komutasındaki birleşik Rus ordularının elde ettiği ilk zafer olan Kulikovo 

Savaşı (1380), tarihte önemli bir yere sahiptir. Şair, Rusya tarihindeki önemli olaylara dayanan 

eseri hakkındaki bilgileri, eski Rus edebiyat metinlerine, “Zadonşçina”5 anıtına, Kulikovo 

Muharebesi ve Mamay Muharebesi hikayeleri ile tarihi eserlerden elde etmiştir. (Sobennikov, 

 
5 Prens Dmitri Donskoy’un birliklerinin Altın Orda hükümdarı Mamay'ın Moğol-Tatar birliklerine karşı Kulikovo 

Muharebesi'nde elde ettiği zaferin öyküsünün yer aldığı anıt. 



 

138 

2023) Bu önemli tarihi olayı, yeniden canlandıran Nikolay Mihayloviç Karamzin (1766-1826) 

gibi Rusya sevdalısı olan ve ülkesinin tarihine büyük ilgi duyan Blok’ta, çalışmasında 

Rusya’nın tarihi kaderi hakkındaki fikirlerini dile getirir.  

Şiir, birçok edebiyat eleştirmeni tarafından Blok’un vatanseverliğinin parlak bir örneği 

ve çok anlamlı bir sanatsal imge olarak kabul edilir. Eserde, ülkenin geçmişi, bugünü ve 

geleceği ile eski vatan düşüncesi birbirine aşılanmış bir şekildedir. Diğer bir ifadeyle eser: 

“Rusya'nın Rus olduğu, yani bir devlet veya siyasi yapı değil, etnik birlik olduğu yönündeki 

düşünce için lirik bir kalbin açılımıdır” (İlyev, 1991, s.32). Blok notlarında: “Kulikovo 

Muharebesi, Rus tarihinin sembolik olaylarına aittir. Bu tür olayların geri gelmesi 

kaçınılmazdır” der Knepoviç, 1987, s.102). Şairin bu ifadesi, Kulikovo Muharebesi imgesine 

evrensel özellikler kazandırarak, Rus tarihinin diğer dönüm noktalarına uygulanabilirliğini 

ortaya koyar. Sovyet ve Rus edebiyat eleştirmeni Nikolay Nikolayeviç Skatov (1931-2021): 

“Blok’un yolu, Rusya'dan Rusya'ya giden yoldu.” der (İlyev, 1991, s.24).  “Lirik kahramanının 

düşünceleri ve deneyimleri, şairin çağdaşı olan Rus aydınlarının düşünceleri ve deneyimleridir. 

Ama şiir dizisinde ne ‘halk’ kelimesi, ne de halkla ilgili bir tartışma vardır” (İlyev, 1991, s.24) 

der. “Kulikovo Meydanında” (Na pole Kulikovom, 1908) şiiri toplam beş bölümden oluşur ve 

eser tarihsel düzlemde, Rusya’nın geçmişten geleceğine doğru paralel bir çizgide ilerler. Eserin 

genelini incelediğimiz zaman, anlatıcının Rusya'nın geçmişine, bugününe ve geleceğine dair 

bilgi düşünce ve öngörülerine yer verdiğini görürüz. Önce Rusya’nın kadim tarihiyle başlayan 

çalışma, sonrasında tarih prizmasından bugüne dair bir yansımayla ilerler ve anlatıcı son olarak 

eklediği bir katmanla geçmiş ve bugüne dair akıl yürütmeler ışığında geleceğe dair düşüncelerle 

eseri tamamlar (Barkova, 2015). 

Rus sembolizmi üzerine birçok bilimsel çalışmanın yazarı Prof. Dr. Stepan Petroviç İlyev 

(1937-1994), “Sembolik Bir Olay Olarak ‘Kulikovo Savaşı’” başlıklı çalışmasında, “Kulikovo 

Meydanında” şiirini, Blok’un ilk Rus devriminin yenilgisinden sonra ortaya çıkan sosyo-politik 

duruma karşı verdiği vatansever bir tepki olarak görür. Şiir edebiyat araştırmacıları tarafından 

ağırlıklı olarak, Blok’un “halk ve aydınlar arasındaki uçurumun tarihi trajedisi” fikrini taşıdığı 

düşünülür. Ayrıca bu yönüyle eser, “Halk ve Aydınlar” (Narod i intelligentsii, 1908) 

makalesinin temelini oluşturan “Rusya ve Aydınlar” (Rossii i intelligentsii,1908) çalışması 

üzerinden incelenir.  Blok’taki Rusya teması üzerine yapılan yeni bir çalışmada: “Şairin, 1907-

1908’de “Kulikovo Muharebesi” sırasındaki durumun tekrarlandığına inandığı ayrıca 

sırasıyla halk ve aydın düşman kamplarını, Kulikovo Meydanı’ndaki Rus ve Tatar kamplarına 

benzettiği ileri sürülür.” (İlyev, 1991, s.22).  Edebiyat araştırmacısı Vladimir Nikolyaviç Orlov 



 

139 

(1908-1985), Blok’un “Toplu Şiirler”, (Sobraniya stihotvoreniy, 1912) çalışmasının üçüncü 

cildindeki, “Kulikovo Muharebesi” çalışmasının altında yer alan notuna atıfta bulunarak: 

“Blok’un böylece şiirlerinin modern tınısına işaret ettiğini söyler ve ekler: “‘Kulikovo 

Muharebesi’, Blok'un Rusya'nın kaderi üzerinde aynı zamanda halkla aydınlar arasındaki ilişki 

ve yaklaşan devrim hakkındaki düşünce dünyasında önemli bir yer işgal etti” ifadelerine yer 

verir (İlyev, 1991, s.22).  Nitekim, “Halk ve Aydınlar” makalesi, “Kader Şarkısı” (Pesnya sudbı, 

1908) dramasından alıntılar ve sonuç olarak “Kulikovo Muharebesi” örneği üzerinden Blok: 

“Tek bir konu üzerine önce oyun, sonra şiir, sonra da bir makale yazdım” ifadesine yer verir 

(İlyev, 1991, s.22). Rus edebiyat eleştirmeni Konstantin Vasilyeviç Moçulskiy (1892-1948) 

Rusya’nın kaderini kesin olarak belirleyen felaket olaylarının arifesinde yazıldığını söylediği 

çalışmanın, “Tyutçev 'den bu yana Rus edebiyatında gerçekleşen en iyi şey” (Vinçenko, t.y.) 

olarak tanımlar. Blok, 1912’de şiir çalışması hakkındaki notlarında, Tatarlarla yapılan savaşı 

sembolik olarak adlandırdığı bilgisine yer verir. Bu önemli nottan hareketle, “Kulikovo 

Muharebesi” eserinin, Rus tarihinin diğer dönüm noktalarına da uygulanabilir olduğu 

söylenebilir. (Vinçenko, t.y.) 

Hüzünlü bir manzara resmiyle başlayan şiirin ilk bölümü, Rusya tarihinde önemli bir yer 

tutan Moğol-Tatar istilasına ayrılmıştır. İlk bölümde, vatan imgesini somutlaştıran ileri doğru 

koşan bir “bozkır kısrağı” betimlemesi yer alır. Şiirde temel çelişki, barış ve hareket üzerine 

kuruludur (Sobennikov, 2023, s.115). Ayrıca, “bozkır kısrağı” güçlü ve heybetli olmaları 

yönüyle Rusya ile özdeşleştirilir. Öte yandan, “kısrağın hızlı koşması, Rusya’nın durdurulamaz 

hızlı ilerleyişine yönelik bir metafordur. Düşmanlara korku salan ve onlara karşı tozların 

içinden kan rengindeki gün batımına doğru koşan bozkır kısrağı, 19.yy.’da özgürlük mücadelesi 

veren Rusya’nın imajıdır. Uçarak ve bozkırların yaygın bitki örtüsü olan tüy otlarını ezerek 

ilerleyen kısraklar, sonu olmayan yolları ve dik yokuşları aşarlar. Anlatıcı, Rusya’nın sonu 

olmayan savaşına, “Barışın sadece hayallerinde” olduğuna ve onu durdurmaya kimsenin 

gücünün yetmeyeceğine vurgu yapar. Ayrıca şiirde kısrak imgesi yalnızca “özgürlüğü” ve 

“mücadele”’yi simgelemekle kalmaz; aynı zamanda “gecenin hüznü”’nü, “tembelliği” ve 

bozkıra özgü bitmek bilmeyen bir hareketliliği de içine alır (Sobennikov, 2023, s.116). İleri 

gitmenin bedeli acıda olsa Rusya asla hareketsiz kalmayacaktır her zaman ileri hareket 

edecektir. Rusya’nın ilerleyişinde “Yolumuz, kadim Tatar iradesinin bir oku gibi / Göğsümüzü 

deldi” dizeleri 15.yy.ait edebi bir anıt olan Mamay Muharebesi hikayesinde geçer. Burada 

Kulikovo Muharebesi öncesinde Tatar savaşçısı Çelubey ile keşiş Prevest arasındaki düellodan 

ayrıntılı olarak bahsedilir. Anlatıcının, Tatar iradesinin oku olarak işaret ettiği olay Prevest’i 



 

140 

mızrağıyla yaralayan Tatar savaşçısı Çelubey’dir. Düelloda Çelubey savaş meydanında hayatını 

kaybeder ancak yaralı olan keşiş Prevest Rus birliklerinin bulunduğu yere kadar ulaştıktan 

sonra son nefesini verir. Peresvet ile Çelubey arasındaki düello, diğer erken kaynaklarda 

örneğin “Don Muharebesi Üzerine...” adlı eserde doğrulanmasa da efsanevi bir anlatı olarak 

varlığını sürdürmüştür (Voyko, t.y.). 

Anlatıcı, “Dumanlı yerlerde kutsal bir bayrak parlayacak / ve Han'ın kılıcının çeliği...” 

dizeleriyle Rusya’ya gelen Moğol-Tatar birliklerine dikkat çeker ve böylelikle okuyucusunu 

Rusya’nın tarih sahnesine götürür. 

İlk kıtadaki nehrin yavaş akışından, son kıtadaki dörtnala koşan bozkır kısrağına kadar, 

her yeni dizede hareket giderek hız kazanır. Bu noktada edebiyat araştırmacısı Fyodor Stepun, 

şu değerlendirmeyi yapar: “Bu şiir ritmik ustalığın bir mucizesidir. İlk kıtalar yavaş ve 

görkemlidir, her yeni kıtada hızlanır. Blok, kıtayı ünlemlerle kesintiye uğratır ve kendisine 

emanet edilen eşi Rusya'ya, “Biz sadece barışı düşlüyoruz...” (Stepun, 2012, s.430) şeklindeki 

çağrısıyla seslenir. Tatarlarla yapılan savaş ise, karanlık ve aydınlık güçler arasındaki 

mücadelenin metaforudur. (Vniçenko, t.y.).  Anlatıcı, olayları daha iyi betimlemek için doğa 

imgelerinden yararlanır. Uçsuz bucaksız bozkırlar ve ebedi melankoli hali, Rusya’nın 

kaçınılmaz kaderidir. Ancak, bu bölümde ve eserin devamında tekrar eden bozkır, tüy otlarının 

yetiştiği bozkırdan farklıdır. Anlatıcı, kasıtlı olarak çayırlar yerine bozkırı seçer, bu şekilde 

kuzey tarlasının melankolisi, güney bozkırlarının melankolisine yani Rusya’ya akar. İlk 

bölümde hem bağlılık hem de hüzün hakimdir ve lirik kahraman kendi kaderini Rusya'nın 

kaderinden ayırmaz: “Ah, Rusyam! Eşim! Acı verecek kadar açık! Daha gidecek çok yolumuz 

var!..” (Fedotov, 2004, s.539-540). Anlatıcının, lirik kahramanın savaş öncesindeki ruh halini 

yansıttığı bu dizelerdeki hüzün ve melankoli, yüzyıllardır süregelen ölümcül savaşların 

bıraktığı izlerle ilişkilendirilebilir. Ancak bu duyguların asıl kaynağı, her ne kadar Kulikovo 

Muharebesi, Moğol-Tatar boyunduruğuna karşı önemli bir dönüm noktası sayılsa da Rusya’nın 

Altın Orda egemenliğinden tam anlamıyla ancak yüz yıl sonra kurtulmuş olmasıdır (Filippova, 

2020).  

Biz, ikimiz, gece yarısı bozkırdaydık:  

Geriye dönmek, arkaya bakmak yoktu.  

Nepryadva'nın ötesinde kuğular çığlık atıyordu,  

Ve yine, tekrar tekrar bağırıyorlardı... 

Yol üzerinde sihirli, kutsal beyaz taş var. 



 

141 

Nehrin karşısında ise vahşi bir kalabalık. 

Alaylarımızın üzerindeki parlak bayrak  

Bir daha asla dalgalanmayacak. 

Ve başını yere eğerek, 

Bir arkadaşım bana şöyle dedi: “Kılıcını bile,  

Tatarlarla boşuna savaşmamış olmak,  

Ve kutsal bir dava uğruna ölmek için!” 

Ben ne ilk ne de son savaşçıyım. 

Vatan uzun süre hasta olacak. 

Erken vakit ayininde sevgili dostun için 

Dua et nur yüzlü kadın! 

8 Haziran 1908. 

Мы, сам-друг, над степью в полночь стали: 

Не вернуться, не взглянуть назад. 

За Непрядвой лебеди кричали, 

                           И опять, опять они кричат… (Blok, 1927, s.222). 

На пути- горючий белый камень.  

За рекой- поганая орда. 

Светлый стяг над нашими полками 

Не взыграет больше никогда. 

И, к земле склонившись головою, 

Говорит мне друг: "Остри свой меч, 

Чтоб недаром биться с татарвою, 

За святое дело мертвым лечь!” 

Я- не первый воин, не последний, 

Долго будет родина больна. 



 

142 

Помяни ж за раннею обедней 

                              Мила друга, светлая жена! (Blok, 1927, s.223). 

7 июня 1908. 

İkinci ve üçüncü bölümlerde, Rus alayları ve Tatar ordusundan oluşan iki kamp bir nehirle 

(Nepryadva Nehri'nin Don ile birleştiği yer) ile ayrılmıştır. Bir önceki bölümde olduğu gibi, 

bozkırdaki lirik kahraman dostlarıyla birliktedir. Gece yarısı olması, gün batımı ile gün doğumu 

arasındaki zifiri karanlığın ortaya çıkardığı belirsizlik durumuna işarettir. Nepryadva Nehri 

üzerinde çığlık atan “kuğular”, Hıristiyanlıkta saflığı, merhameti temsil eder ve Meryem 

Ana'nın sembolüdür (Slovar simvolov lebed, 2020). Bu şekilde “kuğuların çığlık atması” vatan 

savunması için bir yardım çağrısıdır.  Devamında geçen “Yol üzerinde sihirli, kutsal beyaz taş 

var” dizesinde, Slav mitolojisinde evrenin ilk katı madde olarak bilinen “Alatır” taşına 

gönderme yapılır. Bu taş, dünyanın başlangıç noktası ve merkezi olarak görülmesinin yanı sıra, 

yaratıcı gücü ve ölümsüzlüğü de simgeler (İvanova, 2013).  Bazı kaynaklara göre taş yanmakta 

ama tamamen yok olmamaktadır. Bu durum gerçek anlamda bir yanmadan ziyade, taşın içinde 

yoğun miktarda bir enerji barındırdığı şeklinde yorumlanır (Mizin, 2008). Rus halk 

hikayelerinde yer alan bu özel taş, vatan savunucularının hayatları pahasına Tatarların 

akınlarına karşı durmalarını ve zafere ulaşmak için gösterdikleri kararlı, güçlü duruşu 

simgelediği şeklinde yorumlanabilir. Şiirde yer alan “Nehrin karşısında vahşi bir kalabalık var” 

dizesinde geçen “poganıy” sözcüğü, günümüzdeki olumsuz anlamlarının aksine, burada daha 

çok “yabani” ya da “uygar olmayan” anlamında kullanılmıştır. Anlatıcı, savaşta ölmeyi kutsal 

bir dava uğruna ölmekle eşit görür ve kendi kaderiyle vatanın kaderini bir tutar. Bu sayede 

düşmana karşı verilen savaşa kutsiyet addederek, inanç noktasındaki bağlayıcı yöne vurgu 

yapılır. “Ben ne ilk ne de son savaşçıyım” dizesi, tarihsel süreçte, lirik kahramanın kendisinden 

sonra da devam edecek mücadelelerin kaçınılmazlığını ortaya koyar. Bu sözler aynı zamanda 

vatan uğruna ölmeyi göze alacak olan vatanseverlerin varlığına duyulan inancı da yansıtır. 

Anlatıcı, kişileştirme sanatına başvurarak vatanın yaşadığı acılar nedeniyle hasta düştüğünü 

ifade eder. Hastalık durumunun uzun süre devam etmesi, ülkenin acılarla dolu kaderinin devam 

edeceğinin ve yakın zamanda iyileşme olasılığının olmadığının bir göstergesidir. Bir kehanet 

olarak kabul edilebilecek olan bu dize, aynı zamanda Rusya’nın bir kez düşmana galip gelmekle 

istediği huzuru elde edemeyeceği ve daha çok savaşlara gebe olduğu düşüncesini taşır. Rusların 

Kulikovo Muharebesi’ndeki zaferlerinden kısa bir süre sonra, 1382’de Toktamış’ın 

Moskova’ya saldırıp şehri harap etmesi, bu durumu doğrular niteliktedir (Uluoğlu, 2010, 

s.143). Eserin kahramanı, “Erken ayin sırasında hatırlama” ifadesiyle, savaşta yaşamını 



 

143 

yitirenlerin anılmasını ve bunun erken saatlerde düzenlenen ayinle, dualar eşliğinde yapılmasını 

ister. Bazı edebiyat araştırmacılarına göre, “eserin birinci ve ikinci bölümlerinde, ne geçmiş 

(tarihsel), ne de gelecekteki (hayali) savaş, lirik deneyimin konusu haline gelir. Ancak tarihi 

olayın üzerinden 500 yıldan fazla zaman geçmesine rağmen, gelecekteki savaşın yeri hala aynı 

‘Kulikovo Muharebesi’ meydanıdır. Dolayısıyla, Blok'un bu olayı ‘Kulikovo Meydanında’ 

adlandırmasının tartışmalı olduğu görüşü ileri sürülür” (İlyev, 1991, s.24). 

Mamay'ın sürüsüyle birlikte çöktüğü gece 

 Bozkırlar ve köprüler, 

Sen ve ben karanlık bir alandaydık,- 

 Biliyor muydun? 

Karanlık ve uğursuz Don'un önünde, 

 Gece tarlalarının ortasında, 

Sesini peygamberlik eden kalbimle duydum 

Kuğuların çığlıklarında. 

Gece yarısından itibaren prenslik ordusu bir bulut gibi yükseldi, 

Ve uzaktan, uzaktan üzengiye çarparak. 

Anne ağlıyordu. 

Ve gece kuşları daireler çizerek 

Uzaklarda uçuştu. 

Ve Rusya'nın üzerinde sessiz şimşek 

Prensi koruyordu. 

Kartallar Tatar kampının üzerinde çığlık atıyor 

Felaketle tehdit eden, 

Ve Nepryadva sisle örtülmüştü, 

Tıpkı başörtülü bir prenses gibi. 

Ve uyuyan Nepryadva'nın üzerindeki sisle birlikte, 

Doğrudan bana doğru, 



 

144 

Giysilerinle ışık saçarak indin, 

Atı ürkütmeden. 

Gümüş dalgalar arkadaşıma parladı 

Çelik bir kılıcın üzerinde 

Tozlu zincir zırhı yeniledi 

Omzumdaki. 

Ve sabahleyin, kara bir bulut gibi, 

Kalabalık hareket ettiğinde, 

Mucizevi yüzün kalkanının içindeydi 

Ve sonsuza dek parladı. 

В ночь, когда Мамай залег с ордою 

Степи и мосты, 

В темном поле были мы с Тобою, — 

Разве знала Ты? 

Перед Доном темным и зловещим, 

Средь ночных полей, 

Слышал я Твой голос сердцем вещим 

В криках лебедей. 

С полуночи тучей возносилась 

 Княжеская рать, 

 И вдали, вдали о стремя билась. 

 Голосила мать. 

И, чертя круги, ночные птицы 

    Реяли вдали. 

А над Русью тихие зарницы 

    Князя стерегли. 



 

145 

Орлий клёкот над татарским станом 

    Угрожал бедой, 

А Непрядва убралась туманом, 

    Что княжна фатой. 

И с туманом над Непрядвой спящей, 

    Прямо на меня 

Ты сошла, в одежде свет струящей, 

    Не спугнув коня. 

Серебром волны блеснула другу 

    На стальном мече, 

Освежила пыльную кольчугу 

    На моем плече. 

И когда, наутро, тучей черной 

    Двинулась орда, 

Был в щите Твой лик нерукотворный 

                             Светел навсегда. (Blok, 1927, s. 223-224). 

4 июня 1908. 

Anlatıcı, eserin üçüncü bölümünde, bir önceki bölümde adı geçen Moğol komutan 

Mamay ile Don Nehri kıyısında gerçekleşen Kulikovo Muharebesinin hazırlıklarına değinir. 

Komutanın “Mamay’ın sürüsüyle birlikte çökmesi” ifadesi, çatışmanın yaklaştığını ve 

beraberinde duyulan gergin bekleyişi yansıtır. Öte yandan, Mamay’ın ordusu için kullanılan 

“sürü” sözcüğü, Rusların Tatar istilası ve boyunduruğu altında kaldıkları dönemlerden itibaren, 

Tatarlara bakış açısının olumsuzluğunu açıkça ortaya koyar. Tüm esere nüfuz eden nehrin 

görüntüsü, bir yolun veya bir sınırın simgesi olarak, bu bölümde de karşımıza çıkar. Karşı 

konulmaz bir kaderin resminin verildiği bu bölümde, umutsuzluk duygusunun hâkim olduğu 

söylenebilir. Öte yandan, “karanlık ve uğursuz Don” ve “Gecenin ortasında tarlalarda” 

dizelerindeki karanlık alanlar, bilinmezliği simgeler. Kahramanın doğayla, kuğularla ve iç sesle 

kurduğu mistik bağ, esere öngörü anlamı kazandırır. Anlatıcı, isim vermeden Rusya’nın 

zaferinin sembolü olan gizli bir kahramanın varlığından bahseder. İlk dörtlükten itibaren 



 

146 

anlatıcı, isim vermeden tarihsel arka planda: “Sen ve ben karanlık alandaydık” dizesinden 

başlayarak “sesini duydum kuğuların çığlıklarında” şeklinde devam eden bölümde, zaferin 

sembolü olarak “Meryem Ana” görüntüsüne yer verir.  Rus topraklarının koruyucusu olarak, 

peçeli bir prensese benzetilen ve ışık saçan kıyafetler içinde Nepryadva’yı sislerden arındıran; 

diğer bir ifadeyle Rus halkını, Tatar-Moğol boyunduruğundan tamamen kurtulma umudunu 

güçlendiren gizli kahramanın “Meryem Ana” olduğu anlaşılır. Anlatıcı, “Meryem Ana” 

sembolü aracılığıyla kutsal ışığın askerlere ilham verdiğini ve bu ışığın, karanlığı yenme 

inancını pekiştirdiğini vurgular. Kulikovo Muharebesi sırasında, askerleri manevi olarak 

güçlendirmek amacıyla kiliseden savaş alanına getirilen “Meryem Ana ikonu” ile çatışmanın, 

“Meryem Ana”’nın doğuşu olarak kabul edilen 8 Eylül’e denk gelmesi bu bağlamda dikkat 

çekicidir. Aynı zamanda bazı Rus askerlerinin, muharebe meydanında “Meryem Ana”’yı 

gördüklerine dair çeşitli efsaneler, günümüze dek aktarılmaya devam etmektedir (Sobennikov, 

2023, s.113). 

Eserde, karanlık ve aydınlık zıtlığı üzerinden iyi ile kötü, savaş ile barış arasındaki 

karşıtlık ön plana çıkarılır: “Karanlık ve uğursuz Don'un önünde”, “gece kuşları”, “kara bir 

bulut gibi hareket eden kalabalık” dizelerinde geçen, gece ve karanlık sembolleriyle felakete ve 

savaşa atıf yapılırken, “Ve sonsuza dek parlayan” ve “Işık saçan kıyafetler” ile aydınlığa ve 

barışa vurgu yapılır. Anlatıcı, “Rusya’nın üzerinde çakan sessiz şimşekler” dizesiyle gelecekte 

Rusya’da meydana gelebilecek fırtınalara ve yıkımlara dair önsezisini ortaya koyar. Prensin 

korunması, ilahi bir himayenin varlığının simgesidir. Pek çok kültürün mitolojisinde kartal, 

tanrıların ya da onların habercilerinin sembolü olmasının yanı sıra, kudreti ve ilahi iradeyi 

temsil eder (Mifologiçeskaya entsiklopediya orel, t.y.). Kartalın, “Tatar kampının üzerinde 

çığlık atması”, Tatar istilasıyla ilişkili tehlikeyi haber verme anlamı taşır. “Nepryadva Nehri 

sisle örtülmüştü / Tıpkı peçeli bir prenses gibi” dizelerinde, Nepryadva Nehri’ne kutsal ve 

gizemli bir anlam atfedilir. Sis imgesi, edebiyatta genellikle belirsizliğin ve gizemin simgesi 

olarak karşımıza çıkar (Naumenko, 2005). Rusça diline İbraniceden geçen “Peçe” (Fata) yüzü 

gizlemek için kullanılır (Kolibaba, 2016). Bu bağlamda nehrin tıpkı peçeli bir prenses gibi 

“sisle kaplı” olması, gizemli bir ışık altında gizlenmiş mistik veya kutsal bir nehir imgesi 

kazanır.  

Bir sonraki dörtlükte, mistik güçlere sahip gizemli bir kadının ışıklar içinde inmesinden 

söz edilir. Kutsal bir ışık olarak yansıyan bu figür, tanrıça gibi görkemli bir izlenim yaratır. 

Kalkanın içinde görünen “nurlu yüz”, ilahi gücün simgesidir. Sonsuza dek parlayan bu mistik 



 

147 

güç, kahramanın giriştiği mücadelede yanında olan ilahi gücün sembolüdür. Diğer bir ifadeyle, 

kahraman yüce bir gücün desteğini arkasında hissederek kötülere karşı mücadele eder.  

Ve ben, asırlık melankoliyle, 

Ay'ın altında bir kurt gibi,  

Kendimle ne yapacağımı bilmiyorum 

Senin peşinden nereye uçmalıyım! 

Savaşın uğultusunu dinliyorum 

Ve Tatarların trompet seslerini,  

Rusya'nın çok yukarısında görüyorum  

Geniş ve sessiz bir ateş 

Güçlü melankoli tarafından kucaklanmış, 

Beyaz bir atın üzerinde hızlıca dolaşıyorum... 

Özgür bulutlar buluşuyor 

Gecenin puslu yüksekliklerinde. 

Parlak düşünceler yükseliyor 

Parçalanmış kalbimde, 

Ve parlak düşünceler düşüyor, 

Karanlık ateşle yakılmış... 

“Görün, benim harikulade mucizem! 

Bana parlak olmayı öğret! 

Atın yelesi dalgalanıyor... 

Rüzgârın ardından kılıçlar sesleniyor…” 

31 Temmuz 1908. 

И я с вековою тоскою, 

Как волк под ущербной луной, 

Не знаю, что делать с собою, 



 

148 

Куда мне лететь за тобой! 

Я слушаю рокоты сечи 

И трубные крики татар, 

Я вижу над Русью далече 

Широкий и тихий пожар. 

Объятый тоскою могучей, 

Я рыщу на белом коне... 

Встречаются вольные тучи 

Во мглистой ночной вышине. 

Вздымаются светлые мысли 

В растерзанном сердце моем, 

И падают светлые мысли, 

Сожженные темным огнем... 

“Явись, мое дивное диво! 

Быть светлым меня научи!” 

Вздымается конская грива... 

                              За ветром взывают мечи... (Blok, 1927, s.225). 

31 июля 1908. 

Dördüncü ve beşinci bölümde yer alan şiirlerin ilk dörtlükleri, “Yine asırlık bir 

melankoliyle / Yine Kulikovo Meydanının üzerinde” dizeleriyle başlar.  Burada geçen “yine” 

sözcüğü, tarihin kendini tekrar etmesine, yani tekerrürüne gönderme yapar. Dördüncü bölümün 

üçüncü dörtlüğünde anlatıcı, kendini ayın altındaki bir kurtla özdeşleştirir ve Rusya için ne 

yapması gerektiğini bilemez bir haldedir. Rusya üzerinde yakın gelecekte ortaya çıkacak olan 

geniş ve sessiz ateş, devrim ateşine yönelik bir göndermedir. Özellikle uzakta olan ateşin geniş 

ve sessiz olması, devrimin yarattığı büyük kaygı durumu olarak düşünülebilir. Son bölümlerde, 

Rusya’nın içinde bulunduğu durum, tarihi geçmişiyle ilişkilendirilerek aktarılır. Anlatıcı, savaşı 

arzu etmese de kimi zaman bunun kaçınılmaz bir zorunluluk olduğunu belirtir. Nitekim beşinci 

dörtlükte yer alan “Beyaz bir atın üzerinde hızlıca dolaşıyorum...” dizesi, Rusya’nın yeniden 



 

149 

bir zafer kazanacağına dair bir işaret olarak sunulur ve bu imge, bir Rus kahramanını ya da Aziz 

Yorgi’yi simgeliyor olabilir (Liroçka, 2007). Her ne kadar gece ve pus, Rus halkının karşılaştığı 

bilinmeyeni simgelese de özgür bulutlar üzerinde gelecek olan “beyaz at” zaferin ve aydınlık 

günlerin işaretidir. Zihinsel ikilemler arasında gidip gelen kahramanın, “Karanlık ateşle 

yanan...” dizesinden yola çıkarak, yüksek idealin varlığından şüphe duyduğu söylenebilir. 

Parlak düşünceler, onun yüksek ideale seslenmesinin sebeplerinden biridir: “Ortaya çık, benim 

muhteşem mucizem! Bana parlak olmayı öğret!”. Burada belirtilen “parlak olma” durumu, 

kişinin saf ve bozulmamış bir ruhsal yeteneğe sahip olduğunu, kötü niteliklerinde arınmış temiz 

bir bilince sahip olduğunu gösterir.  

Ve yaklaşan gün, karşı konulmaz sıkıntıların 

Karanlığına bürünmüştü. 

VL. Solovyov. 

И мглою бед неотразимых 

Грядущий день заволокло. 

Вл. Соловьев (Blok, 1927, s.226). 

Şiir dizisinin son kısmı olan beşinci bölüm, Solovyov’un 1900’de yazdığı “Ejderha” 

(Drakon) şiirinden iki dizeyle başlar:  

Yine Kulikovo Meydanı üzerinde 

Sis yükseldi ve dağıldı, 

Ve sanki sert bir bulutla, 

Gelecek günü örttü. 

Aşılmaz sessizliğin ardında, 

Yayılan sisin ardında 

Harika savaşın gök gürültüsü duyulmuyor, 

Savaşın şimşeği görünmüyor. 

Ama seni tanıyorum, başlangıcı 

Yüksek ve asi günlerin! 

Düşman kampının üzerinde, eskiden olduğu gibi, 



 

150 

Ve kuğuların sıçraması ve trompetleri. 

Kalp huzur içinde yaşayamaz, 

Bulutların toplanmasına şaşmamalı. 

Zırh ağır, bir savaştan önce olduğu gibi. 

Şimdi saatin geldi. - Dua et! 

23 Aralık 1908 

Опять над полем Куликовым 

Взошла и расточилась мгла, 

И, словно облаком суровым, 

Грядущий день заволокла. 

За тишиною непробудной, 

За разливающейся мглой 

Не слышно грома битвы чудной, 

Не видно молньи боевой. 

Но узнаю тебя, начало 

Высоких и мятежных дней! 

Над вражьим станом, как бывало, 

И плеск и трубы лебедей. 

Не может сердце жить покоем, 

Недаром тучи собрались. 

Доспех тяжел, как перед боем. 

                               Теперь твой час настал.- Молись! (Blok, 1927, s.226). 

23 декабря 1908 

Solovyov’un, anlatıcının ruh ve düşünce dünyasıyla birbirine paralel doğrultuda ilerleyen 

dizelerini, Kulikovo Meydanı üzerinde beliren, şiddetli bir bulut ve beraberinde gelen karanlık 

takip eder.  Kulikovo Meydanı’nda, düşmanın karşısında artık “prensin ordusu” değil, sadece 

lirik kahramanın kendisi vardır. Rusya’nın güncel durumu, yeniden karanlıklara karşı savaş 



 

151 

verdiği eski yılları anımsatmaktadır. Kahramanın beklentisi, geçmiş zamanda ilahi gücün 

atalarına verdiği desteğin yeniden gerçekleşmesi ve düşmana karşı verilen mücadelede 

Rusya’yı zafere ulaştırmasıdır. Rus edebiyat araştırmacıları: “Blok'un Kulikovo Meydanında 

yaptığı çağrıyı, onun sanatsal ve sembolik yorumunu hazırlayan folklora, edebi kaynaklara ve 

geleneklere dayandığını, bunun yanı sıra şairin şiir çalışmasının yalnızca ayinsel alıntıları 

özümsemekle kalmadığını aynı zamanda doğrudan dua durumunu yeniden ürettiğini ve ‘Dua 

edin!’ emriyle bittiğini.” ifade ederler (Zaharçenko, 2013). 

Blok’un bir diğer öne çıkan vatan şiiri “Benim Rus’um, hayatım, birlikte acı çekelim mi? 

(Rus moya, jizn moya, vmeste lı nam mayatsya? 1910) adlı şiiridir. Eser sadece fonetik değil 

aynı zamanda düşünce açısından da “Kulikovo Meydanında” şiir dizisiyle ortak bir noktadan 

hareket eder. Devrimci hareketin devam ettiği yıllara denk gelen şiir, “Kulikovo Meydanında” 

olduğu gibi Rusya’nın geleceğine karşı duyulan endişenin bir yansımasıdır. Şair halkın içinde 

bulunduğu kötü şartlar ve ülkenin geleceğin yönelik kaygısını eserine işler. Gümüş Çağı'nın en 

önemli ve en otoriter isimlerinden biri olarak kabul edilen sembolist şair Vyaç. İvanov, Blok’un 

Rusya hakkındaki şiirlerini içeren “Gece Saatleri” (Noçnıe çası, 1911) adlı dördüncü şiir 

koleksiyonu hakkında yazdığı makalesinde: 

Şairin ruhuna ülkesinin kaderi hakkında kasvetli bir şüphe yerleşir ve şimdi 

manevi bakışıyla Moğol kuvvetlerinin yaklaşan saldırısını görür. Kulikovo 

Meydanı bir kez daha kendini tekrarlamalı. Savaş alanında bir kez daha en 

içteki tapınaklarımızı karanlık ve çok sayıda Asyalı orduya karşı korumalıyız. 

Fakat ruhun kanatları kırılmıştır. Ancak bu deneyimler ne kadar acı verici 

olursa olsun, daha önceki umutsuzlukların aksine, bize göründüğü gibi 

sağlıklı bir filizi içlerinde taşıyorlar açıklamasını yapar. (Vyaçestlav, 2004, 

s.187-188). 

Vyaçeslav İvanov’unda belirttiği üzere, vatan sevdalısı bir şair olan Blok, “Benim 

Rus’um, hayatım, birlikte acı çekelim mi?” şiiriyle aslında Rus halkının ulusal kurtuluş hareketi 

için bir tohum ektiğini ve bu tohumun yeşermesi gerektiğini söyler. 

Benim Rusyam, hayatım yaşam kaynağım, birlikte acı çekelim mi? 

Çar, Sibirya, Yermak ve hapishane! 

Eh, ayrılmanın, tövbe etmenin zamanı gelmedi mi... 

 Karanlığın özgür bir kalp için ne ifade ediyor? 



 

152 

Русь моя, жизнь моя, вместе ль нам маяться? 

Царь, да Сибирь, да Ермак, да тюрьма! 

Эх, не пора ль разлучиться, раскаяться… 

                        Вольному сердцу на что твоя тьма? (Blok, 1927, s.229). 

Eserde anlatıcı, karanlık ve zor kaderi olan Rusya ile ayrılmaz bağını gözler önüne serer. 

İlk dörtlükte eyer alan: “Benim Rus’um, hayatım birlikte acı çekelim mi? dizesi, ülkesini 

sahiplenmiş gerçek bir vatan sevdalısının huzursuz ruh halini hissetmemizi sağlar. Rusya aşığı 

bir kalpten dökülebilecek bu sözleri, Rusya’nın kaderini yansıtan, isimler takip eder: “Çar, 

Sibirya, Yermak ve hapishane.”  Bu isimler arasında ulusal bir kahraman olarak kabul gören, 

Çar İvan Groznıy döneminde, Rusya adına Sibirya’nın fatihi ve Ortodoksluğun Sibirya’da 

yayılmasında önemli rol alan Kazak atamanı Yermak Timofeyeviç, (Solodkin, t.y.). olumlu bir 

figür olarak yer alırken, Çar, Sibirya, hapishane ise Rusya için karanlığı ve zulmü temsil eder. 

Ülkesinin bu karanlık yönlerinden şikayetçi olan anlatıcı, “Eh, ayrılmanın, tövbe etmenin 

zamanı gelmedi mi...” dizesiyle karanlık ülkeden çıkıp başka bir vatanda yaşamayı, tövbe 

ederek terk etmeyi ifade eder. Bu dizeler bir bakıma şairin 1909 baharında İtalya'ya 

hareketinden hemen önce, Rusya'nın devlet ve toplumsal yapısını reddetmesini yansıtır. Blok 

Annesine yazdığı 1909 tarihli mektupta: “Bu, iğrenç, pis, aptal ve kanlı vatanımın köşelerinden 

biridir; yarın, şükürler olsun Tanrım, terk ediyorum. Rusya'da ya hiç yaşamayacaksın ya sarhoş 

bardağına tüküreceksin ya da kendini aşağılanmaktan soyutlayacaksın” ifadelerine yer verir. 

(Litvin, 2017). 

Bunu biliyor muydunuz? Yoksa Tanrı'ya mı inandınız?  

Şarkılarınızdan neler duyacaksın? 

Çud biraz sihir yaptı ve Merya ölçtü 

Kapıları, yolları ve kilometre taşlarını… 

Знала ли что? Или в бога ты верила? 

Что’ там услышишь из песен твоих? 

Чудь начудила, да Меря намерила 

                                   Гатей, дорог да столбов верстовых… (Blok, 1927, s.229). 

İkinci dörtlükte anlatıcı, Rus halkının toponomisinde, folklorunda ve etnogenezisi 

üzerinde derin bir iz bırakan, Kuzey Rusya’nın gizemli sakinleri Çud ve Merya kabilelerinin 



 

153 

isimlerini verir. Volga bölgesinde yaşayan eski Fin-Ugor kabileleri olan bu kabilelerden “Çud” 

ismiyle ilgili pek çok tarihi bilgi ve efsane vardır. Tarihte “Çud” olarak bilinen halk hakkındaki 

bilgilerin en çok bilineni, Slavların bu kabilelerin dillerini tuhaf ve sıra dışı bulduğu yönündedir. 

Hem “Çud” hem de “Merya” kabilelerinin dilleri Slavlar için anlaşılmazdır.  Buna karşın “Çud” 

ve “Merya” kabileleri, eski Rus tarihi mozaiğinin önemli parçalarıdır (Novik, 2018). 

Nehirler boyunca tekneleri ve şehirleri kestiniz,  

Ama Konstantinopolis kutsallarına ulaşamadınız... 

Şahinleri, kuğuları bozkırlara saldın – 

Bozkırdan siyah bir sis çıktı... 

    Лодки да грады по рекам рубила ты, 

Но до Царьградских святынь не дошла… 

Соколов, лебедей в степь распустила ты — 

Кинулась и’з степи черная мгла… (Blok, 1927, s.229). 

Üçüncü dörtlükte yer alan, “Ama Konstantinopolis kutsallarına ulaşamadınız...” dizesi, 

Kiev Prensi Oleg’in, 907 yılında Konstantinopolis’e gerçekleştirdiği seferin hikâyesini akıllara 

getirir. Rus kronikleri (yıllıkları) dışında, Bizans veya başka hiçbir kaynakta söz edilmeyen bu 

seferde, Konstantinopolis’in kapılarına dayanan Prens Oleg, imzaladığı barış anlaşması 

sonrasında Kiev’e doğru yönelmiştir (Rıbakov, t.y.). “Bozkırdan çıkan siyah sis”, 

Konstantinopolis’i almadan bozkırlara yönelen Prens Oleg ve ordusunun kara bir sis gibi 

görüntüsünü sembolize etmesi mümkündür. 

İgor Alayı Destanı: 

Eski zamanlardaki savaşları anlatan şarkılar söylerlerdi hatırlarsınız. 

Sonra on şahin bir kuğu sürüsüne doğru uçuruldu; 

Şarkı ilk önce şahini en uzağa uçan kişiye söylenirdi: 

İhtiyar Yaroslav’a mı, yoksa cesur Mstislav’a mı, 

Rededya’yı kasoj alayları önünde mağlup edene, 

Kızıl Romalı Svyatoslaviç’e  

Boyan, ey kardeşler, on şahinin kuğu sürüsüne girmesine izin vermedi! 



 

154 

Вам памятно, как пели о бранях первых времен. 

Тогда пускались десять соколов на стадо лебедей; 

Чей сокол долетал -того и песнь прежде пелась: 

Старому ли Ярославу, храброму ли Мстиславу, 

Сразившему Редедю перед полками касожскими, 

Красному ли Роману Святославичу. 

Боян же, братия, не десять соколов на стадо лебедей пускал! 

Bir sonraki dizede geçen “Şahinleri, kuğuları bozkırlara saldın” ifadesinin bir benzerine 

kadim Rus edebiyatının en önemli örneklerinden biri olarak kabul edilen ve 12.yüzyıla ait 

olduğu düşünülen “İgor Alayı Destanı”’nda (Slovo o polku İgoreve): “Şarkı ilk önce şahini en 

uzağa uçan kişiye söylenirdi” ve “Boyan, ey kardeşler, on şahinin kuğu sürüsüne girmesine izin 

vermedi!” dizelerinde rastlarız. Aslında “Şahin” ve “Kuğu” gibi hayvan isimlerinin hepsi 

Kadim Kıpçak-Poloves ve Oğuz kahramanlık destanlarında da hatırlanmaktadır. Bu noktada 

Sovyet ve Rus edebiyat eleştirmeni Dmitriy Lihaçov (1906-1999): “Destanın yazarını araştırıp 

öğrenmenin gereksiz olduğunu” ileri sürer (Khalafova, 2017). Lihaçov’un, destanın Türkçeden 

çevrildiği iddialarını kuvvetlendiren bu ifadesi, eserin yazarını incelemenin gerekliliğinden 

ziyade destanın yaratıcısının dünya görüşünü ve dönemini anlamanın daha önemli olduğunu 

vurgulamak içindir. Bazı Türkoloji araştırmacıları, destanda ‘Şan kızı’ eseri ile benzerlikleri 

olduğunu ve çok sayıda Türk kelimesinin ilk manasında kullanıldığı görüşünü savunurlar 

Nitekim, “İgor Alayı Destanı” hem Moğol dönemi öncesi Türkçe kelimeleri hem de Türk 

folklor unsurlarını içinde barındırmaktadır (Khalafova, 2017).  Burada anlatıcının “İgor Alayı 

Destanı” ile benzer dizelere yer vermesini, tarihi12.yüzyıla kadar uzanan eski Rus prensliğinin 

cesur savaşçılarının dünyasını, okuyucusuna aktarmak istemesiyle açıklanabilir. Aynı zamanda 

Rus prenslerinin birlik olarak güçlü olabileceklerini fikrini, vatansever olma temelinde işleyen 

“İgor Alayı Destanı”, anlatıcının şiirde okuyucusuna aşılamak istediği düşünceyle de örtüşür. 

Bir anlamda anlatıcı, tarihin itici gücünü kullanarak ülkesine güçlü olması gerektiği telkininde 

bulunur ve öte yandan düşmanlarına gözdağı vermek ister. 

Karadeniz'in ötesinde, Beyaz Deniz'in ötesinde 

Siyah gecelerde ve beyaz günlerde 

Uyuşmuş yüz vahşi görünüyor, 



 

155 

Tatar gözleri ateş saçıyor... 

За море Черное, за море Белое,  

В черные ночи и белые дни  

Дико глядится лицо онемелое,  

                          Очи татарские мечут огни! (Blok, 1927, s.229). 

Şiirin dördüncü dörtlüğü, Rusya’nın düşmanlarının çokluğuna vurgu yaparcasına geniş 

bir coğrafi alana işaret eder.  Karadeniz’den Beyaz Deniz’e uzanan bu büyük alan içine alan 

düşman kampı, bir tehdit olarak verilir. Öte yandan Rusya’nın düşmanlarının gözleri: “Tatar 

gözleri gibi ateş saçıyor”. Anlatıcı, bir zamanlar Rusya’nın en büyük düşmanı olan Tatarları, 

günümüzde Doğu’dan Batı’ya uzanan geniş bir coğrafyada karşı karşıya olunan düşmanlar 

arasında bir benzerlik kurar. Bu yeni tehditler de Tatarlar gibi tehlikeli ve yıkıcı olarak tasvir 

edilir. Anlatıcı, bu yüzleri duygusuz, vahşi ve tehditkâr niteliklerle tanımlar. 

İlk eserlerinde mistisizm, insanın iç dünyası, “Güzel Kadın” ve ideale yönelik arayış 

konularına yönelen Blok, uzun bir süreden sonra yaratıcılığını mistisizmden gerçekliğe, soyut 

olandan çok somut olan vatan temasına yöneltir. Şair, vatan şiirlerinde Rus tarihinin önemli 

olaylarını, savaşlarını ve seferlerini modern zamana dek süren serüvenini okuyucusuna aktarır. 

Bu şekilde, Rusya’nın Orta Çağ’a kadar uzanan zorlu geçmişinden acı dolu bugününe dek süren 

yolculuğunda, sahip olduğu gücün tesadüfi olmadığını ve yenilmezliğini vurgulamak ister. 

Ayrıca, Rusya’nın zamanın derinliklerinden gelen kararlılık ve gücü ileriye doğru taşıyacak 

iradeye sahip olduğu fikrini vermek isteyen Blok, bu sayede ulusal birlik ve beraberliğin 

önemini vurgulamak ister. Blok, yoksulluğa ve zorlu şartlarına rağmen acısını yürekten 

hissettiği Rusya’ya karşı büyük bir sevgi ve inançla bağlıdır. Şiirlerinde Rusya’nın kusurlarını 

gizlemeyen ve onu idealize etmeyen Blok, Rusya’yı bir kara parçası veya coğrafi bir kavram 

olarak görmekten ziyade onu yaşayan bir varlık olarak hisseder ve bazen bir eş, bazen bir anne, 

bazen de bir kadın olarak algılar. 

 

  



 

156 

  



 

157 

6. DEVRİM HAKKINDAKİ ŞİİRLERİ 

“...Ben bir aydın ve yazarım, silahım ise kelimelerdir.” (Blok, 1908). 

Blok, Rusya'nın en önemli tarihsel ve sosyo-politik olaylarının gerçekleştiği bir dönemde 

yaşamıştır. Toplumsal felaketler, sınıf savaşları, büyük devrimci ayaklanmalar gibi ülke 

tarihinin belirleyici olayları arasında endüstriyel yükseliş, işçi sınıfının büyümesi, Bolşevik 

Parti’nin kurulması, Japonya ile savaşta Çarlık Rusya’nın yenilgisi, 1905 devrimi, otokrasinin 

devrilmesi, Ekim Devrimi, iç savaş ve sosyalizmin inşası olarak sıralanabilir. Diğer bir ifadeyle 

Blok, Rusya’daki 20. yüzyıl dünya tarihini etkileyen en önemli olaylarının tanığıdır. 

Bir şairin ülkesinin içinden geçtiği tarihsel sürece ve halkının yaşadıklarına duyarsız 

kalmasının mümkün olmadığını söyleyen Blok’un sanatında da bu çalkantılı dönemin özellikle 

Rus devriminin yansımaları görülür (Orlov, 1960, s.8). Şairin yakın arkadaşı Andrey Belıy, 

onun şiir sanatını şu sözlerle tanımlar:  

Blok’un şiir sanatı Rus yaşamının korkunç yıllarındaki bir çiçektir. Blok, ruhu 

ve bedeni acı çekenlerin sesi olmuştur. O, bu yönüyle tek modern Rus şairi, 

sözcüklerle anlatılamayan ruhsal çalkantıların tek söz yazarıdır. Blok milli bir 

şairdir (Bryusov bunun için fazla kozmopolittir, Vyaç. İvanov fazla 

entelektüeldir, Balmont fazla kozmiktir, Sergey Gorodetskiy ise fazla 

popülerdir, vb.); Bryusov, Balmont ve Vyaç.İvanov bazı bakımlardan daha 

zengindir: Blok'un Rus ilham perisi şimdi çıplak ve yoksul bir şekilde 

karşımızda duruyor; ama Blok bize Bryusov’un zırhlı üniformasından, 

İvanov’un verimli gür güllerinden ve Balmont’un parlaklığından daha 

yakındır; O da Rusya kadar fakirdir. (Belıy, 2004, s.235). 

 Şairin devrimle ilişkili edebi süreci, dönemin bağlamından bağımsız düşünülemez. 

Nitekim Blok: “Şairi kendi dönemiyle bağlantılı olarak değerlendirme hakkına sahip olmanın 

yanı sıra bu yükümlülüğe de sahibiz” (Muratov, 1983, s.5) sözleriyle bu etkinin önemine dikkat 

çeker.  

6.1. Rus Devrimi 

Rusya’da XX. yüzyılın başlangıcına damgasını vuran, ilki 1905’te ve sonrasında 1917 

Şubat ve Ekim aylarında gerçekleşen üç devrim vardır. Rusya tarihinde fırtınalı geçen yüzyılın 

değişimine, özellikle de devrim öncesi döneme göz atmamız gerekir. Uzun bir süreci içine alan 

nedenler silsilesinin temelinde, Rus otokrasisi yer alır. Rus devleti kuruluşundan itibaren tek 



 

158 

tük istisnalar dışında keyfi ve zorba bir otokrasiden başka bir rejim görmemiştir (Liebman, 

2017, s.16). Negatif açıdan otokratik rejim sürekliliğini, kendisine karşı durabilecek bir 

kuvvetin eksikliğine ve ayrıca oldukça güçlü bir bürokrasinin varlığına borçludur. Bu durum, 

çarın aldığı kararlarda herhangi bir mercie hesap verme gerekliliğini ortadan kaldırır. Başka bir 

ifadeyle çar, tamamen keyfi kararlar alma hakkına sahiptir. Bu keyfi uygulamaların en basit 

örneklerinden biri, çarın bakanları ve üst düzey memurları tamamen kendi iradesiyle göreve 

getirip görevden alabilmesidir. Bu durum, sistemin bir başka sorunu olan, göreve getirilen 

memur ve yöneticilerin çoğunlukla yetersiz ve deneyimsiz kişilerden oluşmasına zemin 

hazırlar.  Örneğin, XIX. yüzyılda taşradaki memurların yüzde sekseni ilkokul mezunu bile 

değildir. Bütün XIX yüzyıl boyunca, çarlığın temsilcilerinin çoğunluğu dar görüşlü ve 

acizlikleriyle öne çıkan kişilerden oluşur. Enerjisini kaba kuvvet ve gericilikten alan politik 

inançla birlikte keyfilik, yetersizlik ve bilgisizlik, 1917 devriminin arifesine dek rejimin 

vazgeçilmez birleşenleri olur (Liebman, 2017, s.18-19).  

Liberal çar olarak bilinen II. Aleksandr (1855-1881) dönemi ise, farklı bir imaja sahiptir. 

Bu dönemde, serfliğin kaldırılması, akabinde yerel kamu yönetimlerinin kurulması ve 

sonrasında yargı sistemi, hukuki işlemler, ekonomi, finans ve eğitim gibi alanlardaki reformlar 

hayata geçirilmesi gibi, önemli adımlar atılır. Ne var ki, II. Aleksandr otoritesine ket vuracak 

herhangi bir sınırlamayı hiçbir zaman kabul etmez. II. Aleksandr, serfliği kaldırarak Rusya 

tarihinde kayda değer bir reform gerçekleştirmiştir; ancak 1861’de özgür bırakılan 21 milyon 

serfin yarısı, bu özgürlüğe rağmen asgari geçim sınırının altında yaşamak zorunda kalmıştır. 

Yaşadıkları hayal kırıklığına ve içinde bulundukları sefalete rağmen, çara körü körüne bağlı 

kalan bu insanlar, hükümdarlarının soylular tarafından yanıltıldığına inanmış ve gerçek 

özgürlüğü getireceğine dair umutlarını yitirmeden, devrim arifesine dek çardan gelecek yeni bir 

buyruk beklemişlerdir. (Liebman, 2017, s.27). 

II. Aleksandr’ın halefi olan, III. Aleksandr (1881- 1895) ise, kendi hesabına en katı 

otokrasiye dönüşü temsil eder. Maiyetindeki yüksek kimselerin bazıları tarafından, “taçlı aptal” 

olarak adlandırılan III. Aleksandr, tahta çıktığı 28 Nisan 1881 tarihli bildirisinde: “Ülkenin 

kaderini bundan böyle ancak Tanrı’yla tartışacağım” şeklindeki meşhur ifadesine yer vermiştir 

(Liebman, 2017, s.20). Tanrı ile ülkesinin kaderini tartışan çarın en sadık devlet adamı, onunla 

aynı fikirleri paylaşan, uygulayıcısı ve en gözde danışmanı olan hukuk öğretmeni, Konstantin 

Pobedonostsev’dir (1827–1907). Bu gerçek, Pobedonostsev’in neredeyse tüm sözlerinde ve 

kararlarında açıkça görülür. Tarihe gerici zihniyetin ta kendisi olarak geçen Pobedonostsev’in, 



 

159 

bu konuda en bilinen ifadesi: Rusya’da bir devrim, en kanlı bir kargaşa dahi bir anayasadan 

iyidir.” şeklindedir (Liebman, 2017, s.20). 

Otoriteyi hiçbir şekilde paylaşmak istemeyen son çar II. Nikolay’a (1868-1918) gelince, 

idare eksikliği ve bir devleti yönetmek için tüm yeteneklerden yoksun bir idareci profili gün 

yüzüne çıkar. Son çarın tahta çıkmadan önce bir dostuna: “Ne yapacağımı bilmiyorum? 

Saltanat sürmeye hazırlanmış değilim. Devlet işlerden hiç anlamıyorum. Bakanlarla nasıl 

konuşulur, bunun hakkında bile en ufak fikrim yok” (Liebman, 2017, s.20-21) sözlerini sarf eder 

ve 1894’ten 1917’ye kadar yirmi üç yıl süren saltanatında da eksiklerini telafi edebildiği 

söylenemez. Önde gelen bakanlarından olan Kont Witte Vitte: “Çarın başlıca kusuru, irade 

denen şeyden acınacak şekilde yoksun oluşudur” der (Liebman, 2017, s.21). Bu noktada, 

babasının en güvendiği danışmanlardan biri olan tutucu düşünceleriyle tanınan 

Pobedonostsev’in, onu daha çocukluk yıllarından itibaren eğitmiş olmasının olumsuz etkilerini 

de göz ardı etmemek gerek. Öğretmeni, II. Nikolay’ın siyasi yaklaşımını belirleyen temel 

ilkelerden birini şu ifadeyle benimsetmiştir: “Temsili kurumlar çağımız sahtekarlığının en 

büyüğüdür; politik haklar ile hürriyetler Rus ruhuna yabancı bir şeydir; hem de çok zararlıdır; 

son olarak da eğitim, pek derinine varmadan, yazı yazmaktan, hesap yapmaktan, ibaret 

olmalıdır, geri kalanı gereksizdir; hatta tehlikelidir” (Liebman, 2017, s.21). 

Her ne kadar şefkatli bir baba ve sadık bir eş olarak tanınsa da II. Nikolay aynı zamanda 

birçok şiddet olayının başlıca sorumlularından biri olarak da anılmaktadır. II. Nikolay, 1905-

1906’daki devrimci dalgaya, çarlık mahkemelerinin verdiği birçok idam kararına karşı, affetme 

hakkını kullanmaktan imtina etmiştir. Eşi Çariçe Aleksandra’nın, karanlık kişiliği ile ülke 

yönetiminde söz sahibi bir konuma sahip olmasının da çarlık saltanatının kaderine etkilerini de 

atlamamak gerekir. Çariçe, Rus otokratik mirasını olduğu gibi koruyarak hemofili hastası olan 

oğlu Aleksey’e aktarmayı, Tanrı’nın kendisine verdiği bir görev olduğuna inanmıştır. Oğlunun 

bu nazik durumunun da etkisiyle duygusal açıdan iyice yıpranan çariçe, özellikle Rasputin başta 

olmak üzere birçok sahte kurtarıcının ektisi altında kalmaktan kurtulamamıştır. Kocasının 

üzerinde belirleyici bir etkiye sahip olması ve zamanla ülkeyi yönetmeye başlaması, telafisi 

mümkün olmayan zararlara yol açmıştır. II. Nikolay’ın, eşi Aleksandra’ya kıyasla daha ilerici 

olduğu yönündeki görüşler azımsanmayacak derecede çoktur. Bu duruma en iyi kanıtlardan 

birini, I. Dünya savaşı sırasında II. Nikolay’a yazdığı mektuplarda açıkça görmek mümkündür. 

Saraydan uzaklaştırarak cepheye gönderdiği çara, “Daha otokratik ol” diye adeta yalvaran 

çariçe, onu inandırmak adına: “Rusya kırbaçla okşanmaktan hoşlanır. Ne yaparsın, bu 

adamların da huyu böyle” der (Liebman, 2017, s.22-23). 



 

160 

Çarlık rejimi, özgürlüğü her zaman inkâr etmiş ve görmezden gelmiştir. Örneğin 1905-

1907 devriminin bastırılmasında önemli rol oynayan Başbakan Pyotr Stolıpin (1862-1911) ile 

bölgesindeki köylüler için kendisine ricaya gelen önemli birine, verdiği cevap oldukça 

manidardır: “Kimler için ricada bulunduğunuzu bilmiyorsunuz. Bunlar kuduruk hayvanlardır, 

ancak korkutularak zapt edilebilirler. Biraz dizginlerini gevşetirseniz, herkesi; beni, sizi, şehirli 

kılığındaki herkesi öldürürler” (Liebman, 2017, s.23). Devrim öncesi Rusya’da egemen olan 

yönetim biçimi otokrasidir ve bu yönetim biçimi, istikrarı sağlamak adına sıklıkla baskıya, 

zaman zaman da halkı sindirme ve yıldırma yöntemlerine dayanmıştır. 

Tüm bu baskı ve şiddet ortamına ek olarak, “çapkın keşiş” olarak da anılan Rasputin’in 

devlet yönetiminde giderek artan etkisi dikkate değerdir. Devrimin arifesindeki Rus otokrasisi, 

neredeyse mistik güçlere inanan çariçe ile hipnoz yeteneğini insanları ele geçirmekte kullanan 

Rasputin’in elinde bir oyuncak haline gelmiştir (Liebman, 2017, s.23). 

19. yy.’ın sonunda, Rusya nüfusunun ancak yüzde on üç kadarı, şehirlerde yaşarken, 

nüfusun geri kalanı sefalet içindeki köylülerden oluşmaktadır. Çoğunlukla geleneksel Rus kırsal 

konutları olan “izba”’larda yaşayan halk, son derece basit kulübelerde barındığından yaşam 

koşulları oldukça ilkel düzeydedir. Rusya, dünyanın başlıca buğday üreticileri arasında yer 

almasına rağmen, Rus köylüsü yarı aç yarı tok bir yaşam sürmektedir. Örneğin, “Amerika’da 

bir köylünün 838,6, Belçika’da 345,6, Fransa’da 311,2 kilo buğday tüketmesine karşın Rus 

köylüsü ancak 203,1 kilo buğday yiyebilmektedir. Aynen bir Rus halk atasözünde olduğu gibi 

köylü “Ekmek ile su, işte bizde bulunan bu” (Liebman, 2017, s.28). 

19.yy.’ın sonlarına doğru, Rusya’da vergilerden elde edilen bütçe gelirlerinin tutarı, 208 

milyon rubleyi bulur. İlginçtir ki, bu tutarın 195 milyonunu, sefalet ve yoksulluk içinde yaşayan 

Rus köylüleri ödemiştir. Tüm bu adaletsizlikler, bir patlayıcı görevi göreceği zamana dek iyiden 

iyiye artar. Çarlık rejimine karşı olan birçok yazar ve düşünür, Rus köylüsünde örgütlenme ve 

sınıf bilincinin gelişmemesinin, tarihteki birçok ayaklanmanın ardı ardına bastırılmasında 

belirleyici olduğunu belirtmiştir. Ancak, artık işçi sınıfı adında yeni bir güç ortaya çıkmaktadır. 

İşçi sınıfı, uyanış evresine geçer ve bilinçlenerek örgütlenmeye başlar. Modern kapitalizmin 

Rusya’da başlayışı, yüzyılın dönemecinde hızlı bir tempo kazanır (Liebman, 2017, s.29). 

Rusya’da, modernleşme adına atılan adımlarla, tam olarak Kuzey Atlantik medeniyetinin 

önde gelen ülkelerine göre ekonomik ve kültürel geri kalmışlığın telafisi amaçlanır. Her ne 

kadar reformlar beklentileri tam anlamıyla karşılayamamış olsa da bir dereceye kadar 

Rusya’nın modernleşmesi yolunda büyük başarılar elde edilmesini sağlar. Demografik eğilimin 



 

161 

yükselişi, en önemli endüstrilerin ve iletişimin yüksek gelişme hızı bu başarılardan sadece 

birkaçıdır. Örneğin, demiryolu inşaatı alanında olağanüstü sonuçlar elde edilir. Serfliğin 

kaldırılmasından önce, ülkede neredeyse hiç demiryolu ağı bulunmazken 20.yy.’ın başında 

Rusya'daki demiryolu raylarının toplam uzunluğu 60 bin km'yi aşmıştır. Şehirlerin hızla 

büyümesi, başta mühendislik ve hammadde olmak üzere, yeni sanayi alanlarının ortaya 

çıkmasını sağlar. Otokrasiye karşı olan Lenin bile, ülkenin kalkınmasındaki muazzam 

başarıların farkına varır: “Rusya'da kapitalizmin gelişimi o kadar hızlı ilerledi ki, birkaç on yıl 

içinde bazı dönüşümler gerçekleşti” der (Karpaçev, 2015, s.21-22). Bunun yanı sıra, XX. 

yüzyılın başında köylülerin toprak mülkiyeti, toplam büyüklük bakımından soyluların toprak 

mülkiyetinden üç kat fazlasına ulaşır. Kişisel bağımlılıktan kurtulan köylülerin sayısındaki 

artış, uzun bir dönem boyunca ucuz iş gücü kaynağı oluşturarak, Rusya’da sanayileşmenin 

önünü açan uygun koşulların oluşmasına katkı sağlamıştır (Karpaçev, 2015, s.22). 

Rus işletmeleri, 1887’de ortalama olarak 43 emekçi işçi çalıştırırken, bu sayı 1908’de 

157’e yükselmiştir. Bu durum, proleteryanın gelişmiş endüstriyel komplekslerde toplanmasıyla 

birlikte, sınıf bilincinin doğup gelişmesi için de gerekli bir şart halini almıştır. 1905’te 

2.700.000 işçi olarak tahmin edilen proletarya, 1914’te 3 milyon kişiye yükselir. Bu sayı 

nispeten az olsa da olağanüstü merkezileşme sayesinde, hareket ve faaliyet imkanları geniş 

ölçüde artar. Bu üç milyon emekçi, devrimci yığının ileri karakolu görevini görür (Liebman, 

2017, s.29-30). 

Rusya’nın bu dönemde, matematik, fizik, kimya alanlarında yeni buluşlara imza atması 

ve bilim insanları yetiştirmesinin yanı sıra edebiyat ve sanat alanında kayda değer ilerlemeler 

kaydetmesine değinen Prof. Dr. İlber Ortaylı, ülkenin bir atılımın içinde olduğunu kabul eder. 

Ancak Ortaylı, bu ilerlemelere karşın imparatorluğun tezatlarını da şu sözlerle özetler:  

Peterburg’u ve başka yerleri anlatan büyük saraylar ve büyük sanat eserlerinin 

yanında sefalet mahalleleri Avrupa’yı bırakın Asya’ya bile parmak ısırtacak 

kadar dehşetengiz yerlerdi. 20. yüzyıl başlarında hepimizin bildiği ünlü Ağa 

Han, Rusya’nın endüstriyel şartlarını anlatıyor; işçi sınıfı mekânsızdır, 

fabrikaların bir köşesinde aileleri ile yaşıyorlar ve bu adamlar Hindistan’ın 

Bombay kentindeki işçilerden daha kötü şartlardadır, çünkü dışarıya çıkıp 

hava alacak hakları ve hâlleri bile yoktur, -40,- 50 derecede kimse çıkamaz. 

Bu şartlar, Madame Kollontai tarafından da tamamlanmaktadır. En modern 

fabrikalarda, güya işçiye en çok hak veren eski tesislerde bile annelerin 

çocuklarını bırakabilecekleri bir kreş yoktur. Çocuklar kendi başlarına bütün 



 

162 

gün yaşamaya çalışmaktadır. Bazen ebeveynler eve döndüklerinde 

bebeklerinin ölüsü ile karşılaşırlar. Büyük bir zenginliğin yanında çok büyük 

sefalet vardır (Ortaylı, 2018, s.11-12). 

Rusya’nın gerçek başarılarının ardında yatan bu çelişki, ülke ekonomisindeki ciddi 

dengesizliklerin zaman içinde ortaya çıkmasıyla daha da belirginleşir. Serfliğin 

kaldırılmasından kırk yıl kadar sonra bile, reformcuların tarımsal refah umutlarının 

gerçekleşmekten uzak olduğu gerçeği, artık gün gibi ortadadır. Rusya’da yaşayan halkın büyük 

bir bölümünün yoksullaşma süreci yaşadığına dair yükselen sesler, hükümet çevrelerinde ve 

basında daha net duyulmaya başlar. Serfliğin kaldırılmasından sonra geçen kırk yıla yakın 

süreçte, sadece köylüler değil aynı zamanda toprak sahipleri de büyük kayıplar yaşar. 

Soyluların toprak mülkiyeti neredeyse %40 oranında azalır. 1890’ların başında, ülkede hızlı bir 

sanayi patlaması yaşanırken, aynı dönemde liberal kamuoyu, Rusya’nın yirmi iki ilini etkileyen 

kıtlıkla mücadele için acil önlemler almak zorunda kalır (Karpaçev, 2015, s.23).  

1900’lerde başlayan sosyo-ekonomik kriz, ekonomi politikalarından sorumlu olanların 

umutlarını, tamamen yok eder. Ekonomik zorluklara, sosyo-politik sorunların ağırlaşması da 

eşlik eder. Sanayiye yönelik korumacı politikalar, kent ile kırsal kesim arasındaki eşitsizliğin 

hemen hemen her alanda yaşanmasına neden olur. Bu dönemde, serflik dönemine kıyasla 

köylerde, eğitim, sağlık ve ekonomi alanlarındaki ilerlemelerin son derece düşük kalır. Kentler 

ile kırsal kesim arasında günden güne derinleşen bu zıtlıklar, ülkenin yakın gelecekte ciddi 

ayaklanmalar ile karşı karşıya kalması tehdidini ortaya çıkaracaktır (Karpaçev, 2015, s.25-26). 

Yirminci yüzyıl başında, iktidarın yeni toplumsal süreçlere giderek yabancılaşması, 

devrimci hareketin gelişmesi için son derece elverişli bir zemin yaratır. Bu gelişme eğiliminin 

başlıca nedeni, modası geçmiş iktidar rejimidir. Öte yandan, genç aydınların ülkenin içine 

düştüğü bu zorlu süreçten kurtulmasına yönelik özlemleri için pratik bir zemin bulamaması, bir 

de buna ek olarak iktidarın aşırı şüpheci ve tutarsız politikaları, öğrencilerin aşırı siyasi 

faaliyetlere yönelmesine neden olur. Hızlı bir şekilde toplumun alt ve üst tabakaları arasındaki 

keskin bir zıtlık artış gösterir. Halkın çoğunluğunun içinde bulunduğu sefalet, siyasi haklardan 

mahrum olma durumu, iktidara muhalif olan aydınlar arasında ideolojik ve siyasi aşırılığın daha 

da yayılmasını sağlar. Son Rus Çarı II. Nikolay dönemi, yetkililerinin inatla topluma karşı 

güvensiz duruşu, günden güne alevlenen devrimci güçlere karşı mücadelede iktidarın elini iyice 

zayıflatır ve devrimcilere yakın gelecekte siyasi başarı elde etmeleri için fırsatlar yaratır.  O 

zamanda bile pek çok liberal, Rusya’daki halkın huzursuzluğunun isyana ve anarşiye doğru 

evrildiğini hissedebilmiştir (Karpaçev, 2015, s.25-36). Bunun yanı sıra, Otokratik iktidara karşı 



 

163 

örgütlü muhalefetin esas yaratıcısı, toplumun üst ve alt kesimleriyle güçlü bağları olmayan 

ancak halkın çıkarları adına hareket etme misyonunu kabul eden Rus aydınlarıdır (Karpaçev, 

2015, s.27). Bu nedenle Rus devrimi, aynı zamanda bir aydınlar devrimi olarak bilinir. Nitekim 

aydınlar, yalnızca geçmişte yaşananları tekrarlamakla kalmayıp, devrimin gerçekleşmesi için 

geleceğe yönelik gerekli koşulları hazırlama çabası içinde olmuşlardır (Carr, 2007/1969, s.18.)  

Bu dönemde Rusya içinde büyük bir etki yaratan gelişme, Japonya’nın galip çıktığı Rus- 

Japon savaşıdır (1904-1905). Bu savaş, kentlerde ve kırsalda içten içe kanayan bir huzursuzluğa 

neden olur. Rusya, sadece ekonomik anlamda değil aynı zamanda toplumsal ve siyasal bir 

zayıflık içine girer.  1905 Devrimi’ne giden süreçte kıvılcım etkisi yaratan olay, binden fazla 

kişinin hayatını kaybettiği ve toplumsal öfkeyi derinleştiren “Kanlı Pazar” olayı olmuştur (Carr, 

2007/1969, s.30.)  

Ağustos 1905’te ilk devrim dalgası, II. Nikolay’ı temsili bir meclis kuracağını ilan etmek 

zorunda bırakır. Ancak, Duma adı verilen bu meclis, çok sınırlı bir çevreden seçilen üyelerden 

oluşmasının yanı sıra sadece istişari nitelikteki bir görev yürütecektir. İktidarın acizliği ve kötü 

niyetini gösteren bu durum hoşnutsuzluğu daha da arttırır (Liebman, 2017, s.35). Bu yeni 

kurumun, parlamento ile arasındaki temel fark, yürütme gücünü denetleme yetkisinin 

olmamasıdır. Bu temel farklılık dışında, Duma, yasama ve bütçe hazırlıkları gibi yetkisinde 

olan konularda bile oldukça sınırlandırılmış ve birçok kısıtlamaya tabi tutulmuştur. Duma’nın 

yasama yetkileri, onu meydana getiren Alt Meclis veya diğer adıyla İmparatorluk Duma’sı ve 

Üst Meclis arasında bölünmüş olduğundan, bağımsızlığı daha da düşük düzeyde kalmıştır 

(Liebman, 2017, s.36-37). 

Ancak artan tepkiler sonucunda, Ekim 1905’te II. Nikolay, ülkeye bir anayasa vermek 

zorunda kalır. Çar II. Nikolay’ın baş danışmanı Pobedonostsev, 1901’de bir anayasaya sahip 

olmanın Rusya’yı yıkacağın çoktan öngörmüştür: “Bir anayasaya sahip olmak için gösterilen 

delice istek: Rusya’yı yıkacak olan işte budur” (Liebman, 2017, s.35-36). 

1905 olayları, devrim için proleter öncülüğün zorunlu olduğu öğretisini doğrulamakla 

birlikte, Rusya’da devrimin köylü halkın etkin desteği olmaksızın başarıya ulaşmasının 

mümkün olmadığını göstermiştir. Nitekim Bolşevikler, 1905 olayları sonrasında köyle halka 

tamamen yeni bir önem vermeye başlarmıştır (Carr, 2005/1952, s.22). Devrimciler gibi, çarlık 

hükümeti de 1905-1906 olaylarından benzer sonuçlar çıkarmış ve köylülerin ödenmemiş 

borçlarını bağışlanacağını vadeden bir bildirge yayımlamıştır (Carr, 2005/1952, s.26). 



 

164 

Aşırılıklarına rağmen eski Rusya’nın mutlak monarşisi, ara sıra patlak veren köylü 

ayaklanmaları dışında uzun süre hiçbir muhalefetle karşılaşmaz. Elbette bu noktada rejimin 

ıslahına karşı, ilk defa zora başvurularak gerçekleştirilen “Dekabrist” ayaklanmasının Rusya 

tarihindeki önemini atlamamak gerekir. Ancak çarlık yönetimi, artık iyiden iyiye kocamıştır. 

Devrimin başarısızlığa uğramasına karşın Lenin, arkadaşlarına gizli mektuplarla halk 

ayaklanması sanatı üzerine pratik öğütler vermeye devam eder. 1905 yılı itibariyle Bolşevikler, 

çarlığa karşı savaşlarında zor kullanmaya hazır olduklarını göstermeye başlarlar. Bolşevikler 

1905-1908 yılları arasında silahlı mücadele imkânına kavuşmuş ve baskınlar yaparak kasalarını 

doldurmaya başlamışlardır (Liebman, 2017, s.74-75). 

1900’lerin ilk yıllarındaki ekonomik bunalımdan sonra, 1908-1913 yılları arasında Rus 

sanayisi için refah ve büyüme yılları olması, devrimci propagandaya elverişli bir zemin 

oluşturmaz. Az da olsa geri plana çekilen huzursuzluk dalgası, 1912’de daha şiddetli bir 

biçimde yükselir. “Kanlı Pazar”’dan sonra en dehşet verici katliam olarak bilinen ve yaklaşık 

500 grevcinin askeri birlikler tarafından öldürülmesiyle sonuçlanan kaos ortamı, Lena altın 

madeninde gelişen olaylar sonucunda artar (Carr, 2005/1952, s.30). Tüm bu iç sorunların yanı 

sıra, bir zafer kazanacak durumda olmayan Rusya’nın, I. Dünya Savaşı’na (1914-1918) girmesi, 

ülkenin içinde ekonomik ve sosyal durumu daha da zorlu bir duruma sokar. Askeri harekatın 

başlamasından bir yıl sonra, Rus ordusunun durumunu, dönemin Genel Kurmay Başkanı 

General Yanukoviç’in: “Top, tüfek, mermi olmadan savaşmayı hiçbir okulda bize öğretmediler” 

ifadesi ortaya koyar (Liebman, 2017, s.84). I. Dünya Savaşı, Rus milli ekonomisinin 

yetersizliğini ve güçsüzlüğünü hızla açığa çıkarır (Carr, 2005/1952, s.30). Sadece askeri 

teçhizat ile sınırlı kalmayan bu yetersizlikler silsilesine, askerlerin iaşesi ve sağlık hizmetlerinin 

azlığı eklenince, durum daha da kötü bir hal alır. Bir de bunlara ek olarak, subayların askerlere 

karşı çoğu zaman soğuk, kibirli ve aristokratik bir tavır takınması da tam bir maneviyat 

çöküşüne neden olmuştur (Liebman, 2017, s.85). 

Savaş sırasında geçen iki buçuk yıllık bir sürede rejim, dört başbakan ve üç içişleri bakanı 

eskitir. Üst üste yapılan hataların bir diğeri de çarın 1915 yılının ağustos ayında kimseye 

danışmadan ve bakanların itirazlarına kulak asmadan, ordunun kumandasını ele almasıdır. 

Ülkenin kaderine hâkim olan tutarsızlık, tüm siyasal işlerin yönetiminin çariçenin eline 

geçmesiyle, içinden çıkılmaz bir hal alır. Gerici düşüncelere ve cehaleti yayma taraflısı bir 

çevreye sahip çariçe, aklının hiç ermediği ikmal, iaşe, taşımacılık, idari, politik ve hatta askeri 

görevlere yapılan atamalara bile karışır. Mistik tabiatlı çariçe, iktidardan öylesine hoşlanır ki, 

işi Tsarskoe Selo Sarayı’nda kocasını dinlemek için hükümdarın çalışma odasına bitişik 



 

165 

nizamdaki küçük odaya inen gizli bir merdiven yaptırmaya kadar vardırır. Bu sayede, Çar II. 

Nikolay’ın Rus ve yabancı kişilerle yaptığı resmi konuşmaları dinler. Çevresi tarafından biraz 

anormal biri olarak tanımlanan çariçe, kendisini “Yerden çok göğe yakın” (Liebman, 2017, 

s.87-88) biri olarak görür. Çariçe Aleksandra’nın, yer ile gök arasındaki aracı ise sefih bir 

“keşiş” olan Rasputin’dir. Rasputin 1915’ten itibaren bakanlara talimat verebilecek ve hatta 

İçişleri Bakanlığı gibi önemli mevkilere yapılan atamaları belirleyebilecek kadar güce 

kavuşmuştur. Keşişin etkisi, sadece siyasi alanda değil, aynı zamanda askerî harekât planlarının 

uygulanmasına karışacak kadar da genişler. 4 Haziran tarihinde çariçenin II. Nikolay’a yazdığı 

mektupta: “Dostumuz, askerlerimizin Güney cephesinde ilerlememesini rica ediyor…” Yine 

Kasım ayında “Rasputin Tanrıyla doğrudan doğruya temasa geçmiş, bundan aldığı ilhamla 

Riga üzerine yürünmesini öğütlüyor.” der (Liebman, 2017, s.89). Ülkenin ciddi sorunlarla 

boğuştuğu bir dönemde güçlü bir irade, kararlılık ve cesaret gereksinimi ortadayken, Raputin’in 

gönderdiği bir elmayla iradesinin arttırılacağına inandırılan çar, kocamış ve çöküşü yakın bir 

rejimin son halinin resmidir. Bu durum aynı zamanda, kuşaklar boyunca halkı bilgisiz bırakma 

esası üzerine kurulmuş olan rejimin, içine düştüğü acizliği ortaya koymaktadır.  

Savaş nedeniyle seferber edilen on beş milyonu aşkın Rus vatandaşı, beslenme kriziyle 

karşı karşıya kalmıştır. Abluka nedeniyle toprak ürünlerinin ihraç edilememesi, demiryolu 

şebekesinin bozulması, beraberinde ekonomik anlamdaki çöküşü ve beslenme krizini getirir.  

1916 sonunda, artık Rusya’nın temel sınai gücü tükenmiştir ve ülkenin kimi bölgeleri ilk olarak 

da sanayi şehirleri kıtlık tehdidi altındadır (Liebman, 2017, s.89-90). 1916-1917 kışından 

itibaren, büyük kentlerde açlık baş gösterir (Carr, 2005/1952, 31). Hatta 1916 yılında ev 

kadınları, yiyecek satan dükkanları birkaç defa yağmalarlar. Aynı yılın Ekim ayında, 

Petrograd’ın bütün fabrikaları greve gider (Liebman, 2017, s.95). 

Kapitalist düzenin tutarsızlıkları ve yüklediği baskılar, artık sayıca çoğalarak 

güçlenmekte olan proletaryanın ayaklanmasına sebep olacak safhadadır (Carr, 2007/1969, 

s.28). Şubat 1917’de, can çekişmekte olan çarlığın son bir sarsıntıyla yıkılması için artık bütün 

şartlar bir araya gelmiştir. Moskova’da eksi kırk dereceye düşen hava sıcaklığı, halkın ekmek 

dışında kömür yokluğu çekmesiyle, daha da zorlu bir hal alır. Bu zamanlarda Rusya’da bulunan 

bir Fransız kadının aktardıkları, halk yığınlarının yaşadığı sefalete karşın, zenginlerin lüks 

yaşamın anlaşılmasında oldukça önemli bilgiler içerir:  

Sokaklarda hiçbir zaman bu kadar çok otomobilin dolaştığı, kadınların 

gerdanlarında bu kadar bol elmasın ışıldadığı görülmüş değildi. Tiyatrolar 

izleyicilerle dolup taşıyordu. Şık lokantalarda sonu gelmez bir sefahat alemi 



 

166 

vardı. Bir şişe şampanya yüz ruble (1914 rayiciyle 200 Frank) idi ve herkes 

sel gibi şampanya akıtarak eğleniyordu (Liebman, 2017, s.108). 

II. Nikolay, 1917 Şubat Devrimi sürecinde ilkin tahttan oğlu lehine çekilmeyi düşünür 

ancak oğlunun ağır hastalığı nedeniyle kardeşi Grandük Mihail lehine çekilmeye karar verir. 

Ancak monarşiyi kurtarmak adına bir halef seçme yetkisini kendisinde bulan çar, artık bu 

yetkiye de sahip değildir. Artık çarlık rejimi devrilmiştir. 1917 mart ayı başında, yalnız II. 

Nikolay unvanını kaybetmekle kalmaz, aynı zamanda 17. yüzyıldan bu yana Romanov 

hanedanlığı tarafından yönetilen Rus İmparatorluğu da artık yoktur (Liebman, 2017, s.118). 

“Lenin olmasaydı Ekim Devrimi de olmazdı” diyen bazı tarihçilerin aksine, Belçikalı 

Marksist siyaset sosyolojisi ve teorisi tarihçisi Marcel Liebman, “Rus Devrimi” adlı 

çalışmasında, 1917 Rus devriminin kendiliğinden olduğunu söyler ve ekler:  

Gerçekten de ne bir partice ne de bir siyasal yönetici tarafından düzenlendi. 

Bir toplumsal sarsıntının örneği oldu ki bunun sorumluluğu hiçbir gruba, 

hiçbir kimseye yüklenemez. Liberaller devrimi istemiyorlardı. Devrimci 

önderler ise Petrograd’da değillerdi: Ya Sibirya’daydılar ya da siyasal 

göçmenler olarak dünyanın dört bucağına dağılmışlardı. Hepsi için bu bir 

sürpriz oldu (Liebman, 2017, s.109). 

25 Ekim 1917’de, sekiz aylık görev süresinden sonra, “Geçici Hükümet” direnmeden 

düşer. Bolşeviklerle eski düzenin koruyucusu Beyazlar (Anti-Komünist güçlere verilen ad) 

arasında, 1921 yılına kadar süren iç savaş başlar. İlk kurbanları arasında, Çar II. Nikolay ve 

ailesinin bulunduğu, iç savaş döneminde sefalet yüzünden çoğunluğu sivillerden oluşan 7 

milyon 500 bin Rus, açlık, soğuk ve salgın hastalıklar yüzünden hayatını kaybeder (Liebman, 

2017, s.373) Bazı kaynaklar, bu rakamın 10 milyona yakın olduğunu ve muhaliflerin Çeka 

(Bütün Rusya Karşı- Devrimle ve Sabotajla Savaş Olağanüstü Komisyonu) tarafından 

öldürüldüğünü yazar (Russian Civil War, 2025). 

6.2. Şiirlerde Devrim 

Blok’un özellikle 1905 sonrası eserlerinde, mistik geçmişinin aksine, halkın hayatına 

yönelik gerçekçi eğilimler ön plandadır. Birçok edebiyat araştırmacısı bu konuda hemfikir 

olmasa da (Timfofeyev, t.y.) bu dönemde Blok’un yaratıcı evriminin yönü Bryusov tarafından: 

“Daha dar ama daha spesifik konulara, memleketinin endişelerine, sevinçlerine ve 

üzüntülerine bir çağrı” (Yenişerlova ve Timençika, 1981, s.6) olarak formüle edilir. Şairin 



 

167 

realizme yönelme arzusunu mektuplarında görmek mümkündür. Blok arkadaşı Gorodetskiy’e 

yazdığı mektupta: “sanatın hayatı tasvir etmesi gerektiğini” (Yenişerlova ve Timençika, 1981, 

s.6) söyler. 

Blok’un “devrim” anlayışı, onun erken dönem eserlerinde yöneldiği romantik ideale 

“Sonsuz Dişilik” gibi erişilmez olan kadın figürünün yansımasına oldukça yakın durur. 1905’te 

günlüğüne “Ben Beyaz Bakire’yi aradım” (Azadovskaya, 1988, s.44) notunu düşer. Blok için 

devrim, kusursuz bir bakire gibi masumiyet, saflık, “kutsallık” ya da onun sembolist dilinde 

sıkça kullandığı “beyazlık” terimi içinde görünmüştür (Azadovskaya, 1988, s.44). 

Edebiyat araştırmacıları, Blok’un özgürlük kavramına olan yaklaşımını yansıtması 

yönüyle devrim ruhundan etkilendiğini gösteren ilk eser olarak “Ufuklar özgür. Gökyüzü açık.” 

(Svobodnı dali, Nebo otkrıto) şiirini gösterir. 1905 yılında kaleme alınan eser Blok’un mistik 

semboller dünyasından devrim gerçekliğine geçişinin ilk işaretlerini vermesi açısından 

önemlidir.  Eserin ilk dizelerinde, özgürlüğe ve aydınlanmaya vurgu yapan anlatıcı hem bireysel 

hem de toplumsal bağlamda bir değişime dikkat çeker ve eski düzenin yerini yeni özgür düzenin 

alacağına dair umudunu paylaşır. “Dünya bir zindan değildir” dizesiyle karanlığın bitişinin 

metaforunu yaratan anlatıcı, devrimi karanlıktan kurtuluş aydınlık günlere kavuşmanın temel 

aracı olarak gördüğünü ifade eder. Artık herkesin eşit olduğu bir dünya düzenine vurgu yapan 

anlatıcı, idealize ettiği ve hatta kutsallaştırdığı devrimi “bakire” olarak sembolize etse de 

devrimin özgürlük getireceğine ve bu özgürlüğün sadece belli bir kesime değil herkes için 

olacağına vurgu yapar: 

Ah, hayır, zindan değil dünyamız: 

Tutkuyla yanıyor o da güneş gibi! 

Ve tarifsiz mesafedeki Özgürlük Bakiresi 

Açıldı herkese- yalnızca peygamberlere değil! 

Evrenin eşit çocuklarıyız hepimiz, 

Mutluluğun âşıklarıyız… 

О, нет, не темница наша планета: 

Она, как солнце, горит от страсти! 

И Дева-Свобода в дали несказанной 

Открылась всем — не одним пророкам! 



 

168 

Так все мы — равные дети вселенной, 

Любовники Счастья… (Blok, 1905). 

Blok’un devrim hareketine ikinci seslenişi, bir yıl sonra gerçekleşir. 1905’te devrime 

inanç ve umut dolu dizeler kaleme alan şair 1906’da artık devrim provasıyla yüzleşmiş ve bir 

kırılma yaşamıştır. 1905 sonrası Blok’un devrime karşı yaklaşımında artık aşkın ve tutkunun 

yanı sıra korku ve tereddüttün iç içe geçtiği bir ruh haline sahip olduğu söylenebilir. Şairin 

devrim algısındaki değişim “Bakire Devrim’e” (Deve – revolyutsii) başlıklı dört dizelik 

şiirinde yansımasını bulur.   

Ah, Bakire, gidiyorum ardından- 

Ve peşine düşmekten korkması gerekir mi  

Kendi ruhuna âşık olana, 

Kendi bedenine âşık olana? 

О, дева, иду за тобой — 

И страшно ль идти за тобой 

Влюбленному в душу свою, 

                                   Влюбленному в тело свое?   (Blok, 1955, s.210). 

Şiir, 1906 yılının toplumsal ve politik çalkantılı günlerinde kaleme alınmıştır ve devrimci 

hareketin karşısındaki aydının içsel çatışmasını konu alır. Şiirde devrim, “Sonsuz Dişilik” 

kavramı gibi idealize edilerek “Bakire” ile sembolize edilir. Bu durum, 1905’teki devrimin, 

halkın büyük bir kesimi tarafından istenmiş olmasına rağmen, tam olarak ne getireceği 

konusunda belirsizlik ve kaygı barındırmasıyla ilişkilendirilebilir. Çünkü devrim hem istenen 

ve ideal olandır hem de yaşanmamış olandır. Şiirde devrime olan inanç, onu takip etme onun 

yolundan gitme olarak ifadesini bulur. Devrimin yolundan giden lirik kahraman, “Kendi ruhuna 

âşık olan, Kendi bedenine âşık olan?” için bu yolda yürümenin korkutucu olup olmadığını 

sorgular. Anlatıcı tarafında samimi ifadelerle ortaya konan bu içsel çatışma durumu, sadece bir 

kişinin değil inanarak devrimin peşinden giden birçok insanın da ortak çelişkisidir. Aynı şekilde 

devrim hareketinin sadece toplumsal olarak değil bireysel olarak da bir ruhsal arayışı 

beraberinde getirdiği söylenebilir. Tıpkı platonik bir aşığın, sevdiğine kavuştuktan sonra onu 

aynı güçlü duygularla sevip sevemeyeceğini kendi kendine sorgulaması gibi, lirik kahramanda 

istenen devrim hareketinin sonuçlarının beklenen mi yoksa korkulan mı olacağını sorgular. 



 

169 

Özellikle devrimci harekete sempati duyan veya inanan aydın kesimin, bu içsel hesaplaşmayı 

yaptığı söylenebilir.  

Mahzenlerin karanlığından yükseliyorlardı. 

Başları omuzlarına gömülü. 

Ayak sesleri yavaş yavaş arttı, 

Bilinmeyen lehçelerdeki kelimeleriyle birlikte. 

Kısa süre sonra başka kalabalıklar da geldi. 

Kazma ve kürekleri sürükleyerek. 

Kaldırım taşlarının üzerinde sürünerek ilerlediler 

Topraktan odalar inşa ettiler.  

Поднимались из тьмы погребов. 

Уходили их головы в плечи. 

Тихо выросли шумы шагов, 

Словеса незнакомых наречий. 

Скоро прибыли толпы других, 

Волочили кирки и лопаты. 

Расползлись по камням мостовых, 

                          Из земли воздвигали палаты (Blok, 1927, s.27). 

Blok, çevresinde cereyan eden olayların omuzlarına yüklediği sorumluluğun farkındadır. 

Şair, yüzlerce insanın ölmesine neden olan “Kanlı Pazar” (1905) olayı öncesinde yaklaşan 

devrime ve yaşadığı ruhsal endişeyle birlikte değişimin ne şekilde olacağına dair düşüncelerini, 

“Mahzenlerin Karanlığından Yükseliş…”, (Padnimalis iz tımı pogrebov…, 1904) şiiriyle 

okuyucusuna aktarır. Şiir, soylu bir çevrede yetişen Blok’un, küçümseyici bakışlara sahip 

birçok soylunun aksine, sıradan halkın eski dünyanın yerine yeni bir dünya inşa edeceklerine 

olan inancını ortaya koyar.  

Anlatıcı, ilk iki dörtlükte mahzenlerin karanlığından yükselerek gelen ve her yeni günde 

yeni katılımlarla giderek çoğalan insanlardan oluşan bir halk uyanışını sembolize eder.  Bu 

dizelerde geçen yeni insanların farklı lehçelerde konuşmaları ve ellerinde “kazma ve kürek” 



 

170 

taşımaları, bu kişilerin halkın dilini konuşan ve toplumun işçi sınıfına ait kişilerden oluştuğunun 

bir işaretidir. Anlatıcı bu insanları dostane ve sevgi dolu bir tavırla karşılar (Blok, 1927, s.28). 

Rusya’nın 1900’lü yıllardaki işçi sınıfının genel durumu hakkında bilgiler bu noktada dikkat 

çekicidir. Söz konusu yıllarda ufacık odalarda birkaç aile barınanların yanı sıra bekar işçilerin 

yanına yerleşmek zorunda kalanlar aileler vardır.  Nispeten büyük fabrikaların yanı başlarında 

bulunan ve kışla evleri olarak adlandırılan yerlerde yirmişer veya otuzar kişilik işçi grupları üst 

üste yatmak zorundadır. Fakat daha ufak işletmelerde çalışan işçiler ise bazen aileleriyle birlikte 

çalıştıkları yerlerdeki makinaların üzerine koydukları tahtalar üzerinde yatmaya mecburdur. 

Bunun yanı sıra, işçi mahallelerinde var olan yaşam koşulları daha da içler acısı durumdadır. 

Bu mahallelerde kaldırım olmaması veya fener bulunmaması dışında kanalizasyon sistemi de 

yoktur. Bu dönemde işçi aileleri elde ettikleri gelirlerin tümünü sadece en temel ihtiyaçların 

gidermek için harcamak durumundadır. Çalışma saatleri konusuna gelince, 19.yy.’ın sonlarına 

doğru, 12 saatin altında çalışma süresi pek seyrek görülmektedir. Yapılan grevlerin etkisiyle, 

çalışma süresi erkekler için 11 saat 30 dakika, çocuklar için de 9 saat olarak belirlenir, ayrıca 

pazar günleri dinlenme günü olarak kabul edilir. Ancak alınan bu hükümlerin tam olarak 

uygulandığı söylenemez (Liebman, 2017, s.30-31). İş kazalarıyla ilgili durum da iç karartıcı bir 

haldedir. Köylerden yeni gelen tecrübesiz işçilerin kazaları kaçınılmaz olmasına karşın, 

patronlar hiçbir surette tazminat ödemek istemezler. Ancak 1903 yılında, bu içler acısı durum, 

gerekli hükümler altına alınır. İşçi sınıfı, zaman içinde zorla da olsa bazı haklar elde ederler. 

Buna karşın hükümetin verdiği vaatleri sonradan geri almaya çalışması güven kaybına neden 

olur. Çalışma koşullarında elde edilen bu toplumsal düzenlemeler, sanayi proletaryasını ancak 

örgütlenme ve mücadele ile kurtuluşa ulaşabileceğini inanmasını sağlar (Liebman, 2017, s.32).  

Başka bir ifadeyle zorlu koşullar altında ezilenler, artık tarih sahnesine çıkmanın birlikte hareket 

ederek elde edebilecekleri bilincine varmışlardır. Anlatıcı, toplumsal çalkantının görüntüsünü, 

eserde karanlık içinde yaşam mücadelesi veren ve “aşağı” tabaka olarak görülen sınıfın yeni 

dünyayı inşa etmeye başlaması üzerinden verir. Halk huzursuzdur ve hayatlarını değiştirme 

arzusu içindedir. Anlatıcı, bu insanları ülkedeki değişimi gerçekleştirecek yeni dünyayı inşa 

edecek güçlü halk unsuru olarak görür. Yine ilk dörtlükte geçen “Ayak seslerinin yavaş yavaş 

artması” dizesi, yavaş da olsa artarak kitlesel bir hal aldığının ve büyük bir güce ulaşacağının 

öngörüsüdür. Eserde insanların başlarının omuzlarına gömülü olarak tasvir edilmesi, başlarını 

dik tutabilecekleri bir yaşamı hiç yaşamamış olmalarıyla veya kimliksiz olmalarıyla 

ilişkilendirilebileceği gibi yeni insanların başlarını yukarı kaldırmaktan korkmaları olarak da 

değerlendirilebilir. Ancak halkın karanlıktan ve yoksulluktan kurtulması, yine halkın içinden 



 

171 

gelen bu insanların ellerindeki aletlerle topraktan yeni bir dünya inşa etmesiyle 

gerçekleşecektir.  

Sokak griyle dolu bir şekilde ayağa kalktı, 

Örümcek ağıyla kaplanmışçasına. 

Hışırdayarak geliyordu dalga, 

 Araçların geçişini zorlaştırarak 

Çok geçmeden gün iyice geri çekildi, 

Uzak gökyüzüne şafakları yerleştirerek. 

Ve görünmeyen bir akıntı hışırtıyla, 

Şehrimize bir deniz gibi dökülerek. 

Встала улица, серым полна, 

Заткалась паутинною пряжей. 

Шелестя, прибывала волна, 

Затрудняя проток экипажей. 

Скоро день глубоко отступил, 

В небе дальнем расставивший зори. 

А незримый поток шелестил,  

                            Проливаясь в наш город, как в море. (Blok, 1927, s.27). 

Üçüncü dörtlükte, yeni insanlardan oluşan sokaklardaki kalabalık, örümcek ağına 

benzetilir. Sokakları dolduran kalabalık, yoksulluğun ve sıradan yaşamın rengi olan griyle 

bütünleşir. Bu sayede anlatıcı, hayatın donuk ve solgun yüzünü yansıtır. Blok’un şiirlerinde 

sıkça rastlanan bu renk, “Korkunç Dünya” şiir döngüsündeki genel karamsarlıkla da uyumludur 

(Yuryeva ve Troşin, 2014, s.85). İşçi sınıfının yaşadığı sefaleti anlatan bu dizeler, yürüyerek işe 

gidenlerin çıkardığı ‘hışırdama’ sesleri üzerinden, arabayla işe gidenlerle aralarındaki sınıfsal 

farkı vurgulamak olarak yorumlanabilir. Öte yandan bu sesler, sabahın kör vaktinde sürünerek 

ilerleyen bir kalabalığın yorgunluğunu ve isteksizliğini yansıttığı da düşünülebilir. Bir sonraki 

dörtlükte uzak gökyüzünde beliren şafaklar ise umudun habercisidir.  

 



 

172 

Biz aramaya, sorgulamaya kalkışmadık  

Bırakalım yerimize yeni insanlar alsın! 

Onları da anneleri aynı sancılarla doğurdu. 

Aynı şefkatle emzirdi göğsünde... 

Мы не стали искать и гадать: 

Пусть заменят нас новые люди! 

В тех же муках рождала их мать. 

                                   Так же нежно кормила у груди… (Blok, 1927, s.27-28). 

Beşinci dörtlükte yaşamın tekrar eden doğasına bir gönderme vardır. İlk olarak “Biz 

aramaya, sorgulamaya kalkışmadık” dizesiyle bir kabulleniş söz konusudur. Burada “biz” 

ifadesiyle anlatıcının da ait olduğu eski Rus toplumunun aydın kesimidir. Anlatıcı, eski 

efendilerin yerini yeni insanların almasının kaçınılmazlığına başka bir ifadeyle kaderci bir 

yaklaşımla hayatın biz olmasak da devam edeceğine dikkat çeker. Geri çekilme veya sahneden 

inme vaktini hatırlatan anlatıcı yeni bir dünya inşa edecek olan insanları küçümsemek bir yana 

onları kabullendiğini ve heyecanla beklediğini: “Yerimize yeni insanlar gelsin!” sözleriyle 

haykırır. Gelecek yeni insanların herhangi bir tarifi yapılmaz fakat “Onları da anneleri aynı 

sancılarla doğurdu” dizesi, bir bakıma bu yeni insanları kendilerinden aşağı görenlere karşı bir 

savunma anlamı taşıdığı söylenebilir. 

Biten günün sisi içinde 

Neydi kaderimiz anlamıştık açıkça.   

Ateşten son gün batımı bize 

Dokudu lekelerini birleştirip.  

В пелене отходящего дня 

Нам была эта участь понятна… 

Нам последний закат из огня 

Сочетал и соткал свои пятна (Blok, 1904). 

Bir sonraki dörtlükte lirik kahraman, eski dünyayı temsilen konuşur ve eski dünyanın 

sona ermesinden bahsedilir. Sembolik olarak ateş ölümü ve yıkımı çağrıştırır. Bu şekilde 

“Ateşten son gün batımımız” dizesi, ölüm veya yıkım öncesi son aydınlık gün anlamında 



 

173 

kullanması mümkündür ve bu şekilde bütün bir tarihsel dönemin sonlanması ve yeni bir düzenin 

kurulması olarak değerlendirilebilir. İkinci dizede yer alan, “Neydi kaderimiz, anlamıştık 

açıkça” ifadesi, lirik kahramanın böyle bir sonu kaderin bir gereği olarak bilinçli bir şekilde 

kabullendiğini göstermektedir. 

Bizi beklemiyordu gözü dönmüş ejderha, 

Yanmıyordu cehennem altımızda. 

Yuttu bizi zamanın dalgaları, 

Ve kaderimiz bir anlıktı. 

Не стерег исступленный дракон, 

Не пылала под нами геенна. 

Затопили нас волны времен, 

                  И была наша участь – мгновенна (Blok, 1904). 

Son dörtlüğün ilk dizesinde yer alan ve mitolojide birden fazla anlama gelen “ejderha”, 

tehlikeyi, düşmanı, karanlık güçleri ve ağırlıklı olarak kıyameti sembolize eder. Ancak burada, 

Blok’un bu imgeyi hem ilk dizede hem de onu takip eden dizede olumsuz bir anlamda 

kullandığı görülmektedir. Başka bir deyişle, hem “ejderhanın” hem de “cehennemin” yokluğu 

söz konusudur; çünkü asıl yok oluşun nedeni zamandır. Nitekim zaman her şeyi silen ve yok 

edendir. Son dizeyle birlikte zaman içinde yaşanan değişim ve dönüşümün yok edici etkisiyle 

“kaderin anlık” olduğu ve iz bırakmadan silineceği vurgusu yapılır.  

Bu dönemde Japon savaşında yaşanan yenilgi, beraberinde artan ekonomik kriz, yoğun 

katılımlara sahne olan grevler ve son olarak “Kanlı Pazar” (1905) olayı, Rusya’da 1917’nin ön 

provası olarak görülen 1905 Devrimi’nin gerçekleşmesine neden olur. Genç şair, sokaktaki 

insanın duygu ve düşüncelerine tercüman olan eserleriyle, duruşunu ve devrime karşı bakış 

açısını net bir şekilde ortaya koyar. Şair için asıl olan, köhne ve yozlaşmış düzenin değişmesidir; 

ancak bu dönüşümün intikama dönüşmeden adil ve eşitlikçi bir şekilde gerçekleşmesi 

gerektiğini savunur. Sanatın özü ve sanatçının görevleri hakkındaki ilk fikirlerinin değişmesi, 

sosyal konulara yönelmesiyle kendini gösterir. Şair, “Dahi, her şeyden önce halk demektir” 

(Orlov, 1981, s.17) sözünde vurguladığı gibi, halk tendeki uzuvlar gibi birbirine bağlıdır. 

Edebiyat araştırmacısı Orlov, Blok’un bu dönem şiir sanatını: “20. yüzyılın toplumsal 

çalkantıları, Blok'un şiirinin ideolojik ve ahlaki içeriği üzerinde belirleyici bir etkiye sahipti ve 

bunlardan ilki 1905 devrimiydi. Bu önemli olay şairi felsefi tasavvufun çıkmazından ayırmakla 



 

174 

kalmadı, şiirlerini dünyayı yenileme fikriyle aydınlattı, aynı zamanda tonunu da değiştirdi.” 

(Mihaylov, 1981, s.137) sözleriyle özetler. Lev Davidoviç Trotskiy (1879-1940), “Edebiyat ve 

Devrim” (Literatura i revolyutsiya-1923) çalışmasında: “Blok ‘devrime gitmedi’ ancak zihinsel 

olarak onunla beraberdi. 1905’in yaklaşmasıyla Blok “Fabrika” (1903) şiirini yazdı ve 

çalışmalarını ilk kez lirik sislerin üzerine çıkardı” der (Volpe ve Nemerovskaya, 2009, s.106). 

Blok’un en yakınındaki isimlerden biri olan teyzesi Beketova, aktardığı bilgilerde şairin devrim 

yanlısı düşünceler taşıdığını doğrulamaktadır. 1905-1906 yıllarında yaşanan sosyal olaylarda 

şair: “Kalabalıkla kendini bütünleşmiş hissederek başında kızıl bir bayrak taşımıştır. Ancak 

mitinglere nadiren ve sadece gözlemci olarak katılmıştır” (Beketova, 1930, s.98). 

Blok, 1905’te “Toklar” (Sıtıye) adlı devrimci şiirini yazar. Sanatçının erken dönem 

şiirlerinin aksine hem imgelerdeki belirginliğin arttığı hem de Rusya’da cereyan eden şiddetli 

sosyal fırtınanın yansımasını ortaya koyan şiiri, dönemin zengin insanın yaşamını keskin bir 

dille hicveder. Eser, “Tok açın halinden anlamaz” atasözünde olduğu gibi varlıklı kesimin 

yoksulluk içinde yaşayan halkı umursamazlığına karşı yapılan serzenişi içerir. Şair, sosyal 

eşitsizliğe, insanın insanca yaşama hakkının elinden alınmasına, sömürülmesine ve küçük 

düşürülmesine karşı duyduğu nefreti eserine işler. Gümüş Çağ döneminin edebiyat eleştirmeni 

Georgiy İvanoviç Çulkov’un (1879-1939) dediği gibi: “Blok devrimi kabul etti ama nasıl? Onu 

olumlu özlemleriyle değil, yıkıcı unsuruyla, özellikle de burjuvaziye duyduğu nefretle kabul 

etti.” (Volpe, Nemerovskaya 2009, s.101). 

Sovyet edebiyat eleştirmeni İosif Maşbits- Merov (1900-1989), “Blok ve Modernlik” 

başlığını taşıyan makalesinde “Toklar” şiiri ve yine Blok’un o dönemde kaleme aldığı bir dizi 

şiir hakkında şu ifadelere yer verir: “Bu şiirlerde otokrasinin toz içinde gizlenmiş yılan gibi 

yüzüne, ‘iyi beslenmiş’ yönetenlerin ‘çürümüş ahırına’, tüm ‘eski can sıkıntısına’ karşı büyük 

bir nefret suçlaması vardır.” (Maşbits-Verov, 1927, s.28). 

Blok’un egemen zengin sınıfa yönelik öfke ve alaycılıkla renklendirdiği çalışmasında 

diğer şiirlerinde olduğu gibi sembol olarak renkleri ve bitkileri yoğun bir şekilde kullanır: 

Onlar uzun süredir beni bunaltıyorlardı: 

Bakir bir rüyanın ortasında 

Sıkılıyorlardı ve yaşamıyorlardı, 

Ve beyaz çiçekleri eziyorlardı. 

Они давно меня томили: 



 

175 

В разгаре девственной мечты 

Они скучали, и не жили, 

И мяли белые цветы (Blok, 1927, s.51). 

Şair, gerçek yaşamın arka planında hayal ve düşüncelerin uğradığı yıkımı, “ezilen beyaz 

çiçekler” imgesiyle anlatır ve bu bağlamda beyaz çiçeği bir sembol olarak kullanır. “Bakir bir 

rüyanın ortasında” olma durumu, umut edilen ve beklenen hayallerin en yoğun şekilde 

hissedildiği zamanı simgeler. Anlatıcı, “tok yaşayanlar” ifadesiyle, gerçek bir yaşam deneyimi 

olmayan; hayatları boyunca herhangi bir amaç uğruna çaba göstermeye ihtiyaç duymadan, 

sıkıcı ve anlamsız bir tekdüzelik içinde yaşayanlara atıfta bulunur. Tok yaşayanlar, aynı 

zamanda güzel olan “beyaz çiçekleri ezerek” hayalleri ve umutları yok edenlerdir.  

Ve şimdi- yemek salonlarında ve oturma odalarında, 

Kadeh yığınlarının, hanımların ve yaşlı kadınların üstünde, 

O gösterişli resmi akşam yemeklerinin kasveti içinde – 

Elektrik ışığı söndü. 

И вот — в столовых и гостиных, 

Над грудой рюмок, дам, старух, 

Над скукой их обедов чинных — 

Свет электрический потух (Blok, 1927, s.51). 

Bu ikinci dörtlükte, varlıklı sınıfa mensup, tok ve rahat yaşayan insanların sıkıcı yemek 

davetlerine ve anlamsız yaşam tarzlarına karşı bir sitem dile getirilmiştir. İçi boş gelenekler ve 

yapmacık davranışların sergilendiği gösterişli yemek salonlarındaki davetler artık kendileri için 

bile sıkıcı hale gelmiştir: “O gösterişli resmi akşam yemeklerinin kasveti içinde”. Boşalmış 

kadeh yığınları, içki tüketimini ve yaşlıların bu geleneklere bağlı yaşantıları anlatıcı tarafından 

eleştirilir. Anlatıcı, son dizedeki “elektriğin sönmesi” ifadesiyle, zengin kesimin ziyafet sonrası 

sabaha karşı ayrılmamış olmalarına ve onların bolluk içinde yaşarken sokakta aç insanların 

varlığını umursamamalarına dikkat çeker. 

Gösterişli akşam yemekleri, elektrik ışığının sönmesiyle birlikte ihtişamın ve yüzlerin 

kaybolması anlamına gelir. Bu durum, bir bakıma ansızın gelen devrimin, o şatafatlı hayatın 

ışığını aniden söndürmesi şeklinde yorumlanabilir. Artık eski ihtişam dolu hayatlar sona 

ermiştir.  



 

176 

İçeri bir şeyler getiriliyor, mumlar yerleştiriliyor, 

Yüzlerinde sarı halkalar, 

Parşömen gibi çatırdayan konuşmaları tıslıyor, 

Zihinler güçlükle çalışıyor. 

К чему-то вносят, ставят свечи, 

На лицах — желтые круги, 

Шипят пергаментные речи, 

С трудом шевелятся мозги (Blok, 1927, s.51). 

Anlatıcı, bir sonraki dörtlükte tok yaşayan yüksek tabakadaki insanları, düşünme 

yetisinden yoksun sefiller olarak betimler.  Aynı zamanda bu kişilerin yüzlerinde ise, hastalıklı 

ruh hallerinin bir yansıması olarak sarı halkaların varlığına dikkat çeker. Sarı halkalar, hastalık 

veya yorgunluk halinin bir metaforudur. Anlatıcı, bu insanların konuşmalarını, bir anlam ifade 

etmeyen ve “parşömen” ve “tıslama” sesi olarak niteler. Bu nitelemeler, konuşmaların bir anlam 

taşımamasına, eski ve anlaşılmaz olmasına yönelik bir eleştiridir. Anlatıcının, tok insanlara 

yönelik bir diğer eleştirisi, zihinlerinin donuk olması, başka bir ifadeyle düşünme yetisinden 

yoksun olmaları yönüyledir.  

Bu yüzden- tok olan her şey öfkeleniyor, 

Önemli karınlar tokluğu arzular: 

Sonuçta, yalak devrildi, 

Ve onların çürümüş ahırları sarsıldı! 

Так — негодует все, что сыто, 

Тоскует сытость важных чрев: 

Ведь опрокинуто корыто, 

Встревожен их прогнивший хлев! (Blok, 1927, s.51). 

Dördüncü bölümde anlatıcı, üst sınıfa mensup “tok” insanlardan alaycı bir ifadeyle 

“önemli karınlar” olarak söz eder. Halka yukardan bakan ve sadece kendilerini düşünen “önemli 

karınların” en büyük kaygısı, aç kalmaktır. Anlatıcı, onların saraylarını ve şatafatlı evlerini, 

yıkılmaya yüz tutmuş çürümüş ahırlarla özdeş tutar. Buradaki çürüme, bir anlamda tok” olan 

kesimin ahlaki olarak yozlaşmasına yönelik bir atıf anlamı taşır. Öte yandan bu ayrıcalıklı 



 

177 

sınıfın yemeklerinde kullanılan lüks tabakların oyulmuş ahşap yalaklara benzetilmesi, anlatıcı 

tarafından onların hayvanlarla eşdeğer tutulması şeklinde yorumlanabilir. Artık maddi 

zenginliklere sahip üst tabaka insanlar için “yalak devrilmiştir”. Ve çıkarları doğrultusunda 

bencil ve amaçsız bir hayat süren bu ayrıcalıklı kesim eskiden olduğu gibi “tok” olmayı arzulasa 

da bir daha eski imkânlarına sahip olamayacaktır.  

Şimdi onlara kıt bir yazgı düştü: 

Evleri ışıksız duruyor,  

Ekmek isteyenlerin yakarışları kulaklarını yakıyor, 

Ve yabancı bayrakların kızıl kahkahası içlerini dağlıyor! 

Теперь им выпал скудный жребий: 

Их дом стоит неосвещен, 

И жгут им слух мольбы о хлебе 

                            И красный смех чужих знамен! (Blok, 1927, s.52). 

Eski düzenin çöküşüne ilişkin tema, bu dörtlükte de işlenmeye devam eder. Sıradan halkı 

anlamaktan uzak yaşayan toplumun zengin sınıfına karşı öfke ve bu insanların genel 

durumlarındaki keskin değişim vurgulanır. Elitlerin bir zamanlar ışıkla dolu olan evleri artık 

karanlıktır ve tüm eski lükslerinden mahrum kalmışlardır. Artık ekmek için dua edenlerle 

etmeyenler yer değiştirmiştir ve bu durum eskiden duymazdan geldikleri yoksul halkın açlık 

seslerinin, artık onların da kulaklarını tırmalayan huzurlarını kaçıran bir sese dönüşmesini 

sağlamıştır. Başka bir ifadeyle, sefalet içinde yaşayan halkın bir parça ekmek için yalvarışları 

ve duaları, artık zenginlik içinde yaşayan üst tabakanın dilinde ve kulaklarındadır. Her yerde 

yankılanan ve içlerini dağlayan kızıl kahkahalar ise eski konumlarını ellerinden alan sosyalist 

düzenin temsilcilerini çağrıştırır. 

Varsın hayatlarını alıştıkları gibi tamamlasınlar– 

Tokluklarını yok ettiğimiz için üzgünüz. 

Sadece saf çocuklara- yakışmaz 

Onların eski sıkıcılığına özenmek. 

Пусть доживут свой век привычно — 

Нам жаль их сытость разрушать. 



 

178 

Лишь чистым детям — неприлично 

Их старой скуке подражать. (Blok, 1927, s.52). 

Son dörtlükte anlatıcı, tokluklarını ellerinden aldığımız için bu insanlara karşı bir üzüntü 

beslediğini belirtirken, onlardan intikam almak yerine, “Varsın hayatlarını alıştıkları gibi 

tamamlasınlar” ifadesini kullanır.  Bu durum, refah içinde hayatlarını süren zengin kesimin acı 

verici bir sürecin içine düşmelerine karşın acıma hissi olarak düşünülebilir. Öte yandan, eski 

düzenin içinde kaybolan bu insanların alışkanlıklarının değişmeyeceği ve gerçekleri doğru 

biçimde kavrayamayacakları yönündeki inanç olarak da yorumlanabilir. Zenginlik içinde 

yaşayan bu insanlar, eski hayatlarını kaybederek zaten kaderleri tarafından cezalandırılmıştır. 

Anlatıcı, sadece saf çocuklar olarak tarif ettiği yeni kuşaklara, geçmişte kalan bu insanlara 

özenmemelerini, onların hatalarını tekrarlamamalarını, hayatlarını tamamen farklı temeller 

üzerine inşa etmelerini öğütler.  

1905 – 1907 devrim olayları, beraberinde 1910 yılına kadar sürecek tepki döneminin 

başlamasına neden olur. Blok annesine gönderdiği Aralık 1906 tarihli mektubunda, arama ve 

tutuklamaların ne kadar sıradan bir hal aldığını yazar: “Aramalar o kadar yoğun ki, sanırım 

yakında bize gelecekler. Ama hiçbir şey bulamayacaklar, her şeyi ortaya çıkaracaklar ve belki 

de bazen olduğu gibi kaşıkları çalacaklar.” (Volpe, Nemerovskaya 2009, s.141) Tüm 

olumsuzluklara rağmen Blok’un çalışmaları açısından bu yıllar oldukça verimli geçer. 1906 ile 

1910 yılları arasında dört şiir koleksiyonu ortaya çıkaran şair, Moskova ve Peterburg 

dergilerinde edebiyat ve tiyatro üzerine makaleler kaleme alır (Fedotov, 2011). 

Blok, 1905’ten sonra on iki yıl boyunca felaketten söz eder ve yüksek sesle devrim 

çağrısında bulunur. Şairin erken dönem devrimci şiirleri arasında önemli bir yere sahip olan 

1907 yılında yazdığı “Kulağımı yere dayadım…”, (Ya uho prolojil k zemle…) adlı şiiridir.  

Fyodor Sologub. 

Kulağımı yere dayadım, 

Atın ayak seslerini duymak için, 

Ama sadece bir mırıltı, sadece bir fısıltı 

Yerden bana geliyor. 

Я ухо приложил к земле, 

Чтобы услышать конский топот, — 



 

179 

Но только ропот, только шёпот 

Ко мне доходит по земле (Sologup, 1900). 

Şiirin ilk dizesi, Sologub’un 1900 yılında yazdığı, “Kulağımı yere dayadım” şiirinin 

açılış dizesini birebir tekrar eder. Gümüş Çağ'ın iki önemli ismi, Rus folkloruna dayanan bir 

girişle başlar. Halk masallarında sıkça karşılaşılan “yeri dinleme” motifi, genellikle düşmanın 

izlerini takip edip etmediğini öğrenmek amacıyla kullanılır. Eserde ise “yeri dinleme” motifiyle 

anlatıcı, halkın, toprağın ve geçmişin sesini duyma arzusunu dile getirir.  Sologup’un şiirindeki 

“Ama sadece bir mırıltı, sadece bir fısıltı/ Yerden bana gelen” dizesi, geçmişin sırrını çözme 

arayışını ve kehanet peşinde koşmayı ima eden bir anlam taşıması yönüyle de benzerlik gösterir. 

Sovyet edebiyat eleştirmeni Leonid İvanoviç Timofeyev (1903-1984), “Blok’un Mirası” 

adlı makalesinde, Blok’un düşünce dünyasında ve poetikasında, bireysel anlamda varoluşun, 

toplumsal ve tarihsel olanla ayrılmaz bir bütün oluşturduğuna dair derin bir bilinç yattığını 

söyler. Nitekim Blok’a göre bir yazar: “ruhunu açığa vurmak için dünyaya yerleştirilmiş bir 

mahkûmdur ve ruhunu açığa çıkarmak için dünyaya yerleştirilir, insan ‘ben’’ini diğerlerinin 

arasında eritmek zorundadır; zira gerçek anlamda vatanla bağ kurmak, onu yaşayan bir 

organizma gibi derinden hissetmeyi gerektirir” (Timofeyev, 1980, s.53). Blok, Kulikovo 

Muharebesinden söz ederken: “Dmitri Donskoy’un kampındaki komutan Bobrok’un yere 

kulağını dayayarak, yalnızca savaşın seslerini değil, halkın, dul kadınların, anaların acısını ve 

çığlığını da işittiğini söyler” (Timofeyev, 1980, s.53).  İşte bu, Blok’un dizelerinde karşılık 

bulan ulusal bir trajedinin sesidir.   

İlk Rus Devrimi’nin olaylarına bir yanıt olarak yazılan şiirde, karanlığa, zulme ve baskıya 

karşı harekete geçme çağrısı açık bir şekilde hissedilmektedir. Blok’un alegorik eseri, aynı 

zamanda 3 Haziran 1907’de Devlet Duma’sının feshedilmesi ardından hükümetin açık ve 

acımasız karşı devrimci terör politikasına yönelmesine alegorik ve çok anlamlı bir yanıt niteliği 

taşır (Blok, 1978, s.204). Rus edebiyat araştırmacıları, esere ayrı bir önem atfederler. Bunun 

nedeni, ilk başlarda devrimcilere tam bağlılıklarını ve teslimiyetlerini ilan eden birçok yazarın, 

devrimin yenilgiye uğraması sonrasındaki gösterdikleri ikiyüzlülüktür. Blok ise, birçok yazarın 

aksine devrimci güçlere olan büyük inancını aynı güçlü duruşuyla göstermeye devam etmiştir. 

Eser aynı zamanda, Blok’un vatanını yaşayan bir organizma olarak hissettiğini göstermenin 

yanı sıra, yaklaşan bir felaketi duyma ve bunu ifade edebilme yeteneğini de ortaya koyar 

(Timofeyev, 1980, s.53).  

 



 

180 

Kulağımı yere dayadım. 

Çığlıkla bozmayacağım acının sessizliğini. 

Sen, o kısık iniltiyle 

Ölümsüz ruhu eziyorsun karanlıkta! 

Hey kalk ayağa, ateş yak ve yan! 

Hey, kaldır o sadık çekicini 

Canlı bir yıldırım gibi parçalasın 

Hiçbir şey göremediğin karanlığı! 

Я ухо приложил к земле. 

Я муки криком не нарушу. 

Ты слишком хриплым стоном душу 

Бессмертную томишь во мгле! 

Эй, встань и загорись и жги! 

Эй, подними свой верный молот, 

Чтоб молнией живой расколот 

Был мрак, где не видать ни зги! (Blok, 1955, s.391-392). 

Şiirin ilk dörtlüğü hem yaşamı hem de ölümü simgeleyen toprağı dinleme eylemiyle 

başlar. Bu, derinlerde gizlenmiş ya da henüz açığa çıkmamış gerçekleri duyumsama, hayata ve 

dünyaya dair bir sırrı anlama çabasıdır. Dinlediği toprakta ruhların “boğuk” inlemelerini duyan 

anlatıcı, çığlık atarak veya bağırarak bir tepki vermez. Geçici bir tepkinin yerine, daha kalıcı ve 

bilinçli bir duruş sergilemek ister. Son dizede yer alan acı çeken “ölümsüz ruh”, halkı temsil 

eder. Bu şekilde, karanlıkta belirsizliklerin hâkim olduğu bir ortamda, acı çeken bastırılmış 

ruhun uyanışı ve mücadele etmesi beklenir.   

Kesin bir eylem çağrısıyla başlayan ikinci dörtlükte, değişim ve dönüşümün esas konusu 

“karanlıkla” mücadeledir. Ateş hem aydınlatıcı hem de yok edici bir unsurdur ve karanlıkla 

savaşan, aydınlatıcı bir güç olarak işlev görür. Gökyüzünü ve dünyayı birbirine bağlayan 

yıldırım, ilahi iradeyi, (Molniya, t.y.) yaratıcı dürtüyü temsil eder. Anlatıcı, “Canlı bir yıldırım 

gibi parçalasın” dizesiyle, değişimin ilahi güç gibi bir anda gerçekleşmesini ister. Bu noktada 

“Hey, kaldır o sadık çekicini” dizesinde proleter bir imge ve komünist hareketin simgesi olarak 



 

181 

“çekiç” ile işçiye, emeğe, ideale ulaştıracak güce dikkat çekilerek harekete geçme çağrısı 

yapılır. Burada geçen “sadık çekiç” ifadesi, emeğe olan güveni ve bağlılığı temsil eder.  

Anlatıcı, aktif bir toplumsal değişim çağrısında bulunarak, toplumun boğucu karanlıktan 

uyanarak kurtulmasını ister.  

Kazıyorsun yer altı köstebeği! 

O zor, boğuk sesi duyuyorum... 

Tereddüt etme. Unutma: 

Zayıf başak onların baltalarının altına düşecek... 

Tohumlar gibi, o kötü toprağı kaz! 

Ve ışığa çık. Ve şunu bil: 

Onların rastlantısal zaferinin arkasında 

Mezardan farksız bir karanlık kol geziyor 

Ты роешься, подземный крот! 

Я слышу трудный, хриплый голос... 

Не медли. Помни: слабый колос 

Под их секирой упадет… 

Как зерна, злую землю рой 

И выходи на свет. И ведай: 

За их случайною победой 

Роится сумрак гробовой (Blok, 1955, s.392). 

Eski dünyayla savaşa giren anlatıcı, üçüncü dörtlükte halkı “köstebekle” özdeşleştirir. 

Köstebek, ışığı görmeden toprağın altında çalışan; görünmeyen çabalarıyla değişim yaratma 

gücüne sahip bir metafor olarak karşımıza çıkar. Devrim de benzer biçimde, derinlerden 

sessizce yükselen bir güçtür. Anlatıcı, büyük çabalarla görmeden karanlıkta ilerlemeye çalışan 

halkı, zayıflığa karşı “Zayıf başak onların baltalarının altına düşecek...” dizesiyle uyarır. Bir 

sonraki dörtlükte, bu uyarının bir tohumun filizlenmesi gibi tam zamanında harekete geçmeye 

ve kötü toprağın içinden çıkarak ışığa kavuşmaya yönelik bir çağrısı söz konusudur. Nitekim 

halkın umudu ve geleceği, toprağın altından çıkarak ışığa kavuşmaya bağlıdır. Anlatıcı, 

iktidarın devrime karşı kazandığı zaferleri sahte ve geçici başarılar olarak değerlendirir. Söz 



 

182 

konusu zaferlerin aslında ölü bir doğaya sahip olduğunu ise “Mezardan farksız bir karanlık kol 

geziyor” dizesiyle ifade etmek ister.  

O ham toprağı Besle, sula, sakla, 

Bahar geçecek- bu yeni toprakların üzerinden, 

Senin kanınla sulanmış olan 

Yeni bir sevgi yeşerecek. 

Лелей, пои, таи ту новь, 

Пройдет весна — над этой новью, 

Вспоенная твоею кровью, 

Созреет новая любовь. (Blok, 1955, s.391-392). 

Şiirin final dizeleri, umudu aşılar. Mücadeleyle elde edilecek yeni topraklarda, sevginin 

yeşereceği vurgulanır.  

Ham toprak yeniden filizlenip başak verecek, 

Ve ilkbaharda- yeni bir toprak için 

Dökeceğiz onların kovalar dolusu yağlı kanlarını, 

Yeni sevgilerin olgunlaşması için. 

Взойдет и всколосится новь, 

И по весне — для новой нови 

Прольем ковши их жирной крови, 

                        Чтоб зрела новая любовь (Blok, 1955, s.726). 

Blok’un notlarında, “İşçiye” başlığı altında son dörtlüğün farklı bir versiyonu yer alır. Bu 

versiyonda ilk dikkat çeken farklılık ise yeni düzenin olgunlaşması için eski düzenin 

efendilerinin kanlarını dökmeye yönelik çağrısıdır (Blok, 1955, s.726). 

Blok’un devrimci duygularının bir öngörüsü olarak değerlendirilen bir diğer eseri “İlahi 

Adalet” (Vozmezdie) adlı poemasıdır. 1910’da tasarlamaya başladığı ancak tamamlamadığı 

eseri şairin en önemli eserlerinden biri olarak görülür. Poemanın ana hatlarının oluşmaya 

başladığı 1911’de, Blok yaşanacak olaylara dair öngörüsünü annesine yazdığı mektupta şu 



 

183 

ifadeleriyle ortaya koyar: “Yakında hayat öyle ya da böyle alt üst olacak, zamanı geldi. Son 

yılların kâbusları – bunların üzerlerine haç işareti koymalıyız” (Moçulskiy, 1948, s.264). 

Önsöz ve üç bölümden oluşan poeama, tamamlanmaz ve son haliyle “Zapiski meçtateley” 

(Hayalperestlerin Notları, 1919-1922) adlı sanat ve edebiyat dergisinde 1921’de yayımlanır 

(Blok, 1922, s.111). Blok, insanlık tarihindeki kötü niyetli eylemlerin, günahların ve ihanetlerin 

cezasız kalmayacağı düşüncesi temelinde yazdığı eserini, neden tamamlamadığını: “Devrimin 

gerçekleştiği yıllarda, devrimle ilgili önsezilerle dolu bir eseri bitirme ihtiyacı veya arzusu 

hissetmediğimden…” (Blok, 1919) sözleriyle açıklar ve eserin önsözünde hangi nedenlerle 

eseri kaleme aldığını, o yıllarda meydana gelen trajik olayları sıralayarak aktarır:  

1910 yılı- Kommissarjevskaya’nın Vrubel’in ve Tolstoy’un öldüğü yıl. 

Kommissarjevskaya ile sahnedeki duygu yüklü notalar öldü, Vrubel ile 

ressamın kendine özgü muazzam dünyası, sonsuz azmi, çılgınlık noktasına 

kadar ulaşan ve bitmek tükenmek bilmeyen arayışlardaki doyumsuzluk öldü, 

Tolstoy’la birlikte şefkat ve bilgelik öldü (Blok, 1922, s.9-10).  

1910 yılında sembolizm krizinin yaşandığına değinen şair, ayrıca bir yıl sonrasında 

gerçekleşen tarihi olaylardan bahseder. Bu olaylar arasında: “demiryolu işçilerinin görkemli 

grevleri”, politikacı Pavel Nikolayeviç Milyukov’un (1859-1943) verdiği “Silahlı dünya ve 

silahlanmanın azaltılması” konulu konferans, Moskova gazetelerinden birinde “Büyük bir 

savaşın yakınlığı” başlıklı kehanet niteliğinde bir makalenin yayımlanması, dünya basınında 

geniş yer bulan Yahudi asıllı Menahem Mendel Beylis’in (1874-1934) yargılanması, Başbakan 

Stolıpin’in Kiev’de öldürülmesi gibi olaylar yer alır (Blok, 1922, s.11). Şair poemasının 

ölçüsünü “dönemin ritminin en basit ifadesi” (Blok, 1922, s.12). olarak gördüğü yamb olarak 

belirler. Sembolik öğelerin yanı sıra gerçekçi bir bakış açısıyla kaleme aldığı eserini, şair, önce 

en dar noktaya kadar sıkışıp ardından genişleyerek çevresindeki her şeyi etkileyen “eş merkezli 

daireler” biçiminde algıladığını ifade eder. Şair, ortaya koyduğu imgenin sözcüklere 

dönüşümünde, müzikal yapının yanı sıra adele (kas) kelimesine de dikkat çekerek sanatsal 

ifadesinin hem zihinsel hem de bedensel boyutuna işaret eder. Blok’a göre: “kasların ritmik ve 

kademeli büyümesi tüm şiirin ana ritmini oluşturmalıdır. Hem ana fikri hem de teması bununla 

bağlantılıdır” (Blok, 1922, s.13). 

Hayat- başlangıcı ve sonu olmayandır. 

Hepimizi fırsatlar bekler. 

Üstümüzde- kaçınılmaz bir alacakaranlık karanlık, 



 

184 

Ya da Tanrı’nın yüzünün aydınlığı. 

Fakat sen sanatçı, kesinlikle inan 

Başlangıçlara ve sonlara. Bil ki, 

Cennet ve cehennem bizi nerede korur. 

Gördüğün her şeyi ölçmen için 

Sana tarafsız bir ölçü verildi. 

Bakışın sağlam ve net olsun. 

Tesadüfi özellikleri sil –  

Ve göreceksin: dünya çok güzel. 

Işığın nerede olduğunu bilirsen, karanlığın nerede olduğunu anlarsın. 

Her şeyin yavaş yavaş geçmesine izin ver, 

Dünyada kutsal olan ne, günahkâr olan ne, 

Ruhun sıcaklığıyla, aklın soğukluğuyla. 

Böylece Siegfried kılıca demirhane fırının üzerinde hükmediyor: 

Şimdi onu kırmızı kora dönüştürüyor, 

Ya da hızla suya daldırıyor 

Tıslıyor ve kararıyor, 

Sevgilisine emanet edilen bıçak… 

Жизнь- без начала и конца. 

Нас всех подстерегает случай. 

Над нами- сумрак неминучий, 

Иль ясность божьего лица. 

Но ты, художник, твердо веруй 

В начала и концы. Ты знай, 

Где стерегут нас ад и рай. 

Тебе дано бесстрастной мерой 



 

185 

Измерить всё, что видишь ты. 

Твой взгляд- да будет тверд и ясен. 

Сотри случайные черты- 

И ты увидишь: мир прекрасен. 

Познай, где свет, - поймешь, где тьма. 

Пускай же всё пройдет неспешно, 

Что в мире свято, что в нем грешно, 

Сквозь жар души, сквозь хлад ума. 

Так Зигфрид правит меч над горном: 

То в красный уголь обратит, 

То быстро в воду погрузит — 

И зашипит, и станет черным 

                               Любимцу вверенный клинок… (Blok, 1922, s.23-24). 

Poemanın konumuz açısından en önemli bölümü, devrim noktasında sanatçılara yönelik 

yapılan çağrıları içeren prolog (öndeyiş) kısmıdır. Poemanın prolog kısmında yaşam, sürekli 

değişen, öngörülemez bir şey olarak sunulur. Anlatıcı, sanatçıyı başlangıçlara ve sonlara 

inanmaya, dünyayı net ve tarafsız bir şekilde görmeye, rastgele etkilere maruz kalmamaya ve 

sanat aracılığıyla hakikati öğrenmeye çağırır. Her başlangıç ve sonun kendi sınavlarını ve 

fırsatlarını barındırdığını vurgulayan anlatıcı, onları bekleyen şeyin cehennemin zorluğu, 

cennetin güzelliğiyle temsil edildiğini ifade eder. Ayrıca hayatın öngörülemezliğine ve kaderin 

her türlü değişimine, hazırlıklı olunması gerektiğine vurgu yapar. 

Şairin diğer eserlerinde olduğu gibi, bu yapıtında da renk sembolleri ön plana çıkar. 

Alacakaranlık veya Tanrı’nın yüzünün aydınlığı gibi zıt renkler ile kendilerini bekleyen iki 

farklı yolun başka bir ifadeyle iki farklı kaderin açıklaması söz konusudur. Anlatıcı aydınlığa 

veya karanlığa giden yolda sanatçıların kayıtsız bir şekilde kendilerine verilen ölçme yeteneğini 

doğru kullandıklarında, her şeyin onlar için daha açık ve anlaşılır olacağını söyler. Estetik inancı 

ortaya koyan bu sözlerle anlatıcı sanatçıya ahlaki bir sorumluluk yükler.  

Bu bölümde geçen diğer bir husus, Avrupa mitolojisinde “Siegfried” (Sigurd) olarak 

anılan destandır. Alman-İskandinav mitolojisinin kılıç döven kahramanı Siegfried, 



 

186 

19.yy. Alman milliyetçiliğinin yükselmesinde tarihsel bir öneme sahiptir. Cesareti, yiğitliği 

temsil eden “Siegfried” (Siegfried, t.y.). İmajı, sanatçıya benzetilir. Mitolojik kahraman 

“Siegfried”, sanatın dönüştürücü gücünün sembolü olarak verilir. Siegfried’in ateş ve suyu 

kullanarak kılıca şekil vermesi gibi sanatçı da “Ruhun sıcaklığı ve aklın soğukluğunu” 

kullanarak hakikate ulaşabilir. İlerleyen dizelerde verilen ve demirin işlenme süreciyle, sanatın 

dönüştürücü gücünün yaratım sürecinin ne şekilde özdeş tutulduğunu gösterir.  

Demire hükmeden, bilinçli bir sanatçı edasıyla demiri işleyen mitolojik kahraman, ilk 

olarak demiri kırmızı kora dönüştürür. Kırmızı kor, yaratıcı enerjinin ve öfkenin rengidir. 

Metalin dönüşüm sürecini ifade eden bu sürecin eserde sanatçının ilham enerjisiyle özdeş 

tutulduğu söylenebilir. Metalin sertleşmesi için suya daldırılması, başka bir ifadeyle ateşin suyla 

buluşması hali, sanatçının içinden gelen ilham ateşini aklın soğukluğuyla buluşturmasına 

benzetilebilir. Ortaya çıkan metalin kararması, geçici başarısızlıkla veya henüz 

mükemmellikten uzak olmasıyla ifade edebilir. Sanatçının yaratım sürecinde ortaya çıkardığı 

eseri kusursuz olması için düzeltmeler yapması gibi ortaya çıkan metalin parlatılması da 

mükemmele ulaşma çabasıdır. Ortaya çıkan eserin sevgiliye verilmesi, insanlığa sunulması 

olarak değerlendirilebilir.  

Bir darbeyle parlar- o sadık Nothung’dur. 

Ve ikiyüzlü cüce Mime 

Dehşet içinde diz çöker ayaklarına! 

Kim kılıcı dövebilir? — Korkuyu tanımayan. 

Ama ben çaresiz ve güçsüzüm, 

Herkes gibi, senin gibi, sadece akıllı bir köleyim, 

Çamurdan ve tozdan yaratılmış, 

Ve dünya — bana korkunç görünüyor. 

Kahraman artık özgürce vuramaz 

Eli halkın elinde, 

Ve dünya üzerinde bir ateş sütunu yükseliyor. 

Her kalpte, her düşüncede — 

Kendi keyfince bir yasa, bir irade var… 



 

187 

Bütün Avrupa’nın üzerinde bir ejderha 

Ağzını açmış, susuzluk içinde kıvranıyor… 

Kim vuracak ona darbeyi?.. 

İşte — başını bir tepside 

Dansçı kız sunuyor krala; 

İşte o kara darağacında 

Başını bırakıyor; 

Ama son hüküm size ait değil. 

Çenemi kapatmak da sizin elinizde değil!.. 

Kilise karanlık ve boş kalsın, 

Çoban uyusun;  

Ben sabah ayini için 

Çiğli patikadan geçeceğim, 

Paslı anahtarla kilidi çevireceğim 

Ve şafakta kızıla boyanmış girişte 

Kendi ayinimi sunacağım. 

Удар — он блещет, Нотунг верный, 

И Миме, карлик лицемерный, 

В смятеньи падает у ног! 

Кто меч скует? — Не знавший страха. 

А я беспомощен и слаб,  

Как все, как вы, — лишь умный раб, 

Из глины созданный и праха, — 

И мир — он страшен для меня. 

Герой уж не разит свободно, — 

Его рука — в руке народной, 



 

188 

Стоит над миром столб огня, 

И в каждом сердце, в мысли каждой — 

Свой произвол и свой закон… 

Над всей Европою дракон,  

Разинув пасть, томится жаждой… 

Кто нанесет ему удар?.. 

Вот — голову его на блюде  

Царю плясунья подает; 

Там — он на эшафоте черном  

Слагает голову свою; 

— Но не за вами суд последний, 

Не вам замкнуть мои уста!..  

Пусть церковь темная пуста, 

Пусть пастырь спит; я до обедни. 

Пройду росистую межу, 

Ключ ржавый поверну в затворе 

И в алом от зари притворе 

                                Свою обедню отслужу. (Blok, 1922, s.24-25). 

Devamında geçen “Bir darbeyle parlar- o sadık Notung’dur / Вагнер, Опера ikiyüzlü 

cüce Mime” dizelerinde “Nothug ve Mime”, Alman besteci Richard Wagner’in konusunu ve 

karakterlerini İskandinav mitolojisi eserlerinden uyarladığı “Nibelung Yüzüğü” (The Ring of 

the Nibelung, t.y.) opera serisinde geçer (Зигфрид Вагнер, Опера, t.y.). “Nothung” mitolojik 

kahraman Siegfried’in dövdüğü kutsal kılıçtır (Nevskiy 2021) ve eserde sadık olarak 

nitelendirilmesi hakikatin aracı olmasıyla ilişkilendirilebilir.  “Mime” ise kötü ve korkak bir 

cücedir ve onun diz çökmesi, eski dünyanın sanat karşısında adalet karşısında teslim olması 

anlamını katar.  Anlatıcı, kendini çamurdan ve tozdan yaratılmış çaresiz ve güçsüz biri olarak 

konumlandırır bu şekilde kırılganlığını ve dünyaya karşı korkusunu dile getirir.  “Akıllı bir 

köleyim” ifadesi, bilinçli olduğuna ancak özgür olmadığına yönelik vurgudur. Anlatıcı “Ve 



 

189 

dünya üzerinde bir ateş sütunu yükseliyor” dizesiyle, her kalpte ve her düşüncede hüküm süren 

ve kendine has keyfi yasası olan tiranlığın, dünyada neden olduğu tarihsel kırılmayı veya 

karmaşayı tanımladığı düşünülebilir. 

Öte yandan “Dünyanın korkutucu olması” ise, kader çizgisinde yaşanacakların 

bilinmezliği olarak düşünülebilir. Avrupa'nın üzerinde ağzı açık bir ejderhanın görüntüsü, kıta 

üzerinde beliren tehlikeyi simgeler. “Kim vuracak ona darbeyi?..” sorusu, devasa tehdide karşı 

direniş çağrısıdır. Tepsideki kafa ve darağacı görüntüsü, hayatı ve trajik ölümü birçok sanat 

eserine konu olmuş olan Kraliçe Herodias'ın bir tepside talep ettiği Yahya Peygamberin 

İncil'deki motifine (29 Ağustos Şerefli Öncü Peygamber, Vaftizci Yahya’nın Başının Kesilmesi, 

t.y.) bir göndermedir (И голову его на блюде царю плясунья подает»: православные 

отмечают день Усекновения главы Иоанна Предтечи, t.y.).  Bu gönderme üzerinden 

insanların karşılaştığı zulüm adaletsizlik ve şiddet vurgulanır. Lirik kahraman sesinin 

susturulamayacağını ve tüm engellemelere rağmen şarkısını söylemeye devam edeceğini ileri 

sürer. “Kilise karanlık ve boş kalsın” ve “Uyuyan çoban” imgesi maneviyatın düşüşüyle veya 

dini kurumların işlevini yitirmiş olmasıyla bağdaştırılabilir. Ancak kahraman yoluna sadıktır. 

Sanata hizmet etmeye devam edeceğini ve hakikat yolunda ayinini sürdüreceğini: “Ve şafakta 

kızıla boyanmış girişte/ Kendi ayinimi sunacağım” dizeleriyle verir. 

Yüzüne söyle  

Kendi içimizde sakladıklarımız hakkında, 

Bu dünyada neyin canlı olduğu hakkında, 

Öfkenin kalplerde nasıl olgunlaştığını. 

Oğullar babalara yansır: 

Aileden kısa bir kesit 

İki veya üç bağlantı- ve bu zaten açık 

Karanlık antik çağın vasiyetleri 

Yeni bir tür olgunlaştı, - 

Kömür elmasa dönüştü. 

O çalışkan kazmanın altında, 

Yavaşça derinliklerden yükseldi, 

Ortaya çıkacak- dünyaya göstermek için! 



 

190 

Öyleyse vur, dinlenmeden 

Hayat damarı derin olsun 

Elmas uzaktan yanıyor. 

Поведать пред Лицом Твоим 

 О том, что мы в себе таим, 

О том, что в здешнем мире живо, 

О том, как зреет гнев в сердцах, 

Сыны отражены в отцах: 

Коротенький обрывок рода — 

Два-три звена, — и уж ясны 

Заветы темной старины: 

Созрела новая порода, — 

Угль превращается в алмаз. 

Он, под киркой трудолюбивой,  

Восстав из недр неторопливо, 

Предстанет — миру напоказ!  

Так бей, не знай отдохновенья, 

Пусть жила жизни глубока:  

                              Алмаз горит издалека — (Blok, 1922, s.25-26). 

Prolog kısmının son dizeleri, bireylerden başlayan değişimin kollektif bir bilince 

dönüşmesi anlatılır. Anlatıcı, bireyleri harekete geçirecek olan derin duygu ve arzuların 

farkındalığının artmasının önemine vurgu yapar.  Bunun yanı sıra bireyin hem kendisine hem 

de daha yüksek bir güce karşı samimiyet ve dürüstlüğüne yönelik bir çağrıda bulunarak, 

insanlara kalplerinde saklı olanı ve dünyada olup bitenleri anlatma fırsatı ister. Kuşakların 

sürekliliği diğer bir ifadeyle atalardan oğullarına taşınan mücadele ruhu: “Oğullar babalara 

yansır” dizesiyle verilir. Son olarak gayret ve çalışmanın bir şeyin meydana gelmesindeki 

etkisini göstermek için kömürün elmasa dönüşmesi metaforu kullanılır. Kömürün elmasa 

dönüşmesi büyük çaba ve yılmadan çalışmanın bir sonucudur bu da gelişme sürecini ortaya 



 

191 

koymaktadır. Başka bir ifadeyle, son dizlerle hedeflere ulaşmak için azmin ne kadar önemli 

olduğuna vurgu yapılır. 

Blok’un şiirlerinin üçüncü cildi olan “Korkunç Dünya” (Straşnıy mir, 1910–1916), 1905 

Rus Devrimi sonrasında yaşanan ahlaki yozlaşmayı, maneviyat eksikliğini, bireysel ve 

toplumsal çöküşü, çarpıcı bir biçimde yansıtır. Sovyet edebiyatçısı Orlov’a göre Blok’un 

eserlerinde betimlenen “Korkunç Dünya”, fiziksel olarak yaşayan ancak ruhen ölmüş bireylerin 

oluşturduğu yozlaşmış bir toplumun simgesidir. Bu metafor, dönemin ahlaki ve manevi 

çöküşüne yönelik eleştirel bir bakışı yansıtır (Orlov, 1960, s. XXXIX). 

Farklı zamanlarda yazılmış olan ve “Ölüm Dansları” (Plyaski smerti,1912-1914) başlığı 

altında birleşmiş beş şiir, bu şiir dizisinin bir parçasıdır (Ilıca, 2023)6. “Ölüm Dansları”, aynı 

zamanda Danse Macabre olarak da bilinir. İsmini Fransızca “macabre” kelimesinden alan 

Danse Macabre, 14.yy. da Avrupa’yı etkisi altına alan Kara Veba, savaşlar ve kıtlık gibi 

olayların etkisiyle halkın ölüm algısının değişmesiyle yaygınlaşmıştır. İnsanlar ölümü bir figür 

olarak tasvir etmiş ve bu figürün sınıf veya konum farkı gözetmeksizin, kraldan köylüye kadar 

dans ettiğini betimlemişlerdir (Что такое Dance Macabre? 2023). Başlangıçta bu anlatı görsel 

sanatlarda ortaya çıkmış; zamanla şiir, drama ve müzik gibi farklı sanat dallarına da yayılmıştır. 

Görsel sanatların ve edebiyatın alegorik konusu haline gelen Danse Macabre, hem eşitlikçi bir 

ölüm anlayışını temsil eder hem de ahlaki ve sosyal bir hiciv işlevi görür. (What Does the Dance 

Macabre Symbolize? An Allegory of Death, t.y.). Ölümün kişileştirilmiş görüntüsüne William 

Shakespeare ve Heinrich Heine gibi önde gelen birçok yazar ve sanatçı yönelmiştir. Özellikle 

Alman ve Fransız geleneklerinde popüler olan bu alegorik motif, insan yaşamının geçiciliğini 

vurgular (Пляски смерти, t.y.). 

Blok’un şiir sanatında “korkunç dünya” imgesinin ilk izlerini 1903-1904 yıllarındaki 

şiirlerinde görmek mümkündür. Blok, bu yıllarda insanın aşağılandığı ve yok edildiği korkunç 

bir dünya imgesini çizmeye başlar. Bu dünya, hayaletimsi ve ölümcül bir şehir sembolüyle ifade 

edilir. Şehirdeki insanlar yorgun, bitkin ve umutsuzdur ayrıca yaşadıkları ortam, karanlık, 

kasvetli ve iğrençtir. Blok’a göre böyle bir dünyada yaşamak mümkün değildir ve ölüm, bu 

karanlıktan kurtulmanın tek değerli yoludur. İntihar eden bir annenin hikayesin anlatan 

“Gazetelerden” adlı şiir bir başlangıç noktası olarak karşımıza çıkar (Yureva ve Troşin, 2014, 

s.79). 

 
6 Geniş Bilgi İçin Bkz. 



 

192 

Blok, devrimin eski, yozlaşmış dünyayı tamamen yıkacağına ve onun yerine adil, temiz, 

neşeli ve estetik bir dünyanın doğacağına içtenlikle inanır. Ona göre devrim, sadece siyasi bir 

değişim değil, aynı zamanda hayatın tüm yönlerini dönüştürmeyi amaçlayan köklü bir 

yenilenmedir (Yureva ve Troşin, 2014, s.79). 1904’te başlayan Rus-Japon Savaşı, başlangıçta 

büyük bir coşku ve zafer beklentisiyle karşılansa da ardı ardına gelen yenilgiler, özellikle Blok 

üzerinde sarsıcı bir etki yaratır. Bahar ve yaz aylarında yaşadığı çalkantılı ruh haliyle Blok, 

savaşın sadece siyasi değil, aynı zamanda yaklaşan büyük felaketlerin habercisi olduğunu fark 

eder. Ona göre dünya, ışığını kaybetmiş, şafaklar sönmüş, karanlık ve trajik bir döneme 

girmiştir. Blok, bu ruh halini seslerdeki ve renklerdeki değişimlerle duyumsayarak şiirsel 

biçimde yansımasını bulur (Yureva ve Troşin, 2014, s.80-81). 

Eskiden etrafı çevreleyen altın, pembe ve gök mavisi tonlar yerini gri, siyah, mor ve 

eflatun gibi karanlık renklere bırakır. Bu dönüşüm, Blok’un şiir dünyasında da açıkça hissedilir. 

Örneğin, Belıy’e ithaf ettiği bir “Baktım Kör İnsanların Ördüğü Yapıya…” (Ya smotrel na 

slepoe lyudskoe stroeniye… 1902) şiirinde “Anladım, karanlık olacak...” (Yureva ve Troşin, 

2014, s.82) dizesiyle yaklaşan kasvetin farkında olduğunu yazar. 

Blok’un bireysel acıları ve ruhsal çöküşü, 1905 Rus Devrimi’nin ardından yaşanan 

toplumsal kargaşa ve umutsuzlukla iç içe geçer. 23 Haziran 1908’de eşine yazdığı mektupta o 

yılı “lanetli” ve “en kasvetli yıl” olarak tanımlar ve Rusya’da bundan daha kötü zamanların pek 

yaşanmadığını söyler. Şair umutsuzca küfretmekten yorgun düştüğünü, kendisine hayat verecek 

birine ihtiyaç duyduğunu dile getirir. Nitekim çevresinde yalnızca sahte övgüler, ihanet ve boş 

konuşmalar vardır (Yureva ve Troşin, 2014, s.100). 

Bu atmosfer değişimi, yalnızca temaları değil, şiirsel ritimleri de etkiler. Blok, 

Solovyov’a yazdığı bir mektubunda bu değişimi şu sözlerle dile getirir: “Artık uzun, edebe 

aykırı ama önceki şiirlerinden daha güçlü ve samimi bulduğum dizeler yazıyorum. 

Öncekilerden daha çok sevdiğim bu şiirlerde artık belirsizliğin yerine çığlık, delilik ve içsel 

çatışmalarla dolu bir ifade biçimi var.” (Yureva ve Troşin, 2014, s.82). Bu ifadeler, şairin iç 

dünyasındaki kırılmanın ve yeniye doğru yönelişin bir yansımasıdır. 1909’da Blok’un 

eserlerinde intikam motifleri giderek daha fazla duyulmaya başlanır ve “korkunç dünya”’ya 

karşı nefret motifi güçlenir. Devrim imgesi şairin yaratıcı bilincinde giderek daha büyük bir yer 

kaplar (Yureva ve Troşin, 2014, s.108). 1909 yılında Blok, Aleksey Tolstoy tarafından şu 

sözlerle anılmıştır: “Onun güzel yüzünde uykusuz gecelerin izleri vardı. Tutkuların ve 

melankolinin ateşinde kendini acımasızca yaktı.” (Yureva ve Troşin, 2014, s.106).  Aynı sene 



 

193 

Belıy de en yakın arkadaşını benzer şekilde hatırlar: “O baştan sona acının ta kendisiydi” 

(Yureva ve Troşin, 2014, s.106). 

Blok, Rusya’daki politikadan, yozlaşmadan, nefretten ve anlaşmazlıklardan bunalarak 

gittiği İtalya’dan gönderdiği 13 Nisan 1909 tarihli mektubunda, herkesin mutsuz olduğunu, 

ülkenin halkına nefret ve kavga için bir zemin sunduğunu ifade eder. Mektubunun devamında 

Rus devlet yapısını, kiliseyi, meyhaneleri ve memurları ortak düşman ilan eder. Mektubun 

sonunda ise değişim için artık hiçbir şey yapamayacağını itiraf edercesine, sanatla uğraşmaya 

karar verdiğini ve ülkeyi kendi haline bırakmakta haklı olduğunu söyler (Yureva ve Troşin, 

2014, s.106). 

Blok, 1912- 1916 yılları arasında, yıllar boyunca kendisini rahatsız eden çelişkileri 

aşmaya çalıştığı eserler üretir. Şair, artık varoluşun iki temel unsuru olan maddiyat ve maneviyat 

arasında bir uzlaşı arayışında vazgeçer. Şiirlerinde yaşama ve olaylara karşı kayıtsızlık teması 

giderek belirginleşen Blok’un, gözlemci ve tasvirci olarak mütevazı bir rol üstlendiği görülür 

(Yureva ve Troşin, 2014, s.110). Blok’un bu yıllarda yazdığı şiirlerde hayal kırıklığı, ölüm, 

yıkım, kaos ve yaşamın anlamsızlığı gibi temalar öne çıkar.  

Blok’un beş bölümden oluşan “Ölüm Dansları” eserinin “Bir ölü için insanlar arasında 

yaşamak ne kadar da zordur” şeklindeki ilk dizesi hem bir başlık görevi görür hem de eserin 

ana fikrini önceden anlamımızı sağlar. Lirik kahraman kendisini “ölü adam” olarak kendisini 

gösterir ancak mecazi bir anlamda kullanılan “ölü” aslında yaşayan ama ruhsal olarak ölmüş 

bir bireyin temsilidir. Ölüler, sürekli olarak yaşayanlarla karşılaştırılırlar. Toplum içinde var gibi 

görünen aslında bir ölüden farksız olan lirik kahramanın eserdeki görevi, toplumsal 

ikiyüzlülüğü, ilişkilerdeki yapaylığı ortaya koymaktır. “Ölü bir adamın / kendini canlı ve 

tutkulu olarak göstermesi ne kadar zordur!” (Blok, 1927, s.154). Eserde, toplumun 

beklentilerine göre hareket eden sahte insanların durumu: “Kariyeri uğruna kemiklerin 

takırtısını gizlemek” şeklinde açıklanır.  

İkinci dörtlükte “ölü” adam sabah tabutundan kalkarak işe gider. Bankalara, mahkemelere 

ve senatoya uğrar. Bu bağlamda, “Ölüm Dansı” benzetmesiyle, banka, mahkeme ve sosyete 

toplantıları gibi kurumlar, çöküşe geçmiş bir dünyanın boş ve mekanik işleyişine dönüşür. Tüm 

bu yapılar, yaklaşmakta olan tarihsel ve ruhsal bir yıkımın, yani toplumsal ve bireysel ölümün 

habercisidir (Orlov, 1960, s. XXXIX). Anlatıcı, “Gece ne kadar parlaksa, insanların içindeki 

kin o kadar karanlıktır” (Blok, 1927, s.155) dizesiyle zıtlık üzerinden toplumun içten içe 

çürüyen yapısını eleştirir. Gece gibi karanlık olması gereken bir zaman diliminin, dışsal olarak 



 

194 

aydınlık tasvir edilmesi, buna karşılık bireyin iç dünyasının kin ve nefretle kararmış olması, 

şiirde çarpıcı bir ironi oluşturur.  

Üçüncü dörtlükte tüm gün boyunca bir rapor hazırlayan ölü adamın, gün sonunda bir 

senatöre müstehcen bir fıkra anlatarak, toplum içinde yer edinme ve yapmacık samimiyet 

gösterme çabası anlatılır. 

Bir sonraki dörtlükte “Çiseleyen yağmur yoldan geçenlere/ çamur sıçratır” (Blok, 1927, 

s.155) ifadesinde geçen “çamur”, bireyin iradesi dışında ruhsal anlamda kirlenmesi olarak 

yorumlanabilir. Anlatıcı son iki dizede “kepazelik” kelimesini kullanarak, ölü adamın gideceği 

yerin olumsuz ve değersiz bir mekân olduğunu önceden sezdirir.  

Çürümüş düzenin bir diğer sembolü ise “gıcırdayan taksi” dir: 

Ve ölü adamı başka bir rezilliğe, 

Götürür gıcırdayan taksi. 

А мертвеца — к другому безобразью 

                            Скрежещущий несет таксомотор. (Blok, 1927, s.155) 

Beşinci dörtlükte, ölü adamın aceleyle yöneldiği yer; kalabalığı, büyük sütunları ve 

ihtişamıyla dikkat çeken, sosyetenin yapay ilişkilerle dolu bir davet ortamı olarak sunulmuştur. 

Dâhil olduğu ortama uyum sağlamak için zarif bir frak giymiş olan ölü adam, kendisini 

karşılayan ev sahibini ve eşini “aptal” olarak niteler.  Bu niteleme ölü adamın girdiği çevrenin 

yüzeyselliğini, ilişkilerin yapmacıklığını ve ikiyüzlülüğünü ortaya koyar.   

Anlatıcı bir sonraki dörtlükte, sıkıcı memuriyet işlerinin ölü adamı ne kadar yorduğunu 

ifade eder. Ruhsal anlamda tükenmiş olması, kemiklerden gelen çatırtı sesiyle kendini gösterir. 

Ancak dışardan gelen müzik sesi kemiklerin sesini bastırır ve lirik kahraman kendini canlı 

göstermeye çalışır. Bu durum sosyete çevresine hoş görünmek amacıyla ölü adamını acısını 

bastırmasına ve çevreye iyi görünmek için rol yapmasına bir örnektir.  

Son iki dörtlükte anlatıcının, toplumsal yüzeyselliğe ve bireyin ruhsal çöküntüsüne 

rağmen toplumsal roller için kendisini var olmaya devam etmeye zorlamasına yönelik eleştirisi 

söz konusudur.  Ölü adam, genç kızın kulağına anlam bakımından içeriksiz, ancak ait olduğu 

seçkin topluluk için etkileyici görünen sözler söyler. İçeriği boş olan bu yapmacık sözlerden 

etkilenen kızın omuzları pembeleşir ve başını adamın omuzuna yaslar. Ölü adamın, ait olmadığı 

sosyete çevresine uyum sağlamak adına öfkesini bastırması ve gerçek duygularını, yapay bir 



 

195 

sosyal çevrenin beğenisi kazanmak amacıyla gizlemesi eleştirel bir bakışla sunulur. Son dizede 

bu yapay toplumun ve genç kızın ölü adamı yüceltmesine tanık oluruz:  

Ve alışılagelmiş sosyete öfkesinin keskin zehrini, 

Buraya ait olmayan bir öfkeyle savuruyor ölü adam... 

“Ne kadar da akıllı! Bana nasıl da aşık bir adam!” 

И острый яд привычно-светской злости 

С нездешней злостью расточает он... 

                              «Как он умен! Как он в меня влюблен!» (Blok, 1927, s.156) 

Şair için yalnızlığın uçurumu giderek büyür ve eserlerinde uçsuz bucaksız mor bir 

uçuruma düşme hissi giderek derinleşir. Bu dönemde hayat, insanın anlamsızca hareket ettiği 

kısır bir döngüyü andırır.  “Ölüm Dansları” eserinin ikinci şiiri bu duruma güzel bir örnektir. 

Blok’un karamsar dünya görüşü ve hayatın anlamsızlığı temaları çerçevesinde ortaya çıkardığı 

“Gece, sokak, fener, eczane...” (Noç, ulitsa, fonar, apteka, 1912) adlı çalışmasıdır (Страшный 

мир в творчестве А.Блок, t.y.).  

Gece, sokak, lamba, eczane, 

Anlamsız ve loş bir ışık. 

Bir çeyrek asır daha yaşasan da 

Her şey böyle olacak. Çıkış yolu yok. 

Ночь, улица, фонарь, аптека, 

Бессмысленный и тусклый свет. 

Живи еще хоть четверть века — 

                          Всё будет так. Исхода нет. (Blok, 1927, s.156). 

Blok’un en ünlü çalışmalarından biri kabul edilen şiir, sıradan şehir imgeleriyle başlar. 

Modern şehir yaşamının kasvetli ve boğucu havasının hâkim olduğu şiirin ilk dizeleri ve 

sonrasında tekrar eden “gece, sokak, eczane ve fener” (Blok, 1927, s.156) görüntüleri ile 

monotonluğu ve hayatın değişmez doğasına vurgu yapılır. Ne bir ilerleme ne de bir çıkış noktası 

olmayan hayat, kısır bir döngü gibi aynı şeyin tekrarından ibarettir. Öte yandan gece karanlığı 

bilinmezliği çağrıştırırken, fenerin yaydığı anlamsız ve loş ışık umutsuzluk hissi uyandırır. 

Nitekim fenerin yaydığı ışık ortamın aydınlatmak yerine sönük kalmaktadır. Bu durum aynı 



 

196 

zamanda manevi bir boşluğun beraberinde getirdiği acı dolu umutsuzluk olarak da 

yorumlanabilir. İlk dörtlüğün son iki dizesinde “Yaşa bir çeyrek yüzyıl daha, her şey aynı 

kalacak” (Blok, 1927, s.156) ifadesiyle, zamanla gelen değişimin bir rahatlama getirmeyeceği 

ifade edilir. İkinci dörtlükte, “Öleceksin ve yeniden başlayacaksın baştan” ve “Her şeyin 

tekrarlanacak eskisi gibi” (Blok, 1927, s.157) şeklindeki dizelerle, değişimin ebedi tekrardan 

başka bir şey getirmediğine dikkat çekilir. Bir varoluş sorgulaması olarak 

değerlendirilebileceğimiz bu dizelerde, tüm beklentilerin aksine ölümün de kurtuluş 

getirmeyeceğine olan inanç, anlatıcının ne yaşamı ne de ölümü bir kurtuluş olarak görmediğini 

ve değişmez, döngüsel bir varoluş biçimini aktarmak istediğini ortaya koyar. 

Blok’un şiir dizisindeki üçüncü eserinin ana teması, ölüm, gizem ve kaygıdır. Metin 

boyunca değişmeden korunan karanlık atmosfer, esere hem rahatsız edici bir derinlik hem de 

gizemli bir yoğunluk kazandırır. Lirik kahraman, daha çok bir gözlemci konumundadır ve 

gecenin gizemli olaylarına tanıklık eder. Şiirin ilk dizeleri, boş ve sessiz bir sokakta sadece bir 

pencereden yayılan bir ışıkla başlar. Yahudi eczacı, bu tek yanan ışığın sahibidir. Edebiyat 

araştırmacısı Vitaliy Litvin, “Yahudi eczacı…” ifadesinde tasvir edilen karakterin “Ölüm 

Dansları” adlı şiirin Ofitserskaya Caddesi 51 numaradaki eczanede geçtiği varsayımı temel 

alındığında, şiirdeki eczacı figürünün, söz konusu eczanenin sahibi olan Aron Abramoviç 

Vinnikov ile örtüştüğünü ileri sürer (Litvin, 2022).  Latince zehir anlamına gelen “Venena” 

yazılı bir dolabın önünde, gıcırdayan dizlerini iş yapar gibi bükerek yere çömelmiş iskelet bir 

şeyler arar. Yüzünde alaycı bir sırıtmayla gözlerine kadar bir pelerine sarılmış olan iskelet, 

ölümün cisimleşmiş hali olmakla beraber, toplumdaki ahlaki çürümeyi de sembolize ettiği 

söylenebilir. Şiir dizisinin ilk şiirlerinde olduğu gibi bu şiirde de ölüler uyanıkken yaşayanların 

uykuda olması benzerlik gösterir.  

Ve Venena yazısının olduğu dolabın önünde, 

Gıcırdayan dizlerini bükmüş, 

Gözlerine kadar bir pelerine sarılmış bir iskelet, 

Bir şey arıyor, siyah ağzıyla sırıtarak... 

А перед шкапом с надписью Venena, 

Хозяйственно согнув скрипучие колена, 

Скелет, до глаз закутанный плащом, 

                           Чего-то ищет, скалясь черным ртом... (Blok, 1927, s.358). 



 

197 

İskelet, aradığı nesneyi bulur ancak dikkatsizlik sonucu bir cisme çarpar ve bir objenin 

yere düşmesine neden olur. Bu ani ses, uykuda olan eczacının uyanmasına yol açar: “Buldu... 

Ama yanlışlıkla bir şeye çarpıp şıngırdattı” (Blok, 1927, s.358). Ancak eczacı anlamsız bir iç 

çekişle uyumaya devam eder. Bir kâbus hissi uyandıran bu duruma karşın eczacının uyumaya 

devam etmesi, ölüm karşısındaki çaresizlik ve savunmasızlık olarak yorumlanabilir. 

Şiirin final sahnesi, iskeletin zehir dolabından aldığı gizli şişeyi, sokakta iki burunsuz 

kadına vermesini anlatır: “Ve bu arada misafir küçük değerli bir şişeyi / Pelerininin altından, iki 

burunsuz kadına verir” (Blok, 1927, s.358). Gogol’un grotesk figürlerini akla getiren iki kadının 

burunsuz hali, insanlık dışı bir yozlaşmanın veya bedensel çürümenin bir göstergesi olarak 

yorumlanabilir.  

Dördüncü şiirin ana teması, hayatın anlamsızlığı, karanlık bir dünyada ölüm, unutulma 

ve yalnızlığın kaçınılmazlığıdır. Anna Ahmatova’nın eserlerini sahnede birçok kez canlandıran 

aktris ve yazar Alla Demidova, şiirin “yüzü olmayan” iki gölgenin buluşmasını tasvir ettiğini 

ve Blok’un eserin öznesi olduğunu ileri sürer (Demidova, 2020). 

Eski, eski bir rüya bu: Karanlıktan 

Koşarak kaçar sokak lambaları — nereye? 

Orada sadece karanlık su var, 

Orada ebedi bir unutulma var. 

Старый, старый сон: из мрака 

Фонари бегут — куда? 

Там — лишь черная вода, 

                           Там — забвенье навсегда. (Blok, 1927, s.358). 

Anlatıcı, şiirin “Eski, eski bir rüyadır” şeklindeki ilk dizesiyle, zamanın belirsizliğine, 

döngüsel ve tekrar eden doğasına dikkat çekmek ister. Böylece şiirin genelinde hâkim olan 

kaçınılmazlık ve zamansızlık temaları, ilk dizeden itibaren okuyucuya aktarılır. Burada geçen 

“rüya” sözcüğü, uyku ile gerçeklik arasındaki sınırın belirsizliği diğer bir ifadeyle gerçekliğin 

aslında bir yanılsama olduğu anlamını katar.  

Son iki dizede yer alan “karanlık su” imgesi, genellikle yaşamın kaynağı olarak görülen 

suyun, bu bağlamda ölüm, bilinmezlik ve yeraltı dünyasıyla ilişkilendirerek yok oluşun 

metaforu haline geldiğini gösterir (Gradaseviç, 2023). “Ebedi bir unutulma” ifadesi ise, bireyin 



 

198 

ölümden sonra yalnızca fiziksel olarak değil, aynı zamanda toplumsal düzeyde de hafızalardan 

silinmesine, yani tam anlamıyla unutulmasına işaret eden bir metafor olarak görülebilir. 

 “Bir gölge süzülür köşeden” ifadesiyle başlayan ikinci dörtlükle birlikte, kayıp ruhları 

simgeleyen gölgeler ve hayaletler ortaya çıkar. Ölümü ve yıkımı yansıtan gölgelerden ilki, 

köşeden süzülürken ona başka bir gölge yaklaşır. Hayaletlerden birisinin al renkli bir frak 

giymiş olması, sosyal statüsünü veya bir zamanlar bir sınıf kimliğine sahip olduğunu gösterir. 

İkinci figürün kimliği de belirsizdir: “İkinci gölge, zarif bir zırhlı mı/ ya da taçlı bir gelin mi?” 

(Blok, 1955, s.358). Hem “asker” hem de “gelin” gibi görünen ikinci gölgenin yüzü yoktur: 

“Yüzü yok. Bir ölünün hareketsizliği” (Blok, 1955, s.358). Bu ifade sadece fiziksel anlamda 

ölü olmadığı aynı zamanda tüm benliğini ve varlığını yitirmiş olduğu anlamını katar.  

Bir sonraki dörtlükle birlikte, toplumun yozlaşmış yönünü simgeleyen fahişe ve ahlaksız 

bir adam eşikten geçer. Kapı zilinin çalması ve eşikten geçme eylemi, kapalı bir dünyanın 

sınırından öteki bir dünyaya geçişi mecazi olarak ifade eder. 

Kapılarda zil çalar, 

Kilit boğuk bir şekilde tıkırdar, 

Eşiği geçer 

Bir fahişe ve ahlaksız bir adam… 

В воротах гремит звонок, 

 Глухо щелкает замок.  

Переходят за порог 

                                 Проститутка и развратник... (Blok, 1955, s.358). 

Beşinci dörtlükte: “Uluyor dondurucu rüzgâr / Boş, sessiz ve karanlık” (Blok, 1955, 

s.359) dizeleri, bireyin iç dünyasındaki ıssızlığı ve yalnızlığı yansıtır. Bu umutsuzluk 

atmosferinde sadece bir pencerede görülen “yanan ışık”, umudu ve yaşamı simgeler ancak son 

dizede “Fark etmez” ifadesiyle bu ışığın bir öneminin olmadığı vurgulanır.  

Son dörtlükte: “Kurşun gibi kara su/ İçinde ebediyen unutulma var” dizelerinde yer alan 

ve “kurşuna” benzetilen ölüm, kurşunun fiziksel ağırlığıyla ilişkilendirilerek, ebedi unutuluşu 

beraberinde getiren kaderin ağırlığıdır. Son dizede geçen “üçüncü hayalet”, “gölgeden gölgeye 

kayan” ifadesiyle, yaşam ile ölüm arasındaki sınırda dolaşan; kimliğini yitirmiş, yönünü 

bulamamış ve bir arayış içinde olan bireyi simgeler.  



 

199 

Şiir dizinin son şiirinin ana teması, toplumsal eşitsizlik, adaletsizlik, iktidarın ikiyüzlü 

yapısı ve yoksullara karşı kayıtsızlıktır.  Adalet sisteminin yozlaşmasını ve sınıfsal ayrımların 

yarattığı derin adaletsizlikleri eleştirel bir bakışla yansıtan eserin başlangıcı, sınıfsal eşitsizliğin 

sürekli tekrar eden doğasına ve bu döngüsel adaletsizliğe dikkat çeken dizeler içerir: “Yine 

zengin öfkeli ve mutlu/ Yine yoksul aşağılanmış” (Blok, 1955, s.359).  Şiirde betimlenen 

çevresel imgeler, “Kocaman taşlı binalar”, “solgun ay”, “dik yamaçlar” ve sessizliğin eşlik 

ettiği karanlık şehrin soğuk yapısını, katılığı ve karanlık düzeni hissetmemizi sağlar. Bu 

umutsuz manzaranın nedenini sorgulayan anlatıcı, kasvetin gerekçesini: “Her şey boşuna 

olurdu/eğer bir çar olmasaydı” dizesiyle açıklar. Derin bir ironi ve eleştiri içeren bu dizelerle 

anlatıcı karanlık, korku ve baskı ortamının bir otoriteye hizmet etmek için var olduğunu ifade 

etmek ister. Çarın görevi, “Kanunları korumak” gerekçesiyle meşrulaştırılır başka bir deyişle, 

çar toplumda düzenin sağlanmasından sorumlu olan figürdür. Ancak şiirde çar, yalnızca dışsal 

bir biçimde yasayı ve düzeni sembolize eden, içeriği boşaltılmış bir otorite olarak resmedilir. 

İşgal ettikleri yüksek mevkilerde yetersiz olan iktidar sahiplerini eleştiren anlatıcı, çar ve iktidar 

özelinde ne sarayın ne iyi kalpli yüzün ne de altın tacın aranmaması gerektiğini söyler. Son 

dizlerde çar yerine terk edilmiş arazilerden ortaya çıkan hayalete benzer bir figür belirir: 

O, ıssız topraklardan, 

Seyrek sokak lambalarının altında 

Ortaya çıkar aniden. 

Boynu bir bezle sarılı, 

Başında eski bir şapka, 

Ve gülümsüyor. 

Он — с далеких пустырей 

В свете редких фонарей 

Появляется. 

Шея скручена платком, 

Под дырявым козырьком 

                           Улыбается. (Blok, 1955, s.359). 

İktidarın sureti olan çar figürü, grotesk bir varlık olarak ıssız topraklardan ortaya çıkar. 

Boş ve ıssız topraklar, bir bakıma terk edilmiş, meşru bir kökene sahip olmayan yerleri temsil 



 

200 

eder. Öte yandan figürün seyrek sokak lambaları altında ortaya çıkması, aydınlık yerine 

karanlığın içinden gelmesi şeklinde yorumlanabilir. Anlatıcı, bu şekilde iktidarın meşruiyetini 

yitirmiş, zayıf ve çarpık bir otorite biçiminde sunar. Çarın boynunun bezle sarılmış olması, 

yalnızca fiziksel bir zayıflığa değil, aynı zamanda iktidarın dayandığı yapısal temellerin ne 

denli kırılgan ve çürük olduğuna bir işaret olarak değerlendirilebilir. 

Blok, Şubat Devrimi’nin ve ardından gelen Ekim Devrimi’ni (1917), eski düzenin tüm 

kötü yanlarını ortadan kaldıracak bir fırtına olacağı umuduyla karşılar. Şair, Bolşeviklerin 

iktidarı ele geçirmesinden sonra en çok ses getiren eserlerinden biri olarak kabul edilen “On 

İki” (Dvenadtsat, 1918) adlı poemasını yayımlar.  Rusya’nın belki de en sancılı döneminde 

kaleme alınan eser, dönemin geniş bir panoramasını sunar. Blok, Ekim Devrimi’nden hemen 

sonra kaleme aldığı eserin taslağını bitirdikten sonra günlüğüne: “Bugün ben bir dâhiyim” 

Freydin, 2017) notunu düşer. Şairin sanatının zirvesi olarak görülen poema, önce “Znamya 

Truda” (Emek Bayrağı) gazetesinde, sonrasında Moskova yayınevi “Revalyutsionnıy 

sotsializm” (Devrimci Sosyalizm)’de İvanov-Razumnik tarafından kaleme alınan makaleyle 

birlikte yayımlanır.  

Blok’un, yaşanan büyük sosyal dönüşüme karşı ruhunda yaşadığı depremi, bedensel ve 

zihinsel sarsıntıyı, eserini yazma sürecinde ve sonrasında aldığı notlarda görmek mümkündür. 

Şair: “Birkaç gün boyunca fiziksel ve işitsel olarak çevremde büyük bir gürültü hissettim; 

sürekli bir gürültü (muhtemelen eski dünyanın çöküşünden kaynaklanan gürültü) duydum” 

(Gukovskiy, 1980, s.77) diye yazar. Blok’un duyduğu gürültü, eski dünya düzenini yıkan ve 

yeni dünya düzenini kurmaya çalışan devrimin sesidir. Sadece ruhsal olarak değil fiziksel olarak 

da hissettiği devrim depremini kaleme alan şair, ortaya çıkardığı eseriyle de fırtına etkisi yaratır. 

Beketova “On İki” poemasının toplumda neden olduğu fırtınayı şu sözlerle aktarır: 

Birileri coşku ve sempatiyle, diğerleri düşmanca ve kötü niyetli bir 

yaklaşımla bu eser etrafında savaştı. Düşman kampta Merejkovskiy, Gippius 

ve Sologup gibi yazarlar vardı. Bazıları “On İki” eserini Bolşevik inancı 

olarak kabul etti, diğerleri bunu Bolşevizm üzerine bir hiciv olarak gördü, 

daha sağcı gruplar sıradan insanların alaylarına öfkelendi... (Volpe ve 

Nemerovskaya, 2009, s.269-270). 

Beketova’nın da ifade ettiği gibi gerek Blok’un yakın arkadaş çevresinin cephe almasına 

ve gerekse Bolşevik taraftarlarının birçoğunun ihtiyatlı yaklaşmasına neden olan “On İki” 

poeması, halk arasında da büyük yankı uyandırır. Blok, bir zamanlar edebi yolculuğuna beraber 



 

201 

başladığı kişilere, özellikle de Gippius’a, aldığı ağır eleştiriler üzerine cevaben yazdığı 

mektubunda: “Ayrıca, size kişisel olanı kısaca hatırlatmak istiyorum: sadece 1917’de değil, 

hayatta hâlâ çok az şey gördüğüm ve çok az şey anladığım 1905’te bile ayrı fikirlerdeydik” 

(Orlov, 1981) der. Şairin devrime duyduğu inancı koruduğunu gösteren bu ifadelere karşın, bazı 

çağdaşları onu tarafsız bir noktada konumlandırırlar. Örneğin İvanov- Razumnik bu dönemde 

Rusya’nın siyah ve beyaz olarak iki ayrı kapma bölündüğünü ifade eder ve Blok’un bu 

ayrışmadaki pozisyonunu şu sözlerle açıklar: “Blok devrimin yalnızca “siyah” ya da “beyaz” 

özünü resmetseydi, dâhil olduğu kamptan birinde veya diğerinde coşkuyla karşılanacak ve 

takdir edilecekti. Ancak şair hem parlak övgülerden hem de ağır eleştirilerden eşit derecede 

uzak kalmıştır” (İvanov-Razumnik, 1923, s.180). Diğer yandan İvanov- Razumnik “On İki” 

poeması ile ilgili yaptığı değerlendirmelerde dikkat çekicidir:  

1917'nin sonu ve 1918'in başındaki devrimci Peterburg hakkında bir eser, 

kanla, pislikle, suçla, insanın düşüşüyle ilgili bir şiir. Bu bir anlamda böyle, 

öte yandan aynı devrimin ebedi dünya gerçeğini, kana bulanmış bu insanlar 

aracılığıyla insanlığın kurtuluşuyla ilgili yeni bir müjdenin dünyaya nasıl 

geldiğini anlatan bir şiir. Çünkü sonuçta on iki havari katil ve günahkârlardı 

(İvanov-Razumnik, 2004, s.262). 

Buna karşın Sovyet ve Rus edebiyat eleştirmeni Leonid Konstantinoviç Dolgopolov 

(1928-1995) poema hakkındaki daha farklı bir yorum getirir: “‘On İki’ Blok’un 1917/18 kışında 

Peterburg sokaklarında gördüklerini anlatan bir hikâye değildir. Bu alışılmadık geçit törenini 

izleyenlerin (farklı sosyal grupların, farklı sınıfların, farklı sosyal yönelimlerin) günün 

kahramanı olarak gördükleri ve hayal ettikleri şeyin bir aktarımı, yeniden üretimidir.” 

(Dolgopolov, 1984, s.192). 

“On İki” poeması, devrimin atmosferini güçlü bir şekilde hissettiren hem eleştirmenlerin 

hem de okuyucuların farklı şekillerde anlamlandırmalarını mümkün kılan sembollerle dolu bir 

eserdir. Devrimcilerin, kendilerininmiş gibi kabul edip onayladığı, monarşistlerin Kutsal 

Rusya’ya karşı bir iftira olarak görerek reddettikleri eserde tüm soru ve cevaplar, anahtar 

imgelerin içinde gizlidir. Ancak imgeler, çok yönlü ve semboller belirsizdir. Bu durum şairin 

eserindeki pozisyonunu açıkça ortaya koymanın imkansızlığını ortaya çıkarır.  

Sovyet edebiyatçısı Orlov, Blok’un poemasında kullandığı üslubun neden bu kadar çok 

katmanlı, çarpıcı ve etkili olduğunu şu sözlerle açıklar:  



 

202 

Blok “On İki” poemasına, lehçeleri, yerel dilin özel jargonu ve argosuyla halk 

dilini geniş ölçüde dâhil eder ve bu şekilde şiirsel dilini önemli ölçüde 

güncelleyerek geliştirir. Bu sayede eser, şiirsel dilin canlı günlük konuşma 

diliyle tam ve organik bir şekilde kaynaşmasının en etkileyici örneklerinden 

biridir (Orlov, 1955, s. XLVII). 

Orlov ayrıca, şairin üst düzey sanat dilini kaba halk diliyle çarpıştırmasını bilinçli olarak 

yaptığını bu şekilde hem estetik hem de ideolojik bir devrim yarattığını ileri sürer (Orlov, 1955, 

s. XLVII). 

Eser, başlığı gibi on iki bölümden oluşur. Karlı ve fırtınalı bir günde geçer olaylar. 

Anlatıcı, bir dış göz gibi Peterburg sokaklarının devrim sonrası manzaraların aktarır.  Poemanın 

birinci bölümünde anlatıcı, karanlık, soğuk ve rüzgârlı bir Peterburg gecesini betimler. Kış 

manzarasıyla birlikte verilen rüzgâr sembolü, devrimi temsil eder. Sert olan rüzgâr, aynı 

zamanda değişimin ve yıkımın sembolüdür. Birinci bölümün devamında, sıradan insanların 

sokaklarda gördükleri ve devrimle gelen değişimleri ne şekilde algıladıkları aktarılır. Halkın 

kafasında olan bitenlerin ne olduğuna ilişkin sorular vardır. Peterburg sokaklarında karın 

üstünde yürüyen insanların buzlu zeminde kayarak yere düşmeleri, devrim ortamında insanların 

ayakta durmakta zorlandığına, başka bir ifadeyle yaşanan kaosun tüm dengeleri bozmasına bir 

gönderme anlamı taşır. Dönemin atmosferi birbirine zıt siyah ve beyaz renk sembolleri 

üzerinden verilir. Bu renk karşıtlığını eserin tümünde görmek mümkündür. Gecenin karanlığı 

belirsizliği ve kaosu çağrıştırırken beyaz kar ise saflığı ve umudu sembolize eder.  

Sokakta asılı olan ve devrim döneminin siyasal olaylarını ifade eden: “Bütün İktidar 

Kurucu Meclis’e!” (Blok, 1927, s.249) şeklimdeki kısa ve keskin sloganın yazılı olduğu 

büyükçe afiş, yeni düzen kurma çabalarını yansıtır. Poemanın kaleme alındığı günlerde sıkça 

kullanılan bu afiş, devrimcilerin Kurucu Meclis’in ülkenin en yüksek yasama organı olması ve 

Rusya'nın geleceğini belirlemesine yönelik umudunu ifade eder (Antonov, t.y.). 

Anlatıcı ideolojik olarak halkı yönlendirme amacı taşıyan bu pankartın sadece havada 

asılı kaldığını ve halka ulaşamadığı mesajını okuyucusuna vermek ister. Afişte ne yazılı 

olduğunu anlamayan ve afişte kullanılan büyük bez parçasının aslında birçok insanın ihtiyacı 

olmasına karşın neden bu kadar pervasızca sarf edildiğini sorgulayan yaşlı kadının tepkisi, 

devrimin siyasi sloganlarının halka ulaşmadığına yönelik bir tespittir. Yaşlı kadın eski Rusya’yı 

temsil eder çünkü sloganı anlamaktan ve siyasi gerçeklerden uzaktır. Devrimciler halkın içinde 

bulunduğu yoksulluk ve sefalete bir derman olmak yerine siyasi yönelime ağırlık vermektedir. 



 

203 

Devamında geçen “Ama herkes çıplak ve yalınayak…. “Ve “Çocuklar için ne kadar çorap 

çıkardı” (Blok, 1927, s.248) dizeleri, anlatıcının devrimin başarısını sorguladığını ima 

etmektedir. Bunun yanı sıra Kurucu Meclis’in halkın iradesini yansıtacağını savunan ve 

destekleyenler arasında Sosyalist Devrimci (SR’ler/ Eserler) ve Menşevikler olması, 

Bolşeviklerin ise her ne kadar Lenin’in Kurucu Meclisi öven sözleri olsa da bu meclisi 

değersizleştirmeye çalışması ve “Tüm İktidar Kurucu Meclise!” (Blok, 1927, s.247) sloganı 

yerine “Bütün İktidar Sovyetlere” sloganını benimsemiş olması (Çalışkan, 2020, s.44)., 

anlatıcının Bolşevikler özelinde bir eleştiri düşüncesi taşımadığını gösterir. Bunu izleyen 

dizelerde, yaşlı kadın imgesi üzerinden halkın devrimin yarattığı karmaşada ne denli 

zorlandığını görmek mümkündür. Kaygan yollarda yürümekte ve rüzgârın oluşturduğu kar 

yığınlarının üstünden geçmekte zorlanan yaşlı kadının çaresizliği, bir “tavuğa” benzetilerek 

pekiştirilir. Tanrı'nın Kutsal Annesinin isimlerinden biri olan “Şefaatçi Anne” (Orlova, t.y.), 

yaşlı kadının dindar olması anlamı taşır. Bu şekilde son dizede yer alan çalkantılı dönemde 

konuşma pratiğine dâhil olan “Ah şu Bolşevikler gömecek hepimizi” (Blok, 1927, s.248) ifadesi 

ise yaşlı kadının Bolşeviklerden korkarak duaya yönelmesini ve manevi bir korumaya duyduğu 

ihtiyacı sembolize eder. 

“Rüzgâr sert! Ondan geri kalmıyor ayaz da” dizeleriyle anlatıcı burjuva, yazar ve papaz 

figürlerini sivri bir dille hicveder. Eski Rusya’nın kendini beğenmiş, güçlü burjuvası burnunu 

paltosunun yakasının içine saklamış çaresiz ve korkak bir şekilde kavşakta durmaktadır. 

Eskiden uzun cübbesi ve boynundaki haç ile göbeği ileriye doğru yürüyen papaz ise şimdilerde 

sessiz ve üzgündür. “Hatırlıyor musun, eskiden/ Nasıl da yürüdüğünü önden giden göbeğinle/ve 

haçın nasıl da parladığını göbeğinin üzerinde/ Halkın gözüne girercesine” (Blok, 1927, s.249) 

dizelerinde göbeği iki kere kullanır ve papazların halk aç otururken karınlarının fazlasıyla 

doyduğuna dikkat çeker. Alçak bir sesle “Hainler, Rusya mahvoldu” (Blok, 1927, s.248) diyen 

modası geçmiş konuşma ustası ise, eski Rusya’nın aydınlarına serzenişte bulunan ancak eyleme 

geçmek bir yana söylemek istediklerini bile alçak sesle söyleyen biri olarak eleştirilir. Anlatıcı, 

yazar için eski Rusça’da sözlü ve yazılı belagat ustası anlamına gelen “Vitiya” (Vitiya, t.y.) 

tabirini kullanır. Bu nüans da devrim karşıtı yazarın modasının geçtiğine yönelik bir 

göndermedir. 

Her bir karakter için ayrı ayrı dizelerle verilen imgeler aracılığıyla, eski Rusya’nın öne 

çıkan sınıf temsilcileri, gerek eskiden iyi beslendiği için şişman ancak artık ayrıcalıklarını 

kaybetmiş mutsuz papaz ile gerek bir zamanlar güçlü ve kibirli olan şimdilerde ise kavşakta ne 

yöne gideceğini ve ne yapacağını bilemeden saklanmaya çalışan burjuva ile gerekse de 



 

204 

Bolşeviklerden korkarak kısık bir sesle “Rusya mahvoldu” diyerek gerçeği alenileştiren modası 

geçmiş bir yazar üzerinden alaycı bir şekilde hicvedilir.   

Blok’un “On İki” poeması ile aynı tarihlerde kaleme aldığı devrimden yaklaşık üç ay 

sonra 9 Ocak 1918’de yayımlanan “Aydınlar ve Devrim” (İntelligentsiya i revolyutsiya) 

başlığını taşıyan makalesinde de benzer şekilde toplumun farklı kesimleri hakkındaki 

düşüncelerine yer verir. Şair makalesinin ilk satırlarından itibaren devrime karşı tepkili olan 

aydın sınıfla polemiğe girer. Blok, aydınların: “Rusya ölüyor”, “Artık Rusya yok” (Blok, 1962, 

s.9) söylemlerine karşın, öncesinde Dostoyevskiy ve Gogol gibi büyük yazarların dile getirdiği 

şekliyle, “Rusya’nın önlerinde durduğu ve yok olmadığı” cevabını verir.  

Şairin makalesinde ve poemasında eleştirdiği bir diğer sınıf burjuvadır. Blok 

makalesinde: “gübre bir zemin üstünde duran domuzlar” olarak adlandırdığı burjuva sınıfının, 

sermaye, konum ve rütbe gibi kaybetmeyi göze alamayacakları birçok imkanlara sahip 

olduklarını, bu şekilde burjuva sınıfına karşın aydınların kaybedecek hiçbir şeyi olmadığını 

söyler (Blok, 1962, s.18). Bu nedenle aydınlar artık harekete geçmeli ve taraflarını doğru 

seçmelidir. Aydınlar yaşadıkları sefaletten kurtulmak için tek kurtuluş yolu olan devrime 

korkmadan destek olmalıdır. Makalesinin sonunda şair, devrimi kastederek: “Müziğin ruhuna 

kulak verin, bütün bedeninizle, bütün kalbinizle, bütün bilincinizle devrimi dinleyin” (Blok, 

1962, s.20) sözleriyle, aydınların devrimden yana olmaları yönündeki çağrısını yeniler. Ayrıca 

kiliselere yapılan saldırılar meşru gösterilmek istenir ve Rusya’da sayıca çok olan papazların 

yüzyıllar boyunca rüşvet almak, içki satmak, şişmanlamak dışında bir görevleri olmadığı, soylu 

mülklerine yapılan saldırıların ise bu yerlerde genç kızların kırbaçlanması, işkencelere ve 

tecavüzlere maruz kalmalarından dolayı intikam alma duygusuyla gerçekleştirildiği ifade edilir. 

Devrimin neden gerekli olduğuna dair argümanlarını ileri süren anlatıcının bir diğer argümanı 

da toplumdaki yüksek sınıfa mensup insanların sıradan insanları aşağılamasıdır (Blok, 1962, 

s.15).  Hem “On İki” poemasında hem de “Aydınlar ve Devrim” adlı makalesinde, toplumun 

farklı kesimlerinin devrim dönemindeki halleriyle geçmişteki durumları, birbirine benzer 

şekilde şairin düşünce dünyasından geçerek aktarılmaktadır. Ancak şunu da ifade etmek gerekir 

ki, Blok’un eski Rusya’nın ayrıcalıklı sınıflarına karşı eleştirisine karşın “On İki” poemasının 

birinci bölümünde devrimci rejime karşı sitemi hissedilmektedir. 

Birinci bölümün devamında, devrimi sembolize eden rüzgâr bazen kızgın bazen neşeli 

bir havada, Peterburg sokaklarındaki asılı afişleri buruşturmaya ve yırtacak kadar sert esmeye 

devam eder ve eski dünyanın temsilcilerinin görüntüleri eserde vücut bulmayı sürdürür. 

Dokuzuncu dörtlükte soylu bir kadının tasviri olan “Astragan kürk giymiş bir bayan” (Blok, 



 

205 

1927, s.249)., devrim öncesi dünyayı temsil eder. Kadının zenginliğini ve ayrıcalıklı konumunu 

simgeleyen astragan (karakul) kürk, özellikle devrim öncesi zamanlarda popüler olan 19. ve 20. 

yy.’da aristokrat kesimin tercihidir (Karakul, t.y.). Kürklü kadının ağlaması ve kayarak yere 

düşmesi, eski ayrıcalıklı konumlarını kaybetme diğer bir ifadeyle aristokrasinin çöküşünü 

simgeler. Nitekim düzenin çöküşü ile ayrıcalıklı kesim, devrimin sonuçları karşısında 

korunmasız bir duruma düşmüştür. Yoldan geçenleri biçen, büyük pankartı buruşturup yırtan 

rüzgâr motifi, devrimci güçleri sembolize eder ve halkın kötü durumuyla ilgisiz bir siyasi slogan 

olarak rüzgârda savrulmaya devam eder. 

On birinci dörtlükte yer alan dizeler rüzgârın taşıdığı sözlerden oluşur: “Ve sonunda bir 

meclisimiz oldu.../…Tartıştık ve Karar verdik” dizelerinden hemen sonra gelen “Gündüz için- 

on, geceliğine- yirmi beş...” (Blok, 1927, s.249) dizesi, edebiyat araştırmacısı Eduard 

Stetsenko’ya göre “on” zaman olarak yılın onuncu ayı yani ekim ayını, yirmi beş ise ayın yirmi 

beşini yani Ekim Devrimi’nin tarihini verdiği yönündedir (Stetsenko, 2019).  Bir diğer ağırlıkta 

olan görüş ise saatlik ve gecelik kimden ne kadar ücret alacaklarını tartışan hayat kadınları 

olduğu yönündedir. Anlatıcının özellikle poemanın birinci bölümünde her ne kadar eski rejimi 

eleştirse de yeni düzene yönelik eleştirilerinin ağırlıkta olması ve bir sonraki dizede “...Ve 

kimseden bundan daha azını almayın...” (Blok, 1927, s.249) ifadesi bu tezi destekler 

niteliktedir. Bunun yanı sıra anlatıcının ironi yaparak bu dizeleri arka arkaya vermesinin nedeni, 

yeni düzenin karar alıcılarının sorunları çözmekten henüz uzak ve halkın gerçeklerinden 

bihaber oldukları gerçeğini eleştirmesine bağlanabilir. 

Eski dünyanın son karakteri ise, on ikinci dörtlükte karşımıza çıkar. Anlatıcı, merhametli 

bir yaklaşımla ekmek dilenen ve soğuktan omuzları eğilmiş olan aylak serseriyi tasvir eder. 

Anlatıcı, “aylak” kelimesiyle varlık amacı olmayan, işsiz ve çaresiz bir durumu betimler. Bu 

kişi, hayatta kalabilmek için tek imkânı olan yetersiz bir öğün, kuru ekmekle yaşamını 

sürdürmeye çalışmaktadır. Öte yandan anlatıcı, okuyucu üzerinde sarsıcı bir etki yaratmak 

adına oksimoron sanatı kullanılarak “kederli öfke” (zloba) ve “kutsal öfke” gibi birbiriyle zıt 

nitelik taşıyan ifadelere yer verilir. Burada “öfke” kan döküleceği için kederlidir ancak amaç 

kutsaldır çünkü “kutsal öfke” adaletsizliğe karşı bir isyan anlamı taşır.  Bu kullanım anlatıcının 

“öfke” duygusuna ne kadar katıldığı tartışmasını da beraberinde getirir. Son dizede, “Yoldaş! 

Gözlerini dört aç!” (Blok, 1927, s.250) dizesi, yeni bir tehlike tehdidini haber vermektedir. Bu 

uyarının devrimin farklı bir yöne evrilmesine yönelik bir uyarı anlamı taşıdığı düşünülebilir.  

İkinci bölümde okuyucu on iki muhafızla tanışır. Devrimci Peterburg sokaklarında 

ilerleyen muhafızlar silahlıdır. Silahlı olmaları ve tüfek kayışlarının siyah renkli olması savaşa 



 

206 

hazır olduklarının bir göstergesidir. On iki muhafızın dişlerinin arasında sarma sigaraları, 

başlarında kasketleri ve en önemlisi sırtlarında karo ası işlemeli bir ceket olması, aslında 

anlatıcının devrimin askerlerini idealize etmekten ziyade onları bir suçluyla özdeşleştirmesi 

anlamı taşır. Devrim muhafızlarının arasında, kanun kaçağı, soyguncu veya katil gibi ağır ceza 

suçluları yer alır. Nitekim anlatıcının, “Sırtında bir karo ası işareti eksik!” (Blok, 1927, s.251). 

(На спину б надо бубновый туз!) dizesinde işaret ettiği kare ası, Petropavlovsk kalesinde 

hapishanesine yeni gelen hükümlülere verilen ve sırtına kırmızı renkle dikilmiş kare ası bulunan 

bir cekettir. Mahkumlara böyle bir ceket verilmesinin nedeni, firar etmeye kalkışmaları 

durumunda gardiyanların nereye nişan alacaklarını açıkça görebilmeleri içindir (Что значил 

знак бубнового туза на одежде каторжанина, откуда это пошло? t.y.). Aynı şekilde bazı 

kaynaklar da muhafızların Kızıl Ordu askerleri olmadığını, çünkü poemanın yazıldığı 

zamanlarda Kızıl Ordu’nun henüz yeni yeni oluşturulduğunu, on iki muhafızın ise cepheden 

firar eden eski askerlerden, sıradan vatandaşlardan ve hatta suçlulardan oluştuğunu savunur 

(Tarasova, t.y.). 

Anlatıcının, Rusça ’da pişmanlık, kınama ve hoşnutsuzluk gibi durumları ifade etmekte 

kullanılan “eh, eh” sözcüğünü “haç olmadan!” (Blok, 1927, s.251) cümlesiyle beraber 

kullanması, yeni dünyada özgürlük vadeden devrimcilerin inançsız olmaları ve kutsal değerleri 

yıkmayı hedeflediklerini gösterir. Öte yandan poemanın ikinci ve sonrasında altıncı bölümde 

tekrar eden: “Devrimci adımınızı koruyun! Huzursuz düşman asla uyumaz!” (Blok, 1927, 

s.251) ifadesi, devrim muhafızlarına yönelik bir çağrı anlamı veriyor olsa da edebiyat 

eleştirmeni Korneliy Zelenskiy’in (1896-1970) Blok’la ilgili aktardığı anıları bu hususa açıklık 

getirir:  

Blok, 1918 sonbaharında Peterburg’ta altında adının yazılı olduğu ‘Devrimci 

adımlarla ilerleyin! Huzursuz düşman asla uyumaz!’ afişini görünce 

tanımıyormuş gibi kaygılı gözlerle bakar. Zelenskiy ise posterleri işaret 

ederek kendisine ‘İtiraf ediyorum ki sizin de mücadelemize girmeniz bizim 

için mutluluk ve sürpriz oldu’ der. Blok ise “ama eserde bu sözler Kızıl 

Muhafızlar tarafından söyleniyor ya da düşünülüyor. Bu çağrıların doğrudan 

benimle bir ilgisi yok (Koşarnaya, 2014, s.5) cevabını verir.  

Blok eserini yazma sürecinde yazarın kendisinin de tarihsel ânı, siyasi bağlamdan ziyade 

insani anlamda, bir tür değişen ruh haliyle kademeli bir şekilde deneyimlediği varsayılabilir. 

(Koşarnaya, 2014, s.6).  Devrimden birkaç yıl sonra 1921'de Blok'un şu soruyu sorması tesadüf 

değildir: “Ya bu devrim sahteyse? Ya gerçek değilse?” (Koşarnaya, 2014, s.11).    



 

207 

İkinci bölümde on iki muhafız dışında Vanya, Katya ve Petya isminde yeni kahramanlarla 

karşılaşırız. On iki muhafız, önceden devrimci olan ama sonrasında daha iyi yaşamak için 

burjuvaya katılarak asker olmayı seçen Vanya’yı bir hain olarak görür. Beşinci bölümde 

detaylıca tasvir edilen Katya ise devrim muhafızlarından Petya’nın eski kız arkadaşıdır ve iyi 

koşullarda yaşamak için askerlerle birlikte olan bir hayat kadınıdır. “- Ve Vanka ile Katka 

meyhanedeler.../- Saklamış kâğıt paraları çorabında!” (Blok, 1927, s.251).  Burada Blok 

Katya’nın çorabında sakladığı paralar için “kerenki” sözcüğünü kullanır. “Kerenki” sözcüğü, 

halk arasında geçici hükümetin başında bulunan A.F. Kerenski döneminde basılan paralara 

verilen isimdir. (Керенки и думки, t.y.). Altıncı bölümde devrim muhafızı Petya, karşılaştığı 

Katya ve Vanya’ya ateş açar. Aslında vurmak istediği kişi Vanya’dır ama onun yerine Katya 

ölür. İhanetin siyasi bir simgeye dönüştüğünü gösteren bu eylemin asıl nedeni, Vanya’nın 

burjuvaya katılmış olmasıdır. Bunun yanı sıra anlatıcı, trajik bir aşk hikayesi üzerinden 

devrimci askerlerin ne kadar acımasızca ve pervasızca cinayet işleyebildiklerini gösterir. Katya 

gibi eski dünyaya ait olan ne varsa, devrimci askerlerin sahip oldukları “kara öfkenin” gazabına 

uğramaktan kaçamazlar. Devrimci askerler, tek gayeleri olan yeni bir dünya düzeni kurma 

yolunda, ahlaki bir sınırı olmadan Tanrı tanımaz bir şekilde ellerine kana bulamaktan geri 

durmazlar.  

Bölümün sonunda geçen “Yoldaş, tüfeği tut, korkma! Kutsal Rusya'ya bir kurşun sıkalım” 

dizesi, on iki muhafızın eski Rusya’ya yönelik kendi aralarındaki konuşmalarının bir 

yansımasıdır ve Ortodoks inancına sahip “Kutsal Rusya” hedef alınır. Bu durum devrimci 

eylemleri temsil eden on iki muhafızın eski Rusya’nın sadece çarlık yönetimine değil, geri kalan 

tüm değerlerine kurşun sıkarak ortadan kaldırmak amacında olduğunu gösterir. Anlatıcı bu 

bölümde  

2. 

Yoldaş, tüfeği tut, korkma! 

Kutsal Rusya'ya bir kurşun sıkalım 

Yoldaş, tüfeğini tut, korkma! 

Hadi bir kurşun sıkalım Kutsal Rusya’ya — 

O kaba saba Rusya’ya, 

O kulübeler içindeki köylü Rusya’ya, 

O koca kıçlı Rusya’ya! 



 

208 

Eh, eh — haçsız! 

Товарищ, винтовку держи, не трусь! 

Пальнем-ка пулей в Святую Русь — 

В кондовую, 

В избяную, 

В толстозадую! 

Эх, эх, без креста! (Blok, 1927, s.251). 

Poeamanın en kısa bölümlerinden olan üçüncü bölümde Kızıl Muhafızların özverisine, 

fedakarlıklarına, inançları uğruna canlarını vermeye hazır olmalarına dikkat çekilerek devrim 

hareketine bir kutsiyet kazandırma söz konusudur.  

“Kızıl Ordu’ya hizmet etmek için/ Baş koymaya davaya! / Yırtık paltoları 

sırtlarında/Avusturya tüfeği omuzlarında!” (Blok, 1927, s.252). 

Anlatıcı, devrim için hayatlarını veren Kızıl Muhafız askerlerinin, muhtemelen I. Dünya 

Savaşından kalma Avusturya tüfekleriyle ve imkansızlıklar içinde devrimi gerçekleştirmek 

zorunda kalmalarını eleştirir. Bununla beraber anlatıcı hayatlarını kaybeden paramparça 

paltolarıyla Rus devrimini muhtemelen gerçekleştirmek zorunda kalmalarına yönelik eleştiri 

dikkat çeker. Son dörtlükte devrim askerlerinin tüm burjuvaziyi yok etme ve “dünyayı devrim 

ateşiyle” yakma isteği, devrimi sadece Rusya’da değil tüm dünyaya yayarak evrensel bir boyuta 

ulaştırma arzusu taşıdığını gösterir. “Tüm burjuvaların vay haline/Haydi yakalım dünyayı 

devrim ateşiyle/ Kanlı dünya ateşiyle” (Blok, 1927, s.252). Son dizede yer alan “Tanrım, bizi 

kutsa!” ifadesi, şiddet ile dua gibi iki çelişkili olguyu bir araya getirmekle beraber yine devrim 

hareketini kutsal mücadele ile bağdaştırma amacı taşıdığı söylenebilir. Ya da halk daha devrimi 

tam kavrayamadığı için henüz iki arada kalmış denilebilir. 

Dördüncü bölüm, kar fırtınası eşliğinde Katya ve Vanya’nın atlı kızakla süratli bir şekilde 

seyahat etmeleriyle başlar. İkilinin hızlı ilerleyişi, sonraki bölümlerde Katya’nın ölümü göz 

önüne alındığında metaforik anlamda felakete doğru ilerleyiş olarak yorumlanabilir. 

Muhafızların asker paltosu içindeki Vanya’yı ve inci gibi dişlere sahip olan Katya’yı bir aptala 

benzetirler. Bunun yan sıra Katya daha saf bir kadın figürü olarak tasvir edilir. Eskiden 

hapishane kaçkını olan Vanya’nın artık karşı cephede yer alan bir asker olması, Katya’nın ise 

Vanya ile birlikte olması, devrim muhafızlarının aşağılayıcı ve kıskanç bakışlarını üzerlerine 

çekmesi için yeterli bir sebeptir. Devrim muhafızları ikili arasında yaşanan güzel şeylere 



 

209 

tahammül edemezler. Her ikisi de devrimci hareketin karşı kampında yer aldıkları için ahlaki 

olarak yozlaşmış, kirlenmiş ve aşağılanmaları gereken figürler olarak yansıtılır. Eserde hem 

Katya hem de Vanya devrime sırt çevirmiş daha doğrusu ihanet etmiş kişiler olmaları yönüyle 

de eski dünya düzenini temsil etmektedirler.  

Beşinci bölüm doğrudan Katya’nın yaşamına ayrılmıştır. Katya’nın henüz iyileşmemiş 

olan boyundaki yarası ve göğsünün altındaki yeni olan çizik, yaşadığı fiziksel şiddetin bir 

göstergesidir. Eskiden subaylarla birlikte olurken şimdilerde askerlerle gezen Katya bir 

günahkâr olarak yargılanır ve lüks yaşama olan düşkünlüğü ahlaki çöküşle özdeş tutulur: 

“Eskiden subay öğrencilerle gezerdin/ Şimdi ne oldu askerlere mi kaldın?” (Blok, 1927, s.254). 

Anlatıcı Katya’ya: “Eh, işle, günah işle? / Rahatlar belki ruhun!” (Blok, 1927, s.254) 

dizeleriyle, alaycı bir dille günah işleyerek ruhunu rahatlatmasını öğüt verir. Devrimci yeni 

ahlaki düzen, Katya’yı geçmişinden ötürü yargılar. Çünkü o devrim karşıtı sınıftan insanlarla 

beraber olmaktadır. Bu da Katya’nın ahlaki yönüyle yargılandığı anlamını verir.  

Altıncı bölüm poeamanın en dramatik noktalarından biridir. Petya, Katya ile Vanya’nın 

atlı kızakla süratli bir şekilde önlerinden geçtiğini görür ve eski kız arkadaşını ondan çalmasının 

intikamını almak için Vanya’ya ateş eder. Ancak Vanya kaçmayı başarsa da Katya kurşunların 

hedefi olur ve başından vurularak ölür. Bu bölümde intikamın trajediye yol açtığı devrim 

zamanlarında yaşanan zulmün ve şiddetin resmi verilir. Bu resimle, şiddet üzerinden 

çatışmaların yıkıcı etkisi gösterilir. Anlatıcı tarafından kıskançlık sonucunda işlenen cinayet 

devrimci muhafızların bir görevi gibi yansıtılır. Kutsal metinlerde geçen Hz. İsa’nın dirilişini 

ilk öğrenen ve onun sadık takipçisi olan Mecdelli Meryem (Magdalalı Meryem), (Mecdelli 

Meryem Kimdi?, t.y.) imgesinin hayat kadını olan Katya imgesinde ifade bulması 

Magdelina’ında günahkâr kadın olarak tanımlanmasıyla bağdaştırılır ancak efsaneye göre 

günahkârın Mesih tarafından affedilmesi ve öğrencileri tarafından eşit olarak kabul edilmesine 

karşın Katya öldürülür. Başka bir ifadeyle İncil'de Mecdelli Meryem’in affedilmesi, şiirde 

Katya’nın öldürülmesiyle tezat oluşturmaktadır. Tutarlı gelmese de bu cinayetin yeni bir 

“inanca” katılmanın veya bir kurban vermenin işareti gibi görüldüğü, ileri sürülen yorumlar 

arasındadır. (Koşarnaya, 2014, s.8). Başka bir açıdan bakıldığında, Katya’nın öldürülmesi eski 

düzenin infazı olarak da yorumlanabilir. Nitekim “Leş gibi, yat şimdi kar yatağında!..” (Blok, 

1927, s.255) ifadesi, bir bakıma infaz edilen biri hakkında söylenebilecek kadar ruhsuz ve soğuk 

bir his verir. Diğer yandan Katya’nın, temizliği, arınmayı ve saflığı sembolize eden beyaz karın 

üstünde yatması, buna karşın devrim güçlerini sembolize eden kızıl rengin akan kanın rengiyle 

özdeş olması düşüncesinden yola çıkarak anlatıcının Katya figürünü ilahi anlamda arınmışlığın 



 

210 

ve saflığın temsilcisi olarak, Kızıl Muhafızları ise şiddet yanlısı daha doğrusu devrimci öfkenin 

unsurları olarak göstermek istediği düşünülebilir. Son dizede tekrar eden “Devrimci temponuzu 

koruyun! ifadesi, Kızıl Muhafızların Katya’nın ölümüne rağmen, soğuk ve acımasız bir şekilde 

amaçları doğrultusunda hareket ettiklerini göstermektedir. 

Yedinci bölümde, omuzlarındaki silahlarla on iki devrim muhafızı yeniden sahneye çıkar. 

İçlerinden sadece katil Petya’nın yüzü görünmez. Petya’nın yüzünün görünmemesi işlediği 

korkunç eylem nedeniyle insanlığını kaybetmesi, artık ne kendisine ne de başkalarına 

bakamadığını gösteren ve içsel durumunu tanımlayan bir metafordur.  Petya, Katya’yı sevdiğini 

ve yaptıklarından dolayı pişmanlığını dile getirir. Katya’yı cesaretinden ve güzelliğinden dolayı 

ne kadar sevdiğini hatırlar ve bir öfke anında onu öldürdüğüne pişman olur. Yoldaşları Petya’yı 

zayıflığından dolayı suçlarlar. Devrimci yoldaşları ayrıca: “Petya, nesin sen, kadın mısın yoksa 

ne?” sözleriyle alay ettikleri Petya’ya, davalarının zayıflığı kabul etmediğini yüklerinin ağır 

olduğunu söylerler. 

-Şimdi zamanı değil. 

Sana bakıcılık yapmanın! 

Yükümüz olma şimdi, 

Sevgili yoldaş! 

Ve Petruha yavaşlar, 

Başını kaldırır, 

Tekrar neşelenir… 

Не такое нынче время, 

Чтобы няньчиться с тобой! 

Потяжеле будет бремя 

Нам, товарищ дорогой! 

И Петруха замедляет 

Торопливые шаги... 

Он головку вскидавает, 

                                    Он опять повеселел... (Blok, 1927, s.256-257). 



 

211 

Bu ifadeler, devrimin bireysel duygu ve isteklerin üstünde tutulduğunu, aynı zamanda 

devrimin getirdiği kolektif baskıyı gösterir. Katya’yı öldürdüğüne üzülen ve pişmanlık duyan 

Petya, beraberindeki muhafız arkadaşlarının telkinleriyle birdenbire eski neşesine kavuşur. 

Anlatıcı, Petya karakteri üzerinden devrimin bireylerin içsel hesaplaşmalarına olan etkisini ve 

duygusal anlamda körelmenin ne denli hızlı olduğunu göstermek ister. Yeniden eski neşelerine 

kavuşan muhafızlar: “Bugün soygunlar olacak!” ve artık “coşman” vaktinin geldiğini söylerler. 

Anarşiyi ve şiddeti normalleştirmeye yönelik bu sözlerle burjuva mülkiyetlerinin 

yağmalanmasından bahsedilir. Kaos ortamından yararlanan insanların gerçekleştirdikleri 

soygunlar, aynı zamanda dönemin istikrarsızlık ve kaygı atmosferinin bir yansımasıdır. Öte 

yandan “Eğlenmek günah değil!” ifadesi, yağma ve soygunları maskeleyerek meşrulaştırmaya 

çalışma büyük beklentiler doğrultusunda gerçekleşen devrimin yarattığı ahlaki çöküşü 

simgeler. Anlatıcının bu noktada, anarşi, zulüm ve acımasızlığı, devrimci dönemin pratik 

sonuçları olarak göstermek istediği düşünülebilir. Devrimin ilk zamanlarında yaşanan kargaşa 

ve imkansızlıkların önemli etkisinin olduğu bu durum sonucunda, halkın büyük bir kısmının 

hayatta kalmak için eylemlere başvurduğu bilinmektedir. Devrim sırasında açlıkla mücadele 

eden halk, Peterburg’ta depoları ve marketleri soymuş, kırsal bölgelerde ise toprak sahiplerinin 

çiftlikleri ve mülkleri yağmalamıştır (Köker ve Erem, t.y.). Şiddetin pençesine düşen insanın 

trajedisini ve beraberinde gelen yıkımın kaçınılmazlığını aktaran dizeler, bir bakıma bu 

dönemde şiddetin ne kadar kanıksandığının da bir göstergesidir. Artık birey kendi karar 

veremez, onun yerine devrimci kolektif karar alır. Devrimci ideoloji, cinayeti ve soygunu 

meşrulaştırabilirken, kolektif hareketin önünde engel gördüğü bireysel aşkın ve hatta bireysel 

duanın önüne ket vurabilmektedir. 

7. 

Ve yine ilerliyor On iki kişi, 

Omuzlarında tüfekler, 

Yalnızca zavallı katilin 

Yüzü hiç görünmüyor… 

- Hey, ne oldu yoldaş, keyfin mi yok? 

- Ne oldu dostum, kafan mı karışık? 

-  Ne oldu Petruha, neden yüzün asık, 

Yoksa Katya için mi üzüldün? 



 

212 

Mahvettim, Ah, aptal ben! 

Ve Petruha yavaşlar, 

Başını kaldırır, 

Tekrar neşelenir… 

И опять идут двенадцать, 

За плечами — ружьеца. 

Лишь у бедного убийцы 

Не видать совсем лица… 

- Что, товарищ, ты не весел? 

- Что, дружок, оторопел? 

- Что, Петруха, нос повесил, 

Или Катьку пожалел? 

Загубил я, бестолковый, 

Загубил я сгоряча… ах! 

Он головку вскидывает, 

                                            Он опять повеселел… (Blok, 1927, s.255-256-257). 

Sekizinci bölüm, derin bir melankoli, can sıkıntısı ve umutsuzluk hissi uyandırır.  İlk 

dizelerde geçen “Kahpe kader” (горе-горькое!), “Sıkıntı, sıkıcıdır” (Скука скучная), can 

sıkıntısı ölümcüldür (Смертная!) sözleriyle, anlatıcı güçlü bir keder ve ölümcül can sıkıntısı 

duygusunu ifade eder. Aynı zamanda bu sözlerin tekrarlanıyor olması umutsuzluk duygusunu 

ve monotonluğu pekiştirmeye yardımcı olur. Saldırgan bir ruh halinin ortaya çıkması 

“Bıçağımla, keseceğim de keseceğim” Ужь я ножичком Полосну, полосну!.. (Blok, 1927, 

s.257) dizesiyle gerçekleşir. Sıkıntılı ruh hali ve boşluk hissi, kan dökecek kadar sınırları 

aşmıştır.  Lirik kahraman, sınıfsal öfkesini açıkça burjuvaya yöneltir ve ona zarar verme 

arzusunu dile getirir. Öte yandan “Kanını içeceğim/ O sevgili için/ O kara kaşlı için...” Выпью 

кровушку За зазнобушку, Чернобровушку… (Blok, 1927, s.258) dizesiyle, intikam 

duygusuna kişisel ve hatta romantik bir yöne evrilir. Son dizeler okuyucuyu yine can sıkıntısı 

ve umutsuzluk temasına geri götürür. İntikam arzusu ve Katya için Tanrı’ya dua etmesine 

rağmen katilin “sıkıldığını” söylemesi, ruhsal anlamda tatmin olmamasının yanı sıra içinde 



 

213 

bulunduğu durumdan bir çıkış yolu bulamadığının da bir göstergesi olarak yorumlanabilir. 

Ayrıca dua ile intikam sözlerinin bir arada olması, ahlaki karmaşanın bir yansımasıdır.  

8. 

Bıçağımla birini 

Keseceğim de keseceğim!... 

Serçe gibi uç bakalım burjuva! 

Kanını içeceğim 

O sevgili için, 

O kara kaşlı için... 

Ey Rabbim, kulunun ruhunu huzura kavuştur… 

Sıkıldım! 

Ужь я ножичком 

Полосну, полосну!.. 

Ты лети, буржуй, воробышком! 

Выпью кровушку 

За зазнобушку, 

Чернобровушку… 

Упокой, господи, душу рабы твоея… 

                          Скучно! (Blok, 1927, s.257-258). 

Dokuzuncu bölümün “Şehrin gürültüsü duyulmuyor/ Neva kulesinin üstünde sessizlik 

var” (Blok, 1927, s.258) dizeleriyle başlayan ilk dörtlüğü, popüler bir halk romanının açılış 

dizelerinin bir varyasyonudur. “Bu romanın edebi kaynağı Rus şair Fyodor Glinka’nın (1876- 

1880) ‘Mahkûmun Şarkısı’ (Pesn uznika,1826) adlı şiiridir (genellikle K. F. Rıleyev’e 

atfedilir).” (Orlova, 1955, s.774). Bu bölümde Peterburg’da artık her şeyin değiştiğine şahit 

oluruz. Şehir sessizleşir ve anlatıcı sanki eserin konusunun tam olarak nerede geçtiğini 

belirtmek istercesine Neva Kulesi’ni işaret eder. Şehir Konseyi Binası olarak bilinen ve 

1840’lara kadar itfaiyeciler tarafından kullanılan Neva Kulesi’nin genel toplantı salonu 1862’de 

F.M. Dostoyevski, S.A. Yesenin ve Blok’un da aralarında bulunduğu birçok ünlü ismin edebiyat 



 

214 

akşamlarına sahne olmuş bir binadır. Aralık 1917’de aynı salonda Lenin’in “sosyalist devrimin 

önemi ve Sovyet iktidarının özü” üzerine bir konuşma yapmasından yola çıkarak şairin bu 

binada çok sesli edebi buluşmaların artık hiçbir zaman olmayacağına gönderme yapmak istediği 

varsayılabilir. Bunun yanı sıra 19 Aralık 1917’de şehirde kuşatma durumu ilan edilmesi ve 

sokağa çıkma yasağı getirilmiş olması (Здание городской думы Санкт-Петербург, t.y.), o 

günlerdeki Peterburg’da hissedilen sessizliği anlamlı kılmaktadır. Bir sonraki dizede “Ve artık 

polis de yok” (И больше нет городового) dizesinde yer alan polis, o dönemki adıyla 

“Gorodovoy” (Городово́й), Geçici Hükümetin emriyle 1917’de dağıtılmıştır (Strahov, 2017). 

Polisin yokluğu eski hükümetin çöküşüne ve anarşinin başlangıcına işaret eder. Artık halk 

üzerinde bir denetim mekanizması yoktur ve bu da eski düzenin çöküşünü simgeler. Anlatıcı, 

sonrasında geçen “Şarap içmeden yürüyüşe çıkın beyler!” sözleriyle, toplu şiddet olaylarının 

yaşanmasına neden olan “sarhoş kıyımı”’na (пьяные погромы) göndermede bulunur. Kıyım 

veya katliam anlamlarında da kullanılan “Pogrom” (погромы), Rusya’da Ekim 1917’den sonra 

özellikle “sarhoş kıyımı” (пьяные погромы) şeklinde günlük kullanımı yaygınlaşan bir 

kelimedir (Marçenya, 2010). Peterburg’ta Kışlık Saray’da yer alan devasa şarap deposu dışında 

başkentte birçok şarap deposu bulunur. Dönemin koleksiyon şarapları büyük düklerinin 

saraylarının bodrumlarında saklandığı ve sadece bir depoda 600.000’den fazla şarap olduğuna 

dair bilgiler mevcuttur. Bu mahzenler halk ve askerler tarafından yağmalanır; sonrasında bir ayı 

aşkın bir süre şehirde katliamlar ve soygunlar gerçekleşir. Nihayetinde 19 Kasım’da Askeri 

Devrim Komitesi, kararname niteliğinde yayımladığı bildiri de “Petrograd'da şarap 

olmayacağını” açıklar ve Sovyet tarihinde ilk kez yetkililer sarhoşları ve içki hırsızlarını halk 

düşmanı olarak nitelendirmişlerdir (Винные погромы, t.y.). 

Sessizlik ve sokak manzaralarının ardından eserin en dikkat çekici dizeleri yer alır: 

Bir burjuva durmuş kavşakta, 

Burnunu yakasına saklamış. 

Yanında ise sert tüylü, 

Kuyruğunu kıstırmış uyuz bir köpek. 

Стоит буржуй на перекрестке 

И в воротник упрятал нос. 

А рядом жмется шерстью жесткой 

                             Поджавший хвост паршивый пес (Blok, 1927, s.258). 



 

215 

Burjuvanın, yol ayrımında duran ve burnunu yakasına gizlemiş biri olarak tasvir edilmesi; 

ülkedeki yeni koşulların getirdiği belirsizlik karşısında yaşadığı korku ve çaresizliği yansıtır. 

Kuyruğunu kıstırmış uyuz köpek imgesi, aşağılama ve çaresizliği simgeler. Burjuvanın, yeni 

düzenle birlikte durumu “sessizce dikilmiş, bir soru işaretine” benzetilir. Sessizliği, yaşadığı 

kayıpların şokunun etkisi olarak, soru işaretine benzeyen durumu ise konumunu yitirmiş 

olmanın getirdiği belirsizliği, ifade etmek için kullanıldığı söylenebilir. 

Anlatıcı olayların dramını vurgulamak için canlı metaforlar ve karşılaştırmalar kullanır: 

Burjuva durmuş aç bir köpek gibi, 

Durmuş sessiz, bir soru işareti gibi. 

Ve eski dünya, soysuz bir köpek gibi, 

Kuyruğu kıstırıp saklanmış arkasına. 

Стоит буржуй, как пес голодный, 

Стоит безмолвный, как вопрос. 

И старый мир, как пес безродный, 

Стоит за ним, поджавши хвост (Blok, 1927, s.258). 

Eski dünya ve eski düzen, bacakları arasında kuyruğunu sıkıştırmış bir köpek gibi boyun 

eğmiştir. Daha açık bir ifadeyle devrimle beraber artık ayrıcalıklı burjuva sınıfı ve eski düzenin 

diğer temsilcileri, konumlarını ve itibarlarını yitirmişlerdir.  

Onuncu bölümün ilk dizelerinde geçen şiddetli kar fırtınası, devrimin yıkıcı etkisini ve 

kaosu sembolize eder: 

Bir tür kar fırtınası çıktı, 

Ah kar fırtınası, ah kar fırtınası! 

Dört adım ötede bile 

Birbirimizi göremiyoruz! 

Разыгралась чтой-то вьюга, 

Ой, вьюга', ой, вьюга'! 

Не видать совсем друг друга 

За четыре за шага! (Blok, 1927, s.258). 



 

216 

Anlatıcı siyasi ve toplumsal değişimleri, doğa olayları üzerinden benzetme yaparak verir. 

Dört adım ötesinde bile birbirlerini görememe, toplumsal bağların kopması veya yeni düzenin 

bu saatten sonra ne getireceğinin belirsizliği olarak yorumlanabilir. Değişimi, korkuyu ve 

belirsizlik hissini veren bu dizeler, yoldaşları tarafından yaşadığı ahlaki çöküntüden ötürü 

Petya’nın suçlanmasıyla devam eder. Petya vicdanıyla yüzleşir. Petya’ya Katya’yı öldürdüğünü 

hatırlatan yoldaşları, ona devrimci yürüyüşünü sürdürmesini ve zayıflığa boyun eğmemesini 

tembihlerler. Bu durum, suç işleyen Petya’nın yeni suçlara dâhil olması ve yeni düzene ayak 

uydurması için yapılan telkinlerdir. Öte yandan bu dizeler, yoldaşları tarafından devrimci 

ideallerin, yaşanmışlıkların ve ahlaki ikilemlerin önünde olması gerektiği ve bu şekilde ortak 

amaç uğruna aşılması gereken zorlukları ifade ettiği de söylenebilir. Ayrıca, “Nasıl korusun seni 

kutsal azizler? / Altın İkonastasis?” ifadesinde geçen “İkonostasis” (Иконостас, t.y.) şeklindeki 

dizeler, Ortodoks kiliselerinde kutsal azizlerin tasvirlerinin bulunduğu bölmedir. Bu dizelerle 

devrimci muhafızlar, dini inancın onu koruyamayacağı mesajını verir. Eski inançlar, devrimle 

beraber gelen yeni düzende boş inançlara dönüşür. Geçmişin tüm inançlarını ve değerlerini 

unutarak yeni devrimci ideoloji doğrultusunda mücadeleye çağıran şiirin son dizeleri devrime 

destek ve hareket geçme çağrısında tipik olan “İşçi halkı! Marş, marş, ileri” sloganıyla 

tamamlanır.  

On birinci bölümde, yine kar fırtınası sürerken, on iki muhafız hiçbir pişmanlık duymadan 

ve her şeye hazırlıklı bir şekilde uzaklara doğru ilerlemektedir: 

…Ve azizin adı olmadan gidiyorlar 

On iki kişi de uzaklara doğru. 

Her şeye hazırlar, 

Hiçbir şeye acımıyorlar… 

…И идут без имени святого 

Все двенадцать – вдаль. 

Ко всему готовы, 

Ничего не жаль… (Blok, 1927, s.259). 

Burada önemli olan husus, on iki muhafızın “Bir azizin adı olmadan” yürümeleridir. Bu 

dizelerle, on iki muhafızın kutsama veya ilahi bir koruma olmadan sadece devrim ideolojisine 

bağlı oldukları ve dini değerlerden koptukları vurgulanır. Devrimci ideolojiye bağlılıkları, bu 

amaç uğruna her şeyi yapmaya hazır olmaları ve hiçbir şeye acımamaları başka bir ifadeyle 



 

217 

ahlaki veya vicdani bir değer gözetmeden makineleşmiş olarak sadece görevlerini yerine 

getirme bilinciyle hareket etmeleri, ideolojik teslimiyeti gösterir. Bu bölümde artık on iki 

muhafız ölçülü adımlarla belirli bir ritim eşliğinde ilerlemektedirler. Birlikte hareket etmeleri 

bireysellikten arındırılmış olmaları ve artık kollektif bilinçle harekete geçmiş olmaları anlamı 

taşır.  

Devrimi kaosunu temsil eden kar fırtınasına rağmen, muhafızlar ilerlemeye devam eder. 

Ve artık kişisel trajedilerin yerini, daha örgütlü yönünü ve amacını belirlemiş bir hareket alır. 

Tüfeklerin doğrultulduğu gizli düşmanlar ise, eski düzen, burjuvazi ve devrim karşıtı 

düşmanlara karşı verilen mücadeleyi temsil ettiğini söyleyebiliriz. Arka sokaklarda 

devrimcilerin karşılaştığı kar yığınları, yollarına çıkan engelleri ve zorlulukları temsil eder. Öte 

yandan “görünmez bir düşmana karşı” çelikten tüfekleriyle yürüyen muhafızların gözüne 

çarpan tek şey “Kızıl Bayrak”’tır.  

Çelik tüfekleriyle 

Görünmeyen düşmana karşı… 

Tek başına kar fırtınasının 

Sessiz, tenha sokaklara doğru, 

Yalnızca kar fırtınasının savrulduğu yerlere… 

Gözlere çarpıyor 

Kızıl bayrak. 

Их винтовочки стальные 

На незримого врага… 

В переулочки глухие, 

Где одна пылит пурга… 

Да в сугробы пуховые – 

Не утянешь сапога… 

В очи бьется 

Красный флаг. (Blok, 1927, s.259-260). 

Burada anılan, devrimin sembolü kırmızı bayrak, muhafızların davalarına bağlılıklarının 

bir ifadesidir. “Amansız düşmanın” uyanacağına dikkat çekilmesi, gerilimi artırmanın yanı sıra, 



 

218 

gelecekteki olası mücadelelerin öngörüsüdür. Ancak, bu zorlu mücadeleye karşın, ileri doğru 

hareket çağrısı söz konusudur. Anlatıcı bu bölümde, devrimcilerin tüm engellere rağmen nasıl 

ilerlediklerini göstermek için canlı görüntüler aracılığıyla, anlatımı kuvvetlendirmek ister.  

Son bölümde boyunca geçen rüzgâr, kar, gece karanlığı motifleri yoğun bir şekilde ortaya 

çıkar ve yine kar fırtınasında yürüyen on iki muhafız belirir. Adımları belirli ve güçlüdür. 

Hedeflerine kilitlenmiş bir şekilde uzaklara doğru “uzak geleceğe ve tam olarak egemen bir 

adımla yani hayatın yeni, egemen ve yasal efendileri olarak yürürler.” (Orlov, 1955, s. XLVI). 

Önlerinde rüzgârın dalgalandırdığı kızıl bayrak, devrimi ve onu ileriye götüren ideallerini 

simgeler. Fırtına ve kar yığınları içinde hareket ettikleri zorlu koşulların görüntüsünü oluşturur. 

Arkalarında topallayan aç ve uyuz köpek, geride kalan ve gücünü kaybeden eski dünyanın 

alegorisidir. Eski dünya artık herhangi bir tehdit oluşturmayan uyuz bir köpeğe benzetilir. 

Ancak köpeğin dişlerini göstermesi, eski düzenin hala direnmeye çalışan ama artık eski gücünü 

kaybeden kalıntıları olarak düşünülebilir. Silah seslerinin yankılanması devrimle birlikte gelen 

gerilim ve şiddetin bir göstergesidir.  

Final sahnesi, peoamanın en çok tartışılan bölümüdür. Hz. İsa’nın şiirde belirdiği dizeler 

şöyledir: “-Hey cevap ver! - Kim o kızıl bayrağı sallayan? /- Dikkatli bak, çok karanlık!” 

(Blok,1927, s.262). Başında beyaz güllerden oluşan bir taç ile ansızın önde beliren Hz. İsa, 

elinde kanlı bir bayrakla “kardan inciler” saçarak, fırtınanın üzerinde nazik adımlarla 

yürümektedir. Hz. İsa’nın elinde kanlı bir bayrakla yürümesi ve “kardan inciler” saçması 

çelişkili görünse de bu imgeler kızıl bayrağın kanlı bulanması ve  on iki muhafızın işledikleri 

suçlarıyla sembolik bir bağ kurduğu söylenebilir.   

Yürüyor karın üzerinde nazik adımlarla, 

Kar taneleri gibi inciler saçarak, 

Başında beyaz gülden tacıyla, 

Yürüyor önlerinde Hazreti İsa. 

Нежной поступью надвьюжной, 

Снежной россыпью жемчужной, 

В белом венчике из роз — 

                      Впереди — Исус Христос. (Blok, 1927, s.262). 



 

219 

Blok’un, Hz. İsa’yı devrimcilerin önüne koyarak onların yolunu sorgulaması, doğru yolda 

olmadıklarını göstermek amacıyla kullandığı ironik bir anlatım olarak değerlendirilebilir. Hz. 

İsa’nın, “kardan inciler” saçarak yürümesi ile öldürülen Katya’nın inci gibi dişlere sahip 

olmasında ortak sembol incidir. Anlatıcının bu sembolü, Katya’nın günahsız olduğunu 

göstermek amacıyla kullandığı düşünülebilir. Hz. İsa’nın beyaz gülden taç takması, zorlu 

koşullar ve şiddet ile tezat oluşturarak, sevgi ve merhamet ideallerini vurgulama amacı taşıdığı 

söylenebilir.  

Edebiyat çevrelerince en çok çelişkili görülen konu, inancı ve ahlakı yok sayan, şiddeti 

ve öfkeyi temsil eden devrimci yürüyüşün önünde yol alan kişinin gerçekten Hz. İsa olup 

olmadığı ve gerçekte neyi sembolize ettiği yönündedir. Poeamanın son imgesiyle Blok ne 

söylemek istiyordu? sorusu günümüze dek en çok tartışılan konudur.  

İleri sürülen tezlerde ağırlıklı olarak ruhsal rehberliği ve daha iyi bir gelecek umudunu 

temsil etmesi bağlamında Hz. İsa’nın karanlık zamanlardan kurtuluşu temsil etmesi yönüyledir.   

Diğer bir diğer görüş ise eserdeki Hz. İsa’nın aslında Deccal (sahte İsa Mesih) olduğu 

yönündedir.  

Çağdaşları Blok’u, pek çok şeyi kendine saklayan gizemli bir insan olarak tanımlarlar. 

Şair Haziran 1921'de ölümünün yaklaştığını hissettiğinde eşi Lyubov Mendeleyeva’dan 

poemanın tüm kopyalarını yakma sözü vermesini istemiş, hatta notlarının çoğunu kendisi yok 

etmeye başlamıştır. Özellikle de Hz. İsa’nın ortaya çıktığı sahnenin gizemini açığa 

çıkarabilecek olan Ekim-Aralık 1917'ye ait notlarını ateşe vermiş olması, eseriyle ilgili bazı 

bilgilerin günümüze kadar ulaşmamasına neden olmuştur (Тайна поэмы "Двенадцать" или 

Ленин не мог быть другим, t.y.). 

Blok’la 1920 kışının başında sohbet eden arkadaşı Nadejda Pavloviç’in anılarından 

aktardığına göre:  

Tipi vardı. Sokak lambası kar yığınlarının arasından cansızca parlıyordu. 

Sokakta kimsecikler yoktu…Tüm yol boyunca başka şeylerden konuştuk. 

Blok birden şöyle dedi: “On iki”’yi yazarken de işte tam böyleydi. Bir 

baktım! İsa! İnanamadım, bu, İsa olamaz! Şimdi olduğu gibi kar yağıyor 

(rüzgârdan titreyen sokak lambasını, kar şeritlerini, ışığı ve gölgeleri 

gösterdi). O, yürüyor. Dikkatlice bakıyorum, evet, İsa! Ne yazık ki bu, İsa’ydı 

ve ben yazmak zorundaydım. (Öksüz, 2010, s.154). 



 

220 

Blok, yakın çevresine, kendisinin de Hz. İsa’yı bir anda karşısında görmekten duyduğu 

şaşkınlığı anlatsa da şairin bizzat tanık olduğu kaos ortamının ve beraberinde gelen sebepsiz 

tutuklamaların etkisini de düşündüğümüz zaman çevresine karşı temkinli açıklamalar yapmak 

zorunda kalmış olması ihtimal dâhilindedir.  

Blok, Ağustos 1918'de “On İki” poemasını resmeden Yuriy Pavloviç Annenkov'a (1889-

1974) gönderdiği mektupta şunları yazar: “Sonuçta ‘bayraklı İsa’, ‘hem öyle hem öyle değil’ 

anlamına gelir.” (Annenkov, 1918). Şair mektubunda bayrağı taşıyan hakkında açıklama 

yapmaya çalışır ama sonuç olarak değerlendirmeyi karşı tarafa bırakır: “Genel olarak, bu en zor 

şey, onu ancak sen bulabilirsin, ama nasıl söyleyeceğimi bilmiyorum, çünkü belki de en 

kötüsünü ‘On İki’ de söyleyebildim” (Blok, 1918). Blok, poemasını tamamlamış olmasına 

rağmen tekrar tekrar Hz. İsa’nın ortaya çıkış bölümüne döner. 7 Şubat 1918'de günlüğüne şu 

notu düşer: “Din – pisliktir (rahipler vb.) Bu günlerin korkunç düşüncesi: Önemli olan, Kızıl 

Muhafızların şu anda onlarla yürüyen İsa'ya ‘layık’ olmadığı değil, onlarla yürüyenin ‘o’ 

olduğu, fakat bir başkasının yürümesinin gerekli olduğudur.” Blok, 1928, s.107). 

Sembollere göre özellikle de kutsal metinlere yapılan atıflar üzerinden değerlendirmeye 

çalışan araştırmacılar, şairin ilk satırlardan itibaren “Yeni Ahit”’le sembolik bir renk paralellik 

kurduğuna vurgu yaparlar. Öncelikle poemada açıkça görülen aydınlık ve karanlığın 

mücadelesi, Hıristiyan öğretisinde temel kabul edilen beyaz- siyah renklerin anlamsal 

karşıtlığına dayandırılır. Havari Pavlus’un, Tanrı'nın Krallığını ‘Işık Krallığı’ olarak 

adlandırması ile Beyaz – Tanrı’yı, siyah – Şeytan’ı şeklindeki benzerliğe veya karşıtlığa (beyaz- 

siyah) dayalı çeşitli anlamsal bağlantılara dikkat çekilir. Poemada, “Eh, eh haçsız özgürlüğe” 

(Эх, эх, без креста!) söyleminin üç kez tekrar edilmesinin de tesadüfi olmadığı ve bu sayının 

Yeni Ahit’te yer aldığı ifade edilmektedir.” (Koşarnaya, 2014, s.6-7). 

Hz. İsa kurşunlara karşı dayanıklı ve ölümsüzdür, bu da çarmıha gerilmiş Tanrı-insandan 

değil, dirilen ve yeni gelen kurtarıcıdan bahsedildiği düşüncesini destekler. Bunun yanı sıra 

gerçek Hz. İsa’nın başındaki dikenli taç yerine gelen Hz. İsa imajının beyaz güllerden oluşan 

bir taç taşıması, güllerin dikenleri göz önüne alındığında, özünde gerçek dikenli taçtan çok 

farklı olmadığının bir göstergesidir (Koşarnaya, 2014, s.11). 

Bu görüşlerin yanı sıra en dikkat çekici tespitlerden bir tanesi, Edebiyat Profesörü 

Ludmila Kamedina’nın, tarihin belirli dönemlerinde dönemsel sosyokültürel dinamiklerde 

bütünlüğün bozulması ve maneviyatın krize yol açan faktörleri üzerine aksiyolojik bir 

yaklaşımla incelediği “Rus sözlü kültürünün ruhani anlamları” (Духовные смыслы русской 



 

221 

словесной культуры), başlıklı çalışmasında karşımıza çıkar. Blok’un “On İki” şiirini devrimin 

manevi anlamını yakalama girişimi olarak yorumlayan Kamedina, eserde Hz. İsa’nın adında 

başka birinin olduğunu, poemada Hz. İsa’nın isminin doğru yazılmamış olmasının da bunun 

kanıtı olduğunu savunur. Poemanın on ikinci bölümünün sonuna dikkat ettiğimizde “Иисус 

Христос” olarak yazılması gereken Hz. İsa’nın adında -i- harfinin eksik yazılmasıyla “Исус 

Христос” şeklinde yazıldığını görürüz.  Öncesinde “Fabrika” şiirinde de karşılaştığımız gibi 

bu gramer nüansı, Blok’un: “Şiirdeki gramer hatalarımın her biri tesadüfi değil, içsel olarak 

feda edemeyeceğim bir şeyi saklıyor; başka bir deyişle, böyle şarkı söylüyorum” (Orlov, 1960, 

s.567) sözlerini akla getirir ve bilinçli bir hata olduğu varsayımını kuvvetlendirir. Kamedina, 

Blok’un şiirini gece yazdığını ancak sabah yazdıklarını tekrar okuduğunda ne yaptığını 

kendisinin de anlamadığını ve ayrıca günlüğünde hem Hz. İsa’dan hem de muhtemelen onun 

yerine ortaya çıkması gereken başka birinden bahsedildiğini öne sürer. Kamedina, 2014, s.199-

200). 

Rus Filozof Aleksandr Konstantinoviç Gorskiy’in (1886-1943) iki bölümden oluşan ve 

ilk kez 1919’da Odessa Edebiyat ve Sanat Derneği'nde sunulan “Kar Fırtınası Üzerindeki Haç” 

(Крест над вьюгой) isimli makalesini incelediğimizde, Gorskiy, “On İki” poemasını 

Bolşevikler için bir savunma görenlerin aksine, Blok'un dolaylı bir ifade biçiminde 

Bolşeviklerin toplumsal idealinin eksikliğini ve parçalanmışlığını nasıl gösterdiğini söyler. 

(Gaçeva, 2018, s.197). 

Blok’un günlüğüne atıfta bulunarak şairin gerçekte İsa'dan nefret ettiğini ve onun 

kesinlikle Hıristiyan olmadığını (Gaçeva, 2018, s.208) savunan Lev Trotskiy (1879-1940), 

1923’te kaleme aldığı “Edebiyat ve Devrim” (Литература и революция) kitabında “On İki” 

hakkında şu sözlere yer verir:  

Bu eser hiç şüphesiz Blok'un en büyük başarısıdır. Özünde ölmekte olan bir 

geçmişe yönelik bir umutsuzluk çığlığı var ama geleceğe dair umuda 

yükselen bir umutsuzluk çığlığı. Korkunç olayların müziği Blok'a ilham 

verdi. Blok'ta darbeyi dindar bir şekilde süslemeye yönelik bir girişimin 

gölgesi bile yok. Tam tersine, bunu en kaba ve yalnızca en kaba ifadeleriyle 

ele alıyor: fahişelerin grevi, Katya'nın muhafızlar tarafından öldürülmesi, 

burjuva sürüsünün yenilgisi... ve şöyle diyor: Kabul ediyorum ve meydan 

okurcasına kutsuyorum. Tüm bunları İsa'nın lütfuyla yapıyor ya da belki de 

İsa'nın sanatsal imajını devrimle destekleyerek kurtarmaya çalışıyor. Ama 

yine de “On İki” bir devrim eseri değil. Bu, devrime katılan bireyci sanatın 



 

222 

kuğu şarkısıdır. Devrimin liderleri, zihinsel yapılarıyla, hatta günlük 

yaşamlarıyla tamamen ona yabancı insanlardı. İşte bu yüzden “On İki” den 

sonra kıvrılıp sustu (Trotskiy, 1924, s.89-90). 

Marksist devlet adamı, makalesinin devamında Blok’un devrimi tam olarak 

özümsemediğini ‘yalnızca dalganın kaotik müziğini’ anlamakla yetindiğini ve kendisinin de 

içinde bulunduğu devrimin liderlerinin zihinsel yapılarıyla ve hatta günlük yaşamlarıyla ona 

yabancı insanlar olduğunu söyler (Trotskiy, 1924, s.90). Trotskiy, Blok’a eserin sonunu yeniden 

yazmasını ve İsa'nın yerine Lenin'i koymasını önerir ancak şair bunu reddederek: “Yine de İsa 

Mesih'i kimseye vermeyeceğim” (Pantelev ve Voronov, 2018, s.138) der. Bu olayın da etkisiyle 

Trotskiy çalışmasında: “Elbette Blok bizim değil. Ama bize doğru koştu. Sarsıldı ve kendini 

parçaladı. Ancak dürtüsünün meyvesi çağımızın en önemli eseriydi” (Trotskiy, 1924, s.89-90) 

şeklindeki ifadesine yer verir. 

Üzerine çokça konuşulan böylesi önemli bir esere ait bütün değerlendirmelere yer 

verilmesi çalışmamızın kapsamını aşacağından, sadece belli başlı olanların alınması tercih 

edilmiştir. Nitekim Sergey Romanoviç Fedyakin’in de dediği gibi: “her bir yorum, eserin tüm 

imgesel çok boyutluluğunu kavrayamaz. Çünkü ‘On İki’ üzerine düşünülüp anlamlandırılabilir 

ancak bütünüyle anlaşılamaz. Sadece deneyimlenebilir.” (Fedyakin, 2017, s.207) 

İleri sürülen görüşler doğrultusunda bir değerlendirme yapacak olursak, eserinde sadece 

“bir damla siyaset” (Fedyakin, 2017, s.188) olduğunu söyleyen Blok’un, devrimi siyasi bir 

olay olarak görmekten ziyade, ruhsal bir devrim, bir arınma ve bir kurtuluş olarak gördüğü, iyi 

bir gelecek umudunu temsil etmesi bağlamında Hz. İsa’yı dini bir yol göstericiden çok, 

karanlığa ışık tutan ve yön gösteren yeni bir inancın simgesi olarak göstermek istediği 

söylenebilir. 

Blok’un özellikle realizm etkisinin görüldüğü 1905 sonrası eserlerinde, halkının 

üzüntüleri ve endişeleri gibi daha dar ancak daha spesifik konulara yönelmesi söz konusudur. 

1905 devrimi, otokrasinin yıkılması, Ekim Devrimi, iç savaş ve sosyalist sistemin kurulması 

süreçleri gibi hem tarihsel hem de sosyo-politik olayların canlı tanığı olan şair, bir sanatçı olarak 

dönemin poetik ifadesi olan eserler ortaya koymuştur. Eski dünyanın yıkılışı ve yeni dünyanın 

vücut bulması şairin bu dönem eserlerinin ana temasını oluşturur. Blok devrim temalı 

eserlerinde, devrimi sadece politik bir kırılma noktası olarak değil aynı zamanda ahlaki ve 

kültürel boyutlarıyla ele almış ve bununla birlikte tarihsel olaylara bir dış göz olarak tanıklık 

ederken, sezgisel öngörüsünü de yansıtmaktan geri durmamıştır. Şair eserlerinde devrimi, gerek 



 

223 

ortaya çıkan, acı, korku ve kaos noktasında vicdani bağlamda ele almış gerekse geçmişin neden 

olduğu ahlaki çöküşe vurgu yaparak gerekçelendirmeye çalışmıştır. Bu şekilde devrimin hem 

yıkıcı hem yaratıcı doğasını içselleştiren şairin, devrime karşı ikircikli bir tutum sergilediği 

görülmektedir. 

Öte yandan bu dönemde mistik imgelerle birlikte daha gerçekçi olguları yan yana getiren 

şairin şiirsel dili, yüksek lirik üslup ile kaba ifadeleri birlikte kullanmak suretiyle bu dönemde 

radikal bir değişim gösterir. Özellikle “On İki” poemasında dikkat çeken bu durum, söylem 

düzeyinde bir dönüşümü ve geleneksek estetik normlarda önemli bir değişimi ifade eder. 

 

  



 

224 

  



 

225 

7. SONUÇ 

Aleksandr Aleksandroviç Blok, Rus edebiyatında Gümüş Çağın en önemli sembolist 

şairlerinden biridir ve eserlerini içsel mücadeleler eşliğinde ve yaşadığı çağın dramatik 

olaylarına tanıklık ederek kaleme almıştır. Blok’un şiirleri, 19. yy. sonu ile 20. yy. başındaki 

tarihsel, kültürel ve toplumsal dönüşümlerin ruhunu derinlemesine yansıtır. Rus-Japon Savaşı, 

1905 Devrimi, I. Dünya Savaşı, 1917 Şubat ve Ekim Devrimleri, iç savaş ve sosyalizmin inşası, 

şairin ruh dünyasında ve dolaysıyla da sanatında önemli izler bırakır.  

Blok, Rus kültürünü ve aydınlanmayı ileri taşımaya kendini adamış, bilim, edebiyat ve 

sanatın çevrelediği entelektüel bir aile ortamında yetişir. İkinci kuşak sembolistlerden olan 

Blok, şiirlerinde imgeler ve mistik anlamlarla, derin bir ruhsal dünyayı yansıtmaya çalışır ancak 

onun sembolizm anlayışı, tutarlı bir estetik sistemden veya edebi kurallardan çok, içsel ve 

manevi bir yolculuğa dayanır. Blok, şiirlerini bir günlük gibi tutarlı ve bütünlük içeren bir 

yapıda ele alır. Zihinsel yaşamanın belirli bir aşamasını yansıtan tasarladığı ilk üç ciltlik 

koleksiyonu, şairin edebi yolculuğunun bir resmini sunar. 

Küçük yaşlardan itibaren şiir yazmaya başlayan Blok’un ilk dönem çalışmalarını 

besleyen mistik öğeler ağırlıklı olarak doğayla ilgilidir. Blok’un erken dönem şiirlerinde, 

yaşadığı zamanın gerçekliğinden ve acımasız atmosferinden huzura ve mutluluğa ulaşmak için 

mistik dünyaya bir kaçış söz konusudur. Sembolizm ışığı altında şekillendirdiği şiirleri, sanatsal 

imgelerin temsil ettiği dünyanın muğlaklığı ve gizem dolu ifadeler eşliğinde şairin ruhsal 

arayışını ortaya koyar.  

Şairin erken dönem eserlerinde zamanın pesimist ruh halini yansıtan, soluk renkler ve 

alacakaranlık motifleri sıkça yer alır. İçsel dünyaya odaklanan şiirlerde hayal kırıklığı, hayatın 

anlamı, aşk acısı gibi temalar ön plandadır ve belirsizliklerle dolu kelimelerin sıklıkla 

kullanıldığı görülür. Blok’un erken dönem edebi gelişiminde ilham kaynağı, Vladimir 

Solovyov’un din felsefesi temelinde şekillenen ve Tanrı ile yeryüzü arasında konumlanan 

“Sonsuz Dişilik” kavramıdır. Şairin özellikle erken dönem şiirlerinde idealize edilmiş bu 

Sonsuz Dişilik” kavramı aracılığıyla ilahi olana ulaşma arzusu göze çarpar. Diğer yandan Blok 

bu ilahi arayışı Güzel Kadın motifiyle bütünleştirir ve eşi Lyubov Mendleyeva’yı Sonsuz 

Dişiliğin vücut bulmuş hali olarak şiirsel sanatının dokusuna katar. İlahi bir kurtarıcı gözüyle 

bakılan “Güzel Kadın”, sembolik bir imge olarak dinsel bağlamda Tanrının yeryüzündeki 

yansıması imgesiyle örtüşür. Ebedi aşk ve idealin temsili olan “Güzel Kadın” imajı gerçeklikten 

uzak ütopik bir imaja sahiptir.  



 

226 

Blok’un şiirlerinde önemli dönüm noktası, “Yol Ayrımı” (Rasputye) adlı şiir dizisiyle 

gerçekleşir. Burada “Güzel Kadın” temasının yerini, daha karanlık tonlar alır. Şairin, “Güzel 

Kadın” imgesiyle başlayan idealist arayışı, tarihsel sarsıntıların etkisiyle toplumsal bir boyut 

kazanmaya başlar. Mistik olan yerine dünyanın gerçeklerine yönelen Blok, artık göklerdeki 

mistik arayışını yeryüzündeki toplumsal sorunlara indirir. Şairin, özellikle soyut düzlemden 

somuta geçişin etkisinin görüldüğü 1905 sonrası eserlerinde, halkın üzüntüsü ve endişeleri gibi 

daha dar ancak daha spesifik konulara yönelmesi söz konusudur. Blok, sanatsal yaratıcılığında 

Rus halkının acılarına yönelmesiyle birlikte, ilk kez sosyal temalı eserler ortaya koymaya 

başlar. Bu dönem eserlerindeki yeni temalar şehir, fabrika, işçiler ve yoksul halktır. Sosyal 

adaletsizlik, toplumdaki manevi ve ahlaki çöküşün getirdiği olumsuz duygular, halkın atalet 

hali ve siyasal isteklerin bastırılmışlığına karşı serzenişi, Blok’un sanatında iyiden iyiye 

belirginleşmeye başlar.  

Rusya teması Blok’un şiirlerinde özel bir yere sahiptir. Derinden hissettiği Rusya’ya karşı 

büyük bir sevgiyle bağlı olan Blok, şiirlerinde Rusya’nın kusurlarını gizlemez. Blok, Rusya’yı 

bir kara parçası veya coğrafi bir kavram olarak görmekten çok, onu yaşayan bir varlık olarak 

hisseder ve bazen bir eş, bazen bir anne, bazen bir kadın, bazen de bir kutsallık imgesi olarak 

algılar. Eserlerinde ülkesinin köklü geçmişine, enginliğine ve güzelliğine sıklıkla vurgu yapan 

Blok’un şiirlerinde sunduğu Rusya tasviri bazen eski efsanelerle, büyücülerle, ormanlarla dolu 

gizemli mistik bir dünya bazen ise fakir, kültürsüz ama gerçekçidir. Şairin Rusya temalı 

şiirlerinde tarihi anlama arayışı ön plandadır ancak burada tarih, yalnızca geçmişin olayları 

değil, aynı zamanda içinde bulunulan ve biçimlenmekte olanla da ilgilidir. Diğer bir ifadeyle 

şair sanatını tamamlanmış olanı yansıtmak için değil, henüz oluşum halinde şekillenmekte ve 

yaşanmakta olan süreci görünür kılmak amacıyla kullanır. Rus tarihinin önemli olaylarını, 

savaşlarını ve seferlerini ele alarak, bu tarihsel süreci modern zamanlara kadar okuyucuya 

aktaran şair, Rusya’nın Orta Çağ’a kadar uzanan zorlu geçmişinden acı dolu bugününe dek 

süren yolculuğunda, yenilmezliğini ve sahip olduğu gücün tesadüfi olmadığını şiirlerinde işler. 

Blok bu şekilde, Rusya’nın, zamanın derinliklerinden gelen kararlılığa, güce ve bunu geleceğe 

taşıyacak iradeye sahip olduğunu şiirlerinde dile getirerek, ulusal bilincin canlanmasına çalışır. 

Blok’un şiirlerinde şehir teması da önemli bir yer tutar. Şiirlerinde şehir, sosyal ve 

gündelik çatışmaların yaşandığı bir mekân olarak tasvir edilir ve sosyal eşitsizlik yönüyle 

eleştirilir. Lirik şiirlerinde doğayla bütünleşen ve doğa manzaralarıyla onun şiirlerine ilham 

veren bir mekân olarak Şahmatovo’yu betimleyen Blok’un şiirlerinde şehir teması, doğup 



 

227 

büyüdüğü Peterburg ile derinden bağlantılıdır. Şairin şiirlerinde şehir imgesi genellikle karanlık 

ve fırtınalı kış mevsimiyle kendisini gösterir.  

Şiirleri kendi döneminin tarihsel bir belgesi niteliğinde olan şairin, devrim öncesi ve 

sonrası eserlerinin ana temasını, eski dünyanın yıkılışı ve yeni dünyanın vücut bulması 

oluşturur. Blok, mistik, idealist bir şairden, devrimin karanlık gerçekliğine tanıklık eden bir 

sanatçıya dönüşür. Şairin bu dönemdeki sanatsal yaratıcılığında meydan gelen değişimin 

nedeni, gelecek korkusu ve halkın eski düzenle yeni devrimci fikirler arasında yaşadığı 

ikilemdir. Bolşevik Devrimi yanlısı bir tutum sergileyen Blok, toplumsal değişimi yalnızca 

politik bir olay olarak değil, aynı zamanda ruhsal ve kültürel bir yeniden doğuş olarak görür. 

Blok’un devrime yakın durmasının en önemli nedenleri arasında, özgürlük isteği ve burjuva 

hayatına karşı duyduğu hoşnutsuzluk ön plandadır. Blok’un devrime beslediği umut ve 

ardından gelen yenilginin yarattığı hayal kırıklığı, bu dönüşüm sürecinde belirleyici rol oynar. 

Şair, ilk Rus Devrimi’nin yıkıcı etkisiyle, eski değerleri sorguladığı derin bir içsel sarsıntı yaşar. 

1917 Ekim Devrimi'ne yaklaşırken, şiirlerinde toplumsal dönüşüm ve kaos temaları ön plana 

çıkan şairin, Ekim Devrimi’nden sonra edebi dostlarından oluşan mistik çevreden uzaklaşması 

ve böylece kendi sosyal sınıfıyla olan bağının zayıflaması söz konusudur.  Blok, devrim temalı 

eserlerinde devrimi sadece politik bir kırılma noktası olarak değil aynı zamanda ahlaki ve 

kültürel boyutlarıyla ele almış ve bununla birlikte tarihsel olaylara bir dış göz olarak tanıklık 

ederken, sezgisel öngörüsünü de yansıtmaktan geri durmamıştır. Şair özellikle devrimle ilgili 

eserlerinde, sosyal adaletsizliğe karşı öfkesini ve çürümüş düzene karşı nefretini, gerek ortaya 

çıkan, acı, korku ve kaos noktasında vicdani bağlamda, gerekse geçmişin neden olduğu ahlaki 

çöküşe vurgu yaparak gerekçelendirmeye çalışır. Bu şekilde devrimin hem yıkıcı hem yaratıcı 

doğasını içselleştiren Blok’un, devrime karşı ikircikli bir tutum sergilediği görülmektedir. 

Mistik imgelerle birlikte daha gerçekçi olguları yan yana getiren şairin şiirsel dili, yüksek lirik 

üslup ile kaba ifadeleri birlikte kullanmak suretiyle bu dönemde radikal bir değişim gösterir. 

Özellikle devrim temalı eserlerinde dikkat çeken bu durum, söylem düzeyinde bir dönüşümü 

ve geleneksel estetik normlarda önemli bir değişimi ifade eder.  

Şair aynı zamanda eserlerinde sembol olarak renkleri yoğun bir şekilde kullanır. 

Renklerin sembolik anlamlar taşıdığına inanan şair, sanatında ruh hallerini ve düşüncelerini 

mor, yeşil, mavi, sarı ve kırmızı gibi belirli renklerle ilişkilendirilerek yansıtır. Renklerle 

zenginleşen sembolik imgeler, Blok’un şiirlerine hem duygusal derinlik hem de çok katmanlı 

bir anlam dünyası kazandırır. Doğa lirizmini müzikalite ve sembolizm özellikleriyle dolu bir 

şekilde aktaran şairin eserlerinde sezginin gücü ön plandadır.  



 

228 

Blok’un sembolist ögeler içeren sanatı, aslına bakılırsa pek çok çağdaşındakinden çok 

farklı bir özgünlüğe sahiptir. Blok’u diğer sanatçılardan ayıran özelliği kendine özgü dünya 

algısıdır. Hayalle gerçeklik arasında gidip gelen bu dünya algısı hem estetik hem de felsefi 

derinliğe sahip bir şiir sanatı temelinde gelişir. Blok’un şiir dünyasını özgün kılan başlıca 

unsurlar onun ruhsal dünyasında süreklilik arz eden karşıtlıklar ve gerilimler etrafında 

şekillenir. Karanlıkla aydınlık, gerçeklikle düş, ulaşılabilir olanla ideal arasındaki gelgitler, 

şairin şiirine hem şiir temasına bir derinlik hem de duygusal yoğunluk kazandırır. Yaşamı 

boyunca peşinden gittiği, ancak hiçbir zaman tam anlamıyla kavuşamadığı mutlak ideale 

yönelik arayış, onun sanatsal üretiminin merkezinde yer alır. Blok’un dili kullanmadaki 

özgünlüğü ise, doğada sezdiği anlam yüklü işaretleri, kişisel mistik deneyimlerle birleştirerek 

çok katmanlı ve sembollerle yüklü bir şiirsel söylem inşa etmesinde kendini gösterir. Dilsel 

sınırları zorlayan bu şiirsel anlayış, onun eserlerini sıradan bir estetik düzeyin ötesine taşır.  Bu 

semboller, metaforlar ve imgelerle dolu çok katmanlı yapı, Blok’un şiirlerinin 

yorumlanmasında da anahtar rol oynar. Bunun yanı sıra Blok'un şiirlerinde, bireysel duyguların 

evrensel temalarla harmanlanması, onun estetik anlayışının temel taşlarındandır. Şair sanatsal 

gelişimi boyunca sembolizmin sınırlarını aşarak hem bireysel hem de toplumsal duyarlılıkları 

şiirine dâhil eder. Her zaman “Söz”’ün dünyayı değiştirebileceğine inanan şairin şiirlerinde, 

bireysel arayışlar, toplumsal değişimler iç içe geçer. 

Blok yalnızca Rus klasik şiirinin değil, aynı zamanda Sovyet dönemi sanatına da köprü 

niteliğinde olan önemli bir figürüdür. Onun şiirleri ve şiir mirası, Sovyet edebiyatının tarihiyle, 

özellikle de Ekim Devrimi sonrası Rus şiirindeki ideolojik ve sanatsal süreçlerle sıkı bir şekilde 

bağlıdır. Burjuvazi çağının sona erip sosyalizm çağının başladığı tarihsel dönemin tanığı olan 

Blok, Rus şiirinin hem estetik hem de ideolojik dönüşümünde öncü bir figürdür. Bireyin kendini 

dünyaya, doğaya ve topluma adaması üzerine kurulu sembolizmi, edebi kariyerinde içsel 

dönüşüm ve çağın fırtınalı ruhuyla şekillenen yaratıcı bir gelişim süreci olmuştur. Blok’un şiir 

anlayışı, bireyin benliğini halk ve evrenle bütünleştirmeyi hedefleyen; kökleri Orta Asya 

tarihine dayanan derin ve felsefi bir sanat yaklaşımının yansımasıdır. 1905 ve 1917 devrimleri 

arasındaki kültürel, sosyal ve psikolojik çöküş döneminin şairi, modern dünyanın 

karmaşıklığını ve belirsizliğini şiirlerine yansıtmayı, büyük bir ustalıkla başarır. Blok’un 

sanatsal gelişiminde sembolizmin ötesine geçen şiirleri hem iç dünyasını hem de düşünsel 

yolculuğunu yansıtan özel metinlerdir. 

  



 

229 

EXTENDED ABSTRACT 

Aleksandr Aleksandrovich Blok’s art of Poetry  

The focus of this thesis is the poetic art of Aleksandr Aleksandrovich Blok, one of the 

most prominent representatives of the Silver Age in Russian literature. In this context, the aim 

of our thesis is to examine the poet’s works shaped around the Symbolist movement within both 

a literary and historical framework. Accordingly, Blok’s aesthetic understanding, his use of 

symbols, imagery, and metaphors, as well as the themes he emphasizes, were investigated to 

gain insights into his poetic art. 

In line with the objectives and research questions determined within the scope of the 

thesis, a qualitative research method was employed. Through a detailed and interpretative 

approach to Blok’s poetic art, selected works were analyzed. Primary sources relevant to the 

aim of the study, including academic articles, theses, and critical essays, were reviewed. The 

data gathered were evaluated in a structured manner using content analysis techniques. The 

recurring symbols and concepts in the poems were used to trace meaningful connections 

between the works. Additionally, our thesis also investigates the transformation of the poet’s 

works overtime and their relationship with political and social conditions. In this way, both the 

historical context of the work and the influence of that context on the works are examined. 

The literature review was supported by academic articles and books related to our topic. 

Digital resources were primarily obtained from platforms such as the Russian State Library, the 

Russian National Electronic Library, the Turkish National Thesis Center (YÖK), academic 

journals, and periodicals. Alongside Blok’s letters to his family, notebooks, and diaries, 

biographical works by Mariya Beketova, Nina Berberova, and Konstantin Mochulsky were 

closely examined. Notably, extensive research on the poet's literary legacy emerged particularly 

after 1920. The essays by Blok’s close friend Andrei Bely on his poetry and symbolism are 

especially significant. Blok’s 12-volume collected works served as an important source, while 

in the Soviet period, figures such as Vladimir Nikolayevich Orlov, Grigory Gukovsky, and 

Liliya Timofeyevna came to the fore. From the 1960s onwards, the center of Blok-related 

research became Tartu University. In the annual “Blokovskiy Sbornik” (Collected Studies on 

Blok), Zara Mints stood out with her scholarly contributions. Mints’ work made significant 

contributions to the analysis of Blok’s poetry, with a comprehensive approach that not only 

traces the Symbolist elements in Blok’s works but also seeks to reflect the full scope of his 

creative journey. 

The findings of our thesis reveal the following key points: As a second-generation 

Symbolist, Blok’s poetry, composed in a consistent and coherent structure like a diary, reflects 

a deep spiritual world through images and mystical meanings. His understanding of Symbolism 

is less about a systematic aesthetic or literary rules and more about an inner, spiritual journey. 

In his early poems, there is an evident mystical escape from the harsh reality of his time toward 

peace and happiness. The mystical elements that nourish his work during this period are mostly 

related to nature. Additionally, pale colors and twilight motifs, which reflect the somber mood 

of the era, frequently appear in his poems. Themes such as disappointment, the meaning of life, 

and the pain of love dominate the poems focusing on the inner world of the lyrical persona, and 

ambiguous words are often used. A major inspiration in Blok’s early poetic development is the 

concept of the “Eternal Feminine,” shaped by Vladimir Solovyov’s religious philosophy, 

representing a position between God and the Earth. Blok integrates this divine quest with the 

motif of the “Beautiful Lady,” an image representing eternal love and the ideal, though utopian 

and detached from reality. 



 

230 

Blok’s poetic vision undergoes significant transformations over time. The themes in his 

works are closely tied to the social events of the era. His poems reflect the spirit of the historical, 

cultural, and societal transformations of the late 19th and early 20th centuries. While love and 

Symbolist themes are prominent in his early poems, they later give way to social and historical 

realities. This shift becomes especially evident after the 1905 Revolution. Indeed, the poet 

experiences a profound internal upheaval, questioning old values in response to the revolution’s 

destructive impact. His idealistic quest symbolized by the “Beautiful Lady” begins to acquire a 

social dimension under the influence of historical turmoil. Turning from mysticism to reality, 

Blok abandons celestial pursuits for earthly social issues. The revolution and the construction 

of socialism leave a profound mark on the poet’s inner world and thus on his art. In this period, 

characterized by a shift from abstract to concrete, new themes such as the city, factory, workers, 

and the poor emerge—more specific, yet narrower in scope. Social injustice, the negative 

emotions stemming from moral and spiritual collapse, societal inertia, and the repression of 

political aspirations are among the themes reflected in Blok’s art during this time. 

The theme of Russia holds a special place in Blok’s poetry. His love for Russia, deeper 

than that of his contemporaries, is almost personal—he perceives Russia as a living being: 

sometimes a wife, a mother, a woman, or a symbol of sanctity. He often emphasizes the deep 

history, vastness, and beauty of his homeland in his works. In his Russia-themed poems, the 

search for historical meaning comes to the fore. However, history here is not just the past, but 

also what is present and in the process of formation. 

Blok supported the Bolshevik Revolution, seeing social change not only as a political 

event but also as a spiritual and cultural rebirth. His closeness to the revolution was largely 

driven by his desire for freedom and dissatisfaction with bourgeois life. In his revolution-

themed works, while bearing witness to historical events from an external perspective, he also 

reflects his intuitive foresight. Blok’s revolutionary works express his anger at social injustice 

and hatred for a decaying system, justified through both moral reflections on the suffering, fear, 

and chaos that emerged, and the ethical collapse caused by the past. By internalizing both the 

destructive and creative nature of revolution, Blok demonstrates an ambivalent attitude. 

Juxtaposing mystical images with more realistic elements, his poetic language undergoes a 

radical transformation in this period, combining a high lyrical style with crude expressions. 

This striking shift, especially evident in his revolution-themed poems, indicates a change in 

discourse and a significant transformation in traditional aesthetic norms. Moreover, the 

emotional and intellectual transformations in the poet’s inner world are also clearly reflected in 

the color symbols he chooses to use. 

All these findings reveal the impact of the political and social events of the time on Blok’s 

revolution-themed works. In other words, Blok’s poetics are not merely the product of 

Symbolism but also original works that reflect the chaos experienced by Russian intellectuals 

at the beginning of the 20th century and shed light on the spirit of the era. Furthermore, what 

sets Blok apart from his contemporaries is his unique perception of the world. This perception, 

which oscillates between imagination and reality, develops on the basis of a poetic art rich in 

aesthetic and philosophical depth. Possessing a kind of astral travel capability, the poet adds 

depth and emotional intensity to his poetic themes through his oscillations between darkness 

and light, reality and dream, the attainable and the ideal. 

Leaving behind many unforgettable works in Russian literature, Blok has influenced both 

his contemporaries and subsequent generations with his multifaceted and deeply layered poetic 

art. 

 

  



 

231 

KAYNAKÇA 

Aksüt, L. (2018). Osip Emiyeviç Mandelştam’ın Şiir Sanatı (Yayın no:818072). (Doktora Tezi 

Gazi Üniversitesi) YÖK Ulusal Tez Merkezi. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp   

Azadovskaya, K.M. (1988). Aleksandr Blok i Mariya Dobrolyubova. Maksimov, D.E., Lotman, 

Yu.M., Mints Z.G., Bezzubov, V.İ., (Ed.). Al. Blok i revolyutsiya 1905 goda içinde (ss.31-

51).Tarturskiy Gosudarstvennıy Universitet. 

Balmont., K. (1929). Elementarnıe slova o simvoliçeskoy poezii. Brodskiy, N. L., Sidorov, N.P., 

Lvov-Rogaçevskiy, V. (Ed.). Literaturnıe manifestı ot simvolizma k oktyabryu. içinde 

(ss.25-27).: İzdatelstvo Federatsiya. 

Beketova, M.A. (1930). Aleksandr Blok biografiçeskiy oçerk.Academia, 

Belıy, A. (1929). Simvolizm kak miroponimanie. Brodskiy, N. L., Sidorov, N.P., Lvov-

Rogaçevskiy, V. (Ed.). Literaturnıe manifestı ot simvolizma k oktyabryu. içinde (ss.30-

37).: İzdatelstvo Federatsiya. 

Belıy, A. (2004). Poeziya Bloka, Burlaka, D.K., Gryakalov, A.A., Yermiçev, A.A., Zobnin, 

Yu.V. vd. (Ed.).  Aleksandr Blok: Pro Et Contra liçnost i trovçestvo Aleksandra Bloka v 

kritike i memuarah sovremennikov içinde (ss.234-247). İzdatelstvo Russkogo 

Hristianskoogo gumanitarnogo instituta. 

Belıy, A., Şteynerg, A. (1980). Reçi Andrey Belogo i Aarona Şteyberga volnaya filosofskaya 

assotsiatsiya, 1921. Pamyati Aleksandra Bloka 1880-1980. (ss.30-76). Overseas 

Publications Interchange Limited.  

Blok, A.  (1927). A. Blok izbrannıe stihotvoreniya. Medvedeva, P. (Ed.). Gasudarstvennoe 

izdatelstvo. 

Blok, A. (1923). Sobranie soçineniy Stati 1907-1921. T.6., Alkonost.  

Blok, A. (1928). Dnevnik Al.Bloka 1917-1921. Medvedeva, P.N (Ed.). İzdatelstvo pisateley v 

Leningrade.  

Blok, A. (1955). Gorod 1904-1908 primeçaniya. Bazanov, V.G., Dementev, A.G., Druzin, V.P.,  

Blok, A. (1955). Puzıri zemli (1904-1905). Bazanov, V.G., Dementev, A.G., Druzin, V.P.,  

Blok, A. (1955). Rasputya (1902-1904). Bazanov, V.G., Dementev, A.G., Druzin, V.P.,  

Blok, A. (1955). Raznıe stihotvoreniya (1904-1908). Bazanov, V.G., Dementev, A.G., Druzin, 

V.P., Prokofyev, V.M., Sayanov, V.M., Tarasenkov, A.K., Tvardovskiy, A.T., Tihonov, 

N.S. ve Şipaçev, S.P. (Ed.).  Aleksandr Blok stihotvoreniya biblioteka poeta içinde (ss. 

171-231). Sovetskiy pisatel. 

Blok, A. (1955). Yambı (1907-1914). Bazanov, V.G., Dementev, A.G., Druzin, V.P.,  

Blok, A. (1962). Sobranie soçineniy v vosmi tomah T.6., Gosudarstvennoe izdatelstvo 

hudojestvennoy literaturı.  

Blok, A. (1997). Stihotvoreniya 1904-1908 T.2., Lavrov, A.V., Mints, Z.G. (Ed.) RAN: Nauka. 

Blok. A.A. (2015). Rasputya. DaMedia.  

Bogomolov, N.A. (2010) Vokrug serebryanogo veka. Novoe literaturnoe obozrenie. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezSorguSonucYeni.jsp


 

232 

Braynina, B. Ya (1929). Pravo na jizn (1ya kniga A.Bloka). Nikitinoy, E.F. (Ed.). O Bloke 

sbronik literaturno-issledovateslkoy assotsiatsii.içinde (ss.283-303). Korperavtivnoe 

izdatelststvo pisateley  

Brednikov, G.P., Blagoy, D.D., (1980). Ot redaktsii Şerbina, V.R., Hrapçenko, Dubovikov, A.N., 

Zilberşteyn, İ.S., vd (Ed.).  Literaturnoe nasledstvo Aleksandr Blok novıe materialı i 

issledovaniya T.1. içinde (ss.5-9).  İzdatelstvo Nauka. 

Carr, E.H. (2005). Sovyet Rusya Tarihi Bolşevik Devrimi 1917-1923. Cilt.II. (Çev. Suda, O.). 

Metis Yayınları, (Orijinal eser 1952 yılında yayımlanmıştır) 

Carr, E.H. (2007). 1917: Öncesi ve Sonrası (Çev., Adalet, B.). Birikim Yayınları. (Orijinal eser 

1969 yılında yayımlanmıştır) 

Çalışkan, Ü. (2020). Geçici hükümet ve Rus kurucu meclisi seçim hazırlıkları, TRAD Türkiye 

Araştırmaları Dergisi 4, 36-54.  https://doi.org/10.48068/rusad.879136 

Çukovskiy, K.İ. (2012). Sobranie soçineniy patnadtsati tomah. Tom 8.Terra-Knijnıy klub. 

Dikman, M.İ. (1980). Detskiy jurnal Bloka “Vestnik”, Bloka. Brednikov, G.P., Blagoy, D.D., 

Dubovikov, A.N. Zilberşteyn, G.P., Kurilov, A.S.,  Makaşin, S.A., Muratova, K.D., 

Hrapçenko, M.B., Şerbina vd.  (Ed.). Aleknsadr Blok novıe materialı i issledovaniya T.1. 

içinde (ss.203-222).  İzdatelstvo Nauka.  

Dolgopolov, L.K. (1984). Naçalo tvorçestva.stihi o prekrasnoy dame i balangaçik. Aleksandr 

Blok liçnost i tvorçestvo novıe materyalı i issledovaniya. Nauka.  

Enişerlova, V.P, Timençika, R.D. (1981). ‘Perepiska S., A.A. Gorodetskaya  S.M. Brednikov, 

G.P., Blagoy, D.D., Dubovikov, A.N. Zilberşteyn, G.P., Kurilov, A.S.,  Makaşin, S.A., 

Muratova, K.D., Hrapçenko, M.B., Şerbina vd.  (Ed.). Aleknsadr Blok novıe materialı i 

issledovaniya T.2. içinde (ss.5-63).  İzdatelstvo Nauka.  

Fedotov, G.P., Vyaçestlav, İ.İ. (2004). Na pole Kulikovım. Burlaka, D.K., Gryakalov, A.A., 

Yermiçev, A.A., Zobnin, Yu.V. vd. (Ed.).  Aleksandr Blok: Pro Et Contra liçnost i 

trovçestvo Aleksandra Bloka v kritike i memuarah sovremennikov içinde (ss.537-557). 

İzdatelstvo Russkogo Hristianskoogo gumanitarnogo instituta. 

Gaçeva, A.G. (2018). Krest nad vyugoy: Filosof Aleksandr Gorskiy o poeme Aleksandra Bloka 

Dvenadtsat. Literaturnıy Fakt. (7), 197-214. 

Gorbaçev, G.E. (1930). Kapitalizm i Russkaya literatura. Priboy.  

Grigoryev, A. L. (1983). Simvolizm. Buşmin, A.S., Kupreyanova, E.N., Lihaçev, D.S., 

Prutskov, N.İ., vd. (Ed.). İstoriya Russkoy Literaturı Literatura kontsa XIX-naçala XX. 

veka (1881-1917) Tom.4. içinde (ss.419-480). Nauka. 

Gukovskiy, G.A. (1980). K voprosu o tvorçeskom metode Bloka. Brednikov, G.P., Blagoy, 

D.D., Dubovikov, A.N. Zilberşteyn, G.P., Kurilov, A.S.,  Makaşin, S.A., Muratova, K.D., 

Hrapçenko, M.B., Şerbina vd.  (Ed.). Aleknsadr Blok novıe materialı i issledovaniya T.1. 

içinde (ss.63-84).  İzdatelstvo Nauka.  

Ilıca, S. (2023). Aleksandr Blok’un Ölüm Dansları adlı eserinin sosyolojik eleştiri bağlamında 

incelenmesi.Karaman, S.P. (Ed.). 11. Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu içinde 

(ss.628-642.) ASEAD. 

Ilıca, S. (2023). Aleksandr Blok’un Ölüm Dansları adlı eserinin sosyolojik eleştiri bağlamında 

incelenmesi.Karaman, S.P. (Ed.). 11. Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu içinde 

(ss.628-642.) ASEAD. 

https://doi.org/10.48068/rusad.879136


 

233 

İgoşeva, T.V. (2013). Rannaya lirika A.A. Bloka (1898-1904) Poetika religioznogo simvolizma. 

Global Kom. 

İlyev, S.P. (1991) Kulikovskaya bitva kak simvoliçeskoe sobıtie, Gerasimov, Yu. K, 

Gryakalova, N. Yu.,  Lavrov, A.V., (Ed.). Aleksandr Blok issledovaniya i materialı içinde 

(ss.22-41). İnstitut Russkoy Literaturı Puşkinskiy Dom “Nauka”. 

İnternet. Siegfried. (t.y.). 19 Aralık, 2023 tarihinde 

https://www.paranormaltr.com/2013/07/siegfried-sigurd.html 19/12/2023 adresinden 

erişilmiştir.  

İnternet:  Blok.A. (1905). Svobodnı dali. Nebo otkrıto 11 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://www.culture.ru/poems/2837/svobodny-dali-nebo-otkryto 11.05.2025 adresinden 

alınmıştır. 

İnternet:  Timofeev. L, (t.y.). Blok v naçale Oktyabrskoy revolyutsii. 19 Temmuz 2023 tarihinde  

http://blok .lit-info.ru/blok/bio/timofeev-blok/v-nachale-oktyabrskoj-

revolyucii.htm adresinden alınmıştır. 

İnternet: (t.y.). Karmazinskaya, M. Rannee tvroçestvo A.Bloka. 21 Nisan, 2024 tarihinde 

https://litresp.ru/chitat/ru/%D0%9A/karmazinskaya-milada-andreevna/rannee-

tvorchestvo-a-bloka adresinden alınmıştır.  

İnternet: (t.y.). Krasnıy tsvet v russkoy traditsii. 12 Ocak, 2025 tarihinde https://kultura-

to.ru/new/index.php/tyumenskij-rajon/item/47609-krasnyj-tsvet-v-russkoj-traditsii 

12.01.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: “Znanie” (t.y.). 6 Hazirani 2023 tarihinde  ЗНАНИЕ • Большая российская 

энциклопедия - электронная версия adresinden alınmıştır. 

İnternet: 29 Ağustos şerefli öncü Peygamber, Vaftizci Yahya’nın başının kesilmesi. (t.y.). 

Ortodokslar Topluluğu, 19 Aralık, 2024 tarihinde 

https://www.ortodokslartoplulugu.com/azizlerimizin-hayat-hikayeleri/29-agustos-

serefli-oncu-peygamber-vaftizci-yahyanin-basinin-kesilmesi/ adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Aleknsadr Blok. (t.y.). Blok.lit-info.ru. 29 Kasım, 2025 tarihinde http://blok.lit-

info.ru/blok/kritika-o-bloke/tajna-poemy-dvenadcat.htm 29.11.2023 adresinden 

erişilmiştir. 

İnternet: Analiz stihotvoreniya Rus Bloka. (t.y.). 31 Mayıs, 2025 tarihinde Александр Блок - 

Русь: читать стих, текст стихотворения полностью - Классика на РуСтих  adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Argonavtı (t.y.). 12 Ekim, 2022 tarihinde 

https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_literature/344/%C2%AB%D0%90%D1%80%D0%

B3%D0%BE%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%82%D1%8B%C2%BB  adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Balmont, K.D. (1990). ‘Elementarnıe slova o simvoliçeskoy poezii’ 10 Mayıs, 2023 

tarihinde :http://az.lib.ru/b/balxmont_k_d/text_1904_07_slova.shtml adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Balmont, K.D.(1897). ‘O russkih poetah’. 5 Mayıs, 2023 tarihinde 

http://az.lib.ru/b/balxmont_k_d/text_1904_06_o_russkih_poetah.shtml. adresinden 

alınmıştır. 

 

https://www.paranormaltr.com/2013/07/siegfried-sigurd.html%2019/12/2023
https://www.culture.ru/poems/2837/svobodny-dali-nebo-otkryto%2011.05.2025
https://litresp.ru/chitat/ru/%D0%9A/karmazinskaya-milada-andreevna/rannee-tvorchestvo-a-bloka
https://litresp.ru/chitat/ru/%D0%9A/karmazinskaya-milada-andreevna/rannee-tvorchestvo-a-bloka
https://kultura-to.ru/new/index.php/tyumenskij-rajon/item/47609-krasnyj-tsvet-v-russkoj-traditsii%2012.01.2025
https://kultura-to.ru/new/index.php/tyumenskij-rajon/item/47609-krasnyj-tsvet-v-russkoj-traditsii%2012.01.2025
https://kultura-to.ru/new/index.php/tyumenskij-rajon/item/47609-krasnyj-tsvet-v-russkoj-traditsii%2012.01.2025
https://old.bigenc.ru/literature/text/1994658
https://old.bigenc.ru/literature/text/1994658
https://www.ortodokslartoplulugu.com/azizlerimizin-hayat-hikayeleri/29-agustos-serefli-oncu-peygamber-vaftizci-yahyanin-basinin-kesilmesi/
https://www.ortodokslartoplulugu.com/azizlerimizin-hayat-hikayeleri/29-agustos-serefli-oncu-peygamber-vaftizci-yahyanin-basinin-kesilmesi/
http://blok.lit-info.ru/blok/kritika-o-bloke/tajna-poemy-dvenadcat.htm%2029.11.2023
http://blok.lit-info.ru/blok/kritika-o-bloke/tajna-poemy-dvenadcat.htm%2029.11.2023
https://rustih.ru/aleksandr-blok-rus/?ysclid=m8pymb5jkj976635860
https://rustih.ru/aleksandr-blok-rus/?ysclid=m8pymb5jkj976635860
https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_literature/344/%C2%AB%D0%90%D1%80%D0%B3%D0%BE%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%82%D1%8B%C2%BB
https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_literature/344/%C2%AB%D0%90%D1%80%D0%B3%D0%BE%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%82%D1%8B%C2%BB
http://az.lib.ru/b/balxmont_k_d/text_1904_07_slova.shtml
http://az.lib.ru/b/balxmont_k_d/text_1904_06_o_russkih_poetah.shtml


 

234 

İnternet: Barkova, İ.A. (2015).  Lingvokulturologiçeskoe prostranstvo tsikla stihotvoreniy A.A. 

Bloka ‘Na Pole Kulikovom’ 15 Nisan, 2025 tarihinde 

https://cyberleninka.ru/article/n/lingvokulturologicheskoe-prostranstvo-tsikla-

stihotvoreniy-a-a-bloka-na-pole-kulikovom   adresinden alınmıştır. 

İnternet: Blok, A. (1904). Padnimalis iz tımı pogrebov …? 23. Ekim, 2023 tarihinde 

http://blok.lit-info.ru/blok/stihi/gorod/009.htm adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Blok, A. (1905). Sıtie  26 Nisan, 2025 tarihinde https://learnoff.com/library/blok-a-a-

sytye/ adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Blok, A. A. (1919). Vozmezdie. Aleksandr-blok.ru 13 Aralık, 2023 tarihinde 

https://aleksandr-

blok.su/poemy/vozmezdie/10/?utm_referrer=https%3A%2F%2Fyandex.ru%2F 

adresinden erişilmiştir.  

İnternet: Blok, A.A.  (1908). Narod i intelligentsiya. 3 Haziran, 2024 tarihinde  

http://az.lib.ru/b/blok_a_a/text_1908_narod_i_intelligentzia.shtml.  adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Blok, A.A. (1899). Mertsali zvezdı. Noç kurilas… 23 Ekim, 2024 tarihinde  

https://stih.su/blok-a-a-mercali-zvezdy-noch-kurilas/  adresinden alınmıştır. 

İnternet: Blok, A.A. (1902). Kto to c Bogom şepçetsiya… 19 Aralık, 2024 tarihinde 

https://aleksandr-blok.su/tsikl-o-prekrasnoy-dame/kto-to-s-bogom-shepchetsya/  

adresinden alınmıştır.  

İnternet: Blok, A.A. (1908). (Çev: Behramoğlu A.2005) Rusya. 11 Ocak, 2025 tarihinde 

https://www.antoloji.com/rusya-siiri/  adresinden alınmıştır. 

İnternet: Blok, A.A. (1908). ‘Narod i inteligentsiya’, 2 Şubat, 2023 tarihinde 

http://az.lib.ru/b/blok_a_a/text_1908_narod_i_intelligentzia.shtml adresinden alınmıştır.  

İnternet: Blok, A.A. (1918). Petrograd. Blok.lit-info.ru. 27 Kasım, 2023 tarihinde 

http://blok.lit-info.ru/blok/letter/letter-439.htm. adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Blok, A.A.(1923). Vladimir Solovyov i naşi dni. 23 Aralık, 2024 tarihinde 

http://blok.lit-info.ru/blok/publicistika/solovev.htm 23.12.2024. adresinden alınmıştır. 

İnternet: Blok, L. D. (1929). İ bıl i nebılitsı o Bloke i o sebe. 19 Mart, 2025 tarihinde 

http://blok.lit-info.ru/blok/vosp/blok-i-byl-i-nebylicy.htm 19.03.2025 adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Blok.  A. (1906). Neznakomka.  rustih.ru. 1 Haziran, 2025 tarihinde 

https://rustih.ru/aleksandr-blok-neznakomka/ adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Blok. A. (1899). Pered grozoy. Culture.ru. 16 Ekim, 2024 tarihinde 

https://www.culture.ru/poems/938/pered-grozoi adresinden erişilmiştir.  

İnternet: Blok. A.A. (1899). Pered grozoy. 16 Ekim, 2024 tarihinde https://stih.su/blok-a-a-

zolotit-moya-strastnaya-osen/ adresinden alınmıştır. 

İnternet: Blok. A.A. (1910). ‘O sovremennom sostoyanii russkogo simvolizma’ 6 Haziran, 2023 

tarihinde http://az.lib.ru/b/blok_a_a/text_1910_o_sostoyanii_simvolizma.shtml 

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Blok.A. A. (1910). O sovremennom sostayanii russkogo simvolizma  26 Haziran, 2024 

tarihinde http://blok.lit-info.ru/blok/kritika/o-sostoyanii-russkogo-simvolizma.htm 

adresinden alınmıştır. 

https://cyberleninka.ru/article/n/lingvokulturologicheskoe-prostranstvo-tsikla-stihotvoreniy-a-a-bloka-na-pole-kulikovom
https://cyberleninka.ru/article/n/lingvokulturologicheskoe-prostranstvo-tsikla-stihotvoreniy-a-a-bloka-na-pole-kulikovom
https://learnoff.com/library/blok-a-a-sytye/
https://learnoff.com/library/blok-a-a-sytye/
https://aleksandr-blok.su/poemy/vozmezdie/10/?utm_referrer=https%3A%2F%2Fyandex.ru%2F
https://aleksandr-blok.su/poemy/vozmezdie/10/?utm_referrer=https%3A%2F%2Fyandex.ru%2F
http://az.lib.ru/b/blok_a_a/text_1908_narod_i_intelligentzia.shtml
https://stih.su/blok-a-a-mercali-zvezdy-noch-kurilas/
https://aleksandr-blok.su/tsikl-o-prekrasnoy-dame/kto-to-s-bogom-shepchetsya/
https://www.antoloji.com/rusya-siiri/
http://blok.lit-info.ru/blok/letter/letter-439.htm
http://blok.lit-info.ru/blok/publicistika/solovev.htm%2023.12.2024
http://blok.lit-info.ru/blok/vosp/blok-i-byl-i-nebylicy.htm%2019.03.2025
https://rustih.ru/aleksandr-blok-neznakomka/
https://www.culture.ru/poems/938/pered-grozoi
http://az.lib.ru/b/blok_a_a/text_1910_o_sostoyanii_simvolizma.shtml
http://blok.lit-info.ru/blok/kritika/o-sostoyanii-russkogo-simvolizma.htm


 

235 

İnternet: Bryusov, V. Ya. (1916). V.Ya.Bryusov v rabote nad Puşkinım. 5 Mayıs, 2026 tarihinde  

http://www.lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=13T8J6YyuSo%3D&tabid

=10183 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Çesnakova, L.V. (2012). Toska kak natsionalniy kontsep russkoy kulturı 30 Aralık, 

2024 tarihinde https://www.gramota.net/article/hss20121751/fulltext  adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Dance Macabre neyi sembolize ediyor? Bir Ölüm Alegorisi (t.y.). The collector. 15 

Mayıs, 2025 tarihinde https://www.thecollector.com/danse-macabre-middle-ages-danse-

of-death/ adresinden erişilmiştir 

İnternet: Demidova, A. (2020). Ahmatovskie zerkala. Ahmatova.niv.ru.24 Mayıs, 2025 

tarihinde  Анна Ахматова adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Egorova, İ.V. ( 2018). İstoriya Russkoy filosofii, Filosofskaya şkola No:4. 32-41. s.33-

34. 4 Nisan, 2024 tarihinde https://cyberleninka.ru/article/n/v-s-soloviev-kak-

filosof/viewer     04.05.2024. adresinden alınmıştır. 

İnternet: Enkarnasyon  (t.y.). 28 Ocak, 2025 tarihinde https://www.kutsalkitap.org/allahin-

tecellisi-enkarnasyon/ adresinden alınmıştır. 

İnternet: Enkarnasyon nedir? (t.y.). 28 Ocak, 2025 tarihinde 

https://www.nedenisa.com/enkarnasyon-nedir/ adresinden alınmıştır. 

İnternet: Fedyakin, S.R. (2017). Posleslovie k 1917-mu: (O poeme Bloka Dvenadtsat). 

Cyberleninka.ru. 25 Mayıs, 2023 tarihinde  https://cyberleninka.ru/article/n/posleslovie-

k-1917-mu-esche-raz-o-poeme-bloka-dvenadtsat adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Filippova, E. (2020). Kogda zakonçilos tataro-mongolskoe igo. 22 Nisan, 2025 

tarihinde https://www.pnp.ru/social/tataro-mongolskomu-igu-prishyol-konec-540-let-

nazad.html  adresinden alınmıştır.  

İnternet: Freydlin, S. Ya. (2017). Tayna poemı A.Bloka Dvenadtsat, 1 Mayıs, 2025 tarihinde  

Тайна поэмы А. Блока Двенадцать (Сергей Фрейдлин) / Проза.ру adresinden 

erişilmiştir. 

İnternet: Gnostisizm (t.y.) Tubitak. 31 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/gnostisizm#:~:text=Tanr%C4%B1%2C%2

0alem%2C%20insan%20ve%20bunlar%C4%B1n,ilke%20edinen%20din%C3%AE%20

felsef%C3%AE%20gelenektir adresinden alınmıştır. 

İnternet: Gradaseviç, H. (2023, 8 Haziran). Kara suyun mistik anlamları ve sembolizmi 

Symbolısm Meaning 23 Mayıs, 2025 tarihinde  

https://symbolismandmeaning.com/black-water/  23.05.2025 adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Horovod. (t.y.). old.bigenc.ru. 31 Ekim, 2024 tarihinde  ХОРОВОД • Большая 

российская энциклопедия - электронная версия adresinden erişilmiştir.  

İnternet: İkonostas. (t.y.). culture.ru 2 Şubat, 2025 tarihinde https://www.culture.ru/s/slovo-

dnya/iconostas/  adresinden erişilmiştir. 

İnternet: İn vino veritas  Perevod: c latinskogo na russkiy (t.y.).  27 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://translate.academic.ru/in%20vino%20veritas/la/ru/?ysclid=mb6tjb0hq827844114 

adresinden alınmıştır. 

İnternet: İvanova, E. V. (2019). Modernizm, Simvolizm i vozniknovenie literaturnıh napravleniy 

v Russkoy literatüre XX.V.Vestnik Slavyanskih kultur. 14 Temmuz, 2023 tarihinde 

https://pandia.ru/text/77/513/63717.php adresinden alınmıştır. 

http://www.lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=13T8J6YyuSo%3D&tabid=10183
http://www.lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=13T8J6YyuSo%3D&tabid=10183
https://www.gramota.net/article/hss20121751/fulltext
https://www.thecollector.com/danse-macabre-middle-ages-danse-of-death/
https://www.thecollector.com/danse-macabre-middle-ages-danse-of-death/
http://ahmatova.niv.ru/
https://cyberleninka.ru/article/n/v-s-soloviev-kak-filosof/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/v-s-soloviev-kak-filosof/viewer
https://www.kutsalkitap.org/allahin-tecellisi-enkarnasyon/
https://www.kutsalkitap.org/allahin-tecellisi-enkarnasyon/
https://www.nedenisa.com/enkarnasyon-nedir/
https://cyberleninka.ru/article/n/posleslovie-k-1917-mu-esche-raz-o-poeme-bloka-dvenadtsat
https://cyberleninka.ru/article/n/posleslovie-k-1917-mu-esche-raz-o-poeme-bloka-dvenadtsat
https://www.pnp.ru/social/tataro-mongolskomu-igu-prishyol-konec-540-let-nazad.html
https://www.pnp.ru/social/tataro-mongolskomu-igu-prishyol-konec-540-let-nazad.html
https://proza.ru/2017/01/12/1352
https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/gnostisizm#:~:text=Tanr%C4%B1%2C%20alem%2C%20insan%20ve%20bunlar%C4%B1n,ilke%20edinen%20din%C3%AE%20felsef%C3%AE%20gelenektir
https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/gnostisizm#:~:text=Tanr%C4%B1%2C%20alem%2C%20insan%20ve%20bunlar%C4%B1n,ilke%20edinen%20din%C3%AE%20felsef%C3%AE%20gelenektir
https://ansiklopedi.tubitak.gov.tr/ansiklopedi/gnostisizm#:~:text=Tanr%C4%B1%2C%20alem%2C%20insan%20ve%20bunlar%C4%B1n,ilke%20edinen%20din%C3%AE%20felsef%C3%AE%20gelenektir
https://symbolismandmeaning.com/black-water/
https://old.bigenc.ru/music/text/4697220?ysclid=m2xp3mi8nc150604993
https://old.bigenc.ru/music/text/4697220?ysclid=m2xp3mi8nc150604993
https://www.culture.ru/s/slovo-dnya/iconostas/
https://www.culture.ru/s/slovo-dnya/iconostas/
https://translate.academic.ru/in%20vino%20veritas/la/ru/?ysclid=mb6tjb0hq827844114
https://pandia.ru/text/77/513/63717.php


 

236 

İnternet: İvanova, İ. (2013). Mifı slavyan velikiy alatır kamen -sakralnıy sentr mira. 10 Haziran, 

2024 tarihinde https://northernfable.ru/article/alatyr_kamen/ adresinden alınmıştır. 

İnternet: Karakul. (t.y.). Argumentı i Faktı. 12 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://chr.aif.ru/voronezh/events/simvol_elegantnosti_i_utonchennogo_vkusa_pochem

u_vse_lyubyat_karakul  adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Kerenki i dumki. (t.y.). Monetik.ru. 20 Nisan, 2025 tarihinde 

https://www.monetnik.ru/obuchenie/bonistika/kerenki-i-dumki-dengi-1917/ adresinden 

erişilmiştir. 

İnternet: Khalafova, S. (2017). İgor Polku Destanı’nda Türkizmler. 27 Temmuz, 2024 tarihinde 

https://tanisolaq.wordpress.com/2017/02/07/igor-polku-destaninda-turkizmler/ 

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Kojevnikova, N.L. (2016). O skvoznıh slovah i obrazah liriki A.Bloka. md-

eksperiment.org. 06 Mayıs, 2025 tarihinde https://md-

eksperiment.org/ru/post/20160531-o-skvoznyh-slovah-i-obrazah-liriki-a-bloka. 

adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Kolibaba, S. (2016) Fata etimologiya 14 Ocak, 2025 tarihinde  

https://proza.ru/2016/07/08/1349  14.01.2015 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Kryuçkov, V.P. (t.y.). ‘Russkiy simvolizm kak  literaturnoe teçenie’, Russkaya poeziya 

XX veka Russkiy simvolizm 11 Temmuz, 2023 tarihinde 

http://ahmatova.niv.ru/ahmatova/kritika/kryuchkov-russkaya-poeziya-xx/russkij-

simvolizm.htm  11.07.2023 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Kvitok, A. (2017). Vospetaya poetom dama. 14 Mayıs, 2024 tarihinde 

https://proza.ru/2017/06/02/639?ysclid=lw6ljf6oec843200470  adresinden alınmıştır. 

İnternet: Lebed. (t.y.). 14 Nisan, 2025 tarihinde  https://dic.academic.ru/dic.nsf/simvol/431 

14.04.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Lebedava, T. (t.y.). ‘A.Blok’  10 Temmuz, 2023 tarihinde 

https://stihi.ru/diary/tanyal2022/2023-06-

23#:~:text=%D0%91%D0%BB%D0%BE%D0%BA adresinden alınmıştır. 

İnternet: Liroçka.A (2007). Folklornıe obrazı v stihotvorenii A.A.Bloka 22 Nisan, 2025 

tarihinde Web: https://proza.ru/2007/11/03/258?ysclid=m9sz12p2n921564370  

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Litvin, V. (2017) Veter prinyos izdaleka 20 Mart, 2025 tarihinde 

https://proza.ru/2017/10/30/603 20.03.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Litvin, V. (2017). Rus moya, jizn moya…, 20 Mart, 2024 tarihinde  

https://proza.ru/2017/10/30/603 20.03.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Litvin, V. (2022). Plyaski smerti. Proza.ru. 22 Mayıs, 2025 tarihinde  Блок. Пустая 

улица. Один огонь... Прочтение (Виталий Литвин) / Проза.ру adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Magomedova, D.M. (2009). Aleksandr Blok. “Neznakomka”: Vnutrennaya struktura 

i kontekst proçteniya. Vestnik PSTGU Vıp.2 (16) ss.34-46. s.39 26 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://cyberleninka.ru/article/n/aleksandr-blok-neznakomka-vnutrennyaya-struktura-i-

kontekst-prochteniya/viewer 26.05.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Marçenya, P. P. (2010).  Pyanıe pogromı i borba za vlast v 1917g. cyberleninka.ru.  13 

Kasım, 2023 tarihinde  Пьяные погромы и борьба за власть в 1917 г. adresinden 

erişilmiştir. 

https://northernfable.ru/article/alatyr_kamen/
https://chr.aif.ru/voronezh/events/simvol_elegantnosti_i_utonchennogo_vkusa_pochemu_vse_lyubyat_karakul
https://chr.aif.ru/voronezh/events/simvol_elegantnosti_i_utonchennogo_vkusa_pochemu_vse_lyubyat_karakul
https://www.monetnik.ru/obuchenie/bonistika/kerenki-i-dumki-dengi-1917/
https://tanisolaq.wordpress.com/2017/02/07/igor-polku-destaninda-turkizmler/
https://md-eksperiment.org/ru/post/20160531-o-skvoznyh-slovah-i-obrazah-liriki-a-bloka
https://md-eksperiment.org/ru/post/20160531-o-skvoznyh-slovah-i-obrazah-liriki-a-bloka
https://proza.ru/2016/07/08/1349%20%2014.01.2015
http://ahmatova.niv.ru/ahmatova/kritika/kryuchkov-russkaya-poeziya-xx/russkij-simvolizm.htm
http://ahmatova.niv.ru/ahmatova/kritika/kryuchkov-russkaya-poeziya-xx/russkij-simvolizm.htm
https://proza.ru/2017/06/02/639?ysclid=lw6ljf6oec843200470
https://dic.academic.ru/dic.nsf/simvol/431%2014.04.2025
https://dic.academic.ru/dic.nsf/simvol/431%2014.04.2025
https://stihi.ru/diary/tanyal2022/2023-06-23#:~:text=%D0%91%D0%BB%D0%BE%D0%BA
https://stihi.ru/diary/tanyal2022/2023-06-23#:~:text=%D0%91%D0%BB%D0%BE%D0%BA
https://proza.ru/2007/11/03/258?ysclid=m9sz12p2n921564370
https://proza.ru/2017/10/30/603%2020.03.2025
https://proza.ru/2017/10/30/603%2020.03.2025
https://proza.ru/2022/09/06/765%2022.05.2025
https://proza.ru/2022/09/06/765%2022.05.2025
https://cyberleninka.ru/article/n/aleksandr-blok-neznakomka-vnutrennyaya-struktura-i-kontekst-prochteniya/viewer%2026.05.2025
https://cyberleninka.ru/article/n/aleksandr-blok-neznakomka-vnutrennyaya-struktura-i-kontekst-prochteniya/viewer%2026.05.2025
https://cyberleninka.ru/article/n/pyanye-pogromy-i-borba-za-vlast-v-1917-g/viewer


 

237 

İnternet: Mecdelli Meryem Kimdir? (t.y.). Yehova’nın Şahitleri. 20 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://www.jw.org/tr/kutsal-kitabin-ogrettikleri/sorular/mecdelli-meryem/#link0 

adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Mifologiçeskaya entsiklopediya Orel. (t.y.). 11 Ocak, 2025 tarihinde 

https://gufo.me/dict/mythology_encyclopedia/%D0%9E%D0%A0%D0%95%D0%9B 

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Mints, Z.G. (1983). Aleksandr Blok. İstoriya russkoy literaturı v 4 tomah. 2 Ocak, 

2024 tarihinde http://blok.lit-info.ru/blok/bio/minc-blok.htm adresinden alınmıştır. 

İnternet: Mizin, V. (2008). V poiskah alatır-kamnya 22 Nisan, 2025 tarihinde  

https://inguide.ru/library/stati-nezavisimykh-gidov/48/ adresinden alınmıştır. 

İnternet: Molniya (t.y.). 19 Ekim, 2025 tarihinde 

https://www.newacropol.ru/Alexandria/symbols/molnia/ adresinden erişilmiştir.  

İnternet: Naumenko, E.V. (2005). Obraz tumana i ego mesto v poetike “tainstvennıh povestey” 

İ.S.Turgeneva 14 Ocak, 2025 tarihinde  https://www.turgenev.org.ru/e-book/vestnik-12-

2005/naumenko.htm 14.01.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Nevskiy, L. (2021). Legendarnıy meçi i runı. Proza.ru. 3 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://proza.ru/2021/04/27/764. adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Neznakomka (t.y.). 2 Haziran, 2025 tarihinde https://stihirus24.ru/aleksandr-

blok/neznakomka 02.06.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Nibelung Yüzüğü. (t.y.). Orfey. 3 Mayıs, 2025 tarihinde: 

http://orfey.club/opyeri/zigfrid-vagnyer adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Nibelung Yüzüğü. (t.y.). The Kennedy Center. 3 Mayıs, 2025 tarihinde  

https://www.kennedy-center.org/education/resources-for-educators/classroom-

resources/media-and-interactives/media/opera/rep/late-romantic/the-ring-of-the-

nibelung/  adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Nikulin, N. (t.y.). 29 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://proza.ru/2013/08/09/1532?ysclid=mb9puzvgxr484256259 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Novik, E. (2028). Kakie narodı jili na territorii Rusi do prihoda slavyan. 24 Nisan, 

2024 tarihinde https://www.rusfate.ru/narody/66-kto-zhil-na-rusi-do-prihoda-

slavyanskih-narodov.html adresinden alınmıştır. 

İnternet: O sireni: Simvolika, legendi, znaçenie (t.y.). 30 Aralık, 2024 tarihinde 

https://mtvrus.ru/k-uroku-kust-sireni/  adresinden alınmıştır. 

İnternet: Orlov, V. N. (1981). Gamayun jizn Aleksandra Bloka.  Az.lib. 19 Temmuz, 2023 

tarihinde Web:http://az.lib.ru/b/blok_a_a/text_0430.shtml adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Orlova O. (t.y.). Matuşka Zastupnitsa  12 Aralık, 2024 tarihinde 

https://eparhiadonetsk.ru/stati/matushka-zastupnica/ adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Petrograsdskiy sovet raboçih i soldatskih deputatov. (t.y.). Rusneb.ru. 13 Kasım, 2023 

tarihinde https://rusneb.ru/catalog/000200_000018_RU_NLR_BIBL_A_011395890/ 

adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Poet v izgnanı i v somneni… (t.y.). A.Blok. 29 Ocak, 2024 tarihinde https://pishi-

stihi.ru/poet-v-izgnani-i-v-somneni-blok.html  adresinden alınmıştır. 

İnternet: Pomniş li gorod trevojniy... (t.y.).  20 Mart, 2025 tarihinde  

https://www.culture.ru/poems/2759/pomnish-li-gorod-trevozhnyi adresinden alınmıştır. 

https://www.jw.org/tr/kutsal-kitabin-ogrettikleri/sorular/mecdelli-meryem/#link0
https://gufo.me/dict/mythology_encyclopedia/%D0%9E%D0%A0%D0%95%D0%9B
http://blok.lit-info.ru/blok/bio/minc-blok.htm
https://inguide.ru/library/stati-nezavisimykh-gidov/48/
https://www.newacropol.ru/Alexandria/symbols/molnia/
https://www.turgenev.org.ru/e-book/vestnik-12-2005/naumenko.htm%2014.01.2025
https://www.turgenev.org.ru/e-book/vestnik-12-2005/naumenko.htm%2014.01.2025
https://proza.ru/2021/04/27/764
https://stihirus24.ru/aleksandr-blok/neznakomka%2002.06.2025
https://stihirus24.ru/aleksandr-blok/neznakomka%2002.06.2025
http://orfey.club/opyeri/zigfrid-vagnyer
https://www.kennedy-center.org/education/resources-for-educators/classroom-resources/media-and-interactives/media/opera/rep/late-romantic/the-ring-of-the-nibelung/
https://www.kennedy-center.org/education/resources-for-educators/classroom-resources/media-and-interactives/media/opera/rep/late-romantic/the-ring-of-the-nibelung/
https://www.kennedy-center.org/education/resources-for-educators/classroom-resources/media-and-interactives/media/opera/rep/late-romantic/the-ring-of-the-nibelung/
https://proza.ru/2013/08/09/1532?ysclid=mb9puzvgxr484256259
https://www.rusfate.ru/narody/66-kto-zhil-na-rusi-do-prihoda-slavyanskih-narodov.html
https://www.rusfate.ru/narody/66-kto-zhil-na-rusi-do-prihoda-slavyanskih-narodov.html
https://mtvrus.ru/k-uroku-kust-sireni/
http://az.lib.ru/b/blok_a_a/text_0430.shtml
https://eparhiadonetsk.ru/stati/matushka-zastupnica/
https://rusneb.ru/catalog/000200_000018_RU_NLR_BIBL_A_011395890/
https://pishi-stihi.ru/poet-v-izgnani-i-v-somneni-blok.html
https://pishi-stihi.ru/poet-v-izgnani-i-v-somneni-blok.html
https://www.culture.ru/poems/2759/pomnish-li-gorod-trevozhnyi


 

238 

İnternet: Proşina L. (2013). İskusiteli.Blok-Lyubov-Bugaev. 12 Mayıs, 2024 tarihinde 

https://proza.ru/2013/09/12/1990?ysclid=lw2pdkykwn470820189   adresinden alınmıştır. 

İnternet: Prutskov, İ. İ. (t.y.). İstoriya russkoy literaturı v 4 tomah 1980-1983 gg.3 Mayıs, 2023 

tarihinde  http://chehov-lit.ru/chehov/kritika/pruckov-1881-1917/simvolizm-9.htm 

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Pugaçeva, İ.İ (2018). Simvoliçeskoe znaçenie dreva jizni i drugih derevyev. 26 Ekim, 

2023 tarihinde http://polenovchtenia.org.ru/?page_id=419 26.10.202. adresinde 

alınmıştır. 

İnternet: Rıbakov, B.A. Pohod Olega na Konstantinopol. (t.y.). 24 Nisan, 2025 tarihinde 

https://histrf.ru/teacher/istoriya-rossii-ix-pervoy-treti-xvi-v/nachalo-dinastii-

ryurikovichey/article/pokhod-oliegha-na-konstantinopol-event?content=article  

adresinden alınmıştır.  

İnternet: Rumyantsev, A. (2015). Posledniy romantik. Ob Aleksandre Bloke.31 Mayıs, 2025 

tarihinde https://denliteraturi.ru/article/560 31.05.2025 adresinden alınmıştır.  

İnternet: Rus İç Savaşı (t.y.). 16 Ekim, 2024 tarihinde 

https://www.britannica.com/event/Russian-Civil-War/Foreign-intervention 16.09.2024 

adresinden alınmıştır 

İnternet: Russkaya bereza. Derevo vdohnoveniya i pokloneniya. (t.y.). Culture.ru. 31 Ekim, 

2024 tarihinde https://www.culture.ru/materials/123749/russkaya-bereza-derevo-

vdokhnoveniya-i-pokloneniya. adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Sergey, A. (t.y.). Den, kogda karaul ustal. İstoriya.rf  12 Mayıs, 2025 tarihinde День, 

когда караул устал | Читать статьи по истории РФ для школьников и студентов 

adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Serguçeva, V.A. (2018). Obraz zvezdı v stihotvoreniyah poetov 19.veka. 23 Kasım, 

2024 tarihinde  https://interactive-plus.ru/e-articles/593/Action593-475157.pdf 

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Shakespeare, W. (1623). King Jhon. 14 Mart , 2025 tarihinde 

https://www.folger.edu/explore/shakespeares-works/king-john/read/ adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Simvol serp i molot (t.y.).30 Nisan, 2025 tarihinde  https://nasovetuy.ru/blog/serp-i-

molot-ot-simvola-kultovoi-revolyucii-k-gerbu-mnogonacionalnoi-strany/  adresinden 

erişilmiştir.  

İnternet: Simvoliçeskaya poeziya Konstantina Dmitrieviça Balmonta, (t.y.). 9 Temmuz, 2023 

tarihinde https://www.textologia.ru/literature/literatura-rossii/balmont-konstantin-

dmitrievich/simvolicheskaya-poeziya-konstantina-dmitrievicha-

balmonta/6484/?q=471&n=6484 adresinden alınmıştır.  

İnternet: Slovo o polku igoroeve (t.y.). 27 Temmuz, 2024  tarihinde 

https://ilibrary.ru/text/1375/p.1/index.html adresinden alınmıştır. 

İnternet: Slovo o polku igoroeve (t.y.). 27 Temmuz, 2024  tarihinde 

https://ilibrary.ru/text/1375/p.1/index.html adresinden alınmıştır. 

İnternet: Sobennikov, A.S. (2023). Tsikl A.Bloka “Na pole Kulikovom” v kontekste 

istoriçeskogo  mifa. 13 Nisan, 2025 tarihinde https://cyberleninka.ru/article/n/tsikl-a-

bloka-na-pole-kulikovom-v-kontekste-istoricheskogo-mifa 13.04.2025 adresinden 

alınmıştır. 

https://proza.ru/2013/09/12/1990?ysclid=lw2pdkykwn470820189
http://chehov-lit.ru/chehov/kritika/pruckov-1881-1917/simvolizm-9.htm
http://polenovchtenia.org.ru/?page_id=419
https://histrf.ru/teacher/istoriya-rossii-ix-pervoy-treti-xvi-v/nachalo-dinastii-ryurikovichey/article/pokhod-oliegha-na-konstantinopol-event?content=article
https://histrf.ru/teacher/istoriya-rossii-ix-pervoy-treti-xvi-v/nachalo-dinastii-ryurikovichey/article/pokhod-oliegha-na-konstantinopol-event?content=article
https://denliteraturi.ru/article/560%2031.05.2025
https://www.britannica.com/event/Russian-Civil-War/Foreign-intervention%2016.09.2024
https://www.culture.ru/materials/123749/russkaya-bereza-derevo-vdokhnoveniya-i-pokloneniya
https://www.culture.ru/materials/123749/russkaya-bereza-derevo-vdokhnoveniya-i-pokloneniya
https://histrf.ru/read/articles/dien-koghda-karaul-ustal
https://histrf.ru/read/articles/dien-koghda-karaul-ustal
https://interactive-plus.ru/e-articles/593/Action593-475157.pdf
https://www.folger.edu/explore/shakespeares-works/king-john/read/
https://nasovetuy.ru/blog/serp-i-molot-ot-simvola-kultovoi-revolyucii-k-gerbu-mnogonacionalnoi-strany/
https://nasovetuy.ru/blog/serp-i-molot-ot-simvola-kultovoi-revolyucii-k-gerbu-mnogonacionalnoi-strany/
https://www.textologia.ru/literature/literatura-rossii/balmont-konstantin-dmitrievich/simvolicheskaya-poeziya-konstantina-dmitrievicha-balmonta/6484/?q=471&n=6484
https://www.textologia.ru/literature/literatura-rossii/balmont-konstantin-dmitrievich/simvolicheskaya-poeziya-konstantina-dmitrievicha-balmonta/6484/?q=471&n=6484
https://www.textologia.ru/literature/literatura-rossii/balmont-konstantin-dmitrievich/simvolicheskaya-poeziya-konstantina-dmitrievicha-balmonta/6484/?q=471&n=6484
https://ilibrary.ru/text/1375/p.1/index.html
https://ilibrary.ru/text/1375/p.1/index.html
https://cyberleninka.ru/article/n/tsikl-a-bloka-na-pole-kulikovom-v-kontekste-istoricheskogo-mifa%2013.04.2025
https://cyberleninka.ru/article/n/tsikl-a-bloka-na-pole-kulikovom-v-kontekste-istoricheskogo-mifa%2013.04.2025


 

239 

İnternet: Solodkin, Ya.G. (t.y.). Yermak Timofeyeviç 11 Temmuz, 2024 tarihinde  ЕРМАК 

ТИМОФЕЕВИЧ • Большая российская энциклопедия - электронная версия 

(bigenc.ru) adresinden alınmıştır. 

İnternet: Sologup, F. (1900) Ya uho polojil k zemle  18 Ekim, 2024 tarihinde Я ухо приложил 

к земле — Сологуб. Полный текст стихотворения — Я ухо приложил к земле 

adresinden erişilmiştir.  

İnternet: Somova, E.V. (1999). Poetika Russkoy literaturı  (Puşkinskaya Epoha serebryaniy 

vek), 5 Haziran, 2025 tarihinde 

http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=CrNZ_FI1l3s%3D&tabid=1035

8 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Starodubtseva, A. (2010). Tvorçestvo A.A.Feta v vospriyatii A.A.Bloka. 5 Hazian, 2025 

tarihinde : https://cyberleninka.ru/article/n/tvorchestvo-a-a-feta-v-vospriyatii-a-a-bloka-

po-materialam-biblioteki-a-a-bloka adresinden alınmıştır. 

İnternet: Stetsenko E. (2019). Razgadka poemı A.Bloka dvenatsat. Proza.ru. 1 Ocak, 2025 

tarihinde  https://proza.ru/2019/03/02/913  adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Sto takoe Dance Macabre.(t.y.). Art for introvert. 15 Mayısi 2025 tarihinde 

https://artforintrovert.ru/magazine/tpost/cu4nlgz671-chto-takoe-dance-macabre  

adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Strahov, L. (2017). Gospodin gorodovoy. Pusskiy politseyskiy naçala XX veka. 

Histrf.ru. 13 Kasım, 2023 tarihinde https://history.ru/statyi/gospodin-go rodovoj 

adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Straşnıy Mir v tvorçestve A. Bloka. (t.y.). Litra.ru. 14 Ekim 2024 tarihinde «Страшный 

мир» в творчестве А.Блока. Разное Блок А.А. :: Litra.RU :: Только отличные 

сочинения  adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Şafeeva, İ. (2007). Vliyanie Vladimira Soloveva na tvorçestvo Aleksandra Bloka 12 

Mayıs, 2024 tarihinde http://uchitel-

slovesnosti.ru/load/personalnyj_ugolok_pisatelja/a_blok/vlijanie_vladimira_soloveva_n

a_tvorchestvo_aleksandra_bloka/54-1-0-814?ysclid=lw429lve2t83441957   adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Ştho znaçıt bubnovıy tuz. (t.y.). Mail.ru. 20 Ekim, 2023 tarihinde 

https://otvet.mail.ru/question/41335545  adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Şubat Devrimi. (1917) BBC. 01 Ocak, 2024 tarihinde 1917: Dünyayı Değiştiren 

Devrimlerin Yılı - BBC News Turkce adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Tarasova, E. (t.y.). Hristianskie motivı v poeme “Dvenatsat”.  culture.ru. 12 Mayıs, 

2025 tarihinde Как читать «Двенадцать» Блока adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Tema rodinı v poezii Aleksabdra Bloka. (t.y.). 14 Ocak, 2025 tarihinde 

https://litera.su/learner/all-works/blok-a-a/theme-of-motherland-in-bloks-poetry. 

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Timofeev, L. İ. (1946). Aleksandr Blok oçerk jizni i tvorçestvo. 3 Ocak, 2024 tarihinde  

http://blok.lit-info.ru/blok/bio/timofeev-blok/rannij-period-tvorchestva.html4 adresinden 

alınmıştır. 

İnternet: Tszoy, V. (2017). Obraz okna i ego funktsii v prostranstve romana B.Pasternaka 

“Doktor Jivago” 28 Mayıs, 2025 tarihinde 

https://www.gramota.net/article/phil20171814/fulltext 28.05.2025 adresinden alınmıştır. 

https://old.bigenc.ru/domestic_history/text/1978216?ysclid=lym3eifgnh441617683
https://old.bigenc.ru/domestic_history/text/1978216?ysclid=lym3eifgnh441617683
https://old.bigenc.ru/domestic_history/text/1978216?ysclid=lym3eifgnh441617683
file:///C:/Users/Huawei/Desktop/Я ухо%20приложил%20к земле%20—%20Сологуб.%20Полный%20текст%20стихотворения%20—%20Я ухо%20приложил%20к земле
file:///C:/Users/Huawei/Desktop/Я ухо%20приложил%20к земле%20—%20Сологуб.%20Полный%20текст%20стихотворения%20—%20Я ухо%20приложил%20к земле
http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=CrNZ_FI1l3s%3D&tabid=10358
http://lib.pushkinskijdom.ru/LinkClick.aspx?fileticket=CrNZ_FI1l3s%3D&tabid=10358
https://cyberleninka.ru/article/n/tvorchestvo-a-a-feta-v-vospriyatii-a-a-bloka-po-materialam-biblioteki-a-a-bloka
https://cyberleninka.ru/article/n/tvorchestvo-a-a-feta-v-vospriyatii-a-a-bloka-po-materialam-biblioteki-a-a-bloka
https://proza.ru/2019/03/02/913
https://artforintrovert.ru/magazine/tpost/cu4nlgz671-chto-takoe-dance-macabre
https://history.ru/statyi/gospodin-go%09rodovoj
https://www.litra.ru/composition/get/coid/00066901184864252723?ysclid=m2ixo2vktb34685413
https://www.litra.ru/composition/get/coid/00066901184864252723?ysclid=m2ixo2vktb34685413
https://www.litra.ru/composition/get/coid/00066901184864252723?ysclid=m2ixo2vktb34685413
https://www.litra.ru/composition/get/coid/00066901184864252723?ysclid=m2ixo2vktb34685413
https://otvet.mail.ru/question/41335545
https://www.bbc.com/turkce/resources/idt-sh/russian_revolution_turkish
https://www.bbc.com/turkce/resources/idt-sh/russian_revolution_turkish
https://www.culture.ru/materials/256201/kak-chitat-dvenadcat-bloka
https://litera.su/learner/all-works/blok-a-a/theme-of-motherland-in-bloks-poetry
http://blok.lit-info.ru/blok/bio/timofeev-blok/rannij-period-tvorchestva.html4
https://www.gramota.net/article/phil20171814/fulltext%2028.05.2025


 

240 

İnternet: Vinnıe pogromı. (t.y.). dic.academic.ru. 13 Kasım, 2023 tarihinde  

https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_sp/379/%D0%92%D0%B8%D0%BD%D0%BD%D

1%8B%D0%B5  adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Vitiya, (t.y.). dic.academic.ru 12 Mayıs 2025 tarihinde 

https://dic.academic.ru/dic.nsf/es/12506/%D0%B2%D0%B8%D1%82%D0%B8%D1%

8F adresinden erişilmiştir. 

İnternet: Vniçenko, V. (t.y.). Tsikl Bloka analiz. Blok, “Na pole Kulikovom”. 13 Nisan, 2025 

tarihinde   http://blok.lit-info.ru/blok/kritika-o-bloke/vinichenko-cikl-bloka.htm  

adresinden alınmıştır. 

İnternet: Vniçenko, V. (t.y.). Tsikl Bloka analiz. Blok, “Na pole Kulikovom. 13 Nisan, 2025 

tarihinde http://blok.lit-info.ru/blok/kritika-o-bloke/vinichenko-cikl-bloka.htm 

13.04.2025 adresinden alınmıştır. 

İnternet: Voyko, A. (t.y.). Suşestvovali li peresvet i çelubey v realnosti Web: 

https://www.culture.ru/s/vopros/kulikovskaya-bitva/ 21.04.2025 tarihinde alınmıştır.  

İnternet: Zaharçenko, S. O. (2013). Evagelskie obrazı i motivı  v stihotvoreniyah S. Orlova o 

kulikovskoy bitve (v sravnenii s tsiklom A.Bloka ‘na pole kulikovom. 16 Nisan, 2025 

tarihinde https://cyberleninka.ru/article/n/evangelskie-obrazy-i-motivy-v-

stihotvoreniyah-s-orlova-o-kulikovskoy-bitve-v-sravnenii-s-tsiklom-a-bloka-na-pole-

kulikovom  adresinden alınmıştır. 

İnternet: Zdanie gorodskoy dumı (Sankt-Peterburg). (t.y.). 13 Kasım, 2023 tarihinde 

https://stroi-archive.ru/stati/39593-zdanie-gorodskoy-dumy-sankt-peterburg.html  

adresinden ulaşılmıştır. 

İvanov, V. (1974). Dve stihi v sovremennom simvolizme. İvanov, D.V ve Deşart, İ. O. (Ed.) 

Sobranie soçineniy T.2. içinde (ss.536-562). İzdatelstvo Foyer Oriental Chretlen. 

İvanov-Razumnik, V. (1923). İspıtaniye v groze i bure. Verşinı Aleksandr Blok Andrey Belıy.  

İzdatelstvo Kolos. 

İvanov-Razumnik, V. (1923). İspıtaniye v groze i bure. Verşinı Aleksandr Blok Andrey Belıy.  

İzdatelstvo Kolos. 

İvanov-Razumnik, V. (1997). İstoriya russkoy obşçestvennoy mısli T.3. İzdatelstvo Respublika. 

İvanov-Razumnik, V. (2004). Roza i krest. Burlaka, D.K., Gryakalov, A.A., Yermiçev, A.A., 

Zobnin, Yu.V. vd. (Ed.).  Aleksandr Blok: Pro Et Contra liçnost i trovçestvo Aleksandra 

Bloka v kritike i memuarah sovremennikov içinde (ss.209-220). İzdatelstvo Russkogo 

Hristianskoogo gumanitarnogo instituta. 

Kamedina, L. (2014). Duhovnıe smıslı russkoy slovesnoy kulturı. İzdatelstvo Direkt- Media. 

Karpaçev, M.D. (2015). O sotsialnıh istokah russkih revolyutsiyi naçala XX veka. Vestnik VGU, 

Seriya: istoriya. Politologiya. Sotsiologiya.No:3., 21-28. 

Knepoviç, E. (1987).  Ob Aleksandre Bloke vspominaniya, dnevniki, kommentarii. Sovetskiy 

pisatel.  

Kolobaeva, L.A. (2000). Russkiy simvolizm.İzd-vo Mosk. 

Kolosova, N.P. (1987). Blok i A.K.Tolstoy. Brednikov, G.P., Blagoy, D.D. Zilberşteyn, İ.S., 

Kurilov, A.S., Makaşin, S.A., Şerbina, V.D., Hrapçenko, B.P., vd. (Ed.), Aleknsadr Blok 

novıe materialı i issledovaniya Tom 4. içinde (ss.47-57). İzdatelstvo Nauka.  

https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_sp/379/%D0%92%D0%B8%D0%BD%D0%BD%D1%8B%D0%B5
https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_sp/379/%D0%92%D0%B8%D0%BD%D0%BD%D1%8B%D0%B5
https://dic.academic.ru/dic.nsf/es/12506/%D0%B2%D0%B8%D1%82%D0%B8%D1%8F
https://dic.academic.ru/dic.nsf/es/12506/%D0%B2%D0%B8%D1%82%D0%B8%D1%8F
http://blok.lit-info.ru/blok/kritika-o-bloke/vinichenko-cikl-bloka.htm
http://blok.lit-info.ru/blok/kritika-o-bloke/vinichenko-cikl-bloka.htm%2013.04.2025
http://blok.lit-info.ru/blok/kritika-o-bloke/vinichenko-cikl-bloka.htm%2013.04.2025
https://www.culture.ru/s/vopros/kulikovskaya-bitva/
https://cyberleninka.ru/article/n/evangelskie-obrazy-i-motivy-v-stihotvoreniyah-s-orlova-o-kulikovskoy-bitve-v-sravnenii-s-tsiklom-a-bloka-na-pole-kulikovom
https://cyberleninka.ru/article/n/evangelskie-obrazy-i-motivy-v-stihotvoreniyah-s-orlova-o-kulikovskoy-bitve-v-sravnenii-s-tsiklom-a-bloka-na-pole-kulikovom
https://cyberleninka.ru/article/n/evangelskie-obrazy-i-motivy-v-stihotvoreniyah-s-orlova-o-kulikovskoy-bitve-v-sravnenii-s-tsiklom-a-bloka-na-pole-kulikovom
https://stroi-archive.ru/stati/39593-zdanie-gorodskoy-dumy-sankt-peterburg.html


 

241 

Koşarnaya, S.A. (2014). Dvenadtsat kak klyuçevoy kontsept poemı A.Bloka, Nauçnıe 

Vedomosti. No:6. (177), 5-12. 

Krohina, N.P. (2012). Sofia V.L.Solovyova İ.A.Bloka, Solovyovskie issledovaniya 4.(36). s. 74-

83. s..78. 

Kuznetsova, O.A. (1997). İstoriya formirovaniya  liriçeskoy trilogii Bloka. Gasparov, M.L., 

Grişunin, A.L, Gerasimov, Yu.K., Mints, Z.G., Turkov, A.M., Lavrov A.V.,vd. (Ed.) A.A. 

Blok polnoe sobranie soçineniy v dvatsati tomah T.1 (1898-1904) içinde (ss.385-394) 

İzdatelstvo Nauka. 

Liebman, M. (2017). Rus Devrimi Bolşevik Zaferlerinin Kökenleri Aşamaları ve Anlamı, (1. 

Basım), (Çev. Tiryakioğlu, S.),  Ayrtıntı Yayınları. (Orijinal eser 1967 yılında 

yayımlanmıştır) 

Lotman, Yu, Mints, Z. (1964). Çelovek prirodı v Russkoy literatue XIX veka i Tsıganskaya 

tema u Bloka. Adams, V., Egorov, B., Lotman, Yu. Maksimov, D. (Ed.), Blokovskiy 

sbornik. içinde (ss.98-157).  Tarturskiy Gosudarstvennıy Universitet. 

Maşbits-Verov, İ. (1927). Blok i sovremennost. Medvedeva, P. (Ed.).  A. Blok izbrannıe 

stihotvoreniya içinde (ss. 11- 52). Gasudarstvennoe izdatelstvo. 

Men, A. (2000). Çitaya Apokalipsis. İstina i Jizn. 

Merejkovski, D. (1929). O priçinah upadka i o novıh teçeniyah sovremennoy russkoy literaturı. 

Brodskiy, N. L., Sidorov, N.P., Lvov-Rogaçevskiy, V. (Ed.). Literaturnıe manifestı ot 

simvolizma k oktyabryu. içinde (ss.9-16).: İzdatelstvo Federatsiya,  

Mihaylov, Al. (1981).  Poetiçeskiy mir Bloka. Mihaylov, Al., Lesnevkiy, St. (Ed.)   V mire Bloka 

sbornik statey içinde (ss.135-164). Sovyetskiy pisatel.  

Mihaylov, Al. (1981).  Poetiçeskiy mir Bloka. Mihaylov, Al., Lesnevkiy, St. (Ed.)   V mire Bloka 

sbornik statey içinde (ss.135-164). Sovyetskiy pisatel.  

Minskiy, N. (2004). Ot Dante k Bloku. Burlaka, D.K., Gryakalov, A.A., Yermiçev, A.A., 

Zobnin, Yu.V. vd. (Ed.).  Aleksandr Blok: Pro Et Contra liçnost i trovçestvo Aleksandra 

Bloka v kritike i memuarah sovremennikov. içinde (ss.383-400). İzdatelstvo Russkogo 

Hristianskoogo gumanitarnogo instituta. 

Mints, Z. (1981). Simvol u A.Bloka.  Mihaylov, Al., Lesnevkiy, St. (Ed.)  V mire Bloka sbornik 

statey içinde (ss.172-209).  Sovyetskiy pisatel.  

Mints, Z.G. (1974). Vstupitelnaya statya. Priyma, F. Ya., Abaşidze, İ. B., Bajan, N.P., Bazanov, 

V. G., Boldırev, A. N., Burovka, P. U., Tihonov, N. S., vd. (Ed.) Vladimie Solovyev 

stihotvoreniya i şutoçnıe pyesı. içinde (5-56). Sovyetskiy pisatel. 

Mints, Z.G. (1980). Blok i Russkiy sembolizm.  Bloka. Brednikov, G.P., Blagoy, D.D., 

Dubovikov, A.N. Zilberşteyn, G.P., Kurilov, A.S., Makaşin, S.A., Muratova, K.D., 

Hrapçenko, M.B., Şerbina vd.  (Ed.). Aleknsadr Blok novıe materialı i issledovaniya T.1. 

içinde (ss.98-173).  İzdatelstvo Nauka.  

Mints, Z.G. (1997). O pervom tome lirika Bloka.  Gasparov, M.L., Grişunin, A.L, Gerasimov, 

Yu.K., Mints, Z.G., Turkov, A.M., Lavrov A.V., vd. (Ed.) A.A. Blok polnoe sobranie 

soçineniy v dvatsati tomah T.1 (1898-1904) içinde (ss.394-630) İzdatelstvo Nauka. 

Mints, Z.G., Lesnevskogo, S.S. (1982). M.A. Beketova, şahmatova, semeynaya hronika, 

Şerbina, V.R., Hrapçenko, M.B., Brednikov, G.P., Blagoy, D.D., Dubovikov, A.N., 

Zilberşteyn, İ.S., vd. (Ed.). Aleksandr Blok novıe materialı i issledovaniya T.3 içinde 

(ss.635-788). İzdatelstvo Nauka. 



 

242 

Moçulskiy, K.V. (1948). Aleksandr Blok, YMCA-Press.  

Muratov, K.D. (1983).  Vvedenie. Buşmin, A.S., Kupreyanova, E.N., Lihaçev, D.S., Prutskov, 

N.İ., vd. (Ed.). İstoriya Russkoy Literaturı Literatura kontsa XIX-naçala XX. veka (1881-

1917) Tom.4. içinde (ss.5-27). Nauka. 

Narovçatov, S.S. (1980). Slovo o Bloke. Brednikov, G.P., Blagoy, D.D., Dubovikov, A.N. 

Zilberşteyn, G.P., Kurilov, A.S.,  Makaşin, S.A., Muratova, K.D., Hrapçenko, M.B., 

Şerbina vd.  (Ed.). Aleknsadr Blok novıe materialı i issledovaniya T.1. içinde (ss.10-16).  

İzdatelstvo Nauka.  

Nedoşivin, V.M. (2010).Peredsmetanaya zapiska. Progulki po serebryanomu veku, Astrel, 

Novgorod-Severskiy, İv. (1966). Mater Bojiya Derjavnaya. Druga Belogo Voina Ek. Serg. 

Novikov, V.İ. (2010). Aleksandr Blok jizn zameçatelnıh lyudey. Molodaya gvardiya. 

Orlov, V.N. (1955). Dvenatsat. Bazanov, V.G., Dementev, A.G., Druzin, V.P., Prokofyev, V.M., 

Sayanov, V.M., Tarasenkov, A.K., Tvardovskiy, A.T., Tihonov, N.S. ve Şipaçev, S.P. 

(Ed.).  Aleksandr Blok stihotvoreniya biblioteka poeta içinde (ss.771-774). Sovetskiy 

pisatel. 

Orlov, V.N. (1960). Primeçaniya. Surkova, AA., Çukovskogo, K. İ., (Ed.) Aleksandr Blok 

Sobranie soçineniy v vosmi tomah, Stihotvereniya 1897-1904. T.1.içinde (ss.565-571). 

Gasudarstvennoe izdatelstvo hudejestvennoy literaturı. 

Orlov, V.N. (1981). Jizn, strast, dolg. Mihaylov, Al., Lesnevkiy, St. (Ed.)  V mire Bloka sbornik 

statey içinde (ss.6-54).  Sovyetskiy pisatel.  

Orlov, V.N. (1981). Jizn, strast, dolg. Mihaylov, Al., Lesnevkiy, St. (Ed.)   V mire Bloka sbornik 

statey içinde (ss.6-54).  Sovyetskiy pisatel.  

Orlov, VL. (1955). Poeziya Bloka. Bazanov, V.G., Dementev, A.G., Druzin, V.P., Prokofyev, 

V.M., Sayanov, V.M., Tarasenkov, A.K., Tvardovskiy, A.T., Tihonov, N.S. ve Şipaçev, S.P. 

(Ed.).  Aleksandr Blok stihotvoreniya biblioteka poeta içinde (ss.V-XLVII).  Sovetskiy 

pisatel.  

Ortaylı, İ. (2018). Bolşevik ihtilaline genel bir bakış. Koç, Y., Mikail, C. (Ed.) 100. Yılında 

Sovyet İhtilali ve Türk Dünyası içinde (ss.11-16).  Hacettepe Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Yayınları. 

Öksüz, G. (2010). Aleksandr Blok’un ‘On iki’ adlı şiirinde sesler, renkler ve semboller. 

LITTERA Edebiyat Yazıları, (26), 143-156. 

Özkaya, T. (1990).  Rus Edebiyatında Sembolizm. Ankara Üniversitesi Dil Ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Dergisi, 33(1-2), 411-425.  

Pantelev, V.İ., Voronov, İ.İ (2018). Poema dvinatset, katoraya ostanetsiya navsegda. Sotsialno-

ekonomiçeskiy i gumanitarnıy jurnal Krasnoyarskogo GAU. (3), 136-149 

Pavloviç, N.A. (1964). Vospominaniya ob Aleksandre Bloke. Adams, V., Egorov, B., Lotman, 

Yu. Maksimov, D. Mints, Z., (Ed.), Blokovskiy sbornik içinde (ss.446-507).  Tarturskiy 

Gosudarstvennıy Universitet. 

Pravdina, İ.S. (1987). Formirovanie liriçeskoy trilogii. Brednikov, G.P., Blagoy, D.D. 

Zilberşteyn, İ.S., Kurilov, A.S., Makaşin, S.A., Şerbina, V.D., Hrapçenko, B.P., vd. (Ed.), 

Aleknsadr Blok novıe materialı i issledovaniya Tom 4. içinde (ss.620-636). İzdatelstvo 

Nauka.  



 

243 

Prokofyev, V.M., Sayanov, V.M., Tarasenkov, A.K., Tvardovskiy, A.T., Tihonov, N.S. ve 

Şipaçev, S.P. (Ed.).  Aleksandr Blok stihotvoreniya biblioteka poeta içinde (ss. 106-149). 

Sovetskiy pisatel. 

Prokofyev, V.M., Sayanov, V.M., Tarasenkov, A.K., Tvardovskiy, A.T., Tihonov, N.S. ve 

Şipaçev, S.P. (Ed.).  Aleksandr Blok stihotvoreniya biblioteka poeta içinde (ss. 391-397). 

Sovetskiy pisatel. 

Prokofyev, V.M., Sayanov, V.M., Tarasenkov, A.K., Tvardovskiy, A.T., Tihonov, N.S. ve 

Şipaçev, S.P. (Ed.).  Aleksandr Blok stihotvoreniya biblioteka poeta içinde (ss.771-774). 

Sovetskiy pisatel. 

Prokofyev, V.M., Sayanov, V.M., Tarasenkov, A.K., Tvardovskiy, A.T., Tihonov, N.S. ve 

Şipaçev, S.P. (Ed.). Aleksandr Blok stihotvoreniya biblioteka poeta içinde (ss.680-782). 

Sovetskiy pisatel. 

Rojkov, N.A. (1918). İstoriya Rossii za posledniye stoletiye. Çetvyortaya gosudarstvennaya 

tipografiya. 

Skosırev, P., Zelinskiy, K. ve Timofee L. (1947). Literatura. Vavilova, S. İ., Baraşilova, K. E., 

Vışinskogo, A. Ya. Lebedeva-Polyanskogo, P. İ., Rotşteyna F. A., vd. (Ed.). Bolşaya 

Sovetskaya Entsiklopediya, içinde (ss.1471-1500). Gasudarstvennıy nauçnıy institut  

Sobennikov, A.S. (2023). Tsikl A. Bloka na pole Kulikovom v kontekste istoriçeskogo mifa, 

Problemı istoriçeskoy poetiki, 21 (3), 109-123. DOI: 10.15393/j9.art.2023.12583  

Stepun, F.A. (2012). Mistiçeskoe mirovidenie (Çev: Snejinskaya, G, Krepak, E. Markeviç, L.). 

Vladimir Dal. 

Timofeyeva, L.İ. (1980). Nasledie Bloka. Şerbina, V.R., Hrapçenko, M.B., Brednikov, G.P., 

Blagoy, D.D., Dubovikov, A.N., Zilberşteyn, İ.S., vd (Ed.).  Literaturnoe nasledstvo 

Aleksandr Blok novıe materialı i issledovaniya T.1. içinde (ss.47-63).  İzdatelstvo Nauka. 

Trotskiy, L. (1924). Literatura i revolyutsiya (2. baskı). Gosudarstevennoe izdatelstvo  

Uluoğlu, S. (2010). Kulikovo Savaşı Üzerine Yazılan Eserlerde Türkçe Kökenli Kişi Adları 

(Antroponimler). Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi (28), 141-157.  

Uluoğlu, S. (2012). Rus Din Felsefesinde ve İkinci Kuşak Rus Sembolistlerin Eserlerinde 

Sonsuz Dişilik Kavramı. Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi(27), 191-200. 

Volinskiy, A. (1929). Dekadenstvo i simvolizm. Brodskiy, N. L., Sidorov, N.P., Lvov-

Rogaçevskiy, V. (Ed.). Literaturnıe manifestı ot simvolizma k oktyabryu. içinde (ss.16-

24).: İzdatelstvo Federatsiya. 

Volpe, S., Nemerovskaya, O. (2009). Sudba Bloka po dokumentam, vospominaniyam, pismam, 

zametkam, dnevnikam, statyam i drugim materialam. Çelovek. 

Vyaçestlav, İ.İ. (2004). Literaturnaya hronika. Burlaka, D.K., Gryakalov, A.A., Yermiçev, A.A., 

Zobnin, Yu.V. vd. (Ed.).  Aleksandr Blok: Pro Et Contra liçnost i trovçestvo Aleksandra 

Bloka v kritike i memuarah sovremennikov. içinde (ss.187-192). İzdatelstvo Russkogo 

Hristianskoogo gumanitarnogo instituta.  

Yuryeva, O.Yu., Troşin, A.S. (2014).  Aleksandr Blok etapı tvorçeskogo puti. İzd-vo Vostoçno-

Sibirskoy Gosudarstvennoy Akademi. 

  



 

244 

  



 

245 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler   

SOYAD, Ad               : ŞAHİN, Onur  

   

ORCID : 0000-0003-1360-2396  

Eğitim   

Derece Eğitim Birimi Mezuniyet 

Lisans Anadolu Üniversitesi 2008 

Yüksek Lisans Gazi Üniversitesi 2019 

Doktora Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Devam Ediyor 

   

Yayınlar 

Kitap ve Kitap Bölümleri: 

• Rus Edebiyatında Toplumsal Cinsiyet "Nihilist Eleştirmen Dmitri İvanoviç 

Pisarev’e Göre Kadının Toplumdaki Yeri", Nobel Akademik Yayıncılık, 2021. 

Ankara. s.85-102. 

• 19.Yüzyıl Rus Edebiyatı Altın Kalemler"19. Yüzyılda Rus ve Rus Edebiyatına Genel 

Bakış", Nobel Akademik Yayıncılık, 2022. Ankara. s.1-114. 

Makaleler: 

• *V.M. Garşin’in ‘Gece’ Öyküsünde Yalnızlık ve Ölüm Teması.  Anadolu ve Rumeli 

Araştırmaları Dergisi. 2023, Ankara. Cilt:4, Sayı:7. s:217-238.  

Bildiriler: 

• II. Uluslararası Türk-Rus Dünyası Akademik Araştırmalar Kongresi (2019) Sözlü 

bildiri: "Arılar ve Çarlık Düzeni", Berikan Yayınevi Ankara. s:511-519. 

Diğer Yayınlar ve Çeviriler: 

• Deyimbilim – Geleneksel ve Çağdaş Yaklaşımlar. Editör: Dr.Fatma Ataklı SAÇAK 

“BİR DİL ALT KÜLTÜRÜ OLARAK ERGENLERİN DEYİMLERİ” Yazar: V. P. 

Belyanin. Çeviri: s.425-430. Nobel Akademik Yayıncılık Ankara. 2024.  

• Söylem Kuram ve Uygulamalar. Editör: Dr.Sonnur Aktay. E. S. Kubryakova. Çeviri: 

s:16-31. Nobel Akademik Yayıncılık Ankara. “MODERN DİL BİLİMDE SÖYLEM 

VE SÖYLEM KAVRAMI ÜZERİNE (Genel Bakış)” 2025.  

  



A
le

ks
an

dr
 A

le
ks

an
dr

ov
iç

 B
lo

k’
un

 Ş
iir

 S
an

at
ı

Yüksek Lisans Tezi

20
25

Aleksandr Aleksandroviç 
Blok’un Şiir Sanatı

Onur Şahin

Rus Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 
Ankara, 2025

O
nu

r Ş
ah

in




