
 

    
 

 

الجمهورية التركية                                                                               
                                  جامعة ماردين ارتقلو                                                                    

معهد الدراسات العليا                                                                                                        
 قسم دراسات القدس وفلسطين

 

 رسالة ماجستير

 

 أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي

 م(    1250-1171ه / 567-684) 
 

 عمار الشهاب                                                                     

 

 إشراف: الدكتور رشيد شيخو

 

 2025ماردين 

 

 



 

    

  

                                  الجمهورية التركية                                             
جامعة ماردين ارتقلو                                                                                                      

                       معهد الدراسات العليا                                                                                 
 قسم دراسات القدس وفلسطين

 

 رسالة ماجستير

 

 

 أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي

 م(    1250-1171ه / 567-684) 
 

 

 عمار الشهاب

 

 إشراف: الدكتور رشيد شيخو

 

 

 2025ماردين 

 

 



 

    

  

T.C. 

MARDİN ARTUKLU ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

TEZ ONAYI 

Enstitümüz Kudüs ve Filistin Çalışmaları Anabilim Dalı 22904021 numaralı öğrencisi 

Ammar ALSHEHAB ‟ın hazırladığı Eyyubî Döneminde Kudüs’teki Dini 

Azınlıkların Durumu” başlıklı çalışma, 27/06/2025 tarihinde yapılan tez savunma 

sınavında oybirliği ile başarılı bulunarak jürimiz tarafından yüksek lisans tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

Jüri Unvanı, Adı SOYADI İmza 

Başkan 

 

Dr. Öğr. Üy. RACHID CHIKHOU (Danışman)  

Üye 

 

Dr. Öğr. Üyesi NERJES KADRO   

Üye 

 
Dr. Öğr. Üyesi Mohamad Amin Mustafa  

Üye 

 

  

Üye 

 

  

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü, Enstitü Yönetim Kurulu’nun 27/06/2025 tarih ve ……/…… sayılı 

kararı ile onaylanmıştır. 

 

  

 



 

    

  

 العلمية الأخلاقية بالقواعد بالالتزام التعهد

 

أنها متوافقة مع قواعد كتابة الأطروحة لمعهد التعليم أتعهد في هذه الأطروحة التي أعددتها  

 العالي بجامعة ماردين أرتقلو والمتمثلة بما يأتي:

  كافة المعلومات الموجودة في الرسالة، حصلت عليها في إطار السلوك الأخلاقي والقواعد

 الأكاديمية.

  الأطروحة، بما في عملت وفقاً للأخلاق العلمية والقواعد الأخلاقية في جميع مراحل عمل

 ذلك الإعداد والمعلومات والوثائق، وجمع البيانات، وتحليل، وعرض المعلومات.

    عدت إلى جميع المصادر المستخدمة في الأطروحة دون نقص وتضمنت قائمة المصادر

 / الببليوغرافيا في جميع المصادر المستخدمة.

 .عمل الأطروحة أصلي 

 امج الكشف عن الانتحال العلمي" التي تستخدمها تم مسح هذه الأطروحة من خلال برن

جامعة ماردين أرتقلو وأنها لا تحتوي على انتحال سرقة أدبية" بأي شكل من الأشكال، 

 وفي حالة حدوث عكس ما بينته أقر بأنني أقبل جميع التبعات القانونية.

 

 

 التوقيع                                                                                         

 عمار الشهاب  

   27/6/2025 

 
 

 

 

 
 
 

 



 

    

  

 الإهداء
 

 بكل حب وامتنان، أهدي هذه الدراسة:
إلى سواء  إلى من أنار دروب الإنسانية، وبثّ في القلوب نور الهداية، المعلّم الأول، والهادي

 ، صلوات ربي وسلامه عليه.صلى الله عليه وسلمالسبيل، سيدنا ونبينا محمد 
 إلى روح والدي الغالي، الذي غرس في قلبي معنى الكفاح، وأسأل الله أن يتغمده بواسع رحمته.

إلى والدتي الحبيبة، نبع الحنان، وسندي في الحياة، أطال الله في عمرها وأحاطها بموفور الصحة 
 والعافية.

 نوا لي عونًا وسندًا في مسيرتي العلمية، من أهلي وأصدقائي الأوفياء.إلى من كا
إلى أزهار حياتي في كل الظروف، إخوتي وأخواتي الأعزاء، مصدر فخري واعتزازي، أدامهم الله 

 ذخراً لي.
 إلى زملائي الأعزاء، رفاق الدرب في ميادين العمل، الذين شاركوني الجهد والدعم.

 العون، وشدّ على يدي بكلمة طيبة أو فعل كريم في طريق هذا الإنجاز. إلى كل من مدّ لي يد
إلى هؤلاء جميعًا، أهدي ثمرة هذا الجهد، راجيًا من المولى عز وجل أن يجعلها نافذة علم، وبوابة 

 .معرفة، وأن يكتب لها القَبول والنفع، لي ولهم وللناس أجمعين

 

 



 

vi 
 

 
 المقدمة

 (12قال تعالى: ﴿وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ﴾ )لقمان: 
 "من لا يشكر الناس لا يشكر الله".صلى الله عليه وسلم: وقال رسول الله 

 

، ملء السماوات والأرض، على ما تفضل به عليّ مباركاً  طيباً  كثيراً  أحمد الله تعالى حمداً 
 التي أسأل الله أن تكون خالصة لوجهه الكريم، وأن ينفع بها.من عون وتيسير لإتمام هذه الدراسة، 

وفي هذا المقام، يسعدني ويشرفني أن أتوجه بأسمى آيات الشكر والعرفان إلى أستاذي 
أثر بالغ في إنجاز هذا العمل  –بعد الله  –الذي كان لفضله  الدكتور الفاضل رشيد شيخو، الكريم،

 رشد، ونبراسًا يضيء دروب البحث والمعرفة.العلمي، فقد كان نعم الموجّه والم

أشكر لكم سعة صدركم، وحرصكم على متابعة خطواتي البحثية بدقة وصبر، وقراءتكم 
المتأنية لمحتوى الرسالة، وملاحظاتكم الغنية التي أسهمت في صقل العمل ورفعه إلى مستوى أعلى 

 من الجودة والاتقان.

لي في  قوياً  الصادقة، ومواقفكم النبيلة، سنداً لقد كانت كلماتكم المشجعة، ونصائحكم 
 للأمل والعزيمة في نفسي كلما شعرت بالتعب أو التردد. مواجهة التحديات، وباعثاً 

أسأل الله تعالى أن يجزيكم عني خير الجزاء، وأن يبارك في علمكم وعملكم، وأن يجعل 
 الدنيا والآخرة.جهودكم في ميزان حسناتكم، ويكتب لكم بها الأجر والثواب في 

وأسأله جلّ وعلا أن يواصل توفيقه لي في مسيرتي العلمية والعملية، وأن أكون عند حسن 
 .ظنكم دائماً 

 

 
 
 
 



 

vii 
 

 
 الملخص

 قسم دراسات القدس وفلسطين

 أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي

 م(    1250-1171ه / 567-684) 

تاريخية تحليلية لأوضاع الأقليات الدينية في مدينة القدس خلال يتناول هذا البحث دراسة 
م(، وهي الفترة التي أعقبت تحرير المدينة المقدسة 1250-1171هـ/648-567العصر الأيوبي )

من الاحتلال الصليبي على يد السلطان صلاح الدين الأيوبي. يسعى البحث إلى تسليط الضوء 
والأقليات الدينية من المسيحيين واليهود في القدس، وكيفية على طبيعة العلاقات بين المسلمين 

 تعامل الدولة الأيوبية مع هذه الأقليات من الناحية السياسية والاجتماعية والاقتصادية والدينية.

يستند البحث إلى مصادر تاريخية أصلية ومراجع أكاديمية موثوقة لدراسة التحولات التي 
نية بعد انتهاء الحكم الصليبي للمدينة، والذي اتسم بالتعصب طرأت على أوضاع الأقليات الدي

والاضطهاد، خاصة تجاه اليهود الذين تعرضوا للقتل والتهجير. ويبرز البحث كيف أعاد صلاح 
الدين الأيوبي تنظيم الحياة في القدس وفق رؤية إسلامية تستند إلى مبادئ التسامح الديني، حيث 

ائسهم وممارسة شعائرهم الدينية، كما رفع الحظر عن سكنى اليهود سمح للمسيحيين بالاحتفاظ بكن
 في المدينة وسمح لهم بالعودة إليها بعد أن كانوا ممنوعين من ذلك خلال فترة الاحتلال الصليبي.

كما يتناول البحث السياسات التي اتبعها خلفاء صلاح الدين من الأيوبيين تجاه الأقليات 
طرأت على هذه السياسات خلال فترة الحكم الأيوبي للقدس، مع تحليل أثر الدينية، والتغيرات التي 

هذه السياسات على الحياة الاجتماعية والاقتصادية والثقافية للأقليات الدينية. ويدرس البحث أيضاً 
الأوضاع القانونية للأقليات الدينية في ظل نظام أهل الذمة، وكيفية تطبيق الشروط العمرية في 

 يوبي، والامتيازات والقيود التي فرضت عليهم.العصر الأ

يهدف البحث إلى تقديم صورة متكاملة ودقيقة عن أوضاع الأقليات الدينية في القدس 
خلال العصر الأيوبي، بعيداً عن التحيزات الأيديولوجية أو التفسيرات غير الموضوعية، وذلك من 



 

viii 
 

اجع العلمية المعتمدة. كما يسعى البحث إلى خلال الاعتماد على المصادر التاريخية الأصلية والمر 
المساهمة في فهم أعمق للتاريخ الديني والاجتماعي لمدينة القدس، وإبراز نموذج التعايش الديني 

 الذي ساد في المدينة خلال فترات من تاريخها الإسلامي.

الصليبي، صلاح الأقليات الدينية، مدينة القدس، العصر الأيوبي، الاحتلال الكلمات المفتاحية: 
 الدين الأيوبي.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ix 
 

ÖZET 

Kudüs ve Filistin Çalışmaları Bölümü 

Eyyubî Döneminde Kudüs’teki Dini Azınlıkların Durumu 

583-648/ 1187-1250)) 

 

Bu çalışma, Eyyubîler döneminde (583–648 H / 1187–1250 M) Kudüs 

şehrindeki dini azınlıkların durumunu tarihsel ve analitik bir yaklaşımla incelemektedir. 

Araştırma, özellikle Selahaddin Eyyubî’nin Haçlı işgalinden Kudüs’ü kurtarmasından 

sonra başlayan döneme odaklanmaktadır. Çalışmanın amacı, Müslümanlarla Hristiyan 

ve Yahudi azınlıklar arasındaki ilişkilerin niteliğini ve Eyyubî devletinin bu azınlıklara 

siyasi, sosyal, ekonomik ve dini açıdan nasıl yaklaştığını ortaya koymaktır. 

Bu bağlamda araştırma, özgün tarihî kaynaklara ve güvenilir akademik 

referanslara dayanarak, Haçlı yönetiminin sona ermesiyle dini azınlıkların durumunda 

meydana gelen değişimleri incelemektedir. Haçlı dönemi özellikle Yahudilere yönelik 

katliam ve zorunlu göçlerle anılan, hoşgörüsüz ve baskıcı bir dönemdi. Araştırma, 

Selahaddin Eyyubî’nin, Kudüs’teki yaşamı İslami hoşgörü ilkelerine dayalı olarak nasıl 

yeniden düzenlediğini ortaya koymaktadır. Selahaddin, Hristiyanların kiliselerini 

muhafaza etmelerine ve dini ibadetlerini yerine getirmelerine izin vermiş, Yahudilere 

ise Haçlı dönemi boyunca yasaklanan Kudüs’e geri dönme izni vermiştir. 

Araştırma ayrıca Selahaddin’den sonraki Eyyubî haleflerinin dini azınlıklara 

yönelik izlediği politikaları ve bu politikaların zaman içindeki değişimini incelemekte; 

söz konusu politikaların azınlıkların sosyal, ekonomik ve kültürel yaşamına etkilerini 

analiz etmektedir. Çalışma, Eyyubî döneminde “ehl-i zimmet” sistemi çerçevesinde dini 

azınlıkların hukuki statüsünü, Ömerî şartların uygulanış biçimini ve bu azınlıklara 

tanınan imtiyazlar ile getirilen kısıtlamaları da değerlendirmektedir. 

Araştırmanın amacı, ideolojik önyargılardan veya taraflı yorumlardan uzak, 

Eyyubî döneminde Kudüs’teki dini azınlıkların durumuna dair bütüncül ve doğru bir 

tablo sunmaktır. Bu doğrultuda, araştırma özgün tarihî kaynaklar ve güvenilir bilimsel 

literatüre dayanmakta; Kudüs’ün dini ve sosyal tarihinin daha derinlemesine 

anlaşılmasına katkı sunmayı ve İslamî tarih boyunca şehirde zaman hüküm süren dinî 

birlikte yaşama modelini öne çıkarmayı hedeflemektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Dini Azınlıklar, Kudüs Şehri, Eyyubî Dönemi, Haçlı İşgali, 

Selahaddin Eyyubî 

 
 



 

x 
 

ABSTRACT 

Department of Jerusalem and Palestine Studies 

The Status of Religious Minorities in Jerusalem During the Ayyubid 

Period 

(583-648/ 1187-1250) 

 

This study presents a historical and analytical examination of the conditions of 

religious minorities in the city of Jerusalem during the Ayyubid period (583–648 AH / 

1187–1250 CE). This era followed the liberation of the Holy City from Crusader 

occupation by Sultan Salah al-Din al-Ayyubi. The research seeks to shed light on the 

nature of relationships between Muslims and religious minorities, namely Christians 

and Jews, and to explore how the Ayyubid state dealt with these minorities on political, 

social, economic, and religious levels. 

The study is based on original historical sources and reliable academic 

references to analyze the transformations that occurred in the conditions of religious 

minorities after the end of Crusader rule, which was marked by fanaticism and 

persecution—particularly against Jews, who were subjected to killings and forced 

displacement. The research highlights how Salah al-Din reorganized life in Jerusalem 

based on an Islamic vision rooted in the principles of religious tolerance. He allowed 

Christians to retain their churches and practice their religious rituals, and he lifted the 

ban on Jewish residence in the city, permitting them to return after being prohibited 

during the Crusader occupation. 

Furthermore, the study examines the policies adopted by Salah al-Din’s Ayyubid 

successors toward religious minorities and the changes these policies underwent 

throughout the Ayyubid rule of Jerusalem. It analyzes the impact of these policies on 

the social, economic, and cultural life of the minorities. The research also explores the 

legal status of religious minorities under the system of Ahl al-Dhimma, the application 

of the Pact of Umar during the Ayyubid era, and the privileges and restrictions imposed 

on these communities. 

The objective of the study is to present a comprehensive and accurate picture of 

the status of religious minorities in Jerusalem during the Ayyubid period, free from 

ideological bias or unobjective interpretations. By relying on primary historical sources 

and established scholarly works, the research aims to contribute to a deeper 

understanding of Jerusalem's religious and social history and to highlight the model of 

interreligious coexistence that prevailed in the city during certain periods of its Islamic 

history. 

Keywords: Religious Minorities, City of Jerusalem, Ayyubid Period, Crusader 

Occupation, Salah Al-Din Al-Ayyubi. 



 

xi 
 

 المحتويات

 
 vi ...................................................................................... المقدمة

 vii .................................................................................... الملخص

ÖZET ...................................................................................... ix 

ABSTRACT ................................................................................ x 

 xi ................................................................................... المحتويات

 xv .......................................................................... جدول المختصرات

 1 ...................................................................................... المدخل

 7 ................................................................................. الفصل الأول

 7 ......................................... والسياسية للقدس في العصر الأيوبيالخلفية التاريخية 

 8 ........................................................... . القدس قبل العصر الأيوبي1.1

 8 ....... . القدس في العصر الإسلامي المبكر )الفتح الإسلامي حتى الغزو الصليبي(1.1.1

 17 ................ م(1187-1099هـ/583-492. القدس تحت الاحتلال الصليبي )2.1.1

 21 ............... .  أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال فترة الاحتلال الصليبي3.1.1

 24 ................................. خلال العصر الأيوبي. التطورات السياسية في القدس 2.1

 24 .......... م(1193-1187هـ/589-583. القدس في عهد صلاح الدين الأيوبي )1.2.1

 27 ............ م(1229-1193هـ/626-589. القدس في عهد خلفاء صلاح الدين )2.2.1

 30 ........ م( وتداعياتها1229هـ/626. تسليم القدس للصليبيين بموجب معاهدة يافا )3.2.1

 34 .............................................................................. الفصل الثاني

 34 ....................... التسامح الديني والعلاقات بين الأديان في القدس خلال العصر الأيوبي

 34 ....................................... . نظام أهل الذمة وتطبيقاته في العصر الأيوبي1.2



 

xii 
 

 34 ........................................... . مفهوم أهل الذمة في الفقه الإسلامي1.1.2

 35 .................................. الشروط العمرية وتطبيقاتها في العصر الأيوبي 2.1.2

 37 ......................... . الجزية والضرائب المفروضة على أهل الذمة في القدس3.1.2

 38 ................................................... . الحرية الدينية للأقليات في القدس2.2

 38 ..................................... . سياسة التسامح الديني في العصر الأيوبي1.2.2

 41 ............................................... . حقوق الأقليات الدينية وواجباتهم2.2.2

 44 .................................. . القيود المفروضة على ممارسة الشعائر الدينية3.2.2

 46 ....................................... العلاقات الدينية بين المسلمين والأقليات الدينية3.2

 46 ............................................. والمناظرات العقائدية. الحوار الديني 1.3.2

 48 .............................................. . التعايش الديني والاحترام المتبادل2.3.2

 51 ................................ . أثر الفكر الديني الإسلامي على الأقليات الدينية3.3.2

 55 .............................................................................. الثالثالفصل 

 55 ................. الأوضاع القانونية والإدارية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي

 55 .............................................. . الوضع القانوني للمسيحيين في القدس1.3

 55 .............................. الامتيازات الممنوحة للمسيحيين بعد تحرير القدس .1.1.3

 56 .................................... . القيود المفروضة على المسيحيين في القدس2.1.3

 58 .................................. . التنظيم الإداري للطوائف المسيحية في القدس3.1.3

 59 ................................................... . الوضع القانوني لليهود في القدس2.3

 59 ........................................... . عودة اليهود إلى القدس بعد تحريرها1.2.3

 61 ................................... . الحقوق والواجبات القانونية لليهود في القدس2.2.3

 63 ..................................... . التنظيم الإداري للطائفة اليهودية في القدس3.2.3

 65 ...................................... الدينية. العلاقات بين السلطة الأيوبية والأقليات 3.3



 

xiii 
 

 65 ........................ . دور القضاء في تنظيم العلاقة بين المسلمين وأهل الذمة1.3.3

 66 ............................... . دور المؤسسات الدينية في تنظيم شؤون الأقليات2.3.3

 68 .................................... . التمثيل السياسي للأقليات الدينية في القدس3.3.3

 71 ............................................................................... الفصل الرابع

 71 ........... الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي

 71 ............................................... . الأوضاع الاقتصادية للأقليات الدينية1.4

 71 ...................... . المهن والحرف التي مارسها المسيحيون واليهود في القدس1.1.4

 74 ..................................... الدينية في القدس. الملكية العقارية للأقليات 2.1.4

 76 ..................................... . التجارة والأسواق ودور الأقليات الدينية فيها3.1.4

 79 ..................................... . الأوقاف الدينية للمسيحيين واليهود في القدس4.1.4

 82 ............................................... الأوضاع الاجتماعية للأقليات الدينية. 2.4

 82 ........................ . التوزيع السكاني والديموغرافي للأقليات الدينية في القدس1.2.4

 85 ............................... . الحياة اليومية والثقافية للأقليات الدينية في القدس2.2.4

 89 ...................... . العلاقات الاجتماعية بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم3.2.4

 94 .......................................... فية للأقليات الدينية. المؤسسات الدينية والثقا3.4

 94 ........................................... . الكنائس والأديرة المسيحية في القدس1.3.4

 98 .................................. . الكنس والمؤسسات الدينية اليهودية في القدس2.3.4

 101 ....................... . المؤسسات التعليمية والثقافية للأقليات الدينية في القدس3.3.4

 109 ................................................................................... الخاتمة

 110 .................................................................................. النتائج

 110 .............................................................................. التوصيات

 112 ......................................................................... المصادر والمراجع



 

xiv 
 

 114 .............................................................................. السيرة الذاتية

 

 

 

 

 

  



 

xv 
 

 جدول المختصرات

 هجري  ه:
 ميلادي م:

بدون تاريخد.ت: 



 

1 
 

 المدخل

تحتل مكانة دينية وتاريخية تُعد مدينة القدس من أقدم مدن العالم وأكثرها قداسة، حيث 
فريدة لدى أتباع الديانات السماوية الثلاث: الإسلام والمسيحية واليهودية. وقد شهدت هذه المدينة 
المقدسة عبر تاريخها الطويل تقلبات سياسية وحضارية متعددة، وتعاقبت عليها دول وممالك 

 ا الاجتماعية والدينية.مختلفة، مما أثر بشكل مباشر على تركيبتها السكانية وأوضاعه

م( مرحلة مفصلية في تاريخ مدينة 1250-1187هـ/648-583يمثل العصر الأيوبي )
القدس، إذ بدأت هذه المرحلة بتحرير المدينة من الاحتلال الصليبي على يد السلطان صلاح الدين 

مثل هذا  م، بعد معركة حطين الشهيرة. وقد1187أكتوبر  2هـ الموافق 583رجب  27الأيوبي في 
التحرير نقطة تحول جوهرية في تاريخ المدينة، حيث أعاد للقدس طابعها الإسلامي بعد أن عانت 

 88من تغييرات جذرية في هويتها الدينية والثقافية خلال فترة الاحتلال الصليبي التي استمرت قرابة 
 م(.1187-1099هـ/583-492عاماً )

تميزت فترة الحكم الأيوبي للقدس بسياسة متوازنة في التعامل مع الأقليات الدينية، وهو ما 
يتجلى في المعاملة التي لقيها المسيحيون واليهود في المدينة المقدسة. فقد سمح صلاح الدين 

هود للمسيحيين بالاحتفاظ بكنائسهم وممارسة شعائرهم الدينية بحرية، كما رفع الحظر عن سكنى الي
في المدينة وسمح لهم بالعودة إليها بعد أن كانوا ممنوعين من ذلك خلال فترة الاحتلال الصليبي. 
وقد استمرت هذه السياسة المتسامحة تجاه الأقليات الدينية طوال فترة الحكم الأيوبي للقدس، مع 

المنطقة. بعض التغيرات التي طرأت عليها تبعاً للظروف السياسية والعسكرية التي مرت بها

 



 

2 
 

 الدراسة وأسئلتها إشكالية

تتمحور إشكالية هذا البحث حول طبيعة الأوضاع الدينية والاجتماعية والاقتصادية 
-583والقانونية التي عاشتها الأقليات الدينية في مدينة القدس خلال العصر الأيوبي )

ظل الظروف م(، وكيفية تعامل الدولة الأيوبية مع هذه الأقليات في 1250-1187هـ/648
السياسية والعسكرية المعقدة التي شهدتها المنطقة في تلك الفترة، والتي تميزت باستمرار الصراع مع 
القوى الصليبية. كما تتناول الإشكالية التحولات التي طرأت على أوضاع هذه الأقليات بعد تحرير 

تركيبة الدينية والاجتماعية المدينة من الاحتلال الصليبي، ومدى تأثير السياسات الأيوبية على ال
 .للمدينة المقدسة

 السؤال الرئيسي
 كيف كانت أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي؟

 لأسئلة الفرعيةا
ما هي التركيبة الدينية والسكانية لمدينة القدس قبل وبعد تحريرها من الاحتلال الصليبي  .1

 على يد صلاح الدين الأيوبي؟
 صلاح الدين الأيوبي مع المسيحيين في القدس بعد تحريرها؟كيف تعامل  .2
 ما هي سياسة الدولة الأيوبية تجاه اليهود في القدس؟ .3
كيف طُبق نظام أهل الذمة والشروط العمرية على الأقليات الدينية في القدس خلال العصر  .4

 الأيوبي؟
 الأيوبي؟ما هي الأوضاع الاقتصادية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر  .5
ما هي أبرز المؤسسات الدينية والاجتماعية والثقافية للأقليات الدينية في القدس خلال  .6

 العصر الأيوبي؟
كيف كانت العلاقات بين المكونات الدينية المختلفة في مجتمع القدس خلال العصر  .7

 الأيوبي؟
 أهداف الدراسة

 تحريرها من الاحتلال الصليبي. تحليل التركيبة الدينية والسكانية لمدينة القدس قبل وبعد .1
 دراسة موقف صلاح الدين الأيوبي من المسيحيين في القدس بعد التحرير. .2



 

3 
 

 رصد سياسة الدولة الأيوبية تجاه الوجود اليهودي في القدس. .3
تفسير كيفية تطبيق نظام أهل الذمة والشروط العمرية على الأقليات الدينية )المسيحيين  .4

 وبي.واليهود( خلال العصر الأي
 .تسليط الضوء على الأوضاع الاقتصادية للأقليات الدينية في القدس خلال الحكم الأيوبي .5
تحديد أبرز المؤسسات الدينية والاجتماعية والثقافية التي أنشأتها أو استخدمتها الأقليات  .6

 .الدينية في القدس
ل العصر تحليل العلاقات والتفاعلات بين المكونات الدينية المختلفة في القدس خلا .7

 .الأيوبي
 أهمية الدراسة

تكمن أهمية دراسة أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي في عدة 
 جوانب أساسية:

أولًا: تسليط الضوء على نموذج تاريخي للتعايش الديني في مدينة تعتبر من أكثر مدن 
شهدت صراعات دينية حادة تمثلت في العالم حساسية من الناحية الدينية، وذلك في فترة تاريخية 

الحروب الصليبية. فدراسة كيفية تعامل الدولة الأيوبية مع الأقليات الدينية في القدس تقدم نموذجاً 
 تاريخياً مهماً للتسامح الديني والتعايش بين أتباع الديانات المختلفة.

لمدينة القدس بعد تحريرها ثانياً: فهم التحولات التي طرأت على التركيبة السكانية والدينية 
من الاحتلال الصليبي، وكيف أثرت سياسات الدولة الأيوبية على هذه التركيبة. فقد شهدت المدينة 
تغيرات ديموغرافية مهمة خلال هذه الفترة، سواء من حيث عودة السكان المسلمين إليها، أو من 

 يم وجود المسيحيين فيها.حيث السماح لليهود بالعودة والاستقرار فيها، أو من حيث تنظ

ثالثاً: إبراز الجوانب القانونية والإدارية في تعامل الدولة الأيوبية مع الأقليات الدينية، 
وكيفية تطبيق نظام أهل الذمة والشروط العمرية في هذه الفترة. فدراسة هذه الجوانب تساعد على 

المسلمين وغير المسلمين في الدولة  فهم أعمق للنظم الإدارية والقانونية التي حكمت العلاقة بين
 الإسلامية خلال العصور الوسطى.

رابعاً: تصحيح بعض المفاهيم والصور النمطية التي تروج في بعض الكتابات التاريخية 
الغربية حول تعامل المسلمين مع غير المسلمين في المدن المقدسة، وخاصة القدس. فدراسة 



 

4 
 

لال العصر الأيوبي بشكل موضوعي ومستند إلى المصادر أوضاع الأقليات الدينية في القدس خ
 التاريخية الأصلية يساهم في تقديم صورة أكثر دقة وموضوعية عن هذه الفترة التاريخية المهمة.

خامساً: المساهمة في إثراء المكتبة العربية بدراسة متخصصة حول أوضاع الأقليات الدينية 
وع لم يحظ باهتمام كافٍ في الدراسات التاريخية في القدس خلال العصر الأيوبي، وهو موض

 العربية، رغم أهميته في فهم تاريخ المدينة المقدسة وتطورها الاجتماعي والديني عبر العصور.

سادساً: تقديم رؤية تاريخية متكاملة عن الحياة الدينية والاجتماعية في القدس خلال 
لمختلفة للمدينة مع بعضها البعض، وكيف أثر العصر الأيوبي، وكيف تفاعلت المكونات الدينية ا

ذلك على الحياة الثقافية والاقتصادية فيها. فدراسة أوضاع الأقليات الدينية لا تنفصل عن دراسة 
 المجتمع المقدسي ككل في هذه الفترة.

 أسباب اختيار الدراسة

الأيوبي" تعود أسباب اختيار موضوع "أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر 
 للدراسة والبحث إلى عدة اعتبارات علمية ومنهجية وموضوعية، يمكن إجمالها فيما يلي:

الأهمية التاريخية للموضوع، حيث يتناول فترة مفصلية في تاريخ مدينة القدس، وهي  .1
فترة الحكم الأيوبي التي أعقبت تحرير المدينة من الاحتلال الصليبي، وما صاحب ذلك من تغيرات 

 ذرية في الأوضاع السياسية والاجتماعية والدينية للمدينة المقدسة.ج

ندرة الدراسات المتخصصة التي تناولت أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال  .2
العصر الأيوبي بشكل شامل ومتكامل، رغم وفرة المصادر التاريخية التي يمكن الاعتماد عليها في 

 هذا المجال.

ح بعض المفاهيم والصور النمطية التي تروج في بعض الكتابات الحاجة إلى تصحي .3
التاريخية الغربية حول تعامل المسلمين مع غير المسلمين في المدن المقدسة، وخاصة القدس، 

 وتقديم صورة أكثر دقة وموضوعية عن هذه الفترة التاريخية المهمة.

ة تعتبر من أكثر مدن العالم الرغبة في إبراز نموذج تاريخي للتعايش الديني في مدين .4
حساسية من الناحية الدينية، وذلك في فترة تاريخية شهدت صراعات دينية حادة تمثلت في الحروب 

 الصليبية.



 

5 
 

الاهتمام الشخصي بتاريخ مدينة القدس وتطورها الحضاري عبر العصور، وخاصة في  .5
 حكم الأيوبي.الفترات التي شهدت تحولات سياسية وثقافية مهمة، مثل فترة ال

 الحدود الموضوعية والزمانية والمكانية لموضوع الدراسة
 .يتناول البحث أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي الحدود الموضوعية:

يغطي البحث الفترة الزمنية الممتدة من تحرير القدس على يد صلاح الدين  الحدود الزمانية:
م، وحتى نهاية الحكم الأيوبي للقدس في 1187أكتوبر  2الموافق هـ 583رجب  27الأيوبي في 

 .م1250هـ/648عام 
 .يركز البحث على مدينة القدس الحدود المكانية:
 منهجية الدراسة

التي تتناسب مع طبيعة تعتمد هذه الدراسة على مجموعة من المناهج البحثية المتكاملة 
 الموضوع وأهدافه، وتساعد على الإجابة عن الأسئلة البحثية المطروحة بشكل علمي ودقيق.

المنهج التاريخي الوصفي التحليلي الذي يقوم على جمع المعلومات على  بشكل أساسي اعتمدت
، ومناهج يوالحقائق التاريخية من مصادرها الأصلية، ووصفها وتحليلها بشكل موضوعي ومنهج

 .تحليل المضمون ومنهج المنهج المقارن، مساعدة ك



 

7 
 

 الفصل الأول

 الخلفية التاريخية والسياسية للقدس في العصر الأيوبي 

 

يتناول هذا الفصل الخلفية التاريخية والسياسية للقدس خلال العصر الأيوبي، وأوضاع 
الأقليات الدينية فيها. ويهدف إلى تقديم صورة شاملة عن الظروف التي مرت بها المدينة المقدسة 

تاريخ تحرير القدس  (م1187هـ/583)خلال هذه الفترة التاريخية المهمة، والتي امتدت من سنة 
 نهاية العصر الأيوبي.( م1250هـ/648) يد صلاح الدين الأيوبي إلى سنةعلى 

وتكمن أهمية دراسة هذه الفترة في أنها شهدت تحولات جذرية في أوضاع القدس بشكل 
عام، وفي أوضاع الأقليات الدينية فيها بشكل خاص. فقد انتقلت المدينة من الحكم الصليبي الذي 

الحكم الإسلامي، مما أدى إلى تغييرات كبيرة في التركيبة السكانية استمر قرابة تسعين عاماً إلى 
 والحياة الدينية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية فيها.

كما تكمن أهمية هذه الدراسة في أنها تسلط الضوء على سياسة التسامح الديني التي 
القدس، وهي سياسة تختلف  انتهجها الأيوبيون، وخاصة صلاح الدين، تجاه الأقليات الدينية في

جذرياً عن سياسة التعصب والإقصاء التي انتهجها الصليبيون تجاه المسلمين واليهود خلال فترة 
 احتلالهم للمدينة.

 وسيتناول هذا الفصل أربعة مباحث رئيسية:

المبحث الأول: القدس قبل العصر الأيوبي، ويتناول تاريخ القدس منذ الفتح الإسلامي 
 لال الصليبي، وأوضاع المدينة خلال فترة الاحتلال الصليبي.وحتى الاحت

المبحث الثاني: تحرير القدس على يد صلاح الدين الأيوبي، ويتناول الظروف التي أدت 
 إلى تحرير القدس، ومعركة حطين، ودخول صلاح الدين إلى القدس، وسياسته تجاه سكان المدينة.

 



 

8 
 

سية في القدس خلال العصر الأيوبي، ويتناول أوضاع المبحث الثالث: التطورات السيا
القدس في عهد صلاح الدين وخلفائه، وتسليم القدس للصليبيين بموجب معاهدة يافا، واستعادتها 

 وأوضاعها حتى نهاية العصر الأيوبي.

المبحث الرابع: الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية في القدس خلال العصر الأيوبي، 
 بة السكانية للقدس والحياة الاقتصادية والثقافية والدينية فيها.ويتناول التركي

 القدس قبل العصر الأيوبي. 1.1

 القدس في العصر الإسلامي المبكر )الفتح الإسلامي حتى الغزو الصليبي(. 1.1.1
 :الفتح الإسلامي للقدس - أ

أهمية دينية تعد مدينة القدس من أقدم المدن في العالم وأكثرها قدسية، فهي مدينة ذات 
وتاريخية كبرى للديانات السماوية الثلاث. وقد عرفت القدس في المصادر الإسلامية باسم "بيت 
المقدس" و"إيلياء"، وهو الاسم الذي أطلقه الرومان عليها إيليا كابيتولينا نسبة إلى الإمبراطور 

 م.135الروماني إيليوس ها دريانوس الذي أعاد بناءها بعد تدميرها عام 

م، 637هـ/16وقد فتحت القدس في عهد الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه سنة 
أن أهل إيلياء )القدس( طلبوا من أبي عبيدة بن الجراح أن يصالحهم على مثل و وكان فتحها صلحاً. 

صلح مدن الشام، وأن يكون المتولي لعقد الصلح هو أمير المؤمنين عمر بن الخطاب نفسه، فكتب 
  1.إلى عمر بذلك، فقدم عمر من المدينة إلى الجابية ثم سار إلى القدس وصالح أهلهاأبو عبيدة 

وقد اشتهرت العهدة العمرية التي منحها عمر بن الخطاب لأهل القدس، والتي تضمنت 
تسكن كنائسهم ولا تهدم، ولا ينتقص منها ولا من  وألاهم، نالأمان لأنفسهم وأموالهم وكنائسهم وصلبا

  2.من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يكرهون على دينهم، ولا يضار أحد منهم حيزها، ولا

                                                           
 ، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، )القاهرة: دار المعارف، والملوك تاريخ الرسلالطبري، محمد بن جرير  1
  1967 ،)3/609. 
 ، )بيروت، دار الكتب 4تحقيق: محمد يوسف الدقاق، الطبعة ،الكامل في التاريخابن الأثير، ابي الحسن علي  2
 . 2/347 (،2003العلمية،   

 



 

9 
 

ولما فتحت بيت المقدس دخلها عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وكان لباسه قميصاً من 
صوف مرقعاً بعضه بأديم، فلما رآه بطريق بيت المقدس قال: هذا والله الذي نجد صفته في كتبنا، 

  3.بيت المقدسوهو الذي يفتح 

وقد اهتم المسلمون بالقدس اهتماماً كبيراً منذ الفتح الإسلامي، وذلك لمكانتها الدينية 
العظيمة في الإسلام، فهي أولى القبلتين وثالث الحرمين الشريفين ومسرى النبي صلى الله عليه 

بالمسجد الاقصى منذ عهد الخليفة عمر بن الخطاب الذي قام بتنظيف  وسلم. وقد بدأ الاهتمام
  4.في الجهة الجنوبية من الحرم القدسي اً بسيط مسجداً  وبنى المشرقةالصخرة 

 :القدس في العصر الأموي  - ب

م( اهتماماً كبيراً من قبل 750-661هـ/ 132-41شهدت القدس في العصر الأموي )
م( الذي بنى قبة 705-685هـ/86-65ة عبد الملك بن مروان )الخلفاء الأمويين، وخاصة الخليف

م( الذي أعاد بناء 715-705هـ/96-86م، وابنه الوليد بن عبد الملك )691هـ/  72الصخرة سنة 
عبد الملك بن مروان بنى قبة الصخرة وزخرفها بالذهب، وجعل لها سدنة وخداماً، ، المسجد الأقصى

 5.ستور، وأقام لها البخوروفرض لهم الأرزاق، وعلق عليها ال

وفي سنة اثنتين وسبعين بنى عبد الملك بن مروان قبة الصخرة ببيت المقدس، وكان سبب 
بنائه إياها أن ابن الزبير كان يدعو الناس إلى نفسه بمكة، وكان أهل الشام يحجون إليه، فخاف 

الشام من الحج، فأنكروا ذلك،  عبد الملك أن يأخذ ابن الزبير منهم البيعة إذا وافوا إليه، فمنع أهل
فقال: هذا ابن شهاب الزهري يحدثكم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لا تشد الرحال إلا 
إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى، وهذه الصخرة التي يروى أن 

إلى السماء، تقوم لكم مقام الكعبة،  رسول الله صلى الله عليه وسلم وضع قدمه عليها لما عرج به

                                                           
 .2/348، الكامل في التاريخابن الأثير،  3
 .97 (،1961العارف، المفصل في تاريخ القدس، )القدس: مطبعة المعارف، عارف،  4
 ، )بيروت: دار صادر، 3الطبعة ،في معرفة الأقاليم أحسن التقاسيمالمقدسي، أبو عبد الله محمد بن أحمد  5
  1991،) 159. 



 

10 
 

فبنى عليها قبة، وعلق عليها الستور الحرير، وأقام لها سدنة، وأمر الناس بالطواف حولها كما 
 6.يطوفون حول الكعبة، فحج الناس إليها زمان بني أمية"

وقد أنفق عبد الملك بن مروان على بناء قبة الصخرة خراج مصر لسبع سنين، وكانت من 
المباني الإسلامية في ذلك العصر. أما المسجد الأقصى فقد أعاد بناءه الوليد بن عبد الملك أروع 

  7.بعد أن تصدع بسبب زلزال أصاب المنطقة

وقد استمر اهتمام الأمويين بالقدس حتى نهاية عصرهم، وكان بعض الخلفاء الأمويين 
 الملك وعمر بن عبد العزيز.يزورون القدس ويصلون في المسجد الأقصى، مثل سليمان بن عبد 

 :القدس في العصر العباسي - ت

م(، 1258-750هـ / 656-132استمر اهتمام المسلمين بالقدس في العصر العباسي )
م، 758هـ/140م( القدس سنة 775-754هـ /158-136وقد زار الخليفة أبو جعفر المنصور )

ة. كما زارها الخليفة المهدي بعد أن تضرر من زلزال أصاب المنطق وأمر بترميم المسجد الأقصى
  8.م، وأمر بإعادة بناء المسجد الأقصى وتوسيعه780هـ /163م( سنة 785-775هـ/158-169)

وقد تعرضت القدس في العصر العباسي لعدة زلازل أدت إلى تضرر المسجد الأقصى 
الاضطرابات وقبة الصخرة، مما استدعى ترميمهما عدة مرات. كما شهدت المدينة فترات من 

م( الذي شهد ثورة أهل 833-813هـ/218-198السياسية، خاصة في عهد الخليفة المأمون )
     9.م813هـ / 198فلسطين بقيادة أبي حرب اليماني سنة 

وفي أواخر العصر العباسي الأول، ضعفت سيطرة الخلافة العباسية على أطراف الدولة، 
-868هـ / 292-254لونية في مصر والشام )وظهرت دويلات مستقلة، ومنها الدولة الطو 

 م(، والتي اهتم مؤسسها أحمد بن طولون بالقدس وأمر بترميم المسجد الأقصى.905

 

                                                           
 .4/106، الكامل في التاريخابن الأثير،  6
 تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، )الجيزة، مصر: دار ،البداية والنهايةابن كثير، عماد الدين ابي الفدا  7
 . 9/74 (،1998هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان،    
 . 5/22، الكامل في التاريخابن الأثير،  8
 .8/528، تاريخ الرسل والملوكالطبري،  9



 

11 
 

 :القدس في عهد الدولة الفاطمية - ث

م عندما استولى جوهر الصقلي 969هـ / 358خضعت القدس للحكم الفاطمي منذ سنة 
وقد شهدت القدس في العصر الفاطمي فترات من  قائد المعز لدين الله الفاطمي على مصر والشام.

 الاستقرار والازدهار، وفترات أخرى من الاضطرابات والفتن.

ومن أبرز الأحداث التي شهدتها القدس في العصر الفاطمي ما قام به الخليفة الفاطمي 
م، 1009هـ/400م( من هدم كنيسة القيامة سنة 1021-996هـ/ 411-386الحاكم بأمر الله )

ما أثار غضب المسيحيين في أوروبا وكان من الأسباب غير المباشرة للحروب الصليبية فيما  وهو
بعد. وفي هذه السنة أمر الحاكم بهدم كنيسة القيامة ببيت المقدس، فهدمت ونهب ما كان فيها، 
وكان سبب ذلك أن بعض المسلمين سعى إليه وقال: إن النصارى يدعون أن النار تنزل في يوم 

  10.لفصح على القناديل التي في الكنيسة، وإنما هي حيلة يعملونهاعيد ا

م( بناء 1036-1021هـ/427-411وقد أعاد الخليفة الفاطمي الظاهر لإعزاز دين الله )
كنيسة القيامة بعد وفاة والده الحاكم بأمر الله، وذلك استجابة لطلب الإمبراطور البيزنطي قسطنطين 

  11.الطرفينالثامن، وبموجب معاهدة بين 

وفي أواخر العصر الفاطمي، ضعفت سيطرة الفاطميين على بلاد الشام، وتعرضت القدس 
بن أوق السلجوقي، ثم استعادها الفاطميون  سزم على يد أت1071هـ/463للغزو السلجوقي سنة 

تش بن ألب أرسلان، نم على يد 1078هـ / 470م، ثم عادت للملاحقة سنة 1077هـ / 469سنة 
  12.م1099هـ/ 492السلاجقة حتى سقوطها بيد الصليبيين سنة  تحت حكمواستمرت 

 :أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الإسلامي المبكر - ج

تميزت سياسة المسلمين تجاه الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الإسلامي المبكر 
العهدة العمرية التي منحها عمر بن بالتسامح والعدل، وذلك انطلاقاً من تعاليم الإسلام ومن 

 الخطاب لأهل القدس.

                                                           
 . 7/261، الكامل في التاريخابن الأثير،  10
 . 7/301، الكامل في التاريخابن الأثير،  11
 .8/152، الكامل في التاريخابن الأثير،  12



 

12 
 

عمر بن الخطاب عندما دخل القدس كان وقت صلاة، فقال له البطريق صفرونيوس: 
"صل في كنيسة القيامة"، فقال عمر: "لا أصلي فيها، فإنه لو صليت فيها لأخذها المسلمون بعدي 

يسة، ثم قال: امضوا على ما صالحتكم ويقولون: هنا صلى عمر". فصلى على درجة على باب كن
  13.عليه"

وقد عاش المسيحيون واليهود في القدس خلال العصر الإسلامي المبكر في ظل نظام أهل 
الذمة، الذي يقوم على حمايتهم وضمان حقوقهم الدينية والمدنية مقابل دفع الجزية والالتزام بشروط 

وقيادتها الدينية التي تمثلها أمام السلطة معينة. وكان لكل طائفة دينية مؤسساتها الخاصة 
 الإسلامية.

يقول المقدسي في وصفه للقدس في القرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي: "وأهل بيت 
المقدس أهل علم وفقه وعبادة وتجارة، وفيهم النصارى واليهود، ولهم كنائس وبيع، ولا يظهرون فيها 

  14.، ولا يشربون الخمر علانية"منكراً، ولا يرفعون أصواتهم بالناقوس

وقد شهدت أوضاع الأقليات الدينية في القدس تغيرات وتقلبات تبعاً للظروف السياسية 
-99والاجتماعية التي مرت بها المدينة. ففي بعض الفترات، مثل عهد عمر بن عبد العزيز )

ما شهدت فترات م(، تميزت السياسة تجاه أهل الذمة بالعدل والتسامح، بين720-717هـ/ 101
 أخرى، مثل عهد الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله بعض مظاهر التشدد والاضطهاد.

وبشكل عام، يمكن القول إن أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الإسلامي 
المبكر كانت أفضل بكثير من أوضاعهم في ظل الحكم البيزنطي السابق، الذي كان يضطهد 

هم من دخول المدينة، ويضطهد المسيحيين غير الأرثوذكس. كما كانت أفضل بكثير اليهود ويمنع
من أوضاع المسلمين واليهود في ظل الاحتلال الصليبي اللاحق، الذي شهد مذابح وعمليات 

 تطهير ديني واسعة النطاق.

 لفتح الإسلامي للقدسا - ح

                                                           
 .2/348، الكامل في التاريخابن الأثير،  13
 .167، أحسن التقاسيمالمقدسي،  14



 

13 
 

مدينة ذات أهمية دينية  تعد مدينة القدس من أقدم المدن في العالم وأكثرها قدسية، فهي
وتاريخية كبرى للديانات السماوية الثلاث. وقد عُرفت القدس في المصادر الإسلامية باسم "بيت 
المقدس" و"إيلياء"، وهو الاسم الذي أطلقه الرومان عليها )إيليا كابيتولينا( نسبة إلى الإمبراطور 

 م.135ا عام الروماني إيليوس هادريانوس الذي أعاد بناءها بعد تدميره

م، 637هـ/16وقد فتحت القدس في عهد الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه سنة 
أن أهل إيلياء )القدس( طلبوا من أبي عبيدة بن الجراح أن يصالحهم  حيث وكان فتحها صلحاً.

على مثل صلح مدن الشام، وأن يكون المتولي لعقد الصلح هو أمير المؤمنين عمر بن الخطاب 
نفسه، فكتب أبو عبيدة إلى عمر بذلك، فقدم عمر من المدينة إلى الجابية ثم سار إلى القدس 

  15.وصالح أهلها

لعهدة العمرية التي منحها عمر بن الخطاب لأهل القدس، والتي تضمنت وقد اشتهرت ا
تُسكن كنائسهم ولا تُهدم، ولا يُنتقص منها ولا من  وألاالأمان لأنفسهم وأموالهم وكنائسهم وصلبانهم، 

  16.حيزها، ولا من صليبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يُكرهون على دينهم، ولا يُضار أحد منهم

حت بيت المقدس دخلها عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وكان لباسه قميصاً من ولما فت
صوف مرقعاً بعضه بأديم، فلما رآه بطريق بيت المقدس قال: هذا والله الذي نجد صفته في كتبنا، 

  17.وهو الذي يفتح بيت المقدس

تها الدينية وقد اهتم المسلمون بالقدس اهتماماً كبيراً منذ الفتح الإسلامي، وذلك لمكان
العظيمة في الإسلام، فهي أولى القبلتين وثالث الحرمين الشريفين ومسرى النبي صلى الله عليه 
وسلم. وقد بدأ الاهتمام بالمسجد الأقصى منذ عهد الخليفة عمر بن الخطاب الذي قام بتنظيف 

  18.الصخرة المشرفة وبنى مسجداً بسيطاً في الجهة الجنوبية من الحرم القدسي

 قدس في العصر الأموي ال - خ

                                                           
 .3/609، تاريخ الرسل والملوكالطبري،  15
 .2/347، الكامل في التاريخابن الأثير،  16
 .2/348، التاريخالكامل في ابن الأثير،  17
 .97، المفصل في تاريخ القدسالعارف،  18



 

14 
 

م( اهتماماً كبيراً من قبل 750-661هـ/132-41شهدت القدس في العصر الأموي )
م( الذي بنى قبة 705-685هـ/86-65الخلفاء الأمويين، وخاصة الخليفة عبد الملك بن مروان )

م( الذي أعاد بناء 715-705هـ/96-86م، وابنه الوليد بن عبد الملك )691هـ/72الصخرة سنة 
 المسجد الأقصى.

عبد الملك بن مروان بنى قبة الصخرة وزخرفها بالذهب، وجعل لها سدنة وخداماً، يذكر أن 
وفي سنة اثنتين وسبعين بنى عبد " 19.وفرض لهم الأرزاق، وعلق عليها الستور، وأقام لها البخور

كان يدعو الناس  الملك بن مروان قبة الصخرة ببيت المقدس، وكان سبب بنائه إياها أن ابن الزبير
إلى نفسه بمكة، وكان أهل الشام يحجون إليه، فخاف عبد الملك أن يأخذ ابن الزبير منهم البيعة إذا 
وافوا إليه، فمنع أهل الشام من الحج، فأنكروا ذلك، فقال: هذا ابن شهاب الزهري يحدثكم أن رسول 

ساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، الله صلى الله عليه وسلم قال: لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة م
والمسجد الأقصى، وهذه الصخرة التي يُروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وضع قدمه عليها 
لما عرج به إلى السماء، تقوم لكم مقام الكعبة، فبنى عليها قبة، وعلق عليها الستور الحرير، وأقام 

ن حول الكعبة، فحج الناس إليها زمان بني لها سدنة، وأمر الناس بالطواف حولها كما يطوفو 
  20.أمية"

وقد أنفق عبد الملك بن مروان على بناء قبة الصخرة خراج مصر لسبع سنين، وكانت من 
أروع المباني الإسلامية في ذلك العصر. أما المسجد الأقصى فقد أعاد بناءه الوليد بن عبد الملك 

  21.بعد أن تصدع بسبب زلزال أصاب المنطقة

د استمر اهتمام الأمويين بالقدس حتى نهاية عصرهم، وكان بعض الخلفاء الأمويين وق
 يزورون القدس ويصلون في المسجد الأقصى، مثل سليمان بن عبد الملك وعمر بن عبد العزيز.

 القدس في العصر العباسي - د

م(، وقد 1258-750هـ/656-132استمر اهتمام المسلمين بالقدس في العصر العباسي )
م، وأمر 758هـ/140م( القدس سنة 775-754هـ/158-136الخليفة أبو جعفر المنصور )زار 

                                                           
 .159، أحسن التقاسيمالمقدسي،  19
 .4/106، الكامل في التاريخابن الأثير،  20
 . 9/74، البداية والنهايةابن كثير،  21



 

15 
 

بترميم المسجد الأقصى بعد أن تضرر من زلزال أصاب المنطقة. كما زارها الخليفة المهدي 
 22.م، وأمر بإعادة بناء المسجد الأقصى وتوسيعه780هـ/163م( سنة 785-775هـ/158-169)

العباسي لعدة زلازل أدت إلى تضرر المسجد الأقصى  وقد تعرضت القدس في العصر
وقبة الصخرة، مما استدعى ترميمهما عدة مرات. كما شهدت المدينة فترات من الاضطرابات 

م( الذي شهد ثورة أهل 833-813هـ/218-198السياسية، خاصة في عهد الخليفة المأمون )
  23.م813هـ/198فلسطين بقيادة أبي حرب اليماني سنة 

أواخر العصر العباسي الأول، ضعفت سيطرة الخلافة العباسية على أطراف الدولة، وفي 
م(، 905-868هـ/292-254وظهرت دويلات مستقلة، ومنها الدولة الطولونية في مصر والشام )

 والتي اهتم مؤسسها أحمد بن طولون بالقدس وأمر بترميم المسجد الأقصى.

 القدس في عهد الدولة الفاطمية - ذ

م عندما استولى جوهر الصقلي قائد 969هـ/358دس للحكم الفاطمي منذ سنة خضعت الق
المعز لدين الله الفاطمي على مصر والشام. وقد شهدت القدس في العصر الفاطمي فترات من 

 الاستقرار والازدهار، وفترات أخرى من الاضطرابات والفتن.

قام به الخليفة الفاطمي  ومن أبرز الأحداث التي شهدتها القدس في العصر الفاطمي ما
م، وهو 1009هـ/400م( من هدم كنيسة القيامة سنة 1021-996هـ/411-386الحاكم بأمر الله )

ما أثار غضب المسيحيين في أوروبا وكان من الأسباب غير المباشرة للحروب الصليبية فيما بعد. 
يت المقدس، فهدمت، ونهب ما يقول ابن الأثير: "وفي هذه السنة أمر الحاكم بهدم كنيسة القيامة بب

كان فيها، وكان سبب ذلك أن بعض المسلمين سعى إليه وقال: إن النصارى يدعون أن النار تنزل 
  24.في يوم عيد الفصح على القناديل التي في الكنيسة، وإنما هي حيلة يعملونها"

                                                           
 . 5/22، الكامل في التاريخابن الأثير،  22
 . 8/528، تاريخ الرسل والملوكالطبري،  23
 .7/261، الكامل في التاريخابن الأثير،  24



 

16 
 

بناء م( 1036-1021هـ/427-411وقد أعاد الخليفة الفاطمي الظاهر لإعزاز دين الله )
كنيسة القيامة بعد وفاة والده الحاكم بأمر الله، وذلك استجابة لطلب الإمبراطور البيزنطي قسطنطين 

  25.الثامن، وبموجب معاهدة بين الطرفين

وفي أواخر العصر الفاطمي، ضعفت سيطرة الفاطميين على بلاد الشام، وتعرضت القدس 
أوق السلجوقي، ثم استعادها الفاطميون م على يد أتسز بن 1071هـ/463للغزو السلجوقي سنة 

م على يد تتش بن ألب أرسلان، 1078هـ/470م، ثم عادت للسلاجقة سنة 1077هـ/469سنة 
  26.م1099هـ/492واستمرت تحت حكم السلاجقة حتى سقوطها بيد الصليبيين سنة 

 أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الإسلامي المبكر - ر

لمين تجاه الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الإسلامي المبكر تميزت سياسة المس
بالتسامح والعدل، وذلك انطلاقاً من تعاليم الإسلام ومن العهدة العمرية التي منحها عمر بن 

عمر بن الخطاب عندما دخل القدس كان وقت صلاة، فقال له ، حيث أن الخطاب لأهل القدس
ة القيامة"، فقال عمر: "لا أصلي فيها، فإنه لو صليت فيها البطريق صفرونيوس: "صل في كنيس

لأخذها المسلمون بعدي ويقولون: هنا صلى عمر". فصلى على درجة على باب كنيسة، ثم قال: 
  27."امضوا على ما صالحتكم عليه"

وقد عاش المسيحيون واليهود في القدس خلال العصر الإسلامي المبكر في ظل نظام أهل 
يقوم على حمايتهم وضمان حقوقهم الدينية والمدنية مقابل دفع الجزية والالتزام بشروط الذمة، الذي 

معينة. وكان لكل طائفة دينية مؤسساتها الخاصة وقيادتها الدينية التي تمثلها أمام السلطة 
 الإسلامية.

يقول المقدسي في وصفه للقدس في القرن الرابع الهجري/العاشر الميلادي: "وأهل بيت 
قدس أهل علم وفقه وعبادة وتجارة، وفيهم النصارى واليهود، ولهم كنائس وبيع، ولا يظهرون فيها الم

  28.منكراً، ولا يرفعون أصواتهم بالناقوس، ولا يشربون الخمر علانية"

                                                           
 .7/301، الكامل في التاريخابن الأثير،  25
 .8/152، الكامل في التاريخابن الأثير،  26
 .2/248، الكامل في التاريخابن الأثير،  27
 .167، أحسن التقاسيمالمقدسي،  28



 

17 
 

وقد شهدت أوضاع الأقليات الدينية في القدس تغيرات وتقلبات تبعاً للظروف السياسية 
-99المدينة. ففي بعض الفترات، مثل عهد عمر بن عبد العزيز )والاجتماعية التي مرت بها 

م(، تميزت السياسة تجاه أهل الذمة بالعدل والتسامح، بينما شهدت فترات 720-717هـ/101
 أخرى، مثل عهد الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله، بعض مظاهر التشدد والاضطهاد.

نية في القدس خلال العصر الإسلامي وبشكل عام، يمكن القول إن أوضاع الأقليات الدي
المبكر كانت أفضل بكثير من أوضاعهم في ظل الحكم البيزنطي السابق، الذي كان يضطهد 
اليهود ويمنعهم من دخول المدينة، ويضطهد المسيحيين غير الأرثوذكس. كما كانت أفضل بكثير 

شهد مذابح وعمليات  من أوضاع المسلمين واليهود في ظل الاحتلال الصليبي اللاحق، الذي
 تطهير ديني واسعة النطاق.

 م(1187-1099هـ/583-492القدس تحت الاحتلال الصليبي ). 2.1.1
 بداية الحروب الصليبية وأسبابها .1

تعد الحروب الصليبية من أهم الأحداث التاريخية التي شهدتها منطقة الشرق الأوسط في 
م(. وكانت 1291-1096هـ/690-490الزمان )العصور الوسطى، وقد استمرت قرابة قرنين من 

القدس محور هذه الحروب وهدفها الرئيسي، حيث سعى الصليبيون إلى السيطرة عليها وإقامة 
 ممالك لاتينية في المشرق الإسلامي.

 وقد تعددت أسباب الحروب الصليبية وتداخلت، ومن أبرزها:

ي السيطرة على الأماكن المقدسة الأسباب الدينية: تمثلت في رغبة المسيحيين الغربيين ف - أ
في فلسطين، وخاصة القدس وكنيسة القيامة، وتأمين طرق الحج المسيحي إليها. وقد 

 استغلت البابوية هذه المشاعر الدينية لتحقيق أهداف سياسية.
الأسباب السياسية: تمثلت في رغبة البابوية في توسيع نفوذها على حساب الكنيسة  - ب

 غبة ملوك وأمراء أوروبا في إقامة ممالك وإمارات لهم في الشرق.البيزنطية الشرقية، ور 
الأسباب الاقتصادية والاجتماعية: تمثلت في الأزمات الاقتصادية التي كانت تعاني منها  - ت

أوروبا في ذلك الوقت، والرغبة في السيطرة على طرق التجارة مع الشرق، بالإضافة إلى 



 

18 
 

لكون أراضٍ في أوروبا بسبب نظام الإرث مشكلة ازدياد عدد الفرسان الذين لا يم
 الإقطاعي.

وكان ابتداء خروج الفرنج من بلادهم سنة تسعين وأربعمائة، وسبب ذلك أن ملك الروم قد 
ضعف أمره، وطمع الفرنج في بلاده، فأرسل إلى ملك الفرنج يستنجده على المسلمين، ويرغبه في 

  29.ملك الشام، فأجابه إلى ذلك

الصليبية الأولى بدعوة من البابا أوربان الثاني في مجمع كليرمونت  وقد بدأت الحملة
م، حيث دعا المسيحيين إلى حمل السلاح لتحرير الأراضي المقدسة من 1095هـ/488بفرنسا سنة 

أيدي المسلمين. وقد استجاب لهذه الدعوة عدد كبير من الفرسان والأمراء الأوروبيين، وتشكلت 
 م.1097هـ/490التي وصلت إلى بلاد الشام سنة الحملة الصليبية الأولى 

 سقوط القدس بيد الصليبيين .2

م، 1099يونيو  7هـ/492رجب  15وصلت الحملة الصليبية الأولى إلى أسوار القدس في 
وبدأت في حصار المدينة. وكانت القدس آنذاك تحت حكم الفاطميين الذين استعادوها من 

 يرة.السلاجقة قبل وصول الصليبيين بفترة قص

يصف ابن الأثير حصار القدس قائلًا: "ولما وصل الفرنج إلى القدس نازلوها وحصروها، 
وكان بها افتخار الدولة، صاحب جيوش مصر، في جمع كثير، فقاتلهم قتالًا شديداً، وامتنع عليهم 

الجمعة  أربعين يوماً، ثم إنهم نصبوا عليها المجانيق، وزحفوا إليها من كل جانب، وملكوها عنوة يوم
  30.لسبع بقين من شعبان"

م، وارتكب 1099يوليو  15هـ/492شعبان  23وقد سقطت القدس بيد الصليبيين في 
"وقتل الفرنج بالمسجد الأقصى  الصليبيون مجزرة رهيبة بحق سكان المدينة من المسلمين واليهود.

وعبادهم وزهادهم، ممن  ما ينيف على سبعين ألفاً، منهم جماعة كبيرة من أئمة المسلمين وعلمائهم
  31.فارق الأوطان وجاور بذلك الموضع الشريف"

                                                           
 . 8/481 الكامل في التاريخ،ابن الأثير،  29
 .8/496، الكامل في التاريخابن الأثير،  30
 . 8/496، الكامل في التاريخابن الأثير،  31



 

19 
 

ويؤكد هذه الرواية المؤرخ أبو شامة المقدسي في كتابه "الروضتين في أخبار الدولتين" 
قائلًا: "وقتلوا من المسلمين خلقاً كثيراً، قيل: زيادة على سبعين ألفاً، وأخذوا من الذهب والفضة ما لا 

من قبة الصخرة أكثر من أربعين قنديلًا من الفضة، كل قنديل وزنه ثلاثة آلاف يحصى، ونهبوا 
وستمائة درهم، وأخذوا تنوراً من الفضة وزنه أربعون رطلًا بالشامي، وأخذوا نحو مائة وخمسين 

  32.قنديلًا صغاراً، وعشرين قنديلًا من الذهب"

ينية، وتم اختيار جودفري وبعد سقوط القدس، أسس الصليبيون مملكة بيت المقدس اللات
دي بويون قائد الحملة الصليبية ملكاً عليها، لكنه رفض أن يتوج ملكاً في المدينة التي توج فيها 
المسيح بالشوك، واكتفى بلقب "حامي القبر المقدس". وبعد وفاته بعام واحد، تولى أخوه بلدوين 

 م(.1118-1100هـ/518-493الأول الحكم وتوج ملكاً على بيت المقدس )

 القدس تحت الحكم الصليبي .3

م(، وتعاقب 1187-1099هـ/583-492عاماً ) 88استمر الحكم الصليبي للقدس قرابة 
 على حكم مملكة بيت المقدس خلال هذه الفترة ثمانية ملوك، هم:

 .م(1100-1099هـ/493-492جودفري دي بويون ) - أ

 .م(1118-1100هـ/518-493بلدوين الأول ) - ب

 .م(1131-1118هـ/533-518بلدوين الثاني ) - ت

 .م(1143-1131هـ/543-533فولك الأنجوي ) - ث

 .م(1162-1143هـ/569-543بلدوين الثالث ) - ج

 .م(1174-1162هـ/575-569عموري الأول ) - ح

 .م(1185-1174هـ/582-575بلدوين الرابع ) - خ

 .م(1186-1185هـ/583-582بلدوين الخامس ) - د

 .م(1187-1186هـ/583جي دي لوزينيان ) - ذ

                                                           
 ، الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحيةشهاب الدين عبد الرحمن بن إسماعيل أبو شامة المقدسي،  32
 . 1/301(، 1997تحقيق: إبراهيم الزيبق، )بيروت: مؤسسة الرسالة،    



 

20 
 

القدس خلال فترة الحكم الصليبي تغيرات جذرية في طابعها الديني والعمراني وقد شهدت 
والسكاني. فقد حول الصليبيون المسجد الأقصى إلى كنيسة، وأقاموا فيه مقر فرسان الهيكل، كما 
حولوا قبة الصخرة إلى كنيسة وأطلقوا عليها اسم "هيكل الرب". وقد وصف ابن جبير الذي زار 

م هذه التغييرات قائلًا: "والمسجد الأقصى قد استولى الروم عليه، وهو 1184/هـ580القدس سنة 
في أيديهم، وقد بنوا فيه كنيسة وصوراً، ولم يبق في أيدي المسلمين منه إلا المحراب المنسوب إلى 

  33.عمر بن الخطاب رضي الله عنه"

م طرد معظم السكان كما شهدت القدس خلال هذه الفترة تغيراً ديموغرافياً كبيراً، حيث ت
المسلمين منها، وتم استقدام مستوطنين أوروبيين للإقامة فيها. وقد قسمت المدينة إلى أربعة أحياء: 

 الحي اللاتيني، والحي الأرمني، والحي اليوناني، والحي المسلم الصغير.

كنيسة وقد أقام الصليبيون في القدس عدداً من المباني والمؤسسات الدينية والعسكرية، مثل 
القيامة التي أعيد بناؤها وتوسيعها، وكنيسة سانت آن، ودير القديسة مريم الكبرى، وقلعة القدس، 

 ومقر فرسان الهيكل، ومقر فرسان الإسبتارية )فرسان القديس يوحنا(.

وعلى الصعيد الإداري، كانت مملكة بيت المقدس تدار وفق النظام الإقطاعي الأوروبي، 
أس الهرم الإقطاعي، وتحته الأمراء والبارونات الذين يحكمون المقاطعات حيث كان الملك على ر 

المختلفة. وكان للكنيسة دور كبير في إدارة المملكة، حيث كان بطريرك القدس اللاتيني يتمتع 
 بسلطات واسعة، وكان للهيئات الدينية العسكرية مثل فرسان الهيكل وفرسان الإسبتارية نفوذ كبير.

 ت الدينية في القدس خلال فترة الاحتلال الصليبيأوضاع الأقليا .4

شهدت أوضاع الأقليات الدينية في القدس تغيراً جذرياً خلال فترة الاحتلال الصليبي. فقد 
تحول المسلمون من أغلبية حاكمة إلى أقلية مضطهدة، وتعرضوا للقتل والطرد والاضطهاد، خاصة 

بوعاً يقتلون فيه المسلمين، ولم ينج منهم إلا من تمكن وأقام الفرنج بالقدس أس، "في بداية الاحتلال
من الهرب، وكان قد لجأ جماعة من المسلمين إلى محراب داود عليه السلام، فأعطاهم الفرنج 

  34الأمان، فلم يفوا لهم، وقتلوهم عن آخرهم"

                                                           
 .235 (،1907)بيروت: دار ومكتبة الهلال،  ،رحلة ابن جبيرابن جبير، محمد  33
 .8/496، الكامل في التاريخابن الأثير،  34



 

21 
 

وبعد استقرار الحكم الصليبي، سُمح لبعض المسلمين بالبقاء في القدس، لكن تحت ظروف 
اسية، حيث فُرضت عليهم ضرائب باهظة، ومُنعوا من ممارسة شعائرهم الدينية علناً، وأُجبروا على ق

 العيش في حي صغير معزول.

أما اليهود، فقد تعرضوا للاضطهاد الشديد على يد الصليبيين، وتم قتل معظمهم أو طردهم 
وقد منع الصليبيون اليهود من  35."وجمع الفرنج اليهود في كنيس لهم وأحرقوه عليهم" من المدينة.

الإقامة في القدس طوال فترة حكمهم، ولم يُسمح لهم بالعودة إليها إلا بعد تحريرها على يد صلاح 
 الدين الأيوبي.

أما المسيحيون الشرقيون )الأرثوذكس والأرمن والسريان والأقباط(، فقد عانوا أيضاً من 
م منشقين عن الكنيسة الحقيقية. وقد تم إقصاء رجال اضطهاد الصليبيين الكاثوليك، الذين اعتبروه

الدين الشرقيين من المناصب الكنسية العليا، وتم تعيين بطريرك لاتيني للقدس بدلًا من البطريرك 
"وبعد أن استولى الفرنج على المدينة المقدسة، طردوا جميع رجال الدين الشرقيين،  الأرثوذكسي.

  36.وأقاموا بطريركاً لاتينياً للقدس"وعينوا مكانهم رجال دين لاتين، 

وبشكل عام، يمكن القول إن فترة الاحتلال الصليبي للقدس كانت من أسوأ الفترات التي 
مرت بها المدينة من حيث التعصب الديني والاضطهاد، وخاصة بالنسبة للمسلمين واليهود. وقد 

 م.1187هـ/583بي سنة استمر هذا الوضع حتى تحرير المدينة على يد صلاح الدين الأيو 

 أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال فترة الاحتلال الصليبي . 3.1.1
 المسلمون تحت الحكم الصليبي .1

شكل المسلمون الأغلبية السكانية في القدس قبل الاحتلال الصليبي، لكن أوضاعهم تغيرت 
تعرضوا في البداية لمذبحة م. فقد 1099هـ/492بشكل جذري بعد سقوط المدينة بيد الصليبيين سنة 

قتل الفرنج بالمسجد "و، كبيرة راح ضحيتها الآلاف منهم، كما تم طرد معظم الناجين من المدينة

                                                           
 .222 (،1908)بيروت: مطبعة الآباء اليسوعيين،  ،ذيل تاريخ دمشقابن القلانسي، حمزة  35
 .1/329 (،2010)القاهرة: مكتبة الانجلو المصرية،  ،الحركة الصليبيةعاشور، سعيد عبد الفتاح  36



 

22 
 

الأقصى ما ينيف على سبعين ألفاً، منهم جماعة كبيرة من أئمة المسلمين وعلمائهم وعبادهم 
  37.وزهادهم، ممن فارق الأوطان وجاور بذلك الموضع الشريف"

هذه الرواية المؤرخ الصليبي فوشيه الشارتري الذي كان شاهد عيان على الأحداث، ويؤكد 
حيث يقول في كتابه "تاريخ الرحلة إلى القدس": "لقد خاض فرساننا في دماء السراسنة )المسلمين( 

  38.حتى ركب خيولهم، وكانت الدماء تصل إلى ركبهم وألجمة خيولهم"

لبعض المسلمين بالبقاء في القدس، لكن تحت ظروف  وبعد استقرار الحكم الصليبي، سُمح
قاسية. فقد فُرضت عليهم ضرائب باهظة، ومُنعوا من ممارسة شعائرهم الدينية علناً، وأُجبروا على 

والمسلمون في هذه المدينة ، العيش في حي صغير معزول في الجهة الشمالية الشرقية من المدينة
لا يتجاوز عددهم المائتين، وأكثرهم خدام في الكنائس، مستضعفون، يؤدون الجزية، وهم قليل، 

  39.وصناع يعملون في صناعة الزجاج والحديد

ورغم هذه الظروف القاسية، فقد حافظ المسلمون الذين بقوا في القدس على هويتهم الدينية 
كم والثقافية، وظلوا يتطلعون إلى اليوم الذي يتحرر فيه المسجد الأقصى وتعود القدس إلى الح

 الإسلامي.

 اليهود تحت الحكم الصليبي .2

تعرض اليهود للاضطهاد الشديد على يد الصليبيين، وتم قتل معظمهم أو طردهم من 
  40."وجمع الفرنج اليهود في كنيس لهم وأحرقوه عليهم" المدينة عند سقوطها.

بالعودة  وقد منع الصليبيون اليهود من الإقامة في القدس طوال فترة حكمهم، ولم يُسمح لهم
إليها إلا بعد تحريرها على يد صلاح الدين الأيوبي. وكان هذا الموقف المتشدد تجاه اليهود نابعاً 
من الكراهية الدينية التي كانت سائدة في أوروبا في ذلك الوقت، حيث كان اليهود يُتهمون بقتل 

 المسيح، ويُنظر إليهم على أنهم أعداء للمسيحية.

                                                           
 . 8/496، الكامل في التاريخابن الأثير،  37
 .1/315، الحركة الصليبيةعاشور،  38
 .236، ، رحلة ابن جبيرابن جبير 39
 .222، ذيل تاريخ دمشقابن القلانسي،  40



 

23 
 

ستيفن رنسيمان في كتابه "تاريخ الحروب الصليبية": "كان موقف  يقول المؤرخ الإنجليزي 
الصليبيين من اليهود أكثر تشدداً من موقفهم من المسلمين، فقد سمحوا لبعض المسلمين بالبقاء في 

وقد أدى هذا الاضطهاد إلى هجرة اليهود  41.القدس، لكنهم منعوا اليهود منعاً باتاً من الإقامة فيها"
مناطق أخرى، خاصة إلى مصر وشمال أفريقيا والأندلس، حيث كانوا يتمتعون  من فلسطين إلى

 بقدر أكبر من التسامح في ظل الحكم الإسلامي.

 المسيحيون الشرقيون تحت الحكم الصليبي .3

رغم أن الصليبيين جاءوا بدعوى تحرير المسيحيين الشرقيين من حكم المسلمين، إلا أن 
والأرمن والسريان والأقباط( عانوا أيضاً من اضطهاد الصليبيين المسيحيين الشرقيين )الأرثوذكس 

"لقد عامل الصليبيون المسيحيين الشرقيين  الكاثوليك، الذين اعتبروهم منشقين عن الكنيسة الحقيقية.
معاملة سيئة، واعتبروهم هراطقة، وأجبروهم على اتباع الطقوس اللاتينية، وصادروا أملاك 

  42.كنائسهم"

اء رجال الدين الشرقيين من المناصب الكنسية العليا، وتم تعيين بطريرك وقد تم إقص
لاتيني للقدس بدلًا من البطريرك الأرثوذكسي. كما تم الاستيلاء على ممتلكات الكنائس الشرقية 

 وتحويلها إلى كنائس لاتينية.

، وعينوا وبعد أن استولى الفرنج على المدينة المقدسة، طردوا جميع رجال الدين الشرقيين
ورغم هذا الاضطهاد، فقد سُمح  43.مكانهم رجال دين لاتين، وأقاموا بطريركاً لاتينياً للقدس

للمسيحيين الشرقيين بالبقاء في القدس، وكان لهم أحياء خاصة بهم، مثل الحي الأرمني والحي 
ية في كنائسهم اليوناني. وقد حافظوا على هويتهم الدينية والثقافية، وظلوا يمارسون طقوسهم الدين

 الخاصة، رغم الضغوط التي كانوا يتعرضون لها من قبل الكنيسة اللاتينية.

                                                           
 .1/331، الحركة الصليبيةعاشور،  41
 .1/330، الحركة الصليبيةعاشور،  42
 .1/329، الحركة الصليبيةعاشور،  43



 

24 
 

وللنصارى في هذه المدينة كنائس كثيرة، أعظمها كنيسة القيامة، وهي التي يعظمونها 
ويحجون إليها من جميع بلادهم. وفيها من الرهبان والقسيسين ما لا يحصى عددهم، ولكل طائفة 

  44.اصة بهامنهم كنيسة خ

إن فترة الاحتلال الصليبي للقدس كانت من أسوأ الفترات التي مرت بها  يرى الباحث
المدينة من حيث التعصب الديني والاضطهاد، وخاصة بالنسبة للمسلمين واليهود، بينما عانى 
المسيحيون الشرقيون من التمييز والإقصاء، رغم أنهم كانوا في وضع أفضل نسبياً من المسلمين 

ا الوضع حتى تحرير المدينة على يد صلاح الدين الأيوبي سنة وقد استمر هذ واليهود.
م، الذي أعاد للمدينة طابعها الإسلامي، مع الحفاظ على حقوق الأقليات الدينية 1187هـ/583
 فيها.

 التطورات السياسية في القدس خلال العصر الأيوبي .2.1

 م(1193-1187هـ/589-583القدس في عهد صلاح الدين الأيوبي ) .1.2.1
 :إعادة تنظيم القدس بعد التحرير .1

م، أولى صلاح الدين الأيوبي اهتماماً كبيراً بإعادة 1187هـ/583بعد تحرير القدس سنة 
تنظيم المدينة إدارياً وعسكرياً ودينياً. فقد عين عز الدين جورديك النوري والياً على القدس، ومحيي 

  45.الفتح نصر بن منصور خطيباً للمسجد الأقصىالدين بن الزكي قاضياً لها، وضياء الدين أبا 

كما أمر بترميم أسوار المدينة وتحصينها، وبناء الأبراج والقلاع فيها، وحفر الخنادق 
وقد كان الهدف من  46.حولها، وجعل فيها حامية قوية من الجند، وزودها بالسلاح والعتاد والمؤن 

ي محتمل، خاصة وأن الصليبيين كانوا لا هذه الإجراءات هو تأمين المدينة ضد أي هجوم صليب
 يزالون يسيطرون على بعض المدن الساحلية مثل صور.

                                                           
 .237، ابن جبير رحلةابن جبير،  44
 ، تحقيق: جمال الدين الشيال،    النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفيةبهاء الدين يوسف بن رافع ابن شداد،  45
 .91(، 1994)القاهرة: مكتبة الخانجي،    
 .  9/150 الكامل في التاريخ،ابن الأثير،  46



 

25 
 

وعلى الصعيد الديني، أمر صلاح الدين بتطهير المسجد الأقصى وقبة الصخرة من آثار 
الصليبيين، وإعادة الشعائر الإسلامية إليهما، وإنشاء المؤسسات الإسلامية مثل المدارس والخوانق 

  47.ط والبيمارستانات، وأوقف عليها الأوقاف الكثيرةوالرب

 :مواجهة الحملة الصليبية الثالثة .2

لم يدم استقرار القدس طويلًا، فسرعان ما وصلت أخبار سقوطها إلى أوروبا، مما أدى إلى 
م(، والتي قادها ثلاثة من أكبر ملوك 1192-1189هـ/588-585تنظيم الحملة الصليبية الثالثة )

ذلك الوقت: الإمبراطور الألماني فريدريك بربروسا، وملك فرنسا فيليب أغسطس، وملك  أوروبا في
 إنجلترا ريتشارد قلب الأسد.

وقد شكلت هذه الحملة تحدياً كبيراً لصلاح الدين، الذي اضطر إلى تركيز جهوده على 
-585ن )مواجهة الصليبيين في الساحل الشامي، وخاصة في حصار عكا الذي استمر قرابة عامي

ولما وصلت أخبار فتح القدس إلى بلاد الفرنج، عظمت عليهم المصيبة،  م(.1191-1189هـ/587
واجتمع ملوكهم وأمراؤهم، واتفقوا على قصد بلاد الشام لاستعادة القدس، فخرج الإمبراطور الألماني 

  48.فحاصروهافي جيش عظيم، وخرج ملك فرنسا وملك إنجلترا في جيوش عظيمة، وقصدوا عكا، 

م أن يتقدم 1191هـ/587وقد حاول ريتشارد قلب الأسد بعد سقوط عكا بيد الصليبيين سنة 
نحو القدس لاستعادتها، لكنه فشل في ذلك بسبب مقاومة صلاح الدين، وصعوبة التضاريس، 

ولما فتح الفرنج عكا، عزم ملك إنجلترا على قصد القدس، فسار بجيشه نحو  ونقص الإمدادات.
ملة، وخرج السلطان إليه، ونازله، وجرت بينهما وقائع كثيرة، وكان السلطان يمنعه من التقدم، الر 

 49.ويقطع عليه الطرق، ويغير على أطراف جيشه، حتى أضعفه وأعياه، فرجع إلى يافا

 :صلح الرملة .3

                                                           
 ، تحقيق: جمال الدين الشيال،بني أيوب مفرج الكروب في أخبارجمال الدين محمد بن سالم ابن واصل،  47
 . 2/197، (1957دار الكتب والوثائق القومية، )القاهرة:    
 
 .9/160، الكامل في التاريخابن الأثير،  48
 .150، النوادر السلطانيةابن شداد،  49

 



 

26 
 

بعد فشل الحملة الصليبية الثالثة في تحقيق هدفها الرئيسي وهو استعادة القدس، تم عقد 
م. وقد 1192سبتمبر  2هـ/588شعبان  22ح الرملة بين صلاح الدين وريتشارد قلب الأسد في صل

 نص الصلح على ما يلي:

 هدنة لمدة ثلاث سنوات وثلاثة أشهر: تبدأ من تاريخ توقيع الصلح. - أ

تقسيم الساحل الشامي: يبقى الساحل من صور شمالًا إلى يافا جنوباً بيد الصليبيين، وتبقى  - ب
 د المسلمين بعد خرابها.عسقلان بي

 حرية المرور والتجارة: حرية المرور والتجارة بين مناطق المسلمين ومناطق الصليبيين. - ت

حرية الحج المسيحي: السماح للحجاج المسيحيين بزيارة القدس والأماكن المقدسة فيها دون  - ث
 دفع رسوم، على أن يكونوا عزلًا من السلاح.

رنج على وضع الحرب ثلاث سنين وثلاثة أشهر، وأن واستقر الصلح بين المسلمين والف
يكون الساحل من صور إلى يافا للفرنج، وأن تكون عسقلان خراباً لا للمسلمين ولا للفرنج، وأن 
تكون البلاد الجبلية والقدس وسائر البلاد للمسلمين، وأن يأمن المسلمون في بلاد الفرنج، والفرنج 

وقد ضمن صلح  50.ج المسيحيين بزيارة القدس بلا سلاحفي بلاد المسلمين، وأن يسمح للحجا
الرملة بقاء القدس تحت الحكم الإسلامي، وأنهى الحملة الصليبية الثالثة، وعاد ريتشارد قلب الأسد 

 إلى بلاده بعد فترة قصيرة.

 وفاة صلاح الدين .4

بعد عقد صلح الرملة، عاد صلاح الدين إلى دمشق، ولم يمض وقت طويل حتى أصيب 
 عاماً. 57م، عن عمر يناهز 1193مارس  4هـ/589صفر  27حمى الصفراوية، وتوفي في بال

ولما كان يوم الأربعاء السابع والعشرين من صفر سنة تسع وثمانين وخمسمائة، اشتد المرض 
بالسلطان، وغاب ذهنه، ولما كان وقت صلاة الصبح، جاء الشيخ أبو جعفر ليقرأ عنده القرآن، فلما 

هَادَةِ{وصل إلى قول قال السلطان وهو في  51،ه تعالى: }هُوَ اللَّهُ الهذِي لَا إِلَهَ إِلاه هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشه

                                                           
 . 9/215، الكامل في التاريخابن الأثير،  50
 .22، الآية سورة الحشرالقرآن الكريم،  51



 

27 
 

لْتُ{ تبسم وتهلل  52،الغمرات: صحيح. فلما أذن الصبح، وقرأ القارئ: }لَا إِلَهَ إِلاه هُوَ عَلَيْهِ تَوَكه
  53.وجهه، وأسلم الروح إلى بارئها

لمون لوفاة صلاح الدين حزناً شديداً، وبكوه في كل مكان، لما كان له من وقد حزن المس
ولما مات صلاح الدين، لم  فضل كبير في توحيد المسلمين، وتحرير القدس، ودحر الصليبيين.

يخلف في خزانته من الذهب والفضة إلا سبعة وأربعين درهماً ناصرية، وديناراً واحداً صورياً، ولم 
 54.عقاراً ولا بستاناً ولا قرية ولا مزرعة، رحمه الله تعالى ورضي عنهيخلف داراً ولا 

وبوفاة صلاح الدين، انتهت فترة مهمة من تاريخ القدس، وهي فترة التحرير وإعادة 
التأسيس، وبدأت فترة جديدة تميزت بالصراعات بين خلفائه على السلطة، مما أثر على أوضاع 

 المدينة المقدسة.

 م(1229-1193هـ/626-589عهد خلفاء صلاح الدين ) القدس في. 2.2.1
 :الصراع بين أبناء صلاح الدين .1

بعد وفاة صلاح الدين، تم تقسيم الدولة الأيوبية بين أبنائه وأخيه العادل. فقد تولى ابنه 
الأكبر الأفضل نور الدين علي حكم دمشق والقدس، وتولى ابنه العزيز عماد الدين عثمان حكم 

ابنه الظاهر غازي حكم حلب، بينما احتفظ أخوه العادل سيف الدين أبو بكر بحكم مصر، وتولى 
 الجزيرة وديار بكر.

ولما توفي السلطان صلاح الدين، اقتسم أولاده وأخوه ممالكه، فكانت دمشق وبيت المقدس 
ت وما يليهما لابنه الأفضل نور الدين علي، وكانت مصر لابنه العزيز عماد الدين عثمان، وكان

  55.حلب لابنه الظاهر غازي، وكانت الجزيرة وديار بكر لأخيه العادل سيف الدين أبي بكر

وسرعان ما دب الخلاف بين أبناء صلاح الدين، وخاصة بين الأفضل في دمشق والعزيز 
ولم تطل مدة الاتفاق  في مصر، مما أدى إلى حروب وصراعات داخلية أضعفت الدولة الأيوبية.

الدين، حتى وقع الخلاف بينهم، وكان سببه أن الأفضل صاحب دمشق كان شاباً بين أولاد صلاح 
                                                           

 .129، الآية سورة التوبةالقرآن الكريم،  52
 .201، النوادر السلطانيةابن شداد،  53
 .9/220، الكامل في التاريخابن الأثير،  54
 .3/3، مفرج الكروبابن واصل،  55



 

28 
 

قليل الخبرة، مستبداً برأيه، فأساء السيرة مع أمرائه وقواده، ففارقوه وانحازوا إلى عمه العادل وإلى 
  56.أخيه العزيز صاحب مصر

هاية من وقد استغل العادل هذه الخلافات لصالحه، فتدخل بين ابنيه، وتمكن في الن
م، 1198هـ/595م، ثم على مصر بعد وفاة العزيز سنة 1196هـ/592السيطرة على دمشق سنة 

واستمر الخلاف بين ، وبذلك استطاع العادل أن يوحد معظم أجزاء الدولة الأيوبية تحت حكمه
حتى تمكن عمهما العادل من الاستيلاء على دمشق سنة اثنتين وتسعين  الأفضل والعزيز،

ثم توفي العزيز صاحب مصر سنة خمس وتسعين وخمسمائة، فاستولى العادل على  وخمسمائة،
  57.مصر أيضاً، واجتمعت له كلمة المسلمين في مصر والشام والجزيرة

 :القدس في عهد العادل .2

م(، نعمت القدس بفترة من الاستقرار 1218-1200هـ/615-596في عهد العادل )
كان ، و المدينة وتعميرها، وشجع الحركة العلمية والثقافية فيهاالنسبي، حيث اهتم العادل بتحصين 

الملك العادل ملكاً حازماً عاقلًا، حسن السيرة، محباً للعلماء والفقهاء، فاهتم بتحصين القدس 
  58.وتعميرها، وأنشأ فيها المدرسة العادلية الكبرى، وأوقف عليها الأوقاف الكثيرة

التي انتهجها صلاح الدين في عهد العادل، حيث  وقد استمرت سياسة التسامح الديني
وسار الملك العادل  سمح للمسيحيين واليهود بالإقامة في القدس وممارسة شعائرهم الدينية بحرية.

سيرة أخيه صلاح الدين في معاملة أهل الذمة، فسمح للمسيحيين واليهود بالإقامة في القدس، 
  59.لى أنفسهم وأموالهم وكنائسهم ومعابدهموممارسة شعائرهم الدينية بحرية، وأمنهم ع

 الحملة الصليبية الخامسة .3

في أواخر عهد العادل، تعرضت الدولة الأيوبية لهجوم صليبي جديد، وهو الحملة الصليبية 
م(، والتي استهدفت مصر بهدف إضعاف الدولة الأيوبية 1221-1217هـ/618-614الخامسة )

                                                           
 . 9/225، الكامل في التاريخابن الأثير،  56
 . 3/105، مفرج الكروبابن واصل،  57
 . 3/210، مفرج الكروب ابن واصل، 58
 . 10/55 ،الكامل في التاريخابن الأثير،  59



 

29 
 

م، بعد 1219هـ/616ن الصليبيون من احتلال دمياط سنة وقد تمك، والضغط عليها لتسليم القدس
 م، وتولي ابنه الكامل محمد الحكم في مصر.1218هـ/615وفاة العادل سنة 

وفي سنة أربع عشرة وستمائة، وصلت جموع الفرنج إلى ساحل مصر، ونزلوا بدمياط، 
بنه الكامل محمد، فحاصروها، وكان الملك العادل قد توفي قبل ذلك بسنة، وتولى الملك بعده ا

فخرج لقتال الفرنج، وجرت بينهما وقائع كثيرة، حتى تمكن الفرنج من أخذ دمياط سنة ست عشرة 
  60.وستمائة

وقد عرض الكامل على الصليبيين تسليم القدس مقابل الانسحاب من دمياط، لكن 
إلى هزيمتهم الصليبيين رفضوا العرض، وأصروا على التقدم نحو القاهرة، مما أدى في النهاية 

 م.1221هـ/618وفشل حملتهم سنة 

وعرض الملك الكامل على الفرنج أن يسلم إليهم القدس وعسقلان وطبرية واللاذقية وجبلة 
وسائر ما فتحه أبوه صلاح الدين بالساحل، على أن يرحلوا عن دمياط، فلم يقبلوا، وقالوا: لا نريد 

ليهم الجسر، وفتحوا عليهم ماء النيل، فأغرقهم إلا مصر. فساروا نحو القاهرة، فقطع المسلمون ع
الماء، وأحاط بهم المسلمون من كل جانب، فطلبوا الأمان، فأمنهم الكامل، وأخذ منهم دمياط، 

  61.ورحلوا عن البلاد

 :القدس في عهد المعظم عيسى .4

-1218هـ/624-615بعد وفاة العادل، تولى ابنه المعظم عيسى حكم دمشق والقدس )
ولكن  وقد اتبع المعظم سياسة متشددة تجاه الصليبيين، واهتم بتحصين القدس وتقويتها.م(. 1227

م، قام المعظم بعمل أثار استياء المسلمين، وهو هدم أسوار القدس، خوفاً 1219هـ/616في سنة 
وفي سنة ست عشرة  من أن يستولي عليها الصليبيون ويتحصنوا بها، كما فعلوا في دمياط.

الملك المعظم عيسى صاحب دمشق بهدم أسوار القدس، خوفاً من أن يستولي عليها وستمائة، أمر 
الفرنج إذا ملكوا دمياط، فيتحصنوا بها، ويصعب على المسلمين استعادتها. فشرع في هدمها، وكان 

                                                           
 .4/50، مفرج الكروبابن واصل،  60

 .10/182، الكامل في التاريخابن الأثير،  61



 

30 
 

ذلك من أعظم المصائب على المسلمين، وهاجر بسبب ذلك خلق كثير من أهل القدس إلى دمشق 
  62.ومصر وغيرها

د أدى هدم أسوار القدس إلى إضعاف المدينة، وجعلها عرضة للأخطار، كما أدى إلى وق
 هجرة عدد كبير من سكانها المسلمين.

 :الصراع بين الكامل والمعظم .5

في أواخر عهد المعظم عيسى، دب الخلاف بينه وبين أخيه الكامل محمد صاحب مصر، 
وقد استعان الكامل بالإمبراطور الألماني  الأيوبية.بسبب رغبة كل منهما في السيطرة على الدولة 

ووقع الخلاف بين ، فريدريك الثاني، ووعده بتسليم القدس إليه إذا ساعده في حربه ضد أخيه المعظم
الملك الكامل صاحب مصر وأخيه الملك المعظم صاحب دمشق، وكاد الأمر يؤدي إلى الحرب 

لألماني فريدريك الثاني، ووعده بتسليم القدس إليه إن هو بينهما، فراسل الملك الكامل الإمبراطور ا
م، قبل أن تصل 1227هـ/624ولكن المعظم توفي فجأة سنة  63.ساعده بجيوشه ضد أخيه المعظم

 الحملة الصليبية السادسة بقيادة فريدريك الثاني إلى بلاد الشام.

 وتداعياتها م(1229هـ/626تسليم القدس للصليبيين بموجب معاهدة يافا ) .3.2.1
 :وصول فريدريك الثاني إلى بلاد الشام .1

بعد وفاة المعظم عيسى، تولى ابنه الناصر داود حكم دمشق والقدس، وكان صغيراً في 
 السن، مما أدى إلى تجدد الصراع بين الأمراء الأيوبيين.

فريدريك وفي هذه الأثناء، وصلت الحملة الصليبية السادسة بقيادة الإمبراطور الألماني 
م، وصل الإمبراطور الألماني فريدريك الثاني 1229هـ/فبراير 626الثاني إلى عكا في ربيع الأول 

  64.إلى عكا في جمع كبير من الفرنج، وكان قد تأخر عن المجيء بسبب خلافه مع البابا

                                                           
 .4/58، مفرج الكروبابن واصل،  62
 .10/250، الكامل في التاريخابن الأثير،  63
 .4/230، مفرج الكروبابن واصل،  64

 



 

31 
 

ت وكان فريدريك الثاني شخصية مثيرة للجدل، فقد كان متزوجاً من إيزابيلا الثانية ملكة بي
المقدس الاسمية، وكان يطالب بحقه في عرش القدس. كما كان على خلاف مع البابا غريغوري 

 التاسع، الذي حرمه كنسياً بسبب تأخره في القيام بالحملة الصليبية.

 :مفاوضات فريدريك الثاني مع الكامل .2

عند وصول فريدريك الثاني إلى عكا، بدأ في مفاوضات مع الملك الكامل محمد صاحب 
 صر، لتنفيذ الاتفاق الذي كان قد تم بينهما قبل وفاة المعظم.م

وكان الكامل في ذلك الوقت يواجه تحديات داخلية من ابن أخيه الناصر داود صاحب 
دمشق، ومن أخيه الأشرف موسى صاحب الجزيرة، فرأى أن من مصلحته عقد اتفاق مع فريدريك 

ولما وصل الإمبراطور إلى عكا، راسل ، "يوبيينالثاني لتأمين ظهره، والتفرغ لمواجهة خصومه الأ
الملك الكامل، وذكره بالوعد الذي كان قد وعده به من تسليم القدس، وكان الكامل في ذلك الوقت 
مشغولًا بحرب ابن أخيه الناصر داود صاحب دمشق، وبخلاف أخيه الأشرف موسى صاحب 

  65".يم القدس إليه، ليتفرغ لقتال أهلهالجزيرة، فرأى أن من مصلحته مصالحة الإمبراطور، وتسل

 :معاهدة يافا وتسليم القدس .3

بعد مفاوضات استمرت عدة أشهر، تم توقيع معاهدة يافا بين الملك الكامل وفريدريك 
 م. وقد نصت المعاهدة على ما يلي:1229فبراير  18هـ/626ربيع الأول  22الثاني في 

قدس للصليبيين، باستثناء منطقة الحرم القدسي تسليم القدس للصليبيين: يتم تسليم مدينة ال - أ
الشريف )المسجد الأقصى وقبة الصخرة(، التي تبقى بيد المسلمين، ويمارسون فيها 

 شعائرهم الدينية بحرية.

تسليم بيت لحم والناصرة: يتم تسليم مدينتي بيت لحم والناصرة للصليبيين، بالإضافة إلى  - ب
 الساحل.شريط ضيق من الأرض يربط بين القدس و 

هدنة لمدة عشر سنوات: يتم عقد هدنة بين الطرفين لمدة عشر سنوات وخمسة أشهر  - ت
 وأربعين يوماً.

 عدم بناء أسوار للقدس: يتعهد الصليبيون بعدم بناء أسوار جديدة للقدس. - ث

                                                           
 .10/255، الكامل في التاريخابن الأثير،  65



 

32 
 

 عدم مساعدة أعداء الطرف الآخر: يتعهد كل طرف بعدم مساعدة أعداء الطرف الآخر. - ج

استقر الصلح بين الملك الكامل والإمبراطور على أن يسلم الكامل إليه القدس وبيت لحم 
والناصرة وطريقاً يوصل من القدس إلى الساحل، وأن يبقى الحرم القدسي بأيدي المسلمين، يقيمون 
فيه شعائرهم، ولا يدخله الفرنج إلا للزيارة، وأن تكون الهدنة بينهما عشر سنين وخمسة أشهر 

  66.يساعد أحدهما أعداء الآخر وألايبني الفرنج سوراً على القدس،  وألاربعين يوماً، وأ

 17هـ/626ربيع الآخر  21وقد تم تسليم القدس للصليبيين بموجب هذه المعاهدة في 
 م، ودخلها فريدريك الثاني وتوج نفسه ملكاً على بيت المقدس في كنيسة القيامة.1229مارس 

 

 :تسليم القدسردود الفعل على  .3

أثار تسليم القدس للصليبيين غضباً عارماً في العالم الإسلامي، واعتبره المسلمون خيانة 
ولما شاع خبر تسليم القدس إلى الفرنج، عظمت المصيبة على ، "عظمى وتفريطاً في مقدساتهم

د الإسلام، المسلمين، واشتد بكاؤهم وحزنهم، وأقيمت المآتم في بغداد ودمشق وحلب وغيرها من بلا
وأنكر العلماء والفقهاء على الملك الكامل هذا الفعل، وعدوه من أعظم المصائب التي حلت 

  67"بالمسلمين

فيا للمسلمين من هذه المصيبة "وقد ندد المؤرخ سبط ابن الجوزي بهذا العمل قائلًا: 
إلى أعداء الدين،  العظمى، والرزية الكبرى، كيف يسلم بيت المقدس، قبلة المسلمين، ومسرى نبيهم،

  68"من غير حرب ولا قتال، ولا ضربة سيف، ولا طعنة رمح؟

كما أثار تسليم القدس غضب البابا غريغوري التاسع، الذي اعتبر أن فريدريك الثاني قد 
 عقد اتفاقاً مع المسلمين دون إذنه، وأنه قد فرط في حقوق الكنيسة، فجدد حرمانه الكنسي.

                                                           
 .4/240، مفرج الكروبابن واصل،  66
 . 10/256، الكامل في التاريخابن الأثير،  67
، تحقيق: محمد بركات مرآة الزمان في تاريخ الأعيانشمس الدين يوسف بن قزأوغلي سبط ابن الجوزي،  68

 وآخرون، 
  . 8/654(، 2013دار الرسالة العالمية، دمشق،    
 



 

33 
 

 :تداعيات تسليم القدس .4

ن لتسليم القدس للصليبيين تداعيات خطيرة على الدولة الأيوبية وعلى الصراع الإسلامي كا
 الصليبي، ومن أهم هذه التداعيات:

زيادة الانقسام بين الأمراء الأيوبيين: فقد أدى تسليم القدس إلى زيادة الانقسام والخلاف بين  - أ
 والأشرف موسى.الأمراء الأيوبيين، وخاصة بين الكامل والناصر داود 

إضعاف هيبة الدولة الأيوبية: فقد أضعف تسليم القدس هيبة الدولة الأيوبية في نظر  - ب
 المسلمين، وأظهر ضعفها وعجزها عن حماية المقدسات الإسلامية.

تشجيع الصليبيين على المزيد من العدوان: فقد شجع تسليم القدس الصليبيين على المزيد  - ت
 ي استعادة المزيد من الأراضي التي فقدوها.من العدوان، وأعطاهم أملًا ف

تمهيد الطريق لاستعادة القدس: فقد أدى الغضب الإسلامي العارم على تسليم القدس إلى  - ث
 زيادة الرغبة في استعادتها، وهو ما تحقق بعد حوالي خمسة عشر عاماً.

فادحاً ارتكبه إن تسليم القدس للصليبيين بموجب معاهدة يافا كان خطأً سياسياً  يرى الباحث
 الملك الكامل، وأدى إلى تداعيات خطيرة على الدولة الأيوبية وعلى الصراع الإسلامي الصليبي.

 

 

 

 

  



 

34 
 

 الفصل الثاني

 تسامح الديني والعلاقات بين الأديان في القدس خلال العصر الأيوبيال

 نظام أهل الذمة وتطبيقاته في العصر الأيوبي .1.2

 مفهوم أهل الذمة في الفقه الإسلامي .1.1.2

يُعد مفهوم أهل الذمة من المفاهيم الأساسية في الفقه الإسلامي التي نظمت العلاقة بين 
المسلمين وغيرهم من أتباع الديانات الأخرى في ظل الدولة الإسلامية. وأهل الذمة هم المعاهدون 

ون في دار الإسلام ويُقرون على دينهم من اليهود والنصارى وغيرهم من غير المسلمين ممن يقيم
 69.بشرط بذل الجزية والتزام أحكام الإسلام الدنيوية

وقد استقر هذا المفهوم في الفقه الإسلامي منذ عهد النبي محمد )صلى الله عليه وسلم( 
وخلفائه الراشدين، وتطور تطبيقه عبر العصور الإسلامية المختلفة. ويستند مفهوم أهل الذمة إلى 

ول شرعية من القرآن الكريم والسنة النبوية، حيث يقول الله تعالى: ﴿قَاتِلُوا الهذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ أص
مُونَ مَا حَرهمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الهذِينَ  تهى أُوتُوا الْكِتَابَ حَ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّ

 70.يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾

وقد أرسى الخليفة عمر بن الخطاب )رضي الله عنه( قواعد التعامل مع أهل الذمة من 
، التي كتبها لأهل إيلياء )القدس( عندما فتحها المسلمون عام "العُهدة العمرية"خلال ما عُرف بـ 

م. وتضمنت هذه العهدة الأمان لأهل القدس على أنفسهم وأموالهم وكنائسهم وصلبانهم، 636هـ/15
لا تُسكن كنائسهم ولا تُهدم، ولا يُنتقص منها ولا من حيزها، ولا من صليبهم، ولا من شيء "وأنها 

 71".ون على دينهم، ولا يُضار أحد منهممن أموالهم، ولا يُكره

                                                           
 ، مجلة كلية الشريعة والقانون، الكويت،حقوق أهل الذمة في الإسلامالعوضي، عبد الجليل عبد الرزاق إبراهيم  69

 .5، 2020وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية،     
 .29، الآية سورة التوبةالقرآن الكريم،  70
 .8/528، تاريخ الرسل والملوكالطبري،  71

 



 

35 
 

وفي العصر الأيوبي، استمر تطبيق مفهوم أهل الذمة وفق الأصول الشرعية والتقاليد 
الإسلامية المستقرة، مع مراعاة الظروف السياسية والاجتماعية الخاصة بتلك الفترة. وقد تميزت 

وهو ما يتجلى في معاملته  سياسة صلاح الدين الأيوبي تجاه أهل الذمة بالتسامح والعدل،
 م.1187هـ/583للمسيحيين واليهود بعد تحرير القدس من الصليبيين عام 

وكان )صلاح الدين( رحمه الله تعالى كثير الرفق بأهل الذمة، يقضي حوائجهم ويرعى 
وهذا يعكس التزام الدولة الأيوبية بالمبادئ الإسلامية في  72،حرمتهم، ويعاملهم بالعدل والإنصاف

 لتعامل مع أهل الذمة، مع إضفاء روح التسامح والرفق التي عُرف بها صلاح الدين.ا

وقد شهد العصر الأيوبي تطوراً في تطبيق نظام أهل الذمة، حيث تم تنظيم شؤونهم 
القانونية والإدارية بشكل يضمن حقوقهم ويحدد واجباتهم، مع مراعاة خصوصياتهم الدينية والثقافية. 

يم أثر كبير في استقرار الأوضاع في القدس بعد فترة طويلة من الاضطراب وكان لهذا التنظ
 والصراع.

 الشروط العمرية وتطبيقاتها في العصر الأيوبي 2.1.2

تُعد الشروط العمرية من أهم الأسس التي قامت عليها العلاقة بين المسلمين وأهل الذمة في 
ها الخليفة عمر بن الخطاب )رضي الله الدولة الإسلامية. وهي مجموعة من الشروط التي وضع

عنه( لتنظيم وضع أهل الذمة في المجتمع الإسلامي. وقد وردت هذه الشروط في العهدة العمرية 
 التي كتبها لأهل إيلياء )القدس( عند فتحها، وتطورت وتبلورت عبر العصور الإسلامية المختلفة.

ة في المدن الإسلامية، وعدم إظهار ومن أهم هذه الشروط: عدم بناء كنائس أو معابد جديد
الصليب أو الخنزير في أماكن المسلمين، وعدم رفع أصواتهم في الكنائس، وعدم ركوب الخيل 

 73.والسلاح، وارتداء زي خاص يميزهم عن المسلمين، ودفع الجزية

وفي العصر الأيوبي، شهدت تطبيقات الشروط العمرية بعض المرونة والتسامح، خاصة 
روف السياسية والاجتماعية التي أعقبت تحرير القدس من الصليبيين. فقد حرص في ظل الظ

أن ، و صلاح الدين الأيوبي على معاملة أهل الذمة بالعدل والرفق، مع الالتزام بالأصول الشرعية

                                                           
 .145، النوادر السلطانيةابن شداد،  72
 .128(، 1352، )القاهرة: المطبعة السلفية، كتاب الخراجيعقوب بن إبراهيم أبو يوسف،  73



 

36 
 

أمر بإقرار النصارى الشرقيين على ما كانوا عليه، وأن يسكنوا في القدس ويؤدوا "صلاح الدين 
وهذا يعكس التزام الدولة الأيوبية  74".يكون لهم ما للذميين من الحقوق والواجباتالجزية، وأن 

 بتطبيق الشروط العمرية مع مراعاة ظروف المرحلة.

في القدس الذي نُسب إلى العهدة العمرية،  "عدم سكنى اليهود"ومن الجدير بالذكر أن نص 
أن الطبري هو الوحيد الذي تفرد به قد أثبت الكثير من علماء التحقيق والمرويات عدم صحته، و 

وهذا ما يفسر سماح صلاح الدين لليهود بالعودة إلى القدس بعد تحريرها، حيث كانوا  75.دون إسناد
 ممنوعين من السكن فيها خلال فترة الاحتلال الصليبي.

 وقد تجلت مرونة تطبيق الشروط العمرية في العصر الأيوبي في عدة جوانب، منها:

 للمسيحيين الشرقيين بالبقاء في القدس وممارسة شعائرهم الدينية في كنائسهم.السماح  - أ

السماح لليهود بالعودة إلى القدس والإقامة فيها بعد منعهم من ذلك خلال فترة الاحتلال  - ب
 الصليبي.

تخفيف بعض القيود المتعلقة بالزي والمظهر، مع الحفاظ على التمييز بين المسلمين وأهل  - ت
 الذمة.

 بعض فئات أهل الذمة من الجزية، مثل الرهبان والفقراء والمسنين. إعفاء - ث

أمر السلطان )صلاح الدين( بإقرار النصارى الشرقيين على ما كانوا عليه، وأن يسكنوا في و 
وهذا يؤكد أن تطبيق  76.القدس ويؤدوا الجزية، وأن يكون لهم ما للذميين من الحقوق والواجبات

لأيوبي كان يراعي الظروف السياسية والاجتماعية، مع الالتزام الشروط العمرية في العصر ا
 بالأصول الشرعية.

                                                           
 .3/324، الروضتين في أخبار الدولتينأبو شامة المقدسي،  74
 . 2019، الجزيرة نت، عاشوا بين المسلمين.. قصة الوجود اليهودي بالقدس أيام العثمانيينمحمد شعبان أيوب،  75
 ، تحقيق: محمد محمود صبح، )القاهرة: الدار الفتح القسي في الفتح القدسيد الأصفهاني، محمد بن محمد العما 76
 .187(، 1965القومية للطباعة والنشر،    



 

37 
 

 الجزية والضرائب المفروضة على أهل الذمة في القدس .3.1.2

تُعد الجزية من أهم الالتزامات المالية التي فرضها الإسلام على أهل الذمة مقابل إقامتهم 
وهي ضريبة سنوية تُفرض على الرجال البالغين في دار الإسلام وتمتعهم بالحماية والأمان. 

 77.القادرين من أهل الذمة، وتُعفى منها النساء والأطفال والشيوخ والرهبان والفقراء والمرضى

وفي العصر الأيوبي، كانت الجزية من الموارد المالية المهمة للدولة، وكانت تُعرف أيضاً 
بناءً على الحالة المالية للذمي، فكانت على ثلاث  . وقد حدد الفقهاء مقدار الجزية"الجوالي"باسم 

  78.أربعة دنانير على الغني، ودينارين على متوسط الحال، ودينار واحد على الفقير درجات:

 79وفي أواخر العصر الأيوبي، صارت الجوالي موحدة بدينارين على جميع أهل الذمة،
يهدف إلى تبسيط عملية جباية الضرائب  وهذا يعكس تطوراً في النظام الضريبي للدولة الأيوبية،

 وتوحيدها.

ومن الجدير بالذكر أن صلاح الدين الأيوبي قد أعفى بعض فئات أهل الذمة من الجزية، 
مثل الرهبان والفقراء والمسنين. كما خفض الضرائب المفروضة على التجار والحجاج الأرمن، وأكد 

، يزت بها سياسة صلاح الدين تجاه أهل الذمةحقوقهم. وهذا يعكس روح التسامح والعدل التي تم
وكان السلطان صلاح الدين رحمه الله تعالى يراعي أحوال أهل الذمة، ويخفف عنهم الضرائب، 

وهذا يؤكد أن سياسة الدولة الأيوبية في فرض الجزية  80.ويعفي منها الفقراء والمساكين والرهبان
قتصادية والاجتماعية، مع الالتزام بالأصول والضرائب على أهل الذمة كانت تراعي الظروف الا

 الشرعية.

بالإضافة إلى الجزية، كانت هناك ضرائب أخرى تُفرض على أهل الذمة في القدس خلال 
 العصر الأيوبي، منها:

                                                           
 ، تحقيق: يوسف البكري وشاكر العاروري، )الدمام: رماديأحكام أهل الذمةمحمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية،  77
 . 1/119(، 1997للنشر،    
 ، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، )بيروت: دارالسلوك لمعرفة دول الملوكتقي الدين أحمد بن علي المقريزي،  78
 .    1/237، 1997الكتب العلمية،    
 ، 2، العدد 5، )المجلة الأردنية للتاريخ والآثار، المجلد الجوالي في العصر المملوكيفوزي خالد علي الطواهية،  79
   2011 ،)47. 
 .2/219، مفرج الكروبابن واصل،  80



 

38 
 

 ضريبة الخراج: وهي ضريبة تُفرض على الأراضي الزراعية التي يملكها أهل الذمة. - أ

 التجارة والبضائع التي يتاجر بها أهل الذمة.ضريبة العشور: وهي ضريبة تُفرض على  - ب

 81.لبطريرك القدس الأبرشياتضريبة الزدق: وهي العشور السنوية التي كانت تدفعها  - ت

وقد حرصت الدولة الأيوبية على تنظيم جباية هذه الضرائب بشكل عادل، مع مراعاة 
استقرار الأوضاع الاقتصادية في الظروف الاقتصادية لأهل الذمة. وكان لهذا التنظيم أثر كبير في 

 القدس بعد فترة طويلة من الاضطراب والصراع.

 . الحرية الدينية للأقليات في القدس2.2

 . سياسة التسامح الديني في العصر الأيوبي1.2.2

اتسمت سياسة الأيوبيين تجاه الأقليات الدينية في القدس بالتسامح والاعتدال، وذلك انطلاقاً 
الإسلام التي تدعو إلى التسامح مع أهل الكتاب، وتضمن لهم حرية العقيدة والعبادة، من تعاليم 

وتحفظ لهم حقوقهم وكرامتهم. وقد تجلت هذه السياسة المتسامحة في العديد من المظاهر 
 والإجراءات التي اتخذها الأيوبيون تجاه الأقليات الدينية في القدس.

 ليات الدينيةسياسة صلاح الدين الأيوبي تجاه الأق - أ

كان صلاح الدين الأيوبي نموذجاً للحاكم المسلم المتسامح مع الأقليات الدينية، وقد تجلت 
سياسته المتسامحة تجاه هذه الأقليات في القدس منذ اللحظة الأولى لتحريرها من الاحتلال 

دهم، وأطلق أمّن أهلها على أنفسهم وأموالهم وأولا"الصليبي. أن صلاح الدين عندما دخل القدس 
الأسرى، وأحسن إلى الناس، وعفا عنهم، وأذن للنصارى الشرقيين بالإقامة بالقدس، وأن يكون لهم 

أذن للفرنج الذين كانوا فيه ]أي في القدس[ بالخروج إلى بلادهم، "و  82".كنيسة يقيمون فيها صلاتهم
وأحسن إليهم، وأذن وأمنهم على أنفسهم وأموالهم، وأطلق جميع الأسرى الذين كانوا بالقدس، 
  83".للنصارى الشرقيين بالإقامة بالقدس، وأن يكون لهم كنيسة يقيمون فيها صلاتهم

                                                           
 التعاملات القضائية لأهل الذمة في القدس المملوكية في ضوء وثائق الحرم القدسي، محمد نصر عبد الرحمن،  81
 .21، 2016مجلة الدراسات الإسلامية،    
 .218، النوادر السلطانيةابن شداد،  82
 .2/192، مفرج الكروبابن واصل،  83



 

39 
 

وقد أكد الرحالة ابن جبير، الذي زار القدس في عهد صلاح الدين، على سياسة التسامح 
وقد ": "ررحلة ابن جبي"الديني التي انتهجها صلاح الدين تجاه الأقليات الدينية، حيث قال في كتابه 

أذن السلطان صلاح الدين للنصارى واليهود بالإقامة في هذه المدينة المقدسة، وهم يؤدون الجزية، 
  84".ويعاملون معاملة حسنة، ويمارسون شعائرهم الدينية في كنائسهم ومعابدهم

وقد كان من مظاهر سياسة التسامح الديني تجاه الأقليات الدينية في القدس أنه سمح 
كما أنه  85المسيحيين بزيارة الأماكن المقدسة في القدس، وأمّنهم على أنفسهم وأموالهم.للحجاج 

سمح للمسيحيين بالاحتفاظ بكنيسة القيامة، التي تعد من أقدس الأماكن المسيحية، وسمح لهم 
وأبقى السلطان كنيسة "بممارسة شعائرهم الدينية فيها. وقد أشار المؤرخ ابن شداد إلى ذلك بقوله: 

  86".القيامة بيد النصارى، وسمح لهم بإقامة شعائرهم الدينية فيها، وأمر بحمايتها وصيانتها

أن سياسة التسامح الديني التي انتهجها صلاح الدين الأيوبي تجاه الأقليات الدينية في 
القدس كانت تختلف اختلافاً جذرياً عن السياسة التي انتهجها الصليبيون تجاه المسلمين واليهود 
خلال فترة احتلالهم للمدينة المقدسة، حيث كان موقف صلاح الدين من النصارى واليهود في 
القدس يختلف تماماً عن موقف الصليبيين من المسلمين واليهود عندما استولوا على المدينة 

م، إذ قتل الصليبيون آنذاك معظم سكان المدينة من المسلمين واليهود، 1099هـ/492المقدسة عام 
  87.يبقوا على أحد منهمولم 

 استمرار سياسة التسامح الديني في عهد خلفاء صلاح الدين - ب

استمرت سياسة التسامح الديني تجاه الأقليات في القدس خلال حكم خلفاء صلاح الدين 
الأيوبي، وإن كانت قد شهدت بعض التغيرات والتطورات تبعاً للظروف السياسية والعسكرية التي 

خلال حكم الملك العادل، أخي صلاح الدين، كان الملك العادل ، ل تلك الفترةمرت بها المنطقة خلا
 88.حسن السيرة في رعيته، عادلًا فيهم، محسناً إلى أهل الذمة، لا يظلمهم ولا يكلفهم ما لا يطيقون 

                                                           
 .235، جبير رحلة ابنابن جبير،  84
 .2/193، مفرج الكروبابن واصل،  85
 .219، النوادر السلطانيةابن شداد،  86
 .2/678، الحركة الصليبيةعاشور،  87
 .10/342، الكامل في التاريخابن الأثير،  88



 

40 
 

خلال حكم الملك المعظم عيسى، ابن الملك العادل، كان يحسن إلى أهل الذمة، ويرفق بهم، و 
  89.ويحفظ عهودهم، ويراعي حقوقهم ويعدل فيهم،

يحسن  سياسة التسامح خلال حكم الملك الكامل، ابن الملك العادل، كان الملك تواستمر 
  90.إلى أهل الذمة، ويرفق بهم، ويعدل فيهم، ويحفظ عهودهم، ويراعي حقوقهم

إلى أن  "فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكي"وقد أشار الباحث خليل عثامنة في كتابه 
سياسة التسامح الديني تجاه الأقليات في القدس استمرت طوال العصر الأيوبي، وإن كانت قد 
شهدت بعض التغيرات والتطورات تبعاً للظروف السياسية والعسكرية التي مرت بها المنطقة خلال 

لصراع تلك الفترة، وخاصة خلال فترات الهدنة والصلح مع الصليبيين، أو خلال فترات الحرب وا
  91"معهم

 مقارنة بين سياسة الأيوبيين والصليبيين تجاه الأقليات الدينية - ت

اختلفت سياسة الأيوبيين تجاه الأقليات الدينية في القدس اختلافاً جذرياً عن سياسة 
م(. فقد تميزت الأولى 1187-1099هـ/583-492الصليبيين خلال فترة احتلالهم للمدينة المقدسة )

 ل، بينما اتسمت الثانية بالتعصب والقسوة.بالتسامح والاعتدا

سنة اثنتين وتسعين وأربعمائة، قتلوا به من المسلمين فعند دخول الفرنج إلى بيت المقدس،  
ما ينيف على سبعين ألفاً، منهم جماعة كثيرة من أئمة المسلمين وعلمائهم وعبادهم وزهادهم، ممن 

وا ما في قبة الصخرة من القناديل والمصابيح، فارق الأوطان وجاور بذلك الموضع الشريف. ونهب
وكانت لا تحصى كثرة، وأخذوا منها نحو أربعين قنديلًا من الفضة، كل قنديل وزنه ثلاثة آلاف 
وستمائة درهم، وأخذوا تنوراً من الفضة وزنه أربعون رطلًا بالشامي، وأخذوا نحو مائة وخمسين 

وأخذوا من الصخرة ما لا يحصى كثرة. وأما ما فعله  قنديلًا صغاراً، وعشرين قنديلًا من الذهب،

                                                           
 .4/156، مفرج الكروبابن واصل،  89
 تحقيق: سعيد عبد الفتاح عاشور، )القاهرة: مطبعة  ،السلوك لمعرفة الملوكالمقريزي، تقي الدين أحمد بن علي  90
 .1/198 (،1936دار الكتب المصرية،    
 .145، (1990بيروت: مؤسسة الدراسات الفلسطينية، ) ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكي خليل عثامنة، 91

 



 

41 
 

المسلمون بالفرنج لما فتحوا بيت المقدس، فإنهم أمنوهم على أنفسهم وأموالهم وأولادهم، ولم يتعرضوا 
 92.لأحد منهم، ولا أخذوا من كنائسهم شيئاً، ولا تعرضوا لها

لال الصليبي، بينما سُمِح لهم كما طُرد اليهود من المدينة وأُحرِقوا في كنيسهم إبّان الاحت
وقد نبع هذا النهج من تعاليم  93بالعودة إلى القدس بعد الفتح الإسلامي، والإقامة فيها بحرية.

الإسلام التي تدعو إلى التسامح مع أهل الكتاب، وتكفل لهم حرية العقيدة والعبادة، وتصون حقوقهم 
، فكان انعكاساً للتعصب الديني الذي طغى وكرامتهم. أما ما شهدته القدس في ظل الحكم الصليبي

 94على أوروبا آنذاك، والذي لم يترك مجالًا للتعايش أو التسامح.

 وواجباتهم. حقوق الأقليات الدينية 2.2.2

تمتعت الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي بالعديد من الحقوق، وفي المقابل 
تجاه الدولة الأيوبية. وقد نظمت هذه الحقوق والواجبات وفقاً كان عليهم بعض الواجبات والالتزامات 

لأحكام الشريعة الإسلامية الخاصة بأهل الذمة، وكذلك وفقاً للمعاهدات والاتفاقيات التي أبرمها 
 الأيوبيون مع هذه الأقليات.

 :حقوق الأقليات الدينية .1

واسعة من الحقوق،  تمتعت الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي بمجموعة
 عكست سياسة التسامح والانفتاح التي انتهجها الأيوبيون، ومن أبرز هذه الحقوق:

كما  95حق الإقامة في المدينة المقدسة، حيث سُمح للنصارى الشرقيين بالإقامة في القدس، - أ
مناطق أُذن لليهود بالإقامة فيها بعد أن مُنعوا من ذلك في العهد الصليبي، فقدموا من مختلف ال

  96.واستقروا في المدينة

                                                           
 .10/286، الكامل في التاريخابن الأثير،  92
 .3/157، أخبار الدولتين الروضتين فيالمقدسي، أبو شامة  93
 .234، المفصل في تاريخ القدسالعارف،  94
 .2/192، مفرج الكروبابن واصل،  95
 .3/156، الروضتين في أخبار الدولتينأبو شامة المقدسي،  96



 

42 
 

حق ممارسة الشعائر الدينية بحرية، إذ سُمح للمسيحيين بامتلاك كنيسة يؤدون فيها  - ب
كما ذكر ذلك ابن شداد، وأكد ابن جبير أن المسيحيين واليهود مارسوا عباداتهم  97صلاتهم،

  98.في كنائسهم ومعابدهم دون مضايقة

بقى صلاح الدين كنيسة القيامة بيد النصارى، وسمح حق الاحتفاظ بالأماكن المقدسة، فقد أ - ت
كما سُمح لليهود بالاحتفاظ بمعابدهم  99لهم بإقامة شعائرهم فيها، كما أمر بحمايتها وصيانتها،

  100.في المدينة

حق الأمان على النفس والمال، حيث تم تأمين سكان القدس على أرواحهم وأموالهم  - ث
ة، مما وفر لهم الاستقرار والأمان في ظل الحكم كما ورد في روايات متعدد 101وأولادهم،
  102.الإسلامي

حق التقاضي وفقاً لشرائعهم، فقد سُمح لأهل الذمة بالاحتكام إلى قضاة من دينهم في شؤونهم  - ج
  103.الخاصة، مما عزز شعورهم بالاستقلال والاحترام لهويتهم الدينية

ت التجارة والصناعة بحرية، حق العمل والتجارة، إذ عمل المسيحيون واليهود في مجالا - ح
  104.وساهموا في الحياة الاقتصادية للمدينة

حق التعليم، حيث كان لأبناء الأقليات مدارسهم الخاصة، وتعلموا بلغاتهم ووفقاً لتقاليدهم، دون  - خ
  105.تدخل أو منع من السلطات الأيوبية

من أن الأقليات الدينية في  "وثائق مقدسية تاريخية"وتعزز هذه الحقوق ما جاء في كتاب 
عاشت في أمن وسلام، وتمتعت بحرية دينية، واحتفظت بأماكنها “القدس خلال العصر الأيوبي 

                                                           
 .218، النوادر السلطانيةابن شداد،  97
 .235، رحلة ابن جبيرابن جبير،  98
  .219، النوادر السلطانيةابن شداد،  99

 .3/156، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي، أبو شامة  100
 .218، النوادر السلطانيةابن شداد،  101
 .2/192، مفرج الكروبابن واصل،  102
 .10/343، الكامل في التاريخابن الأثير،  103
 .2/195، مفرج الكروبابن واصل،  104
  .2/196، مفرج الكروبابن واصل،  105



 

43 
 

المقدسة، ومارست أعمالها بحرية، وتعلمت في مؤسساتها، وتقاضت وفقاً لشرائعها في الأمور 
  106.الشخصية والأحوال المدنية

 :واجبات الأقليات الدينية .2

كان على الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي بعض الواجبات  في المقابل،
 والالتزامات تجاه الدولة الأيوبية، ومن أهمها:

دفع الجزية: كان على الأقليات الدينية دفع الجزية، وهي ضريبة سنوية كانت تفرض على  - أ
يؤدون "د في القدس غير المسلمين مقابل حمايتهم وضمان أمنهم وحقوقهم. والمسيحيين واليهو 

وقد كانت الجزية تختلف باختلاف الحالة المادية للشخص، فكانت تفرض على  27"،الجزية
الأغنياء أكثر مما تفرض على الفقراء، وكانت تسقط عن النساء والأطفال والشيوخ والمرضى 

 والرهبان المنقطعين للعبادة.

الالتزام بالقوانين والأنظمة التي كانت  نيةالالتزام بالقوانين والأنظمة: كان على الأقليات الدي - ب
سائدة في الدولة الأيوبية. فرضوا على أهل الذمة الالتزام بالقوانين والأنظمة التي كانت سائدة 

  107.في الدولة الأيوبية

عدم محاربة المسلمين أو مساعدة أعدائهم: كان على الأقليات الدينية عدم محاربة المسلمين  - ت
فرضوا على أهل الذمة عدم محاربة المسلمين "إلى أن الأيوبيين ير وقد أش أو مساعدة أعدائهم.
   108".أو مساعدة أعدائهم

احترام المسلمين ومشاعرهم، وعدم  احترام المسلمين ومشاعرهم: كان على الأقليات الدينية - ث
فرضوا على أهل "أن الأيوبيين  حيثالإساءة إلى الإسلام أو الرسول صلى الله عليه وسلم. 

الذمة احترام المسلمين ومشاعرهم، وعدم الإساءة إلى الإسلام أو الرسول صلى الله عليه 
  109".وسلم

                                                           
 .1/165، (1983عمان: الجامعة الأردنية، ) ،مقدسية تاريخيةوثائق  العسلي، كامل جميل 106
 .10/344، الكامل في التاريخابن الأثير،  107
 .10/344، الكامل في التاريخابن الأثير،  108
 .10/344، الكامل في التاريخابن الأثير،  109



 

44 
 

التمييز في المظهر: كان على الأقليات الدينية في القدس التمييز في المظهر عن المسلمين،  - ج
وذلك بارتداء ملابس خاصة أو وضع علامات مميزة. وقد أشار المؤرخ المقريزي إلى أن 

فرضوا على أهل الذمة التمييز في المظهر عن المسلمين، وذلك بارتداء ملابس "بيين الأيو 
  110".خاصة أو وضع علامات مميزة

كانت تهدف "أن واجبات الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي يرى الباحث 
مجتمع، وليس إلى تنظيم العلاقة بين المسلمين وغير المسلمين، وضمان الأمن والاستقرار في ال

 ".إلى إذلال غير المسلمين أو الإساءة إليهم

 . القيود المفروضة على ممارسة الشعائر الدينية3.2.2

على الرغم من سياسة التسامح الديني التي انتهجها الأيوبيون تجاه الأقليات الدينية في 
الدينية لهذه الأقليات. القدس، إلا أن هناك بعض القيود التي كانت مفروضة على ممارسة الشعائر 

وقد كانت هذه القيود تهدف إلى تنظيم العلاقة بين المسلمين وغير المسلمين، وضمان الأمن 
 والاستقرار في المجتمع، وليس إلى إذلال غير المسلمين أو الإساءة إليهم.

 :القيود المفروضة على بناء دور العبادة وترميمها .1

بناء دور عبادة جديدة، والاكتفاء بترميم دور العبادة هو منع  كان من أهم القيود المفروضة
سمح للنصارى بالاحتفاظ بكنائسهم القديمة وترميمها، ولكنه منعهم من حيث القديمة والحفاظ عليها. 

  111".بناء كنائس جديدة

وقد كان هذا القيد يستند إلى أحكام الشريعة الإسلامية الخاصة بأهل الذمة، والتي تنص 
دور عبادة جديدة في البلاد الإسلامية، والاكتفاء بترميم دور العبادة القديمة والحفاظ  على منع بناء

 عليها.

 :القيود المفروضة على إظهار الشعائر الدينية .2

                                                           
 .1/199، السلوك لمعرفة الملوكالمقريزي،  110
  .90، (1982عمان: دار الفكر، ) ،في العصر المملوكي تاريخ نيابة بيت المقدس يوسف غوانمة، 111



 

45 
 

كان من القيود المفروضة على الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي هو منع 
والاكتفاء بممارستها داخل دور العبادة أو بشكل إظهار الشعائر الدينية بشكل علني ومبالغ فيه، 

منع النصارى من إظهار شعائرهم الدينية بشكل علني ومبالغ فيه، وطلبوا منهم ، هادئ ومحتشم
  112.الاكتفاء بممارستها داخل الكنائس أو بشكل هادئ ومحتشم

 :القيود المفروضة على استخدام الأجراس والنواقيس .3

ع استخدام الأجراس والنواقيس بصوت عالٍ، والاكتفاء كان من القيود المفروضة من
منعوا النصارى من "أن الأيوبيين  كما ذكرباستخدامها بصوت منخفض أو داخل دور العبادة. 

استخدام الأجراس بصوت عالٍ، وطلبوا منهم الاكتفاء باستخدامها بصوت منخفض أو داخل 
  113".الكنائس

 :الدينيةالقيود المفروضة على الحج والزيارات  .4

كان من القيود المفروضة على الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي هو تنظيم 
الحج والزيارات الدينية، وذلك من خلال تحديد أعداد الحجاج والزوار، وتحديد مدة إقامتهم، وتحديد 

  114الأماكن التي يمكنهم زيارتها.

إلى أن  "تاريخ القدس في العصر الإسلامي"وقد أشار الباحث عبد العزيز الدوري في كتابه 
كانت "القيود المفروضة على ممارسة الشعائر الدينية للأقليات في القدس خلال العصر الأيوبي 

تهدف إلى تنظيم العلاقة بين المسلمين وغير المسلمين، وضمان الأمن والاستقرار في المجتمع، 
صراعات الدينية، وليس إلى إذلال غير المسلمين واحترام مشاعر المسلمين، وتجنب إثارة الفتن وال

 115".أو الإساءة إليهم

                                                           
 .2/194، مفرج الكروبابن واصل،  112
 .2/194، مفرج الكروبابن واصل،  113
  .2/195، مفرج الكروبابن واصل،  114
  ،(1984بغداد: مطبعة المجمع العلمي العراقي، ) ،تاريخ القدس في العصر الإسلامي عبد العزيز الدوري، 115
    178. 



 

46 
 

 . العلاقات الدينية بين المسلمين والأقليات الدينية 3.2

 . الحوار الديني والمناظرات العقائدية1.3.2

شهدت القدس خلال العصر الأيوبي العديد من المناظرات والحوارات الدينية بين علماء 
الأقليات الدينية، وخاصة المسيحيين واليهود. وقد كانت هذه المناظرات والحوارات المسلمين وعلماء 

تتم في جو من الاحترام المتبادل والتسامح الديني، وكانت تهدف إلى تبادل الآراء والأفكار، وليس 
 إلى فرض رأي على الآخر.

 :المناظرات الدينية بين المسلمين والمسيحيين .1

لعصر الأيوبي نشاطًا فكريًا بارزًا تمثّل في المناظرات الدينية شهدت مدينة القدس خلال ا
التي كانت تُعقد بين علماء المسلمين وعلماء المسيحيين، والتي شكّلت إحدى أبرز صور الحوار 
الديني في تلك الحقبة. وكان حكّام تلك الفترة، وعلى رأسهم صلاح الدين الأيوبي، يحرصون على 

لاستماع إلى آراء الطرفين، وتشجيع النقاش الهادئ القائم على أسس حضور هذه المناظرات، وا
  116.علمية وفكرية

وقد كانت هذه المناظرات تُعقد في أماكن دينية مقدسة، مثل المسجد الأقصى وكنيسة 
القيامة، وتناولت قضايا عقائدية عميقة، من أبرزها طبيعة السيد المسيح عليه السلام، والتثليث، 

لنبوة، والكتب السماوية. وتميّزت النقاشات بالاحترام المتبادل بين الطرفين، حيث كان والتوحيد، وا
.كل فريق يعرض رأيه بأدب ومنطق

117    

وشهدت بعض هذه المناظرات مشاركة شخصيات بارزة في الدولة، مثل الوزراء والعلماء، 
، ويشجّعون عليه بوصفه وكانت تتم بحضور السلاطين الذين كانوا يقدّرون هذا النوع من الحوار

.وسيلة لفهم الآخر وتبادل الفكر دون تعصّب
118    

                                                           
 .2/199، مفرج الكروبابن واصل،  116
  .3/165، الروضتين في أخبار الدولتينأبو شامة المقدسي،  117
 .10/346، الكامل في التاريخابن الأثير،  118



 

47 
 

وقد جرت هذه اللقاءات في أجواء يسودها التسامح والانفتاح، وهدفت إلى تبادل وجهات 
النظر وتعميق الفهم بين الأديان، بعيدًا عن محاولات الإكراه أو فرض المعتقد، مما يعكس روح 

.مع القضايا الدينية والفكريةالعصر الأيوبي في تعامله 
119           

 :المناظرات الدينية بين المسلمين واليهود .2

شهدت القدس خلال العصر الأيوبي نشاطًا فكريًا ملحوظًا، تمثّل في إقامة العديد من 
المناظرات الدينية بين علماء المسلمين وعلماء اليهود، في إطارٍ من الحوار الهادئ والتبادل 

د كانت هذه المناظرات تُعقد في أماكن دينية بارزة، مثل المسجد الأقصى والمعابد المعرفي. وق
اليهودية، وتناولت موضوعات جوهرية تتعلق بالتوحيد، والنبوة، والكتب السماوية، والشرائع الدينية 

    120.المختلفة
منها واتسمت هذه اللقاءات بروح من الاحترام المتبادل والتسامح، حيث لم يكن الهدف 

فرض المعتقدات، بل إتاحة المجال أمام الأطراف المختلفة لعرض آرائهم ومناقشة أفكارهم بحرية 
وموضوعية. وقد ساهم هذا الجو في خلق مساحة للتفاهم والتقارب بين أصحاب الديانات المختلفة 

   121.في المدينة

حد علماء اليهود، وفي إحدى هذه المناظرات، دار نقاش بين أحد كبار علماء المسلمين وأ
تناول قضايا النبوة والكتب المقدسة. وقد جرى الحوار بأسلوب مهذّب ونقاش علمي راقٍ، بحضور 
أحد قادة الدولة الأيوبية، الذي كان يُنصت إلى الطرفين باهتمام، ويشجعهما على مواصلة النقاش 

    122.لقيمة الحوار في فهم الآخر وتعزيز التعايش الديني اً الهادئ، تقدير 

 :أثر المناظرات الدينية على العلاقات بين المسلمين والأقليات الدينية .3

كان للمناظرات الدينية التي شهدتها القدس خلال العصر الأيوبي أثر إيجابي عميق في 
تعزيز العلاقات بين المسلمين والأقليات الدينية، إذ ساهمت في ترسيخ أجواء من التفاهم والاحترام 

                                                           
 .2/680، الحركة الصليبيةعاشور،  119
 .3/166، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  120
 . 2/353، (1973عمان: مكتبة المحتسب، ) ،والخليللأنس الجليل بتاريخ القدس ا مجير الدين الحنبلي، 121
 .2/200، مفرج الكروبابن واصل،  122



 

48 
 

تباع الديانات المختلفة. فقد أسهمت هذه اللقاءات الفكرية في بناء جسور من المتبادل بين أ
    123.التواصل، وخلق مناخ يسوده التسامح والتعايش السلمي داخل المدينة المقدسة

وقد أدت هذه المناظرات إلى تعريف كل طرف بمعتقدات الطرف الآخر، مما ساعد على 
رات الخاطئة التي كانت تسود بين أتباع الأديان المختلفة. إزالة الكثير من الصور النمطية والتصو 

ومن خلال النقاش الهادئ والحوار العلمي، تمكّن المتحاورون من فهم الرؤى الدينية المتنوعة 
    124.بطريقة أعمق وأكثر موضوعية

وجرت هذه المناظرات في إطار من الاحترام المتبادل، بعيدًا عن محاولات الإكراه أو فرض 
راء، الأمر الذي جعلها وسيلة فعّالة في نشر ثقافة الحوار وتبادل الأفكار، وأسهمت بشكل الآ

    125.ملحوظ في ترسيخ قيم التعددية والتعايش بين سكان القدس على اختلاف معتقداتهم

 . التعايش الديني والاحترام المتبادل2.3.2

القدس خلال العصر الأيوبي بالتعايش تميزت العلاقات بين المسلمين والأقليات الدينية في 
الديني والاحترام المتبادل، وذلك في إطار سياسة التسامح الديني التي انتهجها الأيوبيون تجاه هذه 

 الأقليات. وقد تجلى هذا التعايش الديني والاحترام المتبادل في العديد من المظاهر والممارسات.

 :ت الدينيةاحترام المسلمين للأماكن المقدسة للأقليا .1

كان من أبرز مظاهر التعايش الديني والاحترام المتبادل بين المسلمين والأقليات الدينية في 
القدس خلال العصر الأيوبي، ذلك الاحترام العميق الذي أبداه المسلمون تجاه الأماكن المقدسة 

سيحيين لغير المسلمين. فقد حرصت السلطات الأيوبية على صون دور العبادة الخاصة بالم
    126.واليهود، وضمان ممارسة شعائرهم الدينية بحرية وأمان

فقد بقيت كنيسة القيامة تحت إدارة المسيحيين، وتم السماح لهم بإقامة شعائرهم الدينية فيها 
دون تدخل، كما أُمر بحمايتها وصيانتها، في تأكيد واضح على احترام قدسية هذا المكان لدى 

                                                           
 .2/201، مفرج الكروبابن واصل،  123
 .3/167، الروضتين في أخبار الدولتينأبو شامة المقدسي،  124
 .180 ،تاريخ القدس في العصر الإسلامي الدوري، 125
 .2/193، مفرج الكروبابن واصل،  126



 

49 
 

قتصر هذا النهج على المسيحيين، بل شمل اليهود كذلك، حيث أُتيح لهم الطائفة المسيحية. ولم ي
الاحتفاظ بمعابدهم داخل القدس، وممارسة طقوسهم الدينية بحرية، مع توفير الحماية الكاملة لتلك 

     127.الأماكن

كما سجلت بعض الرحلات التي وثّقت أحوال المدينة في تلك الفترة، مشاهدات تؤكد هذا 
حيث لاحظ الرحالة كيف كان المسلمون يتعاملون مع كنيسة القيامة والمعابد اليهودية الاحترام، 

بأقصى درجات التقدير، دون أن يُلحقوا بها أذى أو يظهروا أي نوع من التعدي، وهو ما يعكس 
    128.بوضوح روح التسامح التي سادت في المدينة المقدسة آنذاك

 دسة للمسلميناحترام الأقليات الدينية للأماكن المق .2

في المقابل، كان من مظاهر التعايش الديني والاحترام المتبادل بين المسلمين والأقليات 
الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي، ما أبداه أتباع الديانات الأخرى من احترام واضح للأماكن 

المسجد الأقصى،  المقدسة الإسلامية. فقد التزم المسيحيون واليهود في المدينة بتقدير قدسية
   129.والمسجد القبلي، وقبة الصخرة، وحرصوا على عدم المساس بحرمتها أو التعرّض لها بأي سوء

ولم يقتصر هذا الاحترام على المعالم الكبرى، بل شمل أيضًا المساجد والمقامات الإسلامية 
في صورة من المنتشرة في المدينة، والتي كانت تحظى بتقدير واضح من قبل غير المسلمين، 

صور التعايش التي ميّزت تلك المرحلة التاريخية. وقد كان هذا السلوك نابعًا من وعي مشترك 
بأهمية الحفاظ على حرمة أماكن العبادة، وتعزيز أجواء التفاهم والاحترام بين أبناء الديانات 

  130.المختلفة

دقيقة تؤكد هذا وقد دوّنت بعض الرحلات التي تناولت أحوال القدس آنذاك مشاهدات 
الاحترام، إذ لاحظ الرحالة أن المسيحيين واليهود كانوا يمرّون بالأماكن الإسلامية المقدسة بأدب 

                                                           
 .3/156، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  127
 .236، رحلة ابن جبيرابن جبير،  128
 .2/202، مفرج الكروبابن واصل،  129
 .3/168، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  130



 

50 
 

ووقار، ويقفون عندها باحترام، دون أن يُظهروا أي تجاوز أو إساءة، في مشهد يعكس روح التعايش 
   131.السلمي التي كانت تسود المدينة

 :والأقليات الدينية التعايش اليومي بين المسلمين .3

كان التعايش اليومي بين المسلمين والأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي من 
أبرز مظاهر الاحترام المتبادل والتسامح الديني الذي ميّز تلك الحقبة. فقد عاش المسلمون 

وتعاونوا في مختلف مناحي والمسيحيون واليهود جنبًا إلى جنب في أجواء يسودها الأمن والسلام، 
   132.الحياة اليومية

وقد تجلّى هذا التعايش في العلاقات الاجتماعية والاقتصادية، حيث كان أبناء الديانات 
المختلفة يتعاملون معًا في الأسواق والشوارع والمحال التجارية، يتبادلون السلع والمصالح، 

لزيارات والهدايا، مما يعكس روحًا من الألفة ويشاركون في مناسباتهم المختلفة من خلال تبادل ا
   133.والتفاهم التي قلّما توجد في مجتمعات متعددة الديانات

كما كان السكن المشترك في أحياء متجاورة دليلًا على عمق التعايش، إذ لم تكن هناك 
من  حواجز تفصل بين الجماعات الدينية، بل كانت الحياة اليومية تسير بانسجام، يعكس حالة

    134.التقدير والاحترام المتبادل بين الجميع

 واضحاً  وقد أسهم هذا النمط من التعايش في ترسيخ الاستقرار داخل المدينة، وكان انعكاساً 
للسياسة العامة التي انتهجها الحكم الأيوبي، والتي قامت على مبدأ التسامح واحترام خصوصيات 

   135.الأقليات الدينية، دون تمييز أو تعصّب

 :دور السلطات الأيوبية في تعزيز التعايش الديني .4

                                                           
 .237، رحلة ابن جبيرابن جبير،  131
 .2/203، مفرج الكروبابن واصل،  132
 .3/169، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  133
 .238، رحلة ابن جبيرابن جبير،  134

 . 1/168 وثائق مقدسية، العسلي، 135 

 



 

51 
 

في ترسيخ قيم التعايش الديني والاحترام المتبادل بين  محورياً  لعبت السلطات الأيوبية دوراً 
المسلمين والأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي. فقد تبنّت سياسة قائمة على التسامح 

على أساس ديني، وسعت إلى ضمان أمن جميع سكان المدينة وحماية حقوق الجميع، دون تمييز 
   136.المقدسة، بغضّ النظر عن دياناتهم

وقد حرص القادة الأيوبيون على تشجيع العلاقات السلمية بين المسلمين والمسيحيين 
واليهود، فكانوا يتدخلون بحزم لردع أي اعتداء ديني، ويوقعون العقوبات على كل من يتعرض 

   137.بب عقيدتهم، في تأكيد واضح على التزامهم بمبدأ العدالة والمساواة للآخرين بس

كما أولت الدولة الأيوبية اهتمامًا بالغًا بحماية حقوق الأقليات، فوفرت لهم الأمن، وضمنت 
لهم حرية ممارسة شعائرهم الدينية، وحرصت على صون دور عبادتهم من أي انتهاك. وقد انعكس 

اة سكان القدس، حيث سادت أجواء من الاحترام والتفاهم بين أبناء ذلك بشكل ملموس في حي
 138.الديانات المختلفة

لقد كانت هذه السياسة المتسامحة عاملًا رئيسًا في تعزيز الاستقرار داخل المدينة، وأسهمت 
في بناء مجتمع متماسك، يقوم على القيم المشتركة والاحترام المتبادل، بما يعكس رؤية حضارية 

 139.متقدمة في إدارة التعددية الدينية

 . أثر الفكر الديني الإسلامي على الأقليات الدينية3.3.2

كان للفكر الديني الإسلامي أثر كبير على الأقليات الدينية في القدس خلال العصر 
الأيوبي، وخاصة في مجالات العقيدة والفقه والتصوف. وقد تجلى هذا الأثر في العديد من 

 لممارسات.المظاهر وا

 :أثر الفكر الإسلامي على العقيدة المسيحية واليهودية .1

                                                           
 .2/204، مفرج الكروبابن واصل،  136
 .3/170، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  137
 .10/347، الكامل في التاريخابن الأثير،  138
 .48، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكي عثامنة، 139

 



 

52 
 

كان للفكر الإسلامي أثر واضح في تشكيل بعض ملامح العقيدتين المسيحية واليهودية في 
يتعلّق بمسائل التوحيد وتنزيه الخالق عن صفات  فيماالقدس خلال العصر الأيوبي، لا سيما 

الكلامي الإسلامي، القائم على تأكيد وحدانية الله وتنزيهه عن التجسيم والتشبيه. فقد أثّر الطرح 
الصفات البشرية، في عدد من علماء الديانتين، ممن بدأوا يراجعون بعض المفاهيم التقليدية في 

 140.ضوء هذا التأثير

وقد لوحظ أن بعض علماء المسيحيين في القدس أخذوا يميلون إلى تأويل النصوص التي 
ا تُجسّد الإله أو تشبّهه بالمخلوقات، متأثرين بالمنهج العقلي الذي ساد في الفكر قد تُفهم على أنه

الإسلامي آنذاك، وخاصة لدى المتكلمين والفلاسفة المسلمين. وينطبق الأمر ذاته على بعض 
علماء اليهود، الذين تأثروا بنفس الاتجاه في الفكر الإسلامي، وسعوا إلى إعادة تفسير بعض 

 141.راتية بما يتوافق مع مفاهيم التنزيهالنصوص التو 

بين أبناء  نشطاً  فكرياً  في كتابات تلك المرحلة، التي تعكس حواراً  ويظهر هذا التأثر جلياً 
الديانات المختلفة، كانت له آثاره العميقة في تطور الفكر الديني داخل المدينة المقدسة. فقد ساهم 

يتعلق  فيما لمفاهيم العقدية الأساسية، وخصوصاً هذا التفاعل في تعزيز التقارب على مستوى ا
 142.بوحدانية الله وتنزيهه، وهي قيم مشتركة بين الديانات السماوية

 :أثر الفقه الإسلامي على الفقه المسيحي واليهودي .2

كان للفقه الإسلامي تأثير ملموس على الفقه المسيحي واليهودي في القدس خلال العصر 
مجالي المعاملات والأحوال الشخصية. فقد ساهم الاحتكاك اليومي والتقارب الأيوبي، لا سيما في 

المجتمعي بين المسلمين وأتباع الديانات الأخرى في انتقال بعض المفاهيم الفقهية الإسلامية إلى 
 143.الفكر الديني والفقهي للمسيحيين واليهود

حكام والقواعد التي ففي مجال المعاملات، تأثر بعض علماء المسيحيين في القدس بالأ
يقرّها الفقه الإسلامي، وبدأوا بتبنّي بعض منها في معالجة القضايا المالية والعقود والبيع والشراء، 

                                                           
 .2/205، الكروبمفرج ابن واصل،  140
 .3/171، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  141
 .181، تاريخ القدس في العصر الإسلامي الدوري، 142
 .2/206، مفرج الكروبابن واصل،  143



 

53 
 

وذلك لما وجدوه فيها من دقة وتنظيم. كما شهد مجال الأحوال الشخصية، من زواج وطلاق 
نهج الفقه الإسلامي في تنظيم مماثلًا لدى بعض علماء اليهود، الذين تأثروا بم ومواريث، تأثراً 

 144.شؤون الأسرة، وظهرت انعكاسات ذلك في فتاويهم واجتهاداتهم

وقد تجلّت هذه التأثيرات في المصادر الفقهية والنصوص الدينية التي تعود إلى تلك الفترة، 
دى التفاعل بين أتباع الديانات الثلاث. ويؤكد هذا التأثر المتبادل م فقهياً نشِطاً  والتي تعكس حواراً 

العميق الذي نشأ في البيئة الأيوبية، حيث ساعد التسامح الديني والتعايش السلمي على فتح آفاق 
 145.معرفية جديدة بين الفقهاء، وأسهم في تطوير الفكر القانوني والديني في القدس بشكل عام

 :أثر التصوف الإسلامي على الروحانية المسيحية واليهودية .3

ي أثر واضح على الروحانية المسيحية واليهودية في القدس خلال كان للتصوف الإسلام
العصر الأيوبي، لا سيما في مجالات الزهد والتقشف والسعي نحو المحبة الإلهية. فقد تأثر بعض 
الرهبان المسيحيين في المدينة بأساليب التصوف الإسلامي، مما دفعهم إلى تبني نهج الزهد 

مع التركيز على الحياة الروحية الداخلية والتقرب إلى الله عبر  والانقطاع للعبادة بشكل أعمق،
 146.المحبة والتواضع

كما لوحظ تأثر بعض الأحبار اليهود في القدس بنفس الروحانيات الصوفية، حيث بدأوا 
يميلون إلى أساليب تقشفية وزهدية مشابهة، مما يعكس تفاعلًا روحياً بين هذه الجماعات الدينية 

قد تجلى هذا التأثير في النصوص الدينية والكتابات الروحية التي ظهرت في تلك الفترة، المختلفة. و 
 147.والتي تعكس اهتمامًا مشتركًا بالتصوف كسبيل للتقرب إلى الله والتجرد من ملذات الدنيا

ويُظهر هذا التداخل الروحي مدى الانفتاح والتبادل الفكري والروحي بين أتباع الديانات 
الثلاث في القدس، حيث ساعدت بيئة التسامح الديني على نشوء حوارات روحية عميقة أثرت في 

                                                           
 .3/172، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  144
 .92 ،المملوكيتاريخ نيابة بيت المقدس في العصر  غوانمة، 145
 .2/207، مفرج الكروبابن واصل،  146
 .3/173، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  147



 

54 
 

تشكيل التجارب الروحية المشتركة، وعمّقت مفاهيم الزهد والتقشف والمحبة الإلهية في مختلف 
 148.فالطوائ

 :أثر اللغة العربية والثقافة الإسلامية على الأقليات الدينية .4

كان للغة العربية والثقافة الإسلامية تأثير عميق على الأقليات الدينية في القدس خلال 
العصر الأيوبي. فقد أصبح المسيحيون واليهود في المدينة يتحدثون اللغة العربية ويكتبون بها، كما 

العربية والإسلامية، مما أسهم في تعزيز التواصل الثقافي والفكري بينهم وبين اطلعوا على الكتب 
 149.المسلمين

ولم يقتصر هذا التأثير على اللغة فحسب، بل امتد إلى الجوانب الثقافية والاجتماعية، 
حيث تأثر أتباع الأقليات ببعض العادات والتقاليد الإسلامية التي دخلت في حياتهم اليومية، مما 

 150.اف بعدًا جديدًا للتفاعل الحضاري في المدينة المقدسةأض

ويظهر هذا التداخل في كتابات وممارسات تلك الأقليات خلال تلك الفترة، حيث انعكس 
الفكر الديني الإسلامي بشكل واضح في مجالات العقيدة والفقه والتصوف، مما يدل على مستوى 

 151.قليات الدينية في القدسعالٍ من التفاعل والتقارب بين المسلمين والأ

لقد مثل هذا الانصهار الثقافي والفكري نموذجًا للتعايش والتبادل الحضاري، مؤكدًا على أن 
القدس لم تكن مجرد مركز ديني فقط، بل كانت ملتقى للأفكار والثقافات المتنوعة التي أسهمت في 

 152.إثراء الحياة الروحية والاجتماعية لجميع سكانها

 

 

                                                           
 .237المفصل في تاريخ القدس،  العارف، 148
 .2/208، مفرج الكروبابن واصل،  149
 .3/174، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  150
 .1/169، وثائق مقدسية العسلي، 151
 .149، والمملوكيفلسطين في العهدين الأيوبي  عثامنة، 152



 

55 
 

 لثثاالفصل ال

 الأوضاع القانونية والإدارية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي 

 الوضع القانوني للمسيحيين في القدس .1.3

 الامتيازات الممنوحة للمسيحيين بعد تحرير القدس .1.1.3

م تحولًا 1187هـ/583شهدت مدينة القدس بعد تحريرها على يد صلاح الدين الأيوبي عام 
في وضع المسيحيين فيها، خاصة بعد فترة طويلة من الاحتلال الصليبي الذي فرض جذرياً 

سيطرته على المدينة المقدسة. وقد تميزت سياسة صلاح الدين تجاه المسيحيين بالتسامح والعدل، 
 وهو ما انعكس على الامتيازات التي منحها لهم بعد تحرير المدينة.

 الدين للمسيحيين بعد تحرير القدس:من أبرز الامتيازات التي منحها صلاح 

صلاح الدين للرعايا المسيحيين من سمح السماح للمسيحيين الشرقيين بالبقاء في المدينة:  - أ
وهذا يعكس سياسة التمييز التي انتهجها  153.الشاميين واليونان بالبقاء في المدينة كرعايا

منطقة قبل الاحتلال صلاح الدين بين المسيحيين الشرقيين الذين كانوا يعيشون في ال
 الصليبي، والصليبيين الغربيين الذين جاءوا كمحتلين.

منح المسيحيين حرية العبادة: سمح صلاح الدين للمسيحيين بممارسة شعائرهم الدينية في  - ب
كنائسهم بحرية، مع بعض القيود التي فرضتها الشروط العمرية. أمر السلطان بإقرار 

كانوا عليه، وأن يسكنوا في القدس ويؤدوا الجزية، وأن يكون لهم النصارى الشرقيين على ما 
 154.ما للذميين من الحقوق والواجبات

وهذا  155،مع المسيحيين ومنحهم ديراً  نصلاح الديتسامح منح المسيحيين ديراً خاصاً بهم:  - ت
 يعكس حرص صلاح الدين على احترام الحقوق الدينية للمسيحيين وتوفير أماكن العبادة لهم.

                                                           
 .148، النوادر السلطانيةابن شداد،  153
 .187، الفتح القسي في الفتح القدسيالأصفهاني،  154
 .3/326، الدولتينالروضتين في أخبار المقدسي،  155

 

 



 

56 
 

السماح للحجاج المسيحيين بزيارة الأماكن المقدسة: سمح صلاح الدين للحجاج المسيحيين  - ث
وأذن السلطان للحجاج النصارى  بزيارة الأماكن المقدسة في القدس، مقابل دفع رسوم محددة.

ة القيامة وبيت لحم وغيرها من المواضع المقدسة عندهم، على أن يدفعوا رسماً بزيار 
 156.معلوماً 

إعفاء بعض فئات المسيحيين من الجزية: أعفى صلاح الدين بعض فئات المسيحيين من  - ج
الجزية، مثل الرهبان والفقراء والمسنين. كما خفض الضرائب المفروضة على التجار والحجاج 

 .همالأرمن، وأكد حقوق

تعيين مسؤولين مسيحيين في بعض المناصب الإدارية: سمح صلاح الدين لبعض المسيحيين  - ح
حيث أن بتولي مناصب إدارية في الدولة، خاصة في مجالات الطب والترجمة والمالية. 
  157.بعض النصارى كانوا يعملون في ديوان الجيش وديوان المال في عهد صلاح الدين

المسيحية: حرص صلاح الدين على حماية ممتلكات الكنائس حماية الممتلكات والأوقاف  - خ
وأمر السلطان بحماية أوقاف  والأديرة المسيحية، وأقر الأوقاف التي كانت مخصصة لها.

 158.الكنائس والأديرة، وأن تبقى على ما كانت عليه

وقد استمرت هذه السياسة المتسامحة تجاه المسيحيين طوال العصر الأيوبي، مع بعض 
رات التي فرضتها الظروف السياسية والاجتماعية. وكان لهذه السياسة أثر كبير في استقرار التغي

 الأوضاع في القدس، وتعزيز التعايش بين المسلمين والمسيحيين في المدينة المقدسة.

 القيود المفروضة على المسيحيين في القدس .2.1.3

الدين الأيوبي تجاه المسيحيين في على الرغم من السياسة المتسامحة التي انتهجها صلاح 
القدس، إلا أن هناك بعض القيود التي فُرضت عليهم، وفقاً للشروط العمرية ونظام أهل الذمة في 
الإسلام. وقد كانت هذه القيود تهدف إلى تنظيم العلاقة بين المسلمين والمسيحيين، وضمان سيادة 

 الدولة الإسلامية على المدينة المقدسة.

 لقيود التي فُرضت على المسيحيين في القدس خلال العصر الأيوبي:من أبرز ا
                                                           

 .2/220، مفرج الكروبابن واصل،  156
 . 1/240، السلوك لمعرفة دول الملوكالمقريزي،  157
 .150، النوادر السلطانيةابن شداد،  158



 

57 
 

دفع الجزية: كان على المسيحيين البالغين القادرين دفع الجزية للدولة الأيوبية، كما هو الحال  - أ
مع جميع أهل الذمة. وقد حدد مقدار الجزية بناءً على الحالة المالية للذمي، فكانت على ثلاث 

 159.على الغني، ودينارين على متوسط الحال، ودينار واحد على الفقيردرجات: أربعة دنانير 
 160.وفي أواخر العصر الأيوبي، صارت الجزية موحدة بدينارين على جميع أهل الذمة

عدم بناء كنائس جديدة: منع المسيحيون من بناء كنائس جديدة في القدس، وفقاً للشروط  - ب
القائمة والحفاظ عليها. ومن شروط عقد الذمة  العمرية. وكان يُسمح لهم فقط بترميم الكنائس

   161.ألا يحدثوا في دار الإسلام كنيسة ولا بيعة ولا صومعة ولا قلاية

القيود على ممارسة الشعائر الدينية: كان على المسيحيين ممارسة شعائرهم الدينية بشكل لا  - ت
في الأماكن العامة. يزعج المسلمين، فلا يرفعون أصواتهم في الكنائس، ولا يظهرون الصليب 

ومن شروط عقد الذمة ألا يضربوا بالناقوس إلا ضرباً خفيفاً، ولا يرفعوا أصواتهم بالقراءة في 
 162.كنائسهم فيما يجاورهم من المسلمين

ارتداء زي خاص: كان على المسيحيين ارتداء زي خاص يميزهم عن المسلمين، وفقاً للشروط  - ث
صور الإسلامية المختلفة. في العصر الأيوبي، كان العمرية. وقد تطور هذا الزي عبر الع

 163.المسيحيون يرتدون الزنار )حزام خاص( وألواناً محددة تميزهم عن المسلمين

القيود على ركوب الخيل والسلاح: منع المسيحيون من ركوب الخيل وحمل السلاح، وفقاً  - ج
   164للشروط العمرية. وكان يُسمح لهم بركوب البغال والحمير فقط.

القيود على بناء المنازل: كان على المسيحيين الالتزام ببعض القيود في بناء منازلهم، فلا تعلو  - ح
 165منازلهم على منازل المسلمين، ولا تشبهها في الشكل والهيئة.

القيود على التجارة: كان على المسيحيين الالتزام ببعض القيود في التجارة، فلا يتاجرون في  - خ
 166ق المسلمين، ولا يبيعون ما حرمه الإسلام.الخمر والخنزير في أسوا

                                                           
 . 1/237، السلوك لمعرفة دول الملوكالمقريزي،  159
 .47، الجوالي في العصر المملوكيالطواهية،  160
 . 2/657، أحكام أهل الذمة ابن قيم الجوزية، 161
 .130، كتاب الخراجأبو يوسف،  162
 . 2/735، الذمةأحكام أهل ابن قيم الجوزية،  163
 . 2/741، أحكام أهل الذمةابن قيم الجوزية،  164
 .131، الخراجكتاب أبو يوسف،  165



 

58 
 

وعلى الرغم من هذه القيود، إلا أن المصادر التاريخية تشير إلى أن تطبيقها في العصر 
الأيوبي كان يتسم بالمرونة والتسامح، خاصة في ظل سياسة صلاح الدين المتسامحة تجاه أهل 

لقدس، وتعزيز التعايش بين المسلمين الذمة. وقد ساهمت هذه السياسة في استقرار الأوضاع في ا
 والمسيحيين في المدينة المقدسة.

 التنظيم الإداري للطوائف المسيحية في القدس .3.1.3

شهد العصر الأيوبي تنظيماً إدارياً دقيقاً للطوائف المسيحية في القدس، يهدف إلى تنظيم 
الدولة الإسلامية على المدينة شؤونهم الدينية والاجتماعية والقانونية، مع الحفاظ على سيادة 

المقدسة. وقد تميز هذا التنظيم بالمرونة والتسامح، مع الالتزام بالأصول الشرعية ونظام أهل الذمة 
 في الإسلام.

 من أبرز ملامح التنظيم الإداري للطوائف المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي:

الدولة الأيوبية بالطوائف المسيحية المختلفة الاعتراف بالطوائف المسيحية المختلفة: اعترفت  - أ
في القدس، مثل الأرثوذكس واللاتين والأرمن والأقباط والسريان. وكان لكل طائفة حقوقها 

  167.وامتيازاتها الخاصة، مع الالتزام بالواجبات العامة لأهل الذمة

البطاركة تعيين رؤساء الطوائف المسيحية: كان يتم تعيين رؤساء الطوائف المسيحية ) - ب
والأساقفة( بموافقة السلطان الأيوبي أو نائبه في القدس. وكان هؤلاء الرؤساء مسؤولين عن 

 168.تنظيم الشؤون الدينية والاجتماعية لطوائفهم، وتمثيلها أمام السلطات الأيوبية

تنظيم الأوقاف المسيحية: اعترفت الدولة الأيوبية بالأوقاف المسيحية في القدس، وسمحت  - ت
ف المسيحية بإدارتها وفق قوانينها الخاصة، مع الخضوع للإشراف العام للدولة. وكانت للطوائ

 .هذه الأوقاف تشمل الكنائس والأديرة والمدارس والمستشفيات والممتلكات الأخرى 

تنظيم القضاء للطوائف المسيحية: سمحت الدولة الأيوبية للطوائف المسيحية بتطبيق قوانينها  - ث
الدينية والأحوال الشخصية، مثل الزواج والطلاق والميراث. وكان رؤساء الخاصة في القضايا 

                                                                                                                                                                          
 . 2/658 أحكام أهل الذمة،ابن قيم الجوزية،  166
 ، )بيروت: مؤسسة الدراسات الفلسطينية،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيعبد العزيز سيد الأهل،  167
    2009 ،)219. 
 .220 ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  168



 

59 
 

الطوائف )البطاركة والأساقفة( يتولون الفصل في هذه القضايا، مع الخضوع للإشراف العام 
 169.للقضاء الإسلامي

تنظيم الحج المسيحي إلى القدس: نظمت الدولة الأيوبية الحج المسيحي إلى القدس، وسمحت  - ج
مسيحيين بزيارة الأماكن المقدسة، مقابل دفع رسوم محددة. وكانت هناك إجراءات للحجاج ال

  170.خاصة لتنظيم هذا الحج، وضمان أمن الحجاج وسلامتهم

تنظيم سدانة كنيسة القيامة: أقر صلاح الدين نظاماً خاصاً لسدانة كنيسة القيامة، حيث عهد  - ح
واحتفظ آل جودة بمفاتيح الكنيسة. وقد استمر إلى آل نسيبة بمهمة فتح بوابة الكنيسة وإغلاقها، 

هذا النظام حتى العصر الحديث، مما يدل على استقرار التنظيم الإداري للمؤسسات الدينية 
 171.للأقليات

تنظيم العلاقات بين الطوائف المسيحية: تدخلت الدولة الأيوبية أحياناً لتنظيم العلاقات بين  - خ
النزاعات التي كانت تنشأ بينها، خاصة فيما يتعلق بالأماكن الطوائف المسيحية المختلفة، وحل 

المقدسة والامتيازات. وكان هذا التدخل يهدف إلى ضمان الاستقرار والتعايش بين هذه 
 172.الطوائف

وقد ساهم هذا التنظيم الإداري الدقيق للطوائف المسيحية في استقرار الأوضاع في القدس 
ايش بين المسلمين والمسيحيين في المدينة المقدسة. كما ساهم خلال العصر الأيوبي، وتعزيز التع

 في الحفاظ على الهوية الدينية والثقافية للطوائف المسيحية، مع ضمان ولائها للدولة الأيوبية.

 الوضع القانوني لليهود في القدس .2.3

 عودة اليهود إلى القدس بعد تحريرها .1.2.3

شهدت مدينة القدس تحولًا جذرياً في وضع اليهود فيها بعد تحريرها على يد صلاح الدين 
م، خاصة بعد فترة طويلة من الاضطهاد الذي تعرضوا له خلال فترة 1187هـ/583الأيوبي عام 

                                                           
 .3 ،التعاملات القضائيةعبد الرحمن،  169
 . 2/221، مفرج الكروبابن واصل،  170
 .2012مايو  25، صحيفة القدس، سدنة كنيسة القيامة منذ عهد القائد صلاح الدينآل جودة،  171
 .222 ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  172



 

60 
 

الاحتلال الصليبي. فقد كان اليهود ممنوعين من السكن في القدس طوال فترة الاحتلال الصليبي 
 مرت قرابة تسعين عاماً، وتعرضوا للاضطهاد والقتل والتشريد على يد الصليبيين.التي است

قتلوا من اليهود من "أن الصليبيين  "الكامل في التاريخ"يذكر المؤرخ ابن الأثير في كتابه 
وهذا يعكس حجم المعاناة التي تعرض لها  173".كان بالقدس، وجمعوهم في كنيسهم وأحرقوه عليهم

 ترة الاحتلال الصليبي.اليهود خلال ف

وبعد تحرير القدس على يد صلاح الدين الأيوبي، شهدت المدينة عودة اليهود إليها، حيث 
  174رفع صلاح الدين حظر سكنى اليهود بالمدينة وفي كامل فلسطين.

وقد جاء اليهود إلى القدس من مختلف أنحاء العالم، خاصة من أوروبا التي كانوا 
اليهود جاءوا إلى القدس من ". يذكر المؤرخ عبد العزيز سيد الأهل أن يتعرضون فيها للاضطهاد

  175".فرنسا والمغرب وألمانيا وجنوب إنجلترا، واستقر الكثيرون منهم في الأرض المقدسة

ومن الجدير بالذكر أن عودة اليهود إلى القدس كانت بتشجيع من صلاح الدين نفسه، 
حقوق أهل الذمة. وكان السلطان صلاح الدين رحمه الله  الذي كان يؤمن بالتسامح الديني ويحترم

 176.تعالى يراعي أحوال أهل الذمة، ويعاملهم بالعدل والإنصاف، ويحفظ حقوقهم

وقد لعب الطبيب اليهودي موسى بن ميمون، الذي كان طبيباً خاصاً لصلاح الدين، دوراً 
وسط لدى صلاح الدين طبيبه مهماً في تشجيع عودة اليهود إلى القدس. في العصر الأيوبي ت

 .الخاص موسى بن ميمون، فتدفق اليهود من بلدان أوروبا إلى فلسطين ومصر

، وكان يقع في "حارة اليهود"وقد استقر اليهود في القدس في حي خاص بهم، عُرف باسم 
ود في استقر اليه“الجزء الجنوبي الشرقي من المدينة القديمة. يقول المؤرخ عبد العزيز سيد الأهل: 

                                                           
 .282، الكامل في التاريخابن الأثير،  173
 26، الجزيرة نت، عاشوا بين المسلمين.. قصة الوجود اليهودي بالقدس أيام العثمانيينمحمد شعبان أيوب،  174

 .2019مارس      
 .223 ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  175
 . 21/481، مرآة الزمان في تاريخ الأعيانابن الجوزي،  176



 

61 
 

حي خاص بهم في القدس، وكان يُعرف باسم حارة اليهود، وكان يقع بالقرب من حائط البراق 
 177.)الحائط الغربي للمسجد الأقصى(

وقد شهدت القدس خلال العصر الأيوبي ازدهاراً في الحياة اليهودية، حيث أقام اليهود 
كان لليهود في القدس كُنُس حيث ، معابدهم )الكُنُس( ومدارسهم ومؤسساتهم الدينية والاجتماعية

 178.يجتمعون فيها للصلاة، ومدارس يتعلمون فيها دينهم

ومن الجدير بالذكر أن عودة اليهود إلى القدس خلال العصر الأيوبي كانت جزءاً من 
سياسة التسامح الديني التي انتهجها صلاح الدين تجاه أهل الذمة، والتي كانت تهدف إلى تعزيز 

باع الديانات المختلفة في المدينة المقدسة. وقد استمرت هذه السياسة طوال العصر التعايش بين أت
 الأيوبي، مما ساهم في استقرار الأوضاع في القدس وازدهارها.

 الحقوق والواجبات القانونية لليهود في القدس .2.2.3

لتزامهم تمتع اليهود في القدس خلال العصر الأيوبي بمجموعة من الحقوق القانونية، مع ا
بمجموعة من الواجبات، وفقاً لنظام أهل الذمة في الإسلام. وقد كانت هذه الحقوق والواجبات تهدف 
إلى تنظيم العلاقة بين المسلمين واليهود، وضمان سيادة الدولة الإسلامية على المدينة المقدسة، مع 

 احترام الحقوق الدينية والثقافية لليهود.

 

 

 

 لليهود في القدس:الحقوق القانونية  .1

حق الإقامة في القدس: تمتع اليهود بحق الإقامة في القدس، بعد أن كانوا ممنوعين من ذلك  - أ
سمح صلاح الدين لليهود بالإقامة في القدس، وأقروا على ، حيث خلال فترة الاحتلال الصليبي

  179.دينهم وعاداتهم وتقاليدهم

                                                           
 .224 ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  177
 . 21/482، مرآة الزمان في تاريخ الأعيانابن الجوزي،  178
 .223 ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  179



 

62 
 

مارسة شعائرهم الدينية في معابدهم )الكُنُس(، حق ممارسة الشعائر الدينية: تمتع اليهود بحق م - ب
مع بعض القيود التي فرضتها الشروط العمرية. كان لليهود في القدس كُنُس يجتمعون فيها 

 180.للصلاة، ويقيمون فيها شعائرهم الدينية

ان ، كحق التملك: تمتع اليهود بحق تملك العقارات والأراضي في القدس، مع بعض القيود - ت
  181.القدس ممتلكات خاصة بهم، من منازل ودكاكين وأراضٍ لليهود في 

حق التجارة والعمل: تمتع اليهود بحق ممارسة التجارة والحرف المختلفة في القدس، مع بعض  - ث
 182.اليهود يعملون في التجارة والصناعة والطب والترجمة وغيرها من المهن، حيث كان القيود

م المحاكم الإسلامية، وكان لهم الحق في رفع حق التقاضي: تمتع اليهود بحق التقاضي أما - ج
وكان أهل الذمة يتقاضون أمام القضاة المسلمين، ، الدعاوى والشكاوى ضد المسلمين وغيرهم

  183.ويحكم بينهم بالعدل والإنصاف

حق الأمان: تمتع اليهود بحق الأمان على أنفسهم وأموالهم وممتلكاتهم، وكانت الدولة الأيوبية  - ح
وكان السلطان صلاح الدين يأمر بحماية أهل الذمة، ويعاقب  م من أي اعتداء.ملزمة بحمايته

 184.من يعتدي عليهم

حق التعليم: تمتع اليهود بحق إنشاء مدارسهم الخاصة وتعليم أبنائهم دينهم ولغتهم وثقافتهم.  - خ
 185.كان لليهود في القدس مدارس يتعلمون فيها دينهم ولغتهمحيث 

 لليهود في القدس:الواجبات القانونية  .2

دفع الجزية: كان على اليهود البالغين القادرين دفع الجزية للدولة الأيوبية، كما هو الحال مع  - أ
جميع أهل الذمة. وقد حدد مقدار الجزية بناءً على الحالة المالية للذمي، فكانت على ثلاث 

                                                           
 . 21/482، مرآة الزمان في تاريخ الأعيانابن الجوزي،  180
 .224 ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  181
 . 1/241، الملوكالسلوك لمعرفة دول المقريزي،  182
 . 2/222، مفرج الكروبابن واصل،  183
 .151، النوادر السلطانيةابن شداد،  184
 .  21/482، مرآة الزمانابن الجوزي،  185



 

63 
 

 186.حد على الفقيردرجات: أربعة دنانير على الغني، ودينارين على متوسط الحال، ودينار وا
 187.وفي أواخر العصر الأيوبي، صارت الجزية موحدة بدينارين على جميع أهل الذمة

الالتزام بالشروط العمرية: كان على اليهود الالتزام بالشروط العمرية، مثل عدم بناء معابد  - ب
جديدة، وعدم إظهار شعائرهم الدينية في الأماكن العامة، وارتداء زي خاص يميزهم عن 

سلمين، وعدم ركوب الخيل وحمل السلاح، وعدم بناء منازل تعلو على منازل الم
 188المسلمين.

الخضوع للقضاء الإسلامي: كان على اليهود الخضوع للقضاء الإسلامي في القضايا المدنية  - ت
والجنائية التي تتعلق بالمسلمين، مع السماح لهم بتطبيق قوانينهم الخاصة في القضايا الدينية 

  189.الشخصيةوالأحوال 

عدم الإساءة للإسلام والمسلمين: كان على اليهود عدم الإساءة للإسلام والمسلمين، وعدم  - ث
 190.التجاهر بما يخالف تعاليم الإسلام، مثل شرب الخمر وأكل الخنزير في الأماكن العامة

مع الولاء للدولة الأيوبية: كان على اليهود إظهار الولاء للدولة الأيوبية، وعدم التعاون  - ج
 191.أعدائها، وعدم التآمر عليها

وعلى الرغم من هذه الواجبات، إلا أن المصادر التاريخية تشير إلى أن تطبيقها في العصر 
الأيوبي كان يتسم بالمرونة والتسامح، خاصة في ظل سياسة صلاح الدين المتسامحة تجاه أهل 

تعزيز التعايش بين المسلمين الذمة. وقد ساهمت هذه السياسة في استقرار الأوضاع في القدس، و 
 واليهود في المدينة المقدسة.

 التنظيم الإداري للطائفة اليهودية في القدس .3.2.3

شهد العصر الأيوبي تنظيماً إدارياً دقيقاً للطائفة اليهودية في القدس، يهدف إلى تنظيم 
سلامية على المدينة شؤونهم الدينية والاجتماعية والقانونية، مع الحفاظ على سيادة الدولة الإ

                                                           
 . 1/237، السلوك لمعرفة دول الملوكالمقريزي،  186
 .47، الجوالي في العصر المملوكيالطواهية،  187
 2/657، أحكام أهل الذمةابن قيم الجوزية،  188
 .3، التعاملات القضائية عبد الرحمن،  189
 . 2/658، أحكام أهل الذمةابن قيم الجوزية،  190
 .2/659، أحكام أهل الذمةابن قيم الجوزية،  191



 

64 
 

المقدسة. وقد تميز هذا التنظيم بالمرونة والتسامح، مع الالتزام بالأصول الشرعية ونظام أهل الذمة 
 في الإسلام.

 من أبرز ملامح التنظيم الإداري للطائفة اليهودية في القدس خلال العصر الأيوبي:

س الطائفة اليهودية، الذي كان تعيين رئيس الطائفة اليهودية )الناجيد(: كان يتم تعيين رئي - أ
، بموافقة السلطان الأيوبي أو نائبه في القدس. وكان "رأس الجالوت"أو  "الناجيد"يُعرف باسم 

الناجيد مسؤولًا عن تنظيم الشؤون الدينية والاجتماعية للطائفة اليهودية، وتمثيلها أمام 
 192.السلطات الأيوبية

للطائفة اليهودية في القدس مجلس خاص، يُعرف  تنظيم المجلس اليهودي )بيت الدين(: كان - ب
، وكان يتكون من عدد من الحاخامات والعلماء اليهود. وكان هذا المجلس ”بيت الدين“باسم 

لنزاعات بين ا مسؤولًا عن تنظيم الشؤون الدينية والقضائية للطائفة اليهودية، والفصل في
  193.أفرادها وفق الشريعة اليهودية

اليهودية: اعترفت الدولة الأيوبية بالأوقاف اليهودية في القدس، وسمحت تنظيم الأوقاف  - ت
للطائفة اليهودية بإدارتها وفق قوانينها الخاصة، مع الخضوع للإشراف العام للدولة. وكانت 

 194.هذه الأوقاف تشمل المعابد )الكُنُس( والمدارس والمستشفيات والممتلكات الأخرى 

لدولة الأيوبية للطائفة اليهودية بتطبيق قوانينها الخاصة في تنظيم القضاء اليهودي: سمحت ا - ث
القضايا الدينية والأحوال الشخصية، مثل الزواج والطلاق والميراث. وكان بيت الدين يتولى 

 195.الفصل في هذه القضايا، مع الخضوع للإشراف العام للقضاء الإسلامي

ة اليهودية بإنشاء مدارسها الخاصة، تنظيم التعليم اليهودي: سمحت الدولة الأيوبية للطائف - ج
بيت "أو  "المدراش"وتعليم أبنائها دينها ولغتها وثقافتها. وكانت هذه المدارس تُعرف باسم 

 196.، وكانت تُدرس فيها التوراة والتلمود وغيرها من الكتب الدينية اليهودية"المدراش

                                                           
 .225، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  192
 .226، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  193
 .16، 2024التنمية العمرانية، المعهد العالمي للوقف الإسلامي،  دور الوقف الإسلامي في 194
 .4، التعاملات القضائية عبد الرحمن،  195

 .227، ، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل 196



 

65 
 

ام خاص للرعاية الاجتماعية، تنظيم الرعاية الاجتماعية: كان للطائفة اليهودية في القدس نظ - ح
، وكان يهدف إلى مساعدة الفقراء والمحتاجين من اليهود. "الزدكة"أو ” الصدقة“يُعرف باسم 

  197".بيت الطعام"و "بيت المأوى "وكانت هناك مؤسسات خاصة لهذا الغرض، مثل 

ى اتصال تنظيم العلاقات مع الطوائف اليهودية الأخرى: كانت الطائفة اليهودية في القدس عل - خ
وثيق مع الطوائف اليهودية في مصر والشام وغيرها من البلدان الإسلامية. وكان هناك تبادل 

 198.للزيارات والمراسلات بين هذه الطوائف، وتنسيق للمواقف والسياسات

وقد ساهم هذا التنظيم الإداري الدقيق للطائفة اليهودية في استقرار الأوضاع في القدس 
وتعزيز التعايش بين المسلمين واليهود في المدينة المقدسة. كما ساهم في  خلال العصر الأيوبي،

 الحفاظ على الهوية الدينية والثقافية للطائفة اليهودية، مع ضمان ولائها للدولة الأيوبية.

 العلاقات بين السلطة الأيوبية والأقليات الدينية .3.3

 أهل الذمةدور القضاء في تنظيم العلاقة بين المسلمين و  .1.3.3

لعب القضاء الإسلامي دوراً محورياً في تنظيم العلاقة بين المسلمين وأهل الذمة في القدس 
خلال العصر الأيوبي، وكان بمثابة الضامن لحقوق الجميع والمنظم للتعايش بين مختلف الطوائف 

باً على الدينية. وقد تميز القضاء في العصر الأيوبي بالعدل والإنصاف، وهو ما انعكس إيجا
 العلاقات بين المسلمين وأهل الذمة.

كان للقاضي في عهد الأيوبيين أعوان يساعدونه على العدل في الحكم وإعادة الحقوق إلى 
وكان القضاة . أصحابها، فكان منهم الجلواز الذي يستعين به القاضي على تنظيم قاعة المحكمة

مهم، وكانوا يخضعون فقط للشريعة الإسلامية في العصر الأيوبي يتمتعون باستقلالية كبيرة في أحكا
 والقوانين المستمدة منها.

وتشير الوثائق التاريخية إلى ثقة أهل الذمة في السلطة القضائية الإسلامية، وقبولهم 
الشريعة الإسلامية في تنظيم شؤونهم. فقد ذكرت إحدى الوثائق من العصر المملوكي )وهو امتداد 

لمسيحيين ويُدعى يعقوب النصراني قد تُوفِّى دون أن يكون له وريث، للعصر الأيوبي( أن أحد ا

                                                           
 .228، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  197
 .229، والمملوكيفلسطين في العهدين الأيوبي سيد الأهل،  198



 

66 
 

وترك داراً بحارة النصارى بالقدس، وقد آلت ملكية هذه الدار لبيت المال بعد توثيق الأمر لدى 
وهذا يدل على ثقة أهل الذمة في القضاء الإسلامي وقبولهم  199القاضي شرف الدين الشافعي.

 لأحكامه.

القضائية لأهل الذمة في القدس متنوعة، وتشمل حالات حصر أعيان  وكانت المعاملات
بغرض الإرث، وحصر موجودات، وعقود بيع، وعقود زواج وطلاق، وبعض الشكاوى الخاصة. 
وهي بذلك تغطي جانباً كبيراً من الحياة الاجتماعية والاقتصادية لأهل الذمة في القدس خلال تلك 

 200.ان تعايشهم مع المجتمع الإسلامي هناكالفترة، وتوضح لنا إلى أي مدى ك

ومن الجدير بالذكر أن القضاء في العصر الأيوبي كان يراعي خصوصية أهل الذمة في 
بعض القضايا، خاصة تلك المتعلقة بالأحوال الشخصية والقضايا الدينية. فقد سمح للطوائف 

الخضوع للإشراف العام للقضاء المسيحية واليهودية بتطبيق قوانينها الخاصة في هذه القضايا، مع 
الإسلامي. وكان أهل الذمة يتحاكمون إلى رؤسائهم الدينيين في قضايا الزواج والطلاق والميراث، 

 201.وفق شرائعهم الخاصة

وقد ساهم هذا التنظيم القضائي الدقيق في استقرار العلاقات بين المسلمين وأهل الذمة في 
التعايش بين مختلف الطوائف الدينية في المدينة المقدسة. القدس خلال العصر الأيوبي، وتعزيز 

 كما ساهم في الحفاظ على حقوق أهل الذمة وحمايتهم من أي تعسف أو ظلم.

 دور المؤسسات الدينية في تنظيم شؤون الأقليات .2.3.3

لعبت المؤسسات الدينية دوراً مهماً في تنظيم شؤون الأقليات الدينية في القدس خلال 
الأيوبي، سواء كانت هذه المؤسسات إسلامية أو مسيحية أو يهودية. وقد تميز هذا الدور العصر 

 بالتنظيم والتنسيق مع السلطات الأيوبية، مما ساهم في استقرار الأوضاع في المدينة المقدسة.

 دور المؤسسات الدينية الإسلامية: .1

                                                           
 .8، التعاملات القضائيةعبد الرحمن،  199
 .3، التعاملات القضائيةعبد الرحمن،  200
 . 2/223، مفرج الكروبابن واصل،  201



 

67 
 

الأيوبي، حيث أجاز الفقهاء في  دور الأوقاف الإسلامية: شهدت فلسطين تطوراً وقفياً في العهد - أ
وقد ساهمت الأوقاف الإسلامية في  202.ذلك العصر وقف الأمراء والسلاطين من بيت المال

تنظيم شؤون أهل الذمة من خلال تمويل بعض الخدمات التي كانوا يستفيدون منها، مثل 
 المستشفيات والمدارس والخانات.

د والمدارس الدينية الإسلامية دوراً مهماً في نشر دور المساجد والمدارس الدينية: لعبت المساج - ب
ثقافة التسامح والتعايش مع أهل الذمة، من خلال الخطب والدروس التي كانت تُلقى فيها. وقد 
حرص العلماء المسلمون في العصر الأيوبي على التأكيد على حقوق أهل الذمة وواجباتهم، 

 203.وفق الشريعة الإسلامية

لعب القضاء الشرعي الإسلامي دوراً مهماً في تنظيم شؤون أهل الذمة، دور القضاء الشرعي:  - ت
من خلال الفصل في النزاعات التي كانت تنشأ بينهم وبين المسلمين، أو بينهم وبين بعضهم 
البعض. وقد حرص القضاة المسلمون على تطبيق العدل والإنصاف في أحكامهم، بغض 

 204.النظر عن دين المتقاضين

 الدينية المسيحية:دور المؤسسات  .2
دور الكنائس والأديرة: لعبت الكنائس والأديرة المسيحية دوراً مهماً في تنظيم الشؤون الدينية  - أ

والاجتماعية للمسيحيين في القدس. وكانت هذه المؤسسات تقدم خدمات متنوعة 
 205.للمسيحيين، مثل التعليم والرعاية الصحية والمساعدات الاجتماعية

الأسقفيات: لعبت البطريركيات والأسقفيات المسيحية دوراً مهماً في دور البطريركيات و  - ب
تمثيل المسيحيين أمام السلطات الأيوبية، والدفاع عن حقوقهم ومصالحهم. وكان البطاركة 
والأساقفة يتمتعون بمكانة خاصة لدى السلطات الأيوبية، وكانوا يُستشارون في القضايا 

 206.التي تخص المسيحيين

                                                           
 .15، 2024دور الوقف الإسلامي في التنمية العمرانية، المعهد العالمي للوقف الإسلامي،  202
 .230 ،فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  203
 .5، التعاملات القضائيةعبد الرحمن،  204
 .231، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  205
 .232، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  206



 

68 
 

الكنسية: سمحت السلطات الأيوبية للمسيحيين بإنشاء محاكم كنسية خاصة  دور المحاكم - ت
بهم، للفصل في القضايا الدينية والأحوال الشخصية، مثل الزواج والطلاق والميراث. 
وكانت هذه المحاكم تطبق القوانين الكنسية، مع الخضوع للإشراف العام للقضاء 

 207.الإسلامي
 دور المؤسسات الدينية اليهودية: .3

دور المعابد )الكُنُس(: لعبت المعابد اليهودية دوراً مهماً في تنظيم الشؤون الدينية  - أ
والاجتماعية لليهود في القدس. وكانت هذه المعابد مراكز للعبادة والتعليم والنشاط 

 208.الاجتماعي

دور المجلس اليهودي )بيت الدين(: لعب المجلس اليهودي دوراً مهماً في تنظيم الشؤون  - ب
ونية والقضائية لليهود في القدس. وكان هذا المجلس يتكون من عدد من الحاخامات القان

والعلماء اليهود، وكان مسؤولًا عن تطبيق الشريعة اليهودية في القضايا الدينية والأحوال 
 209.الشخصية

دور المدارس الدينية اليهودية: لعبت المدارس الدينية اليهودية دوراً مهماً في تعليم اليهود  - ت
، ”بيت المدراش“أو ” المدراش“دينهم ولغتهم وثقافتهم. وكانت هذه المدارس تُعرف باسم 

 210.وكانت تُدرس فيها التوراة والتلمود وغيرها من الكتب الدينية اليهودية

وقد ساهم هذا التنظيم الدقيق للمؤسسات الدينية في استقرار الأوضاع في القدس خلال 
بين مختلف الطوائف الدينية في المدينة المقدسة. كما ساهم في  العصر الأيوبي، وتعزيز التعايش

 الحفاظ على الهوية الدينية والثقافية لكل طائفة، مع ضمان ولائها للدولة الأيوبية.

 التمثيل السياسي للأقليات الدينية في القدس .3.3.3

على الرغم من أن الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي لم تتمتع بتمثيل 
سياسي مباشر في مؤسسات الدولة، إلا أنها كانت تتمتع بنوع من التمثيل غير المباشر من خلال 

                                                           
 .6، التعاملات القضائيةعبد الرحمن،  207
 .233، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  208
 .234، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  209
 .235، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  210



 

69 
 

قياداتها الدينية والاجتماعية. وقد حرصت السلطات الأيوبية على التشاور مع هذه القيادات في 
 ا التي تخص الأقليات الدينية، مما منحها نوعاً من المشاركة في صنع القرار.القضاي

 التمثيل السياسي للمسيحيين: .1
دور البطاركة والأساقفة: كان البطاركة والأساقفة المسيحيون يمثلون طوائفهم أمام السلطات  - أ

السلطات الأيوبية، ويدافعون عن حقوقهم ومصالحهم. وكانوا يتمتعون بمكانة خاصة لدى 
 211.الأيوبية، وكانوا يُستشارون في القضايا التي تخص المسيحيين

المناصب الإدارية: سمح صلاح الدين الأيوبي لبعض المسيحيين بتولي مناصب إدارية في  - ب
بعض النصارى “الدولة، خاصة في مجالات الطب والترجمة والمالية. يذكر المقريزي أن 

 212.المال في عهد صلاح الدين كانوا يعملون في ديوان الجيش وديوان

الامتيازات الخاصة: منح صلاح الدين الأيوبي بعض الطوائف المسيحية امتيازات خاصة،  - ت
مثل الأرمن الذين استعادوا موقعهم المفضل في ظل حكمه وأعفوا من الجزية. كما خفض 

 .الضرائب المفروضة على التجار والحجاج الأرمن وأكد حقوقهم
 يهود:التمثيل السياسي لل .2

دور الناجيد )رأس الجالوت(: كان الناجيد يمثل الطائفة اليهودية أمام السلطات الأيوبية،  - أ
ويدافع عن حقوقها ومصالحها. وكان يتمتع بمكانة خاصة لدى السلطات الأيوبية، وكان 

 213.يُستشار في القضايا التي تخص اليهود

اليهود دوراً مهماً في التأثير على دور الأطباء والعلماء اليهود: لعب الأطباء والعلماء  - ب
السياسات الأيوبية تجاه اليهود. ومن أبرز هؤلاء موسى بن ميمون، الذي كان طبيباً خاصاً 

 214.لصلاح الدين، وتوسط لديه لتحسين أوضاع اليهود في القدس ومصر

الامتيازات الخاصة: منح صلاح الدين الأيوبي اليهود بعض الامتيازات الخاصة، مثل  - ت
ماح لهم بالعودة إلى القدس بعد أن كانوا ممنوعين من السكن فيها خلال فترة الاحتلال الس

 215.الصليبي. كما سمح لهم بإقامة معابدهم ومدارسهم ومؤسساتهم الدينية والاجتماعية

                                                           
 .236، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  211
 . 1/240، السلوك لمعرفة دول الملوكالمقريزي،  212
 .237، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكي سيد الأهل، 213
 .2019، عاشوا بين المسلمينأيوب،  214



 

70 
 

 دور الطوائف الأخرى: .3
في دور الدروز: لعبت الطائفة الدرزية دوراً هاماً في تشكيل تاريخ بلاد الشام واستمرت  - أ

لعب دور سياسي وعسكري في عصر صلاح الدين كأقلية عرقية ودينية. وقد أقر السلطان 
 .صلاح الدين بحقوق الدروز وامتيازاتهم

دور السامريين: كان للسامريين وجود في فلسطين خلال العصر الأيوبي، وكانوا يتمتعون  - ب
هم الدينية وإقامة ببعض الحقوق والامتيازات. وقد سمح لهم صلاح الدين بممارسة شعائر 

 216.معابدهم

وعلى الرغم من محدودية التمثيل السياسي المباشر للأقليات الدينية في القدس خلال 
العصر الأيوبي، إلا أن هذا التمثيل غير المباشر من خلال القيادات الدينية والاجتماعية كان كافياً 

وضاع في القدس، وتعزيز لضمان حقوقهم ومصالحهم. وقد ساهم هذا التنظيم في استقرار الأ
 التعايش بين مختلف الطوائف الدينية في المدينة المقدسة.

وفي الختام، يمكن القول إن الأوضاع القانونية والإدارية للأقليات الدينية في القدس خلال 
العصر الأيوبي تعكس روح التسامح والعدل التي تميزت بها الحضارة الإسلامية، وتقدم نموذجاً 

 للتعايش والتسامح الديني في مدينة تعد من أقدس المدن لدى الديانات السماوية الثلاث. تاريخياً 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                          
 .238، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  215
 .239، فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكيسيد الأهل،  216



 

71 
 

 رابعالفصل ال

 الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي 

 الأوضاع الاقتصادية للأقليات الدينية .1.4

 المهن والحرف التي مارسها المسيحيون واليهود في القدس .1.1.4
م( تنوعاً كبيراً في المهن 1260-1187هـ/658-583شهدت مدينة القدس خلال العصر الأيوبي )

والحرف التي مارستها الأقليات الدينية، وخاصة المسيحيون واليهود. وقد ساهم التسامح الديني الذي 
فاؤه في إتاحة الفرصة لهذه الأقليات لممارسة أنشطتها الاقتصادية انتهجه صلاح الدين الأيوبي وخل

 بحرية، مما أدى إلى ازدهار الحياة الاقتصادية في المدينة المقدسة.

 :المهن التي اشتهر بها المسيحيون في القدس .1

اشتهر المسيحيون في القدس خلال العصر الأيوبي بممارسة العديد من المهن والحرف، ومن 
 أبرزها:

هنة النجارة: كانت من أهم المهن التي برع فيها المسيحيون في القدس، وذلك لارتباطها م - أ
أن "النصارى في بيت المقدس كانوا يتوارثون  بالسيد المسيح عليه السلام ويوسف النجار.

وقد برعوا في صناعة  217.مهنة النجارة أباً عن جد، ويعتبرونها من المهن المقدسة لديهم"
والأبواب والنوافذ المزخرفة، وكانت منتجاتهم تحظى بإقبال كبير من سكان الأثاث الخشبي 

 المدينة.

الحرف المرتبطة بالخدمات الدينية والسياحة: عمل العديد من المسيحيين في مهن مرتبطة  - ب
بالخدمات الدينية والسياحة الدينية، مثل الإرشاد السياحي للحجاج المسيحيين الذين كانوا 

لقدس لزيارة الأماكن المقدسة. إلى أن "صلاح الدين سمح للنصارى بتقديم يفدون إلى ا

                                                           
 . 3/245، مفرج الكروبابن واصل،  217

 



 

72 
 

الخدمات للحجاج القادمين من بلاد الإفرنج لزيارة كنيسة القيامة وغيرها من الأماكن 
 218.المقدسة"

صناعة الزجاج والفخار: برع المسيحيون في القدس في صناعة الزجاج والفخار، وكانت  - ت
"صناع الزجاج من النصارى في بيت حيث أن منتجاتهم تصدر إلى مختلف أنحاء العالم. 

المقدس كانوا يصنعون قناديل وأواني زجاجية بديعة الصنع، وكانت تباع في أسواق المدينة 
 219.مصر"وتصدر إلى بلاد الشام و 

الوراقة وصناعة الكتب: مارس بعض المسيحيين في القدس مهنة الوراقة وصناعة الكتب،  - ث
وكان لهم دور في نسخ الكتب وتجليدها. أن "بعض النصارى في بيت المقدس كانوا يعملون 

 220.في نسخ الكتب وتجليدها، وكانت لهم دكاكين في سوق الوراقين"
 :دسالمهن التي اشتهر بها اليهود في الق .2

 أما اليهود في القدس خلال العصر الأيوبي، فقد اشتهروا بممارسة المهن التالية:

الصياغة وصناعة المجوهرات: برع اليهود في مهنة الصياغة وصناعة المجوهرات، وكانت  - أ
لهم دكاكين خاصة في أسواق القدس. "اليهود في بيت المقدس كانوا من أمهر الصاغة، 

 221.والفضة تحظى بإقبال كبير من سكان المدينة والزوار" وكانت مصنوعاتهم من الذهب

التجارة: مارس اليهود التجارة بمختلف أنواعها، وخاصة التجارة الدولية بين الشرق والغرب.  - ب
يشير المؤرخ شهاب الدين النويري في كتابه "نهاية الأرب في فنون الأدب" إلى أن "اليهود 

البلدان، وكانت لهم علاقات تجارية مع إخوانهم  في بيت المقدس كانوا يتاجرون مع مختلف
 222.في مصر والشام وبلاد الإفرنج"

                                                           
 . 3/178، الدولتينالروضتين في أخبار المقدسي،  218
 .215، النوادر السلطانيةابن شداد،  219
 . 10/312، الكامل في التاريخابن الأثير،  220
 . 3/247، مفرج الكروب ابن واصل، 221
 ، تحقيق: مفيد قميحة وآخرون، نهاية الأرب في فنون الأدبشهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب النويري،  222
 . 28/156(، 2004)بيروت: دار الكتب العلمية،     

 



 

73 
 

الطب والصيدلة: عمل بعض اليهود في مهن الطب والصيدلة، وكان لهم مكانة في هذا  - ت
المجال. "بعض الأطباء اليهود في بيت المقدس كانوا يعالجون المرضى من مختلف 

 223.دوية والعقاقير"الطوائف، وكانت لهم دراية واسعة بالأ

صناعة النسيج والملابس: اشتغل بعض اليهود في صناعة النسيج والملابس، وكانت  - ث
منتجاتهم تحظى بشهرة واسعة. "اليهود في بيت المقدس كانوا يصنعون أنواعاً مختلفة من 

 224.الأقمشة والملابس، وكانت تباع في أسواق المدينة"
 :والأقليات الدينيةالعلاقات الاقتصادية بين المسلمين  .3

تميزت العلاقات الاقتصادية بين المسلمين والأقليات الدينية في القدس خلال العصر 
الأيوبي بالتعاون والتكامل، حيث كان هناك تبادل للمنتجات والخدمات بين مختلف الطوائف. يذكر 

ون مع بعضهم المؤرخ ابن واصل أن "المسلمين والنصارى واليهود في بيت المقدس كانوا يتعامل
 225.البعض في الأسواق، وكان كل منهم يشتري من الآخر ما يحتاج إليه من سلع وخدمات"

كما سمحت السلطة الأيوبية للأقليات الدينية بممارسة أنشطتها الاقتصادية بحرية، مع 
فرض بعض القيود التي كانت سائدة في ذلك العصر، مثل دفع الجزية والالتزام بالشروط العمرية. 

إلى أن "صلاح الدين وخلفاءه من الأيوبيين كانوا يعاملون أهل الذمة بالعدل والإنصاف، شير ي
ويسمحون لهم بممارسة أنشطتهم الاقتصادية بحرية، مع الالتزام بدفع الجزية والضرائب المقررة 

 226.عليهم"

وهكذا، نجد أن الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي قد مارست مجموعة 
متنوعة من المهن والحرف، وساهمت بشكل فعال في الحياة الاقتصادية للمدينة المقدسة، في ظل 

 سياسة التسامح الديني التي انتهجها الأيوبيون.

                                                           
 ، تحقيق: نزار عيون الأنباء في طبقات الأطباءموفق الدين أبو العباس أحمد بن القاسم ابن أبي أصيبعة،  223
 .487رضا، )بيروت: دار مكتبة الحياة، د.ت(،     
 .217، النوادر السلطانيةابن شداد،  224
 . 3/249، مفرج الكروبابن واصل،  225
 . 3/180،  الروضتين في أخبار الدولتين المقدسي، 226



 

74 
 

 الملكية العقارية للأقليات الدينية في القدس .2.1.4

-583)شكلت الملكية العقارية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي 
م( جانباً مهماً من جوانب الحياة الاقتصادية لهذه الفئات، وقد تأثرت 1260-1187هـ/658

بالسياسة العامة التي انتهجها الأيوبيون تجاه أهل الذمة. ويمكن تناول هذا الموضوع من خلال 
 النقاط التالية:

 

 

 :حقوق الملكية العقارية للأقليات الدينية .1

دينية في القدس حق التملك العقاري، وذلك في إطار سياسة منح الأيوبيون الأقليات ال
صلاح الدين للنصارى واليهود بامتلاك العقارات في بيت سمح  التسامح الديني التي انتهجوها. "

وهذا يدل  227.المقدس، وأقرهم على ما كان بأيديهم من أملاك قبل دخول الصليبيين إلى المدينة"
 حقوق إلى أصحابها، بغض النظر عن انتماءاتهم الدينية.على حرص الأيوبيين على إعادة ال

صلاح الدين برد الأملاك التي كانت بيد النصارى واليهود قبل الاحتلال الصليبي أمر 
وهذا يعكس مدى التزام الأيوبيين  228.إليهم، وسمح لهم بالتصرف فيها بالبيع والشراء والإيجار

 يات الدينية.بمبادئ العدل والإنصاف في التعامل مع الأقل

 :الأملاك الكنسية والوقفية المسيحية .2

تمتعت الكنائس والمؤسسات الدينية المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي بحق 
صلاح الدين الكنائس على ما كان أقر امتلاك العقارات والأراضي، وكان لها أوقاف خاصة بها. 

 229.عليهالها من أوقاف وأملاك، وسمح لها بإدارتها والإشراف 

وقد شملت الأملاك الكنسية في القدس خلال العصر الأيوبي العديد من العقارات 
والأراضي، مثل كنيسة القيامة وما يتبعها من مبانٍ وأراضٍ، وكنيسة المهد في بيت لحم، والعديد 

                                                           
 .  3/250، مفرج الكروبابن واصل،  227
 . 3/182، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  228
 .220، النوادر السلطانيةابن شداد،  229



 

75 
 

العديد من العقارات  كنيسة القيامة في بيت المقدسكانت تمتلك من الأديرة والكنائس الأخرى. 
 230.الأراضي، وكان لها دخل كبير من ريع هذه الأملاكو 

كما كان للكنائس والمؤسسات الدينية المسيحية أوقاف خاصة بها، كانت تنفق من ريعها 
الكنائس في بيت المقدس لها أوقاف كثيرة، كانت على احتياجاتها ونشاطاتها الدينية والخيرية. 

من النصارى، وعلى صيانة المباني الكنسية وكانت تنفق من ريعها على الفقراء والمحتاجين 
 231.وترميمها

 :الأملاك اليهودية في القدس .3

أما بالنسبة لليهود في القدس خلال العصر الأيوبي، فقد سمح لهم أيضاً بامتلاك العقارات 
اليهود في بيت المقدس يسكنون في حي ا كانو والأراضي، وكان لهم حي خاص بهم في المدينة. 

هة الجنوبية الشرقية من المدينة، وكانوا يمتلكون العديد من المنازل والدكاكين خاص بهم في الج
 232.فيه

وقد سمح الأيوبيون لليهود بإنشاء أوقاف خاصة بهم في القدس، لدعم مؤسساتهم الدينية 
"صلاح الدين لليهود بإنشاء أوقاف لدعم كنسهم ومدارسهم الدينية في بيت سمح والخيرية. 
 وهذا يدل على مدى التسامح الديني الذي تمتع به اليهود في ظل الحكم الأيوبي. 233المقدس".

كما سمح العثمانيون فيما بعد لليهود بالشراء لصالح بناء وإنشاء الأوقاف الخاصة بهم 
بالقدس، لليهود القاطنين والزوّار، وهذا امتداد للسياسة التي بدأها الأيوبيون تجاه اليهود في 

 234.القدس

 :ود المفروضة على الملكية العقارية للأقلياتالقي .4

رغم التسامح الذي أبداه الأيوبيون تجاه الأقليات الدينية في مجال الملكية العقارية، إلا أنه 
كانت هناك بعض القيود المفروضة عليهم، وذلك تماشياً مع الشروط العمرية التي كانت تنظم 

                                                           
 . 10/315، الكامل في التاريخابن الأثير،  230
 .  28/160، نهاية الأرب في فنون الأدبالنويري،  231
 . 3/252، مفرج الكروبابن واصل،  232
 .3/185 ،الدولتينالروضتين في أخبار المقدسي،  233
 .378، المفصل في تاريخ القدسالعارف،  234



 

76 
 

"أهل الذمة في بيت المقدس ممنوعين كانوا الإسلامية.  العلاقة بين المسلمين وأهل الذمة في الدولة
 235.من امتلاك العقارات في بعض المناطق المقدسة، مثل محيط المسجد الأقصى والحرم الشريف"

كما كان هناك قيود على ارتفاع مباني أهل الذمة، حيث كان يجب ألا تعلو على مباني 
وا ملزمين بألا تعلو منازلهم على منازل المسلمين، أن "أهل الذمة في بيت المقدس كان إلاالمسلمين. 

 236.وذلك تطبيقاً للشروط العمرية

ورغم هذه القيود، فإن الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي تمتعت بحقوق 
 واسعة في مجال الملكية العقارية، وكان لها دور بارز في الحياة الاقتصادية للمدينة المقدسة.

 رة والأسواق ودور الأقليات الدينية فيهاالتجا .3.1.4

م( 1260-1187هـ/658-583شكلت التجارة والأسواق في القدس خلال العصر الأيوبي )
عصب الحياة الاقتصادية في المدينة المقدسة، وكان للأقليات الدينية، وخاصة المسيحيين واليهود، 

لديني التي انتهجها الأيوبيون في دور بارز ومهم في هذا المجال. وقد ساهمت سياسة التسامح ا
 ازدهار النشاط التجاري وتنوعه في القدس.

 :مشاركة الأقليات الدينية في الأسواق المقدسية .1

تمتعت الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي بحرية واسعة في ممارسة النشاط 
"النصارى واليهود في بيت  أنحيث التجاري، وكان لها حضور قوي في أسواق المدينة المختلفة. 

المقدس كانوا يملكون العديد من الدكاكين والمتاجر في أسواق المدينة، وكانوا يتاجرون في مختلف 
 237.أنواع السلع والبضائع"

وقد تنوعت الأسواق التي شارك فيها المسيحيون واليهود في القدس، فشملت سوق 
 راقين، وغيرها من الأسواق المتخصصة. "القطانين، وسوق الصاغة، وسوق النجارين، وسوق الو 

                                                           
 .222، النوادر السلطانيةابن شداد،  235
 . 10/318، الكامل في التاريخابن الأثير،  236

 .  3/255، مفرج الكروبابن واصل،  237



 

77 
 

أسواق بيت المقدس في عهد صلاح الدين تضم تجاراً من مختلف الطوائف، وكان المسلمون كانت 
 238.والنصارى واليهود يتعاملون مع بعضهم البعض في جو من التسامح والاحترام المتبادل"

الخشبي والمنتجات الزجاجية كما برع المسيحيون في تجارة المنتجات الحرفية، مثل الأثاث 
النصارى في "كانوا والفخارية، بينما اشتهر اليهود بتجارة المجوهرات والمعادن الثمينة والأقمشة. 

بيت المقدس يبيعون منتجاتهم الحرفية في أسواق المدينة، وكانت تحظى بإقبال كبير من السكان 
 239.والأحجار الكريمة"والزوار، بينما اليهود كانوا يتاجرون في الذهب والفضة 

 

 :التجارة الداخلية والخارجية .2

لعبت الأقليات الدينية في القدس دوراً مهماً في التجارة الداخلية والخارجية خلال العصر 
الأيوبي. فعلى صعيد التجارة الداخلية، كانوا يتاجرون مع مختلف مدن الشام ومصر، ويستوردون 

أن "تجار النصارى واليهود في بيت المقدس كانوا يسافرون إلى  ويصدرون البضائع المختلفة. إلا
دمشق وحلب والقاهرة للتجارة، وكانوا يحملون معهم منتجات القدس ويعودون بالبضائع التي 

 240.تحتاجها المدينة"

أما على صعيد التجارة الخارجية، فقد كان للأقليات الدينية في القدس علاقات تجارية مع 
اليهود في بيت المقدس يتاجرون مع إخوانهم في كانوا  والهند وغيرها من البلدان. "أوروبا وبيزنطة 

 241.مختلف أنحاء العالم، وكانت لهم شبكة تجارية واسعة تمتد من الأندلس غرباً إلى الهند شرقاً"

كما استفاد المسيحيون من علاقاتهم مع الحجاج المسيحيين القادمين من أوروبا لزيارة 
 242قدسة في القدس، حيث كانوا يبيعون لهم التذكارات والمنتجات المحلية.الأماكن الم

 :العلاقات التجارية مع أوروبا والدول المجاورة .3

                                                           
 . 3/188 ،الدولتينالروضتين في أخبار المقدسي،  238
 .225 ،النوادر السلطانيةابن شداد،  239
 .10/320، ، الكامل في التاريخابن الأثير 240
 .28/165، نهاية الأربالنويري،  241
 . 3/258 مفرج الكروب،ابن واصل،  242



 

78 
 

تطورت العلاقات التجارية بين الأقليات الدينية في القدس والدول الأوروبية والمجاورة خلال 
ك تبادل تجاري مستمر بين العصر الأيوبي، رغم الصراع العسكري مع الصليبيين. فقد كان هنا
التجارة بين بيت المقدس إن القدس وموانئ البحر المتوسط، مثل عكا ويافا وصور وصيدا. 

والموانئ الساحلية كانت مستمرة حتى في أوقات الحرب، وكان التجار من النصارى واليهود يلعبون 
 243.دوراً مهماً في هذه التجارة

طة والإمارات الصليبية المجاورة، حيث كان التجار كما كانت هناك علاقات تجارية مع بيزن
التجار في بيت المقدس يتاجرون مع  كانوايتبادلون البضائع رغم الخلافات السياسية والدينية. 

 244.الإمارات الصليبية في أنطاكية وطرابلس، وكان هناك تبادل للبضائع والمنتجات بين الطرفين

تها باللغات المختلفة وعلاقاتها مع أبناء دينها في وقد استفادت الأقليات الدينية من معرف
اليهود والنصارى في بيت حيث كان البلدان الأخرى، مما سهل عليها ممارسة التجارة الخارجية. 

المقدس يتقنون عدة لغات، مما ساعدهم في التواصل مع التجار الأجانب وتسهيل المعاملات 
 245.التجارية معهم

 :المفروضة على الأقليات الضرائب والرسوم التجارية .4

فرضت السلطة الأيوبية على الأقليات الدينية في القدس مجموعة من الضرائب والرسوم 
التجارية، وذلك في إطار النظام الضريبي العام للدولة. وكانت هذه الضرائب تشمل الجزية، 

النشاط وقد تنوعت هذه الضرائب حسب نوع  246والخراج، ورسوم الأسواق، وضرائب التجارة.
التجاري ومقدار الأرباح. ضرائب التجارة المفروضة على النصارى واليهود في بيت المقدس كانت 

 247.% من قيمة البضائع، حسب نوعها ومصدرها5% و2.5تتراوح بين 

                                                           
 . 3/190، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  243
 .228، النوادر السلطانيةابن شداد،  244
 . 10/322، الكامل في التاريخابن الأثير،  245
 . 3/260، مفرج الكروبابن واصل،  246
 . 3/192 ،الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  247

 



 

79 
 

ورغم هذه الضرائب، فإن الأقليات الدينية في القدس استطاعت تحقيق أرباح جيدة من 
فعال في الحياة الاقتصادية للمدينة المقدسة خلال العصر أنشطتها التجارية، وساهمت بشكل 

 الأيوبي.

 الأوقاف الدينية للمسيحيين واليهود في القدس .4.1.4

-1187هـ/658-583شكلت الأوقاف الدينية للأقليات في القدس خلال العصر الأيوبي )
قد أسهمت في دعم م( جانباً مهماً من جوانب الحياة الاقتصادية والدينية لهذه الفئات، و 1260

 مؤسساتهم الدينية والخيرية والتعليمية. ويمكن تناول هذا الموضوع من خلال النقاط التالية:

 نظام الأوقاف المسيحية وإدارتها .1

سمح الأيوبيون للمسيحيين في القدس بإنشاء أوقاف خاصة بهم وإدارتها، وذلك في إطار 
المؤرخ ابن واصل في كتابه "مفرج الكروب في أخبار سياسة التسامح الديني التي انتهجوها. يذكر 

بني أيوب" أن "صلاح الدين أقر الكنائس والأديرة المسيحية في بيت المقدس على ما كان لها من 
 248.أوقاف، وسمح لها بإدارتها والإشراف عليها"

وقد تنوعت الأوقاف المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي، فشملت الأراضي 
والعقارات، والدكاكين، والحمامات، وغيرها من الممتلكات التي كان ريعها يُنفق على  الزراعية،

المؤسسات الدينية والخيرية المسيحية. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي في كتابه "الروضتين في 
 أخبار الدولتين النورية والصلاحية" إلى أن "كنيسة القيامة في بيت المقدس كانت تمتلك العديد من
الأوقاف، منها أراضٍ زراعية في محيط المدينة، ودكاكين في الأسواق، وكان ريعها يُنفق على 

 249.احتياجات الكنيسة وخدماتها"

كانت إدارة الأوقاف المسيحية تتم من قبل رجال الدين المسيحيين، وخاصة البطاركة 
سسات الدينية والخيرية. والأساقفة، الذين كانوا يشرفون على جمع الإيرادات وتوزيعها على المؤ 

يذكر المؤرخ ابن شداد في كتابه "النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية" أن "بطريرك القدس كان 

                                                           
 .3/265، مفرج الكروبابن واصل،  248
 .3/195، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  249



 

80 
 

يشرف على أوقاف الكنائس والأديرة في المدينة، ويتولى توزيع ريعها على المؤسسات الدينية 
 250.والخيرية المسيحية"

 :الأوقاف اليهودية وأهميتها الاقتصادية .2

ما بالنسبة لليهود في القدس خلال العصر الأيوبي، فقد سمح لهم أيضاً بإنشاء أوقاف أ
خاصة بهم وإدارتها. يذكر المؤرخ ابن الأثير في كتابه "الكامل في التاريخ" أن "صلاح الدين سمح 

ى لليهود بالعودة إلى بيت المقدس بعد أن كانوا ممنوعين من دخولها في عهد الصليبيين، وأقرهم عل
 251.ما كان لهم من أوقاف قبل الاحتلال الصليبي"

وقد تنوعت الأوقاف اليهودية في القدس، فشملت الكنس والمدارس الدينية والمؤسسات 
الخيرية. يشير المؤرخ شهاب الدين النويري في كتابه "نهاية الأرب في فنون الأدب" إلى أن "اليهود 

بهم، منها عقارات ودكاكين في الحي اليهودي، وكان في بيت المقدس كانوا يمتلكون أوقافاً خاصة 
 252.ريعها يُنفق على الكنس والمدارس الدينية اليهودية"

كانت الأوقاف اليهودية تلعب دوراً مهماً في دعم الحياة الاقتصادية والدينية لليهود في 
ر المؤرخ ابن القدس، حيث كانت توفر الدعم المالي للمؤسسات الدينية والتعليمية والخيرية. يذك

واصل أن "الأوقاف اليهودية في بيت المقدس كانت تسهم في توفير الدعم المالي للفقراء 
 253.والمحتاجين من اليهود، وفي تمويل المدارس الدينية والكنس"

 دور الأوقاف في دعم المؤسسات الدينية والخيرية .3

في دعم المؤسسات الدينية لعبت الأوقاف الدينية للمسيحيين واليهود في القدس دوراً مهماً 
والخيرية لهذه الأقليات. فقد كانت توفر الدعم المالي اللازم لصيانة وترميم دور العبادة، وتمويل 
المدارس الدينية، ورعاية الفقراء والمحتاجين. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي إلى أن "أوقاف 

                                                           
 .230، النوادر السلطانيةابن شداد،  250
 .10/325، الكامل في التاريخابن الأثير،  251
 .28/170، نهاية الأربالنويري،  252
 .3/268، مفرج الكروبابن واصل،  253



 

81 
 

ترميم المباني الكنسية، وعلى احتياجات الكنائس والأديرة في بيت المقدس كانت تُنفق على صيانة و 
 254.رجال الدين، وعلى مساعدة الفقراء والمحتاجين من المسيحيين"

كما كانت الأوقاف تسهم في تمويل المستشفيات والمؤسسات الصحية التي كانت تقدم 
خدماتها للمرضى والمحتاجين. يذكر المؤرخ ابن شداد أن "بعض الأوقاف المسيحية في بيت 

كانت مخصصة لدعم المستشفيات والمؤسسات الصحية التي كانت تقدم الرعاية الطبية  المقدس
 255.للمرضى والمحتاجين"

وبالنسبة لليهود، فقد كانت الأوقاف تسهم في دعم المدارس الدينية )اليشيفوت( التي كانت 
اليهودية في بيت تعلم الشباب اليهودي التوراة والتلمود. يشير المؤرخ ابن الأثير إلى أن "الأوقاف 

المقدس كانت تُنفق على المدارس الدينية التي كانت تعلم الشباب اليهودي التوراة والتلمود، وعلى 
 256.مساعدة الفقراء والمحتاجين من اليهود"

 :موقف السلطة الأيوبية من أوقاف الأقليات الدينية .4

التسامح والاحترام، اتسم موقف السلطة الأيوبية من أوقاف الأقليات الدينية في القدس ب
حيث سمحت لهذه الأقليات بإنشاء أوقاف خاصة بها وإدارتها. يذكر المؤرخ ابن واصل أن "صلاح 
الدين وخلفاءه من الأيوبيين كانوا يحترمون أوقاف النصارى واليهود في بيت المقدس، ويسمحون 

 257.لهم بإدارتها والإشراف عليها"

هذه الأوقاف من الاعتداء والتعدي، وذلك في وقد حرصت السلطة الأيوبية على حماية 
إطار سياستها العامة في حماية حقوق الأقليات الدينية. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي إلى أن 
"صلاح الدين أمر بحماية أوقاف النصارى واليهود في بيت المقدس، ومنع الاعتداء عليها أو 

 258.التعدي على حقوقها"

                                                           
 .3/198، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  254
 .232، النوادر السلطانيةابن شداد،  255
 .10/328، الكامل في التاريخابن الأثير،  256
 .3/270، مفرج الكروبابن واصل،  257
 .3/200، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  258



 

82 
 

ة للأقليات الدينية بتوسيع أوقافها وزيادتها، وذلك من خلال قبول كما سمحت السلطة الأيوبي
الهبات والوصايا من أتباع هذه الأقليات. يذكر المؤرخ ابن شداد أن "صلاح الدين سمح للنصارى 

 259.واليهود في بيت المقدس بقبول الهبات والوصايا من أتباعهم، وإضافتها إلى أوقافهم القائمة"

اف الدينية للمسيحيين واليهود في القدس خلال العصر الأيوبي قد وهكذا، نجد أن الأوق
لعبت دوراً مهماً في دعم الحياة الدينية والاقتصادية والاجتماعية لهذه الأقليات، وأن السلطة الأيوبية 
قد تعاملت مع هذه الأوقاف بتسامح واحترام، مما أسهم في استقرار الأوضاع الاقتصادية 

 دينة المقدسة.والاجتماعية في الم

 الأوضاع الاجتماعية للأقليات الدينية .2.4

 التوزيع السكاني والديموغرافي للأقليات الدينية في القدس .1.2.4

م( تغيرات 1260-1187هـ/658-583شهدت مدينة القدس خلال العصر الأيوبي )
الدين  ديموغرافية وسكانية مهمة، خاصة بعد تحريرها من الاحتلال الصليبي على يد صلاح

م. وقد أثرت هذه التغيرات على التوزيع السكاني للأقليات الدينية في 1187هـ/583الأيوبي سنة 
 المدينة المقدسة، وعلى العلاقات بين مختلف الطوائف الدينية.

 :التركيبة السكانية للقدس بعد التحرير .1

لال الصليبي، تغيرت التركيبة السكانية لمدينة القدس بشكل كبير بعد تحريرها من الاحت
حيث عاد المسلمون إلى المدينة بعد أن كانوا ممنوعين من دخولها خلال فترة الاحتلال. يذكر 
المؤرخ ابن واصل في كتابه "مفرج الكروب في أخبار بني أيوب" أن "صلاح الدين بعد تحرير بيت 

الأغلبية المقدس سمح للمسلمين بالعودة إلى المدينة والاستقرار فيها، وأصبحوا يشكلون 
 260.السكانية"

كما سمح صلاح الدين للمسيحيين الشرقيين )الأرثوذكس والسريان والأقباط والأرمن( بالبقاء 
في المدينة، بينما سمح للمسيحيين الغربيين )اللاتين( بمغادرة المدينة بعد دفع فدية. يشير المؤرخ 

رية والصلاحية" إلى أن "صلاح أبو شامة المقدسي في كتابه "الروضتين في أخبار الدولتين النو 
                                                           

 .235، النوادر السلطانيةابن شداد،  259
 .3/275مفرج الكروب، ابن واصل،  260



 

83 
 

الدين سمح للمسيحيين الشرقيين بالبقاء في بيت المقدس، لأنهم كانوا من أهل البلاد الأصليين، 
بينما سمح للمسيحيين الغربيين بمغادرة المدينة بعد دفع فدية قدرها عشرة دنانير للرجل، وخمسة 

 261.دنانير للمرأة، ودينارين للطفل

فقد سمح لهم صلاح الدين بالعودة إلى القدس بعد أن كانوا ممنوعين  أما بالنسبة لليهود،
من دخولها خلال فترة الاحتلال الصليبي. يذكر المؤرخ ابن شداد في كتابه "النوادر السلطانية 
والمحاسن اليوسفية" أن "صلاح الدين سمح لليهود بالعودة إلى بيت المقدس والاستقرار فيها، بعد 

 262.من دخولها في عهد الصليبيين"أن كانوا ممنوعين 

 توزيع الأحياء السكنية للأقليات الدينية .2

تميزت القدس خلال العصر الأيوبي بتوزيع سكاني خاص، حيث كانت كل طائفة دينية 
تسكن في حي خاص بها. يذكر المؤرخ ابن الأثير في كتابه "الكامل في التاريخ" أن "سكان بيت 

موزعين على أحياء مختلفة حسب انتماءاتهم الدينية، فكان  المقدس في عهد الأيوبيين كانوا
المسلمون يسكنون في الأحياء المحيطة بالمسجد الأقصى والحرم الشريف، بينما كان المسيحيون 

 263.يسكنون في الأحياء الغربية من المدينة، واليهود في الحي الجنوبي الشرقي"

ن المدينة، خاصة حول كنيسة القيامة. وقد تركزت الأحياء المسيحية في الجهة الغربية م
يشير المؤرخ شهاب الدين النويري في كتابه "نهاية الأرب في فنون الأدب" إلى أن "المسيحيين في 
بيت المقدس كانوا يسكنون في الأحياء الغربية من المدينة، وخاصة حول كنيسة القيامة، وكانت 

 264.حية مختلفة"هذه الأحياء تضم كنائس وأديرة ومؤسسات دينية مسي

أما اليهود، فقد سكنوا في حي خاص بهم في الجهة الجنوبية الشرقية من المدينة، وهو ما 
يعرف بحارة اليهود. يذكر المؤرخ ابن واصل أن "اليهود في بيت المقدس كانوا يسكنون في حي 

                                                           
 .3/205، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  261
 .240، النوادر السلطانيةابن شداد،  262
 .10/330، الكامل في التاريخابن الأثير،  263
 .28/175، الأربنهاية النويري،  264



 

84 
 

دينية خاص بهم في الجهة الجنوبية الشرقية من المدينة، وكان هذا الحي يضم كنساً ومدارس 
 265.يهودية"

 التغيرات الديموغرافية خلال العصر الأيوبي .3

شهدت القدس خلال العصر الأيوبي تغيرات ديموغرافية مهمة، نتيجة للسياسات التي 
انتهجها الأيوبيون، والأحداث السياسية والعسكرية التي شهدتها المنطقة. يشير المؤرخ أبو شامة 

ازداد بشكل كبير خلال العصر الأيوبي، نتيجة لعودة المقدسي إلى أن "عدد سكان بيت المقدس 
 266.المسلمين إلى المدينة، واستقرار المسيحيين الشرقيين واليهود فيها"

كما أثرت الهجرات الداخلية والخارجية على التركيبة السكانية للمدينة. يذكر المؤرخ ابن 
مهاجرين من مختلف المناطق، شداد أن "بيت المقدس استقبلت خلال العصر الأيوبي العديد من ال

وخاصة من المناطق التي كانت تحت سيطرة الصليبيين، مما أدى إلى تنوع سكاني وثقافي في 
 267.المدينة"

ومن التغيرات الديموغرافية المهمة التي شهدتها القدس خلال العصر الأيوبي، إنشاء حارة 
رخ ابن الأثير أن "الأفضل علي، ابن المغاربة في الجهة الجنوبية الغربية من المدينة. يذكر المؤ 

م، وهي المنطقة التي كانت 1193هـ/589صلاح الدين، أوقف حارة المغاربة على المغاربة عام 
تعرف سابقاً بحارة الشرف، وأصبحت مخصصة للمغاربة القادمين إلى بيت المقدس للدراسة 

 268.والعبادة"

 :العلاقات بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم .4

ميزت العلاقات بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم في القدس خلال العصر الأيوبي ت
بالتسامح والتعايش السلمي، رغم وجود بعض القيود التي كانت مفروضة على أهل الذمة وفقاً 

                                                           
 .3/278، مفرج الكروبابن واصل،  265
 .3/208، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  266
 .242، النوادر السلطانيةابن شداد،  267
 .10/332 الكامل في التاريخ،ابن الأثير،  268



 

85 
 

للشروط العمرية. يذكر المؤرخ ابن واصل أن "المسلمين والنصارى واليهود في بيت المقدس كانوا 
 269.في تعايش سلمي، ويتعاملون مع بعضهم البعض في مختلف مجالات الحياة"يعيشون 

وقد ساهمت سياسة التسامح الديني التي انتهجها صلاح الدين وخلفاؤه في تعزيز هذا 
التعايش السلمي. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي إلى أن "صلاح الدين عامل النصارى واليهود في 

، وسمح لهم بممارسة شعائرهم الدينية بحرية، مما أدى إلى استقرار بيت المقدس بالعدل والإنصاف
 270.الأوضاع الاجتماعية في المدينة"

كما كان هناك تفاعل اجتماعي وثقافي بين مختلف الطوائف الدينية في القدس. يذكر 
المؤرخ ابن شداد أن "سكان بيت المقدس من مختلف الطوائف كانوا يتبادلون الزيارات في 
المناسبات الاجتماعية، ويشاركون في الاحتفالات العامة، مما أدى إلى تقارب اجتماعي وثقافي 

 271.بينهم"

وهكذا، نجد أن التوزيع السكاني والديموغرافي للأقليات الدينية في القدس خلال العصر 
تي شهدتها الأيوبي قد تأثر بالسياسات التي انتهجها الأيوبيون، وبالأحداث السياسية والعسكرية ال

المنطقة، وأن العلاقات بين مختلف الطوائف الدينية تميزت بالتسامح والتعايش السلمي، رغم وجود 
 بعض القيود التي كانت مفروضة على أهل الذمة.

 الحياة اليومية والثقافية للأقليات الدينية في القدس .2.2.4

-583خلال العصر الأيوبي ) تميزت الحياة اليومية والثقافية للأقليات الدينية في القدس
م( بالتنوع والثراء، وذلك في ظل سياسة التسامح الديني التي انتهجها 1260-1187هـ/658

الأيوبيون. وقد انعكس هذا التنوع على مختلف جوانب الحياة اليومية والثقافية لهذه الأقليات، من 
 عادات وتقاليد، وملابس، وطعام، ونشاطات ثقافية ودينية.

 :والتقاليد الاجتماعية العادات .1

                                                           
 .3/280، مفرج الكروبابن واصل،  269
 .3/210، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  270
 .245، النوادر السلطانيةابن شداد،  271



 

86 
 

تميزت الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي بعادات وتقاليد اجتماعية خاصة 
بها، وقد سمح لها الأيوبيون بممارسة هذه العادات والتقاليد بحرية، مع بعض القيود التي كانت 

الكروب في أخبار بني مفروضة وفقاً للشروط العمرية. يذكر المؤرخ ابن واصل في كتابه "مفرج 
أيوب" أن "النصارى واليهود في بيت المقدس كانوا يمارسون عاداتهم وتقاليدهم الاجتماعية بحرية، 

 272.ويحتفلون بأعيادهم ومناسباتهم الدينية

وقد تنوعت العادات والتقاليد الاجتماعية للمسيحيين في القدس، فشملت الاحتفال بالأعياد 
د وعيد الفصح، وإقامة الاحتفالات والمراسم الدينية في الكنائس والأديرة. المسيحية، مثل عيد الميلا

يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي في كتابه "الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية" إلى 
أن "المسيحيين في بيت المقدس كانوا يحتفلون بأعيادهم ومناسباتهم الدينية، وخاصة عيد الفصح، 

 273.يقيمون احتفالات كبيرة في كنيسة القيامة، ويشعلون النار المقدسة" حيث كانوا

أما اليهود، فقد كانت لهم أيضاً عادات وتقاليد اجتماعية خاصة بهم، مثل الاحتفال بالسبت 
وبالأعياد اليهودية، مثل عيد الفصح اليهودي )بيساح( وعيد المظال )سوكوت( وعيد الغفران )يوم 

خ ابن شداد في كتابه "النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية" أن "اليهود في بيت كيبور(. يذكر المؤر 
المقدس كانوا يحتفلون بالسبت وبأعيادهم الدينية، ويقيمون الصلوات والمراسم الدينية في 

 274.كنسهم"

 الملابس والأزياء .2

ها، وكانت تميزت الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي بملابس وأزياء خاصة ب
هذه الملابس تعكس هويتها الدينية والثقافية. وقد فرضت الشروط العمرية على أهل الذمة ارتداء 
ملابس تميزهم عن المسلمين، وذلك لتسهيل التعرف عليهم. يذكر المؤرخ ابن الأثير في كتابه 

تميزهم عن  "الكامل في التاريخ" أن "أهل الذمة في بيت المقدس كانوا ملزمين بارتداء ملابس
 275.المسلمين، وفقاً للشروط العمرية

                                                           
 .3/285، مفرج الكروبابن واصل،  272
 .3/215، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  273
 .250، النوادر السلطانيةابن شداد،  274
 .10/335، الكامل في التاريخابن الأثير،  275



 

87 
 

وقد تميز المسيحيون في القدس بارتداء ملابس ذات ألوان محددة، مثل الأزرق والأسود، 
وكانوا يضعون على رؤوسهم قلنسوة زرقاء أو سوداء. يشير المؤرخ شهاب الدين النويري في كتابه 

بيت المقدس كانوا يرتدون ملابس ذات ألوان  "نهاية الأرب في فنون الأدب" إلى أن "النصارى في
 276داكنة، وخاصة الأزرق والأسود، ويضعون على رؤوسهم قلنسوة زرقاء أو سوداء"

أما اليهود، فقد تميزوا بارتداء ملابس ذات ألوان صفراء، وكانوا يضعون على رؤوسهم 
يرتدون ملابس ذات ألوان قلنسوة صفراء. يذكر المؤرخ ابن واصل أن "اليهود في بيت المقدس كانوا 

 277صفراء، ويضعون على رؤوسهم قلنسوة صفراء، تميزهم عن غيرهم من السكان"

 :الطعام والمأكولات .3

تنوعت المأكولات والأطعمة التي كانت تتناولها الأقليات الدينية في القدس خلال العصر 
المؤرخ أبو شامة المقدسي إلى الأيوبي، وكانت هذه المأكولات تعكس هويتها الدينية والثقافية. يشير 

أن "النصارى واليهود في بيت المقدس كانت لهم مأكولات وأطعمة خاصة بهم، وكانوا يتناولونها في 
 278.مناسباتهم وأعيادهم الدينية

وقد تميز المسيحيون في القدس بتناول أطعمة خاصة في أعيادهم ومناسباتهم الدينية، مثل 
ويات المختلفة في عيد الميلاد. يذكر المؤرخ ابن شداد أن كعك العيد في عيد الفصح، والحل

"النصارى في بيت المقدس كانوا يصنعون كعك العيد في عيد الفصح، ويتبادلونه فيما بينهم، 
 279.ويقدمونه للضيوف"

أما اليهود، فقد كانت لهم أيضاً مأكولات وأطعمة خاصة بهم، وخاصة في أعيادهم الدينية، 
ماتزا( في عيد الفصح اليهودي. يشير المؤرخ ابن الأثير إلى أن "اليهود في مثل خبز الفطير )ال

بيت المقدس كانوا يصنعون خبز الفطير في عيد الفصح، ويتناولونه طوال أيام العيد، وفقاً 
 280.لتعاليمهم الدينية"

                                                           
 .28/180، نهاية الأربالنويري،  276
 .3/288، مفرج الكروبابن واصل،  277
 .3/218، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  278
 .252، النوادر السلطانيةابن شداد،  279
 .10/338، الكامل في التاريخابن الأثير،  280



 

88 
 

 :النشاطات الثقافية والدينية .4

لقدس خلال العصر الأيوبي، تنوعت النشاطات الثقافية والدينية للأقليات الدينية في ا
وشملت الاحتفالات الدينية، والدراسات الدينية، والنشاطات الفنية والأدبية. يذكر المؤرخ ابن واصل 
أن "النصارى واليهود في بيت المقدس كانت لهم نشاطات ثقافية ودينية متنوعة، وكانوا يمارسونها 

 281.في مؤسساتهم الدينية والثقافية"

ون في القدس بإقامة الاحتفالات والمراسم الدينية في الكنائس والأديرة، وقد تميز المسيحي
وخاصة في كنيسة القيامة، التي كانت مركزاً للنشاطات الدينية المسيحية. يشير المؤرخ أبو شامة 
المقدسي إلى أن "كنيسة القيامة في بيت المقدس كانت مركزاً للنشاطات الدينية المسيحية، وكانت 

 282.الاحتفالات والمراسم الدينية في الأعياد والمناسبات المختلفة"تقام فيها 

كما كان للمسيحيين في القدس نشاطات ثقافية متنوعة، مثل نسخ الكتب الدينية وتزيينها، 
وإنتاج الفنون المختلفة، مثل الأيقونات والمنحوتات. يذكر المؤرخ ابن شداد أن "النصارى في بيت 

تب الدينية ويزينونها بالرسوم والزخارف، وكانوا ينتجون الأيقونات المقدس كانوا ينسخون الك
 283.والمنحوتات الدينية"

أما اليهود، فقد كانت لهم أيضاً نشاطات ثقافية ودينية متنوعة، مثل دراسة التوراة والتلمود 
أن في المدارس الدينية )اليشيفوت(، وإنتاج المخطوطات الدينية. يشير المؤرخ ابن الأثير إلى 

"اليهود في بيت المقدس كانوا يدرسون التوراة والتلمود في مدارسهم الدينية، وكانوا ينسخون 
 284.المخطوطات الدينية ويزينونها"

 التفاعل الثقافي بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم .5

شهدت القدس خلال العصر الأيوبي تفاعلًا ثقافياً بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم، وذلك في 
مختلف مجالات الحياة الثقافية والفكرية. يذكر المؤرخ ابن واصل أن "المسلمين والنصارى 

                                                           
 .3/290، مفرج الكروبابن واصل،  281
 .3/220، الروضتين في أخبار الدولتينلمقدسي، ا 282
 .255، النوادر السلطانيةابن شداد،  283
 .10/340 في التاريخ،الكامل ابن الأثير،  284



 

89 
 

ي واليهود في بيت المقدس كانوا يتفاعلون ثقافياً وفكرياً، ويتبادلون المعارف والخبرات ف
 285.مختلف المجالات

وقد تجلى هذا التفاعل الثقافي في مجالات مختلفة، مثل الطب والعلوم والفلسفة والأدب. يشير 
المؤرخ أبو شامة المقدسي إلى أن "الأطباء من مختلف الطوائف الدينية في بيت المقدس 

 286.كانوا يتبادلون المعارف والخبرات الطبية، ويتعاونون في علاج المرضى"

كان هناك تأثير متبادل بين الثقافات المختلفة في مجال الفنون والعمارة. يذكر المؤرخ ابن شداد كما 
أن "الفنون والعمارة في بيت المقدس خلال العصر الأيوبي تأثرت بالتفاعل بين الثقافات 

 287.المختلفة، وظهرت أعمال فنية ومعمارية تجمع بين عناصر من مختلف الثقافات"

الحياة اليومية والثقافية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي تميزت  وهكذا، نجد أن
بالتنوع والثراء، وأن هذه الأقليات تمتعت بحرية نسبية في ممارسة عاداتها وتقاليدها 

 وأنشطتها الثقافية والدينية، في ظل سياسة التسامح الديني التي انتهجها الأيوبيون.

  الأقليات الدينية والمجتمع المسلم بين الاجتماعية العلاقات .3.2.4

تميزت العلاقات الاجتماعية بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم في القدس خلال العصر 
م( بطابع خاص، حيث جمعت بين التسامح الديني من 1260-1187هـ/658-583الأيوبي )

بين المسلمين وأهل الذمة من جهة أخرى. وقد جهة، والالتزام بالضوابط الشرعية التي تنظم العلاقة 
أثرت سياسة صلاح الدين الأيوبي وخلفائه تجاه الأقليات الدينية بشكل كبير على طبيعة هذه 

 العلاقات.

 :سياسة التسامح الديني عند الأيوبيين .1

اتسمت سياسة الأيوبيين تجاه الأقليات الدينية في القدس بالتسامح والعدل، وهو ما انعكس 
جاباً على العلاقات الاجتماعية بين مختلف الطوائف الدينية. يذكر المؤرخ ابن واصل في كتابه إي

"مفرج الكروب في أخبار بني أيوب" أن "صلاح الدين عامل النصارى واليهود في بيت المقدس 

                                                           
 .3/292، مفرج الكروبابن واصل،  285
 .3/222 ،الدولتينالروضتين في أخبار المقدسي،  286
 .258، النوادر السلطانيةابن شداد،  287



 

90 
 

بالعدل والإنصاف، وسمح لهم بممارسة شعائرهم الدينية بحرية، مما أدى إلى استقرار الأوضاع 
 288.جتماعية في المدينة"الا

وقد تجلت سياسة التسامح الديني عند صلاح الدين في معاملته للمسيحيين بعد تحرير 
القدس، حيث سمح لهم بالبقاء في المدينة والاحتفاظ بممتلكاتهم، ولم يقابل قسوة الصليبيين عند 

الروضتين في أخبار احتلالهم للقدس بقسوة مماثلة. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي في كتابه "
الدولتين النورية والصلاحية" إلى أن "صلاح الدين لم يقتل أحداً من النصارى بعد تحرير بيت 
المقدس، ولم يأخذ أموالهم، بل سمح لهم بالخروج من المدينة بأمان بعد دفع الفدية، وهذا على 

من المسلمين  عكس ما فعله الصليبيون عند احتلالهم للمدينة، حيث قتلوا معظم سكانها
 289.واليهود"

كما سمح صلاح الدين لليهود بالعودة إلى القدس بعد أن كانوا ممنوعين من دخولها خلال 
فترة الاحتلال الصليبي. يذكر المؤرخ ابن شداد في كتابه "النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية" أن 

يها، بعد أن كانوا ممنوعين من "صلاح الدين سمح لليهود بالعودة إلى بيت المقدس والاستقرار ف
 290.دخولها في عهد الصليبيين، وأقطعهم أماكن للسكن والعبادة

وقد استمرت سياسة التسامح الديني مع خلفاء صلاح الدين من الأيوبيين، مما أدى إلى 
استقرار العلاقات الاجتماعية بين مختلف الطوائف الدينية في القدس. يشير المؤرخ ابن الأثير في 

به "الكامل في التاريخ" إلى أن "الملك العادل، أخو صلاح الدين، والملك المعظم عيسى، ابن كتا
العادل، استمرا في سياسة التسامح الديني تجاه النصارى واليهود في بيت المقدس، وسمحا لهم 

 291.بممارسة شعائرهم الدينية بحرية"

 تطبيق الشروط العمرية وأثرها على العلاقات الاجتماعية .2

غم سياسة التسامح الديني التي انتهجها الأيوبيون، إلا أنهم التزموا بتطبيق الشروط ر 
العمرية التي تنظم العلاقة بين المسلمين وأهل الذمة في الدولة الإسلامية. يذكر المؤرخ شهاب 

                                                           
 .3/295، مفرج الكروبابن واصل،  288
 .3/225، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  289
 .260، النوادر السلطانيةابن شداد،  290
 .10/345، الكامل في التاريخابن الأثير،  291



 

91 
 

 الدين النويري في كتابه "نهاية الأرب في فنون الأدب" أن "الأيوبيين طبقوا الشروط العمرية على
أهل الذمة في بيت المقدس، وألزموهم بدفع الجزية، وارتداء ملابس تميزهم عن المسلمين، وعدم 

 292.إظهار شعائرهم الدينية بشكل علني، وعدم بناء كنائس أو كنس جديدة"

وقد أثر تطبيق الشروط العمرية على العلاقات الاجتماعية بين المسلمين وأهل الذمة في 
ود على حرية الأقليات الدينية. يشير المؤرخ ابن واصل إلى أن القدس، حيث فرضت بعض القي

"أهل الذمة في بيت المقدس كانوا ملزمين بعدم ركوب الخيل، وعدم حمل السلاح، وعدم بناء منازل 
 293.أعلى من منازل المسلمين، وعدم إظهار الصليب أو الخمر في الأماكن العامة"

لقدس خلال العصر الأيوبي كان يتسم بالمرونة ومع ذلك، فإن تطبيق الشروط العمرية في ا
والتسامح، ولم يكن صارماً كما كان في بعض الفترات التاريخية الأخرى. يذكر المؤرخ أبو شامة 
المقدسي أن "صلاح الدين وخلفاءه من الأيوبيين كانوا يطبقون الشروط العمرية بمرونة وتسامح، 

لى استقرار العلاقات الاجتماعية بين المسلمين وأهل ولم يكونوا متشددين في تطبيقها، مما أدى إ
 294.الذمة في بيت المقدس"

 التفاعل الاجتماعي بين مختلف الطوائف الدينية .3

شهدت القدس خلال العصر الأيوبي تفاعلًا اجتماعياً بين مختلف الطوائف الدينية، وذلك 
سلمين والنصارى واليهود في في مختلف مجالات الحياة اليومية. يذكر المؤرخ ابن شداد أن "الم

بيت المقدس كانوا يتعاملون مع بعضهم البعض في الأسواق، ويتبادلون السلع والخدمات، 
 295.ويشاركون في بعض المناسبات الاجتماعية"

وقد تجلى هذا التفاعل الاجتماعي في مجالات مختلفة، مثل التجارة والصناعة والطب. 
يشير المؤرخ ابن الأثير إلى أن "التجار من مختلف الطوائف الدينية في بيت المقدس كانوا 

                                                           
 .28/185، نهاية الأربالنويري،  292
 .3/298، مفرج الكروبابن واصل،  293
 .3/228، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  294
 .262، النوادر السلطانيةابن شداد،  295



 

92 
 

يتعاملون مع بعضهم البعض في الأسواق، ويتبادلون البضائع والمنتجات، وكان هناك تعاون بينهم 
 296.لتجارة"في مجال ا

كما كان هناك تعاون بين الأطباء من مختلف الطوائف الدينية في مجال الطب والعلاج. 
يذكر المؤرخ ابن أبي أصيبعة في كتابه "عيون الأنباء في طبقات الأطباء" أن "الأطباء من 
المسلمين والنصارى واليهود في بيت المقدس كانوا يتعاونون في علاج المرضى، ويتبادلون 

ارف والخبرات الطبية، وكان المرضى من مختلف الطوائف يتلقون العلاج على أيدي أطباء من المع
 297.مختلف الديانات

وقد امتد التفاعل الاجتماعي إلى المناسبات الاجتماعية والاحتفالات العامة. يشير المؤرخ 
حتفالات ابن واصل إلى أن "سكان بيت المقدس من مختلف الطوائف كانوا يشاركون في بعض الا

العامة، مثل الاحتفال بالأعياد الدينية، وكان هناك تبادل للتهاني والهدايا بين الجيران من مختلف 
 298.الديانات"

 دور المؤسسات الدينية في تنظيم العلاقات الاجتماعية .4

لعبت المؤسسات الدينية دوراً مهماً في تنظيم العلاقات الاجتماعية بين مختلف الطوائف 
القدس خلال العصر الأيوبي. يذكر المؤرخ أبو شامة المقدسي أن "المؤسسات الدينية الدينية في 

الإسلامية، مثل المساجد والمدارس والزوايا، كانت تقوم بدور مهم في توعية المسلمين بأحكام 
 299.التعامل مع أهل الذمة، وتحثهم على معاملتهم بالعدل والإنصاف"

ة واليهودية تقوم بدور مماثل في توجيه أتباعها نحو كما كانت المؤسسات الدينية المسيحي
التعايش السلمي مع المسلمين. يشير المؤرخ ابن شداد إلى أن "الكنائس والأديرة المسيحية، والكنس 

                                                           
 .10/348، الكامل في التاريخابن الأثير،  296
 ، تحقيق: نزارعيون الأنباء في طبقات الأطباءموفق الدين أبو العباس أحمد بن القاسم ابن أبي أصيبعة،  297
 .495رضا، )بيروت: دار مكتبة الحياة، د.ت(،     
 .3/300، مفرج الكروبابن واصل،  298
 .3/230، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  299



 

93 
 

اليهودية في بيت المقدس كانت تحث أتباعها على احترام القوانين والأنظمة السائدة، والتعايش 
 300.السلمي مع المسلمين"

ساهمت هذه المؤسسات الدينية في حل النزاعات والخلافات التي كانت تنشأ بين أتباع وقد 
الديانات المختلفة. يذكر المؤرخ ابن الأثير أن "القضاة المسلمين، ورجال الدين المسيحيين واليهود 

ت في بيت المقدس كانوا يتعاونون في حل النزاعات والخلافات التي كانت تنشأ بين أتباع الديانا
 301.المختلفة، وكانوا يسعون إلى تحقيق العدل والإنصاف للجميع"

 :شهادات المؤرخين الغربيين حول التسامح الديني في القدس .5

أشاد العديد من المؤرخين الغربيين بسياسة التسامح الديني التي انتهجها صلاح الدين 
خ الفرنسي رينيه جروسيه في وخلفاؤه من الأيوبيين تجاه الأقليات الدينية في القدس. يذكر المؤر 

كتابه "تاريخ الحروب الصليبية" أن "صلاح الدين أظهر تسامحاً دينياً كبيراً تجاه المسيحيين بعد 
 302.تحرير القدس، وهو ما يتناقض مع ما فعله الصليبيون عند احتلالهم للمدينة"

يبية" بسياسة كما أشاد المؤرخ البريطاني ستيفن رنسيمان في كتابه "تاريخ الحروب الصل
صلاح الدين تجاه الأقليات الدينية، وقال: "إن سلوك صلاح الدين بعد تحرير القدس كان مثالًا 

 303.للفروسية والتسامح، وقد أثار إعجاب أعدائه قبل أصدقائه"

وقد أكد هذه الشهادات المؤرخ العربي ابن واصل، الذي نقل عن بعض المؤرخين 
ن كان أكثر رحمة وتسامحاً مع المسيحيين من بعض ملوكهم الصليبيين قولهم: "إن صلاح الدي

 304.وأمرائهم"

وهكذا، نجد أن العلاقات الاجتماعية بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم في القدس 
خلال العصر الأيوبي تميزت بالتسامح والتعايش السلمي، رغم وجود بعض القيود التي كانت 

                                                           
 .265، النوادر السلطانيةابن شداد،  300
 .10/350، الكامل في التاريخابن الأثير،  301
 .2/150(، 1995، ترجمة: عماد الدين غانم، )بيروت: دار الفكر، تاريخ الحروب الصليبيةرينيه جروسيه،  302
  ،(1997بيروت: دار الثقافة، )، ترجمة: السيد الباز العريني، تاريخ الحروب الصليبيةرنسيمان، ستيفن  303
    2/280. 
 .3/302، مفرج الكروبابن واصل،  304



 

94 
 

وط العمرية. وقد ساهمت سياسة التسامح الديني التي انتهجها مفروضة على أهل الذمة وفقاً للشر 
الأيوبيون في استقرار الأوضاع الاجتماعية في المدينة المقدسة، وفي تعزيز التفاعل الاجتماعي 

 والثقافي بين مختلف الطوائف الدينية.

 المؤسسات الدينية والثقافية للأقليات الدينية .3.4

 سيحية في القدسالكنائس والأديرة الم .1.3.4

-583شكلت الكنائس والأديرة المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي )
م( مراكز دينية وثقافية مهمة للمجتمع المسيحي في المدينة المقدسة. وقد 1260-1187هـ/658

تعامل الأيوبيون مع هذه المؤسسات الدينية بتسامح واحترام، مما أتاح لها الاستمرار في أداء دورها 
 لديني والثقافي والاجتماعي.ا

 :كنيسة القيامة ومكانتها الدينية .1

تُعد كنيسة القيامة أهم الكنائس المسيحية في القدس، وقد حظيت بمكانة خاصة خلال 
العصر الأيوبي. يذكر المؤرخ ابن واصل في كتابه "مفرج الكروب في أخبار بني أيوب" أن "صلاح 

المسيحيين على كنيسة القيامة، وسمح لهم بممارسة شعائرهم الدين بعد تحرير بيت المقدس أقر 
 305.الدينية فيها، وأمر بحمايتها من أي اعتداء"

وقد أظهر صلاح الدين احتراماً كبيراً لكنيسة القيامة ومقدساتها، حيث رفض مشورة بعض 
"الروضتين في مستشاريه بهدمها أو تحويلها إلى مسجد. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي في كتابه 

أخبار الدولتين النورية والصلاحية" إلى أن "بعض الأمراء نصحوا صلاح الدين بهدم كنيسة القيامة 
أو تحويلها إلى مسجد، لكنه رفض ذلك وقال: إن المسيحيين سيأتون إليها من كل مكان حتى لو 

 306.هُدمت، لأن قدسيتها في قلوبهم وليس في بنائها"

سيحيين بترميم وصيانة كنيسة القيامة، وأقر الترتيبات الإدارية كما سمح صلاح الدين للم
الخاصة بها. يذكر المؤرخ ابن شداد في كتابه "النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية" أن "صلاح 

                                                           
 .3/305، مفرج الكروبابن واصل،  305
 .3/235، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  306



 

95 
 

الدين سمح للمسيحيين بترميم كنيسة القيامة وصيانتها، وأقر الترتيبات الإدارية الخاصة بها، وسمح 
 307.ن بزيارتها مقابل دفع رسوم محددة"للحجاج المسيحيي

وقد استمرت كنيسة القيامة في أداء دورها كمركز ديني مهم للمسيحيين خلال العصر 
الأيوبي، حيث كانت تقام فيها الصلوات والمراسم الدينية، وخاصة في الأعياد المسيحية الكبرى. 

"كنيسة القيامة في بيت المقدس  يشير المؤرخ ابن الأثير في كتابه "الكامل في التاريخ" إلى أن
كانت تشهد احتفالات كبيرة في الأعياد المسيحية، وخاصة عيد الفصح، حيث كان المسيحيون 

 308.يقيمون مراسم دينية مهيبة"

 الأديرة المسيحية ودورها الثقافي والتعليمي .2

قافية لعبت الأديرة المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي دوراً مهماً في الحياة الث
والتعليمية للمجتمع المسيحي. يذكر المؤرخ شهاب الدين النويري في كتابه "نهاية الأرب في فنون 
الأدب" أن "الأديرة المسيحية في بيت المقدس كانت مراكز للتعليم والثقافة، حيث كان الرهبان 

 309.يعلمون الأطفال المسيحيين القراءة والكتابة والتعاليم الدينية"

ديرة المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي دير مار سابا، ودير الصليب، ومن أهم الأ
ودير مار إلياس، وغيرها من الأديرة التي كانت تضم مكتبات ومدارس دينية. يشير المؤرخ ابن 
واصل إلى أن "دير مار سابا في صحراء يهودا كان من أهم الأديرة المسيحية في المنطقة، وكان 

 310.تحتوي على مخطوطات دينية وعلمية مهمة"يضم مكتبة كبيرة 

كما كانت الأديرة تقوم بدور اجتماعي مهم، حيث كانت تقدم المساعدة للفقراء والمحتاجين 
من المسيحيين، وتوفر المأوى للحجاج والزوار. يذكر المؤرخ أبو شامة المقدسي أن "الأديرة 

المحتاجين، وتوفر المأوى والطعام للحجاج المسيحية في بيت المقدس كانت تقدم المساعدة للفقراء و 
 311.المسيحيين القادمين لزيارة الأماكن المقدسة

                                                           
 .270، النوادر السلطانيةابن شداد،  307
 .10/355، الكامل في التاريخابن الأثير،  308
 .28/190، نهاية الأربالنويري،  309
 .3/308، مفرج الكروب ابن واصل، 310
 .3/238، الروضتين في أخبار الدولتين المقدسي، 311



 

96 
 

وقد سمح الأيوبيون للأديرة المسيحية بالاستمرار في أداء دورها الديني والثقافي 
والاجتماعي، وحموها من أي اعتداء أو تدخل. يشير المؤرخ ابن شداد إلى أن "صلاح الدين 

بيين حموا الأديرة المسيحية في بيت المقدس ومحيطها، وسمحوا لها بالاستمرار في وخلفاءه من الأيو 
 312.أداء دورها الديني والثقافي"

 :الطوائف المسيحية المختلفة وكنائسها .3

ضمت القدس خلال العصر الأيوبي عدة طوائف مسيحية مختلفة، وكان لكل طائفة 
ؤرخ ابن الأثير أن "المسيحيين في بيت المقدس كنائسها ومؤسساتها الدينية الخاصة بها. يذكر الم

كانوا ينتمون إلى طوائف مختلفة، منها الأرثوذكس الشرقيون، والسريان، والأقباط، والأرمن، وكان 
 313.لكل طائفة كنائسها ومؤسساتها الدينية الخاصة بها"

قدس، وقد كانت الطائفة الأرثوذكسية الشرقية هي الأكبر بين الطوائف المسيحية في ال
وكان لها عدة كنائس وأديرة. يشير المؤرخ ابن واصل إلى أن "الأرثوذكس الشرقيين كانوا يشكلون 
الأغلبية بين المسيحيين في بيت المقدس، وكان لهم عدة كنائس وأديرة، بالإضافة إلى كنيسة 

 314.القيامة التي كانوا يتشاركون فيها مع الطوائف المسيحية الأخرى"

المسيحية الأخرى كنائسها الخاصة بها، مثل الكنيسة السريانية، والكنيسة كما كان للطوائف 
القبطية، والكنيسة الأرمنية. يذكر المؤرخ أبو شامة المقدسي أن "السريان والأقباط والأرمن في بيت 
المقدس كان لهم كنائس خاصة بهم، وكانوا يقيمون فيها صلواتهم ومراسمهم الدينية وفقاً لتقاليدهم 

 315.ئفية"الطا

وقد تعامل الأيوبيون مع جميع الطوائف المسيحية بالعدل والمساواة، ولم يفضلوا طائفة على 
أخرى. يشير المؤرخ ابن شداد إلى أن "صلاح الدين وخلفاءه من الأيوبيين عاملوا جميع الطوائف 

                                                           
 .272، النوادر السلطانيةابن شداد،  312
 .10/358، الكامل في التاريخابن الأثير،  313
 .3/310، مفرج الكروبابن واصل،  314
 .3/240، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  315



 

97 
 

ل طائفة المسيحية في بيت المقدس بالعدل والمساواة، ولم يفضلوا طائفة على أخرى، وسمحوا لك
 316.بممارسة شعائرها الدينية وفقاً لتقاليدها"

 إدارة الكنائس والأديرة المسيحية .4

كانت إدارة الكنائس والأديرة المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي تتم من قبل رجال 
الدين المسيحيين، وخاصة البطاركة والأساقفة والرهبان. يذكر المؤرخ ابن واصل أن "بطريرك 

ن يشرف على إدارة الكنائس والأديرة المسيحية في المدينة، ويتولى تعيين الكهنة والرهبان، القدس كا
 317.وإدارة الأوقاف والممتلكات الكنسية"

وقد احترم الأيوبيون الهيكل الإداري للكنائس والأديرة المسيحية، ولم يتدخلوا في شؤونها 
أو النظام العام. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي الداخلية، إلا في الحالات التي تتعلق بالأمن العام 

إلى أن "صلاح الدين احترم الهيكل الإداري للكنائس والأديرة المسيحية في بيت المقدس، ولم يتدخل 
 .318.في شؤونها الداخلية، وسمح لرجال الدين المسيحيين بإدارتها وفقاً لتقاليدهم الدينية

لمسيحية بجمع التبرعات والهبات من أتباعها، وإدارة كما سمح الأيوبيون للكنائس والأديرة ا
أوقافها وممتلكاتها. يذكر المؤرخ ابن شداد أن "الكنائس والأديرة المسيحية في بيت المقدس كانت 
تجمع التبرعات والهبات من أتباعها، وتدير أوقافها وممتلكاتها، وتنفق من ريعها على احتياجاتها 

 319.الدينية والاجتماعية"

ساهمت هذه السياسة المتسامحة في استقرار الأوضاع الدينية والاجتماعية للمسيحيين وقد 
في القدس خلال العصر الأيوبي، وفي استمرار دور الكنائس والأديرة كمراكز دينية وثقافية 

 واجتماعية مهمة للمجتمع المسيحي في المدينة المقدسة.

                                                           
 .275، النوادر السلطانيةابن شداد،  316
 .3/312، الكروبمفرج ابن واصل،  317
 .3/242 ،الدولتينالروضتين في أخبار المقدسي،  318
 .278، النوادر السلطانيةابن شداد،  319



 

98 
 

 اليهودية في القدس والمؤسسات الدينية الكنس .2.3.4

-583شكلت الكنس والمؤسسات الدينية اليهودية في القدس خلال العصر الأيوبي )
م( مراكز دينية وثقافية مهمة للمجتمع اليهودي في المدينة المقدسة. وقد 1260-1187هـ/658

حتلال سمح الأيوبيون لليهود بالعودة إلى القدس بعد أن كانوا ممنوعين من دخولها خلال فترة الا
 الصليبي، وأتاحوا لهم إقامة مؤسساتهم الدينية والثقافية.

 :الكنس اليهودية وإعادة تأسيسها بعد التحرير .1

بعد تحرير القدس من الاحتلال الصليبي على يد صلاح الدين الأيوبي سنة 
 م، سمح لليهود بالعودة إلى المدينة وإعادة تأسيس كنسهم ومؤسساتهم الدينية. يذكر1187هـ/583

المؤرخ ابن واصل في كتابه "مفرج الكروب في أخبار بني أيوب" أن "صلاح الدين سمح لليهود 
بالعودة إلى بيت المقدس بعد تحريره، وأقطعهم أماكن للسكن والعبادة، وسمح لهم بإقامة كنسهم 

 320.ومدارسهم الدينية"

ن المدينة، وكان وقد أقام اليهود كنساً في الحي اليهودي في الجهة الجنوبية الشرقية م
أهمها كنيس "رامبان" الذي أسسه الحاخام موسى بن نحمان )رامبان( بعد زيارته للقدس سنة 

م. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي في كتابه "الروضتين في أخبار الدولتين النورية 1267
ا يقيمون فيها والصلاحية" إلى أن "اليهود في بيت المقدس أقاموا كنساً في الحي الخاص بهم، وكانو 

 321.صلواتهم ومراسمهم الدينية"

كما أقام اليهود كنساً في منطقة حائط البراق )الحائط الغربي للمسجد الأقصى(، الذي 
يعتبرونه من أقدس أماكنهم الدينية. يذكر المؤرخ ابن شداد في كتابه "النوادر السلطانية والمحاسن 

لون عند الحائط الغربي للمسجد الأقصى، ويعتبرونه اليوسفية" أن "اليهود في بيت المقدس كانوا يص
 322.من أقدس أماكنهم الدينية"

                                                           
 .3/315، مفرج الكروبابن واصل،  320
 .3/245، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  321
 .280، النوادر السلطانيةابن شداد،  322



 

99 
 

وقد سمح الأيوبيون لليهود بترميم وصيانة كنسهم، وأقروا الترتيبات الإدارية الخاصة بها. 
يشير المؤرخ ابن الأثير في كتابه "الكامل في التاريخ" إلى أن "الأيوبيين سمحوا لليهود في بيت 

ترميم وصيانة كنسهم، وأقروا الترتيبات الإدارية الخاصة بها، وسمحوا لهم بممارسة المقدس ب
 323.شعائرهم الدينية فيها"

 المدارس الدينية اليهودية )اليشيفوت( ودورها التعليمي .2

لعبت المدارس الدينية اليهودية )اليشيفوت( في القدس خلال العصر الأيوبي دوراً مهماً في 
لثقافية للمجتمع اليهودي. يذكر المؤرخ شهاب الدين النويري في كتابه "نهاية الحياة التعليمية وا

الأرب في فنون الأدب" أن "اليهود في بيت المقدس أقاموا مدارس دينية )يشيفوت( لتعليم أبنائهم 
 324.التوراة والتلمود والتعاليم الدينية اليهودية"

يشرف عليها الحاخامات والعلماء  وقد كانت هذه المدارس الدينية مرتبطة بالكنس، وكان
اليهود. يشير المؤرخ ابن واصل إلى أن "المدارس الدينية اليهودية في بيت المقدس كانت مرتبطة 
بالكنس، وكان يشرف عليها الحاخامات والعلماء اليهود، وكانت تضم مكتبات تحتوي على 

 325.مخطوطات دينية وعلمية"

دينياً وعلمياً للطلاب اليهود، وتخرج منها علماء وكانت هذه المدارس تقدم تعليماً 
وحاخامات. يذكر المؤرخ أبو شامة المقدسي أن "المدارس الدينية اليهودية في بيت المقدس كانت 
تقدم تعليماً دينياً وعلمياً للطلاب اليهود، وكانت تخرج علماء وحاخامات يتولون المناصب الدينية 

 326.في المجتمع اليهودي"

الأيوبيون لليهود بإقامة هذه المدارس الدينية وإدارتها وفقاً لتقاليدهم الدينية، ولم وقد سمح 
يتدخلوا في شؤونها الداخلية. يشير المؤرخ ابن شداد إلى أن "الأيوبيين سمحوا لليهود في بيت 

 327.لداخلية"المقدس بإقامة مدارسهم الدينية وإدارتها وفقاً لتقاليدهم الدينية، ولم يتدخلوا في شؤونها ا

                                                           
 .10/360، الكامل في التاريخابن الأثير،  323
 .28/195، نهاية الأربالنويري،  324
 .3/318، مفرج الكروبابن واصل،  325
 .3/248، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  326
 .282، النوادر السلطانيةابن شداد،  327



 

100 
 

 المكتبات والمخطوطات اليهودية .3

ضمت الكنس والمدارس الدينية اليهودية في القدس خلال العصر الأيوبي مكتبات تحتوي 
على مخطوطات دينية وعلمية مهمة. يذكر المؤرخ ابن الأثير أن "الكنس والمدارس الدينية اليهودية 

لتوراة والتلمود وكتب التفسير والفقه في بيت المقدس كانت تضم مكتبات تحتوي على مخطوطات ا
 328.اليهودي"

وقد اهتم اليهود بنسخ المخطوطات الدينية وتزيينها، وكان هناك نساخون ومزينون 
متخصصون في هذا المجال. يشير المؤرخ ابن واصل إلى أن "اليهود في بيت المقدس كانوا 

ومزينون متخصصون في هذا  يهتمون بنسخ المخطوطات الدينية وتزيينها، وكان هناك نساخون 
 329.المجال، وكانت المخطوطات اليهودية تتميز بجمال الخط والزخرفة"

كما كان هناك تبادل ثقافي بين اليهود في القدس واليهود في مناطق أخرى، حيث كانت 
المخطوطات والكتب تنتقل بينهم. يذكر المؤرخ أبو شامة المقدسي أن "اليهود في بيت المقدس كانوا 

اتصال ثقافي مع اليهود في مناطق أخرى، مثل مصر والشام والأندلس، وكانت المخطوطات  على
 330.والكتب تنتقل بينهم"

وقد سمح الأيوبيون لليهود بالاحتفاظ بمخطوطاتهم وكتبهم، ولم يفرضوا عليهم أي قيود في 
مقدس بالاحتفاظ هذا المجال. يشير المؤرخ ابن شداد إلى أن "الأيوبيين سمحوا لليهود في بيت ال

بمخطوطاتهم وكتبهم، ولم يفرضوا عليهم أي قيود في هذا المجال، مما أتاح لهم الحفاظ على تراثهم 
 331الديني والثقافي".

 :إدارة المؤسسات الدينية اليهودية .4

كانت إدارة المؤسسات الدينية اليهودية في القدس خلال العصر الأيوبي تتم من قبل 
الحاخامات والقادة الدينيين اليهود. يذكر المؤرخ ابن واصل أن "الحاخامات والقادة الدينيون اليهود 

                                                           
 .10/362، الكامل في التاريخابن الأثير،  328
 .3/320، مفرج الكروبابن واصل،  329
 .3/250، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  330
 .285، النوادر السلطانيةابن شداد،  331



 

101 
 

معلمين كانوا يشرفون على إدارة الكنس والمدارس الدينية اليهودية في بيت المقدس، ويتولون تعيين ال
 332.والموظفين، وإدارة الأوقاف والممتلكات"

وقد كان هناك مجلس ديني يهودي )بيت دين( يشرف على الشؤون الدينية والقضائية 
للمجتمع اليهودي. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي إلى أن "اليهود في بيت المقدس كان لهم مجلس 

للمجتمع اليهودي، ويفصل في النزاعات  ديني )بيت دين( يشرف على الشؤون الدينية والقضائية
 333.والخلافات بين أفراد المجتمع وفقاً للشريعة اليهودية"

كما كان هناك نظام للأوقاف اليهودية )هكدش( يدير الممتلكات والأموال المخصصة 
للمؤسسات الدينية والخيرية اليهودية. يذكر المؤرخ ابن شداد أن "اليهود في بيت المقدس كان لهم 

ام للأوقاف )هكدش( يدير الممتلكات والأموال المخصصة للكنس والمدارس الدينية والمؤسسات نظ
 334.الخيرية اليهودية"

وقد احترم الأيوبيون الهيكل الإداري للمؤسسات الدينية اليهودية، ولم يتدخلوا في شؤونها 
ر المؤرخ ابن الأثير إلى أن الداخلية، إلا في الحالات التي تتعلق بالأمن العام أو النظام العام. يشي

"الأيوبيين احترموا الهيكل الإداري للمؤسسات الدينية اليهودية في بيت المقدس، ولم يتدخلوا في 
 335.شؤونها الداخلية، وسمحوا للحاخامات والقادة الدينيين اليهود بإدارتها وفقاً لتقاليدهم الدينية"

ة في القدس خلال العصر الأيوبي قد وهكذا، نجد أن الكنس والمؤسسات الدينية اليهودي
لعبت دوراً مهماً في الحياة الدينية والثقافية والاجتماعية للمجتمع اليهودي، وأن الأيوبيين قد سمحوا 
لليهود بإقامة هذه المؤسسات وإدارتها وفقاً لتقاليدهم الدينية، مما أتاح لهم الحفاظ على هويتهم 

 الدينية والثقافية.

 في القدس التعليمية والثقافية للأقليات الدينية المؤسسات .3.3.4

لعبت المؤسسات الثقافية والتعليمية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي 
م( دوراً مهماً في الحفاظ على هويتها الدينية والثقافية، وفي نشر 1260-1187هـ/583-658)

                                                           
 .3/322، مفرج الكروبابن واصل،  332
 .3/252، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  333
 .288، النوادر السلطانيةابن شداد،  334
 .10/365، الكامل في التاريخابن الأثير،  335



 

102 
 

للأقليات الدينية بإقامة هذه المؤسسات وإدارتها وفقاً المعرفة والعلوم بين أبنائها. وقد سمح الأيوبيون 
 لتقاليدها الدينية والثقافية.

 :المدارس والمؤسسات التعليمية المسيحية .1

تنوعت المؤسسات التعليمية المسيحية في القدس خلال العصر الأيوبي، وشملت المدارس 
واصل في كتابه "مفرج الكروب الكنسية، والمدارس الديرية، والمدارس الخاصة. يذكر المؤرخ ابن 

في أخبار بني أيوب" أن "المسيحيين في بيت المقدس كانت لهم مدارس متنوعة، منها المدارس 
الكنسية التي كانت ملحقة بالكنائس، والمدارس الديرية التي كانت ملحقة بالأديرة، والمدارس 

 336.ين"الخاصة التي كانت تقام في منازل بعض الأثرياء والوجهاء المسيحي

وقد كانت هذه المدارس تقدم تعليماً دينياً وعلمياً للأطفال والشباب المسيحيين. يشير المؤرخ 
أبو شامة المقدسي في كتابه "الروضتين في أخبار الدولتين النورية والصلاحية" إلى أن "المدارس 

ليم الدينية المسيحية، المسيحية في بيت المقدس كانت تعلم الأطفال والشباب القراءة والكتابة، والتعا
 337.وبعض العلوم مثل الحساب والفلك والطب

كما كانت الأديرة تقوم بدور تعليمي مهم، حيث كانت تضم مكتبات ومدارس لتعليم الرهبان 
والطلاب. يذكر المؤرخ ابن شداد في كتابه "النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية" أن "الأديرة 

احيها كانت تضم مكتبات غنية بالمخطوطات الدينية والعلمية، المسيحية في بيت المقدس وضو 
 338.وكانت تقدم تعليماً متقدماً للرهبان والطلاب المتميزين"

وقد اهتمت المدارس المسيحية بتعليم اللغات، وخاصة اللغة العربية واللغات الأوروبية. 
دارس المسيحية في بيت المقدس يشير المؤرخ ابن الأثير في كتابه "الكامل في التاريخ" إلى أن "الم

كانت تعلم طلابها اللغة العربية، التي كانت لغة التواصل اليومي، واللغات الأوروبية، وخاصة 
 339.اللاتينية والإيطالية والفرنسية، التي كانت مهمة للتواصل مع الحجاج والتجار الأوروبيين

 :المدارس والمؤسسات التعليمية اليهودية .2
                                                           

 .3/325، مفرج الكروبابن واصل،  336
 .3/255، أخبار الدولتينالروضتين في المقدسي،  337
 .290، النوادر السلطانيةابن شداد،  338
 .10/368، الكامل في التاريخابن الأثير،  339



 

103 
 

دس خلال العصر الأيوبي مؤسسات تعليمية خاصة بهم، وكانت تركز كان لليهود في الق
على تعليم التوراة والتلمود والتعاليم الدينية اليهودية. يذكر المؤرخ شهاب الدين النويري في كتابه 
"نهاية الأرب في فنون الأدب" أن "اليهود في بيت المقدس كانت لهم مدارس دينية )يشيفوت( تركز 

اة والتلمود والتعاليم الدينية اليهودية، وكانت هذه المدارس ملحقة بالكنس أو قريبة على تعليم التور 
 340.منها"

وقد كانت هذه المدارس تتبع نظاماً تعليمياً متدرجاً، يبدأ بتعليم الأطفال القراءة والكتابة 
. يشير المؤرخ ابن والتعاليم الدينية الأساسية، ثم ينتقل إلى دراسة التوراة والتلمود بشكل أكثر تعمقاً 

واصل إلى أن "المدارس اليهودية في بيت المقدس كانت تتبع نظاماً تعليمياً متدرجاً، يبدأ بتعليم 
الأطفال في سن مبكرة، ويستمر حتى سن البلوغ وما بعده للطلاب المتميزين الذين يرغبون في أن 

 341.يصبحوا حاخامات أو علماء دين"

عليم الفنون والحرف اليهودية التقليدية، مثل نسخ كما كانت هناك مدارس متخصصة لت
التوراة وتزيينها، وصناعة الأدوات الدينية. يذكر المؤرخ أبو شامة المقدسي أن "اليهود في بيت 
المقدس كانت لهم مدارس متخصصة لتعليم الفنون والحرف اليهودية التقليدية، مثل نسخ التوراة 

ثل الشمعدان السباعي )المينوراه( وأدوات الطقوس الدينية وتزيينها، وصناعة الأدوات الدينية م
 342.الأخرى"

وقد اهتمت المدارس اليهودية أيضاً بتعليم اللغات، وخاصة اللغة العبرية واللغة العربية. 
يشير المؤرخ ابن شداد إلى أن "المدارس اليهودية في بيت المقدس كانت تعلم طلابها اللغة العبرية، 

صلاة والدراسة الدينية، واللغة العربية، التي كانت لغة التواصل اليومي التي كانت لغة ال
 343.والتجارة

 المكتبات والمخطوطات .3

                                                           
 .28/200، نهاية الأربالنويري،  340
 .3/328، مفرج الكروبابن واصل،  341
 .3/258، الروضتين في أخبار الدولتينأبو شامة المقدسي،  342
 .292، النوادر السلطانيةابن شداد،  343



 

104 
 

شكلت المكتبات جزءاً مهماً من المؤسسات الثقافية للأقليات الدينية في القدس خلال 
كانت تضم  العصر الأيوبي. يذكر المؤرخ ابن الأثير أن "الكنائس والأديرة والكنس في بيت المقدس

مكتبات غنية بالمخطوطات الدينية والعلمية، وكانت هذه المكتبات مفتوحة للعلماء والطلاب للدراسة 
 344.والبحث"

وقد اهتمت الكنائس والأديرة المسيحية بجمع المخطوطات ونسخها وتزيينها. يشير المؤرخ 
ورش لنسخ  ابن واصل إلى أن "الكنائس والأديرة المسيحية في بيت المقدس كانت تضم

المخطوطات وتزيينها، وكان الرهبان والنساخون المسيحيون يقومون بنسخ الكتب الدينية والعلمية 
 345.وتزيينها بالرسوم والزخارف"

كما اهتمت الكنس والمدارس اليهودية بجمع المخطوطات ونسخها. يذكر المؤرخ أبو شامة 
انت تضم مكتبات تحتوي على المقدسي أن "الكنس والمدارس اليهودية في بيت المقدس ك

مخطوطات التوراة والتلمود وكتب التفسير والفقه اليهودي، وكان النساخون اليهود يقومون بنسخ هذه 
 346.الكتب وتزيينها"

وقد سمح الأيوبيون للأقليات الدينية بالاحتفاظ بمكتباتها ومخطوطاتها، ولم يفرضوا عليها 
شداد إلى أن "الأيوبيين سمحوا للمسيحيين واليهود في  أي قيود في هذا المجال. يشير المؤرخ ابن

بيت المقدس بالاحتفاظ بمكتباتهم ومخطوطاتهم، ولم يفرضوا عليهم أي قيود في هذا المجال، مما 
 347.أتاح لهم الحفاظ على تراثهم الديني والثقافي"

 :النشاطات الثقافية والفنية .4

نية في القدس خلال العصر الأيوبي، تنوعت النشاطات الثقافية والفنية للأقليات الدي
وشملت الموسيقى والغناء والرسم والنحت وغيرها من الفنون. يذكر المؤرخ ابن الأثير أن 

                                                           
 .10/370، الكامل في التاريخابن الأثير،  344
 .3/330، مفرج الكروبابن واصل،  345
 .3/360، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  346
 .295، النوادر السلطانيةابن شداد،  347



 

105 
 

"المسيحيين واليهود في بيت المقدس كانت لهم نشاطات ثقافية وفنية متنوعة، وكانوا يمارسونها في 
 348.مؤسساتهم الدينية والثقافية"

ديرة المسيحية بالموسيقى والغناء الكنسي، والرسم والنحت الديني. وقد تميزت الكنائس والأ
يشير المؤرخ ابن واصل إلى أن "الكنائس والأديرة المسيحية في بيت المقدس كانت تشهد موسيقى 
وغناء كنسياً في الصلوات والمراسم الدينية، وكانت تزين بالرسوم والمنحوتات الدينية التي تصور 

 349.حياة المسيح والقديسين"مشاهد من الإنجيل و 

أما الكنس اليهودية، فقد تميزت بالموسيقى والغناء الديني اليهودي، وبفن الخط العبري 
وزخرفة المخطوطات. يذكر المؤرخ أبو شامة المقدسي أن "الكنس اليهودية في بيت المقدس كانت 

ن اليهود يهتمون بفن الخط تشهد موسيقى وغناء دينياً يهودياً في الصلوات والمراسم الدينية، وكا
 350.العبري وزخرفة المخطوطات الدينية"

وقد سمح الأيوبيون للأقليات الدينية بممارسة نشاطاتها الثقافية والفنية داخل مؤسساتها 
الدينية والثقافية، مع بعض القيود على إظهارها في الأماكن العامة وفقاً للشروط العمرية. يشير 

"الأيوبيين سمحوا للمسيحيين واليهود في بيت المقدس بممارسة نشاطاتهم المؤرخ ابن شداد إلى أن 
الثقافية والفنية داخل كنائسهم وأديرتهم وكنسهم ومدارسهم، مع بعض القيود على إظهارها في 

 351.الأماكن العامة وفقاً للشروط العمرية"

 :التفاعل الثقافي بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم .5

لال العصر الأيوبي تفاعلًا ثقافياً بين الأقليات الدينية والمجتمع المسلم، شهدت القدس خ
وذلك في مختلف مجالات المعرفة والعلوم. يذكر المؤرخ ابن الأثير أن "المسلمين والمسيحيين 
واليهود في بيت المقدس كانوا يتفاعلون ثقافياً وعلمياً، ويتبادلون المعارف والخبرات في مختلف 

 352.المجالات"

                                                           
 .10/372، ، الكامل في التاريخابن الأثير 348
 .3/332، مفرج الكروبابن واصل،  349
 .3/362، الدولتينالروضتين في أخبار المقدسي،  350
 .298، النوادر السلطانيةابن شداد،  351
 .10/375الكامل في التاريخ، ابن الأثير،  352



 

106 
 

وقد تجلى هذا التفاعل الثقافي في مجالات مختلفة، مثل الطب والعلوم والفلسفة والأدب. 
يشير المؤرخ ابن أبي أصيبعة في كتابه "عيون الأنباء في طبقات الأطباء" إلى أن "الأطباء من 

في  مختلف الطوائف الدينية في بيت المقدس كانوا يتبادلون المعارف والخبرات الطبية، ويتعاونون 
 353.علاج المرضى، وكانت كتب الطب تترجم من لغة إلى أخرى"

كما كان هناك تأثير متبادل بين الثقافات المختلفة في مجال الفنون والعمارة. يذكر المؤرخ 
ابن واصل أن "الفنون والعمارة في بيت المقدس خلال العصر الأيوبي تأثرت بالتفاعل بين الثقافات 

 354.ية ومعمارية تجمع بين عناصر من مختلف الثقافات"المختلفة، وظهرت أعمال فن

وقد ساهم هذا التفاعل الثقافي في إثراء الحياة الثقافية والعلمية في القدس خلال العصر 
الأيوبي، وفي تعزيز التعايش السلمي بين مختلف الطوائف الدينية. يشير المؤرخ أبو شامة المقدسي 

ن والمسيحيين واليهود في بيت المقدس ساهم في إثراء الحياة إلى أن "التفاعل الثقافي بين المسلمي
 355.الثقافية والعلمية في المدينة، وفي تعزيز التعايش السلمي بين مختلف الطوائف الدينية"

وهكذا، نجد أن المؤسسات الثقافية والتعليمية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر 
ظ على هويتها الدينية والثقافية، وفي نشر المعرفة والعلوم بين الأيوبي قد لعبت دوراً مهماً في الحفا

أبنائها، وأن الأيوبيين قد سمحوا للأقليات الدينية بإقامة هذه المؤسسات وإدارتها وفقاً لتقاليدها الدينية 
والثقافية، مما أتاح لها الحفاظ على تراثها الديني والثقافي، والمساهمة في إثراء الحياة الثقافية 

 والعلمية في المدينة المقدسة.

تناول هذا الفصل الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية والمؤسسات الدينية والثقافية للأقليات 
م(، وقد خلص إلى مجموعة 1260-1187هـ/658-583الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي )

والثقافية لهذه الأقليات في من النتائج المهمة التي تعكس طبيعة الحياة الاقتصادية والاجتماعية 
 ظل الحكم الأيوبي.

فعلى الصعيد الاقتصادي، أظهرت الدراسة أن الأقليات الدينية في القدس تمتعت بحرية 
نسبية في ممارسة الأنشطة الاقتصادية المختلفة، وأنها ساهمت بشكل فعال في الحياة الاقتصادية 

                                                           
 .500، عيون الأنباءابن أبي أصيبعة،  353
 .3/335، مفرج الكروبابن واصل،  354
 .3/365، الروضتين في أخبار الدولتينالمقدسي،  355



 

107 
 

وحرفاً متنوعة، مثل التجارة والصناعة والطب للمدينة. فقد مارس المسيحيون واليهود مهناً 
والصيرفة، وكان لهم دور مهم في تنشيط الحركة التجارية في المدينة، وفي ربطها بالأسواق 

 الخارجية.

كما أظهرت الدراسة أن الأقليات الدينية تمتعت بحق الملكية العقارية، وأنها امتلكت منازل 
الأيوبيين احترموا هذا الحق ولم يصادروا ممتلكات  وأراضٍ ومحلات تجارية في المدينة، وأن

 الأقليات الدينية، إلا في حالات نادرة تتعلق بالأمن العام أو المصلحة العامة.

وفيما يتعلق بالضرائب والرسوم، أظهرت الدراسة أن الأقليات الدينية كانت ملزمة بدفع 
رية، ولكن هذه الضرائب والرسوم لم الجزية وبعض الضرائب والرسوم الأخرى، وفقاً للشروط العم

تكن مرهقة أو تعسفية، بل كانت متناسبة مع قدراتهم المالية، وكانت تُعفى منها بعض الفئات، مثل 
 النساء والأطفال والشيوخ والفقراء والرهبان.

أما على الصعيد الاجتماعي، فقد أظهرت الدراسة أن الأقليات الدينية في القدس عاشت 
ة بها، وأنها تمتعت بقدر من الاستقلال الذاتي في إدارة شؤونها الاجتماعية في أحياء خاص

والدينية، وأن العلاقات بين مختلف الطوائف الدينية تميزت بالتسامح والتعايش السلمي، رغم وجود 
 بعض القيود التي كانت مفروضة على أهل الذمة وفقاً للشروط العمرية.

الدينية تمتعت بحرية نسبية في ممارسة عاداتها وتقاليدها كما أظهرت الدراسة أن الأقليات 
وأنشطتها الثقافية والدينية، وأن الأيوبيين سمحوا لها بالاحتفال بأعيادها ومناسباتها الدينية، 
وبممارسة شعائرها الدينية داخل كنائسها وكنسها، مع بعض القيود على إظهارها في الأماكن 

 العامة.

ت الدينية والثقافية، أظهرت الدراسة أن الأقليات الدينية في القدس وفيما يتعلق بالمؤسسا
أقامت مؤسسات دينية وثقافية متنوعة، مثل الكنائس والأديرة والكنس والمدارس الدينية، وأن هذه 
المؤسسات لعبت دوراً مهماً في الحفاظ على هويتها الدينية والثقافية، وفي نشر المعرفة والعلوم بين 

 أبنائها.

كما أظهرت الدراسة أن الأيوبيين سمحوا للأقليات الدينية بإقامة هذه المؤسسات وإدارتها 
وفقاً لتقاليدها الدينية والثقافية، وأنهم لم يتدخلوا في شؤونها الداخلية، إلا في الحالات التي تتعلق 



 

108 
 

ي، والمساهمة في إثراء بالأمن العام أو النظام العام، مما أتاح لها الحفاظ على تراثها الديني والثقاف
 الحياة الثقافية والعلمية في المدينة المقدسة.

وبشكل عام، يمكن القول إن سياسة التسامح الديني التي انتهجها الأيوبيون تجاه الأقليات 
الدينية في القدس قد ساهمت في استقرار الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية والثقافية في المدينة، 

ش السلمي بين مختلف الطوائف الدينية، وفي جعل القدس مركزاً دينياً وثقافياً مهماً وفي تعزيز التعاي
 للديانات السماوية الثلاث.

وقد أشاد العديد من المؤرخين، المسلمين وغير المسلمين، بسياسة التسامح الديني التي 
واعتبروها نموذجاً  انتهجها صلاح الدين وخلفاؤه من الأيوبيين تجاه الأقليات الدينية في القدس،

للتعايش السلمي بين الأديان، وللتسامح الديني الذي يحترم حقوق الآخرين ويحفظ كرامتهم، دون 
 المساس بالهوية الإسلامية للمدينة المقدسة.

وهكذا، نجد أن الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية والمؤسسات الدينية والثقافية للأقليات 
ر الأيوبي قد تميزت بالاستقرار والازدهار النسبي، وأن هذه الأقليات الدينية في القدس خلال العص

قد ساهمت بشكل فعال في الحياة الاقتصادية والثقافية للمدينة، وأنها عاشت في تعايش سلمي مع 
 المجتمع المسلم، رغم وجود بعض القيود التي كانت مفروضة عليها وفقاً للشروط العمرية.

 

 

  



 

109 
 

 الخاتمة

-583لبحث دراسة أوضاع الأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي )تناول هذا ا
م(، وهي الفترة التي أعقبت تحرير المدينة المقدسة من الاحتلال الصليبي 1250-1187هـ/648

على يد السلطان صلاح الدين الأيوبي. وقد سعى البحث إلى تسليط الضوء على طبيعة العلاقات 
الدينية من المسيحيين واليهود في القدس، وكيفية تعامل الدولة الأيوبية مع  بين المسلمين والأقليات

 هذه الأقليات من الناحية السياسية والاجتماعية والاقتصادية والدينية.

وقد تبين من خلال البحث أن الدولة الأيوبية اتبعت سياسة متوازنة ومرنة في التعامل مع 
مبادئ التسامح الديني المستمدة من الشريعة الإسلامية  الأقليات الدينية في القدس، تقوم على

ونظام أهل الذمة، مع مراعاة المصالح السياسية والعسكرية للدولة في ظل استمرار الصراع مع 
القوى الصليبية. وقد أدت هذه السياسة إلى تحسن ملحوظ في أوضاع الأقليات الدينية في القدس 

 ا ساهم في إعادة التوازن الديني والاجتماعي للمدينة المقدسة.مقارنة بفترة الاحتلال الصليبي، مم

كما تبين أن سياسة الدولة الأيوبية تجاه الأقليات الدينية في القدس لم تكن ثابتة طوال فترة 
الحكم الأيوبي، بل شهدت تغيرات وتطورات تبعاً للظروف السياسية والعسكرية التي مرت بها 

لطان الحاكم ورؤيته للتعامل مع هذه الأقليات. كما تبين أن هناك المنطقة، وتبعاً لشخصية الس
تفاوتاً في أوضاع الأقليات الدينية المختلفة في القدس خلال العصر الأيوبي، حيث اختلفت أوضاع 

 المسيحيين عن أوضاع اليهود، كما اختلفت أوضاع الطوائف المسيحية المختلفة فيما بينها.

 

 

 

 

 

 



 

110 
 

 النتائج 
 إلى مجموعة من النتائج المهمة، يمكن إجمالها فيما يلي: وصل البحث

 تغير جذري في أوضاع الأقليات الدينية بعد تحرير القدس. .1

 .طبقت الدولة الأيوبية نظام أهل الذمة والشروط العمرية بشكل مرن ومتسامح .2

تنوعت الأوضاع القانونية للأقليات الدينية في القدس خلال العصر الأيوبي، حيث منحت  .3
بعض الطوائف المسيحية، خاصة الطوائف الشرقية، امتيازات خاصة، بينما فرضت قيود أكثر على 

 الطوائف الغربية بسبب ارتباطها بالقوى الصليبية. 

 .لاقتصادية للمدينةشاركت الأقليات الدينية بفاعلية في الحياة ا .4

 .تمتعت الطوائف الدينية المختلفة بقدر من التنظيم الذاتي لشؤونها الداخلية .5

 .شهدت المؤسسات الدينية والثقافية للأقليات الدينية في القدس ازدهاراً خلال العصر الأيوبي .6

بين الأقليات الدينية تفاوتت العلاقات الاجتماعية بين المسلمين والأقليات الدينية في القدس، و  .8
 المختلفة فيما بينها.

 حدث تأثير ثقافي متبادل بين المسلمين والأقليات الدينية في القدس. .9

ساهمت سياسة التسامح النسبي التي اتبعتها الدولة الأيوبية تجاه الأقليات الدينية في القدس  .10
 صرة لتلك الفترة.في تحسين صورة الإسلام والمسلمين في المصادر الغربية المعا

 التوصيات
ضرورة توسيع نطاق الدراسات التاريخية المتخصصة في أوضاع الأقليات الدينية في المدن . 1

 .الإسلامية عبر العصور المختلفة

ضرورة الاهتمام بدراسة المصادر غير الإسلامية، وخاصة المصادر المسيحية واليهودية، التي . 2
 ة.الدينية فيها، ومقارنتها بالمصادر الإسلاميتتناول تاريخ القدس والأقليات 



 

111 
 

الاهتمام بتوثيق التراث الثقافي والديني للأقليات الدينية في القدس، من معالم ومخطوطات . 3
 .وآثار، والحفاظ عليه باعتباره جزءاً من التراث الإنساني المشترك

وخاصة خلال العصر الأيوبي، الاستفادة من التجارب التاريخية في التعايش الديني في القدس، . 4
في فهم وتحليل قضايا التعددية الدينية والثقافية في العصر الحاضر، وتطوير آليات للتعايش 

 .السلمي بين أتباع الديانات المختلفة

نشر الوعي التاريخي بأهمية القدس كمدينة متعددة الثقافات والديانات عبر التاريخ، وبدور . 5
لحفاظ على هذا التنوع والتعددية، من خلال المناهج التعليمية والإعلام الحضارة الإسلامية في ا

 .والمؤتمرات العلمية

 
 
 
 
 
 
 
 

  



 

112 
 

 المصادر والمراجع

 .عيون الأنباء في طبقات الأطباء .القاسمموفق الدين أبو العباس أحمد بن  .ابن أبي أصيبعة
 .د.ت .بيروت: دار مكتبة الحياة .رضا تحقيق: نزار

بيروت،  .4الطبعة .تحقيق: محمد يوسف الدقاق .الكامل في التاريخ .ابي الحسن علي .ابن الأثير
 .2003 .دار الكتب العلمية

تحقيق: محمد  .مرآة الزمان في تاريخ الأعيان .شمس الدين يوسف بن قزأوغلي سبط .ابن الجوزي 
   .2013 .دمشق .دار الرسالة العالمية .بركات وآخرون 

 .1908 .بيروت: مطبعة الآباء اليسوعيين .ذيل تاريخ دمشق .حمزة .ابن القلانسي
 .1907 .بيروت: دار ومكتبة الهلال .رحلة ابن جبير .محمد ابن جبير
تحقيق: جمال الدين  .النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية .بهاء الدين يوسف بن رافع .ابن شداد

 .1994 .القاهرة: مكتبة الخانجي. الشيال

 .، تحقيق: يوسف البكري وشاكر العاروري أحكام أهل الذمة .محمد بن أبي بكر .الجوزيةابن قيم 
  .1997 .للنشر الدمام: رمادي

 .الجيزة .تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي .البداية والنهاية .عماد الدين ابي الفدا .ابن كثير
 .1998 .هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان مصر: دار

تحقيق: جمال الدين  .مفرج الكروب في أخبار بني أيوب .جمال الدين محمد بن سالم .ابن واصل
 .1957.القاهرة: دار الكتب والوثائق القومية. الشيال

 .1352 .القاهرة: المطبعة السلفية .كتاب الخراج .يعقوب بن إبراهيم .أبو يوسف

 .2012مايو  25 .صحيفة القدس .سدنة كنيسة القيامة منذ عهد القائد صلاح الدين .آل جودة

 .تحقيق: محمد محمود صبح .الفتح القسي في الفتح القدسي .محمد بن محمد العماد .الأصفهاني
 .1965 .القومية للطباعة والنشر القاهرة: الدار

 .1973 .عمان: مكتبة المحتسب .والخليللأنس الجليل بتاريخ القدس ا .مجير الدين .الحنبلي

القاهرة: دار  .تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم .تاريخ الرسل والملوك .محمد بن جرير .الطبري 
 .1967 .المعارف



 

113 
 

 .المجلة الأردنية للتاريخ والآثار .الجوالي في العصر المملوكي .فوزي خالد علي .الطواهية
 .2011 .2العدد  .5المجلد

 .1997.القدس: مطبعة المعارف .المفصل في تاريخ القدس .عارف .العارف
  .1983 .عمان: الجامعة الأردنية .وثائق مقدسية تاريخية .كامل جميل .العسلي

، مجلة كلية الشريعة حقوق أهل الذمة في الإسلام .عبد الجليل عبد الرزاق إبراهيم .العوضي
 .2020 .الإسلاميةوزارة الأوقاف والشؤون : الكويت .والقانون 

الروضتين في أخبار الدولتين النورية  .شهاب الدين عبد الرحمن بن إسماعيل أبو شامة .المقدسي
 .1997 .بيروت: مؤسسة الرسالة .تحقيق: إبراهيم الزيبق .والصلاحية

 .تحقيق: محمد عبد القادر عطا .السلوك لمعرفة دول الملوك .تقي الدين أحمد بن علي .المقريزي 
     .1997 .الكتب العلمية بيروت: دار

تحقيق: مفيد قميحة  .نهاية الأرب في فنون الأدب .شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب .النويري 
  .2004 .بيروت: دار الكتب العلمية .وآخرون 

الجزيرة  .عاشوا بين المسلمين.. قصة الوجود اليهودي بالقدس أيام العثمانيين .محمد شعبان .أيوب
 . 2019 نت،

 .1995 .بيروت: دار الفكر .ترجمة: عماد الدين غانم .تاريخ الحروب الصليبية .رينيه .جروسيه

 .بيروت: دار الثقافة .ترجمة: السيد الباز العريني .تاريخ الحروب الصليبية .ستيفن .رنسيمان
1997. 

بيروت: مؤسسة الدراسات  .فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكي .عبد العزيز .سيد الأهل
 .2009. الفلسطينية

 .2010 .القاهرة: مكتبة الانجلو المصرية .الحركة الصليبية .سعيد عبد الفتاح .عاشور
التعاملات القضائية لأهل الذمة في القدس المملوكية في ضوء وثائق عبد الرحمن. محمد نصر. 

 .2016 .مجلة الدراسات الإسلامية .الحرم القدسي

 .بيروت: مؤسسة الدراسات الفلسطينية .فلسطين في العهدين الأيوبي والمملوكي .خليل .عثامنة
1990. 

 .1982 .عمان: دار الفكر .تاريخ نيابة بيت المقدس في العصر المملوكي .يوسف .غوانمة



 

114 
 

 السيرة الذاتية

 
 عمار الشهاب الاسم واللقب

 جيد اللغة الأجنبية

  orcid)رقم الأوركيد )

 المرجعي لمركزالرقم 

 الرسائل الجامعية الوطني

 

 ثانوية أدبي  الثانوية

 لغة عربية البكالوريوس )الليسانس(

 2025-2022 الماجستير

 متفرغ الخبرة في العمل

  دراسات أكاديمية



 

115 
 

 

T.C. 

MARDİN ARTUKLU ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

KUDÜS VE FİLİSTİN ÇALIŞMALARI ANABİLİM DALI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

EYYUBÎ DÖNEMİNDE KUDÜS’TEKİ DİNÎ 

AZINLIKLARIN DURUMU 

(583-648/ 1187-1250) 

 

 

 

 

Ammar ALSHEHAB 

 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi: RACHID CHIKHOU 

 

 

 

 

 

Mardin – 2025 

 


