
                                                          TC. 

  MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

YENİ TÜRK EDEBİYATI PROGRAMI 

 

 

 

 

 

 

YENİ LİSAN HAREKETİ 

DOĞUŞU, GELİŞMESİ, SONUÇLARI 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

 

 

 

 

Hazırlayan: 

 

20096068ÜlküAKGÜN 

 

 

 

 

                                                          Danışman: 

 

Prof. Dr. Abdullah UÇMAN 

 

 

 

                      İSTANBUL-2014 

                                                                                                         



I 

 

 

  İÇİNDEKİLER  

                                                                                                     

                                                                                                                    Sayfa no: 

 

ÖN SÖZ………………………………………………………………………………………………………………………….IV 

 

ÖZET…………………………………………………………………………………………………………………………….VII 

SUMMARY………………………………………………………………………………………………………...……….VIII 

KISALTMALAR……………………………………………………………………………………………………..…….....IX 

 

GİRİŞ:………………………………………………………………………………………………………………………….….1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM: 

 

1. TANZİMAT’TAN YENİ LİSAN HAREKETİNE KADAR 

TÜRKÇENİN SADELEŞME TARİHİ 

 

 

1.1. Tanzimat Devrinde Dilde Sadeleşme Hareketi……………………..…16 

                        1.1.1.Şinasi (1826 -  1871)…………………………………….....20 

           1.1.2 Ziya Paşa ( 1829 - 1880)……………………………......….23 

                      1.1.3. Nâmık Kemal ( 1840 - 1888)……………………………….25 

                      1.1.4 Ali Suavi ( 1839 - 1878)……………………..……………....30 



II 

 

                      1.1.5. Ahmet Midhat Efendi ( 1844 - 1913)………………………33 

                      1.1.6. Şemseddin Sâmi ( 1850 - 1904)…..………………………...35 

                      1.1.7. Ahmed Vefik Paşa ( ? - 1891)……………………………....39 

                      1.1.8. Ahmed Cevdet Paşa ( 1823 - 1895)………………………...40 

                      1.1.9. Süleyman Paşa ( 1838 - 1892)…………………………...…41 

                      1.1.10. Muallim Nâci ( 1850 - 1893)….…………………………..42 

                      1.1.11. Recaizâde Mahmut Ekrem ( 1847 - 1914)….……………..44 

 

1.2. Servet-i Fünûn Devrinde Dilde Sadeleşme Hareketi……………..…..46 

 

1.2.1. Tevfik Fikret ( 1867 - 1915)…………………………...…..49 

1.2.2. Hâlid Ziya (1868 - 1945)………………………………......53 

 

1.3. Tanzimat ve Servet-i Fünûn Döneminde Tartışmalar……………….56 

                   1.3.1.Mebhûsetü’n-anhâ Tartışması…………………………………57 

                   1.3.2. Cezmi Tartışması………………………………………….….58 

                   1.3.3. Belâgat Tartışmaları…………….…………………………….59 

                   1.3.4. Ta’lim-i Edebiyat Tartışmaları…………….……………...…..69 

                   1.3.5. Abes-Muktebes Tartışması………………..………………......71 

 

1.4. Sadeleşmeye Doğru Önemli Bir Adım: Türkçe Şiirler 

Meselesi………………………………………………………..………...75 

 

1.5. Türk Derneği………………………………………..………………….77 

1.5.1. Türk Derneği’nin Dilde Sadeleşme Çalışmaları Etrafında 

Gelişen Tartışmalar…………………………………...……79 

 

İKİNCİ BÖLÜM: 

 

2. YENİ LİSAN HAREKETİ 



III 

 

 

2.1. Genç Kalemler……………………………………….……………....….82 

2.2. Yeni Lisan Hareketini Hazırlayan Sebepler……….……………..…...86 

2.3. Yeni Lisan Davası……………………………………………………….88 

2.4. Yeni Lisan ve Bir İstimzâc……………………………………………………………………..93 

2.5. Yeni Lisan Tartışmaları………...…………………………………….102 

2.6. Genç Kalemler’deki “Yeni Lisan” Başlıklı Diğer Yazılar…………..120 

2.7. Yeni Lisan Davasını Yürütenler………………………..…………….128 

2.7.1. Ali Cânip…………………………………………………129 

2.7.2. Ömer Seyfettin………………………………………………………………132 

2.7.3. Ziya Gökalp…………………………………….………...136 

2.8. II. Meşrutiyet’ten Sonra Türk Dilinin Durumu………………………………….…139 

 

SONUÇ........................................................................................................................143 

KAYNAKLAR………………………………………………...…………………………………………………………….149 

ÖZ GEÇMİŞ………………………………………………………………...………………………………………………177 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

 

ÖN SÖZ 

 

 Bu çalışmada 1911’ de başlayan Yeni Lisan hareketini etraflıca ele almaya 

çalıştım. Yeni Lisan hareketi ile ilgili kaynakları tespit edip gazete ve dergilerdeki 

tartışmalardan da yola çıkarak dilde sadeleşmenin nasıl bir gelişim gösterdiği ve bu 

hareketin nasıl sonuçlandığı üzerinde durdum. Bu çalışmanın amacı Yeni Lisan 

hareketinin nasıl doğduğunu, gösterdiği gelişimi ve doğurduğu sonucu ortaya koymaktır. 

 Hazırladığım tez Giriş, Sonuç ve Kaynakça ile birlikte beş bölümden oluşmaktadır. 

 Giriş bölümünde; dilin bir toplumun millî bilincini oluşturmadaki yerinden, 

milliyetçilik hareketinin doğuşundan ve “Yeni Lisan”a gelinceye kadar Türk dilinin 

durumundan bahsedildi. Türk dilinin geçirdiği evrelere kısaca değinilerek bu 

dönemlerdeki sadeleşme yanlısı hareketlerden söz edildi. 

      Birinci bölümde Tanzimat’ tan Yeni Lisan hareketine gelinceye kadar Türk dilinin 

sadeleşmesi yolunda gösterilen çabalardan söz edildi. Tanzimat’ tan itibaren Türk dilinin 

sadeleşmesi için hizmet eden kişilere değinilerek, gazetecilik faaliyetleri ve devlet 

adamlarının Türk diline yaklaşımları anlatıldı. Dilde sadeleşmeye hizmet eden kişilerin bu 

hususta yazdıkları makalelerden ve sadeleşme yolunda yaptıkları çalışmalardan söz 

edildi. Ayrıca edebî tartışmalar üzerinden dil meselesi değerlendirilmeye çalışıldı. 

 Çalışmamın ana bölümü diyeceğim ikinci bölümünde, Yeni Lisan hareketinin nasıl 

ortaya çıktığı, nerede başladığı, kimlerin öncülük ettiği, nasıl bir gelişim gösterdiği ve 

neden bu harekete ihtiyaç duyulduğu üzerinde duruldu. Bu hareketin yansımaları ve 

etrafında gelişen tartışmalardan söz edilerek, kimlerin dilde sadeleşmeden yana olduğu 

ve kimlerin karşı olduğu ele alındı. Bu bölümde esas olarak Yeni Lisan hareketinin doğuşu 

ve gelişmesi etraflıca incelenmeye çalışıldı.  

 Sonuç bölümünde ise bu hareketin dilde sadeleşme tarihi açısından önemi 

üzerinde durularak, vardığı nihaî durum değerlendirildi. 

Çalışmanın kaynaklar bölümünde ise, tez çalışmasında doğrudan kullanılan 

edebiyat metinleri, tez, kitap, makale ve ansiklopedi maddeleri alfabetik olarak sıralandı. 



V 

 

Çalışmam boyunca ikinci elden veri toplama yöntemlerinden konu ile ilgili 

yayımlanmış kitaplardan, süreli yayınlardan, tezlerden, makalelerden, başvuru 

eserlerinden ve özel belgelerden faydalandım ve böylelikle bütünlüklü bir bakışa 

ulaşmaya çalıştım. 

Öncelikle Yeni Lisan hareketi ile ilgili kaynaklar tespit edilip sınıflandırıldı. Söz 

konusu hareketle ilgili gazete ve dergilerdeki tartışmalar incelendi. Bu harekete kimlerin 

katıldığı ve karşı çıktığı tespit edildi. Tarafların hareketle ilgili görüşleri değerlendirilerek 

hareketin nasıl son bulduğu ortaya konulmaya çalışıldı. 

Tezimin konusu gereği tartışma metinlerinden ve yazarlara ait makalelerden 

alıntılar yaptım. Bu tür alıntılarda metinlerin imlasına dokunmadım. Ancak tezimi kaleme 

alırken TDK Yazım Kılavuzu’na (2005) bağlı kaldım.  

Çalışmam sırasında engin birikimini benden esirgemeyen, büyük bir sabır ve 

özveriyle çalışmama destek sunan ve akademik hayatım boyunca yetişmemde büyük 

payı olan saygıdeğer hocam Prof. Dr. Abdullah Uçman’a çok teşekkür ederim. Önümde 

farklı ufuklar açarak bu noktaya gelmeme vesile olan birbirinden değerli lisans 

hocalarıma da ayrıca teşekkür ederim. 

 Araştırma sürecim boyunca kaynaklara ulaşarak çalışmamı kolaylaştıran İSAM 

Kütüphanesi, Atatürk Kitaplığı ve Beyazıt Devlet Kütüphanesi çalışanlarına teşekkür 

ederim. 

Benden maddî-manevî desteğini hiçbir zaman esirgemeyen sevgili aileme, her 

zaman yanımda olan kuzenlerim Gönül Özoğul, Gülen Önal, Melike Çalışkan ve Seren 

Önal’a çok teşekkür ederim. Çalışmalarım sırasında beni yalnız bırakmayan ve 

desteklerini benden esirgemeyen arkadaşlarım Arş. Gör. Özge Şahin Uğurel ve Sinem 

Yaklav’a teşekkür ederim. 

 

 

 



VI 

 

ÖZET 

 

 Dilin sadeleştirilmesi meselesi Türk dilinin yabancı etkilere maruz kaldığı andan 

itibaren gündeme gelen ve tarihi çok eskilere kadar giden bir harekettir. Yeni Lisan 

hareketi özellikle Tanzimat’tan beri dile getirilen bu çabaların sistemleştirilmiş bir şekli 

olarak karşımıza çıkar. Bununla birlikte Yeni Lisan hareketinden önce bunu hazırlayan 

birçok etken mevcuttur. Bu hareketin toplumda yankı bulmasını sağlayan en önemli 

etkenler hiç şüphesiz II. Meşrutiyet’in (1908) ilanıyla ortaya çıkan serbestlik ortamı ve 

Balkanlarda ve Osmanlı unsurları arasında yayılmaya başlayan milliyetçilik hareketleridir. 

Bir kavmin millîleşmesi, millî bir bilinç kazanması için öncelikli olan dilde millîleşmeyi 

sağlamaktır. İşte Yeni Lisan hareketinin başlatıcılarının gerçekleştirmek istedikleri 

düşünce budur. Böylelikle, onlar dilde ve edebiyatta millî birliği sağlayarak Osmanlı 

toplumunu bir arada tutmayı ve medenî milletler seviyesine ulaştırmayı hedeflemiştir. 

Yeni Lisan hareketi Selanik’te yayımlanan Genç Kalemler dergisinde başlayıp gelişmiştir. 

Hareketin öncüleri Ömer Seyfeddin, Ziya Gökalp ve Ali Canip’tir. Yeni Lisancıların esas 

meselesi Türk dilini sadeleştirerek halkın diline ulaşmaktır. 1911’de başlayan bu hareket 

yaşanan Balkan Savaşları’nın da etkisiyle yavaş yavaş bütün Türk aydınları arasında 

yayılmaya başladı. 

Bu çalışmada Türk Dilinin sadeleşmesi açısından en önemli merhaleyi teşkil eden 

Yeni Lisan hareketinin doğuşu, gelişmesi ve sonuçları değerlendirilmeye çalışıldı.  

Anahtar kelimeler: Yeni Lisan, Genç Kalemler, milliyetçilik, dil, sadeleşme 

 

 

 

                                    

 



VII 

 

SUMMARY 

 

The matter of language simplification is a movement becomes the main topic of 

conversation since Turkish language has been exposed to foreign languages and dates 

back to old times.Yeni Lisan (New Language) Movement especially emerges as a 

systematised form of these efforts  which are given to voice since Tanzimat. However, 

there are many factors which set up this before Tanzimat. The key factors enabling to 

have repercussions in society are undoubtly emerging realm of liberty after II. 

Meşrutiyet (1908-Constitutional Period) and nationalist movements spreading in Balkan 

Peninsula and between Ottoman constituents. The prior condition of nationalization, 

and acquisition of national consciousness of a people is to provide simplification in 

language. It was this idea that the initiators of the Yeni Lisan movement wished to 

realize. In this way, they aimed at hold together Ottoman society and raise it to the level 

of civilized nations through providing national unity in language and literature. Yeni 

Lisan movement started and developed with Genç Kalemler journal published in Selanik. 

The pioneers of the movement was Ömer Seyfettin, Ziya Gökalp and Ali Canip. The main 

concern of Yeni Lisan was approaching to the language of people through simplifying the 

Turkish language. Beginning at 1911, this movement gradually started to spread to 

Turkish intelligentsia because of Balkan Wars. 

In this study,  the birth, the development and  effects of Yeni Lisan movement 

which contitutes the most important phase in the sense of simplification of Turkish 

language was tried to evaluate. 

Key Words: New Language (Yeni Lisan), Young Authors (Genç Kalemler), nationalism, 

language, simplification 

 

 

 

 



VIII 

 

KISALTMALAR 

 

A. g. k.       Adı geçen kitap 

A. g. m.      Adı geçen makale 

A. g. y.       Adı geçen yazı 

Bkz.            Bakınız 

C.               Cilt   

Çev.            Çeviren/ler 

Dan.            Danışman 

Der.             Derleyen 

DİA             Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

G.K.            Genç Kalemler 

Haz.             Hazırlayan/lar 

MEB            Milli Eğitim Bakanlığı 

nr.               Numara 

s.                 Sayfa 

S.                Sayı 

S.F.             Servet-i Fünûn Dergisi 

TDK            Türk Dil Kurumu 

TDE            Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi ( Dergâh Yay. ) 

vb.               ve benzeri 



IX 

 

Yay.             Yayını, Yayınevi, Yayıncılık 

Yay. haz.      Yayına Hazırlayan 

YKY            Yapı Kredi Yayınları 

y.y.               Yüzyıl 

 

 

                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                               



1 

 

 GİRİŞ 

 

İnsanlar arasındaki iletişimi ve bir millet olma bilincine erişilmesini sağlayan temel, 

dildir. Bir toplumun dili incelendiğinde, o toplumun tarihine, kültürüne, sanatına, 

yaşayışına, dair birçok fikir edinilebilir. Çünkü bir dil, ait olduğu toplumun sosyal, siyasal, 

kültürel gelişimine bağlı olarak değişim gösterir. “Kısaca söylenecek olursa dil, aynı 

zamanda her yönüyle bir ulusun kültürünün de aynasıdır; insan ve uygarlığın en önemli 

belirtisi ve aracı, dildir.”1  

Dil, zamanla ve çeşitli şartlara bağlı olarak değişim gösteren sosyal ve canlı bir 

varlıktır. Bir dil kendi doğal seyri içerisinde değişim gösterirken, insanlar veya kurumlar 

tarafından müdahale edilmek suretiyle de sistemli bir şekilde değişime uğrayabilir. 

Bir milletin, başka bir milletle siyasî, soysal ve ticarî ilişki içerisinde bulunması, o 

milletin diline ve kültürüne de etki eder. Bu etkileşim kimi zaman olumlu yönde 

gelişirken, kimi zaman da olumsuz bir hâle gelebilir. Millet bilincine sahip toplumlar bunu 

kendi lehlerine çevirebilirken, millîleşmeyi benimseyememiş toplumlar için tam aksi söz 

konusu olabilir. Millet bilincine sahip toplumlar dilin önemini kavramış olduklarından, 

yalnızca yabancı kelimeleri alıp kendi gramer kurallarına ve halkın kullanımına uydurarak 

dile sokarlar. Bu bilince sahip olmayan toplumlar kelimeleri olduğu gibi kullanırlar, hatta 

zamanla gramer kaidelerini de alarak dillerinin yapısını da bozarlar. 

 Dil, bir insan topluluğunu gelişigüzel bir topluluk olmak durumundan çıkararak 

ulus olma seviyesine eriştirir. “İnsanların ve bazı hayvan türlerinin bir arada 

yaşayabilmelerinin en önemli gereklerinden biri, bir başka deyişle de birlikte 

yaşayabilmenin ön koşulu olarak bildirişmeyi, haberleşmeyi sayabiliriz. Hatta bildirişme 

olmazsa bir topluluğu toplum saymaya da olanak yoktur.”2 İşte bu gereklilikten hareketle 

aydınla halk arasında yaşanan kopukluğu, bildirişimsizliği ortadan kaldırmak için dilde 

sadeleşme hususunda çaba sarf edilir. 

Varlığı çok eskilere dayanan Türkçe için de yukarıda bahsedilen etkileşimler söz 

konusudur. Türkler tarihte varlık göstermeye başladıklarından bu yana, çeşitli 

                                                           
1 Doğan AKSAN, Her Yönüyle Dil ( Ana Çizgileriyle Dilbilim), I. Cilt, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, 4. Baskı, Ankara, 1990, s. 13. 
2 AKSAN, a.g.e., s. 42. 



2 

 

sebeplerden ötürü birçok milletle ve farklı kültürlerle ilişki içerisinde bulunmuş ve bu da 

dillerine yansımıştır. Türkçenin bugünkü hâlini alması yıllar süren bir mücadelenin 

sonunda gerçekleşir.  

Türk dilinin tarihi ile ilgili ayrıntılı bir çalışma yapıldığında dilde sadeleşmeye 

ihtiyaç duyulmasının başlangıcının Türklerin İslâmiyeti kabul ettikleri tarihle ilişkili olduğu 

görülür. Bu konuyu daha ayrıntılı ele almak açısından Türk dilinin tarihi evrelerine göz 

atmak yerinde olur.3 

Türkçenin düzenli ve metinlere sahip dönemi Eski Türkçe dönemi olarak 

adlandırılır. Bu dönemde Türk dilinin oldukça sade ve saf bir dil olduğunu söylemek 

mümkündür. VI.-VIII. yüzyılları kapsayan Köktürk devrinden kalan Orhun Âbideleri’nden 

dönemin dili ve kültürü ile ilgili bilgilere ulaşmak mümkündür. “Türklerin Çin 

tutsaklığından nasıl kurtulduğunu, İlteriş Kağan’ ın bütün Türkleri derleyip toparlayarak 

nasıl özgür bir devlet hâline getirdiğini, Türk devlet adamlarının bu uğurda harcadıkları 

emekleri, Türk halkının kendi benliğini ve özgürlüğünü koruyabilmesi için neler yapması 

gerektiğini, millete hitap ederek veciz ve etkili bir dille anlatan bu yazıtlar, aynı zamanda 

Türk hâtıra edebiyatının ve hitâbet sanatının da ilk mükemmel örnekleridir. Köktürk 

yazıtlarında, dil ve üslup bakımından gelişmiş edebî bir dilin varlığına tanık olunmaktadır. 

Fevkalâde heyecanlı destanî bir anlatım tarzı hâkimdir.”4 Bu dönem Türk toplumunun 

millet bilincine sahip, dilini koruyan bir toplum olduğunu görürüz. 

 Köktürk dönemi (VI.-VIII. yüzyıllar) ve Uygur dönemi (VIII.-XII. yüzyıllar) 

metinlerine bakıldığında başka dillerle yapılan alışverişin dil ödünçlemelerinden öteye 

gitmediği görülür. Bu dönemde dile giren yabancı unsurlara çoğunlukla karşılık 

bulunmaya çalışılır ya da bunlar yabancı unsurlar olarak kabul görür.  

Türk yazı dilinin Eski Türkçeden yeni yazı diline geçiş dönemi olan ve bu iki devreyi 

birbirine bağlayan dönem, Orta Türkçe Dönemi olarak adlandırılır. Bu dönemde Türk dili 

                                                           
3 Bu konu ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Agâh Sırrı LEVEND, Türk Dilinde Gelişme ve 

Sadeleşme Evreleri,TDK yay., Üçüncü Baskı, Ankara, 1972; Ahmet CAFEROĞLU, Türk Dili 

Tarihi I- II, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, II. Baskı, İstanbul, 1974; Zeynep 

KORKMAZ, Türk Dili Üzerine Araştırmalar I, “ Türk Dilinin Gelişmesi ve Tarihî Devreleri - 

Türk Dilinin Gelişmesinde Lehçe ve Ağızlar-“, TDK yay., Ankara, 1995, s. 686- 708;  Prof. Dr. 

Mustafa ÖZKAN, Türk Dilinin Gelişme Alanları ve Eski Anadolu Türkçesi, Filiz Kitabevi, 

Genişletilmiş İkinci Baskı, İstanbul, 2000; Ahmet B. ERCİLASUN, Başlangıcından Yirminci 

Yüzyıla Türk Dili Tarihi, Akçağ yay., Ankara, 2004. 
4 KORKMAZ, a.g.m., s. 690. 



3 

 

sadelikten uzaklaşmaya başlar. Bu dönem kullanılan Türkçe, Harezm Türkçesidir. 

Dönemin diğer yarısında ise Karahanlı Türkçesi hâkim duruma gelir. 

Türk yazı dilinin tarihî gelişme çizgisinde metinlerle izleyebildiğimiz VI.-VIII. 

yüzyıllar Türkçesinden başlayarak, XII. yüzyıl ortalarına gelinceye kadar Orta- Asya’da tek 

bir yazı dili hâkimdir. Köktürk, Uygur, Karahanlı yazı dilleri bu bir tek kol olarak ilerleyen 

yazı dilinin yer, zaman, siyasal bölünmeler ve kültür alanı ayrılıklarına göre birbirini 

izleyen devamlarıdır. “Köktürk, Uygur ve Karahanlı devirlerinden kalma eserler, 

genellikle aynı dil yapısındadır. Aralarındaki farklar ufak tefek bazı ayrılıklardan ibarettir. 

Uygur Türkçesi’ nde Budizm ve Maniehizme ait kelime ve terimler vardır. İlk İslâm devri 

Türkçesi’ ni temsil eden Karahanlı Türkçesi ise Uygur Türkçesinin İslâmî şekildeki bir 

devamıdır.”5  

XII. yüzyıl Orta-Asya’ nın Harezm ve Maveraünnehir bölgelerinin Türk dili tarihi 

bakımından yeni gelişmelere sahne olduğu bir dönemdir. Türk dilinin zaman ve yer 

bakımından birbirini izleyen tek bir kol olmaktan çıkıp dalgalanmalara uğradığı bir devrin 

başlangıcıdır. Bu sebeple XII., XIII. yüzyıllarda Harezm ve Maveraünnehir bölgeleri Orta-

Asya’nın geçirdiği tarihî, siyasal ve etnik karışmalarla bağlantılı olarak, yeni yazı dillerinin 

oluşumuna beşiklik etmiş dönem ve bölgelerdir. Oğuzca’nın Eski Türk yazı dilinden ayrılıp 

müstakil bir yazı dili durumuna geçme çabaları da yine bu dönemde başlar. Oğuzcanın 

yazı diline geçmiş ilk belirtileri XII. yüzyıla ait bir eser olan Anonim Kur’an Tefsiri’nde 

bulunur. XII. yüzyıl, Oğuzca ile Karahanlı ve Kıpçakçanın iç içe geçtiği bir nevi karışık dilli 

eserler dönemidir. Oğuzca bu dönemde bir yandan bu karışık dil yapısından ayrılmaya 

çalışırken bir yandan da Arapça ve Farsçaya karşı mücadele içindedir. Türk dili tarih 

boyunca çeşitli milletlerle olan etkileşimden kaynaklı birçok dille alışveriş içerisinde 

bulunur: Çince, Sanskritçe, Soğdca, Rumca, Ermenice; ancak bu alışveriş Türk dilinin 

varlığını tehdit edecek boyutta değildir. Türk dilinin sadeliğini kaybetmesi edebî 

lehçelerin oluşmasıyla hızlanır. 

Karahanlı döneminden (X.-XIII. yüzyıllar) itibaren Türkler için yeni bir dönem 

başlamıştır. Türkler X. yüzyılda İslâmiyeti kabul etmeleriyle birlikte yavaş yavaş eski 

kültür alanlarını terk ederler. Böylelikle Türkler, İslâm dinini kabul etmekle birlikte kutsal 

kitap olan Kur’an-ı Kerîm’in dili Arapçaya da kapılarını açmış olurlar. Daha önce İran 

                                                           
5 KORKMAZ, a.g.m., s.692. 



4 

 

kültür ve medeniyetiyle ilişkisi bulunan Türkler için İslâmiyetle birlikte yeni bir dönem 

başlar. İslâm medeniyetiyle önceden tanışmış olan İranlılar, bu dilin edebiyatı açısından 

önemli bir yere sahiptir. Türklerin yeni kabul ettikleri dinin kavramlarını ve düşünce 

sistemini kavrama çabaları, Türk dili üzerinde Arapçanın önemli bir hâkimiyet 

sağlamasına yol açar. Bununla birlikte kendi dil ve edebiyatını kanıtlamış olan İran 

medeniyeti ve Farsça da Türkçe üzerinde etkili olur. Arapça ve Farsçanın bu yoğun etkisi 

zamanla Türk dili için bir tehdit unsuru hâline gelir. Devlet tarafından da desteklenen bu 

iki dil ile yazmak bir üstünlük olarak kabul edilirken, Türkçe ile yazmak küçümsenir hâle 

gelir. Arapça resmî yazışma dili, Farsça ise edebiyat dili olarak kullanılır. Kendi dilleri olan 

Türkçe ise, halkın konuştuğu bir dil olmaktan öteye gidemez. Devrin şair ve yazarları 

Türkçe yazmaktan sakınarak Arapça ve Farsça eserler kaleme alırlar. Türkçe yazanlar ise 

bunu bir utanç sayarak “halk da anlasın” diye yazdıklarını ifade ederler. Türkçenin “kaba 

bir dil” olduğunu söyleyenlerin yanı sıra, “üstün bir dil” olduğunu savunanlar da 

mevcuttur. 

Türk dilinin üstünlüğünü kanıtlamak uğrunda ilk eseri yazan kişi hiç şüphesiz 

Kaşgarlı Mahmut’tur. Kaşgarlı Mahmut 1077 yılında yazdığı Divân-ı Lugâti’t-Türk adlı 

eseri ile Araplara Türkçe öğretmeyi amaçlamış ve onlara Türkçenin ne kadar üstün bir dil 

olduğunu kanıtlamaya çalışmıştır. Bu eserinde Türk lehçelerini ve hususiyetlerini tespit 

etmiştir. Çeşitli hadislerden yola çıkarak Türkçenin mutlaka öğrenilmesi gereken bir dil 

olduğunu savunmuştur. Yüknekli Edip Ahmet tarafından XII. yüzyıl başlarında yazıldığı 

tahmin edilen Atabetü’l-Hakayık, Yusuf Has Hâcib tarafından 1069-1070 yılında yazılan 

Kutadgu Bilig gibi eserlerle Türk dili yüksek bir anlatım gücüne kavuşur.  

Faruk Kadri Timurtaş bir yazısında XII. asırda Türk dilinin önemi temsilcilerinden 

biri olan Fahreddin Mübarekşah isminden söz eder: «Bu devrin başka bir Türkçü ve 

Türkçecisi Fahreddin Mübarekşah’tır. XII. asırda, Afganistanla Şimâlî Hindistan’da 

Gaznelilerin yerine devlet kuran Gorlular çağında yaşayan bir âlim ve şâir olan Fahreddin, 

«Şecere-i Ensâb» adlı eserinde şöyle demektedir: «Türklerin başka insanlara müreccah 

olmalarının birkaç sebebi vardır. Biri budur ki, Arapçadan sonra Türkçeden daha iyi ve 

daha heybetli hiçbir dil yoktur. Bugün Türkçe eski zamanlardan daha fazladır, çünkü 

emirlerin ve sipehsâlârın çoğu Türktür. Devlet onlarındır.»6  

                                                           
6 Faruk K. TİMURTAŞ, Tarih İçinde Türk Edebiyatı, “ Tarih Boyunca Türkçecilik ve 

Sadeleştirme Cereyanı”, Boğaziçi yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 1990, s. 102. 



5 

 

Selçuklular devrinin önde gelen ismi Mevlânâ Celâleddin-i Rumî’ dir (1207-1273). 

Mevlânâ bütün eserlerini devrin edebiyat dili olan Farsça ile yazmıştır, Türkçe herhangi 

bir eseri yoktur. Bazı Farsça şiirleri içerisinde Türkçe kelimeler geçmekle birlikte birkaç 

Farsça-Türkçe karışık manzume ile Türkçe beyitleri mevcuttur. Mevlânâ gibi büyük bir 

şairin eserlerinin Farsça yazılmış olması, bu dönemde Türkçenin yetersiz ve hakir 

görülmesinden kaynaklanır. 

Anadolu Selçukluları döneminde resmi dil Farsçadır, dış yazışmalar ve bilim dili 

olarak da Arapça kullanılır. Türkçe genellikle halka seslenen dinî ve ahlakî eserlerde 

kullanılan bir dil hâline gelir. Arapçadan tercüme edilen bilim eserlerindeki terimlerin 

olduğu gibi alındıkları görülür, bu da bu kelimelerin Türk dili içerisinde yerleşmesinde 

etkili olur. Kaynaklara bakıldığında Türkçenin edebî bir dil olarak gelişmesi Selçuklular 

dönemi sonrasına tesadüf eder. Selçuklular, İslâm kültür dairesinin gerektirdiği dinî, 

edebî, felsefî kelime ve kavramları kendi dillerinin yapılarına uyduracakları yerde Arap ve 

Fars dillerini olduğu gibi kabullenirler ve Türkçeyi yalnızca halkla ilişki kurulması gerektiği 

zaman kullanırlar. Selçuklu Devleti’nin yıkılmasıyla birlikte Anadolu sahasında hâkimiyet 

gösteren beylikler, Türk dilinin yazı dili olması açısından önemli rol oynarlar. Bu, dilin 

doğal seyri dışında beyliklerin başında bulunan Oğuz ve Türkmen beylerinin desteğiyle 

olur.7 Beylikler dönemi Selçuklular devrindeki dil anlayışına karşı bir uyanma ve millî dile 

dönüş devridir. Bu devirde Anadolu beyleri Türkçeyi yazı dili hâline getirmek için çaba 

sarf ederler, Arap ve Fars kültürüne fazla itibar etmezler, kendi millî kültür ve 

geleneklerine bağlılıklarını korurlar. Ayrıca bu dönemde Türkçeye, şairlere ve ediplere 

verilen önem de Türkçe için verimli bir dönemin başlangıcı olur. Bu devirden sonra 

Türkçe, yazı ve edebiyat dili hâline gelir, hatta millî bir edebiyat geleneği de oluşturulur. 

Bu dönemde başlayan ve XV. yüzyıla kadar devam eden, Eski Anadolu Türkçesi olarak 

adlandırılan bu devir Türkçenin edebiyat dili olması yolunda önemlidir. Bu hususta en 

önemli rol hiç şüphesiz “Bundan böyle divanda, dergâhta, bargâhta, çarşıda, meydanda 

Türk dilinden başka dil konuşulmayacaktır.” fermanıyla 1277 yılında Türkçe konuşmayı 

zorunlu kılan Karamanoğlu Mehmet Bey’indir. Bununla beraber Türk dili için millî bir 

uyanış gerçekleşir ve konuşma dili ile yazı dili bir olma yolunda ilerler. Arapça ve 

Farsçaya karşı başlatılan mücadele XIV. yüzyılda hedefine ulaşır, Türk dili halk arasında 

kullanılan bir dil olmaktan çıkarak yüksek zümre arasında da kabul görür. XIV. yüzyıl 

                                                           
7 Zeynep KORKMAZ, “ Anadolu Beylikleri Devrinde Türk Dili ve Karamanoğlu Mehmet Bey”, 

Millî Kültür, Cilt 2, sayı 3-4-5, Ağustos, Eylül, Ekim- 1980, s. 9-13. 



6 

 

Anadolu Beylikleri devri, Oğuzcanın büyük bir hızla yazı diline girmesi, Doğu Türkçesine 

ait kalıntılardan temizlenmesi, telif ve çeviri yüzlerce eserin meydana getirilmesi 

bakımından çok verimli bir dönemdir. Devrin en önemli öncülerden biri de Yunus 

Emre’dir. Yunus Emre büyük bir lirizm ve sade dille Türkçenin bir yazı dili olmasını 

destekleyerek bu yazı dilinin kuruluşuna yön vermiş bir şahsiyettir. Onun elinde Türk dili 

yüksek bir fikir ve edebî deyiş gücü kazanır.8 

Bu dönemde Türk dilinin önemini savunan isimlerin başında Gülşehrî ve Âşık Paşa 

gelir. Gülşehrî’nin yazdığı Mantıku’t-Tayr adlı eser Anadolu’da Türk dili ve edebiyatının 

yerleşmesi açısından büyük bir değer taşır. Yunus Emre kadar Türk dilini başarılı 

kullanamamakla birlikte Âşık Paşa da Türk dili ile eserler vererek bu dil ve edebiyatın 

gelişmesinde önemli rol oynar. Türk dilinin önemsiz görülmesini Âşık Paşa’ nın şu dizeleri 

çok iyi anlatır:  

     “Türk diline kimsene bakmaz-ıdı  

      Türklere hergiz gönül akmaz- ıdı, 

      Türk dahı bilmez- idi o dilleri 

      İnce yolı ol ulu menzilleri”9 

Âşık Paşa’nın bu dizeleriyle o devirde kimsenin Türkçeye önem vermemesinden, 

ondaki inceliklerin farkına varmamasından yakındığını görmekteyiz. Bu şiirden de 

anlaşılacağı gibi Âşık Paşa her zaman Türkçeye gereken değeri verir ve Türk dilinin ihmal 

edilip Arapça ve Farsçanın üstün tutulmasından yakınır. 

“ Türkçe bilseydim ben iydeydim size”10 diyen Veled Çelebi, kendisinin pek Türkçe 

bilmediğini bu beyitiyle ifade ederek Türkçenin önemine vurgu yapan şairlerdendir. Aynı 

dönemde Hoca Mesud “Süheyl ü Nevbahar” manzumesini yazarken Türkçe sebebi ile çok 

fazla zorlandığını dile getirir. Bu konu ile ilgili örnekleri çoğaltmak mümkündür. 

Ahmedî de Türk dilinin gelişmesine katkı sağlayan şairlerden biridir. Bunlar XIV. 

yüzyıl Türk dili ve edebiyatı açısından önem arz ederler. Bu dönemde yine Azerî 

                                                           
8 Ayrıntı bigi için bkz. Zeynep KORKMAZ, “ Yunus Emre ve Anadolu Türkçesinin 

Kuruluşundaki Yeri, Türkoloji Dergisi, Cilt V, Sayı 1, 1973. 
9 Âşık Paşa, Garib-nâme II/2, haz. Prof. Dr. Kemal YAVUZ, TDK yayınları, İstanbul, 2000, s. 

955. 
10 Veled Çelebi, Dîvân- ı Türkî- i Sultan Veled, Matbaa- i âmire, Birinci Tab, İstanbul, 1341. 



7 

 

Türkçesine yakın olan bazı şairler de Türk dilinin gelişmesine katkı sağlarlar: Kadı 

Burhaneddin (1344-1399), Erzurumlu Kadı Mustafa Darir, Seyyid Nesîmî gibi. 

Fuad Köprülü’nün ve daha birçok araştırmacının belirttiği gibi XIV. yüzyılda gittikçe 

artan Farsça etkisine karşı Türkçe yazan şairler de vardır. Ancak bu şairler de Türkçenin 

yetersiz bir dil olduğundan dem vururlar. “Daha sonra, XIV. asırda Anadolu’nun muhtelif 

hars merkezlerinde yazılmış veya terceme edilmiş birçok eserler sâyesinde, bu inkişâfın 

kuvvetle sürüp gittiğini ve bilhassa, Acem örneklerinin taklidine ehemmiyetle devam 

olunduğunu biliyoruz; fakat İran te’sirlerinin gittikçe kuvvetlenmesine ve Acem 

modellerinin taklidinde sürekli bir ilerleyiş gösterilmesine rağmen, Türkçe yazan şâirler 

ve müellifer, eserlerinde hemen umumiyetle: “ Türkçe’nin Arapça’ya ve Acemce’ye göre 

daha dar, daha kaba, ifâdeye daha kâbiliyetsiz olduğunu ve bu yüzden kendi kusurlarına 

bakılmamak lâzım geldiğini söylüyorlar, hattâ bâzan zimnî bir ma’zeret şeklinde, “ Arabî 

ve Farisî bilmeyen halkın anlaması için Türkçe yazmağa mecbur olduklarını, ilave 

ediyorlardı.”11 Fuad Köprülü Mes’ud B. Ahmed’in Süheyl ü Nevbahâr tercümesi sonuna 

eklediği bu doğrultudaki düşüncelerini nakleder.12 Bu anlayış XV. yüzyılda da devam 

eder, ancak bakıldığında her şeye rağmen Türk dilinin iyi işlenmiş bir dil olduğu görülür. 

XVI. yüzyılda Türk edebiyatı Farsça’dan aşağı kalmayacak seviyeye gelir; fakat bununla 

birlikte Türk dili üzerinde Arapça ve Farsça etkisi artmaya, Türk dili sadeliğini iyiden iyiye 

yitirmeye başlar. 

XV. yüzyılda Osmanlı Devleti’nin sınırlarını genişletmesiyle birlikte Türk dili de 

kapılarını yeniden yabancı dillere açar. Osmanlı Devleti’nin büyümesiyle çeşitli milletleri 

içinde barındırması, millet fikrinden öte ümmet fikrinin önem kazanmasına yol açar ve 

Osmanlı Devleti çatısı altında yaşayanları ümmet kavramı etrafında birleştirir. Bununla 

birlikte saray, medrese, tekke ve Yeniçeri Ocağı gibi türlü çevrelerin oluşması da dil ve 

edebiyatın farklı alanlara kaymasında etkili olur. Türk edebiyatı, bir yandan tekke 

edebiyatı, bir yandan halk edebiyatı ve bir yandan da saray edebiyatı olarak bilinen klâsik 

edebiyat olmak üzere üç farklı koldan ilerler. 

Tekke edebiyatı ve halk edebiyatının dili Türkçedir, ancak klâsik edebiyatın dili 

Arapça-Farsça kelime ve kaidelerle doludur. Saray tarafından da desteklenen bu 

                                                           
11 Prof. Dr. Fuad KÖPRÜLÜ, Edebiyat Araştırmaları, “ Millî Edebiyat Cereyanının İlk 

Mübeşşirleri” Türk Tarih Kurumu, 3. Baskı, Ankara, 1999. 
12 Ayrıntılı bilgi için bkz. KÖPRÜLÜ, a.g.k., s. 274. 



8 

 

edebiyat zamanla tamamen halktan kopuk, yalnızca aydın zümrenin anladığı bir edebiyat 

hâline gelir. Arapça ve Farsça kelimelerin yanı sıra terkip ve kaideler de Türk dilinin 

bünyesine alınır. Bu dil, kelime oyunları ve sanatlarla süslenerek yapma bir dil hâline 

gelir. Bu da halkın kendi arasında konuştuğu sade Türkçe ile aydınların anlayabileceği 

Arapça ve Farsça kaidelerle dolu yazı dili ikiliğini beraberinde getirir. Dille birlikte gelen 

bu ayrım halkla aydın sınıfını da birbirinden ayırmak suretiyle sosyal yapıyı da ikiye 

bölmüş olur. Hâlbuki XV. asırda Türk dilinin bir devlet dili, edebiyat ve bilim dili olacak 

seviyede olduğu görülür. 

 Fuad Köprülü’nün naklettiğine göre Fâtih Sultan Mehmed’in ilk döneminden 

kalma resmî evraklar çoğunlukla Türkçedir ve bir takım Türkçe fermanlar da yazılmıştır.13 

Yine Fuad Köprülü’nün aynı yazısından hareketle II. Murad’ın Türk dil ve edebiyatının 

gelişmesi için büyük çaba sarf ettiğini öğreniyoruz. Bu dönemde II. Murad gibi ümerası 

da Türkçeye önem vermişler ve birçok eserin Türkçeye tercümesini sağlamışlardır. XV. 

yüzyılın ilk yarısında Türkçe son derece gelişmiş ve herkes tarafından kullanılan bir dil 

hâline gelir, son derece sade dille yazılmış dinî- tasavvufî eserler de mevcuttur. Süleyman 

Çelebi’nin Vesîletü’n-Necât’ı(812) sade bir dille ifadesini bulmuş çok önemli bir eserdir. 

Bu devirde yazılan eserler incelendiğinde Türkçenin gittikçe Farsçadan önemsiz bir hâle 

geldiğine tanık oluruz. Bu dönemde İran coğrafyasından gelen şairler padişahlar 

tarafından taltif edilirken, Türkçe yazan şairler pek rağbet görmez. Fuad Köprülü’nün 

yine aynı yazısında değindiği bir hadise bu durumu çok güzel anlatır: “Kendisini İrandan 

gelmiş gibi göstererek Fatih’in büyük lütuf ve ikramlarına nail olan ve kendisine bir tekke 

de verilen bu şairin Tokatlı bir Türk olduğu anlaşılınca, tekkesi elinden alınmış ve hiç 

îtibarı kalmamıştır. Gerek onun gerek Mesihî gibi birtakım şairlerin Arabistan’dan ve 

Acemistan’dan gelenlere fazla iltifat gösterilmesi hakkında şikâyet yollu bazı şiirleri 

vardır.”14 Bu dönemde halk şairleri ise iyice değer kaybederler, artık şair olarak bile 

görülmezler. Halk şairleri ancak halk arasında eski yerlerini korurlar. 

XV. asrın başlarına gelindiğinde Ahmed-i Dâî Türkçeyi iyi kullanan kudretli bir 

nesirci olarak karşımıza çıkar. Şeyhî’nin Hüsrev ü Şirin’i de önemlidir. Dil bakımından da 

başarılı bir eser olan Hüsrev ü Şirin, daha sonra kullanılmayan birçok Türkçe kelime de 

ihtiva eder. Bu asırda Türk diline hizmet eden en önemli şairlerden biri de Necâtî’dir. 

                                                           
13 Prof. Dr. Köprülüzade Mehmet Fuat, “ Anadolu’ da Türk Dil ve Edebiyatının Tekâmülüne 

Umumî Bir Bakış II”, Yeni Türk Mecmuası, Cilt 1, No 5, Şubat 1933, s.376. 
14 KÖPRÜLÜ, a.g.m., s. 392. 



9 

 

Sade bir dille yazan şair, Türkçe deyimleri ve atasözlerini bolca kullanır. Aynı zamanda bir 

şair de olan Sultan II. Murad da sade bir dille gazeller yazar ve kitapların sade bir 

Türkçeyle, halkın anlayacağı biçimde yazılmasını buyurur. Aynı şekilde Avnî mahlasını 

kullanan Fâtih ve Adlî mahlasıyla şiirler yazan II. Bayezid de sade bir dille yazarlar. Bu 

dönemin mutasavvıf şairleri de devrinin Türkçe kelimelerine fazlaca yer verir. Genel 

olarak XV. yüzyıl şairlerine bakıldığında sade bir dille yazmaya özen gösterdikleri ve 

Türkçenin henüz çok değersiz görülmediği dikkat çeker. Bu dönemde nesir de iki koldan 

gelişim gösterir. Bir yanda sade halk Türkçesiyle yazılmış eserler varken, bir yanda da 

süslü, sanatlı eserlere rastlanır.15 Halka hitap etmek üzere yazılan dinî menkıbeler, cenk 

hikâyeleri oldukça sade bir dille kaleme alınırken, XV. yüzyılın ikinci yarısından sonra 

sade dilden uzaklaşıldığı görülür. 

Türk dilinin sadeleşmesinin şuurlu olarak ele alındığı ve sistemli bir mücadele 

hâlinde yürütüldüğü dönem, Tanzimat dönemidir. Ancak bu dönemdeki gibi olmasa da 

XV. yüzyılda da sadeleşme yanlısı bir hareketin doğduğunu söylemek mümkündür. XV. 

yüzyılda nazımda ve nesirde artan Fars etkisi, aruz veznine Türkçe kelimelerin 

uydurulamaması bahane edilerek kullanılan Arapça ve Farsça kelimelerin artması, buna 

karşı bir hareketin doğmasına sebep olur. XV. yüzyılda Aydınlı Visâlî, XVI. yüzyılda 

Tatavlalı Mahremî ve Edirneli Nazmî, Türkçe üzerindeki Farsça hâkimiyetine ve divan 

edebiyatının ağır yapısına karşı çıkmak suretiyle, yine aruz vezni ile ancak sade bir dille 

yazmaya başlarlar. Halk dilindeki mecazlı söyleyişlere, atasözlerine ve tâbirlere de 

şiirlerinde yer verirler. Aydınlı Visâlî ile başlayan bu sade Türkçe cereyanı Tatavlalı 

Mahremî ve Edirneli Nazmî ile derinlik kazanır. Türkî-i Basit Cereyanı olarak da bilinen bu 

hareket, Türkçenin sadeleşme tarihi açısından önemli bir noktadır. Bu yalnızca şekil 

olarak bir sadeleşmenin değil, aynı zamanda halkın ruhuna hitap eden bir sadeleşme 

olduğunun da göstergesidir. Fuad Köprülü, yalnız şekil ve kelimeleri ile değil, özü 

itibariyle de Türk zevkine uygun olarak şiirler yazdığı için, Mahremî’nin millî dil ve 

edebiyatımızın ilk öncüsü olarak kabul edilebileceğine işaret eder.16 Mahremî ile ilgili 

bilgilere ilk olarak Âşık Çelebi’ nin tezkiresinde tesadüf edilir, ancak Âşık Çelebi onu pek 

dikkate değer bulmaz. Bu da bu hareketin devrince önemsenmediğinin ve kalıcı 

                                                           
15 Ayrıntılı bilgi için bkz. Faruk K. TİMURTAŞ, “ Türkiye Edebiyatı ( XIII.- XV. Yüzyıllar), 

Türk Dünyası El Kitabı, Cilt 3, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, İkinci Baskı, 

Ankara, 1992. 
16 Mehmet Fuat KÖPRÜLÜ, Millî Edebiyat Cereyanının İlk Mübeşşirleri ve Divân- ı Türki- i 

Basit, İstanbul, 1928, s. 20. 



10 

 

olmayışının sebebinin bir göstergesidir.17  Edirneli Nazmî’nin sade şiirleri ise Mehmed 

Fuad Köprülü’ nün Divan tetkiki sonucu ortaya çıkar. Fuad Köprülü, Mahremî’den önce 

de atasözleri kullanarak ya da sade dille şiirler yazanlar olduğunu, ancak bunun esasını 

kuran ilk şairin Mahremî olduğunu dile getirir. Bakıldığında bu hareketin pek başarıya 

ulaşamamış olduğu görülür. Bunu bu şairlerin ikinci sınıf şairler olmasına, o devirde 

yaygın bir şekilde kabul gören bir edebiyatın ve önemli temsilcilerinin bulunmasına 

bağlamak mümkündür. Bununla birlikte hareketin pek destekçisinin bulunmaması ve 

ümmet bilincinin hâkim olması da etkili olmasını engeller. Agâh Sırrı Levend hareketin 

başarısız olmasını Mahremî ve Nazmî’nin kişiliklerinin güçlü olmayışına bağlar.18 Ancak 

bu hareketi millî bir edebiyat oluşturma gayesinin ilk izleri olarak kabul edip önemli 

olduğunu kaydetmek gerekir.  

XVI. asra gelindiğinde Ali Şir Nevâî ismini zikretmek gerekir. O her zaman 

Türkçenin Farsçadan daha üstün bir dil olduğunu savunmuş ve sürekli olarak bu uğurda 

çaba sarf etmiştir. 1500 yılında yazdığı Muhakemet-ül-Lügateyn adlı eserinde de aynı 

mesele üzerinde durmuş, Türkçenin maharet gösterilebilecek bir dil olduğunu ifade 

ederek yeni yetişenlere eserlerini Türkçe yazmalarını öğütlemiştir. 

XVI. asırda Rumeli’de birçok şair yetişir ve Türkçe ile Balkan dilleri arasında 

etkilenmeler kuvvetlenir. Bu dönemde Osmanlının sınırlarının iyice genişlemesi ve 

İstanbul’ un ilim ve kültür merkezi hâline gelmesi, başka coğrafyadan âlimlerin ve 

şairlerin de İstanbul’a gelmesine yol açar. Bu asırdaki Osmanlı padişahları da ilim ve 

sanata son derece önem verirler ve şairlerle âlimlere hâmilik yaparlar. Kazanılan 

zaferlerle birlikte refah seviyesi artar ve Osmanlı coğrafyasında da birçok şair yetişir. 

Divan edebiyatı olarak adlandırılan edebiyat altın çağını yaşar. Başta İstanbul olmak 

üzere birçok büyük şehirde ilim ve edebiyat merkezleri etkinlik gösterir. XVI. asırda Fars 

edebiyatı ile Türk edebiyatı boy ölçüşecek duruma geldiğinden artık Fars edebiyatı üstün 

tutulmamaya başlanır, ama Türk dili kendi doğallığını kaybeder ve giderek sunî bir dil 

hâline gelir. Türk dili üzerindeki Arap ve Fars etkisi gittikçe yoğunlaşır. Bununla birlikte 

Fuad Köprülü’den naklen Tâliî, Cemalî, Ulvî, Güvahî gibi darb-ı meseller kullanan şairlere 

                                                           
17 Bu hususta ayrıntı bigi için bkz. Fuad KÖPRÜLÜ, Edebiyat Araştırmaları, Âgâh Sırrı 

LEVEND, a.g.k. 
18 LEVEND, a.g.k., s. 77. 



11 

 

de rastlanıldığı söylenebilir.19 Bu dönem nesir diline bakıldığında gittikçe daha ağır, halkın 

anlayabileceği dilden daha uzak olduğu görülür. Önemli bir eser sade bir dille 

yazıldığında, yazan kişinin Arapça ve Farsça bilmediği düşünülür ve yazdığı eser de 

kıymetsiz görülür. Bu sebeple sade dilden iyice uzaklaşılır.  

Sadece padişahların ve devlet adamlarının koruyucu tavrı değil, aynı zamanda 

medresede yetişip Arapça öğrenenlerin de halka karşı tavrı değişir. Yalnızca tarikat 

mensupları inançlarını yayabilmek için halkın diliyle yazar. Tüm bunlardan dolayı 

toplumda iki sosyal tabaka oluşur: Havas ve avam. 

XVI. ve XVII. yüzyıllarda Divan edebiyatı doruklarına ulaşır. Bâkî ve Fuzûlî gibi 

şairlerin, Veysî ve Nergisî gibi nâsirlerin elinde edebiyat elit tabakaya hitap etmekten 

öteye gidemez. XVII. yüzyılda halka yaklaşıldığına, mahallîleşme cereyanının kendini 

gösterdiğine tanık olunur. Şiirlerde halk kelime ve deyimleri kullanılır, konularda halkın 

yaşayışına, geleneklerine de yer verilir. Bu dönemin en önemli temsilcisi Nedim’dir 

(1681-1730). Bu dönemde hece ile divan şiirleri yazılır. XVII. yüzyıl sonu XVIII. yüzyıl 

başında yaşamış olan Nedim şarkılarında günlük hayattan konulara, canlı tasvirlere yer 

vererek oldukça sade bir dille yazar. Ancak kaside ve gazellerinde Nedim’ in de Divan 

edebiyatının ağır dilini sürdürdüğü görülür. 

Fuad Köprülü XVII. asrın önemli ve mahallî unsurlara değer veren şairi olarak 

Atâyî’yi zikreder. Fuad Köprülü nesirde Veysî, Nergisî gibi süslü ve ağır bir dille yazan 

nâsirlerin varlığından söz ederken, bunun yanı sıra birçok târihlerde, seyahatnâmelerde 

ve mensur eserlerde sade ve doğal yazma anlayışının da sürdüğünü ifade eder.20 Bu asrın 

sonlarında ve XVIII.  asrın başında artık Divan edebiyatının konularının ve mazmunlarının 

tekrarlara düşmesi, yeni konuların kaside ve gazellere girmesine yol açar. “Nedim’ in- 

büyük klâsik şâirlerimizde o zamana kadar hemen hiç tesaâdüf edilmeyen- hece veznini 

kullanması ve hece vezni ile bir türkü yazması, halk edebiyatının ve halk zevkinin yukarı 

tabakalara kadar geçtiğine bir örnektir; ne kadar az ve istisnâî olursa olsun, bu vâkı’a çok 

dikkate değer.”21 Nef’î, Bâkî gibi ağır bir dil kullanan Divan şairlerinin aksine, Nâbî gibi 

                                                           
19 Prof. Dr. Köprülüzade Mehmet Fuat, “ Anadolu’ da Türk Dil ve Edebiyatının Tekâmülüne 

Umumî Bir Bakış III”, Yeni Türk Mecmuası, Cilt 1, No 7, Nisan 1933, s.540. 

  
20 Fuad KÖPRÜLÜ, Edebiyat Araştırmaları, s. 293. 
21 Fuad KÖPRÜLÜ, a.g.k., s. 294. 



12 

 

İstanbul Türkçesi’ni savunan, bu dilin “ avam Arapçasından”22 daha üstün olduğunu dile 

getiren şairler de mevcuttur. 

XVIII. yüzyıla gelindiğinde klâsik edebiyatın konularının genişlediği ve yerli 

hayattan alınma bazı konulara gazel ve kasidelerde tesadüf edildiği görülür. Bu devirde 

Nedim gibi büyük bir şairin hece vezni ile türkü yazması, halk edebiyatına ve millî kültüre 

bir dönüş olarak değerlendirilebilir.  

Buraya kadar anlatılanlardan hareketle şu yorumu yapmak zorlama olmaz: Divan 

edebiyatının ağır, sade Türkçeden uzak diline, büyük şairlerin Arapça-Farsça kelimelerle 

işlenmiş şiirlerine rağmen, sade Türkçe ile yazmaya çalışan, Türk dilinin de Arapça-Farsça 

kadar üstün ve bir edebiyat dili olabileceğini savunan; bununla kalmayıp mahallî 

unsurların kullanılmasının da önemini fark eden şair ve nâsirler mevcuttur. Ancak bu 

düşüncede olanlar, bir harekete yön verecek kadar sistemli bir şekilde bunu 

savunamazlar. Ayrıca dönemin soysal hayatının, devletin fikrî yaklaşımının buna müsait 

olmaması yüzünden dilde sadeleşmeyi kitlesel bir hareket hâline getiremedikleri görülür. 

Bunun sistemli bir hareket olabilmesi için Osmanlı Devleti’nin yapısının ve fikrî ortamın 

buna uygun olması gerekir. Fuad Köprülü millî edebiyatın ilk nazariyecisi olarak Es’ad 

Efendi’yi zikreder.23 Agâh Sırrı Levend de onun şu sözlerinden hareketle “ Ve hakikatde 

bu böyledir ki, sözümüze birçok yardımı olan Arabî ve Farsî’yi aradan çıkarup, lisanımız 

olup lâkin çoğunun Türkçesi metrâk olmakla bulamadığımız elfâzı getirerek, lâfzı az ve 

ma’nası çok lâkırdıları güzelce meydana koymak ve belâgat ve fesâhati bu yola sokmak 

ve bu kalıba yerleştirmek doğrusu bir büyük iş ve bütün halkın beğendikleri ve anladıkları 

kolaylığa gidişdir ki, sehl-i mümteni’ dinmekle senâ olsa sezâdır.”24 Es’ad Efendi’yi divan 

edebiyatında sadeleşme isteğinin son belirtisi olarak görür. Esad Efendi halk şiirlerinin 

önemini ve halk kültürüne dönmenin gerekliliğini vurgular ve bu hususta dikkate değer 

bilgiler kaydeder. 

Bu dönemde dilde ve edebiyatta sadeliğe doğru adım atılmakla birlikte çok fazla 

etkili olunamadığı görülür; ancak klâsik edebiyatın yıllarca tekrarlanan kalıplarından 

dolayı farklı bir şiir yazılamayışı, şairlerin kendinden öncekileri taklitten ve kendilerini 

tekrardan öteye gidememeleri, yavaş yavaş halk kültürüne doğru gidişi sağlar. 

                                                           
22 Bu tabir Fuad KÖPRÜLÜ’ ye aittir. 
23 Ayrıntılı bilgi için bkz. Fuad KÖPRÜLÜ, a.g.k, s. 297-  298. 
24 LEVEND, a.g.k., s. 79. 



13 

 

1839’da Tanzimat Fermanı’nın ilanı ile birlikte Osmanlı toplumu yeni bir döneme 

girer, Avrupa’daki hareketlerin etkisiyle modernleşme süreci başlar. Yüzünü Batı’ya ve 

özellikle Fransa’ya çeviren Osmanlı toplumunda Batılı tarzda çeşitli eğitim kurumları 

açılır, Batı’ya elçiler gönderilir. Batı’nın örnek alındığı bu yeni süreçte Türk dili de 

Fransızca ile etkileşime girer. Türk dilinin içinde bulunduğu bu durum karşısında dilin 

sadeleştirilmesi ve halkla aydın arasındaki kopukluğu ortadan kaldırmak için mücadele 

başlatılır. 

Modernleşme sürecindeki Osmanlı toplumunda Osmanlıcılık, İslâmcılık ve Batıcılık 

gibi fikir hareketlerine tesadüf edilir. 19. yüzyılın başlarından itibaren Avrupa’da 

yayılmaya başlayan milliyetçilik ve bunun etrafında gelişen düşünceler her milletin kendi 

devletini kurması fikriyle destek bulur. Çok uluslu bir yapıya sahip olan Osmanlı 

toplumunda bunun uygulanması güç ve bütünlüğü bozacak bir durumdur. Buna karşı 

çeşitli dil, din ve etnik gruplardan oluşan Osmanlı Devleti’ni bir arada tutacak düşünce 

Osmanlılık fikridir. Bu düşüncenin de Osmanlı toplumunun birliğinin devamlılığını 

sağlamada yetersiz olduğu 93 Harbi’nden sonra kendini gösterir ve bunun yerine dinî 

birliği sağlamaya yönelik İslâmcılık düşüncesi ön plâna çıkar. Bununla birlikte Türkçülük 

düşüncesi Süleyman Paşa, Ali Suavi, Şemseddin Sâmi gibi aydınlarda öne çıkan bir 

düşünce olur ve 1890’lı yıllardan sonra Türkçülük ve Türklük üzerine yazılan yazılarda 

artış görülür. Arnavutların ve Arapların da milliyetçilik düşüncesiyle hareket etmesi 

sonucu Osmanlının dayandığı İslâmcılık da giderek etkisini kaybeder. Böylelikle bütün 

Türkleri bir arada toplama düşüncesiyle hareket eden Necip Türkçü, Veled Çelebi, Bursalı 

Mehmed Tahir gibi Türkçülük yanlısı isimlerle karşılaşılır. Ancak bu kişiler etrafında 

gelişen milliyetçilik düşüncesi esas olmakla birlikte, temel olan yine Osmanlının içinde 

Türk olmaktır. Bunu ilk defa açıkça ortaya koyan Yusuf Akçura olur. Yusuf Akçura Üç 

Tarz-ı Siyaset’te Osmanlı Devleti’nin önüne koyduğu alternatiflerden birisi olarak 

Türkçülük düşüncesi ile karşımıza çıkar. Osmanlıda durum böyle iken Osmanlı dışındaki 

Türklerde, bütün Türkleri bir çatı altında toplama düşüncesi gelişir. Özellikle Rusya’daki 

Türkler arasında bunun etkileri 1860’lı yıllardan itibaren görülmeye başlar ve İsmail 

Gaspıralı bunun önde gelen savunucuları arasında yer alır. 

Çok uluslu bir toplum olan Osmanlı Devleti’nde milliyetçiliğin kendisini 

göstermesiyle birlikte Türkçülük hareketleri de ivme kazanır. Türkçülük hareketlerinin 

Osmanlı Devleti’nde kendisini geç göstermesi, dönemin siyasî koşullarından ve toplumun 



14 

 

yapısından kaynaklanır. Toplumun esas unsuru olan Türkler, tüm etnik gruplarla beraber 

toplumu ayakta tutma gayreti içerisindedirler. Ümmet bilinciyle hareket eden İslâmcılar 

ve “hasta adam” diye nitelenen Osmanlıyı bir arada tutmak isteyen Osmanlıcılık 

hareketinin savunucularının çabalarının bir işe yaramadığı görülür ve yeni bir hareketin 

ihtiyacı kendini hissettirir. 1900’lü yıllara gelindiğinde Balkanlarda yaşanan olaylar ve II. 

Meşrutiyet’ in ilanıyla birlikte Türkçülük fikri ön plana çıkar. Türk Derneği, Türk Yurdu, 

Türk Ocağı gibi oluşumlar ve İzmir basınındaki Türkçü hareketler bu bilincin dikkate 

değer yansımalarıdır.  

 

Bu dönemde yeni bir bilinç millî birlik, Türk milletinin dilini, kültürünü ön plâna 

çıkarma düşüncesi ve milliyetçilik hareketinin etkisi ile öncelikli olarak dilde sadeleşmeye 

önem verilir. Bu bağlamda hareket eden Genç Kalemler dergisi öncü olur.  Yeni Lisan 

hareketinin başarısı da toplumda doğan bu millî bilinç ve hareketi 

sistematikleştirmelerinden kaynaklanır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

TANZİMAT’TAN YENİ LİSAN HAREKETİNE KADAR  

TÜRKÇENİN SADELEŞME TARİHİ 



16 

 

1.TANZİMAT’TAN YENİ LİSAN HAREKETİNE KADAR TÜRKÇENİN SADELEŞME TARİHİ 

 

1.1. Tanzimat Devrinde Dilde Sadeleşme Hareketi 

 

Türk dili açısından önemli bir dönüm noktası hiç şüphesiz Tanzimat Fermanı’nın 

ilânı olmuştur. III. Selim zamanında başlayan Türk- Fransız ilişkileri gittikçe ağırlık 

kazanmıştır. 1839 yılında Tanzimat Fermanı’nın ilânı ile birlikte Osmanlı ülkesi Batı’ya 

yönelmiştir. Gerileme içerisinde olan Osmanlı Devleti’nin Batı dünyasını bir kurtuluş 

olarak görmesi Batı’dan gelen yeniliklerin hızla yayılmasında etkili olmuştur. Batı’dan 

alınan gazete, roman, tiyatro gibi yeni türler ve yeni düşünce sistemleri Osmanlının 

kültürünü ve sosyal hayatını etkilediği gibi, dil ve edebiyatı üzerinde de önemli 

değişiklikler gösterir. Divan edebiyatı döneminde Arapça ve Farsçanın kelime ve 

kaideleriyle dolu yapma bir dil hâline gelen Osmanlı Türkçesi, bu sefer Fransızca ağırlıklı 

kelimelerle yeni bir devreye girer. Mevcut dilin Batı’dan alınan fikirleri yaymada yetersiz 

görülmesi yeni bir dil oluşturma ihtiyacını doğurur. Bu dönemde kurulan tercüme 

odaları, çeşitli kalemler ve tiyatrolar bu hususta etkin rol oynar. Gazete ve dergiler de 

Batılı tarzda düşüncenin aktarılmasında önemli bir yere sahiptir. 

Batı’daki gelişmeler Lâle Devri’nden itibaren çeşitli yollarla takip edilmeye 

başlanır, duraklamaya giden Osmanlı Devleti çözümü Batı’ya açılmakta bulur ve bunun 

için çeşitli Avrupa ülkelerine elçiler gönderilir. Bu dönemde bilimsel eserlerin Türkçe’ ye 

çevrilmesi için çalışmalar başlatılır ve tercüme odaları kurulur.25 III. Selim döneminde 

açılan Humbarahâne (1792) ve Mühendishâne-i Berrî-i Hümâyun (1794) okullarında 

Fransızca dersler verilmeye başlanır ve bu, dile Fransızca kelimelerin girmesinde etkili 

olur. Çeşitli Batı ülkelerinde açılan elçiliklerle birlikte Batı dillerini öğrenme zorunluluğu 

da ortaya çıkar ve tercüme odaları bu hususta önemli rol oynar. Osmanlı Devleti üstün 

güç konumunda iken Batı’ya açılmak, Batı dillerini öğrenmek ihtiyacı hissetmez ve bunu 

İslamî sebeplere dayandırır; ancak gerilemeye başlamasıyla birlikte yüzünü Batı’ya 

dönmek zorunda kalır ve Batı dillerini öğrenme ihtiyacı da gündeme gelir. Bunun en 

                                                           
25 Ayrıntılı bilgi için bkz. KAYAOĞLU, a.g.k. 



17 

 

önemli noktasını 1821’de açılan Bâb-ı Âli Tercüme Odası’nın kurulması teşkil eder.26 

Lisan Odası ve Tercüme Odası olmak üzere iki bölümden oluşan Bâb-ı Âli Tercüme 

Odası’nda sonradan Lisan Odası’nın gereksiz olduğuna karar verilir ve bu da Lisan 

Mektebi’nin açılmasını gündeme getirir. 26 Mart 1866’da açılan Lisan Mektebi sadece 

Fransızca eğitim veren bir kuruluştur. Sonraları ihtiyaç doğrultusunda Rumca ve Bulgarca 

sınıfları da açılır. Tarihi muallak olmakla birlikte Lisan Mektebi’ nin kapatıldığı ve daha 

sonra Arapça da okutulmak şartıyla yeniden açıldığı bilinmektedir. Üçüncü kez Lisan 

Mektebi’nin açıldığı bilgisine kaynaklarda rastlanır.27 Birçok defa açılıp kapatılan Lisan 

mektebi 18 Ağustos 1892’de tamamen kapatılır. Lisan Mektebi’nin Türk dili açısından 

önemine bakıldığında çeşitli yabancı dillerin ve özellikle Fransızca’nın Türk diline 

girmesine etki ettiğini söylemek mümkündür. Lisan Mektebi’nin önemi yabancı dil bilen 

devlet adamları ve aydınların yetişmesinde büyük rol oynamasından gelmektedir. Lisan 

Mektebi Osmanlı modernleşmesinde ve Batı’ya açılmada önemli bir yer teşkil 

etmektedir. Bu vesileyle tercüme faaliyetleri gelişme göstermiş, Batı dillerinden 

Türkçeye çeşitli eserler tercüme edilmeye başlanmıştır. 

Batılı tarzda düşünceyi yaymak amacıyla kurulan ve dille ilgili gelişmelerde etkili 

olan müesseselerin en önemlisi Encümen-i Dâniş’tir. Kurulması fikri 1845’te ortaya atılan 

Encümen-i Dâniş 15 Nisan 1851’ de kesin olarak kurulmuş ve Cevdet Paşa’nın kaleme 

aldığı bir beyannâme ile Takvîm-i Vekâyi gazetesinin 449. sayısında kamuoyuna 

duyurulmuştur. Bu müessesenin kuruluş amacı Dârülfünun’da okutulacak ders 

kitaplarının hazırlanması fikrinden doğmuştur. Encümen-i Dâniş’in amaçları arasında bu 

ders kitaplarının yazılması, Tanzimat’tan beklendiği gibi halkın kültür seviyesini 

yükseltecek telif ve tercüme eserlerin oluşturulması ve halkın anlayacağı bir dille 

yazılacak eserler vasıtasıyla dile hizmet etmektir. Encümen üyelerinin Arapça ve Farsça 

ile Batılı dillerden birini bilen kimseler olması ve Türkçeye hâkim olmaları gerekmektedir. 

Ayrıca Türk dilinin bir lügatinin hazırlanması gerektiği üzerinde de durulmuştur. 

Encümen-i Dâniş’in açılış gününde Sultan Abdülhamid’e takdim edilen Kavâid-i 

Osmâniyye Türk dilinin grameri olması bakımından önem taşır. İyi niyetle ve önemli 

iddialarla açılan Encümen-i Dâniş çeşitli sebeplerden dolayı kendisinden beklenilenleri 

                                                           
26 Ayrıntı bigi için bkz. Sezai BALCI, Osmanlı Devleti’ nde Tercümanlık ve Babıali Tercüme 

Odası, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 

2007. 
27 Ayrıntılı bilgi için bkz. Sezai BALCI, “ Osmanlı Devleti’ nde Modernleşme Girişimlerine Bir 

Örnek: Lisan Mektebi”, Tarih Araştırmaları Dergisi, Cilt XXVII, sayı 44, Ankara, 2008/ Eylül. 



18 

 

yerine getirememiştir.28 Encümen-i Dâniş’in, Mustafa Reşit Paşa’nın emri ile Ahmet 

Cevdet Paşa’ nın kaleme aldığı zabıttan ve Takvîm-i Vekâyi’de yayımlanan 

beyannâmeden halkın anlayabileceği sade dille eserler yazılacağına hizmet edeceği 

anlaşılır. Gerek Mustafa Reşit Paşa’nın kendi kaleme aldığı yazılarda gerekse Ahmet 

Cevdet Paşa’nın yazılarında bu düşüncenin benimsenmeye çalışıldığı görülür. 

Tanzimat’la beraber gelen modernleşme hareketlerinde önemli bir noktayı da 

Cemiyet-i İlmiyye-i Osmâniyye teşkil eder. Osmanlı Devleti’ndeki yeni düzenlemeleri ve 

bilim ve teknikteki gelişmeleri hedef edinen bu cemiyet 24 Mayıs 1861’de çıkan irâde-i 

seniyye ile çalışmalarına başlar. Cemiyetin kuruluş amacı ve gayesi yine cemiyetin yayın 

organı olan Mecmûa-i Fünûn’ un ilk sayısında yayımlanan otuz beş maddelik nizamnâme 

ile bildirilir. Cemiyetin üyelerinin Türkçe, Arapça, Farsça dışında Batı dillerinden birini 

mutlaka bilmesi gerekmektedir. Cemiyetin esas amacı Batı’daki gelişmeleri yakından 

takip etmek ve Avrupa’da gelişen modern bilimleri gençlere tanıtmaktır. Çeşitli 

olumsuzluklardan dolayı cemiyetin ömrü fazla uzun olmaz.29 Cemiyetin yayın organına 

bakıldığında Şinasi’ nin açtığı yoldan ilerleme gayreti olduğu göze çarpar. Dergi “Herkesin 

anlayacağı surette sehlü’l- ibâre olmak üzere” çıkacaktır. 

Türk dilinin sadeleşmesi hususunda bu yeni dönemde en önemli görev gazete ve 

dergilere düşüyordu. Gazetelerin halk tarafından okunması ve halkın seviyesinin 

yükseltilmesinin hedeflenmesi sade bir dille yazma gerekliliğini doğurmuştur. Bu 

dönemde yayımlanan gazetelerin takdim yazılarına bakıldığında “herkesin kolaylıkla 

anlayabileceği, sade bir dille yazmak” ibaresinin kullanılmış olduğu göze çarpar. 

“Tercümân-ı Ahvâl Mukaddimesi” bu açıdan önem arz eder. Gazetelerde rastlanan bu 

tür ibareler, bu dönemde dilde sadeleşme düşüncesinin giderek yaygınlaştığını gösterir, 

ancak tatbikine bakıldığında çok da başarılı olunamadığı görülür. Bunu yıllardır 

alışılagelmiş olan bir dilin varlığına ve bunu uygulamanın bu kadar kolaylıkla 

gerçekleşmesinin mümkün olmamasına bağlamak gerekir. Türk gazeteciliğinin kurucusu 

olarak nitelendirilen Şinasi’nin Tercümân-ı Ahvâl Mukaddimesi gazete dilinin sade olması 

gerektiğini vurgular:  

                                                           
28 Ayrıntılı bilgi için bkz. Abdullah UÇMAN, “ Encümen- i Dâniş”, İslam Ansiklopedisi, Cilt 11, 

İstanbul, 1995; Taceddin KAYAOĞLU, Türkiye’ de Tercüme Müesseseleri, Kitabevi, İstanbul, 

1998. 
29 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ekmeleddin İHSANOĞLU, “Cemiyyet- i İlmiyye- i Osmâniyye”, İslam 

Ansiklopedisi, cilt 7, DİA yay., İstanbul, 1993. 



19 

 

“Tarife hacet omadığı üzre, kelâm ifade- i meram etmeğe mahsus bir mevhibe-i 

Kudret olduğu misillû, en güzel icâd- ı akl- ı insanî olan kitabet dahi kaleme tasvir- i kelâm 

eylemek fenninden ibarettir; bu itibâr- ı hakikate mebni, giderek, umûm halkın kolaylıkla 

anlayabileceği mertebede, işbu gazeteyi kaleme almak mültezem olduğu dahi makam 

münasebeti ile şimdiden ihtâr olunur.”30 Şinasi’ nin Türk gazetecilik diline yaptığı bu 

büyük hizmet, daha sonra çıkmaya başlayan gazetelerde de kendini gösterir.  

Gazete aydın ile hak arasındaki ayrılığı kaldırmada ve halka hizmet etmede önemli 

bir araçtır. Bundan hareketle dilinin sade olması önemlidir. Tanzimat döneminde 

yayımlanan ilk gazeteden itibaren özellikle Şinasi’nin yarattığı gazete dili ile beraber dilde 

sadeleşmeye büyük ölçüde hizmet edildiği görülür. 

Bu dönem aydınları “sosyal fayda” amacını güttükleri için dilin sadeleşmesi 

noktasında hassas davranmışlardır. Batıdan gelen düşünceleri halka yaymayı ve onları 

eğitmeyi amaçladıkları için halkın anlayabileceği bir dille yazmanın gerekliliğini dile 

getirmişlerdir. 

Tüm bu anlatılanların ışığında Tanzimat Dönemi’nde dilin gittikçe Fransızca ve Batı 

dillerinin etkisine girdiği görülür. Bu sebeple dilde sadeleşme hareketlerinin sistemli bir 

hâl alması gerektiği fikri doğmuştur. Tanzimat aydınları soysal fayda amacını güttükleri 

için sade dille yazmaya özen göstermişler ve bunu sık sık dile getirmişlerdir.  

 

 

 

 

1.1.1. Şinasi ( 1826- 1871)31: 

 

                                                           
30 Şinasi, “Tercümân-ı Ahvâl Mukaddeme”, Tercümân- ı Ahvâl, nr. 9, Teşrin- i evvel 1277, 22 

Ekim 1860. 
31 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ömer Faruk AKÜN, “Şinasi”, İslâm Ansiklopedisi, 11.Cilt, MEB, 1979; 

Hikmet DİZDAROĞLU, Şinasi- Yaşamı, Sanatı, Şiirleri, Varlık Yayınları, 3. Baskı, İstanbul, 

1982; Ziyad Ebüzziya, Şinasi (1414/1994), yay. haz. Hüseyin ÇELİK, İletişim yay., İstanbul, 

1997; Bedri MERMUTLU, Sosyal Düşünce Tarihimizde Şinasi, Kaknüs yayınları, İstanbul, 

2003; İsmail PARLATIR, Şinasi, Akçağ yayınları, Ankara, 2004. 



20 

 

Osmanlı topraklarında Türkçe olarak yayınlanan ilk gazete 1831 yılında çıkmaya 

başlayan Takvim-i Vekâyi’ dir. Sultan Mahmut tarafından teşvik edilerek çıkarılan gazete 

halka bir takım havadisleri sunmayı hedefler. Bundan dolayı içindeki yazılar devrine göre 

mümkün mertebe sade bir dille yazılmaya çalışılır. Gazete dilinin sade olmasının 

gerekliliğini dile getiren ilk kişi, dilde sadeleşme tarihi açısından önem arz eden Şinasi 

olur. Şinasi, “Tercümân-ı Ahvâl mukaddimesi”nde “ … giderek umûm halkın kolaylıkla 

anlayabileceği mertebede işbu gazeteyi kaleme almak mültezem olduğu dahi, makam 

münasebetiyle şimdiden ihtar olunur.”32 ibaresiyle sade, halkın anlayabileceği bir dille 

yazmanın gerekliliği üzerinde durur. Bu mukaddime onun dil hususunda yapmak 

istediklerini göstermesi bakımından önemlidir. Şinasi 1862 yılında tek başına çıkarmaya 

başladığı Tasvîr-i Efkâr gazetesinde de dil meselesi üzerinde durur ve gazetenin halkın 

“tercümân-ı efkârı” olduğunu dile getirir. Gazetelerde yazdığı çeşitli yazılarda satır 

aralarından bu husustaki görüşlerine rastlanır, ancak onun dil üzerine sistemli bir fikir 

geliştirmemiş olduğu da görülür. Bununla birlikte uygulamada belli ölçüde başarılıdır. 

Gazete dilinin oluşması ve dilde sadeleşme açısından Şinasi önemli bir yer teşkil eder.  

Türk edebiyatında çeşitli açılardan bir öncü kabul edilen Şinasi’nin eserleri 

incelendiğinde, dilde sadeleşme isteğine rağmen bu hususta tutarlı bir yol izleyemediği 

görülür.33 Fuad Köprülü onun Tatavlalı Mahremî ve Edirneli Nazmî kadar dahi başarı 

gösterememiş olduğu düşüncesindedir.34 Diğer Tanzimat devri aydınları gibi Şinasi de 

belli bir dil ve edebiyat içerisine doğar ve bu çizgide kişiliği gelişir. Kendisinden önce 

mevcut edebiyatın düşünce ve mazmunlar dünyasından beslenmesi kadar doğal bir 

durum yoktur. Bu ister istemez onun şiirlerine ve yazdığı diğer eserlere de sirayet eder. 

Öncesinde beslendiği edebiyat ve dil doğrultusunda yazdığı şiirlerle birlikte sade dille ve 

yeni bir düşünce sistemiyle yazdığı şiirler onun okuru eğitme ve halkı bilinçlendirme 

düşüncesinden doğar. Yazdığı bir kısım şiirlerin başlığının altına “Sâfî Türkçe” ibaresini 

koyması, Mustafa Reşit Paşa için yazdığı kasidelerinde yeni bir düşünce sistemi 

geliştirmesi, Divan edebiyatının soyut kavramlar dünyası yerine halkın anlayabileceği 

daha sade ve doğal söz varlıklarını kullanması bunun en önemli göstergesidir.35 

Şiirlerinde ve manzum hikâyelerinde halk deyişlerine, Türkçe deyimlere ve atasözlerine 

                                                           
32 Tercümân-ı Ahvâl, nr. 1, 22 Ekim 1860. 
33 Ayrıntılı bilgi için bkz. Tarık ÖZCAN, “ Şinasi’ nin Şiirinde Dil ve Üslup”, Türk Dili, Sayı 

658, Ekim 2006, s. 359-  367. 
34 Fuad KÖPRÜLÜ, Edebiyat Araştırmaları, Türk Tarih Kurumu, Ankara, 1999, s.302. 
35 Bkz. Mehmet KAPLAN, “Şinasi’nin Türk Şiirinde Yaptığı Yenilik”, Türk Edebiyatı Üzerinde 

Araştırmalar I, 8. Baskı, Dergâh yay., İstanbul, 2006, s. 223-241. 



21 

 

de yer verir. Şair Evlenmesi (1860) ve Müntehabât-ı Eş’âr (1862) onun bu hususta nasıl 

bir çaba sergilediğini gösterir. “Arz- ı Muhabbet” in sonuna yazdığı “Birinci ve yedinci 

beyit sâfî Türkçedir” ve “Karakuş Yavrusu ile Karga Hikâyesi”nin altında yer alan 

“Bililtizam lisân- ı avâm üzre kaleme alınmıştır” ibareleri bu yoldaki gayretine ve saf 

Türkçe ile yazmaya verdiği öneme işaret eder. Ahmet Hamdi Tanpınar, onun dilimize ve 

edebiyatımıza yön değiştirten hareketi sekiz on manzume ile birkaç kıt’a ve münferid 

beyitle yaptığını söyler.36 “Medhiye”de ise oldukça sade ve anlaşılır ifadeler kullanır: 

“ Medhiye 

Sâfî Türkçe 

Gören saçın arasından yüzün parıltısını 

Sanır ki kare bulutun içinde gün doğmuş 

Yanında kan ile yaş içre kaldığım görüp el 

Demez mi kim birini su kızı suya boğmuş”37 

Bu şiir Divan edebiyatı geleneğindeki medhiyelerden gerek mazmunlar ve düşünce 

dünyası, gerekse dil açısından son derece farklıdır ve sade Türkçe ile yazıldığı görülür. 

Şinasi gazellerini ise klâsik dil anlayışıyla ve o dünyanın kelimeleriyle kaleme alır. Şair 

Evlenmesi’nde de dili oldukça sadedir, burada halk deyişlerine, deyimler ve atasözlerine 

yer verir.  

Şinasi’ nin Durûb-ı Emsâl-i Osmaniyye adlı eseri de onun dilde sadeleşmeye ne 

kadar önem verdiğini göstermesi bakımından dikkate değer niteliktedir. 1851 yılında 

Paris’ te iken hazırladığı bu atasözleri kitabının mukaddimesinde “ Durûb-ı  emsâl ki 

hikmetü’l-avâmdır, lisânından sâdır olduğu bir milletin mâhiyet-i efkârına delâlet eder…” 

şeklinde devam eden bir düşünce ile eseri hazırladığını belirtir. Şinasi burada yalnızca 

atasözlerini derlemekle kalmaz, bunların Arapça ve Farsça’daki karşılıklarına da yer verir. 

Ayrıca bunların kullanımına örnek olacak şiirler de mevcuttur. Paris’ te sözlük bilimcisi 

Littré ve Türkolog Pavet de Courteille ile yakın ilişki içerisinde olduğu, Courteille’in sözlük 

                                                           
36 Ahmet Hamdi TANPINAr, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 2. Baskı, YKY, İstanbul, 2007, 

s. 182. 
37 Şinasî, Bütün Eserleri, haz. İsmail PARLATIR- Nurullah ÇETİN, Ekin Kitabevi, Ankara, 

2005, s. 23. 



22 

 

çalışmalarına katkılarda bulunduğu bilinmektedir. Şinasi’nin bir sözlük ve bir gramer 

hazırlama girişiminde bulunduğundan, ancak bunların metinleri elde olmadığı için farazî 

görüşler olarak nitelendirilebileceğinden söz edilir.38 Bununla birlikte dile ve gramere bu 

kadar ilgili bir insanın bu çalışmalarının olması ihtimal dâhilindedir. 

 Bütün bunlara bakıldığında Şinasi’nin sistemli olarak dil üzerinde düşünce 

geliştirmemekle birlikte uygulamada belli ölçüde başarılı olduğu ve Türk dilinin 

sadeleşmesinde önemli hizmetlerde bulunduğunu söylemek mümkündür. Aslında onun 

dille ilgili bu hassasiyetini milliyetçilik bağlamında değerlendirmek gerekir. Millet 

düşüncesi Şinasi’nin Osmanlı düşünce sistemine yerleştirmeye çalıştığı bir kavramdır. 

Nâmık Kemal’in Şinasi’nin “Münacât”ını Yunus ilâhisi zannetmesi onun bu konudaki 

hassasiyetini ve başarısını göstermesi bakımından önem arz eder. Mehmet Kaplan ve 

Kaya Bilgegil gibi araştırmacılar bu şiiri onun sadeleşme düşüncesinin zirvesi kabul 

ederler39. 

Tanpınar, onun Türkçeye dil ve hayal unsuru itibarıyla sade ve şiirle bütün 

alâkalarını kesmiş bir cümle getirdiğini, cümleyi yalnızca sadeleştirmeye çalışmadığını, 

aynı zamanda “söylenmiş söz değil, yazılmış söz” hâline getirmek için uğraştığını söyler.40 

Onun üslûbunun bazen eskilerin üslûbundan daha zorlayıcı olduğunu ifade eder ve 

bunun özellikle “ki” edatını ifadeye sokmaya çalışmasından kaynaklandığını belirtir. Ama 

onun nesrini yansıtan esas üslubu darb-ı meselleri kullanması ve gazete dilini kurmasıdır. 

Tanpınar’ın Şinasi’nin getirdiği konuşulan dille yazma fikrini ondan gelen en büyük 

kazanç olarak nitelendirmesi, Şinasi’nin sadeleşme açısından nasıl bir rol oynadığını 

göstermesi bakımından önemlidir. 

 

1.1.2. Ziya Paşa ( 1829- 1880)41 : 

                                                           
38 Ömer Faruk AKÜN, “ Şinasi”, İslâm Ansiklopedisi, C. 11, MEB, Ankara, 1979,s. 552,553; 

İsmail PARLATIR, Şinasi, Akçağ yayınları, Ankara, 2004, s.77; Ahmet Hamdi TANPINAR, 

a.g.k., s. 195-196.   
39 Mehmet KAPLAN, Şiir tahlilleri I “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e”, 19. Baskı, Dergâh yay. 

İstanbul, 2004, s. 38; M. Kaya BİLGEGİl, Yakın Çağ Türk Kültür ve Edebiyatı Üzerinde 

Araştırmalar II, Müteferrik Makaleler I, Atatürk Üniversitesi Basımevi, Erzurum, 1980, s. 39. 
40 TANPINAR, a.g.k., s. 180. 
41 Ayrıntılı bilgi için bkz. İsmail HİKMET, Ziya Paşa- Hayatı ve Eserleri, Kanaat Kütüphanesi, 

İstanbul, 1932; Murat URAZ, Ziya Paşa, Tefeyyüz Kitabevi, İstanbul, 1946; M. Kaya BİLGEGİl, 

Ziyâ Paşa Üzerinde Bir Araştırma, Ankara Üniversitesi Yayınları, İkinci Baskı, Akara, 1979; 



23 

 

 

Tanzimat döneminin önde gelen isimlerinden olan Ziya Paşa’nın Nâmık Kemal’le 

birlikte Londra’da çıkarttığı Hürriyet gazetesinde yayımlanan 1868 tarihli “Şiir ve İnşâ”42 

makalesi onun dille ilgili görüşlerini yansıtması açısından önemlidir. Ziya Paşa bu 

makalesinde eski şair ve nâsirleri anlaşılmaz ve ağır bir dille yazmalarından dolayı 

eleştirir. Bu metin eski dilin bir panaromasını çıkarması açısından da önem arz eder. 

“…Münşeât-ı Feridun ve âsâr-ı Veysî ve Nergisî ve sâir münşeât-ı mu’tebere ele 

alınsa içlerinde üçte bir Türkçe kelime bulunmaz ve bir maslahat ifâde ederken bedi’ ve 

beyân fenleri karıştırılarak ibrâz-ı belâgat için öyle müşevveş ve mütetâbiü’l-izâfât 

ibâreler yazmışlardır ki, Kamûs ve Ferheng beraber olmadıkça ve bir adam fenn-i me’âni’ 

ve âdâb-ı Arabda kemâl-i ma’rifeti olduktan sonra âdetâ bir ders mütalâa eder gibi birçok 

zamanlar sarf-ı zihn etmedikçe mânâsını istihrâca muktedir olamaz…”43  

diye devam eden bu makalede Türk nesri üzerine görüşlerini dile getiren Ziya 

Paşa, Veysî ve Nergisî’ nin yazdıklarının anlaşılabilmesi için Arapça ve Farsça sözlüklere 

ihtiyaç duyulduğunu söyleyerek, Divan münşîlerini eleştirir. 

Yine aynı makalede esas Türk şiirinin halk şairlerinin yazdığı şiirler olduğunu, 

Necâtî Bey, Bâkî ve Nef’î gibi Divan şairlerinin yazdıklarının anlaşılmaz olduğunu ifade 

eder. Divan şairlerinin Arap ve Acem şairlerini taklitten öteye gitmediklerini, esas Türk 

şiirini ve Türk dilini hiçe saydıklarını dile getirir. Ziya Paşa, Osmanlıların İran şairlerini, 

İran şairlerinin de Arap şairlerini taklit ettiklerini ve böylece ortaya melez bir şiir çıktığını 

söyler. Makalenin devamında bu dilin ıslahının ve bu şiir dilinden kurtulmanın mümkün 

olup olmadığını sorgular. Burada resmî evrakın ağır ve ağdalı bir üslûpla yazılmasından 

duyduğu rahatsızlığı da dile getiren Ziya Paşa’nın, halkın anlamayacağı bir dille yazmanın 

eskiden beri üstünlük sayılmasından yakındığı görülür. Ziya Paşa, esasında yazı dili ile 

konuşma dili ayrımını yersiz bulur. Ona göre sadece yazmayı bilmek yeterli değildir. Ziya 

Paşa, yazı yazabilmek için imlâ bilmek gerektiğini, ancak Türk diline mahsus bir imlâ 

kitabının bulunmadığını söyleyerek eleştirilerine devam eder. 

                                                                                                                                                               
Önder GÖÇGÜN, Ziya Paşa’ nın Hayatı, Eserleri, Edebi Şahsiyeti ve Bütün Şiirleri, Kültür 

Bakanlığı yayınları, Ankara, 1987. 
42 Ziya Paşa, “ Şiir ve İnşa”, Hürriyet, nr. 11, Londra, 20 Cemaziyelevvel 1285/ 7 Eylül 1868. 
43 Ziya Paşa, “ Şiir ve İnşa”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, haz. Mehmet 

KAPLAN, İnci ENGİNÜN, Birol EMİL, Edebiyat Fakültesi matbaası, İstanbul, 1978, s. 45. 



24 

 

Divan edebiyatının bizim gerçek edebiyatımız olmadığını söyleyen Ziya Paşa, esas 

şiirimizin aydınların “nâ-mevzûn” diye beğenmedikleri halk şiiri, esas nesrimizin de 

Tanzimat’tan sonra sade dil yolunda gelişen gazete dili olduğunu ifade eder. Ziya Paşa 

esas Türk diline, halka dönüldüğünde nesrin ve şirin gelişeceğinden söz ederek 

makalesini bitirir. Tanpınar’a göre onun halk şiirinin esas Türk şiiri olduğunu iddia etmesi 

büyük bir ihtilâldir.44 

Ziya Paşa’nın Cenevre’de yayımlanan Hürriyet’te yazdığı “Tarz-ı Tahrîrimize Dair 

Mülâhaza” başlıklı yazısı da dil üzerine görüşlerini belirtmesi açısından önem arz eder.45 

Yine burada Türk dilinin içerisine Arapça, Farsça kelime ve kaidelerin sokulmasından ve 

bunların kullanılmasından duyduğu rahatsızlığı dile getirir. 

Bununla birlikte Ziya Paşa’ nın “Şiir ve İnşâ” makalesinden altı yıl sonra Harâbât 

mukaddimesinde yazdıkları, bu düşüncelerin tam zıddını sergiler. Bu açıdan onun dilde 

sadeleşme açısından tutarlılık gösterdiğini söylemek pek mümkün değildir. Ziya Paşa 

Harâbât’ta, daha önce söylediklerinin aksine Divan şiirini yücelterek devrinin sade 

Türkçe ve yeni şiir anlayışına tamamen zıt düşünceler ileri sürer ve Nâmık Kemal’in ağır 

eleştirilerine maruz kalır. 

                    “Taklid ile çün lisan bozulmuş, 

     Evzan- ı aruzî galib olmuş 

Çıktıkça lisan tabiatından 

Elbette düşer fesahatinden 

“Fa’lün fa’l, olmadan nümâyân, 

Parmak ile idi bizde evzân 

İşte bu sebebledir ki el’ân 

                     Türkî’ de yok irticâle imkân”46 

                                                           
44 TANPINAR, a.g.k., s. 307. 
45 Ziya Paşa, “ Tarz- ı Tahririmize Dair Mülâhaza”, Hürriyet,  15 Haziran 1871. 
46 Ziya Paşa, “ Harabat Mukaddimesi’ nden”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 

51- 52. 



25 

 

mısralarıyla Türk şiirinin bozulduğunu, Türklerin asıl vezninin hece olduğunu, 

ancak artık aruz vezninin kullanıldığını ve geri dönmenin zor olduğunu ileri sürer. Onun 

hece vezni ve açık, sade halk diliyle yazılmış şarkıları da mevcuttur. Molière’in 

Tartuffe’ünü de hece vezni ile tercüme ederek bu husustaki hassasiyetini göstermiştir. 

Emile tercümesine bakıldığında yine sade dil anlayışıyla kaleme alındığı görülür. Endülüs 

Tarihi’ ni ise oldukça ağır bir dille tercüme eder.  

Ziya Paşa her ne kadar Harâbât mukaddimesinde “Şiir ve İnşa”da söylediklerinin 

aksini dile getirse de onun yazdığı eserlere ve gazete yazılarına bakıldığında sade bir 

dilden yana olduğunu görmek mümkündür. Divan şiiri geleneğiyle yetişmiş olan Ziya 

Paşa’nın da şiirlerine bakıldığında eski geleneği sürdürdüğü görülür. Ziya Paşa dille ilgili 

ifade ettiği görüşlerde tutarlı olmasa da Türk dilinin sadeleşmesine hizmet etmiş bir 

şairdir. Fuad Köprülü onu, Tanzimat devrindeki şahsiyetler arasında millî lisan ve 

edebiyat meselesini en iyi anlayan kişi ve bu hususta doğru fikirler ileri sürmüş biri olarak 

kabul ederken; Türkçeyi üç lisandan mürekkep sayması ile de Türkçenin istiklâlini tam 

anlamıyla kavrayamadığını belirtir.47 

 

1.1.3. Nâmık Kemal (1840- 1888)48:  

 

Nâmık Kemal dilde sadeleşme tarihi açısından önemli bir yere sahiptir; o dille ilgili 

görüşlerini sistemli bir şekilde dile getirir. Bu düşünceler etrafında şekillenen sade bir 

dille yazmaya çalışsa da bunu başaramaz. Nâmık Kemal’ in dile ve edebiyata bakış açısı 

üzerinde Şinasi ile tanışmasının ve Tasvir-i Efkâr’da yazmaya başlamasının rolü büyüktür. 

Daha önce diğer Tanzimat aydınları gibi içine doğduğu kültür dünyası doğrultusunda 

eserler veren Nâmık Kemal, Şinasi ile birlikte sadeleşme yolundaki düşüncelerini düzenli 

bir biçimde ifade eder. Tanpınar, Şinasi’den sonra eski mısra ve manzume ile yeni 

                                                           
47 Fuad KÖPRÜLÜ, a.g.k., s.302,304. 
48 Sadettin Nüzhet, Namık Kemal Hayatı ve Şiirleri, Yeni Şark Kütüphanesi, İstanbul, 1933; 

Mehmet KAPLAN, Namık Kemal- Hayatı ve Eserleri, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

yayınları, İstanbul, 1948; Hikmet DİZDAROĞLU, Namık Kemal- Yaşamı, Sanatı, Yapıtları, 

Varlık yayınları, Onuncu Basılış, İstanbul, 1982; Kâzım YETİŞ, Nâmık Kemal’in Türk Dili ve 

Edebiyatı Üzerine Görüşleri ve Yazıları, Alfa yay., 2. Basım, İstanbul, 1996; Lütfü 

ŞEHSUVAROĞLU, Namık Kemal, Alternatif yayınları, Ankara, 2003. 



26 

 

düşüncelerini uzlaştırmaya çalıştığını ve dilin de bu düşünceler etrafında değiştiğini 

söyler.49 

Onun “Lisân-ı Osmanî’nin Edebiyâtı Hakkında Bazı Mülâhazâtı Şâmildir”50 makalesi 

dille ilgili düşüncelerinin derli toplu bir ifadesi olarak kabul edilebilir. Nâmık Kemal bu 

makalede, Türkçenin üç ayrı dilden meydana geldiğini ve bu dili öğrenip yazı yazmanın 

güç olduğunu dile getirir. Millî birliğe önem veren ve milliyet kavramını her fırsatta 

vurgulayan Namık Kemâl millî birliğin korunabilmesi için dilin önemine işaret eder: “ 

Edebiyatın râbıta-ı millîyeye âid olan hizmetinden ise o kadar mahrûmuz ki, lisan-ı Arab 

münteşir olduğu yerlerde Yunanî gibi zamanın kâffe-i meâsir-i ilmiyyesiyle kuvvet bulmuş 

bir lisanı galebe-i fesâhatla mahvetmişken Türkçemiz henüz elifbası bile olmayan 

Arnavud ve Laz lisanlarını dahi unutduramamışdır. Münasebât-ı edebiyyenin fıkdânı 

cihetiyle meselâ bir Buharalı Türkçe söylediği hâlde buradaki Türkler içinde bir Fransız 

kadar dilinden anlayacak âşinâ bulamaz.”51  

Burada Divan şairlerinin elinde dilin bir oyuncak hâline gelmesinden, onların süslü, 

sanatlı üslûbundan yakınır. Sözün düşünceleri anlatmak için bir vasıta olduğunu söyleyen 

Nâmık Kemal, Divan şiirinin süslerinden sıyrıldığı vakit hiçbir anlam ifade etmediğini dile 

getirir. Bundan dolayı halkın eğitilemediğini ve edebiyattan mahrum kaldığını belirterek 

Divan şairlerini eleştirir. Ona göre “edebiyatsız millet dilsiz insan gibidir.”  Edebiyat halka 

hitap etmeli ve milletin dili hâline gelmelidir. 

O, halka yönelik eserler yazmanın abes sayılmasından, ancak bilim eserlerinin ve 

bazı dinî menkıbelerin halk için yazılmış olmasından da yakınır. Bu eserler sanat 

yönünden oldukça mahrumdur. Çeşitli dönemlerde sadeleşme çabası olduğunu, ancak 

yine de Acem etkisinden kurtulunamadığını dile getirir. Nâmık Kemal bu makalede Türk 

dilinin ıslahı için neler yapılması gerektiğini de sıralar. Onun burada öngördüğü fikirler 

daha sonra yavaş yavaş gerçekleşir.52 

Nâmık Kemal’in yazdığı mektuplar dilde sadeleşmeyle ilgili görüşlerini yansıtması 

bakımından önemlidir. Bu mektuplara bakıldığında kimi zaman son derece sade bir dil 

                                                           
49 TANPINAR, a.g.k., s. 336. 
50 Namık Kemâl, “ Lisân-ı Osmanî’nin Edebiyâtı Hakkında Bazı Mülâhazâtı Şâmildir”, Tasvir- i 

Efkâr, s. 417, 11 Mart 1283/ 1866. 
51 Namık Kemâl, “ Lisân-ı Osmanî’ nin Edebiyâtı Hakkında Bazı Mülâhazâtı Şâmildir”, Yeni 

Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 186. 
52 TANPINAR, a.g.k., s. 378-379. 



27 

 

kullanmış olduğu görülür.53 Abdühak Hâmid’e hitaben yazdığı bir mektubunda hece vezni 

ile yazmanın gerekliliği üzerinde durur: “ Şiirde sâfî Türkçe yazmak evzânın şimdiki hâliyle 

beraber kimsenin elinden gelmez. Manzum söze o kadar hevesin var, bir kere de 

tabiatını bizim parmak hesabiyle bir şey yazmağa sevket! Bak ne güzel, ne parlak oluyor. 

Ben tecrübe ettim; niyetim, o yolda bir eser de meydana koymaktır.”54 Aruzun Türk 

diline uymadığını söyler.55 Mehmet Kaplan bu düşüncenin onda Ziya Paşa’nın “Şiir ve 

İnşa”sından sonra doğmuş olabileceğini ifade eder.56  

“Celâl Mukaddimesi”nde “ İki sahifelik bir yazıyı okumak için herkesi seksen defa 

Kamus veya Burhân’a müracaat mecburiyetinde bulundurmak niçin ma’rifetden ma’dûd 

olsun”57 diyen Nâmık Kemal, eski dille ilgili eleştirilerini başka yazılarında da dile getirir. 

Hemen her fırsatta Farsça’nın dilimiz üzerindeki tesirinin olumsuzluğu üzerinde durur.  

Nâmık Kemal’in sade dili savunmasının arkasında diğer Tanzimat aydınları gibi 

halkın eğitim seviyesini yükseltmek hedefi vardır. Nâmık Kemal’in sözlüğünde milliyet 

kavramının yeri büyüktür. Bu da onun dilde sadeliğe önem verişinin bir diğer sebebi 

olarak gösterilebilir, ancak Nâmık Kemal’in milliyet kavramından kastı Türk milleti değil 

daha çok ümmet kavramıyla bağdaştırılabilecek bir anlayıştır. Osmanlı milletini bir 

noktada toplamayı ve bu milleti Batılı milletlerin seviyesine yükseltmeyi hedefler; ancak 

onun gayesi bugünkü mânâda millî bir edebiyat vücuda getirmekten öte, Divan 

edebiyatını yıkarak Batılı tarzda yeni bir edebiyat vücuda getirmektir. 

“ Muntazam bir lisana mâlik olmayan millet dâima terakkiyât-ı ilmiyeden mahrum 

olagelmiştir.” sözüyle dil, millet ve gelişme arasındaki ilişkiye değinir. O, gelişmeye 

öncelikle dil ve edebiyattan başlanılabileceğine inanır. Leibnitz’den naklettiği “ Bana bir 

mükemmel lisan ver, sana bir büyük millet teşkîl edeyim” sözünden hareketle bizim 

büyüklüğümüzü koruyamayışımızın da lisana gereken değeri vermediğimizden 

kaynaklandığını söyler: “ Mükemmel bir lisana mâlik olmadığımız için büyüklüğümüzü 

                                                           
53 Ayrıntılı bilgi için bkz. Fevziye Abdullah TANSEL, Nâmık Kemâl’ in Hususi Mektupları I, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1967. 
54 Namık Kemâl, “ Abdülhak Hâmid’ e”, Fevziye Abdullah TANSEL, Nâmık Kemâl’ in Hususi 

Mektupları I, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1967, s.433- 434. 
55 Nâmık Kemal, “ Mukaddime-i Celâl”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 369-

370 
56 Kaplan, a.g.k., s. 139. 
57 Nâmık Kemal, “ Mukaddime- i Celâl”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 345. 



28 

 

muhafaza edemedik. Milletde lisansızlık muvaffakiyetsizliği ve muvaffakiyetsizlik, 

kuvvetsizliği intâc eyledi.”58 

Nâmık Kemal, her fırsatta Divan edebiyatının mazmunlar dünyasına ve ağır diline 

eleştiriler yöneltir. Bahâr-ı Dâniş mukaddimesinde de bu hususla ilgili düşünceleri yer 

alır. Burada eski edebiyat dönemine ait eserlerin belli bir zümre için yazılmış olmasını, 

Türkçe ile yazılan eserlerin de sanat ve edebî değer taşımadıklarını, yazı dili ile konuşma 

dili arasında büyük bir fark bulunduğunu, İran zevkiyle yazılan gereksiz kelime oyunları 

ve aşırı mübalağalı eserler yüzünden halkın okumaktan uzaklaştığını dile getirir. Onun dil 

hususundaki eleştirisi daha çok konuşulan dille yazı dilinin ayrı olmasından kaynaklanır.  

Nâmık Kemal İntibah mukaddimesinde de dile değinir: “ Lisan öyle taş 

kovuğundan incir ağaçları gibi kendi kendine kemal bulmaz. Asırlarca terbiye-i efkâra 

hizmet için vakf-ı vücûd etmiş bir çok edîb-i hakîm lâzımdır ki bir lisanın intizâmına, 

zenginliğine imkân hâsıl olabilsin.”59 Sözleriyle, bir dilin gelişmesi için edebiyatçılara 

ihtiyaç duyulduğunu söyler. Yazının devamında Arapçanın dünyadaki en seçkin lisan 

olduğunu ve o dili işleyen birçok kişi bulunduğunu, Farsçanın medenî milletler tarafından 

kabul gören bir dil olduğunu ve bu dille birçok eser vücûda getirildiğini ileri sürerek bizim 

bunlardan hiçbirine sahip olmadığımızı ve bu sebeple de Avrupalılardan daha güzel 

eserler ortaya koymamızın mümkün olmadığını ifade eder. 

Nâmık Kemal’in hece vezniyle yazılmış oldukça sade şiirleri de mevcuttur. “Bekçi 

Türküsü” adlı şiirinden vereceğimiz örnek, onun son derece sade, bugün dahi rahatlıkla 

anlaşılabilecek şiirler yazdığını göstermesi bakımından önemlidir: 

“ Arkadaşla çıktım yola 

Selâm verdim sağa sola 

İstanbul’ da gaz- maz yoktur 

Çatmayayım Karakol’ a”60 

                                                           
58 Nâmık Kemal, “ Osmanlı Tarihi’ nden”, Kâzım YETİŞ, Nâmık Kemal’in Türk Dili ve 

Edebiyatı Üzerine Görüşleri ve Yazıları, s. 343. 
59 Nâmık Kemal, “ Son Pişmanlık-İntibah Mukaddimesi”, Yetiş, a.g.k., s. 105. 
60 Önder GÖÇGÜN, Namık Kemâl’ in Şairliği ve Bütün Şiirleri, Atatürk Kültür Merkezi 

yayınları, Ankara, 1999, s. 417. 



29 

 

Nâmık Kemal dilde sadeliği savunmasına rağmen romanlarında son derece ağır bir 

dil kullanır. Bununla birlikte İntibah’ta halk dilinde kullanılan sözlere ve sade dile de yer 

verir. Cezmi ise uzun cümlelerle ve süslü üslupla kurulmuş bir roman örneğidir.  

Nâmık Kemâl’in en önemli yeniliklerinden biri tiyatro dilini kurmasıdır. Özellikle 

halka hitap eden tiyatrolarında son derece sade ve samimi bir dil kullanır. Tiyatroyu 

“ahlâk ve lisan mektebi” olarak gören Nâmık Kemal, âdeta Türk tiyatro dilinin kurucusu 

gibidir.  

Nâmık Kemal, Ziya Paşa’yı Harabât mukaddimesi dolayısıyla ağır bir dille eleştirir, 

onun Divan edebiyatını yüceltmesini anlayamaz.61  

“ Tarz-ı Acemi niçindir ihyâ 

Kilk-i edebe papaklar iksâ 

Elvermedi mi Nedîm ü Nef’î 

Şi’rin bize var mı hîç nef’i”62  

Türk dilini Farsçanın bozduğunu, Farsçayı bu şekilde yüceltmesini anlayamadığını 

söyleyerek Ziya Paşa’yı eleştirir. “ Tarihin karanlıklarına gömmeye söz verdikleri” eski 

edebiyatı yeniden uyandırmasını anlayamaz. 

Kâzım Yetiş onun dil üzerine derinlemesine bir düşünce geliştirememekle beraber 

başlangıç aşamasındaki sadeleşme düşüncesi üzerinde kafa yormasını dikkate değer 

bulur.63 

Tanpınar, onun üslûbunun başlangıçtan itibaren incelendiğinde kelime itibariyle 

oldukça sade ve nahiv itibariyle de çok düzgün olduğunu, ancak yavaş yavaş ve eserden 

esere ağırlaşıp derinleştiğini söyler.64 Bununla birlikte üslupla bu kadar oynamasına 

rağmen dili epeyce sadeleştirdiği görüşündedir.65 

                                                           
61 Ayrıntılı bilgi için bkz. M. Kaya BİLGEGİL, Harâbât Karşısında Nâmık Kemâl, İrfan 

Yayınevi, İstanbul, 1972. 
62 Namık Kemâl, Tahrîb- i Harabat, ikinci tab’, Kostantiniye, 1304/ 1888, s.89. 
63 YETİŞ, a.g.k., s.3. 
64 TANPINAR, a.g.k., s. 390 
65 TANPINAR, a.g.k., s. 397 



30 

 

Zaman zaman sade, zaman zaman ağır üslubuyla beraber Nâmık Kemal Tanzimat 

nesrini işlemiş, şekil ve dil bakımından zenginleştirmiştir. Dille ilgili yazdığı yazılar ve öne 

sürdüğü düşüncelerle dilde sadeleşme açısından önemli bir rol oynamıştır.  

 

1.1.4. Ali Suavi66 (1839- 1878): 

 

Dil meselesi üzerinde etraflıca düşünüp fikir beyan eden Ali Suavi, Arap ve Fars 

gramer kurallarının Türkçe’nin içerisine bu kadar yerleşmiş olmasına karşı çıkar. O 

yabancı dilden giren kelime ve kaidelerin Türk dilinin yapısına uydurularak 

kullanılmasından yanadır. Yabancı dillerden kelime alınmasına bir itirazı yoktur. O da 

yabancı dillerden alınan kelimelerin dili zenginleştireceğine ve birçok dil için aynı şeyin 

söz konusu olduğuna değinir. “ Meselâ Arabîden âlim ve kâtib lügatlerini alıp sîgaları gibi 

zapt etmişiz; ama cem’inde ketebe ve küttâb ve ulemâ demeğe mecbur değiliz; âlimler, 

kâtipler diyebiliriz. Dünyada her lisânın tabiatı dahi böyle bizim lisân gibidir.”67 Onun 

karşı çıktığı şey alınan kelimelerin kendi gramer kaidelerimize uydurulmadan 

kullanılmasıdır. 

Sade Türkçe ile yazmaktan yana olan Ali Suavi gazetelerin bunun için bir vasıta 

olduğunu dile getirir: “ Muradımız mesele anlatmakken niçin halkı bir de ibâre için 

düşündürelim. Gazeteleri İstanbul’ da avâm lisânı olan Türkçe ile yazalım”68 diyen Ali 

Suavi bunun için de kendi çıkardığı Muhbir ve Ulûm gazetelerinde Türk dilinin 

sadeleşmesi gerektiği üzerinde sık sık durur ve bu hususta fikir beyân eder. Halkın cahil 

kalmasının sebebi olarak gazete ve kitapların düşünceyi doğrudan anlatmak yerine sanat 

oyunlarına başvurmasını gösteren Ali Suavi, gazete çıkaranları da sade dille yazmamakla 

eleştirir: 

“ Ey gazeteciler! Görüyorsunuz ki, çok kimseler işe vâkıf olmak niyetiyle lisan 

öğrenip, ecnebî gazetelerine müracaat ediyorlar. Şimdilerde Fransızca bilenler ve hiç 

                                                           
66 Abdullah UÇMAN, “ Ali Suâvi”, İslam Ansiklopedisi, C. 2, DİA yay., İstanbul, 1989; Hüseyin 

ÇELİK, Ali Suavî ve Dönemi, İletişim yay., İstanbul, 1994; Dr. Nazile ABBASLI, Ali Suâvinin 

Düşünce Yapısı, Bilge Karınca yay., İstanbul, 2002. 
67 Ali Suavi, “ Lisân ve Hatt- ı Türkî”, Ulûm, no: 2, 3, 1286/ 1869, s. 120; Yeni Türk Edebiyatı 

Antolojisi II 1865- 1876, s. 514. 
68 Ali Suavi, “ Gazete”, Muhbir, nr. 28, 27 Şevval 1283/ 3 Mart 1867; Yeni Türk Edebiyatı 

Antolojisi II 1865- 1876, s. 580. 



31 

 

olmazsa Ermeni hurûfâtını öğrenenler devlet ve millete dair neler öğreniyorlar! Sade 

Türkçe bilenlerin o işlere malûmâtı olamıyor. Bunun çaresi, her yerde ne oluyorsa, 

doğruca yazıp herkese mâlûmat verelim. 

Ey gazete muharrirleri! Pekâlâ, biliyorsunuz ve biz de biliyoruz ki, Osmanlılar 

umûr-ı mülkiyye vü mâliyye ve umûr-ı hâriciyye esrârına vâkıf olmağa çalışıyorlar. Ve 

bunun için gazeteler mütalâasına heves ediyorlar ve para harcıyorlar. Tutulan eski yollar 

daha ne vakte dek terk olunmasın? Haydi, ittifak edelim! Meselâ “şarap” diyecek yerde 

“âb-ı âteş-reng” demiyelim. Düzce “şarap” diyelim vesselâm…”69 

Ali Suavi, Türk dilinden eski nesrin uzun cümlelerinin, gereksiz yabancı gramer 

kurallarının atılması gerektiğini söyler. İlmî terimler konusunda Avrupa medeniyetlerinde 

de ortak olan terimlerin kullanılmasının doğru olduğunu ifade eder. Hattâ sadeleşme 

yolunda o kadar ileri gider ki namaz sûrelerinin Türkçeleştirilip Türkçe namaz 

kılınabileceğini bile savunur.70 Bu düşünce o dönem için oldukça ileri bir görüştür. 

Türkçenin diğer dillerden üstün olduğunu söyleyen Ali Suavi, “Lisan ve Hatt-ı 

Türkî” adlı makalesinde Türkçeyi fonetik, morfolojik ve sentaks özellikleri bakımından 

Arapça ve Farsça ile karşılaştırır. Türk dilinin kökenlerini Uygurlara kadar götürür: “ Türk 

lisanı dediğimizin mebâdîsi Uygur, Çağatay, Kıpçak, Kırgız, Nogay ve Kamuk, Türkmen, 

Çuvaş, Cenub-ı Sibir taifelerinin söyledikleri lisandır.”71 

Türk diline Osmanlıca denmesini yanlış bulur ve bu lisanın Türkçe olduğunu 

vurgular: “Bu lisan ki şimdi Osmanlı lisanı diyoruz, bunda dahi Türklerin edeb ve inşâsı 

vardır ve bâlâdır.”72 Yine aynı makalede Ali Suavi Osmanlıca tabirinin sonradan 

uydurulduğunu, Arapçanın yabancı dil olarak kabul görmesinin son zamanlarda ortaya 

çıktığını söyleyerek devrine göre çok iddialı düşünceler ileri sürer: “ Yine tekrar ederim ki 

şu lisan Arap lisanı olmayıp, İslâm lisanıdır. Şu ulûm Arap ulûmu olmayıp İslâm ulûmudur. 

Be birader, şu Arapçadır, bu Türkçedir, bu da Osmanlıcadır gibi bahisleri İslâmı kavmiyet 

                                                           
69 Ali Suavi, “ Gazete” Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 580. 
70 Ali Suavi, “ Lisan ve Hatt-ı Türkî”, Ulûm, nr. 3, 22 Cemâziyelevvel 1286, s. 129; Yeni Türk 

Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 516. 
71 Ali Suavi, “Lisan ve Hatt- ı Türkî”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 508. 
72 Ali Suavi, “Lisan ve Hatt- ı Türkî”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 517. 



32 

 

ve cinsiyet davasına düşürmek isteyenler çıkardı. Biz de politika imiş zannıyla tervîc ettik. 

Yoksa bizim eski babalarımız, dedelerimiz Arapçaya bir ecnebî lisan gibi bakmadılar.”73 

Muhbir’in ilk sayısında “Teşrihi câiz olan her şeyi Âsitâne’ de kullanılan âdî lisan ile 

yani herkesin anlayabileceği ibare ile yazacaktır.”74 diyen Ali Suavi, gazete dilinin 

sadeleşmesi hususunda Şinasi ve Namık Kemal’ den daha ileri bir seviyeye ulaşır, son 

derece kısa ve sade cümleler kurarak konuşma diline daha çok yaklaşır. Kendisinin 

yaptığı işin bilincinde olduğunu sarf ettiği şu cümlelerden anlayabiliriz: “ Bu  işe parmak 

sokmaktan asıl maksadım, vatanımız gazetelerinin köhne inşâlarını ve mu’tad-ı kadîm 

üzere bî-mânâ sitâyişlerini bozmak idi. Hem lisânı bozdum, hem de memleketimize 

hürriyet- i aklâmı soktum.”75 

Terimlerin konuşulan dilden farklı bir ilim dili olduğunun farkında olan Ali Suavi, 

terimlerin ortak kullanımından yanadır. Terimlerin herkes tarafından anlaşılması için 

birçok terimler kitabı hazırlanması yoluyla terimlerin anlaşılamaması konusunun 

aşılabileceğini ileri sürer.76 Kendisi de Kamûsu’l-Ulûm ve’l-Ma’arif’i hazırlarken fen 

terimlerinin tercüme edilemeyeceğini, yeni terimler türetilemeyeceğini, diğer dillerle 

ortak olan terimlerin alınabileceğini savunur.77 

Türk dilinin diğer dillerden üstünlüğünü savunan Ali Suavi, bunu Ali Şir Nevâi’nin 

Muhâkemetü’l-lugateyn’ine ve Arthur Lumley Davids’in hazırladığı Türk gramerine 

dayandırır. 

Hüseyin Çelik onun sade dille yazmayı tercih etmesinin “musannâ” bir dil 

kullanamadığından kaynaklanmadığını, hattâ Ehemmiyet-i Hıfz-ı Mal ve Hukûku’ş-Şevari 

isimli risalelerinde ve Riyaz Paşa’ya yazdığı mektubunda dilinin son derece ağır olduğunu 

söyler.78 Dilde sadeleşme yolunda hizmet eden Ali Suavi, konuşulan dilin Türkçe 

olduğunu vurgulaması açısından önemli bir isimdir.            

       

                                                           
73 Ali Suavi, “Lisan ve Hatt- ı Türkî”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876, s. 515. 
74 Muhbir, “ Mukaddime”, nr. 1, 24 Şaban 1283. 
75 Ali Suavi, Ulûm, nr. 15, s. 909. 
76 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ali Suavi, “ Ta’rîfât”, Muhbir, nr. 1-4, 21, 25 Şaban 1283/ 1 Ocak 

1867- 18 Şevval 1283/ 23 Şubat 1867; Ali Suavi, “Lisân-ı Kamûsu’l-Ulûm ve’l-Ma’arif”, Ulûm, 

nr. 21. 
77 Ali Suavi, “Lisân-ı Kamûsu’l-Ulûm ve’l-Ma’arif”, Ulûm, nr. 21. 
78 ÇELİK, a.g.k., s.638. 



33 

 

1.1.5. Ahmet Midhat Efendi(1844- 1913): 

 

Tanzimat döneminin diğer aydınları gibi “toplumu eğitmek” amacını güden Ahmet 

Midhat Efendi de yazı dilinin sadeleşmesi gerektiğini savunur. Sanat değeri açısından 

yüksek olmamakla birlikte, dilin sadeleşmesi hususunda yazdığı romanlar Türk 

edebiyatında önemli bir yer tutar. Kaleme aldığı bütün romanlarda yazıldığı devre göre 

sade, halkın anlayabileceği anlaşılır bir dil kullanan Ahmet Midhat Efendi, yazdığı çeşitli 

makalelerde de bu konu üzerinde durur.79 Gazeteyi halkı eğitmek için bir araç olarak 

gören Ahmet Midhat Efendi gazete dilinin sade olması gerektiğini savunur ve bunu 

başarıyla uygular. Temel amacı yukarıda da belirtildiği gibi toplumun seviyesini 

yükseltmek, halkı eğitmek olan Ahmet Midhat’ın Fransızca’dan yaptığı tercümelerde 

kullandığı dil de oldukça sadedir. Tanpınar, onun tiyatrolarının da hikâye ve romanlarının 

farklı bir türde devamı olduğunu söyler.80 

Eski dili kimse tarafından anlaşılmayan bir dil olarak niteleyen Ahmet Midhat 

Efendi, hemen her fırsatta kendisinin dili “ıslah etmeye” çalıştığını ifade eder. Ahmet 

Midhat da Ali Suavi gibi yabancı gramer kaidelerinin Türkçe’ ye sokulmaması gerektiği 

üzerinde durur. 

“ Gele gele Osmanlı kitâbeti o dereceyi bulmuştur ki, kaleme alınan bir şeyi ne 

Arap, ne Acem ve ne de Türk anlamayarak, bu lisan yalnız birkaç zat arasında tedâvül 

eder bir lisân-ı hususi hâline girmiş ve azlığın çokluğa tâbi olması darb-ı mesel hükmünde 

iken, bu azlık çokluğu kendine tâbi etmek dâvasına düşerek, nihayet milleti âdeta lisansız 

bırakmıştır. 

Fakat bir milletin lisansız kalması mümkün ve mutasavver değildir. Gayeti, 

yukarıda dahi denildiği vech ile, milletimiz ana lisanı bulunan Türkçeyi kaybederek onun 

yerine “Osmanlı lisanı” isminden başka hiçbir isim kabul etmeyecek olan bir lisanı 

                                                           
79 Ahmet Midhat, “ Osmanlıcanın Islâhı”, Dağarcık, İstanbul, cüz: 1, 1288/ 1872, Ahmet Midhat, 

“ Bir Varakcık”, Basiret, S. 636, 19 Mayıs 1288/ 1872, Ahmet Midhat, “ Ehemmiyetli Bir 

Lâyihadır” Basiret, S. 639, 23 Mayıs 1288/ 1871, Ahmet Midhat, “ Osmanlı Lisânı”, Basiret, S. 

641, 25 Mayıs 1288/1871; Ahmet Midhat, “ Dilde Sadeliği İltizam Edelim”, Tercümân-ı 

Hakîkat, Haziran 1896. 
80 TANPINAR, a.g.k., s. 425. 



34 

 

öğrenmiştir.”81 ifadeleriyle eski dilin anlaşılmaz olduğunu, esas Türkçenin terk edilerek 

sonradan yapma bir dili öğrenmeye halkın mecbur edildiğini ifade eder. 

Ona göre bir lisan ancak kendi gramer kaideleriyle düzenlenebilir. Türkler Arap ve 

Fars grameri ile etkileşime girmiş, kendi kelimelerini bu kaidelere göre tanzim etmeye 

çalışmışlardır. Hâlbuki bu birçok lisanın içine düştüğü bir yanılgıdır. Ahmet Midhat da bu 

uğurda mücadele edenler gibi Arapça, Farsça kuralların Türk diline girmesine, kelimelerin 

olduğu gibi alınmasına karşıdır. “İşte bir lisanın gavâmızını diğer lisana mukayese ile 

halletmek kabil olamayacağı hakkında söylemiş olduğumuz sözü teyiddir. Şimdiye kadar 

lisanımızın kavâid-i sarfiyesini bazı erbâb-ı tedkikimiz Arapça, diğer bazıları Fransızcaya 

tatbikan tesis etmek istedikleri için bir Osmanlı sarfına nail olamamış bulunduğumuz gibi 

Arabî ve Fransızcaya müracaat nahv-i Osmanîyemizde de görülmüş ve Belâgat-ı 

Osmanîye namı altında cem edilen kavâid-i bediiye ve beyaniyyemiz dahi sarf-ı Arabîye 

tatbik olunmuştur da onun için bu yoldaki şübehât-ı lisanîye halledilmemek derecesinde 

lisanımız da zaif kalmıştır.”82 

Ahmet Midhat sadeleşmenin, dilde yenileşmenin öncüsü olarak Şinasi ve Nâmık 

Kemal’i zikreder83 Ahmet Midhat, onların gösterdiği çabaları yerinde bulur ve kendisi de 

bu yolda ilerler. O, Arapça ve Farsça kelimelerin atılarak yerine halk dilinde yaşamayan 

kelimelerin kullanılmasına da karşıdır. Onun amacı halk dili ile yazı dilini birleştirmek 

suretiyle halkın eğitim seviyesini yükseltmektir. Mevcut Kur’ân tefsirlerinin halk için 

yetersiz olduğunu söyleyen Ahmet Midhat’ın, Kur’ân’ın dilini sadeleştirerek halkı 

bilgilendirmeye kadar giden bir anlayışı vardır.84 

Ahmet Midhat, hemen her fırsatta halk arasında kullanılan kelimelerle yazmanın 

daha doğru olacağını, Arapça Farsça kelimeleri kullanmanın yanlış olduğunu dile getirir. 

Dilimizde “güvercin” ve “örümcek” gibi kelimeler dururken “kebûter” ve “ankebût” gibi 

Arapça ve Farsça kelimeler kullanarak halkı sözlüklere bakmaya mecbur etmeye gerek 

olmadığını söyler.85 Türk dilinin Türkistan’da konuşulan lisan olmadığını, Arapça ve 

Farsça’dan mürekkep kabul edilen lisandan da farklı olduğunu dile getirir. 

                                                           
81 Ahmet Midhat, “Osmanlıcanın Islâhı”, Cevdet Kudret,  Ahmed Mithat, TDK yay., Ankara, 

1962, s. 27. 
82 Ahmet Midhat, “ Abdurrauf’a Cevap”, Tercümân- ı Hakîkat, nr. 3657, 19 Eylül 1890. 
83 Ahmet Midhat, “ Tarih- i Teceddüdat- ı lisaniye ve Edebiye”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 2243, 

14 Kanûn- ı Evvel 1885. 
84 Ahmet Midhat, “ Türkçe Tefsire Dair”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 9863, 11 Eylül 1908. 
85 Ahmet Midhat, “ Osmanlıcanın Islâhı”, Kudret, a.g.k., s. 28. 



35 

 

Edebiyatımızdan bir parçanın Türkistan’dan, Arabistan’dan ve İran’dan birilerine 

okutulduğunda bunların anlayamayacağını ve hatta Osmanlı ülkesinden herhangi birine 

okutulduğunda bile anlaşılamayacağını, yedi yüz bin kişi içinden yedi kişinin 

anlayabileceğini ve bu sebeple de bu lisanın bizim lisanımız olmadığını ifade eder.86 

Ahmet Midhat Efendi lisanı sadeleştirmenin çok zor olmadığını söyleyerek yine 

aynı makalesinde yapılması gerekenleri şu şekilde sıralar: “Pekâlâ ne yapalım? Bu halde 

bir gayret daha etmeli, yazılan şeyleri yedi bin kişiye ve eğer benim istediğim kadar 

gayret edilirse yedi yüz bin kişiye kadar anlatmalı. İstediğim gayret ise küçük bir şeydir: 

Arapça ve Farsçanın ne kadar izafetleri ve ne kadar sıfatları varsa kaldırıversek, 

yazdığımız şeyleri bugün yedi yüz kişi anlıyabilmekte ise yarın mutlaka yedi bin kişi 

anlar.”87 Böylelikle lisan sadeleşecek ve halkla aydın arasındaki uçurum da ortadan 

kalkacaktır. 

Ahmet Midhat Efendi, sadeleşme yolunda hizmet eden ve bunu eserlerinde 

başarıyla uygulayan birisidir. Halka yönelik eserler yazan Ahmet Midhat’ın eserleri ve 

ileri sürdüğü düşünceler dilde sadeleşme açısından onu önemli bir noktaya ulaştırır.  

 

1.1.6. Şemseddin Sâmi ( 1850- 1904) : 

 

Şemseddin Sâmi dilde sadeleşme üzerine kafa yoran devrin diğer aydınlarından 

farklı olarak Türk dilinin menşeini Orta Asya’nın geçmişinde aramış ve Türk diline 

Osmanlıca denmesinin yanlış olduğu üzerinde durmuştur: 

“ Söylediğimiz lisan ne lisanıdır ve nereden çıkmıştır? Osmanlı lisanı tabirini pek de 

doğru görmüyoruz; çünkü bu ünvan Selâtin-i Osmaniyyenin birincisi fâtih-i meşhûrun 

nâm-ı âlîlerine nisbetle müşârü’n-ileyhin tesis etmiş oldukları bir devletin ünvânıdır; 

hâlbuki lisan ve cinsiyet müşârü’n-ileyhin zuhûrundan ve bu devletin teessüsünden 

                                                           
86 Ahmet Midhat, “ Ehemmiyetli Bir Lâyihadır”, Kudret, a.g.k., s. 23. 
87 Ahmet Midhat, “ Ehemmiyetli Bir Lâyihadır”, Kudret, a.g.k., s. 23. 



36 

 

eskidir. Asıl bu lisanla mütekellim olanların ismi “ Türk” ve söyledikleri lisanın ismi dahi “ 

lisân-ı Türkî” dir.”88 

Şemseddin Sâmi’nin yazdığı makalelere bakıldığında, Osmanlıca diye bir dil 

olmadığının, Türklerin kullandığı dile Osmanlıca demenin yanlışlığının üzerinde durduğu 

görülür. Şemseddin Sâmi, dilimizin Arapça ve Farsçadan meydana geldiğini söyleyenlerin 

yanıldığını, dilimizde kullanılan bu kelimelerin yalnızca yabancı kelimeler olarak 

kullanıldığını ve bunun bütün diller için söz konusu olduğunu, istenildiği zaman bu 

kelimelerin atılarak dilin saf hâline getirilebileceğini savunur: 

“ Lisanımızın Türkçe, Arabî ve Farisî’den mürekkeb olduğu söyleniyorsa da, bu 

terkib sâir lisanlarda olduğu gibi, âdetâ bir imtizâc-ı kimyevî ile hâsıl olmadığından, 

lisanımızda müsta’mel olan Arabî ve Farisî kelimeler daima ecnebî sıfatıyle durup, 

tamamıyle lisanımıza karışmamış ve lisanımızın kavâid ve şîvesi aslâ mütagayyir 

olmayarak yine esas-ı aslîyesini muhafaza etmiştir. Binâenaleyh her ne vakt istersek bu 

kelimât-ı ecnebiyeyi atmak lisanımızı temyîz ve tathir etmek elimizdedir.”89 

Şemseddin Sami Türkçeyi “Şark Türkçesi ve Garp Türkçesi” olarak iki kısma ayırır 

ve bu iki dilin uzun yıllar birbiriyle alâkasının kesildiğini, bundan dolayı da iki ayrı lisanmış 

gibi kabul edildiğini söyler. Şemseddin Sâmi Doğu Türkçesi’ne Çağatayca, Batı 

Türkçesi’ne de Osmanlıca denmesini doğru bulmaz ve Batı Türkçesi’nin millî benliğini 

koruyamadığını söyler. Başka dillerden kelime ve terim alınmasını dil için kazanç olarak 

görür, ancak bu unsurların kendi gramer kaidelerine uydurularak kullanılmasını doğru 

bulur. 

Türkçenin çok güzel bir dil olduğu üzerinde duran Şemseddin Sami, kamusları 

karıştırarak yeni kelimeler bulunup kullanılmasına karşıdır: “Lisân-ı millîmiz olan Türkçe 

dünyanın en güzel dili değilse bile en güzel dillerinden biri olduğuna asla şüphe yoktur.”  

O da diğer Tanzimat aydınları gibi konuşma dili ile yazı dilinin ayrı olmasından yakınır.  Bir 

dilin yabancı kelimelerden arınıp kendi kelimeleriyle dolu olduğu surette kusursuz ve 

zengin hâle gelebileceğini, halkın anlayamadığı kelimelerin – ilmî ve fennî olanları 

dışında- atılarak yerine Çağatayca denilen eski lisanımızdan, Türkçenin kaybolmuş 

kelimelerinin alınıp kullanılmasını savunur. Lisanın gelişmesinde en büyük rolün ediplere 

                                                           
88Şemseddin Sâmi, “ Lisân- ı Türkî( Osmanî)”, Hafta, C. I, a. 12, 10 Zilhicce 1298/1880, s. 177; 

Agâh Sırrı LEVEND, Şemsettin Sami, TDK yay., Ankara, 1969, s. 152. 
89 Şemseddin Sâmi, a.g.m., Agâh Sırrı Levend, Şemsettin Sami, s. 156. 



37 

 

düştüğünü dile getirir. Eski Türkçe eserlerin mekteplerde okutulmasının lisana çok büyük 

fayda sağlayacağını belirtir; böylelikle hem Türk dili zenginleşecek, hem de bütün Türkler 

birlik olacaktır. Şemseddin Sâmi’ nin basılmamış eserleri arasında Orhun Âbideleri, 

Kutadgu Bilig gibi çalışmalarının olması da bu yolda çalıştığını gösterir.90  

Türk dilinin sadeleşmesi doğrultusunda oldukça sistemli fikirler üreten Şemseddin 

Sâmi, hazırladığı Kamûs-ı Türkî ile Türk diline büyük hizmet etmiştir. Türk adının ilk defa 

bir sözlüğe konması ve Türkçe kelimelerin bir sözlüğünün yapılması açısından bu çalışma 

çok önemlidir. “Lugat kitabı bir lisanın hazinesi hükmündedir. Lisan kelimelerden 

mürekkeptir ki bu kelimeler dahi her lisanın kendine mahsus birtakım kavâidine tevfîkan 

tasrif ve terkip edilerek insanın ifâde-i merâm etmesine yararlar.”91 ifadesiyle sözlüklerin 

bir millet için hazine kadar değerli olduklarını dile getirir. Yazının devamında dilimizin 

lisân-ı Türkî olduğunu ve bu dile ait sözlüğe de başka ad düşünmenin saçma olduğunu 

söyler. İyi bir sözlüğümüz bulunmadığı için dilimize ait kelimeleri unutup yerine başka 

dillerin kelimelerini kullandığımızı belirterek, sözlüklere günlük dilde kullanılmayan 

kelimelerin alınmasını eleştirir. Kendisi de bu anlayıştan hareketle günlük dilde kullanılan 

her kelimeye menşeine bakmaksızın lügatinde yer verir. O, bir dilin aslî kelimeleriyle 

birlikte kullanılan yabancı kelimelerle bir bütünlük arz ettiği ve bunun dili zenginleştirdiği 

düşüncesindedir. Kendisinden önce hazırlanan lügatlerin düzenleniş biçimini eleştirerek 

kendisinin Batı’daki sözlükleri örnek aldığını söyler. Yaptığı diğer sözlük çalışmaları da 

onun Türk dili ile ilgili olarak ayrıntılı çalıştığını gösterir. Buradan, onun lisana ve bir 

lisanın edebî olması için sözlüklere verdiği önemi görmek mümkündür. 

Fransa’daki yeni dil teorilerini yakından takip etmiş olan Şemseddin Sami, bunları 

Türk diline aktararak devrin aydınlarını da bu hususta bilgilendirir. Bizde dilbilimi 

çalışmalarının olmadığından söz ederek bu tabir için “ilmü’l-lisân” sözcüğünü kullanır. 

Daha önce yazdığı makalelerde dile getirdiği düşünceleri ve dil hususundaki yazılarını 

Lisan adlı bir kitapta toplar.92 Burada dil konusundaki düşüncelerini çeşitli başlıklar 

                                                           
90 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ömer Faruk AKÜN, “ Şemseddin Sâmi”, İslâm Ansiklopedisi, C.11, 

Milli Eğitim Basımevi, İkinci Basılış, İstanbul, 1979, s. 413; Abdullah UÇMAN, “ Şemseddin 

Sâmi”, İslam Ansiklopedisi, C.38, DİA yay., İstanbul, 2010, s. 520. 
91 Şemseddin Sâmi, “ Kamus-ı Türkî’den”, Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi III, haz. Mehmet 

KAPLAN, İnci ENGİNÜN, Birol EMİL, Zeynep KERMAN, Edebiyat Fakültesi Matbaası, 

İstanbul, 1979, s.299. 
92 Şemseddin Sâmi, Lisan, Mihran Matbaası, İstanbul, 1322/ 1904. 



38 

 

altında irdeler. Usûl-i Tenkît ve Tertîp93 adlı kitabında da yazma sanatı ve noktalama 

işaretleri ile ilgili meseleleri temel alır. 

Ömer Faruk Akün onun tercümelerin dilini konuşma üslubuna yaklaştırmaya 

çalışmasını yeni bir nesir ihtiyacı fikrini haber vermesi açısından çok mühim bulur.94 

Kişiliğinin önemli bir yanını teşkil eden halka bir şeyleri öğretme arzusu ile o birçok lisan 

kitabı yazmıştır.95 

Şemseddin Sâmi, Türkçenin eskiden beri küçümsenip hor görülmesinden ve 

yabancı dillerin üstün tutulmasından da yakınır: 

“ Bizde kötü iki huy vardır. Biri kendi dilimizi hor görüp küçümsemektir. Türkçeden 

başka dil bilmiyoruz. Yine Türkçeyi beğenmiyoruz. İkincisi de, Arapça, Acemce, Fransızca, 

İngilizce, ya da başka dillerden iki söz öğrendik mi, onları kullanmak istiyoruz. Ama çoğu 

kez o dillerde konuşacak kadar öğrenmediğimizden, öğrendiğimiz beş on kelimeyi hemen 

dilimize karıştırıp, böylece o dili bildiğimizi âleme göstermek istiyoruz.” 

Lügat alanında ve lisan bahsi96 üzerindeki çalışmaları ile Türk fikir tarihinde önemli 

bir yere sahip olan Şemseddin Sâmi, Türk dilini ve onun meselelerini millî bir düşünce ile 

ele alır. Dilimize Osmanlıca denmesinin yanlış olduğu fikri daha önce Ali Suavi ve 

Süleyman Paşa tarafından ifade edilir ve Şemseddin Sâmi’ nin “Lisân-ı Türkî( Osmanî)” 

makalesi ile bu konuya açıklık getirilir. Ömer Faruk Akün bu makaleyi Türkçülüğün bir 

nevi beyannamesi olarak kabul eder.97 Birçok kişi tarafından tasfiyeci diye nitelendirilen 

Şemseddin Sâmi, Ömer Faruk Akün’ün de belirttiği gibi bütün yabancı kelimelerin 

dilimizden çıkarılmasını savunan bir anlayıştan yana olmaz. Nitekim daha sonra Ömer 

Seyfettin ve arkadaşları tarafından onun bu düşünceleri tekrar edilecek ve örnek 

gösterilecektir. 

 

1.1.7. Ahmed Vefik Paşa ( ?- 1891): 

                                                           
93Şemseddin Sami, Usûl- i Tenkît ve Tertîp, Mihran Matbaası, İstanbul, 1322/ 1904. 
94 AKÜN, a.g.m., s. 415. 
95 Ayrıntılı bilgi için bkz. AKÜN, a.g.m., s. 416. 
96 Ayrıntılı bilgi için bkz. Hikmet TURAN DAĞLIOĞLU, Şemsettin Sami, Hayatı ve Eserleri, 

Resimli Ay Matbaası, İstanbul, 1934, s. 37- 58;  Agâh Sırrı LEVEND, Şemsettin Sami,  s. 106- 

135. 
97 AKÜN, a.g.m., s. 420. 



39 

 

 

Tanzimat’tan sonraki yıllarda dilde sadeleşme tarihi açısından önemli bir yere 

sahip olan Ahmed Vefik Paşa, Şecere-i Türkî98’nin çevirisini yaparak Türk adını kullanan 

ilk isimlerden biri olur. Birçok eseri bulunan Ahmet Vefik Paşa’nın eserlerinin tarih, 

atasözleri, dil gibi millî konular üzerinde yoğunlaştığı görülür. 1852 yılında yayımlanan ve 

bir atasözü derlemesi olan Müntehâbât-ı Durûb-ı Emsâl adlı eseri, Ahmet Vefik Paşa’nın 

millî kültüre ve halk diline yaklaşma hususunda verdiği önemi göstermesi bakımından 

dikkate değer niteliktedir. Yaptığı bu çalışma ile kendisinden sonra gelenlere bir öncü 

olduğunu söylemek mümkündür. Şecere-i Türkî’ye ve yazdığı diğer tarih kitaplarına 

bakıldığında Türklerin kökenini daha eskilere dayandırarak ele alması Türk tarihi 

açısından önem arz eder.  

Hazırladığı Lehçe-i Osmanî adlı sözlük, Osmanlı sahasında kullanılan Türkçe’ nin 

yanı sıra, Rus idaresindeki Türklerden alınan kelimeleri de kapsaması açısından 

önemlidir. Bu eserinde Türkçenin genel Türk dilinin bir lehçesi olduğu ve bu dilin başka 

lehçelerinin de bulunduğu fikri hâkimdir. Eseri iki cilt hâlinde yayımlanır. Ahmet Vefik 

Paşa, 1876’da yayımlanan birinci cildinde halk dilinden derlenmiş Türkçe kelimelere; 

1888-1889’da yayımlanan ikinci cildinde Türkçede kullanılan Arapça ve Farsça kelimelere 

de yer verir.  

Ahmet Vefik Paşa ilk defa Türk dilinin lehçelerini karşılaştırmalı bir şekilde 

inceleyerek, Türk diline gereken değeri vermiş ve Lehçe-i Osmanî adlı bu sözlük onun 

çağdaşlarından oldukça ileri bir konumda olmasına katkı sağlamıştır. Ahmet Vefik 

Paşa’nın bu çalışmasına kadar sözlüklere alınan kelimelerin Arapça ve Farsça olması bu 

hususta bir öncü olduğunu ve devrinde önemli bir iş yaptığını gösterir.99 Ahmet Vefik 

Paşa’nın bu çalışması Nâmık Kemal gibi birçok kişi tarafından küçümsenirken Ali Suavi ve 

Ahmet Midhat gibi aydınlar son derece değerli olduğunu dile getirmişlerdir. 

                                                           
98 Ebülgazî Bahadır Han’ ın Doğu Türkçesinde yazılmış bu eserini Türkiye Türkçesine aktarmıştır. 

Tasvîr-i Efkâr gazetesinde 1863- 1864 yılları arasında tefrika edilerek daha sonra kitap hâlinde de 

yayımlanmıştır. 
99Ahmet Hamdi TANPINAR, “ Ahmed Vefik Paşa”, İslâm Ansiklopedisi, C. 1, Millî Eğitim 

Basımevi, İstanbul; Mehmed Zeki PÂKALIN, Ahmed Vefik Paşa, Ahmet Sait Matbaası, İstanbul, 

1942; Sevim GÜRAY, Ahmet Vefik Paşa, TDK yayınları, Ankara, 1966; Ö. Faruk AKÜN, “ 

Ahmed Vefik Paşa”, İslam Ansiklopedisi, C. II, DİA yay. İstanbul, 1989; Zeynep KORKMAZ, 

“Ahmet Vefik Paşa”, Türk Dili Üzerine Araştırmalar, Cilt II, TDK yayınları, Ankara, 1995. 



40 

 

 Zor Nikâhı (1869)’nda kendisine yapılan eleştirilerle alay eden bir tarz hâkimdir. 

Ahmed Vefik Paşa bu eserde döneminin aydınlarını gülünç duruma sokacak ifadelere yer 

verir. Ahmet Vefik Paşa’nın, devrinde çok ilgi görmese de, çeviri ve adaptasyonları dilde 

sadeleşme tarihi açısından önemlidir. Molière’in komedilerini Türk âdetlerine uydurarak 

ve şahıs adlarını Türkçeleştirerek yaptığı adaptasyonlar millî kültüre verdiği değeri 

göstermesi bakımından dikkate değer mâhiyettedir. Yaptığı derleme çalışmalarından 

hareketle halk deyişlerinden, deyimlerden ve atasözlerinden bu tercümelerinde sıklıkla 

faydalanır. Hazırladığı sözlüklerden ve diğer eserlerinden yola çıkarak Ahmet Vefik 

Paşa’nın Türk milliyetçiliğinin öncülerinden biri olduğunu, mahallî kültüre verdiği önem 

itibariyle de Türk dilini sadeleştirmede önemli rol oynadığını söylemek mümkündür.  

Ahmet Hamdi Tanpınar, onun aynı sayfada birbirine tezat unsurlar kullandığını ve 

bu sebeple de beğenilmemesinin çok doğal olduğunu; ancak üslubunda ve eserlerinde 

derin bir millî çeşni bulunması dolayısıyla da sevildiğini söyler.100 

Türklerin ve Türk dilinin kökenini Osmanlıdan çok daha öncesine götüren ve hor 

görülen halkın diline değer veren Ahmet Vefik Paşa, ileri sürdüğü düşünceleri eserlerinde 

de uygulayarak dilde sadeleşme ve millîleşme hareketinin öncülerinden biri olmuştur. 

 

1.1.8. Ahmed Cevdet Paşa ( 1823- 1895): 

 

Türk dili üzerine fikir üreten ve çalışan isimlerden birisi de Kavâid-i Osmâniyye( 

1851)101yazarı Ahmed Cevdet Paşa’dır. Ahmed Cevdet Paşa Osmanlıca tabirini 

kullanmaktan yanadır ve bu dilin Türkçe, Arapça ve Farsça’dan meydana gelen karma bir 

dil olduğunu ifade eder. Fakat bununla birlikte, Tanzimat yıllarının dilde sadelik görüşüne 

katılan Cevdet Paşa’nın, bir kısım halk tabirlerini yazı diline dahil etme başarısını 

gösterdiğini de söyleyebiliriz. O, Türkçenin bilim dili hâline getirilmesi için çalışır. Yazmış 

olduğu Tarih-i Cevdet102’ in dili, devrine göre son derece sadedir. Okullarda okutulmak 

üzere modern metotlara uygun Türkçe ders kitapları hazırlar. Yusuf Halaçoğlu ve 

                                                           
100 TANPINAR, a.g.m., s. 209. 
101 Bu kitabı Fuad Paşa ile birlikte hazırlamışlardır. 
102 On iki cilt hâlinde yayımlanan kitabın çeşitli tertip ve baskıları vardır. Birincisi, ilk üç cildi 

18541857’ de basılmış ve 1884’te tamamlanmıştır. İkincisi Cevdet Paşa’nın düzeltmeleri ile 

1891’de yapılmıştır. 



41 

 

Mehmet Akif Aydın onun Türkçe’ nin ilim dili olamayacağını iddia edenlere bir cevap 

olmak üzere Takvîmü’l-edvâr ( 1287-1300) adını verdiği risâlesini bastırarak herkese 

Türk diliyle güzel eserler yazılabileceğini gösterdiğini söylerler.103 Kısas-ı Enbiyâ ( 1896) 

adlı eserinde de, halk diline oldukça yaklaşan sade bir anlatımla karşılaşılır. Ahmet Hamdi 

Tanpınar, onun bu eserinde “ eskinin tasfiyesi ile varılabilecek son kemal noktasına” 

ulaşıldığını söyler.104 Onun buradaki başarısını, yalnızca sade bir dil kullanmasına 

bağlamayan Tanpınar, Cevdet Paşa’nın dilinin Türk nesrinin bütün tecrübelerini kendinde 

barındırmasına bağlar. 

Ahmet Hamdi Tanpınar onun dil meseleleri ile sonradan uğraşmaya başladığını, 

ancak başladıktan sonra ömrünün sonuna kadar bu işin üzerinde durduğunu belirtir.105 

Devrinde Avrupa’dan alınan birçok ıstılahlara karşılıklar bulmuş, bütün bu çalışmaları ile 

dilin sadeleşmesine katkı sağlamıştır. 

 

1.1.9. Süleyman Paşa ( 1838- 1892): 

 

Tanzimat’tan sonraki yıllarda Türkçenin sadeleştirilmesi gerektiğinin üzerinde 

duranlardan biri de Süleyman Paşa’dır. Bir Türk milliyetçisi olarak nitelendirilen 

Süleyman Paşa, Sarf-ı Türkî adı ile bir Türk dili grameri hazırlar ve bu eseriyle Türk dilinin 

sadeleşmesine hizmet etmeye çalışır. Hazırladığı bu esere alışılmışın dışında Osmanlıca 

demek yerine Türkçe demesi, onun bu hususta ne kadar şuurlu bir Türk milliyetçisi 

olduğunu ve konuşulan dilin Türkçe olduğunu kabul ettiğini gösterir. 

Süleyman Paşa Türk diline Türkçe denmesini doğru bulduğunu, Osmanlıca 

denmesinin yanlış olduğunu Recaizâde Mahmut Ekrem’e yazdığı bir mektubunda da dile 

getirir.106 Bu mektupta Osmanlının tâbiiyet bildiren bir sıfat olduğunu, bu sebeple de 

konuşulan dile Osmanlıca demenin doğru olmadığını, Avrupa’da dahi bu lisana Tükçe 

dendiğini söyler. Mektubun devamında Çağatayca’nın da Türkçe olduğunu, ona 

                                                           
103 Yusuf  HALAÇOĞLU-M. Akif AYDIN, “ Cevdet Paşa”, İslam Ansiklopedisi, Cilt 7, DİA 

yayınları, İstanbul, 1993, s. 445. 
104 TANPINAR, a.g.k., s. 166. 
105 TANPINAR, a.g.k., s. 161- 162. 
106 Süleyman Paşa’ dan Recaizade Ekrem’ e Mektup, Hürriyet-i Fikriyye, nr. 10, 1 Nisan 1330/ 

14 Nisan 1914, s. 2-3. 



42 

 

Osmanlıca denmediği gibi, bu topraklarda konuşulan dile de Osmanlıca demenin yanlış 

olduğunu ileri sürer. 

Millî bir şuurla Türk diline yaklaşan Süleyman Paşa’nın ileri sürdüğü bu görüşler o 

dönem için oldukça önemlidir. Ali Suavi ve Şemseddin Sâmi tarafından da ortaya atılan 

bu düşünce ile Süleyman Paşa’nın bir gramer kitabı hazırlaması, onun Türk dilinin 

sadeleştirilmesi açısından önemli biri olduğunu gösterir. 

 

1.1.10. Muallim Nâci107 ( 1850- 1893): 

 

Yazdığı eserlerle dilde sadeleşmeden yana olduğunu gösteren Muallim Nâci, 

Mecmûa-i Muâllim(1887) ve Istılâhat-ı Edebiyye(1890) adlı eserlerinde bu husustaki 

fikirlerini sistemli bir şekilde açıklar. O da dile yabancı dillerden kelimeler alınabileceğini, 

ancak bunları kendi imlâmıza uygun olarak kullanmamız gerektiğini savunanlardandır. 

Ona göre “muntazam bir lisâna mâlik olan bir millet mutlaka mesud olur.” O, 

duygu ve düşüncelerin millî dille açık bir şekilde ifade edilmelerini ister. Medresede 

okuduğundan Arapça ve dinî ilimleri öğrenmiştir. Mütercem(1354) adlı kitabı Arapça, 

Farsça ve Fransızca’ dan yaptığı tercümelerden oluşur. Nâci, tercümede “ aynen, meâlen, 

tevsîan” olmak üzere üç tarzı benimser ve onun üç tarza da örnek teşkil edebilecek 

tercümeleri mevcuttur. Arapça ve Farsçadan yaptığı tercümelerde fikri ön plânda tuttuğu 

için dili daha sadedir; Fransızca tercümelerinin dili ise biraz daha ağırdır. Bununla birlikte 

tercümelerinde devrine göre oldukça sade ve anlaşılır bir dil kullanır. 

“ Yegâne sevgimizdir lisân-ı Osmânî 

Lisan muhabbeti her kavm için cibillîdir 

Medâr-ı terbiyet insan için ta’allümdür 

Ta’allümün de medârı lisân-ı millîdir”108 

                                                           
107 Celâl TARAKÇI, Muallim Nâcî, Kültür Bakanlığı, Ankara, 1994; Celâl TARAKÇI, Muallim 

Nâcî Efendi -Hayatı ve Eserlerinin Tedkîki-, Samsun, 1994; Abdullah UÇMAN, “ Muallim 

Nâci”, İslam Ansiklopedisi, C. 30, DİA yay., İstanbul, 2005, s. 315-317. 



43 

 

mısralarıyla millî dile verdiği önemi gösterir. O, dile yabancı kelimelerin 

alınabileceğini, ancak alınan bu kelimelerin dilin kendi yapısına uydurulmasını ister. “Biz 

demek istiyoruz ki lisanımız diğer hiçbir lisanın kavâid ve şivesine ittibâa mecbur değildir. 

Osmanlı lisanı başlı başına bir lisandır. İçinde elsine-i sâire lügatleri bulunması bu 

müddeâya kat’en münâfî düşmez. Her lisan diğerinden istiâne edegelmiştir. Biz de 

istiâne ederiz. Fakat aldığımız kelimeleri zevkimize tevfîkan isti’mâl eyleriz. Bir dereceye 

kadar imlâ hususnda dahi keyif bizimdir.”109 Ayrıca Türkçenin çok iyi bilinmesinin 

önemini dile getiren Muallim Nâci bu sebeple bir dilbilgisi, bir imlâ ve bir de lügat kitabı 

hazırlanması gerektiği görüşünü ileri sürer.110 Kendisi de Lügat-ı Nâcî adıyla bir sözlük 

hazırlamaya başlamış ve “ Fetvâ” kelimesine kadar gelmiştir. Ölümünün ardından yarım 

kalan kısmını Müstecâbîzâde İsmet Bey tamamlamıştır. Aynı zamanda Çocuklar için 

Lügat Kitabı adlı bir eseri de mevcuttur. 

Şiirde vezne çok önem veren Muallim Naci, aruz vezniyle yazmayı tercih eder, 

ancak onun şiirlerinde Türkçe kelimeler aruza uydurulmak yerine aruz vezni Türkçe 

kelimelere uydurulur.111 Sade ve külfetsiz bir dille yazmayı tercih eder ve bundan dolayı 

da büyük bir okuyucu kitlesine sahiptir. “Şimdi herkes öyle külfetli ifadeden hoşlanmıyor. 

Külfetten âzâde sâde sözü seviyor. Anın için benim varakalarım da sevildi.”112 diyen 

Muallim Nâci sade dille yazmanın önemini vurgular. Tanpınar, onun yeni tarzda yazdığı 

şiirlerin Şinasi’den itibaren başlayan sadelik olduğunu söyler.113 

Yabancı dil öğrenmenin bir ihtiyaç olduğunu ileri süren Muallim Nâci, her şeyden 

önce kişinin kendi lisanını tam anlamıyla öğrenmesi gerektiği kanaatindedir. Dil 

korunmadığı takdirde fark etmeden yabancı dilden giren kelimelerin dile fazlasıyla nüfuz 

edeceğini, bunun da dili kötü bir duruma sürükleyeceğini söyler.114 Kendi kelimelerimiz 

dururken başka dillerden alınan kelimelerin kullanılmasına karşıdır. Ayrıca Arapça ve 

Farsça’dan alınan kelimelerin kendi kurallarımıza uygun olarak kullanılmasından 

                                                                                                                                                               
108 Celâl TARAKÇI, Muallim Nâcî, Kültür Bakanlığı, Ankara, 1994, s. 22. 
109 Muallim Nâci, “ Beşir Fuad Beyefendi’ye”, Beşir Fuad, Şiir ve Hakikat, Yazılar, yay. haz. 

Handan İNCİ, YKY, İstanbul, 1999, s. 373. 
110 Muallim Nâci, “ Beşir Fuad Beyefendi’ ye”, İnci, a.g.k., s.396-397. 
111 Ayrıntılı bilgi için bkz. TANPINAR, a.g.k., s. 539. 
112 Muallim Nâci, Yazmış Bulundum, Mihran Matbaası, İstanbul, 1301, s. 3. 
113 TANPINAR, a.g.k., s. 535. 
114 Mecmua-i Muallim, nr. 12, s. 48. 



44 

 

yanadır.115 Başka dillerden kuralların alınmasının dilin hürriyetini engelleyeceği, kelime 

alınmasının ise dili zenginleştireceği görüşündedir. 

Tanpınar, onda sade yazı fikrinin teşekkül etmesini sağlayan kişinin Ahmet Midhat 

Efendi olduğunu söyler.116 Tanpınar’ın “Âdeta sanatı ve her türlü özentiyi atmışa 

benzeyen, külfetsiz, mübalâğasız üslûbu, ona, yan taraftaki bir odaya geçer gibi geçmiş 

zamanı bulmasında yardım etmiştir.”117 diye anlattığı Ömer’in Çocukluğu’nun dili de son 

derece sadedir. 

Divan edebiyatının fikri süslü ifadeye feda eden üslûbunun aksine, Tanzimat 

aydınları fikri ön plana çıkarmaya çalışır ve bunun için de sade bir dille yazmaya özen 

gösterir. Muallim Naci de bu anlayışa bağlı bir edebiyatçı olarak eserlerini açık ve anlaşılır 

bir dille yazmaya dikkat ederek dilde sadeleşme tarihi açısından önemli bir rol oynar. 

Tanpınar onu “Türkçede yeni yeni öğrenilmeye başlayan ve zevk alınan gramerin 

kahramanı” olarak görür.118  

 

1.1.11. Recaizâde Mahmut Ekrem (1847- 1914): 

  

Tanzimat Dönemi’nin birinci neslinin aksine “sanat için sanat” anlayışını 

benimseyen Recaizâde Ekrem, eserlerinin sanat değerinin yüksek olmasına özen gösterir. 

Kendinden önceki Tanzimat aydınlarının elinde sadeleşen dil, ses güzelliğine önem veren 

Recaizâde Ekrem’le birlikte yeniden sanatlı, ağır bir hâl alır ve kendisinden sonra 

gelenlere örnek teşkil eder. Bunu şiirde geliştirdiği yeni şekillerle de gösteren Ekrem’in 

hece vezniyle yazmış olduğu dörtlükler de mevcuttur: 

  “ Hasret beni cayır cayır yakarken, 

  Bedenimde buzdan bir el yürüyor. 

  Hayâline çılgın çılgın bakarken 

                                                           
115 Muallim Nâci, “ Beşir Fuad Beyefendi’ ye”, İNCİ, a.g.k., s. 397. 
116 TANPINAR, a.g.k., s. 530. 
117 TANPINAR, a.g.k., s. 544. 
118 TANPINAR, a.g.k., s. 534. 



45 

 

  Kapanası gözümü kan bürüyor.”119 

“Âh Nijad” şiirinden alınan bu dörtlük son derece sade bir dille yazılmıştır, ancak 

şiir dili ile konuşma dilinin birbirinden ayrı olması gerektiğini vurgulayan Ekrem buna 

fazla itibar etmez. O, her zaman lisanın şiirde yalnızca bir vasıta olduğunu, hiçbir zaman 

bir amaç olamayacağını dile getirir. Her kelime ile şiir kurulamayacağını, kullanılan 

kelimelerin bir âhenk yaratması gerektiğini savunur. “…lisân-ı şâirânede husûsiyle 

eş’ârda -oturmak, kalkmak- gibi kelimeler kaba düşeceğinden lüzûm-ı sahîh 

görülmedikçe isti’mâl etmemeliyiz”.120 Buradan da anlaşılacağı gibi nesir dili ile konuşma 

diline ait kelimelere şiirde yer verilmesini pek tasvip etmez. Kendi şiir dilini kuran 

Ekrem’in dili oldukça ağırdır. Kimi şiirlerinde Türkçe kelimeler yok denecek kadar azdır.121 

Şiirlerinin tasvir bölümlerinde her zaman yabancı kelimelerle dolu ağır bir üslûbu vardır, 

fakat konuşma kısımlarını daha sade bir dille yazar: 

  “Mehemmed onbaşı bir kal’a-i cebel-temkîn… 

  Mehemmed onbaşı bir âteş-i kazâ-reftâr… 

  Bugün de kal da yarın git… 

- Bırak, çocuk vazgel! 

- Unutma kırmızı merkupları… 

- Peki… 

- Haydi git.”122 

Ona göre dilin konuya uygunluğu son derece önemlidir ve bunu eserlerine de 

yansıtır, Kahramanlarının dilini yaşadıkları şartlara uygun olarak işler. Romanındaki ve 

hikâyelerindeki dil yer yer halkın diline yaklaşırken, yer yer ağır Osmanlıca kelimelerle 

doludur. Tiyatrolarındaki dil genellikle sadedir. Tiyatrolarında halk deyişlerine ve 

deyimlere de yer verdiği görülür. Nesir dili onun elinde işlenip sanatlı bir hâl alır.  

 

                                                           
119 İsmail PARLATIR, Recaî-zade Mahmut Ekrem, Kültür ve Turizm Bakanlığı yayınları, 

Ankara, 1985, s.63. 
120 Recaizâde Mahmut Ekrem, Takdîr- i Elhân, Mahmut Bey Matbaası, İstanbul, 1302. 
121 Ayrıntı bilgi için bkz. İsmail PARLATIR, Recaî- zade Mahmut Ekrem- Hayatı- Eserleri- 

Sanatı, Atatürk Kültür Merkezi yayını, Ankara, 1995. 
122 Şükrü KURGAN, Recaizade Ekrem – Hayatı, Sanatı, Eserleri-, Varlık yayınevi, İstanbul, 

1954, s. 31- 32. 



46 

 

İstanbul Türkçesinin bizim dilimiz için esas alınması gerektiğini dile getiren ilk kişi 

Recaizâde Ekrem olur. O, aynı zamanda dile hizmet edecek bir encümenin kurulmasına 

ihtiyaç duyulduğundan söz eder ve bu akademinin uğraşması gereken meseleleri 

sıralar.123 “Osmanlıca kelimeler ve elfâz ilim ve edebiyat için yeterli midir?, Osmanlıca 

için bir lügat kitabı hazırlanmalı mıdır ve bu nasıl yapılacaktır? İmlâ meselesi nasıl 

halledilecektir? Arapça ve Farsçanın dilimiz üzerindeki etkisinden nasıl kurtulunacaktır?” 

gibi bir takım sorular sorarak bunlar için bir encümenin kurulması gerektiğinden söz 

eder. 

Yeni bir şiir dili yaratmanın peşinde olan Ekrem, gramer kurallarına uyulmasını, 

kelimelerin yerli yerinde kullanılmasını ister. Her sözün şiirde kullanılamayacağı üzerinde 

durur:“(oturup)ların…(unutup)ların…(iderek)lerin…(giderek)lerin…şiirce mültezem olan 

âhengi ne kadar ihlâl ettiğine dikkat ediyor musunuz?”124 sözlerinden de anlaşılacağı gibi 

günlük dilde kullanılan sıradan kelimelerin şiirin âhengini bozacağı görüşündedir. Günlük 

dilde kullanılan bazı kelimelerin şiir dilinde kullanılmasının kaba düşeceğine inanarak, o 

tür kelimelere şiirde yer verilmemesi gerektiğini söyler. 

Devrindeki sadeleşme akımına kapılmamakla beraber yine de nispeten sade bir 

dille yazılmış bazı şiirleri olduğunu gördüğümüz Recaizâde Ekrem’i örnek alan Servet-i 

Fünûncular ise dili yeniden anlaşılmaz bir hâle getirirler. 

 

1.2. Servet- i Fünûn Devrinde Dilde Sadeleşme Hareketi 

 

Türk edebiyatında 1896-1901 yılları arasında faaliyet gösteren Servet-i Fünûn 

topluluğu, Tevfik Fikret idaresindeki Servet-i Fünûn Dergisi etrafında toplanır. Edebiyât-ı 

Cedîdeciler olarak da bilinen bu topluluk, kendilerinden önceki yenileşme 

hareketlerinden beslenerek bir araya gelir.125 

                                                           
123 Ayrıntılı bilgi için bkz. Recaizade Mahmut Ekrem, Talim- i Edebiyat, Mihran matbaası, 

İstanbul, 1299/ 1882, s. 484-485. 
124 Recaizâde Mahmut Ekrem, Takdîr-i Elhân, s. 47. 
125 M. Orhan OKAY, “ Edebiyât-ı Cedîde”, İslam Ansiklopedisi, C. 10, DİA yay., İstanbul, 1994, 

s. 398-399. 



47 

 

Bu topluluğun faaliyet gösterdiği yıllarda II. Abdülhamit yönetimdedir ve bu 

edebiyat üzerinde dönemin baskıcı rejiminin etkileri görülür.126 1876’dan sonra yönetimi 

eline alan Abdülhamit sıkı bir baskı rejimi kurar. Bu dönem aynı zamanda Osmanlı’nın 

iyice duraklamaya girdiği ve dış borçlanmalar yaşadığı bir dönemdir. 

Bu dönemde Abdülhamit’in baskıcı yönetimine karşı Osmanlı İttihat ve Terakki 

Cemiyeti, Osmanlı Hürriyet Cemiyeti  gibi çeşitli oluşumlar gözlenir. Abdülhamit’i 

düşürerek yönetimi ele geçirmeye çalışan bu cemiyetler, Abdülhamit’in baskıcı tavrının 

artmasına sebep olur. Hafiyelik ve jurnalcilik hareketleri gündeme gelir. Bu da dönemin 

edebiyatçıları ve aydınları üzerinde sancılı bir durum yaratır. İstanbul dışına çıkamayan 

edebiyatçılar kendi iç dünyalarına çekilerek ferdî meselelere yönelirler.127 

Servet-i Fünûncular, Fransızcayı kendinden öncekilerden daha iyi öğrendikleri için, 

Fransız edebiyatını daha yakından tanıma fırsatına sahip olurlar. Bununla beraber 

Parnasizm ve Sembolizm akımlarının da etkisini eserlerinde gösterirler. “Sanat için sanat” 

anlayışını benimseyen bu topluluk kendilerine yeni bir dil yaratmaları gerektiği 

düşüncesindedir. 

Sanat dilinin konuşma dilinden farklı olduğunu savunan Servet-i Fünûnculara göre 

“dil” yeni bir duygunun, yeni bir düşüncenin aktarılabileceği, kullanılmamış yeni bir lisan 

olmalıdır. Onlar mevcut dili Batılı tarzda düşüncenin aktarılması için yetersiz bulurlar. 

Tanzimat aydınlarının dili sadeleştirmek adına gösterdikleri çabanın aksine, Servet-i 

Fünûncular mevcut dili alıp daha da ağdalı, sâfî Türkçeden uzak bir hâle getirirler. 

Batı’dan etkilenerek geliştirdikleri düşünceleri, Arapça ve Farsça sözlüklerden buldukları, 

eski ve kullanılmayan kelimeleri alarak yaptıkları terkiplerle ifade etmeye çalışırlar. 

                                                           
126 Ayrıntılı bilgi için bkz. Niyazi BERKES, Türkiye’de Çağdaşlaşma, yay. haz. Ahmet KUYAŞ, 

7. Baskı, YKY, İstanbul, 2004; Bernard LEWİS, Modern Türkiye’ nin Doğuşu, çev. Metin 

KIRATLI, 8. Baskı, Türk Tarih Kurumu yay., Ankara, 2004. 
127 Servet-i Fünûn Dönemi ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Kenan AKYÜZ, Modern Türk 

Edebiyatının Ana Çizgileri(1860-1923), İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 1995; İnci ENGİNÜN, Yeni 

Türk Edebiyatı Tanzimat’ tan Cumhuriyet’e(1839-1923), 2. Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul, 

2006; Agâh Sırrı LEVEND, Edebiyat Tarihi Dersleri: Servet-i Fünûn Edebiyatı, Kanaat 

Kitabevi, İstanbul, 1938; Hüseyin TUNCER, Arayışlar Devri Türk Edebiyatı II- Servet-i 

Fünûn Edebiyatı, Akademi Kitabevi, İzmir, 1992; Ali İhsan KOLCU, Servet-i Fünûn 

Edebiyatı,Salkımsöğüt yayınları, Erzurum, 2005; Servet-i Fünûn Edebiyatı, haz.İsmail 

PARLATIR, İnci ENGİNÜN, Ö. Faruk HUYUGÜZEL, Akçağ yayınları, Ankara, 2006; Ramazan 

KORKMAZ, “ Servet-i Fünun Edebiyatı”, Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı (1839-2000), editör 

Ramazan KORKMAZ, Grafiker yay., Ankara, 2004. 



48 

 

Böyle bir anlayışla hareket eden Servet-i Fünûn dönemi şair ve yazarları, sözlükten 

buldukları kelimelerle oluşturdukları yeni ve yapma bir dille, oldukça süslü ifadeler 

kullanarak, konuşma dili ile yazı dili arasında büyük bir uçurum açılmasına sebep olurlar. 

Yeni kelime kullanmak ve yeni bir ifade tarzı geliştirmek bu dönem yazarları arasında bir 

üstünlük vasfı olarak görülür. Sade ve basit dili halka mahsus bir dil olarak gören Servet-i 

Fünûncular, aydınlara yönelik bir edebiyat oluşturma gayesi içindedirler. Dilde 

sadeleşme düşüncesini savunmak bir yana, bu düşünceye şiddetle karşı çıkarlar ve 

hemen her fırsatta sadeleşme yanlılarına karşı mücadele ederler. Sadeleşmeyi, sanat 

seviyesini halka indirmek olarak düşünen bu topluluk, Osmanlıcanın şiddetli savunucusu 

olur. 

Nesir dili Halit Ziya’nın, şiir dili de Tevfik Fikret’in eserleriyle gelişir. Dönemin diğer 

şair ve yazarları bu iki güçlü kalemin etkisinde eser verirler. Hüseyin Cahid ve Ahmet 

Hikmet gibi sade dille yazanlar bulunsa da bu güçlü kalemlerin etkisi büyük olur.128 

Ara Nesil’le birlikte yaygınlık gösteren dergicilik faaliyetleri, Servet-i Fünûn 

devrinde de etkinliğini devam ettirir. Çeşitli görüşleri savunan, çeşitli taraflara hizmet 

eden dergiler yayın hayatına girer. Dönemin baskıcı rejimi dolayısıyla içe kapalı bir 

edebiyat topluluğu olarak gelişen Servet-i Fünûn aydınları gibi, devrin gazete ve dergileri 

de içe kapalı olmak zorunda kalır ve yayın hayatı da bununla bağlantılı olarak devam 

eder.129 

Siyasî konulardan uzak olarak yayınını sürdüren gazete ve dergilerde dil ve 

edebiyat konuları üzerinden yoğun tartışmalar yaşanır. Yaşanan tartışmalar 

doğrultusunda yayın organlarının da taraflara ayrıldığı görülür. Dil meselesi üzerinden 

bakıldığında, Türkçülüğü ve dilde sadeleşmeyi savunan yayın organları ile yenileşme 

yanlısı, Batı edebiyatını takip eden yayın organları olarak saf tuttarlar.130 

Servet-i Fünûncuların kullandıkları dil dolayısıyla sık sık tenkide maruz kaldıkları 

görülür. Bu dönemde sadeleşme yanlıları ile aksini savunanlar arasında şiddetli 

                                                           
128 Ayrıntılı bilgi için bkz. Agâh Sırrı LEVEND, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, 

s.179-180. 
129 Burada kastedilmek istenen şey, sansür dolayısıyla izlenen yayın siyasetidir. II. Abdülhamid’in 

baskıcı rejimi dolayısıyla siyasetten ve rejimle ilgili konulardan uzak durmak zorunda olan gazete 

ve dergiler, yönünü kültürel ve tarihî konulara çevirmiştir. Bu da gazete ve dergi sütunlarında 

edebiyat ve dille ilgili meselelerin yoğunluk göstermesine etki etmiştir. 
130 Ayrıntılı bilgi için bkz. Server R. İSKİT, Türkiyede Neşriyat Hareketleri Tarihine Bir 

Bakış, Devlet Basımevi, İstanbul, 1939. 



49 

 

tartışmalar yaşanır. Servet-i Fünûnculara karşı en ağır tenkidi yapan kişi, onları 

“Dekadan” olarak niteleyen Ahmet Midhat Efendi olur.131 Ahmet Midhat’ a ve diğer 

tenkitlere karşı topluluğun bir savunucusu olarak Cenab Şehabeddin tüm eleştirilere 

cevap verir, bu hususla ilgili birçok yazı yazar.132 Cenab Şehabeddin’in yazdığı yazılar 

Servet- i Fünûn topluluğunun bir nevî manifestosu niteliğini taşır.133 

 

1.2.1. Tevfik Fikret ( 1867-1915): 

 

Servet-i Fünûn topluluğunun önde gelen şairlerinden Tevfik Fikret, dilde sadeliğin 

sıradanlık olmadığını savunur, ancak bununla birlikte onun dilini de halkın dili olarak 

nitelemek pek mümkün değildir. O dilimizin Arapça ve Farsça kaidelerden ve 

terkiplerden sıyrılmasının mümkün olmadığını, sadeliği bu noktada aramamak gerektiğini 

söyler. Devrinde yoğun bir şekilde yaşanan dil tartışmalarına pek uzaktan bakmayan 

Tevfik Fikret’in bu hususta yazmış olduğu pek çok yazı vardır.134 

Tevfik Fikret devrinde yapılan dil tartışmalarını gereksiz bulur, gazete ve dergi 

sütunlarında süren tartışmaların bir noktaya ulaşamayacağını savunur; ayrıca kimi 

aydınların halk için bu kadar uğraşırken, onların bundan habersiz olduklarını ve bu 

uğurda fikir beyan etmediklerini dile getirir. Tevfik Fikret, lisanı tasfiye etmenin zor ve 

uzun bir süreç olduğunu ve bunun lisanı daha da geri götüreceğini ifade eder:  

“Kimseye taarruz fikrinde değilim, kanâat-ı fikriyyemi söylemek istiyorum. Bence 

gazete sayfalarında cereyân ettirilen mübâhasât -beklenen fevâide rağmen- bî-hûde, 

neticesiz münâkaşât seviyesinden bir kalem yükselemez. Bir kere, bu alenî mübârezede 

her taraf mümkün olduğu kadar geç mağlûb olmağa, mağlub olsa bile yenilmiş 

                                                           
131 Ayrıntılı bilgi için bkz. Fazıl GÖKÇEK, Bir Tartışmanın Hikâyesi:  Dekadanlar, Dergâh 

yayınları, İstanbul, 2007. 
132 Ayrıntılı bilgi için bkz. Dr. Celâl TARAKÇI, Cenab Şehabeddin’de Tenkid, Eser Matbaası, 

Samsun, 1986. 
133 Cenab Şehabeddin, “ Musâhabe-i Edebiyye, Yeni Tâ’birât”, Servet-i Fünûn, C. XIII, s. 331, 3 

Temmuz 1313/ 1897, Cenab Şehabeddin, “ Yeni Elfâz”, Servet-i Fünûn, C. XIII, s. 333, 17 

Temmuz 1313/ 1897. 
134 Tevfik Fikret, “ Muısâhabe- i Edebiyye, Lisân-ı Şiir”, Servet- i Fünûn, C. XI, s. 267, 11 Nisan 

1312/ 1896, Tevfik Fikret, “ Musâhabe- i Edebiyye”, Servet- i Fünûn, C.XI, s. 283, 1 Ağustos 

1312/ 1896, Tevfik Fikret, “ Tasfiye- i Lisân”, Servet- i Fünûn, C. XVII, s. 422, 1 Nisan 1315/ 

1899. Ayrıca ayrıntılı bilgi için bkz. Tevfik Fikret, Dil ve Edebiyat Yazıları, haz. İsmail 

PARLATIR, TDK yay., 2. Baskı, Ankara, 1993. 



50 

 

görünmemeğe çalışır. Hele hiçbir zaman “Yeter, artık mağlûb oldum” diyen olmaz. 

Mağlûb olan, cezâ-yı mağlûbiyeti çeken zavallı bahs-i hakîkattir. Ortada ondan başka 

hakkını kaybeden yoktur. Zâten mübârizlerin – ekseriyâ- yine kendi el şakırtıları arasında 

her şey gürültüye karışır.”135 

Tevfik Fikret’in devrinin aydınlarına nazaran olaya daha farklı baktığı görülür. 

Okullarda Arapça eğitim süregelirken dilde ıslah çalışmalarının anlamsız olduğunu, 

öncelikle bu ikiliğe bir son vermek gerektiğini savunur: “Demek oluyor ki lisânımızın 

şimdiki usûl-i tedrîsi –eğer buna usûl demek câizse- her şeyden evvel muhtâc-ı ıslâhtır. 

Bir yandan Arabîyi, Fârisîyi lisânımızın esâsı olmak üzere o ehemmiyetle mekteblerde 

tahsîl et; bir yandan lisânı Arabî ve Fârisîden ta’riye etmek lüzûmunu düşün; bu iki zıddı 

birleştirmek, bu iki mütehâlif ucu bir noktaya toplamak mantık dâiresinde mümkün olur 

şeylerden değildir.”136 Bununla birlikte kendisinin dilin o günkü hâlini beğendiğini ve 

kendisi gibi olanların da pek az olmadığını dile getirir: “ Bir de ne yalan söyleyim. 

Osmanlıcanın bu günkü şu hâli, şu âhengi bana o kadar hoş geliyor ki tebdîline kıyılamaz 

sanıyorum. Vâkıâ bu pek hususî, pek zâtî belki de hod-gâmâne bir mülâhazadır, ben bu 

hod-gâmlıkta yalnız kalmayacağımdan eminim.”137 cümleleriyle bir yandan da Servet-i 

Fünûncuların dil anlayışına işaret eder. 

 O, dilin ıslahından öte doğru düzgün bir lügatinin ve gramer kitabının hazırlanması 

gerektiğini söyler. Ona göre ifadede sadelik, fikrin açık ve sade olmasıyla ilişkilidir. “Lisânı 

kimse bitiremez, lisan böyle kitapsız, kaidesiz, nümunesiz kaldıkça kendi kendine biter. 

Siz ki her şeyi ve hattâ fazlasını da bilirsiniz, niçin şu noksanları ikmâle himmet 

buyurmuyorsunuz? İşte çocuklarımızın elinde iki sünepe kaide kitabından, kıraat 

kitabından başka bir şey yok ki, lisan böyle mi ihyâ edilir? Türkçe böyle mi kurtarılır?” 

Lisanın ancak grameri, kitabı olmadığı sürece biteceğini, tasfiyeyle uğraşmak yerine kitap 

hazırlamanın gerekliliğini ifade eder. 

“ Lisân-ı şi’r, lisân-ı tahassüs, lisân-ı rûhtur. İfâdemizi rûhumuzun temâyülât-ı 

bedâyi-perestâne ve teheyyücât-ı hakâyık-cûyânesine tatbîk eder, kalemimizi kalbimize 

rabteylersek lisân-ı şi’r ile ifâde-i merâm etmiş oluruz; söylediğimiz şeyler şiir olmasa bile 

                                                           
135 Tevfik Fikret, “ Tasfiye-i Lisan”, Dil ve Edebiyat Yazıları, haz. İsmail Parlatır, 2. Baskı, TDK 

yay., Ankara, 1993, s. 120-121. 
136 Tevfik Fikret, “ Tasfiye-i Lisan”, a.g.k., s. 123. 
137 Tevfik Fikret, “ Tasfiye-i Lisan”, a.g.k., s.124. 



51 

 

şâirâne olur.”138 Bu ifadelerden de anlaşılacağı gibi Tevfik Fikret, şiir dilinin ayrı 

olduğunu, ince bir ruhla işlenmesi gerektiğini savunur: 

 “ Bir de lisânımızın, yani Osmanlıcanın Arabî ve Fârisî elfâz ve terâkibinden 

istiğnâsı kabil değildir; binâenaleyh sadeliği bu istiğnânın husûlünde aramak hiç doğru 

olmaz. 

Esasen sâdelik sûretten ziyâde ma’nâya ta’alluk ettiğinden bir fikir sâde olursa 

tabi’î onu tebliğe delâlet eden söz de sâde olur. Ancak sâde bir sözü fazla tezyînât ile 

başka türlü göstermeye çalışmak âdî bir tasalluftur; bugün yazı yazmak ne olduğunu 

bilenler içinde bu tekellüfü ihtiyâr edecek, etse bile bundan müstefid olarak yazdığını 

herkese beğendirecek bir zât tasavvur edemem.”139  

Konuşulan dile Osmanlıca diyen Tevfik Fikret, bu dilin Arapça Farsça terkiplerden 

ve sözlerden arındırılmasını doğru bulmaz. Ona göre sade söz, sade fikir sayesinde olur. 

Dilin sadeleşmesi ile yazılan şeyde bir sadelik söz konusu değildir. Dil uğruna güzelliğin 

feda edilmesine karşıdır: 

“ Şu son zamanlarda üdebâmızdan birkaçı ön ayak olarak lisân-ı tahrîrimiz avâma 

doğru teveccüh göstermeğe başladı. Bu meyil nasıl telakkî olunuyor, bu teveccüh ne 

hisle karşılanıyor, henüz tayîn edilemez. Bunu tayîn edecek avâmın kendisidir. Kendi 

hakkında kendisi için böyle düşünüldüğüne… kendi diline, kendi kulağına göre de yazılır, 

yazılmasını düşünenler, buna çalışanlar bulunduğuna, zavallıcık, acaba vâkıf mıdır?”140 

sözleriyle dilde bir sadeleşmeye doğru gidildiğini, ancak aydınların bunu kendilerinin 

yaptıklarını, halkın bundan haberdar olmadığını dile getirir. 

“ Lâkin hangi lisân ve nasıl tasfiye edilecek? Osmanlıcanın yüzlerce seneden beri 

alışmış olduğumuz Arabî ve Fârisî kelimelerini, terkiblerini kaldırarak yerine Türkçelerini 

koymak sûretiyle mi? Bu epeyce bir zaman için tevlîd-i garâbet ve müşkilât etmekten 

başka bir işe yaramaz ve o müddet içinde, lisânımızın şu hâliyle devam ve tevessüünden 

doğabilecek istifâdeler mahv edilmiş olur. Atacağımız kelimelere iyi halefler bulup 

bulamayacağımız da başka mesele. Doğrusu muhâfazakârlığın o kadar taraftârı değilim. 

                                                           
138 Tevfik Fikret, “Lisân-ı Şi’r”, a.g.k., s. 24. 
139 Tevfik Fikret, “Musâhabe-i Edebiyye 13”, a.g.k., s. 40. 
140 Tevfik Fikret, “Tasfiye-i Lisan”, a.g.k., s. 120. 



52 

 

Fakat insan istiyor ki yapılan şey bozmaktan ibâret olmasın.”141 Dilde yerleşmiş Arapça ve 

Farsça kelimelerle kaideleri kaldırarak yerine yenilerini koymanın dile yarardan çok zarar 

getireceği inancındadır. Dilden kelime atmanın dili fakirleştireceği görüşündedir. 

Mehmed Emin’in Türkçe Şiirler’inde lisânı sadeleştirdiğini, Arapça ve Farsça 

kelimelerden arındırılmış bir dille yazdığını söyler ve eğer bu yolda yazılacaksa herkesin 

amacının bu olduğunu ifade eder. “Lisanı “tasfiye”den maksat eğer bu ise zâten her 

muharririn arzu ettiği, arzu etmek için mecbûriyet-i tabîiyye duyduğu şeydir. Her 

muharrir yazdığını okunsun, anlaşılsın diye yazar; halka okutmak istediği şeyleri de 

bittabi halkın derece-i idrâk ve ihâtasına göre yazacaktır. Fakat bu gün meselâ Veli 

dayılar için münhasıran onların anlayacağı gibi bir lisân-ı tahrîr tasavvur edemiyorum. 

Zâten ümmîler için yazan muharrir yoktur. A’mâlar için resim yapan musavvir olmadığı 

gibi. Bir muharriri anlayacak adam hiç olmazsa ibâre okuyacak kadar ümmiyetten 

uzaklaşmış olmak lâzım gelmez mi? Bu hâlde telâşa mahal yok; mekteplerimizde tedrîs-i 

lisân böyle Arabî ve Fârisî esasları üzerine mübtenî bulundukça muharreratımızdan Arabî 

ve Fârisî kelimeleri ve terkipleri kaldırmağa lüzûm kalmaz; çünkü tahsîl görmeyenler 

zâten okumayacak, tahsîl görenler ise Arabî, Fârisî kelimâtı sırf Türkçe kadar 

anlayacaktır.”142 sözleriyle medreselerde okutulan dilin Arapça ve Fasrça olduğunu, bu 

sebeple de dili sadeleştirmenin anlamsız olduğu görüşünü ileri sürer. 

Tevfik Fikret dildeki Arapça ve Farsça kelimelerin atılarak yerine eski Türkçe 

kelimelerin alınmasını da doğru bulmaz: “Şimdi ne yapacağız? Sırf Türkçe mi yazacağız? 

Zannetmem ki bu mümkün olsun; olsa bile –hâlâ ihtilâfından şikâyet ettiğimiz- lisân-ı 

tekellüm ile lisân-ı tahrîrimiz yine ittihâd edemeyecektir; çünkü o zaman da yazacağımız 

kelimeleri tekellüm ettiğimiz lisânda değil, bize Arabî ve Fârisîden daha uzak bir menba-ı 

metrûktan alacağız. Denebilir ki bu menba esâsen bize yabancı değildir. Evet lâkin 

unutulmuştur, metrûktur; iâdesi vakte, hem uzun bir vakte muhtâçtır.”143  

Eski Türkçe kelimelerin unutulmuş olduğunu, bu kelimeler kullanıldığı surette 

halkın yine anlayamayacağını söyler. Ayrıca ona göre dilden kelimeleri atmak dili 

fakirleştirmek demektir. O, halka hitap etmek gerektiğindeyse sade yazmaktan yanadır: 

“Öyle yapmayıp da Osmanlıcayı bulunduğu şekil ve heyette tahdîd ve tenkîh edeceksek; 

                                                           
141 Tevfik Fikret, “ Tasfiye-i Lisan”, a.g.k., s. 121. 
142 Tevfik Fikret, “ Tasfiye- i Lisan”, a.g.k., s. 123. 
143 Tevfik Fikret, “ Tasfiye-i lisan”, a.g.k., s.124. 



53 

 

bunda büyük bir ihtiyâtla davranmamız iktizâ eder. “Su” nâmına yalnız bir kelime 

kullanmak, “âtî” var diye “istikbâli” kullanmamak lisânı tasfiye etmez, fakirleştirir. 

Yerinde istimâl edilmek şartıyla her kelimenin ayrı kuvveti, ayrı tabîatı, rûhu vardır. 

Avâma talîm ve tefhîm için yazdığımız makalelerde bi’t-tercîh en basitlerini, en açıklarını 

kullanalım; fakat diğerlerini de yeri geldikçe, zevk-i edeb istimâline ihtiyaç gösterdikçe 

îrâd etmek için saklayalım.”144 

Servet-i Fünûn dilinin kurucusu olan Tevfik Fikret’in dili son derece ağırdır, ancak 

çocuklar için yazdığı manzumelerde ve 1900 yılında yazdığı Panorama adlı derlemesinde 

sade dil hususunda denemeler yaptığı da göze çarpar. Tevfik Fikret çocuklar için sade 

dille ve hece ölçüsüyle de şiir yazar. Halûk için yazdığı şiirlerde kullandığı konuşma 

üslubuyla sade dile yaklaşmıştır. Onun kaleminde aruz Türkçeye feda edilmekten 

kurtarılmıştır. Kenan Akyüz, onun şiirine konuşma dilindeki ifade tarzını sokması 

sayesinde halk tarafından daha çok sevildiğine işaret eder.145    

 

   1.2.2. Hâlid Ziya (1868-1945): 

 

Servet-i Fünûn dilinin gelişmesinde ve özellikle nesir dilinin güzelleşmesinde 

önemli bir rolü olan Hâlid Ziya, dilde sadeleşmeye kesin olarak karşı çıkar ve bunu her 

fırsatta dile getirir. Bununla birlikte Hâlid Ziya’nın da bu düşüncesinde sonuna kadar 

kararlı olamadığı ve sonunda dilde sadeleşmeye destek verdiği görülür. Hayatının son 

zamanlarında sade bir dille yazdığına ve önceden süslü, ağır dille yazılmış eserlerinin 

dilini yeniden işlediğine de dikkat çekmek gerekir. 

Hâlid Ziya’nın dille ilgili düşüncelerine Servet-i Fünûn’da neşrettiği makalelerden 

vâkıf olmak mümkündür. Bunlar içinde onun düşüncelerine en derli toplu tesadüf 

edebileceğimiz makale Servet-i Fünûn’da yayınlanan  “Kaarilerime Mektublar”146 adlı 

yazısıdır. Hâlid Ziya İstanbul dilini anlamayanlara Uygurca vs. öğretmek yerine onlara 

bugünün dilini öğretmenin daha doğru olduğunu, herkesin bu dille okuyup yazması 

                                                           
144 Tevfik Fikret, “ Tasfiye-i lisan”, a.g.k., s.124. 
145 Ayrıntılı bilgi için bkz. Kenan AKYÜZ, Tevfik Fikret, Sakarya Basımevi, Ankara, 1947, s. 

209. 
146 Hâlid Ziya, “ Kaarilerime Mektublar I”, Servet- i Fünûn, C. XVII, s. 428, 13 Mayıs 1315/ 

1898. 



54 

 

gerektiğini ifade eder. Ona göre Türkçeden atılacak kelimelerin yerine bu dillerden 

kelimeler alınması, dilin sadeleşmesi için bir çözüm olmayacaktır, çünkü bu kelimeleri ne 

aydınlar, ne de halk anlayacaktır. Osmanlıcadaki kelimeleri atıp yerine yenilerini 

getirmenin çok güç olacağını, bu mümkün olsa bile eskisi gibi güzel ve estetik bir ifadeye 

ulaşılamayacağını düşünür. Ayrıca o, dilin ıslahından yana olanların da o günkü 

Osmanlıca ile yazdıklarını dile getirir. Hâlid Ziya, dile dışarıdan yapılacak bir müdahalenin 

aksine dilin doğal seyri içerisinde gelişip değişmesini savunur ve dili serbest bırakmanın 

en doğru şey olacağını ifade eder. O, lisanın yenilikleri bir anda kabul edemeyeceği, önce 

edebiyata sonra yavaş yavaş halka intikâl edeceği görüşündedir. Yazarın Mai ve Siyah 

romanındaki Ahmet Cemil karakteri bir nevi Servet-i Fünûn’un dil ve sanat görüşünün 

temsilcisi niteliğindedir. Kendisi de bir şair olan Ahmet Cemil’in ağzından Halit Ziya’nın ve 

Servet-i Fünûncuların nasıl bir dili arzuladıklarına tanık olunur: 

“Bilseniz, şiirin nasıl bir lisana muhtaç olduğunu bilseniz! Öyle bir lisan ki… Neye 

teşbih edeyim, bilmem?.. Bir rûh-ı mütekellim kadar beliğ olsun, bütün kederlerimize, 

neşvelerimize, düşüncelerimize, o kalbin bin türlü inceliklerine, fikrin bin çeşit 

derinliklerine, heyecanlara, tehevvürlere tercüman olsun; bir lisan ki bizimle beraber 

gurûbun ahzân-ı elvânına dalsın, düşünsün. Bir lisan ki rûhumuzla beraber bir mâtemin 

eşk-rîz-i ye’si olsun. Bir lisan ki heyecân-ı âsâbımıza refakat ederek çırpınsın…”147 diyen 

Ahmet Cemil şiirin bütün duygu ve düşüncelere tercüman olması gerektiğini, bütün 

kederleri, üzüntüleri iyice anlatabilmesi gerektiğini öne sürer; yani “lisan tamamıyla 

insanı anlatmalı”dır. Daha sonra yeniden düzenlemelerle yayımlanan romanda yazar 

karakterinin söylediklerini yumuşatır.148 

Hâlid Ziya “Yeni Lisan”149 adlı makalesinde kendilerinin dili anlaşılmaz bir hâle 

getirdikleri yolundaki tenkitlere karşılık verir. Burada yazar, Servet-i Fünûn’un dilinin o 

kadar ağır olmadığını, biraz Arapça ve Acemce bilen, lisanı iyi öğrenmiş kimselerin 

yazılanları anlayabileceğini söyler. Kullanılan kelimelerin anlaşılamamasının yeni 

olmasından çok mecazî bir anlam taşımasından kaynaklandığını, taşıdıkları anlam 

itibariyle Türkçe olarak dahi yazılsa anlaşılmakta güçlük çekileceğini dile getirir. O 

kendilerinin Batı’ ya açılarak dile yeni bir ufuk verdikleri, yeni hayallerle, yeni mânâlarla 

                                                           
147 Halit Ziya, Mai ve Siyah, İstanbul, 1911. 
148 Ayrıntılı bilgi için bkz. Cemil YENER, Bir Romancının Dünyası ve Romanlarındaki Dünya, 

H. Ziya Uşaklıgil’ e Dair, M. Sıralar Matbaası, İstanbul, 1959. 
149 Hâlid Ziya, “Yeni Lisan”, Servet-i Fünûn, nr. 914, 20 Teşrin-i sâni 1324/3 Aralık 1908. 



55 

 

dili zenginleştirdikleri görüşündedir. Ona göre lisan her zaman yeniliklere açıktır ve başka 

dillerden kelime alınmasında hiçbir sakınca yoktur. 

Servet-i Fünûncular yeni ve orijinal terkipler kullanıyorlar, Fransız şairlerinden 

aldıkları tesirle Arapça Farsça terkipler icat ediyorlar ve bu şekilde okuyucunun zihninde 

yeni bir hayal dünyası yaratmaya çalışıyorlardı. Kullandıkları bu terkipler yüzünden de dili 

ağır ve süslü bir hâle getirdikleri için tenkide maruz kalıyorlardı. Hâlid Ziya onların 

eserlerinde kullandıkları “ teşbih, mecaz ve istiare” lerden dolayı garip olarak 

yargılanmalarını yanlış bulur. Onların Batı ile temasları neticesinde bir yenilik meydana 

getirdiklerini, bu nedenle de ağır eleştirilere maruz kaldıklarını söyler. Bir anda yapılan 

bu yenilik yerine yavaş yavaş bunu gerçekleştirmiş olsalardı aynı muamele ile 

karşılaşmayacakları görüşündedir.150 O, Servet-i Fünûncuların yaptıkları bu yeniliği, yeni 

mânâlar ve yeni teşbihler kullanmalarını edebiyat için çok önemli bulur ve bu sebeple de 

onların eski edebiyatçılardan daha üstün olduklarını söyler. Bunu bir inkılâp olarak 

niteleyen yazar, bir dilin yeniliklere ve katkı sağlayacak her türlü gelişmeye açık olduğu 

fikrindedir. 

Hâlid Ziya, Arapçanın o devirde bu kadar çok kullanılmasının normal karşılanması 

gerektiği kanaatindedir. Bunu Arapçanın o dönemde Türk dili içerisine nüfuz etmiş 

olmasına ve Arapça öğrenmenin bir zorunluluk olmasına bağlar. Arapçanın kelime 

kadrosu ve müştakları ile Türk dilinin içerisine fazlasıyla girdiğini ve bunu öğrenmenin bir 

zorunluluk hâline geldiğini, bundan dolayı da kendi dilimize vâkıf olamadığımızı söyler.151 

Bir çocuk öğrenim görmek için Arapça da öğrenmek zorunda kalır. Bu sebeple Hâlid Ziya 

aldıkları eğitim ve devrin şartları dolayısıyla Servet-i Fünûncuların dilini tabiî bulur. 

Onların çocukluktan beri bu terkiplere alışmış olmalarının da Arapça ve Farsça kelime ve 

terkipleri bu kadar çok kullanmalarında etkili olduğunu ifade eder. 

Yukarıda da söylediğimiz gibi Hâlid Ziya da daha sonra dilin sadeleşmesinden yana 

olacaktır. “Hakları Var”152 isimli makalesinde kendisinin eski yazılarına yönelik eleştiri 

getirirken Servet-i Fünûn diline dair de bilgi verir. Burada Servet-i Fünûncuların ağır diye 

eleştirilen dilinin o dönemde kullanılan dilden pek de farkı olmadığını, Servet-i 

Fünûncuların dilini eleştirenlerin de aynı dili kullandıklarını söyler. O dönemde Servet-i 

                                                           
150 Hâlid Ziya, “Kelimâtta Hayâl”, Servet-i Fünûn, nr. 918, 18 kânun-ı evvel 1324/ 31 Aralık 

1908. 
151 Hâlid Ziya, “ Müştaklara Karşı”, Sanata Dair, C.1, İstanbul, 1938. 
152 Hâlid Ziya, “Hakları Var”, Sanata Dair, C.1, İstanbul, 1938. 



56 

 

Fünûncuların yaptıklarının normal olduğunu, herkesin aynı düşünceden hareketle ve 

birbirlerinden etkilenerek o üslubu kullandıklarını dile getirir. “ Olsa olsa Edebiyat-ı 

Cedîde, Kamus ve Ferheng’ in tozla dolu sahifelerinden beş on kelime aşırmış, zaten fazla 

yükünün altında ezilen Türk diline bir denk daha ilave etmiş olmak günahını 

yapmıştır.”153 

1911 yılında Genç Kalemler dergisi etrafında başlayan Yeni Lisan ve dilde 

sadeleşme hareketinin etkisiyle Hâlid Ziya’nın da dil anlayışında bir değişikliğin meydana 

geldiğini söylemek mümkündür. Bu devirden sonra Hâlid Ziya yazdığı makalelerde daha 

sade bir dil kullanır ve daha önce içinde yer aldığı Servet-i Fünûn topluluğunu 

kullandıkları dil ve üslup dolayısıyla eleştirir. Bu görüşleri doğrultusunda da o dönemde 

yazmış olduğu eserlerin dilini sadeleştirir. 

 

          1.3. Tanzimat ve Servet-i Fünûn Döneminde Tartışmalar 

 

İmlâ konusu çözülmesi gereken meselelerin başında geliyordu. Dilin sadeleşmesi 

gerektiğini savunanlar yazılarında imlâ meselesine de değinmişlerdir. Genellikle herkes 

bu durumdan şikâyetçidir. Agâh Sırrı Levend imlâ konusundaki görüşleri iki başlık altında 

değerlendirir154: 

1. İmlâyı düzeltmek için belirli bir çare gösteren ve tedbir tavsiye 

edenler; 

2. İmlânın düzeltilmesi mümkün olmadığına inananlar ve kestirme bir 

çare olmak üzere yeni bir harf sisteminin kabulünü isteyenler 

Tanzimat’ tan itibaren yapılan tartışmalara bakıldığında genel olarak dil konusu ve 

edebiyat anlayışları üzerinde durulduğu görülür. Ancak yapılan bütün tartışmalarda bir 

şekilde dille ilgili meselelere değinilir. 

 

1.3.1. Mebhûsetün- anhâ Tartışması: 

                                                           
153 Hâlid Ziya, a.g.m., s. 5. 
154 Agâh Sırrı LEVEND, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri,s. 149. 



57 

 

 

Şinasi ile Sait Çelebi arasında 1864 yılında yaşanan “Mesele-i Mebhûsetü’n-anhâ” 

tartışması edebiyat tarihimizdeki ciddi ilk münakaşadır.155 Tasvîr-i Efkâr gazetesi ile 

Cerîde-i Havâdis arasında cereyan eden münakaşa yazım yanlışları ve imla üzerinde 

başlayıp bir dil tartışması hâlini alır. 

“ mebhûsü anh, dûr u dırâz, sâlifüzzikr” kelimelerinin “ mebhûsetü anhâ, tûl-i 

dırâz, tercüme-i sâlifetüzzikr” şeklinde kullanılmasının yanlış olduğu fikri ile başlayan 

tartışma bir dil meselesi hâline gelir. Arapça ve Farsçadan alınan kelimelerin o dillerde 

olduğu gibi mi kullanılması gerektiği ya da Türk dilinin kaidelerine uygun olarak mı 

kullanılması gerektiği meselesine döner. Şinasi bu tür kelimelerin Türk dilinin esaslarına 

uygun olarak kullanılmasından yanadır. 

Tasvîr-i Efkâr gazetesinin 25 Ağustos 1864 tarihinde çıkan nüshasında iltizam 

usulündeki düzensizlikleri anlatan bir haber yayınlanır. Bu haber Cerîde-i Havâdis’te bir 

Rum tarafından doğru olmadığı söylenerek yalanlanır. Bunun üzerine İzmir’den haberi 

yazan kişi görüşlerinin doğruluğunu kanıtlamak için uzun bir yazı gönderir. Bu yazıyı 

yayınlarken Şinasi de bir mülâhaza ilave eder ve konuyu burada kapatır.  

Bu sırada Courrier d’ Orient gazetesinin başmuharriri Jean Pietri Ceride-i 

Havadis’e karşılık gelecek bir makale yayımlar. Şinasi’den Türk okuyucularının da bundan 

haberdar olması amacıyla makalesini tercüme etmesini ister.  Şinasi bu makaleyi Jean 

Pietri’nin mektubuyla birlikte yayımlar. Ceride-i Havadis o sırada günlük olarak çıkan 

Ruznâme-i Ceride-i Havadis ile birleşerek günlük olarak yayınlanmaya başlar. Şinasi’nin 

neşrettiği bu makaleye Ruzname-i Ceride-i Havadis karşılık verir. Şinasi bu makaleyi satır 

satır tahlil ederek cevap verir. Şinasi bu makalesinde o zamana kadar tarafsızlık ilkesine 

aykırı olacağını düşündüğü için Ruznâme’ye yönelik gelen cevapları da yayınlamadığını 

belirtir.  

“…. Hele yalnız cevabına mutasaddi olduğumuz şu makalede kullandığı 

“mebhusetü anhâ ve tulü dıraz ve tercümei ssalifetüzzikir” tabiratı – ki muharririn kendi  

icadı veyahut eseri taklididir – ne kadar fasih olduğuna şahidi beliğ olan bir gazetenin 

                                                           
155 Ayrıntılı bilgi için bkz. Mustafa Nihat ÖZÖN, “ Edebiyatımızda Münakaşalar II- III”, Oluş, 

C.1, no. 2, 7 İkincikânun 1939, s. 18-20 - no.3, 15 İkincikânun 1939, 37-39. 



58 

 

kendi fevkinde olanları istihfaf etmesi nazar-ı üdebâda şayân-ı istiskal olur surette 

haddini bilmemektedir.” 

Bundan sonra ne İzmir âşârı meselesi ne de Fransızcadan tercüme edilen 

makalenin konusu gündeme gelir, mesele zikredilen üç terkip etrafında cereyan eder ve 

tartışma yön değiştirir. Her iki taraf da düşüncesini kanıtlamak için Molla Camî’nin 

gazellerinden, Veysî ve Nergisî’nin nesirlerinden örnekler alır. Sait Paşa daha çok Arap ve 

Fars dilinin kurallarından söz eder ve işi daha çok şahsiyâta döker. Şinasi ise Türk dilinin 

kurallarını açıklayarak, bu terkiplerin nasıl yazılması gerektiğini ifade eder. Dört ay süren 

münakaşa Şinasi’ nin sözleri ve Avrupa’ ya gitmesiyle son bulur. Bu tartışma ile birlikte 

yeni dil ihtiyacını gündeme getiren Şinasi’nin dille ilgili görüşlerini açıklıkla ortaya 

koyduğu görülür. 

Şinasi eleştirilere madde madde cevap verir ve karşısındakinden de aynı şekilde 

davranmasını bekler. 

 

1.3.2. Cezmi Tartışması: 

 

Nâmık Kemâl’in yarım kalan romanı Cezmi 1880’de yayımlanan ilk cüzünün 

ardından yoğun ilgi görür. Romanı beğenenler olduğu gibi olumsuz eleştiri getirenler de 

olur. Cezmi etrafında romandaki benzetmelerin abartılı olduğu, fennî bilginin 

eksikliğinden kaynaklı mantıksızlıklar ve imlâ ile ilgili bazı hatalar olduğunu düşünenler ile 

romanı beğenenler arasında hararetli münakaşalar yaşanır.156 2 Mart 1880 tarihinde 

başlayan tartışma 22 Mart 1880 tarihinde son bulur. Tartışma devrin iki önemli gazetesi 

Vakit ve Tercümân-ı Hakîkat sütunlarında gerçekleşir. Tartışmada “ Tarihî roman tarihsel 

gerçeklere sadık kalmalı mıdır? Fenne ait bilgiler ne derecede gerçeğe uygun olmalıdır? 

Romandaki benzetmelerde ölçü kaçırılıp abartıya gidilmiş midir?” gibi meselelerin yanı 

sıra bu devirde sıkça tartışılan “ Hangi kelime nasıl yazılmalıdır?” gibi imlâ konuları da 

tartışılır. 

                                                           
156 Ayrıntılı bilgi için bkz. M. Fâtih ANDI, “ Namık Kemal’ in Cezmi Romanına Dair Devrinde 

Yapılan Münakaşalar”, Namık Kemal Sempozyumu Bildirileri, Gazimağusa 27-28 Nisan 1998, 

Doğu Akdeniz Üniversitesi Basımevi, Gazimagosa, 1998. 



59 

 

Cezmi’nin ilk cüzünün neşri ile aynı tarih olan 21 Şubat 1880’de Vakit gazetesinde 

bir tanıtım yazısı yayımlanır. Daha sonra 23 Şubat 1880’de Tercümân-ı Hakîkat’te de 

övgü dolu bir yazı yayımlanır. Burada Vakit gazetesinde çıkan yazıya da yer verilir. 

Cezmi’ye yönelik ilk olumsuz eleştiri ise 2 Mart 1880 tarihinde Tercümân-ı Hakîkat 

sütunlarında imzasız olarak yayımlanan "Muâhezât-ı Edebiyye”dir. Burada yazının Cezmi 

ile ilgili edebiyat çevresinde dolaşan eleştirileri ihtiva ettiği söylendikten sonra Cezmi’de 

hatalı görülen yerler sıralanır. Bu yazıda belâgat ve fesahatla ilgili hataların yanı sıra 

kelimelerin yazılışı ile ilgili eleştirilere de yer verilir. Bu yazı ile birlikte münakaşa başlamış 

olur. Burada bu münakaşanın ayrıntılarına girmeyeceğiz. Bizi ilgilendiren daha çok dil ve 

imlâ hususunda getirilen eleştiriler ve bunun edebiyatımıza yansımalarıdır. Ancak 

tartışmanın ayrıntılarına bakıldığında konunun bağlamından çıkılıp işin şahsiyâta 

döküldüğü görülür. İmlâ meselesine gelince sadece bazı hatalara değinildiği ve 

eleştirilere verilen cevaplarda yapılan hataların basımdan kaynaklandığı ileri sürülür. 

 

1.3.3. Belâgat Tartışmaları157: 

 

Ahmed Cevdet Paşa, Mekteb-i Hukuk’ta okuttuğu ders notlarını derleyip 1881 

yılında Belâgat-ı Osmâniyye’yi yayımlar. 1881’den 1882’ye kadar fasikül fasikül 

yayımlanan bu kitabın ilk cüzünün ardından yoğun tartışmalar yaşanır. İfadesindeki 

bozukluklar, belâgat ve fesâhate ait tarif ve izahların yanlışlığı gibi noktalardan eleştirilir. 

Belâgat-ı Osmâniyye tartışması ilk olarak eser etrafında başlar. Bu eserler 

Abdurrahman Süreyya, Hacı İbrahim Efendi ve bazı Mekteb-i Hukuk öğrencilerinin 

imzalarını taşır. Daha sonra gazete sütunlarına intikal eder. Devrin önemli iki yayın organı 

olan Tercümân-ı Hakîkat ve Cerîde-i Havâdis bu tartışmaya sütunlarında yer verir. 

Belâgat-ı Osmâniyye başlangıçta ifade ve dilindeki aksaklıklar, tariflerinin yetersiz 

olması, verilen örneklerin konudan uzak ve ilgisiz oluşu bakımından tenkit edilir. Bu 

tenkitlerin hemen hepsi ifade üzerinde durur. Tartışma eser çerçevesinden çıktıktan 

sonra yeni bir kisveye bürünür ve konular da genişler. Cevdet Paşa’nın Arap belâgatini 

                                                           
157 Ayrıntılı bilgi için bkz. Kâzım YETİŞ, Belâgattan Retoriğe, Kitabevi, İstanbul, 2006. 



60 

 

esas alması millî olmadığı yönünde görüşlerin açığa çıkmasına etki eder. Millî bir 

belâgatten söz edilip edilmeyeceği ve lisan meselesi tarafların önem verdiği konular olur. 

Belâgat-ı Osmâniyye’nin ilk cüzünün neşrinden bir buçuk ay sonra Abdurrahman 

Süreyya Ta’lîkât-ı Belâgat-ı Osmâniyye158’yi yayımlar. Bu tenkitler Belâgat-ı 

Osmâniyye’nin ilk cüzündeki Arapça, Farsça, Türkçe gramer kurallarının yapısı, belâgat 

ve fesâhat, ifadenin önemi gibi konular üzerinde yoğunlaşır. Abdurrahman Süreyya daha 

çok kelime ve cümle tahliline dayalı bir yaklaşımla konuyu ele alır ve kelimelerin yerli 

yerinde kullanılmadığı, ifade edilenle edilmek istenen arasındaki uyumsuzluk 

noktalarından eleştirir. Ayrıca belâgat ve fesâhate ait tanım ve izahların, örneklerin yersiz 

ve isabetsiz olduğu noktasında da eseri tenkit eder. 

Abdurrahman Süreyya’ya verilen ilk cevap “Mekteb-i Hukuk Talebesinden Birinin 

Eser-i Hâmesidir” imzasıyla yayımlanan Hall-i Ta’lîkat159’tır. Eserin ismi muhtevasını 

özetler niteliktedir. Eserin içerisinde Abdurrahman Süreyya’nın şahsına yönelik eleştiriler 

yapıldığı ve zaman zaman işin şahsiyâta döküldüğü görülür. Abdurrahman Süreyya, 

Cevdet Paşa’ya “tavâif” yerine “milel” veya “akvâm” kelimelerini kullanmanın 

“mütemeddine”ye daha uygun olacağını söylemişti. Hall-i Ta’lîkat’ta da buna karşılık 

olarak milel kelimesinin kullanılmasının uygun düşmeyeceği kanıtlanmaya çalışılır.  

Abdurrahman Süreyya’ya ikinci cevap Hacı İbrahim Efendi’den gelir. Temyîz-i 

Ta’lîkat160’ta Abdurrahman Süreyya’nın tenkitlerini doğru bulmaz ve Kur’ân-ı Kerîm’e, 

hadîs-i şerîflere ve Arap edebiyatına dayanarak cevaplar verir, ancak bu cevapların da 

problemler üzerinde durmak yerine, ifade ve kelimelere yöneldiği görülür. 

Bu iki eserin de Abdurrahman Süreyya’ya doğrudan ya da dolaylı olarak cevap 

niteliği taşıması Abdurrahman Süreyya’nın Tahlîl-i Hall’i yazmasına sebep olur.161 Bu 

eserde kendisine yöneltilen eleştirileri cümle cümle tahlil eder ve ilk eserindeki 

tenkitlerinin doğruluğunu ispatlamaya çalışır. 

                                                           
158 Abdurrahman Süreyya, Ta’likât-ı Belâgat-ı Osmâniyye, Cerîde-i Askeriyye 

Matbaası, İstanbul, 1209. 
159 Hall-i Ta’lîkat, Matbaa-i Osmâniyye, İstanbul, 1299. 
160 Hacı İbrahim Efendi, Temyîz-i Ta’lîkat, Matbaa-i Osmâniyye, İstanbul, 1299. 
161 Abdurrahman Süreyya, Tahlîl-i Hall, Mihran Matbaası, İstanbul, 1299. 



61 

 

Abdurrahman Süreyya’nın verdiği cevaplar da tatmin edici nitelikte bulunmaz. Bu 

kez de Mekteb-i Hukuk talebeleri tarafından Redd-i Tahlîl162 kaleme alınır. Önce Vakit 

gazetesinde tefrika edilen bu kitap daha sonra kitap hâlinde yayımlanır. Eserin 

mukaddimesinde Temyîz, Ta’lîkat’ı müdafaa ederek hadlerini aşmayacaklarını, yalnızca 

kendi eserleri olan Hall-i Ta’lîkat’la ilgili kısımlara cevap vereceklerini söylerler. Hall-i 

Ta’lîkat’tan ve Tahlîl-i Hall’den parçalar alarak savunma yaparlar.  

Cevdet Paşa’nın kitabı üzerine çıkan bu tartışma bağlamında kaleme alınan 

eserlere bakıldığında hep aynı konular etrafında dönüldüğü görülür. Ve bu konular 

çoğunlukla eserin yayımlanmış olan ilk cüzüne ait eleştiriler ve buna verilen cevaplar 

niteliğindedir. 

Keyfî müsteârını kullanan bir zat Ta’likât-ı Belâgat-ı Osmâniyye’ye ilk cevabı 

kendisinin yazdığını açıkladıktan sonra İzhâr-ı Zâtü’l-Beyn163 adlı eserinden bir parçayı iki 

gün üst üste yayımlar.164 Bu yazılarda Hall-i Ta’lîkat’ın Belâgat-ı Osmâniyye’yi 

müdafaadan aciz olduğunu söyledikten sonra, Abdurrahman Süreyya’nın sadece “tavâif” 

ve “mütemeddine” kelimelerine dair söylediklerinin yanlışlığını gösterir. 

Ta’likât-ı Belâgat-ı Osmâniyye’yi çürütmeye çalışan bir diğer eser de Nazîre-i 

Ta’lîkat165’tır. Abdurrahman Süreyya’nın ağzından yazılan bu kitap onun cehaletini 

anlatır. Eseri kaleme alan kişi onu Cevdet Paşa’yı kıskanan biri olarak gösterir ve yaptığı 

tenkitlerin basitliğini, saçmalığını ortaya koymaya çalışır. 

Abdurrahman Süreyya’nın Belâgat-ı Osmâniyye’yi kelâm noktasında da tenkit 

eden gazete yazıları mevcuttur. Bunun yanı sıra müstakil olarak yayımlanan iki 

kitapçıktan da söz etmek gerekir. Bunlardan ilki Mahmut Esat’a ait olan İtmâm-ı 

Temyîz166’dir, bu kitapçık daha çok kelâm ilmi ile alakalıdır. Bunun dışında yine kelâm 

ilmini konu edinen İkmâl-i Temyîz167 adlı bir kitapçık yayımlanır. 

                                                           
162 Mehmet Faik, Mahmut Esat, Ali Sedat, Redd-i Tahlîl, Matbaa-i Osmâniyye, İstanbul, 1299. 
163 Kâzım Yetiş böyle bir esere tesadüf edilemediğini söyler. 
164 Keyfî, İzhâr-ı Zâtü’l-Beyn’den Bir Nebze, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1101-1102, 17-18 Şubat 

1882. 
165 Nazîre-i Ta’lîkat, Taş basma, 1299. 
166 Mahmut Esat, İtmâm-ı Temyîz, Matbaa-i Osmâniyye, İstanbul, 1299. 
167 Ali Sedat, İkmâl-i Temyîz, Matbaa-i Osmâniyye, İstanbul, 1299. 



62 

 

Eserler üzerinden yürüyen tartışma daha sonra gazete sütunlarına kayar, bundan 

sonra tartışmanın yön değiştirdiği, Türk dili, millî belâgat, Türk dilinin istikbali gibi 

meseleler üzerinde durulduğu görülür. 

Tercümân-ı Hakîkat, Ta’lîkât-ı Belâgat-ı Osmâniyye’nin tenkidi mahiyetinde bir 

yazının kendilerine geldiğini, ancak yayımlamadıklarını bildirir.168 Abdurrahman Süreyya 

bahsi geçen yazının neşredilmeyişinden dolayı üzüntü duyduğunu dile getirir.169 

Abdurrahman Süreyya başka bir yazısında çeşitli meclislerde eserinin tenkit edildiğini 

söyledikten sonra konunun edebî iken dinî bir mecraya çekildiğini ifade eder.170 Bunun 

üzerine Hall-i Ta’lîkat’ın muharriri ve Mekteb-i Hukuk talebesinden biri imzalı bir yazı ile 

yine aynı konu üzerinden Abdurrahman Süreyya’ya cevap verilir.171 Abdurrahman 

Süreyya’ya tekrar cevap hakkı doğar.172 İsmail Hakkı, Esat ve Ali Sedat imzalı bir yazıda 

Belâgat-ı Osmâniyye’nin Mekteb-i Huku’un ders kitabı olduğu ve bu eleştirilerle 

mektebin değerinin düşürülemeyeceği ifade edilir.173 Abdurrahman Süreyya, aynı günkü 

gazetede, Cerîde-i Havâdis’te Mekteb-i Hukuk talebesinden bir muharrir imzasıyla tenkit 

edilmesi174 üzerine, isimlerini açıklamayan yazı sahiplerinin bir heyet önünde yazdıklarını 

dikkatle okuyup anlamaya çalışmalarını, başarılı oldukları takdirde Tahlîl-i Hall’i 

neşretmekten vazgeçeceğini ve bunun için onlara 28 saat mühlet verdiğini söyler. Aynı 

gazetede tartışmanın çocukça bir hâl aldığını, Cevdet Paşa’nın kendini müdafaa 

edebileceğini belirten bir not düşülür. Bundan yola çıkılarak Cevdet Paşa’nın tartışmaya 

çekilmek istendiği düşünülebilir, fakat Cevdet Paşa’dan bir cevap gelmez. Abdurrahman 

Süreyya’nın makalesinden iki gün sonra gazetenin 1096 numaralı sayısında Mekteb-i 

Hukuk talebeleri bu teklifi kabul ettiklerini bildirirler. Bu kez Abdurrahman Süreyya bir 

kitabı bir kişinin yazacağını, ancak karşısına birden fazla kişinin çıktığını söyleyerek 

şartlarının yerine gelmediğini ileri sürer.175 Mekteb-i Hukuk talebesi olduğunu belirten 

Mahmut Celâlettin, Cevdet Paşa’nın ders notlarını uzun uzun araştırarak hazırlamadığını, 

bundan dolayı da Belâgat-ı Osmâniyye’nin aceleye geldiğini, bazı kusurlarının 

bulunduğunu, Cevdet Paşa’nın eserin düzeltilmesine önem vermediğini, Abdurrahman 

                                                           
168 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1076, 19 Ocak 1882. 
169 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1078, 21 Ocak 1882. 
170 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1084, 20 Ocak 1882. 
171 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1085, 30 Ocak 1882. 
172 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1098, 2 Şubat 1882. 
173 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1094, 9 Şubat 1882. 
174 Cerîde-i Havâdis, nr. 4868, 7 Şubat 1882. 
175 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1097, 13 Şubat 1882. 



63 

 

Süreyya’nın ilmî meseleleri tashih ettiğini belirterek eserin ve hakkındaki eleştirilerin bir 

değerlendirmesini yapar.176 26012541720 

Tercümân-ı Hakîkat’te bu yazılar neşredilirken Cerîde-i Havâdis’te lisanımızla ilgili 

bir dizi makale neşredilir. Türk dili tarihi, İstanbul Türkçesi, ana dil problemi, Türkçenin 

münasebette bulunduğu diller vb. konuların da işlendiği bu yazıların yazılış sebepleri 

arasında Şemseddin Sâmi’nin Hafta gazetesinde çıkan Türk dili ile ilgili yazıları, Belâgat-ı 

Osmâniyye ve Abdurrahman Süreyya’nın itirazları gösterilebilir. 177 Esas olarak 

Şemseddin Sâmi’nin bu yazıların yazılmasına sebep olduğunu söylemek zor olmamakla 

birlikte Belâgat-ı Osmâniyye’nin ve Abdurrahman Süreyya’nın da söz konusu edildiği 

görülür. 

“Lisân-ı Osmânî”178 başlıklı imzasız bir yazıya belâgat ve fesâhat konusuna 

değinilerek başlanır, bu da belâgat tartışmalarına yapılan bir göndermedir. Ayrıca 

Osmanlı lisanını iyi bilmek için İstanbul’da doğup büyümek ve Türk olmak gerektiği 

söylenerek Abdurrahman Süreyya’ya da bir eleştiri yapılmış olur. “Telif ve Tasnif”179 

başlıklı bir başka yazıda Âkif, Reşit, Âli ve Cevdet Paşaların Türk dilinin sadeleşmesi için 

yaptıkları hizmetler anlatılır. Eskiden mekteplerde Türkçe okutulmadığından, artık 

okutulan derslerin kitap hâline getirildiğinden söz edilerek Mugni’l-Küttâb ve Mebâni’l-

İnşâ buna örnek gösterilerek konu yine Belâgat-ı Osmâniyye’ye getirilir. Mekteb-i 

Hukuk’ta okutulan derslerin kitap hâlinde basıldığı, ancak bazı kişilerin bunu 

saldırganlıkla eleştirdikleri söylenir. Yapılan eleştirilerin Türk diline göre yapılmayıp Arap 

diline göre yapılmasını da tenkit eder. “Lisanımız”180 başlıklı yine imzasız bir yazıda 

Osmanlı diline hizmet eden isimler sıralanır ve Cevdet Paşa da bu isimlerden biri olarak 

gösterilir. Belâgat ve fesahat hakkında bir kitap yazmasının Türk edebiyatı açısından 

önemli olduğu ve bunun için Cevdet Paşa’ya teşekkür etmek gerektiği söylenir. Cevdet 

Paşa’nın yazdığı bu kitabı eleştirmek yerine Türk dilinin başka eksikliklerinin giderilmeye 

çalışılmasını ister. “Lisan”181 makalesinde elifbadan belâgata kadar yapılan çalışmaların 

                                                           
176 Mahmut Celâlettin, “Süreyya Efendi ve Muarızları”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1099, 15 

Şubat 1882. 
177 Yetiş, a.g.k., s. 281. 
178 Cerîde-i Havâdis, nr. 4860, 30 Ocak 1882. 
179 Cerîde-i Havâdis, nr. 4875, 14 Şubat 1882. 
180 Cerîde-i Havâdis, nr. 4876, 15 Şubat 1882. 
181 Cerîde-i Havâdis, nr. 4877, 16 Şubat 1882. 



64 

 

bir encümen tarafından eksikliklerinin giderilmesi önerisi getirilir. Böylelikle ortaya çıkan 

eser saldırılara maruz kalmayacaktır. 

Bunlar dışında Tercümân-ı Hakîkat’te birçok yazı yayımlanır, ancak konuyu 

etraflıca tartışmak yerine işi şahsiyâta dökerler, bundan dolayı da gazete yönetimi 

duruma müdahale ederek bir uyarı yazısı yayımlar.182 Bunun üzerine tartışmanın seyrinin 

değiştiği ve esas meseleye odaklanıldığı görülür. 

Bu ilanla aynı günde “Belâgat-ı Osmâniyye Mebâhisinden Hâsıl Olan Menfaat”183 

başlıklı imzasız bir yazı yayımlanır, ancak yazının Ahmet Midhat’a ait olduğu 

bilinmektedir.184 Bu makalede Cevdet Paşa’nın eseri üzerine çıkan münakaşanın çok 

daha önceleri Arap belâgatçıları tarafından tartışıldığını ve bunun Osmanlı belâgati ile 

ilgili olamayacağı söylenir. Bu tartışmalar sırasında üzerinde durulan konuların bunun 

dışında olduğu ifade edilir. Ahmet Midhat bu tür belâgat derslerinin medreselerde 

eskiden beri okutulduğu ve bunun Arap belâgati olduğu görüşündedir.  

Cevdet Paşa kendisinin Türkçe bir belâgat kitabı hazırladığını ifade ediyordu, ancak 

Ahmet Midhat Efendi ise bunun yazılabilmesi için öncelikli olarak Arapça ile Türkçenin 

birbirinden ayrılması gerektiği kanaatindedir. Ahmet Midhat Efendi her şeyin olduğu gibi 

ve anlaşılır bir şekilde ifade edilmesinden yana olduğu için, belâgat da ona göre 

kelimelerin düzgün ve anlaşılır ifade edilmesi anlamına geliyordu. O meseleye öncelikli 

olarak dil açısından yaklaşır. “Dudak”, “susamış” kelimeleri varken “teşne-leb” demek mi 

doğrudur, öncelikle buna karar verilmesi gerektiğini düşünür. Ahmet Midhat, sarf, nahiv 

gibi meselelerin temelinin kelimeye ve dile dayandığını, dil meselesi halledilmeden kaide 

ve kanun konulamayacağını ifade eder. Bunun için de belâgat meselesi ile bu kadar 

uğraşmak yerine bir “lügat-ı Osmâniyye” hazırlamak gerektiği kanaatindedir. Ahmet 

Midhat’ın bu düşüncesi millî dil ve millî belâgat konularını gündeme getirir. 

Cerîde-i Havâdis’te yayımlanan “Belâgat ve Fesahat”185 başlıklı bir yazı Ahmet 

Midhat’ın düşüncelerini destekler niteliktedir, ancak dil noktasında ayrılık gösterir. Bu 

makalede Türk dilinin Arapça ve Farsçadan bağımsız düşünülemeyeceği, Türk dilinin 

içerisinde birçok sıfat, edat, tamlama ve çokluk şekillerinin bu dillerden alındığı fikri 

                                                           
182 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1109, 25 Şubat 1882. 
183 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1109, 25 Şubat 1882. 
184 YETİŞ, a.g.k., s. 283. 
185 Cerîde-i Havâdis, nr. 4890, 1 Mart 1882. 



65 

 

hâkimdir. Bundan dolayı da hazırlanacak belâgat kitabında temele Türk dili alınmakla 

birlikte Arapça ve Farsçaya da yer vermek gerektiği savunulur. Yazının devamında Türk 

dili Arapça Farsça ve Türkçeden mürekkep bir lisan olarak kabul edilmekte ve 

hazırlanacak olan belâgat kitabının da bu üç dilden mürekkep Osmanlıca ile 

oluşturulması gerektiği söylenir. Belâgat ve fesahat konuları tartışılmadan evvel sarf 

meselesi üzerinde durulup bu konuda bir kitap hazırlanması gerektiği de ifade edilir. 

Ahmet Midhat’ın makalesi ve sonrasında yazılan bu makale ile birlikte konu Türk diline 

ve Türk dilinin ihtiyaçlarına yöneltilmiş olur. 

Hacı İbrahim Efendi de bu konuya katılır ve farklı bir açıdan yaklaşır.186 O, uzun 

uzun Türkçe için Arapçanın öneminden bahseder ve Türkçenin müstakil olarak 

düşünülemeyeceği düşüncesini ortaya atar. Mekteb-i Hukuk talebelerinden Sedat-Esat 

ve Faik imzalı bir yazıda187 lügat, inşa, dilin kaideleri ve belâgat-ı Osmâniyye’nin ayrı 

şeyler olduğu, Osmanlıcanın Arapça ve Farsçadan bağımsız düşünülemeyeceği, Farsçada 

olduğu gibi Osmanlıcada da ilmî terimlerin Arapçadan geçtiği görüşleri ileri sürülür. 

Arapçayı Türk dili için gerekli gören bu anlayışta, sade dille yazılmasına da karşı çıkılır. 

Fransızcadaki ıstılahların Latince ve Eski Yunancadan geldiğini, Osmanlıcadaki ıstılahların 

da Arapçadan alınmasının normal olduğunu söylerler ve kendilerinin de anlaşılmaz bir dil 

kullanmaktan yana olmadıklarını eklerler. “Belâgat-ı Osmâniyye” başlıklı bir yazı ile 

Abdurrahman Süreyya da Ahmet Midhat’a cevap verir.188 Abdurrahman Süreyya 

belâgatin “zevk” ve “tabiat” ile beraber bir anlam ifade edeceğini, “fenn-i belâgatın” 

ancak yaratılış özelliklerini geliştireceğini ifade eder. 

Aynı günlerde Cerîde-i Havâdis’te “Lisan-ı Osmâni”189 başlıklı bir yazı yayımlanır. 

Osmanlı lisanının belâgatını tamamıyla Arapçada aramanın doğru olmadığı, Arapça 

kaideye uymakla birlikte Osmanlcanın da kendine has bir belâgatının olması gerektiği 

dile getirilir. Yazılmış eski eserlere bakıldığında esas alınanın Arap belâgatı olduğu 

görüşünden sonra Çağataycaya dönülmesi fikri ileri sürülür. Çağataycanın Osmanlıcanın 

temel kaynağı olduğu, halkın tamamen Arapça konuşmadığı, bir kısmının tamamen 

Türkçeyi kullandığı, bu takdirde de Türkçenin ne olduğunun bilinmesi gerektiği düşüncesi 

savunulur. 

                                                           
186 Hacı İbrahim Efendi, “Bahis ve Münazaradan Husule Gelen Netayic”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 

1113, 3 Mart 1882. 
187 Muharrir Efendi, Cerîde-i Havâdis, nr. 4893, 4 Mart 1882. 
188 Abdurrahman Süreyya, “Belâgat-ı Osmâniyye”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1114, 4 Mart 1882 
189 Cerîde-i Havâdis, nr. 4894, 5 Mart 1882. 



66 

 

Ahmet Midhat, Hacı İbrahim ve Abdurrahman Süreyya’ya yeni bir yazı ile karşılık 

verir.190 Yazılanları okuyup anlayamadığımız bir lisanın Osmanlı lisanı diye sunulmasını ve 

belâgat ve fesahat de bu lisanla yazılmıştır denmesini doğru bulmaz diyen Ahmet Midhat 

çeşitli sorular yöneltir. Ahmet Midhat Efendi her zaman savunduğu sadeleşme 

düşüncesini burada da ifade eder. Osmanlıcanın Arapça ile aynı olup olmadığını, bir 

lisanın başka bir lisandan kelime almasının bütün lisanlar için söz konusu olduğunu, 

ancak kaidelerin alınmasının ne derece zorunlu olduğunu sorgular. Başka lisanlardan da 

örnek veren Ahmet Midhat bizim Arapçadan aldığımız kelimeleri değiştirerek 

kullandığımızı söyler. Bütün bunların üzerine Cerîde-i Havâdis’te “Türk”191 başlıklı bir yazı 

yayımlanır. Burada Türklerin İslâmiyet’e hizmetleri sıralandıktan sonra bugün 

beğenilmeyen Türkler diye Çağataylılar gösterilerek onlar sayesinde Anadolu’da Arap, 

Acem ve Rumların üstün olamadıkları dile getirilir. Türklerin üstünlükleri sıralandıktan 

sonra, Osmanlı soyunun bu dine ettiği hizmetten söz edilir. 

Abdurrahman Süreyya, Ahmet Midhat’a yeniden cevap verir.192 Ona göre herkes 

kendi dilinin belâgat kurallarını öğrenmelidir. Başka dillerin belâgat kaideleri 

öğrenildiğinde bunun kendi diline uygulanılabileceğini, başka dillerin belâgatından 

faydalanılarak bir belâgat kitabı hazırlanabileceğini savunur. Her dilin kendine has bir 

şivesi olduğunu söyleyen Abdurrahman Süreyya, Arapçadan alınan kelimelerin 

kullanılışının bize uygunluk göstereceğini söyler. Ona göre belâgat kelimede değil, 

kelimelerin ifade ediliş biçimindedir. Midhat Efendi’nin lügat teklifini yerinde bulan 

Abdurrahman Süreyya, belâgatin kelimelerin oluşturulmasıyla ilgisi olmadığını, 

sözcüklerin dizilişinin önemli olduğunu dile getirir. Ahmet Midhat Efendi, Osmanlı 

belâgati ile Arap belâgatinin aynı şeyler olmadığı görüşünü ikisinin de kabul etmek 

suretiyle Abdurrahman Süreyya ile hemfikir olduklarını, her dilin kendine has bir söyleyiş 

özelliği göstermesi düşüncesini onun onayladığını ve böylelikle anlaştıklarını söyler.193 

Bundan sonra Abdurrahman Süreyya ve Cerîde-i Havâdis konu ile ilgili bir şey yazmazlar. 

Fakat münakaşa Hacı İbrahim Efendi ile Ahmet Midhat arasında devam eder. 

                                                           
190 Ahmet Midhat, “Belâgat-ı Osmâniyye, İbrahim ve Abdurrahman Efendilere Mukabele”, 

Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1115, 6 Mart 1882. 
191 Cerîde-i Havâdis, nr. 4895, 6 Mart 1882. 
192 “Belâgat-ı Osmâniyye”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1117, 8 Mart 1882. 
193 “Belâgat-ı Osmâniyye, Abdurrahman Süreyya Efendi ve Tercümân-ı Hakîkat”, Tercümân-ı 

Hakîkat, nr. 1118, 9 Mart 1882. 



67 

 

Hacı İbrahim Efendi Ahmet Midhat’a cevap verir.194 Hacı İbrahim Efendi belâgatın 

Araplarda da bizde de aynı olduğunu, yalnızca kelimelerin ve terkiplerin söylenişlerinde 

farklılıklar olduğunu söyler. Bu suretle de Abdurrahman Süreyya’nın da kabul ettiği şive 

hususunu onaylamış olur. Bu farklılığın garp lisanlarına oranla da daha az olduğunu 

belirtir. Böylelikle meseleye eski, yeni ve Batı meseleleri de girmiş olur.  

Midhat Efendi ise meseleyi devamlı olarak dilin ıslah edilmesi noktasına getirir.195 

O, dilimizi ıslah etmediğimiz takdirde başka dillerin etkisine maruz kalacağımıza ve 

bundan kaynaklı da ıslahının zorlaşacağına inanır. Hacı İbrahim Efendi gibi dilimize 

hizmete muktedir olan kişilerin Osmanlıcanın Arapçadan farklı olduğunu kabul ettiklerini 

söyler. Hacı İbrahim Efendi buna yedi gün boyunca sürecek olan bir yazı ile karşılık 

verir.196 Esasen Arapçanın savunucusu olan Hacı İbrahim Efendi uzun uzun Arapçanın 

dilimize ne kadar yerleşmiş olduğundan, yalnızca kelime almakla kalmayıp fiil çekimi, 

terkip kaidelerinin de kullanıldığından ve bu sebeple Arapça bilinmesinin zorunlu 

olduğundan söz eder. Belâgat konusunda ise her lisanın kendisine mahsus belâgatı 

olduğu görüşünü kabul etmekle birlikte Arap belâgatına olan bağlılığımızdan da 

bahseder. Belâgatın lafızla mı mana ile mi ilgili olduğu sorusunu yönelttikten sonra Türk 

dili ile Arapçanın münasebetini ispata çalışır ve Türkçe olarak nitelendirilen kelimelerin 

1000’i bulamayacağını, bulduğu takdirde bu düşüncesinden vazgeçeceğini söyler. Üç 

dilin kelimelerinin tek kaide ve bir lügat altında toplanamayacağını söyleyen Hacı İbrahim 

Efendi, bu dilin ıslah edilmesini lisanın kurallarında aramak gerektiği uyarısında bulunur. 

Belâgat üzerinden başlayan bu münakaşa ikisi arasında bir dil tartışmasına döner. 

Arapça-Türkçe ve Türkçenin sadeleştirilmesi konusu etrafında devam eder.  

Ahmet Midhat, Arapça sarfı öğrenmekle Arap edebiyatının anlaşılamayacağını, 

Türkçe kelimelerin on binden fazla olduğunu, Arapça kelimelerin ise iki bini 

aşmayacağını, bununla birlikte bunların münakaşa açısından bir önem arz etmediğini 

ifade eder.197 Hacı İbrahim Efendi yine uzun uzun Arapçanın nasıl mükemmel bir dil 

olduğunu anlatarak bazılarının onu mahvetmeye çalıştığından söz eder.198 Buna karşılık 

Ahmet Midhat böyle bir düşüncesinin bulunmadığını, Arapçanın bizim edebî lisanımız 

                                                           
194 “Belâgat-ı Osmâniyye Münakaşasından Husule Gelen Netayice”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 

1119, 10 Mart 1882. 
195 “İbrahim Efendi Hazretlerine Mukabele”, Tercümân-ı Hakîikat, nr. 1120, 11 Mart 1882. 
196 “Tercümân-ı Hakîkat’ın 1115 Numaralı Nüshasına Belâgat-ı Osmâniyye Mebahisine Dair 

Münderic Olan Makale Üzerine Mütalâa”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1121-1129, 13-22 Mart 1882. 
197 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1130, 1131, 23, 24 Mart 1882. 
198 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1136-1138, 30 Mart-1 Nisan 1882. 



68 

 

değil din lisanımız olduğunu ve bunların birbirinden ayrı tutulmaları gerektiğini 

söyleyerek artık cevap vermeyeceğini ifade eder.199 Hacı İbrahim Efendi Arapçanın bizim 

hem edebî hem de dinî lisanımız olduğunu söyledikten sonra Ahmet Midhat’ın şahsında 

Edebiyat-ı Cedîdeyi hedef alır ve devrin padişahını müdahaleye çağırır. 200 Ahmet Midhat 

cevap vermediği için münakaşa kesilir, ancak daha sonra lisan meselesi Hacı İbrahim 

Efendi’nin Mekteb-i Hukuk’ta belâgat derslerini okutmaya başlamasıyla yeniden canlanır. 

Burada okuttuğu dersleri Vakit gazetesinde tefrika eden Hacı İbrahim Efendi yine aynı 

görüşlerini savunur.201 

Bu konuyla ilgili yayımlanan bir eser de Câzim’in yazmış olduğu Belâgat202 adlı 

kitaptır. Câzim burada Belâgat-ı Osmâniyye’yi ve eser üzerine yapılan münakaşaları 

değerlendirmiştir. O öncelikli olarak eserin ismi üzerinde durur. Belâgat-ı Osmâniyye 

demenin yanlışlığını, Osmanlı lisanı diye bir lisanın olup olmadığının düşünülmesi 

gerektiğini söyler. Her devletin bir lisanı olduğunu, kavmiyeti temel alarak anlatır ve 

Batılı devletlerden de örnek verir ve Osmanlı Devleti’nin resmî dilinin Türkçe olduğunu 

dile getirir. Buradan da Osmanlı lisanı diye bir şey olmadığı gibi, Osmanlı belâgatinin de 

olmayacağı düşüncesine ulaşır. Bununla birlikte Cevdet Paşa’nın Türkçe misaller 

vermesini tebrik edilecek bir husus olarak görür. Daha sonra yapılan münakaşaların 

değerlendirmesini yapar. Bir kelime ya da terkibin Türk dili içerisinde nasıl kullanıldığının 

bizi esas olarak ilgilendirdiği üzerinde durur. Türk dilinin ıslahı için de bir encümen-i 

dânişin kurulması gerektiğinden söz eder ve nasıl olması gerektiğini de anlatır. Diğer bir 

öneri olarak da mekteplerdeki lisanın düzenlenmesinden söz eder.  

Belâgat meselesinden başlayan bu tartışma Türk dilinin sadeleşmesi düşüncesine 

yönelmesi ve gazetelerde bunun tartışılması açısından önemlidir. Böylelikle özellikle 

Tanzimat Dönemi’nde gündeme gelen Türk dilinin sadeleşmesi ve Türk dili üzerinde 

aydınların düşünmesini sağlaması açısından da dikkate değer mahiyettedir. 

 

1.3.4. Ta’lim- i Edebiyat Tartışmaları: 

 

                                                           
199 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1139, 3 Nisan 1882. 
200 Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1116, 12 Nisan 1882. 
201 Ayrıntılı bilgi için bkz. YETİŞ, a.g.k., s. 294. 
202 Câzim, Belâgat, Matbaa-i Ebüzziya, Konstantiniye, 1304/1886. 



69 

 

Ta’lim-i Edebiyat ile birlikte şiirde fikir ve anlama önem vermenin gerekliliği ve 

Arapça anlatım yollarının Türkçeye uygulanması isteği yersiz bulunarak dilin düzeltilmesi 

gerektiği fikirleri tartışmaya açılır. Ta’lim-i Edebiyat 1879’da yayımlanmasının ardından 

tenkit edilir. Tercümân-ı Hakîkat’te başlayan tartışma daha sonra Vakit’te devam eder. 

Mekteb-i Mülkiye’ de okuttuğu ders notlarını bir araya getirdiği bir kitap olan Ta’lim-i 

Edebiyat’ın önsözünde Ekrem, Batılı estetikçilerden faydalanarak bu eseri hazırladığını 

belirtir. Eserin fikrî çıkış noktası Batılıların ve Arapların kendi belâgatlarını araştırıp 

kitaplaştırma yolunda çok ileri oldukları bizim ise bu yolda hayli geride 

bulunduğumuzdur. Ekrem bu kıyasta Arap ve Fars dillerinden bizim dilimize birçok 

kelime ve kaidenin girdiğinden, ancak Osmanlıcanın da başlı başına bir lisan olduğundan 

ve kendine ait bir edebiyatının bulunduğundan söz eder. Bu hususta çok eleştiriye maruz 

kalır, ancak o Osmanlıca ve Arapçanın ayrı diller olduğunu ve belagatlerinin de ayrı 

olduğunu savunmaya devam eder. Esere yönelik eleştiriler daha yayımlanmadan başlar 

ve iki devrede devam eder. Yeni edebiyatı savunanlar tarafından övgüyle karşılanan eser, 

eski edebiyatı savunanlar tarafından olumsuz eleştirilere maruz kalır. Tercümân-ı 

Hakîkat’te yayımlanan “İmar ve Tashih” başlıklı yazısı ile tartışmayı başlatır.203 Esere ilk 

tepki eski edebiyatın savunucularından olan Elhâc İbrahim Efendi’den gelir. Onun 

eleştirilerine Ekrem karşılık verir. Daha sonra tartışmaya Ekrem’i savunan bir yazıyla 

Menemenlizade Mehmet Tahir katılır. Abdurrahman Süreyya ise eseri istifade edilecek 

bir kaynak olarak nitelendirir. Hâmid de eseri destekler nitelikte sözler eder. Ahmet 

Midhat, Hikmet Mustafa Reşid ve M. Nuri’nin yazıları da Hacı İbrahim’e cevap niteliği 

taşıyan yazılardır. Eseri gördüğünü, tarafsızlığı tercih ettiği için cevap yazmadığını, ancak 

tartışmalar ilerleyince dayanamadığını söyleyen Ahmet Midhat Efendi bu eserin 

Osmanlıcanın gelişmesi için önemli olduğunu söyler. Bir sonraki yazısında da Ekrem’in 

şahsına yönelik eleştiriler yapıldığını söyleyerek, onu savunur. “Hadikatü’l-Beyandan 

İstifade” başlıklı iki yazısında Ahmet Midhat Arapça Türkçe meseleleri üzerinde durarak 

Hacı İbrahim Efendi’ye hücum eder.  

Bundan sonra tartışma bağlamından çıkarak ayrı bir mecraya sürüklenir. 

Tercüman-ı Hakikat’te yazıları yayımlanmayan Hacı İbrahim Efendi Vakit’te Ahmet 

Midhat’a cevap olarak dil meseleleri üzerine yazılar yazar. Tartışmaya zaman zaman 

başka isimler de katılır. 1882’ ye kadar Vakit’te yazılar yazan Hacı İbrahim Efendi’nin 

                                                           
203 Tercümân-ı Hakîkat, S. 1289, 29 Eylül 1882. 



70 

 

yazdıklarıyla tartışma karşılıklı sürtüşmeye dönüşür ve Ta’lim-i Edebiyat unutulur. Hacı 

İbrahim Efendi Vakit’ten sonra Tarîk’te de bu mesele ile ilgili yazmaya devam eder. Daha 

sonra yine Recaizâde Ekrem’e yönelik eleştiri getirir. Ekrem’in buna artık karşılık 

vermeyeceğini söylemesiyle tartışma son bulur. 

 

1.3.5. Muktebes-Abes Tartışması: 

 

Muallim Nâci-Recâizâde Ekrem tartışmasının ardından eski-yeni diye safların 

ayrıldığı ve son bir hareketin beklendiği bir dönemde kafiye tartışması ile karşılaşırız. 

Hasan Âsaf’ın “Burhân-ı Kudret” adlı şiirindeki muktebes-abes kafiyesinden hareketle 

muktebes-abes tartışması olarak da bilinen bu tartışma vesilesiyle artık saflar kesin 

olarak belirlenir. Hasan Asaf’ın şiirinin ardından Malûmatçı Baba Tahir eleştirilerde 

bulunur, Hasan Asaf,  Recaizede’yi referans göstererek karşılık verir. Böylelikle edebiyat 

çevrelerinden bir süredir uzakta olan Ekrem de tartışmaya karışmış, en son 

Menemenlizade Mehmet Tahir’in yazdığı bir makaleyle kafiye konusundaki görüşler 

belirlenmiştir. Ağırlıklı olarak Malûmat’ta yürüyen tartışma daha sonra Servet-i Fünun’a 

yansır. 

Tanzimat ve Servet-i Fünûn dönemlerine bakıldığında dille ilgili meselelerin şu 

konular etrafında döndüğünü söylemek mümkündür: 

1. Türkçe, Arapça ve Farsçanın yoğun etkisi altındadır; Türkçeyi bu 

dillerin etkisinden kurtarıp sadeleştirmek gerekmektedir; 

2. Konuşma dili ile yazı dili arasındaki ayrılığı ortadan kaldırmak 

gerekmektedir; 

3. Osmanlı ülkesinde konuşulan bu dilin adı Osmanlıca mıdır, yoksa 

Türkçe midir? 

4. İmlâ meselesi nasıl çözüme kavuşturulur? 

5. Terimler yabancı dillerden alındığı şekliyle mi kalmalıdır, yoksa 

terimlere karşılık mı bulunmalıdır? 

6. Arap harflerinin ıslahı mümkün müdür? 

7. Türkçe sözlük ve gramer kitaplarına ihtiyaç vardır. 



71 

 

Genel olarak bu konular üzerinde yoğunlaşılmış ve aydınlar bu meselelere 

çözümler üretmeye çalışmıştır. 

Tanzimat Devri Batı’ya açılışın ve aydınlanmanın bir ifadesidir. Bu dönemde 

gündeme gelen konulardan biri de terimler meselesidir. Halkın bilgi ve kültür seviyesini 

yükseltmeyi gaye edinen Tanzimat aydınları, Osmanlı Devleti’nin Batılı devletlerin 

seviyesine ulaşmasını hedeflerler. Bunun için de yeni eğitim müesseselerinin kurulmasını 

ve Batılı tarzda eğitim görülmesini düşünürler. Yeni müesseselerle birlikte ilmî terimler 

meselesi de gündeme gelir. Hatta bunun için Cemiyet-i Tıbbiye-i Osmaniyye, Cemiyet-i 

İlmiyye-i Osmaniyye kurulur. Terimlerin hazırlanmasında çoğunlukla Arapçaya 

başvurulur.  

Yeni eğitim müesseselerinin açılması ve dil üzerinde düşünülmeye başlanması 

sözlük ve gramer kitabı ihtiyacını gündeme getirir. Encümen-i Dâniş tarafından ele alınan 

bu kitap hazırlama işi Ahmed Cevdet Paşa’ ya verilir. Fuad Paşa ile birlikte Kavaid-i 

Osmaniyye’yi hazırlarlar. Daha sonra Süleyman Paşa’nın İlm-i Sarf-ı Türkî’sini ve Ahmet 

Vefik Paşa’nın Lehçe-i Osmânî’sini zikretmek gerekir. Kavaid-i Osmaniyye’ye kadar 

hazırlanan gramer kitapları Arap dilinin kaidelerine uygun olduğu görülür. 

Elhac İbrahim Efendi ile Lastik lakabıyla anılan Kemalpaşazade Sait Bey arasında 

yaşanan tartışma önemlidir. Elhac İbrahim Efendi Arapça olmazsa Türkçe olmaz 

görüşünü savunur. O dil ile dini birleştirir ve Türkçeye Lisan-ı Osmanî denmesini tercih 

eder. Lastik Sait ise bu iddiayı doğru bulmaz ve dil ile din arasındaki bağlantıyı 

reddeder.204 “ Ecille-i üdebadan iki zat beyninde muhavere-i edebiye”205de 

“ Arapça isteyen Urban’ a gitsin,  

Acemce isteyen İran’ a gitsin, 

Frengîler Frengistan’ a gitsin 

Bunu fehm etmeyen cahil demektir 

Ki biz Türküz, bize Türkî gerektir” 

                                                           
204 Sait Bey, “ Hacı İbrahim’ e Cevap”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 1236, 26 Temmuz 1882. 
205 Hazine-i Evrak, nr. 47, s. 709-711. 



72 

 

Gazeteci Lisanı’ndaki ve makalelerindeki tespitlerinden hareketle onun Türkçe 

hakkında düşünmüş olduğunu söylemek mümkündür. Safî Türkçe ile konuşmanın 

gerekliliğini savunan Said Bey ve taraftarlarına karşılık, Hacı İbrahim Efendi okullarda 

Arapça okunmasını savunur ve bunu yeni metodlarla gerçekleştirmeye çalışır. Hacı 

İbrahim Efendi okullarda Arapça öğretmek maksadıyla 1871 tarihinde Edebiyât-ı 

Osmaniyye adlı bir kitap yazar. Hacı İbrahim Efendi ve taraftarları Osmanlı ülkesinde 

konuşulan dilin Türkçe değil Osmanlıca olduğunu ve bu şekilde kullanılması gerektiğini 

savunur ve bunu çeşitli yazılarında dile getirir.206 Tartışmalara ara ara Muallim Nâci de 

katılır. 

Hacı İbrahim Efendi ve taraftarlarının karşısında Said Bey ve Türkçüler vardır. 

Onlar Türk dilinin başka dillerden kelime almasına karşı çıkmadıklarını, aksine bunun dili 

geliştirdiğini savunurlar. Ebüzziya Tevfik de Said Bey’e destek verir, o da Osmanlılık 

kavramının yanlış olduğu üzerinde durur.207  

Hacı İbrahim Efendi, Arapçanın din dili olduğunu ve Arapça bilinmeden dinin 

bilinemeyeceğini en hararetli şekilde savunur. Hacı İbrahim Efendi çoğu zaman aşırıya 

kaçarak Türk dilini savunanları Batı taklitçileri olarak; kendi yanındakileri yani, Arapçayı 

savunanları ise gerçek Türk ve müslüman olarak niteler ve Türkçecileri devleti yok etmeyi 

amaçlayan kişiler olarak gösterir.208 Tabîi ki Türkçeciler bunu katî surette 

reddetmişlerdir.209 

İbnü’l- Emin Mahmud Kemâl de Arapça tarafını tutanlardandır. O da Arapça 

bilinmeden âlim olunamayacağını, Kur’an’ın dilinin Arapça olduğunu ve hatta Arapça 

bilmeyenlerin edip de olamayacaklarını ifade etmiştir.210 

Bu dönemde konuyla ilgili gazete ve dergilere çeşitli mektup ve yazılar 

gönderilerek görüşler beyan edildiği görülür. Bununla birlikte Osmanlıcanın Arapça ve 

                                                           
206 Hacı İbrahim Efendi, “ Mevâd- ı Lisâniyye”, Tercümân- ı Hakîkat, no:1138, 30 Mart 1882, 

Hacı İbrahim Efendi, “ Taaccüb”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1246, 7 Ağustos 1882, Hacı İbrahim 

Efendi, “ İbret”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1256, 22 Ağustos 1882, Hacı İbrahim Efendi, “ 

İhtarât”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1236, 26 Temmuz 1882. 
207 Ebüzziya Tevfik, “ Mütenevvia”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1251, 12 Ağustos 1882. 
208 Hacı İbrahim Efendi, “ Arz- ı Nedâmete Cevâb”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1305, 18 Ekim 

1882. 
209 Mehmed Cevdet, “ Osmanlı Belâgati”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1139, 3 Nisan 1882. 
210 İbnü’ l- Emin Mahmud Kemâl, “ Lisân- ı Arab”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 5301, 24 Nisan 

1312/ 1896, İbnü’ l- Emin Mahmud Kemâl, “ Lisân- ı Arabî”, Sabah, 4 Kânunısâni 1311/ 1895. 



73 

 

Farsçadan bağımsız sayılamayacağı görüşünün hâkim olduğu görülür. Bu hususta İbn-i 

Rif’at Sâmih, Ali Kemal gibi isimleri saymak mümkündür.211 

Ali Kemal ile H. Nâzım arasında da bir tartışmanın vuku bulduğu göze çarpar. Bu 

dönemdeki tartışma metinlerine bakıldığında bazı aydınların kendilerinin de bu konuda 

bir kararlılık gösteremedikleri dikkati çeker.212 

Bu dönemde sadeleşme hususundaki düşünceleriyle öne çıkan isimlerden biri de 

Necib Âsım’dır. O ve diğer Türkçecilerin esas olarak karşı çıktıkları şey yabancı dillerden 

giren kelime ve terimler değil, gramer kurallarıdır.213 

Bu sırada Şemseddin Sâmi’nin “ Edebiyât-ı Müstakbelemiz”214 makalesiyle yaptığı 

çıkış önemlidir: 

 “Vâki olan tarizâta aslâ ehemmiyet vermeksizin, hatır ve gönül saymaksızın, 

fikrimizde sebât ve sözlerimizi tekrar etmekten çekinmeyeceğiz, bırakmayacağız, 

usanmayacağız: Lisânımızı Türkçeleştirelim diye bağırmaktan vazgeçmeyeceğiz. Kabul 

ettirmeye muvaffak olursak ne büyük muvaffakiyet!”  

Şemseddin Sami’nin bu ifadeleri onun bir tasfiyeci olarak addedilmesine sebep 

olur. Şemseddin Sami’nin bu yazısının ardından çeşitli tartışmalar yaşanır. Şemseddin 

Sami’ye neden yazının başlığının daha sade bir Türkçe olmadığı da sorulur.215 

Şemseddin Sâmi her ne kadar tasfiyeci olarak nitelendirilse de, o dili tamamen 

tasfiye etmenin mümkün olmadığını, amacının yazı dili ile konuşma dili arasındaki ayrılığı 

kaldırarak dilde sadeleşmeyi sağlamak olduğunu belirtir. O yabancı dilden alınan 

kelimelerin dilin yapısına uydurularak kullanılmasından yanadır. Şemseddin Sâmi dilde 

sadeleşme gerçekleştiği surette dilin tashih olunabileceğini savunur.216 

                                                           
211 Ayrıntılı bilgi için bkz. Yusuf  Ziya ÖKSÜZ, Türkçenin Sadeleşme Tarihi Genç Kalemler ve 

Yeni Lisan Hareketi, TDK yay., Ankara, 2004, s. 43. 
212 Ayrıntılı bilgi için bkz. ÖKSÜZ, a.g.k., s. 43- 44. 
213 Necib Âsım, “ Dilimize Hizmet”, İkdam, no: 2331, 23 Aralık 1900, Necib Âsım, “ Türkçe Bir 

Mektûb”, İkdam, no: 89, 29 Ekim 1894. 
214 Şemseddin Sami, “ Edebiyât- ı Müstakbelemiz”, Sabah, no: 3343, 13 Mart 1899. 
215 Receb Beşe, “ Türkçemizin İlerisi”, İkdam, no: 1683, 3 Mart 1315/ 1899. 
216 Şemseddin Sâmi, “ Tarik- ı Islâh”, Sabah, no: 3139, 15 Ağustos, 1898, Şemseddin Sâmi, “ 

Lisânımızın Sadeleşdirilmesi”, Tarik, no: 4820, 27 Muharrem 1317/ 1899, Şemseddin Sâmi, “ 

Lisânımızın Tashihi”, Sabah, no: 3233, 21 Kasım 1898, Şemseddin Sâmi, “ Lisânımızın Tahdidi”, 

Sabah, no: 3188, 3 Ekim 1898, Şemseddin Sâmi, “ İzâh- ı Merâm”, Sabah, no: 3160, 5 Eylül 

1898. 



74 

 

Şemseddin Sâmi gibi tasfiyeci olarak nitelendirilenlerden biri de Necib Âsım’ dır. O 

Türkçenin ilerleyip bir medeniyet dili olmasını istediğini ve sanıldığı gibi Arapça, Farsça ve 

diğer yabancı kelimeleri çıkarıp Çağatayca, Kıpçakça kelimelerin kullanılmasını 

savunmadığını, yalnızca, halkın da anlayabileceği sade bir dille yazılmasını istediğini ifade 

eder.217  

Tasfiyeci olarak nitelendirilen bu aydınlar Arapçanın teknik, dinî ve edebî 

terimlerde kullanılması gerektiğine, bunun diğer İslâm medeniyetleriyle ortaklık 

sağlayacağına inanırlar. Onlar esas olarak İstanbul Türkçesini alırlar. Şemseddin Sâmi ise 

edebî dili millî dilin sınırlarından çıkarıp evrensel bir dil hâline getirmeyi amaçlar. 

Necib Âsım, Osmanlıca ve Türkçe olmak üzere iki ayrı tür sözlük ve gramere ihtiyaç 

bulunduğunu belirtir, Türkçe sözlükte bütün Türk dillerinde kullanılan kelimelerin olması 

gerektiğini, Türkçe gramerde de bu dillerin mukayeseli ve tarihî gramerinin bulunmasının 

şart olduğunu dile getirir218 1901 yılında Şemseddin Sâmi’ nin hazırladığı Kamûs-ı Türkî 

sözlük ihtiyacına verilen önemli bir cevap niteliği taşır. 

Necib Âsım ve diğerleri Arap alfabesini bırakmayı savunmazlar, ancak kelimelerin 

yazılışı zaman zaman tartışma konusu olur. Özellikle “Türk” kelimesinin Arap imlâsıyla 

nasıl yazılması gerektiği mesele olur. Bununla birlikte alfabenin değiştirilmesi gerektiğini 

önerenler de olur, ancak buna pek rağbet edilmez.219 

 

1.4. Sadeleşmeye Doğru Önemli Bir Adım: Türkçe Şiirler Meselesi 

 

Dilde sadeleşme hareketlerinde önemli bir adım da Türkçe şiirler meselesi ve 

bunun arkasından ortaya çıkan  hece- aruz münakaşasıdır. Türkçe şiirler yazma merakı 

daha önceleri de kendini gösterse de esas 1877 Osmanlı- Rus savaşı sonrasında bu istek 

artar, birçok Türkçe şiire tesadüf edilir. Daha sonra 1897 Türk-Yunan Harbi ile millî bir 

uyanış gerçekleşmiş ve millî his ve heyecanla dolu şiirler yazılmaya başlanır. Bunlar içinde 

en çok öne çıkan ve ses getiren şiir Mehmet Emin’in “Anadolu’dan Bir Ses” yahut “Cenge 

                                                           
217 Necib Âsım, “ Lisân Bahsi”, İkdam, no: 1090, 30 Temmuz 1897, Necib âsım, “ Edebiyât- ı 

Şâhâne”, İkdam, no: 1110, 20 Ağustos 1897. 
218 Necib Âsım, “ Lugat Bahsi”, Malûmât, s. 112, 21 Receb 1315/ 1897. 
219 İsmail Hakkı, “ Islâh ve Tebdil- i Hurûf”, İkdam, no: 513, 27 Aralık 1896. 



75 

 

Giderken” başlığını taşıyan şiiridir. Bu şiir sanat yönünden iddiasız olmakla birlikte Türkçe 

kelimelerle ve hece ölçüsüyle yazılmış olması bakımından önemlidir. 

1898 yılında Mehmet Emin, on şiirle birlikte “Türk Kardeşlerime: Çoban armağanı, 

çam sakızı” ithafıyla Türkçe Şiirler adlı kitabını yayımlamadan önce birer nüshasını devrin 

önde gelen şair ve ediplerine gönderir. Kitabı yayımlarken Recaizâde Ekrem, Abdülhak 

Hâmid, Şemseddin Sâmi, Rıza Tevfik ve Fazlı Necib’ in mektuplarına yer verir. Mehmet 

Emin yaptığı şeyin doğru olup olmadığını sorar ve hepsinden olumlu cevaplar alır. Bir 

kısmı Servet-i Fünûn dergisinde de yayımlanan bu şiirler takdir görür. 

Bu dönemde Türkçe Şiirler’in etkisi görülürken Selânik’te 25 Ocak 1905’te çıkmaya 

başlayan Çocuk Bahçesi adlı mecmuanın 17. sayısından itibaren Mehmet Emin’in Türkçe 

şiirleri ve onu örnek alarak yazılan şiirler yayımlanmaya başlanır. Bu tarihten sonra da 

Mehmet Emin devamlı olarak bu dergide şiirlerini yayımlar. 

Derginin 21 Eylül 1905 tarihli 32. sayısında Mehmet Emin’in “Ölü Kafası” adlı şiiri 

“Büyük kardeşim Feylesof Rıza Tevfik Bey’ e” ithafıyla yayımlanır. Bu şiirle birlikte Rıza 

Tevfik’in Mehmet Emin’e hitaben yazmış olduğu “Türklerin muhterem şairi Mehmet 

Emin Bey’e” adlı bir mektup da yayımlanır. Rıza Tevfik bu mektubunda Mehmet Emin’in 

şiirlerini beğendiğini, onun namının Avrupa’da da yayıldığını, şiirlerinin olumlu tepkiler 

doğurduğunu anlatır ve sonrasında Türk şiiriyle ilgili görüşlerine yer vererek Servet-i 

Fünûncuları tenkit eder. Bunun ardından Ö. Naci imzasıyla “Evzân-ı Şi’riyyemize Dair”220 

adlı bir makale yayımlanır. Bu makale doğrudan Rıza Tevfik’e hitaben yazılmamış olmakla 

birlikte ona cevap mahiyetindedir. Ömer Naci’nin bu makalesi Servet-i Fünûncuların 

sanat ve şiirle ilgili görüşlerini yansıtır. Aruzu heceden daha üstün, daha ahenkli ve 

hassas bulduğunu söyleyerek şiir ve sanatın da aruzla olacağını söyler. Hece veznine karşı 

olduğunu, ancak Mehmet Emin’in şiirlerini beğendiğini dile getirir. Bunun üzerine Rıza 

Tevfik ve Ömer Naci arasında münakaşa başlamış olur.221 Bu arada Râif Necdet’in 

Mehmet Emin’i beğendiğini dile getiren bir mektubu ile Hüseyin Cahid’in Rıza Tevfik’e 

yönelik bir mektubu yayınlanır. Mehmet Emin’in bu tartışmalara cevap vermediği 

görülür. En son Ömer Naci’nin yazmış olduğu yazı sebebiyle dergi kapatılır. Derginin daha 

                                                           
220 Ö. Naci, “ Evzân- ı Şi’ riyyemize Dair”, Çocuk Bahçesi, nr. 33, 15 Eylül 1321, 28 Eylül 1905. 
221 Ayrıntılı bilgi için bkz. Abdullah UÇMAN, Türk Dilinin Sadeleşmesi ve Hece Vezni Üzerine 

Bir Münakaşa, Kitabevi, İstanbul, 1997; Hasan KOLCU, Türk Edebiyatında Hece- Aruz 

Tartışmaları, Akçağ yayınları, Ankara, 2007. 



76 

 

önce de Mehmet Emin’in “Çiftçilik” şiirinden doğan bir tartışmadan dolayı iki hafta tatil 

edildiği görülür. 

 

 

 

 

1.5. Türk Derneği 

 

1908 yılında II. Meşrutiyet’in ilan edilmesiyle birlikte çeşitli fikir akımları Osmanlı 

topraklarında etkisini göstermeye başlar: Osmanlıcılık, İslamcılık, Türkçülük. Daha önce 

de Osmanlı topraklarında bu fikir akımları hayat bulur, ancak 1908’den sonra özellikle 

Türkçülük hareketinin sistemli bir hâl aldığı göze çarpar. Şemseddin Sâmi, Necib Âsım, 

Veled Çelebi, Mehmet Emin gibi isimler Türkçülüğün önemli savunucuları hâline gelir. 

Türkçülük düşüncesi fikrî ve sosyal hayatta olduğu gibi edebiyatta da kendini göstermeye 

başlar. Sade Türkçe ile ve hece ölçüsüyle şiir yazmak ve millî kaynaklara dönmek 

düşüncesi edebiyatta da millî olmak fikrini gündeme getirir. 

Bu dönemde Türkçülük fikri etrafında gelişen en önemli hareket Türk 

Derneği222nin kurulmasıdır. Esası Türk milliyetçiliğine dayanan dernek, amaçlarını 

yaymak adına, dernekle aynı ismi taşıyan bir dergi çıkarır. Türk Derneği Dergisi’nin ilk 

sayısı 1911 yılında yayımlanır. Derneğin kurucu isimleri arasında Necib Âsım, Ahmet 

Midhat Efendi, Emrullah Efendi, Bursalı Tahir, Korkmazoğlu Celâl, Veled Çelebi, 

Akçuraoğlu Yusuf, Agob Boyacıyan, Ârif Bey, Akyiğitoğlu Musa, Fuad Raif, Rıza Tevfik, 

Ferid, Celâl yer alır.223 Derginin üçüncü sayısında “ Bugün Türk Derneği’nde Âzâ Bulunan 

Zâtlar”224 başlığıyla bir liste yayımlanır ve bu listede kırk iki kişinin adına tesadüf edilir. 

                                                           
222 Ayrıntılı bilgi için bkz. Öksüz, a.g.k.; Agâh Sırrı LEVEND, Türk Dilinde Gelişme ve 

Sadeleşme Evreleri; Hüseyin Namık ORKUN, Türkçülüğün Tarihi, Ankara, 1977; Cüneyd 

OKAY, Türk Derneği, Akçağ yayınları, Ankara, 2006. 
223 Bkz. ÖKSÜZ, a.g.k., s.60. 
224 Türk Derneği Dergisi, yıl: 1, sayı: 3, 1327/ 1911. 



77 

 

Derginin ilk sayısında yayımlanan “Türk Derneği Beyannâmesi” önem arz eder. Bu 

beyannamede herkesin millî dil olan Türkçe ile konuşması gerektiğine, Türkçenin 

anayasa ile de bu özelliğini koruduğuna, Türkçeden uzaklaşılmasının yanlış olduğuna, 

Türkçenin zor öğrenilir ve anlaşılmaz bir dil olduğu görüşüne karşı mücadele etmek 

gerektiğine yer verilir. 

“ Türkçe hakkında Şarkta ve Garbda ne kadar eser yazılmış ise onlar bütün 

Osmanlıların gözleri önüne konularak Türk lisânının eskiden beri geçirdiği safahâtı 

hakkında herkesde bir fikr-i ihtisas husûlüne çalışılacak ve böylece lisânın her cihetden 

sadeleşdirilmesi ve kolaylaştırılması esbâbı araştırılacaktır.”225 şeklindeki ifade ile 

amaçlarının Türkçenin mahiyetini araştırıp ortaya çıkarmak olduğunu belirtirler. 

Dilin bir millet için çok önemli olduğu ve her türlü gelişmenin de dile bağlı olduğu 

ifade edilir. Bu amaçla da dili geliştirmek için sosyoloji, etnoloji gibi çeşitli bilimlerden de 

yararlanılacağı bildirilir. Osmanlı toprakları dışındaki Türklerle de ilişkide bulunulması 

maksadıyla önemli merkezlerde şube açılması düşüncesi belirir ve buralara Türkçe ile 

yazılmış ilim ve fen kitaplarının gönderileceği belirtilir. Şubelerin açılmasıyla birlikte 

merkez ve şubelerde Türkçe ve Türklüğe ait eserlerin bulunduğu umumî kütüphanelerin 

kurulması fikri gündeme gelir. 

Osmanlıcanın Farsça ve Arapçadan tamamen soyutlanmasından yana 

olmadıklarını, ancak en sade Türkçeye ulaşmayı hedeflediklerini belirtirler. Yabancı 

dilden gelen ve Türkçe karşılığı bulunan kelimelerle terimlerin atılması konusunda 

girişimde bulunulacağı dile getirilir. 

“ Hükûmet-i seniyye tarafından vâki’ olacak tebligât-ı resmiyyenin avâmın 

anlayacağı derecede Türkçe ile yazılması hususunda dernek; hükûmet nezdinde 

teşebbüsât ve istirhâmâtda bulunacaktır”226 ifadesi ile resmî dilin halkın anlayabileceği 

bir dil olması gerektiğini ve bunun için çaba göstereceklerini ifade ederler. Dil birliği 

altında Osmanlı toprağında yaşayan herkesi bir bayrak altında toplamayı amaçlarlar. 

Hedeflerini bir beyanname ile açıklamış olsalar da kendi aralarında çıkan bazı 

anlaşmazlıklardan227 ve çevreden destek görülememesinden dolayı derneğin ömrü pek 

                                                           
225 “ Türk Derneği Beyannamesi”, Türk Derneği, yıl: 1, sayı: 1, 1327/ 1911. 
226 “ Türk Derneği Beyannamesi”, Türk Derneği, yıl: 1, sayı: 1, 1327/ 1911. 
227 Ayrıntılı bilgi için bkz. Agâh Sırrı LEVEND, a.g.e., s.301- 302. 



78 

 

uzun olamaz. Derneğin yayınladığı dergi ise ancak yedi sayı yayın hayatını 

sürdürebilmiştir. Yedi sayı çıkmış olsa da bu dergi Türk dili ve Türkçülük açısından önemli 

düşünceleri içermesi bakımından büyük bir önem arz eder. Dergi çeşitli şubelerine 

gönderdiği 10 maddelik bir soruşturma ile de dil, tarih ve folklor açısından önem taşır.228 

 

 

1.5.1. Türk Derneği’ nin dilde sadeleşme çalışmaları etrafında gelişen 

tartışmalar: 

 

Türk Derneği Dergisinin ilk sayısında Ahmet Hikmet Bey’ in “Dilimiz” başlıklı bir 

yazısı yayımlanır. Burada konuşma dili ile yazı dilinin ayrı olmasının gereksizliğinden söz 

edilir. Osmanlıcanın iyi bilinmesi için Türkçe, Arapça ve Farsça dillerinin üçünün de iyi 

bilinmesi gerektiği söylenir. Dilimize Arapça ve Farsçanın niçin bu kadar girdiği anlatılır. 

Türk Derneği’ne ilk eleştiri Servet-i Fünûn’ un önemli temsilcilerinden Hâlid 

Ziya’dan gelir.229 Hâlid Ziya yine daha önceleri de dile getirdiği görüşlerini tekrarlar, dilde 

sadeleşmenin gereksiz bir çaba olduğunu, halkın seviyesine inmek yerine onların 

seviyesini yükseltmek gerektiğini, sadeleştirme adına dildeki ahenkli kelimeleri atmanın 

gereksiz bir davranış olduğunu dile getirir. Türk Derneği’nin kurulduğu sıralarda 

yayınlanan bu yazı pek yankı uyandırmaz. 

Tanzimat’tan beri süregelen dilde sadeleşme hareketi II. Meşrutiyet’ ten sonra 

gelen düşünce akımları etkisinde iyice artış gösterir. Eskiden beri süregelen bir mesele 

olan dilde sadeleşme düşüncesi hususunda da hâliyle sessiz kalınamaz. Kurulduğu ilk 

günden beri tasfiyecilikle suçlanan Türk Derneği ve taraftarları da eleştirilere maruz kalır, 

çeşitli tartışmalar yaşanır.  

Bir tarafta Türk dilinin, Arapça ve Farsça olmadan tabir güzelliğinin kalmayacağını, 

ifade edilmekte zorluk çekileceğini ve avâmın dili ile aydın kesimin dilinin farklı olması 

gerektiğini savunanlar; bir tarafta da dilde sadeleşmeyle birlikte millî birlik ve 

                                                           
228 Ayrıntılı bilgi için bkz. Agâh Sırrı LEVEND, a.g.e., s.302- 303. 
229 Hâlit Ziya, “ Servet- i Lehçe”, Servet- i Fünûn, sayı: 916, 4 Kânun- ı evvel 1324/ 1908. 



79 

 

beraberliğin korunabileceğini savunan sadeleşme yanlıları vardır. Ali Nusret Yeni Tasvîr-i 

Efkâr’da yayınladığı “Tezyîn-i Lisân ve Üslûb-ı Beyân”230 adlı makalesiyle sadeleşmeye 

karşı görüşlerini açıkça ifade etmiştir. Buna N. Y. rumuzuyla Tercüman’da yazan biri 

karşılık verir, Sırât-ı Müstakîm dergisinde bu yazı iktibas edilerek yayılmanır231. Bu yazıda 

okullarda Arapça ve Farsça kaideleri ve terkipleri öğretmek uğruna esas meseleden 

uzaklaşıldığına, çocukların bunları öğrenmekte güçlük çektiklerine değinilir. Aynı 

zamanda avâm ve havas şeklinde bir ayrıma gidilmesini eleştirerek, karşı tarafı içi boş 

şeyler yazmakla suçlanır. 

Bu sırada “Tasfiye-i Lisân”232 başlıklı yazısı ile İbrahim Alaaddin’in öne çıktığı 

görülür. İbrahim Alaaddin önce iki tarafın da ne düşüncede olduğunu açıklar, sonra da 

kendi tekliflerini dile getirir. O öncelikli olarak imlânın düzeltilip, gazetelerde sade bir 

dille yazılmasını ve lisânı sadeleştirmek için bir komisyon oluşturulmasını önerir.  

Süleyman Nazif’ in yazdığı bir yazı ile Arapça öğretiminin kolaylığı ve zorluğu ile 

ilgili bir tartışma başlar.233 Ahmet Naim de hemen bir hafta sonra ona cevap niteliğinde 

bir yazı yayımlar.234 Süleyman Nazif de ona cevap niteliğinde bir makale235 yayımlar ve 

daha sonra işe başkaları da karışır. İspartalı Hakkı da konferans niteliğindeki seri 

yazılarıyla konuyla ilgili görüşlerini dile getirir236. Konuyla ilgili Mehmet Âkif’in de çeşitli 

yazıları yayımlanır.237 Mehmet Âkif kendisinin de sadeleşmeden yana olduğunu, ancak 

İkdamcılarla aynı görüşte olmadığını dile getirir. 

Gazetelerde daha önce de ismine tesadüf edilen Halil Rüştü’nün Yeni Tasvîr-i 

Efkâr’a gönderdiği bir yazı238 üzerine Süleyman Nazif sadeleşme karşıtı görüşlerini dile 

getirir. Kendisinin gazetede böyle bir şey yayınlamasının mümkün olmadığını, dili 

                                                           
230 Ali Nusret, “ Tezyîn- i Lisân ve Üslûb- ı Beyân”, Yeni Tasvîr-i Efkâr, yıl: 1, sayı: 70, 27 

Temmuz 1909. 
231 N. Y., “ Lisân Mes’ elesi ve Süleyman Nâzif Beyler”, Sırât-ı Müstakîm, C. III, S. 53, 27 

Ağustos 1325/ 1909. 
232 İbrahim Alaaddin, “ Tafiye- i Lisân”, Sırât-ı Müstakîm, C. III, S. 54, 3 Eylül 1325/ 1909. 
233 Süleyman Nazif, “ Edîb- i Muhterem Zihni Efendi Hazretleri’ yle Babanzâde Nâim Beyefendi’ 

ye”, Yeni Tasvîr-i Efkâr, yıl: 1, 3 Eylül 1909. 
234 Ahmet Nâim, “ Lisân Mes’ elesi”, Sırât-ı Müstakîm”, C. III, S. 55, 10 Eylül 1325/ 1909. 
235 Süleyman Nazif, “ Lisân Muallimine Cevâb”, Yeni Tasvîr-i Efkâr, yıl: 1, sayı: 104, 12 Eylül 

1909. 
236 İspartalı Hakkı, “ Lisân- ı Osmanî Tedrisâtı Hakkında- Konferans-“, Sırât-ı Müstakîm, C. III, 

S. 57- 63, 66- 74, 24 Eylül 1325/ 1909. 
237 Mehmet Âkif, “ Hasbıhâl”, Sırât-ı Müstakîm, C. IV, S. 92, 27 Mayıs 1326/ 1910; Mehmet 

Âkif, “ Hasbıhâl”, Sırât-ı Müstakîm, C. IV, S. 96, 24 Haziran 1326/ 1910. 
238 Süleyman Nazif, “ Lisan Mes’elesi- Halil Rüşdü Beyefendiye-“, Yeni Tasvîr-i Efkâr, yıl: 1, 

sayı: 43, 12 Temmuz 1909. 



80 

 

sadeleştirmekle ifade güzelliğinin kaybedileceğini, bunun toplumu yedi asır geriye 

götüreceğini, bu zamana kadar verilen uğraşların boşa gideceğini ifade eder. Sadeleşme 

karşıtı görüşlerini yayınladığı birçok makalede dile getirir.239 Süleyman Nazif gibi Ebüzziyâ 

Tevfik de dilde sadeleşmeyi tasfiyecilik olarak görür ve buna karşı çıkar. Türk Derneği ve 

taraftarları ile sadeleşme karşıtları arasındaki tartışmalar uzun bir süre devam eder, daha 

önceleri de olduğu gibi bir sonuca bağlanamaz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
239 Süleyman Nazif, “ Yine Lisân Mes’ elesi”, Yeni Tasvîr-i Efkâr, yıl: 1, sayı: 100, 8 Eylül 

1909; Süleyman Nazif, “ Tasfiye- i Lisân”, Yeni Tasvîr-i Efkâr, yıl: 1, sayı: 106, 14 Eylül 1909. 



81 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

II. BÖLÜM 

 

YENİ LİSAN HAREKETİ 



82 

 

 2. YENİ LİSAN HAREKETİ 

 

Türk dilinin sadeleşmesindeki en önemli ve sistemli hareket olan Yeni Lisan 

hareketi Genç Kalemler mecmuası ile başlar ve bu mecmua sayesinde gelişme imkânı 

bulur. Bu harekete gelinceye kadar dilde sadeleşme çabalarına rastlamak mümkündür, 

ancak içinde bulunulan siyasî ve fikrî atmosfer bu hareketin başarılı olmasına ve 

kolaylıkla yayılmasına etki eder. Öncelikle Yeni Lisan hareketinin en önemli simgesi olan 

Genç Kalemler mecmuasını ayrıntılı olarak ele almak yerinde olacaktır. 

 

 2.1. Genç Kalemler: 

 

Genç Kalemler mecmuası II. Meşrutiyet’ten sonra yayımlanan edebî muhtevalı bir 

dergidir. Dergi ilk olarak Haziran 1909’da Hüsn ve Şiir adıyla Manastır’da, daha sonra 

Genç Kalemler adıyla 1910 yılı Eylül ayını takip eden dönemde Selânik’te yayımlanmaya 

başlar. Bundan hareketle derginin iki dönemi olduğunu söylemek mümkündür. Birinci 

dönemi Hüsn ve Şiir adıyla çıktığı dönem, ikinci dönemi ise Genç Kalemler adıyla çıktığı 

dönem olarak kabul etmek gerekir. 

Hüsn ve Şiir adını taşıyan ilk döneminde dergi on beş günde bir yayımlanır. Önce 

Manastır’da çıkarılan dergi, 4. sayıdan itibaren yani, 23 Temmuz 1909’dan itibaren 

Selanik’te çıkarılmaya başlanır. Burada dergi İttihat ve Terakki Fırkası merkez 

üyelerinden Doktor Nâzım’ın yeğenleri, Selanik Hukuk Mektebi talebeleri H. Hüsnü ile 

İsmail Subhi tarafından çıkarılır. Aynı zamanda Ömer Seyfettin, Ali Cânip, Âkil Koyuncu ve 

Aka Gündüz de yazıları ile dergiye destek verir. 

Dergi siyasî konulara pek yer vermeyen edebî muhtevalı bir yayın organıdır. Eskiye 

oranla sade bir dili olduğunu söylemek mümkündür. Derginin adı fazla romantik 

bulunduğu için Âkil Koyuncu’nun teklifiyle adı daha sonra Genç Kalemler olarak 

değiştirilir. Dergi Hüsn ve Şiir adıyla son olarak 29 Eylül 1910 tarihinde 8. sayıyla 

yayımlanır.  



83 

 

Derginin ikinci ve esas olarak değerlendirebileceğimiz Genç Kalemler adıyla çıktığı 

dönemin ilk yayın tarihi ile ilgili çeşitli görüşler mevcuttur. Hüsn ve Şiir’in son sayısının 29 

Eylül 1910 tarihinde çıkmasından hareketle Genç Kalemler adıyla Eylül’ü takip eden 

aylarda yayımlandığı söylenebilir. Bununla birlikte ikinci cildin ilk sayısının yayın tarihinin 

11 Nisan 1911 olmasından hareketle Hüsn ve Şiir’den sonra yayınına ara vermiş 

olabileceği de söylenmektedir. Üçüncü bir ihtimal olarak da derginin düzenli bir yayın 

hayatı olmamasından söz edilir. Kaynaklarda, derginin 11 Nisan 1911’de çıkmaya 

başladığı yönünde ifadeler de yer alır, ancak bu tarih “Yeni Lisan” hareketinin başladığı 

tarihtir. 

Genç Kalemler dergisi toplam olarak 33 sayı yayımlanır. İttihat ve Terakki’nin 

merkez-i umumî kâtibi olan Nesîmî Sârım derginin başyazarıdır. Derginin sürekli yazı 

kadrosunda Ömer Seyfettin, Ali Cânip, Ziya Gökalp, Kâzım Nâmi, M. Nermi, Rasim 

Haşmet, Aka Gündüz, Nesimî Sârım, H. Hüsnü, Muvaffak Galib, Âkil Koyuncu, Subhi 

Edhem gibi isimler bulunur. Bununla birlikte aynı kişilerin çeşitli takma adlarla yazılarının 

yayımlandığı da görülür. 

Derginin 11 Nisan 1911 tarihli ikinci cildiyle birlikte Türkçeyi sadeleştirmek 

amacıyla Yeni Lisan hareketi başlatılır. Bu hareketle sadece dilde sadeleşme 

hedeflenmez, aynı zamanda dille birlikte edebiyatta da millîleşme hedeflenir. Dergide 

Yeni Lisan başlıklı ilk makale Ömer Seyfettin tarafından yazılır. Burada, Türk dili ve 

edebiyatının mevcut durumu tespit edildikten sonra yanlışları belirtilir. Türk edebiyatının 

önce Arap ve Fars edebiyatları etkisinde, daha sonra Fransız edebiyatı etkisinde geliştiği 

dile getirilir, problemleri ortaya koymakla beraber çözümler de teklif edilir.  

1863 yılında Şinasi ile Said Efendi arasında cereyan eden “Mebhûsetü’n-anhâ 

tartışmaları” ile başlayan dil meselesi edebiyatımızda en çok tartışılan konudur. Yeni 

Lisan hareketinin temeli de esasında buraya kadar dayanır. Bu tartışmada dilimize 

Arapça ve Farsçadan giren kelimelerin nasıl yazılacağı üzerine çeşitli görüşler ileri 

sürülmüş, Şinasi bunları kendi gramer yapımıza uydurmamız gerektiğinden söz etmiştir. 

Yeni Lisan hareketinin temelinde de bu anlayış yatmaktadır. Amaç dilimize giren yabancı 

kelimeleri atarak, Türk dilinin ilk evrelerine dönmek değildir. Yabancı dillerden alınan 

kelimeleri kendi dilimizin gramer yapısına uygun hâle getirerek kullanmamız gerektiği 

ifade edilir. Derginin kapanışına kadar toplam 24 sayı “Yeni Lisan” başlıklı makaleler 

yayımlanır. Bu makalelerin altında “Genç Kalemler Tahrir Heyeti” ibaresi bulunur. 



84 

 

Dergide “Yeni Lisan ve Bir İstimzaç” başlıklı bir anket yapılır, bu anketle o dönemin şair, 

yazar ve ilim adamlarının Yeni Lisanla ilgili görüşleri öğrenilir. 

Yeni Lisan hareketine karşı yapılan eleştirilere, “Gençlik Kavgası” başlığını taşıyan 

müstakil yazılarla karşılık verilir ve seviyeli bir tartışma yürütülür. Bu harekete en ciddi 

tepki, o dönemin edebiyat topluluğu olan Fecr-i Âtî mensuplarından Yakup Kadri ile 

Mehmed Fuad Köprülü’den gelir. 

Dergide “Sanat ve Edebiyat” başlığı altında edebiyatla ilgili teorik bilgiler de verilir. 

Dergide aynı sayfalarda karşılıklı sütunlarda “Dünküler ve Bugünküler” başlıkları altında 

Servet-i Fünun ve Fecr-i Âtî şairleriyle Yeni Lisan hareketine mensup şairlerin eserleri 

karşılaştırılır. Bundaki amaç eski dille yeni dilin mukayesesini yaparken Yeni Lisanı da 

tanıtmaktır. 

Ömer Seyfettin’in tanınmış hikâyelerinden birçoğu ilk olarak burada yayımlanır. 

Ziya Gökalp’ın Türkçülük ve Turancılık ideolojisiyle yazılmış ilk şiir örnekleri de yine 

burada çıkar. 

Dergi, “Âti çıkınca ortaya, mâzi silinmeli” sloganıyla birlikte yayın hayatına girer. 

Topluluk millî bir edebiyat oluşturma gayreti içerisindedir. Dile getirdikleri bu düşünceyle 

geçmişe karşı reddedici bir tutum içerisinde olduklarını söylemek de mümkündür. 

Türkçenin bugünkü hâlini almasında Genç Kalemler dergisinin ve Yeni Lisan hareketinin 

payı büyüktür. 

II. Meşrutiyet döneminden sonra yaygınlaşan Türkçülük hareketine bağlı bir 

politika izleyen derginin siyasî bir yanı da vardır. Dergi bu ideoloji ile birlikte Batıcılık 

ideolojisini de savunur; dergide Batı dillerinden tercüme edilen birçok yazı yayımlanır. 

Dergide esas olarak edebî ve siyasî konular ele alınır; bunun dışında felsefe, sosyoloji, 

antropoloji alanlarında da yazılara yer verilir.  

Balkan Savaşları yüzünden dergi en son Eylül 1912’de yayımlanır. Hüsn ve Şiir’in 8 

sayısı, ilk ciltte aynı numaralarla verilen 6 sayı ile birlikte toplam 41 sayı yayımlanır. 

Yeni Lisan hareketi esas itibariyle Ömer Seyfettin’in Ali Cânip’e yazdığı şu 

mektupla başlar: 

“ Sevgili Cânip Bey 



85 

 

Cevabınızı almadan işte ben yazıyorum. Size bir teklifim var. Kanaatlerinize pek 

yakın olduğu için hemen kabul edeceksiniz sanırım. Bakınız ne? Biraz izah edeyim: 

Edebiyattan nefret ettiğimi ve bu nefretimin iğrenç, tiksindirici bir nefret olduğunu 

yazmıştım. Bu nefretim edebiyata olmaktan ziyade lisanadır. Bizim lisanımız – her zaman 

düşündüğümüz gibi- berbat, perişan, fenne, mantığa, muhalif bir lisandır. Garp 

edebiyatını biraz tanıyan mümkün değil bu nefretten kurtulamaz. 

Bu lisanı zaman ve vâkıfâne bir sa’y tasfiye eder. Ben, işte, edebiyattan vaz 

geçtikten sonra tetebbû edeceğim fenlere, ilimlere çalışırken bu tasfiyeye de yardım 

edeceğim. «…» ve «…» gibi nûra ve hakikate muhtaç Türkleri Asya’nın karanlıklarına 

götürmeğe çalışmayacağım. Sa’yimin esasını teşkil edecek noktalar pek basit: Arapça, 

Farsça terkiplerin hiç lüzumu yoktur. Bunlar ancak süs içindir. Kimin gösterecek, teşhir 

edecek fikri yoksa onları çok kullanmıştır. Eğer terkipler terk olunursa tasfiyede büyük bir 

adım atılmış olmaz mı?... 

Bunu yalnızca başaramam: Geliniz Cânip Bey, edebiyatta, lisanda bir ihtilâl vücuda 

getirelim. Âh büyük fikir, sa’y, sebât ister…”240 

 

Ömer Seyfettin Ali Cânip’e bu mektubu gönderdiği sıralar Ali Cânip sade dille ve 

terkipsiz makaleler yayımlıyordu. Ömer Seyfettin’in mektubuna hemen cevap veren Ali 

Cânip, bu düşünceyi Ziya Gökalp’a açarak dergiyi yeni bir anlayışla çıkaracaklarından söz 

eder. Ziya Gökalp bu düşünceleri olumlu karşıladığını ve kendisinin de bu oluşumun 

içerisinde bulunacağını söyler.  Ziya Gökalp’ın teşebbüsüyle Ali Cânip’e İttihat ve Terakki 

Merkez-i Umumî’sinden şöyle bir mektup gelir: 

 

“ Talebe- i Hariciye Encümeni Kâtib- i Umûmîsi 

Ali Cânip Bey kardeşimize 

Muhterem Kardeşimiz, 

                                                           
240 Canip YÖNTEM, Ömer Seyfeddin Hayatı ve Eserleri, Muallim Ahmet Halit Kitaphanesi, 

İstanbul, 1935, s. 229- 230. 



86 

 

Talebe-i Hariciye Encümeni hakkında itâ olunan karar sureti leffen gönderildi. 

Encümenin cem’iyle muamelâta ibtidâr olunmasını ricâ ve Genç Kalemler mecmuâsı 

sermuharrirliğiyle encümen-i mezkûr kâtib-i umûmîliği vazifesinin ifâsı için zât-ı 

biraderânelerine on lira tahsis kılındığı beyân olunur, aziz kardeşimiz. 

                                                                                                12 Mart 1327”241 

Daha sonra karar yazısı gelir. Bunun üzerine Ali Cânip Ziya Gökalp’a teşekkür 

ederek bu kararı kabul ettiğini açıklar. Ayrıca Ömer Seyfettin’e bir mektupla durumu 

bildirerek ondan bu hususu belirten bir yazı yazmasını ister. Çok geçmeden Ömer 

Seyfettin’den uzunca bir mektupla birlikte “Yeni Lisan” başlıklı bir makale gelir. Bu 

yazının sonunda Ömer Seyfettin kendi adı yerine bir soru işareti koyar. Bunun, hareketi 

bir topluluğa mal etmek istemesinden kaynaklandığını ve şahsî bir hareket olarak 

algılanmasını engellemek adına yapıldığını söylemek mümkündür. Zaten Ali Cânip 

Yöntem’in sözleri de bu düşüncemizi doğrular niteliktedir: 

“ Yazının sonunda kocaman bir istifham işareti klişesi vardı ve bunu bize Ömer 

Seyfettin teklif etmişti.”242 Çünkü, “Karar vermiştik. Başmakaleleri imzasız neşredeceğiz. 

Sonunda bir kocaman (?) işareti koyacağız. İstiyorduk ki davâmız, bir şahsın eseri olarak 

görünmesin, edebî muhitte ihtiras uyanmasına sebep olmasın.”243 

 

2.2. Yeni Lisan Hareketini Hazırlayan Sebepler 

 

Dilde sadeleşme birçok dönemde karşımıza çıkan, millî uyanışın olduğu 

zamanlarda karşılaşılan bir harekettir. Yeni Lisan hareketi de birdenbire ortaya çıkmış bir 

hareket değildir. Öncesinde bu hareketi hazırlayan sadeleşme yanlısı çeşitli hareketler ve 

çabalar görülür. Ancak bir hareketin başarıya ulaşabilmesi için siyasî ve sosyal şartların 

uygunluk göstermesi gerekir. Bu sebeple Yeni Lisanı hazırlayan sebeplere değinmek 

yerinde olacaktır. 

                                                           
241 YÖNTEM, a.g.k., s. 12. 
242 Ali Cânib YÖNTEM, “ Ziya Gökalp’ in Matbûât Âleminde İlk Görünüşü, Genç Kalemler ve 

‘O’”, Çınaraltı, S. 12, 25 Birinciteşrin 1941. 
243 YÖNTEM, a.g.k, s. 13. 



87 

 

II. Meşrutiyet’in beklenmedik bir anda ilânıyla beraber memlekette bir serbestlik 

havası hâkim olur ve bu hava aydınları da etkiler.  Meşrutiyet’in ilanıyla beraber gelen bu 

serbestlik yeni fikirlerin ve hareketlerin doğmasında etkili olur. 1789 Fransız İhtilâli ile 

birlikte milliyetçilik düşüncesi Fransa dışındaki ülkelere de yayılmaya başlar. Osmanlı 

düşünce sisteminde Osmanlıcılık ve İslamcılık hareketleri yavaş yavaş etkisini yitirmeye 

başlamıştır. Azınlıklar kendi milletlerinin bağımsızlığını elde etme yarışına girmiş, çok 

uluslu bir toplum olan Osmanlı Devleti de bu düşünceden nasibini almaya ve 

bünyesindeki etnik unsurlar ayaklanmaya kalkmıştır. Bu dönemde Osmanlı Devleti’ne 

bağlı Bulgaristan bağımsızlığını ilan eder, Girit Yunanistan’a katılır. Bu hareketler Osmanlı 

topraklarındaki aslî unsurların da birbirine kenetlenmesine ve milliyetçilik düşüncesinin 

onlarda da oluşmasında etkili olur. Millî birliği oluşturmak için en önemli ve belki de 

temel etken dil olduğu için bu hareketin doğmuş olduğunu söylemek de mümkündür. 

Tanzimat’tan beri Batı medeniyeti dairesine girmeye çalışan Osmanlı Devleti’nde 

aydınlar halkın seviyesini yükseltmeye ve Batı’nın ilim ve teknik alanındaki faaliyetlerini 

takip etmeye çalıştılar ve bunda bir ölçüde başarılı oldular. Yeni düşünce sistemi ile 

birlikte yeni hayat fikri de Osmanlı Devleti’ni etkiler ve bunun için de aydınlar toplumu 

bu anlayışa göre düzenleme ihtiyacı hissederler. Bu da bu hareketi hazırlayan 

etkenlerden birisidir. Bu dönemde kurulan cemiyet ve dernekler bunun bir yansıması 

olarak karşımıza çıkar. 

Batı’dan gelen yeni düşünceler yalnızca fikir dünyasını etkilemez, aynı zamanda 

edebiyata da sirayet eder. Yeni tür ve şekil arayışları beraberinde yeni bir duyuş ve 

düşünüş biçimini getirir. Tüm bunların gerçekleştirilebilmesi için de yeni bir dil yaratmak 

gerektiği edebiyatçılar tarafından sık sık gündeme gelir. Bunun en açık örneğini Servet-i 

Fünûn şair ve yazarlarında görmek mümkündür. Servet-i Fünûn’un ağır diline tepki 

olarak sadeleşme yanlısı birçok kişi ve hareket doğar. Yeni Lisan hareketini hazırlayan 

başlıca âmillerden biri olarak bunu göstermek de mümkündür. Servet-i Fünûn’un ağır dili 

olmasaydı belki de Yeni Lisan hareketi doğmayacaktı dersek aşırı bir yorum yapmış 

olmayız. Bununla birlikte kendilerinden önce sadeleşme yolunda birçok hareket 

gerçekleşir. Yeni Lisan hareketinin başlangıcından hemen önce kurulan ve tasfiyeci 

olarak nitelendirilen Türk Derneği onlar için önemli bir örnek teşkil eder. Ayrıca çeşitli 

illerdeki dil hareketlerinden de etkilendiklerini söylemek mümkündür. Hatta Ömer 

Seyfettin’in İzmir’de bulunduğu sıralar İzmir’de yoğun dil tartışmaları yaşanır ve onun 



88 

 

bundan haberdar olmadığı düşünülemez. Bununla birlikte Selanik’te Çocuk Bahçesi 

mecmuasında Mehmed Emin’in şiirleri dolayısıyla yaşanan tartışmalar da bu hareketin 

etkinlik kazanmasında önemli rol oynar. 

 

 

2.3. Yeni Lisan Davası: 

 

Yeni Lisan hareketi Genç Kalemler’in büyük boy yayımlanan ikinci cildinde çıkan 

“Yeni Lisan” başlıklı makale serisi ile kamuoyuna duyurulur.  Bu makalede nasıl bir dil ve 

edebiyat arzulandığı, nasıl bir yol izleneceği gibi düşünceler yer alır.244 Ömer Seyfettin 

makalesinde “Eski Lisan-Edebiyatımız-Millî Edebiyatımız-Şarka Doğru-Garba Doğru-

Bugünküler-Başkaları-Hastalıklar-Tasfiye-Nasıl?-Milliyete Doğru-Tasfiye Sarfı-İsimler ve 

Sıfatlar-İmlâ-Gaye-Ey Gençler!-Netice” başlıkları altında bu hususlardaki görüşlerini 

açıklamaya çalışır. 

“Eski Lisan” başlığını taşıyan kısımda eski lisanın ne olduğu sorgulanır ve Türk 

dilinin tarihî gelişimi ile ilgili bilgi verilir. Ömer Seyfettin burada Türklerin Asya’dan garba, 

Anadolu’ya hicret ettiklerinden söz ederek Türklerin Arap ve Fars dillerini öğrendiklerini, 

hattâ bazı padişahlar tarafından bu dillerin resmî dil ilan edildiklerini ifade eder. O, bu 

vesileyle Arapça ve Farsça birçok kelimenin Türk diline yerleşmiş olduğunu ve bunun bir 

zararı olmadığını iddia eder. Ancak burada zararlı görülen şey bu dillerin kaidelerinin de 

Türk dilinin içerisine yerleşmiş olmasıdır. Tüm bunlara rağmen Türkçenin yine de aslını 

koruduğunu ve buna dayanarak Türk dilini tekrar eski tabiîliğine döndürmenin mümkün 

olduğunu belirtir. 

“Edebiyatımız” başlığını taşıyan bölümde, edebiyatımızın çeşitli devreler 

geçirdiğini söylemenin manasız olduğu üzerinde durulur. Ömer Seyfettin, edebiyatımızın 

iki devre geçirdiğini öne sürer: 1.Şark’a Doğru: İran’a 2. Garba Doğru: Fransa’ya. Yeni 

Lisancılar bu iki yönelimin de birbirine benzediği kanısındadırlar. Şark’a yönelenlerin 

Farsça divan neşretmeleri gibi Garba yönelenler de Fransızca manzume ve piyesler tertip 

                                                           
244 Ömer Seyfettin, “Yeni Lisan”, Genç Kalemler, C.II, S.1, 29 Mart 1327. 



89 

 

ederek bununla övünürler. Bazı Türk şairlerinin Arapça veya Farsça yazdıklarını, 

padişahların ve devlet adamlarının Farsça bilmelerinin zorunlu olduğunu söyler. Özellikle 

de bunun bir marifet sayılmasından yakınır. Bunun edebiyatımız için bir eksiklik 

olduğunu belirtir.  

“Millî Edebiyatımız” başlığını taşıyan bölümde, bizim millî bir edebiyatımız 

olmadığını dile getirir. Bunun için de önce edebiyatın ne olduğu üzerinde durur. Eski 

nazariyeye göre edebiyatın “Şiir ve hayal sanatı” olduğundan söz eder. Ona göre eski 

şiirler çoğunlukla “aşk ve muâşaka” hikâyelerinden ibarettir; ancak sevmenin, 

sevişmenin bizde yasak olmasından kaynaklı, tesettürün buna mani olduğunu söyler. 

“Şark’a Doğru” bölümünde Arapların bedeviyet sayesinde kadınlarla muâşaka 

edebildiklerinden dolayı etkili ve güzel şiirler yazabildiklerini, ancak bizim medeniyet 

dairemizde kadınlarla erkekler şiddetle birbirinden ayrıldıklarından gerçek aşka imkân 

olmadığını, bu sebeple de şairlerin hayalleriyle muaşakaya başladıklarını dile getirir. 

Bundan dolayı da hakikatin sadeliğinden uzak, gösterişli, süslü sun’î şiirler yazılmıştır. 

Hakikati yazanların ise “ahlâksızlıkları Bizans hislerinden mamul heykeller” diktiklerini 

ifade eder.  Yüzlerini Şark’a çeviren şairlerin eserlerine bakıldığında ahlâksız ve iğrenç 

telmihlere tesadüf edileceğinden söz eder. 

“Garba Doğru” bölümünde Muallim Nâci’nin ölümüyle Şark devresini savunacak 

birilerinin kalmadığını, yerini Âkif Paşa zamanında inşâsına başlanılan Batılı tarzın aldığını 

ileri sürer. II. Abdülhamit baskısının da etkisiyle siyaset ve ciddiyetten uzak bir neslin 

doğduğunu, “dünküler” denilen “Servet-i Fünûn” heyetinin ortaya çıktığını söyler. Tevfik 

Fikret’le Cenab Şahabeddin’in gerçekten güzel, fakat milliyetimize, hissimize, zevkimize 

muhalif Fransızca şiirler ortaya koyduklarını dile getirir. Hâlit Ziya’nın da Fransız 

romanlarını naklettiğine değinerek  bu neslin hiçbir yenilik yapmadığını, sadece 

çaldıklarını iddia eder. Eserlerinin isimlerini dahi Fransızcadan aynen aldıklarını öne 

sürer. Onların otuz beş sene evvel başlayan sadeliği öldürdüklerini, konuşma diliyle yazı 

dilini birbirinden ayırdıklarını ifade eder. Yazılan cümlelere, mısralara bakıldığında içinde 

hiç Türkçe kelime görülmez.  Eski dilin kötü yanlarını değiştirmediklerini, yalnızca eski 

şekilleri bırakıp yerine sahte, Batılı tarzda şekilleri getirdiklerini ve bunun sonucunda da 

daha manasız bir “salon edebiyatı” vücuda getirdiklerini savunur. 



90 

 

“Bugünküler” başlığı altında Fecr-i Âtî’ye yönelik eleştiri getirir. Onların Servet-i 

Fünûn’un bir devamı olduklarını, yeni hiçbir şey yapmadıklarını, onları tekrar etmekten 

öteye gidemediklerini söyler. Dünkülerin en kullanılmayan kelimeleri eski kamus 

sayfalarından bularak bunu başarı imiş gibi lisana katmaya çalıştıklarını, bugünkülerin de 

onlarla rekabet etmekten başka bir şey yapmadıklarını ifade eder. Fransızca 

bilmediklerini, anlamadan tercüme yapmaya çalıştıklarını belirtir. Onların tercümelerine 

bakıldığında cümle ve siga hatalarıyla dolu oldukları görülür. Fakat yine de vatanın bütün 

ümidi olarak onlar görülür, çünkü onlar zeki ve çok gençtir. Onların okuyup 

çalışacaklarını ve bizi asırlardan beri millî bir edebiyattan mahrum bırakan eski ve sun’î 

lisanı terk edeceklerini savunur. Onların dünküleri taklit etmekten vazgeçtikleri an gerçek 

fecrin olacağı, onların sayesinde yeni bir lisanla terennüm edilen millî bir edebiyatın 

doğacağı kanaatindedir. 

“Hastalıklar” bölümünde bu vakte kadar edebiyatımızın mâzisi ile ilgili bir kroki 

çizdiklerini, şimdiye kadar millî bir edebiyat vücuda getiremediğimizi belirtir. Eskiler 

İran’a rağbet gösterirken dünküler yeni bir lisana ihtiyaç duymaksızın eskilerin lisanını 

daha da bozarak kullanırlar. Şimdi yeni bir hayat ve gelişme devresine giren Türklerin 

yeni ve tabiî bir lisana, kendi lisanlarına ihtiyaç duyduklarını söyler. “Millî bir edebiyat 

vücuda getirmek için evvelâ millî bir lisana ihtiyaç duyulduğu” görüşündedir. Eski lisanı 

hasta olarak niteler; bu hastalıklar, içindeki gereksiz ve ecnebî kaidelerdir. Lisanımızda 

Arapça ve Farsça kaideler, terkipler yaşadığı sürece saf ve millî bir lisan olamaz. Çoğunluk 

yabancı kalır, kitaplar satılmaz. Vatanda okuma ve etraflıca araştırma merakı oluşmaz. 

Otuz milyonluk bir memlekette ne kitap ne de gazete satılabilir. 

“Tasfiye” bölümünde ise tasfiyenin bir intihar olduğu konu edilir. Beş asırdan beri 

konuşulan Arapça ve Farsça kelimeleri terk etmenin mümkün olmadığını, aruzu atıp hece 

vezniyle yazmayı kimsenin kabul edemeyeceğini ileri sürer. Konuştuğumuz dil olan 

İstanbul Türkçesinin en tabiî lisan olduğunu, klişe olmuş terkiplerin dışındaki gereksiz 

süslerin lisana giremeyeceğini belirtir. Yazı diliyle konuşma dilini birleştirmek suretiyle 

edebiyatımızı ihya veya icat edeceklerini ileri sürer. Yazdıklarını yalnızca beş on kişilik bir 

aydın grubunun anlamayacağını, herkesin anlayıp takdir edeceklerini duyurur. 

“Nasıl?” bölümünde bu söylediklerini yapmanın çok kolay olduğunu, herkes biraz 

fedakârlık yaparsa bu işin üstesinden gelinebileceğini öne sürer. Türkçe kaidelerle her 

terkibin yapılabileceğini, Arapça ve Farsça kaidelere ihtiyaç olmadığını, bunların yalnızca 



91 

 

süs için kullanıldığını ifade eder. Süslü söyleyişe tapmamak gerektiğini, fikre, hisse 

ehemmiyet verilmesi gerektiğini ve bunu dünkülerin yapamayacağını, her eskinin yeniye 

düşman olduğunu dile getirir. 

“Milliyete Doğru”’da harekete geçme vaktinin çoktan gelip geçtiğini, mâziye, 

düne, zevke aldanarak maddî düşünmekten vazgeçilmesi gerektiğini söyler. Ona göre 

iyice düşünerek kesin karar verilmelidir. Lisanı bu hâle getiren Arapça ve Farsça kelimeler 

değildir, bilakis bunlar artık Türkçeleşmiştir. Sırf süs olarak kullanılan kelimelerin çoğul 

şekilleri, kafiyeler ve terkipler kalkınca lisan kendini bulacaktır.  Bize düzenli ve kendi 

içine dönük geniş bir lisan gerekmektedir. Birçok kimse tarafından dünyanın en 

mükemmel, en basit, en sade ve tabiî lisanı olan Türkçenin sarfını iyice tanımalı, 

içerisindeki gereksiz ecnebî kaideleri atmalıyız. Arapça ve Farsça edatları 

kullanmamalıyız. Terkipleri kendi kaidelerimize göre yapmalıyız. Böylelikle birtakım 

gereksiz kelimelerin kendiliğinden yok olduğunu göreceğiz. 

“Tasfiye Sarfı” bölümünde Arapça ve Farsça kaidelerden hangilerinin atılacağından 

ve bunun neye göre yapılacağından söz edilir. Burada ilmî, fennî ve edebî ıstılahlara 

yönelik olarak şimdilik bir şey yapılmayacağını söyler. Bütün ıstılahlara kesin bir şekil 

verileceğini, onları tek bir kelime gibi kabul edeceklerini belirtir. Sonrasında klişe olanlar 

dışında bütün Arapça ve Farsça terkiplerin terk edileceği, Türkçe çokluk şekillerinden 

başka çokluk şekli kullanılmayacağı, yine kâinat, inşaat, ahlâk, Müslüman gibi klişelerin 

kalacağını ifade eder. Aynı şekilde Arapça ve Farsça edatların konuşma diline geçenler ve 

Türkçeleşenler dışındakilerin atılması gerektiği ve bu şekilde alışılagelmiş kelimelerin 

rahatlıkla kullanılabileceği görüşündedir. 

“İsimler ve Sıfatlar” bölümünde “Farsça kelimeleri, Arapça masdarları, Türkçedeki 

manalarına göre isim veya sıfat olarak kabul edeceğiz. Farsça ve Arapça nispet manasını 

ve edatını içeren kelimelere genellikle sıfat diyeceğiz. Lisanda yalnızca Türkçe kaideler 

kullanılacak; Türkçenin işleyişini bozan Arapça ve Farsça kaideler kullanılmayacak. Bu 

yeni lisanla ilmî, fennî, edebî yazılar yazılacak, hikâyeler, şiirler telif edilecek. Münekkitler 

dahi bunu eleştiremeyecek. Bu lisanın saf ve tabiî olduğunu herkes görecek. Eski lisanı 

kullananlar, dünküler kendilerini yok eden bu dili kabul etmeyecek, taarruzda 

bulunmasalar bile düşmanlık besleyecekler.” düşüncesinde olduklarını açıklar. 



92 

 

“İmlâ” bölümünde Arapça ve Farsça kelimelerin imlâlarının muhafaza edileceğini, 

Türkçe kelimelerde ise hurûf-ı imlânın kullanılacağını savunur. İmlâ meselesini zamanın 

halledeceğini ve her ihtilâlin başına gençlerin geçtiği gibi, lisan ve edebiyatın öncülerinin 

de gençler olacağını ifade eder. Ömer Seyfettin, her konuyla ilgili tercümeler yapmak, 

yazılar yazmak, manzumeler meydana getirmek suretiyle eski lisanın devrilip yerine tabiî 

ve millî lisanın yükseleceği kanaatindedir. 

“Gaye”’de her şeyi devletten beklememek gerektiğinden, bunun bir sonuç 

vermeyeceğinden söz edilir. Burada Maarif Nâzırı Emrullah Efendi’yi zikrederek onun 

önemli biri olduğunu, ancak yeni ilimlerden haberdar olmadığını söyler. Gençlerin 

hayatlarını mâziye yöneltmeyip daima ileriye, yeniye baktıkları kanaatindedir. O bütün 

karanlıklardan uzak, hür, müstakil ilim ve edebiyat için çalışılması gerektiğini düşünür. 

Gayelerinin “millî bir lisanla millî bir edebiyat vücuda getirmek” olduğunu vurgular. 

“Ey Gençler”’de bugünün gençlerine seslenir ve görevlerinin çok zor olduğunu, 

bütün dünya tarafından varlığı silinmeye çalışan bir milleti kurtarmaları gerektiğini 

söyler. Rum, Bulgar, Sırp okullarında Osmanlı düşmanlığının öğretildiğini ve bunun 

herkes tarafından bilindiğini; Osmanlı topraklarında kardeşçe yaşadıkları birçok ırkın 

şimdi Türklere düşmanlık beslediğini anlatır. Burada Türk milletinin etrafında dönen 

düşmanlıklardan bahsederek gençleri uyarır ve bütün bunları görerek gençlerin artık 

uyanmaları gerektiğini ifade eder. 

“Netice” bölümünde ise artık uyanmak gerektiğini, orduların savaşta galip gelseler 

bile başarının elde edilmiş olmayacağını, esas başarının ilerleme ile sağlanacağını söyler. 

İlerlemenin de ancak ilim, edebiyat ve fennin herkes arasında yayılması ile sağlanacağını 

ve bunun için de gerekli olan şeyin millî ve umumî bir lisan olduğunu belirtir. Millî bir 

lisan olmadığı sürece ilerlemenin olamayacağından söz eder. Dünkülerin lisanını terk 

etmek gerektiğini, eski edebiyata da hürmet göstermemek gerektiğini dile getirir. Bütün 

gençler yeni lisanı ihya ve icada çalışmalı; zekâlarını ve maharetlerini eskileri taklitte 

değil bu alanda kullanmalıdır. Ancak bu şekilde yazılanların herkes tarafından 

okunabileceğini, öbür türlü mâziye gömülüp gideceklerini düşünür. Şahsî menfaatler 

peşinde koşarken millî menfaatlerin yok olacağını ileri sürer. Eskilerin ve dünkülerin 

gayesinin “ hâl ve mâzi” olduğunu, onların gayesinin ise istikbal olması gerektiğini 

savunur. Ömer Seyfettin, bu şekilde davranılmadığı takdirde sonraki nesillerin onlara 

lânet edeceği görüşündedir. 



93 

 

Yeni Lisan ile ilgili makaleler derginin bundan sonraki sayılarında da devam eder. 

Bu makalelerde dil, edebiyat, milliyet, kavmiyet gibi konular üzerinde durulur. “Yeni 

Lisan” başlıklı bu makalelerin altında imza yerine soru işareti konulur, ancak beşinci 

sayıdan itibaren makalelerin altında “Genç Kalemler Tahrir Heyeti” imzası görülmektedir.  

 

2.4. Yeni Lisan ve Bir İstimzâc: 

 

Yeni Lisan hareketinin öncüleri tarafından “Yeni Lisan ve Bir İstimzac” başlığı 

altında Genç Kalemler Tahrir Heyeti imzasıyla dil konusundaki görüşlerini açıklayan bir 

kitapçık yayımlanır. Bu kitapçıkla birlikte devrin önde gelen şair ve yazarlarına, yedi 

sorudan meydana gelen bir soruşturma mektubu gönderilerek bunların 

cevaplandırılması istenir. 

Bu istimzacın yayımlandığı tarihle ilgili net bir bilgi yoktur. Yusuf Ziya Öksüz bu 

kitapçığın Nisan sonu veya Mayıs başında(1327/1911) yayımlanmış olabileceğini 

söyler.245 Yeni Lisan ve Bir İstimzâc ana başlığını taşıyan bu soruşturmada şu alt başlıklar 

yer alır: Eski Lisan ve Menşei, Tasfiyeciler ve Hataları, Yeni Lisanın İlk Adımları, Yeni 

Lisanın Programı, Yeni Lisanın Mekteblere Tatbiki, Lisanda İkilikler, Türkçenin Tecvîdi, 

Âlimlerin ve Avâmın Psikolojileri, Türkçenin Bedaâtı, Terkiblerde ve Cem’ilerde İkilikler, 

Türkçe Terkiblerin Güzelliği, Cem’ iler, Edatlar.246  

Bu istimzacda da imza yerine soru işareti konulur. Bu, hareketin bir şahıs yerine bir 

topluluğa mal edilmek istenmesinden kaynaklanır. Yusuf Ziya Öksüz bu yazıların kimlere 

ait olabileceğini tespit etmiştir.247 Yeni Lisan ve Bir İstimzac’ın Ali Cânip Yöntem’in “Yazı 

Dili Münakaşaları”nda söz ettiği kadarıyla 36 sayfadan oluştuğu biliniyor. Bu istimzacdan 

daha önce Agâh Sırrı Levend ve Hüseyin Namık Orkun da söz etmiştir, ancak hakkında 

ayrıntılı bilgi yoktur. En ayrıntılı bilgiye Yusuf Ziya Öksüz’den ulaşıyoruz. Bunun dışında 

Arda Odabaşı, bir makalesinde İstimzâc’ın elde bulunan metnini yayımlamıştır.248 

                                                           
245 ÖKSÜZ, a.g.k., s. 93. 
246 ÖKSÜZ, a.g.k., s. 95. 
247 Ayrıntılı bilgi için bkz. ÖKSÜZ, a.g.k., s. 95. 
248 Arda ODABAŞI, “Genç Kalemler’in Yeni lisan ve Bir İstimzâc Broşürü ve Bilinmeyen 

Yazarı”, Müteferrika, Yaz 2008, Sayı 33. 



94 

 

Burada İstimzac’ın içindekilere kısaca değinmekte fayda var. “Eski Lisan ve 

Menşei” bölümünde daha önce “Yeni Lisan” makalesinde de belirtildiği gibi, o güne 

kadar kullanılan Arapça, Farsça ve Türkçe kaidelerden mürekkep lisan eski lisan olarak 

nitelendirilir. Bu dilin fenne, edebiyata uygun olmadığı, dünyada bu şekilde karma bir 

lisanın olamayacağı, bir lisanın başka lisanlardan kelime alabileceği, ancak kaide 

almasının doğru olmadığı ve hiçbir kavmin konuşma dili ile yazı dilinin ayrı olamayacağı 

ifade edilir. Daha sonra bu eski lisanın nasıl oluştuğu anlatılır. İslâmiyetin Türkler 

tarafından kabulüyle birlikte kullanılmaya başlanan Arap alfabesi uygulamada bazı 

güçlükler doğurur, bu güçlükleri yenmenin en kolay yolu olarak da kaideleri almaktır. Bu 

sırada Farsçanın da gelişmiş bir edebiyat dili olması dolayısıyla Farsçanın da etkisine 

girilir. Türklerin, mevcut kaideler ve terkipler dururken yeni kurallar aramaya ihtiyaç 

duymadığını, bu şekilde bu kaidelerin dilimize yerleştiğini ve bu dillerle eser yazmanın 

üstünlük sayıldığını belirtirler. “Tasfiyeciler ve Hatâları” bölümünde dilde sadeleşme 

çabalarının Türk dilinin içindeki tüm yabancı unsurları atarak yerlerine tarihin 

karanlıklarına gömülmüş eski dilden kelime almanın yanlış olduğundan söz edilir. II. 

Meşrutiyet sonrasında kurulan Türk Derneği’nin de aynı hataya düştüğü ifade edilir. 

“Yeni Lisanın İlk Adımları” bölümünde dilin Şinasi’den sonra gittikçe sadeleşme 

yolunda ilerlediği ve Meşrutiyet’in ilânıyla bunun iyice açığa çıktığı ileri sürülür. Eski 

basmakalıp terkiplerin artık güzelliklerini kaybedip çirkinleştiğini, bu terkiplerin yeni 

fikirlerin, yeni hayallerin doğmasına, büyümesine engel olduğu söylenir. Genç 

edebiyatçılar bu terkipleri bozmadıkları sürece klişeleşmiş hayallerden 

kurtulamayacaklardır, işte Yeni Lisan’ın başlıca amacı budur. Daha sonraki bölümde 

amaçlarını belirterek bir program verirler. “Yeni Lisanın Programı” şöyledir:  

1. Türkçe terkipler ve cem’iler ihtiyaca kâfi olduğundan Arapça, 

Acemce bütün terkib ve cem’iler kullanılmayacak; 

2. Sadr-ı Âzam, Şeyhü’l-İslâm, Bâb-ı âli, şûrâ-yı devlet, arz-ı hâl, 

pay-ı taht, terceme-i hâl gibi terkib bünyesinde bulundukları hâlde mânâca basit 

ve evlâd, talebe, amele, havâdis, âhlâk, edebiyât, rüsûmât gibi cem’i bünyesinde 

bulunduğu hâlde manâca müfred olan ta’birler kullanılacaktır;  

3. Bazı ıstılahların mukâbilleri olmak üzere, hodbîn, bedbîn, 

yegnüştmonographie, şehnüşt-chef d’oeure, müvellidü’l-humûza, müvellidü’l-

maî… gibi Arapça, Acemce mürekkeb kelimeler istimal edilecektir; 



95 

 

4. Hayvanât, nebatât, insâc gibi cem’iler; hayvanlar, nebatlar, nesceler 

manâsında kullanılmayacak, zoologie, botanique, histologie ilimlerinin 

mukâbilleri olarak bâkî kalacaklardır; 

5. İlm-i rûh, ilm-i ictimâ, ilm-i hayât, ilm-i garîze, physiologie 

kabilinden tâbirler tıpkı Fransızca mukâbilleri gibi basit sayılacaktır; 

6. Sarf ile iştikak bahisleri birbirinden tamamıyle ayrılacak, iştikakça 

mürekkeb olan yukarıdaki tâbirler sarfça basit telâkki edilecektir. Sarf kitaplarında 

Arapça, Acemce kaidelerden aslâ bahsedilmeyecek, bu lisanların müştâk ve 

mürekkeb kelimeleri sarf kitaplarında semaî ve basit kelimeler gibi gösterilecek, 

nasıl iştikak ve terekküb ettikleri iştikak kitaplarında izâh edilecektir; 

7. İştikakça terkib ve cem’i bünyesinde bulunduğu hâlde basit ve 

müfred telâkki edilen kelimeler lugat ve muhit kitâplarında müstakil bir kelime 

vaziyetinde gösterilecek, eski lugatların mürekkebi basitde, cem’i müfrede 

göstermek gibi kaideleri kaldırılacakdır. Meselâ Muhitü’l-Maârif kelimesi muhit 

yahut maârif kelimelerine tahsis olunan satırlarda değil, müstakil bir kelime gibi 

kendi başına yazılarak tefsir edilecektir. Nasıl ki Fransızca kâmûslarda 

encyelopedie kelimesi cycle yahut pedie kelimelerine tahsis olunan mevkilerde 

icbâr edilmez, basit ve müstakil bir kelime suretinde ayrıca yazılır; 

8. Yukarıda sayılan ve ilmî mefhumların yeni ıstılâhları olmak üzere 

vücûdlarına ihtiyaç bulunan terkib ve cem’ilerden mâadâ tahlili mümkün ne kadar 

klişeler varsa bozulacak yahud vücûdlarına ihtiyaç yoksa katiyen terkedilecekdir. 

Nazar noktası, san’at eseri, dikkat nazarı  gibi tâbirler eser-i san’at, nokta-i nazar, 

nazar-ı dikkat tabirlerine müreccahtır. Nazar-ı dikkate almak mevkiinde nazara 

almak yahut dikkate almak tâ’biri kullanılabilir; 

9. Arapça Acemce terkiblerin tufeylîsi olan Türkçe terkiblerde 

yaşamasına imkân bulunmayan Arapça, Acemce kelimeler artık istimal 

edilmeyecek, bu suretle lisânımız kendi kendine tasfiye edilmiş olacakdır. Meselâ 

mâî gibi,âb gibi kelimeler sırf mâî-i leziz,âb-ı sâf gibi terkibler sâyesinde yaşadığı 

için bu terkiblerin terki hâlinde ölmüş bulunacaktır; 

10. Arapça, Acemce kelimelerin avamca temsîl edilen şekilleri, 

havasca muhafaza olunan aslî şekillerine tercih edilecekdir; bekere-makara, 

çarçube-çerçive, nerduban-merdiven, benefşe-menekşe…gibi 



96 

 

11. Türkçede Arapça, Acemce kaideler hâkim olmayacağı gibi bu 

lisanların tecvîdleri de nazım olmayacakdır. Türkçeye giren Arapça, Acemce 

kelimeler Tükçenin kaidelerine tamamıyle tâbî olacağı gibi tedricî bir suretde de 

tetâbuk edecek, Türkçenin husûsî âhengiyle itlâf edecekdir (Yeni Lisanın 

Güzelliği bahsine müracaat buyurunuz). 

12. Arapça, Acemce kelimelere dahil yahud, lâhik olan Arapça, 

Acemce edatlar da mümkünse Türkçe edatlara tebdil edilecekdir: Tabiat-

tabiîcilik-gayrıtabiat-tabiatsızlık, şuûrî-şuûrlu, gayrışuûrî-şuûrsuz… gibi. 

13. Terkiblerle ifâde olunan manâlar basit kelimelerle ifâde edilmeye 

çalışılacakdır. Kuvve-i fâtıra yerine fâtıra, hikmet-i bedâî yerine bedâat, gaye-i 

hayâli yerine mefkûre, ilm-i hayvanât yerine hayvanât, meclis-i meb’ûsân yerine 

meb’ûsân gibi.  

Bu lâzımdır çünkü lisan ilmi, “ Kelimeler medlüllerinin ta’rifleri, değil, 

işaretleridir” diyor. Mürekkeb kelimeler medlülleri ta’rif ihtiyacıyle yapılmışdır. 

Halbuki kelimeler medlüllerinin yalnız işareti olduğundan bu hizmeti basit 

kelimeler daha iyi ifâ eder. 

14. Türk Derneği’nin vesâir tasfiyecilerin yaptıkları gibi Çağataycaya, 

Türkçeye yahud yalnız Anadolu, Rumeli lehçelerine mensûb kelimeler Yeni 

Lisan’da kullanılmayacakdır. Yeni Lisan İstanbul’da tekellüm edilen ve edebî 

lisanımızın ıstıfâsıyle nezih ve necib bir mevki’ kazanan üslûp ve kelimeleri 

istimal edecek ve bu üslûp ve kelimeleri İstanbul şîvesinde mündemic bedâata 

tevfiken daha ziyâde güzelleştirmeye çalışacaktır.” 

“Yeni Lisanın Mekteblere Tatbiki”nde” “Yeni Lisanın birinci hedefi iştikak bahsini 

sarfdan büsbütün çıkarmalıdır.” denerek, okullarımızda bunun uygulamasıyla ilgili kısaca 

bilgi verilir. 

“Lisanın Güzelliği-Lisanda İkilikler” başlıklı bölümde ikilikle ne demek istedikleri 

anlatılır. Aynı kelimeyi âlimlerin başka türlü, avâmın başka türlü kullanmasına ikilik-

doublet dendiği belirtilir. Türkçede yalnızca kelimelerde ikilik olmadığı, terkiplerde, 

çokluk şekillerinde ve edatlarda da ikiliklerin bulunduğu belirtilerek bunlara örnekler 

verilir. 

“Âlimlerin ve Avamın Psikolojileri” başlıklı kısımda âlimlerin hazırladıkları galatat 

kitaplarından bahsedilerek bunlara bakıldığında avamın kullandığı kelimelerin yanlış 



97 

 

kabul edildiği söylenir. Avamın âlimlerin kullandıkları kelimeleri reddederek lisanda 

tasarruflar yoluna gittikleri; âlimlerin avama ait şeyleri yanlış, kitaplarda yazılanları doğru 

kabul ettikleri, gelenekçi ve kuralcı oldukları için lisanda meydana gelen doğru 

konuşmaları gerileme ve bozulma saydıkları ifade edilir. Yeni Türkçenin avamın 

kullanışlarından doğduğu savunulur. Âlimlerin ukâla olduğundan, kendi dillerini başka 

dillerde yazılmış sarf kitaplarından öğrenmeye çalıştıklarından söz edilir. Avamın lisanda 

daima değişiklikler meydana getirdiği; bu değişikliklerin keyfî ve tesadüfî olmadığı 

söylenerek eski dilde kullanılan kaygu, sayru, ağu, gözgü, üstrük gibi kelimelerin lisanın 

güzelliğine uymadığından avâm tarafından terk edildiği belirtilir.  

“Türkçenin Tecvîdi” bölümünde âlimlerin imlâya, avamın ise telaffuza hâkim 

olduğu, bundan dolayı da konuşma dilinde kelimelerin değişikliğe uğradığı hâlde 

imlâlarının değişmediği belirtilir. “Türkçenin Bedâati” bölümünde lisanın güzelliğinin, 

kelimelerin maddî güzelliğini araştırdığını, manâlarındaki güzelliği dikkate almadığını 

söylerler. “Remy de Gourmont’un dediği gibi, bir kelimenin manâsı, bir kadının zekâsı 

gibidir. Bunların her ikisi de şekildeki güzelliğe fazla bir câzibe itâ edemez. Kelimelerin 

bedâate muvâfık olması için ibtidâ lisanın tecvîdine muvafakati şarttır; fakat bir kelime 

tecvîde muvafık olmakla bedâate de muvafık olması lâzım gelmez. Bazı kelimelerimiz 

vardır ki, Türkçenin tecvîdine uyar da bedâatine uymaz.” 

“Terkiblerde ve Cem’ilerde İkilikler” bahsinde dille ilgili görüşleri iyice açıklanır. 

Dillerde ikilik olmasının normal bir durum olduğu, ancak Eski Türkçede kelimelerde 

ikiliklerin yanı sıra edatlarda, çokluk şekillerinde ve terkiblerde de ikilikler olduğu, bunun 

sonucunda da memlekette âdeta iki farklı dilin konuşulmakta olduğu söylenir. Bu ikilik 

neticesinde âlimlerin yazdığı kitapları avâmın anlayamadığı, onların ancak kendilerine 

yakın olan halk şair ve ediplerini okudukları, kendi muhayyilelerinden çıkan eserleri 

anladıkları belirtilir. Halkın terkibleri kendilerine uygun hâle getirdikten sonra 

kullandıkları söylenerek örnekler verilir. Yeni Türkçenin ise hiçbir yabancı dilden hiçbir 

kaide ve ahenk almayacağı, kelime alsa bile bunları kendi söyleyiş özelliklerine uydurmak 

suretiyle alabileceği belirtilir. Yeni Lisanın Türkçenin ahengine uygun olmayan bir 

kelimeyi aslı Türkçe olsa bile Türkçe saymayacağı, başka dillerden alınıp Türkçeleştirilmiş 

ve konuşma diline uydurulmuş olanların Halis Türkçe olarak kabul edileceği ifade edilir. 

Bütün suçun tüm terkipleri kaideleri olduğu gibi alan Eski Türkçenin olduğu, böyle 

olmasaydı bugün elimizde son derece sağlam ve güzel bir dil bulunacağı iddia edilir. 



98 

 

“Türkçe Terkiplerin Güzelliği” bölümünde eski lisanın klişelerle dolu olduğu, yeni 

lisanın bu klişelerden kurtulacağı söylendikten sonra çeşitli esaslara dayandırarak Türkçe 

terkiplerin Arapça ve Acemce terkiplerden daha güzel olduğu ispata çalışılır. Bu esaslar: 

1. Arapça, Acemce kelimeler, Türkçe terkiplere dahil olunca 

lisanımızın tecvîdine ve bedâatine muvafık telâffuz edilmek mecbûriyetinde 

kalırlar. Halbuki Arapça, Acemce terkiblere girince o lisanlara mahsûs tecvîdlere 

tabî kalmaları zarûridir: âdem-i ibtidaî-ibtidaî âdem; benefşe-i rengîn-rengîn 

menekşe, misâllerinden anlaşılacağı gibi. 

2. Arapça, Acemce terkibler Türkçeye klişe hâlinde girerler… Bu 

klişeler uzun bir kelimeden başka bir şey değildir… Türkçeden bu yabancı uzun 

kelimeleri çıkararak, onların yerine yalnız muhtaç olduğumuz unsurlarını kabul 

etmek bedâatin şiddetle iltizâm etdiği mes’elelerdendir… 

3. Birçok Arapça, Acemce klişeler vardır ki kullananlar bile çok kere 

onların tahlilî manâlarını bilmezler… Terkib hâlinde olan uzun kelimelerin tahlilî 

manâsı vazıh bir suretde anlaşılmaz, müz’ic bir karanlık içinde kalırsa lisanın 

bedâati gaîb olur… 

4. Sıfatlar ve muzâfunileyhler mevûf ve muzâaflarına takdîmi 

Türkçenin selîkası ve bedâati iktizâsından olduğu için Arapça ve Acemce izafet 

ve tavsifler her şeyden evvel Türk zevkine gayet çirkin gelir. Ve işte bunun içindir 

ki avâm meselâ mülâzım-ı sâni, mülâzım-ı evvel yerine sâni mülâzım, evvel 

mülâzım diyor, selikasına göre düzeltiyor… 

5. Bazı Arapça ve Acemce kelimeler vardır ki lüzûmsuz ve Türkçenin 

bedâatine mugâyir oldukları hâlde ancak sığındıkları terkiblerin sâyesinde yaşarlar 

ve Türkçeye pek ağır bir yük olurlar…” 

“Cem’iler ve Edatlar” bölümünde yabancı asıllı çokluk şekilleri ve edatların 

Türk söyleyişine uymadığı, Türkçenin sadeliğini ve güzelliğini bozan bu iki 

unsurun kesinlikle kullanılmaması gerektiği düşüncesi savunulur. Arapça ve 

Acemceden alınan kelimelerin o lisanların terkiplerinden, çokluk şekillerinden ve 

edatlarından kurtarıldığı takdirde Türkçeleşmiş olacağı ve bunun çok gerekli 

olduğu ileri sürülür. Ve sonunda da bu hakikatler araştırılarak gelecek lisanın yeni 

lisan olacağı söylenerek bitirilir. 



99 

 

İstimzâcla birlikte devrin tanınmış şair ve yazarlarının görüşlerine 

başvurmak için yedi soruluk bir soruşturma mektubu gönderildiğinden söz 

etmiştik. Bu mektup bu vakte kadar yapılan çalışmalara rağmen ele geçmemiştir, 

ancak Ömer Seyfettin “Yeni Lisan ve Çirkin Taarruzlar”249 başlıklı makalesinde 

bu istimzâcdan ve gönderdikleri mektuptan söz ederek, bu mektupta nasıl 

soruların yer aldığını hatırladığı kadarıyla yazmaya çalışmıştır. Ömer 

Seyfettin’den naklen söz konusu mektuptaki soruları ve bunlara gelen cevapları 

değerlendirmek yerinde olacaktır: 

1. Müceddidlerin, lisanların tabiî cereyanlarını çabuklaştırmaya, 

kolaylaştırmaya selâhiyetleri var mıdır? 

2. Bir lisan başka lisanlardan ihtiyacı olduğu kelimeleri alabilir; fakat 

kaide alabilir mi? 

3. Üç lisanın kaidelerinden müteşekkil bir lisan olabilir mi? Ve bu 

itibarla Türkçeye Osmanlıca denebilir mi? Olamaz ve denemezse lisanımızı bu 

hastalıklardan kurtarmak bizim için bir vazife değil midir? 

4. Türkçeyi sadeleştirmek için şimdiye kadar tasfiyecilerin yaptıkları 

gibi lisanımızda me’nûs Arapça, Acemce kelimeleri atarak Çağataycadan, 

Türkmenceden kelimeler almak insanların tabiî tekâmülüne muvâfık bir hareket 

midir? 

5. Lisanın sadeleştirilmesinde ve yenileşmesinde Arapça ve Acemce 

terkiblerin, cümlelerin, edatların kullanılmasını esas ittihâz etmek lisanın tabiî 

tekâmülü için en muvafık bir usûl değil midir? 

6. Sadrâzam, şeyhülislâm gibi terkiplikten çıkarak klişe olmuş şeyleri 

olduğu gibi bırakmak; menekşe, karga, kalabalık gibi Türkçeleşmiş Arabî ve 

Farisî kelimeleri Türkçe söylendiği gibi yazmak ve onları tamamen benimsemek 

doğru değil midir? 

7. Bu suretle neticede dilimiz, sadeleşmeye gitmeyecek midir?”250 

Bu sorulara gönderdikleri herkesten cevap alamazlar. Yine aynı makalede Ömer 

Seyfettin bundan da söz eder: “Bütün muharrirlerimize gönderdiler, birkaç gençten 

başka kimse cevap vermedi. Acaba neye sustular? Yoksa tenezzül mü etmediler, 

                                                           
249 Perviz(Ömer Seyfeddin), “Yeni lisan ve Çirkin Taarruzlar”, Genç Kalemler, C. IV, S.24-25, 

Temmuz 1328/1912. 
250 Perviz, a.g.m. 



100 

 

kendilerini ilmî bir suale –lütfen- kısacık bir cevap vermeye tenezzül ettirmeyecek 

faaliyetleri ne idi?”251  

Mektuba cevap verenler arasından Şehabeddin Süleyman orta yollu bir tutum 

sergilerken, Hamdullah Suphi, İzzet Ulvi ve Macar Türkolog I. Kunos olumlu bir şekilde 

yaklaşırlar. 

Genç Kalemler mecmuasında yayımlanan cevap mahiyetindeki ilk mektup 23 Eylül 

1327/1911 tarihini taşıyan Hamdullah Suphi’nin mektubudur.252 Hamdullah Suphi, 

toprağımız gibi sevmemiz ve istiklâlini düşünmemiz gerektiğini söylediği Osmanlı lisanını 

etrafını zararlı otların sardığı bir ağaca benzetir. Hamdullah Suphi yeryüzünün en güzel 

dillerinden biri olarak nitelediği dilimiz üzerine eğilmekte çok geç kaldığımızı ifade 

ettikten sonra, lisanımızı öğrenmek çok kolay olduğu hâlde her kelime için ayrı bir kaidesi 

bulunan Arapça gibi bir lisanın dilimiz üzerindeki kötü etkisinden kurtulmamak ve halkı 

bundan mahrum etmenin doğru olmadığını dile getirir. O, Arapça ve Farsça kaidelerin 

bizim dilimize uygulanmasını bir felâket olarak nitelendirir. Lisanın tekâmülünün kendi 

kendine yapılmasından öte irfan ve edep sahipleri tarafından müdahale edilmesini doğru 

bulur. Tasfiyeciliğe kesinlikle karşı olduğunu, dili sadeleştirmek adına Orta Asya’ya 

dönülmesini doğru bulmadığını ve bunun yeni bir lisan yaratmak olacağını ifade eder. 

Dergide yayımlanan ikinci mektup Şehabeddin Süleyman’a aittir.253 Şehabeddin 

Süleyman lisanların bir takım değişikliklere maruz kaldığını ve lisanların geçirdikleri bu 

tekâmüllerin müdahaleye zorunlu kaldığını, ancak kendisinin böyle bir zekâya sahip 

olmadığını, Selânik’teki gençlerin bunu başarabileceklerini ve onları takdir ettiğini söyler. 

Ignac Kunos’un 15 Teşrinisâni tarihli mektubu “Muhterem Efendilerim” hitabıyla 

başlar.254 Türk dilinin sadeleştirilmesinin tek bir yolunun bulunduğunu, bunun da 

Türkçeleşmemiş olan yabancı kelimeleri atarak yerine Türkçe kelimelerin getirilmesi 

suretiyle gerçekleştirilebileceğini ifade eder. Türk dilinde binlerce söz olduğunu ve 

rahatlıkla Arapça ve Farsça kelimelerin yerine kullanılabileceğini belirtir. Macarların kırk 

elli sene evvel aynı işi yaptıklarını, Türklerin de aynı şekilde hareket etmeleri gerektiğini 

ve bunun da iki şekilde yapılabileceğini savunur: 

                                                           
251 Perviz, a.g.m. 
252 G.K., C. II, S. 12, 1327/1911 . 
253 G.K., C.II, S. 13, Kânun-ı Evvel 1327/1911. 
254 G.K., C.II, S.14, 12 Kânun-ı Sâni 1327/1911. 



101 

 

“Birincisi: Eski Osmanlı dilinden, ikincisi: Ahali arasında söylenilen avâm lisanından 

başka yol yoktur; ne Arabî, ne Farisî, ne Avrupalı… Bu iki pınardan arayacak olursanız, 

eminim ki lâzım olan lugatları gitgide bulursunuz.” diyerek bu işin kısa bir süre içerisinde 

yapılamayacağını, acele etmeden, tedbirli davranarak bu işi yapabileceklerini söyler. En 

kolay anlaşılan ve en gerekli olanlardan başlanması gerektiğini ifade eder. Bu hedefe 

ulaşmak için Eski Osmanlı lisanında ve avâm arasında konuşulan kelimeleri toplamak 

suretiyle iki türlü sözlük hazırlanması gerektiğini ifade eder. Avrupa’daki bütün 

milletlerin bu tür sözlüklere sahip olduğunu belirtir. Bu iş için de çok kişinin ve zamanın 

gerekli olduğunu dile getirir. Yeni Lisan cemiyetinin en büyük vazifesi olarak da bunu 

görür ve onlara bunu nasıl yapacakları konusunda yol gösterir. 

Dergide yayımlanan mektupların sonuncusu İzzet Ulvi’ye aittir.255 İzzet Ulvi 

kavimlerin temasta bulundukları diğer kavimlerin lisanlarından kelimeler almasının 

normal olduğu, bunun bir ihtiyaçtan doğduğu, ancak bizim dilimiz için aynı şeyin söz 

konusu olmadığı kanaatindedir. Bizim kendi basit ve güzel kelimelerimiz yerine, Arapça 

ve Acemcenin şivemize aykırı gelen birçok kelimesini aldığımızı, kendi dilimizi hor 

görerek dilimizi başka lisanların etkisine maruz bıraktığımızı belirtir. Başka lisanların 

kanunlarının, kaidelerinin lisanımıza girmesine müsaade etmişiz ve bunun olmasını 

normal kabul etmişiz. Bunun sonucunda da yapma bir lisan doğmuş ve bu lisan avâma 

hitap etmemiş, havasın anlayabileceği bir lisan vücuda gelmiştir. Bir lisan sürekli gelişim 

gösterirken bu keyfiyetlerden dolayı bizim lisanımız günden güne kuvvetini kaybetmiştir. 

Bu lisana tek lisan denemeyeceğini ifade eder: “ Ricâ ederim, buna lisan denir mi? Bunun 

bir misli daha hangi millette görülmüştür. Bendeniz Türkçe denen şu karmakarışık şeye 

tek lisan diyemeyeceğim… Üç lisandan çıkan halîta nâmını vereceğim.”256 Lisanımızın 

zamanında tabiî olmayan bir şekle sokulduğunu, ağır süslü kelimeler kullanıldığını, ancak 

lisanın buna müsaade edemeyeceğini, bu yapma şekilden kurtulmaya çalışarak tabiî 

hâline döneceğini belirtir. İzzet Ulvi Türk diline Türk dili kurallarının hâkim olmasını, 

yabancı kelimeler yerine bedâate uygun Türkçe kelimelerin kullanılmasını ve zamanla 

buna karşı çıkan herkesin susacağını söyleyerek mektubunu bitirir. 

 

2.5. Yeni Lisan Tartışmaları: 

                                                           
255 G.K., C. II, S. 23, Haziran 1328/1912. 
256 İzzet Ulvî, a.g.m. 



102 

 

 

“Yeni Lisan” hareketi Selanik’te çok olumlu tepkiler alır ve çeşitli gazete ve 

dergilerde sade dille yazılmış yazılar yayımlanmaya başlar.257 Bu makalenin 

yayımlanmasının ardından gerek Yeni Lisan davasına, gerekse Genç Kalemler hareketi 

içerisinde bulunanlara İstanbul’dan büyük tepkiler gelir. Harekete şiddetle karşı çıkanlar 

Fecr-i Âtî topluluğunun önde gelen isimlerinden Yakup Kadri ve Fuad Köprülü olur. Daha 

sonra bu hareketin savunucuları arasında yer alacak bu iki isim dilde sadeleşmeye 

şiddetle karşı çıkar.  

Genç Kalemler dergisinde Yeni Lisanla ilgili ilk tartışma Bekir Fahri (İdiz) imzalı bir 

gencin mektubuna verilen cevapla başlar. Bu mektupta Yeni Lisancıların Osmanlı 

topraklarının her köşesine kadar nüfuz edemedikleri ileri sürülür. Bunun üzerine aynı 

sayıda mektuba cevap verilir. Osmanlı topraklarında yaşayan halkla temas edildiğinde 

hepsinin yeni lisanla konuştuğunu, kışlalardaki askerlerin mülâzım-ı evvel, mülâzım-ı sâni 

yerine evvel mülâzım, sâni mülâzım dediklerini rahatlıkla görebileceğini söylerler. Bunun 

beş on gencin arzusuyla olmadığını, halkın Arapça Farsça kelimeleri aldığını, ancak 

terkipleri, çokluk şekillerini kullanmadıklarını belirtir. Kendilerinin klişe hâline gelmiş 

terkiplere dokunmak niyetinde olmadıklarını da dile getirir. Yeni Lisana karşı olan genç 

edebiyatçıların eserlerine de bakıldığında, aslında Yeni Lisanla ulaşılması istenen dilden 

pek farklı bir dil kullanmadıklarını da ilave eder ve buna Yakup Kadri, Refik Halid, Emin 

Bülend, Celâl Sahir, Tahsin Nahid gibi edebiyatçıların hikâye ve şiirlerini örnek gösterir. 

Yeni Lisan davasından önce Ömer Seyfettin ve Ali Cânip’in de sade dille yazdıklarını, 

gazetelerin de gittikçe Yeni Lisana yaklaştıklarını ifade eder. Dünküleri çürütmeye 

çalışmadıklarını, ancak onların bugünkü kalemlere pek uygunluk göstermeyeceklerini 

belirtir. Ayrıca Yeni Lisancıların kuru bir iddiada bulunmadıklarını, ilerlemek adına 

Avrupa’nın edebî, felsefî, ictimaî, siyasî, hukukî en güzel eserlerini kendi dillerine 

aktarmak için bir heyet kurduklarını ve çok yakında terimleriyle, yeni kelimeleriyle, 

oldukça zengin bir Türk dili ile karşılaşılacağını iddia eder. Gerçek Türk edebiyatının da bu 

samimi ve büyük lisan ile yükseleceğini savunur.  

Yine aynı sayıda Yekta Bâhir258 imzalı Gençlik Kavgası köşesinde “ Plevne Tarih-i 

Harbi Müellifi Mütekâid Miralay Mahmut Tal’at Bey’e”259 başlıklı bir yazı yayımlanır. Ali 

                                                           
257 LEVEND, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, s. 320. 
258 Yekta Bâhir, Ali Canib’ in takma adıdır. 



103 

 

Cânip bu yazısında Mahmut Tal’at Bey’in Yeni Lisanı edebiyat dili olarak yetersiz 

bulmasını konu edinir ve buradan “Yeni Lisan” tartışmalarına Ali Cânip’in karşılık 

vereceğini de öğreniriz: “ Ben esasen size karşılık vermeyecektim, fakat arkadaşlarım 

Yeni Lisan’ ın müdâfaası için ettiğimiz ahdi ihtâr edince nâçar kaldım ve artık 

başlıyorum.” dedikten sonra Yeni Lisanın ne olduğunu açıklar ve Mahmut Tal’at Bey’in dil 

konusundaki bilgisizliği ortaya konulmaya çalışılır.  Yeni Lisanın, bu büyük millete ait 

istikbalin kutsal habercisi olduğu söylendikten sonra, ona taarruzda bulunmanın suç 

olduğu dile getirilir. Padişah tarafından Arapçanın Türklere kabul ettirilmeye çalışılmasını 

tenkit etmenin cahillik olmadığını, esas cahilliğin Türk diline önem vermeyip onu 

korumaya çalışmayanların bu harekete dil uzatması olduğunu belirtir.  

İstanbul’dan ilk itiraz “Edebiyât-ı Milliye”260 başlıklı yazısı ile Fuad Köprülü’den 

gelir. Fuad Köprülü Yeni Lisancıların daha çok edebiyatla ilgili görüşlerini tenkit eder. Yeni 

Lisancıların “edebiyat-ı milliye” ile ne demek istediklerini, konuya nasıl bir açıdan 

baktıklarını anlayamadığını, zaten onların da bunu tam olarak bilmediklerini söyler. 

Onların suçunun yirminci asırda dünyaya gelmek olduğunu söyleyerek yazısını bitirir. 

Bu yazıya karşılık, Yekta Bâhir takma adıyla Ali Cânip’ten gelir. Ali Cânip ağır bir 

ifade ile yazısına başlar ve Türk diline ancak Türkçe denilebileceğini, üç dilden meydana 

gelmiş bir dilin yaşayamayacağını söyler. Şahsî ifadelerle yazısına başlayan Ali Cânip, 

daha sonra topluluğun savunucusu olarak cevap verir: “Kavim bizce, lisanî bir cemâatten 

başka bir şey değildir. Bir lisanla tekellüm edenlerin mecmûu bir kavimdir.” Lisanla ilgili 

çeşitli açıklamalar yaptıktan sonra cevaplandırması için Mehmed Fuad’a şu soruları 

yöneltir: 

“ 1. Üç lisandan kelimeler, kaideler alarak teşkil etmiş sun’î bir lisan olduğunu 

kabul ediyor musunuz? 

2. Türkçenin, Yeni Lisana doğru tekâmül etmekte olduğunu inkâr edebilir misiniz? 

3. Yeni Lisan, bir ilim lisanı olabilir mi? 

4. Yeni Lisan, şiir ve san’at lisanı olabilir mi? 

                                                                                                                                                               
259 Yekta Bâhir, “ Plevne Tarih-i Harbi Müellifi Mütekâid Miralay Mahmud Tal’at Bey’e” G.K., 

C. II, S. 2, 26 Nisan 1327/1911. 
260 M. Fuad Köprülü(Köprülüzâde Mehmed Fuad), “Edebiyât-ı Milliye”, Servet-i Fünûn, C. XLI, 

S. 1041, 5 Mayıs 1327/1911. 



104 

 

5. Şiir ve san’at, Yeni Lisanı kendi kolaylığına, kendi tembelliğine münâfi gördüğü 

için reddedebilir mi? 

6. Yeni Lisan kabul edildiği takdirde, Türk edebiyatında daha büyük bir güzellik, 

daha samimî bir ma’şeriyet, daha vâsî bir mevcûdiyet husûle gelmeyecek mi? 

7. Edebiyat, beynelmilel ve millî muhitlerin tesirleri altında olduğu hâlde, lisanî ve 

kavmî muhîtlerin müessiriyetinden azâde kalabilirler mi?” 

Bundan sonra Ali Cânip kendilerine göre kavmî edebiyatın temellerinin ne 

olduğunu açıklar: 

“ Bize göre Kavmî Edebiyat dört esasa isnad edebilir: 

1. Edebiyat bir üst tabakadır ki, alt tabakası lisandır. Edebiyat, lisanın 

ictimaî ve ilmî istihâlelerine mânî olamaz. Lisan mantıkî ve meşrû olmak şartıyle 

hangi şekli kabul ederse, edebiyat her muhtar olan ibdâlarını bu temel üzerinde 

inşâya mecburdur. 

2. Lisan, hadsî bir edebiyat olduğundan edebî bir ruha, bediî bir 

istidada, şiirî birçok seciyelere mâlikdir. Edebiyat, lisanın bu gizli ve müstevlî 

bedâatinden âzâde kalamaz. 

3. Ferd için mukallidlik devresinden sonra bir ibdâ’îcilik zamanı 

olduğu gibi kavim için de taklîd devresini takîb eden bir yaratıcılık devresi vardır. 

Mebde’i bir ferdin olduğu gibi ibdâ’ici bir kavmin de, husûsî bir şahsiyeti, husûsî 

bir üslûbu bulunur. 

4. Edebiyat, mevzûunu uzaklarda arayabildiği gibi, bir kavmin husûsî 

hayatında da arayabilir. Bu hayatı, bu hayatın esaslı iştiyaklarını içtimaî lisanın 

edebî ruhuna göre, ibdâici bir üslubla tasvir etmek Kavmî Edebiyatı kabul 

etmekden başka bir şey değildir.” 

Bu yazıya Köprülüzâde Mehmed Fuad’dan “Yeni Lisan” başlıklı bir yazı ile karşılık 

gelir.261 Yeni Lisan tabirini ilk duyduğunda Selânik Gençlerinin Esperanto gibi bir lisan 

vücuda getireceklerini düşündüğünü, ancak bu fikrinde yanılmış olduğunu, onların Yeni 

Lisan dedikleri şeyin altı yüz seneden beri kullandığımız lisandan farkı olmadığını ve yeni 

                                                           
261 M. Fuad Köprülü (Köprülüzâde Mehmed Fuad), “ Yeni Lisan”, S.F., sene 21, S. 1082, 16 Şubat 

1327/1911. 



105 

 

lisanla yazdığını iddia edenlerin yenileşmeden hâlâ kendilerini kurtaramadıklarını ifade 

eder. Onların yeni hiçbir şey yazmadığını, bu iddiayı ortaya attıklarından beri altı yedi ay 

geçtiğini, ancak yazılan şeylerin Halit Ziya’nın, Tevfik Fikret’in, Cenab Şahabeddin’in 

yazdıklarının daha bozuk bir âhenkle yazılmış örnekleri olduğunu söyler. Onların Türkçe 

olmayan terkipleri kaldırarak Altın Destan’lar yazmakla yeni bir dil ve millî bir edebiyat 

meydana getirmiş olmadıklarını ifade eder. Dillerin üç beş kişinin arzusuyla 

oluşamayacağını, yeni denilecek kadar bir dilin değişemeyeceğini, bir dili değiştirebilecek 

olanların ancak o dil ile yazan büyük edebiyatçılar, büyük sanatkârlar olabileceğini 

savunur ve bu sebeple de Yeni Lisanı sonuç vermeyecek mânâsız bir heves olarak niteler.  

Daha sonra hiçbir zaman aynı düşüncede olmadığı tasfiyecilerin fikirlerini, Yeni 

Lisancılarınkinden daha makul ve mantıklı bulduğunu ifade eder. Sanata ve güzelliğe 

önem vermeyerek yalnızca fayda yönünden duruma yaklaşan kişiler açısından 

bakıldığında tasfiyenin makul olduğunu, ancak bütün güzelliklerini, süslerini 

yücelttiklerini söyleyenlerin bu yaklaşımının mantık dışı olduğunu söyler. Kendisinin 

lisanın sadeliğinden yana olduğunu, Nergisî’den nakledilen Acemâne terkiplerin, yeni bir 

âhenkten mahrum alışılmış kelimelerin terk edilmesine taraftar olduğunu; ancak ağır ve 

kötü ifadelere karşı olduğunu söylemekle birlikte birkaç kötü terkip yüzünden tüm 

terkiplerin terk edilmesini onaylamadığını belirtir. Selanik gençlerinin beğenmediği 

tasfiyecilerin Arapça Farsça kelimeleri atarak Türkçe karşılıkları olan yabancı kelimeleri 

kullanmayarak lisanı sade ve basit bir hâle getirdiklerini ve bu suretle halka indiklerini, 

lisanı demokratlaştırdıklarını ifade eder. Tasfiye esasını kabul edenlerin bu hareketlerinin 

makûl ve mantıklı olduğunu, ancak uygulamada başarılı olamadıklarını söyler. Lisanın 

gittikçe sadeleşeceğine ve bu sadeleşmenin gerekli olduğuna inanan Fuad Köprülü, 

özellikle sanatta istiklâl-i tam taraftarı olduğunu belirterek, terkipli ya da terkipsiz eser 

olmadığını, güzel ya da çirkin eser olduğunu ifade eder. Yeni lisancıların dile sandıkları 

gibi bir yenilik getirmediklerini, Şinasi’den beri bilinen şeyleri tekrar ettiklerini onaylar.  

Buna “ Hasta Bir Mantığın Psikolojisi”262 başlıklı bir yazıyla Kâzım Nâmi karşılık 

verir. Mehmed Fuad’a yönelik ağır ithamlarla yazısına başlayan Kâzım Nâmi, Köprülü’ 

nün ileri sürdüğü düşüncelere cevap verir. Fuad Köprülü’nün sunî bir lisan olan 

esperantoya Yeni Lisan vasfını yakıştırıp Türkçenin tabiî tekâmülüne yön veren basit bir 

                                                           
262 Kâzım Nâmi, “Yeni Lisan ve Hasta Bir Mantığın Psikolojisi”, Genç Kalemler, C. III, S. 17-18, 

Mart 1328/1912. 



106 

 

harekete bu ismi uygun bulmamasını anlayamaz. Yeni sıfatının ancak sunî mahsullerle 

kullanılabileceğini düşündüğü hâlde kendisinin Servet-i Fünûn’da neşrettiği makalelerde 

yeni sıfatını kullanarak yaptığı sınıflandırmaların anlamsız olduğunu belirtir. Selanik 

Gençlerini tariz ettiğini, ancak bu hareketin ilk beşiğinin İstanbul olduğunu söyler ve 

buna örnek olarak da gerçek bir lisan âlimi diye nitelendirdiği Şemseddin Sâmi’yi 

gösterir. Fuad Köprülü’nün Hâlit Ziya’nın ve Cenab Şahabeddin’in nesirlerini örnek 

gösterdiğini, ancak bu eserlerin güzelliğinin onların lisanı kullanmasından ziyade edebî 

şahsiyetlerinden geldiğini ifade eder.  

Fuad Köprülü makalesinde aruz vezninin terkipsiz olamayacağını, Yeni Lisancıların 

eski şiirlerinin yenilerinden üstün olduğunu iddia eder. Buna karşılık Kâzım Nâmi, aruzla 

terkipsiz şiirler yazılabileceğini, bunun örneklerinin Fuad Köprülü’nün makalelerinin 

yanında yayımlandığını, bunların oldukça güzel ve samimi ifadeler olduklarını görerek 

aksini iddia etmenin yerinde bir davranış olmadığını söyleyerek Fuad Köprülü’yü Filozof 

Rıza Tevfik’in çırağı olmaya uygun bulur. Yeni Lisancıların Şinasi’den beri dilin sadeleşme 

yolunda olduğunu inkâr etmediklerini, bu sebeple de bunu kendi davalarına bir dayanak 

olarak kullandıklarını, Yeni Lisancıların yoktan bir yenilik ortaya koymak gibi bir iddiaları 

olmadığını, var olan bu sadeleşmeyi benimseyerek geliştirdiklerini iddia eder. Yeni 

Lisancıların dilin tabiî seyri içerisinde gelişmesine inandıklarını, bu sebeple de 

tasfiyecilerin düşüncelerini benimsemediklerini söyler. Selanik Gençleri şeklinde bir 

nitelendirilmede bulunularak ayrı bir ırka mensuplarmış gibi davranılmamasını rica 

ederek makalesini bitirir.  

Köprülüzâde Mehmet Fuad’ın başlattığı tartışmanın genişlemesi üzerine Kâzım 

Nâmi Bey’den sonra Genç Kalemler’de Genç Kalemler Tahrir Heyeti imzasıyla “Yeni Lisan 

ve Muârızlarından Bir Numûne” başlığı ile bir yazı yayımlanır.263 Bu yazının girişinde Yeni 

Lisancıların yaptıkları işin ciddi bir iş olduğundan, daha önce de sözünü ettiğimiz, “Yeni 

Lisan ve Bir İstimzac” ünvanlı bir kitapçık yayımladıklarından ve bu kitapçıkla birlikte 

muharrirlere mektup gönderdiklerinden söz edilir. Burada Yeni Lisan hareketini müdafaa 

edenlerin olacağı gibi karşı çıkanların da bulunacağından bahsedilerek söz Köprülüzâde 

Mehmed Fuad’a getirilir.  

                                                           
263 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan ve Muârızlarından Bir Numûne”, Genç Kalemler, 

C. III, S. 21, Mayıs 1328/1912. 



107 

 

Yeni Lisancılar amaçlarının işi şahsiyâta dökmek olmadığını, fikrî münasebetlerde 

konuşmak istediklerini ifade ettikten sonra Fuad Bey’e yönelik şunları söylerler: “Fuad 

Bey bilsin ki “âlim” değilse evvelce vukuf iddia etmediği “lisaniyyât” ilmine bugün de 

vukuf peyda etmeye çalışmıyorsa Yeni Lisanı ne kadar hırpalamak isterse istesin, arzın 

yuvarlağına karşı mantık çardağı kuran adamdan farkı olmaz ve bu suretle şüphesiz pek 

çok yükseklerden atarak birçok şeyler söyleyecektir. Fakat emin olsun biz yalnız 

işitmeden dinleyeceğiz!.. Yok, böyle yapmayarak ciddî bir mübaheseye girişmek istiyorsa 

biz esaslarımızı aşağıdaki sualler tarzında kendisine takdim ediyoruz. Dogmatik değiliz. 

Aksini ispat ederse şimdiye kadarki kanaatlerimizi kendi ellerimizle kahredeceğiz. Fakat 

ispat edemediği takdirde yine ısrar ederse kendi zekâsı ve gençliği nâmına buradaki 

gençler matem tutacaklardır:”264 Bu cümlelerden sonra bir yandan hareketin esaslarını 

açıklar, bir yandan da Fuad Bey’e şu soruları yöneltirler:  

1. “Lisaniyyat diyor ki: “Her lisan cezrlerinden değil, tasarruflarından 

mürekkep olduğu için başka lisanlardan ihtiyacı olduğu kadar kelime alabilir; bu 

meşrudur, fakat kaide alamaz.” İlim, bu noktadan Türkçeyi tabiî bulmuyor ve lisanlar 

birer ictimaî uzviyet olduğu için her uzuv gibi marazî bir şekilde beka bulamayacağını 

iddia ediyor. İşte Yeni Lisan bu fennî esasa istinat etmektedir, Fuad Bey bu hususta –

mantık şiddetle müstesna!- hangi esasa istinat ediyorsa yazsın… 

2. Her kavmin müşterek bir lisanı olduğunu ve bir kelime dile nasıl 

yerleşmişse öyle kullanılması gerektiğini ifade ederken kelimelerin bulunulan ortama 

göre seçilmesinin de gerekliliğinden söz ederler. “ Kelimeler, fikirlerin şekilleşmesinden 

başka bir şey olmadığından, eğer bir kısmı hatırlatmak matlup ise o zaman bu nevi 

kelimelerin kullanılmasına hiç diyecek kalmaz; çünkü bir fikir, o fikri en güzel ifade 

edecek kelimeye muhtaçtır.” açıklamasından sonra Fuad Bey’den kendilerine ilmî açıdan 

karşılık vermesini talep ederler. 

3. Durkheim’ın fikirlerinden yola çıkarak “Yeni Lisan” hareketinin tamamen 

bu doğrultuda ilerlediğini belirttikten sonra: “ Biz, lisanımızın tekâmül safhalarını tetkik 

ve bir taraftan onun, diğer taraftan lisaniyatın teminlerine iktifa ederek Fuad Bey’in de 

itiraf ettiği gibi bu tekâmülî tesirden başka bir şey yapmadık. Bu itiraf ile beraber yine 

kendisinin pek makul ve mantıkî bulduğu tasfiyecilerin arasına katılmadık. Ve bu 

harekette hata etmediğimizi de –itiyad esirleri müstesna!- Yeni Lisanın kazandığı 

                                                           
264 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, a.g.m. 



108 

 

taraftarlarla anladık” ifadesinin devamında Fuad Bey’den kendilerinin haksız olduğunu 

kanıtlamasını isterler. 

4. Son olarak Yeni Lisancılar, lisanın kavmiyetten bağımsız 

düşünülemeyeceğini, Türk milletinin en büyük hatasının Leon Cahun’un da belirttiği gibi 

millî benliğine sahip çıkmaması olduğunu dile getirdikten sonra, işe lisandan 

başlayacaklarını ve vatanını seven herkesin de böyle düşündüğünü ileri sürerler. İşi 

şahsiyâta dökmekten kaçtıklarını belirttikten sonra Fuad Bey’den bütün bunlara cevap 

vermesini isterler. 

Köprülüzâde’nin “Yeni Lisan” başlıklı yazısına Genç Kalemler Tahrir Heyeti cevap 

vermeden evvel, onun Kâzım Nâmi’nin tenkit yazısına “Türklük ve Yeni Lisan”265 başlıklı 

bir yazıyla cevap verdiği görülür. 

Yeni Lisan tartışmaları Genç Kalemler’le Fuad Bey arasında sürerken Rübâb 

dergisinde yayımlanan “Netâyic”266 başlıklı yazısıyla Yakup Kadri de tartışmaya dahil olur. 

Yakup Kadri, “ Yeni…-Satıyorlar. –Kaça? -Nasıl? Bilmiyorum, fakat satıyorlar. İki senedir 

gazetelerde ilânlarını gördünüz mü? “Yeni Lisan”, “Yeni Fikir”, “Yeni Hayat”. Ey görgüsüz 

çocuk ruhlu kimseler; eğer yeni köprülerin, yeni evlerin, yeni bayramlık elbiselerin vakit 

be-vakit size te’mîn ettiği zevki, saâdeti dudaklarınıza verdiği hande-i neşâtı daha ziyâde 

genişletmek isterseniz –şüphesiz ki istersiniz- gidiniz, koşunuz, satıyorlar: Selânik’te “Yeni 

Fikir”, “Yeni Hayat”, “Yeni Lisan”… Başınız ipek püsküllü, kalıplı, yepyeni fesinizi giyince 

nasıl memnun olursanız “Yeni Fikir, size bu memnûniyetin daha büyüğünü, daha 

manevîsini verecektir. Mâhir ve meşhûr terziler elinden yeni çıkmış elbisenizi giyip de 

sokakta şöyle bir salına salına dolaştığınız zaman nasıl herkesin parmağının ucuyla sizi 

birbirine gösterdiğini hissederek koltuklarınız kabarırsa, o zaman da her köşe başında 

göreceksiniz ki birçok benân-ı takdîr ve hayret size doğru uzanıyor, herkes “Yeni fikirli”, 

“Yeni Hayatlı”, “Yeni Lisanlı!” zât, fısıltılarıyla sizi yek-diğerine gösteriyor. ”267 şeklinde 

alaylı bir ifadeyle makalesine başlar.  

Yakup Kadri Yeni Lisancıları tasfiyecilerle denk tutarak onları geçerliliği olmayan bir 

dili konuşmakla ve geçmişe dönmeye çalışmakla suçlar: “Filvâki onlar size diyecekler ki 

her gülün bir dikeni vardır. Fakat aldanmayınız efendiler, bu gül değil, bu kâmilen 

                                                           
265Köprülüzâde Mehmed Fuad, “Türklük ve Yeni Lisan”, Servet-i Fünûn, sene 21, S. 1091, 19 

Nisan 1328/1912 
266 Yakup Kadri, “Netâyic”, Rübâb, S.14 , 19 Nisan 1328/1912 
267 Yakup Kadri, a.g.m. 



109 

 

dikendir. İş bu kadarla kalsa iyi; fakat îcabında dilinizi tersine çevireceksiniz,“nazar-ı 

dikkat” yerine “dikkat gözü”, “nefha-i ümîd” yerine “ümîd üfürüğü”, “sadr-ı âzâm” yerine 

“azam sadr”… ilh. demeye mecbur olacaksınız ve daha sonra fart-ı gayretle muhakkak hiç 

olmazsa bir kere “İntikam Şiirleri” okumak zahmetine katlanacaksınız. Bütün bu müşkilâtı 

iftihâm ettikten sonra, korkmayınız, artık meydan, yeni hayat meydanı sizindir.”  

Yeni Lisancıları eski dili kullanıp atarak yerine yeni bir lisan yaratmakla suçlayan 

Yakup Kadri yeni yaratılan dille birlikte millî ruhun da yok olacağını ileri sürer ve Yeni 

Lisancıların savunmadıkları düşünceleri onlara isnat eder: “ Biz Osmanlıyız ve bu Osmanlı 

lisanıdır. İstiyorlar ki biz Çağatay olalım ve Çağatayca söyleyelim. Hayır, bu kabil 

olmayacaktır. Hayır… zavallı, yenilik, zavallı bayramlık elbiselere benzeyen garip 

yenilik…”  

Yakup Kadri’nin son derece ağır ve alaylı bir üslûpla yazılmış bu tenkidine karşı 

verilen cevaplar da ağır ve alaylı olur. Genç Kalemler Tahrir Heyeti “Pespâye Bir Hicve 

Ciddî Bir Cevap”268 başlıklı kısa ve ağır bir yazıyla karşılık verir. Yazıya alaylı bir ifadeyle 

başlayan Genç Kalemler Tahrir Heyeti “ Bu pespâye hicve cevap vermeye gelince: 

Muârızlara karşı esaslarımızı müdafaa etmek hususundaki hüsn-i niyetimiz ne kadar 

pâyânsız ve mücerreb olursa olsun böyle bir iftira kitlesi önünde istihfaf ve istihkardan 

başka bir şey hissedemiyoruz. Aya karşı yumruk sıkan Don Kişot’un hareketi Yakup Kadri 

Bey’in mezbuhane hücumlarından elbette daha necibdir. Yalnız iki hareket arasında 

müşterek bir nokta vardır ki her ikisinin de kahkaha ile güldürmekte aynı kudreti, aynı 

hususiyeti haiz olmasıdır.” cümleleriyle devam ederler. Yazının devamında Yakup 

Kadri’nin ve Yeni Lisan hareketinin başarısından rahatsızlık duyanların saldırıya devam 

edeceklerini söylerler. Kendilerini mefkûreciler olarak nitelendiren Genç Kalemler Tahrir 

Heyeti yazıyı şöyle sonlandırır:  

“ “Yeni Lisan”, derin ve müzmin bir ihtiyaçtan doğdu; müfterîlerinin yazdıklarına 

rağmen “Yeni Lisan” fennen doğru, bedi’an güzel olduğu gibi selîm zevke mugayir 

ifratlardan tamamen berî ve masûndur. Her kat’î zarurete tekabül eden bir makul 

müessese gibi Yeni Lisan da daima müteâlî bir pervâz ile ilerleyecek, müfteri ve 

muârızları onun bu mukavemet kabul etmeyen itilâsı önünde makhur ve münhezim yere 

serilecektir.” 

                                                           
268 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Pespâye Bir Hicve Ciddî Bir Cevap”, Genç Kalemler, C. III, S. 

20, Nisan 1328/1912. 



110 

 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti’nin kaleme aldığı bu satırların ağırlığından 

Şehâbeddin Süleyman dahi rahatsızlık duyar269: “ Teessüf ederim ki Genç Kalemler Tahrir 

Heyetinde ümîd ettiğim ciddiyeti bulamadım. Yakup Kadri’ye verdikleri cevapta bir 

manzûme-i zarâfet ve metânet ararken –kelimeyi söyleyeceğim- bir tulumbacı lisanı 

buldum.” Şehâbeddin Süleyman yazının devamında Genç Kalemleri eleştirmeye devam 

eder, kendisini müdafaa mecburiyetinde bırakmalarını yanlış bulur: “ Ben hayatımda 

makul görebildiğim her teceddüdü velev ki zararıma olsun alkışladım. “Yeni Lisan” da 

terakkî edeceğine emin olduğum bu teşebbüsât ve teceddüdâttan biriydi. 

Müteşebbislerine hürmet-i mahsûsam vardı. Fakat şimdi maksad ve gayenin ulviyetine, 

onu idare eden heyetin de hiffetine kaniim. Ne yapayım bu hissi, imzalarıyla bende 

kendileri tevlîd ettiler.”  cümleleriyle yazısını bitirir. 

Yakup Kadri’nin bu yazısına verilen karşılıklardan biri de Kâzım Nâmi Bey’in “Yeni 

Lisan Etrafında” 270başlıklı yazısıdır. Kâzım Nâmi yazısında, yapılan eleştirilerin ilmî 

kıymeti bulunmadığından söz ederek Yakup Kadri’nin, Yeni Lisancıların savunmadıkları 

düşünceleri onlara mal etmesinin yanlış olduğunu vurgular: “ Yakup Kadri Bey, Yeni 

Lisanın reddettiği şeyleri bize isnat ediyor. Biz hiçbir vakit, “dilimizi irsî, kisbî bütün 

itiyadlarından tecrit edeceksiniz, yeni lehçeniz olacak” demedik. Biz dilimizi tabiî 

olmayan cereyanlardan kurtarmak istiyoruz. Lisanda kökleştirmek istenilen faidesiz 

bedâatleri söküp atmak, lisanı asıl millî itiyadlarıyla, tabiî lehçesiyle kullanmak 

emelindeyiz. Budun gibi kelimeleri kullanmak Yeni Lisanın esaslarından değildir; bu 

kelimeyi lisana sokan başka bir cereyandır.” Kâzım Nâmi terkiplerin kullanılması 

hususunda da neler düşündüklerini sıralar ve savundukları düşüncenin ne olduğunu 

anlatmaya çalışır. 

Bu sırada Hak gazetesinin haftalık ilâvesinde “Müebbed Mesele Etrafında”271 

başlığını taşıyan yazısı ile Celâl Sahir’i görürüz. Celâl Sahir’in ılımlı bir tutum sergilediği 

görülür. “Müebbed mesele şüphesiz ki lisan meselesidir” sözleriyle yazısına başlayan 

Celâl Sâhir, tartışmacıların birbirlerine hakaret derecesine varan tenkitlerini son derece 

yanlış bulduğunu, aslında herkesin sadeleşmekten yana olduğunu, ancak meseleye farklı 

                                                           
269 Şehâbedd,n Süleyman, “Genç Kalemler Tahrir Heyeti’ne”, Rübâb, C.I, S.17, 10 Mayıs 

1328/1912. 
270 Kâzım Nâmi, “Musâhabe-i Edebiyye-Yeni Lisan Etrafında”, Hak, 65 nolu nüsha, Haftalık 

ilâve, N. 3, 3 Mayıs 1328/1912. 
271 Celâl Sâhir, “Musâhabe-i Edebiyye-Müebbed Mes’ele Etrafında”, Hak, 58 nolu nüsha, Haftalık 

ilâve, N. 2, 26 Nisan 1328/1912. 



111 

 

açılardan yaklaşıldığı için tartışmaların alevlendiğini dile getirir. Kendisinin de Yeni Lisanla 

ilgili görüşlerine yer veren Celâl Sâhir, onun düşünceleri ile Yeni Lisancılar arasında pek 

fark bulunmadığını belirtir. 

Yakup Kadri’nin yazısı, etrafında büyük yankılar uyandırır ve Paris’ten Alp Aslan 

takma adıyla M. Nermi de “Yeni Lisan İstilâsı Karşısında”272 başlıklı uzun yazısıyla karşılık 

verir. M. Nermi makalesine muârızlarıyla ilgili değerlendirmeler yaparak başlar. Üç dört 

kişinin büyük bir kavmin dilini, duygularını yok etmeye gücünün yetmeyeceğini söyler. 

M. Nermi eski lisanın Cevdet Paşa’ya göre üç dilden mürekkep bir lisan olduğunu ve 

Türkçenin bu diller içerisinde son sırada yer aldığını belirttikten sonra “sanat, sanat 

içindir” düşüncesiyle hareket edenleri eleştirerek sözü Yakup Kadri’ye getirir. Yakup 

Kadri’nin yazdığı makaleden bazı alıntılar yaptıktan sonra kendilerine yapılan tenkitleri 

ilmî olmadıkları gerekçesiyle eleştirir ve gençliğin hiçbir zaman yılmayacağından söz 

eder: “Ben öyle zannediyorum ki: Her memlekette gördüğümüz varlıklarda mücerret 

kıymetler yoktur. Her müessese; harikalar, mucizeler sızan ellerin ânî temasıyla olmamış. 

Eğer Yakup Kadri Bey böyle bir şey istiyorsa gençlikte aramasın. Mâzi geniştir, onun 

boşlukları içinde mucizeli şahsiyetler vardır. Selanik Gençliği, tekâmül haricinde hiçbir şey 

iddia etmedi. Selanik Gençliği herkesten iyi bilir ki: Yeni Lisan gibi, Yeni Fikir de, Yeni 

Hayat da muhitin ihtisaslarına, ihtiyaçlarına, bünyesine müracaat etmek 

mecburiyetindedir. İşte Yakup Kadri Bey’in alay ettiği gençlik bunu düşünüyor, 

düşünüyor ki: Bu müracaat nasıl olabilecek?.. Bunu Yakup Kadri Bey gösterirse, ilmî bir 

surette anlatırsa biz insaflıyız, birden kabul ederiz.” Bu cümlelerden sonra M. Nermi 

Yakup Kadri’nin Netâyic’de sözünü ettiği irsî ve kesbî itiyatların neler olduğunu 

açıklayarak, onun sözlerine karşılık verir ve sonuç olarak lisan hususunda üç tür itiyattan 

söz edilebileceğini belirtir : 

1. Lisan, garizî-physiologique- itiyatlar yapar. 

2. Lisan, ruhî itiyatların anasıdır. 

3. Bedâî bir itiyat temin eder. 

M. Nermi yabancı dil bilen şair ve ediplerin kendi dillerindeki kelimeleri âhenk, 

incelik ve mânâ genişliği açısından kuvvetli bulamayacaklarını savunur ve örnekler 

üzerinden bunu açıklar. Daha sonra her yeni gelen şairin lisanın itiyadını daha da 

bozduğundan söz ederek Yeni Lisancıların yaptığının bundan başka bir şey olduğunu ileri 

                                                           
272 M. Nermî, “Yeni Lisan İstilâsı Karşısında”, Genç Kalemler, C. III, S. 22, Haziran 1328/1912. 



112 

 

sürer: “ Bunlar itiyadı hiç bozmuyorlar, değil mi? Meselâ: “Rencîde-i rükûn” terkibi… 

“rükûn” kelimesiyle, “budun” kelimesi arasında ne fark var? “rükûn”un alınmasına 

müsaade eden bir şair “bir hikâyeci vicdan”ı, “budun”un kullanılmasına niçin müsaade 

etmesin? Yoksa bizim zevk mi’yârımız Yakup Bey midir, Fuat Bey midir? Yeni Lisancılar, 

“İstimzac”larında lisanda nasıl bir hareket tutacaklarını, eski Türkçe kelimeleriyle ne 

derecede münasebette bulunacaklarını yazmışlardı; “Yeni Lisan”ın bedâati hakkında 

birkaç söz söylemişlerdi.” 

M. Nermi Türk dilindeki kelimelerin son derece âhenkli, mânâ güzelliğine sahip, 

kuvvetli olduğunu; bunu göremeyenlerin yabancı dillerden kelimeler alarak kendi 

duygularını –yanlış bir kanaatle- daha iyi ifade ettiklerini düşündüklerini dile getirir. “-

Lisanımızın bünyesini bozmayalım…” cümlelerine karşılık verdikten sonra Yakup Kadri’ye: 

“ Biz Yakup Kadri Bey’e tekrar söylemek isteriz ki: Yeni Lisancılar şîveye, selîkaya yıkıcı 

yumruklar indirmeyecekler, yalnız lisanımızdaki yabancı şîveleri, yabancı beyanları 

şiddetle öldürmeye çalışacaklar.” O, her kelimenin mensubu bulunduğu dil içerisinde 

bambaşka bir anlamı olduğunu, Fransızca bir fiilden yabancı birinin başka bir anlam 

çıkaracağını ifade eder. Terkipler hususunda da aynı şeyi savunan M. Nermi terkiplere 

verilen manaların kendi dilleri içerisinde yeri olmadığını, bunların ne Arap zevkine, ne 

Acem zevkine, ne de Türk zevkine uymadığını ileri sürer.  

M. Nermi Yeni Lisana niçin ihtiyaç duyduklarını teferruatlı bir şekilde anlattıktan 

sonra amaçlarının kaos yaratmak olmadığını, dillerini yabancı dillerin etkisinden 

kurtarmak olduğunu söyler, “Müstakil Türklüğün esir lisanı olmasın”dan hareketle “ 

Lisanı esaretten kurtarmak demek onu rahatsız eden cüz’lerin, terkiplerin yerlerini 

değiştirmek değildir. Sadr-ı azam diyecek yerde azam sadr gibi…” cümlelerinden sonra 

terkipler hususundaki görüşünü açıklamaya çalışır. “ Dilimizde birçok ince Arapça, 

Acemce terkipler var, onları kaldırsak, onların temin ettikleri incelikleri ne ile ifade 

edeceğiz? Ve bu edebiyatımız için bir noksan olmayacak mı? Çünkü: Lisanımızda onların 

mukabilleri yok…” Bunun dilin inceliklerini bilmeyenler için geçerli bir düşünce olduğunu, 

dili bilenler için bunun yetersiz bir iddiadan öte geçemeyeceğini belirtikten sonra, bazı 

şiirlerden örnekler vererek düşüncesini desteklemeye çalışır. Yazının devamında 

lisanların tekâmül süreci içerisinde bulunmasının doğal bir süreç olduğunu ve her lisanın 

bu süreçten geçtiğini ifade eder. Yaptıkları şeyin doğruluğuna inanan M. Nermi Yakup 

Kadri’ye şöyle cevap verir:  



113 

 

“ –Bırakınız diyor, lisan bize aittir. Bizim kullanacağımız dili siz ayniyle kabul edin.  

Biz elbette bu haksızlığa tahammül edemeyiz. Çünkü: Bu dil, benim dilimdir. Her 

Türk’ün dilidir. Her Türk onun felaketinden nasıl müteessir olursa ben de müteessir 

olurum. Müşterek bir felaketten korumak, onu kaldırmaya çalışmak –Yakup Kadri Bey de 

bilir- istihza edilecek bir şey değildir. Lisan, maddî ve menkul bir vedia mıdır ki: Yakup 

Kadri Bey onu elleri arasında sıkmak istiyor. O bir “tehlike-i içtimaiye” görüyormuş. Biz 

bunu daha evvel anlamıştık.  Fakat başka bir tarzda… Zavallı Türkçe uçurumlara doğru 

koşuyordu. Bir kavim, bir cemiyet için dilini kaybetmekten müthiş içtimaî tehlike olabilir 

mi?” Bu cümlelerle Yeni Lisan hareketinin nasıl bir ihtiyaçtan kaynaklandığını belirttikten 

sonra, Yakup Kadri’nin Netâyic’de halkla ilgili söylediği sözlere cevap verir. Yazının geri 

kalan kısmında Yakup Kadri’nin söylediklerine tek tek karşılık verdikten sonra Yeni 

Lisanın ne olduğunu ve ne amaçladığını anlatarak yazısını şu şekilde bitirir:  

“ Hulâsa: Yeni Lisan, lisanda tabiîlik istiyor, lisanımızın bütün yabancı araziyetlerine 

düşmandır. Yeni Lisan şîveyi değiştirmiyor, şîvenin en müthiş müdafaacısıdır. Yeni Lisan 

ölmüş kelimeleri diriltmeyecek, onları yukarıda söylediğim muvâfık yerlerde 

kullanabilecektir. Lisanın tasarrufuna geçen bütün yabancı kelimelerin hayatına 

dokunmayacaktır. Yeni Lisancılar – tekrar ediyorum- insaflıdırlar, çalıştıkları büyük ve 

mukaddes gayeye bütün gençlerin iştirakini isterler ve bu tabiîdir ki tenkitlerle olabilir. 

Yalnız şunu rica etmek isterim: Bu tenkitler “istihzâ” manasını ifade eden bayağı 

mahiyetlerden ibaret olmasın. Çünkü: Gençlik feyizli bir kuvvettir, istihzalara tenezzül 

etmez. İstihza, o zaten güç bir şey değildir; onu yapmak, pek büyük tetebbua ihtiyaç 

messetmez; bunu herkes bilir. Biz gençliğe yakışan asil ve vakur bir mantık isteriz. 

Gençlik ancak böyle yükselir.” 

Mehmed Necib de İzmir’den gönderdiği bir yazıyla273 “Netâyic”e cevap verir. Genç 

Kalemler’de Yeni Lisan başlığı altında yayımlanan bu yazıyı şöyle duyururlar: “ Aşağıdaki 

makale İzmir Paket Gümrüğü Baş Kâtibi Necip Bey tarafından gönderilmiştir; bu 

münasebetle M. Mermi Beyle Necip Bey arasında ilmî bir mübahese başlayacağı tabiî 

olmakla karîlerimizin ehemmiyetle okumalarını tavsiye ederiz.” Necip Bey, M. Nermi’nin 

makalesini dikkatle okuduğunu ve takdir ettiğini ifade etmekle birlikte bazı noktaların 

                                                           
273 Mehmed Necib, “Yeni Lisan-M. Nermî Bey’e-”, Genç Kalemler, C. IV, S.26, Ağustos 

1328/1912. 



114 

 

karanlık kaldığını ve bu hususta açıklamaya ihtiyaç duyduğunu belirterek yazısına devam 

eder.  

Mehmed Necib M. Nermi’ye ilk olarak lisanın ruhî itiyadları hususunda karşı çıkar 

ve bu husustaki düşüncelerini açıklar. M. Nermi’nin yazısından yaptığı “kırmızı gül” 

terkibi ile ilgili alıntılardan sonra bu konudaki görüşlerini ve M. Nermi’nin tutumundaki 

yanlışlığı açıklamaya çalışarak ona çeşitli sorular yöneltir. “ Şimdi şuraya kadar yazdığımı 

hulâsa ederek derim ki: Yeni Lisan ve Türkçenin ilk intibalardan tekevvün eden itiyadın 

şiddetle taraftarı olması ve bu babda ortaya sürülen delil ve mütalâa, burada ecnebî 

kelimeler veya terkipler aleyhinde cidden ne bir şey ifade ve ne de ispat etmiş oluyorlar; 

veyahut bana öyle geldi. “Şuursuzluk” ve “otomatizm” ve “itiyad”ın lisanla olan 

münasebeti meselesini ortaya atmakta ön ayak olduğunuz için de takdire şâyansınız; 

herhalde beyan ve tayin ettiğim nikat hakkında usul altında ait olduğu ilim ve ilimler 

zemininde cevap verir, izahta bulunursanız memnun ve müstefit olurum.” cümleleriyle 

yazısını bitirir. 

“Netâyic”e verilen bu cevaplardan sonra Pervîz takma adıyla Ömer Seyfettin de bir 

makale yayımlar274. Ömer Seyfettin makalesine her yeniliğin karşısında muârızlarının da 

olacağını ve buna tarihimizde sıkça rastlanıldığını söyleyerek başlar. Daha sonra Yeni 

Lisan’ın nasıl bir ihtiyaçtan doğduğunu ve esaslarını anlatır. Yazının devamında Yeni 

Lisanın esaslarına “makûl ve mantıkî” ve “kabil-i tatbîk” olmadığını ilmî olarak ispat 

edecek muarızlar aradığını belirterek sözü Yakup Kadri’ye getirir: “ Ben “Yeni Lisan” 

hakkında ettiğim ilmî itminanı daha geniş ve parlak göstermek için karşımda ciddî bir 

muarız arıyorum. Fakat teessüf ederim ki bulamıyorum. Küfür, aczden ileri gelir. Âcizler 

susmaya tahammül edemezlerse basarlar küfrü. Misal: Karaosmanzâde Yakup Kadri 

Bey…” cümlelerinden sonra Yakup Kadri’nin “millet” kelimesi yerine “budun” kelimesi 

kullanılacak iddialarına cevap verir: “-Kelimeler anlatacakları fikirlere göre intihap edilir. 

Sırf eski Türklüğe ait bir iki manzumede yazılan “budun”, “millet”in yerine kaim 

olmayacaktır. Fakat eğer yine böyle eski Türklüğü hatırlatmak icap ederse şüphesiz 

pervâsızca yazılır.  Yeni Lisancılar hareketlerini ilme ve mantığa uyduruyorlar. Lâkin 

Yakup Kadri Bey ilme, mantığa uymayan birçok münasebetsiz hareketlere niçin isyan 

etmiyor. Misal: “alın”, “cebin”, “nâsiye” kelimeleri yetmemiş gibi Fikret’in “pişânî” 

                                                           
274 Perviz (Ömer Seyfeddin), “Yeni Lisan ve Çirkin Taarruzlar”, Genç Kalemler, C. IV, S. 24-25, 

Temmuz 1328/1912. 



115 

 

kelimesini kullanması…” bu cümlelerden sonra Yakup Kadri’nin terkiplerle ilgili 

söylediklerine karşılık vererek onu Yeni Lisan’ın esaslarından haberdar olmamakla suçlar. 

Ömer Seyfettin, Türk milletinin, Türk dilinin ve Türklük ruhunun tehlike altında olduğunu, 

ancak bunların yok olmasına izin vermeyeceklerini ifade eder ve “Bugünkü lisanımız 

Türkçe değil, Osmanlıcadır.” iddiasını cevaplar. Ömer Seyfettin Osmanlıca diye bir dil 

olamayacağını ayrıntılı bir şekilde anlattıktan sonra Şemseddin Sami’nin cümleleriyle 

söylediklerini pekiştirir. Kendilerine yöneltilen eleştirilere cevap verdikten sonra daha 

önce de sözünü ettiğimiz İstimzacdan ve soruşturma mektubundan bahseder ve 

hatırladığı kadarıyla mektupta yer alan soruları yazar. Ömer Seyfettin makalesinin 

sonunda sözü Cenab Şahabeddin ve Süleyman Nazif’e getirir ve birkaç şiirden alıntı 

yaparak eleştirilerini cevaplamaya çalışır. “ Ey Türk muharrirleri! Yazmazdan evvel Türkçe 

konuşmasını, ana dilimizin şîvesini, âhengini, tabiatını, tecvidini öğrenmeye; ondaki gizli, 

derin, vâsi güzelliklerin farkına varmaya gayret ediniz. Ve unutmayınız ki karalama değil 

eser yazıyorsunuz.” cümleleriyle bitirir. 

Köprülüzâde Mehmet Fuat Bey ve Yakup Kadri’den sonra Cenab Şahabeddin de 

Hak gazetesinin edebî ilavesinde yayımladığı bir yazı275 ile tartışmaya katılır. Cenab 

Şahabeddin de yazısında diğerlerinin sürdürdüğü alaycı tonu devam ettirir. Cenab 

Şahabeddin Yeni Lisan’ın yeni bir şey olmadığını, bu hareketin Türklüğe zarar verecek 

mahiyette bulunduğunu belirtir. Cenab Bey’in bu yazısı da karşılıksız kalmaz.276 Ali Cânip 

Cenab Şahabeddin’e “lakaydiyyun”dan olduğunu itiraf etmeseydi cevap verip vermemek 

konusunda tereddüt edeceğini ifade ettikten sonra, alaylı bir dille Cenab Şahabeddin’in 

sözlerine karşılık verir: “ Yeni Lisan… Siz bunu arzu buyurduğunuz neviden baştan aşağı 

yeni bir şey mi zannettiniz? Hayır efendim, asla öyle değil… Yeni Lisanın menbaı « hadsî-

intuitif» Türklüğün asla kozmopolit olmayan yalnız Türk kalan vicdanıdır; bu şuursuz bir 

hâlde idi; lâkin “Enderun Argosu”nun en yüksek iki heykeli olan Veysî ve Nergisî’nin 

bütün hıyanetine rağmen, Fernand Greigh’in tabirine göre insanî birer şahsiyete mâlik 

olan edipler bundan çok uzaklaşmadılar.” Bunlardan sonra Şemsettin Sami’nin üç dilden 

mürekkep bir lisan olamayacağı fikrini Hüseyin Cahit’in sözleriyle destekler. Yazının 

devamında Cenab Şahabeddin’in “İlk numunelerini gördüğüm zaman adına yeni lisan 

demeksizin Hâlide Hanım bunu yazıyordu, demiştim.” sözlerine Hâlide Hanım’dan yıllar 

                                                           
275 Cenab Şehabeddin, “Oğluma İkinci Mektup”, Hak, Haftalık İlâvesi, N. 89, 28 Mayıs 

1328/1912. 
276 Ali Cânip, “başlıksız”, Hak, Haftalık İlâvesi, N. 11, 29 Haziran 1328/1912. 



116 

 

evvel Sinan Paşa, Koçi Bey, Âkif Paşa, Şinasi, Cahit, Mercimek Ahmet, Mehmed Emin gibi 

birçok kişinin bu lisanla yazdıklarını belirtir. Ali Cânip yazısını “ Yeni Lisan için 

buyuruyorsunuz ki, « Bütün Türkleri ikiye ayıracak.» Bana kalırsa Aziz Üstad, şimdiye 

kadar ikiye ayrılmış olan Türklüğü bir yapacak. Ve artık kamus deryalarına dalarak 

“minare”ye benzeyen “inare”leri, “hiç”ti sisteminde “zişti”leri meydana çıkaran ve 

Harunreşid’’in huzurunda bir iğnenin gözünden bilmem kaç tane iğne geçiren adamın 

maharetine pek benzeyen tuhaflıklarıyla zavallı lisanımızın safiyetini bulandıran edipler 

kalmayacak, bugün Fransa’da “İnsan Olalım!” diye bağıran, yazık ki sesini işittiremediği 

hâlde edebiyatın kendi istediği şekle girdiğini gören “Açık Pencere” sahibiyle beraber 

iddia ediyoruz ki yalancı süsleri atan yirminci asırda Türkçe yazan her şeyden evvel 

“İnsan” olduklarını düşünecektir. Bu iddiamızı lisanımızın tekâmül safhalarını tetkik 

ederek ispata her zaman hazırım…” sözleriyle bitirir. Tabii Cenab Şahabeddin de 

sessizliğini korumaz. Yine alaylı bir dil kullanan Cenab Şahabeddin Yeni Lisan’ın çıkmasına 

şaşırmadığını ve aynı şekilde öleceğini bildiğini ve bunu duyduğunda da hayretlere 

düşmeyeceğini söyler.277  

Bu arada İzmir’den Mehmet Şükrü Bey de Hak gazetesinde yayımlanan bir yazı ile 

tartışmaya dâhil olur.278 Yakup Kadri’nin Rübâb dergisindeki yazısını önemsiz gördüğünü 

belirterek Yeni Lisan muarızlarına seslenir. Yeni Lisancıları takdir ettiğini belirten 

Mehmet Şükrü Bey dilimizden yabancı terkip ve kaidelerin atılmasını doğru bulur. 

Türklüğün istiklâli için Türk dilinin kendi kaidelerine kavuşması şarttır. Bu kelimelerle 

gerçek duygular belirtilir. Yeni Lisan istiklâle giden yolda atılmış önemli bir adımdır. 

 Ardından Süleyman Nazif de Midilli’den tartışmaya iştirak eder279. Süleyman Nazif 

lisan söz konusu olduğunda ufacık bir meselenin tartışmaya sebebiyet vermesinin yeterli 

olduğunu belirtir. Lisanı sadeleştirmeye çalışmak bir tacirin defteriyle bir şairin şiirlerinin 

aynı olmasına sebebiyet vermektir. Edebî lisanı avamın lisanına yaklaştırmak yanlıştır. 

Avamla havası bir araya getirmek, aynı derecede buluşturmak mümkün değildir. Lisanı 

sadeleştirmek onu ahenkten mahrum etmektir. Halkın anlamasına engel olan şey dil 

değil, fikirdir. Bir dil ne kadar sadeleştirilirse sadeleştirilsin bir köylü esas olan fikri 

anlamakta güçlük çekecektir. Bir yazıda Yeni Lisanı müdafaa ederken Selanik Gençleri 

                                                           
277 Cenab Şehabeddin, “başlıksız”, Hak, Haftalık İlâvesi, N. 138, 17 Temmuz 1328/1912. 
278 Mehmet Şükrü, “Yeni Lisan Hakkında Bir Hasbıhâl” Hak, Haftalık İlâvesi, N. 9, 15 Haziran 

1328/1912. 
279 Süleyman Nazif, “Musâhabe-i Edebiyye-Bir Mes’ele-i Müebbede”, Şehbâl, C.III, S.55, 15 

Haziran 1328/1912. 



117 

 

böyle istediği için bu lisanın teessüs edeceği söylenir. Cenab Şahabeddin karşılarında 

olduğu sürece bu münakaşada galip gelemezler. Süleyman Nazif de hece ölçüsünü 

küçümseyerek “parmak hesabı” tabirini kullanır. “ Genç fikirlere ve genç kalemlere edâ-

yı temellük eden efendiler bilmelidirler ki bu diyarın Fuzûlî gibi, Nef’î gibi, Nedim gibi, 

Abdülhak Hâmid gibi erkân-ı azimüşşânı bulunan bir saltanat-ı edebiyesi vardır. Ve 

lisanımızın şekl-i hâzırı altı yüz senelik saibeliğin eser-i ikmâl ve kemâlidir. Bu lisan tahrip 

edilirse o saltanatın yerinde “Vardar” yeli eser!..” sözleriyle yazısını bitirir. 

Süleyman Nazif’e cevap Perviz takma adıyla Ömer Seyfettin’den gelir280. Ömer 

Seyfettin şimdiye kadar Yeni Lisan’a birçok itirazlar edildiğini ve hepsini tetkik ettiğini, 

ancak içlerinde ilmî ve fennî mahiyette bir eleştiri bulamadığını dile getirir. Ömer 

Seyfettin Süleyman Nazif’ten de Şahabettin Süleyman’ın yaptığı yorumlar gibi samimi 

yorumlar bekler, fakat makaleyi bitirdiğinde Süleyman Nazif’in kullandığı kelimelerden 

ve dilden ne kadar yanıldığını anlar.  

“ Eski lisanı müdafaa edenler evvelâ şunları ispat etmeye mecburdurlar:  

1. Üç Lisandan mürekkep bir lisan olur. Ve bu tabiîdir. 

2. Bir lisan diğer yabancı ve uzak lisanlardan kelimeler aldığı gibi kaideler de 

alabilir. 

3. İçtimaî uzviyetlerde tabiata muhalif şekiller de yaşar. 

4. Lisanların tabiî tekâmülleri tesrî edilemez. 

Süleyman Nazif Bey bunları ispat ederse eski lisanın ömrünü uzatır. Yoksa: Lisanı 

yeni terkiplerin (âheng-i mânâ tâbından) mahrum etmek kadar muzır ve mühlik bir şey 

olamaz.” Dünyada her şey değişir ve bu bir kanundur. Bir lisan da daima değişim 

içerisindedir ve olgunlaşmaya doğru giden dil sadeleşiyor demektir. Eski lisanın halk 

dilinde yeri olmadığını anlamak güç değildir, bunun için konuşma diline bakmak 

yeterlidir. Konuşurken kullanılan lisan, kâğıt üzerinde neden kaybedilir? “Enderun 

edebiyatı nasıl ve ne gibi âmiller tesiriyle teşekkül etmiş? Bu, bütün gençlerce tetkike 

şayan bir meseledir. Enderun edebiyatının milliyetsizliği, tabiata muhalifliği, sun’îliği, 

anlaşılınca Yeni Lisanın hakikati daha bariz bir tarzda meydana çıkacaktır.” Eskilerde 

birçok zihaf ve imâle hataları bulunur, Yeni lisanla yazılmış eserlerde, Ali Cânip’in 

manzumelerinde hata bulmak mümkün değildir. Ömer Seyfettin Süleyman Nazif’in 

                                                           
280 Perviz (Ömer Seyfeddin), “Yeni Lisana Dair”, Yeni Asırda Zekâ, sene:1, S.9, 25 Haziran 

1328/1912. 



118 

 

geçenlerde yayımlanan bir nesrindeki hatayı Ekrem Bey’in ihtar ettiğini ve kendisinin de 

teşekkür ettiğini, lâkin bu hatanın eski lisandan kaynaklandığını belirtir ve şu sözlerle 

yazısını bitirir: “ Ama siz kırk bu kadar senelik itiyatlarınızı değiştiremezsiniz, bu mümkün 

değildir. Ve bu imkânsızlık kadar tabiî bir şey tasavvur olunamaz. Ah, lâkin o gençlere ne 

diyelim ki en ufak bir tetkik ve tecrübe zahmetine girmeyerek körü körüne, idraksiz, 

maziye uyar, Enderun argosuyla terennüm ederek millete, milletinin ruhuna, milletinin 

samimî lisanına, anasının diline yabancı kalır ve bilmez ki “Her millet kendi lisanıyla 

yaşar.” 

Bu sırada Cenab Şahabeddin’in Ali Cânip Bey’e gönderdiği mektuplarla281 

tartışmanın sürdürüldüğü görülür. Cenab Şahabeddin bu yazısında bu vakte kadar 

kullanılan dil ve yapılan tartışmalarla ilgili eleştirilerde bulunur. Hakaret hakareti çağırır 

ve iki taraf da karşılıklı hakarete başlar. “Virgül” bile tartışma meselesi olabilir ki 

başlangıçta bunun gibi sebeplerle çıkan tartışmalar sonradan konudan saptırılır. 

Tartışmalarda konu çok çabuk değiştiği için takip eden kişiler bile okuduklarını unutup 

konudan uzaklaşır. Yeni Lisan’ı millî bir mefkûre sananlar dili aslında çirkinleştirmekten 

başka bir şey yapmaz. “ Biz lisanımızı istediğimiz kadar başkalarının anlayacağı şekle 

koyalım, eğer içerisinde dişe dokunacak bir şey olmazsa nesr-i hesabımıza hiç kimse 

iltifat etmez”. Enderun Argosu diye nitelendirilen eski dil ile yeni dili karşılaştırır: “ 

Tecrübesi kolay: Kaşgar’a birer mektup gönderelim. Siz Yeni Lisan ile Türklerin uhuvvet-i 

ezeliyesinden, mesâil-i ırk u deminden, mefkûre-i millîyeden filân bahsediniz; ben mahûd 

Enderun Argosu ile mühimce bir çay siparişi yapayım, bakalım oradaki kardeşlerimiz 

hangimizi daha iyi anlayacak…” Türk milletleri Enderun Argosu’nu Yeni Lisan’dan daha iyi 

anlar. O yüzden dili sadeleştirmekten vazgeçmek daha doğrudur. Cenab Şahabeddin Ali 

Cânip’e bu heyecandan vazgeçmeleri gerektiğini söyleyerek yazısını bitirir. 

 Cenab Bey’in yazısı karşılıksız kalmaz; Ali Cânip “Yeni Lisan-Cenab Bey’e”282 

yazısıyla cevap verir. Ali Cânip alaylı bir ifadeyle başladığı yazısında Cenab Şahabeddin’in 

söz konusu yazısında yer alan iddiaları cevaplandırır. Ali Cânip daha sonra sözü 

Hamdullah Suphi’nin kendisine gönderdiği bir mektuba getirerek buradan cümleler 

nakleder. “ Ben zâtî tecrübemle biliyorum ki istediklerinizin yapılması lisana 

güzelliğinden bir şey kaybettirmeyecek, bunun tamamiyle zıddı olarak şeffafiyet ve 

                                                           
281 Cenab Şehabeddin, “Musâhabe-Açık Mektuplar”, Şehbâl, C. III, S. 61, 15 Eylül 1328/1912. 
282 Ali Cânip, “Yeni Lisan-Cenâb Şehabeddin Bey’e”, Genç Kalemler, C. IV, S.27, Eylül 

1328/1912. 



119 

 

vuzuh bahşedecektir.” Hamdullah Suphi’nin mektubuna uzunca bir yer verdikten sonra 

dilde sadeleşmeyi istemenin ve bunu kabullenmenin şahsi isteklerden değil bir ihtiyaçtan 

doğduğunu söyler. Yazısında Cenab Şahabeddin’e ara sıra ciddiyetle cevap verse de 

tekrar alaylı bir tonla devam eder. Bu yazı Yeni Lisancıların artık eski dili savunanları 

ciddiye almadıklarının bir göstergesidir. 

Genç Kalemler’in yayın hayatını tamamlamasından sonra tartışmalar İstanbul’da 

devam eder. Bu vakte kadar Genç Kalemler dergisi etrafında yürütülen tartışmalar 

İstanbul’a taşınmasıyla birlikte birçok gazete ve dergide yayımlanan yazılar eşliğinde 

yürür.  

 

2.6. Genç Kalemler’deki “Yeni Lisan” Başlıklı Diğer Yazılar 

 

Genç Kalemler dergisinin 2. sayısında yine imza yerine soru işareti konularak “Yeni 

Lisan” başlıklı bir yazı daha yayımlanır.283 Bu yazıya Cenab Şahabeddin’in “ Eski şeylerle 

ancak güzel bir harabe yapılır. Bâ-husûs edebiyatta eski bir şey yıkılmaksızın yeni bir şey 

yapılamaz” cümlesini alıntılayarak başlarlar. Genç ediplerimizin en büyük emellerinin 

dünden ayrılmak olduğunu, fakat üslûplarının onları taklitten öteye gidemediğini, Tevfik 

Fikret’lerin, Halit Ziya’ların etkisinden kurtulamadıklarını dile getirirler. Güzel 

düşüncelerin düne ait terkiplere feda edilmesine karşı çıkarlar. “ Biz pek iyi biliyoruz ki 

“asıl” ile “şekil”, “fikir” ile “üslûp” birbirinden kat’iyen ayrılamaz; biz düne “asıl” itibariyle 

benzememek istiyorsak mutlaka “şekil” itibariyle de benzememeliyiz.”284  

Bu düşüncelerden sonra Yeni Lisan hareketinin temel gayelerini sıralarlar. Yeni 

Lisan yalnızca bir edebiyat meselesi değildir, aynı zamanda hayatta yapılan kökten bir 

değişikliktir. Kılıçla yapılan ihtilâlin gerçekleşmesini sağlayacak olan “kalem”dir ve bu 

dünkülerin lisanıyla sağlanamaz. Kütüphaneler üç beş tercüme ile doludur ve bu halkı 

tatmin etmeyecektir. Bu amaçla Selanik gençleri bir tercüme encümeni teşkil ederler ve 

Spencer’den, Feuillet’den, Taine’den, Guyau’dan, Paul Jane’den kitaplar tercüme etmeye 

                                                           
283 ?, “Yeni Lisan”, G.K., C.II, S.2, 27 Nisan 1327 ( Prof. Dr. İsmail PARLATIR ve Yard. Doç. 

Dr. Nurullah ÇETİN bu yazının Ali Cânip ve Ziya Gökalp’a ait olduğunu tespit etmiştir. Ayrıntılı 

bilgi için bkz. Genç Kalemler Dergisi, TDK yayınları, Ankara, 1999, s. 105-109). 
284 ?, a.g.m. 



120 

 

başlarlar; bu kitapları da “Yeni Lisan”la kaleme alırlar. Bundan sonra yalnızca Selanik’teki 

gençler değil İzmir ve İstanbul’daki gençler de eserlerini “Yeni Lisan”la yazacak ve bütün 

eserlerin ruhu değişecektir. Yazının geri kalan kısmında “ Eskiliğin Mukavemeti, Yeni 

Lisanın Mekteplere Tatbiki, Yeni Lisana Tesâhüb, Beynelmileliyet, Milliyet, Kavmiyet, 

Dünkülerin Kıymeti” başlıkları altında Yeni Lisana dair düşünceler yer alır.  

“Eskiliğin Mukavemeti” başlığı altında Bekir Fahri’nin mektubundan hareketle Yeni 

Lisanın Osmanlı muhiti içerisinde de beynelmilel olarak değerlendirildiğinde de haklı bir 

hareket olduğundan söz edilir. Osmanlı muhitine bakıldığında tüm halkın aslında yeni 

lisanla konuştuğu, genç ediplerin hemen hemen hepsinin farkında olmadan yeni lisanla 

yazdıkları görülür. Bununla birlikte bir milletin muhitinin içine yabancı milletlerden 

fertler girebilir, fakat bu fertlerin kendi kanunlarına göre değil, dahil oldukları milletin 

kanunları ile yönetilmesi uygundur. Bunun gibi bir lisan başka lisanla alışverişte 

bulunabilir, ancak aldığı kelimeleri kendi lisanının kurallarına tâbi tutması gerekir. “Yeni 

Lisanın Mekteplere Tatbiki” kısmında sarf ve iştikak meseleleri üzerinde durulur ve bu 

derslerin mekteplerde nasıl okutulması gerektiğine dair düşünceler dile getirilir. Yeni 

Lisanın birinci hedefi “iştikak” bahsini “sarf”dan büsbütün çıkarmaktır. “Yeni Lisana 

Tesâhüb” kısmında yeni lisan hareketinin “içtimaî tekellümümüz”den doğduğu düşüncesi 

hâkimdir. “Yeni lisan “Çağatay” Türkçesini, yahut Anadolu lehçelerini tervice çalışmıyor, 

geriye, maziye dönmüyor, İstanbul’da konuşulan en mütekâmil Türk lehçesini bütün 

incelikleriyle meydana çıkararak bütün Türklere tamim etmek istiyor. Milletin en hakikî 

nâtıkası olduğu için yeni lisandan hiçbir zaman vazgeçmeyeceğimize emin 

olabilirsiniz…”285  

“Beynelmileliyet, Milliyet, Kavmiyet” kısmında yine Bekir Fahri’nin bir mektubuna 

cevap verilir. Bekir Fahri kendisinin her ırka mensup olduğunu ve bundan hareketle 

“kavmî bir edebiyat” olamayacağını söyler. Burada Bekir Fahri’ye şiddetle karşı çıkılır: “ 

Bu hususta kendisine şiddetle iştirak etmeyeceğiz, çünkü bizim nazarımızda “ilim” 

beynelmilel bir mahiyeti haiz, “siyaset” millî bir kıymete mâlik olduğu gibi “lisan”, 

“edebiyat” da kavmî bir hususiyete sahiptir.”286 Yazının devamında bu düşünceler 

açıklanarak edebiyatın neden beynelmilel ya da millî olamayacağı, ancak kavmî edebiyat 

                                                           
285 ?, a.g.m., G.K., C.II, S.2, 27 Nisan 1327. 
286 ?, a.g.m., G.K., C.II, S.2, 27 Nisan 1327. 



121 

 

tabirinin kullanılabileceği düşüncesi Osmanlı topraklarında yaşayan kavimlerden 

hareketle açıklanır.  

“Dünkülerin Kıymeti” kısmında dünküleri tezyif etmediklerinden söz edilir. 

Dünküler artık miâdını doldurmuştur ve gençler onlar gibi yazdığında onları taklitten 

öteye gidemez ve böylelikle yenilik yapmak, ilerlemek de mümkün değildir. Bu 

düşünceler de inkılâp kelimesinin tanımından hareketle desteklenir. “Yeni Lisanla yakın 

zamanda edebiyatımıza tiyatro, roman… her güzel şey girecektir. Yeni Lisan mutaassıp 

değildir. Ve yeni lisancılar kuru bir terakki davasıyla kalmamak içindir ki Avrupa’nın 

edebî, felsefî, içtimaî, siyasî, hukukî en güzel eserlerini kendi lisanlarına nakletmek üzere 

bir heyet teşkil ettiler, çalışıyorlar; yakında kapitülasyonlardan âzâde, ıstılahlarıyla, yeni 

kelimeleriyle, gayet zengin bir “Türk lisanı” göreceksiniz. Hakikî Türk edebiyatı bu samimî 

ve büyük lisanın metîn ve zarif zemini üzerinde yükselecektir”287 sözleriyle makale biter. 

Derginin 3. sayısında yayımlanan “Yeni Lisan”288 başlıklı makale de yine imza 

yerine soru işareti konularak yayımlanır, ancak bu yazının Ömer Seyfettin’e ait olduğu 

bilinir.289 Bu yazının ilk sayıdaki düşünceleri ve konuları tamamlar nitelikte olduğu 

görülür. Bu yazı “Yeni Lisan En Tabiî Lisandır, Yabancı Kaideler Tekellüm ve Tahrîr 

Lisanımızı Ayırıyor, Bu İftiraktan Çıkarılan Neticeler, Yeni Lisan Her Milletin Aradığı 

Şeylere Mâliktir, Yeni Lisan Hem Bir İlim hem Bir Sanat Lisanıdır, Eski ve Yeni Lisancılar” 

başlıkları altında ele alınır. Başka lisanların kaidelerini alan eski lisan dünyadaki hiçbir 

lisana eş değildir. Bizim dilimizde önce sıfat sonra ad söylenir, fakat Farsça terkiplerde 

tam tersidir. Avam Farsça terkipleri bizim dilimizdeki şekliyle kullanır. Edebî lisanda 

kullanılan kelime ve terkipleri halk bir türlü kabul etmediği için tekellüm lisanıyla tahrir 

lisanı arasında gittikçe derinleşen bir fark vardır. Buradan hareketle söylenecek olan 

şudur: Yeni Lisan icat edilen bir dil değildir, Yeni Lisancılar halk arasında yaygın olan, 

mevcut olan bir dili ortaya çıkarırlar. Ayrıca tekellüm lisanı ile tahrir lisanı arasındaki 

ayrılık bizde bilimin ve eğitimin gelişmesi önündeki en büyük engeldir. Eski lisan her 

açıdan bizim kendi öz dilimize ve lisanların mantığına terstir. İngilizler bile lisanlarındaki 

dişilik erillik meselesini çözmeye çalışırken biz neden Arapçadaki şekilleri alalım? 

Türkçede kelimelerin çokluk şeklini yapmak son derece basittir, dilimizi zorlaştırmanın 

hiçbir manası yoktur. Dünyadaki bütün lisan âlimleri kendi dillerini sadeleştirmeye, 

                                                           
287 ?, a.g.m., G.K., C.II, S.2, 27 Nisan 1327. 
288 ?, “Yeni Lisan”, G.K., C.II, S.3, 6 Mayıs 1327. 
289 ÖKSÜZ, a.g.k., s. 105. 



122 

 

tabiîleştirmeye çalışırken biz neden var olan sadeliği bozmaya çalışıyoruz? Yani Lisanın 

ilim dili olabileceği, fakat sanat dili olamayacağı söyleniyor. Bu son derece saçma bir 

düşüncedir. Dünya üzerinde ilim dili başka, edebî dili başka, yani iki dilli herhangi bir 

kavim yoktur: “ Dünyanın hiçbir yerinde bizim eski lisanımız gibi bir garibe yoktur ve 

madem ki onun tuhaflığı herkesçe kabul ediliyor, niçin iki lisan sahibi olalım; katiyen ilim 

lisanı başka, sanat lisanı başka olamaz. Böyle bir şey boş ve saçmadır, tabiata muhalif her 

şey gibi bizim “kozmopolit” eski lisanımız da yaşamaz; ölür…”290 hiçbir lisan tesis 

edilemez, ancak o  kendi kendine kurulur, gelişir, yerleşir.  

Genç Kalemler’in 4. sayısında yer alan “ Yeni Lisan ve Hüseyin Cahit”291 başlıklı yazı 

yine soru işaretiyle yayımlanır.292 Yazının girişinde uzunca bir şekilde Hüseyin Cahit’in 

dilinden ve eserlerinden söz edilerek, onun Türk diline verdiği ehemmiyet vurgulanır. 

Hüseyin Cahit yeni yetişen gençler üzerinde “Arapçadan bir şey öğrenemeyiz. Arapçada 

mevcut olmasını sayıkladığımız şeylerin mükemmelleri garptadır” düşüncesiyle olumlu 

etkiler bırakır, onlara Türklüğün önemini hissettirir. Yeni Lisan tabiî bir ihtiyaçtır, lisan 

kelimelerden değil; sarftan ibarettir, Hüseyin Cahit de bunu fark edenlerden biridir. 

Cenab Şahabeddin, Halit Ziya, Tevfik Fikret gibi ediplerse eserlerini ecnebî kaideler ve 

kullanılmayan terkiplerle doldururlar. Onları örnek alan gençler de edebiyat yaptıklarını 

zannederek tabiî lisandan uzak, yabancı kaide ve anlamsız terkiplerle dolu eserler 

verirler. Eski lisan ilme, fenne, psikolojiye muhalif bir lisandır. Başka bir lisandan kelime 

alabiliriz, bizler hem Arapçadan hem Acemceden kelimeler alıp bunları o lisanların 

sarfına uygun, o lisanların kaideleriyle kullandık. Hâlbuki olması gereken bu kelimeleri 

kendi sarfımıza uygun bir şekilde kullanmaktır. Biz yıllarca başka lisanların çokluk 

şekillerini, terkiplerini, kaidelerini kullanarak kendi lisanımızı zorlaştırdık. Hüseyin Cahit 

bunu fark edip eski lisanın yaşayamayacağı düşüncesini savunur. Hüseyin Cahit lisanın ve 

bu lisanla yazan ediplerin hatalarının bilincindedir, ancak bu şekilde yazmaya devam 

eder. 

 Üç dilden mürekkep bir lisan olamayacağını söylediği hâlde bu dille “sarf ve nahiv” 

yazan Hüseyin Cahit’i suçlayan sözler edilir. Bunun üzerine Yeni Lisancıların yapacakları 

şeyler sıralanır: “ Biz gençler, işte ilim ve fen karşısında pek çirkin, pek tehlikeli, pek 

                                                           
290 ?, a.g.m., G.K., C.II, S.3, 6 Mayıs 1327. 
291 ?, “Yeni Lisan ve Hüseyin Cahit”, G.K., C.II, S. 4, 26 Mayıs 1327. 
292 Bu yazının Ömer Seyfettin’e ait olduğu bilinmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Ali Canip 

YÖNTEM, “Edebî Lisanda İnkılap Meselesi”, Güneş, S. 13, 1 Ağustos 1927. 



123 

 

münasebetsiz duran bu harabeleri yıkacağız. Lisanımızdaki Arabî ve Farisî terkip ve cem 

kaidelerini, Türkçeleşmemiş edatları atacağız. Millî sarfımızın tamamiyeti, tezeyyün için 

ve seci için lisanımıza vaktiyle girmiş olan bazı lüzumsuz kelimeleri bize unutturacak! 

Yalnız cidden muhtaç olduğumuz manalı kelimeler kalacak ve Türkçeleşecek. Konuşurken 

söylediğimiz, söylemediğimiz kelimeleri yazmayacağız da… İlmî ve fennî ıstılahlara, 

tekellüm lisanına girmiş, klişe olmuş terkiplere şimdilik bir kelime gibi bakacağız. Lâkin 

müstakbelde bu klişeleri de bozacağız. Millî sarfımızın tamamiyetini temin, 

muzafferiyetini kazandıktan, muhafazakârlara, maziye muhip kalanlara, ilmin ve fennin 

sadasını inkâr eden ihtiyar gençlere galebe çaldıktan sonra imlâmızla, harflerimizin şekil 

ve tabiatlarıyla uğraşacağız.”293 Gayemiz bıkmadan devam etmektir denildikten sonra 

Hüseyin Cahit’in eşlik etmese bile Yeni Lisancılarla aynı fikri savunduğu söylenerek 

makale bitirilir.  

Genç Kalemler’in 5. sayısında yayımlanan soru işareti imzalı “Yeni Lisanın 

Güzelliği” başlıklı makale294 ile altıncı ve yedinci sayılarında yayımlanan “Yeni Lisan” 

başlıklı “Genç Kalemler Tahrir Heyeti” imzalı makaleler295 “Yeni Lisan ve Bir İstimzac”daki 

düşüncelerin tekrarı niteliğindedir.  

Derginin 8. sayısında yine imza yerine soru işareti konmuş, önceki sayıların devamı 

nitelinde bir makale yayımlanır.296 Bu makalede kelime ve lâfız arasındaki fark eski 

sarfçıların tariflerinin aksine içtimaî olarak ele alınır. Fikirlerin içtimaî ve ferdî kısımları 

olduğu gibi bu fikirlerin ifadesini temin eden lisanların da içtimaî ve ferdî türleri vardır. 

İçtimaî tabirlere “kelime”, ferdî tabirlere de “lâfız” denilir. Burada bir tabirin kelime mi 

lâfız mı olacağını belirleyen ölçüt ise halk arasında kullanılıp kullanılmamasıdır. Bir tabir 

ne kadar Türkçe olursa olsun halk o tabiri kabullenmiyorsa lâfız durumuna düşer, tabiî ki 

tam tersi de söz konusudur: “ Halis Türkçe tabirlerin birçoğu unutulduğu, metruk kaldığı 

için lâfız sırasına geçmiştir: Ugan ( Allah), yalvaç ( peygamber), tamu ( cehennem), uçmak 

( cennet) gibi. Hâlbuki Arapçada, Acemcede mukabilleri olan Allah, peygamber, cennet, 

cehennem tabirleri kelime mevkiini kazanmıştır.”297 Yeni lisan için önemli olan halkın 

kullandığı tabirler, yani kelimelerdir. Yeni Lisana göre Arapça, Acemce terkipler, çokluklar 

                                                           
293 ?, a.g.m., G.K., C.II, S. 4, 26 Mayıs 1327. 
294 ?, “Yeni Lisanın Güzelliği”, G.K., C.II, S. 5, 19 Haziran 1327. 
295 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan”, G.K. C. II S. 6, 19 Haziran 1327; Genç Kalemler 

Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan”, G.K. C. II S. 7, 27 Temmuz 1327. 
296 ?, “Yeni Lisan Kelime-Lâfız ve Lügat-Istılah”, G.K., C.II, S. 8, 10 Ağustos 1327. 
297 ?, a.g.m., G.K., C.II, S. 8, 10 Ağustos 1327. 



124 

 

ve edatlar lâfızdır ve sarfın konusu değildir. Tabirlerin kelime ve lâfız şeklinde 

sınıflandırıldığı gibi manalar da ikiye ayrılır. Herkesçe bilinen manaya “lügat manası”, 

içtimaî olmayıp ferdî anlam içerenlere de “ ıstılah manası” denilir. Âlimler lügatlerin 

manaları muayyen olduğu için lâfızlara ilmi manalar vermek suretiyle ıstılahları yaparlar. 

Bazı kelimeler de ilmî mana verilmek suretiyle ıstılah yapılabilir. Yeni Lisanın amacı “ilim” 

lisanı üzerine de tesir edip ıstılahları çoğunlukla ya Arapçanın ve Acemcenin basit 

lâfızlarından ya da Türkçe terkiplerden teşkil etmektir. “Yeni Lisan içtimaî vicdanımızın 

hakikî bir aynası olacaktır.” cümlesiyle makale bitirilir. 

Derginin 9, 10 ve 11. sayılarında imlâ bahsi üzerinde durulur.298 Yusuf Ziya Öksüz 

birbirinin devamı niteliğindeki bu yazıların Ziya Gökalp’a ait olduğunu belirtir. Aynı 

zamanda İsmail Parlatır ve Nurullah Çetin’in birlikte hazırladıkları Genç Kalemler 

Dergisi’nde de bu yazıları Ziya Gökalp’ın yazdığı bilgisi vardır.299 Lisan gibi imlâ da içtimaî 

bir müessesedir ve ihmâle gelmeyecek ehemmiyettedir. İmlâ meselesi son derece güç ve 

üzerinde ısrarla durulması gereken bir husus olduğundan dolayı çabuk ve yüzeysel 

çalışmalara feda edilemez. “ İmlâ ferdî bir “ mevzu” değil, içtimaî “müessesedir”. İmlâ bir 

“sanat” gibi değerlendirilmeden evvel bir “ilim” gibi ele alınmalıdır. İmlâ telaffuzdan çok 

hat ile ilgili bir mevzudur. Telaffuz ve imlâ her zaman uyum içinde değildir. Başka 

lisanların imlâlarına baktığımızda telaffuz edildikleri gibi yazılmadıklarını görürüz. İmlâ 

hususunda yapılması gerekenler: “ Sözlerimizi hulâsa edelim. İmlâmızı tensik etmeden 

evvel tedvin etmeliyiz. İmlâmızı tedvin için (1) tarihî imlâmızı, (2) içtimaî imlâmızı (3) 

enmuzecî imlâları tetkik etmeliyiz. Ancak bu üç türlü tetkiki yaptıktan sonradır ki (4) 

tensikî imlâ için hakikî ve müspet esaslara malik olabiliriz. Gelecek makalelerimizde bu 

dört türlü imlâyı sırasıyla takip edeceğiz.”300 

 Derginin 10. sayısında yayımlanan makalede Osmanlı imlâsının tarihi üzerinde 

durulur.301 Makalenin girişinde Türklerin kullandıkları yazılarla ilgili bilgi verildikten sonra 

Osmanlı imlâsının tarihinin Arap elifbasının kabulünden sonra başladığı belirtilir. 

                                                           
298 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan- Yeni Lisan ve İmlâ”, G.K., C. II, S. 9, 4 Eylül 

1327; Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi I”, G.K., C. II, S. 10, 

1327; Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi II”, G.K., C. II, S. 11, 

1327. 
299 Ayrıntılı bilgi için bkz. ÖKSÜZ, a.g.e, s. 108. 
300 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan- Yeni Lisan ve İmlâ”, G.K., C. II, S. 9, 4 Eylül 

1327. 
301 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi I”, G.K., C. II, S. 10, 

1327. 



125 

 

Türkçenin Arap harflerine uyum sağlayıp bunları uygulaması son derece güç bir işti. 

Türkçede medli harfler yoktur, ancak Arapçada medli harfler vardır ve Arapçada 

harekeler medli ve medsiz olmak üzere ikiye ayrılır. Türkçede ise tek tip hareke vardır ve 

hepsi de medsizdir. Bu nedenle Arap harflerine geçiş sürecinde Türkçe zorluklarla 

karşılaşır: “ Yalnız iki ihtimal vardı: Ya Türkçenin bütün harekelerini hareke işaretleriyle ( 

üstün, esre, ötre ile) göstererek med harflerini katiyen kullanmamak, yahut med 

harflerini “medsiz harekeleri gösterecek” musavvitler mahiyetine sokarak bütün 

harekeleri bu harflerle irae etmek. Bu esnada birbirinden habersiz olarak şarkta “Çağatay 

edebiyatı”, garpta “Selçuk edebiyatı” teessüs ediyordu. Çağatay edebiyatı ikinci şıkkı 

kabul etti: Med harflerini musavvitlere kalb ederek bütün harekeleri bu musavvitlerle 

gösterdi. Selçuk edebiyatı birinci şıkka rağbet etti, med harflerini attı, bütün harekeleri 

hareke işaretleriyle göstermeye yeltendi.”302  Osmanlı hükümeti Selçuk hükümetinin 

devamı niteliğindedir ve Osmanlı imlâsının Çağatay imlâsı ile de hiçbir ilgisi yoktur. 

Selçuk imlâsının etkisinden kaynaklı Türkmencenin etkisi de görülür. Selçuklu 

hükümdarları Acemceyi resmî dil ilan ederek Türkçeye esas darbeyi vurmuş olur. Türk 

diline gereken değeri veren hükümdarlar da mevcuttur. 

 Genç Kalemler’ in 11. sayısında yayımlanan makale bir önceki sayıda yayımlanan 

imlâ bahsinin devamıdır.303 İmlâ “lisan” ile “yazı”nın birbirine uymasıdır. Acemce Arap 

yazısını kullanmaya başladığı vakit aldığı kelimeleri kendi lisanına uygun hâlde kullanır, 

böylelikle imlâsı şekillenir. Acemce için son derece kolay olan bu uyum meselesi Türkçe 

için çok zordur. Bunun en önemli sebeplerinden birisi Türkçede bütün harekelerin 

medsiz olmasıdır. Türkçe imlâ üç farklı devirde şekillenir: Selçuklu imlâsı, eski imlâ, yeni 

imlâ. Türkçe imlânın değişik dönemler geçirmesinin farklı sebepleri vardır ve tüm bu 

dönemlerde önerilen bazı kurallar mevcuttur. Makalede Selçuklu imlâsının uyum 

önerileri anlatıldıktan sonra neden sürekliliği olmadığı üzerinde durulur. Makalenin 

sonunda da imlânın içinde bulunduğu ikilikten söz edilerek yazı bitirilir. 

 Genç Kalemler’in 15. sayısında yine “ Yeni Lisan” başlıklı bir yazı yayımlanır.304 

Raif Necdet imzalı bu yazı daha önce Genç Kalemler Tahrir Heyeti tarafından devrin önde 

gelen ediplerine gönderilen İstimzaca verilen cevaptır. Raif Necdet sorulan sorulara 

                                                           
302 G.K.T.H, a.g.m., G.K., C. II, S. 10, 1327. 
303 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi II”, G.K., C. II, S. 11, 

1327. 
304 Raif Necdet, “Yeni Lisan”, G.K., C.II,  S. 15, 1 Şubat 1327. 



126 

 

cevap mahiyetinde yazdığı mektupta Yeni Lisancıların sorularına tam manasıyla karşılık 

veremeyeceğini ifade etmekle birlikte elinden geldiğince arzularını yerine getirmeye 

çalışacağını belirtir. Yenilikçilerin lisanı sadeleştirmek ve kolaylaştırmak için tesir etme 

hakları vardır. Bir lisan başka bir lisandan kelimeler alabilir, ancak terkip ve kaideleri 

alamaz. Türkçeye Osmanlıca demek doğru değildir, Ermeniceye, Rumcaya Osmanlıca 

denilmediği gibi Türkçeye de Osmanlıca denilmemelidir. Türkçeyi sadeleştirmek için 

Türkçeden başka kelimeleri çıkarıp yerine Çağataycadan, Türkmenceden kelimeler almak 

yanlıştır. Türkçe kelimelerle de büyük fikirler, ince hisler ifade edilebilir. Başka dillerden 

kelimeler almaya mecburuz, ancak yapmamız gereken tüm bu yabancı kelimeler Türk 

dilinin kaidelerine uydurulmalıdır. Türk diline yerleşmiş kelimelere dokunulmamalıdır. 

 Derginin bir sonraki sayısında “Yeni Lisan” başlığı altında Genç Kalemler Tahrir 

Heyeti’ne gönderilen bir tebrik kartı yayımlanır.305 Derginin 19. sayısında Yeni Lisan 

başlığı altında Şemsettin Sami’nin “Lisan ve Edebiyatımız” başlıklı makalesi yayımlanır. “ 

Aşağıdaki makale merhum Şemsettin Sami Bey’indir. Lisaniyât esaslarına istinat eden 

Yeni Lisanın ilk defa olarak tahrir heyetimizce müdafaa edilmediğini bu makale pek güzel 

ispat ediyor. Lisaniyâtta her vukuf sahibi Yeni Lisana taraftardır. Karîlerimizin 

ehemmiyetle mütalâalarını rica ederiz.” ibaresiyle yayımlanan bu yazı Yeni Lisancıların 

savundukları düşüncelerin onlardan çok önce ortaya konduğunu göstermek amacı taşır. 

 Genç Kalemler’ in 24-25 numaralı sayılarındaki “Yeni Lisan” başlıklı makale 

“vatan çocuklarına” ibaresiyle Genç Kalemler Tahrir Heyeti imzasıyla yayımlanır.306 Bu 

yazıda Türkçenin ve Türklüğün içinde bulunulan durumdan söz edilerek kurtuluş yolları 

önerilir: “ Türk yavruları, hakan oğulları, Yüz milyonluk mukaddes neslimize en büyük 

fenalığı yapanları sorsalardı, hariçteki düşmanları değil, tarihi açar, Türk olduğu hâlde 

Türklükten kaçan büyük zekâları gösterirdik.” sözleriyle başlayan makale yine aynı 

minvalde devam eder ve “ Yüz milyonluk soyumuzu her şeyden evvel bir gösterecek 

dilimizin kapitülasyonlarını atamadık; hâlâ “çırağ-ı köhne”yi “nûş eyleyen” taassup 

sahipleriyle beraber ecnebî kaidelerinin tahakkümünden kurtulamadık; gerçi içtimaî 

vicdanımızdaki son tezahürler bu tufeylîlerin pek yakın bir zamanda tard ve lağvını tebşir 

ediyorsa da bu tebşire karşı bizim vazifemiz lâkayd durmak değildir; azmedelim, Çin 

Setlerini yıkan, Apenin dağlarını titreten Türk şekîmesi iki buçuk arzî ecnebî kaidesini 

                                                           
305 Maarif Cemiyeti Reisi Hersekli Bakamoviç Salih, “Yeni Lisan”, G.K., C.II, S. 16, 16 Şubat 

1327. 
306 Genç Kalemler Tahrir Heyeti, “Yeni Lisan”,  G.K., C.II, S. 24,25, 10 Temmuz 1328. 



127 

 

atamayacak kadar küçük değildir. Türkçeye yabancılar değil, yalnız kendi kaidelerimiz 

hâkim olmalıdır” sözleriyle biter. 

      

2.7. Yeni Lisan Davasını Yürütenler 

 

 Yeni Lisan hareketi, Ali Cânip Yöntem, Ömer Seyfettin ve Ziya Gökalp’ın başlatıp 

fikrî, polemik ve sanat kısımlarını üstlendikleri bir harekettir. Öne çıkan bu isimlerin yanı 

sıra hareketin gerek tanıtılma gerek uygulanma kısmında Kâzım Nâmi, M. Mermi, Rasim 

Haşmet, Aka Gündüz, Nesimî Sârım, H. Hüsnü, Muvaffak Galib, Âkil Koyuncu, Subhi 

Edhem gibi isimler de vardır. Harekete karşı şiddetle mücadele eden Yakup Kadri ve 

Köprülüzade Mehmet Fuat da sonradan bu hareket içinde yer alır. Yeni Lisan hareketinin 

mahiyetini daha iyi kavrayabilmek için hareketin öncülerinin ve harekete katkı sunanların 

dille ilgili görüşlerine değinmek gerekir. 

 

 

 

2.7.1. Ali Cânip (1887-1967) 

 

 Yeni Lisan hareketinin hazırlayıcısı ve öncüsü olan Ali Cânip edebiyata ilk olarak 

Muallim Nâci’yi okuyarak başlar; sade dil ve millî edebiyat zevkini de ondan aldığını ifade 

eder.307 Ali Cânip edebiyata şiir yazarak başlar, ilk olarak Muallim Nâci’yi okur, sonra 

Divan Edebiyatı üzerine çalışmaya başlar ve divan şiir geleneği ile gazeller yazar. Servet-i 

Fünûn mensuplarının etkisinde kalır ve manzumelerinde bu tesir açıkça görülür. Müfid 

Râtip’in daveti üzerine Fecr-i Âti topluluğuna katılır. Bu sırada Selânik’te çıkarılan Hüsn 

ve Şiir adlı dergide makaleler yazar ve şiirleri yayımlanır. Sade dille ve millî bir zevkle 

şiirler yazan Ali Cânip esas hamlesini Genç Kalemler’in başmuharrirliğine atanmasıyla 

gerçekleştirir. Ali Cânip’in sade dil ve millî edebiyat düşüncesi üzerinde Ziya Gökalp’ın 

                                                           
307 Sadedin Nüzhet, Ali Cânib- Hayatı ve Eserleri, İstanbul, 1937, s. 39. 



128 

 

büyük ölçüde etkisi olur. Ziya Gökalp’la tanışan Ali Cânip ona Ömer Seyfettin’in Yeni 

Lisan’a dair mektubundan bahseder ve böylelikle birlikte çalışmaya başlarlar. Yakın 

arkadaşları Kâzım Nâmi ve Nesimî Sarım politikayla ilgilidir ve Ali Cânip derginin İttihat ve 

Terakki’nin siyasî bir yayın organı olmasını istemez ve bu kaygısını Ziya Gökalp’a açar:  

 “O aralık Ziya Gökalp Selânik'e geldi; evlerimiz yakındı; ahbap olduk; kendisine 

Ömer'le olan tasavvurlarımızdan bahsettim. Bunları çok mühim buldu: "Ben de iştirak 

ederim" dedi. Birkaç gün sonra İttihat ve Terakki merkezi umumisinden bir teskere 

aldım; bunda Genç Kalemlere muavenet olmak üzere ayda on lira verileceği 

bildiriliyordu. Azadan olan Ziya Bey, böyle bir karar çıkartmıştı; biz Ömer'le endişeye 

düştük ve ben bu endişemizi Ziyaya söyledim: - Biz politika adamı değiliz, merkezi umumî 

herhangi bir mesele hakkında tesir yapmağa kalkışırsa? dedim. Ziya, buna kat'iyen 

meydan vermeyeceğini söyledi ve istediğimi neşretmekte serbest kalacağımı ilâve etti. 

İtiraf ederim ki ilk sayıdan sonuna kadar işimize kimse müdahale etmiş değildir."308 

 Hüsn ve Şiir dergisinin Genç Kalemler adıyla yayın hayatına devam etmeye 

başlamasıyla Ali Cânip için de yeni bir dönem başlar: “yeni lisan, millî zevk, yeni hayat”. 

Ali Cânip Yeni Lisan hareketinin başarıya ulaşması için elinden geleni yapar, çeşitli yazılar 

neşreder ve yöneltilen eleştirilere karşı etkili savunmalar yapar. Genç Kalemler’in ve 

Yeni Lisan’ın polemik kısmını üstlenen Ali Cânip’e özellikle Cenap Şahabeddin ve 

Süleyman Nazif’ten ağır eleştiriler gelir. Ali Cânip yöneltilen her eleştiriye geciktirmeden 

tafsilatlı karşılıklar verir. Bu eleştirilerin çoğu daha sonra “Millî Edebiyat Meselesi ve 

Cenap Bey’le Münakaşalarım” adlı kitabında da yer alır. 

 Ali Cânip’ e göre eski yeniliğe karşıdır ve bu nedenle de yok olmaya mahkûmdur. 

“Her zaman hayatta iki zıt ruh vardır; eskilik, yenilik; bunu şöyle de anlatabiliriz: An’ane, 

terakkî… Bu iki ruhun mutlaka evvelki harap olmaya, ölmeye mahkûm hatta müstahaktır; 

çünkü o nazarlarını mâziye dikmiştir; terakkî istemez. Küçük bir teceddüt eseri zavallıyı 

çıldırtır. Hâlbuki mâzi nihayet bir seraptır, yalnız onun ihtişamıyla sermest olanlar; 

şüphesiz ki ondan, o seraptan ibaret kalırlar, o serap ise bir hiçtir.”309 Mutlaka ilerleme 

ve yenilik gerekir, bunun için de Yeni Lisan düşüncesine şevkle sahip çıkar. 

                                                           
308 Ali Cânip, "Ömer Seyfettin İçin", Hayat, C.V, S.119, 7 Mart 1929, s. 2-4. 
309 Ali Cânip, “Edebî İnkılaplar”, Genç Kalemler, C. II, S. 1, 29 Mart 1327/1911. 



129 

 

 Ali Cânip edebiyatın temelinin lisan olduğu düşüncesindedir: “ Lisan edebiyatın 

temelidir. Edebiyat temelinin sağlam olmasına itiraz edilemez. Lisan istiareleriyle, 

mecazlarıyla, hayalleriyle, her türlü bediî güzellikleriyle bir “hadsî edebiyat”tır. Edebiyat 

lisanın ihzar ettiği iptidaî yahut mütekâmil, muttarit yahut memsuh şekillerde 

bulunmasının edebiyat üzerinde kuvvetli tesirleri vardır; edebiyat için en yakın muhit 

lisandır.”310 Edebiyatın temelinin lisan olduğu görüşünü savunan Ali Cânip’in temel 

amaçlarından biri de millî bir edebiyat vücuda getirmektir. Onun temel amacı Yeni 

Lisanla birlikte millî bir edebiyat oluşturmaktır. Bu düşüncelerini Genç Kalemler’de 

kaleme aldığı yazılarda ve münakaşalara verdiği karşılıklarda görmek mümkündür. 

Ali Cânip kaleme aldığı birçok yazısında Türkçenin aslında sade ve kısa 

cümlelerden ibaret olduğunu, bunun Divan Edebiyatı döneminde bozulduğunu ileri 

sürer: “ Netice şudur: Türkçe yazı dili aslında gayet sade ve kısa cümleliydi. İskolâstik 

Divan edebiyatı inkişâf edince bu sade dil, lüzumsuz Arapça ve Farsça lâfızlarla doldu. 

Gitgide mana ikinci plâna düştü. Lâfız sanatı denilen saçma sapan kelime oyuncakları 

halk için yazılan bazı eserlerle tarihler müstesna birinci plâna geçti. Bu yetmemiş gibi 

daha sonra müselsel cümlelerle yazı yazmak usulü ün aldı. O kelime şaklabanlığıyla bu 

birbirine bağlı cümle tarzına ilk isyan eden ve bizim nesri düzeltmeye çalışan Şinasi’dir. 

Fakat yazı dilinin konuşma diliyle tam birleşmesi, zamanımızdan otuz yıl evveline 

râcidir.”311 Buradan da anlaşılacağı üzere Ali Cânip Türkçenin eskiden sade olduğunu, 

bunun divan edebiyatıyla birlikte bozulmaya başladığını, ancak kendilerinden çok önce 

Sait Paşa’nın, Şinasi’nin bunu fark ettiğini söyler. Yeni Lisan hareketine gelinceye kadar 

birçok kişi bu uğurda mücadele eder, lâkin Türkçenin sadeleştirilme hareketinin başarıya 

ulaşması Genç Kalemler ve Yeni Lisan hareketi ile birlikte olur.  

Ali Cânip’ e göre bir dilin zenginliğini gösteren kelimelerin çokluğu değildir. Aynı 

manaya gelen birden fazla kelimenin mevcudiyeti bir dilin zenginliğinin göstergesi 

olamaz. “Bir dilin ötekine nispeten zengin veya fakir olması demek, kelime adedinin 

ötekinden çok veya az olması demektir, dediğimiz zaman kastettiğimiz mana, maddi ve 

manevi masnu mefhumları ifade eden kelimelerin çokluğu veya azlığı noktasıdır.”312 Bir 

dile yabancı kelime ve terimlerin girmesi son derece normaldir, ilim ve fen giderek 

                                                           
310 Yekta Bahir, “ “ Millî”, Daha Doğrusu “Kavmî” Edebiyat Ne Demektir?”, Genç Kalemler, 

C.II, S. 4, 13 Mayıs 1327. 
311 Ali Cânip, “ Türkçede Yazı Dili”, Çınaraltı, nr. 35, 23 Mayıs 1942, s. 11-12. 
312 Ali Cânip, “ Dilde Zenginlik”, Çınaraltı, nr. 25, 24 İkincikânun 1942, s. 6-7. 



130 

 

gelişmektedir. Yabancı terimlerin alınmasından ziyade sırf alafranga meşreplik eğilimiyle 

dile yabancı kelimeleri sokan aydınlarla mücadele etmek gerekir. Ali Cânip yalnızca 

Türkçeyi sadeleştirmekle meselenin çözülemeyeceği, Türkçeyi asrın zengin dillerine 

yaklaştırarak modern diller arasına yükseltmenin millî bir vazife olduğu görüşündedir.313 

Bu aynı zamanda bir milletin varlığını korumasının da temel koşuludur: “ Milletleri tutan 

taştan, topraktan, elikten yapılmış kaleler değildir; zengin bir dil ve bu dilin üstünde 

yükselmiş yine zengin bir edebiyattır; öyle ki asırlarca evvel istiklâlini kaybeden nice 

milletler vardır ki vatanlarının üstünde esen istilâ kasırgaları onların kökünü kazıyamamış 

ve bir gün yine meydana çıkmışlardır; çünkü o milletler mazide zengin edebiyatla tetvîç 

etmiş zengin lisanlarını muhafaza etmişlerdir ve çünkü milliyetle lisan birdir.”314 

Ali Cânip dildeki yabancı kuralları atarak Türk dilinin kendi söz varlığından 

faydalanmak gerektiğini savunur. Genç Kalemler’de bu hususta en çok yazı yazanlardan 

biri olur ve Yeni Lisan tartışmalarının polemik kısmını üstlenerek hareketin 

savunulmasında öncü olur. Millî edebiyat kavramına da vurgu yapan Ali Cânip315 millî 

lisanla millî bir edebiyat yaratma gayesinin en önemli savunucularından biri olur. 

 

2.7.2. Ömer Seyfettin( 1884-1920) 

 

Yeni Lisan hareketinin öncülerinden biri olan Ömer Seyfettin Türk dilinin 

sadeleştirilmesinde ve millî kültürümüzün korunup geliştirilmesinde önemli role sahiptir. 

Sade dil düşüncesini yalnızca savunmakla kalmaz, aynı zamanda bunu hikâyelerine de 

tatbik eder. Genç Kalemler’de yayımlanan hikâyelerine bakıldığında bunların sade dil 

fikri doğrultusunda kaleme alındığı görülür. 

Ömer Seyfettin’in sade dil ile yazma düşüncesinin kökleri İzmir’e kadar uzanır. 

Hatta  Ömer Seyfettin’deki sade dil düşüncesinde Mehmet Necib ve Baha Tevfik’in de 

                                                           
313 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ali Cânip, a.g.m., Ali Cânip, “ Bir Dili Zenginleştirenler”, Çınaraltı, 

nr. 33, 21 Mart 1942, s. 7. 
314 Ali Cânip, Millî Edebiyat Meselesi ve Cenap Bey’le Münakaşalarım, Kanaat Matbaası, 

İstanbul, 1918, s.30. 
315 Bilge ERCİLASUN, “Millî Edebiyat Terimi ve Ali Canip”, 100. Yılında Yeni Lisan Hareketi 

ve Millî Edebiyat Çalıştayı Bildirileri, yay. haz. Hülya ARGUNŞAH-Oğuzhan KARABURGU, 

Türk Edebiyatı Vakfı, İstanbul, 2011, s. 104-121. 



131 

 

etkili olduğu görüşleri vardır. Ömer Seyfettin’in millî duygu ve düşüncelerinin 

pekişmesinde Balkanlarda aldığı görevin de mühim etkisi olur.  

Ömer Seyfettin Ali Cânip’e gönderdiği mektupla Yeni Lisan hareketinin başlatıcısı 

olur. Ali Cânip Ömer Seyfettin’den gelen mektubu aldığında durumu Ziya Gökalp’a açar 

ve Genç Kalemler’de Ömer Seyfettin’in kaleme aldığı “Yeni Lisan” başlıklı makale ile sade 

dil ve millî edebiyata dair düşünceler kamuoyuna sunulur. Daha önce de sözünü ettiğimiz 

gibi bu yazı bir topluluğa mâl edilmek istendiği için imza yerine (?) işareti konularak 

yayımlanır. Bu yazının yayımlanmasından kısa bir süre sonra Ömer Seyfettin ordudaki 

görevinden ayrılarak Selânik’e gider ve Genç Kalemler çevresinde yoğun bir çalışma içine 

girer. Bu dönemde okuduğu Emile Zola, Guy de Maupassant gibi birçok Batılı yazar da 

Ömer Seyfettin’in düşünce dünyasının gelişmesine katkı sağlar.316 Ömer Seyfettin 

üzerindeki en mühim etkiyse hiç şüphesiz Ziya Gökalp’ın düşünceleridir. Ömer Seyfettin 

sade dille ilgili düşüncelerini Balkan Savaşı’ndan sonra İstanbul’da çıkan Türk Sözü 

dergisinde ortaya koymaya devam eder. Türk Sözü dergisinde kaleme aldığı “Yeni Lisan” 

başlıklı yazılarda da artık kendi imzasını kullanır. 

Ömer Seyfettin’e göre Osmanlıca, konuşulmayan Latince, İbranice gibi eski bir 

dildir. Ona göre Arapça ve Farsçadan geçen kelimeler dile zarar getirmez; ancak sanat 

yapma gayreti ile bu dillerden alınan kurallar Türkçenin özünü bozar ve bu kurallar 

yüzünden Türkçe yapay bir hâle gelir. Bununla birlikte fiillerin ve kiplerin korunması Türk 

dilinin sadeleşebileceğinin önemli bir işaretidir. Böyle bir dille gelişen edebiyat da 

tabiîlikten uzaktır. Edebiyatımız da önce Arap ve Fars edebiyatlarını sonra da Batı 

edebiyatını taklitten öteye gidemez. “Millî bir edebiyatımız yokmuş. Neden? Sebep basit: 

Edebiyat nedir? Eski görüşe göre şiir ve hayal sanatı… Şiirler hemen genellikle denecek 

derecede aşk ve sevişme hikâyeleridir. Aşk, sevişmek ise bizde yasaktır. Medenî 

İslâmiyetimiz kadınlarla erkekleri şiddetle birbirinden ayırdığından, gerçek aşka meydan 

kalmamış, gerçek aşklar olmayınca da yüzlerini Doğu’ya çeviren şairler hayallerinde aşk 

kurmaya başlamışlardır. Böylece şiirlerinde gerçeğin o basit sadeliğine karşılık hayalin 

tantanalı ve boş suniliği yer almıştır.”317 

Ömer Seyfettin’e göre Muallim Naci’nin ölümüyle Doğu devresi kapanır, Âkif Paşa 

ile Avrupa devresi başlar. Bu dönemde Cenap Şahabettin, Tevfik Fikret güzel eserler 

                                                           
316 Tahir ALANGU, Ömer Seyfeddin Ülkücü Bir Yazarın Romanı, İstanbul, 1967, s. 92. 
317 Ömer Seyfettin, Genç Kalemler, C. II/I 8 Nisan 1911 .s.1. 



132 

 

verir, ancak bunlar millî zevk ve duygumuza tamamen aykırı Fransız taklidi şiirler, Halit 

Ziya’nın yazdığı Batı taklidi romanlardır. Tanzimat’la beraber başlayan dilde sadeleşmeyi 

de bugün “Dünküler” diye adlandırılan Servet-i Fünûncular sekteye uğratır. Onlar 

konuşma dili ile yazı dilini gittikçe birbirinden daha çok uzaklaştırırlar. “Bugünküler” diye 

adlandırılan Fecr-i Âtîciler ise “Dünküler”i tekrardan öteye gidemezler. Fakat yine de 

vatanın bütün ümidi onlardadır. Zekidirler, çok gençtirler. Okuyacaklar, çalışacaklar, 

yüzyıllardan beri bizi millî bir edebiyattan yoksun bırakan eski ve sunî dili terk 

edeceklerdir. Eski dili yaşatan “Bugünküler”dir. Onların dünküleri taklit etmekten 

vazgeçtikleri dakika tam bir fecr( tan vakti, şafak sökmesi) olacak, onların sayesinde yeni 

bir lisanla terennüm olunan millî bir edebiyat doğacaktır.” Ona göre doğallıktan uzak, 

taklitçi eski dil hastadır. Yeni bir devreye giren Türkler için millî bir edebiyat gereklidir, bu 

da ancak millî bir dille kurulabilir. 

Ömer Seyfettin’e göre dildeki hastalığın sebebi kullanılan yabancı kelimeler değil, 

yabancı dillerden alınan kurallardır. Dilimizi millî bir dil hâline getirebilmek için Arapça ve 

Farsça çokluk şekilleri, tamlamalar ve diğer kaideler dilden atılmalıdır. Yabancı kaidelerle 

dolu dille yazılmaya devam edildikçe kimse o dili anlayamaz hâle gelir ve toplum dile 

yabancılaşır. Kitaplar satılamaz, okuma ve araştırma gelişmez. Ömer Seyfettin dili 

sadeleştirirken dilde yerleşmiş Arapça ve Farsça kelimeleri atıp yerine Doğu 

Türkçesinden alınan kelimeleri kullanmaktan yana değildir. Ona göre öncelikle dile 

yerleşmiş atasözleri ve deyimler dışındaki Arapça Farsça tamlamaları dilden atmak 

gerekir. O bu tamlamaları kullanmanın yazıyı süslemekten başka amaçtan 

kaynaklanmadığı görüşündedir, bu sebeple de bunları atmakta bir sakınca görmez. Yazıyı 

süslemek yerine fikre ve hisse önem vermek gerektiği düşüncesindedir. Bunu dünkülerin 

yapamayacağı kanaatindedir, zira ona göre “Hiçbir ölü kendi mezarını kazamaz.” 

Yapılması gereken diğer şey ise Arapça ve Farsça çokluk şekillerini atmaktır. Türkçe “–

lar,-ler” çokluk eki kelimeleri çoğul yapmak için yeterlidir. Tabiî bunu yaparken de dile 

yerleşmiş “inşaat, kâinat, Müslüman, ahlâk” gibi klişeleşmiş kelimeleri atmak doğru 

değildir. Aynı şekilde yabancı ek ve edatlardan da uzaklaşılmalıdır. Dilimize yerleşmiş 

Arapça ve Farsça kelimelerle yapılacak olan tamlamalar da yine Türk dilinin kurallarıyla 

olacaktır. Özüne dönen sade dil ile eserler verilecek ve böylece konuşma dili ile yazı dili 

arasındaki açıklık da kapatılmış olacaktır. Ömer Seyfettin imlâ meselesinin zamanla 

çözülecek bir mesele olduğu kanaatindedir.   



133 

 

Ömer Seyfettin’e göre dil, bir milletin varlığının, yükselmesinin esas unsurudur. Bir 

millet ancak dili sayesinde ilimde, fende ve edebiyatta yükselebilir; bunun için de temel 

şart dilin millî olmasıdır. Ömer Seyfettin diller arasındaki alışverişi tabiî bulur ve bunu bir 

zenginlik olarak görür. Ona göre asıl lisan konuşulan lisandır. 

N. Hikmet Polat, Ömer Seyfettin’in hikâyeden sonra en tesirli olduğu sahanın dil 

meseleleriyle ilgili yazıları olduğunu söyler.318 Hikmet Polat’ın konuyla ilgili kitabından319 

Ömer Seyfettin’in “Yeni Lisan” başlıklı ikinci bir yazısına daha ulaşırız. Bu makalede Ömer 

Seyfettin Genç Kalemler’de yayımlanan yazısından farklı olarak siyasî meselelere de 

değinir. Burada Ömer Seyfettin Yeni Lisan’a dair diğer yazılarında olduğu gibi Türklerin 

ilim, sanat, edebiyat ve fende geri kalmalarının esas sebebini lisana dayandırır. “Türklerin 

lisanları yoktur. Konuştukları lisanla yazmazlar. Yazdıkları lisanı anlamazlar. İçlerinde ne 

kadar edip, şair, âlim gelmişse eserleri millete meçhul kalmıştır. Çünkü bir Türk kendi 

lisanıyla yazılırsa anlar. Onlar Türk lisanını, Türk sarfını tahkir etmişler, diğer ecnebi 

lisanlardan istiare ettikleri yabancı kaidelerle kullanmışlar, başımıza anlaşılmaz, idrak 

olunamaz, meşum ve muhtelit bir lisan çıkarmışlar.”320 Yazının devamında eski lisanın 

Âkif Paşa’nın öncülüğünde tabiîleştirilmeye çalışıldığını ancak daha sonra ediplerin bunu 

bozduklarını söyler. Konuşma dilinde Arapça ve Farsça süslü sözcükler ve tamlamalar 

yoktur. Konuşurken yalnızca Türkçe sarfı kullanılır. Her dile başka dillerden kelimeler 

geçebilir, dilimizi bu karışıklıklardan kurtarmak için Arapça Acemce kelimeleri atmaya 

gerek yoktur, yalnızca yabancı kaidelerden kurtulmak yeterlidir. Yeni Lisan fikrini 

doğuran konuşulan dile dönme ihtiyacıdır. Konuştuğumuz lisanla yazmak güç değildir ve 

bu lisanla yazıldığında sarf hatalarından da uzaklaşılır. Ömer Seyfettin bu yazısında da 

Yeni Lisan’ın üç temel esasını zikreder: 

“ 1. Arapça, Acemce kaideleriyle asla terkip yapmamak! Yalnız ilmî ve edebî 

ıstılahlarla tekellüm lisanına geçmiş bazı terkipler müstesna… Sevk-i tabiî, ilm-i kelâm 

vesaire gibi… 

2. Arapça, Acemce kaideleriyle asla cem yapmamak… Tekellüm lisanına geçmiş ve 

tamamıyla Türkçeleşerek artık müfred gibi kullanılan bazı kelimeler müstesna… Ahlâk, 

Müslüman, kâinât gibi… 

                                                           
318 Nâzım Hikmet POLAT, Külliyâtına Girmemiş Yazılarıyla Ömer Seyfeddin, Arma Yayınlar, 

1.Baskı, İstanbul, Kasım 1998, s. 35. 
319 Nâzım Hikmet POLAT, a.g.e. 
320 Ömer Seyfettin, “Yeni Lisan”, N. Hikmet Polat, a.g.e., s. 111. 



134 

 

3. Arapça, Acemce hiçbir edat kullanmamak… Ama, şayet, yani, lâkin gibi 

tamamıyla Türkçeleşenler müstesna…” 

Yeni Lisan zor değildir ve gereklidir, çünkü herkes konuşulduğu şekilde yazıldığında 

anlar. Selânik’te neşrolunan Rumeli gazetesi, Genç Kalemler dergisi, gündelik Yeni Asır, 

İzmir’de çıkan Gençlik Risalesi bu lisanla kaleme alınır. Yeni Lisan doğal olduğu için 

kazanacağı muhakkaktır. Yeni olan her şeye itiraz edildiği gibi Yeni Lisan’a da karşı çıkılır, 

fakat ilerlemekten yana olanlar bu lisanı savunup millî lisan hâline getirecek, edebiyat ve 

ilim dili yapacaktır. Yeni Lisan’ı yaymak ve dili millîleştirmek Anadolu gençlerinin 

görevidir. Anadolu gençlerinin gayretiyle o anlaşılmaz eski lisan yıkılacak ve konuşulan 

mükemmel Türkçe yükselecektir. “ Ey Anadolu gençleri!.. Artık siz de uyanınız. Çünkü 

Türkiye’nin sahipleri sizlersiniz. Turan’ın evlatlarına karşı Garp’ta müthiş bir kasıt var. Ve 

kasıt silah olarak içtimai, mâlî, iktisadî, ilmî, edebî tefevvukunu istimâl ediyor. Siz 

Turan’ın vârisleri yükselmez, onlar gibi olmazsanız mahv ü perişan olacaksınız. Ne 

atalarınızın size yadigâr bıraktığı bu vatan, ne tarih evet ne de O(n) Temmuz’un hâtırası 

kalacak…”321 sözleriyle gençlere mâziyi, Oğuz’u, Cengiz’i düşünmelerini öğütleyerek 

onları lisanına sahip çıkmaya davet eder. Ömer Seyfettin yazısını Ziya Gökalp’ın “Vatan 

ne Türkiye’dir Türklere ne Türkistan/ Vatan büyük ve müebbed bir ülkedir: Turan!..” 

mısralarıyla bitirir. 

Türkçenin arınmasında önemli bir yeri olan Ömer Seyfettin, Ali Cânip ve Ziya 

Gökalp’la birlikte Türk dilini, Türk halkının geleneklerini, yiğitliklerini, tarihini çağdaş 

düşüncelerle yoğurarak önemli eserler verir. 

 

2.7.3. Ziya Gökalp (1876-1924) 

 

Türk fikir hayatının özellikle 1911-1924 yılları arasındaki en önemli isimlerinden 

biri olan Ziya Gökalp, Yeni Lisan hareketinin fikrî yönünün hazırlayıcısı ve temsilcisidir. 

Ömer Seyfettin ve Ali Cânip’in Genç Kalemler’de Yeni Lisan hareketini başlatma kararı 

almaları Ziya Gökalp’ın sade dil ve millî edebiyat yönündeki düşüncelerinin harekete 

                                                           
321 a.g.m., s. 116. 



135 

 

geçmesine denk düşer.322 Tam bu esnada yayımladığı “Turan” şiiri ile hem yıllardır emek 

verdiği düşüncelerin tatbikini gerçekleştirir hem de Yeni Lisan’ın şiirde uygulamasını 

sağlamış olur: 

“ Hülâsa, on yedi-on sekiz seneden beri Türk milletinin sosyolojisini ve psikolojisini 

tetkik etmek için sarf ettiğim mesainin mahsulleri kafamın içinde istif edilmiş duruyordu. 

Bunları meydana atmak için yalnız bir vesilenin zuhuruna ihtiyaç vardı. İşte, Genç 

Kalemler’de Ömer Seyfettin’in başlamış olduğu mücahede bu vesileyi ihzar etti. Fakat 

ben lisan meselesini kâfi görmeyerek Türkçülüğü bütün mefkûreleriyle, bütün 

programıyla ortaya atmak lazım geldiğini düşündüm. Bütün bu fikirleri ihtivâ eden Turan 

manzumesini yazarak, Genç Kalemler’de neşrettim. Bu manzume tam zamanında intişâr 

etmişti.”323 

Yıllardır üzerinde kafa yorduğu bu meseleler Ömer Seyfettin’in Ali Canip’e 

gönderdiği mektupla ateşlenen Yeni Lisan düşüncesi Genç Kalemler etrafında sistematik 

bir hâle gelir. Ziya Gökalp artık “Yeni Lisan, sade dil, millî edebiyat, yeni hayat” 

düşüncelerinin fikrî temsilcisi olur.  

Ziya Gökalp dil meselesini Türkçülüğün önünde aşılması gereken en önemli 

engellerden biri olarak görür. Ziya Gökalp’a göre millet olmanın temelinde de dil vardır. 

Ziya Gökalp dinin doğru bir şekilde anlaşılması için de din kitaplarının ve vaazların Türkçe 

olması gerektiğini savunur. Ziya Gökalp’a ait “Sanat” ve “Lisan” şiirleri onun dille ilgili 

görüşlerinin özetlenmiş hâli gibidir. Her iki şiirde de Türkçenin güzel bir dil olduğuna 

vurgu yaparken İstanbul’daki halkın konuşmalarının temel alınması gerektiği, yeni 

kelimeler yaratmak için yaşayan dilden faydalanılması, eski Türkçeye gitmek fikrinin 

yanlışlığı, Türkçe karşılığı bulunan yabancı kelimelerin kullanılmasının doğru olmadığı gibi 

konular üzerinde durulur.  

Ziya Gökalp “ dilimizi mânâ itibarıyla muasırlaştırmak, ıslâh cihetiyle 

İslamlaştırmak, sarf, nahiv, imlâ hususlarında Türkçeleştirmek lazımdır.” görüşündedir.324 

Dilin çağın ihtiyaçlarına göre yabancı dillerden kelimeler ve kavramlar alabileceğini, 

ancak bunları Türkçeleştirmek suretiyle kullanmanın doğru olduğunu savunur. 

                                                           
322 Ziya GÖKALP, Türkçülüğün Esasları, haz. Mehmet Kaplan, İstanbul, 1976, s. 9. 
323 Ziya GÖKALP, a.g.e., s. 9-10. 
324 Ziya GÖKALP, Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak, İstanbul, 1918, s. 63. 



136 

 

Ziya Gökalp yabancı dillerden giren kelimelere karşı olduğu gibi dilde tasfiyeciliği 

de doğru bulmaz. Dile yerleşmiş canlı kelimeleri atarak yerine eski Türkçeden sunî 

kelimelerin kullanılması halk için daha zordur. Bu lisanı sadeliğe götürmekten çok 

karanlığa, çıkmaza götürür.325 Bir milletin bildiği ve tanıdığı her kelimenin millî olduğunu 

ve dili sadeleştirmek hususunda bu düşünceyle hareket edilmesi gerektiği kanaatindedir. 

Ziya Gökalp Türk dilinin sadeleştirilmesine ve Yeni Lisan’a dair düşüncelerini 

“Lisanî Türkçülüğün Umdeleri” başlığı altında özetler:326 

 “ 1. Millî lisanımızı vücuda getirmek için, Osmanlı lisanını hiç yokmuş gibi bir 

tarafa atarak, Halk edebiyatına temel vazifesini gören Türk dilini aynıyle kabul edip 

İstanbul halkının ve bilhassa İstanbul hanımlarının konuştukları gibi yazmak. 

2. Halk lisanında Türkçe müterâdifi bulunan Arabî ve Farsî kelimeleri atmak, 

tamamıyla müterâdif olmayıp küçük bir nüansa mâlik olanları lisanımızda muhafaza 

etmek. 

3. Halk lisanına geçip lafzen yahut mânen galatat nâmını alan Arapça ve Acemce 

kelimelerin tahrif olunmuş şekillerini Türkçe addetmek ve imlâlarını da yeni telaffuzlarına 

uydurmak. 

4. Yerlerine yeni kelimeler kâim olduğu için, müstehase hâline gelen eski Türkçe 

kelimeleri diriltmeye çalışmamak. 

5. Yeni ıstılahlar aranacağı zaman ibtidâ halk lisanındaki kelimeler arasında 

aramak; bulunmadığı takdirde, Türkçenin kıyasî edatlarıyla ve kıyasî terkip ve tasrif 

usulleriyle yeni kelimeler ibdâ etmek, buna da imkân bulunmadığı surette Arapça ve 

Acemce terkipsiz olmak şartıyla yeni kelimeler kabul etmek ve bazı devirlerin ve 

mesleklerin hususi ahvalini gösteren kelimelerle, tenkitlere ait âlet isimlerini ecnebi 

lisanlarından aynen almak.  

6. Türkçede Arap ve Acem lisanlarının kapitülasyonları ilga olunacak, bu iki lisanın 

ne sigaları, ne edatları, ne de terkipleri lisanımıza ithal olunmamak. 

                                                           
325 Ziya GÖKALP, Türkçülüğün Esasları, s. 10. 
326 GÖKALP, ag.e., s. 120-121. 



137 

 

7. Türk halkının bildiği ve kullandığı her kelime Türkçedir, halk için munis olan ve 

suni olmayan her kelime millîdir. Bir milletin lisanı, kendisinin cansız cezirlerinden değil, 

canlı tasarruflarından terekküb eden canlı bir uzviyettir. 

8. İstanbul Türkçesinin savtiyâtı, şekliyâtı ve lugaviyâtı, Yeni Türkçenin temeli 

olduğundan, başka Türk lehçelerinden ne kelime, ne sîga, ne edat, ne de terkip kaideleri 

alınamaz. Yalnız mukayese tarîkiyle Türkçenin cümle teşkilatına ve hususi tabirlerindeki 

şivesine nüfuz için bu lehçelerin derin bir surette tedkikine ihtiyaç vardır 

9. Türk medeniyetinin tarihine dair eserler yazıldıkça, eski Türk müesselerinin 

isimleri olmak hasebiyle, çok eski Türkçe kelimeler, Yeni Türkçeye girecektir. Fakat 

bunlar ıstılah mevkiinde kalacaklarından, bunların hayata avdeti, müstehâselerin 

dirilmesi mahiyetinde telakki olunmalıdır. 

10. Kelimeler delalet ettikleri mânâların tarifleri değil, işaretleridir. Kelimelerin 

mânâları iştikaklarını bilmekle anlaşılmaz. 

11. Yeni Türkçenin bu esaslar dahilinde bir kamusuyla bir de sarfı vücuda 

getirilmeli ve bu kitaplarla Yeni Türkçeye girmiş olan Arapça ve Acemce kelimelerin, 

tabirlerin bünyelerine ve terkip tarzlarına ait malûmat, lisanın fizyolojisi kısmına değil, 

müstehasât ve intisaliyât bahsi olan iştikak kısmına dahil edilmelidir.”327 

Ziya Gökalp’ın Türk diline dair görüşlerinin özeti “dilin çağdaşlaşması, 

ümmetleşmesi ve Türkleşmesi” düşüncesidir. Gökalp’a göre öncelikle Türk dili yabancı 

kelimelerden temizlenmeli, İstanbul halkının konuştuğu dil ortak dil olmalı, terimlere 

Türk kültüründen karşılıklar bulunmalı ve tüm bunlar gerçekleştirildikten sonra bir sözlük 

ve dilbilgisi kitabı hazırlanmalıdır. Ziya Gökalp dilde sadeleşmenin “temizleme”, 

“harslaşma” ve “tehzib” aşamalarından geçmek suretiyle gerçekleşeceğini düşünür. 

 

2.8. II. Meşrutiyet’ten Sonra Türk Dilinin Durumu 

 

                                                           
327 GÖKALP, a.g.e., s. 130-132. 



138 

 

Balkan Harbi’nin patlak vermesiyle İstanbul’dan sonra ikinci büyük merkez olan 

Selânik’in kaybedilmesi, Osmanlı’nın kalbi sayılan toprakların elden çıkması ve o 

dönemdeki siyasî ortam, aydınların “Türklük”e ve millî duygulara daha çok sarılmasına 

yol açar. Bu durum, Genç Kalemler etrafında toplanan gençlerin başarmaya çalıştığı 

dilde sadeleşmenin de başarıya ulaşmasını sağlar. Tüm bu kayıpların yanı sıra kapıyı 

çalmak üzere olan büyük savaş da Türklük çalışmaları yapan, bu alanda yoğunlaşmış 

derneklerin kurulmasında etkili olur.328 Bu şartlar altında halka daha çabuk ulaşmak 

amacıyla Genç Kalemler’de yayımlanan şiir ve hikâyelere benzer edebî eserler dönemin 

hemen hemen bütün yayın organlarında yayımlanmaya başlar. 

II. Meşrutiyet’ten sonra kurulan bazı dernekler de içinde bulunulan siyasî 

ortamdan hareketle Türklük çalışmalarına ağırlık verir.329 1913 yılında kurulan Türk Bilgi 

Derneği330 bilimsel araştırmalara yönelik bir kuruluş olan Türk Derneği’nin devamı 

niteliğindedir. Türkiyât, İslamiyât, Hayatiyât, Felsefe ve İctimaiyât, Riyaziyât ve Maddiyât, 

Türkçülük gibi şubeleri kapsar. Derneğin üyeleri arasında Akçuraoğlu Yusuf, Ahmet 

Agayef, Ahmet Cevdet, Ahmet Refik, Hüseyinzâde Ali, Bursalı Tahir, Fuat Raif, 

Köprülüzâde Mehmet Fuat, Necip Âsım, Rıza Tevfik gibi isimler bulunur. Dernek 

“Türklüğe faydalı olacak hareketleri teşçi ve tahkik etmek” düsturuyla hareket eder. 

Türkçülük şubesi ilk kez genel kuruldan iki gün sonra, 29 Mart’ta toplanır. Bu toplantıda 

Celâl Sahir reis, Ömer Seyfettin kâtip seçilir. Bu toplantıda lisan meselesi Ziya Gökalp ve 

Kâzım Nâmi’ye, şiir Mehmet Emin ve Celâl Sahir’e, hikâye Ömer Seyfettin’e, temâşa 

Salâh Müfit ve Râtıp Beylere verilir. Bu bilgilere derneğin çıkardığı Bilgi Mecmuası’nın 

tarihsiz ilk sayısından ulaşılır.331 Dergi aylık olarak yalnızca yedi sayı yayımlanır ve dergide 

lisanla ilgili kayda değer bir yazıya rastlanmaz. 

                                                           
328 Ayrıntılı bilgi için bkz. M. Şükrü HANİOĞLU, “Cemiyet”, İslam Ansiklopedisi, C.7, DİA 

yay., İstanbul, 1993, s. 329-331; Ekmeleddin İHSANOĞLU, “ Modernleşme Süreci İçinde 

Osmanlı Devletinde İlmî ve Meslekî Cemiyetleşme Hareketlerine Genel Bir Bakış”, Osmanlı İlmî 

ve Meslekî Cemiyetleri 1. Millî Türk Bilim Tarihi Sempozyumu 3-5 Nisan 1987, yay. Haz. 

Ekmeleddin İHSANOĞLU, Edebiyat Fakültesi Basımevi, İstanbul, 1987, s.1-32. 
329 Ayrıntılı bilgi için bkz. Sadık Kemal TURAL, “II. Meşrutiyet Döneminde Türk Edebiyatı” 

Türk Dünyası El Kitabı, Cilt 3, Türk Kültürü Araştırma Enstitüsü Yayınları, İkinci Baskı, 

Ankara, 1992, s. 471-502. 
330 Ayrıntılı bilgi için bkz. Zafer TOPRAK, “Türk Bilgi Derneği (1914) ve Bilgi Mecmuası”, ”, 

Osmanlı İlmî ve Meslekî Cemiyetleri 1. Millî Türk Bilim Tarihi Sempozyumu 3-5 Nisan 

1987, yay. haz. Ekmeleddin İHSANOĞLU, Edebiyat Fakültesi Basımevi, İstanbul, 1987, s. 247-

253 
331 Bilgi Mecmuası, S.1, 1913. 



139 

 

Osmanlı İmparatorluğu bünyesinde bulunan bütün etnik unsurların kendini 

kurtarmak üzere farklı yollar izlediği bu dönemde Tıbbiyeli gençlerin teşebbüsüyle 

Mülkiyeliler, Mühendisler ve Genç Zabitler bir araya gelerek Türk Ocağı’nı kurarlar. 

Tıbbiyeli öğrenciler, aralarında müzakere ettikten sonra devrin önde gelen aydınlarına, 

190 Tıbbiyeli nâmına 11 Mayıs 1327 tarihli bir mektup gönderirler. Gönderilen bu 

mektuplar Türk Ocağı’nın beyannâmesi niteliğini taşır. 20 Haziran 1327’de Mehmet 

Emin, Yusuf Akçura, Ahmet Ferit, Ahmet Ağaoğlu, Mehmet Ali Tevfik, Emin Bülent, Fuat 

Sabit gibi fikir ve kalem sahipleri tarafından Tıbbiye ve Mülkiye öğrencileriyle yapılan bir 

toplantıda kurulması kararlaştırılan derneğin nizamnamesi hazırlanır ve daha sonra Fuat 

Sabit Bey’in bulduğu Türk Ocağı adı kesinlik kazanır. Kuruluşundan ancak dokuz ay sonra 

faaliyete geçen dernek 12 Mart 1912’den itibaren çalışmalarına başlar. Bu toplantıdan 

sonra Mehmet Emin reis, Yusuf Akçura ikinci reis, Mehmet Ali Tevfik kâtip, Doktor Fuat 

Sabit veznedar seçilir. Bu sıralarda yayın hayatına devam eden Türk Yurdu Türk Ocağı’na 

destek olur ve Türk Ocağı’nın yayın organı hâline gelir. Türk Ocağı millî şuurun 

kuvvetlenmesine çalışır ve bu çalışmada Türkçenin değeri bilinir. Türk Ocağı mensupları 

sade bir dil fikrini müdafaa eder, Türkçede karşılığı olan kelimeleri kullanmaya özen 

gösterirler. Dilin suniliğe götürülmesi fikrine karşı çıkılır. 1911’de İtalyanların 

Trablusgarp’a saldırmasının ardından gelen Balkan Savaşı ve sonrasındaki felâketler Türk 

Ocağı ve Türk Yurdu’na bazı muhaliflerin saldırmasına yol açar; ancak bu saldırılar 

Türklük fikrinin ve Türk Ocağı’nın daha çok güçlenmesini sağlar. 

Mehmet Emin’in İttihat ve Terakki Cemiyeti’ne sunduğu fikrin kabulünden sonra 

17 Teşrinisani 1327/1911’de Türk Yurdu dergisi yayımlanmaya başlar. Derginin yayın 

hayatına başlaması Servet-i Fünûn’da şu satırlarla müjdelenir: 

“ Muhterem karîlerimize Türk Yurdu mecmuasının intişârını tebşîr etmek için, 

kalemimiz pür-zevk ve neşat bir reviş-i ihtizazkâr ile şu satırları karalıyor. İlân-ı 

Meşrutiyeti müteakip teşkil ederek, ancak yedi nüsha neşredebilen Türk Derneği samim-

i kalbimizde bir dağ olmuştu; çünkü bu Türk vatanının, bu sevimli memleketin kendi 

hayatına taalluk eden öyle bir mecmuayı yaşatamayacak kadar lakaydî izhar etmesi, 

hatta kendi hayat-ı âtiyesi ve bekâsı hakkında, ümid-bahş bir şey değildi… Bu acı noktayı 

itiraf etmeliyiz. Şükür ki bütün Türk kalplerinde sızlayan o dağ-ı efzun çabucak unutuldu; 

bir sahib-i himmet, Yusuf Akçura Bey Türk Yurdu mecmuasını çıkarmaya başladı… 



140 

 

Teşrinisani’nin on yedinci günü intişâr eden bu risalenin yirmi dört büyük sayfalık 

bir cilt teşkil eden birinci numarası şekil ve münderecât itibarıyla, Türklere hizmet etmek, 

Türklere fayda dokundurmak gayesinin istihsâl olunacağını kuvvetle ümit ettirecek bir 

hâldedir.”332 

İmtiyaz sahibi Mehmet Emin’in Ağustos 1911’de Erzurum’a vali olarak tayin 

edilmesi üzerine derginin imtiyazı ve müdürlüğü Yusuf Akçura’ya geçer. Derginin temel 

amacı Türk ırkının mümkün olduğu kadar çoğunluğu tarafından okunup faydalanılması 

olduğundan, “Derginin dili sade olacaktır ve zor konular bile kolay bir şekilde ifade 

edilecektir; ancak aydın düşünce sahiplerinin zevkleri de gözetilecektir.” gayeleriyle 

hareket edilir. 

Genç Kalemler’in yayın hayatını tamamlamasından sonra İstanbul’a gelen bu 

kadro Türk Yurdu etrafında toplanır. Türk dili, Türk tarihi, Türk kültürü ile ilgili düşünce 

ve görüşlerini burada yaymaya çalışırlar. Bu tarihten sonra sade dil düşüncesi çeşitli dergi 

ve gazetelerde de yer alır. 

Bu süreçte patlak veren savaşlar, Balkanlarda ve Araplar arasında yayılan 

milliyetçilik akımı Türk toplumunu da bu mesele üzerinde düşünmeye sevk eder. Bu 

süreçten sonra toplumda siyasî ve sosyal birçok değişme görülür. Dergilerde sade dil 

üzerine yürütülen tartışmalarda, daha önce sade dile karşı tavır sergileyenlerin dahi 

düşüncelerinde değişmeler başladığı göze çarpar. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
332 Servet-i Fünûn, “Türk Yurdu”, C. XLII, S. 1071, 1 Kanun-ı evvel 1327/1911. 



141 

 

SONUÇ 

 

Türk milletinin fikrî, sosyal ve kültürel hayatında en büyük değişim İslâm 

medeniyeti dairesine girmesi ile olur. Bu değişim bir kavmin millî bütünlüğünü korumada 

en önemli unsur olan dilde de kendini gösterir.  

Türkler, İslâmiyeti kabul etmeleriyle birlikte bu dinin inanç sistemini ve İslâm 

medeniyetini daha iyi tanımak için İslâm dininin dili olan Arapçayı öğrenmenin 

gerekliliğini fark ederler. Bunun yanı sıra İslâm dininin edebiyatı hâline gelmiş olan 

Farsçayı da öğrenmek lüzumu doğar. Bu dillerle etkileşim hâlinde olan Türkler bu dilin 

kelimelerini almakla kalmayıp terkip, kaide ve edatlarını da alırlar. Bu da bir dilin millî 

benliğini koruması açısından olumsuz bir durum yaratır. Diller ve kültürler arası etkileşim 

birçok toplumda karşılaşılan bir durumdur. Ancak bu etkileşim sırasında millî benliği ve 

kültürü korumak esas alınmalıdır. Türk milletinin içine düştüğü yanılgı bu noktada başlar. 

Bu dillerle olan ilişki bu seviyede kalmaz, zamanla Arapça ve Farsça, Türk dilinden daha 

üstün olarak görülmeye başlanır. Türk dili âhenksiz, kaba ve yetersiz sayılır. Türk dili 

yalnızca halk arasında konuşulan, halka hitap edilmesi gerektiği zaman kullanılan bir dil 

durumuna gelir. Zaman zaman bazı şair ve devlet adamları tarafından Türk diline hak 

ettiği değer atfedilmeye çalışılsa da pek başarılı olunamaz. Özellikle Divan şair ve 

nâsirlerinin elinde Türk dili halktan kopuk, anlaşılmaz bir hâl alır. 

Türk dili için önemli bir dönüm noktası da Batı medeniyeti dairesine girilmesi olur. 

Batı ile ve özellikle Fransa ile olan münasebetler Türk dilinin bu kez de Fransızca’dan 

etkilenmesine sebep olur. Halkı eğitmek, Osmanlı’yı Batılı ve medenî bir toplum hâline 

getirmek isteyen Tanzimat aydınları dil meselesine dikkat çekerek dili sadeleştirmeye 

çalışırlar. Geleneğin dil ve edebiyatıyla yetişen bu aydınlar dili sadeleştirmede bir nebze 

başarılı olurlar. Bu dönemde devlet tarafından Türkçe resmî dil ilân edilir. Çıkartılmaya 

başlanan gazetelerde dilin sade ve anlaşılır olması esas alınır. Tanzimat aydınlarından 

sonra gelen Servet-i Fünûncuların elinde dil yeniden süslü ve ağır bir hâl alır. Bu 

dönemde de yine sadeleşme yanlısı bir takım düşüncelerden söz etmek mümkündür, 

ancak bunlar Tasfiyeciler olarak nitelendirilirler.  



142 

 

1911’de Genç Kalemler dergisi etrafında başlatılan Yeni Lisan hareketine gelinceye 

kadar Türk dilinde sadeleşme ve Türkçeyi millî bir dil hâline getirme çabaları ile 

karşılaşılır. Tanzimat’tan itibaren yapılan tartışmalara bakıldığında birçoğunun Türk dili 

üzerinde yoğunlaştığı görülür. Tüm bu çabalara rağmen dilin millîleşmesi açısından çok 

başarılı olunduğu söylenemez. Bir hareketin başarılı olabilmesi için öncelikli olarak 

toplumda derin yankılar uyandırabilecek ve taraftar toplayacak siyasî ve sosyal ortamın 

uygun olması gerekir. 1908 öncesine bakıldığında Osmanlı toplumunun ve düşünce 

sisteminin Türklük düşüncesine uygun olmadığı görülür. Bu Osmanlı Devleti’nin çeşitli dil, 

din ve etnik köken etrafında birleşmiş gruplardan oluşmasından kaynaklanır. 

1908 yılında II. Meşrutiyet’in ilan edilmesiyle birlikte Osmanlı toplumunda siyasî 

ve sosyal hayatta olduğu gibi fikrî hayatta da bir rahatlama söz konusu olur. Avrupa’da 

Fransız İhtilâli ile yayılmaya başlayan milliyetçilik hareketi Osmanlının aslî unsuru olan 

Türkler arasında da hayat bularak Türklük ve Türkçülük düşüncesi yaygınlaşmaya başlar. 

Bunun sonucunda Türkçülük yanlısı birçok oluşum zuhur eder. Böyle bir düşünce 

atmosferi içerisinde Selânik’te ortaya çıkan Yeni Lisancılar birçok destekçi bulur. Yeni 

Lisan hareketi yalnızca bir dil hareketi değil, aynı zamanda bir edebiyat hareketidir. Yeni 

Lisan düşüncesiyle bir araya gelen bu grubun amacı millî bir dille, millî kültür ve 

kaynaklardan beslenen millî bir edebiyat oluşturmaktır. Öne sürdükleri düşünceler ve 

uygulamalarıyla Yeni Lisancılar arzuladıkları sade dile ulaşırlar. Bunda Balkan 

Savaşları’nın etkisi çok büyüktür. Osmanlı Devleti’nin içinde bulunduğu siyasî durum ve 

Kurtuluş Savaşı mücadelesiyle birlikte onların arzuladıkları yönde millî düşünceler kuvvet 

kazanır ve attıkları temel doğrultusunda gelişen millî bir edebiyat vücuda gelir.  

Hareketin başarıya ulaşmasının en önemli sebeplerinden birisi de Yeni Lisancıların 

daha önce tecrübe edilmiş birikimleri devralması ve görüşlerini bu düşünceler üzerine 

inşa etmesidir. 

Yeni Lisan düşüncesini savunanlar ile eski dil yanlısı olanlar arasında devamlı 

olarak çeşitli tartışmalar yaşanır. Bu tartışmalar genel olarak belli başlı şu konular 

etrafında yoğunlaşır.  

Yeni Lisan hareketine karşı çıkanların tenkitleri: 

1. Dilimizdeki tamlamaların kaldırılması Osmanlı dilinin tüm güzelliğinin 

bozulmasına sebep olur. Sırf siyaset için dili çirkinleştirmek yanlıştır. 



143 

 

2. Her ne kadar reddetseler de yaptıkları şey tasfiyeciliktir. 

3. Dil ancak doğal bir gelişimle sadeleşebilir. Birkaç kişinin keyfiyle dili 

değiştirmek hayalperestliktir ki bunu da ancak büyük edip ve sanatkârlar yapabilir.  

4. Yeni Lisan hareketi beş on kişinin icadına dayanan bir heveskârlıktır. 

5. Yeni Lisan bir ilim dili olabilir, ama bir sanat dili olamaz. 

6. Dilde ikilik vazgeçilmez bir hususiyettir; halkın dili ile aydınların dili bir 

olamaz. 

7. Yeni Lisan hareketi dilin doğal seyrinden bağımsız gelişmektedir. 

Yeni Lisancıların savunmaları: 

1. Yeni Lisan hareketi dünküleri hafife almaz, onların yalnızca bugüne örnek 

olamayacağını savunur. Dünküler bugünkülere örnek olamaz, gençler o dili 

kullandıklarında taklitten öteye gidemez. 

2. Dilde eski tamlamaların kullanılması, Türk ruhuna ait ifadelerin Arap 

Acem dilleriyle ifadesi demektir. Fikir ile dil birbirinden ayrılmaz unsurlardır. Yeni fikirler 

eski dille ifade edilemez. 

3. Yeni Lisan yalnızca bir dil meselesi değildir, aynı zamanda edebiyat ve 

hayat meselesidir. 

4. Halkın okuması için yeni eserlere ihtiyaç vardır, tercümelerle, eski 

eserlerle bu ihtiyaç giderilemez. 

5. Halkın konuşmaları, kullandığı dil gözlendiği takdirde onların Yeni dille, 

sade Türkçeyle konuştukları görülür. Genç ediplere bakıldığında da aslında durum pek 

farklı değildir. 

6. Yeni Lisanı beş on heveskâr genç icat etmemiştir. Yeni Lisan milletin 

ruhundan, gelişmesinden doğmuştur. Yeni Lisancılar var olan yeniliği benimseyip 

görünür kılar. Genç Kalemler’in aslî vazifesi var olan bu temayüle yön vermektir. 

7. Yeni Lisan, Çağatay Türkçesini, eski Türkçeyi taltif edip geçmişe dönmez. 

Yeni Lisancılar İstanbul’da konuşulan Türkçeyi esas alır ve bu dili geliştirip 

yaygınlaştırmak ister. Sun’î  ve yeni bir dil yaratmak gibi bir gayeleri yoktur. Yeni 

Lisancıları tasfiyecilikle suçlayanlar onların ne yapmak istediklerini kavrayamayanlardır. 

8. Yeni Lisan hem bir ilim hem de sanat dilidir. Yeni Lisanın sanat dili 

olamayacağını savunan görüş dünya üzerindeki dillere baktığında bu düşüncenin 

saçmalığını fark eder. Dünya üzerinde hiçbir milletin ilim dili ayrı sanat dili ayrı olamaz. 



144 

 

9. Dilde ikilik diye bir kavramdan söz edilemez. Bir kavramı aydınlar, âlimler 

başka bir şekilde halk başka bir şekilde ifade etmez. Bu ikilik olduğu takdirde halk 

âlimlerin söylediklerini anlamaz ve kendi kavramlarını yaratır, kendi kaynaklarına döner. 

10. Yeni Lisancıların yaptığı kendi kurallarına, kendi kelimelerine, kendi 

zevklerine uygun dillerine ve kendi kültürlerine sahip çıkmaktır. 

Yeni Lisan hareketi etrafında yapılan tartışmalara bakıldığında yazılanların hep 

aynı noktalarda, aynı meseleler etrafında yoğunlaştığı görülür. Tartışmalar çoğunlukla 

daha önce sadeleşme yanlısı olanların yaptıkları münakaşalar gibi başlar, ancak belli bir 

noktaya ulaşamaz. Tartışmaların belli bir noktaya varıp sonuca ulaşamamasının temel 

sebeplerinden birisi tarafların esas meseleden uzaklaşarak konuyu başka odaklara 

çekmesidir. Diğer bir sebep ise “lisan” gibi önemli bir konunun bir anda seyrinin 

tamamlanamayacağının, dilin doğal bir gelişim süreci içinde bulunduğunun göz ardı 

edilmesidir. 

Yeni Lisancılar dilin doğal seyrine inanmakla birlikte sade dil gayesinin ancak 

aydınların müdahalesi ile belli bir sonuca ulaşacağını düşünürler. Bunun için de gerek 

Genç Kalemler’de gerek Meşrutiyet sonrası yayımlanan dergilerde sade dille ilgili 

görüşlerini dile getirip bu dilde yazılmış eserler verirler.  

Türk dilinin bugünkü hâlini almasında bu kadar önemli bir role sahip Yeni Lisan 

hareketi bizim çalışmamızdan önce de gündeme gelmiş, üzerinde çalışılmış bir konudur. 

Yeni Lisan hareketi ile ilgili en eski ve kapsamlı çalışma Agâh Sırrı Levend’in Türk Dilinde 

Gelişme ve Sadeleşme Evreleri adlı kitabıdır. Agâh Sırrı Levend kitabında dil meselesini 

çeşitli başlıklar altında inceler. Agâh Sırrı Levend, Türk dilinin Arapça ve Farsçanın 

hâkimiyetine girmesiyle dilde sadeleşme ihtiyacının doğduğu görüşündedir. Dil 

meselesini edebî dil, bilim dili ve terimler konuları üzerinden ele alır. Bunun yanı sıra 

çeşitli dönemlerde yaşanan tartışmalar üzerinden dil meselesini değerlendirir. Agâh Sırrı 

Levend, Yeni Lisan hareketini Meşrutiyet Devri’nde dil meselesi başlığı altında işler. Onun 

yaptığı çalışmada çeşitli tartışma metinlerine değinilmekle birlikte konunun tüm 

ayrıntılarına değinilmediği görülür. Yeni Lisan ve Bir İstimzac metninden söz edilir, ancak 

İstimzac metnine ulaşılamaz. Agâh Sırrı Levend, çalışmasını Ulus Gazetesi’nde dilde 

sadeleşme konusunda yayımlanan yazıların uyandırdığı ilgi üzerine genişletmeye karar 

verir. Agâh Sırrı Levend’in çalışması bu konuda bize kaynaklık eden en kapsamlı 

çalışmalardan biri olmakla birlikte sadece bazı başlıklar üzerinde yoğunlaşması, Yeni 



145 

 

Lisan hareketi üzerinde ağırlıklı olarak durmaması ve biraz dağınık olması sebebiyle 

eksikleri vardır. Onun çalışması daha çok sadeleşme hususunda ilk gündeme gelişinden 

Dil Devrimi ve günümüz Türkçesine gelince kadarki durumuna genel bir bakış niteliği 

taşır. 

Yeni Lisan hareketine dair yapılan en son ve ayrıntılı çalışma da Yusuf Ziya 

Öksüz’ün Türkçenin Sadeleşme Tarihi Genç Kalemler ve Yeni Lisan Hareketi adlı 

kitabıdır. Yusuf Ziya Öksüz, bu konuyla ilgili yapılanlardan farklı olarak daha önce 

yayımlanmamış olan Yeni Lisan ve Bir İstimzac’a ulaşır. Yusuf Ziya Öksüz çalışmasını 

kronolojik olarak dilde sadeleşmenin ihtiyaç olarak ilk doğuşundan başlatarak, Yeni Lisan 

ve sonrasında kurulan derneklere kadar getirir. Yusuf Ziya Öksüz’ün çalışması Yeni Lisan 

hareketine ve dil meselesine dair bir doküman niteliği taşır ve bu hususta çok önemli bir 

çalışmadır.  

Bizim çalışmamızın amacı da sürekli olarak gündeme gelen bu konunun derli toplu 

bir şekilde ele alınarak, tartışma metinlerinin tek bir başlık altında değerlendirilmesidir. 

Türk dilinin sadeleşmesi İslâmiyet’in kabulü ve Türk milletinin Fars kültürü ile yakın 

temasa geçmesiyle başlayan bir meseledir. Bu çalışmayla birlikte Türk dilinin 

sadeleşmesinin geçirdiği evreler, sadeleşmeyi savunanlar ve bu konu etrafında gelişen 

tartışmalar o dönemde yayımlanan gazete ve dergilerden yola çıkarak incelenmiştir. Türk 

dilinin bugünkü hâlini almasını sağlayan Yeni Lisan hareketi ve bu hareket etrafında 

gelişen tartışmalar odak noktası olur. Biz daha önceki çalışmalardan farklı olarak Türk 

dilinin sadeleşmesinin birçok milletin geçirdiği bir süreç olduğu kanaatindeyiz. Türkçenin 

sadeleşmesine benzer bir hareket Almanya’da da gerçekleşmiştir. Bu süreç başka dillerin 

etkileşimine maruz kalmış bütün diller için olağandır. 

Çalışmamızın birinci bölümünde, Türk dilinin Yeni Lisan’a gelinceye kadar geçirdiği 

evreleri o dönemde yayımlanmış gazete, dergi ve sadeleşme yanlısı ediplerle ilgili 

hazırlanan kitaplardan yola çıkarak kapsamlı ve derli toplu bir şekilde değerlendirdik. 

İkinci ve çalışmanın esas odağını oluşturan Yeni Lisan Hareketi bölümünde hareketin 

doğuşunu, tartışmaların başlamasını sağlayan Genç Kalemler mecmuasını, tartışma 

metinlerini, o dönemde yayımlanan ve Yusuf Ziya Öksüz ve Arda Odabaşı’nın çalışması 

sayesinde ulaştığımız Yeni Lisan ve Bir İstimzac metnini yayımladık. Bunun dışında 

hareketin esas öncüleri olan Ziya Gökalp, Ömer Seyfettin ve Ali Cânip’in dille ilgili 



146 

 

görüşlerine değinerek çalışmamızı temellendirdik. Çalışmamızı tartışmaların son 

bulmasına paralel olarak sonlandırdık. 

Balkan Savaşlarının patlak vermesiyle birlikte yıllardır üzerinde tartışılan 

sadeleşme meselesinin milliyetçilik akımıyla birlikte pekiştiğini gördük. Biz Türk dilinin 

sadeleşmesinin müdahaleler ve tartışmalarla gerçekleşmesiyle birlikte doğal bir gelişme 

olduğu görüşündeyiz.  

Sonuç olarak denilebilir ki Yeni Lisan hareketinden çok önceleri sade dil 

tartışmalarının yapılmış olması, milliyetçilik ve Türklük akımlarının Osmanlı topraklarında 

etkili hâle gelmesi, Balkan Savaşı ve Millî Mücadele gibi birçok etken, olgunlaşan şartların 

gerçekleşmesini sağlar. Bütün bu faktörler ve Yeni Lisancıların gayeleriyle birlikte Türk 

dili Cumhuriyet’ten sonraki süreçte ülkede yaşayan herkes tarafından anlaşılan, ikilikten 

kurtulmuş, millî bir edebiyatı vücuda getirebilecek millî bir dil hâline gelir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 

KAYNAKLAR 

A) Kitaplar 

ABBASLI, Nazile (2002), Ali Suâvinin Düşünce Yapısı, Bilge Karınca 

Yayınları, İstanbul. 

AKSAN, Doğan (1990), Her Yönüyle Dil ( Ana Çizgileriyle Dilbilim), I. Cilt, 4. 

Baskı, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 

AKYÜZ, Kenan (1947), Tevfik Fikret, Sakarya Basımevi, Ankara. 

AKYÜZ, Kenan (1995), Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri 1860-1923, 

İnkılâp Kitabevi, İstanbul. 

ALANGU, Tahir (1968), Ömer Seyfeddin-Ülkücü Bir Yazarın Romanı, May 

Yayınları, İstanbul. 

Ali Cânip (1328-1329/1918), Millî Edebiyat Meselesi-Cenab Bey’le 

Münâkaşalarım, Kanâat Matbaası, İstanbul 

ARAI, Masami (2008), Jön Türk Dönemi Türk Milliyetçiliği, Çev. Tansel 

Demirel, 4. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Âşık Paşa (2000), Garib-nâme II/2, Haz. Prof. Dr. Kemal Yavuz, TDK yayınları, 

İstanbul. 

BANARLI, Nihad Sâmi (2008), Türkçenin Sırları, 26. Baskı, Kubbealtı, 

İstanbul. 

“ Ben Gönen’de Doğdum”- Bildiriler, 1. Dünden Bugüne Ömer Seyfettin 

Sempozyumu 09-11 Mart 2007, Gönen Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul. 

BERKES, Niyazi (1965), Batıcılık, Ulusçuluk ve Toplumsal Devrimler, Yön 

Yayınları, İstanbul. 



148 

 

BERKES, Niyazi (2004), Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yay. Haz. Ahmet Kuyaş, 7. 

Baskı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul.  

Beşir Fuad (1999), Şiir ve Hakikat, Yazılar, Yay. Haz. Handan İnci, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul. 

BİLGEGİL, M. Kaya (1972), Harâbât Karşısında Nâmık Kemâl, İrfan 

Yayınevi, İstanbul. 

BİLGEGİL, M. Kaya (1979), Ziyâ Paşa Üzerinde Bir Araştırma, İkinci Baskı, 

Ankara Üniversitesi Yayınları, Ankara. 

BİLGEGİL, M. Kaya (1980), Yakın Çağ Türk Kültür ve Edebiyatı Üzerinde 

Araştırmalar II, Müteferrik Makaleler I, Atatürk Üniversitesi Basımevi, 

Erzurum. 

Bir Dünya Yazarı Ömer Seyfettin Sempozyumu Bildirileri (2011), İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür A. Ş., İstanbul. 

BİRİNCİ, Necat (2000), Edebiyat Üzerine İncelemeler, Kitabevi Yayınları, 

İstanbul. 

CAFEROĞLU, Ahmet (1974), Türk Dili Tarihi I- II, II. Baskı, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul. 

Cevdet Kudret (1962),  Ahmed Mithat, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

ÇALIK, Ethem (1996), Şemseddin Sami ve Medeniyyet-i İslâmiyye, İnsan 

Yayınları, İstanbul. 

ÇELİK, Hüseyin (1994), Ali Suavî ve Dönemi, İletişim Yayınları, İstanbul. 

ÇELİK, Hüseyin (1995), Genç Kalemler Mecmuası Üzerinde Bir Araştırma, 

Yüzüncü Yıl Üniversitesi Yayınları, Van. 

DAĞLIOĞLU, Hikmet Turan (1934), Şemsettin Sami, Hayatı ve Eserleri, 

Resimli Ay Matbaası, İstanbul. 



149 

 

DİZDAROĞLU, Hikmet (1982),  Şinasi- Yaşamı, Sanatı Şiirleri, 3. Baskı, 

Varlık Yayınları, İstanbul. 

DİZDAROĞLU, Hikmet (1982), Namık Kemal- Yaşamı, Sanatı, Yapıtları, 

Onuncu Basılış, Varlık Yayınları, İstanbul. 

DUYMAZ, Recep (2008), Türk Edebiyatı Tarihinde Milli Edebiyat Dönemi 

(1911-1923), 3F Yayınevi, İstanbul. 

EMİROĞLU, Öztürk (2003), Türkiye’de Edebiyat Toplulukları, Akçağ 

Yayınları, Ankara. 

ENGİNÜN, İnci (1983), Yeni Türk Edebiyatı Araştırmaları, Dergâh Yayınları, 

İstanbul. 

ENGİNÜN, İnci (2006), Yeni Türk Edebiyatı Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

(1839-1923), 2. Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

ERCİLASUN, Ahmet Bican (1984), Dilde Birlik, Cönk Yayınları, İstanbul. 

ERCİLASUN, Bilge (1998), Servet-i Fünun’da Edebî Tenkit, Milli Eğitim 

Basımevi, Ankara. 

ERCİLASUN, Ahmet B. (2004), Başlangıcından Yirminci Yüzyıla Türk Dili 

Tarihi, Akçağ Yayınları, Ankara. 

FİLİZOK, Rıza (2005), Ziya Gökalp, Akçağ Yayınları, Ankara. 

Genç Kalemler Dergisi (1999), Haz. İsmail Parlatır, Nurullah Çetin, Türk Dil 

Kurumu Yayınları, Ankara. 

GÖÇGÜN, Önder (1987), Ziya Paşa’ nın Hayatı, Eserleri, Edebi Şahsiyeti ve 

Bütün Şiirleri, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

GÖÇGÜN, Önder (1999), Namık Kemâl’ in Şairliği ve Bütün Şiirleri, Atatürk 

Kültür Merkezi Yayınları, Ankara. 



150 

 

GÖKALP, Ziya (2007), Türkçülüğün Esasları(Günümüz Türkçesiyle), haz. 

Mahir Ünlü-Yusuf Çotuksöken, 9. Baskı, İnkılâp Kitabevi, İstanbul. 

GÖKALP, Ziya (2010), Türkleşmek İslamlaşmak Muasırlaşmak, 2. Baskı, 

Akçağ Yayınları, Ankara. 

GÖKÇEK, Fazıl (2007), Bir Tartışmanın Hikâyesi:  Dekadanlar, Dergâh 

Yayınları, İstanbul. 

GÜRAY, Sevim (1966), Ahmet Vefik Paşa, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

HAMİT, Furkan (2009), Şemseddin Sami ve Nev-Usûl Sarf-ı Türkî, Türk Dil 

Kurumu Yayınları, Ankara. 

HUYUGÜZEL, Ömer Faruk ( 2004), Edebiyatımızın Zirvesindekiler, Halit 

Ziya Uşaklıgil, Akçağ Yayınları, Ankara. 

II. Meşrutiyet Dönemi Türk Edebiyatı (2007), Haz. İsmail Çetişli-Nurullah 

Çetin-Abide Doğan-Alim Gür-Şenol Demir-Cengiz Karataş, Akçağ Yayınları, 

Ankara. 

İSKİT, Server R. (1939), Türkiyede Neşriyat Hareketeri Tarihine Bir Bakış, 

Devlet Basımevi, İstanbul. 

İsmail Habib (1940), Tanzimattan Beri Edebiyat Tarihi I, Remzi Kitabevi, 

İstanbul. 

İsmail Hikmet (1932), Ziya Paşa- Hayatı ve Eserleri, Kanaat Kütüphanesi, İstanbul. 

KAPLAN, Mehmet (1946), Tevfik Fikret ve Şiiri, Türkiye Yayınevi, İstanbul. 

KAPLAN, Mehmet (1948), Namık Kemal- Hayatı ve Eserleri, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul. 

KAPLAN, Mehmet (2004), Şiir Tahlilleri I “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

kadar”, 19. Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul. 



151 

 

KAPLAN, Mehmet (2006), Türk Edebiyatı Üzerinde Araştırmalar I, 8. Baskı, 

Dergâh Yayınları, İstanbul. 

KAPLAN, Mehmet (2006), Türk Edebiyatı Üzerinde Araştırmalar II, 7. Baskı, 

Dergâh Yayınları, İstanbul. 

KAPLAN, Mehmet (2006), Kültür ve Dil, 21. Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

KAPLAN, Mehmet (2007), Tevfik Fikret Devir-Şahsiyet-Eser, 10. Baskı, 

Dergâh Yayınları, İstanbul. 

KARAOSMANOĞLU, Yakup Kadri (2009), Gençlik ve Edebiyat Hatıraları, 7. 

Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul. 

KAYAOĞLU, Taceddin (1998), Türkiye’ de Tercüme Müesseleri, Kitabevi, 

İstanbul. 

KOCATÜRK, Vasfi M. (1970), Türk Edebiyatı Tarihi, Başlangıçtan Bugüne 

Kadar Türk Edebiyatının Tarihi, Tahlili ve Tenkidi, Edebiyat Yayınevi, 

Ankara. 

KOLCU, Ali İhsan (2005), Servet-i Fünûn Edebiyatı, Salkımsöğüt Yayınları, 

Erzurum. 

KOLCU, Hasan (2007), Türk Edebiyatında Hece-Aruz Tartışmaları, 2. Baskı, 

Akçağ Yayınları, Ankara. 

KÖPRÜLÜ, Mehmet Fuat (1928), Millî Edebiyat Cereyanının İlk Mübeşşirleri 

ve Divân- ı Türki- i Basit, İstanbul. 

KÖPRÜLÜ, Fuad (1999), Edebiyat Araştırmaları, “ Millî Edebiyat 

Cereyanının İlk Mübeşşirleri” 3. Baskı, Türk Tarih Kurumu, Ankara. 

KÖPRÜLÜ, Fuad (1999), Edebiyat Araştırmaları, Türk Tarih Kurumu, Ankara. 

KÖPRÜLÜ, M. Fuad (2004), Türk Edebiyatı Tarihi, 6. Baskı, Akçağ Yayınları, 

Ankara. 



152 

 

KÖPRÜLÜ, M. Fuad (2007), Bugünkü Edebiyat, Akçağ Yayınları, Ankara. 

KURGAN, Şükrü (1954), Recaizade Ekrem – Hayatı, Sanatı, Eserleri-, Varlık 

Yayınevi, İstanbul, 1954. 

LEVEND, Agâh Sırrı (1938), Edebiyat Tarihi Dersleri: Servet-i Fünûn 

Edebiyatı, Kanaat Kitabevi, İstanbul. 

LEVEND, Agâh Sırrı (1952), Dil Dâvası, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

LEVEND, Agâh Sırrı (1969), Şemsettin Sami, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara. 

LEVEND, Agâh Sırrı (1972a), Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, 

Üçüncü Baskı, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

LEVEND, Agâh Sırrı (1972b), Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, 

Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

LEWİS, Bernard (2004), Modern Türkiye’ nin Doğuşu, çeviren: Metin Kıratlı, 

8. Baskı, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara. 

Memet Fuat (2003), Tevfik Fikret Yaşamı Düşünce Dünyası Sanatçı Kişiliği, 

Seçme Şiirleri, 3. Baskı, YKY, İstanbul. 

MERMUTLU, Bedri (2003), Sosyal Düşünce Tarihimizde Şinasi, Kaknüs 

Yayınları, İstanbul. 

Muallim Nâci (1301), Yazmış Bulundum, Mihran Matbaası, İstanbul. 

Namık Kemâl, Tahrîb- i Harabat, ikinci tab’, Kostantiniye, 1304/ 1888- 89 

OKAY, Cüneyd (2006), Türk Derneği, Akçağ Yayınları, Ankara. 

OKAY, Orhan (1990), Sanat Ve Edebiyat Yazıları, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

ORKUN, Hüseyin Namık (1977), Türkçülüğün Tarihi, Ankara. 



153 

 

OZANSOY, Halit Fahri (1967), Edebiyatçılar Geçiyor, Türkiye Yayınevi, 

İstanbul. 

ÖKSÜZ, Yusuf Ziya (2004), Türkçenin Sadeleşme Tarihi Genç Kalemler ve 

Yeni Lisan Hareketi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

ÖZKAN, Mustafa (2000), Türk Dilinin Gelişme Alanları ve Eski Anadolu 

Türkçesi, Genişletilmiş İkinci Baskı, Filiz Kitabevi, İstanbul. 

ÖZÖN, Mustafa Nihat (1934), Metinlerle Muasır Türk Edebiyatı Tarihi, 

İstanbul Devlet Matbaası. 

ÖZÖN, Mustafa Nihat (1941), Son Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Maarif 

Matbaası, İstanbul. 

PÂKALIN, Mehmed Zeki (1942), Ahmed Vefik Paşa, Ahmet Sait Matbaası, 

İstanbul. 

PARLATIR, İsmail (1985), Recaîzade Mahmut Ekrem, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

PARLATIR, İsmail (1993), Tevfik Fikret, Dil ve Edebiyat Yazıları, 2. Baskı, 

Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara. 

PARLATIR, İsmail (1995), Recaîzade Mahmut Ekrem- Hayatı- Eserleri- 

Sanatı, Atatürk Kültür Merkezi Yayını, Ankara. 

PARLATIR, İsmail (2004a), Edebiyatımızın Zirvesindekiler Tevfik Fikret, 

Akçağ Yayınları, Ankara. 

PARLATIR, İsmail (2004b), Şinasi, Akçağ Yayınları, Ankara. 

POLAT, Nâzım H. (1998), Külliyatına Girmemiş Yazılarıyla Ömer Seyfeddin, 

Arma Yayınları, İstanbul. 

POLAT, Nâzım H. (2005), Rübab Mecmuası ve II. Meşrutiyet Dönemi Türk 

Kültür, Edebiyat Hayatı, Akçağ Yayınları, Ankara. 



154 

 

Prof. Ali Canip Yöntem’in Yeni Türk Edebiyatı Üzerine Makaleleri, Haz. 

Ahmet Sevgi-Mustafa Özcan, Tablet Kitabevi, İkinci Basım, Konya, 2005. 

Recaizâde Mahmut Ekrem (1299/1882), Talim- i Edebiyat, Mihran matbaası, 

İstanbul. 

Recaizâde Mahmut Ekrem (1302), Takdîr- i Elhân, Mahmut Bey Matbaası, 

İstanbul. 

Reşit Rahmeti Arat, Makaleler (1987), Cilt 1, Yay. Haz. Osman Fikri Sertkaya, Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, Ankara. 

Sadettin Nüzhet (1933), Namık Kemal Hayatı ve Şiirleri, Yeni Şark 

Kütüphanesi, İstanbul. 

Sadettin Nüzhet (1937), Ali Cânib- Hayatı ve Eserleri, İstanbul. 

Servet-i Fünûn Edebiyatı (2006), Haz. İsmail Parlatır, İnci Enginün, Ö. Faruk 

Huyugüzel, Akçağ Yayınları, Ankara. 

SEYFETTİN, Ömer (2000), Bütün Eserleri Şiirler, Mensur Şiirler, Fıkralar, 

Hatıralar, Mektuplar, Haz. Hülya Argunşah, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

SEYFETTİN, Ömer (2001a), Bütün Eserleri Makaleler I, haz. Hülya Argunşah, 

Dergâh Yayınları, İstanbul. 

SEYFETTİN, Ömer (2001b), Bütün Eserleri Makaleler II, Tercümeler, Haz. 

Hülya Argunşah, Dergâh Yayınları, İstanbul. 

SMITH, Anthony D. (2004), Millî Kimlik, çev. Bahadır Sina Şener, 3. Baskı, 

İletişim Yayınları, İstanbul 

ŞEHSUVAROĞLU, Lütfü (2003), Namık Kemal, Alternatif yayınları, Ankara. 

Şemseddin Sâmi (1322/1904a), Lisan, Mihran Matbaası, İstanbul. 

Şemseddin Sami (1322/1904b), Usûl- i Tenkît ve Tertîp, Mihran Matbaası, 

İstanbul.. 



155 

 

ŞEN, Cafer (2006), Fecr-i Âtî Edebiyatı Tesbit-Tahlil-Tenkit, KİTABEVİ, 

Ankara. 

Şinasî (2005), Bütün Eserleri, haz. İsmail Parlatır- Nurullah Çetin, Ekin 

Kitabevi, Ankara. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (2005), Edebiyat Üzerine Makaleler, 7. Baskı, 

Dergâh Yayınları, İstanbul. 

TANPINAR, Ahmet Hamdi (2007), XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, 2. Baskı, 

Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

TANSEL, Fevziye Abdullah (1967), Nâmık Kemâl’ in Hususi Mektupları I, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 

TARAKÇI, Celâl (1986), Cenab Şehabettin’ de Tenkit, Eser Matbaası, Samsun. 

TARAKÇI, Celâl (1994a), Muallim Nâcî Efendi -Hayatı ve Eserlerinin 

Tedkîki-, Samsun.  

TARAKÇI, Celâl (1994b), Muallim Nâcî, Kültür Bakanlığı, Ankara. 

TARIM, Rahim (2004), Kültür, Dil, Kimlik-Behçet Necatigil’in Şiir Dünyası, 

İkinci Basım, Özgür Yayınları, İstanbul. 

TUNCER, Hüseyin (1990), Türk Yurdu Üzerine Bir İnceleme, Kültür 

Bakanlığı, Ankara 

TUNCER, Hüseyin (1992), Arayışlar Devri Türk Edebiyatı II- Servet-i Fünûn 

Edebiyatı, Akademi Kitabevi, İzmir. 

Türk Edebiyatı Tarihi 3 ( 2007), editör: Talât Sait Halman, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, İstanbul. 

Türk Kimliğinin Yeniden İnşası Bağlamında Ziya Gökalp (2010), haz. Prof. 

Dr. Ünver Günay- Doç. Dr. Celaleddin Çelik, Kesit Yayınları, İstanbul. 



156 

 

UÇ, Himmet (2000), Ahmet Mithat- San’at ve Edebiyatı, Bizim Büro Basımevi, 

Ankara. 

UÇMAN, Abdullah (1997), Türk Dilinin Sadeleşmesi ve Hece Vezni Üzerine 

Bir Münakaşa, Kitabevi, İstanbul.  

URAZ, Murat (1946), Ziya Paşa, Teeyyüz Kitabevi, İstanbul. 

ÜNAYDIN, Ruşen Eşref (1972), Diyorlar Ki, Haz. Şemsettin Kutlu, Milli Eğitim 

Basımevi, İstanbul. 

Veled Çelebi (1341), Dîvân- ı Türkî- i Sultan Veled, Matbaa- i âmire, Birinci 

Tab, İstanbul. 

YENER, Cemil (1959), Bir Romancının Dünyası ve Romanlarındaki Dünya, 

H. Ziya Uşaklıgil’ e Dair, M. Sıralar Matbaası, İstanbul. 

Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi II 1865- 1876 (1978), Haz. Mehmet Kaplan, 

İnci Enginün, Birol Emil, Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul. 

Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi III (1979), Haz. Mehmet Kaplan, İnci Enginün, 

Birol Emil, Zeynep Kerman, Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul. 

YETİŞ, Kâzım (1996), Nâmık Kemal’in Türk Dili ve Edebiyatı Üzerine 

Görüşleri ve Yazıları, 2. Basım, Alfa Yayınları, İstanbul. 

YETİŞ, Kâzım (2007), Dönemler ve Problemler Aynasında Türk Edebiyatı, 

Kitabevi, İstanbul. 

YÖNTEM, Ali Cânib (1935), Ömer Seyfeddin Hayatı ve Eserleri, Muallim 

Ahmet Halit Kitaphanesi, İstanbul. 

YÜCEL, Hasan Ali (1989), Edebiyat Tarihimizden, 2. Baskı, İletişim Yayınları, 

İstanbul. 



157 

 

100. Yılında Yeni Lisan Hareketi ve Millî Edebiyat Çalıştayı Bildirileri 

(2011), yay. haz. Hülya Argunşah-Oğuzhan Karaburgu, 1. Baskı, Türk Edebiyatı 

Vakfı Yayınları, İstanbul. 

A) Makaleler 

“ Türk Derneği Beyannamesi”, Türk Derneği, yıl: 1, sayı: 1, 1327/ 1911 

Ahmet Midhat (1980), “ Abdurrauf’ a Cevap”, Tercümân- ı Hakîkat, nr. 3657, 

Eylül. 

Ahmet Midhat (1872), “ Bir Varakcık”, Basiret, S. 636, Mayıs. 

Ahmet Midhat (1896), “ Dilde Sadeliği İltizam Edelim”, Tercümân-ı Hakîkat, 

Haziran. 

Ahmet Midhat (1871), “ Ehemmiyetli Bir Lâyihadır” Basiret, S. 639, Mayıs. 

Ahmet Midhat (1871), “ Osmanlı Lisânı”, Basiret, S. 641, Mayıs. 

Ahmet Midhat (1872), “ Osmanlıcanın Islâhı”, Dağarcık, İstanbul, cüz: 1. 

Ahmet Midhat (1885), “ Tarih- i Teceddüdat- ı lisaniye ve Edebiye”, Tercümân-ı 

Hakîkat, nr. 2243, Kanûn- ı Evvel. 

Ahmet Midhat (1908), “ Türkçe Tefsire Dair”, Tercümân-ı Hakîkat, nr. 9863, 

Eylül. 

Ahmet Nâim (1909), “ Lisân Mes’ elesi”, Sırât- ı Müstakîm”, C. III, S. 55, 

Eylül. 

AKÇAY, Yusuf, “Meşrutiyet Dönemi Dil Tartışmaları ve Enver Paşa Yazısı”, 

100. Yılnda II. Meşrutiyet-Gelenek ve Değişim Ekseninde Türk 

Modernleşmesi Uluslar arası Sempozyumu Bildiriler 22-24 Ekim 2008, yay. 

haz. Prof Dr. Zekeriya Kurşun, Prof. Dr. Cemil Öztürk, Dr. Yasemin Tümer 

Erdem, Dr. Arzu M. Nurdoğan, s. 287-301. 



158 

 

AKPINAR, Turgut (1999), “Şemseddin Sami Türk Milliyetçisi miydi?”, 

Müteferrika, sayı 16, güz:61-70 

Ali Cânip (1327), “Edebî İnkılaplar”, Genç Kalemler, C. II, S. 1, Mart. 

Ali Cânip (1328), “başlıksız”, Hak, Haftalık İlâvesi, N. 11, Haziran. 

Ali Cânip (1328), “Yeni Lisan-Cenâb Şehabeddin Bey’e”, Genç Kalemler, C. IV, 

S.27, Eylül. 

Ali Cânip (1929), "Ömer Seyfettin İçin", Hayat, C.V, S.119, Mart:2-4. 

Ali Cânip (1942), “ Dilde Zenginlik”, Çınaraltı, nr. 25, İkincikânun:6-7 

Ali Cânip (1942), “ Bir Dili Zenginleştirenler”, Çınaraltı, nr. 33, Mart: s. 7 

Ali Cânip (1942), “ Türkçede Yazı Dili”, Çınaraltı, nr. 35, Mayıs:11-12 

Ali Nusret (1909), “ Tezyîn- i Lisân ve Üslûb- ı Beyân”, Yeni Tasvîr- i Efkâr, 

yıl:1, sayı:70, Temmuz 

Ali Suavi (1867), “ Gazete”, Muhbir, nr. 28, Mart. 

Ali Suavi (1869), “ Lisân ve Hatt- ı Türkî”, Ulûm, no: 2, 3. 

Ali Suavi (1869), “ Lisan ve Hatt-ı Türkî”, Ulûm, nr. 3, Cemâziyelevvel. 

Ali Suavi (1867), “ Ta’rîfât”, Muhbir, nr. 1-4, 21, Ocak-Şubat 

Ali Suavi (1867), “Lisân-ı Kamûsu’l-Ulûm ve’l-Ma’arif”, Ulûm, nr. 21 

Ali Suavi (1867), Ulûm, nr. 15 

ANDI, M. Fâtih (1998), “ Namık Kemal’ in Cezmi Romanına Dair Devrinde 

Yapılan Münakaşalar”, Namık Kemal Sempozyumu Bildirileri, Gazimağusa 27-

28 Nisan 1998, Doğu Akdeniz Üniversitesi Basımevi, Gazimagosa. 

ARAİ, Masami, “ The Genç Kalemler and The Young Turks: A Study In 

Nationalism”, METU Studies in Development 12 (3-4) 1985, s. 197-244. 



159 

 

ARGUNŞAH, Hülya (2004), “ Milli Edebiyat”, Yeni Türk Edebiyatı El Kitabı 

(1839-2000), editör: Ramazan Korkmaz, Grafiker Yayınları, Ankara. 

ARGUNŞAH, Mustafa (2010), “ Ziya Gökalp ve Yeni Lisan Hareketi”, Türk 

Kimliğinin Yeniden İnşası Bağlamında Ziya Gökalp, haz. Prof. Dr. Ünver 

Günay- Doç. Dr. Celaleddin Çelik, Kesit Yayınları, İstanbul:95-122 

BALCI, Sezai (2008), “ Osmanlı Devleti’ nde Modernleşme Girişimlerine Bir 

Örnek: Lisan Mektebi”, Tarih Araştırmaları Dergisi, Cilt XXVII, sayı 44, 

Ankara, 2008/ Eylül, s. 77-98 

AYVAZOĞLU, Beşir (2007), “Ahmet Midhat Efendinin Türkçü Tarih Tezi”, 

Ahmet Midhat Efendi Kitabı, Yay. Haz. Mustafa Armağan, Beykoz Belediyesi 

Kültür Yayınları, İstanbul:173-178. 

AYVAZOĞLU, Beşir (2008/2), “Devr-i Dil-Ârâ-yı Hürriyet’te Edebî Ortam”, 

Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, Cilt 13, Sayı 25, s. 1-36. 

Bilgi Mecmuası, S.1, 1913. 

BİRİNCİ, Necat (2000), “Muktebes-Abes Tartışmasından Önce “Kulak İçin 

Kafiye”, Edebiyat Üzerine İncelemeler, KİTABEVİ, İstanbul. 

BÖLER, Tuncay (2009), “ Necip Asım Yazıksız ve Türk Diline Katkıları”, 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Sayı 25, Konya:195-207. 

Celâl Sâhir (1328), “Musâhabe-i Edebiyye-Müebbed Mes’ele Etrafında”, Hak, 58 

nolu nüsha, Haftalık ilâve, N. 2, Nisan. 

Cenab Şehabeddin (1897), “ Musâhabe-i Edebiyye, Yeni Tâ’birât”, Servet- i 

Fünûn, C. XIII, s. 331, Temmuz. 

Cenab Şehabeddin (1897), “ Yeni Elfâz”, Servet- i Fünûn, C. XIII, s. 333, 

Temmuz. 

Cenab Şehabeddin (1328), “Oğluma İkinci Mektup”, Hak, Haftalık İlâvesi, N. 89, 

Mayıs. 



160 

 

Cenab Şehabeddin (1328), “başlıksız”, Hak, Haftalık İlâvesi, N. 138, Temmuz. 

Cenab Şehabeddin (1328), “Musâhabe-Açık Mektuplar”, Şehbâl, C. III, S. 61, 

Eylül.  

Çınaraltı , Sayı 12, 25 birinci teşrin 1941  

“Dil ve Dil Tartışmaları”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, İletişim 

Yayınları, Cilt II, İstanbul, 1985, s. 321-340 

DUYMAZ, Recep (2011), “Genç Kalemler Dergisinin Estetik Anlayışı”, Yeni 

Türk Edebiyatı Araştırmaları, Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, Yıl 3, Sayı 6. 

Ebüzziya Tevfik (1882), “ Mütenevvia”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1251, 

Ağustos. 

ERCİLASUN, Bilge (2011), “Millî Edebiyat Terimi ve Ali Canip”, 100. Yılında 

Yeni Lisan Hareketi ve Millî Edebiyat Çalıştayı Bildirileri, Yay. Haz. Hülya 

Argunşah-Oğuzhan Karaburgu, Türk Edebiyatı Vakfı, İstanbul:104-121 

Fevziye Abdullah (1953), “ Muallim Naci ile Recaizâde Ekrem Arasındaki 

Münakaşalar ve Bu Münakaşaların Sebep Olduğu Edebî Hâdiseler”, Türkiyat 

Mecmuası, Cilt X, 1951-53, Osman Yalçın Matbaası, İstanbul:159-200. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan”, Genç Kalemler C. II S. 6, 

Haziran. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan”, Genç Kalemler. C. II S. 7, 

Temmuz. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan- Yeni Lisan ve İmlâ”, Genç 

Kalemler, C.II, S. 9, Eylül. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi I”, 

Genç Kalemler, C. II, S. 10. 



161 

 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi II”, 

Genç Kalemler., C. II, S. 11. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan- Yeni Lisan ve İmlâ”, Genç 

Kalemler, C.II, S. 9, Eylül. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi I”, 

Genç Kalemler, C.II, S. 10. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1327), “Yeni Lisan- Osmanlı İmlâsının Tarihi II”, 

Genç Kalemler, C. II, S. 11. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1328), “Pespâye Bir Hicve Ciddî Bir Cevap”, Genç 

Kalemler, C. III, S. 20, Nisan. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1328), “Yeni Lisan ve Muârızlarından Bir 

Numûne”, Genç Kalemler, C. III, S. 21, Mayıs. 

Genç Kalemler Tahrir Heyeti (1328), “Yeni Lisan”, Genç Kalemler, C.II, S. 

24,25, Temmuz. 

GÖKBERK, Macit (1967), “Türkçenin Bir Kültür Dili Olarak Gelişmesi”, Yeni 

Dergi, Yıl 3, Sayı 28,De Yayınevi, s. 34-45. 

HACIEMİNOĞLU, M. Necmettin (1969) “ Tevfik Fikret’te Dil ve Üslûb” 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, Cilt 

XVII, İstanbul:109-128. 

Hacı İbrahim Efendi (1882), “ Arz- ı Nedâmete Cevâb”, Tercümân- ı Hakîkat, 

no: 1305, Ekim. 

Hacı İbrahim Efendi (1882), “ İbret”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1256, Ağustos. 

Hacı İbrahim Efendi (1882), “ İhtarât”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1236, 

Temmuz. 



162 

 

Hacı İbrahim Efendi (1882), “ Mevâd- ı Lisâniyye”, Tercümân- ı Hakîkat, 

no:1138, Mart.  

Hacı İbrahim Efendi (1882), “ Taaccüb”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1246, 

Ağustos. 

Hâlid Ziya (1908), “Kelimâtta Hayâl”, Servet-i Fünûn, nr. 918, Aralık. 

Hâlid Ziya (1898), “ Kaarilerime Mektublar I”, Servet- i Fünûn, C. XVII, s. 428, 

Mayıs  

Hâlid Ziya (1938), “ Müştaklara Karşı”, Sanata Dair, C.1, İstanbul. 

Hâlid Ziya, “Hakları Var”, Sanata Dair, C.1, İstanbul. 

Hâlid Ziya (1908), “Yeni Lisan”, Servet-i Fünûn, nr. 914, Aralık. 

Hâlit Ziya (1908), “ Servet- i Lehçe”, Servet- i Fünûn, sayı: 916, Kânun- ı evvel  

HANİOĞLU, Şükrü (1986), “ Türkçülük”, Tanzimat’tan Cumhuriyete Türkiye 

Ansiklopedisi, Cilt V, İletişim yay. İstanbul:1394-1399. 

Hazine-i Evrak, nu. 47, s. 709-711 

İbnü’ l- Emin Mahmud Kemâl (1896), “ Lisân- ı Arab”, Tercümân- ı Hakîkat, 

no: 5301, Nisan  

 İbnü’ l- Emin Mahmud Kemâl (1895), “ Lisân- ı Arabî”, Sabah, Kânunısâni. 

İbrahim Alaaddin (1909), “ Tafiye- i Lisân”, Sırât- ı Müstakîm, C. III, S. 54,  

Eylül  

İbrahim Necmi (1993), “ Türk Dilinin Son Elli Yıllık Değişmelerine Bir Bakış”, 

Yeni Türk Mecmuası, Cilt I, No 11, Teşrinievvel, s.1061-1070 

İHSANOĞLU, Ekmeleddin (1987), “ Modernleşme Süreci İçinde Osmanlı 

Devletinde İlmî ve Meslekî Cemiyetleşme Hareketlerine Genel Bir Bakış”, 

Osmanlı İlmî ve Meslekî Cemiyetleri 1. Millî Türk Bilim Tarihi Sempozyumu 



163 

 

3-5 Nisan 1987, Yay. Haz. Ekmeleddin İhsanoğlu, Edebiyat Fakültesi Basımevi, 

İstanbul:1-32 

İsmail Habip (1993), “ Dil İnkılâbındaki Büyük Hamleler”, Yeni Türk 

Mecmuası, Cilt 1, No 11, Teşrinievvel, s. 1071-1077 

İsmail Hakkı (1896), “ Islâh ve Tebdil- i Hurûf”, İkdam, no: 513, Aralık. 

İspartalı Hakkı (1909), “ Lisân-ı Osmanî Tedrisâtı Hakkında -Konferans-“, Sırât-ı 

Müstakîm, C. III, S. 57- 63, 66- 74, Eylül. 

KAVCAR, Cahit (1993), “Namık Kemal’in Üslûp Anlayışı”, Doğumunun 

Yüzellinci Yılında Namık Kemal, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara:47-58 

Kâzım Nâmi (1328), “Yeni Lisan ve Hasta Bir Mantığın Psikolojisi”, Genç 

Kalemler, C. III, S. 17-18, Mart. 

Kâzım Nâmi (1328), “Musâhabe-i Edebiyye-Yeni Lisan Etrafında”, Hak, 65 nolu 

nüsha, Haftalık ilâve, N. 3, Mayıs. 

KOLCU, Hasan- YAVAŞ, Gürkan (2009), “ Yeni Lisan”cıların Dilde Sadeleşme 

Taleplerine Karşı Çıkışın Bir Şiiri: Lisân-ı Osmânî”, Yeni Türk Edebiyatı 

Araştırmaları 2, Türk Edebiyatı Vakfı Yayınları, İstanbul:163-192. 

KORKMAZ, Ramazan (2004), “ Servet-i Fünun Edebiyatı”, Yeni Türk 

Edebiyatı El Kitabı ( 1839-2000), Editör Ramazan Korkmaz, Grafiker Yayınları, 

Ankara. 

KORKMAZ, Zeynep (1973), “ Yunus Emre ve Anadolu Türkçesinin 

Kuruluşundaki Yeri, Türkoloji Dergisi, Cilt V, Sayı 1, s.13-19 

KORKMAZ, Zeynep (1980), “ Anadolu Beylikleri Devrinde Türk Dili ve 

Karamanoğlu Mehmet Bey”, Millî Kültür, Cilt 2, sayı 3-4-5, Ağustos, Eylül, 

Ekim, s. 9-13 

KORKMAZ, Zeynep (1980), “ Ömer Seyfettin ve “Yeni Lisan”, Millî Kültür, 

Cilt II, Sayı 1, s. 6-11. 



164 

 

KORKMAZ, Zeynep (1995), “ Ziya Gökalp’ın Kültür Tarihimizdeki Yeri ve Türk 

Dili”, Türk Dili Üzerine Araştırmalar II, TDK Yayınları, Ankara:74-82. 

KORKMAZ, Zeynep (1995), “ Türk Dilinin Gelişmesi ve Tarihî Devreleri - Türk 

Dilinin Gelişmesinde Lehçe ve Ağızlar-“, Türk Dili Üzerine Araştırmalar I, 

Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara:686- 708. 

KORKMAZ, Zeynep (1995), “ Ahmet Vefik Paşa”, Türk Dili Üzerine 

Araştırmalar II, TDK Yayınları, Ankara:26-43. 

KORKMAZ, Zeynep (1995), “Dil İnkılâbının Sadeleşme ve Türkçeleşme 

Akımları Arasındaki Yeri”, Türk Dili Üzerine Araştırmalar I, Türk Dil Kurumu 

Yayınları, Ankara:818-843 

KORKMAZ, Zeynep, “Dilde Doğal Gelişme’ ve ‘Devrim’ Açısından Türk Dil 

Devrimi, Türkoloji Dergisi, C. IV, S.1, Ankara, 1972, s.97-114 

Köprülüzâde Mehmed Fuad (1327), “Edebiyât-ı Milliye”, Servet-i Fünûn, C. 

XLI, S. 1041, Mayıs. 

Köprülüzâde Mehmed Fuad (1327), “ Yeni Lisan”, Servet-i Fünûn, sene 21, S. 

1082, Şubat. 

Köprülüzâde Mehmed Fuad (1328), “Türklük ve Yeni Lisan”, Servet-i Fünûn, 

sene 21, S. 1091, Nisan. 

Köprülüzade Mehmet Fuat (1933), “ Anadolu’ da Türk Dil ve Edebiyatının 

Tekâmülüne Umumî Bir Bakış II”, Yeni Türk Mecmuası, Cilt 1, No 5, Şubat, 

s.375-394 

Köprülüzade Mehmet Fuat (1993), “ Anadolu’ da Türk Dil ve Edebiyatının 

Tekâmülüne Umumî Bir Bakış III”, Yeni Türk Mecmuası, Cilt 1, No 7, Nisan, 

s.535-553 

KURAN, Ercüment (1997), “ Fuad Köprülü’nün Milliyetçiliği”, Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, Sayı: 3, Konya:243-248. 



165 

 

LEVEND, Agah Sırrı (1962), “Türkçülük ve Millî Edebiyat”, Türk Dili 

Araştırmaları Yıllığı Belleten, sayı 188, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara:147-206 

Maarif Cemiyeti Reisi Hersekli Bakamoviç Salih (1327), “Yeni Lisan”, Genç 

Kalemler, C.II, S. 16, Şubat. 

MANSUROĞLU, Mecdut (1951), “Anadoluda Türk Yazı Dilinin Başlama ve 

Gelişmesi”, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, Cilt IV, 30 Haziran, Sayı 3, 

İstanbul:215-229 

MARDİN, Şerif (1985), “19. yy’da Düşünce Akımları ve Osmanlı Devleti”, 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, II. Cilt, İletişim yay. 

İstanbul:343-351 

Mecmua-i Muallim, nr. 12, s. 48 

Mehmed Cevdet (1882), “ Osmanlı Belâgati”, Tercümân- ı Hakîkat, no: 1139, 

Nisan. 

Mehmed Necib (1328), “Yeni Lisan-M. Nermî Bey’e-”, Genç Kalemler, C. IV, 

S.26, Ağustos. 

Mehmet Âkif (1910), “ Hasbıhâl”, Sırât- ı Müstakîm, C. IV, S. 92, Mayıs. 

Mehmet Âkif (1910), “ Hasbıhâl”, Sırât- ı Müstakîm, C. IV, S. 96, Haziran. 

Mehmet Şükrü (1328), “Yeni Lisan Hakkında Bir Hasbıhâl” Hak, Haftalık 

İlâvesi, N.9, Haziran. 

M. Nermî (1328), “Yeni Lisan İstilâsı Karşısında”, Genç Kalemler, C. III, S. 22, 

Haziran. 

Muallim Nâci (1999), “ Beşir Fuad Beyefendi’ ye”, Beşir Fuad, Şiir ve Hakikat, 

Yazılar, Yay. Haz.  Handan İnci, YKY, İstanbul:396-397 

“ Mukaddime”, Muhbir, nr. 1, 24 Şaban 1283 



166 

 

N. Y. (1909), “ Lisân Mes’ elesi ve Süleyman Nâzif Beyler”, Sırât- ı Müstakîm, 

C. III, S. 53, Ağustos. 

Namık Kemâl (1967), “ Abdülhak Hâmid’ e”, Fevziye Abdullah Tansel, Nâmık 

Kemâl’ in Hususi Mektupları I, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara:433- 434 

Namık Kemâl (1866), “ Lisân- ı Osmanî’nin Edebiyâtı Hakkında Bazı Mülâhazâtı 

Şâmildir”, Tasvir- i Efkâr, s. 417, Mart. 

Nâmık Kemal (1996), “ Osmanlı Tarihi’ nden”, Kâzım Yetiş, Nâmık Kemal’in 

Türk Dili ve Edebiyatı Üzerine Görüşleri ve Yazıları, 2. Basım, Alfa Yayınları, 

İstanbul. 

Nâmık Kemal (1996), “ Son Pişmanlık-İntibah Mukaddimesi”, Kâzım Yetiş, 

Nâmık Kemal’in Türk Dili ve Edebiyatı Üzerine Görüşleri ve Yazıları, 2. 

Basım, Alfa Yayınları, İstanbul. 

Necib Âsım (1900), “ Dilimize Hizmet”, İkdam, no: 2331, Aralık. 

Necib Âsım (1897), “ Edebiyât- ı Şâhâne”, İkdam, no: 1110, Ağustos. 

Necib Âsım (1897), “ Lisân Bahsi”, İkdam, no: 1090, Temmuz.  

Necib Âsım (1897), “ Lugat Bahsi”, Malûmât, s. 112, Receb. 

Necib Âsım (1894), “ Türkçe Bir Mektûb”, İkdam, no: 89, Ekim. 

ODABAŞI, Arda (2008), “ Genç Kalemler’in Yeni Lisan ve Bir İstimzâc Broşürü 

ve Bilinmeyen Yazarı”, Müteferrika Yaz, Sayı: 33, s. 169-196. 

ODABAŞI, Arda (2006), “Genç Kalemler” İncelemelerindeki Hatalar”, 

Müteferrika, Kış, Sayı 30, s. 49-83. 

Ö. Naci (1905), “ Evzân- ı Şi’ riyyemize Dair”, Çocuk Bahçesi, nr. 33, Eylül. 

Ömer Seyfeddin (1327), “Yeni Lisan”, Genç Kalemler, C.II, S.1, Mart. 



167 

 

Ömer Seyfeddin(Perviz) (1328), “Yeni lisan ve Çirkin Taarruzlar”, Genç 

Kalemler, C. IV, S.24-25, Temmuz. 

Ömer Seyfeddin (Perviz) (1328), “Yeni Lisana Dair”, Yeni Asırda Zekâ, sene:1, 

S.9, Haziran. 

ÖZCAN, Tarık (2006), “ Şinasi’ nin Şiirinde Dil ve Üslup”, Türk Dili, Sayı 658, 

Ekim 2006, s. 359-  367. 

ÖZGÜL, M. Kayahan, “ Millî Edebiyat “ Güdümlü Edebiyat” mıdır?”, 1908 

Meşrutiyeti, Sanat ve Edebiyat/30- 31 Ekim 2008/Bildiriler, s. 71-88. 

ÖZÖN, Mustafa Nihat (1939), “ Edebiyatımızda Münakaşalar II- III”, Oluş, C.1, 

no. 2, İkincikânun  

PARLATIR, İsmail ( 1984), “ Genç Kalemler Hareketi İçinde Ömer Seyfettin”, 

Doğumunun 100. Yılında Ömer Seyfeddin, Marmara Üniversitesi Fen Edebiyat 

Fakültesi Yayımları, İstanbul:87-111 

Raif Necdet (1327), “Yeni Lisan”, Genç Kalemler, C.II,  S. 15, Şubat. 

Receb Beşe (1899), “ Türkçemizin İlerisi”, İkdam, no: 1683, Mart. 

RONA, Bengisu (2007), “Şairin İkilemi: Yeni Edebiyatta Dil”, Bir Muhalif 

Kimlik Tevfik Fikret, Haz. Bengisu RONA-Zafer TOPRAK, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, İstanbul:25-46 

Sait Bey (1882), “ Hacı İbrahim’ e Cevap”, Tercümân-ı Hakîkat, nu. 1236, 

Temmuz. 

SAZYEK, Hakan (2012), “Türk Edebiyatının İlk Avangart Hareketi: “Yeni 

Lisan”, Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, sayı 24, s. 113-136 

Servet-i Fünûn (1327), “Türk Yurdu”, Servet-i Fünûn, C. XLII, S. 1071, Kanun-ı 

evvel. 



168 

 

Süleyman Nazif (1328), “Musâhabe-i Edebiyye-Bir Mes’ele-i Müebbede”, 

Şehbâl, C.III, S.55, Haziran. 

Süleyman Nazif (1909), “ Edîb- i Muhterem Zihni Efendi Hazretleri’ yle 

Baanzâde Nâim Beyefendi’ ye”, Yeni Tasvîr- i Efkâr, yıl: 1, Eylül. 

Süleyman Nazif (1909), “ Lisan Mes’ elesi- Halil Rüşdü Beyefendiye-“, Yeni 

Tasvîr- i Efkâr, yıl: 1, sayı: 43, Temmuz. 

Süleyman Nazif (1909), “ Lisân Muallimine Cevâb”, Yeni Tasvîr- i Efkâr, yıl: 1, 

sayı: 104, Eylül 

Süleyman Nazif (1909), “ Tasfiye- i Lisân”, Yeni Tasvîr- i Efkâr, yıl: 1, sayı: 

106, Eylül  

Süleyman Nazif (1909), “ Yine Lisân Mes’ elesi”, Yeni Tasvîr- i Efkâr, yıl: 1, 

sayı: 100, Eylül. 

Süleyman Paşa’ dan Recaizade Ekrem’ e Mektup, Hürriyet-i Fikriyye, nr. 10, 1 

Nisan 1330/ 14 Nisan 1914, s. 2-3 

Şehâbeddin Süleyman (1328), “Genç Kalemler Tahrir Heyeti’ne”, Rübâb, C.I, 

S.17, Mayıs. 

Şemseddin Sami (1899), “ Edebiyât- ı Müstakbelemiz”, Sabah, no: 3343, Mart. 

Şemseddin Sâmi (1898), “ İzâh- ı Merâm”, Sabah, no: 3160, Eylül. 

Şemseddin Sâmi (1880), “ Lisân- ı Türkî( Osmanî)”, Hafta, C. I, a.12, Zilhicce  

Şemseddin Sâmi (1899), “ Lisânımızın Sadeleşdirilmesi”, Tarik, no: 4820, 

Muharrem  

Şemseddin Sâmi (1898), “ Lisânımızın Tahdidi”, Sabah, no: 3188, Ekim  

Şemseddin Sâmi (1898), “ Lisânımızın Tashihi”, Sabah, no: 3233, Kasım. 

Şemseddin Sâm (1898), “ Tarik- ı Islâh”, Sabah, no: 3139, Ağustos.  



169 

 

ŞENYÜZ, Fatma (2007), “ Ömer Seyfettin’in Türkçenin Sadeleşmesine 

Hizmetleri”, “ Ben Gönen’de Doğdum”- Bildiriler, 1. Dünden Bugüne Ömer 

Seyfettin Sempozyumu 09-11 Mart 2007, Gönen Belediyesi Kültür Yayınları, 

İstanbul:225-233 

Şinasi (1860), Tercümân- ı Ahvâl Mukaddeme, Tercümân- ı Ahvâl, nr. 9, Ekim. 

TAMER, Aytül, “II. Meşrutiyet Bağlamında Türk Milliyetçiliğinin Dönüşümünün 

İzleri: Yusuf Akçura ve Ahmet Ferid Tek”, 100. Yılnda II. Meşrutiyet-Gelenek 

ve Değişim Ekseninde Türk Modernleşmesi Uluslar arası Sempozyumu 

Bildiriler 22-24 Ekim 2008, Yay. Haz. Prof Dr. Zekeriya Kurşun, Prof. Dr. 

Cemil Öztürk, Dr. Yasemin Tümer Erdem, Dr. Arzu M. Nurdoğan, s.183-193 

Tercümân-ı Ahvâl, nr. 1, 22 Ekim 1860. 

Tercümân-ı Hakîkat, S. 1289, 29 Eylül 1882. 

Tevfik Fikret) (1896, “ Musâhabe- i Edebiyye, Lisân- ı Şiir”, Servet- i Fünûn, C. 

XI, s. 267, Nisan. 

 Tevfik Fikret (1896), “ Musâhabe- i Edebiyye”, Servet- i Fünûn, C.XI, s. 283, 

Ağustos  

 Tevfik Fikret (1899), “ Tasfiye- i Lisân”, Servet- i Fünûn, C. XVII, s. 422, 

Nisan.  

TİMURTAŞ, Faruk K. (1990), “ Tarih Boyunca Türkçecilik ve Sadeleştirme 

Cereyanı”,Tarih İçinde Türk Edebiyatı, 2. Baskı, Boğaziçi Yayınları, 

İstanbul:99-123.  

TİMURTAŞ, Faruk K. (1992), “ Türkiye Edebiyatı ( XIII.- XV. Yüzyıllar), Türk 

Dünyası El Kitabı, Cilt III, İkinci Baskı, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 

Yayınları, Ankara:107-129 

TOPRAK, Zafer (1987), “Türk Bilgi Derneği (1914) ve Bilgi Mecmuası”, 

Osmanlı İlmî ve Meslekî Cemiyetleri 1. Millî Türk Bilim Tarihi Sempozyumu 



170 

 

3-5 Nisan 1987, Yay. Haz. Ekmeleddin İhsanoğlu, Edebiyat Fakültesi Basımevi, 

İstanbul:247-253 

TUNCER, Hüseyin (2008), “ II. Meşrutiyet Döneminde Türk Edebiyatı”, 

Yüzüncü Yılında II. Meşrutiyet, Yay. Haz. Halil Akkurt-Akif Pamuk, Yeni 

İnsan Yayınevi, İstanbul:245-262. 

TURAL, Sadık Kemal (1992), “ II. Meşrutiyet Döneminde Türk Edebiyatı”, Türk 

Dünyası El Kitabı, Cilt III,  İkinci Baskı, Türk Kültürü Araştırma Enstitüsü 

Yayınları, Ankara:471-502. 

Türk Derneği Dergisi, yıl: 1, sayı: 3, 1327/ 1911 

UÇMAN, Abdullah (1979-1983), “ Rıza Tevfik’in Türk Dili Üzerine 

Düşünceleri”, Türk Kültürü Araştırmaları, Yıl 17-21/ 1-2, s. 270-284. 

UÇMAN, Abdullah (1984), “ Ömer Seyfeddin-Rıza Tevfik”, Doğumunun 100. 

Yılında Ömer Seyfeddin, Marmara Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

Yayınları, İstanbul 

UÇMAN, Abdullah (1995), “ Yeni Lisan” Hareketi ve Ali Cânib”, Tarih ve 

Toplum, Sayı 137, s. 5-7 

UÇMAN, Abdullah (1999), “Yayımlanışından 100 Yıl sonra Türkçe Şiirler”, 

Tarih ve Toplum, Cilt XXXI, sayı 186, s. 31-35 

UÇMAN, Abdullah (2007), “ Nâmık Kemal’in Divan Edebiyatına İtirazları”, 

Kitap-lık, sayı 107, Ağustos, s. 73-77. 

UÇMAN, Abdullah (2011), “Yeni Lisan” Hareketi Karşısında Rızâ Tevfik”, 

Kubbealtı Akademi Mecmuası, Yıl 40, Sayı 159, s. 38-48 

ÜLKEN, Hilmi Ziya (1953), “Cemiyet ve Dil”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı, 

TDK yay., Ankara:29-44 



171 

 

ÜŞENMEZ, Emek (2007), “Ömer Seyfettin’in Dili Üzerine”, “ Ben Gönen’de 

Doğdum”- Bildiriler, 1. Dünden Bugüne Ömer Seyfettin Sempozyumu 09-11 

Mart 2007, Gönen Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul:25-37 

Yakup Kadri (1328), “Netâyic”, Rübâb, S.14, Nisan. 

Yekta Bâhir (1327), “ Plevne Tarih-i Harbi Müellifi Mütekâid Miralay Mahmud 

Tal’at Bey’e” Genç Kalemler, C. II, S. 2, Nisan.  

Yekta Bahir (1327), “ “ Millî”, Daha Doğrusu “Kavmî” Edebiyat Ne Demektir?”, 

Genç Kalemler, C.II, S. 4, Mayıs. 

Yeni Lisan Hareketi 100 Yaşında (Nisan 2011), Türk Edebiyatı Aylık Fikir ve 

Sanat Dergisi, Sayı 450, Yıl 39.  

YETİŞ, Kâzım (2007), “Dil ve Edebiyat Münakaşalarında Ahmet Midhat Efendi”, 

Ahmet Midhat Efendi Kitabı, Yay. Haz. Mustafa Armağan, Beykoz Belediyesi 

Kültür Yayınları, İstanbul:179-188. 

YÖNTEM, Ali Cânip (1927), “Edebî Lisanda İnkılap Meselesi”, Güneş, S. 13, 

Ağustos.  

YÖNTEM, Ali Cânib (1941), “ Ziya Gökalp’ in Matbûât Âleminde İlk Görünüşü, 

Genç Kalemler ve ‘O’”, Çınaraltı, S. 12, Birinciteşrin. 

Ziya Paşa (1978), “ Harabat Mukaddimesi’nden”, Yeni Türk Edebiyatı 

Antolojisi II 1865- 1876, Haz. Mehmet Kaplan, İnci Enginün, Birol Emil, 

Edebiyat Fakültesi Matbaası, İstanbul:51- 52 

Ziya Paşa (1868), “ Şiir ve İnşa”, Hürriyet, nr. 11, Londra, Eylül. 

Ziya Paşa (1871), “ Tarz- ı Tahririmize Dair Mülâhaza”, Hürriyet, Haziran. 

?, (1327), “Yeni Lisan”, Genç Kalemler, C.II, S.2, Nisan. 

?, (1327), “Yeni Lisan”, Genç Kalemler, C.II, S.3, Mayıs. 

?, (1327), “Yeni Lisan ve Hüseyin Cahit”, G.K., C.II, S. 4, Mayıs. 



172 

 

?, (1327), “Yeni Lisanın Güzelliği”, Genç Kalemler, C.II, S. 5, Haziran. 

?, (1327), “Yeni Lisan Kelime-Lâfız ve Lügat-Istılah”, Genç Kalemler, C.II, S. 8, 

Ağustos. 

B) Tezler ve Yayımlanmamış Çalışmalar 

BABACAN, Mahmut (1993), Halid Ziya Uşaklıgil’ in Servet-i Fünun 

Edebiyatı Hakkında Görüşleri, yayımlanmamış doktora tezi, İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul.  

BALCI, Sezai (2007), Osmanlı Devleti’ nde Tercümanlık ve Babıali Tercüme 

Odası, yayımlanmamış doktora tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara. 

HAMEED, Furqan (1993), Şemseddin Sami’nin Dilciliği ve Nev Usûl Sarf-ı 

Türkî Adlı Grameri, doktora tezi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara.  

ODABAŞI, İsmail Arda (2006), II. Meşrutiyet Dönemi Basın ve Fikir 

Dünyasında Genç Kalemler Dergisi, yayımlanmamış doktora tezi, Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

C) Ansiklopedi Maddeleri ve Sözlükler 

“Dil ve Dil Tartışmaları”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Ansiklopedisi, Cilt II, 

İletişim Yayınları, İstanbul, 1985, s.321-340. 

AKÜN, Ömer Faruk (1979), “ Şinasi”, İslâm Ansiklopedisi, C. XI, MEB, 

Ankara, 1979,s. 552,553. 

AKÜN, Ömer Faruk (1989), “ Ahmed Vefik Paşa”, İslam Ansiklopedisi, C. II, 

DİA yay. İstanbul, s. 143-157. 

AKÜN, Ömer Faruk “Nâmık Kemal”, İslam Ansiklopedisi, C. XXXII, DİA yay., 

İstanbul, s.361-378. 



173 

 

AKÜN, Ömer Faruk (1979), “ Şemseddin Sâmi”, İslâm Ansiklopedisi, C.XI, 

Milli Eğitim Basımevi, İkinci Basılış, İstanbul:411-422. 

Cevdet Kudret (1985), “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türk Edebiyatı”, 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, Cilt II, İletişim Yayınları, 

İstanbul:388-408 

ÇELİK, Hüseyin, “Genç Kalemler” İslâm Ansiklopedisi, Cilt XIV, s. 21-23 

Fevziye Abdullah (1988), “Nâcî”, İslâm Ansiklopedisi, C. IX, MEB Yayınları, 

İstanbul:15-21. 

HALAÇOĞLU, Yusuf - AYDIN, M. Akif (1993), “ Cevdet Paşa”, İslam 

Ansiklopedisi, Cilt 7, Diyanet İslam Araştırmaları yayınları, İstanbul:443-450. 

HANİOĞLU, Şükrü (1986), “Türkçülük”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi, Cilt V, İletişim Yayınları, İstanbul:1394-1399. 

HANİOĞLU, Şükrü (1993), “Cemiyet”, İslam Ansiklopedisi, C.VII, DİA yay., 

İstanbul:329-331. 

İHSANOĞLU, Ekmeleddin (1993), “Cemiyyet- i İlmiyye- i Osmâniyye”, İslam 

Ansiklopedisi, DİA yay. cilt VII, İstanbul:333-334 

MARDİN, Şerif (1985), “ 19. yy.’da Düşünce Akımları ve Osmanlı Devleti”, 

Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, Cilt II, İletişim Yayınları, 

İstanbul:342-351 

OKAY, M. Orhan (1989), “ Ahmed Midhat Efendi”, İslam Ansiklopedisi, C.II, 

DİA yay., İstanbul:100-103. 

OKAY, M. Orhan (1994), “ Edebiyât-ı Cedîde”, İslam Ansiklopedisi, C. X, DİA 

Yayınları, İstanbul:398-399 

OKAY, M. Orhan, “Millî Edebiyat Akımı” İslâm Ansiklopedisi, Cilt XXX, DİA 

yay., İstanbul:72-74 



174 

 

TANPINAR, Ahmet Hamdi, “ Ahmed Vefik Paşa”, İslâm Ansiklopedisi, C. I, 

Millî Eğitim Basımevi, İstanbul. 

UÇMAN, Abdullah (1989), “ Ali Suâvi”, İslam Ansiklopedisi, C. II, DİA yay., 

İstanbul:445-448. 

UÇMAN, Abdullah (1995) , “ Encümen-i Dâniş”, İslam Ansiklopedisi, DİA yay. 

Cilt XI, İstanbul:176-178 

UÇMAN, Abdullah (2005), “ Muallim Nâci”, İslam Ansiklopedisi, C. XXX, 

DİA yay., İstanbul:315-317 

UÇMAN, Abdullah (2007), “Recâizâde Mahmud Ekrem”, İslam Ansiklopedisi, 

C. XXXIV, DİA Yayınları, İstanbul:503-504. 

UÇMAN, Abdullah (2010), “ Şemseddin Sâmi”, İslam Ansiklopedisi, C. 

XXXVIII, DİA yay., İstanbul:519-523. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

 

 

 

 

                           ÖZ GEÇMİŞ 

 

1987 yılında Giresun’da doğdu. İlkokulu Espiye Şehit Hüseyin Tahmaz İlköğretim 

Okulu’nda okudu. Ortaokul ve lise eğitimini Giresun Hamdi Bozbağ Anadolu Lisesi’nde 

tamamladı. Mezun olduğu 2004 yılında Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Türk Dili 

ve Edebiyatı Bölümü’ne girdi. 2008 yılında buradan mezun oldu ve aynı yıl Mimar Sinan 

Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yeni Türk Edebiyatı Programı’nda 

yüksek lisans yapmaya hak kazandı.  

 

 

 


