
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MUʻTEZİLE’NİN BEŞ 

ESASI’NIN OLUŞUM SÜRECİ 
: Josef van Ess Bağlamında 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 

 

 

BİLAL KIR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL - 2015 



 

 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI  

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MUʻTEZİLE’NİN BEŞ 

ESASI’NIN OLUŞUM SÜRECİ 
: Josef van Ess Bağlamında 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 

 

 

BİLAL KIR 
 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN: PROF. DR. HATİCE K. ARPAGUŞ 
 

 

İSTANBUL - 2015 





 

ii 

ÖNSÖZ 

Bir çalışmanın meydana gelmesi, her ne kadar aktif bir aktöre ihtiyaç duysa da 

çevrenin sağladığı ortam da bunun oluşması için önemli bir konuma sahiptir. Tezin 

oluşum sürecinde görevimi zaman zaman ihmal etmiş olmamı, hoş görüyle karşılayan 

bütün Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kelâm Bilim Dalı öğretim üyelerine 

müteşekkirim. Düzeltme ve yönlendirmeleriyle çalışmamıza katkı sağlayan Doç. Dr. 

Mehmet ÜMİT ve fikirlerinden her dâim istifade ettiğim Prof. Dr. İlyas ÇELEBİ 

Hocaları’ma, tez savunmasında jüri üyeliğinde bulunarak ayırdıkları zamandan dolayı 

şükranlarımı sunuyorum. Danışmanlığımı üstlenen, tezin başından beri okuma, düzeltme 

ve yönlendirmeleriyle teze şekil veren ve hoş görüsüyle hür bir çalışma ortamı sağlan 

Prof. Dr. Hatice K. ARPAGUŞ Hocam’a da esirgemediği zaman ve emeğinden dolayı 

teşekkür borçluyum. Bunun yanı sıra eser ve çalışmalarıyla gıyâbî talebesi olduğum Prof. 

Dr. Josef van ESS’e de ayrıca teşekkür ediyorum. Son olarak gerek sabrı, gerek hoş 

görüsü, gerekse okuma ve düzeltmeleriyle yardımını ve manevî desteğini hiçbir zaman 

eksik etmeyen eşime de ayrıca şükranlarımı sunmayı bir borç bilirim. Teşekkürlerin en 

büyüğü ve hamd-ü senâ ise, bu imkânları sağlayan Yüce Mevlâ’ma mahsustur. 

Büyüklerimizin dediği gibi: “İnsan beşer, kuldur şaşar”. Gerek incelediğimiz 

konuda dayanabileceğimiz çalışmaların sayı ve nitelik bakımından az olması, gerekse 

yanlış anlamaya meyilli olan insanî yapımız şüphesiz bazı vakıa ve beyanları, yanlış 

yorumlama ve anlamamıza sebebiyet vermiştir. Bu hatalar, çalışmaların çoğalmasıyla 

gün ışığına çıkacaktır. 

Gayret bizden, başarı Allah’tandır. 

Bilal KIR 

Üsküdar, 2015



 

iii 

GENEL BİLGİLER 

İsim ve Soyadı: Bilal Kır 

Anabilim Dalı: Temel İslam Bilimleri 

Programı: Kelam 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Hatice K. Arpaguş 

Tez Türü ve Tarihi: Yüksek Lisans – Eylül 2015 

Anahtar Kelimeler: Muʻtezile, el-uṣūlu’l-ḫamse, tevhîd, adalet, Josef van Ess 

  

ÖZET 

Muʻtezile’nin Beş Esası’nın Oluşum Süreci: Josef van Ess Bağlamında 

Muʻtezile, kelâm tarihinde önemli bir konuma sahiptir. Onlar, faaliyetleri ve akla 

verdikleri değer sayesinde kelâm sisteminin gelişmesine büyük katkı sağlamışlardır. 

Geniş bir fikrî yapıya sahip olan bu ekolün görüşleri, el-uṣūlu’l-ḫamse olarak 

isimlendirilen beş esas etrafında toplanmıştır. Genel kabule göre bu ilkeler, Ebu’l-Huẕeyl 

(ö. 227/841) döneminde gündeme gelmişti. Biz bu çalışmamızda Muʻtezile’nin 

oluşumundan önceki devirden başlayarak ilkelerin arka planını incelemeye ve Ebu’l-

Huẕeyl öncesi Muʻtezilî düşünürler nazarındaki önemini tespit etmeye çalıştık. Böylece 

bu ilkelerin oluştukları ortam da netlik kazanacaktır. Bunları, ünlü Alman kelâm tarihçisi 

Josef van Ess’in çalışmaları, derleme ve değerlendirmeleri çerçevesinde yapmaya 

çalıştık.  Ömrünün büyük kısmını İslâm düşünce tarihi üzerine araştırmalara ayırmış olan 

van Ess, şaheser olarak kabul edilen Theologie und Gesellschaft isimli eserinde erken 

dönem kelâm düşüncesini yeniden inşa etmeye çalışmıştır. 

Tezimiz giriş, iki bölüm, değerlendirme ve ekler olmak suretiyle beş kısımdan 

oluşmaktadır. Giriş kendi içinde üç kısma ayrılmaktadır: 1. çalışmamızın öneminin ve 

metodunun takdimi, 2. Josef van Ess hakkında bilgiler ve 3. Muʻtezile’nin beş esasıyla 

ilgili kavramsal bir tetkik. Birinci bölümde beş esasa dâhil olan unsurların siyasî ve fikrî 

arka planı, mukayeseli olarak incelenmiştir. İkinci bölümde Ebu’l-Huẕeyl öncesi 

Muʻtezilî âlimlerin görüşleri, el-uṣūlu’l-ḫamse bağlamında ele alınmıştır. Bu 

bölümlerden elde ettiğimiz bilgiler ise, sonuçta değerlendirilmiştir. Eklerde Josef van Ess 

hakkında dokümanter bilgiler yanında konumuzla alakalı ek malumatlar yer almaktadır. 



 
 

iv 

GENERAL KNOWLEDGE 

Name and Surname: Bilal Kır 

Field: Islamic Sciences 

Programme: Islamic Theology 

Supervisor: Prof. Dr. Hatice K. Arpaguş 

Degree Awarded and Date: Master – September 2015  

Keywords: Muʻtazilah, al-uṣūl al-khamsa, tawḥīd, ̒ adl, Josef van Ess 

 

ABSTRACT 

The Formation of the Five Principles of the Muʻtazilah: Based on Josef van Ess’ 

Works 

The Muʻtazilah occupies an significant position in the history of Islamic 

theology. Having been actively involved in controversal theology and given importance 

to human reason they promoted the development of Islamic theological system. The 

views and theories of this school are assembled around the five principles: that are called 

al-uṣūl al-khamsa. According to the general opinion in the field these five principles were 

in use and circulation in the time of Abū al-Hudhayl (ö. 227/841). In this study, we have 

analize the background of these principles starting from the period before the origin of 

Muʻtazilah and determined whose significance for the Muʻtazilite thinkers before Abū al-

Hudhayl. In trying to achieve a result we have profited from the renowned Islamicist Josef 

van Ess’ works. In his Theologie und Gesellschaft, which is accepted as a magnum opus, 

Josef van Ess reconstructs the early Islamic theological thought. 

Our thesis consists of five parts: one introduction, two chapters, one conclusion 

and appendixes. In the Introduction we introduce the subject and our methodology, 

provide basic information about Josef van Ess’ life and works and explain the Muʻtazilite 

uṣūl. The first Chapter investigates the political and intellectual background of the single 

elements, which the al-uṣul al-khamsa include, comparing with the other Islamic 

movements. The second Chapter gives an account of the Muʻtazilites’ views before Abū 

al-Hudhayl in relation to the five principles. In the Conclusion the facts that we present 

in the foregoing chapters is evaluated. The Appendixes contain extra information 

regarding our study.  



 
 

v 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... İİ 

ÖZET ....................................................................................................................................... İİİ 

ABSTRACT............................................................................................................................. İV 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................................... V 

ŞEKİLLER LİSTESİ .......................................................................................................... Vİİİ 

KISALTMALAR .................................................................................................................... İX 

TRANSKRİPSYON CETVELİ ............................................................................................... X 

A. GİRİŞ 

I. KONUNUN ÖNEMİ, KAPSAMI, YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI ............................2 

1. AMAÇ, ÖNEM VE KAPSAM ............................................................................................. 2 

2. YÖNTEM ........................................................................................................................ 6 

3. KAYNAKLAR .................................................................................................................. 9 

II. JOSEF VAN ESS’İN HAYATI ...................................................................................... 13 

1. ESERLERİ ..................................................................................................................... 18 

a. Van Ess ve magnum opusu .......................................................................................... 18 

a1. Eserin Tanıtımı ....................................................................................................... 22 

III. KAVRAMSAL ÇERÇEVE ............................................................................................ 29 

1. EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE .................................................................................................... 29 

a. et-Tevḥīd ..................................................................................................................... 33 

b. el-ʻAdl ......................................................................................................................... 36 

c. el-Vaʻd ve’l-vaʻīd ........................................................................................................ 38 

d. el-Menziletu beyne’l-menzileteyn ............................................................................... 39 

e. el-Emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ........................................................... 42 

2. EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE NE ZAMAN ORTAYA ÇIKMIŞTIR?................................................ 43 

B. BİRİNCİ BÖLÜM: 

İLKELERE ZEMİN HAZIRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

I. ET-TEVḤĪD İLKESİNİN ARKA PLANI .................................................................... 47 

II. EL-ʻADL İLKESİNİN ARKA PLANI .......................................................................... 65 

III. EL-ESMĀʼ VE’L-AḤKĀM İLKELERİNİN ARKA PLANI ...................................... 81 

1. EL-MENZİLETU BEYNE’L-MENZİLETEYN ...................................................................... 84 

2. EL-VAʻD VE’L-VAʻĪD ................................................................................................... 96 

IV.EL-EMRU BİʼL-MAʻRŪF VE’N-NEHYU ʻANİ’L-MUNKER İLKESİNİN ARKA PLANI .. 100 

 



 
 

vi 

C. İKİNCİ BÖLÜM:  

EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

I. MUʻTEZİLE İSMİ ........................................................................................................ 114 

II. VĀṢIL B. ʻAṬĀʼ ............................................................................................................ 120 

1. EL-MENZİLETU BEYNE’L-MENZİLETEYN .................................................................... 122 

2. EL-EMRU Bİ’L-MAʻRŪF VE’N-NEHYU ʻANİ’L-MUNKER ............................................... 126 

3. ET-TEVḤĪD ................................................................................................................. 128 

4. EL-ʻADL ..................................................................................................................... 129 

5. EL-VAʻD VE’L-VAʻĪD .................................................................................................. 131 

III. ʻAMR B. ʻUBEYD ......................................................................................................... 132 

1. EL-EMRU Bİ’L-MAʻRŪF VE’N-NEHYU ʻANİ’L-MUNKER ............................................... 134 

2. DİĞER ESASLAR ......................................................................................................... 137 

IV. EṢAMM VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE ........................................................................... 141 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ ..................................................................................................... 145 

V. ḌIRĀR B. ʻAMR VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE ............................................................. 146 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ ..................................................................................................... 158 

VI. BİŞR B. MUʻTEMİR VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE ...................................................... 159 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ ..................................................................................................... 168 

VII. ṢŪFİYYETU’L-MUʻTEZİLE ...................................................................................... 170 

VIII. SUMĀME B. EŞRAS VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE ..................................................... 173 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ ..................................................................................................... 176 

EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER VE SONUÇ 

EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER .................................. 179 

SONUÇ ................................................................................................................................... 192 

EKLER 

EK I: JOSEF VAN ESS ......................................................................................................... 198 

EK II: JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI ................................................................ 199 

1. KİTAPLAR .............................................................................................................. 199 

a. Almanca ................................................................................................................ 199 

b. Fransızca ............................................................................................................... 203 

c. Arapça ................................................................................................................... 203 

2. MAKALE VE KİTAP BÖLÜMLERİ ................................................................... 204 

a. Almanca ................................................................................................................ 204 

b. İngilizce ................................................................................................................ 208 

c. Fransızca ............................................................................................................... 214 



 
 

vii 

3. KİTAP TANITIMLARI VE DEĞERLENDİRMELERİ .................................... 215 

EK III: JOSEF VAN ESS HAKKINDA TÜRKİYE’DE YAPILAN ÇALIŞMALAR ..... 224 

EK IV: TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ ........................................................ 228 

EK V: NEYİN EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEDEN SAYILDIĞINA DAİR BAZI GÖRÜŞLER ............. 246 

EK VI: VĀṢIL B. ʻAṬĀ’NIN DĀĪLERİ .............................................................................. 247 

EK VII: VĀṢIL B. ʻAṬĀ’NIN DİĞER ÖĞRENCİLERİ .................................................. 248 

EK VIII: ʻAMR B. ʻUBEYD’İN ÖĞRENCİLERİ .............................................................. 249 

EK IX: H. 145’DE NEFSU’Z-ZEKİYYE AYAKLANMASINA KATILAN MUʻTEZİLÎLER .. 250 

EK X: DİĞER ERKEN DÖNEM MUʻTEZİLÎLER .......................................................... 251 

EK XI: CİBRÎL HADÎSİ VARYANTLARI VE İMÂNA DAİR BAZI RİVÂYETLER .............. 252 

BİBLİYOGRAFYA ............................................................................................................... 256 

DİZİN ...................................................................................................................................... 269 

 



 

viii 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

1: JOSEF VAN ESS’İN BAŞARISI ............................................................................................................ 7 

2: TG’NİN ŞEMATİK GÖSTERİMİ ........................................................................................................ 28 

3: BEŞ ESAS ARASINDAKİ İLİŞKİ ....................................................................................................... 31 

4: USÛLLERİN KARŞILAŞTIRILMASI ................................................................................................. 32 

5: 77/697 YILINA AİT EMEVÎ BİR ALTIN SİKKE ............................................................................... 49 

6: M. 698/99 YILINA AİT KÛFELİ BİR GÜMÜŞ DİRHEM .................................................................. 49 

7: KÛFÎ HATLI KİTÂBELERDEN BAZI ÖRNEKLER ......................................................................... 50 

8: KUBBETU'Ṣ-ṢAḪRA'NIN KROKİSİ .................................................................................................. 50 

9: İÇ CEPHEDEKİ KİTÂBE..................................................................................................................... 51 

10: DIŞ CEPHEDEKİ KİTÂBE ................................................................................................................ 52 

11:TANRI’YI ALGILAMA BİÇİMLERİ ................................................................................................. 65 

12: ṢĀḤİBU’L-KEBĪRENİN DURUMU ............................................................................................... 100 

13: ERKEN DÖNEM MUʻTEZİLE'DE EL-UṢŪLU'L-ḪAMSE ........................................................... 183 

 

 

file:///C:/Users/Bilal/Desktop/komplett.docx%23_Toc427619106
file:///C:/Users/Bilal/Desktop/komplett.docx%23_Toc427619107
file:///C:/Users/Bilal/Desktop/komplett.docx%23_Toc427619108
file:///C:/Users/Bilal/Desktop/komplett.docx%23_Toc427619109
file:///C:/Users/Bilal/Desktop/komplett.docx%23_Toc427619113
file:///C:/Users/Bilal/Desktop/komplett.docx%23_Toc427619114


 

ix 

KISALTMALAR 

a.e aynı eser 

a.y. aynı yer 

AÜİFD Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

ayr. ayrıca 

b. bin; oğlu 

bkz. / yuk. bkz. / alt. bkz. bakınız / yukarıya bakınız / alta bakınız 

çev. çeviren 

DİA TDV İslâm Ansiklopedisi 

ed. editör 

EI2 Encyclopaedia of Islam. Second Edition 

EIr Encyclopaedia Iranica 

h. hicrî 

haz. hazırlayan 

İFAV M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 

İSAM İslâm Araştırmaları Merkezi 

m. miladî 

msl. mesela 

nşr. neşreden 

ö. ölüm 

s. sayfa 

t.y / b.y. / y.y tarih yok / basım evi yok / yer yok 

TDV Türkiye Diyanet Vakfı 

TG Josef van Ess, Theologie und Gesellschaft 

thk. tahkik eden 

v.dğr. ve diğerleri 

vb. ve benzeri 

vd. ve devamı 

vs. vesaire 

yy. yüzyıl  



 

x 

TRANSKRİPSYON CETVELİ 

 Ẓ / ẓ : ظ  Ā / ā : ا

 ʻ : ع  Ī / ī : ي / ي

 Ġ / ġ : غ  Ū / ū : و

 ʼ : ا
 F / f : ف 

 B / b : ب
 Ḳ / ḳ : ق 

 T / t : ت
 K / k : ك 

 S / s : ث
 L / l : ل 

 C / c : ج
 M / m : م 

 Ḥ / ḥ : ح
 N / n : ن 

 Ḫ / ḫ : خ
 H / h : ه 

 D / d : د
 V / v : و 

 Ẕ / ẕ : ذ
 Y / y : ي 

 R / r : ر
   

 Z / z : ز
   

 S / s : س
   

 Ş / ş : ش
   

 Ṣ / ṣ : ص
   

 Ḍ / ḍ : ض
   

 Ṭ / ṭ : ط
   

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A. GİRİŞ 

 

 

 

 



GİRİŞ 

2 

I. KONUNUN ÖNEMİ, KAPSAMI, YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI 

1. AMAÇ, ÖNEM VE KAPSAM 

İslâm düşünce tarihinin erken dönemine hasredilmiş çalışmaların sayısı, zorluğu 

hasebiyle azdır. Zorluğunun sebebini öncelikle erken dönemlere ait kaynakların 

günümüze kadar ulaşmamış olması oluşturmaktadır. Şöyle bir kuraldan söz edebiliriz: ne 

kadar az kaynak varsa boşlukların da o kadar çok varsayımlarla doldurulması 

gerekmektedir. Bu vakıa ise erken döneme ait sistemlerin her zaman tutarlı bir şekilde 

inşa edilememesi sonucunu doğurmaktadır. Fakat bu zorluk, ilk dönemlere ait düşünce 

mülkiyetinin önemini değersiz kılmamaktadır, hatta tersine ilk döneme ait fikirlerin 

ileride oluşmuş olan düşünce sisteminin gelişimini ne ölçüde tesiri altına almış olduğunu 

görebilmek için oldukça önemlidir. Hiçbir düşünce geleneği yoktan ve bir köke 

dayanmadan zuhur etmemiştir. İbn Ḫaldūn’un (ö. 808/1406) dediği gibi her medeniyet 

tıpkı insan gibi doğum, büyüme ve ölüm sürecinden geçmektedir. Bizlerin en iyi 

değerlendirebildikleri dönem, olgunlaşma sürecine tekabül etmektedir, zira klasik 

eserlerden müteşekkil olan kaynaklar en iyi buna imkân sağlamaktadır. İbn Ḫaldūn’un 

söylemini dikkatte alacak olursak şunu söyleyebiliriz: her insan olgunlaşmadan önce bir 

çocukluk evresinden geçmek zorundadır ve olgunluğunda takındığı hal, hareketleri ve 

düşünceleri büyük ölçüde çocukluk evresindeki psikolojik durumundan ve sosyolojik 

çevresinden bağımsız olarak oluşmamıştır. Bu nedenle bizler, kelâm ilminin sistemli bir 

hal aldığı dönemin köklerini ilk İslâm âlimlerinin düşüncelerinde ve tartışma konusu 

edindiği mevzuların ilk tohumlarını da erken dönemlerde aramalıyız; böylece ileriye 

yönelik sağlam bir tablo elde edebiliriz. Erken dönem çalışmaların akîdevî bir yönü de 

bulunmaktadır, zira erken dönemin incelenmesiyle Hz. Muḥammed’in tebliğ ettiği dinî 

unsurlar ile İslâm’ın erken döneminde bunlara dâhil edilen unsurların ortaya serilmesi 

imkânı hasıl olabilmektedir. Böylelikle “hâlis”, yani saf / arı akîde ile “tozlanmış” 

akîdenin birbirlerinden ayırt edilmesi mümkün olacaktır. Buna örnek olarak imâmet 

meselesini sunabiliriz. Erken dönemlerde siyasî bir çatışmanın sebebi olan halîfelik 

seçimleri, Şīʻa cephesinde bir akîde unsuru olmayı başarabilmiştir. İslâm inancına 

eklenen bu esasın sonradan akîdeye dâhil edildiğini, İslâm düşünce tarihinin ilk 

dönemlerindeki siyasî ortamın incelenmesiyle anlamaktayız. 

Erken dönemle ilgili bu tür meselelerin kökenleri, büyük bir emeğin sonucunda 



GİRİŞ 

3 

ortaya çıkmaktadır ve genelde bir fikrî işbirliği ve birikimle elde edilmektedir. 

Balıkçıların oltalarıyla tuttukları balıkları sergilediklerinde o denizde yaşayan balık 

türleri hakkında bilgi sahibi olduğumuz gibi büyük bir derya olan İslâm düşüncesinde her 

araştırmacı bir konuyu inceleyerek yapbozun bir parçasını bulur ve bu parçalar 

birbirlerine eklenerek bir tablo elde edilir. Bizler de erken dönemle ilgili bir çalışmayla 

bir parça bulabilmek – haddimizi aşmadan ifade edecek olursak – en azından bir parçanın 

formunu tespit edebilmek için elinizde bulunan çalışmaya karar kıldık. İslâm düşüncesi 

tefsir, hadîs, kelâm, fıkıh, mezhepler tarihi, tasavvuf ve felsefe gibi birçok ilim 

dallarından oluşmaktadır. Bir mütekellim olmaya aday birinin, erken dönemlere 

mezhepler ve kelâmî meseleler zaviyesinden bakması gayet tabiidir. Gerçi günümüzde 

mezhepsel oluşumlarla ilgili çalışmalar ve araştırmalar, mezhepler tarihi bilim dalı altında 

toplanmışlardır, fakat asıl itibariyle mezhepler tarihi kelâm ilminin bir alt dalı 

konumundadır. Kelâm tarihi denildiğinde mezheplerin ve fırkaların fikrî sistemlerinden 

çok görüşleri ve önderleri ilgi noktasını oluşturmaktadır. 

Kelâm ilmi ve erken dönem denildiğinde akla gelen ilk şey genellikle Muʻtezile 

olmaktadır, zira onlar kelâmın kurucuları olarak ün salmıştır. Muʻtezile akla en çok önem 

veren ekol olarak akıllara kazınmıştır; ancak onlar bunu yoktan ortaya koymamışlar ve 

Basra’da yerleşmiş olan geniş bir tabandan istifade etmişlerdir.1 Onlardan önce birçok 

akım, teolojik meseleleri ele almıştı. Muʻtezile h. II. yüzyılın son dörtte birine kadar İslâm 

teolojisinin merkezinde değil, periferisinde duruyordu.2 Bu durumda Muʻtezile’den 

önceki fikriyatın ortaya serilmesi, Muʻtezile’yi anlayabilmek için önem kazanmaktadır. 

Fakat Muʻtezile düşüncesi geniş bir yelpazeye sahiptir; hemen her Muʻtezilî düşünürün 

kendisine has bir öğretisi vardır. Onlar sadece belli bir kişi etrafında toplanmamış, her 

beldede Muʻtezile’ye mensup bir veya birden çok âlim, fikirler üretip talebeler 

yetiştirmiştir. Bu yüzden Muʻtezile’yi ontolojik veya kozmolojik görüşlerinde tafsilatlı 

şekilde derinine dalmadan sadece genel düşünceleri üzerinden bir ortak paydada 

buluşturmak mümkündür. Bu ortak payda erkenden bir kavramla ifade edilmiştir: el-

uṣūlu’l-ḫamse.  

Kelâm ilminde önemli yere sahip olan Muʻtezile ekolünün düşünce sistemi, el-

                                                           
1 TG, II: 118. 
2 TG II: 223 vd. 



GİRİŞ 

4 

uṣūlu’l-ḫamse, yani Muʻtezile’nin beş esası etrafında ele alınmaktadır. Bu kavram erken 

dönemden itibaren Muʻtezile ile özdeşleşmiş ve onlar beş prensibin hepsini birlikte kabul 

etmeyeni kendilerinden saymamışlardır. Böylece “Muʻtezile’nin fikir dünyasını 

anlayabilmek, onların beş esasından geçmektedir” tutumu yaygınlık kazanmıştır. 

Dolayısıyla Muʻtezile’yi araştıran birçok kişi, “el-uṣūlu’l-ḫamse Muʻtezilî olmak için bir 

şarttır” yargısından hareketle araştırmalarını sürdürmektedirler. Bu sebeple Muʻtezile’yi 

ele alan çalışmaların büyük çoğunluğu, beş esası tarifle yetinip konulara devam 

etmektedir. Muʻtezile’yi anlatan eserlerin geneli, beş esasa atıfta bulunup Muʻtezilî 

sistemin oturduğu dönemi temel alarak bunların oluşumunu ve teşekkülünü fazla 

irdelemeksizin oluştuğu süreçten sonraki durumu dikkate almıştır. Görebildiğimiz 

kadarıyla el-uṣūlu’l-ḫamsenin tarifinden fazlası ilgileri cezbetmeyi başaramamıştır. 

Türkiye’de beş prensibin erken dönemini Osman Aydınlı sonradan kitaplaştırdığı 

Mu’tezile’nin beş esasının teşekkülünde Ebu’l-Hüzeyl’in yeri isimli doktora tezinde 

işlemiştir.3 Bu çalışmanın odak noktasını, el-uṣūlu’l-ḫamse bağlamında Ebu’l-Huẕeyl’in 

(ö. 227/841) önemi oluşturmaktadır. Bu nedenden ötürü Ebu’l-Huẕeyl öncesi beş esas 

giriş mahiyetinde bir ön bilgi olarak takdim edilmiş ve genelleyecek olursak Vāṣıl b. 

ʻAṭā’dan (ö. 131/748), yani Muʻtezile’nin başlangıcından itibaren ilkeler konu 

edinilmiştir. Beş esasa ağırlıklı olarak önem atfeden diğer bir çalışma örneği olarak, 

Mahmut Ay’ın sonradan kitaplaştırdığı Mutezile-siyaset ilişkisi isimli doktora tezi de 

sunulabilir.4 Ancak bu çalışmada el-uṣūlu’l-ḫamse daha çok siyasî bir program 

niteliğinde değerlendirilmiştir.   

İslâm düşüncesi içinde zuhur eden el-uṣūlu’l-ḫamsenin niçin ve hangi temellere 

dayanarak oluştuğu mevzuu ihmal edilmiş gözükmektedir. Bunların az da olsa aydınlığa 

kavuşması gerektiğine inanmaktayız. Böylelikle bu prensiplerin Muʻtezile için neden bu 

kadar önemli olmuş olduğu da anlaşılacaktır. Yukarıda zikrettiğimiz iki eser, doktora 

çalışmasıdır ve dolayısıyla daha çok zaman ve emeğin sonucunda oluşmuştur. Daha kısıtlı 

bir zaman diliminde hazırlanan bir yüksek lisans tezi doğal olarak bir doktora tezinin 

mahiyetine ulaşamayacaktır. Bu yüzden de yüksek lisans tezinin sınırları daha dar olmak 

zorundadır. Biz, tezimizin kapsamını iki açıdan sınırlandırdık. Gerçekleştirdiğimiz ilk 

sınırlandırma zaman bakımından olmuştur. İttifak edilen görüşe göre Ebu’l-Huẕeyl’de el-

                                                           
3 Osman Aydınlı, İslam Düşüncesinde Aklileşme Süreci, (Ankara: Ankara Okulu, 2013). 
4 Mahmut Ay, Mu’tezîle ve Siyaset, (İstanbul: Pınar, 2002). 



GİRİŞ 

5 

uṣūlu’l-ḫamse terimi ve düşüncesi mevcuttu. Biz, beş esasın oluşumunu konu edindiğimiz 

için bu durumda Ebu’l-Huẕeyl öncesi Muʻtezilî düşünürlerin beş esasa delalet eden 

görüşlerine odaklanmayı yeterli gördük. Ayrıca her fikrin oluşumunda etki veya tepkinin 

tesiri olduğu savından hareketle mümkün olduğunca Vāṣıl b. ʻAṭāʼ öncesi ve onun 

döneminde bu esaslara temel teşkil etmiş olabilecek fikrî ve siyasî arka planı da tespit 

etmeyi amaçladık. Tabii ki bu durumda o dönemle ilgili genel siyasî ve fikrî bir tablonun 

çizilmesi kaçınılmaz olacaktı. Bizler böyle bir tablo inşa etme yerine bunu gerçekleştirmiş 

olan bir araştırmacıdan faydalanmayı makul gördük. Konumuzu çağdaş bir düşünürün 

çalışmaları bağlamında ele almamız ise sınırlandırmamızın ikinci kanadını oluşturmuştur. 

Sınırlandırmamıza konu olan şahış Josef van Ess’tir.  

Josef van Ess ömrünü İslâm düşüncesine ve bilhassa kelâm tarihine adamış 

Alman asıllı bir İslâm bilimcisidir. O İslâm düşüncesi hakkında muhtelif dillerde birçok 

esere imza atmıştır. Onun en değerli eseri, kelâm tarihi hususunda şaheser olarak kabul 

edilen Theologie und Gesellschaft isimli altı ciltlik çalışmasıdır. Söz konusu kapsamlı 

telif, erken dönem kelâm tarihi için başvuru çalışması niteliğindedir. Josef van Ess, bu 

eserine yirmi yıldan fazla bir süre ayırarak İslâm düşüncesinin ikinci ve üçüncü asrını 

incelemiş ve o dönemin sistemini inşa etmeye çalışmıştır. Kendisi ilk asırlara, o 

dönemlere ait kaynakların yok denecek kadar az olması hasebiyle girmediğini 

söylemektedir. Buna bağlı olarak bizler de beş esasın birinci yüzyıla dayanan arka planına 

kısıtlı şekilde değinebildik. Muʻtezile’nin beş esasının oluşumu erken dönem İslâm 

düşüncesine tekabül ettiğinden van Ess sayesinde elimizdeki kaynak kıtlığını aşabilme 

imkânına sahip olduk. Fakat yararlandığımız bu eserin Türk okuyucusu için bir handikabı 

vardır. İslâm düşüncesiyle ilgilenen çoğu Türk insanının, Batı dillerinde istifade ettikleri 

eserler, İngilizce kaleme alınmıştır; van Ess’in bu eseri ise Almanca’dır. Dolayısıyla 

bizler, Türk okuyucusunu söz konusu eserle tanıştırmak ve muhtevasını da tanıtmak 

şerefine nail olduk. 

Josef van Ess’in İslâm düşüncesi hususunda birçok esere imza atmış olması bile, 

onun hakkında müstakil bir çalışmanın yapılmasına yeterli bir gerekçedir. Fakat çağdaş 

düşünürler hakkında yapılan çalışmaların bir negatif yönü bulunmaktadır: klasik 

düşüncenin ihmali. Bu yüzden sırf Josef van Ess’in düşünce dünyasını ele alan bir 

çalışmanın bizi, klasik İslâm düşüncesini ikinci plana itmeye sevk edebileceği 



GİRİŞ 

6 

düşüncesiyle erken dönemi de kapsayan bir konuya karar kıldık. Böylelikle hem çağdaş 

bir düşünürü hem de klasik düşünceyi işleme imkânını elde etmiş olduk.     

Sonuç olarak çalışmamızda, Josef van Ess’in erken dönemle alakalı derleme ve 

değerlendirmelerinden büyük ölçüde yararlanarak Muʻtezile ile özdeşleşen el-uṣūlu’l-

ḫamsenin oluşumunu incelemeyi amaçladık. Biz, ilk Muʻtezile açısından bu esasların 

önemini ele almaya ve bunların erken ve geç dönemde ekol indinde eşdeğer bir öneme 

sahip olup olmadıklarını tespit etmeye çalıştık. Tezimiz boyunca, Ehl-i Sünnet 

kelâmcıları penceresinden dalalet ehli olarak kabul edilen Muʻtezile ekolünü doğrulamak, 

onaylamak veya reddetmek gibi bir amaç gütmediğimizi de vurgulamayı gerekli 

görmekteyiz.  

2. YÖNTEM  

Bir atasözünde denildiği gibi “usulsüz vusûl olmaz”, yani bir yöntemden yoksun 

olarak maksada ulaşılmaz. Dolayısıyla bir sonuca varmak için yöntemin de iyi 

belirlenmesi gerekmektedir. Bu gerekçeyle biz de konuya başlamadan önce bir metot 

belirleyerek ilerlemeyi esas aldık.  

Tezimizin Josef van Ess bağlamında ele alınması nedeniyle giriş bölümüne onun 

hakkında bilgi vererek başladık. Türkiye’de onun hakkında yapılan çalışmaların azlığı 

sebebiyle öncelikle hayatı hakkında bilgiler sunduk. Ardından van Ess’in kaleme aldığı 

bütün çalışmaları elimizden geldiği kadar tespit etmeye çalışarak bir bibliyografya 

oluşturup konumuzla alakalı faydalanabileceğimiz çalışmalarını tespit etmeye çalıştık.5 

Her ne kadar van Ess’in konumuzla bağlantılı bütün yazılarını değerlendirmeye tabi 

tutmaya çalıştıysak da ana kaynağımızı Theologie und Gesellschaft isimli başyapıtı 

oluşturmuştur. Türkiye’de bu eser hakkında bilgi ve çalışma bulunmadığından eserin 

içerik kısmının çevirisiyle birlikte6 tanıtımını sunduk. Buna paralel olarak Muʻtezile’nin 

el-uṣūlu’l-ḫamsesinin tarif ve açıklamasını yapmamız da kaçınılmazdı. Burada Muʻtezilî 

sistemin oluşmasından sonraki dönemlerdeki açıklamalara ağırlık verdik. Böylelikle bir 

nevi tümdengelim metoduyla her ilkenin ana hatlarını tespit edip bir iskelet oluşturmuş 

olduk. Dolayısıyla elde ettiğimiz iskelete şekil verebilmek için gerekli gördüğümüz 

                                                           
5 bkz. EK II: Josef van Ess Bibliyografyası. 
6 bkz. EK IV: TG’nin İçerik Bölümünün Çevirisi. 



GİRİŞ 

7 

eserleri seçebilme imkânı da doğmuş oldu.  

Çalışmamız boyunca izlemiş olduğumuz bir ana yöntem bulunmaktadır. El-

uṣūlu’l-ḫamse ile ilgili hususları tespit etmeye çalışırken ilk olarak Josef van Ess’in 

Theologie und Gesellschaft isimli şaheserindeki derleme ve değerlendirmelerini esas 

aldık. İlk döneme ait bilgiler, dağınık ve birbirlerinden kopuk şekilde elimizde 

bulunmaktadır. Van Ess bu eserinde ilk iki asırla ilgili bilgileri toplayıp, klasik metinlere 

de sadık kalarak bütün sistemleri birbirleriyle ilişkili ve coğrafî – buna bağlı olarak sosyo-

kültürel – bağlamda inşa etmek istemiştir. Van Ess’in elde ettiği başarıyı şu şekille 

gösterebiliriz:   

Josef van Ess’in emeği vasıtasıyla ilk iki yüzyıl hakkında genel bir tablo elde 

etme imkânı hâsıl olmaktadır. Bu eser sayesinde kaotik bilgi yığınlarından sistemli ve 

birbiriyle bağlantılı olan bir resim çizilmiştir. Bizler bu hazır yapıdan istifade ederek el-

uṣūlu’l-ḫamsenin oluşum sürecindeki ictimaî ve siyasî ortama fazla bir zorluğa 

kapılmadan müşahit olabildik.  

Tezimizin birinci bölümünü giriş kısmında elde ettiğimiz ana hatlar üzerine inşa 

ederek esasların siyasî ve fikrî arka planlarını tespit etmeye çalıştık. Burada en genel 

anlamda Josef van Ess’in derleme ve değerlendirmelerini bir malzeme deposu olarak 

kullandık. Onun olayları ve fikirleri tarihsel, sosyal, siyasî, kültürel ve coğrafî 

bağlamlarda ele almış olması, işimizi epeyce kolaylaştırdı. Böylelikle olayları ve fikirleri 

hazır bir temel üzerine inşa ettiğimizden, bir temel oluşturma sürecine girmek zorunda 

kalmadık. Bize düşen yegâne görev, van Ess’in derleme ve değerlendirmelerini el-

uṣūlu’l-ḫamse bağlamında bir sisteme oturtturmak olmuştur. Burada izlenilen metot 

gayet basittir: eseri ilk sayfasından okumaya başlayarak konumuzla ilgili bölümleri seçip, 

1: Josef van Ess’in Başarısı 



GİRİŞ 

8 

bunların beş esasın hangisine tekabül ettiğini değerlendirip olay ve fikirleri el-uṣūlu’l-

ḫamsenin merkezine yerleştirmek. Böyle bir yolu takip etmemizin altında van Ess’in 

araştırmalarında beş esasa büyük bir önem atfetmemiş olması yatmaktadır. Hegel’in (ö. 

1831) diyalektik yöntemince bütün fikirlerin tez ve antitez sürecinden geçerek oluştuğunu 

kabul ettiğimiz için, başka bir ifadeyle fikirlerin etki ve tepki şeklinde ortaya çıktığını 

benimsediğimiz için beş esas dâhilindeki münferit görüşleri karşılaştırmalı olarak ele 

almaya çalıştık. Böyle bir yöntemin takip edilmesiyle, fikir ve görüşlerin oluşmasında 

kimlerin tesiri bulunduğu veya kimlere bir karşı duruş olarak savunulduğu 

anlaşılabilmektedir. Bu bölümde zamansal olarak Muʻtezile’nin kurucusu sayılan Vāṣıl 

b. ʻAṭāʼdan önceki veya onun muasırlarını esas almaya çalıştık. 

Araştırmamızın son bölümünde ise Vāṣıl b. ʻAṭāʼdan başlayarak Ebu’l-Huẕeyl 

öncesi – ki burada van Ess’in ölüm tarihi olarak kabul ettiği 227/841 yılını esas aldık – 

Muʻtezilî düşünürlerin beş ilkeye delalet eden görüşlerini ortaya sermeye çalıştık. Zaman 

zaman müstakil bir başlık altında Muʻtezilî düşünürlerin beş esas dışına taşan diğer 

görüşlerini de zikrettik. Böylelikle Ebu’l-Huẕeyl ile kesin olarak zuhur etmiş el-uṣūlu’l-

ḫamsenin ondan önce benimsenip benimsenmediğini görebilme imkânı oluşmuştur. Bu 

bölümde de ağırlıklı olarak van Ess’in şahısların görüşü olarak sunduğu verileri esas 

almakla birlikte klasik eserlere de başvurduk. 

Bir hususun belirtilmesinin yararlı olacağı kanaatindeyiz. Tezimiz, Josef van Ess 

bağlamında olduğundan ve onun değerlendirmelerinden çoğu kez yararlandığımızdan 

dolayı metnin akışkanlığını bozmamak için “Josef van Ess’e göre”, “Josef van Ess’in 

beyanına göre” gibi kalıplara mümkün olduğunca az başvurmaya çalıştık. Fakat bunun 

şöyle bir dezavantajı bulunmaktadır: Josef van Ess ile bizim değerlendirmelerimizin 

birbirleriyle karışması; başka bir ifadeyle Josef van Ess’in değerlendirmelerinin bize, 

bizim değerlendirmelerimizin de van Ess’e atfedilme tehlikesi söz konusu olmaktadır. 

Okuyucunun bunları ayırt edebilmesinin en iyi metodu dipnotları karşılaştırmak olacaktır. 

Bunun dışında yegâne tavsiye Josef van Ess’in eserlerine şahsen başvurmak olacaktır. 

Son olarak teknik açıdan birkaç bilgi vermemiz yaralı olacaktır. Dipnotlu 



GİRİŞ 

9 

referans sisteminde İSAM’ın benimsediği ilkeler esas alınmıştır.7 Burada istisnayı van 

Ess’in Theologie und Gesellschaft eseri oluşturmaktadır. Söz konusu esere bolca atıfta 

bulunduğumuz için dipnotlarda TG şeklinde bir kısaltma kullandık. İkinci mesele ise 

transkripsiyonla alakalıdır. Biz, sadece Arapça kelimelerde transkripsiyona başvurduk; 

Türkçeleşmiş Arapça kelimeleri Türkçe alfabeyle yazdık. Sözgelimi, Kaderiyye ekolünü 

Ḳaderiyye şeklinde verirken bu kelimeden oluşan Kaderî sıfatında veya Şîa’yı Şīʻā 

şeklinde yazarken bu kelimeden türeyen Şiî sıfatında yalın Türkçe alfabeye başvurduk. 

3. KAYNAKLAR 

Çalışmamızın bir şahıs merkezli, bir de tarihsel fikirler merkezli olmak üzere iki 

kapsamı bulunduğundan kaynak durumunu da bu şekilde tasnif etmemiz doğru olacaktır. 

Tezimizin ilk kapsamını yukarıda da zikrettiğimiz üzere Josef van Ess teşkil etmektedir. 

Türkiye’de onun hakkında yapılan çalışmaların sayısı oldukça azdır; birçoğu makalelerin 

çevirisinden meydana gelmiştir.8 Türkiye’de Josef van Ess hakkında ilk çalışmayı Günay 

Özer Josef van Ess’in İslâm Kelâmının Başlangıcı Adlı Eserinde Kader Tartışmaları 

isimli yüksek lisans tezinde gerçekleştirmiştir. Özer bu çalışmasında van Ess’in Anfänge 

muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate aus dem ersten Jahrhundert der 

Hiǧra isimli eserindeki iki risaleyi Türkçe’ye çevirerek van Ess’in yorumlarını 

aktarmıştır. Bu çalışma dışında Türkiye’de tamamen Josef van Ess’e hasredilmiş 

çalışmalar bulunmamaktadır. Batı dünyasında da durum pek farklı değildir. Batı’da Josef 

van Ess’le alakalı çoğu çalışmalar, kitap tanıtımı ve değerlendirmesi niteliğindedir. Bu 

pek şaşılacak bir durum değildir, zira çağdaş düşünürler hakkında bir çalışma sürdürmek 

genelde çalışılan şahsın ölümünden sonra gerçekleşmektedir.  

Konumuz bağlamında en çok başvurduğumuz Theologie und Gesellschaft isimli 

eserin birçok tanıtım ve değerlendirmesi yapılmıştır. Ancak burada kayda değer en 

kapsamlı tanıtımın sahibi Une leçon magistrale d’orientalisme: l’opus magnum de Josef 

van Ess isimli yazısıyla Claude Gilliot’tur.9 Gilliot, iki parçadan oluşan ve toplamda 100 

                                                           
7http://www.isam.org.tr/documents%5C_dosyalar%5C_pdfler%5CTurkce_Makaleler_icin_Referans_Kur

allari.pdf. (21.05.2015). 
8 krş. EK III: Josef van Ess Hakkında Türkiye’de Yapılan Çalışmalar. 
9 Claude Gilliot, “Une leçon magistrale d’orientalisme: l’opus magnum de J. Van Ess”, Arabica, XL/3 

(1993): 345-402  ve a.mlf., “Une leçon magistrale d’orientalisme: l’opus magnum de J. Van Ess (II)”, 

Arabica, XLVII/2 (2000): 141-93. 



GİRİŞ 

10 

sayfayı aşan müstakil bir makale kapsamında bir tanıtım yazmıştır. Burada bir de Gautier 

Herhald A. Juynboll’un (ö. 2010) An excursus on the ahl as-sunna in connection with 

Van Ess, Theologie und Gesellschaft, vol. IV isimli yazısına atıfta bulunabiliriz. Bu 

makalede Juynboll, bilhassa van Ess’in başyapıtının dördüncü cildi bağlamında Ehl-i 

Sünnet hakkında değerlendirmeler yapmaktadır.10 Juynboll’un seçtiği başlık ve konuyu 

ele alma şekli bizim yöntemimize az da olsa benzemektedir. Josef van Ess ile ilgili bu 

kısıtlı kaynaklar sebebiyle hayatı hakkında verilere öncelikle üniversitelerin ve üyesi 

olduğu kuruluşların internet sitelerinden ulaştık. Bunun yanı sıra makale, demeç ve 

tebliğlerin satır aralarında bulabildiğimiz bilgilerden de istifade ettik. 

Çalışmamızın ikinci kapsamını oluşturan tarihî fikriyat hususundaki kaynak 

durumu da pek farklı değildir. Ele almaya çalıştığımız dönemle ilgili eserler, günümüze 

yok denecek kadar az ulaşmıştır. Muʻtezile’nin kurucusu sayılan Vāṣıl b. ʻAṭā’dan bize 

ulaşan sadece bir hutbesi, yani bir konuşması olmuştur.11 Bu eser, kelâmî bir üslup ve 

yöntemden ziyade bir konuşmanın yazıya aktarılmış şeklidir. Dolayısıyla bu eserden 

hareketle Vāṣıl’ın fikir dünyasını inşa etmek mümkün değildir. Dāreḳuṭnī’nin (ö. 

385/995) ʻAmr b. ʻUbeyd (ö. 144/761) hakkında aktardığı rivayetler de12 kelâmî bir 

sistemi takip edebilmekten ziyade karalama maksatlı yazılmış gözükmektedir. 

Günümüzde Muʻtezile bağlamında o dönemlere kadar uzanan en kapsamlı eserlerden biri, 

Ḍırār b. ʻAmr’ın (ö. 180/769-200/815) Kitābu’t-Taḥrīş’idir.13 Fakat bu eserde 

Muʻtezile’ye çok yer verilmemiştir. Bu saydığımız klasik eserler, makâlât niteliği 

taşımamaktadırlar. Muʻtezile dâhilinde en eski makâlât eseri, önceleri Nāşiʼ el-Ekber’e 

(ö. 293/906) atfedilen ama sonraları Caʻfer b. Ḥarb’e (ö. 236/850-51) ait olduğu görüşü 

ağır basan Kitāb Uṣūli’n-niḥal ve Nāşiʼ el-Ekber’in Kitābu’l-Evsaṭ’ıdır. İlki meseleleri 

daha çok imâmet bahsi çerçevesinde ele alırken ikincisinde diğer dinler yanında İslâmî 

akımlar içindeki görüşlere de yer verilmiştir.14 Erken dönemle alakalı veriler elde 

edebildiğimiz eserlerin çoğu sonradan kaleme alınmıştır, fakat kapsamı ve içerdikleri 

                                                           
10 G. H. A. Juynboll “An excursus on the ahl as-sunna in connection with Van Ess, Theologie und 

Gesellschaft, vol. IV”, Der Islam, LXXV/2 (1998): 318-30. 
11 Hans Daiber, Wāṣil İbn ʻAṭāʼ als Prediger und Theologe, (Leiden: Brill, 1988). 
12 ʻAlī b. ʻUmar ed-Dāraḳuṭnī, Aḫbāru ʻAmr b. ʻUbeyd, thk. Josef van Ess, (Beyrut: Orient-İnstitut der 

DMG, 1967). 
13 Dırâr b. Amr, Kitâbu’t-Tahrîş, thk. Hüseyin Hansu, çev. Mehmet Keskin, (İstabnul: Litera, 2014). 
14 ayr. bkz. Sönmez Kutlu, Mezhepler Tarihine Giriş, (İstanbul: Dem, 2008), s. 75-8; Josef van Ess, , Der 

Eine und das Andere, (Berlin: De Gruyter, 2011), I, s. 140-8. 



GİRİŞ 

11 

bilgiler açısından önemlidirler. Bunlar arasında en eski kaynaklardan biri, Ḫayyāṭ’ın (ö. 

300/912) İbnu’r-Rāvendī’ye (ö. 298/910?) reddiye niteliğinde yazdığı Kitābu’l-

İntiṣār’ıdır.15 Bu eser Muʻtezile’yi İbnu’r-Rāvendī’nin söylemlerine karşı müdafaa 

ederek Muʻtezilî doktrinler hakkında bilgi vermektedir. Muʻtezilî makâlât geleneği 

çerçevesinde zikretmemiz gereken eser, Ebu’l-Ḳāsım el-Kaʻbī’nin (ö. 319/931) 

Maḳālātu’l-islāmiyyīn’idir.16 Bu zikrettiğimiz telifler dışında Muʻtezile hakkında en 

geniş bilgileri, Ḳāḍī ʻAbdulcebbār (ö. 415/1025) vasıtasıyla elde etmekteyiz, zira onun 

Muʻtezile ile ilgili kaleme aldığı yazıların önemli bir kısmı günümüze ulaşmış ve matbu 

hale getirilmiştir. Bunlar arasında öncelikle Faḍlu’l-iʻtizāl ve tabaḳātu’l-Muʻtezile isimli 

kitap zikredilmelidir.17 Ḳāḍī, bu eserinde Muʻtezile’ye ait şahıslar hakkında bilgiler 

vermektedir. Muʻtezilî doktrinleri sistemli bir şekilde ele alması sebebiyle onun 20 ciltten 

oluşan ancak 14’üne ulaşılabilmiş olan el-Muġnī fī ebvābi’t-tevḥīd ve’l-ʻadl isimli eseri 

de anılmalıdır.18 Bununla birlikte Muʻtezilî doktrinin bir özeti mahiyetindeki el-Muḫtaṣar 

fī uṣūli’d-dīn isimli risalesi,19 konumuz bağlamında öneme sahip olan ve genel Muʻtezilî 

fikriyatın ele alındığı el-Uṣūlu’l-ḫamse20 ve Şerḥu’l-uṣūli’l-ḫamse21 de unutmamalıdır. 

Ḳāḍī, son eserinde bütün esasları birer birer genişçe ele almaktadır. 

Muʻtezilî kaynakların yanı sıra Eşʻarī’den (ö. 324/935) başlayarak Baġdādī (ö. 

429/1037) ve Şehristānī’nin (ö. 548/1153) makâlâtları da Muʻtezile’nin kelâmî görüşleri 

hakkında bilgi sahibi olmak için başvurulan eserlerin başında gelmektedir. Şimdiye kadar 

zikrettiğimiz kitapların yanı sıra Josef van Ess’in atıfta bulunduğu veya 

değerlendirmelerine gerekçe ve referans olarak gösterdiği klasik eser bazındaki pasajları 

da kullanmaya özen gösterdik. 

                                                           
15 Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntiṣār, thk. Henrik Samuel Nyberg, (Beyrut: Mektebetu’d-Dāri’l-ʻArabiyye li’l-Kitāb, 

2. Baskı, 1993). 
16 Ebū Ḳāsım el-Belḫī el-Kaʻbī, “Maḳālātu’l-islāmiyyīn (Bābu’l-Muʻtezile)”, thk. Fuʼād Seyyid, Faḍlu’l-

iʻtizāl ve ṭabaḳātu’l-Muʻtezile, (Tunus: ed-Dāru’t-Tūnisiyye li’n-Neşr, 1986). Bu tahkik sadece Muʻtezile 

bahsini içermektedir. 
17 Ḳāḍī ʻAbdulcebbār, Faḍlu’l-iʻtizāl ve ṭabaḳātu’l-Muʻtezile, thk. Fuʼād Seyyid, (Tunus: ed-Dāru’t-

Tūnisiyye li’n-Neşr, 1986). 
18 a.mlf., el-Muġnī fī ebvābi’t-tevḥīd ve’l-ʻadl, thk. Muḥammed Ḫuḍur Nebhā, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-

ʻIlmiyye, 2012). 
19 a.mlf., “el-Muḫtaṣar fī uṣūli’d-dīn”, thk. Muḥammed ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-tevḥīd, 

(Kahire/Beyrut: Dāru’ş-Şurūḳ, 2. Baskı, 1988.), I. 
20 a.mlf., el-Uṣūlu’l-ḫamse: el-mensūb ilā Ḳāḍī ʻAbdilcebbār b. Aḥmed el-Esed Ebādī, thk. Fayṣal Bedir 

ʻAvn, (Kuveyt: Cāmiʻatu’l-Kuveyt, 1998); esere geç ulaşdığımız için kısıtlı olarak yararlanabildik. 
21 a.mlf., Şerḥu’l-uṣūli’l-ḫamse, haz. Aḥmed b. el-Ḥuseyn b. Ebī Hāşim, (Beyrut: Dāru’l-İḥyāʼ et-Turāsi’l-

ʻArabī, 2012). 



GİRİŞ 

12 

Türkiye genelinde Muʻtezile başlarda ihmal edilmiş gözükmektedir. Türkiye’de 

Muʻtezile’yle ilgili yapılan ilk çalışmalar arasında, Nafiz Danışman’a ait Kelâm İlmine 

Giriş ve Mutezile Mütekellimlerinden Amr bin Bahril Cahiz’in Kitaplarından parçalar22 

ve Kemal Işık’ın Mutezile’nin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri23 isimli eserleri yer 

almaktadır. Güncel durum farklıdır. Zikrettiğimiz iki müelliften günümüze Muʻtezile 

birçok çalışmaya konu olmayı başarmıştır. Yükseköğretim Kurulu Başkanlığı’nın tezler 

kataloğunun Muʻtezile ismiyle taranmasıyla 40’a yakın çalışmayla karşılaşmaktayız.24 

Fakat görebildiğimiz kadarıyla bu çalışmaların çoğu, Muʻtezile’nin teşekkül döneminden 

ziyade oturmuş bir sistem ekseninde araştırma yapmışlardır. Bu tezler arasında el-uṣūlu’l-

ḫamseye dâhil olan ilkeleri münferid olarak ele alan çalışmalar bulunmaktadır, fakat 

bunların bir kısmı bir birinin tekrarı niteliğindedir. İlk devir Muʻtezile ile ilgili 

Abdulhamit Sinanoğlu’nun İslâm Düşüncesinin İki Kurucu Önderi: İmâm Ebû Hanîfe ve 

Vâsıl bin Atâ isimli kitabı zikredilebilir.25 El-uṣūlu’l-ḫamse bağlamında Osman Aydınlı 

ve Mahmut Ay’ın eserlerinden yukarıda bahsetmiştik. Batı dünyasında Muʻtezile 

hakkında araştırma yapanlar arasında Carlo Alfonso Nallino (ö. 1938), Henrik Samuel 

Nyberg (ö. 1974), W. Montgomery Watt (ö. 2006), Albert Nasri Nader, Josef van Ess, 

Richard M. Frank ve Sabine Schmidtke gibi isimleri zikredebiliriz.26 Ancak tespit 

edebildiğimiz kadarıyla bunlar arasında Muʻtezilî ilkeleri esas alan müstakil bir çalışma 

yapan olmamıştır. Arap dünyasında ise el-uṣūlu’l-ḫamse ile ilgili bir yüksek lisans tezi 

hazırlanmıştır; ancak görebildiğimiz kadarıyla bu tezde erken dönem ele alınmamış, 

ilkeler – ekolün gelişmiş bir sisteme sahip olduğu devir temel alınarak – Muʻtezile 

zaviyesinden tarif edildikten sonra Selef âlimlerin beyanlarına başvurularak 

değerlendirilmiştir.27 Tespit edebildiğimiz kadarıyla Arap âleminde ʻAlī Sāmī en-Neşşār 

beş esasla ilgili geniş açıklamalara yer vermiştir.28

                                                           
22 Nafiz Danışman, Kelâm İlmine Giriş ve Mutezile Mütekellimlerinden Amr bin Bahril Cahiz’in 

Kitaplarından parçalar, (Ankara: AÜİF, 1955). 
23 Kemal Işık, Mutezile’nin Doğuşu ve Kelâmî Görüşleri, (Ankara: AÜİF, 1967). 
24 https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tarama.jsp. 
25 Abdulhamit Sinanoğlu, İslâm Düşüncesinin İki Kurucu Önderi: İmâm Ebû Hanîfe ve Vâsıl bin Atâ, 

(İstanbul: Rağbet, 2012). 
26 daha detaylı bilgi için bkz. Aydınlı, s. 28 vd; van Ess, “Mutezile”, çev. Veysel Kasar, Mutezile Gelen-

Ek-i, (İstanbul: İz, 2014), s. 86 vd; Daniel Gimaret, “Muʻtazila”, EI2, VII: 793. 
27 Ṣāliḥ Zeynelabidīn el-Şeybī, “el-Uṣūlu’l-ḫamse ʻınde’l-Muʻtezile ve mevḳıfu’s-Selefiyyīn minhā” 

(yüksek lisans tezi, Cāmiʻatu’l-Melik ʻAbdilazīz Kulliyetu’ş-Şerʻīa ve’d-Deresātu’l-İslāmiyye, 1977); bu 

çalışmayla tezimizi tamamladıktan sonra karşılaştığımız için değerlendirmelerde ondan yararlanamadık.  
28 Ali Sami en-Neşşâr, İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu – II, çev. Osman Tunç, (İstanbul: İnsan, 1999), 

s. 229-70. orjinali: Neşʼetu’l-fikri’l-felsefe fi’l-İslām, I, (Kahire: Dāru’l-Meʻārif, 9. Baskı, t.y.). 



GİRİŞ 

13 

II. JOSEF VAN ESS’İN HAYATI 

“Teolojiyi hakikat olarak değil, Teolojiyi tarih olarak görmek;  

benim isteğim buydu.” 

Josef van ESS 

Fikirleri üreten ve geliştiren insan olunca, söz konusu insanın hayatının da 

araştırmanın bir kısmını oluşturması gerektiği kanaatindeyiz; zira hiçbir fikir, sosyal 

çevreden ve psikolojik dünyadan arınmış bir biçimde meydana gelmemektedir. Geçmişte 

yaşamış ulemâ ve düşünürler hakkında bilgiler bulmak – en azından ün salabilmiş ve 

tarihin tozlu raflarında kaybolmamış olanlar için – kolaydır. Çünkü onlar hakkında veriler 

toplanmış ve belki de efsane ve menkıbelerin konusu olmuşlardır. Ancak yaşayan birinin 

hayatını yazmak zordur. Bir yazar veya düşünür hayattayken, insanlar onun şahsından 

ziyade eserleriyle ilgilenirler. Yazarın kendisinin de ilgi uyandırması genellikle 

vefatından sonra gerçekleşmektedir. Durum böyle olunca o kişi hakkında birkaç kuru sayı 

ve tarihten başka bulgulara rastlamak güç olmaktadır. Kendisine ve çevresine dair has ve 

özel bilgilere ulaşmak – eğer bir söyleşiye rastlanmadıysa veya şahsî olarak görüşme 

imkânı bulunmadıysa – çok güçtür. Bu zorluğu, araştırmamızın temel referanslarından 

birini oluşturan Josef van Ess’in hayatını yazarken hissettik. 

Josef van Ess, hayatını İslâm araştırmalarına, özellikle de ilm-i kelâma hasretmiş 

bir Alman oryantalisttir. Gerçi o kendisini oryantalist veya müsteşrik yerine Batı 

medeniyeti dışındaki medeniyetlerle uğraşan bir “Kulturwissenschaftler”, yani medeniyet 

bilimcisi / tarihçisi olarak tanımlamaktadır.1 Aynı şekilde kendi deyimiyle kelâm ilmiyle 

iştigal etmesi, onu bir teolog yapmayıp “İslamicist”, yani İslâm araştırmacısı 

yapmaktadır.2 

Josef van Ess, 18 Nisan 1934 yılında Almanya’nın Kuzey Ren-Vestfalya 

eyaletine bağlı Aachen şehrinde doğmuştur. Üniversite hayatına başlamadan önce okul 

müfredatı çerçevesinde bir kaç yabancı dil öğrenmiştir. Bu diller arasında Fransızca’nın 

yanı sıra İngilizce ve İspanyolca bulunmaktadır. Bu Batı dillerine, dört senelik lise 

(Gymnasium) eğitiminden3 sonra İslâm Medeniyeti alanında başladığı üniversite 

                                                           
1 Josef van Ess, “Theology and Society”, İSAM Papers, haz. Seyfi Kenan, (İstanbul: İSAM, 2013), s. 168. 
2 a.e., s. 169. 
3 a.mlf., “Die Doktorarbeit. Erinnerungen aus der Steinzeit der Orientalistik”, Die Welt des Islams, 51 

(2011): 280. 



GİRİŞ 

14 

öğrenimiyle birlikte Arapça, Farsça ve Türkçe olmak üzere üç Doğu Dili daha 

eklenmiştir. Ancak bu dilleri kendi tabiriyle “pasif”, yani okuyup-anlama ama 

konuşamama şeklinde öğrenmiştir.4 O dönemin üniversite müfredatı gereği, bu diller 

yanında İbrânîce, Arâmîce ve Amharca eğitimi de almıştır.5 Kaleme aldığı makale ve 

kitap değerlendirmelerini de dikkate aldığımızda bu lisanlara Eski Yunanca, Latince, 

Hollandaca ve İtalyanca’yı da ekleyebiliriz. 1950’li yıllara tekabül eden üniversite 

hayatında van Ess, Frankfurt şehrinde Fuad Sezgin’in de hocası olan meşhur müsteşrik 

Hellmut Ritter (ö. 1971) ile tanışmış ve öğrencisi olmuştur. Belki de Fuad Sezgin’e birçok 

dil öğrenmesini öğütleyen Ritter, Josef van Ess’in de birkaç dil öğrenmesini tetiklemiştir. 

Ritter’le haftada 12 saatlik6 küçük bir ders halkası şeklinde gerçekleştirilen derslerde van 

Ess, bir araştırmanın nasıl yapılması gerektiği gibi usûl derslerinden ziyade sadece Ebu’l- 

Ferec el-İṣfehānī’nin (ö. 356/967) Kitābu’l-Eġānī’si, Mubberred’in (ö. 286/900) el-Kāmil 

fi’l-edeb’i, Belāẕūrī’nin (ö. 279/892) Ensābu’l-Eşrāf’ı, Nizāmī-i Gencevī’nin (ö. 

611/1214?) Heft Peyker’i ve Ḥāfıẓ-ı Şīrāzī’nin (ö. 792/1390?) gazelleri gibi Doğu 

dillerinin klasik eserlerini okumuştur. Bunların yanı sıra ders meclisinde, ulaşıp 

bulabildikleri ikincil kaynakları da belirli bir sistem ve sırayı takip etmeksizin 

okumuşlardır.7  

Ritter, van Ess’ten tasavvuf alanında Ḥāris el-Muḥasibī’yi (ö. 243/857) 

çalışmasını istemiştir.8 Bu teklifi geri çevirmeyen van Ess, tezin bitmiş nüshasını 1958’de 

teslim etmiş ve Ocak 1959 yılında savunarak9 Bonn Üniversitesi’nde resmî olarak Otto 

Spies’in (ö. 1981) danışmanlığında Muḥāsibī’nin eserlerinin tercümelerine dayanarak 

fikirlerini ele alan Die Gedankenwelt des Ḥāriṯ ibn Asad al-Muḥāsibī anhand von 

Übersetzungen aus seinen Schriften dargestellt und erläutert isimli doktora teziyle 24 

yaşında10 Dr. phil.11 unvanını almıştır. Hellmut Ritter’in van Ess’e böyle bir tezi tavsiye 

etmesine rağmen danışmanlığını üstlenmemesi, o dönemlerde Türkiye’de bulunmasından 

                                                           
4 a.mlf., “Theology and Society”, s. 167 vd. 
5 bkz. a.mlf., “Die Doktorarbeit”, s. 280. 
6 a.e., s. 321. 
7 a.mlf., “Theology and Society”, s. 171. 
8 a.mlf., “Die Doktorarbeit”, s. 281. 
9 a.e, s. 280, 284. 
10 van Ess bu genç yaşın şaşırtmaması gerektiğini ve dönemin Almanya’sında bu tür şeylerin erken yaşlarda 

yapılmış olmasının normal bir durum olduğunu belirtmektedir; biraz gayretle dördüncü sömestrde tez 

alınabiliyormuş; a.e, s. 280 vd.   
11 Dr. philosophiae: Bire bir çevrildiğinde Felsefe doktorası anlamına gelen bu unvan, Sosyal Bilimler, 

Medeniyet Tarihi, Filoloji, Tarih, Siyasî Bilimler vs. gibi alanlarda doktorasını yapanlara verilmektedir. 



GİRİŞ 

15 

kaynaklanmaktadır. Ancak Ritter, bu doktora tezinin kitaplaşma sürecinde yazışmalarla 

katkıda bulunmuştur.  Bu sürecin sonunda van Ess doktora tezini, Die Gedankenwelt des 

Ḥāriṯ al-Muḥāsibī anhand von Überstzungen aus seinen Schriften dargestellt und 

erläutert (=Eserlerinden Çevirilere İstinaden Ḥāris el-Muḥāsibī’nin Düşünce Dünyası) 

isimiyle 1961 yılında yayımlamıştır; kitabın basılması için gerekli maddî takviyeyi bir 

matbaada (Mainzer Druckerei) Arapça reklam metinlerini düzelterek sağlamıştır.12 

Dönemin Almanya’sında üniversitede kariyer yapabilmek için doktora tezinden 

farklı edebî bir türe ve tarihsel bir döneme ait bir doçentlik tezi gerekiyordu. Josef van 

Ess bu sebepten dolayı tasavvuf alanından çıkıp teoloji alanına yönelmiştir. Bunun 

sonucunda 1964 yılında 510 sayfalık Die Erkenntnislehre des ʻAḍudaddīn al-Īcī. 

Übersetzung und Kommentar des ersten Buches seiner Mawāqif (=ʻAḍududdīn al-Īcī’nin 

Bilgi Öğretisi. Mevāḳıf’ın Birinci Cildinin Çeviri ve Yorumu) adlı teziyle13 Frankfurt’ta 

doçentliğini tamamlamıştır. O, bu çalışmasında Mevāḳıf’ın epistemoloji ile ilgili ilk 

cildini çevirmiş ve fikirlerin alındığı kaynakları tespit etme gibi tarihî bir perspektiften 

bakarak yorumlarını eklemiştir.14 

Kendisi, bu yıllarda (1958) 875,70 Alman Markı kapsamında bir maaşla15 

Frankfurt Üniversitesi’nde asistan olarak çalışmaya başlamış ve eşi Marie Luise van Ess-

Bremer ile de tanışıp evlenmiştir. Marie Luise, Alman bir göçmen ailenin kızı olarak 1937 

yılında Türkiye’de yaşamaya başlamış ve öğrenimini Ankara’da sürdürmüştür. O da Josef 

van Ess gibi Ritter’in öğrencisi olmuş ve doktora tezini bir Mevlevî şeyhi olan Aşçı Dede 

(ö. 1906’dan sonra) hakkında yapmıştır.16 

Josef van Ess, 1967 yılında Los Angeles şehrindeki Kaliforniya 

                                                           
12 a.e, s. 317. 
13 Van Ess’in doçentliğni yaptığı üniversitenin veri tabanında eserin 1964 yılında yazıldığının yanı sıra 

1963 yılına ait olduğu şeklinde bir bilgi de bulunmaktadır. Ancak bu bir yazım hatası olmalıdır, zira 

ulaştığımız diğer bütün bilgiler 1964 yılını göstermektedir. 
14 a.mlf., “Theology and Society”, s. 172. 
15 a.mlf., “Die Doktorarbeit”, s. 282 (3. dipnot); bu maaş bodrosu 14. 6. 1960 tarihine aittir. Van Ess’in 

maaşa çocuk parasının dâhil olduğunu bildirdiğinden dolayı o yıllarda bir çocuk babası olduğu 

anlaşılmaktadır. 
16 van Ess’in evlendiği tarih 1959 ve 1964 yılları arasına tekabül etmesi gerekiyor, çünkü eşi 1956 yılına 

ait eserinde Bremer soy ismini kullanırken 1964 yılında van Ess ismini de kullanmıştır; krş. Marie Luise 

Bremer, Die Memoiren des türkischen Derwischs Aşçı Dede İbrāhīm, (Walldorf-Hessen: Verlag für 

Orientkunde, 1959) ve Marie Luise van Ess-Bremer, “Fehmī, Sheykh”, EI2, (Leiden: Brill, 1964). Josef van 

Ess büyük olasılıkla 1959 yılında evlenmiş olmalıdır, zira kendisi bu sene İtalya’ya bal ayına gittiğini 

söylemektedir; van Ess, “Die Doktorarbeit”, s. 291. 



GİRİŞ 

16 

Üniversitesi’nde, 1967/1968 yıllarında ise Beyrut Amerikan Üniversitesi’nde misafir 

öğretim üyeliği görevinde bulunup ders vermiştir. Bunun haricinde Princeton, Oxford ve 

Paris (Collège de France, École pratique des hautes études) şehirlerindeki üniversite ve 

kurumlarda da çalışmıştır. 1968 yılında Rudi Paret’in (ö. 1983) yerine Tübingen 

Üniversitesi’nde “İslamkunde und Semitistik”, yani İslâm Bilimi ve Sâmi Diller 

kürsüsüne profesör olarak başlamış ve 30 yıldan fazla bu kürsüde devam ettikten sonra, 

1999 yılında emekliliğe ayrılmıştır.17    

Van Ess, doçentlik çalışması esnasında İslâm geleneği içinde zuhûr eden fikirler 

üzerinde daha derin tarihî araştırmaların gerekliliğini hissetmiştir. Ancak fikirlerin 

tarihiyle ilgili sorularına cevap bulunabilmesi, bazı şartların uygun ve müsait olmasını 

gerektirmektedir. Bu şartların başında maddî imkânlar gelmektedir, çünkü o dönemlerde 

eserlere ulaşmak kolay değildi ve eserlerin bulunduğu coğrafyaya gitmeyi ve orada da 

uzun zaman harcamayı gerektiriyordu. Tübingen, İslâm bilimi alanında büyük bir 

kütüphaneye ve sakinliği ile ilmî çalışmalara uygun bir çevreye sahipti. Van Ess, 

Tübingen şehrine gitmesiyle zaman problemine bir çözüm bulabilmişti. Orada da her ne 

kadar enstitü yönetmek, fakültenin dekanlığını üstlenmek, haftada en az sekiz saat ders 

vermek gibi idarî işlerle uğraşmak zorunlu olmuşsa da araştırmaları için daha fazla zaman 

ayırma imkânı bulmuştu.18 

Josef van Ess, o dönemlerde kelâm ilmiyle uğraşmamış hadîs kronolojisi için 

metodoloji geliştirme gibi konularla ilgilenmiştir. Bu süreç zarfında Ḥasan b. Muḥammed 

el-Ḥanefiyye’nin (ö. 100/718?) Kitābu’l-İrcā’sı19, aynı yazara atfedilen Ḳaderiyye 

mezhebine reddiyesi20 ve Nāşiʼ el-Ekber’e (ö. 293/906) atfedilmiş olan iki eserin 

parçaları21 gibi klasik metinleri tahkik etmiştir.22 Kendisi, başlangıçta özel bir alana 

ihtisaslaşmamış olduğunu ve kelâmın yanı sıra tasavvuf, İslâm tarihi, İslâm hukuku ve 

edebiyat gibi farklı alanlara da ilgi göstermiş olduğunu söylese de bu tarihten sonra İslâm 

                                                           
17 Van Ess’in emekliliği ile bıraktığı kürsüde şu an Prof. Dr. Lutz Richter-Bernburg bulunmaktadır. 
18 a.mlf., “Theology and Society”, s. 173. 
19 a.mlf., “Das Kitāb al-Irǧāʼ des Ḥasan b. Muḥammad b. al-Ḥanafiyya”, Arabica, 21 (1974): 20-52, ekleme 

ve düzeltmeler: 22 (1975): 48-51. 
20 a.mlf., Anfänge muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate aus dem ersten Jahrhundert der 

Hiǧra, (Beirut: Orient-İnstitut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 1977). 
21 a.mlf., Frühe muʻtazilitische Häresiographie. Zwei Werke des Nāšiʼ al-Akbar, (Beirut/Wiesbaden: 

Steiner/Orient-İnstitut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 1971). 
22 a.mlf., “Theology and Society”, s. 174. 



GİRİŞ 

17 

düşüncesine ve özellikle kelâm ilminin ilk dönemlerine odaklanmış gözükmektedir. 

Muʻtezile’yle tanışması bir yayın vasıtasıyla gerçekleştikten sonra yetmişli yıllarda bir 

vesileyle Muʻtezile’nin erken dönemi hakkında yazmaya karar vermiştir. Bu kararın bir 

sonucu olarak büyük bir emeğin ürünü olan ve van Ess’in başyapıtı olarak değerlendirilen 

Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: Eine Geschichte des 

religiösen Denkens im frühen Islam (= Hicrî II. ve III. yüzyılda Teoloji ve Toplum: Erken 

Dönem İslâm’da Dinî Düşüncenin Tarihi) isimli altı ciltlik eseri meydana gelecektir. 

Kendisi, uzun zaman ayırmanın ve emek vermenin sonucu olarak kelâm tarihi 

alanında hem Batı hem de Doğu bilim dünyasında bir otorite vasfına sahip olmuştur.  

Dünyanın meşhur üniversiteleri bu şânı kayıt altına almış ve Princeton, Harvard, Los 

Angeles23, Oxford ve Bonn şehirlerindeki üniversiteler, van Ess’e kürsü ve yönetici 

teklifleri sunmuşlardır. Kendisi, dünyaca prestij sahibi olan kurumların bu davetlerini 

kabul etmemiştir.24 Princeton’dan gelen teklifi, Almanca’da kendisine has bir dil 

geliştirdiği ve bu saatten sonra bu üslubu İngilizce’de geliştirmeye zaman harcamak 

istemediği şeklindeki ilmî hassasiyet içeren bir gerekçeyle reddetmiştir.25   

Bir sürü yayımın, uğraşın, emeğin ve çabanın onurlandırılması amacıyla 

kendisine, aralarında École pratique des hautes études, Georgetown Üniversitesi ve Arap 

Devletleri Üniversitesi’nin26 bulunduğu kurumlar tarafından onur doktoraları verilmiş ve 

çeşitli önemli ödül, madalya ve nişaneler takdim edilmiştir;27 bunun yanı sıra farklı kurum 

ve enstitülerde üyeliklere de sahip olmuştur.28 Emekliliğine rağmen Fransızlar’ın tabiriyle 

“dolce far niente”, yani tatlı bir uykuya düşmemiş ve çalışıp eser vermeyi sürdürmüştür.29 

                                                           
23 van Ess, 1961 yılında Los Angeles Near Eastern Center tarafından teklif edilen öğtetim üyeliği teklifini 

kabul etmemiştir; a.mlf., “Die Doktorarbeit”, s. 317.  
24 http://www.uni-tuebingen.de/orientsem/vaness.htm. (22.02.2015). 
25 Bu bilgiyi bizimle paylaşan Hikmet Yaman’a teşekkür borçluyuz; ayr. krş. “Die Doktorarbeit”, s. 290, 

317.  
26 msl. bkz. Tübinger Universitäts-Nachrichten, XXIX/147 (5.11.2009): 12. 
27 Ödülleri: 1999: Giorgio Levi Della Vida Madalyası ve İran İslâm Cumhuriyeti Uluslararası Kitab Ödülü; 

2009: Pour le Mérite; 2010: World Congress for Middle Eastern Studies (WOCMES)-Award for 

Outstanding Contributions to Middle Eastern Studies; 2010: Almanya Federal Cumhuriyeti Liyakat Nişanı 
28 Üyelikleri: British Academy (2009), 2011’den beri American Oriental Society, Heidelberg Bilimler 

Akademisi, Academie de Buenas Letras (Barselona), Académie des Inscriptions et Belles-Lettres (Paris), 

Irak Bilimler Akademisi, İran Felsefe Akademisi, Tunus Bilimler Akademisi, Medieval Academy of 

America, Academia Europea ve 2012’de Accademia Ambrosiana (Milano). 
29 http://www.uni-tuebingen.de/orientsem/vaness.htm. (22.02.2015). 



GİRİŞ 

18 

1. ESERLERİ 

Günümüzde âlimin alâmetinin, ya yetiştirdiği talebeler ya da kaleme aldığı 

eserler şeklinde değerlendirilmesi yanlış bir telakki olmayacağı kanaatindeyiz. Hatta 

çağımızda belki de geride bıraktığı eserlere yetiştirdiği talebelerden daha çok önem 

atfedilmektedir. İçinde, yani zihninde barındırılan ile bir insanın bilgi düzeyi tespit 

edilemez. Bir insanın bilgi ve birikim seviyesinin anlaşılabilmesi için bir tezahüre ihtiyaç 

duyulmaktadır. Eserler böyle tezahürlerdir. Josef van Ess, birikimlerini yansıtmada ve 

insanların yararına sunmada çekimser kalmamış ve birçok esere imzasını atmıştır – 

Almanlar’ın deyimiyle “da hat er nicht gegeizt”. Onun, anadili olan Almanca’nın yanı 

sıra İngilizce ve Fransızca’da da birçok telifi bulunmaktadır.30 Bu telifler arasında 

şüphesiz en önemli eser, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: 

Eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam isimli eseridir. 

a. Van Ess ve magnum opusu 

“…Şark dünyası, bilgelikle  

acelenin şeytandan olduğunu 

anlamıştır…” 

Josef van Ess 

Mimar Sinân’ın (ö. 996/1588) Şehzade Camii’ni çıraklık eseri, Süleymaniye 

Camii’ni kalfalık eseri, Selimiye Camii’ni ise ustalık eseri olarak tabir ettiği herkesçe 

malumdur. Bir mimarın ustalık eseri, başyapıtı, yani magnum opusu bir mimarî yapıdır. 

Bir ilim adamının ve düşünürün başyapıtı da haliyle kaleme aldığı yazılarıdır. Bir ilim 

adamı olarak Josef van Ess’in magnumopusu, listesini sunduğumuz onca yayınlarının31 

arasında göze batmayan Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra 

adlı altı ciltlik eseridir. Bunu bu şekilde ilk kez isimlendiren, müstakil bir makale 

kapsamında bu kitabın tanıtımını yazmış olan Claude Gilliot’tur32 ve ondan sonra bu eser 

öyle kabul görmüştür. Yirmi seneden fazla bir zaman diliminde bir ekip kullanmadan 

münferid olarak yazılan, yardımın sadece müsveddelerin hazır olduktan sonra kontrol 

sürecinde tahsis edilen ve böylece sabır, azim ve çaba gerektiren bir eserin bu şekilde 

                                                           
30 bkz. Ek II: Josef van Ess Bibliyografyası. 
31 bkz. Ek II: Josef van Ess Bibliyografyası. 
32 krş. Claude Gilliot, “Une leçon magistrale d’orientalisme: ‘l’Opus Magnum’ de J. van Ess”,  Arabica, 

XL/3 (1993): 345-402;  XLVII/2 (2000): 141-193. 



GİRİŞ 

19 

anılmasına itiraz etmek de zordur.  

Josef van Ess, bu çalışması için ilk saikini 1968 yılında Tübingen şehrine 

gitmesiyle Rudi Paret’ten (ö. 1983) aldığını söylemektedir. Paret, van Ess’e 

çalışmalarında uzun soluklu olmasını öğütlemiş ve hızlı söz ve düşünceye karşı şüpheli 

yaklaşmasını öğretmiştir.33 Bu düstur hayatında çalışmalarının genel dayanağını 

oluşturmuştur. Tabii ki bu nasihat asıl itibariyle bu çalışmaya başlamak için yeterli 

olmamıştır ve özel bir tetikleyici etkene ihtiyaç duymuştur. 1971 yılında Harry Austryn 

Wolfson’un (ö. 1974) Philosophy of Kalam eserinin yayımlanması sebebiyle Harvard’da 

hem bazı meseleleri tartışmak hem de Wolfson’un çalışmalarına teşvik sağlama amaçlı 

van Ess’in de aralarında bulunduğu uzmanların katıldığı bir toplantı düzenlenmiştir. Van 

Ess’in sözleriyle, “toplantı sonrası bir sonuca ulaşılamamış ve geride kalan sadece bir 

sürü evrak olmuştur”.34 O toplantıda kendi değerlendirmesine göre tek ciddi teklif, 

Muhsin Mahdi’nin (ö. 2007) ona Muʻtezile ile alakalı fragmanları toplayacak olan 

uluslararası bir heyete katılma isteği olabileceğini sorması olmuştur. Bu teklifi van Ess 

uluslararası işbirliğinde oluşması muhtemel olan koordinasyon sorunları nedeniyle 

reddetmiş ve konu orada kapanmıştır. Ancak o an van Ess’te bu işi kendisinin üstlenmesi 

gerektiği fikri doğmuş ve o, bu görevi başkasının müdahalesi olmaksızın kendisinin ele 

alması gerektiği kararını almıştır.35 1978 yılında bu eserin taslağını Collège de France’da 

sunmuştur ki bu da, 1984 yılında Une lecture à rebours de l’histoire du muʻtazilisme adı 

altında basılmıştır.  

Van Ess, bu çalışmaya ilkin ilgili malzemeleri, yani kelâm ilmine dair klasik 

metinleri toplayıp onları filolojik olarak Almanca’ya çevirmekle başlamıştır; kendi 

ifadesiyle böylece tarih, felsefe vs. gibi farklı disiplinlerdeki okurlar sonuçlarını takip 

etme imkânına sahip olabileceklerdi.36 Bu uğraşın sonucu olarak beşinci ve altıncı ciltler 

oluşmuştur; fakat bu ciltler Muʻtezile’ye ait fragmanları içermemektedir, çünkü “orijinal 

fragmanların sayısı yok denecek kadar azdır ve güncel durum da, mevcut olan 

fragmanları toplamaya elverişli değildir”.37 Bu nedenle yararlanılan metinler makâlât 

                                                           
33 TG, IV: XII. 
34 van Ess, “Theology and Society”, s. 175. 
35 a.y.; TG: IV: XII. 
36 van Ess, s. 175. 
37 TG: IV: XII. 



GİRİŞ 

20 

eserlerinden, tabakât ve tarih kitaplarından derlenmiştir. Van Ess, bunu şu sözleriyle dile 

getirmektedir: 

« Sağlam bir kesinlik, rivayetlerin mümkün olduğu kadar eksiksiz tespit 

edilmesiyle elde edilir. Ancak bunu söylemek yapmaktan daha kolaydır. İlgili metinler 

şimdiye kadar ne toplanılmış ne de filolojik bakımdan ele alınmıştır. Bu sebepten dolayı 

bu metinlerin öncelikle bir araya toplanması ve kısa bir açıklamayla çeviri şeklinde 

bireysel olarak arz edilmesi faydalı olacaktı. »38 

« [Ele aldığımız] dönemin orijinal metinleri… nadirdir. Güvenmek zorunda 

kaldığımız makâlât rivayetleri bağlamdan kopuklar ve sadece belirli hususları ele 

alıyorlar… İşin zorluğu daha çok bu parçaları bütün boşluklarına rağmen tatmin edici 

bir genel tablo elde edilecek şekilde birleştirmekte yatmaktadır. »39 

Anlaşılan o dur ki van Ess bu boşlukları doldurmayı ve o döneme dair genel bir 

resim elde etmeyi, klasik metinleri anlama ve yorumlamada hermenötikten yararlanarak 

başarabilmiştir. Hermenötik her metnin kendine göre konuşmasının ve her insanın da 

kendine has okuma şeklinin olduğunu söylemektedir. Bu tanımı betimleyecek olursak, 

van Ess bütün metinlerle diyaloğa girmiş ve inşa aşamasında bu konuşmalardan elde 

edilen verilerle o dönemi anlamaya ve kavramaya çabalamıştır. Ancak bu sürecin sağlıklı 

bir şekilde sürdürülebilmesi için bir çıkış noktasına ihtiyaç duyulmaktadır. Van Ess’in 

tasavvur ettiği çalışmayı gerçekleştirebilmesi için toplanılan metinleri bir bağlam içine 

alması gerekmiştir ki bu da bir modele dayanmasını zarurî kılmıştır. Bir konteksti 

oluşturmak için bir “ön yargıya, Fransızlar’ın kullanımıyla prejugé gerekmektedir”. Bu 

bağlamda van Ess hareket noktası olarak İslâm’ın ne olduğuna dair ilk kapsamlı 

düşünceyi geliştiren topluluğun Muʻtezile olduğu varsayımını belirlemiştir.40 

1979 yılında yazmaya başladığında ise çerçeve genişlemiştir, çünkü kendisi 

Muʻtezile’nin, çevresi ve ondan önce bulunan fırkalar olmaksızın anlaşılamayacağını ve 

bu sebepten ötürü de müstakil olarak işlenemeyeceğini anlamıştır. İlkin Muʻtezile bütün 

farklı eğilimleri bireysel ve özgün şekilde bir bünyede birleştiren ve bir çatı altında 

toplanmayan bir ekoldü ve bu nedenle de her âlim kendi halkasına sahip olmuştu. 

Muʻtezile’nin bu tutumu ve karakteri van Ess için her sistemi yeniden inşa etme anlamını 

                                                           
38 TG, I: IX. 
39 TG, I: VIII. 
40 bkz. van Ess, s. 176. 



GİRİŞ 

21 

taşımıştır.41  

Bir çalışmanın şekil alabilmesi için yukarıda değinmiş olduğumuz çıkış 

noktasını belirleyen varsayımın yanı sıra bir de metot ve şema gerekmektedir. Van Ess’e 

göre teoloji, zaman içinde oluşan ve şekillenen bir süreçtir ve trial and error evresinden 

geçerek, yani deneme-yanılma işlemiyle nihaî halini alır. Müslümanlar çok sayıda 

fetihlerle farklı kültürlerin bulunduğu coğrafyalara yerleşmiş, oralarda farklı 

medeniyetlerle tanışmış ve böylece ortaya çeşitli düşünceler çıkmıştır. Bu da farklı 

mahallî gelişmelere ve oluşumlara vesile olmuştur. Bu sebepten ötürü van Ess, kelâm 

tarihinin sağlam zeminler üzerinde kavranabilmesi için beldelere ve şehirlere göre 

bölgesel olarak teker teker incelenmesinin gerekli olduğu kanaatine ulaşmıştır. Bu zaruret 

çalışmasını yönlendiren ana unsur olmuştur.42 Van Ess, ilk olarak fırkaları çoğrafî 

farklılıklar üzerinden yeniden inşa etmeyi denemektedir. Makâlât kaynakları sadece 

doktriner mevzulara odaklandıklarından coğrafî tasnif için yeterli veri elde etmeye 

yardımcı olmamıştır. Dolayısıyla o coğrafî alandaki bilgi eksikliklerini gidermek için 

biyografi, yani tabakât kitaplarına başvurma ihtiyacı hissetmiştir. Ancak tabakât kitapları, 

hadîs metodolojisi, yani bir hadîsin sıhhatini tespit amaçlı yazılmış olduğundan dolayı 

şahısların teolojik görüşleri hakkında bilgiler içermemektedirler. Sadece bir hadîsin 

doğruluğunun takip edilebilmesi için râvîlerin teolojik tutumu ve toplumdaki eğilimleri 

hakkında açıklamalar içermektedirler. Bunun için van Ess, en elverişli tabakât kitapları 

olarak “kanon nitelikli koleksiyonları” değil Ẕehebī’nin (ö. 748/1348) Mīzānu’l-iʻtidāl’i 

gibi “zayıf” kaynakları görmüştür. Ne var ki Muʻtezile hadîslerle fazla iştigal etmemiştir 

ve bundan dolayı da söz konusu kaynaklarda yeterince zikredilmemiştir. Durum böyle 

olunca van Ess, Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī ve Tārīḫu Baġdād gibi bölgeler hakkında bilgiler içeren 

diğer kaynaklara da başvurmak zorunda kalmıştır. En genel anlamıyla bu üç tür kaynaklar 

vasıtasıyla o dönemin muhitini yeniden inşa etmeyi ummuştur.43 

 

                                                           
41 van Ess, s. 179. 
42 krş. TG, I: VII. 
43 krş. van Ess, s. 178; tabii ki bu beyan geniş bir genellemedir; eserin bibliografyasına bakıldığında bile 

çok daha kapsamlı bir okuma yapılmış olduğu kolaylıkla anlaşılmaktadır; bkz. TG, IV: 765-892.  



GİRİŞ 

22 

a1. Eserin Tanıtımı44 

Toplamda 3760 sayfa hacminde olan bu eser, altı cilt şeklinde Walter de Gruyter 

yayınevi tarafından basılmıştır. Birinci ile dördüncü ciltler anlatım bölümünü, beşinci ve 

altıncı cilt ise çeviri metinleri içermektedir. Eseri kronolojik olarak ele aldığımızda 

yukarıda da zikrettiğimiz üzere ilkin beşinci ve altıncı ciltler kaleme alınmış diğer dört 

cilt de bu metinleri temel alarak yazılmıştır. Kronolojiyi basım tarihi çerçevesinde ele 

alacak olursak 1991 yılında birinci cilt, 1992 yılında ikinci ve üçüncü ciltler, 1993’de 

beşinci cilt, 1995’de altıncı cilt ve son olarak da 1997’de dördüncü cilt yayımlanmıştır. 

Eser şu an elimizde bulunan matbu şeklindeki sırasıyla yazılmamıştır. Özellikle 

beldelerdeki fırkaları ele alan bölüm, müstakil parçalar halinde kaleme alınmıştır. Bu 

parçalar arasındaki bağlamlar ikinci safhada kurulmuştur. Sözgelimi Ḳaderiyye ile ilgili 

bölüm van Ess’in Tübingen’e başladığı ilk yıllara denk gelmektedir. Bu sebepten ötürü 

bütün yazılar birleştirildikten sonra hepsi gözden geçirilmiş olsa da her alıntı yeni 

edisyonlara göre düzenlenmemiş veya her çıkan ikincil kaynaklara açıklamalar 

eklenmemiştir.45 

İnsanlar bir birleri ile ilk tanıştıklarında, tanışmak istediklerinde “Adın ne?” 

sorusunu iletirler. Birisinin ismini öğrenmek o kişiyi tanımanın ilk yoludur. Bu ilkeden 

yola çıkarak bu eserin tanıtımı ismi üzerinden devam edecektir: Theologie und 

Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: Eine Geschichte des religiösen Denkens 

im frühen Islam. Bu kitap başlığının karşılığını Hicrî II. ve III. yüzyılda Teoloji ve 

Toplum: Erken Dönem İslâm’da Dinî Düşüncenin Tarihi olarak verebiliriz. Böylelikle ilk 

olarak eserin hangi zaman dilimini ve hangi alanı konu edindiği hususunda bir fikir sahibi 

olabilme imkânı elde etmiş oluyoruz.  

İsminden de ortaya çıktığı üzere van Ess bu yapıtında hicrî II. ve III. asrı tetkik 

etmiştir. Niçin bu dönemi seçtiğini şu sözleri açıklar mahiyetindedir: 

« Ele aldığım devir... iki avantaj sağlıyordu: [Kelâmcılar] başlangıcın 

içtenliğinde duruyorlardı ve içinde yaşadıkları toplum, varlığını açıklamada geniş 

ölçüde teolojik kategorilerden yararlanıyordu. Erken doğuşun inayeti onları sonraları 

                                                           
44 Şimdi anlatılacak olanın daha rahat anlaşılması ve kavranması için öncelikle bkz. EK IV: TG’nin İçerik 

Bölümünün Çevirisi. 
45 TG, IV: VIII. 



GİRİŞ 

23 

hiçbir biçimde elde edilmediği gibi çok çeşitli eğilimlere ve sarsılmaz doğrulara 

bağlanmayışlarına yatkın kılıyordu. Toplumun onlara kulak vermeye hazır oluşu, onları 

sadece gündelik hayatın değil büyük siyasetin de merkezine almıştı. »46 

« İlk bakışta garip gelebilecek zamansal sınırlama kendisini rivayet durumu 

ve güncel araştırma konumundan açıklamaktadır. İslâmî metinlerde ilk asırlar hakkında 

öğrendiğimiz her şey projeksiyon şüphesi barındırıyor… Sonradan olanların daha net 

görülmesiyle ilk başlangıçların değerlendirilmesinde daha sağlam bir zemine 

basılabilir. Önünüzde bulunan bu çalışma sonuncu [sayılan] hedef için – kendisi bu 

[hedefi] gerçekleştiremeksizin – ön şartları sağlamayı amaçlamaktadır… Teolojik 

sistemlerin yeniden inşası vurguyu tamamen doğru konumlandırmaya bağlıdır; önemli 

olan nervus rerumu [, yani meselenin aslını] bulabilmektir. »47 

Yukarıda sunulan alıntıda müellifin niçin II. asırdan başladığı, bariz şekilde 

anlaşılmaktadır. Teolojik ortamın inşası için I. asrın da mercek altına alınması çok daha 

fayda sağlayacağı sarîh olsa da mevcut kaynak durumu buna müsaade etmemekte ve van 

Ess’in sakınmaya çalıştığı spekülasyonları kaçınılmaz kılacaktır.48 Bunun yanı sıra 

aktarmış olduğumuz iktibas, kitabın isminin veriliş nedenine de işaret etmektedir. 

Kelâmcıların hem dinî düşüncenin, yani teolojinin, hem de gündelik hayat ve siyasetin, 

yani toplumun, önemli bir konumuna yerleşmiş olmaları büyük bir ihtimalle kitabın adına 

sebebiyet vermiştir: Teoloji ve Toplum. Başka bir yerde van Ess, kelâmcıların vatandaşlar 

nazarında etkili olduklarını ve bu etkinin sebebinin kaynaklarda belirtilmemiş olduğunu 

söylemektedir; o, bu etkili oluşun nedenlerini sosyolojik nedenlere bağlamakta ve bu 

yüzden kitabın Teoloji ve Toplum adını aldığını söylemektedir.49 Her halükarda van Ess, 

kelâmın oluşumunu sadece din merkezli görmemekte ve fikirlerin oluşmasında, 

gelişmesinde, benimsenmesinde ve desteklenmesinde toplumsal ve siyasal saiklerin 

önemine de dikkatleri celp etmektedir. 

Eserin ismi üzerinden yapmış olduğumuz açıklamalardan sonra yapısı ve 

yöntemi hakkında bilgi vermek yerinde olacaktır. Van Ess burada meseleyi soru ve 

sorunlar etrafında ele almak yerine “prosopografisch”, yani şahıs merkezli bir yol 

                                                           
46 TG, I: VII. 
47 TG, I: VIII. 
48 krş. van Ess, s. 181. 
49 a.e, s. 178. 



GİRİŞ 

24 

izlemiştir. O, bunun gerekçesini şu sözleriyle dile getirmektedir:  

« Bu araştırma tekniği son zamanlarda İslâm araştırmalarında da kullanılan 

diğer metotlara nazaran gelenekseldir / eskimiştir ve çok ta iddialı değildir. Ama bu 

[yöntem,] Arapça kaynakların taslağına uyması açısından avantajlıdır… Ancak bu 

metodun zayıf noktaları da vardır. Bununla elde edilen, âlimlerin biyografisidir; normal 

halkın dini bununla tespit edilememektedir... Her zaman bir şahsın hangi coğrafyaya ait 

olduğu aşikâr değildir; genelde tek ipucunu oluşturan nisbe, bilindiği üzere kesinden 

başka her şeydir. Özellikle ama kaynakları takip ederek tespit ettiğimiz Ḳaderiyye, 

Mürcie, vs. [gibi fırkalarda] belki de çoğunluğu oluşturan ‘normal’ figürlerin 

unutulduğu eleştirisine maruz kalacağız… Ancak bütün bunlarda okur, ele alınan 

coğrafya ve dönem ile ilgili genel bir düşünce tarihini hedeflemediğimizi göz önünde 

bulundursun. Söz konusu olan sadece teoloji ve toplum arasındaki ilişkidir, ne fazlası 

ne eksiği. »50 

Bu yöntemi benimseme sebebinin kullanılan kaynaklardan hâsıl olduğu 

anlaşılmaktadır. Kısaca anlatmaya çalıştığımız isim ve yöntemden sonra eserin fiziksel 

yapısı hakkında konuşabiliriz. Eseri öncelikle iki ana kısmda tasnif etmemiz mümkün 

gözükmektedir: anlatım ve metinler. Anlatım bölümünü de üç bölümde 

değerlendirebiliriz: 1. I. yüzyılın dinî genel hatları, 2. ilkin belde, akabinde merkez odaklı 

coğrafî anlatım ve son olarak 3. konu bazlı anlatım. Müellif bu ayrımı A, B, C ve D 

şeklinde göstermiştir ki, bu satırları takip eden yazıda biz de bu kısaltmaları kullanacağız. 

A bölümü, birinci yüzyıldaki İslâmî dindarlık hakkında 56 sayfalık kısa bir bakış 

sunmaktadır. Bu bölümü asıl mevzuya girmeden ve okuyucuyu ikinci asra hazırlayan bir 

girizgâh mahiyetinde algılamamız mümkündür. Eserin asıl kısmını, B ve C bölümleri 

oluşturmaktadır. Bilhassa bu kısımların, eserin özelliğini ortaya koyduğunu düşünmemiz 

isabetsiz olmayacaktır. Bu bölüm tarihî bir perspektifte ele alınmıştır.  

« Beldelere bakışta genelde İslâmî kaynakların bakış açısıyla şimdiye kadar 

bidat fırka olarak tanımlanan tezahürler işlenmektedir; ancak bunlar genelde kendi 

bulundukları bölgelerde “ortodoks” olarak anlaşılan [fırkalardı, yani İslâmî çizgi 

dışında algılanmıyorlardı]. Yeni kurulan başkentin, entelektüel güçleri giderek eski 

merkezlerden çekmesiyle ve bunların Bağdat’ta karşı karşıya gelmeleriyle birlikte ilk 

                                                           
50 TG, I: X. 



GİRİŞ 

25 

kez Muʻtezile ile umumî bağlayıcılığı talep eden bir teoloji oluştu. Biz bu süreci 

yaklaşık 1,5 asırlık zaman diliminde, [yani] Emevî hükümranlığının sonundan hicrî III. 

asrın ikinci yarısına kadar, gözetlemek istiyoruz. »51 

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı ve bizim de önceden zikrettiğimiz üzere 

coğrafî anlatım kısmı, iki ana başlığa ayrılmaktadır. Birinci başlıkta (B) hicrî II. 

yüzyıldaki Suriye, Irak, İran, Arap Yarımadası ve Mısır olmak üzere tek tek kültür 

merkezlerinin dinî durumları yeniden inşa edilmeye çalışılmıştır. Müellifin ifadesiyle söz 

konusu olan bölüm “implizit teoloji”yi konu edinmektedir. Bu kavram en genel anlamda 

gelişmiş bir sistemi bulunmayan teolojiyi ve aklî dayanaklarla temellendirilmeden 

benimsenen inançları ifade etmektedir;52 başka bir ifadeyle kelâm ilminin 

sistemleşmediği bir dönemi ifade etmektedir. Bu yüzden olmalıdır ki van Ess hadîs ilmine 

“implizit”, kelâm ilmine de “explizit” teoloji demektedir.53 Burada yararlanılan kaynaklar 

biyografik eserler, hadîs ve tefsîr külliyatları olmuştur. Müellif, bu bölümün “kolektif 

biyografi” vasıtasıyla dinî hareketlerin ve fırkaların coğrafî bölgelerde hangi öneme sahip 

olduklarına dair bir bakış sağladığını söylemektedir.54 Burada coğrafî bölgelere göre bir 

ayrımın yapılmış olması, mesela Basralı Ġaylāniyye veya Mürcie gibi makâlât 

geleneğinde vâr olmayan fırkaların oluşturulmasına sebebiyet vermiştir. Ancak bunlar 

sadece tasnif amaçlı yapılmış olmaktadır.55 

Coğrafî anlatımın ikinci kısmında (C) daha çok sistemli malzeme ve kaynaklara 

sahip olunmaktadır. Bu bölümde “hayat ve eser”, yani bir âlimin hayatı ve görüşleri 

şemasına dayanılarak şahısların profilleri çizilmeye çalışılmıştır. Van Ess, ilk kısımda 

çeşitli bölgelerdeki dinî vaziyetleri ve oluşumları takdim ederken ikinci kısımda (C) bir 

noktaya, bir merkeze, yani Bağdat’taki “halîfe sarayına” odaklanmaktadır.56 Burada 

oluşumlardan (B) ziyade sistemler tekrar inşa edilmeye çalışılmaktadır. C-bölümü İbnu’r-

                                                           
51 TG, I: VIII. 
52 krş. Jan Assmann, “Arbeit am Polytheismus”, Theologen und Theologien in verschiedenen Kulturkreisen, 

ed. Heinrich v. Stietencron, (Düsseldorf: Patmos, 1986), s. 48 vd. 
53 TG, II: 723, 729. Bunlar, kavramı ve düşünce dizgilerini doğru yorumlayabildiysek geçerlidir; anlaşılan 

Almanya’da bu kavramlar üzerinde ortak bir zemin bulunmamakta ve farklı şekillerde anlaşılmaktadır; krş. 

Nikolaus Wandinger, “Zur Rede von einer ‘impliziten Theologie’. Versuch einer Begriffserklärung”, An 

Grenzen lernen. Neue Wege in der theologischen Didaktik, ed. Christoph Drexler ve Matthias Scharer, 

(Mainz: Grünewald, 2004), s. 189 - 212. 
54 krş. TG, I: IX. 
55 TG, IV: IX. 
56 TG, I: VII. 



GİRİŞ 

26 

Rāvendī (ö. 301/913) hakkında uzun bir bölümle bitmektedir; van Ess bununla, İbnu’r-

Rāvendī hakkındaki kanaatin yanlış olduğunu göstermek istemiştir.57 Asıl itibariyle bu 

bölüm (C) Baṣriyyūn’da Cubbāʼī’ler (ö. 303/916 ve 321/933), Baġdādiyyūn’da da Ḫayyāṭ 

(ö. 300/912) ve Kaʻbī (ö. 319/931) ile Muʻtezile’nin “skolastik evresine” girmeden önce 

bitmektedir.58 Van Ess’e göre bunlar yeni bir dönem başlatmışlar ve kaynakların çokluğu 

sebebiyle de müstakil olarak ele alınmalıdırlar. 

Son olarak anlatım kısmı, D bölümüyle tamamlanmaktadır. Van Ess burada 

Tanrı ve insan tasavvuru, ahiret ve imân olmak üzere sistematik kelâmın konularını 

işlemektedir. Bu bölüm için birinci ciltte verilen içerik nihaî şekline uymamaktadır, zira 

o kısım içerik oluştuktan sonra yazılmıştır. Fakat yazılma aşamasında bölümün 

anlaşılırlığını sağlamak ve kolaylaştırmak için daha fazla tanzime gidilmesi gerekli 

görülmüştür; ancak bunun verilen önceki atıfları etkileyeceğinden dolayı tanzimler alt 

başlıklar şeklinde düzenlenmiştir. Şimdiye kadar anlattığımızı van Ess’in dördüncü cildin 

önsözünde kullandığı şu sözleri özetler niteliktedir: 

« [Fırkaların] daha henüz sabitleşmemiş inanç birliğinin eğilimleri / parçaları 

oldukları çoktan biliniyordu; ancak İslâm’ın bugün [İslâm olarak] telakki ettiğimiz 

[şeklini] nasıl aldığı sorusu bununla alakalıdır. Bir cevaptan daha çok uzağız; ben bunun 

için sadece malzeme hazırladım. Ancak bunu hem tarihî hem de sistematik hususlar 

çerçevesinde yapmaya çalıştım; ilkini önünüzde bulunan yapının B ve C bölümlerinde, 

sonuncusunu D bölümünde. D altında sunduğum problem / konu merkezli tarihsel 

takdim, önceden söylenileni tekrar etmeyecektir. Çoğu hususa sadece değinilmiştir; bu 

yüzden kitap içindeki atıfların gerçekten takip edilmesini ve de indeksin kullanılmasını 

rica ediyorum… Ancak niyetimin, “ana hatları” göstermek olmadığını vurgulamak 

istiyorum; aceleci okuyucu başka bir yere bakınsın. Niyetim daha çok, şahıs merkezli59 

odaklanmış önceki tarihsel değerlendirmede dikkate alınmayan malzemeleri burada 

oyuna dâhil etmekti. Bu bağlamda [konuları] bazen farklı şekillerde daha kapsamlı ele 

aldım. [Konuların] Kur’ân’la ilişkileri daha net öne çıkarıldı; ve ilerideki gelişmelerine 

de değinildi. Son olarak da komşu dinlere ve antik çağla karşılaştırılmaları önceki 

                                                           
57 van Ess, s. 180. 
58 Josef van Ess, Muʻtezile’nin tarihî gelişimini üç evrede ele almaktadır: 1. kuluçka, yani başlangıç dönemi, 

2. başarı dönemi ve 3. skolostik devir; bkz. van Ess, “Mutezile”, s. 69 vd. 
59 prosopografisch. 



GİRİŞ 

27 

bölümlere nazaran daha büyük bir rol aldı. »60 

Böylece anlatım kısmı tamamlanmış olmaktadır. Bunu anlatım kısmına dâhil 

olmayan ama eseri kullanmada yardımcı olacak olan bir bölüm takip etmektedir. 

Malumdur ki çok ciltli bir eserin – yazmaya ayrılan süre dışında – sorunları da çoktur: 

yazım üslubunda tekrarlar, uyumsuzluklar ve belki de çelişkiler. Van Ess’in beyanıyla 

bunlar “indeksle” beraber anlaşılacaktır. Yazım hataları, yanlış atıflar gibi yanlışlıkların 

düzeltmeleri D bölümünün akabinde yer almaktadır. Bu düzeltmeleri 127 sayfalık 

bibliyografya takip etmektedir. Bir yerde kullanılan ve kullanıldığı yerde tüm künyesi 

verilen eserler, bu listeye alınmamıştır.61 Ve son olarak dördüncü cilt 214 sayfalık 

indeksle tamamlanmaktadır. Van Ess indeks bölümünde titiz davrandığını ve dizinlerin 

bilgisayar destekli yapılmamış olduğunun altını çizmektedir. Burada bir ismin her geçtiği 

sayfaya değil geçtiği yerde bir şeyler söylediği sayfalar fihriste dâhil edilmiştir. Buna 

karşılık Tanrı tasavvuru, epistemoloji gibi konulara, o kelimelerin geçmediği ama 

konuların işlenildiği yerlerin sayfaları da verilmiştir.62 

Önceden de beyan ettiğimiz üzere beşinci ve altıncı ciltler van Ess’in kullandığı 

metinlerin çevirilerini içermektedir. Metinler tahkik şeklinde değil Almanca çevirisiyle 

esere alınmıştır. Bu durum müellifin kendi deyimiyle Almanca bilmeyen İslâm 

araştırmacıları için bir explicatio ignoti per ignotius olabilir, yani bilinmeyen bir şeyi 

bilinmeyenle açıklama süreci.63 Bu metodun niçin benimsendiğini yukarıda belirtmiştik. 

Bu nedenleri van Ess’in şu sözleriyle açabiliriz: 

« …; ayrıca uzman olmayan okur böylece rivayetlerin durumu hakkında bir 

resim çizebilir ve anlatımda sunulan genel bağlamı tenkitli şekilde denetleyebilir. Ancak 

aynı zamanda bu kitabın kullanıcısının, anlatımın okuma parçasındaki ilgili metinleri 

sürekli karşılaştırması ve mümkün olduğunca önceden gözden geçirmesi şart 

koşulmaktadır. »64 

Çevirisi sunulmuş olan metinler, toplam 35 başlığa ayrılmış ve genellikle 

bölümlerin sırasına göre düzenlenmiştir. Metinlerin tanzimi her zaman aynı şema 

                                                           
60 TG, IV: VII vd. 
61 TG, IV: 765. 
62 TG, IV: IX vd. 
63 TG, IV: VII. 
64 TG, I: IX 



GİRİŞ 

28 

üzerinden ilerlememiş, düzenleme merkezî konuların dikkate alınmasıyla 

gerçekleşmiştir. Zaman içerisinde ilave edilen kısımlar A numaraları altında 

toplanılmıştır; bu sonradan eklenen metin parçaları büyük yazılı harflerle gösterilmiştir. 

( ) içinde yer alan ifadeler metnin anlaşılmasını kolaylaştırma amaçlı müellif tarafından 

eklenmiştir; [ ] içindekiler ise paralel rivayetlerden alınan eklemelerdir; ve ˂ ˃ içinde 

yazılanlar da Arapça orijinal metne eklemelerdir. Tercümeler her zaman sırf metnin 

kendisinden anlaşılamadığından dolayı van Ess, bunlar hakkında zaman zaman yorum ve 

açıklamalarda bulunmaktadır ki bunlar çeviri metinlerle karışmaması için daha küçük bir 

yazıyla yazılmışlardır.65 Bu kısmı van Ess’in şu sözleriyle tamamlayalım: 

« Burada önünüze getirilen… bir ‘sentez’ değildir;… Genel tablo 

çoğunlukla… sadece sonraki monografi çalışmaları için yön tayininde destek olsun diye 

bir taslak oluşturmaktadır. Belki gelecekte bir gün biri, hizmetkâr zihinlerle [oluşan] bir 

ekiple bu konuyu işbirliği içinde ele almak için büyük paralar harcayarak… Ancak 

kanaatimce bu şekilde tahsis edilmiş bir işin bir taslağa ihtiyaç duyması, gayet 

önemlidir. İşbu [taslağa] ama ele alınan devirdeki kelâm için şimdiye kadar sahip 

değildik. Şimdiye kadar bize rehberlik eden her zaman farkında olmasak da İslâm 

makâlâtcılarının tasnif şemasıydı. Bunu kırmak istiyorsan malzemeleri öncelikle tam 

tanıman gerekir. Kendini sadece belirli bir köşeyle sınırlamak bir şeye yaramaz… 

Hiçbir zaman sırf müstakil araştırma bazında bir sentez yazılmaz; bütün, parçalarının 

toplamından fazladır. »66 

a1.1. Şematik Gösterim 

2: TG’nin Şematik Gösterimi 

                                                           
65 TG, X: VIII. 
66 TG, I: X vd. 

E S E R

Anlatım

Düzeltmeler, 
Dizin, 

Bibliyografya

konu bazlı anlatım 
(D)

coğrafya bazlı 
anlatım

merkez (C)beldeler (B)

1. yy'ın genel 
hatları (A)

Çeviri Metinler



GİRİŞ 

29 

Her sözün güzeli bir dua veyahut bir temenni ile bitmektedir. Eserin tanıtımına 

ayırmış olduğumuz bölümü, van Ess’in bu eserin vesile olmasını dilediği sözleriyle 

bitirelim: 

« Bu [eserle] bir şey ümit ediyorsak o da şudur ki sadece az kişinin erken 

dönem kelâm kaynaklarına vakıf olduğu ve ilmî diyaloğun bazen kendisini rastgele 

bulunan keşiflerle bir birlerine karşı deliller getirmekle sınırladığı bir devrin son 

bulmasıdır. »67 

III. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1. EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

Beş esas / ilke anlamına tekabül eden el-uṣūlu’l-ḫamse ifadesi, Muʻtezile ekolü 

ile özdeşleşmiş bir kavramdır. Öyle ki günümüzde Muʻtezile’yi konu alan bütün 

çalışmalar, bu ilkeleri açıklamaksızın söze başlamamaktadırlar. Muʻtezile ekolü içinde ve 

dışında bu ilkelere atıfların bulunması, bunun önemini gösterir niteliktedir. Genel kabul 

gören görüşe göre, Muʻtezile’nin beş esası şu şekilde sıralanmaktadır: 1. et-tevḥīd, 2. el-

ʻadl, 3. el-vaʻd ve’l-vaʻīd, 4. el-menziletu beyne’l-menzileteyn ve 5. el-emru bi’l-maʻrūf 

ve’n-nehyu ʻani’l-munker. Bu esasları benimsemeleri hasebiyle Muʻtezile, aṣḥābu’l-ʻadl 

ve’t-tevḥīḍ, muvaḥḥidūn, ʻadliyyūn, ehli’l-vaʻd ve’l-vaʻīd, vaʻdiyye, menziliyye olarak da 

isimlendirilmiştir.1 Bunları kabul etmeyen biri, Muʻtezilî olarak kabul edilmemektedir.2 

Hatta döneminde bu konu hakkında eser yazmış olan Ebu’l-Huẕeyl el-ʻAllāf’ın (ö. 

227/841) el-Uṣūlu’l-ḥamse isimli kitabını okuyanların, kendi mezheplerine mensup 

olduklarının bilindiği rivayet edilmektedir.3 Muʻtezilî âlimler kendi içlerinde farklı fikir 

ve görüşleri temsil etmiş olsalar da, hepsinin bu beş esasta ittifak ettikleri 

bildirilmektedir.4 

Bu esasların beş ile sınırlanmasının nedenini Ḳāḍī ʻAbdulcebbār’ın (ö. 

415/1025) beyanlarından öğrenmekteyiz. Buna göre, Mulḥide, Muʻaṭṭıla, Dehriyye ve 

                                                           
67 TG, I: XI. 
1 Ali Sami en-Neşşâr, İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu – II, s. 232. 
2 Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntiṣār, s. 126 vd., 1; Mesʻūdī, Murūcu’ẕ-ẕeheb, aktaran: Metin Bozkuş, Mürûcu’z-

Zeheb’te İslâm Mezhepleri, (Ankara: Araştırma, 2009), s. 88. 
3 Ebu’l-Muʻīn en-Nesefī, Baḥru’l-Kelām, thk. es-Seyyid Yūsuf Aḥmed, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 

1. Baskı, 2005),  s. 141. 
4 Neşşâr, s. 233. 



GİRİŞ 

30 

Muşebbihe tevhîd ilkesine, Mucbire adalet ilkesine, Mürcie el-vaʻd ve’l-vaʻīd esasına, 

Ḫavāric el-menziletu beyne’l-menzileteyne, İmāmiyye ise el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munkere muhalefet etmişlerdir.5 Bu sayının diğer mezheplere kıyasen beşle 

sınırlanmış olması, Muʻtezile’nin bunlarla kendisini diğer fırkalardan ayırmak istedikleri 

izlenimi oluşmaktadır. Ḫayyāṭ’ta bu ilkelerin diğer akımlarla Muʻtezile arasındaki farkın 

belirginleşmesi için kullanıldığını ima etmektedir.6 Bu girizgâh mahiyetindeki bilgilerden 

sonra kavramsal bir tetkikin çalışmamızın sonraki merhalelerinde faydalı olacağı 

kanaatindeyiz. 

Aṣl (coğ. uṣūl) kelimesi, “bir şey yerleşip sabit ve kuvvetli olmak, isabetli ve 

sağlam olmak” anlamlarına sahip aṣālet kökünden türeyip “temel, kök, kaynak, esas, 

kaide, bir şeyin üzerinde bina edildiği temel esas” gibi manalara tekabül etmektedir. Fer‘ 

sözcüğü ise, “aslın üzerine bina edilen şey”dir; yani aṣl “kendisine ihtiyaç duyulan”, fer’ 

ise “muhtaç olan” şeydir. Istilâhî olarak uṣūl, “dinî hükümlerin temelleri ve dinî hayatın 

dayandığı ana kurallar” demektir. Bu sebepten ötürü dinin temel ilke ve hükümlerine 

(ahkâm-ı aṣliyye) dayanan ilm-i kelâma uṣūlu’d-dīn, bunun üzerine inşa edilen fıkıh 

ilmine (ahkâm-ı fer‘iyye) ise furû ilmi denilmiştir.7 Bu lügavî analiz çerçevesinde el-

uṣūlu’l-ḫamseyle İslâm dininin dayandığı temel ilkelerin mi yoksa Muʻtezile’nin 

fikirlerini üzerine bina ettiği esasların mı hedeflendiği sorusu açıkta kalmaktadır. Bazı 

kaynakların bizlere sunduğu bilgiler vasıtasıyla – bu esasları benimseyenlerin Muʻtezile 

sayılması ve “Muʻtezile’nin fikirlerini bu esaslar üzerine bina ettiklerinin”8 bildirilmesi 

gibi – bu ilkelerin Mutezile içinde bir temel oluşturduğu anlaşılmaktadır.  

Bu kavramın bizlere çağrıştırdığı iki kavram daha bulunmaktadır: el-uṣūlu’s-

selāse ve el-uṣūlu’s-sitte. Bu iki esas birbiriyle yakînen alakalıdır. el-uṣūlu’s-sitte veya 

Türkçe ifadeyle “altı ilke”, imân esasları olarak kullandığımız altı esası kapsamaktadır. 

Bunlar, bizim âmentü olarak formülleştirdiğimiz ve kökü Cibrîl hadîsine uzanan 

ilkelerdir. Buna göre imân, Allah’a (1), O’nun meleklerine (2), kitaplarına (3), 

peygamberlerine (4), âhiret gününe (5) ve kadere (6) inanmaktır. Bunlar, inanılması 

                                                           
5 Ḳāḍī, Şerḥu’l-uṣūli’l-ḫamse, haz. Aḥmed b. el-Ḥuseyn b. Ebī Hāşim, (Beyrut: Dāru’l-İḥyāʼ et-Turāsi’l-

ʻArabī, 2012), s. 77. 
6 Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntṣār, s. 126. 
7 Bekir Topaloğlu ve İlyas Çelebi, Kelâm Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: İSAM, 2010), s. 325; Ahmet Özel, 

“Asıl”, DİA, III: 473. 
8 el-Eşʻarī, Maḳālātu’l-İslāmiyyīn, thk. Aḥmed Cād, (Kahire: Dāru’l-Hadīs, 2009), s. 163. 



GİRİŞ 

31 

gereken her bir esasa işaret etmektedir. El-uṣūlu’s-selāse ise, bu altı ilkenin araştırma 

kolaylığı sağlama amaçlı üçe indirilmesidir.9 Bu esas, ilâhiyyât (Allah), nübüvvât 

(peygamberler, melekler, kitaplar) ve semʻiyyât (âhiret, kader) kavramalarından 

müteşekkildir. Ehl-i Sünnet’e göre bu esaslara inanmayan biri, müʼmin olarak kabul 

edilmemektedir; imân eden her insan, bu esasları kabul etmekle mükelleftir. Ancak 

Muʻtezile, bir müslümanın mükellef olduğu konuları farklı tasnif etmiştir. 

Muʻtezile’nin tasnifine göre, bir mükellef dört şeyden sorumludur: 1. tevhîd, 2. 

adalet, 3. nübüvvât ve 4. şerāʻi (şerʻî hükümler). Dördüncüsü aslında fıkıh ilmiyle alakalı 

olup Muʻtezile’nin imân tanımıyla alakalıdır. Onlara göre, amel imânın bir parçasıdır ve 

bu sebepten ötürü de bu esas uṣūlu’d-dīne dâhil edilmiştir. Görüldüğü üzere burada dinin 

esasları, sünnî kelamcılardan farklı bir şekilde sayılmaktadır. Ḳāḍī’nın saydığı bu 

esaslarda el-uṣūlu’l-ḫamsenin bir kısmının zikredilmediği göze çarpmaktadır. Ancak bu 

el-uṣūlu’l-ḫamsenin devre dışı bırakıldığı anlamına gelmemektedir. Bu tasnifte bile beş 

esasın önemine vurguda bulunulması değerini yitirmemiştir. Tevhîd ve adalet dışında 

kalan esaslar, adalet prensibi kapsamına alınmıştır10 ve bunlar bilinmeden tevhîd ve 

adaletin de tam olarak bilinemeyeceği söylenilmiştir.11 Bu söylem nazar-i itibara 

alındığında yukarıda zikredilen yöntem minvalinde Muʻtezile’nin el-uṣūleyninden 

bahsedebiliriz. Bu esaslar arasındaki ilişkiyi şu tabloyla gösterebiliriz.  

 

Ehl-i Sünnet’in ve Muʻtezile’nin dinin esaslarından saydıklarını 

                                                           
9 Yusuf Şevki Yavuz, “Usûl-i Selâse”, DİA, XLII: 212. 
10 daha detaylı bilgi için bkz. Ḳāḍī, Şerḥ, s. 76 vd.; a.mlf., “el-Muḫtaṣar fī uṣūli’d-dīn”, thk. Muḥammed 

ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-Tevḥīd, I, (Kahire/Beyrut: Dāru’ş-Şurūḳ, 2. Baskı, 1988.), s. 198. 
11 a.mlf., Şerḥ, s. 77. 

 
 

el-ʻadl et-tevḥīd 
nübüvvāt 

 
şerāʻi 

el-vaʻd ve’l-vaʻīd 

 
el-menziletu 

beyne’l-menzileteyn 

 

el-emru bi’l-

maʻrūf ve’n-

nehyu ʻani’l-

munker 

3: Beş Esas Arasındaki İlişki 



GİRİŞ 

32 

kıyasladığımızda şöyle bir tabloyla karşılaşmaktayız: Muʻtezile, tevhîdle ilâhiyyât 

bahsini, nübüvvât ile peygamberler, melekler ve kitapları (nübüvvât), el-vaʻd ve’l-vaʻīd 

ilkesiyle de semʻiyyât bahsini karşılamıştır. Tevhîd dışında bu zikrettiklerimizin hepsi ve 

kader12, adalet bahsinde mündemiçtir. Ehl-i Sünnet ulemâsının şerʻî hükümleri dışarıda 

bırakmış olmaları, onların imân tanımıyla alakalıdır; onlara göre, amel imândan bir cüz 

değildir. Bu değerlendirmelerden anlaşılıyor ki iki ekolde dinin esasları olarak kabul 

edilen ilkeleri paylaşmaktadırlar. Tabii ki paylaşmadan kastımız, ikisinin de bu ilkeleri 

bir tür “ana başlık” olarak kabul etmeleridir. Asıl önemli olan şey, bu başlıkların 

içeriklerinin nasıl doldurulduğu hususundadır. Her iki ekolün bu “ana başlıklara” 

verdikleri anlamların farklı olduğu aşikârdır. Sözgelimi, her iki akımın Allah tasavvuru, 

yani tevhîd inancı veya kader telakkileri uyum halinde değildir. İki ekolün dinin esasları 

olarak tanımladıkları ilkeler arasındaki ilişkiyi şu diyagramla göstermemiz mümkün 

olmaktadır:  

4: Usûllerin Karşılaştırılması 

Nasıl ki, sünnî kelamcılara göre el-uṣūlu’s-sitteyi kabul etmeyen, imân etmiş 

sayılmıyorsa Muʻtezile’nin de el-uṣūlu’l-ḫamseyi benimsemeyenlerin inançlarını sorunlu 

gördüklerine delalet eden bilgilere rastlamaktayız. Nitekim Ḳāḍī, bu esaslardan birine 

                                                           
12 Burada dikkat edilmesi gereken husus, Muʻtezile’nin kader anlayışı ile Ehl-i Sünnet anlayışı arasında 

uçurumlar kadar farkın olmasıdır. Muʻtezile insan hürriyetini esas alarak Allah’ın müdahalesini kabul 

etmemektedir. Ehl-i Sünnet kelâmcılarına göre, fiillerimizi yaratan Allah’tır. Asırlar boyu kelâm geleneği 

içinde önemini yitirmemiş olan kader meselesinin imân esaslarından olup olmadığı da tartışma konusu 

olmuş ve günümüzde de olmaya devam etmektedir; msl bkz. Hüseyin Atay, Kur’an’da İman Esasları ve 

Kader Sorunu, (Ankara: Atay ve Atay, 2009), s. 139-155. 



GİRİŞ 

33 

muhalefet edenin kāfir, fāsıḳ veya hatalı olabileceğini söylemektedir.13 Bu söylemden 

yola çıkarak beş esasın sadece Muʻtezile dinamikleri içinde önemli olduğu değil, İslâm’a 

hamledilmiş ilkeler silsilesi olarak sunulduğu izlenimi hâsıl olmaktadır. 

İki ekolün uṣūllerini birbirleriyle karşılaştırmalı olarak ele almamızın sebebi, 

araştırmamızın ileriki safhasında aydınlığa kavuşacaktır. Bu sebepten ötürü bu 

tespitlerimizi daha fazla irdelemeden şimdi el-uṣūlu’l-ḫamse Muʻtezile cumhurunun 

anlayışı çerçevesinde – kendi içlerindeki ihtilaflara girmeden – ele alınacaktır.  

a. et-Tevḥīd 

Tevhîd düşüncesi, bütün İslâm düşünürleri tarafından benimsenmiş bir ilkedir. 

Zaten Kur’ân’ın bunun önemini her fırsatta vurgulaması ve en genel anlamda İslâm 

itikâdının asıl hedefinin de tevhîd inancı olduğu akıllarda tutulacak olursa farklı bir tavrın 

söz konusu olması da imkân dâhilinde bulunmamaktadır. İslâm düşünce geleneği içinde 

tartışma konusu olan, tevhîd anlayışının içinin nasıl doldurulduğu hususudur: tecsīm, 

teşbīh, tenzīh vs. Allah’ı cisimlere benzeten ve O’na uzuvlar atfedenlere karşı hem Ehl-i 

Sünnet hem de Muʻtezile mücadele etmekten geri durmamışlardır. 

Tevhîd kelimesi, “yalnız, tek, biricik” anlamına gelen V-Ḥ-D kökünden tefîl 

babına girmiş bir sözcük olup “birlemek, bir şeyin bir ve tek olduğunu kabul etmek” 

anlamlarına gelmektedir.14 Istilâhî olarak tevhîd, ilâhî zâtı, yani Allah’ı, düşüncede 

tasavvur edilen ve hayallerde ve zihinlerde tahayyül edilen her şeyden soyutlamak 

şeklinde tarif edilmektedir.15 İmân çerçevesinde ele alındığında ise, “Allah’ın bir 

olduğuna ve ortağı olmadığına inanmak” olarak açıklanmaktadır.16 Bu tanımlar 

çerçevesinde Ehl-i Sünnet’in ve Muʻtezile’nin tamamının tevhîdde ittifak halinde 

bulunduklarını rahatlıkla söyleyebiliriz. Aralarındaki farkı anlayabilmemiz için dikkatleri 

şu tanıma çekmemiz yaralı olacaktır: Tevhîd, Allah’ın zatında, sıfatlarında ve fillilerinde 

bir olduğuna inanmaktır.17 Bu tanım yardımıyla tevhidin kısımları hakkında fikir sahibi 

olmaktayız. İslâm düşünce geleneğinde tevhîd dört alt başlık şeklinde tasnif 

                                                           
13 Ḳāḍī, Şerḥ, s. 77. 
14 Bekir Topaloğlu, Sözlük, s. 318. 
15 es-Seyyid eş-Şerīf el-Curcānī, Kitābu’t-Taʻrīfāt, nşr. Gustav Flügel, (Beyrut: Mektebetu Lubnān, 1985), 

s. 73. 
16 İbn Manẓūr, “emene”, Lisānu’l-ʻArab, (Beyrut: Dār Ṣāder, 2011), I-II, s. 166. 
17 Mevlüt Özler, İslâm Düşüncesinde Tevhid, (İstanbul, Nûn, 1995), s. 55. 



GİRİŞ 

34 

edilebilmektedir: 1. zâtta birlik (tevhîd-i zâtî), 2. sıfatta birlik (tevhîd-i sıfâtiyye / tevhîd-

i esmâiyye), 3. fiilde birlik (tevhîd-i rubûbiyyet / tevhîd-i hâlikiyyet / tevhîd-i efʻal) ve 4. 

ibadette birlik (tevhîd-i ulûhiyyet / tevhîd-i irâdî / tevhîd-i amelî / tevhîd-i maʻbûdiyyet). 

En genel manada Allah’ı zatta birleme, O’ndan başka ilah olmaması; sıfatta birleme, O’nu 

en mükemmel sıfatlarla niteleme; fiilde birleme, O’nun yaratma, rızıklandırma, öldürme, 

diriltme vb. ile vasıflandırma ve asıl fâilin / hâlikin O olduğunu bilme; ibadette birleme 

ise, Allah dışında hiçbir şeye ibadet etmeme anlamına gelmektedir.18 Tevhîd konusunda 

Muʻtezile’yi Ehl-i Sünnet’ten ayıran kısımları, sıfatta ve fiilde birleme oluşturmaktadır. 

Bunu Eşʻarī’nin (ö. 324/935), Muʻtezilî tevhîd görüşünü özet bir şekilde aktardığı şu 

satırlardan anlamaktayız:  

« Allah birdir ve O’na benzer hiçbir şey yoktur. O, işiten ve görendir ve cismi, 

silueti, cüssesi, sûreti, eti, kanı ve şahsı yoktur. Ve cevher ve araz değildir. O renge, 

tada, kokuya ve dokunulacak bir şeye sahip değildir; sıcaklığı, soğukluğu, yaşlığı ve 

kuruluğu da yoktur; uzunluğu, derinliği ve eni yoktur. O ne birleşir ne ayrılır, ne hareket 

eder, ne sâkindir ne de bölünür. Boyuta, parçalara, organlara, uzuvlara, yönlere, sağa, 

sola, öne, arkaya, üste ve alta sahip değildir. O’nu bir mekân kuşatmaz ve üzerinden 

zaman geçmez. Dokunması, uzaklaşması ve mekânlara hulûl etmesi mümkün değildir. 

Yaratıkların, hâdis olmalarına delalet eden sıfatlarıyla nitelenemez. O, sonlu olmakla, 

yüzeye ve yönlere gitmekle vasıflanamaz; sınırlı değildir, doğurmamış ve 

doğurulmamıştır. Güçler O’nu kuşatamaz, perdeler O’nu örtemez, duyular O’nu idrak 

edemez ve insanlarla kıyâs edilemez. Hiçbir yönden yaratıklara benzemez. O’nun 

üzerinde afetlerin bulunması ve başına musibetlerin gelmesi mümkün değildir. Akla 

gelen ve hayal ile tasavvur edilen hiçbir şey O’na benzemez…  O her zaman âlim, kâdir 

ve hayydır ve olmaya devam edecektir. Gözler O’nu göremez ve bakışlar O’nu idrak 

edemez. Hayaller O’nu kuşatamaz, kulaklar O’nu işitemez. O, şeyler gibi değildir. 

O’nun âlim, kâdir ve hayy oluşu [hâdislerin] kâdir, âlim ve hayy oluşları gibi değildir. 

O, tek başına kadîmdir ve O’ndan başka kadîm yoktur. O’ndan başka ilâh ve mülkünde 

de ortağı yoktur. Saltanatında veziri yoktur. Meydana getirdiği şeyleri meydana 

getirmede ve yarattığı şeyleri yaratmada bir yardımcısı yoktur. Mahlûkatı daha önce 

bulunan bir örneğe göre yaratmamıştır. Onun için bir şeyi yaratmak, başka bir şeyi 

yaratmaktan daha kolay veya daha zor değildir. O’nun menfaat elde etmesi veya zarar 

                                                           
18 a.e, s. 57 vd; ayr. bkz. Ali Rabbanî Gulpayganî, Kelamî Fırkalar ve Mezhepler, çev. Yunus Gürel, 

(İstanbul: el-Mustafa, 2014), s. 262. 



GİRİŞ 

35 

görmesi mümkün değildir. O’na sevinç, lezzet, sıkıntı ve acı ulaşamaz. Kendisini 

sonlandıran bir gayesi yoktur. O’nun fena bulması, acziyeti ve noksanlığı mümkün 

değildir. Kadınlara dokunmaktan, eş ve çocuklar edinmekten berîdir. »19 

Muʻtezile’nin tevhîd anlayışını yansıtan bu açıklama, ilk bakışta Ehl-i Sünnet 

ulemâsının Allah telakkisinden ayırt edilemeyecek kadar benzerlikler arzetmektedir. 

Nitekim Ḳāḍī ʻAbdulcebbār’ın tevhîdi, “Allah’ın – kendisinden gayrı olmaksızın – 

kendisine has sıfatlarla veya bunların hükümleriyle birlemek” olarak tarif etmesi20 bize 

Muʻtezile’nin tevhîd anlayışı hakkında ipucu vermektedir. Buna göre Allah’ı kadîm 

dışında müstakil bir sıfatla vasıflandırmak birçok ezelî varlığın mevcudiyetine 

(teʻaddudu’l-ḳudemā) sevk eder ki bu da tevhîd inancına aykırı olmaktadır. Bu nokta, 

yani Allah’ın zâtî sıfatları meselesi Mu’tezile’yi Ehl-i Sünnet’ten ayırmaktadır. Ehl-i 

Sünnet’e göre Allah bütün sıfatlarıyla kadîm, ezelîdir21 ve sıfatlar zâtı ile mevcuttur. 

Allah hayy, âlim, kâdir, mürîd, mütekellim vb. gibi (gramer bakımından da sıfat olan) 

sıfatlara (ṣıfāt maʻneviyye) sahip olup aynı şekilde hayat, ilim, kudret, irâde ve kelâm gibi 

gramer bakımından masdar olan sıfatlara da (ṣıfāt meʻānī) sahiptir,22 yani Allah âlimdir 

ve O’nun ilmi vardır, Allah kâdirdir ve kudreti vardır vs.23 Muʻtezile gramer bakımından 

sıfat kalıbında geçen özelliklerin Allah için kullanılabileceğini söylerken bunların masdar 

olarak kullanışını Allah’a sıfat olarak atfetmeyi kabul etmemişlerdir; ıstılâhları 

kullanacak olursak Muʻtezile ṣıfāt maʻneviyyeyi kabul edip ṣıfāt meʻānīyi 

benimsememektedir. Bu anlayış Muʻtezile’nin Allah’ın sıfatlarını inkâr ettiği şeklinde 

yorumlanmıştır.  

Asıl itibariyle onların karşı çıktığı husus, Allah’ın âlim, kâdir vs. olduğu değil, 

ilim, kudret vs. gibi ezelî ve ebedî (gramer bakımından masdar olan) sıfatların 

mevcudiyetidir. Zira, aksi takdirde bunlar ayrı bir mâna olup Allah’ın zâtına ilâve 

olmakta, bu ise mânaların da kadîm olmasını gerekli kılmaktadır ki bu da yukarıda 

                                                           
19 bkz. Eşʻarī, Maḳālāt, s. 94 vd. 
20 Ḳāḍī ʻAbdulcebbār, “el-Muḫtaṣar”, s. 198. 
21 Nesefī, s. 33. 
22 Nûreddīn es-Sâbûnî, Mâtürîdiyye Akaidi, çev. Bekir Topaloğlu, (İstanbul: İFAV, 12. Baskı, 2014), s. 65 

vd.; Muhammed b. Tavît et-Tancî, “İslâm Mezhepleri ve Tarihi Ders Notları”, İslâm Düşüncesi Üzerine 

Makaleler, ed. Sönmez Kutlu, (Ankara: TDV, 2011), s. 187 vd. 
23 Ebu’l-Yusr Pezdevî, Ehli Sünnet Akaidi, çev. Şerafeddin Gölcük, (İstanbul: Kayıhan, 3. Baskı, 1994), s. 

51. 



GİRİŞ 

36 

zikrettiğimiz üzere birden fazla kadîm varlıkların kabul edilmesi anlamına gelmektedir.24 

Bu sebepten ötürü Muʻtezile’ye göre Allah, zatından dolayı âlim, kâdir vs. olmaktadır. 

Teʻaddüd-i kudemâ yanında müstakil sıfatların kabul edilmesi, Allah’a acziyet 

atfetmektedir, çünkü eğer Allah ilim sıfatı ile bilseydi ilim sıfatına muhtaç olurdu.25 Bu 

sebeple sıfatların hiçbiri Allah’ın zatından ayrı düşünülemez.26 Muʻtezile’nin bu 

tutumunu, aşırı tenzîh doktrini olarak adlandırabiliriz. Bu onların, el-munezzihe olarak da 

adlandırılmalarına sebebiyet vermiştir.27 

Bu sıfatlar anlayışı çerçevesinde Muʻtezile’nin tarihine bir “kara leke” olarak 

damga vuran mihne hâdisesinin ortaya çıkmasına vesile olan ḫalḳu’l-Ḳurʼān görüşüne de 

değinmemiz gerekecektir. Muʻtezile nazarında Allah’ın ezelî ve kadîm bir kelâm sıfatı 

yoktur ve bundan ötürü Kur’ân-ı Kerîm de ezelî değildir ve yaratılmıştır / mahlûktur. 

Kelâm sıfatı, fillî bir sıfattır; Allah insanları emir, yasak, vaad, vaîd ile muhatap almak 

istediğinde bunları peygamber vasıtasıyla insanlara aktarmak üzere yaratır.28 Yani onlar 

Kur’ân’ın tarihsel izâfetine dikkati çekerek Tanrı’nın kelamına, yönelebileceği birinin 

(mahlûkatın) bulunduğu anla beraber varlık atfetmektedirler.29 

Tevhîd telakkisi çerçevesinde Muʻtezile’nin Ehl-i Sünnet’ten ayrıldığı diğer bir 

nokta ise Allah’ın âhirette ve dünyada gözle görülmesi meselesidir (ruʼyetullāh). 

Muʻtezile’ye göre gözle görmek sadece maddî olan şeylerde mümkün olduğundan30 

Allah’ı sadece ilim ve marifetle görmek mümkün olup gözle görmek imkânsızdır.31 

b. el-ʻAdl 

“Allah âdil” düsturu, her İslâm düşünürü tarafından kabul edilmemektedir; 

bunun aksi düşünülemez. Zira Allah âdil değilse bunun zıddı söz konusu olmaktadır ki o 

da zülümdür; Allah için zâlim nitelemesinin yapılması muhaldir. Mesele Allah’ın 

adaletinin nasıl anlaşıldığı hususundadır. Sözgelimi Ehl-i Sünnet’in bir kolu olan 

                                                           
24 Bekir Topaloğlu, Kelâm İlmine Giriş, (İstanbul: Damla, 2013), s. 174. 
25 Ḳāḍī, “el-Muḫtaṣar”, s. 212. 
26 bkz. Ḳāḍī, Şerḥ, s. 81. 
27 Suphi es-Salih, İslam Mezhepleri ve Müesseseleri, çev. İbrahim Sarmış, (İstanbul: Bir, 1983), s. 122. 
28 Ḳāḍī, el-Muḫtaṣar, s. 223. 
29 Josef van Ess, “Sprache und religiöse Erkenntnis im Islam”, Sprache und Erkenntnis im Mittelalter, ed. 

Wolfgang v. Kluxen, (Berlin / New York: de Gruyter, 1981), I, 226-236, s. 228. 
30 bkz. Ḳāḍī, Şerḥ, s. 155. 
31 a.mlf, “el-Muḫtaṣar”, s. 220. 



GİRİŞ 

37 

Eşʻariyye’ye göre Allah bütün fiillerinde ve hükümlerinde âdildir,32 ancak bütün mülk 

Allah’a ait olduğu için mahlûkat üzerinde istediği tasarrufta bulunabilmektedir, yani 

Allah’ın kudreti adaletinden öncelenmiştir.33 İnsanın bir eylemi kötü olarak algılaması 

Allah’ın nazarında da öyle olduğu anlamına gelmemektedir. Muʻtezile ise Allah’ın 

adaletine öncelik tanımış ve O’nun bütün fiillerinde adaletli ve hikmetli olması 

gerektiğini vurgulamıştır. 

Muʻtezile’nin ikinci ilkesi olan el-ʻadl, yani Allah’ın âdil oluşu onların kader 

anlayışıyla alakalıdır. Bu sebepten ötürü bu ilkeyi öncelikle Muʻtezilî kader fikri 

çerçevesinde ele almamız gerekecektir. Muʻtezile’ye göre fiilin yaratıcısı insanın 

kendisidir. Ehl-i Sünnet’e göre, insanda yaratma niteliği bulunmamaktadır. Burada 

bilinmesi gereken Muʻtezile’nin yaratma kelimesini Ehl-i Sünnet gibi “yoktan var etme”, 

yani ibda olarak değil “bir şeyi üretmek, oluşturmak, icat etmek” şeklinde anlamış 

olmasıdır.34 Allah insana fiilleri yaratabilmesi için sürekli var olan bir kudret, bir güç (el-

istiṭāʻat ḳable’l-fiʻl) vermiştir. Bu kudret bir potansiyel, bir donanım gibi algılanmalıdır. 

Allah iyi, hayırlı işleri emretmiş ve kötülüklerden uzak durulmasını istemiştir. Öyleyse 

insan, hür iradesiyle ve aklıyla iyiliği veya kötülüğü – ki bunlar akılla bilinebilir – seçer 

ve bundan dolayı yaptığı fiillerden sorumlu tutulur.35 Fiillerden insanın kendisi sorumlu 

olduğu için Allah müdahalede bulunmaz. Allah’ın, insanlara güç verdiği bir şey üzerinde 

kudreti bulunmamaktadır,36 çünkü Allah âdildir ve insanı kendisinin belirlediği bir 

olaydan ötürü sorumlu tutmaz. Eğer insan fiillerini kendisi yaratmasaydı Allah’ın vaat 

ettiği mükâfatlar veya cezalar anlamsız kalırdı.  

İnsanların eylemleri her zaman iyi nitelikli olmamaktadır. Oysa Allah mutlak 

olarak iyidir ve hiç bir kötü faaliyette bulunmaz ve bu yüzden kulların işlediği kötü 

ameller Allah tarafından gelemez. Kur’ân‘daki kader ifadeleri “beyan” manasını 

taşıdığından, fiilleri Allah’a mal etmek, küfür karakteri taşımaktadır.37 Bu görüşü 

özetleyecek olursak “insan kendi kaderini kendi tayin eder” dememiz mümkün 

                                                           
32 Eşʻarī, Risāle ilā Ehli’s-seġr, thk. ̒ Abdullāh Şākir Muḥammed el-Cuneydī, (Medine: Mektebetu’l-ʻUlūm 

ve’l-Ḥikem, 2. Baskı, 2002), s. 245. 
33 krş. a.e, s. 253. 
34 Muhammed Ammara, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu, çev. Vahdettin İnce, (İstanbul: Ekin, 

1998), s. 112 vd. 
35 krş. van Ess, “Mutezile”, çev. Veysel Kasar, s. 79. 
36 Eşʻarī, Maḳālāt, s. 118. 
37 M. Sait Özervarlı, Kelâmda Yenilik Arayışları, (İstanbul: İSAM, 2. Baskı, 2008), s. 139. 



GİRİŞ 

38 

gözükmektedir. 

Kader anlayışı dışında kalıyormuş gibi gözüken bir tarife göre adalet, “Allah’ın 

fiillerinin hepsinin güzel (ḥasen) olduğu, O’nun kötü (ḳabīh) bir fiil yapmadığı ve üzerine 

vacip olan bir şeyi ihmal etmediği” anlamına gelmektedir.38 Başka bir yerde adalet tenzîh 

doktrini bağlamında “Allah’ı bütün çirkinliklerden, ödüllendirme gibi üzerine vacip olanı 

yapmamasından, yaptığı her şeyin hikmetli, adaletli ve isabetli olduğunu tespit ederek 

çirkinlikle ve maslahata aykırı olarak tapılmaktan tenzîh etmektir” şeklinde de ifade 

bulmuştur.39 Allah çirkin olanı yapmadığına ve sadece güzel olanı yaptığına göre çirkin 

fiiller O’ndan sâdır olamaz. 

Bu mülahazalardan yola çıkarak el-ʻadl ilkesinin iki boyutu olduğunu 

söyleyebiliriz: 1. insana bakan tarafı, yani insan fiilleri ve özgürlüğü ve 2. Tanrı tasavvuru 

ile alakalı bir yönü. Nitekim Ebu’l-Muʻīn en- Nesefī’nin (ö. 508/1115) Muʻtezile’nin 

adalet anlayışı hakkında “Allah şerri yaratmaz ve şerre hüküm vermez. Zira Allah 

kötülüğü yaratıp… bu şerden dolayı azap etmiş olsaydı zorbalık yapmış olurdu; oysa 

Allah âdildir ve O’ndan zülüm sâdır olması caiz değildir” 40 sözleri aslında adalet kadar 

tevhîd ilkesini de açıklar niteliktedir. Bu durum, adalet anlayışının tevhîd anlayışı ile iç 

içe olduğunu göstermektedir. 

c. el-Vaʻd ve’l-vaʻīd 

Va‘d ve vaʻīd sözlükte “söz vermek, uyarmak, tehdit etmek, geleceğe dair 

verilen söz” anlamlarına gelmektedir; vaʻd bilhassa hayır, vaʻīd ise şer için 

kullanılmaktadır.41 Istılâhî olarak vaʻd, “gelecekte başka birine varacak bir zararın 

uzaklaştırılmasını ve bir faydanın ulaşmasını içeren bütün haberler”, vaʻīd ise “gelecekte 

başka birine zararın ulaşmasını veya bir faydanın kaçırılmasını içeren bütün haberler” 

olarak tarif edilmektedir.42 Muʻtezile’nin bu ilkesi, insanların âhiretteki konumları 

                                                           
38 Ḳāḍī, Şerḥ, s. 82. 
39 a.mlf, “el-Muḫtaṣar”, s. 198. 
40 Nesefī, s. 142. 
41 Rāġıb el-İṣfehānī, “vaʻd”, Mufredāt, thk. Ṣafvān ʻAdnān Dāvūdī, (Şam: Dāru’l-Ḳalem, 5. Baskı, 2011), 

s. 875; Ebu’l-Ḥuseyn Aḥmed b. Zekeriyyā, “veʻade”, Meḳāyīsu’l-Luġa, thk. Enes Muḥammed eş-Şāmī, 

(Kahire: Dāru’l-Ḥadīs, 2008), s. 961; İbn Cevherī’ye (?) göre el-vaʻd, hem hayır hem şer için kullanılırken, 

İbn Sīde’ye (?) göre el-vaʻd, hayır ve el-vaʻīd, şer için kullanılmaktadır, İbn Manẓūr, “veʻade”, Lisānu’l-

ʻArab, XV-XVI, s. 242.  
42 Ḳāḍī, Şerḥ, s. 84. 



GİRİŞ 

39 

hakkındaki görüşünü ifade etmektedir. 

Allah güzel amel işleyenleri cennetiyle mükâfatlandıracağını müjdelemiş (el-

vaʻd) kötü amel sahiplerini ve büyük günah işleyenleri ise cehennemi ile 

cezalandıracağını bildirmiştir (el-vaʻīd). Âhirette bir insanın bu dünyadaki amelleri ve 

eylemleriyle elde edeceği mekân ebedî olacaktır43 ve Allah’ın adaleti gereği de bu 

beyanlarından vazgeçmesi mümkün değildir.44 Büyük günah işleyen biri ancak tövbe 

ederek affedilir; şayet tövbe etmeden ölürse kâfirlerden daha az azap çekmek suretiyle 

ebedî olarak cehennemi hak etmiştir.45 Allah’ın bunu bildirdiği halde yapmamasını (el-

ḫulf) söylemek, bir tür yalan (el-kiẕb) olup Allah’ı yalan ve zulümle niteleme anlamını 

taşımaktadır ki bu da muhaldir.46 Bu sebepten ötürü Allah’ın ihsanda bulunup âhirette 

inanmayanları ve büyük günah işlemiş olanları bağışlaması veyahut bunların, birilerinin 

şefaatiyle affedilmesi söz konusu olmamaktadır. Buna karşılık Ehl-i Sünnet’e göre 

Allah’ın günahları bağışlayıp cezalandırmaması ve büyük günah işleyen müʼminleri, 

cezalarını çektikten sonra veya birinin şefaatiyle cennetle mükâfatlandırması caizdir.47 

d. el-Menziletu beyne’l-menzileteyn 

“İki konum arasındaki konum” olarak çevrilmesi mümkün olan el-menziletu 

beyne’l-menzileteyn ilkesi, büyük günah işleyenin (mürtekib-i kebîre) durumunu ifade 

eden bir kavram olup Vāṣıl b. ʻAṭāʼ (ö. 131/748) tarafından ortaya atılmıştır. 

Müslümanlar arasında vuku bulan ilk savaşlar neticesinde müslümanların birbirlerini 

öldürmüş olmaları – ki bir mü’mini öldürmek ebedî cehennemlik olma anlamına 

gelmektedir48 – büyük günah (kebîre) işleyen müslümanların durumu hakkında 

tartışmalara vesile olmuştur. Bunun sonucunda Ḫavāric, “büyük günah isleyen 

kâfirdir/müşriktir” anlayışını ve bunun tamamen karşısında yer alan Mürcie ise, “büyük 

günah işleyen mü’mindir” fikrini savunmuşlardır. 

Bu iki ekol çerçevesinde iki konumdan bahsedilebilir: mü’min ve kâfir. Ancak 

Vāṣıl herhangi bir dinî gevşekliğe müsaade edecek kadar ılımlı değildi ve uygulanan 

                                                           
43 bkz. a.mlf, “el-Muḫtaṣar”, s. 260. 
44 krş. a.e., s. 262. 
45 a.e, s. 274. 
46 krş. a.mlf, Şerḥ, s. 84. 
47 bkz. Pezdevî, s. 187. 
48 “Kim bir mü’mini kasten öldürürse, cezası, içinde ebedi kalacağı cehennemdir.” (en-Nisāʼ 4/93). 



GİRİŞ 

40 

dışlayıcı tavrın İslâm’a bir temel olamayacağını görecek kadar da yaşamıştı. Bu sebeple 

o, büyük günah işleyenlerin bütün haklarıyla beraber İslâm toplumunun bir üyesi olarak 

kalmasını benimsemiş ve böylelikle iki fikir arasında bir uzlaşmaya varmayı gerekli 

görmüştü.49 Böylelikle, Vāṣıl – ve dolayısıyla Muʻtezile – buna üçüncü bir konumu 

getirmişti: fâsıklık. Muʻtezile’nin bu esas çerçevesinde asıl fikrini oluşturan unsur, 

üçüncü konum değil “ara konum” olmaktadır. Nitekim Ebu’l-Muʻīn en-Nesefī bu ilkeye 

meseletu’l-beyn diyerek bu fikrin özüne işaret etmiştir.50  

Bu ilkeye göre büyük günah işleyen biri ne kâfirdir ne mü’mindir, o bunların 

arasında bir konumdadır, yani fâsıktır. Eğer bu kişi tövbe etmeden vefat ederse el-vaʻd 

ve’l-vaʻīd ilkesi çerçevesinde ebedî olarak cehennemde kalacaktır. Muʻtezile’ye göre 

fısk, şirk, hırsızlık, zina gibi had cezasını gerektiren, Hz. Peygamber tarafından sahîh 

olarak bize bildirilen veya icmâ ile kesinleşen her günahtır.51 

Ebu’l-Huẕeyl’e göre, küçük günahlar büyük günahlardan kaçınarak, bir ilâhî 

ikram olarak bağışlanabilir. Namaz, Ramazan orucu vb. ibadetlerin terk edilmesi küfür 

değil fısktır; nâfile ibâdetlerin terki ise ne küfür ne de günahtır.52 Māturīdī (ö. 333/944), 

Muʻtezile’nin büyük günah işleyenlere yine de ehlu’ṣ-ṣalāt ve ehlu’l-ḳıble dediklerini 

aktarmaktadır.53 Ebū ʻAlī el-Cubbāʼī’ye (ö. 303/916) göre, büyük günah işleyen bir 

kimse, günah anında ne mü’min ne de kâfir konumunda olup o anda fâsık olur ve eğer 

tövbe etmeden ölürse ahirette kâfir muamelesi görür. Ona göre büyük günah işleyen İslâm 

mensubuna, dilsel açıdan mü’min denilebilir, fakat dinî bakımdan tövbe etmeyene kadar 

mü’min sayılmaz; böyle bir insan, el-fāsıḳu’l-millī, yani İslâm’a mensup olan fâsık 

lakabını alır.54 Ḳāḍī ʻAbdulcebbār, büyük günah işleyen kimseye sınırlı olarak mü’min 

denilebileceğini, ama gerçek anlamda mü’min sayılamayacağını söylemektedir, çünkü 

mutlak manada imân etmiş birisinin, dinin vucubiyetlerini yerine getirmesi ve 

haramlardan kaçınması gerekir.55  

                                                           
49 bkz. van Ess, “Mutezile”, s. 78. 
50 bkz. Nesefī, s. 141. 
51 Ḳāḍī, “el-Muḫtaṣar”, s. 261. 
52 Eşʻarī, s. 157. 
53 Ebû Mansûr el-Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd Tercümesi, çev. Bekir Topaloğlu, (Ankara: İSAM, 2005), 

s.441; Pezdevī bunu “müslimdir ama mü’min değildir” şeklinde aktarmaktadır, bkz: Pezdevî, s.188. 
54 bkz. Eşʻarī, s. 158. 
55 Ay, Mu’tezîle ve Siyaset, s.178. 



GİRİŞ 

41 

Bu yaklaşımlardan anlaşılacağı üzere Muʻtezile ameli imâna dâhil etmiştir. 

Naẓẓām’a göre imân, büyük günahtan – ki bunlar, hakkında ceza (vaʻīd) bulunan 

günahlardır – sakınmaktır.56 ʻAbbād b. Suleymān (ö. 260/874’den sonra)57 imânın, 

Allah’ın emrettiği farz ve önemsediği nâfilelerin hepsi olduğunu söylemektedir. O imânı 

iki çeşit olarak kategorize etmiştir: 1. Allah’a imân ki bunun terk edilmesi insanı kâfir 

yapar ve 2. Allah için imân ki bunların terki küfre vesile olmayıp bazıları fısk, bazıları 

ise küçük günahtır. Fuvaṭī (ö. 227/841’den sonra)58 de benzer bir benimseyiş içindedir.59 

Kaʻbī’ye (ö. 319/931) göre, din çerçevesine giren her itaat imândandır. Ona göre mü’min 

olarak isimlendirilmek bir lakap olmayıp sadece birinin sözlerini tasdik eden, ona itaatte 

bulunup boyun eğen kimsenin mutlak manada mü’min olarak isimlendirilemeyeceğini 

savunur.60 Eṣamm (ö.201/817) da Kaʻbī gibi bütün taatleri imân olarak görmektedir. 

Eṣamm, ʻAbbād gibi imânı ikiye ayırıp bazı günahların – buna büyük günahlar dâhil – 

küfre götürdüğünü, bazılarının ise küfre götürmediğini söylemektedir. İslâm’a mensup 

biri, küfür olmayan bir büyük günah işlerse fâsık olmaktadır, fakat böyle biri tevhîd 

inancına sahip olması hasebiyle mü’min olarak isimlendirilir.61 Ebū ʻAlī el-Cubbāʼī ise 

nâfile ibadetleri imândan saymayıp imânı, Allah’ın kullarına farz kıldığı her şey olarak 

tanımlamaktadır. Ona göre, imân bir övgü vesilesidir ve iyi hasletlerden ibaret olup iyi 

hasletlerin toplandığı şahsa mü’min sıfatı verilir.62 

Muʻtezile geleneği içinde el-menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesi, el-esmāʼ ve’l-

aḥkām olarak da isimlendirilmiştir. Zira büyük günah işleyen birinin mü’min, kâfir veya 

fâsık olarak isimlendirilmesi (el-esmāʼ) bu isimlendirme sonucu onun üzerinde 

uygulanması gereken hükümleri de (el-aḥkām) beraberinde getirmektedir. Muʻtezile 

anlayışı çerçevesinde mürtekib-i kebîrenin ne kâfir ne de mü’min olarak isimlendirilmesi 

bunlara düşen hükümlerin dışında bir hükmü gerekli kılmaktadır.63 Sözgelimi, kâfir 

olarak isimlendirilen biri, müslümanların kabrine defnedilmemesi, cenaze namazının 

kılınmaması, miras ilişkisinin kesilmesi, nikâhın helal olmaması gibi hükümleri 

                                                           
56 Eşʻarī, s. 157 vd. 
57 bkz. TG, IV: 16. 
58 van Ess, Fuvaṭī’nin Ebu’l-Huẕeyl’den sonra öldüğünü söylemektedir; TG, IV: s. 2 vd. 
59 Eşʻarī, s. 157. 
60 Mâtürîdî, s.445. 
61 Eşʻarī, s. 158 vd. 
62 Muammer Esen, Kelam Tarihi, (Ankara: İlâhiyât, 2006), s.65. 
63 bkz. a.mlf, Şerḥ, s. 471. 



GİRİŞ 

42 

beraberinde getirmektedir. Buna karşılık mü’min olarak isimlendirilen biri ise 

yüceltilmeyi, hürmet ve saygınlık görmeyi hak etmiştir. Bir fâsıkın hükmü, ne kâfirinki 

gibi ne de mü’mininki gibi olmaktadır, çünkü isimlendirmesi farklıdır.64  

e. el-Emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker 

Emr kelimesi, “emretmek, buyurmak, bir işi yapmasını istemek” anlamına, 

maʻrūf da, “bilmek, tanımak, düşünerek kavramak” mânalarını taşıyan ʻirfān kökünden 

ism-i mefûl sîgasına girmiş bir kelime olup “bilinen, tanınan, benimsenen şey” anlamına 

gelmektedir. Bu iki kelimenin bir araya gelmesiyle el-emru bi’l-ma‘rūf ifadesi, “iyiliği 

emretme, dinin iyi olarak nitelediği işlerin yapılmasını isteme” olarak anlaşılmaktadır. 

Nehy ise, “yasaklama ve sakındırma” ve munker “tasvip edilmeyen, yadırganan, sıkıntı 

duyulan şey” anlamlarına gelmektedir; bu iki sözcüğün birleşmesiyle en-nehyu ʻani’l-

munker ifadesi de, “kötülükten vazgeçirmeye çalışma, dinin kötü olarak nitelediği 

işlerden sakındırma” anlamını taşımaktadır. Bu bağlamda bu ilke, “iyiliği emretme ve 

kötülükten sakındırmak” ifadesine tekabül etmektedir.65 El-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker esasının vâcip oluduğu hususunda İslâm ulemâsının icmâsı 

bulunmaktadır.66 Zaten bu ilkenin diğer ekoller tarafından eleştirilmediğini de 

görmekteyiz. Belki de bu yüzden Ebu’l-Muʻīn en-Nesefī bu ilkeyi, el-uṣūlu’l-ḫamse 

içinde zikretmemektedir.67 Muʻtezile içinde tartışma konusu olan bunların naklen mi veya 

aklen mi bilinebileceği noktasındadır.68 

Mu‘tezile mensupları başlangıçta söz konusu prensip çerçevesinde diğer dinler 

ve İslâmî fırkalara karşı İslâm inancını savunmuş, ancak bu hususta aşırıya kullanarak da 

mihne olaylarına sebebiyet vermiştir.69 Eşʻarī’nin şu beyanı da Muʻtezile’nin sertliğini 

teyit eder niteliktedir:  

« Muʻtezile dedi ki: Biz bir birlik olursak ve muhaliflerimize karşı yeterli 

olduğumuz fikri galip gelirse imâm etrafında toplanır ve ayaklanırız. Biz sultânı öldürüp 

onu yok ederiz. [Ardından] insanları bizim görüşlerimize (ḳavlenā) itaat etmeye zorlarız; 

                                                           
64 daha geniş bilgi için bkz. a.e, s. 471-474. 
65 Bekir Topaloğlu, Sözlük, s. 80; Mustafa Çağrıcı, “Emir bi’l-Maʻrûf Nehiy ani’l-Münker”, DİA, XI: 138. 
66 Ḳāḍī, Şerḥ, s. 89, 503. 
67 bkz. Nesefī, s. 141. 
68 Ḳāḍī, Şerḥ, s. 89. 
69 İlyas Çelebi, “Usûl-i Hamse”, DİA, XLII: 211. 



GİRİŞ 

43 

eğer tevhîd ve kader hakkındaki görüşlerimize dâhil olmazlarsa onları öldürürüz. »70 

Mihne olayları ve bu söylem nazar-ı itibara alındığında Muʻtezile’nin bu ilkeyi 

aşırıya kullandığı düşünülebilir. Fakat mihne olaylarının Muʻtezile tarafından değil 

Cehmî Bişr el-Merīsī (ö. 218/833) tarafından başlatıldığı unutulmamalıdır; hatta Aḥmed 

b. Ḥanbel’i (ö. 241/855) yargılayan kadı bile Muʻtezile’den değildi.71 Bu olaylar sadece 

Muʻtezile’nin sırtına yüklenmiş ve diğer aktif rol oynayanlar unutulmuştur. Aynı şekilde 

Muʻtezile erken dönemlerde – küçük bir grup hariç72 – ayaklanmalara da katılmamıştır. 

Dolayısıyla onların el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ̒ ani’l-munker ilkesini aşırıya varacak 

şekilde kullandıklarını söylemek realiteyle uyum halinde olmayacaktır. Mu‘tezile’nin bu 

ilkeyi el-uṣūlu’l-ḫamse içinde zikretmelerine rağmen üzerinde Ehl-i Sünnet ve İmāmiyye 

âlimleri kadar durmadığı73 ve Abbasî iktidarı sırasında sarayda aktif olmalarıyla birlikte 

de devre dışı bıraktığı74 söylenilmektedir. 

2. EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE NE ZAMAN ORTAYA ÇIKMIŞTIR? 

Muʻtezilî olmanın şartı, el-uṣūlu’l-ḫamseyi kabul etmek olduğu düşünülecek 

olursa bu esasların Muʻtezile ekolü ile beraber ortaya çıkmış olduğu fikri de zihinlerde 

hâsıl olabilmektedir. Ancak bunun böyle olmadığını ve bu ilkenin sonradan ortaya 

çıktığını söyleyenler olduğu gibi, bu esasları Muʻtezile’nin kurucusu olarak kabul edilen 

Vāṣıl b. ʻAṭāʼya hamledenler de olmuştur. Burada kısaca bu görüşleri sıralamakla 

yetinilecektir.  

1) Bir görüşe göre el-uṣūlu’l-ḫamse, Vāṣıl b. ʻAṭāʼ ve ʻAmr b. ʻUbeyd (ö. 

144/761) döneminde ortaya çıkmıştır.75 Zira Yezīd b. Velīd (ö. 126/744) el-uṣūlu’l-

ḫamseyi benimsediği için Muʻtezile’ye mensup sayılmıştır.76  

Zuhdī Cārullāh’a göre el-uṣūlu’l-ḫamse, Vāṣıl’ın kendisi tarafından ortaya 

konulmuştur.77 ʻAlī Sāmī en-Neşşār (ö. 1980) da, Vāṣıl’ın beş ilkeyle alakalı görüşleri 

                                                           
70 Eşʻarī, s. 265. 
71 van Ess, “Why Kalam?”, İSAM Papers, s. 200; ayr. bkz. TG, III: 176 vd., 446-508. 
72 bkz. EK IX: H. 145’de Nefsu’z-Zekiyye Ayaklanmasına Katılan Muʻtezilîler. 
73 Mustafa Çağrıcı, s. 140. 
74 van Ess, “Mutezile”, s. 78. 
75 Neşşar, s. 234. 
76 Metin Bozkuş, s. 87. 
77 Zuhdī Cārullāh, el-Muʻtezile, (Beyrut: el-Ehliyye li’n-Neşr ve’t-Tevzīʻ, 1974), s. 113. 



GİRİŞ 

44 

olduğunu söylemektedir.78 Buna benzer nitelikte W. Montgomery Watt (ö. 2006) da el-

uṣūlu’l-ḫamsenin, Vāṣıl’ın döneminde iptidai olarak var olduğunu ve dolayısıyla Vāṣıl’ın 

da bu ilkeleri iptidai olarak temsil ettiğini ima etmektedir.79 Vāṣıl’ın hutbesini tahkik eden 

Hans Daiber de Vāṣıl’ın görüşlerini beş esas çerçevesinde tasnif etmiştir.80 

2) Burada zikredeceğimiz bakış açısı da yakinen yukarıda zikrettiğimiz 

görüşle alakalıdır. Buna göre el-uṣūlu’l-ḫamse kavramı, Vāṣıl tarafından zikredilmese de 

onun medresesinde ortaya çıkmıştır. Bağdat Muʻtezilesi’nin kurucusu sayılan Bişr b. 

Muʻtemir (ö. 210/825) Basra’ya geldiğinde Vāsıl’ın öğrencileri Bişr b. Seʻīd (ö. ?) ve Ebū 

Osmān ez-Zaʻferānī (ö. ?) ile karşılaşmış, onlardan el-uṣūlu’l-ḫamse ve itizâl fikrini alıp 

bu görüşleri Bağdat’a taşımıştır.81 

3) Malaṭī’nin (ö. 377/987) aktardığına göre Muʻtezile, kendi aralarında 

parçalanmalar vuku bulup ihtilaflar çoğalınca kendilerini diğer fırkalardan ayırmak için 

el-uṣūlu’l-ḫamseyi ortaya koymuştur.82 Buradan bu ilkelerin Muʻtezile’nin zuhur ettiği 

dönemden sonra oluşmuş olduğu anlaşılmaktadır. 

4) Bir başka sav ise beş esasın, Vāṣıl’dan sonra ortaya çıktığı görüşüdür. Bu 

düşünceyi benimseyenlere göre Vāṣıl, el-uṣūlu’l-ḫamsenin bütününü kapsayacak 

görüşler dile getirmemiştir. Carlo Alfonso Nallino (ö. 1938) bu görüşü temsil 

etmektedir.83 Aynı şekilde Josef van Ess de eski kaynakların yeterli veriler 

sunmadıklarından dolayı el-uṣūlu’l-ḫamsenin Vāṣıl tarafından temsil edildiğine şüpheli 

yaklaşılması gerektiğini söylemekte84 ve bu esasların Vāṣıl’dan sonra ortaya çıkmış 

olduğunu imâ etmektedir.85 Bu ifadeyi ilk olarak Kitābu’l-Hucce’sinde kullanan Ebu’l-

Huẕeyl el-ʻAllāf olmuştur.86 Dolayısıyla bu esasları ilk ortaya koyan el-ʻAllāf olarak 

                                                           
78 Neşşar, s. 180. 
79 W. Montgomery Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, (Ankara: Sarkaç, 3. 

Baskı, 2010), s. 297 vd. 
80 Hans Daiber, Wāṣil Ibn ʻAṭāʼ als Prediger und Theologe, s. 11-20. 
81 Malaṭī, et-Tenbīh ve’r-redd ʻalā ehli’l-ehvāʼ ve’l-bidaʻ, thk. Zāhid el-Kevserī, (Mısır: el-Mektebetu’l-

Ezheriyye li’l-Turās, t.y.), s. 38. 
82 Neşşār, Neşʼetu’l-fikri’l-felsefe fi’l-İslām, I, s. 417; ancak Neşşār’ın burada aktardığı ibareyi ne 

Muḥammed ʻAzeb’in ne de kullandığımız Zāhid el-Kevserī’nin tahkikinde bulabildik. 
83 Neşşâr, İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu – II, s. 180. 
84 TG, II: 273. 
85 bkz. TG, II: 264. 
86 van Ess, “Why Kalam?”, s. 190; TG, III: 223. 



GİRİŞ 

45 

kabul edilebilmektedir;87 zira kendisinin el-Uṣūlu’l-ḫamse isimli bir eser kaleme aldığı 

rivayet edilmekte88 ve beş esasın belirgin bir şekilde savunulması da el-ʻAllāf’ın 

dönemine tekabül ettiği kabul edilmektedir.89 Muʻtezile hakkında ansiklopedi maddesi 

yazmış olan Gimaret de bu prensiplerin, Ebu’l-Huẕeyl‘de kullanıldığı şekliyle 

Muʻtezile’nin ilk evrelerinde mevcut olmadığını savunmaktadır.90 Ancak el-ʻAllāf’ın, 

Vāṣıl’ın öğrencisi olan Ebū Osmān eṭ-Ṭavil’den (ö. ?) itizâl dersi almış olduğu 

düşünülecek olursa91 [2] altında zikrettiğimiz gerekçeyi buraya da uygulayabiliriz; yani 

bu durumda Vāṣıl’ın medresesinde gelişmiş olan bu ilkelerin, Ebū Osmān eṭ-Ṭavil 

vasıtasıyla Ebu’l-Huẕeyl’e ulaşmış ve ardından onun tarafından ele alınıp 

sistemleştirilmiş olduğu sonucuna varılabilir. Muʻtezile’nin beş esasını araştırmış olan 

Osman Aydınlı, el-vaʻd ve’l-vaʻīd, el-menziletu beyne’l-menzileteyn ve el-emru bi’l-

maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ilkelerinin Ebu’l-Huẕeyl öncesi teşekkül ettiğini buna 

karşılık et-tevḥīd ve el-ʻadl ilkelerinin ise ondan sonra şekil aldığını söylemektedir.92 

Zikretmiş olduğumuz bu görüşler üzerinde daha fazla durmadan ve doğruluk 

payını burada araştırma konusu yapmadan bu şekilde bu başlığa son vermeyi yeterli 

görmekteyiz. Muʻtezile’nin benimsedikleri bu esasların ne zaman ortaya çıkmış 

olabileceği, tezimizin önemli bir kısmını oluşturduğundan görüşlerimizi ve tespitlerimizi 

ileriki merhalelere saklamayı uygun görmekteyiz. 

                                                           
87 van Ess, “Mutezile”, s. 78. 
88 Nesefi, s. 141; fakat İbn Nedīm Fihrist’inde bu eseri zikretmemektedir; van Ess bu eserin Kitābu’l-Hucce 

olabileceğini söylemektedir; TG, III: 223. 
89 Ammara, s. 66. 
90 Daniel Gimaret, “Muʻtazila”, EI2, VII: 783. 
91 krş. Neşşar, s. 274. 
92 Osman Aydınlı, İslam Düşüncesinde Aklileşme Süreci, s. 104. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

B. BİRİNCİ BÖLÜM:  

İLKELERE ZEMİN HAZIRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

47 

I. ET-TEVḤĪD İLKESİNİN ARKA PLANI 

İslâm tarihi içinde çoktanrıcılığa karşı ve buna bağlı olarak tevhîd için ilk 

mücadele, Hz. Peygamber’in Hirâ mağarasında aldığı vahiyle birlikte başlamıştır. O 

dönemlerde putperest bir yaşam içinde bulunan Mekke toplumu, hatalı ve yanlış inançları 

hususunda peygamber vasıtasıyla Allah tarafından uyarılma sürecine girmişti. Bu 

yanlışlıklar arasında Tanrı inancı da yer almaktaydı. Bu nedenledir ki Mekkî sûrelerde 

tevhîd inancına vurguya çokça yer verilmiştir.1 Sözgelimi, tevhîd inancının kısa ve öz 

formülü olarak kabul gören el-İḫlāṣ sûresi, tevhîd mücadelesinin yaşandığı Mekke’de 

nâzil olmuştur. Mekke’de nâzil olan âyetlerin büyük çoğunluğu, Allah inancını 

yerleştiremeye yönelik beyanları değil yanlış bir Allah telakkisini düzeltmeye yönelik 

girişimleri yansıtmaktadır. Velhasıl, İslâm düşüncesin tevhîd mücadelesi genel itibariyle 

Allah inancı olmayanlara karşı değil, Allah’a inanıp O’na ortak koşan müşriklerin 

henoteist2 tanrı telakkisine karşı gerçekleşmiştir. Peygamber’in tebliğine dâhil olup 

müslüman olan Mekkeliler’in toplumsal olarak (daha yoğun) karşılaştıkları diğer dinler3 

Medine’ye hicretle beraber Ehl-i Kitâb olarak anılan yahudiler ve hristiyanlar olmuştur. 

Medine’de tevhîd bağlamı etrafında gerçekleştirilen vurgular bilhassa hristiyanların 

Tanrı’yı üçlemelerine (teslis inancı) karşı verilmiştir.4 Risâlet dönemi süresince 

müslümanların karşılaştığı dinler, büyük oranda bu üç dinî akımı aşar nitelikte değildi. 

Risâletin sona ermesiyle, yani Hz. Peygamber’in vefatından sonra, fetihlerle 

İslâm coğrafyasının bünyesine yeni toprakları dâhil olmuştur. Bu elde edilen topraklarla 

birlikte dönemin müslümanları, bu topraklara ait olan farklı din, kültür, inanış ve 

düşüncelerle karşılaşmak zorunda kaldılar. Bu süreçten itibaren müslümanlar bir yandan 

sadece vahiy öncesi şifâhî olarak ve sonra da sadece Kur’ân vasıtasıyla tanıdıkları Mısır 

(Firâvun), Filistin (Mescid-i Aksâ) gibi coğrafyalarda varlık sürdüren kültür ve inançları 

bire bir tanıma imkânını elde etmenin yanı sıra, önceden yabancı oldukları ve hiç tecrübe 

etmedikleri gnostik, helenistik vs. arka planlı din ve dinî akımlarla da birlikte yaşamaya 

                                                           
1 Mehmet Paçacı, Kur’an’a Giriş, (İstanbul: İSAM, 2008), s. 36. 
2 Henoteizm, çoktanrılı bir yapı içinde diğer tanrıların üstünde bulunan ve yüceltilen bir tanrıyı benimseyen 

inanca verilen isimdir. 
3 Şüphesiz o dönemin müslümanları, ticaret seyahatleri, Habeşistan’a gerçekleştirilen ilk hicret veya 

Mekke’de bulunan diğer inançlar (msl. ḥanīfler) vasıtasıyla farklı dinlerle karşılaşmışlardır; ancak bunlar 

bireysel düzeyde veya küçük bir grup dairesi içinde tecrübe edilmiştir.  
4 msl. “Allah, Meryemoğlu Mesih’dir diyenler kesinlikle kâfir oldular.” (el-Māʼide 5/17, 72); “Allah, üçten 

biridir diyenler kesinlikle kâfir oldular.” (el-Māʼide 5/73). 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

48 

ve tanışmaya mecbur oldular. Bu yeni durumla birlikte çoktanrıcılığı sadece putperestlik 

şeklinde henoteist bir inanç olarak bilen müslümanların, artık iki tanrı inancına sahip olan 

düalistler (Seneviyye), Grek felsefesi etkisi altında şekillenen akımlar, Hinduizm vs. gibi 

“has” politeistlerin ve yanlış ilâh algılarına sahip olanların tanrı anlayışlarına karşı da 

teolojik olarak fikrî bir mücadele içine girmelerine vesile olmuştur. 

İslâm düşüncesinin şekillenmesiyle bu akımlara fikrî ve felsefî olarak sistematik 

bir biçimde hangi ölçülerde antitezler sunulduğunu takip etme imkânına sahibiz. Fakat 

bu karşılaşmalara erken dönemde nasıl bir tavır takınıldığı hususunda tatminkâr bilgiler 

elde etmek güç bir durumu ifade etmektedir. Zira bu döneme ait kaynaklarımızın 

yeterince bilgi sunmadığı veya bizlere ulaşmadığı için ilk reflekslerin boyutunu sağlam 

verilere dayanarak bir değerlendirmeye tâbi tutamamaktayız. Hal böyle olunca eserlerin 

yanı sıra arkeolojik verilerden de istifade edilmesi, değerlendirmelerin bir nebze de olsa 

kapsamını genişletecektir.  

Arkeolojik bulgular olarak yararlanabileceğimiz iki öğeden bahsedebiliriz: 

Emevî dönemine ait olan sikkeler, yani paralar ve mimârî yapıt ve sanatlar. Bu iki bulguda 

tevhîd inancına vurguların yapılmış olması göze batmaktadır.  

Suriye’nin İslâm coğrafyasına dâhil olduğu ilk zamanlarda (m. 636) para birimi 

olarak Bizans sikkeleri kullanılmaya devam etmekteydi. Emevî saltanatı esnasında 

basılan ilk sikkeler, büyük oranda tedavülde olan sikkelerin üzerinde bulunan sembollerin 

değiştirilmesi / silinmesi veya onlara eklentiler yapılması şeklinde taklit niteliğinde 

basılmaktaydı.5 Kısa bir süre sonra belirli evrelerden geçen para basımı İslâmî bir üretime 

ulaşmış ve kendine has İslâmî semboller taşımaya başlamıştır. 72/691 yılında ʻAbdullāh 

b. ez-Zubeyr’in (ö. 73/692) hilâfetini ilân etmesiyle birlikte Sicistān’da ilk kez Allah lafzı, 

onun vâlileri tarafından sikkeler üzerine bir sembol olarak basılmıştır. Bu paralar üzerinde 

Pehlevîce yazı ile “Allah birdir, başka ilâh yoktur ve Muḥammed O’nun elçisidir” ibâresi 

yer almaktaydı.6 Buna paralel olarak m. 691 ile 696 yılları arasında Emevîler, çeşitli 

tasvirlerle basım denemeleri gerçekleştirmiştir. Onlar, ʻAbdulmelik b. Mervān’ın (ö. 

86/705) hilâfeti altında nihâî olarak 77/696’da basımda görsel semboller kullanmaktan 

                                                           
5 TG, I: 9; ayr. İslâmî sikkelerin geçirdiği evrelerin özet bir bilgisi için bkz. Stefan Heidemann, “Münzen 

sind konservativ”, FAZ, 28.02.2007. 
6 Heidemann, “Münzen sind konservativ”, s. 3. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

49 

vazgeçip kelime-i tevhîd ve el-İḫlāṣ sûresinde karar kılmışlar7 ve böylelikle İslâmî para 

basımı kendine özgü bir karakter kazanmıştır.8 En geç bu dönemden sonra tevhîd 

anlayışının yansıdığı bu tutum, İslâmî ilâh algısının resmî ideolojinin bir simgesi haline 

geldiğini belgelemektedir. Başka bir ifadeyle İslâm düşüncesi en geç bu devirde ilâh 

anlayışlarını kullandıkları para üzerine aksettirerek teolojik bir tavır sergilemiş 

bulunmaktaydı. 

                                                           
7 a.e., s. 4. 
8 TG, I: 10. 

6: m. 698/99 Yılına Ait Kûfeli Bir Gümüş Dirhem 

K
a

y
n

a
k

: 
w

w
w

.h
an

if
.d

e 

K
a

y
n

a
k

: 
H

ei
d

em
an

n
, 

“M
ü
n

ze
n

 s
in

d
 k

o
n

se
rv

at
iv

”
. 

A) Lā ilahe illāllāhu vaḥdehū lā şerīke leh  

Allah’tan başka ilâh yoktur ve O’nun ortağı da yoktur. 

B) Allāhu eḥad. Allāhu eṣ-ṣamed. Lem yelid ve lem yūled. [birincisinde yok: Ve lem yekun 

lehū kufuven eḥad]  

Allah birdir, sameddir, doğurmamış ve doğmamıştır, O’nun hiçbir dengi yoktur. 

5: 77/697 Yılına Ait Emevî Bir Altın Sikke 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

50 

Emevî halîfeliği döneminde para üretimi için denemelerin gerçekleştiği evrede 

tevhîd inancına vurgular mimarî yapıtlarda kullanılmaya başlamıştı bile. Bunun en bariz 

örneğine, ʻAbdulmelik b. Mervān’ın inşâ ettirdiği Ḳubbetu’ṣ-Ṣaḫra’da9 şahit olmaktayız. 

Yapının iç ve dış cephesinin sekiz kösesini saran ve büyük çoğunlukla Kur’ân 

âyetlerinden oluşan10 kitâbeler, dikkatleri tevhîd inancına yönlendirmektedir.11 O 

dönemin Emevî sarayında Kur’ân âyetlerinin teolojik münâzaralarda kullanıldığı dikkate 

alınacak olursa12 kitâbelerde yer alan âyetlerin siyâsî ve de teolojik bağlamı gözetilerek 

bilinçli bir şekilde seçildiği anlaşılmaktadır. 

7: Kûfî Hatlı Kitâbelerden Bazı Örnekler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

8: Kubbetu'ṣ-Ṣaḫra'nın Krokisi 

                                                           
9 Yaygın anlayışa göre, yapıtın inşâsı 66/686 yılında başlanmış, 72/691’de ise tamamlanmıştır. Fakat van 

Ess’e göre binanın inşâsı Muṣʻab b. ez-Zubeyr’e (ö. 72/691) karşı sürdürülen seferberliğin son bulmasıyla 

ve buna bağlı olarak maddi kaynakların tekrar çoğalmasıyla 72/692 başlamıştır; bkz. TG, I: 10.  
10 Angelika Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike, (Berlin: Verlag der Weltreligionen, 3. Baskı, 

2013), s.251. 
11 Bundan daha önce, 29/650 yılına ait Kıbrıs’ta tespit edilen bir mezar taşında el-İḫlāṣ sûresinin yer aldığı 

bildirilmektedir; a.y. (47. dipnot). 
12 a.y. 

Kaynak: Kessler, ʻAbd al-Malik’s Inscription in the Dome of the Rock: A Reconsideration 

K
a

y
n

a
k

: 
w

w
w

.h
an

if
.d

e 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

51 

9: İç Cephedeki Kitâbe 

a) et-Teġābun 64/1, el-Vāḳıʻa57/2.  b) el-Aḥzāb 33/56. c) en-Nisāʼ 4/171-72. d) Meryem 19/15,33.  

e) Meryem 19/34-36. f) Āli ʻImrān 3/18-19. 

 ِلاِوحدهِاللِإلاِالهِلاِالرَّحِيمِِِالرَّحْْنِِِاللِِِبِسْمِِ

يِتِ ِيُ ْيِيِالَْْمْدِ ِوَلَهِ ِالْم لْكِ ِلَهِ ِلهِشريك ََِوَِِوَيُ   ِهُ 

لَ هِ ِاللِعَبْدِ ِمُ َمَّدِ(aقَدِيرِ ِشَيْءِ ِك لِ ِِعَلَى  وَرَس 

نََِعَلَىِالنَّبِ ِياَِأيَ ُّهَاِالَّذِينَِآمَِ اَإِنَِّاللَّهَِوَمَلََئِكَتَه ِي صَلُّ  ن 

اَِتَسْلِيمًا اَِعَلَيْهِِوَسَل م   صلّىِاللِوِالسلمِ(bصَلُّ

اَِفِِدِينِك مِِْياَِأَهُْلَِالْكِتَابِِعليهِوِرحْةِاللِ  لاَِتَ غْل 

اَِالْمَسِيح ِعِيسَىِابْنِ  ِإِنََّّ الَْْق  اَِعَلَىِاللّهِِإِلاَِّ لَ   وَلاَِتَ ق 

ِاللّهِِوكََلِمَت ه ِألَْقَاهَُاِإِلََِمَرْيَََِوَر وحِ   مَرْيَََِرَس َل 

اَ ثَلَثَةَ ِانتَ ه  اَِْ لَ  تَ ق  اَِباِللّهِِوَر س لِهِِوَلاَِ  مِنْه ِفَآمِن 

رًِ نََِلَه ِوَلَدِ خَي ْ اَِاللّه ِإلَِ ه ِوَاحِد ِس بْحَانهَ ِأَنِيَك   اِلَّك مِْإِنََّّ

 لَه ِمَاِفِِالسَّمَاوَاتِوَمَاِفِِالَأرْضِِوكََفَىِباِللّهِِ

نََِ  وكَِيلًَِلَنِْيَسْتَنكِفَِالْمَسِيح ِأَنِيَك 

نََِوَمَنِيَسْتَنكِِ  فِْعَبْداًِللِّهِِوَلاَِالْمَلآئِكَة ِالْم قَرَّب 

يعًا  c(عَنِْعِبَادَتهِِِوَيَسْتَكْبِِْفَسَيَحْش ر هُ مِْإلِيَهِِجََِ

لَِكِوِعَبْدِكِعِيسَى  اللّه مَِّصلّيِعلىِرَس 

تِ  مَِيََُ  َْ مَِو لِدَِوَيَ  َْ  ابْن ِمَرْيَََِوَِالسَّلََم ِ)سَلََم (ِعَلَيْهِِيَ 

ِحَيًّا مَِي  ب ْعَث  َْ َْلdَِِ(وَيَ   الَْْقِ ِذَلِكَِعِيسَىِابْن ِمَرْيَََِقَ 
كَِانَِللَِّهِِأَنِيَ تَّخِذَِمِنِوَلَدِ    ,ِس بْحَانهَِ الَّذِيِفِيهِِتََتَْ ر ونَِ)يَُتَْ ر ونَ(ِمَا

ِوَِ نَ ِوَإِنَِّاللَّهَِرَبِّ  كِ نِفَ يَك  ِلَه  لَ  اَِيَ ق   رَبُّك مِْإِذَاِقَضَىِأمَْراًِفَإِنََّّ

إلَِ هَِِ:ِشَهِدَِاللّهِ e(فاَعْب د وه ِهَُذَاِصِراَط ِمُّسْتَقِيمِ   أنََّه ِلاَِ

هُِ  اَِالْعِلْمِِقَآئِمَاًِباِلْقِسْطِِلاَِإلَِ هَِإِلاَِّ ِوَالْمَلَئَِكَة ِوَأ ول  ََ هُ   ََِإِلاَِّ

ينَِعِندَِاللّهِِالِإسْلََم ِوَمَاِاخْتَ لَفَِالَّذِي ِالَْْكِيم ِإِنَِّالد   نَِالْعَزيِز 

مِنِبَ عْدِِمَاِجَاءهُ م ِالِْ اَِالْكِتَابَِإِلاَِّ نَ ه مِْوَمَنعِلْم ِبَ غْيًاِب َِأ وت   ي ْ

 f(يَكْف رِْبآِياَتِِاللّهِِفَإِنَِّاللّهِِسَريِع ِالِْْسَابِِ

Kaynak: Kessler, ʻAbd al-Malik’s Inscription in the Dome of the Rock: A Reconsideration 

  



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

52 

  

a) el-İḫlāṣ 112/1-4.  b) el-Aḥzāb 33/56. c) el-İsrāʼ 17/111. d) et-Teġābun 64/1, el-Vāḳıʻa 57/2.  

  

 ِشريكِلاِوحدهِاللِإلاِالهِلاِالرَّحِيمِِِالرَّحْْنِِِاللِِِبِسْمِِ

ِاللَّه ِأَحَدِ ِله ََ لََدِْولََِْ اللَّه ِالصَّمَدِ  ق لِْهُ  ي  يلَِدِْولََِْ  لََِْ

ًَاِأَحَدِ  كِ ف  لَِ مُ َمَّدرَِِ(aِ ِيَك نِلَّه   ۞اللِعَلَيْهِِصَلّىِ اللِس 

 اللِإلاِالهِلاِالرَّحِيمِِِالرَّحْْنِِِاللِِِبِسْمِِ

لَِ مُ َمَّدرَِِلهِشريكِلاِوحده  اللِس 

نََِعَلَىِالنَّبِ ِ  إِنَِّاللَّهَِوَمَلََئِكَتَه ِي صَلُّ

اَ اَِياَِأيَ ُّهَاِالَّذِينَِآمَن  اَِعَلَيْهِِوَسَل م   صَلُّ

 (bتَسْلِيمًاِ
 ِحْْنِِالرَِّاللِِِبِسْمِِ ۞

ِِاللِوحدهِإلاِالهِلاِِالرَّحِيمِِ  الَْْمْد 

يَ تَّخِذِْوَلَدًاِولَََِيَك نِلَّه ِ  للِّهِِالَّذِيِلََِْ

ِفِِالْم لْكِِولََِْيَك نِلَّه ِوَلٌِِّ  شَريِك 

ِوكََب  رْه ِتَكْبِيراًِمِِ لَِ مُ َمَّدرcَِِ(نَِالذُّلَّ  ..لاِس 

 ه ِوِر س ل ه ِوِالسَّلََمِ صَلّىِاللِعَلَيْهِِوِمَلََئِكتِ  هلِّ

ِالِلِ  ِالرَّحْْنِِِاللِِِبِسْمِِِ۞عَلَيْهِِوِرَحَْْت 

 لهِشريكِلاِوحدهِاللِإلاِالهِلاِالرَّحِيمِِ

يِتِ ِيُ ْيِيِالَْْمْدِ ِوَلَهِ ِالْم لْكِ ِلَهِ  ََِِوَيُ   عَلَىِوَهُ 

لَِ مُ َمَّدرdَِِ(ِقَدِيرِ ِشَيْءِ ِك لِ   صَلّىِاللِ اللِس 

مَِالقِيَامَةِفِِأ مَّتِهِِي َِِوَِعَلَيْهِِ َْ  ۞قْبَل ِشَفَائَ تَه ِيَ 

 ِوحدهِاللِإلاِالهِلاِالرَّحِيمِِِالرَّحْْنِِِاللِِِبِسْمِِ

لَِ مُ َمَّدرَِِلهِشريكِلا  صَلّىِاللِ اللِس 

 ..عَبْبَ نَاِهُذِهِِالق بَّةَِعَبْد ِالِلِ ۞عَلَيْهِِ

نَِأمِيرِ  ماللِالإمَاِد َأْم 
ؤْمنِيَنِفِِِالم

 
 ِسَنَةِِالم

مِنْه ِوِرَضِيَِ  اثِْ نَتَ يْنِوِسَبْعِينِيَ قْبَل ِاللِ 

للّهِِالَْمْدِ  ِالعَالَمِينَِِ  ۞ عَنْه ِآمَينِرَبُّ
Kaynak: Kessler, ʻAbd al-Malik’s Inscription in the Dome of the Rock: A Reconsideration 

10: Dış Cephedeki Kitâbe 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

53 

Yukarıda takdim edilen kitâbelerde tıpkı sikkelerde olduğu gibi el-İḫlāṣ sûresi 

kullanılmakta, hristiyanların teslis inancına karşı bir muhteva içeren el-İsrāʼ sûresinin son 

(111.) âyeti13 ve bu inancın yanlışlığını direkt dile getiren en-Nisāʼ sûresinin 171 ve 172. 

âyetleri de zikredilmektedir. Aynı şekilde Tanrı’nın oğlu olarak kabul edilen Hz. İsâ’nın, 

Allah’ın kulu ve (sadece) O’nun bir elçisi olduğu vurgulanmış ve bir resûl olarak Hz. 

Muḥammed ile aynı görevi taşıdıkları gösterilmek istenmiştir.14 Bu bağlamda Hz. 

Muḥammed’in önemini göstermek ve belki de iki elçinin konumunu pekiştirmek 

amacıyla Hz. Muḥammed’in Allah’ın gönderdiği bir peygamber olduğunu belirten 

cümleler de kullanılmıştır. Bunlarla ilintili olarak Allah’ın tek olduğu ve ortağının da 

bulunmadığını ifade eden kelime-i tevhîde bolca yer verilmiştir. 

Josef van Ess’e göre yazıtların muhtevası ve Ḳubbetu’ṣ-Ṣaḫra’nın hristiyanlar 

için kutsal bir toprak kabul edilen Kudüs’te inşa edilmesi, Hristiyanlığa ve buna bağlı 

olarak Bizans İmparatorluğu’na karşı bir güç göstergesi niteliğindedir.15 Bu vurguların 

hristiyanlara karşı yapılmış olduğunu dönemin bazı uygulamalarından da görmekteyiz: 

ʻAbdulmelik’in haçları yasaklaması, Mısır vâliliği görevinde bulunan kardeşi 

ʻAbdulazīz’in (ö. 86/705) Mısır’daki kiliselere el-İḫlāṣ sûresini ve Hz. İsâ’nın Allah’ın 

resûlü olduğunu yazan kitâbeler yerleştirtmesi, domuzların öldürülmesi vs.16 Her ne kadar 

kaynaklarımızda Ḳubbetu’ṣ-Ṣaḫra’nın inşa sebebi, Mekke’de ʻAbdullāh b. ez-Zubeyr’in 

hükümranlığı hasebiyle hac görevini yerine getirmek isteyenler için Kâbe’ye bir alternatif 

olarak imar edildiği söylenilse de bu rivayetlerin Emevî karşıtları tarafından aktarılması 

bunların doğruluğuna şüpheli bakılmasını gerektirmektedir.17 Bunun yanı sıra bizim 

rivayetlerimizde Ḳubbetu’ṣ-Ṣaḫra’nın, hristiyanların ihtişamlı kiliselerine hayranlığı 

engelleme amaçlı daha ihtişamlı bir yapı olarak inşa edildiği de bildirilmektedir.18 Her ne 

kadar hristiyanların varlığı, Ḳubbetu’ṣ-Ṣaḫra’nın inşası için önemli bir saik oluştursa da 

bunu her yönüyle bir “gövde gösterisi” mahiyetinde anlamak yanlış olacaktır. Nitekim 

Kudüs, müslümanların o beldeleri kendi toprakları saymadıkları dönemde de önemli bir 

konumdaydı; ve müslümanların çoğunluğunun kutsal saydıklarına besledikleri 

                                                           
13 TG, I: 10 vd. 
14 Neuwirth, s. 252. 
15 TG, I: 10. 
16 TG, I: 11. 
17 Nebi Bozkurt, “Kubbetü’s-Sahre”, DİA, XXVI: 306. 
18 bkz. a.y. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

54 

hassasiyetlerine binaen kanaatimizce, er ya da geç bunun göstergesi olarak mimârî bir 

yapı zaten ortaya çıkacaktı. 

Yapının kendisini – konumu ve boyutu itibariyle – büyüyen ve güçlenen İslâm 

devletinin ve medeniyetinin bir sembolü olarak anlamak yanlış olmasa da yapının 

süslenmesinde kullanılan âyetleri de tamamen siyâsî bir refleks olarak algılamak isabetli 

olmayacaktır; çünkü bu durum, yazıtlarda kullanılmış olan âyetlerin seçimine etki eden 

dinî güdülerin ihmal edileceği anlamına gelecektir. Seçilen âyetler ve terkiplerde sürekli 

olarak Allah’ın birliğinin ve eşsizliğinin vurgulanması, ilkin hem Hz. Muḥammed’in 

bilhassa Mekke’de tebliğ ettiği mesajın ruhuna uygun olmakta, ikincisi de o dönemde 

teolojik tavır ve tutumların yerleşmeye başladığına delalet etmektedir. Buradan ilâhiyyât 

ve nübüvvet bahislerinin erken dönemde (iptidai olarak) İslâm teolojisinin ilgi alanına 

girdiği anlaşılmaktadır.  

Ne var ki gerek paraların üzerlerindeki semboller gerekse mimârî eserler o 

devirde müslümanların temsil ettikleri ilâh anlayışının bütün yönünü ortaya serecek 

nitelikte değillerdir. Yukarıda zikrettiğimiz hususlar vasıtasıyla ulaşabileceğimiz en 

somut sonuç, o dönemde Hristiyanlığın teslis inancına ve böylece onların Tanrı 

telakkilerine karşı bir tepkinin bulunması, buna bağlı olarak da Allah’ın birliğine, yani 

tevhîd inancına vurguların yapılmış olmasıdır. Bu durum erken dönemde takınılan kelâmî 

tavırları kapsamlı şekilde yansıtmasa da bunlara ışık tutabilecek başka verilere de sahibiz. 

Emevî saltanatı sırasında inşâ edilen başka bir yapıda – Şam Emevî Camii – yer alan ve 

87/706 yılına ait olduğu tespit edilen bir yazıtta, “Allah birdir, dinimiz İslâm’dır, 

peygamberimiz Hz. Muḥammed’dir” ibaresi yer almaktadır.19 Bu ilkeleri içeren 

beyanların, Mürcie, Ḫāriciyye, Şīʻa gibi birbirlerinden farklı fırkalar tarafından da – bazı 

yorum farkları ve/veya eklemelerle birlikte – kullanılmış olması20, bizlere müslümanlarca 

sahip olunan ortak bir ruha işaret etmektedir. Fakat Allah’ın birliği / tekliği ve nübüvvet 

inancının varlığı üzerine bina edilen mezhepsel görüşler, aşağıda göstereceğimiz üzere 

bulundukları coğrafyanın kültürel ve dinî etkisi altında şekillendiğine tanıklık etmektedir. 

Tanrı’yı algılama biçiminin en basiti, O’nu vâr olan cisimlere ve şeylere 

                                                           
19 TG, I: 13. 
20 krş. TG, I: 14. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

55 

benzetmektir. Batı düşünce geleneği içinde buna antropomorfizm denilmektedir. Hemen 

her kültürde bunun örnekleriyle karşılaşmaktayız. Antropomorfik tanrı formlarının en 

kemâle ermiş biçimini, Yunan geleneğinde görmekteyiz.21 Yakûb’u Tanrı’yla güreştiren22 

veya insanın Tanrı sûretinde yaratıldığına inanan Yahudiliği de bu kategoride 

değerlendirebiliriz. Hz. İsâ’yı ilâh olarak gören Hristiyanlığın Tanrı anlayışı da 

antropomorfizmin bir uç noktasını oluşturmaktadır. Bunun gibi Hinduizm, Budizm ve 

diğer putperest dinlerin tümü, bu sınıfa dâhil edilebilmektedir. Grek felsefesinin etkisi 

altında şekillenen oluşumlar, Hristiyanlık ve Yahudilik gibi akımların genişleyen İslâm 

coğrafyasında yaygın bir biçimde bulunmuş olması, antropomorfik bakış açısının da o 

coğrafyaların kültürel kodlarına kazındığı anlamını taşımaktadır. Böyle bir yapı içinde 

vech, yed, ʻayn, istivāʼ gibi ifadelerin geçtiği âyetlerin, mecâzî olarak yorumlanmasından 

ziyade antropomorfik algılanması neredeyse kaçınılmaz gözükmektedir. Ne var ki 

Kur’ân’da Tevrat’a nazaran çok daha az antropomorfik ifadeler yer almaktadır. Bu ise, 

teşbîh telakkisinin dinî referansını hadîsler,23 düşünceler kısmını da müfekkirlerin içinden 

geldikleri sosyo-kültürel ve dinî yapı oluşturmuştur anlamına gelmektedir. Buradaki 

meramımızı aslında Alija İzzetbegovic’in (ö. 2003) ahlâk bağlamında söylediği sözler 

ifade etmektedir. Alija, ateistlerin ahlâklı olmalarını dinle ilişkilendirirken “güneşin 

çoktan battığı yerde de gecenin sıcaklığı yine güneştir” veya “ateşin ocakta sönmüş 

olmasına rağmen oda sıcak olmaya devam eder” betimlemeleriyle dinin, kendisini ateist 

olarak tanımlayan şahısların üzerinde tesiri olduğunu söylemek istemektedir.24 Aynı 

bunun gibi biz de Tanrı’yı algılama biçimlerinde kültürel ve sosyal etkileşimin bilinçli ve 

kastî olarak vuku bulmadığını, ama yine de izlerini taşıyabileceğini düşünmekteyiz. 

İslâm geleneğinde antropomorfizm karşılığı teşbīh ve tecsīmdir. En genel 

anlamda teşbīh, Allah’ı yaratılmışlara tecsīm de cisimlere benzetmeği ifade etmektedir. 

Her ne kadar iki kavram çoğu kez eş anlamlı kullanılsa da25 biz bu iki kavram arasında 

bir ayrımın yapılması gerektiği kanaatindeyiz, zira Allah’ı yaratılmışlara benzetmek ile 

                                                           
21 daha detaylı bilgi için bkz. Heinz-Günther Nesselrath, “Die Griechen und ihre Götter”, Götterbilder, 

Gottesbilder, Weltbilder, ed. Reinhard G. Kratz ve Hermann Spieckermann, (Tübingen: Mohr Siebeck, 

2006), II, s. 21-44. 
22 Tekvîn 32: 23-33. 
23 TG, IV: 416. 
24 bkz. Alija Ali İzzetbegoviç, Doğu ve Batı Arasında İslâm, çev. Salih Şaban, (İstanbul: Nehir, 11. Baskı, 

2008), s.207. 
25 İlyas Üzüm, “Mücessime”, DİA, XXXI: 449. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

56 

onu cisimlere benzetmek arasındaki soyutlama derecesinde bir nüans bulunmaktadır. Bu 

anlayışın sahipleri ileride Ḥaşviyye çatısı altında da toplanmışlardır. 

İslâm düşüncesinin erken dönemlerinde antropomorfik ilâh anlayışı yaygındı.26 

Araplar’ın putperest bir toplum27 içindeyken müslüman olmaları düşünülecek olursa 

Tanrı’yı soyut şekilde tasavvur edememeleri de anlaşılabilmektedir.28 Bu kültürel yapı 

içinde yetişmiş olan ʻAbdulmelik de her ne kadar ṣamed kelimesini, paralara ve 

Ḳubbetu’ṣ-Ṣaḫra’ya işletmiş olsa da antropomorfik temayülden sıyrılamamıştır.29 Bu 

bağlamda ṣamed sıfatına verilen manadan hareketle temayüller hakkında bilgi vermeye 

çalışalım. 

El-İḫlās sûresi o dönemlerde İslâm’ın bir kimlik beyanı niteliğindeydi. Sûrenin 

para üretimine ve mimârî süslemelere yansıması bunu ortaya sermektedir. Yezīd b. 

Hārūn’un (ö. 206/821) bu sûreyi kelime-i tevhîdle birlikte şehadet niteliğinde günde 11 

defa tekrarlamayı tavsiye etmesi de önemini göstermektedir.30 Bilhassa Kur’ân’da sadece 

burada geçen ṣamed sıfatı, merkezî bir öneme sahiptir. Bu kelimenin önem kazandığını 

ʻAbduṣṣamed isminin o dönemde yaygınlaşmış olması da göstermektedir.31 ʻAbdullāh 

isminin İslâm öncesi de erkeklere verilen bir ad olduğu düşünülecek olursa ʻAbduṣṣamed 

isminin toplum içinde yerleşmesi, “Allah”tan ne anlaşıldığına işaret eder ve Câhiliye 

öncesi ilâh anlayışı ile sonrası arasındaki farkı belirtir niteliktedir; bu durumda: “Allah 

samettir”. Bu sıfatın erken dönemde defalarca vurgulanması, İslâm’ın ilâh tasavvuruyla 

diğer dinlerin tanrı mefhumu arasındaki sınırları çizen bir özellik olarak algılandığı 

anlamına gelmektedir. Her ne kadar günümüzde ṣamed kelimesi, Allah’ın mükemmelliği 

ve aşkınlığı ekseninde anlam kazanmışsa da32 erken dönemin teolojik düşünce ve 

                                                           
26 van Ess, “ʻAbd al-Malik and the Dome of the Rock. An Analysis of Some Texts”, Bayt Al-Maqdis: ʻAbd 

al-Malik’s Jerusalem, ed. J. Raby ve J. Johns, (Oxford: Oxford University Press, 1992), I, s. 97. 
27 Câhiliye Araplar’ının putları, hem geometrik hem de heykel şeklindeydiler; msl Lūt = kare taş, Hubel = 

insan şekli, İsāf ve Nāʼile = taş; el-Kelbī, Kitābu’l-Eṣnām, thk. Aḥmed Zekipaşa, s. 16, 28 vd.  
28 Ancak Hicaz’da o dönemlerde teşbîhe müsait olan âyetleri mecazî olarak tefsîr edenlerin varlığı göz ardı 

edilmemelidir.  
29 van Ess, s. 98. 
30 TG, IV: 365. 
31 TG, IV: 368 vd. 
32 “varlığı zorunlu olan” (Hüseyin Atay); “öncesiz ve sonrasız, bütün vâr olmakta olanların sebepsiz sebebi” 

(Muhammed Esed); “ezeli olan ve vâr olan her şeyin sebebi olduğu halde kendisinin var oluş sebebi 

bulunmayan” (Salih Akdemir); “her vasfıyla mükemmel, her türlü ihtiyaçtan münezzeh” (Mustafa Öztürk); 

“her şeyden müstağni, her şey O’na muhtaç” (Talat Koçyiğit); “her şey her halinde Allah’a muhtaç, O 

hiçbir şeye muhtaç değil” (Mehmet Yaşar Kandemir v.dğr); “zeval bulmayan bir bâkî, daim, herkesin ve 

her şeyin doğrudan doğruya muhtaç olduğu ve kastettiği yegâne varlık, ulular ulusu” (Hasan Basri Çantay); 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

57 

yorumlarında bu sözcüğe verilen mana, çoğunlukla cismânî bir içerik ve dolayısıyla 

teşbîh karakteri taşımaktaydı: Allah somdur / içi doludur (muṣmet33) ve insan gibi içi boş 

(ecvef) değildir; insan karın boşluğunu doldurmak için yemek yer, ama Tanrı bir boşluğa 

sahip olmadığı için yemek yemez.34 İslâm düşüncesinin başlarında tevhitten Tanrı’nın 

tekliğinden ziyade Tanrı’nın bütünlüğü / beraberliği manasında birliği anlaşılmaktaydı.35 

Bunun yanı sıra Tanrı’nın bir kalbi olduğundan ve kalbin varlığı için de boşluğa ihtiyaç 

duyulduğundan O’nun üst bedeninde boş ve alt kısmının sadece som olduğunu 

söyleyenler de olmuştur.36 Ṣamed kelimesini bu şekilde yorumlayanların tevhîd anlayışı 

da bu minvalde ilerlemektedir.  

İslâm kaynaklarında bunlardan birini, Muşebbihe’in meşhur temsilcisi Muḳātil 

b. Suleymān (ö. 150/767) oluşturmaktadır. Onun tevhîd görüşünü Eşʻarī şu şekilde 

vermektedir: 

« Allah cisimdir ve gür saçı vardır. O insan sûretinde et, kan, saç ve kemiğe 

sahiptir. El, ayak, kafa ve iki gözden [oluşan] organ ve uzuvları vardır. [Aynı anda O,] 

somdur / sıkıdır (muṣmet). Bununla birlikte O ne başkasına benzer, ne de başkası 

O’na.»37 

Muḳātil’in Muşebbihe’den olduğuna şüphe bulunmamasına rağmen o kendisini 

sırf bu bakış açısıyla kısıtlamamıştır. Biz onun âyet tefsirlerinde yer yer antropomorfik 

kategorilerden sıyrılarak kelimelere mecazî anlamlar verdiğine de şahit olmaktayız. 

Örnek olarak nûru İslâm / inanç olarak38, Allah’ın elini O’nun fiili veya cömertliği olarak, 

vechini O’nun varlığı olarak tefsir etmiş olmasını gösterebiliriz.39 

Antropomorfizmin diğer kanadını oluşturan cephe Mucessime’dir. Hişām b. 

                                                           
“her yönden eksiksiz, her dileğin mercii, her şey kendisine muhtaç olan şanlı, ulu” (Ahmet Hamdi Akseki); 

“her şey  kendisinin  ve  her  dileğin  mercii, hiç eksiksiz  maksûd-i  küll  olan şanlı ulu, hakikatte en 

mükemmel” (Elmalılı Hamdi Yazır); “her şey O’na muhtaç, O hiçbir şeye muhtaç değil” (Diyanet İşleri 

Başkanlığı); “ebedî saf / arı olan” (Hartmut Bobzin); “ebedî olan” (Friedrich Eberhard Boysen); “mutlak 

olan, nüfuz edilemeyen, her şey O’na bağlı ve O tamamen bağımsız, ilk sebep” (Max Henning). 
33 muṣmet kelimesinin, som şeklinde Türkçe’ye aktarılabileceğini Elmalılı Hamdi Yazır gerekçeleriyle 

anlatmıştır; bkz. Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dîni Kur’an Dili, sad. heyet, (İstanbul: Çelik-Şura, 1993), IX, 

s. 285.  
34 TG, IV: 369. 
35 TG, IV: 367. 
36 msl. Dāvud el-Cevāribī; TG, IV: 370. 
37 Eşʻarī, Maḳālāt, s. 92 vd. 
38 TG, II: 526, 96. dipnot. 
39 TG, II: 529. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

58 

Sālim el-Cevāliḳī (ö. 183/799 öncesi) Şīʻa içindeki ilk Mucessime’den sayılmaktadır.40 

Her ne kadar öğretileri teşbîh karakteri taşısa da bu anlayıştan hafif bir kopma 

gözükmektedir. Ona göre Tanrı, etten kemikten olmamakla birlikte insan sûretindedir ve 

parlayan bir nûrdur. Aynı anda insan gibi beş duyu organına, el, ayak, burun göz gibi 

uzuvlara sahiptir.41 Benzer bir öğretiyi Şeyṭānu’ṭ-Ṭāḳ (ö. 180/769) da benimsemektedir.42 

Görüldüğü üzere el-Cevāliḳī Allah’a uzuv ve organ atfetmekten vazgeçmemiştir. Bu 

durum muhtemelen Allah’ı insan sûretinde düşünmekten kaynaklanmaktadır, çünkü bu 

fikri merkeze yerleştirdiğimizde artık Tanrı’ya farklı uzuvlar, organlar atfetmekte 

kaçınılmaz olacaktır. Allah’ı insan formunda tasvir etmenin kaynağı Kur’ân-ı Kerîm’de 

bulunmamaktadır; Kur’ân böyle bir ifadeyi kullanmamaktadır. Bu düşüncenin köklerine 

hadîslerde rastlayabileceğimiz gibi43 Tevrat’ın ifadelerinde de karşılaşmaktayız.44 

Yahudiliğin ve Hristiyanlığın uzun yıllardır o coğrafyalarda varlık sürdürmüş olmamaları 

düşünülecek olursa bu tür düşüncelerin de, o topraklara yerleştiği / nüfuz ettiği şaşılacak 

bir olay değildir. Vakıa sadece diğer dinlerden Müslümanlığa geçen insanların önceden 

getirdikleri kültürel birikim ve bakış açılarından kopamadıklarına işaret etmektedir. 

Hişām b. el-Cevāliḳī’nin tecsîm fikrine doğru kaymasını, “eti kemiği yoktur” eki 

oluşturmaktadır. Bu noktada el-Cevāliḳī, teşbîhçi Muḳātil’den ayrılmıştır. 

Mucessime’nin en meşhur temsilcilerinden biri de muhtemelen Hişām b. el-

Ḥakem’dir (ö. 187/803). O, teşbîh düşüncesinden sıyrılabilmiş ve Allah’ı cisimlerle tasvir 

etmiştir. Tecsīm fikri “basit / ilkel” bir düşünme işleminin sonucu olarak algılanabilir. 

Ancak kendisinin tevhîd hususunda derin düşünmüş olabileceğini, İslâm fikriyatının 

erken dönemimde Aristoteles’in tevhîd anlayışını eleştiren Kitābu’r-Redd ʻalā Arisṭālīs 

fi’t-tevḥīd adlı bir eser kaleme almış45 olması göstermektedir. Hişām’a göre Tanrı, en iyi 

ideal geometrik formlarla tasavvur edilmelidir; o parlayan külçeler, ışıldayan inciler 

tasvirleriyle Tanrı’nın mükemmeliyetini ve somluğunu özetlemek istemiştir.46 Benzer 

girişimlere Yunan düşüncesi içinde varlığın kemâlini yuvarlak bir küre ile anlatmaya 

                                                           
40 Yusuf Şevki Yavuz, “Cevâlîki, Hişâm b. Sâlim”, DİA, VII: 437. 
41 Eşʻarī, s. 124; Baġdādī, el-Farḳ beyne’l-fıraḳ, thk. Muḥammed Muḥyiddīn ʻAbdulḥamīd, (Kahire: 

Mektebetu Dāri’l-Turās, 2007), s. 76. 
42 bkz. TG, I: 342. 
43 msl. “Allah, Âdem’i kendi sûretinde yarattı”; Buḫārī, “İstiʼzān”, Saḥīḥ, hadîs no. 6227. 
44Tekvîn 1: 27, 5: 1. 
45 TG, V: 70. 
46 TG, IV: 373. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

59 

çalışan Parmanides’de şahit olmaktayız.47 Van Ess’in beyanına göre Hişām’ın tecsîm 

öğretisini, Ebū Şākir ed-Deyṣānī’den48 (ö. 158-169/775-785) devralmış olma ihtimali 

bulunmaktadır.49 Hişām’ın Tanrı anlayışı onun varlık anlayışıyla yakinen alakalıdır. Ona 

göre vâr olan her şey cisimdir50 ve araz olarak kabul edilen şeyler aslında cisimlerin 

sıfatlarıdır.51 O, varlık hakkındaki görüşlerini tanrı kavramına transfer ederek tecsīm 

öğretisini oluşturmuştur. Mevcûd olan her şey cisim olduğundan ve Tanrı da vâr / şey 

olduğuna göre cismânî bir karakter taşıması gerekmektedir.52 Allah’ın ne kendisinde ne 

de kendisi dışında olan sıfatları vardır.53 Sıfatlar müstakil varlıklara sahip olmayıp 

harekettirler ve bir hareket sadece cisimlerden zuhur edebilir; böylece Tanrı’nın da cisim 

olması gerekir.54 Nasıl ki her cisim derinliğe, uzunluğa ve genişliğe sahipse Tanrı da 

bunlara sahip olmalıdır; aksi takdirde yok sayılması gerekirdi. Tanrı’nın her ciheti eşit 

uzunluktadır. Hişām bu eşitliği göstermek için Tanrı’yı inci, külçe, billûr gibi geometrik 

cisimlere benzetmektedir. Gerçi Eşʻarī bu benzetmelerin hakikî değil mecazî anlamda 

kullanıldığı kaydını düşmektedir.55 Anlaşılan Hişām, eşit uzunluktaki cisimler sayarak 

mükemmelliğe işaret etmek istemektedir. Ayrıca örnek olarak gösterilen cisimlerin 

hepsinin parlaması da göze batmaktadır. Bu durum Tanrı’nın nûr olduğu anlayışından 

kopulamamış olmasına delalet etmektedir. Diğer yandan ṣamed sıfatından somluğu 

anladığını da göstermektedir, çünkü verdiği bütün cisimler somdur ve bir boşluk 

taşımamaktadır. Hişām cisimlere başvurarak teşbîhten vazgeçmeyi ifade etmektedir: 

Allah insanlara benzemez, uzuvları yoktur, bir sûrete sahip değildir. Bu öğreti ileride 

geliştirilerek Tanrı cisimlere benzemeyen bir cisimdir (cism lā ke’l-ecsām) ilkesi 

vurgulanacaktır.56 Hişām b. el-Ḥakem’in Tanrı tasavvuru, h. IV. yy. ortalarına kadar 

Muʻtezile’nin teşbîh iddialarından kaçabilmiş ve Şīʻa içinde devam edebilmişti; 

                                                           
47 Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, (Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, 2. Baskı, 

1906), I, s, 121, 25 vd. 
48 Deysaniyye’nin kurucusu İbn Deyṣān’ın (ö. m. 222) öğretilerini benimsemiş bir zındık olarak kabul 

edilir; Ḳāḍī, el-Muġnī, thk. Muḥammed Ḫuḍur Nebhā, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 2012), V, s. 38.  
49 TG, I: 355. 
50 Eşārī, s. 177. 
51 a.e, s.  198. 
52 TG, I: 358. 
53 Eşʻarī, s. 282; leyset hiye huve ve lā ġayruhu ifadesi Ehl-i Sünnet kelâmcılarının sıfatlar bağlamında “ne 

aynıdır ne gayrıdır” formülünü çağrıştırmaktadır.  
54 TG, I: 358. 
55 Eşʻarī, s. 28 vd. 
56 TG, I: 360 vd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

60 

sonrasında Muʻtezile’nin etkisi altında bu fikirlerden vazgeçilmiştir.57 

İslâm geleneğinde antropomorfik Tanrı anlayışının bir kanadı olarak 

değerlendirilebilecek bir anlayışı da O’nu nûr olarak telakki edenler meydana 

getirmektedir. Bu anlayış Allah’ı maddeden soyutlayarak tenzîh fikrine doğru bir kayma 

olarak algılanabilir. Fakat Tanrı’yı maddeden arındırıp nûr olarak tasavvur edenler de asıl 

itibariyle O’nu bir “şeye”, bu durumda nûra benzetmişler ve ışıksal uzuvlar 

atfedebilmişlerdir;58 öte yandan nûr ışıktır ve ışık da maddeden oluşmaktadır. Hatta 

ileride Nesefī (ö. 508/1115) tecsīm bağlamında Allah’a uzuv atfetme gibi unsurları 

dikkate almayarak Muşebbihe’yi sadece, “Tanrı’yı nûr olarak görenler” olarak 

tanımlayacaktır.59 Nesefī bu tutumuyla pekte isabetsiz sayılmaz, çünkü Muşebbihe ve 

Mucessime’den sayılan fikir adamlarının hemen hepsi Allah’ı nûr olarak 

tanımlamaktadırlar. “Tanrı nûrdur” görüşü – her ne kadar Kur’ân’da referans bulmakta 

zorluk çekilmese de – o topraklar üzerinde düalist fikriyatın etkisinin sürdüğünü ve 

dolayısıyla fikirlerin üretiminde de kültürel kodlar dışına çıkılamadığının göstergesidir. 

Yukarıda zikrettiğimiz görüşlerin karşısında Allah’ı maddeden soyutlayarak 

aşkınlığına vurgu yapanlar yer almaktadır. İslâm düşünce geleneği içinde bu tavır, taʻṭīl 

ve tenzīh olarak adlandırılmıştır. Biz, taʻṭīli Allah’ı her türlü sıfattan uzak tutma, tenzīhi 

ise belli başlı sıfatları kabul etme anlamında kullanmaktayız. Gerçekleştirdiğimiz ayrım 

bu bölümün devamında anlaşılacaktır. 

Taʻṭīl fikrinin takip etmeye az da olsa imkân sağlayan ilk temsilcileri Harrânlı 

Caʻd b. Dirhem (ö. 105-120/724-738) ve Doğu-İranlı Cehm b. Ṣafvān’dır (ö. 128/746). 

Tanrı’yı her türlü madde ve düşünceden soyutlamanın örnekleri Yeni-Eflâtunculuk’ta da 

görülmektedir.60 Van Ess, iki düşünürün de Yeni-Eflâtuncu fikirlerden etkilenmiş olma 

ihtimali bulunduğunu söylemekle birlikte bu tesiri olduğu gibi kabul etmenin kolaya 

kaçmak, yani vakıayı bir nevi hafife almak olduğunu da belirtmektedir.61 Fikirler arasında 

etkileşmelerin bulunması doğal ve kaçınılması zor, hatta kaçınılmaması gereken bir 

durumdur. Ancak biz, İslâm düşüncesi içinde üretilen her türlü düşünce ve öğretinin 

                                                           
57 TG, I: 394. 
58 bkz. TG, IV: 384 vd. 
59 Nesefī, Baḥru’l-kelām, s. 39. 
60 bkz. Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, (İstabnul: Remzi, 11. Baskı, 2007), s. 118. 
61 TG, IV: 417. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

61 

kökenini dış kaynaklarda arama girişimini, “Müslümanlar da kadîm kültürlerin fikirlerini 

devralmaktan başka ne yaptı” bakış açısını taşıyan şarkiyâtçılığın bir tezâhürü olarak 

algılamaktayız; fikir alış-verişi tıpkı düşüncelerin yeni düşünceler doğurduğu gibi tabiî 

bir süreçtir. Eğer İslâm coğrafyası içinde antropomorfik Tanrı anlayışı benimsenmiş ve 

savunulmuş ise, Hegel’in (ö. 1831) diyalektiği gereği bu görüşün tam zıddı da ortaya 

çıkacaktır. Bu sebepten ötürü öyle ya da böyle taʻṭīl fikri, Yunan Felsefesi’nden 

etkilenmiş olsun veyahut olmasın, oluşacaktı.  

Caʻd b. Dirhem, Allah’ı her türlü sıfattan uzak tutan (taʻṭīl) ilk müslüman 

düşünür olarak takdim edilmektedir. Ona göre Allah, ne Hz. İbrahīm’in dostu (ḫalīlullāh) 

olmuş ne de Hz. Mūsā’yla konuşmuştur. Konuşmak için bir ağıza ihtiyaç vardır; Allah’ın 

bir ağzı olduğunu iddia etmek ise teşbîhe yol açmaktadır. Taʻṭīl fikri Harrân’da yeni 

duyulmuş bir şey değildi. Orada yaşayan ḥanīfler, neoplatonik etki altında Tanrı’yı 

sıfatlardan tecrit edip O’nu selbî metotla tarif ediyorlardı; onlar arasında “Tanrı için 

sadece vâr denilebilir” diyenlerin olduğu söylenilmektedir.62 Harrân’daki bu kültürel arka 

planın Caʻd’ın fikrî gelişiminde etkisi olmuş olmalıdır. 

Caʻd’la benzer bir tutum içinde olan Cehm b. Ṣafvān’ın, sıfatların nefyedilmesi 

görüşünü ondan aldığı söylenilmektedir; hatta Cehm’in, Caʻd’ın oğlu veya torunu 

olduğunu rivâyet edenler dâhi olmuştur.63 Cehm’e göre Allah, şey değil şeyi ortaya 

çıkarandır (munşiʼ eş-şey); şey sadece hâdis varlıklar için kullanılır ve Allah 

yaratılmışların özelliklerini taşımamaktadır;64 diri, âlim, dileyen gibi insanda da olan 

özellikler Allah’a atfedilmez buna karşılık yaratan, rızık veren, can alan gibi sadece 

Allah’ta bulunan özellikler – yani selbî sıfatlar – kullanılabilir.65 Muhtemelen Yeni-

Eflâtunculuk’la kesiştikleri bir noktada burasıdır. Mezkûr akımdan etkilenen Hristiyanlık 

negatif teolojiyi meydana getirmişti. Cehm’in yaptığı gibi Allah’ı sırf insanlarda 

olamayan sıfatlarla anma eylemi, negatif teolojiyle analoji içindedir. Her ne kadar 

neoplatonik tesir altında oluşan negatif teoloji, Hristiyan dünyasında bir etki sahibi 

olmuşsa da Kur’ân’ın Allah için her şeyi duyan, bilen gören gibi pozitif karakterli 

                                                           
62 TG, II: 453 vd. 
63 TG, II: 453. 
64 Neşvān el-Ḥimyerī, Şerḥ Risāleti’l-ḥūri’lʻīn, haz. Kemāl Muṣṭafā, (Kahire: 1948), s. 148, çevirisini 

aktaran: TG, X: 215. 
65 Baġdādī, s. 209. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

62 

nitelemelerde bulunması selbî metoda bir mesafe koymaktadır. Ayrıca Kur’ân’ın kendisi 

Allah’ın en güzel isimlere sahip olduğunu zaten söylemektedir.66 Cehmiyye bu olguyu 

ilahî sıfatlar olarak değil Allah hakkında insanî bir konuşma olarak anlıyorlardı.67 Başka 

sözlerle söylenecek olursa Kur’ân’ın bu ifadeleri kullanması, Allah’ın hakikatte de bu 

özelliklere sahip olduğu anlamına gelmeyip insanın dilinden ve zihin kategorilerinden 

yola çıkarak insan perspektifi açısından Allah’ı tanıyabilmenin bir aracıdır. Bu tutumun 

son aşamasını Bişr el-Merīsī’nin (ö. 218/833), “Allah’ın ismi yoktur”68 sözü dile 

getirmektedir. 

Cehm’in sıfatlar hususundaki tutumu Muʻtezile tarafından da benimsendiği veya 

devralındığı söylenilse de aralarında farklar bulunmaktadır. Cehm’in tutumu genelde 

daha serttir. Sözgelimi Muʻtezile’ye göre ruʼyetullāhın, duyularla gerçekleşmesi 

mümkün değildir. Buna karşılık Cehm’e göre Allah’ı görme eylemi ne bu dünyada, ne 

âhirette ve de ne akılla gerçekleşebilir.69 Allah sıfatları ve fiilleriyle de tanınamaz70 ve 

sadece tahmin edilebilir.71 Bu bağlam çerçevesinde Cehm’in tabiri yerindeyse “saf” 

Muʻaṭṭıla olarak görülmesi gerekiyor. Muʻtezile Allah’a sıfat atfetmekten kaçınmamıştır: 

Allah, âlim, hayy, mürîd vs.dir. Onların Muʻaṭṭıla olarak kategorize edilmeleri, Ehl-i 

Sünnet kelâmcıları tarafından yapılmaktadır. Bunun nedeni ise Muʻtezile’nin sıfat-ı 

meʻāniyi kabul etmemiş olmasıdır. Yoksa Muʻtezile Allah’ı Cehmiyye gibi her türlü 

nitelemeden beri kılmamıştır.72  

Muʻtezile’nin menşei kabul edilen Basra’da antropomorfik Tanrı anlayışına 

karşı reaksiyonların varlığından haberdarız. Bu durum şehirde teşbīh ve tecsīme karşı bir 

havanın estiğine işaret etmektedir. Bilhassa İbāḍiyye içinde bu tür refleksler takip 

edilebilmektedir. Cābir b. Zeyd (ö. 93/711-12) üzerinden İbn ʻAbbās (ö. 68/688) referans 

gösterilerek Allah’ın eli O’nun kudreti, gözü ve nefsi O’nun ilmi, baldırlarının açılması 

da kesin kararlılığı şeklinde mecazî olarak anlaşılmaktaydı. Onlar nazarında Tanrı’yı 

                                                           
66 TG, IV: 426 vd. 
67 TG, IV: 428. 
68 bkz. Osmān b. Seʻīd ed-Dārimī, en-Nakḍ ʻale’l-Merīsī, thk. Reşīd b. Ḥasan el-Elmaīʻ, (y.y: Mektebetu’l-

Ruşd, 1999), I, s. 158. 
69 bkz. Aḥmed b. Ḥanbel, er-Redd ̒ ale’l-Cehmiyye ve’z-Zenādiḳa, thk. Ṣabrī Selāme Şāhīn, (Riyad: Dāru’s-

Sebāt, 2003), s. 98. 
70 a.y. 
71 Malaṭī, et-Tenbīh, s. 96. 
72 yuk. bkz. 1.2.1.1 et-Tevḥīd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

63 

antropomorfik biçimde anlamak O’nun parçalardan oluştuğu ile eşdeğer görülüp Allah’ın 

birliğini zedelemekteydi.73 Aslında âyetlere bu şekilde anlamlar vermek bir yenilik 

değildi. Mekkeli müfessir Mucāhid b. Cebr (ö. 103/721) de âyetleri mecazî olarak 

yorumluyordu. Sözgelimi o, Cumartesi yasağını çiğneyenlerin maymuna çevrilmesini 

bedensel olarak değil yasağı delenlerin fizikî olarak insan sûretinde kalıp onların 

kalplerinin maymunlaşması şeklinde anlayarak akılcı bir tutum sergilemiştir – tabii ki yer 

yer teşbîhe de başvurmuştur (msl. arş meselesinde).74 

Muʻtezile için önemli bir şahsiyet olan Ḥasan el-Baṣrī’nin (ö. 110/728) tevhîd 

hususundaki tutumu hakkında Josef van Ess bağlamında fazla veriye rastlayamadık. 

Sonuç olarak Vāṣıl b. ʻAṭā’nın hocası olduğu düşünülecek olursa onun Muʻtezile’nin 

kurucusu sayılan Vāṣıl’ın tevhîd görüşüne de etki ettiği düşünülebilir. 

Yararlanabileceğimiz nadir verilerden birine göre Ḥasan, Allah’ın gözle görüleceğini 

(ruʼyetullāh bi’l-ebṣār) kabul etmiyordu.75 Bu tutumdan belki onun tecsīm fikrine karşı 

olduğu sonucuna varılabilir. Fakat Basralı zâhitlerin genel tavrı (taʻṭīle karşı oluşları) göz 

önünde tutulursa tevhîd meselesinde Ḥasan’ın Muʻtezile üzerinde bir tesirinin 

bulunmadığını kabul etmek daha olasıdır. Anlaşılan Muʻtezile’nin Ḥasan’ı referans 

gösterdiği en önemli nokta, onun kader düşüncesidir.  

Görüldüğü üzere her düşünce akımı tevḥīd hakkında söz sahibi olmuştur. 

Muʻtezile’nin tevḥīdi bir ilke olarak belirlemiş olması büyük bir çığır niteliği 

taşımamaktadır. Tipik Mu’tezilî düşünce, tevhitle ʻadl kelimelerinin bir araya gelmesiyle 

oluşmaktadır.76 Bu bağlam çerçevesinde Muʻtezile’nin kelâm tarihindeki yeniliğini de bu 

iki kavramın kombinasyonu oluşturmaktadır. Fakat Mısır’da Tanrı için tek (vitr) ve 

adaletli (ʻadl) ifadelerini içeren birleşim, Muʻtezilî olmayan mezar taşlarında da 

bulunmaktadır; ancak bu vakıa bir etkileşimin mevzu bahis olduğu anlamına 

gelmemektedir. Muʻtezile’nin tevhîd kavramından erken dönemde ne anladığını ortaya 

koymak güçtür. Van Ess’in beyanına göre elimizde bulunan veriler, ya düalistleri 

eleştirme babında veya münazara içinde kullanıldığından retorik karakter 

                                                           
73 TG, II: 206-12. 
74 İgnaz Goldziher, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, (y.y: Elibron Classics, 2005, 1920’de 

Brill, Leiden tarafından yayımlanan edisyonun tıpkıbasımı), s. 107-10; TG, II: 642. 
75 TG, IV: 411. 
76 teşbīh ve ʻadl düşüncelerini birleştiren Zuheyriyye isminde bir ekolden de söz edilmektedir; TG, II: 724. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

64 

taşımaktadırlar.77 

Teşbīh / Tecsīm ve taʻṭīl arasındaki çekişme, İslâm düşünce geleneği içinde farklı 

coğrafyalarda lokal olarak temsilciler bulmaktaydı: Basra’da zâhitlerle Ehl-i Hadîs 

Muʻtezile ve İbaḍiyye’ye karşı, Kûfe’de Rāfiḍiyye’yle bir kısım Mürcie Zeydiyye ve Ebū 

Ḥanīfe’ye karşı, Doğu-İran’da Cehmiyye Mürcie’ye karşı.78 Bu süreç içinde tenzîh fikri 

galip gelmiş ve Allah’ı varlıklardan soyutlama düşüncesi giderek ağır basmaya 

başlamıştır. Öte yandan sıfatları olduğu gibi kabul edip mahiyeti hakkında bilgi sahibi 

olamayacağımızı (bilā keyf) söyleyen aṣḥābu’l-ḥadīs, Ḥanbeliyye ve mutasavvıflar – van 

Ess’in tabiriyle alt kesimdeki insanlar – arasında antropomorfizm varlığını 

sürdürebilmişti. Bu düşünceler bir süre sonra sertlik kazanmış ve fikirler arasında 

tahammül sınırları kalkmıştır.79 Kelâm ilmi içinde günümüze ulaşan ve ağırlık kazanan 

anlayış tenzîh doktrini etrafında yer almaktadır. Gerçi bu husus hangi zaviyeden 

bakıldığıyla çok yakından alakalıdır. Hiçbir dinî akım, kendisinin Allah’ın tevḥīdine halel 

getirdiğini düşünmeyecektir. Bu nedenledir ki Mucessime’nin mensuplarından Hişām b. 

el-Cevāliḳī tevhîdi en iyi bilen olarak tarif edilmiş80 veya Hişām b. el- Ḥakem tecsîm 

anlayışına rağmen sıkıntısız Kitābu’t-Tevḥīd adlı bir eser kaleme almıştır.81 Ehl-i Sünnet 

kelâmcıları “Muʻtezile’yi sıfatları ret ediyor” gerekçesiyle Muʻaṭṭıla olarak 

sınıflandırırken İbn Sīnā (ö. 428/1037) Muʻtezile’nin sıfatlar öğretisinde müşâhede 

âlemiyle kıyas yapmaları hasebiyle teşbîhe düştüklerini söylemiştir.82 Diğer yandan 

Muʻtezile kendisini tevhîdin hakikî mensupları olarak tanımlarken Ehl-i Sünnet 

kelâmcılarını da Ḥaşviyye olarak adlandırmışlardır.  

Farklı fırkaların nazarında nasıl değerlendirilirlerse değerlendirilsinler hepsinin 

ortak noktası, Allah’a ortak koşmaktan sakındıklarıdır. Hatta Grek düşüncesinin 

antropomorfizmi ile teşbīh tutumu arasında büyük bir fark bulunmaktadır ki bu da 

müslümanların Allah mefhumunu kavramadaki hassasiyetlerini göstermektedir. 

Yunanllıar’ın tanrıları sırf insan biçiminde değil aynı anda insanî özelliklere de 

sahiptirler. Fakat İslâm geleneğinde asıl itibariyle özelliklerde bir benzetme söz konusu 

                                                           
77 TG, IV: 371. 
78 TG, IV: 417. 
79 TG, IV: 421 vd. 
80 TG, I: 344. 
81 TG, V: 70. 
82 TG, IV 376. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

65 

değildir, çünkü Tanrı’nın som olması veya yeme içmeye ihtiyaç duymaması O’nu 

insanlara benzetmeme anlamına gelmektedir. Bu yüzden İbn Meymūn (ö. 601/1204) 

İslâm düşüncesi içindeki teşbîh anlayışına “kısmî tenzîh” demiştir.83 Felsefî akımların etki 

alanı dışında kalan Mekke ve Medine gibi şehirlerde de erkenden antropomorfizme karşı 

tutumların sergilenmiş olması84 tenzîh doktrininin hâricî kültürlerin tesiri altında değil 

İslâm düşüncesinin iç dinamiği içinde oluştuğuna bir kanıt niteliği taşımaktadır. Van Ess 

II. Yezīd (ö. 105/724) döneminde ilan edilen resim yasağının antropomorfizme karşı olan 

ruhun bir yansımasına işaret edebileceğini söylemektedir.85 Resim yasağının sebebi 

teolojik spekülasyonların sonucunda ortaya çıkmış ise bu durum tenzīh ve taʻṭīl 

arasındaki tutumun erkenden resmî ideolojinin dikkatini çektiğine işaret etmektedir. 

Kelâm ilminin erken dönemden itibaren geliştirdiği ve zikretmeye çalıştığımız anlayışları 

daha basit kavranabilmesi şu şematik tabloyla özetleyebiliriz:  

11:Tanrı’yı Algılama Biçimleri 

 

II. EL-ʻADL İLKESİNİN ARKA PLANI  

İnsanın kaderin prangalarından kurtulup özgürce karar verebilmesini konu alan 

düşünceler, bütün kültürlerde karşılaşılan bir durumdur. Yunan mitolojisinin Homeros 

destanındaki kahramanı Akhilleus, bir manada bireyselleşme ve tanrıların takdirlerinden 

kurtulmanın serüvenini anlatmaktadır.1 Bu tür arayışların izleri, her kültürün “kaderi” 

olmuştur.2 İslâm düşünce geleneğinde de bu yol uğrunda zihinler yorulmuştur. 

İslâm tarihi içinde kader konusunun dile getirilmesi genelde ilk olarak Hz. 

                                                           
83 TG, IV: 373. 
84 Mekke’de İbn ʻAbbās ve Mucāhid b. Cebr, Medine’de İbn Ebī Yaḥyā ve İbn İsḥāḳ; TG, IV: 418. 
85 TG, I: 28, TG, IV: 417. 
1 krş. Çiğdem Dürüşken, İlk Çağ Felsefesi, (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, t.y.), s. 26 vd. 
2 Batı tarihi içindeki gelişmeler hakkında özet bilgi için bkz. İrfan Abdülhamîd, İslam’da İtikadî 

Mezhepler ve Akaid Esasları, çev. M. Saim Yeprem, (İstanbul: Marifet, 1981), s. 268 vd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

66 

Ömer’e dayandırılmaktadır. Bir rivayete göre Hz. Ömer, bir grup sahâbî ile birlikte teftiş 

için Şam’a doğru yola koyulur ve Şam yakınlarında Şerğ denilen köye varırlar. Burada 

Şam vâlisi ve Suriye ordu komutanı Ebū ʻUbeyde b. el-Cerrāḥ (ö. 18/639) bazı askerî 

erkân ile Hz Ömer’i karşılar ve Şam’da ciddi bir veba hastalığının yayıldığını haber verir. 

Bunun üzerine Hz. Ömer birkaç kişiyi istişare amaçlı yanına çağırır. Onlara, Şam’da 

yaygın bir veba hastalığının bulunduğunu haber verip, oraya gidip gitmeme konusundaki 

fikirlerini sorar. Bazıları, Allah’a tevekkül edip Şam’a gidilmesini söylerken bazıları da 

bu tehlike ile yüz yüze gelmemek için Medine’ye geri dönülmesinden yanadırlar. Hz. 

Ömer biraz düşündükten sonra Medine’ye geri dönme kararını alır. Halîfenin Şam’a 

gelişini hararetle bekleyen Şam vâlisi Ebū ʻUbeyde b. el-Cerrāḥ bu karara üzülür ve Hz. 

Ömer’e: “Allah’ın kaderinden mi kaçıyorsun?” diye sorar. Hz. Ömer buna: “Evet, biz, 

Allah’ın kaderinden yine Allah’ın kaderine kaçıyoruz” cevabını verir.3 Bu veba vakıası 

tāʻūn ʻAmvās olarak anılacaktır. Hz. Ömer’in hilâfeti esnasında o bölgede bir veba 

hastalığı realiteyi yansıtsa da halîfenin şahsı merkezinde anlatılan rivayet muhtemelen 

sonraları, kader mevzularının tartışıldığı bir dönem de ortaya atılmıştır. Van Ess’in 

beyanlarına göre bu veba salgınını ele alan daha eski haberler, meseleyi kader ve insan 

özgürlüğü açısından ve şura toplantısı gibi bir düzlemde değil daha basit bir şekilde cihâd 

kavramı ekseninde tartışmışlardır.4 

Peki, İslâm tarihinde ilk kim kader mevzuunu dillendirdi ki bu mesele hızlıca 

İslâm akîdesinin tartışılmaktan vazgeçilemeyen bir parçası haline geldi? Bu soruya cevap 

bulmak zor gözükmektedir. Fakat İslâm tarihinin erken dönemlerinde hararetli 

tartışmalara sebebiyet verdiği düşünülecek olursa bunun arka planında tamamen dinî 

hassasiyetlerin bulunmadığı yüksek olasılık taşımaktadır. Kelâm tarihinde bu tür 

tartışmaların kaynağına inilmeye çalışıldığında siyasî kaygı ve çıkarlara 

rastlanılmaktadır. Anlaşılan bu tür münakaşalarda fikirlerin teolojik boyutu, siyasî 

konumun pusulasına göre belirlenmiştir. Bunun en bariz örneğine imâmet tartışmalarında 

şahit olmaktayız; siyasî düşünceler dinî içeriklerin mevzuu olmaya başlayınca, Şīʻa’nın 

bazı kollarında olduğu gibi imâmet bahsi dahi inanç esaslarından sayılabilmektedir. 

Kanaatimizce kader tartışmalarının da bu zeminden hareketle değerlendirilmesi 

                                                           
3 Emrullah Yüksel, Sistematik Kelâm, (İstanbul: İz, 2005), s. 68 vd. 
4 Değerlendirme için bkz. van Ess, “Die Pest von Emmaus”, Oriens, 36 (2001): 248-67; ayr. van Ess, “Text 

and Contexts: Heroes of the Plaque”, Text and Context in Islamic Societies, ed. İrene A. Bierman  (Los 

Angeles: Ithaca, 2004), s. 13-22. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

67 

gerekmektedir. Cubbāʼī (günümüz tabiriyle siyaset adamı) Muʻāviye b. Ebū Sufyān’ı (ö. 

60/680) ilk cebriyyeci, yani İslâm düşüncesinde insana eylem özgürlüğü tanımayan ilk 

kişi olarak tanıtmaktadır.5 Bu ifade bile kader etrafında şekillenen tartışmaların siyasî ve 

teolojik bir düzlemde şekillendiğine işaret niteliği taşımaktadır.  

Muʻāviye insan özgürlüğünü reddeden ilk insan olmasa bile Cubbāʼī’nin bu 

söylemi onun tutumu hakkında çok şey söylemektedir. Muʻāviye bu tür konularla bireysel 

boyutta ve şahsî düşünce arayışının bir sonucu olarak ilgilenmiş olsaydı muhtemelen bu 

denli karşı çıkmalara ve muhalefete göğüs germesi gerekmeyecekti; ne zaman ki o ilahî 

takdiri siyasî emellerine alet etti o zaman bu mesele teolojik boyuta aktarılıp tartışmalara 

kapıyı araladı. Muʻāviye, halîfeliğin kendilerinde olmasının ilahî takdir olduğunu ve 

insanların da bu takdirle yönetildiğini söylemekteydi. Böylece o, siyasî başarısızlıkları ve 

insanların memnuniyetsizliklerini alın yazısı olarak damgalayıp faturayı başkalarının 

sırtında kesmekteydi. Onun bu fikri benimseyip çevresine ve halk tabanındaki insanlara 

aktarması zor olmamıştı. Belki kendisi bile bu düşünceleri siyasî bir çıkar uğruna 

geliştirmiş değildi ve gerçekten böyle olduğuna inanıyordu, çünkü kader düşüncesi 

Câhiliye Arapları’ndan onlara tevarüs eden bir öğretiydi. 

Kaderci öğretinin kökleri İslâm öncesi Câhiliye dönemine kadar geriye 

uzanmaktadır. Câhiliye Arapları’nda kader mefhumunu içeren öğreti, dehr kavramı 

içinde harmanlanmıştır. Onlar insan hayatının zamana (dehr) göre yaşandığına 

inanmaktaydılar. Bu dehr fikrinin boyutları ve izleri bilhassa İslâm öncesi şiirlerde 

gözükmektedir.6 Bu şiirlerde insanın başına gelenler hep dehr tarafından ortaya 

konulmakta, insanın başarısı ve bahtsızlığı dehrden kaynaklanmakta ve dehrin oklarının 

hedefini hiç şaşırmadığı belirtilmektedir. Dehr, esas itibariyle soyut ve şahsiyetsiz bir 

kuvvet, bir tabiat vakasıdır ve ibâdet edilecek bir şey değildir.7 Bu yaklaşım bizim 

kültürümüzdeki felek kavramıyla paralel değerlendirilebilir. Nitekim Türk kültüründe 

felekle – yalan felek, kahpe felek gibi ifadelerin de çağrıştırdığı gibi – daha çok bahtsızlık 

ilişkilendirilmektedir ve ibâdet edilmesi gereken bir ilâh değil çarkından kurtulması 

imkânsız olan bir güç olarak görülmektedir. Kur’ân-ı Kerîm Câhiliye’nin dehr anlayışını 

                                                           
5 bkz. TG, I: 24. 
6 Câhiliye’nin kader anlayışlarını içeren bazı seçme şiirler için ayr. bkz. Harun Öğmüş, Cahiliyye 

Döneminde Araplar, (İstanbul: İz, 2013), s. 300-5. 
7 Watt, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, s. 120. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

68 

eleştirip müşriklerin bir âdeti olduğunu ortaya sermektedir.8 “Ancak buna rağmen bu 

fikirler yok olmadı ve bunları benimseyen insanlar da değiştirilmemişti”9; başka bir 

ifadeyle dehr mefhumunun İslâmî olmadığı vurgulandıysa da bu fikriyatın kökenleri 

zihinlerden silinememişti. Dehr düşüncesinin yerleştirilmesi dehr kavramından kaçınarak 

içerdiği düşünceleri, Kur’ânî kavramlara taşımaktan geçmekteydi. Bu durum için 

yararlanılan kavramlardan biri ḳalem kelimesi olmuştur.  Kelimenin tefsiri şu şekilde 

verilmekteydi: ḳalem, Allah’ın yarattığı ilk şeydir ve her şeyden önce yaratılmış 

olduğundan bununla yazılanlar da ilâhî yazgıdır.10 Türk kültüründeki alın yazısı bu 

düşüncenin bir karşılığını oluşturabilir. Böylelikle dehr düşüncesi tohumunu korumuş ve 

sadece kabuğunu, büründüğü kılıfı değiştirmiştir. Van Ess bu tutuma, “kaderci aksiyom”, 

yani belki başka bir ifadeyle kültürel olarak zihinlere yerleşmiş ön kabul demektedir. 

Muʻāviye ve buna bağlı olarak Emevî saltanatı bu “aksiyomdan” kaçamamıştır 

ve belki de kaçmak istememiştir. Emevîler’in Câhiliye kader telakkisinden çıkamamış 

olmaları hem sözlerine hem de mimarîlerine yansımıştır. Câhiliye Arapları gökkürenin 

dönmesinin olaylar üzerinde etkisi olduğuna inanıyorlardı. Emevîler muhtemelen bu 

düşünceyle bağ kurarak Ḳuṣayr-ı ʻAmra’da yıldız ve burçları gösteren bir daire 

işlemiştir.11 Muʻāviye’nin de bu kültürel kodlarla düşündüğünü: “Ey insanlar, şüphesiz 

Allah’ın verdiğine kimse engel olamaz ve engel olduğunu kimse veremez. O’nun çabası 

karşısında çabalayanın faydası olmaz. Allah iyilik dilediğine dinde derin anlayış verir”12 

sözleri göstermektedir. İslâm öncesinin kader anlayışı, siyasî görevlerin mahiyetine de 

aktarılmıştır. Emevîler’e ve onlara yakın duranlara göre halîfe, yeryüzünde Allah’ın 

temsilcisi konumundadır. Böyle düşünüldüğünde halîfelerin yaptıkları işlerin de ilâhî 

takdirle gerçekleştiği düşüncesine aralık bırakılmaktaydı. Emevî halîfelerinin bir kısmı 

yaptıklarını, bunların Allah’ın yazgısı olduğu şeklinde savunuyorlardı. Hatta II. Yezīd  (ö. 

105/724), Allah karşısında yaptıkları için hesap vermeyeceğine dair kırk şeyh tarafından 

onay almıştır. Ayrıca II. Velīd (ö. 126/744) de yaptıklarının ilahî takdir olduğunu 

                                                           
8 “[Müşrikler:] ‘dünya hayatımızdan başka hayat yoktur, ölürüz ve yaşarız. Bizi ancak dehr yok ederʼ 

dediler. Bu hususta onların bir bilgisi yoktur ve sadece zanda bulunuyorlar.” (el-Cāsiye 45/24.) 
9 van Ess, Zwischen Ḥadīṯ und Theologie, (Berlin: de Gruyter, 1975), s. 75. 
10 a.e, s. 77 vd. 
11 krş. TG, I, 25; yapı hakkında bilgi için ayr. bkz. Nusret Çam, İslamda Sanat Sanatta İslam, (Ankara: 

Akçağ, 4. Baskı, 2008), s. 207-11. 
12 Mālik b. Enes, “Ḳader”, el-Muvaṭṭaʼ, no. 8.  



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

69 

söylemiştir.13 Kelâm ilmi bu tutuma cebrî anlayış ismini vermiştir. Emevîler bu cebrî 

anlayışı, saltanatlarını meşrulaştırmak için kullanmışlar ve bunu bir ideoloji olarak 

geliştirip halk tabanına yaymaya çalışmışlardır.14 

Câhilî kader telakkisinin yegâne temsilcilerinin Emevî hükümdarlarından 

müteşekkil olduğunu düşünmek naif bir tutum olacaktır. İktidar yanlıları ve saray 

çevresine yakın olanlar içinde de bu düşünceye sahip insanlar bulunmaktaydı. Kelâm 

tarihi içinde cebrî geleneğin en meşhur temsilcileri, Caʻd b. Dirhem (ö. 105-120/724-738) 

ve Cehm b. Ṣafvān (ö. 128/746) olarak kayda düşmüştür. Ancak Emevîler’in bu iki 

düşünürün cebrî görüşlerini kendilerine ilke edindikleri veya ikisinin cebrî görüşü temsil 

ettikleri şeklindeki iddialar15 bazı açılardan tekrar gözden geçirilmesi gerekmektedir. Zira 

ilkin, Caʻd b. Dirhem cebrî değil muhtemelen insanın fiillerinde özgürlüğünü savunan bir 

Kaderî’di.16 Bu durumda yanlışlık düz mantıktan kaynaklanmaktadır. Caʻd’ın Cehm’le 

ilişkisi kader konusunda değil ilahî sıfatlar meselesindeydi. Muhtemelen bu etkileşimden 

yola çıkarak otomatikman Cehm’in özdeşleştiği cebir fikrinde de bir ilişki bulunduğu 

sonucuna varılmıştır. İkinci önemli mesele ise, Cehm’in cebr fikrinden ne anladığıdır. 

Cehm’in görüşlerine kendi eserlerinden ulaşabilme imkânı bulunamadığı için onun kader 

hususundaki fikrini sağlam ortaya koyabilmek büyük bir zorluğu ifade etmektedir. 

Yararlanabileceğimiz yegâne kaynaklar makâlât eserlerinin sunduğu verilerdir. Bu veriler 

birbirleriyle kıyaslandığında Emevî kaderciliği ile Cehm’in anlayışı arasında farkın 

bulunduğu göze çarpmaktadır. Emevî düşüncesinin kadercilik anlayışı ilâhî takdirle, yani 

Allah’ın olayları önceden belirlemesiyle alakalıdır; bu olguya Batı literatüründe 

kullanılan fatalizm tekabül etmektedir. Cehm’de böyle bir durum mevzu bahis değildir, 

zira Cehm’e göre Allah önceden bir bilgiye sahip olmayıp eylemlerin vuku bulmasıyla 

bunun bilgisine sahip olmaktadır.17 Bu durumda Cehm’in tutumuyla ilâhî bir takdir, bir 

alın yazısı kastedilmemektedir. Bu bilgiler Cehm’in fatalizmin bir temsilcisi olmadığını, 

ama bir determinist olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla da o amiyane tabirle 

                                                           
13 TG, I: 24. 
14 Ay, Mu’tezîle ve Siyaset, s. 104. 
15 İddia sahibleri için msl. bkz. a.e., s. 103, 116; Muhammed Ebu Zehra, İslâm’da İtikadî, Siyasî ve Fıkhî 

Mezhepler Tarihi, çev. Sıbğatullah Kaya, (İstanbul: Yeni Şafak, t.y), s. 111; İrfan Abdülhamîd, s. 283; 

a.mlf., “Cebriyye”, DİA, VII: 206; Ahmet Akbulut, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, (Ankara: Pozitif, 

2001), s. 256; Abdulhamit Sinanoğlu, “İslâm’da İlk Siyasallaştırma Sürecinde ‘Kader’ İnancı, AÜİFD, 

XLIII/2 (2002): 263; Suphi es-Salih, İslam Mezhepleri ve Müesseseleri, s. 107 vd. 
16 TG, II: 452; Baġdādī, el-Farḳ, s. 29. 
17 krş. TG, II: 497 vd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

70 

Emevîler’in ideolojisine yağ sürmemekteydi. Her ne kadar Cehm kıssacı (ḳāṣṣ)18 olarak 

görev almışsa da onun saltanat sahipleri tarafından idam edilmiş olması da aralarında 

siyasî bir çatışmanın varlığını göstermektedir. Bu nokta-i nazar Cehm’in Emevî 

ideolojisinin tekelinde görüşlerini ortaya atmadığını göstermektedir. Cehm’in kader 

telakkisi, fatalizm ve determinizm arasındaki farkları da dikkate alarak müstakil bir 

çalışmayı gerekli kılacağı ve tezimizin sınırlarını aşacağı için daha detaylı üzerinde 

durulamayacaktır. 

Diyalektiğin kaçınılmaz gereği olarak cebrî kader taassubunun karşısında 

insanın eylemlerine özgürlük alanı tanıyan bir cephenin de oluşması gerekmektedir. 

Kelâm tarihi içinde bu cepheye Ḳaderiyye ismi verilmiştir. Ḳaderiyye’nin ne zaman 

zuhûr ettiği tam tespit edilememektedir. Kaynaklar bu tespitlerde kesinlik elde etme 

lehine fazla veri sunmamaktadır. Ancak kesin olarak söylenebilecek şey, kaderî fikirlerin 

Hişām b. ʻAbdulmeklik’in hilafetinde (724-743) mevcut olduğudur.19 Van Ess, 

Ḳaderiyye’nin oluşma ve gelişme dönemlerini kaba hatlarıyla şu şekilde 

özetlemektedir:20  

1) ʻAbdulmelik b. Mervān döneminde (65/685-86/705) kuluçka evresi, yani 

gelişim süreci; 

2) İbnu’l-Eşʻas ayaklanmasında21 (80/699) ilk siyasî çatışma; 

3) Ömer b. ʻAbdulazīz döneminde (99/717-101/720), belki de daha önceki 

Suleymān b. ʻAbdulmelik döneminde (96/715-99/717) sakinleşme dönemi; bu evrede 

Ġaylān ed-Dimeşḳī gibi Kaderî düşüncelere sahip insanlar devlet görevinde 

bulunmuşlardır.22 

4) Hişām b. ʻAbdulmelik idaresi altında (105/724-125/743) baskı; 

5) III. Yezīd altında (126/744) [kısa bir] hâkimiyet evresi;23 

                                                           
18 TG, II: 494; Emevî halîfeleri ḳuṣṣāṣları siyasî bir olgu olarak kullanmışlardır, ancak buna tepki olarak 

farklı zümrelerden de ḳuṣṣāṣ ortaya çıkmıştır; Hasan Cirit, “Kussâs, DİA, XXVI: 463. Bu durumda Cehm, 

Emevî idaresi altında bu görevde bulunmamış olabilir. 
19 TG, I: 72. 
20 van Ess, Zwischen, s. 181. 
21 Bilgi için bkz. Hakkı Dursun Yıldız, “İbnü’l-Eş‘as, Abdurrahman b. Muhammed”, DİA, XXI: 32-33.  
22 van Ess, “The Qadariyya in Syria: A Survey”, Proceedings of The First Ineternational Conference on 

Bilad-al-Sham, 20-20.4. 1974, s. 57. 
23 van Ess, III. Yezīd altında Ḳaderiyye ve Ġaylāniyye’yi ele alan Fransızca bir makale yazmıştır. Ancak 

makaleye ulaşamadığımızdan içeriği hakkında bilgi sahibi olamadık, muhtemelen bu evre ile ilgili bilgiler 

ele alınmıştır; a.mlf, “Les Qadarites et la Ġailānīya de Yazīd III”, Studia Islamica, 31(1970): 269 vd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

71 

6) Abbâsîler’le birlikte entegrasyon süreci; anlayabildiğimiz kadarıyla bu 

evre, farklı merhalelerde vuku bulmuştur. Suriye’den Basra’ya gelen eylemci Kaderîler 

Abbâsî hükümdarlığıyla birlikte eriyip gitmişlerdir. Ḥasan el-Baṣrī (ö. 110/728) ve 

öğrencisi Ḳatāde b. Diʻāme (ö. 117/735) çizgisinde ilerleyen kaderî cephe bir müddet 

ayakta durmuş, ancak ʻAmr b. ʻUbeyd (ö. 144/761) etrafında toplananlar çoğalıp 

Muʻtezile ile kaynaşmıştır.24 Ḳaderiyye her ne kadar Muʻtezile ile aynı fırka gibi 

algılanmış olsa da25 bazı Kaderîler’in Muʻtezilî olmaması, bunların başta ayrı fırka 

olduklarını göstermektedir.26 Yaklaşık olarak 184/800 yılından itibaren de Ḳaderiyye’den 

olan birçok insan, Muʻtezile ile kaynaşmıştır.27 Bu süreçten sonra da iki akım arasında bir 

ayrım güdülmemiştir. 

Tıpkı taʻṭīl fikrinde olduğu gibi özgürlükçü anlayışın zuhûru da iki şahsa 

dayandırılmaktadır. Kaynaklarımızda Ḳaderiyye’nin ortaya çıkışı Evzāʻī’nin28 (ö. 

157/774) aktarımına binaen Maʻbed el-Cuhenī’ye (ö. 83/703) atfedilmektedir. Her ne 

kadar başka rivayetlerde Ebū Cemīl’den (muhtemelen: Ebū Cemīl Muslim b. Ḳurra el-

Eşcaʻī, ö. ?) bahsedilse de yaygınlık kazanan Evzāʻī’nin beyanı olmuştur.29 Maʻbed 

hakkında fazla bilgi bulunmamaktadır. Gerek Bizans’a elçi olarak gönderilmiş olması 

gerekse dönemin hükümdarı ʻAbdulmelik b. Mervān’ın bir oğlunun eğitimiyle ilgilenmiş 

olması, onun saygın ve itibar sahibi bir insan olduğunu göstermektedir. Emevî sarayı ile 

iyi ilişkiler içinde bulunmasına rağmen İbnu’l-Eşʻas’ın isyanına katılmış ve bunun 

üzerine yakalanıp Şam’da idam edilmiştir. Onun hakkındaki rivayetlerin önemli kısmı, 

karşıtları tarafından muhtemelen Ḥasan el-Baṣrī’nin ölümünden sonra oluşturulmuştur. 

III. Yezīd’in başa geçip Ḳaderiyye’nin güç kazanmasıyla Maʻbed, Basra’da kader 

hakkında ilk konuşan kişi olarak anılmıştır. 130/748 yılından sonra bu rivayet, Maʻbed 

görüşlerini Hristiyanlık’tan veya Mecusîlik’ten dönen Sūsen/Susnūya isimli birinden 

aldığı şeklinde değiştirilmiştir.30      

                                                           
24 van Ess, “Ḳadariyya”, EI2, IV: 370. 
25 msl. Baġdādī veya aṣḥābu’l-ḥadīsin hemen hepsi. 
26 msl. Ebu’l-Ḥasan Saʻīd b. Mesʻade el-Aḫfeş (ö. 210/825-221/835); TG, II: 85, 182. 
27 Watt, s. 147. 
28 hakkında bilgi için bkz. Salim Öğüt, “Evzâî”, DİA, XI: 546-548. 
29 TG, I: 72 vd. 
30 van Ess, “Maʻbad b. ʻAbd Allāh b. ʻUkaym al-Djuhanī”, EI2, V: 936; a.mlf., “The Qadariyya in Syria: A 

Survey”, s. 55. Van Ess bunun dışından Maʻbed hakkında müstakil bir makale kaleme almıştır: “Maʻbad 

al-Ǧuhanī”, Islamwissenschaftliche Abhandlungen: Fritz Meier zum 60. Geburtstag, ed. Richard Grämlich, 

(Wiesbaden: Steiner, 1974): 49-77; ancak bu esere ulaşamadığımız için değerlendirmeye alamadık. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

72 

Ḳaderiyye’nin ortaya çıkışıyla irtibatlandırılan diğer şahıs, Ġaylān ed-

Dimeşḳī’dir (ö. 114/732?). Ġaylān’ın kaderi, yani ilâhî alın yazısını ret eden görüşü 

Maʻbed el-Cuhenī’den aldığı söylenilmektedir. Ġaylān kıptî, yani Hristiyan kökenliydi. 

İki düşünürün teolojik görüşlerine saldırı noktası da belliydi; ikisi de kaderi inkâr eden 

bidatlerini Hristiyanlık’tan almışlardır. Hristiyan geleneği de pagan kültürünün 

fatalizmine karşı özgür iradeyi vurgulamıştı. Yūḥannā ed-Dimeşḳī (ö. m. 749) Tanrı’nın 

önceden bilmesiyle ilahî takdir arasında bir ayrım yapmaktaydı. Hristiyanlar’ın yaygın 

olduğu Suriye’de Ḳaderiyye bu alt yapıdan istifade etmiş olabilir. Ancak Yūḥannā ile 

terminolojik paralelliker, Ġaylān’la değil Muʻtezile ile birlikte görülmektedir.31 Ancak 

biz, Ġaylān ve Maʻbed’in “Hristiyanî etki altında bulundular” şeklinde maruz kaldıkları 

saldırıların, gerçekten Suriye’deki Hristiyanî altyapıdan kaynaklandığını düşünmüyoruz. 

Dış etkenlere atıfta bulunan bu tür yaklaşımlar, bütün kötülüklerin Arap dışı kültürlerden 

geldiğini ispatlama amaçlı çokça kullanılmaktadır.32 Burada da muhtemelen insanın 

eylem özgürlüğünü savunanların tutumunun, İslâm’dan kaynaklanmadığı vurgulanmak 

istenmiştir. Ḳaderiyye’nin kader ile ilgili görüşleri ana hatlarıyla şu şekilde tarif 

edilebilir:33 

a) Güzellik ve iyilikler Allah’tan, şer ve kötülükler insandan gelmektedir. 

b) Allah insanda tam ve eksiksiz bir fiil yapma gücü (istiṭāʻa) yaratmıştır. 

c) İnsanın fiilleri ve amelleri kendisine bırakılmıştır (tefvīḍ). 

d) İnsana güç verilen alanda Allah’ın kudreti yoktur. 

e) İnsanın eylemleri hususunda Allah’ın önceden bilgi, takdir ve dilemesi 

söz konusu değildir. 

f) İnsanın fiilleri Allah tarafından takdir edilmemiş ve yaratılmamıştır. 

                                                           
31 TG, IV: 490. 
32 krş. TG, II: 281. Bu tutumu çağımızda da görmekteyiz. Suphi es-Salih de akâid alanındaki fitneleri ortaya 

atıp yayanların Arap olmayanlar olduğunu açıkça zikretmektedir; bkz. Suphi es-Salih, İslam Mezhepleri, s. 

107. 
33 Günay Özer, “Josef Van Ess’in İslam Kelamının Başlangıcı Adlı Eserinde Kader Tartışmaları” (yüksek 

lisans tezi, KSÜSBE, 2010), s.49 vd.; Watt, Ḳaderiyye hakkındaki verileri Ḫuşeyş’e (ö. 253/867) dayanarak 

şu şekilde sıralamaktadır: 1) bir zümre, hasenât ve hayrın Allah’tan, kötülük ve adî işlerin de kendilerinden 

olduğuna inanıyorlar; 2) Mufavvıḍa’ya göre insanlar, Allah’ın yardım ve hidâyeti olmaksızın iyi olan her 

şeyi yapabilme iktidarındadırlar; 3) bir kısmına göre Allah, istiṭāʻatı eksiksiz kılmıştır ve insanlar bununla 

istediklerini yapabilmektedirler. 4) Şebîbiyye’ye göre Allah’ın bilgisi, insanların eylemlerinden önce 

mevcut değildir; 5) bir kısmı, Allah’ın veled-i zinayı yaratmasını veya onu takdir etmesini, dilemesini veya 

önceden bilmesini inkâr ederler; 6) bir kısmı, Allah’ın insanların rızıklarını ve ecellerini belli bir süre için 

tayin ettiğine inanırlar; Watt, s. 128 vd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

73 

Ḳaderiyye’nin yukarıda zikrettiğimiz görüşleri, sapık fırkanın fikirleri olarak 

yaftalanmıştır. Dolayısıyla Maʻbed ve Ġaylān’ın idamlarının, bu fikirleri benimsemeleri 

hasebiyle vuku bulduğu düşünülmüştür. Ancak idam edilmelerinin sebebi büyük 

olasılıkla öğretileri, yani kelâmî tutumları değildi. Sorunun kökeni siyasî kaygıların 

sonucuydu. Josef van Ess, Ḳaderiyye’yi iki gruba tasnif etmektedir: birincisi öğretileri 

için aktif olarak propaganda yapanlar ve ikincisi de sessiz kalıp propagandadan uzak 

duranlar.34 Emevîler’in damarına basanlar aktif olarak fikirleri için destekçi arayan 

Kaderîler’di. Eğer teolojik kaygılar idama sebebiyet unsuru oluştursaydı Emevîler’in 

İslâm beldelerinin çoğuna darağacı yerleştirmeleri gerekirdi. Mesela Kaderî olan Ebū 

ʻAbdullāh Mekḥūl’un (ö. 113/731), Ġaylān kadar tepki çekmemesi35 problemin özünün 

kader öğretisinde yatmadığını göstermektedir. O dönemde birçok fırka, 

Ümeyyeoğulları’nın devleti idare biçiminden memnun değillerdi; karşıt düşünceler fırka 

içinde kaldığında iktidarı tehlikeye sokacak bir durum söz konusu olmuyordu. Maʻbed ve 

Ġaylān’ı idam sehpasına çıkaran şey, öğretileri için propaganda yapıp Emevîler’e isyan 

etmeleriydi. Nitekim Ġaylān’ın diğer görüşlerine bakıldığında bunlarda Emevî 

ideolojisinin dünyasıyla bağdaşmamaktadır. Ġaylān sırf ilahî yazgıyı kabul etmemesiyle 

Emevî düşünce geleneğine aykırı değildi. Onun imâmetle ilgili görüşleri de resmî ideoloji 

dışında kalmaktaydı, zira ona göre imâmet, yani halîfelik kitâb ve sünnetin bilinmesi ve 

icmâ ile belirlenmesi şartıyla Kureyş kâbilesine mensup olmayan bir kimseye de 

verilebilirdi.36 Muhtemelen bu görüş, Ġaylān’ın hedef alınmasına kader görüşü kadar etki 

etmiştir. Halifeliğin ilâhî takdirle belirlendiğini kabul eden ve onu babadan oğula geçen 

bir miras gibi algılayan Emevîler’le Ġaylān’ın fikirlerin ters düştüğü aşikârdır. Ġaylān’ın 

öğretisinin sosyal düzeni bozabileceği endişesi duyuluyordu, çünkü hilâfet Tanrı 

tarafından verilmiş bir rızık değil, çabalayarak elde edilmesi gereken bir unvan konumuna 

kayıyordu.37 Bu fikirler için propagandada bulunmak, saltanatın dibine dinamit 

yerleştirebilecek nesillerin yetişmesi anlamını taşımaktaydı. Ḳaderiyye’ye karşı 

sürdürülen tepkiler, dinî tutumları dolayısıyla değil siyasî olaylara karışmalarından 

kaynaklanmaktaydı. Zaten III. Yezīd’in Ğaylânî fikirleri temsil etmesi, hilâfetin ilâhî 

                                                           
34 van Ess, Zwischen, s. 67 ve 217 (s. 67 için not); Ona göre Ḳaderiyye’nin aktif kanadı, muhtemelen kelâm 

metodundan istifade etmiştir. Eğer bu doğruysa bu kanat, Muʻtezile içinde eriyen cephenin büyük 

çoğunluğunu oluşturmuş olabilir. 
35 TG, I: 75-80. 
36 Watt, s. 118. 
37 TG, I: 74. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

74 

takdir olmadığını söylemesi, hatta Kaderî sayılması38 ve Ḳaderiyye tarafından 

desteklenmesi, bu fırkanın kelâmî bir ekol yanında siyasî bir cephe de olduğuna delalet 

eder niteliktedir. Hem Maʻbed hem de Ġaylān, Emevîler’e karşı etkin bir ayaklanmaya 

meyilli olan siyasî bir hareketin itikâdî cephesini temsil etmekteydiler. İkisinin idam 

edilmesi Kaderî görüşe inanmalarından dolayı değil bu görüşlerin siyasî uzantılarıydı. 

Ḳaderiyye’nin kötülenmesi ve saldırılara maruz kalması, ileride tamamen teolojik 

nedenlere bağlanmıştır. Zaten din ile meşrulaştırılan siyasî ideolojinin karşısında duranlar 

genelde ehl-i dalâlet yaftasını yiyorlardı.39 Yani Ḳaderiyye aslında dinî boykottan ziyade 

siyasî boykota uğramıştır.40 Fakat dünyaya büyük çoğunlukla din zaviyesinden bakan bir 

dönem için bu tür saldırılara maruz kalmak gayet anlaşılır bir şeydir. Gerçi günümüzde 

de durum çok farklı değildir. Dinî hassasiyetleri olan toplumlarda en başarılı karalama 

işlemi, dini referans göstermekten geçmektedir. 

Emevîler’in Ḳaderiyye’ye karşı yukarıda zikrettiğimiz tutumu, özellikle Suriye 

için geçerlidir. Muʻtezile’nin zuhur ettiği Basra’da durum daha farklıydı. Suriye’de 

Kaderî hareket, siyasî bir ayaklanmayla paralel ilerlerken, meselenin Basra’da Ḥasan el-

Baṣrī örneğinde olduğu gibi siyasî kargaşalara karışmadan sırf teolojik çerçevede de ele 

alınabileceği gösterilmişti.41 Basra’da Kaderî tutumun örneği, Ġaylān ed-Dimeşḳī’den 

ziyade Ḥasan’dır. O ilahî takdir / alın yazısı ile ilgili fikirlerini ʻAbdulmelik’e yazdığı 

risalede ortaya sermektedir.42 Ḥasan’ın ileriki yaşlarında Kaderî düşünce dogmatik bir 

                                                           
38 TG, I: 85-8. 
39 van Ess, Zwischen, s. 182. 
40 TG, I: 127. 
41 a.mlf, Zwischen, s. 191; a.mlf, “Ḳadariyya”, s. 369. 
42 Burada risalenin ona aidiyeti hususundaki tartışmalara değinmeyeceğiz. Ḥasan el-Baṣrī bütün İslâmi ilim 

ve akımların referans gösterdiği bir bilgindir; Ḳaderiyye’ye karşı olanlar içinde vaka böyledir, insan 

fiillerini kendisi yaratmaz diyen sünnî kelâmcılar için de. Ḥasan ile Muʻtezile’nin öğretisi arasında fark 

bulunmasına rağmen Muʻtezile de onu referans gösterirler: Muʻtezile’ye göre iyilikte kötülükte insan 

tarafından gerçekleşirken Ḥasan’a göre iyilik Allah’tan, kötülük insan tarafındandır. Dolayısıyla Ḥasan’ın 

Kaderî görüşünden vazgeçtine ilişkin söylemlerim mezhep taassubundan kaynaklandığını kanaatindeyiz. 

Tezin çerçevesini aşmamak için Ḥasan’ın görüşlerine değinmeyeceğiz. Arzu eden risaleye başvurabilir. 

Risalenin ilk tahkiki Hellmut Ritter tarafından gerçekleşmiştir. O Köprülü nüshasını, Ayasofya nüshasını 

da dikkate alarak neşretmiştir: Hellmut Ritter, “Studien zur Geschichte der islamischen Frömmigkeit”, 

Islam, XXI (1933): 67-82. Bu neşir Türkçe’ye çevrilmiştir: “Hasan Basrî’nin Kader Hakkında Halife 

Abdülmelik b. Mervan’a Mektubu”, çev. Lütfi Doğan ve Yaşar Kutluay, AÜİFD, III/3 (1954): 75-84. 

Ayasofya nüshasının Ḥasan’a ait olmadığını söyleyen İslamoğlu, Köprülü nüshasını esas alarak risaleyi, 

tahkik, tercüme ve şerh etmiştir: Mustafa İslamoğlu, Hasan el-Basrî’nin Kader Risalesi ve Şerhi, (İstanbul: 

Düşün, 2012). Ayasofya nüshası da tahkik ve tercüme edilmiştir: Mehmet Kubat, “Kadere Dair İki Risâle”, 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, VIII/1 (2008): 351-374. Ayasoyfa nüshasına büyük benzerlik 

arz eden ve Mısır’da bulunan nüsha da tahkik edilmiştir: Ḥasan el-Baṣrī, “Risāle fi’l-ḳader”, thk. 

Muḥammed ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-Tevḥīd, I, s. 109-17. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

75 

konu olarak vardı. Ḥasan’ın ve Maʻbed el-Cuhenī’nin insan hürriyeti meselesinde Vāṣıl 

b. ʻAṭāʼ (ö. 131/748) ve buna bağlı olarak Muʻtezile üzerinde etkisi olduğu43 doğru olsa 

da Kaderî düşünceler, zaten şehrin genel atmosferini yansıtmaktaydı ve bu bile 

Muʻtezile’yi büyük ihtimalle etkilemişti.44 Basra’da zühd ehlinin fazla olması ve 

münzevîlerin suçluluk duygusu, insanın günahları için kendisinin sorumlu olduğu 

şeklindeki tutuma zemin hazırlamış olabilir.45 Nitekim Ḥasan’ın üzüntü ve korku 

ehlinden olması46 insanın hep bir hata işleyebilme pozisyonunda bulunması ve bundan 

dolayı cehennemden korkması gerektiği düşüncesiyle iç içedir; böyle bir korku ve kaygı 

içinde bulunmak bireysel bir suçluluk hissi ile irtibatlıdır ve insanın sorumlu oluşunu şart 

koşmaktadır. 

Ḳaderiyye’nin Basra’da muhaddisler de dâhil olmakla birlikte birçok taraftar 

topladığı, Kaderî âlimlerin zikredildiği kaynaklardan anlaşılmaktadır;47 İbn Ḳuteybe’nin 

saydığı Kaderîler’in büyük çoğunluğu Basralı’dır.48 Bu da Kaderîler’in ve dolayısıyla 

insanın eylemlerinde özgür olduğunu düşünenlerin Basra’da yaygın olduğunu 

göstermektedir. Muʻtezile’nin bu havadan istifade ettiği şüphesizdir. Fakat Ġaylān ed-

Dimeşḳī ve Ḳaderiyye’nin, sadece Muʻtezile üzerinde tesiri olmamıştır. Basra’da Kaderî 

olmak, zorunlu olarak bütün görüşlerde homojen bir yapıyı ifade etmiyordu ve sadece 

belirli bir dinî düşüncede – bu bağlamda kader meselesinde – bir bakış açısını ortaya 

seriyordu. Dolayısıyla Basra’da Kaderî bir Hâricî’den veya Kaderî bir Mürciî’den söz 

edilebilmektedir.49 

Ḥasan el-Baṣrī’nin öğrencisi olan ve Vāṣıl b. ʻAṭāʼ ile beraber dönemin Irak 

vâlisi ʻAbdullah b. Ömer b. ʻAbdulazīz’in50 (ö. 132/749) önünde konuşma yapan Faḍl er-

                                                           
43 Ay, s. 122. 
44 krş. TG, II: 48. 
45 van Ess, Zwischen, s. 192; Ḳaderiyye mensupların büyük bir çoğunluğu zühd ehlindendir; msl. krş. TG, 

I: 90-195; van Ess başka bir yerde kaderî öğretinin zühd yaşamının bir formu olduğunu söylemektedir; van 

Ess, “Ḳadariyya”, s. 369. 
46 Ömer Rıza Doğrul, İslâmiyetin Geliştirdiği Tasavvuf, (İstanbul: Kaknüs, 2008), s. 80 vd. 
47 van Ess, Zwischen, s. 61 vd.; TG, II: 50 vd. 
48 krş. Watt, s.150-4. 
49 TG, II: 51; van Ess, “Ḳadariyya”, s. 368; Ebū Ḥafṣ Ömer b. ʻĀmir es-Sulemī, hem Mürciî hem de 

Kaderîdi; TG, II: 166. 
50 Halîfe Ömer b. ̒ Abdulazīz’in oğlu olup,  III. Yezīd tarafından h. 126’da Irak’a vâli olarak tayin edilmiştir; 

bkz. K. V. Zetterséen, “ʻAbd Allāh b. ʻUmar b. ʻAbd al-Azīz”, EI2, I: 53. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

76 

Raḳāşī51 (ö. 140/757 öncesi) de kader mevzularıyla ilgilenmiştir.52 O, bilhassa imâmet 

teorisinde Ġaylān’ın ilkelerini, insanın kötü fiillerde bulunma özgürlüğüne sahip olduğu 

şeklindeki kader anlayışında da hocası Ḥasan’ın fikrini esas almıştır.53 Buna ilaveten 

Raḳāşī, ilk mütekellim olarak kader düşüncesinin ilahî iradeyle ilişkisinin sonuçları 

üzerinde düşünmüştür.54 Zaten kendisinin Kaderî görüşleri sebebiyle cebrî cephe 

tarafından eleştirilmiş olması da55 insan ve eylem hürriyetindeki tutumunu ortaya 

sermeye yeterlidir. Aynı şekilde Basra’daki İbāḍiyye’nin ilk dönemlerinde fırka 

mensupları arasında Kaderî öğretiyi benimseyenlere rastlamaktayız.56 Bunlar 

muhtemelen İbaḍiyye içinde yaygın görüşü oluşturmadıklarından dolayı kendi içlerinde 

fazla dikkate alınmayıp Muʻtezile içinde eriyip gitmişlerdir.57 

Ḳaderiyye’nin Allah’ın insanı kötülük işlediğinde yalnız bırakması ve iyiliği 

istemesi şeklindeki öğretisi, aslında bir yenilik değildi. Bu düşüncelerin İslâm 

beldelerinin hemen her yerinde temsilci bulmuş olması58 bu fikrin yaygın ve desteklenmiş 

olduğuna delalet etmektedir.59 Muʻtezile de bu genel atmosferden istifade etmiştir. 

Muʻtezile insanların eylemlerini ödüllendiren veya cezalandıran adil Tanrı inancını 

merkeze taşımaktadır. Bunu yaparken ilâhî kudreti asıl itibariyle sorgulamamaktadır; bu 

tartışmalarda meselenin özünü insanın gücünün sınırları oluşturmaktadır.60 Muʻtezile’nin 

niçin ilâhî takdiri kabul etmediği, genel Kaderî havanın yaygınlığı ve Emevîler’in devleti 

yönetme biçiminden kaynaklanan memnuniyetsizlik vasıtasıyla açıklanabilir; ancak 

bizim dikkatimizi çeken asıl mesele, Muʻtezile’nin bu düşüncelerini neden adalet ilkesi 

etrafında topladığıdır. Sonuçta insanın fiillerinde özgür olduğu düşüncesi, iḫtiyar61, 

                                                           
51 Muʻtezilî olduğuna dair bilgiler bulunmaktadır, fakat van Ess onu Ġaylāniyye’ye, dolayısıyla Mürcie’ye 

dâhil etmektedir. 
52 krş. Eşʻarī, Maḳālāt, s. 291. 
53 Ġaylān’ın imâmet hakkındaki fikirleri özellikle Basralı Mürcie tarafından benimsenip geliştirilmiştir. 

Buradan Ġaylān’ın Baṣra’da önemli tesirleri olduğu anlaşılmaktadır; krş. TG, I: 130 vd. 
54 TG, II: 169. 
55 TG, II: 173. 
56 Ebū Nūḥ Ṣālīḥ ed-Dehhān, Ḥabīb eṭ-Ṭāʼī, Ḥamza el-Kūfī, ̒ Aṭiyye, Ḥāris b. Mezyad el-İbāḍī; TG, II: 202-

4. 
57 TG, II: 205. 
58 EK IV: TG’nin İçerik Bölümünün Çevirisi bölümüne bakıldığında Ḳaderiyye’nin hangi bölgelere kadar 

uzandığı takip edilebilir. 
59 TG, IV: 492. 
60 TG, IV: 483. 
61 İḫtiyar kavramı, muhtemelen ilk kullanan Cehm’di ve bunu Allah için kullanmıştı: “Cehm b. Ṣafvān, 

mârifetullahın kulun seçimiyle (iḫtiyār) değil Allah’ın seçimiyle gerçekleştiğini söylemektedir, çünkü kul 

bir şey yapamaz”;  Ebū Yaʻlā, Kitābu’l-Muʻtemed fī uṣūli’d-dīn, thk. Vedīʻ Zeydān Ḥaddād, (Beyrut: 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

77 

tefvīḍ62, taḫliye63, ḥuriyye gibi farklı kavramlarla açıklanmıştı ve Muʻtezile ̒ adl yerine bu 

kavramlardan birini uṣūllerine alabilirdi. Bu problematik, van Ess’in de dikkatini 

çekmiştir.64  

Muʻtezile’nin görüşlerine etki etmesi en muhtemel olan Ḥasan el-Baṣrī’nin 

Kader Risalesi’ne baktığımızda adalet kavramı kader meselesinin özünü 

oluşturmamaktadır. Adalet kelimesi sadece altı kere geçmektedir.65 Bunlardan iki tanesi 

insanlarla alakalıdır66 ve geriye kalan dördü Allah ile ilişkili kullanılmıştır. Bunların ikisi 

bir manada Allah’ın eylemlerinin sonucu şeklinde anlaşılabilirken67 son ikisi de Allah’a 

sıfat niteliği taşıyabilir.68 Ancak sıfat niteliği taşıyan yerler de, O’nun cömert, insaflı, 

merhametli gibi sıfatları arasında sıralanmıştır ve çok önemli bir özellik olarak ön plana 

çıkmamaktadır. Vāṣıl b. ʻAṭāʼ da durum çok farklı değildir; o da hutbesinde Allah’ın 

adaletinden söz ederken bunu bir düzine nitelikler arasında saymaktadır.69 İlk dönemlerde 

özgürlük, iyi ve kötüyü seçme özgürlüğü şeklinde anlaşılmaktaydı70 ve adalet mefhumu 

merkezî bir önem taşımıyordu. Bu durum kader ve insan özgürlüğü mevzuunun, adalet 

kavramı ekseninde tartışılmadığına ve bu alandaki teorilerin sonraki zamanlarda adalet 

kavramı etrafına toplandığına işaret etmektedir. 

Adalet ilkesi büyük ihtimalle Kur’ânî temel ve kavramlardan çıkarılmamıştır, 

zira Kur’ân’da ̒ adl kelimesi çeşitli türevleriyle 28 âyette geçse de bunların hiçbiri Allah’a 

                                                           
Dāru’l-Meşriḳ, 1974), s. 30. Buna rağmen ileride bu kelime, Muʻtezile ile beraber tekrar gündeme gelmiş 

ve onlar nezdinde merkezî önem kazanmıştır; TG, IV: 490. 
62 Fiilerin insana havale edilmesi; TG, IV: 489. Ebū Ḥanīfe, Osman Bettī’ye yazdığı risalede (risalenin kast 

ettiğimiz kısmı, Zāhid el-Kevserī’nin tahkikinde yoktur) cebrin zıddı olarak tevfīḍi kullanmıştır; TG, V: 34. 

Ondan önce Ömer b. ʻAbdulazīz’in Kaderîler’e yazdığı risalede bu kelime geçmektedir; van Ess, Anfänge 

muslimischer Theologie, (Beirut: Orient-İnstitut der DMG, 1977), s. 119 vd. 
63 Yine az önce yukarıda zikrettiğimiz risalede geçmektedir; TG, IV: 35. 
64 bkz. TG, IV: 507. 
65 Bu sayı Köprülü nüshası için geçerlidir (Hellmut Ritter neşri); Ayasofya nüshasında sadece iki kere 

geçmektedir. 
66 “Allah insanlardan iyilik, akrabaya yardım ve adalet ister”; s. 69, 11 ve “Allah insanları imân ve adalet 

hususunda dener”; s. 77, 12. 
67 “Allah’ın vasfı, hükmü ve adaletine uzak”; s.73, 14 ve “Allah’ın emrine, kitabına ve adaletine karşı 

gelenler”; s.75, 6. 
68 “Allah adil ve insaflıdır”, s. 74, 17 ve “en cömert, en merhametli, en adil”; s. 79, 16 (aynı ifade Ayasofya 

nüshasında da kullanılmıştır; Kubat, s. 358). Ancak Ayasofya nüshasında “Allah’ın adaletini kabul edenler” 

ifadesi geçmektedir, bkz. a.e, s. 359. Biz bunu dikkate almadık, çünkü Ayasofya nüshası Ḥasan el-Baṣrī’ye 

ait değildir; o Ḥaccāc b. Yūsuf es-Seḳafī (ö. 95/714) tarafından Ḥasan’ın risalesinin özetini barındıran ve 

halîfeye gönderilen farklı bir mektuptur; İslamoğlu, s. 74 vd. Ancak o dönemde Allah’ın adaletinden söz 

edildiğini göstermesi açısından enteresandır. 
69 Hans Daiber, Wāṣil İbn ʻAṭāʼ als Prediger und Theologe, s. 23. 
70 TG, IV: 489. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

78 

adalet sıfatını atfeder mahiyette kullanılmamıştır. Yalnızca “Rabbinin kelimesi doğruluk 

ve adalet bakımından tamdır”71 şeklinde geçen âyette Allah’ın sözünün adaletli olduğu 

belirtilmiştir.72 Peki, o zaman adalet ilkesinin kaynağı nedir? Josef van Ess – kesin karar 

kılmamakla birlikte – Hürmüz’ü gerçek ve adil olarak anlayan İran düşüncesinin bu 

olguya etki etmiş olabileceğini söylemektedir.73 Bu etki bazı açılardan doğru olabilir. 

Adalet ilkesinin Muʻtezile’nin tevhîd anlayışıyla iç içe girdiğini önceden dile getirmiştik. 

Muʻtezile’nin adaleti tarif ederken “Allah şerri yaratmaz” gibi ifadeler kullanması ile 

düalistlerin “nûr / Hürmüz sadece iyiliği yaratır” düşüncesi birbirine çok benzemektedir. 

Buna ilaveten Seneviyye zaviyesinden kötülüğü yaratanın zulm olduğu İslâm 

literatüründe bolca rastlanacak bir şeydir. Seneviyye’nin kullanımındaki zulmün zıddı nûr 

olsa da kavramsal olarak zulmün başka bir zıt anlamı da vardır ki o da adalettir. İslâm 

dinini kabul eden acemler, İslâm’ın tevhîd esası gereği iki tanrıdan birinde karar kılmak 

zorunda kalınca iyilik tanrısının özelliklerini Allah’a atfetmiş olabilirler. 

Biz dikkatlerin başka bir yöne de çekilebileceğini düşünüyoruz. Kanaatimizce 

adalet ilkesinin, merkeze ve Tanrı tasavvuruna taşınmasının psikolojik bir sebebi de 

olabilir. Bunun için adaletin o dönemlerdeki kullanım alanına bakmamız yararlı olacaktır. 

İslâm’ın ilk dönemlerinde adalet, ilahî sıfat olarak değil dünyevî adalet manasında 

kullanılıyordu.74 Bunun için birçok emâre bulunmaktadır. Muʻtezile’nin kurucularından 

sayılan ʻAmr b. ʻUbeyd adalete davet etmiştir. O ʻadl kelimesini, ḳısṭ manasında 

kullanmış ve yorumlamıştır.75 İkisinin karşılığı Türkçe’ye adalet sözcüğü olsa da ve 

bunlar çoğu kez eşanlamlı olarak kullanılsa da aralarında ince bir fark vardır. Ḳıst 

ölçülebilir, değerlendirilebilir bir adaleti – bir tür eşitliği – ifade etmektedir76 ve 

başkalarıyla beslenen ilişkilerde adil ve tarafsız olmak anlamında kullanılır.77 Bu 

bağlamda “her ḳıst ʻadldır, ama her ʻadl ḳıst değildir” önermesi farkı belirtmeye yardımcı 

olacaktır. Değerlendirilebilir bir adalet dünyevî bir düzleme işaret etmektedir; zira 

Allah’ın adaleti, mahiyeti ve ğayb âleminde (metafizik) olması hasebiyle ne ölçülebilir 

                                                           
71 el-Enʻām 6/155 
72 Bekir Topaloğlu, “Adl”, DİA, I: 387. 
73 TG, IV: 508. 
74 TG, IV: 508. 
75 TG, II: 340. 
76 krş. Mütercim Asım Efendi, Kâmûsu’l-muhît tercümesi, (İstanbul: TYEK, 2013), IV, s. 3180 vd.   
77 Toshihiko İzutsu, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar, çev. Selahattin Ayaz, (İstanbul: Pınar, 4. Baskı, 

2011), s. 317. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

79 

ne de değerlendirilebilir.  

Muʻtezile’nin militan kanadını temsil eden Ebū Muḥammed Beşīr er-Raḥḥāl 

halîfe Manṣūr’un (ö. 158/775) adaleti getirmediğinden yakınmaktaydı. Bu durumda o da 

ʻadl mefhumunu, bu dünyaya yönelik sosyal ve siyasî bir ilke şeklinde anlamaktaydı.78 

Adaleti bu düzlemde anlayanlar çoktu. III. Yezīd’in hilâfet konuşmasında, vergilerin bir 

beldeden diğer beldeye aktarılmaması ve hükümdarların zenginleşmemesi gerektiğini 

söylemesi79 adalet arayışının sosyo-ekonomik ayağına işaret etmektedir. Aynı şekilde 

neredeyse bütün Ḳaderiyye’nin, Emevî hükümranlarının kendilerini zenginleştirmelerini 

eleştirmiş olması80 eşitsiz / adaletsiz ve haksız dağılıma delalet etmektedir. Bütün bu 

örnekler adalet mefhumunun, dünya odaklı ve sosyal boyut ağırlıklı kavrandığını 

göstermektedir. Adalet, haksızlıklara karşı durmanın bir kavramı olarak kullanılıyordu. 

Ebū Ḥanīfe (ö. 150/767), zalim ve zorbaların (el-fietu’l-bāġiyye / ehlu’l-baġy) karşısına 

âdil insanları yerleştirmiştir (el-fietu’l-ʻādile / ehlu’l-ʻadl).81 

Bu mülahazalar ortak durum olarak, bir memnuniyetsizliğin ve adaletsiz 

yönetilme algısının varlığını ortaya sermektedir. Bu memnuniyetsizliğin psikolojik 

kaçışı, kötü ve adaletsiz olan bir dünyadan güzel ve mükemmel olan bir âleme sığınmak 

olacaktır. Burada ünlü ateist Ludwig Feuerbach’a (ö. 1872) atfedilen bir kuram devreye 

girmiş gözükmektedir. Ona göre Tanrı, insanın ölümsüzlük, mükemmellik, mutluluk ve 

adalet arzusunun bütünüdür; insan ölümlü, güçsüz vs. olduğundan kendisinde eksik olan 

özellik ve arzularını Tanrı’ya yansıtmaktadır.82 Bu kuram yansıtma teorisi olarak 

anılmaktadır. Bütün sosyal düzenden rahatsız olan, Emevîler’in despot, baskıcı ve zalim 

saltanatından bezmiş insanlar, bu dünyada eksik olan adaleti Tanrı’ya yansıtmışlardır. 

Dolayısıyla Allah’ın adaletinin merkeze taşınması ve buna o kadar önem verilip bir esas 

olarak deklare edilmesi, sosyo-psikolojik bir travmanın neticesi olabilir. 

Adalet esasının kaynağı, dil odaklı bir çıkarımın sonucu da olabilir. Erken 

                                                           
78 TG, II: 329. 
79 TG, I: 87. 
80 TG, I: 89. 
81 krş. Ebū Ḥanīfe, “el-Fıḳhu’l-ebsaṭ”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri, 

(İstanbul: İFAV, 5. Baskı, 2009), s. 49; TG, IV: 704. 
82 krş. Johanna Rahner, “Zwischen Projektion und Wahn”, Gottlos glücklich? Was religiöser Glaube dem 

Atheismus voraus hat, 9-10.1.2010, s. 2 vd. Tabii ki Feuerbach bu söylemlerinden “Tanrı, insanların hayal 

ürünüdür” gibi bir sonuca varmağı hedeflemektedir. Fakat bu bazı noktalarda isabetli olmasına engel 

oluşturmamalıdır. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

80 

dönem mütekellimleri sorunların analizini ve çözümlerini, ilk adımda felsefî 

spekülasyonlardan ziyade dili merkezî bir konuma yerleştiren bir metotla ele 

almaktaydılar.83 Üç kavramı ele almamız gerekecektir: ḳader, ḳısṭ ve ʻadl. Bizler ḳader 

kelimesini daha çok kudret ve takdir / yazgı anlamlarında kullanmaktayız. Bu anlamdaki 

kullanımlar, ḳısṭ ve ʻadl ile ortak bir noktada buluşamaz gözükmektedir. Ancak ḳader 

kelimesinin, diğer iki kelimeyle kesiştiği bir alan bulunmaktadır ki bu da ölçü (miḳdār) 

anlamıdır. Kur’ân’da Allah’ın her şeye bir ölçü tayin etmiş olması ḳader kelimesiyle ifade 

edilmektedir.84 Hatta ḳadīr sözcüğünde bile ölçülü olma durumu içerilmektedir.85 Ḳısṭ 

kelimesi de yağ için kullanılan bir ölçü biriminin ismiydi86 ve bundan türetilen bir kelime 

(ḳısṭās), terazi (mīzān) anlamında da kullanım bulmuştur.87 Aynı şekilde ʻadl kelimesinin 

farklı türevleri de, bir ölçüyü ifade edebilecek anlamlara sahiptir. Sözgelimi iʻtidāl, iki 

durum arasında ortada olmak için kullanılır.88 Bu durumda ʻadl, daha spesifik bir ölçüyü, 

yani dengeli bir ölçüyü ifade etmektedir. Ḳader ve ʻadl arasındaki benzerliğin 

saptanabilmesi için bir rivayetin dikkate alınması gerekmektedir: Yerler ve gökler 

adaletle ayakta durur (bi’l-ʻadli ḳāmeti es-semavātu ve’l-arḍu). Bu deyimle, âlemdeki 

dört unsurun biri diğerinden fazla veya az olsaydı âlemde intizamın olamayacağı 

anlatılmak istenmektedir.89  

Sözü geçen kullanım, eṭ-Ṭalāḳ sûresinin 3. âyeti ile paralellik arz etmektedir: 

Âlemdeki nizam, dengeli bir ölçüyle (bi’l-ʻadl) sağlanabilmektedir ve her şeyin ölçüsünü 

(ḳader) Allah tayin etmiştir.  Bu sibak içindeki iki – nerdeyse eş anlamlı – kavramdan 

ʻadl kelimesi, ḳader sözcüğünün tefsiri mahiyetindedir. Şayet Muʻtezile bu iki kelimeyi 

bu kontekst içinde algılayıp değerlendirmişse o zaman adalet, bilhassa Emevî saltanatı 

altında “dengesiz ölçü” anlamını kazanmaya başlayan ve meşrulaştırma maksadıyla 

istifade edilen ḳadere tepki olarak yerleştirilmiş olabilir. Ḳader, anlam kayması ve 

genişlemesine uğramıştı. Bu durumda vurgulanmak istenen, kaderin / takdirin gelişi 

                                                           
83 krş. van Ess, “Sprache und religiöse Erkenntnis im Islam”, s. 234. Erken dönem kelamcılarının akıl 

yürütmelerinde dilin önemini görmek için makalenin tümünün değerlendirilmesi faydalı olacaktır. Bu 

makale tarafımızca İslâm’da Dil ve Dinî Bilgi adı altında çevrilmiş olup yayımlanmayı beklemektedir. 
84 eṭ-Ṭalāḳ 65/3. 
85 eksilme azaltma yapmaksızın dilediğini hikmeti gereği ölçülülü yapan; Rāġıb el-İṣfehānī, “ḳader”, 

Mufredāt, s. 658. 
86 TG, IV: 509. 
87 İṣfehānī, “ḳısṭ”, s. 670 vd. 
88 İbn Manẓūr, “ʻadele”, Lisānu’l-ʻArab, IX-X, s. 62. 
89 İṣfehānī, “ʻadl”, s. 551. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

81 

güzel, dengesiz, ölçüsüz ve hikmetsiz bir vasfa sahip olmadığı aksine “dengeli bir ölçüyü” 

kastetmiş olmasıdır. Ayrıca bütün siyasî ve fikrî çatışmalar sürecinde ḳader kelimesi, 

başka akımların tekeline girmişti ve çağrıştırdığı anlam da zihinlere oturmuştu. 

Dolayısıyla Muʻtezile ḳader kelimesinin anlamını düzeltip zihinlere farklı çağrışımların 

yerleşmesini bekleyemezdi; konumlarını ve duruşlarını sergilemeleri için ḳader dışında 

başka bir kavramdan istifade edilmesi gerekmekteydi. Bu spekülasyonlarımızda doğruluk 

payı bulunuyorsa adalet ilkesi, kelimenin sınırlarının belirlenmesi hedeflenerek ḳaderle 

eş anlamlı kullanılmış olmalıdır. 

Van Ess’e göre adalet ilkesi, Ebu’l-Huẕeyl el-ʻAllāf’la (ö. 227/841) birlikte 

esasların içine dâhil edilmiştir. Ebu’l-Huẕeyl bunu  

“sıfatlar öğretisi için yapmamıştır; zira bu tevḥīd başlığının konusuydu. Adalet 

daha çok vaʻd ve vaʻīd [düşüncesi için] bir köprü vazifesi görüyordu; … Ebu’l-Huẕeyl, 

tıpkı Muʻtezilî selefleri gibi Allah’ın mürtekib-i kebîreyi ebedî olarak cezalandıracağını 

kabul ediyordu; bu da ehlu’l-ʻadl veya ̒ adliyye hakkında konuşulduğunda ilk akla gelen 

öğretiydi”.90  

Bu durumda araştırılması gereken husus, vaʻd ve vaʻīd için önem arz eden adalet 

ilkesinin, kimler tarafından ne zaman ve hangi şartlar altında eksen kaymasına uğrayıp 

Allah – eylem hürriyeti denkleminin en önemli kavramı olmuş olduğudur. 

III. EL-ESMĀʼ VE’L-AḤKĀM İLKELERİNİN ARKA PLANI 

Büyük günah meselesiyle yakından alakalı olan bir husus, böyle bir cürüm de 

bulunan bir kişinin ahiretteki durumunun nasıllığını konu edinmektedir, çünkü müʼmin, 

kâfir veya fâsık gibi isimlendirmelerin dünyada görmesi gereken muamelenin hukukî 

sonucu gibi ahirette göreceği muamele de direkt olarak tartışmaların merkezine 

yerleşmektedir. Bu yüzden bu bâb el-esmāʼ ve’l-aḥkām başlığı altında tartışılmıştır. Bu 

başlıkta karar kılınmasının bir sebebinin, dünyadaki isimlendirmeden doğan dünyevî 

                                                           
90 TG, IV 509. Ebū Ḥanīfe de kendisini ehlu’l-ʻadlden sayar. Fakat bunu eylem özgürlüğü anlamında değil, 

ehl-i hak, ehl-i sünnet anlamında kullanır; Ebū Ḥanīfe, “er-Risāle”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, 

İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri, s.84; TG, I: 199, V: 31. Ebū Caʻfer Muḥammed b. Ḫalīl es-Sekkāk’a (ö. 

240/854 civarı) nispetle adını alan Sekkākiyye’nin, ehlu’l-ʻadl olduğu, ama Muʻtezile olmadığı 

bildirilmektedir; TG, I: 393. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

82 

muamelenin olduğunu yukarıda zikretmiştik.1 Fakat bu başlıktan dünyadaki isimden 

ahiretteki muamelenin kastedildiğini söyleyenler de olmuştur.2 Bu sebeple el-menziletu 

beyne’l-menzileteyn ve el-vaʻd ve’l-vaʻīd ilkelerinin arka planlarını, müstakil bir ana 

başlık altında ele almak yerine birlikte değerlendirmeyi uygun gördük. 

İnsanın olduğu yerde farklı fikir ve düşünceler de vardır; sosyal bir tabiat kanunu 

olarak tarif edilmesi mümkün olan bu olgu, bütün insanlık ve düşünce tarihinin bir 

hakikatidir. Bu durum, mutluluk, huzur ve güzellikler dönemi (ʻaṣr saʻādet) olarak 

anmaya alışkın olduğumuz risâlet dönemi için de böyleydi. Bu dönem dikkati nazara 

alındığında ilk ideolojiler çatışması, müslümanlar ve müşrikler arasında vuku bulmuştu. 

Müslümanlar arasında cereyan eden anlaşmazlıklar, Hz. Muḥammed’e danışılarak 

ortadan kalkabiliyordu; zaten onlar artık kardeştiler3 ve aile arası münakaşalar işin 

tabiatında vardır. Ne var ki bir aileyi birlikte tutan bir büyük hep olagelmiştir. 

Müslümanların yekpare olmalarını sağlayan Hz. Peygamber idi; onun canını teslim 

etmesi, müslümanlar için “kötülüklerin en büyüğü” olarak algılandı ve aʻẓamu’l-meṣāʼib 

terkibi mezar taşlarını süslemeye başladı.4 Bunun böyle olduğunu İslâm tarihi hızlıca 

tecrübe edecekti. Nitekim müslümanlar arasında ilk ihtilaflar, Hz. Muḥammed’in 

hastalığı esnasında başlamış ve onun vefatından sonra da git gide çoğalmıştır.5 Bu 

ihtilafların en önemlilerinden birisi, şüphesiz imâmet meselesi olmuştur. Ensâr ve 

Muhâcirler’den bir grup insan, kendi aralarında iki tarafı temsil edecek şahısları seçmek 

üzere saḳīfetu beni sāʻidede toplanmışlardı. Bu olaydan haberdar olan Hz. Ebū Bekir, Hz. 

Ömer ve Ebū ʻUbeyde b. el-Cerrāḥ (ö. 18/639) toplanılan gölgeliğe gidip bu girişime 

itiraz etmişlerdi. Sonuç olarak halîfenin Kureyşliler’den olması gerekçesi ile Hz. Ebū 

Bekir üzerine karar kılınmış ve ona biat edilmişti. İlk halîfe kararında fazla itirazlar 

oluşmamış olsa dahi sonraki halîfe seçimlerinde olaylar ve ihtilaflar büyümüş ve ileriki 

zamanlarda itikadî farklılıkların meydana gelmesine sebebiyet vermiştir.  

Hz. Peygamber’in vefatından sonra müslümanlar arasında cereyan eden ilk 

                                                           
1 yuk bkz. s. 41 vd.  
2 Teftāzānī, Şerḥu’l-maḳāṣıd, thk. ʻAbdurraḥman ʻUmeyra, (Beyrut: ʻĀlemu’l-Kutub, 1998), V, s. 175. 
3 Buḫārī, “Meẓālim”, Ṣaḥīḥ, hadîs no. 2310;  Muslim, “Birr”, Ṣaḥīḥ, hadîs no. 2580. 
4 bu terkiple bulunan ilk mezar taşı, 71/691 yılına aittir; TG, I: 3. 
5 Bu ihtilafların en önemlilerini sayacak olursak: Kırtas Olayı, ̓ Usāme b. Zeyd’in (ö. 54/674) ordu komutanı 

olarak tayin edilmesi, Hz. Peygamber’in vefatından sonra bazı insanların ümitsizliğe kapılması, Hz. 

Peygamber’in defnedileceği yer, zekât vermek istemeyenlerin ortaya çıkması, sahte peygamberlerin 

zuhûru, mürted hâdiseleri. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

83 

ihtilaflar, fıkıh ve teferruat ile ilgili meseleleri kapsayıp din esaslarını içinde 

barındırmamaktaydı; itikadî birlik Hz. Ebū Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Osmān’ın hilâfetinin 

altıncı senesine kadar sağlanabilmişti.6 Hz. Osmān’ın altıncı senesinden sonra bazı 

kesimler, onun devleti idare biçiminden memnun kalmamışlar ve bu memnuniyetsizliğin 

büyümesi sonucu onu 35/656 yılında şehit etmişlerdi. Bunun üzerine hilâfet görevine Hz. 

ʻAlī gelmişti. Ancak Şam’da bulunan Muʻāviye b. Ebū Sufyān (ö. 60/680), Hz. Osmān’ın 

intikamının alınmadığı gerekçesiyle biatte bulunmamıştı. Siyasî gerginliklerin had 

safhada olduğu bu dönemde müslümanlar, ilk kez Cemel Savaşı’nda7 (36/656) birbiriyle 

karşı karşıya kalmışlardı; bu karşılaşmada Hz. ʻĀişe, Ṭalḥa b. ʻUbeydullāh (ö. 36/656) ve 

Zubeyr b. ʻAvvām (ö. 36/656) önderliğinde bir ordu Hz. ʻAlī’ye karşı savaşmıştı. Savaş, 

Hz. ʻAlī’nin galibiyeti ile sona ermişti. Cemel vakası müslümanların ilk kez birbirleriyle 

savaştıkları ve birbirlerini öldürdükleri gerilim olmuştur, ama sonuncusu olmamıştır. 

İkinci kez Fırat nehri yakınındaki Ṣıffīn ovasında karşı karşıya gelen 

müslümanlar, bu sefer 37/657 yılında Muʻāviye ile Hz. ʻAlī arasındaki silahlı mücadele 

nedeniyle birbirileriyle savaşmışlardır; bu savaş tarihe Ṣıffīn Vakası olarak geçmiştir. Bir 

sonuca ulaşılamayan bu savaşta kararı, Kur’ân’ın vermesi amacıyla bir teşebbüse 

girişilmiş ve Hakem Olayı8 vuku bulmuştu. Netice itibariyle tatminkâr bir sonuca 

ulaşılamamış ve Muʻāviye’nin Suriye’de hilâfetini ilân etmesiyle İslâm devleti ikiye 

bölünmüştü. Bütün bu kargaşalar içinde Hz. ʻAlī 40/661 yılında şehit edilmişti. Bunu 

fırsat bilen Muʻāviye, başta çeşitli bölgelerin desteğini kazanmış, Ḥasan b. ʻAlī’ye geçen 

halîfeliği ondan almış ve böylece Emevî saltanatını kurmayı başarmıştı. Hz. ʻAlī’nin 

diğer oğlu Ḥuseyn ise, 61/680 yılında Kerbelâ’da Emevî hükümdarı I. Yezīd (ö. 64/683) 

tarafından öldürülmüştür. 

Hakem Olayı esnasında Hz. ʻAlī’nin ordusundan bir zümre, “Hüküm yalnız 

Allah’ındır” (lā ḥukme illā lillāh) gerekçesinden hareketle ordudan ayrılıp – ki bunlar 

sonra Ḫavāric olarak anılacaktır – hem Muʻāviye’yi hem de Hz. ʻAlī’yi büyük günah 

işlemekle suçlayarak onların küfre düştüklerine hüküm vermiş ve böylece büyük günah 

işleyenlerin durumları hakkındaki tartışmaları başlatmıştır.  

                                                           
6 Neşet Çağatay ve İbrahim Agâh Çubukçu, İslâm Mezhepleri Tarihi, (Anakara: AÜ, 1985), s.6. 
7 bilgi için bkz. Ethem Ruhi Fığlalı, “Cemel Vakʻası”, DİA, VII: 320-321. 
8 bilgi için bkz. Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, (İstanbul: Çağ, 1992), II, s. 245 vd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

84 

Yukarıda kısaca anlatmaya çalıştığımız bütün bu siyasî vakâlar, akâid 

problemlerinin zuhûr etmesine vesile olmuştur. Adı geçen olaylar, savaşlar ve kargaşalar 

esnasında müslümanlar müslümanları öldürmüşlerdi. Fakat Kur’ân-ı Kerîm’deki şu âyet 

bilinmekteydi: “Kim bir mü’mini kasten öldürürse cezası, içinde ebedî kalacağı 

cehennemdir.”9 Bunun yanı sıra, Allah bizlere en-Nisāʼ sûresinin 48. âyetinde şirk dışında 

bütün günahları affedeceğini de bildirmiştir. Durum böyleyken Hakem Olayı’nda Hz. 

Osmān’ın öldürülmesinin haklı sebeplerle gerçekleşip gerçekleşmediği tartışması ile 

başlayan fıkhî alandaki münazara, itikadî alana sıçrayıp farklı yönler almış ve büyük 

günah işleyenin durumu ve bununla irtibatlı olarak imân, küfür, amel gibi konular 

tartışmaların çemberine alınmıştır. Büyük günah meselesi tümevarım yoluyla elde 

edilmemiştir. Başka bir ifadeyle, büyük günah sahibinin durumu bir tanımdan – bu 

durumda imân tanımından – hareketle ortaya serilmemiş, önce bu kişinin durumu 

saptanıp bu sonuçlardan bir imân tanımına varılmıştır. Bunlara bağlı olarak günahkârların 

âhiretteki durumuları da tartışmalara dâhil edilmiştir. Herkes bir sonuç bildirmiş, ittifak 

edilememiş, farklı görüşler ortaya atılmış ve ayrılıklar gerçekleşmiştir. 

1. EL-MENZİLETU BEYNE’L-MENZİLETEYN 

Kelâm ilminin konularından birini oluşturan büyük günah işleyenin durumu 

meselesi, akâid geleneği içinde tartışılan ilk mevzuların başında gelmektedir ve 

görüldüğü üzere ortaya çıkışı iç etkenlerden kaynaklanan siyasî çatışmaların sonucudur. 

İslâm teolojisi içinde büyük günahlara kebīre / kebāʼir (hadîslerde mūbiḳāt kullanılsa da 

bu kelime terimleşmemiştir) – zıddı ṣaġīre, lemem, el-muḥaḳḳarāṭ10 – bu günahları 

işleyene de murtekibu’l-kebīre veya ṣāḥibu’l-kebīre denilmektedir. Büyük günahlar tabiri 

Kur’ân’da da kullanılan bir terimdir11 ve buradan hareketle büyük ve küçük günah 

ayrımına ulaşılabilmektedir. Hangi fiillerin büyük günah sayıldığını hususunda ittifak 

edilmiş değildir. Büyük günahlar bazılarına göre, Kur’ân’da bildirilip had cezasını 

gerektiren suçlar iken, bazılarına göre ise, hadîste sayılmış olanlardır. Bir hadîste – farklı 

rakam ve içerikleri olan hadîslerinde mevcudiyeti ile birlikte – büyük günahların dokuz 

                                                           
9 en-Nisāʼ 4/93. 
10 TG, IV: 584 vd. 
11 Bkz: mesela en-Nisāʼ 4/31 (kebāʼir); eş-Şūrā 42/37 (kebāʼira’l-ism); en-Necm 53/32 (kebāʼira’l-ism). 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

85 

tane olduğu bildirilmiştir:12 Allah’a şirk koşmak, haksız yere adam öldürmek, iffetli bir 

kadına iftirada bulunmak, zina yapmak, düşmana saldırı esnasında firar etmek, 

sihirbazlık, yetim malı yemek, müslüman ana babaya karşı gelmek, emirleri yerine 

getirmemek. Ebū Ṭālib el-Mekkī (ö. 386/996) büyük günahların en fazla on bir tane 

olarak sıralandığını söylerken, Ẕehebī (ö. 748/1348) Kitābu’l-Kebāʼir’inde 70 adet büyük 

günah saymaktadır;13 hatta İbn Ḥacer el-Heytemī (ö. 974/1567) ez-Zevācir ʻan iḳtirāfi’l-

kebāʼir isimli eserinde bunları 467’ye kadar çıkarmıştır.14 Bütün bunlara rağmen bütün 

İslâm âlimlerinin ittifak ettikleri affı olmayan bir büyük günah vardır: şirk.15 Ne var ki 

bir kavram üzerinde bir birlik sağlanmış olsa da asıl önemli olan şirk mefhumundan ne 

anlaşılmış olduğudur. Câhiliye’nin sona ermesiyle çoğuna göre şirk, Hinduizm veya üç 

uknumu kabul eden Hristiyanlık idi. Buna karşılık Muʻtezile’ye göre şirk, Allah’a ortak 

koşma, müstakil sıfatların kabulü ve Kurʼân’ın ġayr maḫlūḳ olduğunun benimsenmesidir. 

Hatta Ḫāriciyye’ye göre, kendi cemiyetlerine mensup olmayan kişi müşriktir.16  

Müslümanlara müşrik tanımlamasını yapan ilk fırka, Ḫāriciyye olmuştur.17 

Onların bazıları küçük veya büyük günah işleyenlerin kâfir olduğunu ve cehennemde 

ebedî olarak kalacakları fikrini savunmuşlardır. Ḫāriciyye’nin bir kolu olan el-

Muḥakkimetu’l-ʼŪlā – bunlar Hz. ʻĀlī’nin ordusundan ayrılıp ona karşı cephe alanlardır 

– o kadar ileriye gitmişlerdir ki kendi görüşlerini benimsemeyenleri kâfir ilan 

etmişlerdir.18 Büyük veya küçük günah işleyen biri, ebedî cehennemlik olup kâfirlerin 

azabı ile azablanacaktır.19 Ezāriḳa’ya göre büyük günah işleyen biri müşriktir ve aynı 

onlar gibi çocukları da müşriktir; ve nasıl ki müşrik olan birinin öldürülmesi hakkını 

kendilerinde buluyorlarsa aynı şekilde büyük günah işleyenlerin çocuklarını da öldürmeyi 

caiz görmüşlerdir.20 Eşʻarī ve Şehristānī Ezāriḳa’nın mürtekib-i kebîreyi kâfir 

saydıklarını beyan ederken21 Baġdādī müşrik olarak gördüklerini aktarmaktadır;22 söz 

                                                           
12 Buḫārī, “Veṣāyā”, hadîs no. 2767; ayr bkz. Muslim, “İmān”, hadîs no. 141-6; Ebū Dāvud (Sunen), 

“Veṣāyā”, hadis no. 2874. 
13 TG, IV: 584. 
14 Saim Kılavuz, Anahatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, (İstanbul: Ensar, 15. Baskı, 2010), s. 68. 
15 en-Nisāʼ 4/48. 
16 TG, IV: 583; krş. TG, I: 17. 
17 TG, IV: 553. 
18 Muammer Esen, Kelam Tarihi, s.17. 
19 Pezdevî, Ehli Sünnet Akaidi, s.188. 
20 Nafiz Danışman, Kelâm İlmine Giriş, (Ankara: AÜ, 1955), s.18. 
21 Eşʻarī, Maḳālāt, s. 59; Şehristānī, el-Milel ve’n-niḥal, thk. Aḥmed Fehmī Muḥammed, (Beyrut: Dāru’l-

Kutubi’l-ʻIlmiyye, 2009), s. 115. 
22 Baġdādī, el-Farḳ, s. 91. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

86 

konusu iki kavramın aynı fırkaya atfedilmesi, muhtemelen ikisinin eşanlamlı olarak 

kullanılmasından kaynaklanmaktadır; erken dönemde şirkle küfür aynı şeyi ifade 

etmekteydi.23 Ḫāriciyye’nin saymış olduğumuz birkaç kolunun fikirleri, onların genel 

tutumu hakkında bilgi verilmesi için kâfidir. Kısacası onlara göre, büyük günah işleyen 

biri kâfir / müşriktir ve dolayısıyla ameller imânın bir parçasını oluşturmaktadır; bu kişi 

cennetin nimetlerinden yararlanamayıp ebedî olarak cehennemde kalacaktır. İnsanların 

fikirlerinin ortaya çıkışı, sosyo-kültürel çevrelerinden bağımsız ve soyutlanmış şekilde 

oluşmadığını önceki bölümlerde dile getirmiştik. Ḫavāric, makâlât geleneğinde tepkisel-

kabilevî din anlayışını temsil etmektedir.24 Onların Arap bedevîlerden neşet etmesi, 

İslâm’la mevâlîden önce tanışmış olmalarını sağlamıştır. Buna bedeviliğin getirdiği sert 

ve katı tutumun eklenmesiyle bu karakterin fikriyatlarına da yansıması garipsenecek bir 

durum değildir. Bu kültürel izlerin içlerinde yaşamaya devam ettiği ve kendilerinin 

kabileci zihniyetten (el-ʻaṣabiyye25) kopamadıkları, kendi cemiyeti dışında bulunan 

müslümanları küfür veya şirkle itham etmelerinden anlaşılmaktadır. 

Ḫavāric’in tutumu o dönemde fikrî bir tekeli oluşturmamıştı. Nasıl önceden 

müslüman olan Araplar’dan müteşekkil olan Ḫāriciyye sert bir dinî tavrı benimsemişse 

İslâm’la yeni tanışan mevâlînin de daha ılımlı ve kapsayıcı bir anlayış içinde bulunmaları 

gayet tabiidir. İslâm düşüncesinde söz konusu bu kanadın temsilcileri, Mürcie olarak 

tanınmaktadır. Mürcie ekolü bilhassa imân tanımlarıyla ve buna bağlı olarak mürtekib-i 

kebîrenin cehennemdeki konumunu Allah’a havale etmeleri bakımından (aslında 

kararlaştırmamaları bakımından) ön planda durmaktadır. Erken dönemde genel tutum 

itibariyle eylemleri imânın bir parçası olarak görmeyenler, Mürcie çatısı altında 

toplanmıştır. Bu nedenle olmalıdır ki, Cehmiyye’nin kurucusu Cehm b. Ṣafvān (ö. 

128/746) veya Ḳaderiyye’nin öncülerinden Ġaylān ed-Dimeşḳī’ye (ö.120/738?) atfedilen 

Ġaylāniyye, Mürcie içinde zikredilmişlerdir. Cehmiyye’ye göre biri, Allah’ı bilip kabul 

etmiş olarak diliyle inkâr etse dahi küfre düşmüş sayılmaz; o hala mü’min’dir26 ve Allah 

dilerse ebediyen itaat edenleri cehenneme, günahkârları ise cennete yerleştirebilir, çünkü 

hüküm mutlak olarak O’nundur.27 Ġaylān, büyük günah sahibinin ebedî cehennemlik 

                                                           
23 krş. İzutsu, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavranlar, s. 213 vd. 
24 krş. Sönmez Kutlu, Mezhepler Tarihine Giriş, s. 56 vd.  
25 bilgi için bkz. Mustafa Çağrıcı, “Asabiyet”, DİA, III: 453-5.  
26 Şehristānī, s.74. 
27 Pezdevî, s.188. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

87 

olup olmadığı hususunda karar vermemiştir: Allah isterse böyle birini affeder ya da 

bağışlamaz, ama O’nun verdiği karar genel geçer olmalıdır, yani Allah birini bir suç 

yüzünden cezalandıracaksa herkesi o aynı suç sebebiyle cezalandırması gerekmektedir.28 

Ġaylān’da Cehm’e zıt olarak bir adalet vurgusu bulunmaktadır; Allah dilediğine istediği 

muameleyi uygulayabilir, fakat herkes üzerinde aynı tasarrufta bulunması gerekmektedir. 

Bu bakış açısı Muʻtezile’nin el-ʻadl ilkesinin, başta el-vaʻd ve’l-vaʻīd için bir geçit olarak 

kullanıldığı hususuyla bir kesişme noktası oluşturabilir. Genel Mürciî anlayışa göre 

“Allah’tan başka ilâh yoktur” diyen herkes, mü’mindir ve cennetle mükâfatlandırılır. 

Büyük veya küçük günahların imâna bir zararı olmaz, çünkü imân parçalara bölünen bir 

şey değildir,29 yani ameller imânın bir cüzü olmadığından onu ortadan kaldıramaz. 

Mürcie, imânın zıddına delalet eden bir unsur bulunmadığı takdirde o kişinin mü’min 

olduğu görüşünde ittifak içindedir. Nasıl ki imânsız birine ibâdetlerinin bir faydası 

dokunmayacağı gibi, müʼminin de günahları imânına bir zarar getiremez.30 Ḥuseyn b. 

Muḥammed en-Neccār’a (ö. 230/845 civarı) göre mürtekib-i kebîre, tövbe etmeden ölürse 

bundan dolayı cezalandırılacaktır, ama cehennemde ebedî kalmayıp çıkacaktır, zira onun 

kâfirle bir tutulması adil değildir.31 Muḳātil b. Suleymān (ö. 150/767) ise günahların imân 

sahiplerine hiçbir şekilde zarar vermeyeceğini ve bu durumun bir kişinin cehenneme 

girmesi için bir gerekçe teşkil etmeyeceğini savunmuştur; böyle biri sırat köprüsü 

üzerinde iken alevler yükselerek orada cezasını çekip cennete girecektir.32 Yūnus b. ʻAvn 

en-Numeyrī’ye (ö. ?) göre, mü’min cennete amel ve ibadetleri sayesinde değil ihlâs ve 

muhabbeti sayesinde girer.33 Görüldüğü üzere Ḫāriciyye’nin antitezini oluşturan Mürcie, 

hiçbir biçimde ameli imâna dâhil etmemiş, büyük günah işleyeni müʼmin olarak görmüş 

ve ahiretteki konumunu (eğer Allah’a havale etmediyse) cennetlik olarak kabul etmiştir. 

Mürcie’nin büyük günahkâr ile ilgili bu tutumu, Ehl-i Sünnet kelâmı içinde varlığını 

sürdürmüştür. 

Aşırı tutumlar, uzun vadeli gelecek vaat etmezler; radikal görüşler nesilden 

nesile cazibesini yitirirler. Hele daha yeni yeni büyüyen İslâm devletinde radikal 

                                                           
28 Eşʻarī, s. 90; Pezdevî, s. 189; TG, II: 171. 
29 TG, IV: 569. 
30 Cihad Tunç, “Kelâm İlminde Büyük Günah Meselesi”, AÜİFD, XXIII/1 (1979): 340. 
31 Şehristānī, s.77. 
32 a.e., s.141. 
33 a.e.,  s.138. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

88 

tutumlar, İslâm’la yeni tanışan insanları korkutur ve asıl hedefi dünyevî ve uhrevî saadet 

olan dini, yaşanmaz bir sürecin içine sürükler. Nitekim Hz. Peygamber insanda bir günah 

potansiyelinin bulunduğunu ve bu şekilde yaratıldığını ima etmiştir.34 Ḫavāric, katı bir 

tutum içinde bulunmanın tatminkâr bir çözüm olmadığını tecrübe etmişti; bu yüzden Ebū 

Sufyān Maḥbūb b. er-Raḥīl (ö. 129/746 sonrası), Yemen’e gönderdiği bir mektupta günah 

işleyenlere karşı daha müsamahalı bir tavrın takınılmasını önermişti.35 Bu iç eleştiride 

bulunan Haricî ekol İbāḍiyye’dir.  

İbāḍiyye kendileri için müslüman tabirini kullanmıştır – büyük günah 

işlemedikleri müddetçe mensuplarını, müʼmin olarak da tanımlamıştır. Onlar, İslâm 

dinine mensup olanlara müslümandan ziyade ehlu’ṣ-ṣalāt veya ehlu’l-ḳıble (ehl Mekke) 

demeyi tercih ediyorlardı; kıble ehli, müslüman değil muvaḥḥidūn olarak kabul 

görüyordu.36 Ama enteresan bir biçimde İslâm’la tanışmamış olanlar için müslüman 

sıfatını kullanıyorlardı; eğer bir hristiyana Hz. Muḥammed hakkında bir bilgi, bir hüccet 

(vahiy) ulaşmamışsa o Allah’a inandığı için müslüman sayılır, ama mü’min değildir.37 

Anlaşılan bu kişi hüccete ulaştığında İslâm’ı kabul edip İbāḍiyye’ye mensup olmazsa 

muvahhid olarak görülecek, fakat müslüman sayılmayacaktır. Bu savın teolojik 

tutarlılığını incelememiz, tezimizin sınırlarını aşacağı için irdelenmeyecektir. Bizim için 

ilk başta önemli olan İbāḍiyye’nin muʼmin – muşrik – muvaḥḥid şeklinde yeni 

kategorilerden bahsetmesidir. Bu “ya siyah, ya beyaz” diyen Ḫāriciyye’den farklı olarak 

“gri de olabilir” sinyali vermektedir. Amellerin, imândan bir parça olduğu hala 

önemseniyordu, çünkü el-Baḳara sûresinde38 sayılanlar bir müslüman için vazgeçilmez 

fiiller olarak kabul ediliyordu. Ancak İbāḍiyye bu farzlar yanında nâfile ibadetlerin 

varlığını veya büyük günahların yanında küçük günahların (lemem) da bulunduğunu 

anlamıştı.  

İbāḍiyye küfür / şirk – imân ikilemesinden bir ayrılmayı ifade etmektedir. Fakat 

yine de Hâricî terminolojinin çizdiği sınırlardan tamamen kopulamamıştır. Onlara göre 

                                                           
34 Muslim, “Tevbe”, hadîs no. 2748. 
35 TG, II: 224. 
36 TG, II: 226; Şehristānī, s. 131. 
37 TG, I: 412. 
38 el-Baḳara 2/177; Allah’a, ahiret gününe, meleklere, kitap ve peygamberlere imân; mala olan sevgilerine 

rağmen, onu yakınlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalmışa, isteyene ve kölelere vermek; namazı dosdoğru 

kılmak, zekâtı vermek, antlaşma yaptıklarında sözlerini yerine getirmek; zorda, hastalıkta ve savaşın 

kızıştığı zamanlarda sabretmek. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

89 

büyük günah işleyen veya küçük günahlarda ısrarlı olan kişi, kâfir olur ve tövbe 

etmedikçe de İslâm’a dönemez; eğer tövbesiz vefat ederse ebedî ateşle cezalandıracaktır 

ve muvaḥḥid olması bile onu bu durumdan kurtarmaya yetmeyecektir.39 İbāḍiyye, 

Allah’ın azabının gerçekleşmesi için üç şart ileri sürer ve bu hususları yerine getiren 

kimse mutlaka işlediği günahın – ister küçük olsun ister büyük – cezasını çeker: işlenilen 

günahtan tövbe etmemek, kötülükleri silecek iyiliklerden mahrum olmak, günahlardan 

geri dönmemek ve Allah’a sığınmamak.40 Fakat terminolojilerine ekledikleri bir sıfattan 

dolayı onların kullanımındaki küfürden tamamen bir inançsızlık, dinsizlik anlamının 

kastedilmediği anlaşılmaktadır. İbāḍiyye’nin büyük günah bağlamında küfürden 

anladıkları, hayra, ihsana, lütfa karşı nankörlük edilmesidir,41 yani “nimetin üstününün 

örtülmesidir” (kufr niʻme). Benzer bir görüşü Şiî Zeydiyye’de benimsemiştir.42 Bu 

kavramsallaştırmanın kaynağı, Kur’ân’a dayanmaktadır.43 Bu söylenilenlerden Allah’ı 

inkâr eden kāfir, günah işlemiş müslüman kāfir niʻme ve günahtan sakınan müslüman ise 

muʻmin olarak adlandırılmak suretiyle üçlü bir sistemin nüveleri belirmektedir. Nitekim 

bu çağrışımdan dolayı olmalıdır ki Şemmāḫī (ö. 792/1389) Uṣūlu’d-Diyānāt’ında 

İbāḍiyye’nin el-menziletu beyne’l-menzileteyn esasını benimsediklerini söylemektedir.44 

Fakat küfür sadece nankörlüğü çağrıştırmamakta ve yer yer inancı inkâr edenler için de 

kullanılmaktadır.45 İbāḍiyye bu çağrışımın farkında olmuş olmalı ki nankörlük dışında 

kalan küfürde bir özelliğin ihtiva edildiğini söylemiştir: bu özellik şirktir. Bu bağlamda 

onlar kufr niʻme ve kufr şirk ayrımına gitmişlerdir; nimet küfrü içinde bulunan biri 

muvahhid olabilirken şirk küfründe bulunan kâfir ile eşanlamlı kullanılmıştır; “saf” kâfir 

için ayrıca kufr ceḥd kavramı da kullanılmıştır.46 Yani İbāḍiyye Hâricîliğin getirdiği 

bellekte bulunan terminolojiyi devralıp bir ayrıma gitmiştir ve bir üçlü sisteme benzer bir 

formül geliştirmiştir. Bu tutum Basra’daki genel havayla uyum içindedir. Hatta onlar 

Basra’daki terminolojiye de ayak uydurup kufr niʻme terkibini kufr nifāḳ olarak da 

                                                           
39 TG, II: 227; Ethem Ruhi Fığlalı, “İbâdiye’nin Siyâsî ve İtikâdî Görüşleri”, AÜİFD, XXI/1 (1973): 343 

vd. 
40 a.mlf, Günümüz İslam Mezhepleri, (İzmir: İzmir İlâhiyât Vakfı, 2008),  s. 186. 
41 TG, II: 227. 
42 Faḫreddīn er-Rāzī, Muḥaṣṣal efkāri’l-muteḳaddimīn ve’l-muteʼaḫḫirīn, nşr. Ṭāḥā Abdu’r-Raʻūf Sa‘d, 

(Kahire: Mektebetu’l-kulliyyāti’l-Ezheriyye, t.y.), s. 239. 
43 “Eğer şükrederseniz size [nimetimi] artırırım; eğer [fakat] nankörlük (kefertum) ederseniz hiç şüphesiz 

azabım çok şiddetlidir” (İbrāhīm 14/7). 
44 TG, II: 228, 265. 
45 msl. el-Baḳara 2/161, 257, vs. 
46 krş. TG, II: 230. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

90 

değiştirmiştir.47 Basra’da büyük günah kontekstinde nifâktan söz eden Ḥasan el-Baṣrī 

olmuştur.  

Ḥasan el-Baṣrī büyük günah işleyen birini münâfık olarak nitelemekteydi, zira 

böyle birinin iç dünyası dış dünya ile bağdaşmamaktadır; dünyada mü’min muamelesi 

görse de gerçekte münâfıktır.48 Ḥasan’a göre münâfık, kendisinin dindarlık ve takvâ 

anlayışına aykırı hareket eden müslümandır49 ve Kur’ân’da münâfıklıkla ilgili zikredilen 

bütün özellikleri50 bünyesinde toplayan biri değildir. Durum böyle olunca önemli olan 

münâfık kavramının tanımı değil, Ḥasan’ın nifâktan ne anladığıdır. Onun zaviyesinden 

imân – nifâk problematiğini bir denkleme oturtmak için ikisi hakkında söylediklerine 

bakılması gerekmektedir. Ḥasan el-Baṣrī’ye göre imân, ne gösteriş ne de bir temennîdir 

(= sırf ikrâr değil); kökü kalbin derinliklerinde olup kişinin pratikte yaptıkları ile 

doğrulanan bir eylemdir. Burada gösterişten kastedilen, imânın kalpte bulunmadığı halde 

güzel davranışlarda bulunmaktır.51 Yani imân, bir şeyi haricen dile getirmek veya dışını 

süslemek (= riyāʼ) değil kalbin derinliklerine uzanan ve davranışlarla onaylanan bir 

şeydir.52 Görüldüğü üzere Ḥasan imân – amel bütünlüğünü savunan biridir ve kalpte 

olanla dışa yansımasının eşit oranda olmasını zaruri görmektedir. Başka sözlerle ifade 

edilecek olursa, kalbinde Allah korkusu ve sevgisi olan kişi, büyük günah işlerse 

kalbindekiyle pratikte yaşadığı ile çelişkiye düşmektedir ve bundan dolayı imândan ihraç 

edilmelidir. Ona göre insanlar, kibirleri sebebiyle mallarını biriktirirler ve riyaya düşerler; 

böyle insanlar Hz. Peygamber’in zamanında dışarıya yönelik onun izindeymiş gibi 

gözüken münâfıklara benzemektedirler.53 Onun münâfıklarla alakalı fikrini şu alıntılar da 

açığa çıkarmaya yardımcı olabilir: 

« Mü’min, kâfir ve münâfık olmak üzere üç çeşit insan vardır. Müʼmin, 

Allah’a itâatle davranır. Kâfiri gördüğünüz üzere Allah zelil etmiştir. Münâfıklar, 

bizimle oda, sokak ve çarşılarımızda beraberlerdir. Allah bizleri korusun. Yemin olsun 

                                                           
47 TG, II: 228. 
48 krş. Mâtüridî, Kitâbü’t-Tevhîd Tercümesi, s. 428; Ay, Mu’tezîle ve Siyaset, s.175. 
49 Hellmut Ritter, “Studien zur Geschichte der islamischen Frömmigkeit”, s. 43. 
50 Bu özelliklerin kompakt bir tanıtımı içim bkz. İbn Teymiyye, İman Üzerine, çev. Salih Uçan, (İstanbul: 

Pınar, 6. Baskı, 2011), s. 23-34. 
51 İzutsu, İslâm Düşüncesinde İmân Kavramı, çev. Selahattin Ayaz, (İstanbul: Pınar, 3. Baskı, 2012), s. 205 

vd. 
52 a.y.; Ritter, s. 44. 
53 TG, II: 45. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

91 

ki, onlar rablerini tanımıyorlar ve pis amelleriyle rablerini inkâr (belki: rablerine 

nankörlük) ettiklerini göz önüne almıyorlar.54 

Mü’min, Allah’ın dediğini dediği gibi bilendir. O, insanların en güzel amel 

edeni ve en şiddetli korkanıdır. O eğer dağ dolusu mal infak ederse, bizzat kendi gözüyle 

görmeden emin olmaz. Onun doğruluğu (ṣalāḥ), dindarlığı (birr) ve ibâdeti artmaz 

ancak korkusu artar ve “Ben kurtulamadım” der. Münâfıklar derler ki: “İnsan yığını 

çoktur [, yani bizim gibi aynı durumda olan birçok insan bulunmaktadır ve bundan 

dolayı] affedilirim ve zarar görmem”; ardından kötü bir amelde bulunurlar ve Allah’ı 

dilerler.»55 

Ḥasan için münâfık, İslâm’ı kabul ettiği halde bunun ciddiyeti gereği yaşamayan 

biridir. Kendisinin tutumunda bu kadar katı olması, onun din ve takvâ anlayışının bir 

sonucudur. Bütün uğraşlarını dünyevî şeylerden sıyırılıp Allah korkusu ve ahirete 

endeksleyen birinin zina, içki, kumar, hırsızlık gibi büyük günahlarla dünyanın zevklerine 

yenik düşen birini şiddetlice eleştirmesi şaşılacak bir durum değildir. Onun bütün 

Basra’nın münâfıklarla kaynadığını söylemesi56 bu noktada ne kadar hassas olduğunu 

göstermektedir. Bu söylem çerçevesinde Basra’da mü’minlerin bulunmadığı değil büyük 

olasılıkla şehirde dünyevî şeylerle iştigal olmayanın neredeyse kalmadığı vurgulanmak 

istenmiştir. Anlaşılan Ḥasan’ın imân ve nifâk terimleri, kavramsal ve teolojik 

spekülasyon bakımından çok katı kurallarla mercek altına alınmaması gerekir ve geri 

planda tutkulu bir zühd ehlinin tutumunun bulunduğu unutulmamalıdır. 

İmân eden birine günah işlemesi sebebiyle münâfık olduğunu söylemek, çok ağır 

bir itham olarak algılanmaktadır. Ancak aslında sertlik bakımından nifâk veya küfürle 

suçlamak arasında çok büyük bir fark yoktur. Teknik olarak bir münâfık, müslüman 

postuna bürünmüş bir kâfirden başka bir şey değildir. Münâfıklık, zihinlerde ikiyüzlülüğü 

çağrıştıran bir ifadedir ve Ḥasan gibi bir düşünürün, kendisini müʼmin olarak kabul eden 

birisini, günahı hasebiyle neden ikiyüzlü olmakla suçladığı soru işareti oluşturmaktadır. 

Fakat âyetler münferit olarak ele alındığında nifâkı, halis ve kararsızlar olarak ikiye 

ayırmak mümkündür.57 Kur’ân’da münâfıkların imân ve küfür arasında bocalayıp 

                                                           
54 Ebū Nuʻaym el-İṣfehānī, Ḥilyetu’l-evliyā ve ṭabaḳātu’l-eṣfiyāʼ, ibâreyi aktaran: Ritter, s. 44 (1. dipnot). 
55 a.e., ibâreyi aktaran: Ritter, s. 43 (1. dipnot). 
56 Ritter, s. 43. 
57 krş. Hülya Alper, “Münafık”, DİA, XXXI: 565 vd. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

92 

durdukları söylenilmektedir.58 Hatta mu’min – munāfıḳ – muşrik üçlemesi, Kur’ân’ın 

kullandığı üçlü bir terminolojidir.59 Bu yüzden büyük günah işleyen birini münâfık olarak 

tanımlamakta pekte garipsenecek bir şey olmamalıdır. Müfessirler bunun farkına 

varmışlardır ki Ḳurṭubī (ö. 671/1273), “nifâk kalpte olursa küfür, amelde olursa günahtır 

(maʻṣiye)” demiştir.60 Nitekim Ḥasan el-Baṣrī’nin de nifāḳ tekẕīb li Muḥammed ve nifāḳ 

ḫaṭāyā ve ẕunūb ayrımına gittiği rivayet edilmektedir. İlki Hz. Muḥammed’in getirdiği 

dini yalanlayarak imân etmiş gibi davranmayı, ikincisi ise hata ve yanlış davranış 

hasebiyle düşülen günahkârlığı ifade etmektedir ve bağışlanabilir bir nifâk çeşididir.61 İbn 

Teymiyye (ö. 728/1328), “dinden çıkaran ve çıkarmayan küfür” gibi büyük ve küçük 

nifâk ayrımına giderek, bazı insanların hem imânı hem de münâfıklığı içinde 

barındırabileceği savından hareketle Ḥasan’ın da bu minvalde düşündüğünü ima 

etmektedir.62 Bu tür teorileri erken dönem düşünürlere atfetmenin, anakronik bir okuma 

biçimini temsil etme olanağı yüksektir. Büyük ihtimalle Ḥasan, döneminde müʼmin – 

münâfık ilişkisini dillendirirken İbn Teymiyye kadar sistematik düşünmemiştir. Zaten 

Ḥasan’ın sistematik kategorilerde düşündüğünü takip etmek güçtür ve muhtemelen 

sonradan kavramların netleşip sistemleştirilmesinden sonra ona nispet edilmiştir. 

Ḥasan’ın büyük günahkârı münâfık olarak isimlendirmesi, kendisinin bu isimden doğan 

şerî sonucun üzerinde de düşünceler ürettiği anlamına gelmemektedir; başka bir ifadeyle 

Ḥasan, bu isimlendirmenin o şahıs üzerinde uygulanmasını gerektiren dinî neticelerini 

(el-esmāʼ ve’l-aḥkām) dikkate alarak kullanmamıştır.63 Hellmut Ritter (ö. 1971), 

Ḥasan’ın vaazlarında münâfık kelimesini çokça kullandığını ve bundan dolayı 

makâlâtçılar tarafından da “ṣāḥibu’l-kebīre bir munāfıḳtır” öğretisinin ana temsilcisi 

olarak anıldığını kaydetmektedir; ona göre “bu sadece canlı bir dinî yaşamın kuru şekilde 

şemalaştırılmasıdır”.64 Anlaşılan münâfık kelimesi, erken dönemde nihaî biçimde 

ıstılahlaşmamış ve kendisine farklı mahiyetler yüklenmiştir. 

                                                           
58 en-Nisāʼ 4/143. 
59 el-Aḥzāb 33/73. 
60 Ḳurṭūbī, el-Cāmiʻ li’l-aḥkāmi’l-Ḳurʼān, thk. İbrāhīm Eṭfeyş (Kahire: Dāru’l-Kutub, 1964), VIII, s. 212. 
61 TG, II: 229 (49. dipnot). Ḳurṭūbī bunu nifāḳu’l-tekẕīb ve nifāḳu’l-ʻamel olarak vermektedir; Ḳurtūbī, 

VIII, s. 214; Ḍırār Ḥasan’ın nifâkı, açık (ẓāhir) ve gizli (bāṭın) nifâk şeklinde ikiye ayırdığını 

söylemektedir; Dırâr, Kitâbu’t-Tahrîş, s. 137. 
62 İbn Teymiyye, s.111 vd. 
63 krş. Ritter, s. 42. 
64 a.y.; fakat bu düşüncenin erkenden Ḥasan ile anılmış olması, sadece bir şemalaştırmadan fazlası olduğu 

anlamını taşıyabilir; bkz. Dırâr, s. 137. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

93 

Büyük günah işleyen birini münâfık olarak niteleyen sadece Ḥasan değildi. 

Bekriyye mezhebi de bu görüşü ondan devralmış, aynı öğretiyi benimsemiş ve 

geliştirmiştir; onlara göre insanın, bir hardal tanesi çalsa dahi tövbesiz ölmesi ebedî 

cehennemlik olmasına yeterlidir.65 Yukarıda gördüğümüz üzere İbāḍiyye de münâfık 

isimlendirmesinde karar kılmıştı. Ḫāriciyye’nin Basra’ya ait olmayan Necdiyye kolu da 

münâfık kavramını kullanmıştır.66 Ama hepsi bu isimlendirmeden aynı sonucu 

çıkarmamıştır. İbāḍiyye’de bu isim, muhteva bakımından inançsızlığı hatırlatmaktadır, 

çünkü onların terminolojisi kufr nifāḳ şeklinde oluşmuştur,67 yani küfür çağrışımı hala 

bulunmaktaydı ve kebîre sahibi, ehl-i kıble olmasına rağmen müslüman 

sayılmamaktaydı. Onlar “ne mü’mindir ne müşriktir”68 ifadesinden bir münâfığın tam 

anlamda arada bir yerde bulunduğunu anlamamışlar, içlerinde ikisinden de bir parça 

barındırdığını düşünmüşlerdir. Bu yüzdendir ki, ileride İbāḍiyye nifâk yerine parça-şirk 

(şirk cuzʻī) kavramı kullanmıştır.69 Buna karşılık Ḥasan’a göre bir münâfık hala 

müʼminlik konumundadır,70 zira hükmün zahire göre verildiği ve içte olanın sadece Allah 

tarafından bilindiğinden bunlar toplumdan dışlanmamışlardır.71 Ḥasan’ın 

terminolojisindeki mu’min – munāfıḳ – kâfir üçlü bir sistemin habercisi durumundadır. 

İslâm coğrafya ve düşüncesinde zaten genel eğilim üçlü bir sisteme doğru 

ilerlemekteydi. İbāḍiyye’ye mensup Ḥafṣ b. Ebi’l-Miḳdām (Hafṣiyye kolunun kurucusu, 

ö. ?), büyük günah çerçevesinde farklı bir kavramsallaştırmaya gitmiştir. O, imân ve küfür 

arasında Allah’ın birliğinin bilinmesi olduğunu söylemiştir. Bir kişi peygambere, cennete 

vs. inanmasa kâfirdir, ama müşrik değildir; müşrik Allah’ı bilmeyen biridir. Kitaplara ve 

peygamberle imân, Allah’ın tevhidine inanmaya bağlıdır. O yüzden bunlara inanmayan 

şirk koşmuş olur.72 Burada küfürden kastedilen, nimet küfrü olmalıdır. Bu durumda kufr 

niʻme ile muvahhit eşanlamlı kullanılmıştır. Ḥafṣ, ilk başta peygambere imân etmeyenin 

                                                           
65 krş. İbn Ḳuteybe, Teʼvīl muḫtelifi’l-ḥadīs, (Kahire: 1326), çevirisini aktaran: TG, V: 113; TG, II: 111. 

Asıl ismi Bekr b. ʻAbdrabbih olan Bekr b. Uḫt ʻAbdulvāhid b. Zeyd etrafında kurulan tasavvufî bir ekol. 

Ne zaman yaşadığı tam bilinmemektedir. Bişr b. Muʻtemir ile tartıştığı söylenilmektedir. Bunun yanında 

Vāṣıl b. ʻAṭāʼ zamanında Cehm b. Ṣafvān ve Ḍırār b. ʻAmr’la da tartıştığı bildirilmiştir; dolayısıyla h. II. 

yy. ikinci yarısında ortaya çıkmış olmalıdır; TG, II: 108 vd.; kısa olmakla beraber ayr. bkz. Mustafa Öz, 

“Bekriyye”, DİA, V: 370-1. 
66 TG, II: 28. 
67 TG, II: 111. 
68 en-Nisāʼ 4/143. 
69 krş. TG, II: 229. 
70 TG, II: 111, 228. 
71 TG, IV: 679. 
72 krş. Eşʻarī, s. 66; Baġdādī, s. 109. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

94 

muvahhid olacağını söylerken sonrasında tevhîd için peygamber ve kitaba imânın 

gerekliliğini vurgulamıştır. Muhtemelen herhangi bir peygambere inanmamanın şirk 

sayılmaması, nübüvvetin tümünü kapsamamaktadır. Onun burada peygamberleri ve 

kitabı tevhide imân için şart görmesi, ehl-i kitâbı şirkten uzak görmesinden 

kaynaklanmaktadır. Bu durumda Antik Yunanlar’da nüvelerine rastladığımız tek Tanrı 

inancı (msl. Parmenides), şirkten uzak olmak anlamına gelmemektedir, çünkü bu inanç 

vahiy ile gelmiş bir din olmamaktadır.73 Bu fikirlerin sahibi olan Ḥafṣ’ın nerden geldiği 

ve kim olduğu bilinmemektedir. Fakat onun değerlendirmelerine hristiyan ve yahudileri 

de dâhil etmiş olması, Batı-İran coğrafyasında yaşamış olduğuna delalet etmektedir.74 Bu 

durum gayet ilginçtir, zira ikili sistemden üçlü bir sisteme geçişin sırf Basra’da değil 

farklı çevrelerde de konuşulmaya başlandığına işaret etmektedir. 

Müʼmin – kâfir gibi keskin çizgilerden sıyrılıp ara kategorilerin üretilmesi farklı 

ekollerce de gerçekleştirilmiştir. Ḫavāric içinde İbāḍiyye ve Zeydiyye yukarıda 

zikredilmişti. Ḫāriciyye’nin başka bir kolu olan Ṣufriyye de, zina işleyene ne kâfir ne 

mü’min olarak hüküm vermeyeceklerini söylemiştir.75 Şīʻa içinde de benzer eğilimler 

bulunmaktadır. Kûfe Şīʻa’sından olan ʻAbdullah b. Ebī Yaʻfūr (ö. 131/749?) imamı 

tanımayanın / kabul etmeyenin tamamen hüsrana uğramadığını ve böyle bir kişinin ne 

müʼmin ne de kâfir olduğunu savunmaktadır.76 Aynı şekilde Mürcie içinde de benzer 

tezahürler görülmektedir. Mesela Ebū Muʻāẕ et-Tūmenī (ö. II./VIII. yy. sonları) fıskta 

bulunan bir kişinin ne Allah’ın dostu ne de düşmanı olduğunu söylemiştir.77 Ebū 

Ḥanīfe’de (ö. 150/767) de üçlü bir tasnife benzer şeyler görmekteyiz; o el-ʻĀlim ve’l-

muteʻallim’de insanların ehlu’l-cenne, muşrikūn (= ehlu’n-nār) ve muvaḥḥidūn olmak 

üzere üç konumda (menāzil) bulunduklarını söylemektedir;78 el-Fıḳhu’l-ebsaṭ’ta büyük 

günah işleyen birinin ne kâfir ne münâfık olduğu söylenilmekte ve zâlim müʼmin (ẓālim 

muʻmin) olarak değerlendirilmektedir.79 Ebū Ḥanīfe diğer eserlerinde fâsık mü’min 

                                                           
73 TG, V: 126. 
74 TG, II: 231. 
75 Eşʻari, s. 73. 
76 TG, I: 320.  
77 Eşʻarī, s. 85. 
78 Ebū Ḥanīfe, “el-ʻĀlim ve’l-muteʻallim”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri, 

s. 31. 
79 Beyāḍiẓāde, el-Usūlu’l-munīfe li imām Ebū Ḥanīfe, thk. İlyas Çelebi, (İstanbul: İFAV, 2. Baskı, 2000), 

s. 111. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

95 

(mu’min fāsık), günahkâr mü’min (mu’min muẕnib)80 veya yanlış yoldaki mü’min 

(müʼmin ḍāll)81 ifadelerini de kullanmıştır. Bu da genel havanın farklı bir kategoriye 

doğru ilerlediğini göstermektedir. Tabii ki Mürcie geleneğine uygun şekilde günahların 

imândan etmeyeceği söylenilmiştir. Ebū Ḥanīfe çizgisinde ilerleyen Mürcie, mürtekib-i 

kebîreyi saf olarak değil, “kirlenmiş” bir mü’min olarak görmüştür. Ehl-i Sünnet 

kelâmcıları bu görüşü sürdürmektedirler. 

Bütün bu mülahazalardan Vāṣıl b. ʻAṭā’nın (ö. 131/748) genel gidişatın nabzına 

uygun bir şekilde hareket ettiği anlaşılmaktadır. Kendisinin geliştirdiği öğretiyi Ḫāriciyye 

ve Mürcie’nin fikirlerinden hareketle basit bir tez – antitez uzlaşmasının sonucu olarak 

varsaymak ondan önceki müslüman düşünürlere haksızlık etmek anlamına gelecektir. 

Gerçekte Vāṣıl sadece ikili bir pozisyonu temsil eden Ḫāriciyye’nin kâfir, Mürcie’nin 

mü’min nitelendirmelerine karşı değil, Ḥasan’ın ve ondan sonra Basra’da yayılan 

Bekriyye tarafından benimsenen münâfık şeklindeki üçüncü değerlendirmeyi de 

eleştirmek istemişti.82 Onun sorunu muhtemelen ekollerin öğretileri değil istifade ettikleri 

terminolojileriydi. Teolojik muhteva bakımından Vāṣıl, büyük bir yeniliğe imza 

atmamıştır ve ondan evvel birçok ekol tarafından hazırlanmış istikamet üzerinde devam 

etmiştir. Vāṣıl yeni bir terminolojiye karar kılarken, farklı çağrışımlar uyandıran nifâk, 

şirk ve küfür kavramlarından sıyrılıp bir değişikliğe gitmiştir. Hz. Peygamber şirk 

kelimesini, Câhiliye Arapları’nın putları aracı kılması olarak tanıtmıştır. Hicri II. yüzyılda 

da kelimeye yüklenen bu anlam hala çağrışmaktaydı ve bu bağlamda şirk, tevhidin zıddı 

olarak algılanmaktaydı. Büyük günah işleyen biri ama kalben Allah’ın birliğine 

inanıyordu; şirk ve tevhîdin bir kişi de bulunması, “iki zıt şey bir arada bulunamaz” 

aksiyomu bakımından mümkün değildi. Dolayısıyla büyük günahkârı, müşrik olarak 

tanımlamak uygun görülmemişti. Nifâk için de benzer bir durum mevzu bahisti. Her ne 

kadar Ḥasan nifâkla nifāḳu’l-ʻameli kastetmiş olsa da bu isimlendirme de tam 

uyuşmuyordu, zira burada günah işleyen birinin kalben İslâm’ı kabul etmemesi gibi bir 

anlayışa kapı aralanıyordu; ve aynı anda nifâk, şirkin varlığını da kapsayan bir kavram 

(sirk cuzʻī) durumundaydı.83 İbāḍiyye’nin kullandığı küfür de nankörlük maksadıyla 

                                                           
80 a.e., s. 108. 
81 bunu öncelikle ʻOsman el-Bettī’nin beyanından öğrenmekteyiz; Ebū Ḥanīfe, “Risāle”, s. 80; ayr. bkz. 

TG, I: 194. 
82 van Ess, “al-manzila bayn al-manzilatayn”, EI2, VI: 457. 
83 krş. Eşʻarī, s. 67. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

96 

kullanılmışsa da inançsızlık çağrışımı hep bulunmaktaydı; bunun yanı sıra kâfir de zaten 

müşrik ile eş anlamlı kullanılıyordu. Fâsık şeklindeki kavramsal değişiklik, küfür 

kelimesinin çift anlamlılığından kurtulmayı ifade ediyordu.84 Vāṣıl gerçekleştirdiği 

terminolojik değişiklikle, kendisinden önce kullanılan kelimelere yüklenmesi mümkün 

ve onların çağrıştırdığı manalardan kurtulabilmeyi hedefliyordu.85 Aynı şekilde bu 

isimlendirmelerden, kâfirlerle savaşılması veya münâfıkların tövbeye davet edilmesi gibi 

hukukî sonuçlarda neşet etmesi gerekiyordu; fakat büyük günah işlemiş birine bu 

eylemler uygulanmamaktaydı. Dolayısıyla realiteye ile uyum içinde olan ve uygulanmaya 

müsait bir kavramın yerleştirilmesi gerekiyordu. Fâsık nitelendirmesi, bu durum için 

uygun bir sıfattı, zira bu isimlendirmenin sonucu olarak uygulanması gereken kesin ve 

belirgin hükümler bulunmamaktaydı.86 İsimlendirmeler ikincil plana itildiğinde Ḥasan’ın 

münâfık ve Vāṣıl’ın fâsık ile kastettiği şeyin, aynı düşünceyi temsil ettiği anlaşılmaktadır. 

Nitekim Ebū Hilāl el-ʻAskerī’nin (ö. 400/1009 sonrası) aktardığı üzere Vāṣıl’a göre bir 

fāsıḳ, Hasan’ın münâfığıdır.87 Muʻtezile zaviyesinden kendilerini bu ayrıma tetikleyen 

sebepleri, Cāḥıẓ’ın (ö. 255/869) şu sözleri özetler niteliktedir:  

« Mürcie günahkârın müʼmin, Ḫāriciyye kâfir, bir kısım Ḫāriciyye müşrik 

olduğu öğretisini kabul ediyorlar. Bekriyye, onun müşrikten daha kötü bir durumda 

[yani münâfık] olduğunu ve bir münafığın kâfirden daha ağır cezalandırılacağını 

benimsiyorlar. Muʻtezile’ye göre [büyük günah sahibi] – Allah’ın da direkt 

isimlendirdiği gibi – fâsıktır. Biz onu kâfir olarak isimlendirmiyoruz, çünkü aksi 

takdirde bir kâfire uygulanması gereken hükümleri ona da uygulamamız gerekirdi; fakat 

bu onun için söz konusu değildir. Ona müʼmin de diyemeyiz, çünkü o vakit onun 

sevildiği ve övüldüğünü ve de mükafatlandırılacağını kabul etmemiz gerekirdi. »88 

2. EL-VAʻD VE’L-VAʻĪD 

Büyük günahkârın dünyevî eylemleri sebebiyle elde ettiği sıfattan dolayı 

ölümünden sonra beklediği muamele de yukarıda zikredilen tartışmalarla birlikte 

yürütülmüştür. Tartışmaların bu boyutu ahiret inancıyla alakalıdır. En basit ifadeyle iyi 

amel işleyenler cennete, kötü amel işleyenler ise cehenneme gideceklerdir. Allah’ın bu 

                                                           
84 TG, II: 229. 
85 el-menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesinin oluşumu hakkında C.II.1’i okumaya devam ediniz. 
86 krş. van Ess, s. 458. 
87 TG, II: 266; ayr. bkz. Ritter, s. 42 (1. dipnot). 
88 Cāḥıẓ, “Risāle fi’l-ḥakemeyn”, haz. Ch. Pellat, Mašriq, 52 (1958): 460, çevirisini aktaran: TG, V: 150. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

97 

durumu insanlara bildirmesi, iki kavram etrafında toplanmıştır: iyi amel sahiplerinin 

cennetle ödüllendirileceklerinin bildirilmesi (vaʻd) ve kötü amel sahiplerinin cehennemle 

cezalandırılacaklarının haber verilmesi (vaʻīd). Toshihiko İzutzu (ö. 1993) bunu “iki-

insan-ilişkisi kelimesi” olarak tanımlamıştır, zira vaʻd ve vaʻīdde biri bilgilendiren / 

uyaran (Allah) ve diğeri bilgilendirilen / uyarılan (insan) olmak üzere iki unsura ihtiyaç 

duyulmaktadır.89  İki kelime veʻade kökünden türeyip vaʻīd “ceza için söz / tehdit”, vaʻd 

ise “mükâfat için söz” anlamında kullanılmaktadır. Ancak İslâm öncesi Arap toplumunda 

bu iki kelime arasındaki ince ayrım her zaman dikkate alınmamış veyahut 

gerçekleştirilmemiştir. Bu duruma Kur’ân’da da müşahit olmaktayız. Et-Tevbe sûresinin 

68. âyetinde Allah’ın münâfıklara cehennemi vaʻd ettiği bildirilmektedir; dolayısıyla 

burada vaʻd kelimesi, tehdit manasında kullanılmıştır.90 Anlaşılan kelâm tarihinin ilk 

dönemlerinde de net olarak bir ayrımdan söz etmemiz mümkün gözükmemektedir. O 

dönemlere ait en eski kitaplardan biri olan Kitābu’t-Taḥrīş’e bakıldığında Allah’ın 

cehennemi vaʻd ettiğinin ve sözünden dönmeyeceğinin yazdığı görülecektir.91 Fakat bu 

ifadelerin geçtiği satırların biraz yukarısında vaʻd ve vaʻīd ayrımının yapıldığı da göze 

çarpmaktadır.92 Muhtemelen cennet ve cehennem bir arada kullanıldığında söz ve tehdit 

ayrımını vurgulamak için vaʻd ve vaʻīd şeklindeki farklı türevlerden istifade edilmiş 

olmalıdır; bunun dışında vaʻd kelimesinden siyak ve sibakını dikkate alarak tehdit veya 

söz manası anlaşılacağı için farklı türevlere başvurulmaya ihtiyaç duyulmamıştır. Josef 

van Ess, bu iki kelime arasındaki farkın muhtemelen Ebu’l-Huẕeyl’le (ö. 227/841) 

belirginleştiğini söylemektedir.93 Van Ess burada büyük ihtimalle eser listelerinden 

hareketle bu sonuca varmış olmalıdır: Ebu’l-Huẕeyl’den önce Kitābu’l-Vaʻīd isimli 

birçok eser ismi bulunurken Ebu’l-Huẕeyl kesin bir ayrıma giderek, Kitābu’l-Vaʻd ve’l-

vaʻīd adında bir kitap telif etmiştir.94 Ḳāḍī ʻAbdulcebbār’a (ö. 415/1025) baktığımızda 

vaʻd ve vaʻīd ayrımının gözetildiğini görmekteyiz; o, söz / ödül manası için veʻade fiilini 

(= vaʻd) ve tehdit anlamı için teveʻade fiilini (= vaʻīd) kullanarak vaʻd kelimesinin farklı 

türevlerine başvurmuş ve aralarındaki nüansın altını çizmiştir.95 Kelâm tarihinde vaʻd ve 

                                                           
89 Izutsu, God and Man in the Qur’an, (Malezya: Islamic Book Trust, 2002), s. 265 vd. 
90 krş. a.e, s. 268; buna karşılık el-Aʻrāf sûresinin 86. âyetinde tehdit için tūʻidūn (= evʻade, yani vaʻīd) 

kullanılmaktadır. 
91 Dırâr b. Amr, Kitâbu’t-Tahrîş, s.  2.  
92 a.y.; ancak burada evʻade ve tevāʻade fiileri kullanılmaktadır; ayr. a.e, s. 47. 
93 TG, II: 374 (28. dipnot). 
94 bkz. TG, V: 268. 
95 bkz. Ḳāḍī ʻAbdulcebbār, Şerḥu’l-uṣūli’l-ḫamse, s. 84. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

98 

vaʻīd etrafındaki tartışmalar, genelde kimin cennetlik, kimin cehennemlik ve cezanın 

ebedîliği hususunda gerçekleşmiştir. 

Ḫāriciyye’nin bakış açısından büyük günah işleyenin durumunu anlamak gayet 

basittir, çünkü onlara göre böyle biri zaten günahları sebebiyle imânını kaybedip kâfir / 

müşrik olmuştur ve dolayısıyla cehennemliktir. Fakat Ḫāriciyye, kendi topluluklarına 

mensup büyük günah sahiplerini ebedî cezadan müstesna görebilmiştir.96 Kâfirlerin ebedî 

olarak cehennemde kalacakları birçok âyet tarafından destek bulabilmiştir.97 Rivayetler, 

Nāfiʻ b. el-Ezraḳ’ın (ö. 65/685) ebedî cehennemlik fikrini benimsediğini ve İbn ʻAbbās 

(ö. 68/687) tarafından düzeltildiğini bildirmektedir.98 Ḥasan el-Baṣrī için de durum çok 

farklı değildir; münâfıklar da uhrevî bakımdan kâfirler ile eşit statüdedirler. Diğer fırkalar 

içinde bir müʼminin cehenneme gidebileceğini söyleyenler, bunu dünyada işlediği 

günahların cezasını çekme müddetince sınırlı görmüşlerdir. Hatta ʻUbeyd b. Mihrān el-

Muktib el-Kūfī’ye99 (ö. ?) göre tevhîde inanarak ölmüş bir kimse, kötülükte bulunmuşsa 

bile kurtuluştan şüphe etmemelidir.100 Bu tutumdaki fırkalarca – bilhassa Mürcie 

tarafından – bir müʼmine hiçbir zaman ehlu’n-nār yakıştırması yapılmamıştır, çünkü bir 

müʼmin hep cennet ehlidir. Büyük günah işleyen biri en fazla sınırlı bir vakitte suçlarının 

bedelini ödeyene kadar cehenneme gireceği için cehennemiyyūn olarak 

adlandırılmıştır.101 Bu belirgin hatlardan ayrılarak bir farklılığı Muʻtezile oluşturmuştur. 

Van Ess’in beyanına göre bir müslümanın, ebedî cehennemlik olduğunu ilk Muʻtezile 

söylemiştir. Ḫāriciyye için büyük günahkârlar zaten müʼmin değil kâfirdi. Her ne kadar 

ṣāḥibu’l-ḳebīre fâsık sayılsa da dünyada hala müslüman olarak kabul edilmektedir; onun 

fâsık olması, müslüman olmasına bir engel teşkil etmemektedir. Van Ess’in bu söylemi 

tam isabetli gözükmemektedir, çünkü böyle bir müslümanın ebedî cehennemlik olduğunu 

söyleyen Muʻtezile’den önce Ḥasan el-Baṣrī olmuştur. Çünkü ona göre büyük günah 

işleyen bir kişi her ne kadar münâfık olarak isimlendirilse de dünyada hala müslüman 

olarak değerlendirilmektedir. Muhtemelen van Ess burada isimlendirmeden yola 

çıkmaktadır, zira Ḥasan açısından bir münâfık müslüman olsa da Kur’ânî ıstılâh 

                                                           
96 msl. Necde b. ʻĀmir (ö. 72/691?); TG, IV: 548 
97 msl. el-Baḳara 2/257. 
98 TG, IV: 548. 
99 Ebū Ḥanīfe’nin gölgesi altında kalmış ve unutulmuş bir teolog; gençliğinde Mekke’de yaşamış olabilir 

ve muhtemelen Ebū Ḥanīfe’den de yaşlıdır; TG, I: 212. 
100 Şehristānī, s. 138. 
101 krş. TG, IV: 564. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

99 

bakımından kâfirle bir seviyededir ve ebedî cehennemlik cezası buradan hareketle 

desteklenebilmektedir. Muʻtezile fâsık isimlendirmesiyle mürtekib-i kebîre üzerinde 

uygulanması gereken Kur’ânî hükümlerin belirginliğinden sıyrılmıştır, ama yine de 

ahiretle ilgili farklı bir tavır sergilememiştir. Muʻtezile ile Ḥasan’ın tavrı birbirine paralel 

ilerlemektedir. Ḥasan el-Baṣrī’den etkilenen Bekriyye’ye göre, her günah için ayrı tövbe 

edilmesi gerekmektedir – van Ess’e göre bu beyan Ḥasan’a dayanabilir. Muʻtezile ise iyi 

amellerin kötülere karşı kullanılabileceğini savunmaktadır. Aynı şekilde onlara göre 

adam öldürmenin tövbesi yokken Muʻtezile’ye göre her cürmün tövbesi mümkündür; 

Ḥasan’la Muʻtezile arasındaki farklar bunlardan ibarettir; bu iki husus haricinde ikisinde 

de büyük günahkâr sonsuza dek cehennemliktir.102  

Fâsık kavramıyla bir yumuşatmayı hedefleyen Muʻtezile, ahiret hususunda 

Ḫavāric’in sertliğinden farklı bir tavır sergileyememiştir. Dünyada bir ara konumu 

benimsemiş olmaları tutarlık açısından bunu ahirete de transfer etmelerini gerektirirdi. 

Ancak Vāṣıl ahirette insanların ârafta bulunabileceklerini kabul etmiyordu ve sadece 

cennet ve cehennemde kalabileceklerine inanıyordu.103 Durum böyle olunca ya cennet ya 

da cehennemde karar kılması gerekiyordu; Vāṣıl cehennemde karar kılmıştır. Ancak o 

cehennem hayatını Mürcie gibi cezalarını çekene dek bir müddetle sınırlayabilirdi. Dinî 

yaşayışta Ḥasan’a benzer bir tavır içinde olan Vāṣıl muhtemelen Mürciî benimseyişi fazla 

gevşek buluyordu. Müʼminlere kurtuluş kapısını aralamak, “nasıl olsa er ya da geç uhrevî 

saadete erişeceğim” denilmesine sebebiyet verebilirdi. Belki Vāṣıl büyük günah sahibini, 

bu gevşekliğe kapılmasından alıkoymak istemiştir. Ayrıca ahiret konumuyla alakalı bir 

değişikliğe gidilmemesi, İbāḍiyye ve Ḥasan el-Baṣrī’nin büyük günah öğretisine değil 

kullanılan terimlere eleştiri getirildiğine de bir delil teşkil etmektedir. Ahirette sadece 

cennet ve cehennem ehlinin, dolayısıyla kâfir ve müʼminlerin var olduğundan orada 

isimlendirmenin önemi ve buna bağlı olarak eleştirilecek bir unsur da kalmamıştır. 

Bu başlık altına anlattıklarımızın zihinlere daha iyi yerleşmesi ve özetlenmesi 

için aşağıdaki tablonun yararlı olacağı kanaatindeyiz. 

                                                           
102 TG, II: 263. 
103 krş. Şehristānī, s. 43. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

100 

 ṣāḥibu’l-kebīrenin durumu 

D
ü

n
y

ad
ak

i 

m
u

am
el

es
i 

A
h

ir
et

te
k

i 

m
u

am
el

es
i 

 

k
ā

fi
r
 

m
u

şr
ik

 

 

fā
sı

ḳ
 

 

m
u

ʼm
in

 

Ḫāriciyye X X     kāfir ehlu’n-nār 

İbāḍiyye 
kufr 

ceḥd 

munāfıḳ 

şirk cuzʻī 

kufr şirk 

kufr 

niʻme 
muvaḥḥidūn   ehlu’l-ḳıble ehlu’n-nār 

Ḥasan el-

Baṣrī 

nifāḳu’l

-tekẕīb 
  

munāfık 

nifāḳu’l-ʻamel 
  

muʼmin 

ehlu’l-ḳıble 
ehlu’n-nār 

Muʻtezile    X   
muslimān 

ehlu’l-ḳıble 
ehlu’n-nār 

Ebū 

Ḥanīfe 
    

mu’min 

fāsık 
 muʼmin 

ehlu’l-cenne 

veya 

cehennemiyyūn 

Mürcie      X muʼmin ehlu’l-cenne 

12: Ṣāḥibu’l-Kebīrenin Durumu 

 

IV. EL-EMRU BİʼL-MAʻRŪF VE’N-NEHYU ʻANİ’L-MUNKER İLKESİNİN ARKA 

PLANI 

İyilik ve güzelliklerin yayılması ve kötülüklerin defedilmesi, dünyanın 

yaşanabilir bir düzleme çekilmesi için vazgeçilmez bir esas konumundadır. Bir din, böyle 

bir düzenin sağlanabilmesi için gerekli ilkeleri ortaya koymaktadır. Nitekim adil bir 

dünya hayatı için sadece bu düzen sağlayıcı ilkelerin varlığı yeterli olmayıp, onların geniş 

bir kitleye de iletilmesi gerekmektedir. İslâm düşünce geleneğinde bu tür ilkelerin 

yayılmasını sağlayan eylem, el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker formülü ile 

kavramsallaştırılmıştır; Türkçe karşılığı “iyiliklerin emredilmesi ve kötülüklerin 

yasaklanması” şeklinde ifade edilmektedir. Bütün hayırseverlik, militan ve misyonerlik 

eylemleri bu ilke adı altında cem edilmiştir. Bu prensibin varlığı ve gerekliliği bütün 

İslâm düşünürlerince tartışmasız kabul görmüştür, zira hem Kur’ân bunu açıkça ifade 

etmekte1 hem de bunun zıddı, münâfıklığın bir alameti olarak sayılmaktadır.2 Herkes 

tarafından benimsenen bu ilkede tartışma konusu olan, bu vecibenin muhtevası ve 

uygulama yetkisinin kimde bulunduğu şeklinde olmuştur. Fakihler erkenden bu ilkenin 

farz-ı ayn olarak değil farz-ı kifāye olarak görmeye başlamışlardır. Dolayısıyla da iyiliğin 

                                                           
1 msl. ʼĀl-i ʻİmrān 3/104, 114; et-Tevbe 9/71, 112; Loḳmān 31/17. 
2 “Münâfıklar kötülüğü emredip iyiliği yasaklarlar ve ellerini sıkı tutarlar” (et-Tevbe 9/67). 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

101 

emredilip kötülüğün yasaklanması için bir teşkilatlanmaya gidilmiştir. Fakat merkezî 

iktidarın zayıf olduğu bölgelerde kamu yararı için iyi olanın yayılıp desteklenmesinde 

bireysel sorumluluğun bulunduğu veya bazı teşkilatlanmalar vasıtasıyla yürütülmesi 

gerektiği fikri hâkimdi.3 

Söz konusu ilke, bilhassa devletin yeni kurulduğunda – günümüz tabiriyle 

oturmuş bir hiyerarşik devlet idare sistemi bulunmadığı zamanlarda – daha büyük bir 

önem arz etmekteydi.4 Bunun örneğini İslâm öncesi Araplar’da görmekteyiz. İyiliklerin 

yayılmasını elde etmeyi umarak adaletli bir düzenin denetlenip sağlanması için bilhassa 

devlet müessesesini tanımayan ve kabile merkezli bir işleyiş içinde bulunan Câhiliye 

Arapları, iyiliğin emredilmesi prensibine başvurmuşlardır. İslâm öncesi Araplar bu ilke 

çerçevesinde kabileler arasındaki anlaşmazlıkları ortadan kaldırmayı hedef edinmişlerdi. 

Bu duruma nübüvvet öncesi kabileler arasında vuku bulan ve Hz. Peygamber’in de 

aralarında bulunduğu Ḥılfu’l-fuḍūl anlaşması bir misal teşkil etmektedir.5 Bu antlaşma, 

Kureyş kabileleri arasında gerçekleşen Ficâr savaşından sonra zulmün engellenmesi 

amacıyla yapılmıştır. Anlaşmanın muhtevasına bakmamız dahi el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-

nehyu ʻani’l-munker ilkesinin varlığına delalet etmesi bakımından yeterlidir: 

“Allah’a yemin olsun ki Mekke’de birine zulüm ve haksızlık yapıldığı zaman 

hepimiz, o kimse ister iyi ister kötü, ister bizden ister yabancı olsun, kendisine hakkı 

verilinceye kadar tek bir el gibi hareket edeceğiz; deniz süngeri ıslattığı ve Hirâ ile Sebîr 

dağları yerlerinde kaldığı sürece bu yemine aykırı davranmayacağız ve birbirimize 

maddî yardımda bulunacağız.”6 

Bu esasın kökleri İslâm öncesi Araplar’a kadar uzansa da adil ve güvenilir bir 

düzeni sağlamak için gerekli görülen ilkelerin, Câhiliye Arap toplumu ve müslümanlar 

arasında farklı anlaşıldığı aşikârdır. Başka bir ifadeyle Câhiliye Arapları nezdinde maʻrūf, 

yani iyilikler, İslâm’ın gelmesinden önce farklı bir muhtevaya sahipti. Bu kavram 

Câhiliye Arapları tarafından da “iyilik, ihsan, güzel davranış, cömertlik” şeklinde 

anlaşılmış olsa da kökeni itibariyle “bilinen şey” anlamına gelmektedir.7 Dolayısıyla 

                                                           
3 TG, II: 388. 
4 a.y. 
5 TG, II: 387. 
6 Muhammed Hamîdullah, “Hilfü’l-fudûl”, DİA, XVIII: 32; ayr. bkz. a.mlf, İslâm Peygamberi, çev. 

Mehmet Yazgan, (İstanbul: Beyan, 2004), s. 59 vd. 
7 krş. Mustafa Çağrıcı, “Emir bi’l-ma‘rûf nehiy ani’l-münker”, DİA, XI: 138. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

102 

Câhiliye nezdinde iyilik olarak kabul gören şeyler, onların kültürüne yerleşmiş örf ve 

adetlerinden, yani onlarca bilinenlerden, müteşekkil olmuştur. Munker ise bu adet, 

gelenek ve göreneklerin dışına taşan eylemlerdi. İslâm düşüncesinin erken döneminde 

iyilik anlamında kullanılan maʻrūfun mahiyeti ve muhtevası net olarak 

kararlaştırılmamıştı; mesela Muḳātil b. Suleymān (ö. 150/767) maʻrūfu, tevhîd veya 

Peygamber’in izinden gitmek, buna zıt olarak munkeri ise şirk veya Peygamber’i inkâr 

etmek şeklinde yorumlamıştır. Şīʻa nazarında maʻrūf, Hz. ʻAlī, munker ise onun 

düşmanları olarak anlaşılmıştır.8 Öyle ya da böyle İslâm’dan sonra iyilik olarak kabul 

gören eylemler, dinî referanslı bir içerik kazanmışlardır.9  

Hz. Peygamber’in nübüvvetiyle birlikte, doğru dinî inanç ve yaşamdan 

uzaklaşan Arap toplumuna vahyi çerçevesinde doğru ilkeleri iletmesi, tamamıyla iyiliği 

emredip kötülükten alıkoyma eylemini ifade etmektedir. Nitekim Kur’ân bir peygamberin 

görevinin bu olduğunu bildirmiştir.10 Dolayısıyla Hz. Peygamber’in din adına bildirdiği 

bütün haberleri ve fiillerine yansıttığı bütün eylemleri, iyiliğin ve doğruluğun yayılması 

için vuku bulan esaslar olarak değerlendirebiliriz. Bu bağlamda Hz. Peygamber’in 

insanlara vahyi bildirmesi, onları İslâm’a davet etmesi, örnek bir yaşam sürdürmüş 

olması, hatta devlet başkanı olarak diğer hükümranlıklara mektuplar11 göndermiş olması 

el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker prensibi içinde yorumlanabilir. Fakat bu 

eylemler, teknik olarak Peygamber’in teblīġ görevi altında değerlendirilmiştir. Bu 

nedenle nübüvvet çerçevesinde el-emru bi’l-maʻrūf  esasına Peygamber’in, dinî ilkelerin 

bildirilmesi dışında kalan eylem ve denetlemelerini tâbi tutmamız isabetli olacaktır. Hz. 

Peygamber’in hayatında bu denli denetlemelere müşahit olmaktayız. Sözgelimi, Hz. 

Muḥammed iktisadî düzeni kontrol etmek için zaman zaman pazarları gezmiş ve yanlış 

uygulamada bulunan satıcıları uyarmıştır. Kendisinin görevinin artmasıyla o, vukûfiyetli 

kişileri bu iş için görevlendirmiş ve bunlar ṣāḥibu’s-sūḳ olarak adlandırılmıştır.12 

                                                           
8 TG, II: 389. 
9 ayr. krş. Çağrıcı, s. 138; maʻrūf ve munker kelimesinin tahlili için ayr. bkz. İzutsu, Kur’an’da Dînî ve 

Ahlâkî Kavramlar, s. 322-8. 
10 “peygamber onlara maʻrūf olan şeyleri emreder, kötülükleri yasaklar” (el-Aʻrāf 7/157); “Sen af yolunu 

tut, iyiliği emret, câhillere yüz çevir” (el-Aʻrāf 7/199). 
11 Bu yazışmalar için bkz. Hamîdullah, Hz. Peygamber’in Altı Orijinal Diplomatik Mektubu, çev. Mehmet 

Yazgan, (İstanbul: Beyan, 2007); ayr. bkz. a.mlf., İslâm Peygamberi, s. 137 vd., 260 ve 356 arasındaki ilgili 

yerler.  
12 Cengiz Kallek, “Hisbe”, DİA, XVIII: 135. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

103 

Böylelikle ticarî alanda kamu ahlâkını denetleyen bir teşkilatlanma oluşmuştur. 

Bu teşkilatlanma Hz. Peygamber’in vefatından sonra da sürdürülmüştür. Pazar 

dışında kalan ahlâkî denetimi de ṣāḥibu’ş-şurṭa üstlenmiştir.13 Abbâsî halîfesi 

Meʼmūn’un (ö. 218/833) el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ilkesini 

yasaklamasıyla ṣāḥibu’s-sūḳ yerine muḥtesibler getirilmiştir.14 Böylelikle pazarları 

denetleme teşkilatının yerine ḥisbe kurumu oluşturulmuş ve görev alanı genel ahlâkı ve 

kamu düzenini korumak şeklinde genişletilmiştir. Daha sonraki zamanlarda (m. 10-12. 

yy.) ise kamu düzenini korumak ve gerekirse müdafaa etmek üzere genç insanlardan 

oluşan aḥdās teşkilatı kurulmuştur.15 Bu tür oluşumlara günümüz tabiriyle – her ne kadar 

negatif bir mahiyet kazanmışsa da – “ahlâk bekçiliği” dememiz mümkün gözükmektedir. 

Görüldüğü üzere kamu yararı için gerekli görülen ilkelerin sağlanıp ayakta durması, 

bireysel olarak fertlerin eline bırakılmamış ve bir teşkilatlanma vasıtasıyla yürütülmesine 

özen gösterilmiştir. Tabii ki bu vakıa ilkenin uygulanmasının, tamamen devlet idaresi 

elinde bulunup bireysel veya mezhepler içi bir düzlemde uygulanmasına engel teşkil 

etmemiştir. Emr biʼl-maʻrūfun bireysel ve mezhepsel bir çabanın uygulama alanına da 

girmiş olduğuna dair birçok örneğe sahibiz. Mesela Basralı zâhid Ebū Yaḥyā Mālik b. 

Dīnār’ın (ö. 127/745) Beşşār b. Burd’u (ö. 168/784), kadınlara yazdığı aşk şiirleri 

nedeniyle insanların ahlâkî değerlerini tehlikeye attığı gerekçesiyle uyarmak için ziyaret 

ettiği bildirilmiştir.16 Genel ahlâkî değerlerin zedelenmesine karşı Muʻtezile de 

eylemlerde bulunmuştur. Onlar, eşcinselliğe meyilli olduğu iddia edilmiş olan ve 

Muʻtezile nazarında saygın bir konumda bulunan şair ve imâm Muḥammed b. Munāẕır’ı 

(ö. 198/814) başta uyarmış, ardından camilerine girmesini yasaklamışlardı.17 Bu tür 

ahlâkî denetlemeler farklı boyutlarda gerçekleştirilmişti. Sufyān es-Sevrī (ö. 161/778) 

döneminde kendilerini muḥtesib olarak tanımlayan bazı kişilerin, evlerin duvarlarını 

aşarak edep ve erkânın uygulanıp uygulanmadığını kontrol etmelerinden şikâyetçi 

olmuştur. İleride bu çizgi üzerinde ilerleyen Ḥanbeliyye mezhebine mensup bazı kişiler, 

evlere girerek şarapları döküp müzik aletlerini kırmışlardır.18 

                                                           
13 a.e, s. 135 vd. 
14 TG, IV: 715 (19. dipnot). 
15 bkz. Coşkun Alptekin, “Ahdâs”, DİA, I: 508 vd. 
16 TG, II: 7. 
17 TG, II:391. 
18 TG, II: 389. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

104 

Yukarıda örneklerini verdiğimiz faaliyetler, tamamen din-ahlâk bütünlüğünün 

zedelenmesi kaygısıyla gerçekleştirilmiştir. Fakat ilk bakışta ahlâkî bir görev olarak 

algılanması mümkün olan el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker, sırf bu 

gerekçeyle önemsenmemiş ve siyasî bir mahiyeti de bünyesinde barındırmıştır. Her ne 

kadar şimdiye kadar zikrettiğimiz misallerde ahlâkî ve dinî boyut ön planda bulunmuş 

olsa da İslâm tarihi içinde önemsenmesi gereken ve bu bağlamda asıl itibariyle 

tartışmanın konusu olan unsur, bu prensibin siyasî bir boyuta çekilip bu minvaldeki 

kaygıların giderilmesi için uygulanmasında yatmaktadır. 

Devlet idaresi cephesinden el-emr biʼl-maʻrūfun  kişisel çıkarların aracı olarak 

kullanıldığına Emevî saltanatında rastlamaktayız. Mālik b. Enes (ö. 179/795), Saʻīd b. el-

Museyyeb’in (ö. 94/713), hocaları Rabīʻatu’r-raʼy (Rebīʻa b. Ebū ʻAbdurrahmān, ö. 

136/753?) ve Muḥammed b. el-Munkedir’in (ö. 131/748) el-emru bi’l-maʻrūf 

uyguladıkları gerekçesiyle – yani muhtemelen Medine de siyasî olaylara karıştıkları için 

– sakalları kesilmek veya utandırıcı libaslara sokulmak suretiyle cezalandırıldıklarını 

bildirmektedir.19 Emevî idaresi altında bu ilke, sırf siyasî yapıya karşı gelenleri 

cezalandırmak için referans gösterilmemişti. Buna paralel olarak kendi emelleri için belli 

başlı ilkelerin yayılması da bu esas çerçevesinde değerlendirilebilir. Onlar genel kamu 

düzeni dışında kalan doğruları yayma işlemi için ḳuṣṣāṣ zümresinden yararlanmışlardı. 

Günümüz deyimiyle medya olarak nitelenmesi mümkün olan bu hikâye anlatan vaizler, 

başta Muʻāviye (ö. 60/680) tarafından görevlendirilmiş daha sonra ʻAbdulmelik (ö. 

86/705) tarafından da camilere yerleştirilmişlerdi. Böylece onlar, hitabet vasıtasıyla 

Emevî düşüncesini halk tabanına yayma işlemi için görevde bulunarak algı yönetimi 

işlevi görmüşlerdir.20 Tabii ki buradaki doğru ve iyilikler (maʻrūf) bütün müslümanları 

kapsayan unsurlardan ziyade Emevî zaviyesinden bakıldığında doğru olarak kabul edilen 

anlayışlardı. Aslında el-emr biʼl-maʻrūfun  şahsî ve siyasî amaçların bir vasıtası olarak 

kullanılması, erken dönemdeki genel havayı yansıtmaktadır, zira adı geçen ilke her 

akımın kendilerince iyi olanı emrettikleri faaliyetlerin gerekçesi olarak sunulmuş ve 

eylemlerine bir dayanak oluşturmuştur.21 Dolayısıyla Emevîler’e karşı zuhur eden siyasî 

                                                           
19 TG, II: 664. 
20 TG, I: 12; ḳāṣṣlar siyasî emellerin aracı ve sırf insanlara öğütleyenler şeklinde ikiye ayrılmıştır; ilkine   

ḳaṣaṣu’l-ḫāṣṣa, ikincisine ḳaṣaṣu’l-ʻāmme denilmiştir; Hasan Cirit, “Kussâs”, DİA, XXVI: 463. 
21 van Ess, “Political Ideas in Early Islamic Religious Thoughts”, British Journal of Middle Eastern Studies, 

XXVIII/2 (2001): 158. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

105 

mücadelelerin vuku bulması, iyiliğin emredilmesinin bir şartı ve sonucu olarak onay 

bulmuştu. 

Emevî saltanatı çoğu insan tarafından zulüm, baskı ve zorbalıkla özdeşleşmiş 

durumdaydı. Dolayısıyla onlara karşı ayaklanmak emru bi’l-maʻrūfun bir gerekliliği 

olarak meşrulaştırılıyordu, zira Kur’ân’ın da bunu emrettiği22 kabul ediliyordu. “Allah’a 

karşı gelene itaat yoktur” (lā ṭāʻate li maḫlūḳin fī meʻṣiyeti’l-ḫāliḳ)23 hadîsi de bu âyetle 

birlikte değerlendirildiğinde ahlâkî sorumluluk, devletin bekasını sağlamak için 

başvurulan her türlü aracın üstünde kabul ediliyordu24 ve devletin varlığı için insanlara 

eziyet edildiğinde karşı bir duruşun sergilenmesi vucûbiyet olarak anlaşılıyordu. Bu 

durumda kendisini emru bi’l-maʻrūf yapmaya zorunlu gören kişinin uygulama alanına 

dair sınırları başka bir hadîs tarafından çizilmişti: “Sizden kim bir kötülük görürse, onu 

eliyle değiştirsin. Şayet eliyle değiştirmeye gücü yetiremiyorsa, diliyle değiştirsin. Buna 

da gücü yetmiyorsa, kalbiyle karşı gelsin. Bu imânın en zayıf olanıdır.”25 Burada “el” ile, 

Aḥmed b. Ḥanbel’in (ö. 241/855) yorumu gibi yumruk, yani şiddet değil iki kavga eden 

kişiyi elleri kullanarak ayırmak kastedilmiştir. Ayrıca bu hadîsten söz konusu müdahale 

unsurlarının bir teşkilatlanma suretiyle başka birine havale edilmesi değil bireysel 

düzlemde gerçekleştirilmesi gerektiği de anlaşılmaktadır.26 Dolayısıyla siyasî iktidara 

direnen birçok akım ve şahıslar – mesela Ḫāriciyye, Nefsu’z-Zekiyye (ö. 145/762) 

ayaklanması için destekçi arayanlar veya Abbâsî halîfesi Manṣūr yönetimi altında 

160/777 senesinde isyan eden Yūsuf b. İbrāhīm el-Berm – bu ilkeyi referans 

göstermişlerdir.27 Muhtemelen bir siyasî ayaklanma ve haksızlığa karşı direnmede silahlı 

mücadele anlayışı, yani müslümanlara karşı da cihat, burada önem kazanmıştır. Asıl 

itibariyle silahlı mücadeleyi cihat mefhumundan ayırmamız isabetli olacaktır, çünkü 

Kur’ânî perspektiften bakıldığında cihat daha çok kâfirlere yönelik bir savaşı ifade 

                                                           
22 “Yeryüzünü fesada verip islâh etmeyenlere itaat etmeyin” (eş-Suʻarāʼ 26/150-1). 
23 Aḥmed b. Ḥanbel, Musnedu’l-İmām Aḥmed b. Ḥanbel, thk. Şuʻayb Arnavūṭī v.dğr.; (Şam: Muʻessesetu’r-

Risāle, 2001), II, s. 333 (no. 1095). 
24 Bu hadîsin referansıyla ̒ Ubeydullāh b. el-Ḥurr 68/688 senesinde Mus‘ab b. ez-Zubeyr’e (ö. 72/691) karşı 

muhalefet etmiştir. Aynı şekilde Ḳaderiyye ve sonra İbāḍiyye de bu ilke çerçevesinde Emevîler’e karşı 

gelmiştir; TG, I: 88. 
25 Muslim, “İmān”, 78 (no. 49). 
26 TG, II: 389; imân öncelikle bireysel bir şeydir; bu hadîste zikredilen el, dil ve kalble müdahele, imânın 

en zayıf konumunu teşkil ediyorsa o zaman buradan her kendisini mü’min olarak kabul eden kişinin bunları 

uygulaması gerektiği de anlaşılmaktadır.  
27 TG, II: 388. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

106 

etmektedir.28  

Her ne kadar az önce zikrettiğimiz hadîste silahlı müdahale (bi’s-seyf) 

zikredilmeyip “elle alıkoyun” şeklinde bir yumuşama söz konusu olmuş olsa da29 siyasî 

erke karşı direnenler buna fazla riayet etmemiştir. Hadîs yanında Kur’ân’da iki müslüman 

zümre arasındaki anlaşmazlıklarda uygulanması gereken hudut da belirlenmişti.30 Söz 

konusu pasajda iki zümreden zorbalık yapana (el-fietu’l-bāġiyye) karşı, hatalarından 

dönenene kadar savaşılması söylenilmiştir; bunun devamında “Allah’ın adaletli olanı 

sevdiğinin” söylenilmesinden dolayı haksızlığa göğüs gerenler, kendilerini adalet ehli (el-

fietu’l-ʻādile) olarak tanımlamışlardı. Burada odak noktası, savaş değil aralarında barışın 

sağlanması olmuştur ve buna bağlı olarak hatalarından döndüklerinde de mücadelenin 

sona erdirilmesi istenmiştir. Bu husus siyasî güce karşı ayaklananlar için bir kısıtlama 

anlamını taşıyordu ve bu yüzden genellikle zalim hükümdarlar zorba ehli (el-fietu’l-

baġiyye) olarak tanımlanmamıştır.31 Kimin zorba olduğu genelde iktidarda olanlar 

tarafından tayin edilmiştir; genel anlayışa göre zorbalar, devlete isyan edenler olarak 

anlaşılmıştır.32 

Âyet ve hadîslerin getirdiği kısıtlamalar, isyancılar için bir mani 

oluşturmamıştır. Belki de bunlar, rejimi müʼminlik dışında gördüklerinden dolayı bu 

şekilde hareket edebilmişlerdi; Ḫāriciyye’ye göre kendileri dışındakiler kâfir 

konumundaydı ve Şīʻa’ya göre de gerçek müʼminler, Hz. ʻAlī’nin izinden gidenlerdi. 

Haliyle zalim bir iktidara karşı cihat yapmak için kendilerince izin bulabiliyorlardı. Bu 

tür eylemlerin tümü, İslâm toplumunun düzenini sağlamak ve iyi bir yönetimi 

amaçladıkları için el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker prensibiyle 

meşrulaştırılmıştı ve siyasî mücadelenin aracı olarak kullanılmıştı. Dolayısıyla bu ilke, 

bir nevî siyasî bir programın parçası halini almıştı. Bu bağlamda Mürcie farklı bir tutum 

sergilemiştir. Onlar bu ilkeyi devlete karşı kullanmaktan sakınmıştır; Ebū Ḥanīfe (ö. 

                                                           
28 krş. et-Tevbe 7/29, 73; et-Taḥrīm 66/9; el-Furḳān 25/52. 
29 TG, I: 265; TG, II: 389. 
30 “Eğer müʼminlerden iki zümre birbirleriyle savaşırlarsa aralarını düzeltin. Fakat biri diğerine karşı 

zorbalık yaparsa, Allah’ın emrine dönünceye kadar zorba olana karşı savaşın. Ve dönerlerse, aralarını adilce 

düzeltin ve adaletli davranın. Şüphesiz Allah, adaletli davrananları sever.” (el-Hucurāt 49/9). 
31 TG, IV: 704; van Ess, s. 158. 
32 TG, IV: 705. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

107 

150/767) bir yöneticiye, zalim bile olsa, şiddetle karşı gelinmesini doğru bulmamıştır.33 

Emr biʼl-maʻrūfu temele yerleştirip siyasî rejimle – bilhassa Emevî saltanatıyla 

– mücadele için meşrulaştırma aracı olarak kullanmak, tek bir akımın tekelinde 

bulunmamaktaydı. Birçok fırka bu ilkeyi referans göstererek ayaklanma ve isyanlarını 

gerekçelendirmiş ve adil bir düzen uğruna gerçekleştirdikleri eylemlerinin doğruluğunu 

göstermek istemişlerdir. Şīʻa ve Ḫāriciyye erken dönemde hiç iktidar sahibi olamamış ve 

siyasî gündeme muhalefet etmek suretiyle dâhil olmuşlardı. Onlar, ayaklanmalarla devlet 

idaresini ellerine geçirmek için çabalamışlar ve “doğru İslâm’ı” yaşatmak istemişlerdi; 

burada dinî gerekçelerle atıfta bulunarak kendilerini haklı çıkarıyorlardı. Ayaklanmalar 

için destekçilerin toplanması da, el-emr biʼl-maʻrūf  etrafında gerçekleşiyordu.34 Erken 

dönem Şiî gruplar söz konusu ilkeye dayanarak Emevî iktidarına karşı mücadele 

başlatmışlar ve bu çerçevede birçok isyan düzenlemişlerdir. Mesela Hz. ʻAlī’nin oğlu  

Ḥuseyn’in (ö. 61/680), iyiliği emretmek ve kötülüğü yasaklamak ilkesiyle hareket ederek 

Emevî halîfesi Yezīd b. Muʻāviye’ye (ö. 64/683) karşı isyan ettiği söylenilmektedir.35 

Dolayısıyla Şīʻa taraftarları tarafından vuku bulan bütün ayaklanma ve isyanları emr biʼl-

maʻrūf anlayışı çerçevesinde değerlendirilmesi yanlış olmayacaktır. Ḳaderiyye’nin de 

ayaklanmalarına destek bulmuş olması, bu prensip çerçevesinde değerlendirilebilir; 

Maʻbed el-Cuhenī (ö. 80/699) ve Ġaylān ed-Dimeşḳī (ö.120/738?) bu ilkeye özel bir ilgi 

ve önem göstermiş ve ona dayanarak Emevî iktidarına karşı isyan etmişlerdi.36 

Şīʻa’dan daha fazla bu ilkeyi eylemlerinin meşrutiyeti için gerekçe gösteren en 

önemli fırka Ḫāriciyye olmuştur ve bunu da İslâm tarihinin ilk dönemlerinde referans 

olarak kullanmaya başlamıştır. Onlar bu ilkeyi ahlâkî uygulama alanından ziyade siyasî 

ve kabileci bir çizgide benimsemişlerdir; kabilecidir, zira kendi fırkaları dışında kalanlara 

iyiliğin emredilmesi gerekçesiyle cephe almışlardır37 ve siyasîdir, çünkü rejimi elinde 

bulunduranlara her fırsatta saldırmışlardır. ʻAbdullah b. Vehb er-Rāsibī (ö. 38/658) 

Hakem Olayı’ndan sonra iyiliği emredip kötülükten men etmeyi Allah ile kendileri 

                                                           
33 krş. Ebū Ḥanīfe, “el-Fıḳhu’l-ebsaṭ”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, İmâm-ı Aʼzam’ın Beş Eseri, s. 49 

vd.; TG, I: 210. 
34 TG, IV: 703. 
35 krş. Murtaza Mutahhari, İmam Hüseyin ve Kerbela, çev. Hasan Kanaatlı, (İstanbul: Kevser, 2008), II, s. 

15 vd. 
36 Ali Sami en-Neşşâr, İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu – II, s. 70. 
37 Fazlur Rahman, İslâm, çev. Mehmet Dağ ve Mehmet Aydın, (Ankara: Ankara Okulu, 8. Baskı, 2008), s. 

241. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

108 

arasında bir ahd ve misâk konusu olarak değerlendirmiştir.38 Dolayısıyla Ḫavāric’in 

Hakem Olayı’ndan sonra 38/658 senesinde Hz. ʻAlī ile gerçekleştirdikleri Nehrevân’daki 

ve daha sonraki savaşlarında el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ilkesine atıfta 

bulunmayı ihmal etmemişlerdir.39 Fazlurraḥmân’ın (ö. 1988) “Hz. Osmān’ın hilâfetinden 

itibaren İslâm düşünürlerinin büyük çoğunluğuna göre, bu ilkenin ahlâkî bir boyutta ele 

alındığı, buna karşılık Ḫāriciyye tarafından ise hukuksal alanda değerlendirilip bir iç 

savaş vesilesi olarak görüldüğü” şeklindeki iddiası40 pek isabetli gözükmemektedir, zira 

yukarıda da görüldüğü üzere Emevîler’le siyasî bir çatışma içinde bulunan hemen hemen 

tüm akımlar, bu esası ahlâkın korunmasından ziyade yönetimin âdilleşmesi için 

ayaklanma gerekçesi olarak algılamışlardır. 

El-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ̒ ani’l-munkerin  gerekçe kılınarak isyan vesilesi 

olarak ve dolayısıyla siyasî gündemi sarsacak bir araç olarak kullanıldığını, yöneticilerin 

bu ilkeye karşı takındıkları refleksler de ortaya sermektedir. Bu ilkeye ilk direnen Emevî 

halîfesi ʻAbdulmelik b. Mervān olmuştur; bunun sebebini, 75/695 yılında ʻAmr b. Saʻīd 

el-Eşdeḳ’in ayaklanması oluşturmuştur. Emevîler’e karşı direnip hilâfet sancağını 

devralan Abbâsîler de bu ilkeden yararlanmışlardır; bu bağlamda Emevî mücadelesi 

esnasında onlar, bazı şahısların gayretiyle destekçiler toplamış ve bazı kişiler de bu süreç 

içinde oluşan kargaşalar sebebiyle kendi başlarına ve kendi kararlarıyla hareket etme 

ihtiyacı hissetmişlerdir.41 Yönetimi ele geçirmelerinden sonra Abbâsî halîfesi Meʼmūn 

(ö. 218/833), h. 204 yılında Bağdâd’a geldiğinde önceden ferdî olarak hareket eden 

insanların, hala bazı bölgelerde hukuku kendi ellerine alıp karar vermelerini eleştirmiş ve 

bunun üzerine emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munkeri yasaklamıştır; insanların bu 

ilkeyi esas alarak hareket etmelerini dinî bakımdan müdafaa eden Faḍl b. Dukeyn (ö. 

219/834) ise tutuklanmıştır.42 

Anlaşılan bireysel düzlemde uygulanan emru bi’l-maʻrūf fazla göze batmamış 

ve dinî bir vecibe olarak algılanmıştır. Fakat bu ilke siyasî bir cepheye çekilip mevcut 

rejim düzenine karşı kullanıldığında dikkatleri üzerine çekmiştir. İyiliğin emredilmesi 

                                                           
38 Neşet Çağatay ve İ. Agâh Çubukçu, İslâm Mezhepler Tarihi, s. 21. 
39 Nevin Abdülhâlik Mustafa, İslâm Düşüncesinde Muhalefet, çev. Vecdi Akyüz, (İstanbul: b.y. 1990), s. 

203. 
40 Fazlur Rahman, s. 241. 
41 TG, III: 173. 
42 TG, II: 388. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

109 

prensibine referansla teşkilatlanmaya gidilmesi daha büyük tedbiri gerektirmiştir, çünkü 

siyasî erke karşı bir kişinin isyan etmesi tehlikelidir, fakat birçok insanın organize olarak 

ayaklanması daha tehlikelidir. Böyle bir teşkilatlanmayı Ḫāriciyye’nin bir kolu olan 

İbāḍiyye’de görmekteyiz.   

İbāḍiyye el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ilkesini devletin önemli 

bir görevi olarak anlamış ve adaletin sağlanması için bir araç olarak telakki etmiştir; 

gerekirse cihadın yapılmasını da caiz görmüştür.43 Onlar bu çerçevede büyük çoğunlukla 

ticaretle uğraşan insanları, propaganda yapmaları için Irak, Suriye, Hicâz, Güney-

Arabistan, Batı-Afrika, Mısır, Horasan, Hindistan gibi çeşitli İslâmî beldelere 

göndermişlerdir.44 İbāḍiyye bu oluşuma “ilmin taşıyıcıları” (ḥameletu’l-ʻılm) demiştir. 

Bu teşkilat hem dini yaymayı amaçlıyor, hem siyasî hedefler taşıyor hem de destekçi 

toplamak istiyordu;45 Hişām b. Destuvāʼī (ö. 153/770), Irak ve Suriye arasında bedevîleri 

İbâzî fikirlere kazanabilmek için elbiseler dağıtıyordu.46 Farklı beldelere temsilcilerin 

gönderilmesi, hem devlet cephesi hem karşıtlarınca birçok kişi tarafından uygulanan bir 

yöntemdi; devlet kanadından Ömer b. ʻAbdulazīz (ö. 101/720), dinin öğrenilmesi ve 

yayılması için bedevîlere din dersleri verdirmiş ve on tane âlimi Berberîler’e 

göndermiştir.47 Siyâsî erke karşı olanlar da farklı bölgelere adamlarını göndermişlerdir; 

tabii ki bunların amacı, Ömer b. ʻAbdulazīz gibi din eğitimi vermek değildi. Zeyd b. ʻAlī 

(ö. 122/740) Raḳḳa ve Musul’a dâîler göndermişti, aynı şekilde Nefsu’z-Zekiyye de 

ayaklanmasından kısa bir süre önce dört adamını büyük şehirlere (emṣār) yollamıştı.48  

Muʻtezile el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker bağlamında insanları, 

kendi bünyelerine toplamak için kullanmıştır.49 Bu amaç uğruna Vāṣıl b. ʻAṭāʼ (ö. 

131/748) dâîlik kurumunu oluşturmuştu.50 Van Ess’e göre Vāṣıl, bu teşkilatı inşa ederken 

İbāḍiyye’nin ḥameletu’l-ʻılm modelini kopyalamıştır.51 Muʻtezile içindeki teşkilatlanma 

                                                           
43 Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri, s. 184. 
44 TG, II: 194. 
45 TG, I: 44 
46 Kendisinin İbāzî olduğu bilinmiyor, ancak Ahvāz’daki üreticiler İbāḍiyye’ye mensuplardı ve ona 

dağıtması için ürünler veriyorlardı; TG, II: 61 vd., 194; başka bir yerde bunu Ḳaderiyye’ye kazanmak için 

yaptığı söylenilmiştir; bkz. TG, I: 43. 
47 TG, I: 42. 
48 TG, I: 45. 
49 bkz. van Ess, “Theology and Society”, s. 177. 
50 alt. bkz.C.II.2. 
51 TG, II: 340. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

110 

yer yer Emevîler’in dikkatini çekmiş ve müdahale etmelerine sebebiyet vermiştir.52 Bu 

uygulamaları siyasî minvalde anlamak kolaydır. Muʻtezile bu ilkeyi bilhassa siyasî erke 

karşı oldukları dönemde ayakta tutmuştur;53 dolayısıyla bu ilkenin siyasî rejime karşı bir 

haykırış olarak kullanıldığı aşikârdır. Zaten Muʻtezile mensup bazı şahısların h. 145’de 

Nefsu’z-Zekiyye ayaklanmasına katılımları, emru bi’l maʻrūf esasıyla müdafaa edilmiş 

ve gerekçe olarak sunulmuştu.54 Fakat Muʻtezile bu ilkeyi savaşçı bir üslupla 

gerçekleştirmekten erkenden vazgeçip “elle, dille, kalple” gibi daha ılımlı metotları 

kullanmayı uygun görmüşlerdi.55 Dolayısıyla Eşʻarī’nin “Muʻtezile el-emru bi’l-

maʻrūfun dille, elle ve silahla (bi’s-seyf) uygulanmasını esas almışlardır”56 şeklindeki 

beyanı, tarihsel gerçeği yansıtır gözükmemektedir. Bu ilkeye referans, hep siyasî çizgide 

ilerlememiş, içtimaî düzenin sağlanması ve İslâm’ın savunulması için de istifade 

edilmiştir. Muʻtezile’nin erkenden İslâm dinini diğer dinlerin mensuplarına karşı müdafaa 

etmesini, bu ilkenin bir tezahürü olarak değerlendirebiliriz. Bunun yanı sıra toplumsal bir 

düzenin gerçekleşmesi de el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munkerle elde edilmeye 

çalışılıyordu; bilhassa Hindistan veya İran’ın bazı bölgeleri gibi57 siyasî yönetimin 

ulaşamadığı ücra köşelerde Muʻtezile, bu ilkeyi uygulayarak kendi düzenlerini elde 

etmeyi hedefliyordu. Ḫāriciyye katı bir şekilde tekfir metoduyla kendi anlayışlarına 

uymayan insanları dışlayıp kendi içlerinde kalmayı seçmişti. Buna karşılık Muʻtezile 

iyiliği emrederek insanları toplumdan dışlamadan uyarıp kendi düşünceleri için 

kazanabilmeyi tercih etmişti.58 

Muʻtezile bu ilkeyi bazılarının söylediği gibi sadece siyasetle 

ilişkilendirmemiş59 özellikle güçsüz olduğu dönemlerde kendi iç disiplinini koruma 

amaçlı da bu ilkeden yararlanmıştır,60 yani ahlâkî ve ictimaî boyutunu da dikkate almıştır. 

Basra’daki Muʻtezile, Muʻammer b. ʻAbbād’ı (ö. 215/830), eşyanın sonsuzluğunu 

benimsediğinden dolayı sultana şikâyet etmiş ve bunun üzerine Muʻammer Bağdâd’a 

                                                           
52 msl. Yemen’de Muʻtezile oluşmaya başlarken Emevîler, onlardan 72 kişi idam ettirmiştir; TG, IV: 233.  
53 TG, IV: 704 
54 TG, I: 210. 
55 TG, IV: 675. 
56 Eşʻarī, s. 163. 
57 TG, IV: 14. 
58 TG, IV: 674 vd. 
59 Neşşâr, s. 267; Ay, Mu’tezîle ve Siyaset, s. 185. 
60 TG, II: 390. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

111 

kaçıp ölene kadar gizlenerek orada yaşamak zorunda kalmıştır.61 Buna benzer şekilde 

kelâmî görüşlerinden dolayı Aḥmed b. Ḫābiṭ62 (ö. 227/842-232/847) ve Faḍlu’l-Ḥadesī63 

de şikâyet edilmiştir. Faḍlu’l-Ḥadesī tenâsüh fikrini benimsediği için Muʻtezile’den 

dışlanmış, İbn Ḫābiṭ ise aynı görüş hasebiyle Abbâsî halîfesi Vāsıḳ’a (ö. 232/847) şikâyet 

edilmiş, halîfe de bu hususu denetleyip Allah’ın hükmünü uygulaması için İbn Ebī 

Duvād’ı (ö. 240/854)64 görevlendirmişti.65 Bu örnekler dinî denklemde gerçekleşen emr 

biʼl-maʻrūflardır. Toplumun ahlâkî değerlerini ayakta tutmak adına da harekete 

geçilmiştir. Sözgelimi onlar, Basra’da evlerin üst katlarında kadınların bulundukları 

odalarda mahremiyetin yeterince korunamadığından yakınmışlardı.66 Yukarıda daha önce 

zikrettiğimiz Muḥammed b. Munāẕır örneği de bu minvalde değerlendirilmelidir.  

Görüldüğü üzere el-emru biʼl-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker erken dönemde 

birçok kişi tarafından farklı kavranmış ve herkes kendisi için bir uygulama sahası 

bulmuştur. Bazıları beldeleri dolaşıp maddî ürünler dağıtarak İslâm’a davet etmiş, bazıları 

yurtlarında kalarak din âlimi olarak halka bilgiler vermiş, bazıları fakirlere bolca 

yardımlar dağıtmış, bazıları da cihat için – mesela ʻAṭāʼ el-Ḫorāsānī (ö. 135/757) ve 

Hişām b. el-Ġāz (ö. 156/773) Bizans’a karşı yürütülen bir seferi desteklemişlerdir67 – 

maddî destekte bulunmuştur.68 Dolayısıyla bu ilkenin uygulama alanını kısıtlayıp sadece 

“siyasî sorumluluğun” bir yansıması olarak telakki etmek yetersiz kalacaktır. Bu 

tanımlama İslâm tarihine müdahil olan faaliyetler çerçevesinde incelendiğinde şüphesiz 

doğrudur, çünkü dinî ve ahlâkî düzenin elde edilmesi için gerçekleşen eylemler, İslâm 

tarihinin ilgi alanından çok dinî yaşayışı ilgilendirmektedir. Ayrıca söz konusu prensibe 

dayanarak ayaklanmaların gerçekleşmiş olması, İslâm tarihinin yönünü değiştirmiştir. 

Dolayısıyla araştırmacıların ilgisini cezbedip bu noktaya odaklanmaları, anlaşılır bir 

durumdur. Son olarak şunu zikretmemizde fayda görmekteyiz. Bu ilke siyasî olaylar için 

bir meşrulaştırma vesilesi kılınmıştır, ama bu meşrulaştırmayı sırf bir güç ve para arzusu 

                                                           
61 İbn Ḥazm, el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvāʼ ve’n-niḥal, thk. ʻAbdurraḥmān Ḫalīfe, (Kahire: b.y., 1929), IV, s. 

147. 
62 TG, III: 431. 
63 TG, III: 436; ikisi de Naẓẓām’ın öğrencileridir. 
64 hakkında bilgi için bkz. TG, III: 481 vd. 
65 Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntiṣār, s. 149; bu tahkikte isimler Fadlu’l-Ḥaẕẕāʼ ve İbn Ḥāʼiṭ şeklinde olmak suretiyle 

van Ess’ten farklı kullanılmıştır.  
66 TG, II: 390 vd. 
67 TG, I: 99, 106. 
68 krş. TG, I: 43. 



BİRİNCİ BÖLÜM:  İLKELERE ZEMİN HAZİRLAYAN SİYASÎ VE FİKRÎ ARKA PLAN 

112 

için bir “bahane” ile eşanlamlı görmememiz gerekir. Büyük boyutta dinî kategorilerde 

düşünülen bir evrede bu insanlar, büyük bir ihtimalle bunun gerekliliğinin hakikaten 

dinden kaynaklandığına inanmışlardı.



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

C. İKİNCİ BÖLÜM: 

EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

114 

I. MUʻTEZİLE İSMİ 

“…; yani bunlar, Muʻtezile’nin  

sadece dinî bir topluluk değil,  

siyasî bir mücadele teşkilatı  

olmasını da şart koşmaktadır.” 

Josef van Ess 

Kelâmî bir ekol olarak Muʻtezile’nin bu ismi nasıl aldığı, kelâm tarihinin 

araştırma konularından biri olma özelliğini yitirmemiş gözükmektedir; çünkü muʻtezile 

isminin kökeni açıklandığında, ekol olarak oluşumu hakkında da daha sağlam bilgiler 

elde edilecektir. Hal böyle olunca, bu konu etrafında üretilen birçok teori, görüş ve fikirler 

ortaya atılmıştır. Biz bu teorilerin en meşhurunu ve yaygınlık kazananı, Şehristānī’nin (ö. 

548/1153) beyanlarından elde etmekteyiz. Buna göre bir adam, bir gün Ḥasan el-

Baṣrī’nin (ö. 110/728) huzuruna gelerek büyük günah işleyenlerin durumu hakkında 

farklı tutumların olduğunu ve bu hususta doğru tutumun ne olduğunu sorar. Ḥasan bu 

suali düşünmekteyken Vāṣıl b. Aṭāʼ (ö. 131/748) önce davranır ve  “Bana göre büyük 

günah işleyen biri, ne müʼmin ne de kâfirdir; o kişi, iki menzil arasında bir yerdedir” 

cevabını verir. Ardından Vāṣıl, Ḥasan’ın halkasından ayrılır ve mescidin başka bir yerine 

yerleşir. Bu eylem üzerine Ḥasan el-Baṣrī, “Vāṣıl bizden ayrıldı (iʻtezele ʻannā)” der ve 

artık Vāṣıl ve takipçileri, “ayrılanlar” manasında Muʻtezile olarak anılmaya başlar.1 

Baġdādī’nin (ö. 429/1037) beyanına göre ise Vāṣıl kendisi ayrılmamış, Ḥasan el-Baṣrī 

tarafından el-menziletu beyne’l-menzileteyn görüşü sebebiyle kovulmuştur.2 Bunların 

yanı sıra farklı rivayet varyasyonları da bulunmaktadır.3 Fakat her halükarda bu ismin 

menşeinin, genellikle Ḥasan el-Baṣrī – Vāṣıl b. Aṭāʼ ve mürtekib-i kebîre ekseni etrafında 

açıklanması olağan olmuştur. Hatta içlerinde Şerīf el-Murtaḍā (ö. 436/1044) gibi 

Muʻtezilî âlimlerin de bulunduğu sonraki nesillerin, bu görüşü aktarmaları yaygınlığını 

arttırmada yardımcı olmuştur.4 Ancak Kaʻbī (ö. 319/931) ve Eşʻarī (ö. 324/935) gibi 

önceki nesillerin bu modele dayanmamaları, bu teoriye şüpheli yaklaşılmasını gerekli 

kılmaktadır.5 

                                                           
1 Şehristānī, el-Milel, s.42. 
2 Baġdādī, el-Farḳ, s. 123. 
3 bu rivayetler için bkz. Ali Sami en-Neşşâr, İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu – II, s. 158 vd.; daha 

kapsamlı bilgi için ayr. bkz. Osman Aydınlı, İslam Düşüncesinde Aklileşme Süreci, s. 29-57. 
4 TG, II: 335. 
5 krş. TG, II: 336. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

115 

İsmin menşei sorusunun Muʻtezilî yorumu da büyük günah işleyenin durumunu 

ifade eden el-menziletu beyne’l-menzileteyn görüşü etrafında yoğunlaşmıştır. Kaʻbī’ye 

göre Muʻtezile bu ismi, mürtekib-i kebîre meselesinde Ḫāriciyye ve Mürcie gibi aşırı 

uçlardan ayrıldıklarından dolayı almıştır.6 Bu düşünce Muʻtezile arasında 

benimsenmiştir.7 Fakat ileriki zamanlarda bu yorum özellikle Ḳāḍī ʻAbdulcebbār (ö. 

415/1025) tarafından fazla dikkate alınmamıştır. Ḳāḍī, İbn Yezdāẕ’ın8 Kitabu’l-

Maṣābīḥ’inde bulunan şu yorumu benimsemiştir: Muʻtezile ifrat ve tefritten ayrılanlardır, 

onlar ortada olanlardır. İbn Yezdāẕ’a göre iʻtezele fiili Kur’ân’da geçip “kötülükten uzak 

duranlar”,9 “Allah’tan başkasına tapmaktan uzak duranlar”10 anlamlarında olduğu gibi 

hep müspet manada kullanılmıştır. Bunun üzerine hadîslerde de muʻtezilenin olumlu 

anlamlarda zikredilmesi de bu yorumun Muʻtezile içinde benimsenmesini tetiklemiştir.11 

Sözgelimi, fırka-i nâciye hadîsinin bir varyantında Muʻtezile’nin kurtuluşa eren fırka 

olduğu zikredilmektedir. Bunun gibi muʻtezile kelimesinden övgülü bir biçimde bahseden 

birçok hadîs kullanılmıştır.12 Bu hadîsin Muʻtezile tarafından uydurulması çok olası 

değildir, çünkü onların hadîsleri ihtiyaçlarına göre düzenleme gibi bir geleneği ve 

alışkınlıkları yoktu. Onlar daha ziyade münazaralarda hadîsleri, karşı atak olarak 

kullanagelmişlerdi.13 Ancak bu rivayetler doğru olmasa dahi Kaʻbī ve Şehristānī’nin 

açıklamalarından önceki bir döneme tekabül etmesi bakımından önemlidirler. 

Van Ess bu bağlamda başka bir rivayete dikkat çekmektedir. İbn Ḳuteybe’nin (ö. 

276/889) aktardığı bir rivayette, Vāṣıl’ın ismi yerine ̒ Amr b. ʻUbeyd’in (ö. 144/761) ismi 

geçmekte, “ara konum” öğretisi yerine de kader mevzuu söz konusu olmaktadır; yani 

ʻAmr b. ʻUbeyd, kader hususunda insana mutlak hürriyeti tanıması sebebiyle Ḥasan’dan 

ayrılmıştı.14 Muʻtezilî Ebū Bekr İbn el-İḫşīd (ö. 326/938) de bu rivayete dikkat çekmiştir. 

                                                           
6 Ḫayyāṭ’ın anlatımlarından da bu sonuca varma ihtimali bulunmaktadır, ancak Kaʻbī’nin bu anlatımı o 

dönemde alışılagelmiş değildi. Muʻtezile’yi her fırsatta eleştiren İbnu’r-Rāvendī, ismin bu kökenine 

saldırmamıştır; bu da bu açıklamanın yaygın olmadığı anlamını taşımaktadır; bkz. TG, II: 336. 
7 van Ess bunlar arasında İbn Nedīm, Muṭahhar b. Ṭahīr el-Maḳdisī ve Mesʻūdī’yi saymaktadır; bkz. TG, 

II: a.y. 
8 tam künyesi Ebū Bekr b. Muḥammed b. Yezdāẕ el-Varrāḳ olup muhtemelen h. 4. asrın ortalarında vefat 

etmiştir; bkz. TG, I: 62 (22. dipnot). 
9 el-Kehf 18/16. 
10 Meryem 19/48. 
11 TG, II: 337. 
12 Bu rivayetler Ḳāḍī ʻAbdulcebbār’da aktarılmaktadır, bkz. Faḍlu’l-iʻtizāl ve ṭabaḳātu’l-Muʻtezile, thk. 

Fuʼād Seyyid, s. 165 vd. 
13 TG, II: 338. 
14 krş. İbn Ḳuteybe, el-Meʻārif, thk. Servet ʻUkkāşe, (Kahire, Dāru’l-Meʻārif, 4. Baskı, t.y.), s. 482 vd. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

116 

Ona göre Muʻtezile ismi, Ḥasan el-Baṣrī zamanında ekolle irtibatlı olmayıp Ḥasan’ın 

vefatından sonra onun halefi olan Ḳatāde’den (ö. 117/735) ayrılanlar için kullanılmıştır. 

ʻAmr’ın ayrılmasıyla Ḳatāde, “Bu tek takılanlar (el-Muʻtezile) ne yapıyor?” sorusunu 

yöneltmiştir.15 Van Ess’e göre Ḥasan etrafında gelişen rivayet geleneği, Muʻtezile’nin 

muhalifleri tarafından uydurulmuştur. Bunu yapmadaki maksat, Ḥasan’ın Kaderî 

olmadığını göstermekti. Bu rivayetlerin değişim süreci şu şekilde vuku bulmuş olabilir: 

Kaderî ifadesinden Muʻtezile, ʻAmr b. ʻUbeyd ’den de Vāṣıl b. Aṭāʼ olmuş ve böylece – 

Kaʻbī’nin de etkisiyle – el-menziletu beyne’l-menzileteyn öğretisi rivayete dâhil 

edilmiştir. Vāṣıl ilkin, Ḥasan el-Baṣrī’den görüş ve fikir bağlamında ayrılırken sonraki 

rivayetlerde bu görüşe bağlı olarak fiilî bir ayrılma söz konusu olmuştur. Böyle bir fiilî 

ayrılmadan Muʻtezile de bahsetmektedir, ancak bunu Ḥasan’a dayanarak değil Ḳatāde’ye 

dayanarak yapmışlardır.16 Yani buradan çıkarmamız gereken netice, Muʻtezile isminin 

Vāṣıl ile birlikte ortaya çıkmadığıdır. Zira bir kişi tarafından kurulmuş bir mezhebin, 

kurucusunun adıyla anılması kelâm ve makâlât kültürü içinde gelenek haline gelmişti. 

Söz gelimi Cehmiyye, Emevîler döneminde ölmüş olan Cehm b. Ṣafvān’a (ö. 128/746) 

nispetle ismini almıştır.17 

Peki, o zaman bu ismin kaynağını nerde aramalıyız? Ebū Hilāl el-ʻAskerī’den 

(ö. 400/1009 sonrası) Muʻtezile’nin bu tanımlamadan rahatsız olmadıklarını biliyoruz.18 

Bu durum ise, bu tanımlamanın Muʻtezile tarafından müspet olarak algılandığına delalet 

etmektedir. Yukarıda sunulan bilgilerden anlaşıldığı üzere de Muʻtezile ismi / ifadesi, 

ʻAmr ve Vāṣıl’dan çok önce de vardı ve kullanılıyordu. Muʻtazilūn ifadesi, Cemel ve 

Ṣıffīn savaşlarına kadar geri gitmektedir. Bu bağlamdaki Muʻtezile bu savaşlara 

katılmaktan uzak duranlara verilen isimdir;19 yani bu tanım birbirleri ile savaşan 

müʼminlere karşı nötr, yani tarafsız / çekimser kalanlar için kullanılmıştır. Bu kontekste 

kullanılan Muʻtezile tabirinin anlamı, hadîslerdekilerle paralellik arz etmektedir. Ancak 

burada bir ekol ismi kastedilmeyip muʻtezil kelimesinin çoğulu olarak muʻtazilūn bir sıfat 

niteliğinde kullanılmıştır.20 Van Ess, Vāṣıl’ın ve takipçilerinin dayandıkları çıkış 

                                                           
15 TG, II: 338. 
16 a.y. 
17 van Ess, “Why Kalam?”, s. 188. 
18 TG, II: 338. 
19 krş. Kummî ve Nevbahtî, Şiî Fırkalar, çev. Hasan Onat v.dğr., (Ankara: Ankara Okulu, 2004), s. 57. 
20 TG, II: 339. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

117 

noktasının bu olduğunu belirtmektedir. 

Önemli olan Vāṣıl ve takipçilerinin bu ismi nasıl tanımladıkları ve anladıklarıdır. 

Rahatlıkla diyebiliriz ki isimlendirme el-menziletu beyne’l-menzileteyn öğretisi sebebiyle 

zuhûr etmemiştir. Zira ilk savaşların sürdürüldüğü dönemlerde nötr / çekimser olanlar, 

yani muʻtezile kelâmî teoriler üzerinde düşünen insanlar değillerdi. Vāṣıl’ın “muʻtezilesi” 

Abbasî devrimi öncesindeki ayaklanmalara dayanmaktadır. Böylece sırf dinî bir tutum 

değil siyasî bir tutum da ifade edilmiş olmaktadır. İʻtizāl kelimesi burada h. 126’dan sonra 

da, ilk savaşlarda olduğu gibi iʻtizālu’l-fiten anlamında, yani iktidar savaşında siyasî 

nötrlük / çekimserlik için kullanılmıştır.21 

İktidara karşı korunmaya çalışılan bu mesafe onları, İbāḍiyye’ye yaklaştıran 

unsur olmuştur. İbāḍiyye iʻtezele fiiline, “imama taraftarlığı feshetmek” anlamını 

yüklemekteydiler. Kelime, ilkin “uzak durmak, cemaati terk etmek” kapsamında 

“intikama katılmamak” ve “camiye gitmemek, Cuma namazlarına katılmamak” 

anlamlarını içermekteydi. Bu ve başka benzerliklerden (msl. duʻāt)22 dolayı bazı 

makâlâtçılar Vāṣıl’ı, Ḫāriciyye ile bir keseye koymayı denemişlerdir. Ancak Vāṣıl’ın 

beldelere gönderdiği insanlar, isyana ve ayaklanmaya teşvik etmiyorlardı, çünkü bu 

onların prensibine aykırıydı; onlar nazarında iktidara karşı mesafeyi korumak her zaman 

sosyal ve siyasî adalet ile eş görülüyordu. ʻAmr b. ʻUbeyd ile de bu tutum devam etmişti. 

Bu sebepten ötürü muʻtezilenin zühd anlamında kullanıldığını söyleyen araştırmacılar da 

olmuştur.23 Bu zümrenin kendi camilerinin olması da bu tavrın korunmasına yardımcı 

olmaktaydı. Durum Beşīr er-Raḥḥāl (ö. ?) ile değişmiştir ve Muʻtezile’nin kendisini 

irtibatlandırdığı zühd, bir kısım Muʻtezile’nin Nefsu’z-Zekiyye ayaklanmasına (145/763) 

aktif olarak katılarak militan bir yön kazanmıştı.24 Bu ayaklanmaya katılan 

Muʻtezilîler’in25, el-Muʻtezil(ī) künyesiyle anılmaları, ama buna rağmen bunların makâlât 

geleneğinde unutulmuş olmaları, bunların teolog kimliğiyle anılmadıklarını, yani kelâmî 

mevzularla ilgilenmediklerini, dolayısıyla da mütekellim olmadıklarını göstermektedir.26 

                                                           
21 a.y. 
22 alt.bkz. C.II.2. 
23 msl. İgnaz Goldziher’e göre Muʻtezile ismi, “dünyadan el etek çekme” manasında zahîd bir karakter 

taşımaktadır, yani tabiri caizse ehl-i takvâ manasına gelmektedir; krş. Ignaz Goldziher, “Arabische 

Synonymik der Askese”, Der Islam, VIII/3-4 (1918): 206 vd.  
24 TG, II: 340. 
25 EK IX: H. 145’de Nefsu’z-Zekiyye Ayaklanmasına Katılan Muʻtezilîler 
26 krş. TG, II: 328. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

118 

Bu husus da Muʻtezile’nin siyasî teşkilat olduğuna işaret eden başka bir emâredir.  

Eğer Muʻtezile ismi başlangıçta siyasî bir tutumu ifade etmişse, van Ess’e göre 

ʻAmr ve Vāṣıl’ın başta teolojik olarak beraber hareket ettiklerini varsaymak da 

gerekmemektedir. Vāṣıl’ın, dönemin Irak vâlisi ʻAbdullah b. Ömer b. ʻAbdulazīz’in (ö. 

132/749) huzuruna çıkmasıyla bunlar bir araya gelmiş olabilirler. Zira vâli, Kaderî 

halîfenin temsilcisi27 olarak Basra’daki Ḳaderiyye’yi, siyasî bir güç olarak görmüştü. 

ʻAmr ve Vāṣıl’ın, hem siyasî tavır hem teolojik fikirler açısından – ki ikisi de Kaderî idi 

– bir araya gelmelerine engel teşkil edecek bir durum da yoktu.28 İkisinin başta ayrı 

hareket ettikleri, ikisinin de farklı öğrenci zümrelerine sahip olmuş olduklarından da 

anlaşılmaktadır.29 Zaten ʻAmr, Vāṣıl’ın kendi halkasında konuşmasını da istemiştir;30 

demek ki ikisinin ilmî bakımdan farklı ders meclisi bulunmaktaydı.31 

Muʻtezile büyük ihtimalle Ebvā’da32 Hâşimîler’in toplandığı zamandan33 önce 

de vardı; aksi takdirde h. 126 yılında Vāṣıl, muhtemelen ʻAbdullah b. Ömer’in huzuruna 

çıkmazdı.34 Van Ess, Muʻtezile’nin kendisinin ne zaman ortaya çıktığı sorusunun açık 

olduğunu belirtmekle beraber siyasî hareket olarak Emevî döneminin son yıllarında 

ortaya çıkmış olabileceğini söylemektedir.35 Bu evre Ḳatāde’nin yaşadığı zaman 

dilimine, yani 117/735 yıllarına tekabül ediyorsa o vakit bu isim Vāṣıl’dan ziyade ilk 

olarak ʻAmr b. ʻUbeyd’le alakalıdır. ʻAmr’ın inşa ettiği gençlik teşkilatının o zamanlarda 

kurulmuş olma ihtimali bulunmaktadır. Muhtemelen Ḳatāde’nin karşı olduğu da bu 

teşkilat olmuştur. Vāṣıl’ın, ʻAmr’ın bu yapılanmasını kullandığını söylemek zordur, 

çünkü Vāṣıl’ın teşkilatı Basra dışına odaklanmıştı.36 ʻAmr’ın teşkilatı bundan farklıydı. 

Van Ess’e göre, eğer ʻAmr’ın bu teşkilatı “Muʻtezile” olarak isimlendirilmişse, bu vaka 

siyasî olarak bir motifi gerekli kılmaktadır. Belki de ʻAmr’ın çevresinin, Ġaylān ed-

                                                           
27 III. Yezīd kastedilmektedir. 
28 TG, II: 341. 
29 TG, II: 310. 
30 ʻUḳaylī, Kitābu’ḍ-Ḍuʻafāʼu’l-kebīr, thk. ʻAbdulmuʻṭī Emīn Ḳalʻacī, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 

1. Baskı, t.y), s. 282. 
31 bkz. EK VI, EK VII ve EK VIII. 
32 Mekke ve Medine arasında bulunan ve Hz. Muḥammed’in annesi Âmine’nin kabrinin bulunduğu yer; 

bkz. Mustafa Fayda, “Ebvâ”, DİA, X: 378-379; ayr. bkz. W. M. Watt, “al-Abwāʼ”, EI2, I: 169. 
33 h. 126 altı senesinde peygamber soyundan gelenler ve – Ṭaberī’nin beyanına göre – Muʻtezile, II. Velīd’in 

öldürülmesinden sonra hilafet hakkında konuşmak için Ebvā’da toplanmışlardı; krş. TG, I: 396; II: 252. 
34 TG, II: 341. 
35 van Ess, s. 189. 
36 TG, II: a.y. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

119 

Dimeşḳī’nin idamının37 etkisi altında, 117/735 yılından önce Kureyşliler’den “ayrıldığı” 

kabul edilebilir.38 

Bizim bütün bu mülahazalardan çıkarabildiğimiz varsayımı, gelecek olan 

satırlarda ifade etmeye çalışalım. Muʻtezile isminin, Ṣıffīn ve Cemel savaşları sırasında 

kullanılmış olduğu güncel çalışmalarımızda bilinen ve dile getirilen bir durumdur. Ama 

görebildiğimiz kadarıyla bu iki “zümre” arasında bir irtibatın bulunmadığı ağırlık 

kazanan bir görüştür39 ve siyasî Muʻtezile ve kelâmî Muʻtezile ayrımına götürmüştür.40 

Bu “kestirip atma” yönteminin kolaya kaçma olduğu kanaati taşımaktayız. Çünkü bu 

durum bir açıklamadan ziyade iki zümre arasında bir bağ kurulmasının zorluğu hasebiyle 

tarihin bir kısmının göz ardı edilmesine vesile olmaktadır. Kanaatimce, Muʻtezile’nin bu 

isme karşı niye müdafaacı bir tavır takınmadıkları, merkezi bir önem taşımaktadır. 

Kullandığımız makâlât beyanlarına göre Muʻtezile, bir kovulma sonucu 

“dışlandıklarından” dolayı böyle anılmışlardır. Bu rivayetlerin kötüleme amacı güttüğü 

sezilmektedir, zira ekolün kendisi bu ismi kucaklamıştır. Belki bu tanımlamanın ilk 

olarak onları kötülemek için ortaya çıktığı ve psikolojik bir reaksiyon ve refleks ile de 

kendilerinin bu ismi sonradan hadîs ve âyetlere dayandırarak haklı kılmaya çalıştıkları 

düşünülebilir. Ama bu durumda başka isimlendirmelerin de dillendirilmesi gerekirdi, zira 

bütün Muʻtezile mensuplarının tek vücut olarak bu ismi olumluya çevirme gibi bir 

eylemde bulunduklarını söylemek çok zordur. Anlaşılan o dur ki ahlâkî bir tutumu ifade 

eden muʻtezile, haksızlıklara bulaşmamak amacıyla iktidardan uzak duran insanlar için 

kullanılan bir sıfattı. Bu sıfat sahiplerinin çoğalmasıyla iktidara mesafeli olan ve siyasî 

bir tutuma doğru evrilen bir Muʻtezile zümresi veya muʻtezilī bir tavrı benimseyen zümre 

oluştu. Bu aşamaya kadar teolojik meselelerde bir ortaklığın bulunmadığı düşünülebilir. 

Zira farklı kelâmî temayülleri temsil eden şahıslar, Muʻtezile olarak anılmaktaydılar.41 

Zümrelerden ise bir cemaat oluşmuştur. Her cemaatte olduğu gibi bir teşkilatlanmaya 

gidilmiştir; ve her teşkilatlanmada olabileceği gibi de siyasî tarafsızlıktan siyasî bir tavır, 

tavırdan da siyasî bir hareketlilik gelişmiştir. Hitabetiyle övülen Vāṣıl ile bir “başkan”, 

günümüzde yaygınlık kazanmış şekliyle “karizmatik lider” bulunmuştur. Vāṣıl’ın 

                                                           
37 van Ess’ göre bu idamı, 114/732 tarihine yerleştirmek en olanaklısıdır. 
38 TG, II: 342. 
39 msl. bkz. Ay, Mu’tezîle ve Siyaset, s. 18. 
40 msl. krş. Neşşâr, s.162. 
41 msl. bkz. Neşşâr, s.165. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

120 

hareketin lideri olmuş olduğu, çağdaşlarının şiirlerinde övülmüş veya yerilmiş 

olmasından anlaşılmaktadır.42 Bu mümessillik onun ön planda durmasını gerektirmiş ve 

ona ileride Muʻtezile dışı fırkalarda ekolün kurucusu vasfını kazandırmıştır. Muʻtezile 

dâhilinde ʻAmr’ın ön planda bulunmasını izlemekte gayet ilginçtir.43 Vāṣıl’ın ölümünden 

sonra iʻtizāl hareketi, yeni bir lidere ihtiyaç duymuştur ve hükümranlığın merkezinin 

Suriye’den Irak’a taşınması da, yeni önderin Basralı biri olmasını gerekli kılıyordu; tıpkı 

ʻAmr b. ʻUbeyd gibi.44 “İyi bir mütekellim” olmamasına rağmen45 bu ekolün kurucu 

önderleri arasında zikredilmesi, onun Muʻtezile kelamcısı olarak ün salmadığı, Muʻtezile 

liderliğindeki görevinde büyük ses getirdiği anlamına gelmektedir; en basit ifade ve 

genellemeyle ʻAmr, teolojik bir önder değil, siyasî bir lider, daha doğrusu Muʻtezile 

teşkilatının lideriydi. 

 Kelâmî görüşlerin hangi aşamada devreye girdiği ve böylece giderek kelâmî bir 

ekol olarak anılmaya başladığı açıklanmaya ihtiyaç duymaktadır ki asıl zorluğu oluşturan 

unsur da budur. Ancak Vāṣıl’ın ön planda durması ve makâlât kitaplarında mezhebin 

ortaya çıkışının ona dayandırılması, Muʻtezile’yi kurduğu anlamına gelmeyip, bu 

“teşkilat”a ilk kelâmî vasfını veren şahıs olmasından kaynaklanabilir. Kelâmî ekol olarak 

Muʻtezile’ye, bazen Cehmiyye, bazen de Ḳaderiyye denilmesi46 – ki erken dönem 

İbāḍiyye mensupları arasında Muʻtezile için Ḳaderiyye kullanılmıştır47 – onlarda önceleri 

teolojik bir vasfın ağır basmadığına delalet ediyor şeklinde okunabilir. Ancak bu 

söylediklerimiz bir faraziyeden ibarettir. Bu bağlamda ele aldığımız başlığı, van Ess’in 

bu konuyu sonlandırdığı şu sözleriyle tamamlamamız isabetli olacaktır: “Bu hususta 

galiba hiçbir zaman hipotezleri aşamayacağız.”48 

II. VĀṢIL B. ʻAṬĀʼ 

Muʻtezile’nin kurucu önderi olarak anılan Vāṣıl b. ̒ Aṭāʼ hakkında eski kaynaklar 

fazla bilgi içermemektedir. Söz gelimi onun ismi, Eşʻarī’nin (ö. 324/935) Maḳālāt’ında 

sadece bir yerde geçmektedir ki burası da, Muʻtezile için merkezî önem taşımayan 

                                                           
42 TG, II: 253. 
43 bkz. Aydınlı, s. 34. 
44 van Ess, s. 189. 
45 alt. bkz. C.III. 
46 Neşşâr, s. 158. 
47 TG, II: 340 (38. dipnot). 
48 TG, II: 342. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

121 

muhkem-müteşâbih âyetlerle alakalıdır.1 Vāṣıl hakkındaki en eski rivayetlerle biz, 

Cāḥıẓ’ın (ö. 255/869) Kitābu’l-Beyān ve’t-tebyīn’inde karşılaşmaktayız. Bu kitapta 

Vāṣıl’ın kelâmcılığından çok hatiplik karakteri ön planda tutulmaktadır. Makâlât 

geleneğinde ilk kez Kaʻbī’de (ö. 319/931) geçmekte olup, burada da biyografik bilgileri 

aşabilecek beyanlar neredeyse yoktur. Metinleriyle beraber ilk kez Ḳāḍī’nın (ö. 

415/1025) Ṭabaḳāt’ında geçmektedir, ancak Muġnī’sinde ele alınmayışı Vāṣıl hakkında 

o dönemlerde de fazla bir şey bilinmediğine delalet etmektedir.2 

Tam künyesi Ebū Ḥuẕeyfe Ebū Cāʻd Vāṣıl b. ̒ Aṭāʼ el-Ġazzāl el-Baṣrī olan Vāṣıl, 

80/699 yılında doğmuş ve 131/748 senesinde vefat etmiştir. Onun ölüm tarihi hususunda 

ittifak mevcuttur ki bu da ölümünün hatıralarda kalmasını gerektiren bir olaya bağlı 

olduğu anlamını taşımaktadır. Van Ess’e göre bu olay, o dönemlerde Basra’da da kol 

gezen veba hastalığı olabilir.3 Onun Medine’den geldiğini ifade eden beyanlar4 

muhtemelen doğru olmayıp Muḥammed b. el-Ḥanefiyye’nin (ö. 81/700) oğlu Ebu Hāşim 

(ö. 98/716) ile irtibatlandırma girişimi için uydurulmuş olabilirler.5 Basra’da ikamet eden 

Benī Dabbe’nin mevâlîsi olarak anılmakta olup6 Basra’ya sonradan gelmiş olduğu 

anlaşılmaktadır. Meslek olarak dokumacılıkla / kumaş tüccarlığıyla (el-ġazzāl) 

uğraşmıştır. Ancak buna rağmen zühd hayatıyla ön planda tutulmuş ve zahidâne hayat 

tarzı çoğu kez vurgulanmıştır. Hatta zühdü hakkında abartı mahiyeti içeren rivayetler de 

sıklıkla aktarılmıştır. Bu rivayetin birine göre kadınlarla bir münasebeti olmamış, evli 

olduğu ʻAmr b. ʻUbeyd’in (ö. 144/761) kardeşi Umm Yūsuf ile de bu sebepten ötürü 

çocukları dünyaya gelmemiştir. Fakat Vāṣıl’ın çift künye ile anılmış olması çocukları 

olduğuna delalet etmektedir. Bu çocuklar hakkında bir bilgi bulunmayışı, onların erken 

yaşta öldükleri anlamına gelebilir.7 Zahidâne hayatını anlatan başka bir rivayette ise onun 

dört sene boyunca Ḥasan el-Baṣrī’nin (ö. 110/728) halkasında bulunmasına rağmen hiç 

konuşmadığı ve bu yüzden onun sağır olduğunun düşünüldüğü bildirilmektedir. Zira 

Vāṣıl konuşma yerine susmayı öğütleyerek, “Haşr gününde Allah’ın bana ‘şunu niye 

                                                           
1 bkz. Eşʻarī, Maḳālāt, s. 132; bu Rudolf Strothmann’ın da dikkatini çekmiştir, bkz. “Islamische 

Konfessionskunde und das Sektenbuch des Ašʻarī”, Islam, 19 (1931): 231. 
2 TG, II: 234 vd. 
3 van Ess, “Wāṣil b. ʻAṭāʻ”, EI2, XI: 164. 
4 msl. krş. Muhammed Aruçi, “Vâsıl b. Atâ”, DİA, 539-541, s. 539. 
5 Bu hususla ilgili bir değerlendirme için bkz. Mehmet Ümit, s. 81 vd. 
6 Bazı rivayetlerde Benī Maḫzūm’un mevalisi olduğu da söylenilmektedir, ancak bu da Medine’den ziyade 

Mekke’ye delalet etmektedir; Benī Hāşim’in mevâlisi olduğu da zikredilmiştir; TG, II: 237. 
7 TG, II: 254. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

122 

söyledin’ demesi yerine, ‘şunu niye söylemedin’ demesini yeğlerim” dediği 

bildirilmektedir.8 

Vāṣıl’ın zâhid bir yaşam tarzını benimsediği bir gerçektir. Ancak gerek 

sürdürdüğü faaliyetler gerekse toplum içindeki konumu dikkate alındığında bu yaşam 

stilinin dünyadan tamamen el etek çekme, kendini toplumdan tümüyle soyutlayıp izole 

olma biçiminde gerçekleşmediği anlaşılmaktadır. Vāṣıl’ın çok iyi bir hatip olduğu 

unutulmamalıdır. O lusġa olduğu, yani ra harfini telaffuz etme kusuru taşıdığı için 

konuşmalarında ra harfi içeren kelimelerden sakınarak ustaca hitap etmesini bilmiştir.9 

Dönemin sosyo-kültürel yapısı dikkate alındığında bir hatip sadece bir konuşmacı 

olmayıp aynı zamanda kabilesinin hâkimi ve kabilenin dışarıya yönelik temsilcisiydi. 

Vāṣıl’ın bu fonksiyonları yerine getirdiği bilinmektedir. Onun evliliklerde yaptığı 

konuşmalardan biri Ḳāḍī ʻAbdulcebbār tarafından aktarılmıştır.10 Irak vâlisi ʻAbdullah b. 

Ömer b. ʻAbdulazīz’in  (ö. 132/749) huzuruna çıkıp konuşma yapmış olması da onun 

dünyevî olaylardan tüm varlığıyla uzaklaşmadığını gösterir niteliktedir.11 

1. EL-MENZİLETU BEYNE’L-MENZİLETEYN 

Vāṣıl’ın el-uṣūlu’l-ḫamseden biri olan el-menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesini 

benimsediğini rahatlıkla söyleyebiliriz. Birçok rivayetten bu anlaşılmaktadır. 

Gördüğümüz üzere neredeyse bütün makâlât literatüründe Muʻtezile’nin ortaya çıkışı, bu 

ilkeye dayandırılmaktadır. Zaten Vāṣıl tarafından kaleme alınan Kitābu’l-Menzile 

beyne’l-menzileteyn eseri, kendisinin bu ilkeye verdiği önemi gösterir mahiyettedir. 

Şehristānī’nin (ö. 548/1153), Vāṣıl’ın Ḥasan el-Baṣrī önderliğindeki ders 

halkasından bu görüş sebebiyle ayrıldığını ifade eden beyanına yukarıda değinmiştik. 

Bunun yanı sıra Vāṣıl’ın bu ilkeyi benimsediğini gösteren farklı rivayetler de mevcuttur. 

Bu rivayetlerden birinde Vāṣıl, ʻAmr b. ʻUbeyd’in bulunduğu halkaya gelmiş ve 

aralarında büyük günah işleyen birinin durumu hakkında konuşma vuku bulmuştur. 

Konuşmada Vāṣıl, ʻAmr’ın Ḥasan el-Baṣrī’den devraldığı münâfık görüşünün 

                                                           
8 a.y. 
9 daha ayrıntılı bilgi için bkz. TG, II: 245-248. 
10 Ḳāḍī, Faḍlu’l-iʻtizāl, s. 238. 
11 TG, II: 241. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

123 

yanlışlığını ortaya sermiş ve ʻAmr’ı kendi görüşünün doğruluğuna ikna etmiştir.12 Ḳāḍī 

ʻAbdulcebbār’ın aktardığı buna benzer bir rivayette de Vāṣıl, ʻAmr’ı büyük günah 

işleyenin münâfık olarak addedilmesinin yanlışlığı hususunda ikna etmiştir.13  

Büyük günah meselesi imân tanımlarıyla yakından ilgilidir, çünkü büyük günah 

işleyen birinin mü’min kalıp kalmadığı tartışılırken aslında mürtekib-i kebîrenin imânı da 

mercek altına alınmış olmaktadır. Bu yüzden rahatlıkla bir ekolün imân tanımından 

hareketle o ekolün, büyük günah işleyenin durumu hakkındaki görüşü hususunda bir 

sonuca ulaşılabilir. Bu bağlamda Vāṣıl’ın imân tanımından yola çıkarak onun, el-

menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesini benimsediğini anlayabiliriz. Vāṣıl’a göre imân, 

tâatta bulunup, büyük günahtan kaçınmaktır.14 Bu tanımdan hareketle en azından Vāṣıl 

perspektifinden mürtekib-i kebîrenin mü’min sayılmadığı anlaşılmaktadır, zira bu kişi 

günah işleyerek tâati ihmal etmiştir. Bu beyanlar vasıtasıyla el-menziletu beyne’l-

menzileteyn prensibinin Vāṣıl’ın kelâmî görüşlerinden biri olduğunu savunabiliriz. 

Kanaatimizce cevaplanması gereken önemli bir soru, bu görüşün neden bu kadar fazla 

tepki çektiğidir.  

Bu ilke çerçevesinde geçen iki kavramın irdelenmesi gerekecektir: menzil ve 

fāsıḳ. Beş esas çerçevesinde söz konusu olan menzil kavramı, bir durumdan ziyade ilkin 

bir konumu, yani mekânsal bir ifadeyi çağrıştırmaktadır. Bu manada kullanılan menzil 

kelimesine hadîslerde rastlamaktayız. Hadîsler bağlamında kullanılan menzil, inançlı ve 

inançsızın durumunu ifade etmekten ziyade bu insanların “nâzil”15 olacakları, yani 

gidecekleri yer (cennet ve cehennem) için kullanılmaktadır.16 İbn Ḥanbel’in (ö. 241/855) 

Musned’inde geçen “Allah kimi iki mekândan biri için (li’l-vāḥidetin mine’l-menzileteyn) 

yaratmışsa, onu o yeri [gerektiren] eylemlerine meyilli yapar”17 hadîsi bunu 

göstermektedir. Nāfiʻ b. el-Ezraḳ’ın (ö. 65/685), “Kâfirleri ahirette nereye 

konumlandırıyorsun / yerleştiriyorsun (eyne tunzilu)?” sorusu da kelimenin mekânsal 

                                                           
12 Şerīf el-Murtaḍa, Emālī el-Murtaḍā, thk. Muḥammed Ebu’l-Faḍl İbrāhīm, (Kahire: Dāru’l-Ḫayāʼi’l-

Kutubi’l-ʻArabiyye, 1953), I, s. 165. 
13 Ḳāḍī, s. 245. 
14 TG, II: 268 (5. dipnot). 
15 Bu kelime burada ikamet, yerleşme anlamında kullanılmıştır. Bu anlamda kullanılan ve birebir 

çevrildiğinde “kendini aşağı/yere indirmek” olan Almanca bir ifade, “sich niederlassen” sözcüğüdür. 

Mantıksal bakımdan bu Almanca kelime (ve bu kelimenin türevleri), nzl kökünden gelen ve ism-i mekân 

kalıbına girmiş olan menzil kelimesiyle aynı şeyi ifade etmektedir: inilen yer, yani yerleşilen mekân.  
16 TG, II: 264. 
17 Aḥmed b. Ḥanbel, Musned, XXXIII, s. 161 (no. 19936). 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

124 

yönünü göstermektedir.18 Anlaşılan bu kelime başta, günah ve sevap işleyenlerin ahirette 

gidecekleri yere atıfta bulunurken, Vāṣıl ile birlikte farklı bir düzlemde ele alınmıştır: 

menzil kelimesi, ahiret boyutundan dünyevî boyuta çekilmiştir, yani bir mekânı ifade 

ederken bir durum için kullanılmaya başlamıştır. Bu bağlamda Vāṣıl aslında bir bidʻate, 

yani yeniliğe başvurmamış, hadîs geleneği içinde yer almış olan bir kavramdan istifade 

etmiştir. Yaptığı değişiklik sadece kavramın kullanıldığı evrenle (ahiret ve dünya) alakalı 

olmuştur. Ancak kelimenin kazandığı bu yeni düzlemde asıl itibariyle birbirinden 

tamamen farklı bir şeyi ifade etmemektedir, çünkü günah ve sevap her daim zihinlerde 

cennet ve cehennemi çağrıştırmaktadır. 

Fāsıḳ kelimesinde de benzer bir olguyla karşı karşıya kalmaktayız. Bu kelime 

de yeni ortaya atılmış bir kavram olmayıp, Kur’ânî temellere dayanmaktadır. Kur’ân 

perspektifinden bakıldığında bu kelime munāfıḳ, muşrik vs. kelimelerinden daha geniş bir 

anlam alanına sahiptir19 ve o dönemin müslümanlarına yabancı da bir sözcük de değildir. 

Buna istinaden bu kavram büyük günah çerçevesinde farklı mezhepler tarafından da 

kullanılagelmiştir. 

Bu mülahazalardan İbnu’r-Rāvendī’nin (ö. 298/910?) Vāṣıl’a saldırma 

gerekçeleri çokta yerli yerinde gözükmemektedir. Önceki bölümlerde zikrettiğimiz üzere 

o dönemde en genel anlamda, büyük günah işleyenin durumu hakkında Ḫavāric (kāfir), 

Mürcie (muʼmin) ve Ḥasan el-Baṣrī (munāfıḳ) olmak üzere üç görüş benimseniyordu. 

İbnu’r-Rāvendī’ye göre Vāṣıl, bu üç görüşün dışında yeni bir fikir (fāsıḳ) ortaya atarak 

ümmetin icmâsına karşı gelmiştir.20 Ancak o dönemde fāsıḳ isimlendirmesi, ilk kez Vāṣıl 

tarafından ortaya atılmamıştı. Diğer üç teoriyi benimseyenler de bu kelimeyi 

kullanıyorlardı. Buna göre büyük günah işleyen birini Ḫāriciyye muşrik ve fāsıḳ, Mürcie 

müʼmin ve fāsıḳ, Ḥasan ise munāfıḳ ve fāsıḳ olarak isimlendiriyordu.21 Ḫayyāṭ’ın (ö. 

300/912) bu anlatımından fırkaların, büyük günah işleyenin fāsıḳ olduğu konusunda 

müttefik oldukları anlaşılmaktadır. Vāṣıl’ın yapmak istediği fısḳ sahibi yanında kullanılan 

eklemeleri çıkarak mezhepleri birbirinden ayıran unsuru ortadan kaldırıp, zaten herkesin 

kabul ettiği bir isimlendirmede birliği sağlamaktı. Anlaşılan onun niyeti dördüncü bir 

                                                           
18 TG II: 265. 
19 İzutsu, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar, s.247-255. 
20 krş. Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntiṣār, 164. 
21 krş. a.y. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

125 

teori ve grubu kurmak değil herkes için ortak bir zemin hazırlamaktı. Bu yüzdendir ki 

kendisi bu görüşünü savunup anlatırken Kur’ân’dan delil getirmemektedir – tabii ki Vāṣıl, 

Kur’ân’ı referans olarak dâhil etmektedir, ama daha çok sosyal realiteleri göz önüne 

sermeye çalışır.22 Kebîre işleyen birine müşrik, müʼmin veya münâfık denilmesi (el-

esmāʼ), bazı sonuç ve hükümleri (el-aḥkām) de beraberinde getirmektedir. Anlaşılan 

Vāṣıl bu isimlendirmelerin doğuracağı sebepler yüzünden daha az sonuç getirecek olan 

fāsıḳ kelimesini yeğlemiştir.23 

Bu yazdıklarımız çerçevesinde Vāṣıl’ın büyük günah meselesi hasebiyle iʻtizāl 

ettiği, yani ayrıldığı iddiasının tekrar gözden geçirilmesi gerektiği kanaatindeyiz. Zira 

rivayet manzumelerinden anlayabildiğimize göre o, sadece kullanılan terimler vasıtasıyla 

bazı öğretileri modifiye etmiş veya tamamlamıştır. Hatırlanacak olursa üçlü bir sisteme 

ilk adımı Ḥasan el-Baṣrī’nin attığını yazmıştık. Vāṣıl ve Ḥasan’ın teorileri 

karşılaştırılacak olursa, ikisi arasındaki tek farkın dünyevî isimlendirme açısından ortaya 

çıktığı görülmektedir; mürtekib-i kebîrenin ahirete ilişkin konumlarında ikisi de 

mutabıklardır. Yani aslında Vāṣıl, o dönemde müfessirlerin ilgi alanına girmiş, çokça 

yorumlanmış ve böylece anlamı epeyce genişlemiş bir kelimeyi, daha az ilgi cezbetmiş 

bir kelimeyle takas etmiştir.24 Zaten rivayetlerden anlaşılan, Vāṣıl’ın bu öğretisinin başta 

çok tepki görmemiş olduğudur. Mezhepler içinde bu üçlü şemaya doğru bir eğilim zaten 

mevcuttu. Bu düşünceden bir ekol oluşunc ona cephe alınma ihtiyacı hâsıl olmuştur.25  

Son olarak şunu belirtmemiz gerekmektedir. Hatırlanacak olursa yukarıda el-

uṣūlu’l-ḫamseyi açıklarken Muʻtezile içinde el-menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesinin 

el-esmāʼ ve’l-aḥkām başlığı altında da ele alındığını gerekçeleriyle anlatmıştık.26 Vāṣıl 

el-menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesini ilk ortaya koyan Muʻtezilî âlim olmasına 

rağmen bu meseleyi ele alırken el-esmāʼ ve’l-aḥkām derecesine kadar ilerletmemiştir; en 

azından arda kalan metinlerde bu boyutun varlığı gözükmemektedir.27 

                                                           
22 Vāṣıl, Ḫāriciyye’ye kâfirlere karşı uygulanması gereken hususları (savaşmak, Müslüman gibi 

defnetmemek, miras) sıralamaktadır. Bunları sıralamasındaki kasıt, anlayabildiğimiz kadarıyla bu 

hükümlerin sosyal realitede mürtekib-i kebîreye uygulanmadığını göstermektir. 
23 TG, II: 261. 
24 TG, II: 266. 
25 a.y. 
26 yuk. bkz. s. 41 vd. 
27 TG, II: 264; van Ess, “Wāṣil b. ʻAṭāʼ”, s. 165. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

126 

2. EL-EMRU Bİ’L-MAʻRŪF VE’N-NEHYU ʻANİ’L-MUNKER 

Vāṣıl’ın benimsediği ilkelerden diğeri ise el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-

munker prensibi olmuştur. Bu vaka, bu ismiyle eserlerinde kaydedilmese de onun yaşam 

biçimi ve sürdürmüş olduğu faaliyetlerden dolayı anlaşılmaktadır. 

Vāṣıl’ın, ʻAbdullah b. Ömer b. ʻAbdulazīz (ö. 132/749) huzurunda bir 

konuşmada bulunduğunu zikretmiştik. Bu konuşma karşısında etkilenen ʻAbdullah b. 

Ömer, Vāṣıl’a hediye vermeği arzulamış, ancak Vāṣıl bunu reddederek bunun yerine 

şehirdeki nehrin (kanalın) tamamlaması için acele edilmesini istemiştir.28 Bu hareketiyle 

Vāṣıl kendi menfaatini gözetmeyerek vatandaşların ihtiyaçlarının karşılanmasını bireysel 

çıkarından daha fazla önemsemiştir, yani insanların menfaati için iyiliği emretmiştir. Bu 

rivayette aktarılan kararın, zahidâne yaşamın bir sonucu olarak verildiğini söylemek 

mümkündür. Fakat Vāṣıl’ın sürdürmüş olduğu faaliyetler çerçevesinde bu kararın el-emru 

bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ilkesine hamledilmesi daha olağandır; burada onun 

bu ilkeyi bireysel düzlemden “kurumsal” bir boyuta taşıdığı görülmektedir. Vāṣıl’ın 

kurmuş olduğu dâîlik “kurumu” (duʻāt) bir zühd mektebi değil, bu ilkenin “ete kemiğe” 

bürünmüş haliydi. Bu yapılanmayla Muʻtezile misyonerlik faaliyetleri şeklinde farklı 

beldelerde taraftarlar aramıştır.29 Vāṣıl, oluşturmuş olduğu bu teşkilatla “öğrencilerini”30 

farklı belde ve ülkelere göndererek onların oralarda doğruları anlatmalarını istemiştir. 

Vāṣıl’ın bu kurumu, İbāḍiyye’nin ḥameletu’l-ʻılm modelinden kopyalamış olduğu 

söylenilmektedir; onun bazı çağdaşları ve sonraki makâlâtçılar tarafından Ḫāriciyye ile 

aynı kefeye koyma denemeleri de bu zaviyeden açıklanabilecek bir husus gibi 

görünmektedir. 

Sınırlı verilerden elde edilebildiği kadarıyla Vāṣıl’ın duʻātı, önce kervanlara 

katılır, bazıları da ticaretleriyle iştigal olmaya devam ederlerdi. Tayin edildikleri yere 

vardıklarında ise ilkin, niyetlerini açığa vurmazlardı. Vardıkları beldelerde yaptıkları ilk 

şey, halkın güvenini kazanmak olmuştu. Güven kazanmak için kullandıkları en yaygın 

yöntem fetvâ vermekti. Bunun yanı sıra hatip olarak toplum huzuruna çıkarlardı.31 

                                                           
28 Ḳāḍī, s. 237 vd. 
29 krş. van Ess, “Theology ans Society”, s. 177. 
30 bkz. EK VI: Vāṣıl b. ʻAṭā’nın dāīleri. 
31 TG, II: 310 vd. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

127 

Anlaşılan Vāṣıl, onlara yazılı talimatlar ve hazır tartışma modelleri de veriyordu.32 

Vāṣıl’ın duʻātı, sûfiler gibi insanların hissiyatlarına değil akıllarına yöneliyorlardı. Hilāl 

el-ʻAskerī (ö. 400/1009 sonrası), yazılı olarak gayri müslimlere karşı münakaşaları ilk 

Vāṣıl’ın yaptığını söyleyerek onun akla verdiği önemi vurgulamak istemiştir.33 Vāṣıl’ın 

uṣūlu’l-fıḳhın ilkelerini ortaya koyan ilk düşünürlerden olduğu gerekçesi de onun akla 

verdiği değeri gösterir niteliktedir. Bu yazılar, dâilik teşkilatı tarafından da 

kullanılmıştır.34 Vāṣıl’a atfedilen Kitābu fi’d-daʻva ve Kitābu’s-Sebīl ilā maʻrifeti’l-ḥaḳḳ 

isimli eserlerin muhtevası da bu talimatlardan oluşmuş olabilirler.35 

Duʻāt teşkilatının maksadı hususunda araştırmacılar arasında ihtilaf 

bulunmaktadır. Bir kısım araştırmacı bu teşkilatın amacının siyasî bir vizyon taşıdığını 

söylerken, bir kısmı da dinî güdülü hareket ettiğini savunmaktadır. Van Ess’e göre bu 

yapılanmayı siyasî bir hareket olarak gösterecek ne sağlam bir veri bulunmaktadır, ne de 

Vāṣıl’ın erken ölümü hasebiyle olgunlaşamaması teşkilatın faaliyetlerindeki niyeti aşikâr 

kılmaktadır.36 

Aslında Murtaḍā’nın (ö. 436/1044) Vāṣıl hakkında aktardığı şu rivayet, onun 

dâîlik modelindeki amacını ve el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker 

çerçevesinde gerçekleştirdiği faaliyetlerinin nedenini açıklar niteliktedir: 

« Vāṣıl’ın [şunu] demiş olduğu anlatılır: Allah, kullarından O’nu tanımalarını, 

sonra çalışmalarını (yeʻmelū) ve sonra da öğretmelerini istemiştir. Allah der ki: “Ey 

Mūsā, ben senin Rabbinim.”37 ve böylece kendisini ona tanıtmıştır. Sonra der ki: 

“Ayakkabılarını çıkar” ve böylece kendisini ona tanıttıktan sonra eylemde bulunmasını 

emretmiştir. [Vāṣıl] dedi ki: “Söylediklerimiz hakkında delilimiz Allah’ın [şu 

sözleridir:]: ʻAsra andolsun. İnsan gerçekten hüsran içindedir. Ancak, imân edenler,’ – 

                                                           
32 msl. Vāṣıl, Ḥafs b. Sālim’i Cehm b. Ṣafvān’ın yanına gönderirken “Ona şunu sor, böyle cevap verirse 

şunu de, buna şu şekilde karşılık verirse şunu söyle” gibi soru cevap modelinde talimatlar vermiştir; Ḳāḍī, 

s. 241. 
33 TG, II: 276. 
34 Vāṣıl’ın vefatından sonra onun iki Iraklı öğrencisi, Kitābu’l-Meşriḳīyīn min asḥāb Ebī Ḥuẕeyfe ilā 

iḫvānihim bi’l-mağrib adı altında anılan yazılarını Mağrib’teki teşkilat mensuplarına göndermişleriir; TG, 

II: 276 (5. dipnot). 
35 TG, V: 137. 
36 krş. van Ess, “Wāṣil b. ʻAṭāʼ”, s. 165. 
37 Âyet, “innī enā rabbuke” iken metinde “innī enā Allāh” şeklinde geçmektedir; muhtemelen Vāṣıl ra 

harfini telaffuz edemediğinden bu iki ifade eş anlamlı olarak takas edilmiştir; fakat metnin devamında aṣr 

ve ṣabr kelimelerinin değiştirilmemiş olması da ilginçtir.  



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

128 

yani doğrulayanlar (ṣaddekū) – ‘sâlih amel işleyenler ve birbirlerine hakkı ve sabrı 

tavsiye edenler müstesna.’ Onlar öğrendiler / tanıdılar38, amel ettiler / eylem yaptılar ve 

öğrettiler.” »39 

3. ET-TEVḤĪD 

Vāṣıl’ın el-uṣūlu’l-ḫamsenin içerildiği diğer görüşleri hakkında eski kaynaklara 

dayanarak sağlam bir referansa ulaşmak zor gözükmektedir. Gerçi Şehristānī beş esas 

dâhilindeki görüşleri Vāṣıl’a atfetmiştir,40 ancak bu bilgilerin Muʻtezile’nin bu esasları 

zaten benimsediği bir döneme denk gelmesi beyanların doğruluğu hakkında şüphe 

uyandırmaktadır. Erken kaynaklar burada sükûnet içinde olup41 Vāṣıl’ın sistematik 

biçimde fikir ve görüşlerini takdim etmemektedirler. En fazla yapabileceğimiz bu 

esasların nüvelerini bir ucundan yakalamaya çalışmaktır.   

Vāṣıl’ın kaleme aldığı eserler göz önünde bulundurulacak olursa onun tevhîd 

konusuyla ilgilendiğini anlayabiliriz. Ona atfedilen kitaplar arasında Kitābu’t-Tevḥīd ve 

Kitābu’l-Ḫuṭab fi’t-tevḥīd ve’l-ʻadl isimli iki eser bulunmaktadır. Bu iki kitabın 

birbirlerinin aynısı olma ihtimali bulunmakta olup Vāṣıl’ın vaazlarından meydana gelmiş 

olabilirler.42 O vakit bunların kelâmî ve felsefî ağırlıklı bir içerik taşımadığı ve onun 

teolojik ve felsefî görüşlerini ancak kısmen yansıtacağı söz konusu olmaktadır. Bu 

eserlerin yanı sıra onun, Kitābu’l-Elf mesʼele adlı bir eserin sahibi olduğu da 

nakledilmektedir. Soru – cevap şeklinde düzenlenmiş bu eser, düalistlere karşı yazılmış 

bir yazıdır, daha doğrusu en az 80 tane soru maniheistlere yöneltilmiştir.43 

Vāṣıl’a atfedilen bir hutbeden elde edildiği kadarıyla ona göre Allah, sınırsız, 

ebedî, zaman ve mekân tarafından kapsanmayan, yaratılmışlara ve insanlara benzemeyen, 

mükemmelce yoktan yaratmış olan, her şeyi duyan ve bilendir. Bu özellikleri saydığı 

vaazını el-İḫlāṣ sûresiyle bitirmesi tevhîdi vurguladığını göstermektedir.44 Bununla 

                                                           
38 Önceki kısımlarda ʻarafe kelimesi kullanılırken, şimdi ʻaleme kelimesi kullanılmıştır; bu husus onların 

bu bağlamda eş anlamlı olarak kullanıldığına delalet etmektedir. 
39 Murtaḍā, Emālī, I, s. 168. 
40 Şehristānī, el-Milel, s. 40 vd. 
41 TG, II: 273. 
42 TG, V: 137. 
43 TG, V: 138. 
44 krş. Kalāʻī, Aḥkām ṣināʻaṭi’l-kelām, haz. Muḥammed Rıḍvān ed-Dāye, (Beyrut: 1966) s. 172, çevirisini 

aktaran: TG, V: 138 vd. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

129 

birlikte ona atfedilen başka bir hutbede de Allah’ın birliğinin ve tekliğinin vurgulandığı 

ve O’nun bir eş ve evlat edinmediği vurgulanmıştır.45  

Yukarıdaki beyanlardan Vāṣıl’ın sıfat-ı māneviyyeyi kabul ettiği de 

anlaşılmaktadır. Tevhîd konusu sıfatlarla yakından alakalı bir meseledir. İlk dönem kelâm 

tartışmalarında sıfatlar etrafında Kur’ân’ın mahlûk olup-olmadığı meselesi de hararetle 

tartışılan bir husustu. Vāṣıl’ın lusġa olması hasebiyle Kur’ân’dan aktarmalar yaparken ra 

harfini içeren kelimeleri değiştirdiği söylenilmektedir. Hatta o, bu yüzden ileride Kur’ân’ı 

tahrif ettiğini imâ eden suçlamalarla karşı karşıya kalmıştır. Buradan Vāṣıl’ın âyetlerin 

lafızlarının Tanrı kelâmı olmadığını benimsediği sonucuna ulaşılabilir ki bu da onun 

sıfatlara bakışını bir nebze de olsa açıklar mahiyette olabilir. Bu durumda ona göre 

Kur’ân’ın lafzı, Allah’ın zatı ile kaim olmamaktadır. Fakat bu sadece geniş tutulmuş ve 

dayanaksız bir spekülasyondan ibaret olacaktır. 

Bu mülahazalardan Vāṣıl’ın tevhîd konusu bağlamında fazla kayda değer bir 

yönü olmadığı anlaşılmaktadır. Zira tevhîd ilkesi, sırf Muʻtezile’ye has bir tutum olmayıp 

bütün müslümanların savundukları bir esastır. Aralarındaki farklar bu konunun içini nasıl 

doldurduklarıyla alakalıdır. Kelâm tarihi geleneğinde fırkaların bir kısmı 

antropomorfizme başvururken bir kısmı sıfatları ret, bir kısmı ise kabul etmiştir. Bu 

tutumlar arasında Muʻtezile’yi özel kılan aşırı tenzîh fikri ve buna bağlı sıfatların reddi 

olmuştur. Muʻtezile ve tevhîd ilkesi denildiğinde de akla gelen bu olmaktadır. Ancak 

Vāṣıl’da bu düzeye ulaşmış bir Tanrı tasavvurundan söz etmek çok güçtür. Onun – 

günümüze ulaşan şahsî beyanlarından hareketle – sıfatlar konusuna hiç değinmediği 

gözükmektedir. Anlaşılan Allah’ın âlem ve yaratılmışlarla ilişkisi, ilgi alanının odak 

noktasında yer almamaktaydı.46 

4. EL-ʻADL  

Adalet esasında da benzer bir sıkıntıyla karşı karşıya kalmaktayız; ondan bize 

aktarılan pasajlarda Vāṣıl’ın, Allah’ın adaleti karşısındaki tutumunu açığa çıkaracak 

mahiyette veriler fazla bulunmamaktadır. Bu verilerden birinde – Vāṣıl’ın ʻAbdulazīz 

huzurunda verdiği hutbede – ʻadl kelimesini iki kere kullanmıştır: 1. hamdele faslında, 

                                                           
45 Hans Daiber, Wāṣil İbn ʻAṭāʼ als Prediger und Theologe, s. 24. 
46 krş. TG, II: 274. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

130 

Allah’ın özellikleri arasında O’nun âdil olduğunu söylerken ve 2. O’nu âdil hâkim olarak 

vasıflandırırken. Hamdele faslında geçen ̒ adl sözcüğünden önce “hükmünde sağlam” (el-

kavī fī ḥukmihi) olduğu söylenilmektedir. İkinci yer de (el-ḥakemu’l-ʻadl) dikkate 

alındığında Allah’ın adaletinin hüküm çerçevesinde vurgulandığı anlaşılmaktadır, yani 

adaletinin tecelli edeceği yer ahiret olarak gösterilmektedir.47 Bu durumda Allah’ın 

adaletinin, el-vaʻd ve’l-vaʻīd bağlamında değerlendirilmesi gerekmektedir. Dolayısıyla 

Vāṣıl’ın (sonradan Muʻtezile’nin el-ʻadl merkezinde ele aldığı) kader meselesi 

hususundaki tutumunu anlayabilmek için başka rivayetlere başvurulması gerekmektedir; 

anlaşılan o tarihte kader mevzuu henüz Allah’ın adaleti çerçevesinde ele alınmıyordu. 

Bir rivayette Vāṣıl, hac görevini yerine getirmek üzere Hicâz’a gittiğinde 

Nefsu’z-Zekiyye (ö. 145/762) ve onun kardeşleriyle buluşmuş ve onları Allah’ın adaleti 

hususunda (ḳavl bi’l-ʻadl) ikna etmiştir.48 Cebre karşı takındığı tavrı, Caʻfer eṣ-Ṣādıḳ (ö. 

148/765) ile yaptığı ve orada Allah’ın adaletini vurgulayıp her tür cebri reddettiği bir 

konuşmasında da görmekteyiz.49 Zaten kendisi Cebriyye’ye karşı Allah’ın adaletini 

savunup müdafaa edişiyle ʻAmr’ı da etkilemiştir.50 Bu beyanlardan Vāṣıl’ın insan 

hürriyetini savunduğu ve Kaderî olduğu ortaya çıkmaktadır. Vāṣıl’ın ʻAbdulazīz’in 

huzurundaki hutbesi de bunu gösterir niteliğe sahiptir. Öyle bir mecliste konuşma “şerefi” 

kültürel yapı çerçevesinde mevaliye değil Araplar’a tahsis edilen bir imtiyazdı. Buradan 

ʻAbdulazīz’in, III. Yezīd’in (ö. 126/744) temsilcileri konumundaki Ḳaderiyye’yi 

onurlandırmak istediği anlaşılmaktadır. Mecliste başka Ḳaderiyye mensuplarının da 

bulunmaları ve konuşmaları, bu ihtimali bir nebze kuvvetlendirmektedir.51 Yani sözün 

özü Vāṣıl, toplum nazarında bir Kaderî olarak görülmekteydi; zaten Muʻtezile’nin 

Ḳaderiyye ile eş anlamlı kullanılması veya birbirinin devamı olarak zikredilmesi bu 

ilişkinin düzeyini de göstermektedir.52 Vāṣıl’ın kelâmî olarak ʻadlı nasıl doldurduğu 

bilinmemektedir, ama o dönemde gelişmiş olan Ḳaderiyye ile aynı şekilde anladığı kabul 

edilebilir. Zaten cebre karşı tavır alınması ona yabancı da değildi ve yakinen Ḥasan el-

                                                           
47 krş. Hans Daiber, s. 22, 28. 
48 Murtaḍa, Emālī, I, s. 169; TG, II: 250. 
49 TG, II: 250. 
50 Ebū Yaʻḳūb Yūsuf b. İbrāhīm el-Verclānī, ed-Delīl li’l-ehli’l-ʻuḳūl, (Kahire: 1889), I, s. 16, çevirisini 

aktaran: TG, V: 145 vd.; krş. TG, II: 256. 
51 TG, II: 244. 
52 Baġdādī, iki mezhebi de tek başlık altında ele almaktadır, bkz. el-Farḳ, s. 119; ayr. bkz. Talat Koçyiğit, 

Hadis Tarihi, (Ankara: TDV, 5. Baskı, 2007), s. 128. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

131 

Baṣrī’nin meclisinde de buna tanıklık etmişti. 

5. EL-VAʻD VE’L-VAʻĪD 

El-menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesiyle bir ara statü oluşturan Vāṣıl’ın, 

“ortada bir yerde olma” durumunu ahirete de transfer ettiği düşünülebilir. Ama vakıa öyle 

değildir. Sevâba nail olanların cennetle mükâfatlandırılacaklarını ve günahkârların da 

cehennemle cezalandırılacaklarını ifade eden el-vaʻd ve’l-vaʻīd ilkesiyle Muʻtezile, bir 

yeniliğe imza atmamıştır. Bu düşünce onlardan önce de bulunmaktaydı. Vāṣıl bu 

prensipte bazı önceki düşünür ve fırkaların izinden gitmiştir.53 Ḥasan el-Baṣrī gibi Vāṣıl 

da büyük günah işleyenin ebedî cehennemi hak ettiğini söylemektedir. Aralarındaki 

yegâne fark dünyevî boyut hususunda, yani dünyadaki isimlendirmeden meydana 

gelmektedir. Baġdādī Vāṣıl’ı ve ʻAmr b. ʻUbeyd’i, “pısırık Ḫāriciyye” (maḫānisu’l-

Ḫavāric)54 olarak tanımlamaktadır; çünkü onlar aynı Ḫāriciyye gibi mürtekib-i kebîrenin 

ebedî cehennemlik olduğunu söylemişler, fakat Ḫāriciyye gibi büyük günahkârları kâfir 

ilan edip onlara karşı savaşmamışlardır (savaşamamışlardır?).55  

El-vaʻd ve’l-vaʻīd meselesi tövbe anlayışı ile de ilişki içindedir. Ḥasan’a göre 

müslümanın katli sebebiyle işlenilen büyük günahın tövbesi yokken Vāṣıl’a göre ise her 

türlü büyük günahın tövbesi her zaman mümkündür.56 Vāṣıl’ın tövbe hususunda radikal 

tutumu çerçevesinde de bu ilkeyi benimsediğini söyleyebiliriz; buna göre, büyük günah 

yapmaya karar vermek bile büyük günahtır ve böyle bir kişi tövbe etmeden sadece tek bu 

büyük günahla vefat etse dahi cezası ebedî cehennemde mahsur kalmaktır.57  

Sonuç olarak Vāṣıl, el-menziletu beyne’l-menzileteyn fikriyle mürtekib-i kebîre 

hakkında yeni bir öğreti oluşturmuştur; ancak bunu el-esmāʼ ve’l-aḥkām boyutunda mı 

ele aldığı netlik kazanamamaktadır. Onun el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker 

ilkesini de fiilî olarak yaşadığı görülmektedir. Tevhîd konusunda her mütekellim, daha 

doğrusu her müslüman gibi Allah’ın birliğini ve tekliğini savunmuş, fakat aşırı tenzîhe 

delalet edebilecek bir veri bulunamamıştır. Aynı şekilde Vāṣıl’ın el-ʻadl ilkesini, 

                                                           
53 krş. B.III.2. 
54 maḫānis kelimesi ḫanese kelimesinin müntehe’l-cumû kalıbına girmiş halidir ve kelime manası “kadınsı, 

kadın gibi davranmak”tır. 
55 Baġdādī, el-Farḳ, s. 123. 
56 TG, II: 263. 
57 bkz. Ebū Yaʻlā, Kitābu’l-Muʻtemed, s. 125. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

132 

Ḳaderiyye minvalinde benimsemiş olduğu, yani insana seçim özgürlüğü tanıdığı 

anlaşılmaktadır; ama bunun adalet kavramı etrafında kelâmî gerekçelerle 

temellendirilmiş olduğuna rastlanılmamıştır. Vāṣıl son ilke olan el-vaʻd ve’l-vaʻīd 

prensibinde kendisinden önce bu fikri savunan bazı teologları takip etmiştir, yani bu esası 

benimsemiştir. 

III. ʻAMR B. ʻUBEYD 

Klasik kaynaklarda Vāṣıl (ö. 131/748) için söz konusu olan sorun ve sıkıntılar, 

ʻAmr b. ʻUbeyd için de geçerlidir. Muʻtezile içinde şahıslar hakkındaki bilgileri ilk 

toplayan Kaʻbī’de (ö. 319/931) verilen enformasyonlar, biyografik verileri aşar nitelikte 

değildirler. Dolayısıyla ʻAmr’ın kelâmî tutumu hususundaki bilgiler çok kısıtlıdır. 

Muʻtezilî kaynaklarda ön planda tutulan ʻAmr’ın zâhid karakteridir; buna Cāḥıẓ’da (ö. 

255/869) rastlanılmaktadır, Ḳāḍī ʻAbdulcebbār’da (ö. 415/1025) da çok farklı bir durum 

söz konusu değildir. Hatta Malaṭī (ö. 377/987) ve Pezdevī (ö. 493/1100) gibi bazı 

Muʻtezile dışı kaynaklar ʻAmr’ı, Muʻtezilî olarak zikretmezler bile.1 Eşʻarī’de (ö. 

324/935) de sadece Vāṣıl ile birlikte bir yerde geçmektedir.2 ʻAmr’ı kelâmî çerçevede 

Muʻtezile’nin ʻAmraviyye koluna ayırarak detaylı olarak ilk inceleyen Baġdādī (ö. 

429/1037) olmuştur3, fakat onun gibi Eşʻarī makâlât geleneğinden gelen Şehristānī (ö. 

548/1153) ʻAmr’ı, Vāṣıliyye’nin içine derç etmiştir.4 Anlaşılan o dur ki ʻAmr’ın İslâmî 

ilimler içerisinde ana ağırlığını mütekellimliği değil, râvîliği oluşturmuştur. 

ʻAmr’ın hayatı hakkındaki bilgiler, bizlere iki kanal üzerinden ulaşmaktadır: 1. 

makâlât geleneğine ait eserlerden ve 2. el-cerḥ ve’t-tāʻdīl kitaplarından.5 Bu iki kanattan 

aktarılan bilgiler ilginç bir biçimde onun kökeni üzerine odaklanmışlardır.6 İlkine göre 

ʻAmr’ın babası ̒ Ubeyd b. Bāb, asıl mesleği dokumacılık (nessāc) olmakla birlikte Ḥaccāc 

(ö. 95/714) döneminde Basra’da saray muhafızlığı görevinde bulunmuştur. ʻAmr’ın 

dedesi ise, savaş esiri olarak ʻAbdurrahmān b. Semura7 (ö. 50/670) tarafından Basra’ya 

                                                           
1 TG, II: 280 vd. 
2 yuk bkz. s. 120. 
3 bkz. Baġdādī, el-Farḳ, s. 125 vd; bu ayrım, Baġdādī’nın 73 rakamını tutturmaya çalıştığı için gerçekleşmiş 

olabilir. 
4 msl. Şehristānī, el-Milel, s. 43. 
5 bkz. TG, II: 281 
6 ̒ Amr’ın kökeni meselesi üzerinde durulması, bidatlerin İslâm / Arap kültürü dışından geldiğini vurgulama 

amaçlı olmuş olabilir; a.y. 
7 bkz. Ahmet Önkal, “Abdurrahman b. Semüre”, DİA, I: 171-172; H. A. R. Gibb, “ʻAbd al-Raḥmān b. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

133 

getirilmiştir. İkinci hattan ulaşan beyanlara göre ise ʻAmr’ın babası, Ebū Hureyre’nin (ö. 

58/678) bir tebâsı olup ondan hadîs de rivayet etmiştir ki bu hadîslerin bir kısmını 

ʻAbdullah b. ʻAvn’a8 (ö. 151/768) vermiştir. Bu husus bazı muhaddisler tarafından kabul 

edilirken, bazıları tarafından da reddedilmektedir.9 ̒ Ubeyd isminden anlaşıldığı kadarıyla 

ʻAmr’ın babasının bir köle olma ihtimali bulunmaktadır.10  

Tam ismi ʻAmr b. ʻUbeyd11 b. Keysān b. Bāb’tır. Ona atfedilen Ebū Osmān ve 

Ebū Mervān künyelerinden iki oğlu olduğu anlaşılmaktadır. ʻAmr, babasının izinden 

giderek, aynı meslekle uğraşmıştır ki Vāṣıl’la bu vesileyle erkenden tanışmış olabilir.12 

Bunun yanı sıra aile mensuplarından Yaʻlā b. ʻUbeyd isimli bir kardeşinin, kendisine 

karşı muhalefet eden Feḍāla isimli de bir yeğeninin olduğu bilinmektedir. Vāṣıl’ın onun 

kayınbiraderi olduğunu önceden zikretmiştik. Bunun yanında ʻAbdusselām b. Muhācir 

el-Enṣārī adında bir bacanağının olduğu da bildirilmektedir.13  

Kaynaklar, ʻAmr’ın Vāṣıl ile aynı sene, yani 80/699 yılında dünyaya geldiğini 

bildirmektedirler. Ölüm tarihi hakkındaki rivayetler, h. 143 veya h. 144 senelerinde 

yoğunlaşmışlardır.14 Bu küçük ihtilafın sebebi, onun hac dönüşünde vefat etmesiyle 

alakalıdır. Rivayetler bir arada değerlendirildiklerinde ʻAmr’ın h. 144 senesinin 

başlarında vefat etmiş olduğu düşünülebilir. Defni, Mekke’ye dört gün uzaklıktaki 

Merrān şehrinde gerçekleşmiştir.15 ʻAmr’ın namazları uzatması, öğrencilere kendi 

elbiselerini dağıtması, sabrı, sürekli ölümü hatırlaması gibi unsurlar çerçevesinde 

zahidâne yaşam biçimi Vāṣıl’a nazaran daha çok vurgulanmıştır.16 

ʻAmr, İslâmi ilimler dairesinde tefsîr ve hadîs alanında – özellikle râvîliğiyle –  

katkı sağlamıştır. Tefsîr ile ilgili en büyük katkısı muhtemelen, çoğu müfessireler 

                                                           
Samura”, EI2, I: 86 ; M. G. Morony, “ʻAbd-al-Raḥmān b. Samora”, EIr, I/2: 144-145.    
8 ʻAmr’ın çağdaşı ve Ḥasan el-Baṣrī’nin öğrencisi; bkz. Ahmet Yücel, “İbn Avn, Abdullah”, DİA, XIX: 

340-341. 
9 Kabul edenler: Buḫārī (ö. 256/870), İbn Ebī Ḥātim er-Rāzī (ö. 327/938), Ẕehebī (ö. 748/1348); 

reddedenler: Fesevī (ö. 277/890), İbn Mākūlā (ö. 475/1095); bkz. TG, II: 283. 
10 ʻUbeyd, ʻUbeydullah değil; a.y. 
11 Bazı cerh ve taʻdîl kaynaklarında ̒ Ubeyd künyesi zikredilmemektedir; bunlara göre ismi, ̒ Amr b. Keysān 

b. Bāb olarak verilmektedir; a.y. 
12 van Ess, “ʻAmr b. ʻObayd”, EIr, I/9: s. 991. 
13 TG, II: 284. 
14 Doğru olmayan diğer ölüm tarihleri: 145/762, 148/765, 142/759; bkz. TG, II: 285. 
15 TG, II: 284 vd. 
16 krş. TG, II: 296 vd. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

134 

tarafından kullanılmış olan Ḥasan el-Baṣrī’nin (ö. 110/728) tefsîrini aktarması 

olmuştur;17 İbn Nedīm (ö. 385/995?) ona Kitābu’t-Tefsīr ʻani’l-Ḥasan isimli bir eser 

atfetmektedir.18 Kur’ân-ı Kerîm hakkında kendi uğraşısının ürünü olarak günümüze 

ulaşan tek parça, eczāʼ selāsmie ve sittūn adlı bir eseridir.19 ʻAmr’ın bir mütekellim için 

çokta alışılagelmiş olmayan bir özelliği de hadîsleri rivayet etmesi olmuştur. O, Ḥasan el-

Baṣrī’den çok hadîs nakletmiştir. Fakat bu rivayetlere mesafeli yaklaşılmıştır ve aktardığı 

hadîsler bir nevi boykota maruz kalmıştır. Bu hadîslerin bazıları muhafaza edilebilmiş, 

hatta bir kısmında ʻAmr’ın ismi isnād senedinden çıkarılmıştır.20 

Kelâmcı olarak çok özgün bir konuma sahip olmayan ʻAmr’ın, niçin Muʻtezile 

ekolünün kurucuları arasında zikredildiği, daha doğrusu neden böyle bir öneme haiz 

olduğu merak uyandıran bir noktadır. Bu meselenin müstakil bir araştırma konusu olacak 

kadar kapsamlı şekilde ele alınması gerekmektedir ve tezimizin boyutunu aşacağı için de 

tarafımızca irdelenmeyecektir.21 Kaynaklardan elde edilen verilere göre ʻAmr, sonradan 

Muʻtezilî olmuştur; zira o, el-menziletu beyne’l-menzileteyn fikrini, Vāṣıl’ın tesiriyle 

kabul etmiştir.22 ʻAmr’ da aynı Vāṣıl gibi Ḥasan el-Baṣrī’nin ders halkasında 

bulunmuştur; Ḥasan’ın ölümünden sonra o, İbn Ḳatāde (ö. 117/735) ile ders halkasının 

önderliği hususunda bir rekabete girmiştir. ʻAmr b. ʻUbeyd bu rekabette mağlup 

olmuştur; belki bu yenilgi onun Muʻtezilî fikirleri benimsemesine sebebiyet vermiş 

olabilir. Anlaşılan ʻAmr, Muʻtezile içinde de Vāṣıl’ın ölümünden sonra daha büyük bir 

rol üstlenmiştir.23 

1. EL-EMRU Bİ’L-MAʻRŪF VE’N-NEHYU ʻANİ’L-MUNKER 

ʻAmr, Vāṣıl gibi el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ilkesini teoriğe 

                                                           
17 krş. TG, II: 298 vd.; aktardığı âyet tefsirlerinin bir listesini van Ess vermektedir; bkz. TG, V: 165 vd. 
18 Hüseyin Hansu, Mutezile ve Hadis, (Ankara: Kitâbiyât, 2004), s. 188. 
19 Fuat Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, (Leiden: Brill, 1967), I, s. 597; bu eser Kur’ân’ı 360 

parçaya bölerek ezberlenmesini kolaylaştırma amaçlı bir hizb uygulaması olabilir; böylece Kur’ân’ı bir 

sene içinde ezberleme imkânı bulunmaktadır. ʻAmr bunu, Kur’ân’ı ezberlemek isteyen halîfe Manṣūr’un 

isteği üzerine yaptığı bildirilmektedir. Van Ess bu durumda aralarındaki ilişkinin tekrar gözden geçirilmesi 

gerektiğini söylemektedir; bkz. TG, IV: 749. 
20 TG, 303, vd.; ayr. bkz. Hansu, s. 192 vd. 
21 Ancak şu kadarını söyleyebiliriz ki eğer ʻAmr iyi bir mütekellim olmamasına rağmen Muʻtezile’nin 

kurucusu olarak lanse edilecek kadar önemli bir şahıs ise o zaman bu durum belki, ekolün sırf teolojik bir 

yapılanma olmadığını gösteren bir illet çerçevesinde değerlendirilir. 
22 Eğer Muʻtezile’nin öncülerinden ise bunu belki de Vāṣıl’ın “Mu’tezilesi’ne sonradan dâhil olmuştur 

şeklinde de anlayabiliriz. 
23 van Ess, s. 991-2. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

135 

değil pratiğe dökmüş biridir. Rivayetlerden elde edilen bilgiler bu yöndedir. Ancak bu 

ilkeyi yorumlama ve tatbikatta aralarında farklar olduğu görülmektedir. Bir üst bölümde 

ele aldığımız üzere Vāṣıl’ın bu ilkeyi uygulamasında, dinî bir yönü daha ağır 

basmaktaydı. Vāṣıl, mümkün oldukça aktif olarak gündelik siyasete dâhil olmamaya 

çalışmış ve siyasî idareye karşı mesafeli durmayı yeğlemiştir. ʻAmr’ın zühdünün övülen 

bir unsuru, siyasete uzak durması olmasına rağmen onun bu düsturunu iki kere bozarak 

aktif olarak siyasete veya siyasî gündeme müdahil olduğu görülmektedir. Bunlardan ilki, 

o dönemde Kaderî çevrelerce alışılagelmiş olduğu gibi III. Yezīd’den24 (ö. 126/744) yana 

taraf sergilemiş olmasıdır; ʻAmr, çoğu kez III. Yezīd’in adaletini ve dürüstlüğünü 

vurgulamaktan çekinmemiştir.25 Hatta ona beslediği bu pozitif tutumunu çokça dile 

getirmesi hasebiyle Şehristānī ʻAmr’ı, III. Yezīd’in propagandacısı (duʻāt) olarak 

nitelemiştir.26 

III. Yezīd’den sonra farklı gelişmeler olmuş ve en sonunda Abbâsîler, Emevî 

hükümranlığını yıkarak halîfelik görevini kendi bünyelerine taşımışlardı.27 Başlarda 

ʻAmr, Abbâsîler’in galibiyetine sessiz kalmış ve ancak hayatının sonuna doğru Manṣūr 

(ö. 158/775) ile irtibata geçmiştir. İşte bu süreç onun ikinci kez siyasetle iç içe olduğu 

döneme tekabül etmektedir. Zaten tanışıklıkları eski zamanlara dayanmaktaydı. Bu 

irtibattan doğan ilişkinin, aralarındaki büyük bir sevgi, saygı ve muhabbetle derinleştiği 

söylenilmiştir. Hatta öyle ki Nyberg (ö. 1974) ʻAmr’ı, Manṣūr’un akıl hocası gibi 

görmüştür.28 Ancak bu ilişki ve muhabbetin sebebini van Ess, siyasî kaygılara 

bağlamaktadır.29 Manṣūr’un korkusu, iktidar karşıtı hareketlerin oluşabilmesiydi. Zira 

rivayetlerin bildirdiği kadarıyla ʻAmr, otuz bin takipçiye sahipti. Bu sayının nüfuz sayımı 

gibi tespit edildiği tabii ki düşünülemez; düşünülmesi de gerekmez zaten. Önemli olan 

buradan çıkarılan sonuçtur: ʻAmr büyük bir teşkilata sahipti. Bu büyüklükte bir teşkilatın 

sırf ilmî ders halkasından oluştuğu ve hepsinin toplu halde Basra’da bulunduğu tasavvur 

edilemez. Muhtemelen ̒ Amr’ın çeşitli beldelerde mensupları yaşamaktaydı. Her ne kadar 

                                                           
24 bkz. Mevlüt Koyuncu,  “Yezîd III”, DİA,  XLIII: 516-7. 
25 TG, II: 285 vd. 
26 Şehristānī, el-Milel, s. 22. 
27 bkz. Nahide Bozkurt, “Mansûr”, DİA, XXVIII: 5. 
28 Henrik Samuel Nyberg, “Mutezile”, Mutezile Gelen-Ek-i, (İstanbul: İz, 2014), I, s. 61. 
29 Bu durumda Manṣūr’un, ʻAmr’ın ölümünden sonra ona mersiyeler dizmiş olması nasıl açıklanmalıdır? 

(bkz. Avni İlhan, “Amr b. Ubeyd”, DİA, III: 93); zira eğer sadece siyâsî kaygılar söz konusu olmuş olsaydı, 

Manṣūr ʻAmr’ın ölümü ardından şiir kaleme alması gerekmezdi; bu durum kişisel bir ilişkiye işaret 

etmektedir. Tabii ki bu, söz konusu rivayet sonradan uydurulmamışsa geçerlidir. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

136 

ʻAmr, Nefsu’z-Zekiyye (ö. 145/762) ayaklanmasında tarafsız kalmak istemişse de30 

ölümünden sonra bu ayaklanmaya katılan bir tür militan Muʻtezilî güçler bulunmuştur. 

Bu da ʻAmr’ın teşkilatının sırf ilmî hassasiyetli mensuplardan oluşmadığına delalet 

etmektedir. Manṣūr’un “ʻAmr, ʻAlī taraftarlarıyla hareket ederse sadece Basra değil 

Mekke, Medine, Bahreyn, Yemen ve Horasan da elimizden gider” açıklaması da bu 

kaygının siyasî kökenli olduğunu gösterir niteliktedir.31 Bu bağlamda Manṣūr’un, ʻAmr’ı 

yanında bulundurmasının sebebi bu güçlerin – belki günümüz tabiriyle uyuyan hücrelerin 

– uyanmasını engellemekti. ʻAmr’ın vefatından sonra bu hücrelerin uykudan kalkmaları, 

Manṣūr’un kaygısının haklı sebepleri olduğunu da göstermektedir.32  

Her ne kadar ̒ Amr, aynı Vāṣıl gibi ayaklanmaları desteklememiş olsa da el-emru 

bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker esasını ondan farklı anladığı aşikârdır. Vāṣıl, iyiliği 

emretmeyi ve kötülüğü yasaklamayı tebliğ ile, yani sözle hedeflemişti. Vāṣıl’ın kurmuş 

olduğu teşkilatta siyasî bir kaygıyı gösteren verilerin bulunmadığını söylemiştik. ̒ Amr’da 

bu durum biraz farklı gözükmektedir. ʻAmr, İbn Şubrume’yi33 (ö. 144/761) aralarında 

gerçekleşen bir yazışmada, el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ve cihâd 

yapmaya çağırmıştır. İbn Şubrume de ona bir şiirle cevap vererek, el-emru bi’l-maʻrūf 

ve’n-nehyu ʻani’l-munkerin nâfile bir ibâdet olduğunu, gücü yetmeyenlerin 

kınanmamaları gerektiğini ve bunu kılıç çekerek de gerçekleştirmenin yanlış olduğunu 

bildirmiştir.34 Bu rivayette ʻAmr’ın ne yazmış olduğunu bilmiyoruz ve başka bir yerde de 

rastlayamadık. Ancak önceden cihâd sözü geçmemekte olup şiirde sadece el-emru bi’l-

maʻrūf ve’n-nehyu ̒ ani’l-munkere atıf bulunulması, bu prensibin ve cihâdın aynı muhteva 

çerçevesinde kullanıldığına delalet etmektedir, yani cihâdın el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-

nehyu ʻani’l-munker olarak anlaşıldığı izlenimi uyanmaktadır.35 Buradan elde 

edebildiğimiz netice, ʻAmr’ın bu ilkenin silahlı olarak uygulanmasını meşru gördüğüdür. 

ʻAmr’ın bu tutumunu, başka bir rivayet de göstermektedir. Buna göre ʻAmr, yöneticilerin 

                                                           
30 van Ess, s. 992. 
31 Ḳāḍī, Faḍl, s. 246 1-3. 
32 krş. TG, II: 287; fakat yuk bkz. 19. dipnot. 
33 bkz. Şükrü Özen, “İbn Şübrüme”, DİA, XX, 379-381; J. C. Vadet, “Ibn Shubruma”, EI2, III, s. 938. 
34 Muḥammed b. Ḫalef b. Ḥayyān Vekīʻ, Eḫbāru’l-Ḳuḍāt, haz. Seʻīd Muḥammed el-Ḥammām, (Beyrut: 

ʻĀlemu’l-Kutub, 2001), s. 546. 
35 Şükrü Özen’in kılıçsız cihâdın Ḫariciyye’ye karşı söylenmiş olduğu sonucuna nasıl ulaştığı bizlerce 

meçhuldür; bkz. Şükrü Özen, “İbn Şübrüme”, s. 381. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

137 

adaletsizliğinden şikâyet eden bölge sakinlerine ayaklanmayı tavsiye etmiştir.36 

Bu husus çerçevesinde dile getirmemiz gereken bir husus söz konusudur. ʻAmr 

ve Manṣūr arasında geçen bir diyalogda Manṣūr ʻAmr’a, Abdullah b. Ḥasan (ö. 145/762) 

(veya Muḥammed b. Abdullah b. Ḥasan b. Ḥasan (ö. 145/762)) tarafından aldığı mektubu 

sorar ve ʻAmr “benim kılıçla ilgili fikrimi biliyorsun, bunu doğru bulmuyorum (innī lā 

erāh)” cevabını verir.37 Buradan anlaşılan, ʻAmr’ın kılıçla doğruluğu emretmeyle ilgili 

tutumunun önceden de bulunduğudur, fakat bu tutum yukarıda sergilediğinden farklıdır. 

Eğer bu iki rivayet doğru ise aklımızda bazı soru ve şüpheler türemektedir; zira ikisi bir 

birbiriyle çelişmektedir. Bu şüpheleri iki kilit noktada birleştirmek mümkündür: 1. ʻAmr 

ya bir nevi takiyye yapıp kendisini Manṣūr’a farklı, kapalı kapılar ardında farklı 

göstermiştir ya da 2. kılıçla ilgili fikri zaman içerisinde değişmiştir. Nitekim ikinci 

noktaya delalet eden olaylar bulunmaktadır. Van Ess’in de dediği gibi ʻAmr’ın cihâdı 

savunduğu dönem, III. Yezīd dönemine tekabül edebilir.38 O vakit bu ayaklanmanın 

başarısızlığını gören ʻAmr, bu fikrinden dönmüş olmalıdır. Onun Nefsu’z-Zekiyye 

ayaklanmasında tarafsız kalması da, bu fikrinden vazgeçtiğine delalet etmektedir. 

2. DİĞER ESASLAR 

ʻAmr’ın râvî karakterinin ön planda durması ve kaynaklarda kelâmî görüşlerine 

azca rastlanılması onun kelâm alanında “yeni bir devir” başlatacak kadar önemli görüşler 

ve fikirler üretmediğini göstermektedir. Nitekim makâlâtçılar da onun görüşlerini 

aktarırken aslında genelde onları Vāṣıl’a veya Ḥasan el-Baṣrī’ye dayandırmaktadırlar ki 

bu da ʻAmr’ın görüşlerini onlardan aldığı izlenimini vermektedir.39 Baġdādī bunu, 

“ʻAmr, Cemel savaşı dışında Vāṣıl ile aynı görüşleri paylaşıyordu” şeklinde ifade 

etmektedir.40 ʻAmr, Vāṣıl’a kabir azabı, havz, mizan veya şefaat gibi mevzuların yanında 

siyasî meselelerde de ters düşmüştür, fakat bu durumlarda da özgün olmamış ve Ḥasan’ın 

yolunu takip etmiştir. Kısacası ʻAmr, ya Vāṣıl ya da Ḥasan’ın takipçisi olarak yeni bir 

teolojik profil çizememiştir.41 Belki bunun sebeplerinden biri onun fazla akılcı 

                                                           
36 ʻUḳaylī , Kitābu’ḍ-Ḍuʻafāʼ, III, s. 283, çevirisini aktaran: TG, II: 287. 
37 krş. Ḫaṭīb el-Baġdādī, Tārīḫu Baġdād, thk Musṭafā ʻAbdulḳādir ʻAṭā, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 

1417), XII, s. 167; Ḳāḍī, Faḍl, s. 247, 18 vd.  
38 krş TG, II: 286. 
39 krş. van Ess, s. 992. 
40 krş. ʻAbdulḳāhir Baġdādī, el-Farḳ, s. 125.  
41 TG, II: 305 vd. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

138 

olmamasından kaynaklanmaktadır. Onun akla her zaman öncül bir konum tanımadığını 

fıkıh alanına dair aktarılan bir rivayetten anlamaktayız. Buna göre ʻAmr, içki yasağının 

tek illetinin sarhoş edicilik olmadığını, bunun gibi bilinen nedenlerin yanında bilinmeyen 

sebeplerin de mevcut olduğunu söylemiştir.42 Erken dönem kelâmcıların has 

özelliklerinden biri olan “iyi münazaracı olma” vasfından uzak olması da bunun üzerine 

eklenince ʻAmr, iyi bir mütekellim olma özelliğini yitirmektedir; nitekim o girdiği 

teolojik münakaşalarda nerdeyse her defasında mağlubiyet ile ayrılmak zorunda 

kalmıştır.43 Bunun yanı sıra ilm-i kelâma dair telif ettiği eserlerin sayısı da oldukça azdır.  

Bu disipline dair sadece iki eser ona atfedilmektedir: Kitābu’l-ʻAdl ve’t-tevḥīd 

ve Kitābu’r-Redd ʻale’l-Ḳaderiyye.44 Bu eserlerin içerikleri hakkında bir bilgi 

bulunmamaktadır. Fakatʻadl ve tevḥīd ikilemesinin bu tertiple ilk kez karşımıza çıkması 

gayet ilginçtir; bu tertibi bu şekliyle gösteren daha eski bir veri bulunmaktadır. Reddiye 

yazmış olduğu Ḳaderiyye ise, insan özgürlüğünü savunan fırkaya değil kelime manası 

esas alınarak kadercilere – ıstılâhî olarak Cebriyye’ye – karşı kaleme alınmış olmalıdır.45 

O vakit bu eserleri adalet prensibi etrafında toplamamız gerekecektir. Zaten ʻAmr’ın en 

büyük derdi de insanın özgürlüğünü savunmak ve cebri reddetmek olmuştur.46 Mesela o, 

“Rabbine andolsun ki onların hepsine mutlaka yaptıklarını soracağız”47 âyetine 

dayanarak kaza ve kader hususunda Allah’ın müʼminlerin kalbinden şüpheyi kaldırdığını 

söylemektedir; çünkü Allah âyette “yapmaya zorladıklarımızı” veya “yaptırdıklarımızı” 

dememektedir. Ona göre buradan çıkarılması gereken sonuç, Allah’ın adaletli olduğu ve 

zulüm etmediğidir.48 ʻAmr, insan özgürlüğü meselesinde Vāṣıl’dan daha aktif olmuştur. 

Fakat ʻAmr’ın bu hassasiyeti, Muʻtezilî oluşuyla değil Kaderî oluşuyla alakalı 

gözükmektedir. Nitekim ʻAmr ve bazı öğrencileri, aṣḥābu’l-ḥadīsin Kaderî listesinde yer 

alırken bunlar arasında Vāṣıl ve diğer Muʻtezile mensupları zikredilmemektedirler.49 

Nitekim ʻAmr’ın hadîs alanında boykota uğramış olmasının ana sebebi de, Ḳaderiyye’ye 

                                                           
42 krş. Ebū Ḥayyān et-Tevḥīdī, Beṣāʼir va’ẕ-ẕeḫāʻir, haz. İbrāhīm el-Keylānī, (Şam: 1964-69), II, 741, 

çevirisini aktaran: TG, V: 171. 
43 krş. TG, II: 306. 
44 TG, V: 165. 
45 TG, II: 306. 
46 TG, II: 308. 
47 el-Ḥicr 15/92-93. 
48 Murtaḍā, Emāli, I, s. 177. 
49 TG, II: 308. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

139 

mensubiyeti olmuştur.50 Bunu bariz bir şekilde Dāraḳuṭnī’de (ö. 385/995) görmekteyiz. 

O, ʻAmr’ı bidatçi olarak suçlayan bir rivayet zikretmektedir;51 eserin sonlarında bulunan 

rivayetler dikkate alındığında buradaki bidatin kadere karşı takınılan tutumdan 

kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Zira eserde aslında söz konusu ʻAmr b. ʻUbeyd iken son 

iki rivayette Ġaylān ed-Dimeşḳī’den (ö. 114/732?) söz edilmekte ve onun kaderi inkâr 

gibi bir yenilik getirdiğine dair bir haber aktarılmaktadır.52 

Dāraḳuṭnī’nin ʻAmr hakkındaki bilgileri başka bir açıdan da önem arz 

etmektedir. Muʻtezile’nin görüşleri ehl-i hadîs tarafından her fırsatta eleştirildiği göz 

önünde tutulacak olursa bu görüşlerin hiç biri ʻAmr’a karşı argumentum ad hominem53 

olarak kullanılmamıştır. Buradan, ʻAmr’ın bu görüşleri tabiri yerindeyse canla başla 

savunmadığı sonucuna varılabilir. Bu eserde ʻAmr’a karşı yapılan insan hürriyeti 

merkezli söylemlerden başka el-uṣūlu’l-ḫamse etrafında vuku bulan yegâne eleştiri 

noktası ebedî cehennemlik fikridir. Burada aktarılan bir rivayete göre ʻAmr, Allah’ın 

günahkâr bir kulu bağışladığını bildiren bir hadîsin doğruluğuna inanmamıştır.54 Bu 

konuyla alakalı şöyle bir rivayette bulunmaktadır: 

« ̒ Amr b. ̒ Ubeyd’in şöyle dediğini duydum: Kıyâmet gününde getirildiğimde 

ve Allah’ın huzurunda (beyne yedā Allāh) durduğumda ve O bana, “Niçin katilin 

cehennemlik olduğunu söyledin” dediğinde, bende: “Bunu sen söyledin! Sonra [şu] 

âyeti okuyacağım: Kim bir müʼmini kasten öldürürse, cezası, içinde ebedî kalacağı 

cehennemdir. Ve Allah ona gazap etmiş, lânetlemiş ve onun için büyük bir azap 

hazırlamıştır.”55 »56 

Bu rivayetlerden çıkarılacak husus gayet açıktır: ʻAmr, el-vaʻd ve’l-vaʻīd 

prensibini benimsemiştir. Arda kalan Muʻtezilî esaslar için de aynısını söylemek ne kadar 

mümkündür bilinmez; en azından tevhîd ile alakalı bir veriye rastlayamadık. El-menziletu 

beyne’l-menzileteyn ilkesi için de imân tanımından yola çıkabiliriz. ʻAmr’a göre imân, 

                                                           
50 TG, II: 281. 
51 ʻAlī b. ʻUmar ed-Dāraḳuṭnī, “Eḫbāru ʻAmr b. ʻUbeyd”, thk. Josef van Ess, Traditionistische Polemeik 

gegen ʻAmr b.ʻUbaid, (Beyrut: Orient-İnstitut, 1967), s. 13 (no. 12). 
52 a.e, s. 15 vd. (no. 20, 21). 
53 Bu kavramı bir yerde “şahsa yönelik hamle delili” olarak çevirdik; bkz. Otto Pretzl, “Erken Dönem 

İslâm’ın Atom Öğretisi”, çev. Bilal Kır, Kelam Araştırmaları Dergisi, XIII/1 (2015): 571. 
54 Dāraḳuṭnī, s. 11 vd. (no. 7). 
55 en-Nisāʼ 4/93. 
56 Dāraḳuṭnī, s. 9 vd. (no. 1); bu ilkeyi benimsediğine dair ayr bkz. a.e, s. 14 (no. 16). 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

140 

Allah’ın insanlara emrettiğini yapmak ve yasakladığını da yapmamaktır.57 Tabii ki 

buradan Allah’ın emirlerine uymamak, müʼminlikten çıkmak anlamına gelmektedir; sırf 

bu tanıma dayanarak büyük günah işleyen biri ya münâfık, ya kâfir ya da Vāṣıl’ın 

kastettiği şekilde fâsık olarak adlandırılabilir. Bu mevzuun başka rivayetlerle 

aydınlatılması gerekmektedir. Bu bağlamda Ḥasan el-Baṣrī ile ʻAmr arasında geçen bir 

diyaloga göz atmamız yararlı olacaktır: 

« [ʻAmr b. ʻUbeyd,] Ḥasan’a dedi ki: “Her nifâk küfürdür diyor musun?” 

[Ḥasan] dedi ki: “Evet.” [ʻAmr devam ederek şunu] dedi: “Her türlü fısk nifâktır diyor 

musun?” [Ḥasan] dedi ki: “Evet.” [Bunun üzerine ʻAmr şöyle] dedi: “O zaman her 

fıskın küfür olması gerekir [ki] bunu hiç kimse söylememiştir.” »58 

Hatırlanacak olursa Vāṣıl’ı ele alırken onun ve ʻAmr’ın arasında vuku bulan bir 

münazarada ʻAmr’ı, el-menziletu beyne’l-menzileteyn görüşünün doğru olduğuna ikna 

ettiğini bildirmiştik.59 Bu iki rivayet beraber değerlendirildiğinde şöyle bir tablo ortaya 

çıkmaktadır: ʻAmr mürtekib-i kebîreye münâfık diyen Ḥasan’ın görüşünden şüphe 

duymuş; ardından Vāṣıl da “yaraya merhem” misali ʻAmr’ı ikna ederek şüphesinin 

gerekçeli olduğunu göstermiş ve onu “doğru yola” iletmiştir. Büyük ihtimalle hâdise 

Ḥasan’ın huzurunda değil onun ölümünden sonra cereyan etmiştir; çünkü eğer Ḥasan o 

mecliste bulunsaydı konuşmanın otorite sahibi olarak Vāṣıl-Ḥasan ikilisi arasında 

gerçekleşmesi gerekirdi. Münazaranın ʻAmr ile yapılmasının anlamı, Ḥasan’ın 

ölümünden sonra ʻAmr’ın ders halkasının önderi pozisyonunda bulunmuş olmasıdır.60 

Dolayısıyla Ḥasan ve ʻAmr arasında vuku bulan tartışma doğru olmayabilir; ayrıca Vāṣıl 

ile ̒ Amr arasındaki diyaloğun, Ḳāḍī ̒ Abdulcebbār’ın rivayetinden önce anlatıldığı da göz 

önünde tutulmalıdır.61 Fakat bizim için burada önemli olan rivayetlerin gerçekliğini 

incelemek değil bunlardan bir sonuca varmaktır. O da şudur ki ʻAmr, el-menziletu 

beyne’l-menzileteyn ilkesini ortaya atıldığı anda kabullenmemiş, Vāṣıl onu delillerle 

inandırdıktan sonra benimsemiştir. Ancak ʻAmr’ın bu mesele hakkında bir risale kaleme 

almamış olması, bu problemin onun nazarında çokta önemli olmadığına delalet 

                                                           
57 Ḳāḍī, Fāḍl, 250, 1 vd. 
58 Ḳāḍī, Şerḥu’l-Usūli’l-ḫamse, s. 482. 
59 yuk bkz. s. 122. 
60 krş. TG, V: 142. 
61 Bu rivayet benzer şekilde İbn Nedīm’de geçmektedir; bkz. a.y. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

141 

etmektedir.62 

Sonuç olarak şunları diyebiliriz: ̒ Amr kesinlikle  el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker ilkesini benimsemiş ve teşkilat boyutunda uygulamıştır; el-vaʻd ve’l-vaʻīd 

ilkesini de – muhtemelen Ḥasan el-Baṣrī’nin etkisi altında – kabul etmiştir; el-ʻadl esasını 

da Vāṣıl b. ʻAṭāʼ gibi Kaderî olması dolayısıyla temsil etmiştir. Bununla birlikte 

Muʻtezile’ye özgü olan el-menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesini de Vāṣıl’ın tesiriyle 

benimsediği gözükmektedir; et-tevḥīd ilkesinde ise tenzîhçi bir doktrine işaret edebilecek 

bir veri bulunamamıştır.

IV. EṢAMM VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

Asıl adı Ebū Bekr ʻAbdurraḥmān b. Keysān olan el-Eṣamm, 200/816 veya 

201/817 senesinde vefat etmiştir. Hakkında fazla malumata sahip değiliz. Malaṭī (ö. 

377/987), Eşʻārī (ö. 324/935), İbn Nedīm (ö. 385/995?) ve Ḳāḍī ʻAbdulcebbār (ö. 

415/1025) onu Muʻtezile’den sayarken Kaʻbī (ö. 319/931) Kitābu’l-Maḳālāt’ında ondan 

bahsetmemiştir.1 Eṣamm’ın kelâmcılığı İslâm düşünce tarihinin ilerleyen zamanında 

fazla önemsenmemiştir, nitekim Ḳāḍī ̒ Abdulcebbār da onun sadece kendi döneminde ses 

getirdiğini söylemektedir.2 Buna karşılık onun önemi daha ziyade fıkıh ve tefsîr alanında 

süregelmiştir. Fıkıh bağlamında Ṭaberī (ö. 310/923) onu, Ebū Ḥanīfe yanında ehlu’n-

naẓardan saymıştır.3 

Makâlât kaynaklarının Eṣamm’ı fazla dikkate almamalarına rağmen onun el-

uṣūlu’l-ḫamse bağlamında bazı görüşleriyle ilgili veriler sunmaktadırlar. Kendisinin telif 

ettiği eserleri dikkate alacak olursak onun beş esası ihtiva eden hususlarla ilgili yazmış 

olduğunu görmekte ve dolayısıyla bu mevzularla ilgili fikir yürütmüş olduğunu 

anlamaktayız. Bunlardan ilki, Muʻtezile nazarında sonradan kendileri için en önemli 

saydıkları tevhîd meselesi hakkındadır. Bu alanla alakalı Eṣamm’ın Kitābu’t-Tevḥīd, 

Kitābu’r-Redd ʻalā Hişām fi’t-teşbīh ve Kitābu’l-Beyān ʻan esmāʼi’llāh isimli eserlere 

imza attığını görmekteyiz.4  

                                                           
62 TG, II: 260. 
1 TG, II: 369 vd. 
2 Ḳāḍī, Faḍl, s. 267. 
3 TG, II: 418. 
4 TG, V: 193. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

142 

Hatırlanacak olursa Hişām b. el-Ḥakem’in (ö. 179/795), varlık ile ilgili 

görüşlerini ilâhî düzene aktarıp tecsīm fikrini de bu gerekçeyle meydana getirmiş 

olduğunu yukarıda zikretmiştik.5 Eṣamm, Hişām gibi varlık hakkındaki fikrini ilâhî 

düzene transfer etmemiştir. Çünkü o, bunu antropomorfizm olarak algılamış ve bu 

hususta da zaten Hişāmʼa bir reddiye yazmıştır. Dolayısıyla onun Muʻtezilî çizgide 

ilerleyip tenzîhçi bir doktrini benimsediğini söyleyebiliriz. Eṣamm varlıkları, sonraki 

kelâm ilminde alışılmış olduğu gibi cevher ve arazlardan müteşekkil olmak suretiyle ikiye 

ayırmamış ve sadece uzama sahip olup algılanabilir olan cisimleri esas almıştır.6 Bu 

anlayış onun ilâh telakkisine etki etmemiştir. Eṣamm Allah’ın ne olduğunu söylemekten 

ziyade negatif teolojiye başvurarak O’nun ne olmadığını söylemeyi uygun bulmuştur: 

Allah ne cisimdir ne de arazdır.7 Bu bağlamda onun sıfatlarla ilgili görüşüne de 

değinmemiz yerinde olacaktır. Şehristānī (ö. 548/1153) onun ilâhî sıfatları inkâr ettiğini 

söylemektedir.8 Fakat aynı şekilde kendisinin Allah’ın isimleriyle ilgili bir kitap yazdığını 

da bilmekteyiz. Bu iki vakıa birlikte değerlendirildiğinde muhtemelen iki olasılık söz 

konusu olabilmektedir. Eṣamm ileride vuku bulan sıfat-ı meʻānī ve sıfat-ı māneviyye 

ayrımı çerçevesinde sıfatları, mastar olarak kullanmaktan çekinmiş ve sıfat-ı meʻānīyi 

inkâr etmiş olabilir;9 ama daha büyük olasılıkla o, bu nokta da Cehm b. Ṣafvān’ın (ö. 

128/745) izinden gitmiş olmalıdır. Biz, önceki bölümlerde Cehm’in taʻṭīl fikrinin 

temsilcisi olduğunu beyan etmiş ve onun Kur’ân’da geçen Allah’ın isimlerini sıfat olarak 

görmediğini zikretmiştik.10 Eṣamm’ın Kur’ân’da geçen isimleri bu şekilde yorumlamış 

olabileceğini, ikisinin ilâhî bilgiyle alakalı ortak bir fikre sahip olmalarından 

anlamaktayız. Eṣamm aynı Cehm gibi Allah’ın olayları, vuku bulmadan önce 

bilemeyeceğini söylemiştir, çünkü Allah sadece bir “şeyi” bilebilir ve maʻdūm bir şey 

değildir.11 

Cehm’le Eṣamm Allah’ın geleceği bilmesi hususunda aynı fikri benimsemiş 

olsalar da kader meselesinde farklı sonuçlara ulaşmışlardır. Eṣamm Kaderî çizgide 

ilerlememiştir.  O, Cebriyye’ye karşı Kitābu’r-Redd ʻale’l-mucbire fi’l-maḫluḳ ve 

                                                           
5 yuk. bkz. s. 58. 
6 Eşʻarī, Maḳālāt, s. 193, 197. 
7 Eşʻarī, s. 329 vd.; TG, II: 400. 
8 Şehristānī, el-Milel, s. 66.  
9 yuk bkz. s. 35. 
10 yuk. bkz s. 60 vd. 
11 Şehristānī, s. 25; TG, II: 400. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

143 

Kitābu’l-Āy elleẕī tusʼelu ʻanhe’l-mucbire adı altında iki reddiye ve Resāʼilu’l-eʼimme 

fi’l-ʻadl isimli bir eser kaleme almıştır.12 Kendisi Kaderî geleneğe uygun biçimde, “Allah 

onların kalplerini ve kulaklarını mühürlemiştir”13 âyetindeki mührü, Allah’ın etki 

alanından çıkarmaktadır. Ona göre kalplerin ve kulakların mühürlenmesi, insanların 

inançsızlıklarından kaynaklanmaktadır. Bu ifade ona göre bir mecazdır: inançsızlık 

insanların kalbinde yer aldığından ötürü mühürlenmiş gibi olurlar.14 Her ne kadar 

kendisinin ontolojik tutumu ilâhî tabiat hakkındaki fikirlerine tesir etmemişse de varlık 

telakkisinin kader anlayışına yansıdığını görmekteyiz. Ona göre insan, cisimdir. Onun 

bedenden ayrılan bir ruhu yoktur. İnsan bir bütündür ve cevher ve arazlara ayrılmaz. 

Dolayısıyla insandan ayrı olan bir eylem kudreti veya el-istiṭāʻa meʻal-fiʻl olgusundan da 

bahsedemeyiz, zira Allah’ın böyle bir şeyi yaratması muhaldir; insanla kudret aynı 

şeylerdir.15 

Şimdiye kadarki mülahazalarda Eṣamm’ın et-tevḥīd ve el-ʻadl ilkelerine riayet 

ettiğini gördük. Fakat onun diğer esaslarda Muʻtezilî çizgiden uzaklaşmış olduğu 

anlaşılmaktadır. Bunlardan ilki, el-esmāʼ ve’l-aḥkām bahsidir. Eṣamm, el-menziletu 

beyne’l-menzileteyn ilkesini benimsememiştir; aynı şekilde İbāḍiyye’nin kullandığı kufr 

niʻme ve Ḥasan el-Baṣrī’nin munāfıḳ isimlendirmelerini de kabul etmemiştir. Ona göre 

büyük günah sahibi, imândan çıkmış sayılmaz. Mürtekib-i kebîre fâsıktır, ama hala 

mü’mindir de.16 Onun bu değerlendirmesi, Muʻtezile’den ziyade Mürciî bir tavrı yansıtır 

gibidir. Nitekim İbn Ḥazm (ö. 456/1064), Eṣamm’ın müslümanların cennete 

gireceklerini, eğer büyük günah işlemişlerse de “Allah’ın düşmanları” olarak cehenneme 

gireceklerini, ama ebedî olarak orada kalmayacaklarını benimsediğini aktarmaktadır.17 

Bu tutum da Mürcie’ye benzemektedir.18 Bu durumda Eṣamm, el-esmāʼ ve’l-aḥkāmda el-

uṣūlu’l-ḫamse çerçevesinde düşünmemiştir, çünkü ilkinde, yani imân bahsinde büyük 

günah işleyenin ayrı bir kategoride bulunmadığını savunmuş, ikincisinde, yani ahiret 

                                                           
12 TG, V: 193; burada eʼimmenin kim olduğu bilinmemektedir, ama van Ess bundan belki Eṣamm’ın kaderci 

bir inanca sahip olduklarından dolayı hoş görmediği bazı İbāḍiyye temsilcilerini kastetmiş olabileceğini 

ima etmektedir; TG, II: 401 (23. Dipnot). 
13 el-Baḳara 2/7. 
14 TG, II: 403; Aḥmed b. ʻAlī Ṭebrisī, Mecmuʻu’l-beyān fī tefsīri’l-Ḳurʼān, (Tahran: 1962), I, 45, çevirisini 

aktaran: TG, V: 199.  
15 TG, II: 401. 
16 krş. Eşʻarī, s. 158 vd. 
17 İbn Ḥazm, el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvāʼ ve’n-niḥal, IV, s. 38. 
18 krş. B.III.2. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

144 

fikrinde ise el-vaʻd ve’l-vaʻīde karşı gelmiştir. Fakat van Ess, İbn Ḥazm’ın fazlaca bir 

genellemeye gittiğinden dolayı ahiretle ilgili aktardığı bu beyanının tam güvenilir 

olmadığını söylemektedir.19 Nitekim başka bir rivayette onun büyük günah sahiplerini, 

ebedî ateşle tehdit ettiği rivayet edilmektedir. Buna benzer bir şekilde Eşʻarī’de 

Eṣamm’ın, vaʻīdi kabul ettiğini ima etmiş ve ona göre bunun delilinin, Kur’ân ve te’vîl 

değil müslümanların, büyük günah sahibinin kınanması hususundaki ittifakı olduğunu 

söylemiştir.20 Fakat bu yine de onun, bir müslümanın ebediyen cehennemle 

cezalandırılacağını kabul ettiği anlamına gelmemektedir, çünkü vaʻīd cehennem azabı 

manasına gelmekte, ama zorunlu olarak zamansal bir kısıtlamayı ihtiva etmemektedir.21 

Dolayısıyla Eṣamm’ın büyük günahkârın – ebedî veya belli bir süre için – cehenneme 

gideceğine inandığı kesindir. Zira Allah’ın bildirdiği bütün hükümler, ahiretin 

kazanılması için konulmuştur.22 Hükümlerin hedefi ve amacı ahirete yönelik olduğundan 

bunların ihmal edilmesi neticesinde de bir cezanın uygulanması gerekmektedir. 

Eṣamm’ın el-uṣūlu’l-ḫamse dairesinden çıktığı diğer hususta el-emru bi’l-

maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker ilkesidir. Eşʻarī, onun dışında bütün Muʻtezile’nin bu 

esasın dil, el ve silahla uygulanması gerektiğine inandıklarını söylemektedir.23 Fakat bu 

durum onun el-emru bi’l-maʻrūfu kabul etmediği anlamına gelmemektedir. O sadece 

genel kabul gören Muʻtezilî yöndeki el-emru bi’l-maʻrūf fikrine muhalefet etmiştir. 

Nitekim Eṣamm, Kitābu’l-Emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker isimli bir eserin 

müellifidir24 ve bu olgu onun söz konusu ilke hakkında fikir sahibi olduğuna delalet 

etmektedir. Eṣamm bu ilkeye kılıcın, yani silahlı mücadelenin dâhil edilmesini uygun 

bulmamış – hatta bunun için Kitābu’r-Redd ʻalā men ḳāle bi’s-seyf isimli bir reddiye 

kaleme almıştır25 – ve bunun sadece kalp ve dil ile uygulanabilirliğini savunarak bir 

kısıtlama getirmiştir;26 silahlı müdahale sadece siyasî iktidar tarafından uygulanabilir. 

Fakat Eṣamm’ın silahlı mücadele ile ilgili bir istisnayı kabul ettiği görülmektedir: kılıca 

                                                           
19 TG, II: 408. 
20 Eşʻarī, s. 163; Eşʻarī’nin aktardığı bu satırların bu şekilde yorumlanması: TG, II: 407. 
21 Nitekim Araplar, vaʻdden dönmenin bir ayıp olduğunu, fakat vaʻīdden dönmenin ise bir fazilet ve 

cömertlik olduğunu kabul etmektedirler; bkz. Dāraḳuṭnī, “Eḫbāru ʻAmr b. ʻUbeyd”, s. 14 (no. 16). 

Dolayısıyla cezayla tehdit etmek ebediyeti ifade etmez ve (önce veya daha sonra) bundan vazgeçilebilir. 
22 TG, II: 408. 
23 Eşʻarī, s. 163. 
24 TG, V: 192. 
25 bkz. TG, V: 192. 
26 İbn Ḥazm, IV, s. 132; TG, II: 409. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

145 

sadece adil bir hükümdar hususunda bir birliğe varıldığında zorbaları (ehlu’l-baġy) yok 

etmek için başvurulabilir.27  

Sonuç olarak Eṣamm, el-uṣūlu’l-ḫamse bağlamında tevhîd ve kader meselesinde 

Muʻtezilî çizgiye uygun bir şekilde hareket etmiş, el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-

munker ilkesinin sınırlarını değiştirmek suretiyle benimsemiştir. Kendisi kesin olarak el-

menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesini kabul etmemiştir; bu prensibe bağlı olan el-vaʻd 

ve’l-vaʻīd ilkesine riayeti hakkında da ihtilaf bulunmaktadır. 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ 

Eṣamm’ın İslâmi ilimler içerisinde kelâmdan ziyade tefsîr ve fıkıh alanında daha 

büyük bir etkiye sahip olmuş olduğunu önceden zikretmiştik. Bu durumda onun bu 

alanlarla ilgili görüşlerine de kısaca yer vermemiz, fikir dünyasını anlayabilmemiz 

açısından yararlı olacaktır.  

1. Tefsir:28 Eṣamm tefsirinde teolojik yorumların yanı sıra tarihsel 

açıklamalar da yapmış, iyi bir dil bilgisine sahip olduğundan dolayı filolojik problemlere 

de değinmiş ve âyetleri yorumladığında delillerini sıralayarak ulaştığı sonuçları 

kanıtlamak istemiştir. Ebū ʻAlī el-Cubbāʼī (ö. 303/916), “Eṣamm, tefsirini teolojik 

problemlere değinmeden sadece lügavî ve fıkhî meselelerle sınırlasaydı daha isabetli bir 

karar vermiş olurdu” anlamına gelen bir düşünceye sahipti. Eṣamm’ın tefsirinin arda 

kalan parçaları, günümüzde matbu hale getirilmiştir.29   

2. Nübüvvet: Hz. Muḥammed, akıl ile varılması mümkün olmayan şeyler 

söylemiştir; msl. Âdem’in bütün insanların atası olması ve bütün insanlığın bu tek atadan 

meydana gelmesi, akılla ulaşılamayacak bir bilgidir. Ümmî ve kimsenin yanında eğitim 

görmemiş olan Peygamber’in ilâhî yardım ile “gizlilikleri” (ġayb) aktarması, bir 

mucizedir ve dolayısıyla nübüvvetin kanıtı niteliğindedir.30 

3. Nāsiḫ – mensūḫ: Eṣamm, el-Baḳara sûresinin 106. âyetine dayanarak 

                                                           
27 Eşʻarī, s. 255. 
28 TG, II: 403 vd. 
29 bkz. Tefsīru Ebī Bekr el-Eṣamm, thk. Ḫuḍur Muḥammed Nebhā, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 

2007). 
30 TG, II: 405. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

146 

hükümlerin kaldırılmasını ikiye ayırmıştır: o, neseḫ kelimesini lafzın kalmasıyla birlikte 

hükmün ortadan kalkması (nesḫu’l-ḥukm dūne’l-tilāve) ve nunsihā kelimesini de hem 

lafzın hem de hükmün iptal edilmesi olarak anlamıştır (nesḫu’l-ḥukm ve’t-tilāve).31 

4. Muḥkem – Muteşābih: Eṣamm’a göre muḥkem âyetler, düşmanların 

kaçamadıkları delillerdir; Allah’ın ehl-i kitâba kitaplarındaki yanlışları bildirmesi veya 

müşriklere tabiat olaylarını referans göstererek öleceklerini haber vermesi bu kabildendir. 

Muteşābih âyetler ise kıyamet günü gibi gelecekle ilgili olan haberlerdir; bunlar, üzerinde 

düşünülüp iyi niyet beslenildiğinde anlaşılmaktadırlar.32 

5. Melek: Eṣamm’a göre melekler, insanlar gibi günah işleyebilirler. Onlar 

ancak günaha bulaşmadıkları müddetçe peygamberlerden üstündürler.33 

6. Fıkıh: Eṣamm, bir müçtehidin her içtihadında isabetli olduğunu kabul 

etmemiştir. Ona göre her doğru için şüpheye mahal vermeyen bir delil vardır. Müçtehit, 

bu delili bulamadıysa içtihadında hatadan arınmış olmaz. Fakat her yanlış içtihat aynı 

sonucu doğurmaz: mesela Allah telakkisi veya nübüvvetin kabulü gibi merkezi önem 

taşıyan akîde konularında içtihat hatası küfre sebebiyet verirken, ruʼyetullāh veya 

ḫalḳu’l-Ḳurʼān gibi meselelerde ise büyük günaha vesile olmaktadır; fıkhî mevzulardaki 

yanlış içtihatlar sadece bir hata konumundadır (ism).34 

Eṣamm’ın kıyas ile ilgili de şöyle bir görüşü vardır: kıyasa sadece kıyas edilen 

unsurlar arasında birebir bir analoji bulunduğunda başvurulabilir (ḳıyāsu’ṣ-ṣūra); kısmî 

bir analojiyle (ḳıyāsu’l-ʻılle) bir hükme varılamaz.35 

V. ḌIRĀR B. ʻAMR VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

Kelâm âlimi olarak ün salmış olan Ḍırār b. ʻAmr’ın tam ismi, Ebū ʻAmr Ḍırār 

b. ʻAmr el-Ġaṭafānī el-Kūfī olup 110/728 ve 180/769 (200/815)1 seneleri arasında 

yaşamıştır.2 Bir dönem Kûfe’de kadılık görevinde bulunmuştur. Ḳāḍī ʻAbdulcebbār (ö. 

                                                           
31 TG, II: 406. 
32 a.y. 
33 TG, II: 405. 
34 TG, II: 415. 
35 TG, II: 416-417. 
1 van Ess, “Dirār b. ʻAmr”, EI2, XII: 225; a.mlf., “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’. Biographie einer 

vergessenen Schule”, Der Islam, 44 (1968): s. 7 vd. 
2 TG, III: 33. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

147 

415/1025), onun Vāṣıl b. ʻAṭā’yla (ö. 131/748) görüştüğünü belirtmektedir.3 Ḍırār, Antik 

Yunan düşüncesi ve İslâmî ilimlerle iştigal etmiş en eski İslâm düşünürlerindendir; 

nitekim kelâm ilmi yanında Kur’ân’la ilgili çalışmalar yapmış (Kitābu’t-Tefsīru’l-

Ḳurʼān; Kitābu’t-Teʼvīli’l-Ḳurʼān) ve Aristoteles’in cevher ve arâz görüşüne bir reddiye 

yazmıştır (Kitābu’r-Redd ʻalā Arisṭālis fi’l-cevāhir ve’l-aʻrāḍ).4 Van Ess, Ḍırār’ın arâz 

hakkındaki görüşlerine dayanarak onun Aristoteles’i doğru ve isabetli anlayamadığını 

söylemektedir.5 Ḍırār günümüz ifadesiyle entelektüel bir insandı. 170/786 senesinden 

sonra Bermekîler6 onu, ilmî tartışmaların yapılması için aralarında Hişām b. el-Ḥakem 

(ö. 187/803) gibi İslâm düşünürlerinin yanı sıra diğer dinlere mensup din adamlarının da 

bulunduğu ve Abbâsî sarayında düzenlenen bir meclise davet etmişlerdi.7 Van Ess, 

Ḍırār’ın dönemini Muʻtezile’nin yükseliş süreci olarak adlandırmaktadır. 

Ḍırār’ın entelektüel bir şahıs olduğunu, yazı hayatında gayet faal olduğundan 

dolayı da anlamaktayız. Döneminde hiçbir düşünür onun kadar eser telif etmemiştir; 57 

tane kitap onun imzasını taşımaktadır.8 Bunlar arasında İbn Nedīm’in (ö. 385/995?) 

Kitābu’t-Taḥrīş ve’l-iġrāʼ olarak zikrettiği eser,9 yakın tarihte Ḥasan Farhang Enṣārī 

tarafından Yemen’de keşfedilerek gün ışığına çıkarılmıştır.10 Yazma, bulunmasından 

birkaç yıl sonra Hüseyin Hansu ve Mehmet Keskin tarafından gerçekleşen tahkikle 

Kitābu’t-Taḥrīş adı altında yayımlanmıştır;11 aynı yıl içerisinde iki muhakkik, 

tahkiklerini gözden geçirerek kitabı Türkçe çevirisiyle birlikte tekrar yayımlamışlardır.12 

Böylelikle Ḍırār’ın Kitābu’t-Taḥrīş’i, kelâm tarihinin elimizde bulunan en eski eserleri 

arasına girmektedir. Eser, ümmet arasındaki ilk ihtilafları ele alıp çatışmaların, fırkaların 

rivayetleri birbirlerine karşı kullanmak veya hevâlarına göre yorumlamak suretiyle 

sürdürüldüğünü konu edinmektedir.13 Van Ess, eğer bu eserin ona aidiyeti kesinlik 

                                                           
3 Ḳāḍī ʻAbdulcebbār, Faḍl, s. 163. 
4 TG, V: 229. 
5 TG, III:37. 
6 Abbâsîler döneminde üst düzey görevlerde bulunan bir aile; daha detaylı bilgi için bkz. Hakkı Dursun 

Yıldız, “Bermekîler”, DİA, V: 517-520.  
7 van Ess, “Dirār b. ʻAmr”, s. 225. 
8 Eser listesinin tamamı için bkz. TG, V: 229-31. 
9 İbn Nedīm, el-Fihrist, thk. Riḍā Teceddud, (y.y: b.y. t.y), s. 215.  
10 van Ess, Der Eine und das Andere, (Berlin: De Gruyter, 2011), I, s. 132. 
11 Ḍırār b. ʻAmr, Kitābu’t-Taḥrīş, thk. Hüseyin Hansu ve Mehmet Keskin, (İstanbu/Beyrut: İrşad/Dār İbn 

Ḥazm, 2014); eserin kâşifi de bir tahkik yapmak istiyormuş; van Ess, Der Eine und das Andere, I, 132 (18. 

dipnot). 
12 Dırâr b. Amr, Kitâbu’t-Tahrîş, thk. Hüseyin Hansu, çev. Mehmet Keskin, (İstabnul: Litera, 2014). 
13 Hüseyin Hansu, “Eser ve Müellifi Hakkında”, Kitâbu’t-Tahrîs, s. XVI.  



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

148 

kazanırsa İslâm düşüncesinin erken tarihlerinin revize edilmesi ve makâlât türü eserlerin 

doğruluk derecelerinin de yeniden bir değerlendirmeye tabi tutulması gerektiğini 

söylemektedir.14 Fakat bu mesele farklı çalışmaların bir konusudur.  

Ḍırār nispesinden de anlaşılacağı üzere Kûfe’den gelmektedir. O dönemde bir 

Muʻtezilî’nin Basra dışından gelmesi, hatta farklı akımların – bilhassa Mürcie’nin – 

yaygın olduğu bir beldeden gelmesi farklı bir durumu ifade etmektedir. Muhtemelen 

Kûfe’deki fikirsel atmosfer sebebiyle Ḍırār, Muʻtezile kadar Cehmî fikirleri de temsil 

etmiş gözükmektedir. Bu durum onun hangi fikrî akıma müntesip olduğu tartışmalarını 

beraberinde getirmiştir. Özellikle Muʻtezile onu kendi ekollerinden uzak tutmak 

istemiştir. Eşʻarī15 (ö. 324/935) onu müstakil bir ekolün reisi olarak takdim etmektedir. 

Aynı makâlât geleneğinden gelen Baġdādī16 (ö. 429/1037), Ḍırāriyye’yi Cehmiyye ve 

Bekriyye ile aynı fasılda zikretmekle birlikte Eşʻarī gibi hareket ederken Şehristānī17 (ö. 

548/1153) onu Cebriyye altında değerlendirmektedir. Anlaşılan Muʻtezile’nin önde gelen 

isimleri de, Ḍırār’ı kendi fırkalarına dâhil etmek istememişlerdir. Fakat Muʻtezile içinde 

Ḍırār’ın mezhepsel mensubiyeti hususunda bir kafa karışıklığı bulunmaktadır. Bişr b. 

Muʻtemir’e (ö. 210/825) göre Ḍırār, Cehm b. Ṣafvān’ın (ö. 128/746) izinden gitmiştir.18 

Ebu’l-Huẕeyl (ö.227/841), Ḫayyāṭ19 (ö. 300/912), Kaʻbī20 (ö. 319/931) ve Ḳāḍī 

ʻAbdulcebbār21 da, onu Muʻtezile olarak görmezken Caʻfer b. Ḥarb22 (ö. 236/850) ve İbn 

Nedīm23 onu Muʻtezile’den saymaktadır.24 Muʻtezile dışında kalan düşünürler daha rahat 

hareket edebilmişlerdir. Nevbaḫtī (ö. 310/922?) / Ḳummī25 (ö. 300/913), Malaṭī26 (ö. 

377/987), Mufīd (ö. 413/1022), Pezdevī27 (ö. 493/1100), Ẕehebī (ö. 748/1348) ve İbnu’r-

                                                           
14 van Ess, Der Eine und das Andere, I, 139; van Ess bu eser hakkında değerlendirmelerde bulunmaktadır; 

fakat el yazmasının sadece fotokopisine kısaca göz atabilmiş ve değerlendirmelerini nüshanın kâşifi olan 

Enṣārī’nin makalesi üzerine inşa etmiştir; a.e., s. 132-40. 
15 Eşʻarī, Maḳālāt, s. 165. 
16 Baġdādī, el-Farḳ, s.211. 
17 Şehristānī, el-Milel, s. 72. 
18 Ḫayyāt, Kitābu’l-İntiṣār, s. 134. 
19 a.e, s. 133. 
20 Ebū Ḳāsım el-Belḫī el-Kaʻbī, “Maḳālātu’l-İslāmiyyīn”, s. 75.  
21 Ḳāḍī, s. 391. 
22 bidʻiyyetu’l-Muʻtezile; Nāşiʼ el-Ekber, “Uṣuluʼn-niḥal”, thk. Josef van Ess, Frühe muʻtazilitische 

Häresiographie. Zwei Werke des Nāšiʼ al-Akbar, s. 55.  
23 bidʻiyyetu’l-Muʻtezile; İbn Nedīm, s. 214.  
24 TG, III: 35; van Ess, “Dirār b. ʻAmr”, s. 225. 
25 Kummî ve Nevbahtî, Şiî Fırkalar, s. 75 vd. 
26 Malaṭī, et-Tenbīh ve’r-redd ʻalā ehli’l-ehvāʼ ve’l-bidaʻ, s. 39. 
27 Pezdevî, Ehli Sünnet Akaidi, s. 17. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

149 

Rāvendī (ö. 298/910?) onu Muʻtezile’den kabul etmişlerdir.28 Ḍırār’ın öğrenci profiline 

bakıldığında da net bir kanaate ulaşmak zordur; öğrencilerinden Ebū Zufer eḍ-Ḍırārī (ö. 

?) Muʻtezile’den sayılırken29 Sufyān b. Seḫtān30 (ö. ?) ve en meşhur öğrencileri Ḥafṣ el-

Ferd (ö. 204/820 civarı)31 ve Bişr el-Merīsī (218/822)32 Mürcie’den sayılmaktadırlar.33 

Kanaatimizce kendisinin Muʻtezile’den olma ihtimali bulunmaktadır. Nitekim 

kendisi birçok akıma – hatta Cehmiyye ve Mürcie’ye – karşı reddiyeler yazarken 

Muʻtezile’yi es geçmiştir;34 hatta Vāṣıl b. ʻAṭāʼ hakkında da övgüyle bahsetmiştir.35 

Kendisinin Cehmiyye’den olmasına imkân yoktur, zira Ḍırār Cehmiyye’yi Horasan 

Mürcie’si olarak görmüş ve bunların irca fikrinden dolayı ateşe gideceklerini 

söylemiştir.36 Muʻtezile içindeki reaksiyon da dikkat çekicidir. Neden kendilerine ait 

olmayan biri hakkında ısrarla “bizden değildir” vurgusuna ihtiyaç duysunlar ki? Netice 

itibariyle kendileri gibi akılcı olan Cehm b. Ṣafvān’ı veya Ebū Ḥanīfe’yi veya başka ekol 

önderlerini dışlama ihtiyacı hissetmemişlerdir. Muhtemelen Ḍırār Muʻtezile’ye 

mensuptu, ama diğer Muʻtezilîler onun görüşlerini kendilerine yakışır bulmadıklarından 

dolayı tepkisel davranmışlar ve onu bir nevi iç dinamiğinin korunması maksadıyla da 

dışlamışlardır. Başka bir ifadeyle Ḍırār, kendisini Muʻtezilî olarak görmüş, ama diğer 

mezhep arkadaşları onunla aynı sınıf sıralarında oturmayı kabul etmemişlerdir. Fakat 

Ḍırār’ın Kitābu’t-Taḥrīş’ine baktığımızda onun Muʻtezile’den bahsettiği, ama onları 

zikrederken nötr kalarak yandaş olduğunu anımsatacak bir durum sergilemediği 

görülmektedir;37 hatta bir yerde Muʻtezile’nin Rāfiḍiyye ve Ḥaşviyye ile aynı görüşü 

benimsediklerini anlatmaktadır.38 Muhtemelen Ḍırār bu eseri yazdığında henüz 

                                                           
28 TG, III: 35; van Ess, “Dirār b. ʻAmr”, s. 225; a.mlf., “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 10 vd. 
29 TG, III: 61. van Ess, “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 11; van Ess, Ḍırar’ın bu öğrencisinin 

Muʻtezile’den sayılmasını, onun da Muʻtezile’ye dâhil olduğunu gösteren önemli bir delil olarak kabul 

etmektedir. 
30 TG, III: 60. 
31 TG, II: 734. 
32 van Ess, “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 30. 
33 ayr. krş. van Ess, “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 21 vd. 
34 TG, III: 36; van Ess, Ḍırār’ın bir eserine dayanarak (Kitābu’r-Redd ʻalā Muʻammer fī kavlihī innī 

Muḥammeden rabb) onun Muʻammer’in “Hz. Peygamber’e rabb denilebilir” görüşüne karşılık bir reddiye 

yazdığını söylemiştir;  van Ess, “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 9; fakat daha sonra kendisini, kitabın 

ismini Kitābu’r-Redd ʻalā Maʻmer fī kavlihī innī Muḥammeden rabb olduğunu söyleyerek aşırı Şiî Maʻmer 

b. el-Eḥmār’a bir reddiye olduğu şeklinde düzeltmiştir; bkz. TG, V: 230 (24). 
35 TG, III: 35. 
36 Dırâr b. Amr, Kitâbu’t-Tahrîş, s. 54. 
37 krş. a.e., s. 62, 70, 104. 
38 bkz. a.e., s. 143. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

150 

Muʻtezile’ye dâhil olmamıştı. Keşfedilen el yazmanın ön kapağı üzerinde Cubbāʼī’nin (ö. 

303/915) Kitābu’l-Maḳālāt’ından bir alıntı bulunmaktadır. Bu alıntıdaki beyana göre 

Ḍırār’ın, başta sadece Şīʻa’nın bir düşmanı olduğu (nāṣıbī) ve sonraları ʻAlī el-Usvārī39 

tarafından Muʻtezile’ye kazandırıldığı belirtilmektedir.40 Şüphesiz Muʻtezile 

cumhurunun onu kendilerine layık görmemelerinin sebebi altında, insan aklına fazla 

güvenmemesi ve genel Muʻtezilî çizgi dışına taşan görüşleri yatmaktadır. Bu durumda 

Ḍırār’ın görüşlerine bakmamız kaçınılmaz olacaktır. 

Öncelikle Ḍırār’ın Muʻtezile ile uyumlu olan görüşlerine yer verelim. Bunların 

başında Muʻtezile’nin çokça önemsediği tevhîd bahsi gelmektedir. Ḍırār, Kitābu’t-Teşbīh 

ve Kitābu’r-Redd ʻale’l-Muşebbihe adı altında teşbîh fikrini benimseyenlere karşı iki 

reddiye kaleme almış41 ve bu konu üzerinde onlarla tartışmalar sürdürmüştür.42 Tevhîd 

ile ilgili fikirlerini muhtemelen Kitābu’t-Tevḥīd isimli eserinde derlemiş olmalıdır. Bu 

eserler çerçevesinde kendisinin tenzîh doktrinini esas aldığını söyleyebiliriz. Zaten 

tenzîhçi bir ilâh algısını temsil ettiğini açıkça görmekteyiz; o, Kitābu’t-Taḥrīş’de Allah’a 

sûret atfedenlerin, yani antropomorfist Tanrı anlayışını benimseyenlerin Allah’a iftira 

edip küfre düştüklerini söylemektedir.43   

Ḍırār, kendi Tanrı algısına uygun şekilde ilâhî sıfatlar meselesinde de tenzîhçi 

bir çizgi üzerinde ilerlemiştir. Ona göre Allah’ın sıfatlarının, selbî olarak anlaşılması 

gerekmektedir: Allah’ın âlim, kâdir veya diri olması O’nun câhil, âciz veya ölü olmadığı 

anlamına gelmektedir.44 Allah’ın Kur’ân’da kendisi için saydığı isimlerin, dünyevî 

şeylerle analoji içerisinde değerlendirilmemesi gerekir; bu mesele hakkında Kitābu fī 

enne’l-esmāʼ lā tuḳāsu adlı bir eser telif etmiştir.45 Sıfatların olumlu manada kullanılması, 

bir şeyin mâhiyetini kavradığımızda söz konusu olabilmektedir. Bu yüzden ilâhî sıfatların 

olumlu anlaşılmaması gerekir, çünkü bizler Allah’ın mâhiyetini değil sadece onun 

inniyyesini bilebiliriz; başka bir ifadeyle bizler sadece Allah’ın mâhiyetini kavrayamadan 

                                                           
39 tam künyesi (Ebū ʻAbdullāh) ʻAlī b. Ḫālid el-ʼUsvārī el-Kilābī’dir; Naẓẓām’la aynı yaşlarda olmasıyla 

birlikte onun (bir nevi öğrencisi olarak) izinden gitmiştir; TG, III: 419 vd. 
40 van Ess, Der Eine und das Andere, I, s. 133. 
41 TG, V: 229. 
42 TG, III: 37. 
43 Dırâr, s. 134. 
44 Eşʻārī, s. 100. 
45 TG, III: 38. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

151 

O’nun vâr olduğunu bilebiliriz.46 Dünyevî şeylerde, mesela cisimlerde durum farklıdır; 

insanlar bunların mâhiyetini kavrayabilirler. Eğer Allah’ın mâhiyeti kavranabilir olsaydı, 

O’nun cisim olması gerekirdi.47 Ama Ḍırār’ın bu tutumu onun ruʼyetullâhı kabul 

etmemesine sebebiyet vermemiştir. Ona göre ru’yetullâh gerçekleşecektir. Allah 

insanlara ahirette altıncı bir his verecek ve insanlar bununla O’nun mâhiyetini 

algılayabileceklerdir. Bu fikrin temelleri Ebū Ḥanīfe (ö. 150/767) tarafından atılmış ve 

bazı Hanefîler tarafından iki nesil kadar da benimsenmiştir.48 Ḍırār’ın altıncı histen 

kastettiği, müstakil bir duyu organı değil insanın gözüne farklı bir kuvvet yüklenip 

bununla gözün algılama boyutunun gelişmesidir.49 Burada Ḍırār’ı antropomorfizmle 

suçlamak basit bir yargı olacaktır ve onun genel tavrıyla çelişecektir. Bu görüş asıl 

itibariyle ruʻye bi’l-ebṣār fikrini yansıtmamaktadır, çünkü insanların ahiretteki gözüyle 

dünyadaki gözlerinin işlevi bir değildir. Ama yine de bu hususun Muʻtezilî çevrelerce hoş 

karşılanmayacağı aşikârdır. 

Ḍırār’ın Mu’tezilî tutum içinde bulunan diğer görüşleri de el-esmāʼ ve’l-aḥkām 

mevzularıdır. Ḍırār, büyük günah sahibinin, mü’min ve kâfir olmayıp ikisi arasında 

bulunan bir fâsık olduğuna (el-menziletu beyne’l-menzileteyn) inanmıştır ve bu görüşüyle 

alakalı Kitābu’l-Menziletu beyne’l-menzileteyn isimli bir eser kaleme almıştır.50 Ayrıca 

Mürcie’nin mürtekib-i kebîreye mü’min isimlendirmesi layık görmelerini eleştirmiş ve 

Mürciî yaklaşımı eleştirmek adına Kitābu’r-Redd ʻale’l-Murciʻe fi’l-esmāʼ isimli bir 

reddiye yazmıştır.51 Ḍırār’ın el-menziletu beyne’l-menzileteyn esasını benimsediğini 

Kaʻbī’nin tutumu da göstermektedir: Ḍırār’ın el-menziletu beyne’l-menzileteyn fikrini 

benimsemesi onu Muʻtezile’den saymak için yeterli değildir;52 yani Kaʻbī, Ḍırār’ın söz 

konusu görüşü temsil ettiğini beyan etmektedir. Fakat her ne kadar büyük günah işleyen 

biri fâsık olsa da hakikatte insanların nasıl olduklarını tek Allah bilebilir. Belki bizim 

mü’min olarak tanıdığımız bir şahıs, kalbinin derinliklerinde kâfirdir. Dolayısıyla kimin 

kâfir kimin mü’min olduğunu sadece Allah kararlaştırabilir ve buna bağlı olarak kimin 

                                                           
46 van Ess, “Dirār b. ʻAmr”, s. 226. 
47 TG, III: 49. 
48 van Ess, “Dirār b. ʻAmr”,  s. 226. 
49 TG, III: 49. 
50 Ḍırār, Kitābu’t-Taḥrīş’te büyük günah meselesini işlerken Muʻtezile’nin bu fikri benimsediğini 

söylemekte, ama kendisinin tutumu hakkında bir ip ucu vermemektedir; bkz. Dırâr, s. 62. 
51 TG, V: 229; van Ess, “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 18; Ḍırār’ın irca fikrine tepkili olduğu 

Kitābu’t-Taḥrīş’te de görülmektedir; msl. bkz. Dırâr, s. 54. 
52 Kaʻbī, s. 75. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

152 

cenneti kimin de cehennemi hak ettiğini de sadece O bilebilir;53 eğer Allah dileseydi 

bütün kâfirlerin hür seçimleriyle imân etmelerini sağlardı, çünkü O sonsuz lütuf 

sahibidir.54 Bu tutum Muʻtezile’den çok Mürciî bir anlayışın yansıması gibidir. Ḍırār, 

Kûfe’de Mürcie’nin tesiri altında kalmış olmalıdır. Bununla birlikte Ḍırār imânın eşitliği 

hakkında Mürcie’den farklı düşünmektedir; Mürcie’ye göre herkesin imânı eşittir. Ḍırār 

ise Arap olmayanların imânının daha faziletli olduğunu söylemektedir, çünkü Hz. 

Peygamber onlar arasından zuhur etmemiştir ve bu sebepten ötürü onlar kendi 

gayretleriyle imân etmeyi tercih etmişlerdir.55 Bu fikir Ḍırār’ın herkesin imânının aynı 

olduğunu kabul etmediği anlamına gelmektedir. Aynı şekilde cennetlikler ve 

cehennemliklerle ilgili olarak da Mürciî yaklaşımdan bir uzaklaşma gözlemlenmektedir.  

Ḍırār vaʻd ve vaʻīde inandığını açıkça beyan etmiştir.56 Bu konuyla alakalı 

Kitābu’l-Vaʻīd adında bir eser de kaleme almıştır.57 Fakat ahiretle ilgili Cehmî bir etkinin 

mevcudiyetinden söz edebiliriz. Cehm b. Ṣafvān’a göre cennet henüz yaratılmamıştır, 

yani ezelî olamaz ve yaratıldığında da ebedî, yani sonsuza dek vâr olmayacaktır. 

Kur’ân’da geçen ebedî kavramı mecazî bir kullanımdır ve uzun bir süre anlamına 

gelmektedir; yani hakikatte cennet son bulacaktır.58 Ḍırār bu görüşü kısmen devralmış ve 

modifiye etmiştir. Ḍırār’a göre cennet ezelî değildir, çünkü henüz daha yaratılmamıştır.59 

Kaynakların Ḍırār’ın ebedî kavramını nasıl yorumladığını zikretmemeleri ve kendisinin 

de vaʻd ve vaʻīdi kabul ettiğini söylemesi, cennet ve cehennemin ebediyeti hakkında 

farklı bir tavır takınmadığına delalet etmektedir; dolayısıyla ceza ve mükâfatın da ebedî 

olduğunu kabul ettiğine kanaat getirebiliriz. Allah Kur’ân’da kendi vechinden başka her 

şeyin helâk olacağını bildirmektedir;60 eğer cennet ve cehennem yaratılmış olsaydı 

kıyamet gününde onların da yok olması gerekirdi, zira o gün sadece Allah kalacaktır. 

Cennet ve cehennemin henüz yaratılmamış olduğu görüşü için etimolojik bir delil de 

sunulmuştur: dünya “yakın olmak” anlamına gelen dnv kökünden türemiştir ve yaratılan 

bütün varlıkları ihtiva etmektedir; ahiret ise “sonra” anlamına gelen āḫir kelimesinden 

                                                           
53 krş. TG, III: 54. 
54 İbn Ḥazm, el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvāʼ ve’n-niḥal, III, s. 93. 
55 krş: TG, III: 56 vd. 
56 Dırâr, s. 47. 
57 TG, V: 229. 
58 TG, II: 501. 
59 TG, III: 53. 
60 el-Ḳaṣaṣ 28/88. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

153 

türemiştir, çünkü içindeki bütün mahlukâtla birlikte sonra yaratılacaktır. Eğer cennet ve 

cehennem şu an vâr olsalar “sonraki” hayata değil, “şimdi içinde bulunduğumuz” hayata 

dâhil olmaları gerekirdi.61 

Muʻtezile’nin diğer bir esası olan el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker 

ilkesi hakkında Ḍırār’ın görüş ve tutumuyla alakalı açık bir beyanla karşılaşamadık. Bu 

durumda yapabileceğimiz yegâne şey, onun görüşlerine bakarak bir neticeye varabilmeyi 

ummaktır. Emr bi’l-maʻrūf bağlamında siyasî görüşlerin dikkate alınması, iyi bir 

başlangıç olacaktır. Ḍırār, siyasî kargaşaların yoğun olduğu bir dönemde yaşamıştır. Bu 

onun siyasetle ilgili birçok eser telif etmesine vesile olmuş62 ve de siyaset teorisine etki 

etmiş olmalıdır. Ona göre Arap ve Arap olmayan iki kişi, halîfelik görevine talip olurlarsa 

Arap olmayanın seçilmesi daha efdal olacaktır, çünkü Arap olmayanın tebaası sayıca 

azdır ve bu sebepten ötürü de gerektiğinde fazla kargaşalara mahal vermeden tahttan 

indirilebilecektir. Kendisi bu fikri İslâm’ı dikkate alarak oluşturduğunu belirtmektedir. 

Van Ess, bu fikrin bir devrim niteliği taşıdığını söylemektedir, çünkü kendisi aslen bir 

Arap’tı ve bunun vermesi gerektiği üstünlük duygusundan sıyrılarak halîfelik sancağının 

kendileri dışında birine verilmesini daha faziletli bulmaktaydı. Bu durum Emevî 

hanedanlığının Arapçı tavrına bir tepki gibi gözükmektedir. Kendisinin Bermekîler’le ve 

buna bağlı olarak Abbâsîler’le iyi ilişkiler beslediği zihinde tutulacak olursa Emevî-

Abbâsî geçiş sürecinde Emevîler’e cephe alan bu görüşü ortaya atması manidardır.63 

Siyaset teorilerinin el-emru bi’l maʻrūfla yakından alakalı olduğunu kabul edip kendisinin 

bu teoriyi İslâm’ı gözeterek ortaya attığını hatırlayacak olursak Ḍırār’ın İslâm 

toplumunun iyiliğini, yani maʻrūfunu düşündüğünü söyleyebiliriz. Nitekim Kitābu’t-

Taḥrīş’te müslümanlar arasındaki ihtilafları konu edinirken el-emru bi’l marufun önemi 

dillendirilmiştir.64 Ḍırār’ın kaleme aldığı bazı eserleri de bu prensip dairesinde 

değerlendirebiliriz. Kendisi muhtemelen güzel eylemlerde bulunmayı ve Allah’a bu 

yüzden veya insana güzellik yaptırdığı için şükranda bulunmayı konu edinen Kitābu’l-

Maʻrūf ve’ş-şukr isimli bir eser yazmıştır;65 bu eserinde güzel eylemlerin ne olduğunu 

zikretmesi mümkün gözükmektedir, başka bir ifadeyle iyiliğin önemini vurgulamış 

                                                           
61 İbn Hişām, Kitābu’t-Tīcān fī mulūk Ḥimyer, (Haydarabad: 1928), s. 11, çevirisini aktaran TG V: 244. 
62 krş. TG, V: 230 (42-44). 
63 van Ess, “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 3 vd. 
64 msl. bkz. Dırâr, s. 10. 
65 van Ess, “Ḍirār b. ʻAmr und die ‘Cahmiya’”, s. 17. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

154 

dolayısıyla iyiliğe teşvik etmiş olabilir. Bunun yanı sıra onun Kitābu’d-Daʻva isimli bir 

eseri de vardır;66 eserin muhtevası İslâm’a davetin mâhiyeti hakkında bilgiler içermiş 

olmalıdır, çünkü Kitābu’t-Taḥrīş’te dava başlığı altında İslâm’a davet hakkında 

konuşmaktadır.67 Bu bağlamdaki dava kavramı, zihinlerde el-emru bi’l-maʻrūfu 

çağrıştırmaktadır. Zaten kendisinin diğer din ve İslâmî akımlara karşı yazdığı reddiyeler68 

söz konusu prensip bağlamında hareket ettiğini kanıtlar niteliktedir.  

Muʻtezile’nin beş esasının sonuncusu adalet ilkesidir, yani kader bahsidir. Ḍırār 

b. ̒ Amr ve Muʻtezile arasındaki ilişki bağlamında bu mevzu, dışlanma sebebinin en güçlü 

gerekçesi gibi gözükmektedir. Eşʻarī, onun Muʻtezile’den bu konuda ayrıldığını 

söylemektedir.69 Makâlât kaynaklarında Ḍırār’ın kader telakkisi, Muʻtezile’den 

dışlanmasının en önemli faktörlerinden biri olarak lanse edilmektedir. Ḍırār’ın kaderle 

ilgili kafa yorduğuna eserleri delalet etmektedir: Kitābu’l-Ḳader ve inne’l-efʻāl maḫlūḳa 

manasında70 Kitābu’l-Maḫlūḳ. Bu eserler günümüze ulaşmadığından onun kader anlayışı, 

şimdilik sadece makâlâtçıların beyanlarını esas alarak inşa edilebilmektedir. Bu eserlere 

bakıldığında varlık anlayışı ile kader meselesinin birbirlerine bağlantılı olduğu 

anlaşılmaktadır. Ḍırār’a göre insan, tıpkı cisimler gibi sadece arazlardan müteşekkildir ve 

bir rûhu yoktur. Fakat bir insan cisimlerden farklı olarak eylemde bulunabilme yetisine 

sahiptir. Bir eylemin gerçekleşebilmesi için gerekli olan şey, hayat arazıdır. Bir fiilin 

yapılabilmesi için gerekli olan hayat arazı, Ḍırār’ın sisteminde gelişerek müstakil bir 

eylem arazı halini almıştır. Van Ess bu durumda eylem arazının, birincil veya ikincil bir 

arâz mı olduğu sorusunun meydana geldiğini söylemektedir. Ḍırār, Muʻtezile gibi fiilden 

önce, fiil esnasında ve fiilden sonra insanda bir fiili gerçekleştirebilmek için bir gücün 

varlığını kabul etmiştir.71 Bu durumda van Ess, fiil gücünün birincil bir arâz olarak kabul 

edilmesi gerektiğini söylemektedir. Fakat başka rivayetlerde kudretin ağrı, ilim ve cehâlet 

gibi temelden vâr olan bir ilinek olmadığını da söylemektedirler.72 Van Ess buradan – 

hipotez olduğunu ve daha büyük ihtimalle kaynakların olayları karıştırdıklarını 

                                                           
66 TG, V: 230 (45); van Ess, İbn Nedīm’in el yazmasında ilgili yerin el-m.ʻ.v.h şeklinde geçtiğini belirterek 

Fück’ün bu kitabı, Kitābu’l-Madʻāt olarak okuduğunu bildirmektedir. 
67 bkz. Dırâr, s. 74. 
68 krş. TG, V: 229 vd. 
69 Eşʻarī, s. 165. 
70 TG, III: 48. 
71 Eşʻarī, s. 165 (fiilden önce ve esnasında bulunur); Baġdādī, s. 211 (fiilden önce, esnasında ve sonra 

bulunur). 
72 Eşʻarī, s. 179. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

155 

vurgulamak kaydıyla – belki şöyle bir sonuca varılabileceğini söylemektedir: Ḍırār fiil 

gücünü, çift boyutta ele almış olabilir. Birincisi insanın eyleme geçebilmesi için elverişli, 

sağlam olması (ṣıḥḥa) ile muadil olan genel bir eylem yetisi ki bu kaynaklarda ḳuvve veya 

istiṭāʻā olarak anılmaktadır; ikincisi ise fiil esnasında harekete geçmek için gerekli olan 

bir güç ki buda ḳudre olarak isimlendirilmiştir.73 Bu bağlamda ḳuvve / istiṭāʻā birincil, 

ḳudre ise ikincil bir arâz sayılmaktadır. Bu noktaya kadar Ḍırār, Muʻtezile ile paralel 

ilerler gibi gözükmektedir; ikisi de fiilden önce mevcut olan bir eylem potansiyelini kabul 

etmektedirler. Yollarının ayrıldıkları yer, eylemlerin fâilleri hususunda olmuştur. 

Muʻtezile’ye göre insanlar eylemde bulunduklarında bir tek fâil vardır ki o da 

insanın kendisidir, başka bir ifadeyle insan kendi fiilinin hâlikidir.74 İnsanlar çirkin 

fiillerde bulunabilmektedirler ve mutlak iyi olan Allah, çirkin fiillerde bulunmaktan 

münezzehtir. Ayrıca eylemin yaratıcısının insanın kendisi olması, bunlardan sorumlu 

tutulması için de kaçınılmazdır. Ḍırār burada farklı düşünmüştür. O, Allah’ın mutlak 

kudret sahibi olduğunu düşünerek O’nu efʻālu’l-ʻıbādde devre dışı bırakmamıştır. Ḍırār, 

ileri tarihlerde Eşʻariyye ile özdeşleşen kesb / iktisāb kavramlarıyla çalışmaktadır.75 Ona 

göre bir fiilin meydana gelmesinde, hem Allah’ın hem de insanın hakikî bir rolü vardır: 

fiilleri Allah yaratıyor, insan ise kendi sorumluluğunu yitirmeden kesp ediyor, yani 

uyguluyor; kesb de, sonraları Eşʻariyye’nin anladığı gibi Allah tarafından 

gerçekleştirilmemektedir. Ḍırār, iki müstakil âmilden söz etmektedir, van Ess’in 

deyimiyle o bir “sinerjist”tir.76 Van Ess, Ḍırār’ın bu ikili öğretisine Raḳḳāşī’nin (ö. 

140/757 öncesi) ilâhî irâde öğretisinin temel oluşturmuş olabileceğini söylemektedir.77 

Sanki Ḍırār’ın kader görüşüyle Māturīdī’nin (ö. 333/944) kader telakkisi arasında 

paralellikler bulunmaktadır. Māturīdī’ye göre de fiillerde bir ortaklık söz konusudur: fiili 

yaratan Allah, uygulayan ise insandır; insan cüzî irâdesiyle bir fiili gerçekleştirmede karar 

kılar ve bu karardan sonra Allah o fiili yaratır.78 İkisi arasında bir etkileşim gerçekleşmiş 

                                                           
73 TG, III: 45. 
74 Muʻtezile yaratma kelimesini, Ehl-i Sünnet gibi “yoktan, örneksiz vâr etme” (ibdāʻ) olarak değil “bir şeyi 

üretmek, oluşturmak, icat etmek” şeklinde anlamıştır; Muhammed Ammara, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü 

Sorunu, s. 112 vd. 
75 Kesb kavramı İslâm öncesi Araplar’da da eylemlerle ilintili olarak kullanılmıştır; TG, III: 45. 
76 TG, III: 45. 
77 TG II: 170. 
78 Bekir Topaloğlu, Māturīdī’nin fiillerin vuku bulmasında Allah-insan ortaklığını kabul etmediğini 

söylemektedir; Bekir Topaloğlu, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Kelami Görüşleri”, İmam Mâturîdî ve 

Maturidilik, ed. Sönmez Kutlu, (Ankara: Otto, 2012), s. 210.  



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

156 

olabilir. Neticede Ḍırār, Mürcie’nin yoğun olduğu Kûfe’de yaşamıştır ve Māturīdī de 

Mürciî çevrelerle birlikte anılan bir mütekellimdir.  

Eğer bir fiil iki etken tarafından meydana geliyorsa bu durumda iki eylem 

sahibinin yetki alanlarının kararlaştırılması gerekmektedir. Van Ess’e göre makâlât 

yazarları, bu soruya ilgi duymamışlardır. Sadece Bişr b. Muʻtemir’in tevellüd teorisini 

ortaya atmasıyla geriye yönelik olarak Ḍırār’ın pasif / ikincil fiillerle (mutevellidāt) 

alakalı yaklaşımı ilginin odağına girmeyi başarmıştır.79 Ḍırār, tevlîd bağlamında çift 

etken fikrinden vazgeçmemiştir. Bir olayın gerçekleşmesi için ikili bir nedene ihtiyaç 

duyulur: birincisi harekete geçiren bir etken (es-sebebu’l-mūcib) ve ikincisi o şeyin kendi 

tabiatı; yani bir taşın havada uçması ilkin onu fırlatan birinin bulunmasından (=es-

sebebu’l-mūcib) ve ikincisi taşın kendi ağırlığından (=tabiatı) kaynaklanmaktadır.80 Bu 

durum sırf ikincil eylemlere değil tüm fiillere transfer edildiğinde şu sonuca 

varılmaktadır: insan bir fiili tetikliyor ve Allah da sonra tabiattan geleni o fiile ekliyor.81 

Başka bir ifadeyle Allah eylemlerin durum ve neticelerini yaratıyor; “insan eylemde 

bulunuyor; ama bundan sonra vuku bulanlar Allah’ın işi olmaktadır”.82 

Ḍırār’ın yukarıda zikrettiğimiz tutumu günahlara uygulandığında farklı bir 

zorlukla karşı karşıya kalınmaktadır. Ḍırār, burada muhtemelen ḫıẕlān kavramıyla 

çalışmıştır: insan günah işlediğinde Allah onu terk etmektedir.83 Fakat ḫızlānda bile 

Allah, insanın yardımına koşabilmektedir – Ḍırār’ın bu fikri benimsediğini kendi 

kitabının başlığından çıkarmaktayız: Kitābu’l-Maʻūne fi’l-ḫıẕlān. Şüphesiz Allah’ın irâde 

ettiği her şey olur, fakat Allah’ın iki tür irâdesi vardır: birincisi istenilen ile aynı olan irade 

ve ikincisi O’nun fiilleri emretmesi;84 yani eğer Allah bir şeyi irâde ederse ya onu yaratır 

ya da emirleriyle ister / “arzu” eder.85 Ancak sonuç olarak onun sistemi çerçevesinde 

günahın hâliki yine Allah olmaktadır. Muʻtezile zaviyesinden bu kabul edilemez bir 

şeydir, çünkü Allah kötülükleri yaratmaz.  

Ḍırār, fiillerin yaratılmasında Allah’a da pay verdiği için “ılımlı Cebriyye” (el-

                                                           
79 TG, III: 46. 
80 Ḳāḍī, el-Muġnī, IX, s. 30. 
81 TG, III: 46. 
82 TG, III: 47. 
83 TG, III: 48. 
84 Eşʻārī, s. 292. 
85 TG, III: 48. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

157 

Cebriyyetu’l-mutevassıṭa), başka bir ifadeyle “insana özgür irâde tanıyan görünümlü 

kaderci” olarak vasıflandırılmıştır, çünkü fiillerin oluşmasına Allah’ı dâhil etmek asıl 

fâilin O olduğunu çağrıştırmaktadır.86 Ḳāḍī ̒ Abdulcebbār, Ḍırār’ın kesb hususunda Cehm 

b. Ṣafvān’la aynı fikri benimsediğini, fakat Ḍırār’ın bu teoriye iḥāleyi de eklediği için – 

muhtemelen ikinci bir etkenin eklenmesi kastediliyor – daha “saçma” hareket ettiğini 

söylemiştir.87 Cebriyye Allah’ın iyi ve kötü her türlü fiilleri yaratıp insanların kendileri 

yapıyormuş gibi hissettiklerini savunan bir ekoldür. Bu bağlamda Ḍırār’ın, Allah’ın 

adaletini inkâr ediyormuş izlenimi oluşabilir, ancak bu durum basit bir genellemeye 

kaçarak ona haksızlık etmekten başka bir şey değildir. Ḍırār fiillerde insanın 

sorumluluğunu göz ardı etmemiştir, zira bir eylem insan ondan kaçabilme imkânına 

sahipse bir fiil olmaktadır.88 Başka bir ifadeyle eğer insan bir eylemi yapabilmekten 

kaçma ve sakınma imkânına sahip değilse fiilin vuku bulması onun sırtına yüklenemez. 

İnsanın bir kukla gibi aktörün komutlarına göre davranması, onun bu hareketlerden 

kaçınmak gibi gücü olmadığı anlamına gelmektedir. Dolayısıyla Ḍırār, Cebrî tutumu ve 

buna bağlı olarak Allah’ın fiilleri yaratıp onları insanın hanesine yazmasını kabul 

etmemiştir. 

Malaṭī, Ḍırār’ın tevhîd, adalet ve vaîd konularında Muʻtezile’yle uyuşmayıp 

onların fikrî çizgisinden çıkana kadar Basra’da Muʻtezilî bir meclisi yönettiğini 

söylemektedir.89 Bu beyan aynı anda el-uṣūlu’l-ḫamsenin ihmal edildiği noktaları dile 

getirmektedir. Fakat görebildiğimiz kadarıyla bu söylem, realiteyi isabetli olarak yansıtır 

gözükmemektedir. Nitekim Ḍırār, vaîdi benimsemiş, tevhîd konusunda Muʻtezile’nin 

tenzîh doktrinini ruʼyetullâh dışında takip etmiştir; Allah’ın adaletini de asıl itibariyle yok 

saymamış, sadece Muʻtezile’den farklı bir biçimde algılamıştır. Dolayısıyla anlaşılan 

Muʻtezile’ye göre esas olan, sadece Allah’ın adaletli olduğunu kabul etmek değil aynı 

anda da bu adaletin nasıl tanımlandığıdır; Allah’ın adaleti, sırf insanı seçiminde hür 

bırakarak bir eylemden dolayı sorumlu tutması değil O’nu fiillerin meydana gelme 

sürecinden tamamen uzaklaştırarak olası bir kötülükten de münezzeh kılmak anlamına 

                                                           
86 krş. Şehristānī, s. 72. 
87 Ḳāḍī, Şerḥu’l-Uṣūli’l-ḫamse, s. 244. 
88 Eşʻarī, s. 231; bu beyan asıl itibariyle pasif fiillerle (mutevellidāt) alakalıdır. Ancak Ḍırār’ın birincil ve 

ikincil fiiller ayrımını sistematik bir şekilde yapmadığı düşünülürse (bkz. TG, III: 46) bu beyanı bütün 

eylemler için de kullanılabilir. 
89 Malāṭī, s. 39. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

158 

gelmektedir. 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ 

Ḍırār’ın birçok eser telif etmiş olması, onun birçok konu hakkında düşüncelere 

sahip olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla onun sadece el-uṣūlu’l-ḫamse bağlamındaki 

görüşlerini ele almamız ilmî faaliyetlerinin eksik olarak yansıtılması anlamını 

taşıyacaktır. Bu sebepten ötürü Ḍırār’ın beş esas dışında kalan görüşlerine kısaca 

değinmemiz, onun fikrî boyutunu anlamamız bakımından faydalı olacaktır. 

1. Ontoloji:90 Ḍırār, kelâm ilminde alışılmış olduğu gibi arâz ve cevher 

ayrımına gitmemiştir. Bizim algıladığımız “cisimler” vardır, ama aslında biz cisimleri 

değil onların özelliklerini algılarız ki bu özellikler arazlardır. Cisim, arazlar kümesidir 

veya “parçalardan” (ebʻaḍ) oluşmaktadır. Ḍırār’ın sisteminde “parçalar” kavramı, 

atomculuk fikrini benimseyenlerin kullandığı şekliyle ele alınmamış ve atomculuğa 

zemin hazırlayacak mâhiyette de kullanılmamıştır. Arazlar münferit olarak vâr olamayıp 

bir araya geldiklerinde varlık kazanırlar; kendi başlarına var olsalardı renk veya tat gibi 

özellikler bir şeye bağlanmadan da vâr olmaları gerekirdi. Ḍırār’ın sisteminde birincil ve 

ikincil arazlar vardır: birincil ilinekler “parçalar” (ebʻaḍ), ikincil ilinekler ise arazlardır; 

dolayısıyla ebʻaḍ ve ʻarāḍ muadil kavramlar olarak anlaşılmamalıdır. Bir cismin 

oluşması için en az on tane birincil arazların bir araya gelmeleri kaçınılmazdır. Birincil 

arazlardan müteşekkil olan cisim, ikincil arazlara taşıyıcı olmaktadır. Birincil arazlar 

zıtlarıyla birlikte bulunurlar: sıcaklık ve soğukluk, ağırlık ve hafiflik gibi. Bu zıtlıklar bir 

cismin oluşması için zorunlu olan temel unsurlar değildir ve sadece cisimlerdeki 

değişimin nasıl gerçekleştiğini göstermeyi amaçlarlar; asıl itibariyle sıcaklık ve soğukluk, 

ısı başlığı altında ağırlık ve hafiflik de ağırlık başlığı altında toplanabilirler. On tane 

birincil arazdan en az yarısı değiştiğinde cisimde değişir; buna karşılık bir tanesi yok 

olduğunda cisim de yok olur. 

2. Epistemoloji:91 Ḍırār’a göre Hz. Peygamber’in vefatından sonra delil 

olarak icmâ, Kur’ân’dan sonra en önemli konumdadır.92 Ḍırār, dinî otoritelerin sözlerini 

                                                           
90 TG, III: 38-40. 
91 TG, III: 51-2. 
92 Şehristānī, s. 79; Kitābu’t-Taḥrīş’te de icmâya bolca vurgu yapılmıştır; krş. Dırâr, s. 141-6.  



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

159 

delil getirmeyi zayıf ve yetersiz bulmaktadır. Kendi döneminde hadîsleri birbirlerine karşı 

delil olarak gösterip birbirleriyle çatışanları eleştirmiştir (Kitābu’t-Tenāḳuḍu’l-ḥadīs ve 

Kitābu’t-Taḥrīş). Dolayısıyla dinî mevzularda ahad hadîsleri delil olarak kabul 

etmemektedir;93 muhtemelen kabir azabına ve şefaate de bu yüzden inanmamıştır. 

Bununla beraber Kurʼân’dan iki sûreyi çıkaran İbn Mesʻūd (ö. 32/652) ve en az iki sûre 

ekleyen Ubeyy b. Kaʻb’ın (ö. 33/654?) kıraatlerini kullanmayı da doğru bulmamıştır. 

Ḍırār’ın rivayetlere karşı sergilediği kritik tavır, onun rasyonalist olduğu anlamına 

gelmemektedir. Ona göre Allah’ın varlığına akılla ulaşılması zorunlu değildir; akıl insanı 

Allah’a yaklaştırabilir, ama insanlar vahye ulaştıklarında – ve bununla birlikte âkıl ve 

bâliğ olduklarında – Allah’ı tanımakla mükellef olurlar.94  

3. Âdem ve Havva’nın cenneti95: Yukarıda Ḍırār’ın cennet ve cehennemin 

henüz yaratılmadığına inandığını belirtmiştik. Bu ise Âdem ve Havva’nın kovulduğu 

cennetin ne olduğu problematiğini doğurmaktadır. Ḍırār bu kontekstteki cennetin, 

dünyevî bir bahçe olduğunu savunmaktır. Cennet, bahçe demektir. Kur’ân’da cennet için 

cennetu’l-ḫuld tabiri kullanılmaktadır, yani sürekliliği olan bir bahçedir. Fakat Âdem ve 

Havva oradan kovulmuştur, dolayısıyla bir süreklilik söz konusu olmamaktadır. Ayrıca 

cennet, insanların Allah’ın emirlerine uyarak elde edecekleri ve ödüllenecekleri bir 

yerdir. Emir ve yasaklar ise, şu an içinde yaşanılan dünya için geçerlidir; ahirette emir ve 

görevler olamayacaktır. Oysa Allah, Âdem ve Havva’ya yasak meyveden yememelerini 

emretmişti. Buna ilaveten ahiretteki cennette “bitip tükenmeyen ve yasaklanmayan bol 

meyveler”96 vardır; Âdem ve Havva’ya meyvelerin yasaklanması, onların içinde 

bulundukları cennetle ahiretteki cennetin farklı yerler olduğunu göstermektedir. 

VI. BİŞR B. MUʻTEMİR VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

Ḍırār b. ʻAmr’ın (ö. 180/769-200/815) ilmî bakımdan faal olduğu zamanlar 

Bermekîler aracılığıyla sarayın, yani devlet gücünü elinde tutanların ilmî faaliyetleri 

teşvik ettiği bir döneme tekabül etmekteydi. Bu durum sarayda entelektüel atmosferin 

oluşmasına ve büyük ihtimalle de kelâmın gelişmesine yardımcı bir etken olmuştu, zira 

                                                           
93 Şehristānī, s. 79. 
94 a.y.; TG, III: 51. 
95 TG, III: 53 vd.; deliller için ayr. bkz. İbn Hişām, Kitābu’t-Tīcān, s. 11, çevirisini aktaran TG, V: 245. 
96 el-Vāḳıʻa 56/32-3. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

160 

bilimsel gelişmeler – günümüzde de olduğu gibi – maddî kaygıların bulunmadığı 

ortamlarda sağlıklı bir ilerleme kat edebilmektedir. Fakat bu elverişli durum, 

Bermekîler’in 187/803 yılında çökmesiyle yön değiştirmiştir. Abbâsî halîfesi Hārūn er-

Reşīd (ö. 193/809) aklî spekülasyonlara, yani kelâma mesafeli bir tutum içinde olmuş ve 

Bermekîler’i zındıklıkla suçlamıştır. Hārūn daha çok muhaddislerden yana olmuş ve 

muhtemelen bu süreçten itibaren de ehlu’l-ḥadīs giderek güç kazanmaya başlamıştı.1 

Saray cephesindeki bu değişim “entelektüel” atmosferin yavaş yavaş değer kaybetmesine 

ve dolayısıyla kelâmcıların sarayda önemini yitirmelerine sebebiyet vermişti. 

Muʻtezile’nin Hārūn’un son dönemlerinde saraydan dışlanması, saraydaki entelektüel 

hayatın değişime girmesi ve müslüman gruplar arasında vuku bulan iç çatışmalar, 

Bağdat’taki Muʻtezile’nin “halk tabanına” yakın olan ve onlara hitap eden bir teolojiye 

gitmelerini beraberinde getirmişti, çünkü Muʻtezile artık yeni bir destekçi kitleye ihtiyaç 

duymuştu. Bu gelişmeler van Ess’in tabiriyle Muʻtezile’nin “sûfî bir kimliğe” 

bürünmelerine vesile olmuştur.2 

Halk tabanına yaklaşan ilk Muʻtezilî temsilcilerinden biri, Bağdat 

Muʻtezilesi’nin kurucusu sayılan Fars asıllı Bişr b. Muʻtemir’dir. Kendisi kısa süreliğine 

Hārūn er-Reşīd döneminde hapse girmiş,3 ama bu durum onun ileride sarayla tekrardan 

iyi ilişkilerde bulunmasına engel teşkil etmemişti; Meʼmūn’un (ö. 218/833) 201/817 

senesinde ʻAlī er-Rıḍa b. Mūsā el-Kāẓım’ı (ö. 203/819) veliahtı ilan ettiğinde Bişr, resmî 

şahit olarak orada bulunmaktaydı.4 Tam ismi Ebū Sehl Bişr b. el-Muʻtemir b. Bişr el-

Hilālī olup 210/825 senesinde ilerlemiş bir yaşta – belki geçirdiği cüzzam hastalığı5 

sebebiyle – vefat etmiştir. Bişr, geçimini köle pazarlayarak sağlamaktaydı.6 Tahsilini 

Basra’da Vāṣıl b. ʻAṭā’nın (ö. 131/748) öğrencileri Bişr b. Seʻīd (ö. ?) ve Ebū Osmān ez-

Zaʻferānī (ö. ?) yanında görmüştü. Hakkında olumlu düşüncelere sahip olmadığı Ebu’l-

Huẕeyl’le (ö. 227/841) de Basra’da bulunduğu esnada tanışmıştır. 

Bişr, halkın cehaletinden yakınan birisiydi, ancak Bağdat’ta destekçi bulabilmesi 

için de halk tabanındaki kitle kaçınılmazdı. Bu kitle bilgelikle kendi cepheleri için 

                                                           
1 TG, III: 99-100. 
2 TG, III: 106 vd. 
3 TG, III: 93. 
4 TG, III: 108. 
5 bkz. TG, III: 108. 
6 TG, III: 107. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

161 

kazanılamıyordu; muhtemelen Bişr, bu yüzden başka bir yöntemden istifade etmiştir. O, 

ḳuṣṣāsların yöntemine benzer bir şekilde hitabete yönelerek düşüncelerini şiirlerle halk 

tabanına anlatmıştır; şiirlerinin büyük çoğunluğu müzdevic veya musemmet nazım 

şekillerinde yazılmıştır. Bu nazım formları, avam tarafından bilinen ve eğitici şiirlerde 

başvurulan şekillerdi.7 Ayrıca Bişr, konuşmalarını “cahillerin” de anlayabilmesi için basit 

bir dille gerçekleştiriyordu.8 Fakat Bişr şairliğini sadece halka yönelik hitaplarında 

kullanmamış Muʻtezile içinde bulunan ve dışında kalan düşünürlere karşı reddiyelerini 

de şiirsel bir üslupla kaleme almıştır.9 

Malaṭī (ö. 377/987), Bişr’in el-uṣūlu’l-ḫamseyi Basra’da bulunduğunda devralıp 

ardından bu ilkeleri Bağdat’a taşıdığını söylemektedir.10 Eğer bu beyanda bir doğruluk 

payı varsa, o zaman Bişr’in, Muʻtezile’nin beş esasına aykırı olan fikirleri temsil etmemiş 

olması gerekir. Dolayısıyla bu söylem tezimizle yakinen alakalı olduğu için Bişr’in beş 

esasla ilintili olan görüşlerini ele alıp bu bilginin gerçeklerle uyumunu denetlememiz 

kaçınılmaz olacaktır. Muʻtezile’nin tevhîd bahsi yanında en çok önemsediği el-ʻadl 

ilkesiyle başlamamız yerinde olacaktır.   

Bişr, kader meselesine ve insanın özgürlüğüne önem vermiş bir mütekellimdir. 

Buna kaleme aldığı eserler şahitlik etmektedir. Kendisi Kitābu’l-ʻAdl isimli bir eser 

yazmış ki bu eserde Allah’ın adaletini konu edinmiş olması muhtemeldir. Fakat kader 

meselesinde insana büyük rol biçtiği, yazdığı reddiyeler vasıtasıyla anlaşılmaktadır: 

Kitābu ʻalā aṣḥābi’l-ḳader, Kitābu ʻalā Ḍırār fi’l-maḫlūḳ, Kitābu ʻale’l-Eṣamm fi’l-

maḫlūḳ, Kitābu’l-İstiṭāʻa ʻalā Hişām b. el-Ḥakem. Bişr’e göre insan, rûh ve bedenden 

oluşmaktadır; rûh yaşamı sağlayan unsur olmakla11 birlikte insanın eylemde 

bulunabilmesi ve idrak edebilmesi için de gereklidir.12 Bu ön şartın yanı sıra insanda, 

uzuvlarının ve sağlığının el verdiği müddetçe (ṣıḥḥa) sürekli mevcut olan bir eylem 

kudreti vardır13 ki insan bununla kendi seçimiyle fiiller yapabilmeye muktedirdir. 

Makâlât eserlerinin ağırlıklı olarak ilgisini çeken, Bişr’in insan özgürlüğüne yaptığı 

                                                           
7 TG, III: 109-11. 
8 TG, III: 131. 
9 bkz. TG, V: 284. 
10 Malaṭī, et-Tenbīh ve’r-redd, s. 38. 
11 Kāḍī , el-Muġnī, XI, s. 312. 
12 Ebū Yaʻlā, Kitābu’l-Muʻtemed, s. 96.  
13 krş. Eşʻarī, Maḳālāt, s. 136. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

162 

vurgudan ziyade fiillerle ilgili geliştirdiği tevlīd / tevellüd nazariyesi olmuştur. Tevellüd 

kavramı Bişr’den önce de kullanılmasına rağmen onunla birlikte farklı bir boyut 

kazanmış ve özgün bir sistemin ismi olmuştur.14 Bu teoriden ne kastedildiğini, Eşʻarī’nin 

(ö. 324/935) sunduğu örnekler net olarak göstermektedir: mesela bir ok veya bir taş 

atıldığında o objelerin hareketi meydana gelmektedir veya birine vurulduğunda vurulan 

kişi de ağrı zuhur etmektedir,15 yani bir fiil vasıtasıyla başka bir fiilin / etkinin oluşması, 

tevellüd fikrinin özeti olarak takdim edilebilir; bu sebepten ötürü tevellüde ikincil veya 

pasif fiiller tanımlamasını yapabiliriz. Eşʻarī’den sunduğumuz örneklerde iki şey göze 

batmaktadır: 1. etkileyen, yani ikincil fiillerin meydana gelmesine vesile olan hep 

insandır ve 2. bu etki sonunda meydana gelenler de arazlardır. Bütün ikincil fiillerin / 

etkilerin meydana gelmesinde insanın etkisinin bulunması, bu kuramın özünü temsil 

etmektedir; van Ess buna “antropolojik karakter” demektedir. Tevellüd sadece insanın 

etkisi söz konusu olduğunda oluşmaktadır. Doğada insanın tesiri dışında da etkiler 

görünmektedir, fakat bunlar tevellüd kategorisine girmemektedir ve böyle durumlarda tek 

fâil Allah olmaktadır.16 Bişr’in hareket noktası fiziksel olaylar değil insanın hareket alanı 

olmuştur;17 insanda kendisini aşan bir eylem gücü vardır ve dolayısıyla insanın eylemi, 

kendi dışında eşya veya şahıslara etki edebilmektedir.18 

Tevellüd kuramı, duyularla algılanan etkilere uygulandığında farklı bir 

problemle karşı karşıya kalınmaktadır. Söz gelimi, bir kişiye vurulduğunda ağrıya 

sebebiyet veren kişi döven şahıstır, fakat bu ağrıyı ilmiyle algılayan ise dövülen kişidir. 

Bişr’e göre acıya sebebiyet veren, döven kişi olduğundan fiil de ona aittir (fiʻluhū). Fakat 

fiʻl kelimesi “etki” anlamını ifade etmekle birlikte “eylemde bulunma” manasına da 

gelmektedir; bu durumda ağrıyı algılayan kişi, acıyı duyularıyla hissettiği için algılama 

eyleminde bulunmaktadır ve buna bağlı olarak fâil konumundadır. Cāḥıẓ (ö. 255/869) bu 

problematiği Bişr’in bilgi teorisiyle ilintileyerek ele almaktadır. Hatırlanacak olursa 

tevellüd sadece insanın etkisi bulunduğunda söz konusu olmaktadır. Dövülen kişinin, 

maruz kaldığı şiddetten ötürü oluşan acıyı hissetmemesi kaçınılmazdır ve bu kişi zorunlu 

olarak acıyı algılamaktadır. Bu durumda fâil döven kişidir, çünkü dövülen bu acıyı kendi 

                                                           
14 TG, III: 116. 
15 Eşʻarī, s. 228. 
16 krş, Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntiṣār, s. 63. 
17 alt. bkz. s. 169. 
18 TG, III: 117. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

163 

hür iradesi dışında algılamıştır.19 Burada ilim yoktur, zira duyu organlarıyla elde edilen 

bilgi eğer hür bir seçimle elde edilmişse kesbî bilgi olmaktadır; mesela bir haber 

vasıtasıyla ulaşan bir bilgi (enformasyon), öncelikle kulak ve gözle elde edilir, fakat 

haberin sıhhati üzerinde düşünülüp doğruluğu veya yanlışlığı hakkında karar verildikten 

sonra bir bilgi değeri kazanmaktadır.20 Birine vurulduğunda, vurulan kişinin acıyı 

algılaması, ilim kategorisine intikal etmemektedir, çünkü o bu acıyı hissedip hissetmeme 

konusunda bir seçim hürriyetine sahip değildir ve bundan ötürü de fâil durumunda 

bulunmamaktadır. 

Muʻtezile’nin beş esas bağlamında en çok önem verdiği diğer esas tevhîddir. 

Bişr, tevhîd meselesinde tenzîhçi bir doktrin üzerinde ilerlemiş olması gerekir, zira o 

tecsîm fikriyle özdeşleşen Hişām b. el-Ḥakem’e (ö. 187/803) karşı reddiye yazmış 

(Kitābu’r-Redd ʻalā Hişām b. el-Ḥakem)21 ve onu tevhîdle oynamakla suçlamıştır;22 

sıfatlarla ilgili hakkında bilgi bulunmayan Ḥāris el-Varrāḳ isimli birine de bir reddiye 

yazmıştır (Kitābu’r-Redd ̒ alā Ḥāris el-Varrāḳ fi’ṣ-ṣıfāt).23 Makâlât kaynakları da, Bişr’in 

Tanrı telakkisi bağlamında genelde detaylar üzerinde durmuşlar ve onun ilâhî irade ve 

ilâhî lütuf öğretilerini dikkate almışlardır.24 Söz konusu kaynakların Bişr’in tenzîh fikrini 

önemsememeleri de aslında, onun genel Muʻtezilî çizgide hareket ettiğine delalet 

etmektedir. Bişr’in tevhîdle ilgili görüşlerini kaynakların bize sunduğu şekliyle ele alıp 

odaklandıkları irade ve lütuf nazariyelerini açıklamamız yerinde olacaktır. Bu bağlamda 

aktarılan veriler, öncelikle Bişr’in ilâhî irade fikrini ele almışlardır. Van Ess, Bişr’in bu 

görüşünün makâlât kaynaklarında birbirlerine yakın olsalar da detaylarda farklı bilgiler 

içerdiklerinden dolayı tekrar inşa edilmesi gerektiğini söylemektedir. Van Ess’in 

yorumunu yanlış veya eksik aktarma tehlikesi bulunduğundan ötürü değerlendirmelerini 

olduğu gibi iletmenin daha sağlıklı olacağı kanaatindeyiz. 

« … Bişr, ilâhî iradede Muʻammer [b. ʻAbbād (ö. 215/830)] gibi Allah’ın 

zatının özünü görmemiştir; irade Tanrı ile aynı değildir. Fakat Bişr, sonraları 

                                                           
19 krş. TG, III: 118; söylediklerimiz eğer van Ess’in fikir dizgilerini doğru anlayıp yorumlayabildiysek 

geçerlidir.  
20 krş. Cāḥıẓ, Resāʼilu’l-Cāḥıẓ, ed. ʻAbdusselām Muḥammed Hārūn, (Kahire: 1965-79), IV, 47 vd., 

çevirisini aktaran: TG, V: 307. 
21 TG, V: 284. 
22 Kāḍī, Faḍl, s. 265. 
23 TG, V: 285. 
24 TG, III: 122. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

164 

Muʻtezile’de alışılmış olduğu gibi iradeyi fiilî bir sıfat olarak da görmemiştir; o daha 

çok ezelî ve zamansal irade arasında bir ayrım yapmıştır. Gerçi Kaʻbī buradan 

hareketle zatî ve fiilî sıfatlar ayrımına gitmiştir, ama bu tam olarak doğru değildir. 

Çünkü gördüğümüz üzere ebedî irade de ilahî zatın bir unsuru değildir. [Bişr’in bu 

görüşü] daha ziyade başka yerde karşılaştığımız meşīʼe ve irāde ayrımını 

çağrıştırmaktadır. Ama bu ayrım genelde kadercilerde bulunmaktaydı ve Bişr bir 

kaderci değildi. Bu yüzden Bişr, duruma göre Tanrı’nın irade eyleminin hür olmayan 

mahlûkata mı veya hür irade sahibi olan insana mı uzandığı şeklinde iradenin etki 

ettiği objeleri [ele almak suretiyle] tekrardan bir ayrıma gitmiştir. Bu durumda şöyle 

bir [tablo elde edilmektedir]: Allah ezelden beri yaradılış olarak planladığı ve insanın 

iyi ve kötü olarak yapacağı her şeyi irade etmiştir; çünkü O bunların hepsini önceden 

biliyor ve iyi ve kötü olduğu içinde irade ediyor. Ama zaman içinde gerçekleşen irade, 

yaradılışla ilintili olduğunda yaratmayla ve insanın eylemleriyle ilintili olduğunda 

ilâhî emirle eş anlamlıdır. Böylelikle günah [meselesi] dışlanmış oluyordu: günah ne 

ezelden beri ne de zaman içinde irade edilmiştir. Tanrı’nın sadece neyin iyi neyin kötü 

olduğunu belirlemek suretiyle günahta payı vardır. 

Bu durum Bişr’in ezelî ve zamansal iradeden kesin olarak iki farklı şey 

anladığı anlamına gelmemektedir. Belki de zamansal iradeyi kabul etmek zorunda 

kaldığı için iradenin Tanrı ile aynı olmadığını beyan etmiştir. [Zamansal iradeyi] kabul 

etmeye mecbur kalması, öncelikle yaratmayı zaman dışında başka bir yere 

yerleştiremediğinden kaynaklanmış olmalıdır. Eğer kötülüğün sorumluluğu zaten 

O’na atfedilmemişse ve iyi olan ezelden beri kararlaştırılmışsa insanın eylemleri için 

Tanrı’nın ayrı bir zamansal irade eylemine ihtiyaç duyulmaması gerekirdi. Bişr 

yaratmayı hipostaz olarak anlıyordu; yaratmanın yeri belirlenemez [lā fī maḥall], yani 

yaratılmışın bir arazı da değildir. İrade eylemi yaratılan objeden önce geldiği için 

olamaz da zaten. Yani Bişr derecelendirmeye devam etmişti: ilâhî iradenin sırf Tanrı 

ile aynı olmayan iki tezahürü yoktur; zamansal iradenin kendisi de daha ziyade zaman 

bakımından yaratılandan öncedir. Esasen bu durum bütün illetler için geçerlidir. Fakat 

yaradılış, Allah’ın “Ol” [şeklindeki] yaradılış kelimesini telaffuz etmesiyle kendisini 

açığa vurmamaktadır; Bişr bu bağlamda ilahî kelâmla da ilgilenmeyi gereksiz 

bulmaktaydı. »25 

Baġdādī (ö. 429/1037), Basra Muʻtezilesi’nin Bişr’i beş noktada tekfir ettiğini 

beyan etmektedir; bunlar arasında (yukarıda aktardığımız) Allah’ın ezelden beri mürîd 

                                                           
25 TG, III: 122 vd. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

165 

oluşu fikri bulunmaktadır. Ayrıca Bişr, Allah’ın bir eylemin gerçekleşeceğini bilmesine 

rağmen bunu engellememesi o fiili irade ettiği anlamına geldiği için de tekfir edilmiştir26 

– ki bu bilhassa kötü fiiller söz konusu olduğunda problemli olmaktadır. Anlaşılacağı 

üzere Bişr’in ilâhî iradeyle ilgili görüşü günahlar meselesine taşındığında sorunlar zuhur 

etmektedir. Eğer Allah ezelden beri doğru olanı istiyorsa, kâfirlerin de imân etmesini 

sağlayabilirdi; fakat insanların hayatları boyunca elde ettikleri tecrübe O’nun bunu 

istemediğini göstermiştir, çünkü dünyada kâfirler de hayatlarını sürdürmektedirler. Bu 

noktada – Baġdādī’nin bildirdiğine göre Bişr’in tekfir edildiği diğer bir görüşü olan – 

ilâhî lütuf öğretisi devreye girmektedir: Allah sonsuz lütuf sahibidir ve eğer dileseydi 

bütün kâfirleri inançlı yapabilirdi. Bu kavramı ilk kullanan Bişr olmamıştır; İbn Ḥazm (ö. 

456/1064) bu öğretinin kökünü, Ḍırār b. ʻAmr’da görmektedir.27 İbnu’r-Rāvendī (ö. 

298/910?) de tıpkı Baġdādī gibi, Bişr’in bu öğretisi sebebiyle Muʻtezile tarafından tekfir 

edildiğini söylemiştir; bunun üzerine Ḫayyāṭ (ö. 300/913?) ise Bişr’in bu görüşten 

döndüğünü bildirmiştir.28 Van Ess, Bişr’in bu görüş sebebiyle Muʻtezile’den 

dışlanmadığını söylemektedir, çünkü eğer vakıa böyle olsaydı kaynakların bunu 

kaydetmeleri gerekirdi; daha ziyade h. III. yüzyıllarda bu öğretiden “utanç” duyulmuş ve 

Bişr’in bundan vazgeçtiği yayılmak istenmiştir.29  

İlk bakışta Bişr’in bu nazariyesinin sadece teorik bir zemini bulunmaktadır, 

çünkü her ne kadar Allah kâfiri müʼmin yapmaya kâdir olsa da realitede bunu 

gerçekleştirmemiştir.30 Buna zaten gerek de kalmamıştır, çünkü Allah insanın cennete 

gidebilmesi için gerekli şartları sunmuştur: Allah insanlara peygamberler göndererek 

kâfirlerin mazeretlerinin önüne geçmiş ve bunun yanı sıra da insana doğru ve yanlışı 

seçebilmesi için özgür irade vermiştir. Şüphesiz Allah isteseydi, bütün insanları cennete 

yerleştirebilirdi veya küfre düşen birini küfre düşmeden önce de öldürebilirdi;31 ama O 

bunları yapmak zorunda değildir,32 çünkü aynı şekilde bu durumun zıddı olarak bir kâfiri 

imân etmeden önce de öldürebilmektedir.33 Bişr’in genç muasırı olan Hristiyan teolog 

                                                           
26 Baġdādī, el-Farḳ, s. 157. 
27 TG, III: 123. 
28 Ḫayyāṭ, s. 64 vd. 
29 TG, III: 121. 
30 krş. Ḳāḍī, Şerḥu’l-uṣūli’l-ḫamse, s. 352. 
31 TG, III: 124. 
32 Ḳāḍī, Şerḥu’l-uṣūli’l-ḫamse, s. 352. 
33 Eşʻarī, s. 148.  



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

166 

ʻAmmār el-Baṣrī (ö. ?), bir inançsızın “Allah reşit, yani yaptıklarından sorumlu olan 

birinin günah işleyeceğini bilmesine rağmen neden çocukluğunda öldürmemiştir” 

şeklindeki sorusunu iletmektedir. Eşʻarī’nin Muʻtezile’den ayrılmasına sebebiyet verdiği 

söylenilen “üç kardeş meselesi” aynı noktadan hareket etmektedir.34 Bu sorunun altında 

yatan şudur: eğer Allah sonsuz lütuf sahibiyse bu lütfunu neden her insanın istifadesine 

sunmamıştır? Bu soruya Bişr’in cevabını yukarıda vermiştik. Fakat bu mesele, 

tartışmaların teorik düzlemden taşması bakımından önemlidir, çünkü Allah’ın sonsuz 

lütuf sahibi olmasına rağmen her insanın müʼmin olmasını sağlamaması, O’nun hürriyeti 

ile alakalı bir tartışmayı tetiklemektedir. Lütuf öğretisinin aynı anda ṣalāḥ-aṣlaḥ 

meselesiyle birlikte anılması, bu yüzden olmalıdır. Ebu’l-Huẕeyl’e göre Allah, en faydalı 

olanı (aṣlaḥ) yaratmak zorundadır. Bişr buna karşılık Allah’ın lütfunun sınırsız olduğunu 

söylemiş ve en hayırlı diye bir şeyin olmadığını aksine bütün faydaların eşit olduğunu 

(ṣalāh) savunmuştur. Yani başka bir ifadeyle Bişr, Allah’ın sınırsız özgürlüğünü esas 

almıştır.35 

Allah’ın sonsuz lütuf sahibi olması, insanlara sürekli olarak emirlerini yerine 

getirmelerinde yardımcı olacağı anlamına gelmemektedir. Bişr bu bağlamda farklı 

kavramlar kullanmıştır: Allah’ın dostluğu (velāye), yani eğer insan imân ederse Allah ona 

dostluk ederek yardımcı olur; buna zıt olarak küfre ve günaha karşı ise düşmanlık ile 

karşılık verir. Allah’ın dostluğu veya düşmanlığı, insanın iyilik veya kötülükte 

bulunmaya karar vermesi ile aynı anda ortaya çıkmaz; onlar daha ziyade bir ödül veya 

ceza olarak anlaşılmalıdır. Küfür içinde bulunanlara hemen isabet eden, Allah’ın 

lanetidir. Bu durumda iki şey söz konusu olmaktadır: 1. Allah’ın düşmanlığı lanetinden 

daha büyük bir şeydir, başka bir ifadeyle Allah’ın aktif olarak müdahalesidir ve 2. 

Allah’ın dostluğu ve düşmanlığı zaman içerisinde oluşmakta olup O’nun ezelî iradesi ve 

dolayısıyla lütfuyla alakalı değildir.36 Van Ess’e göre Bişr’in günah meselesinde farklı 

kavramlarla çalışmasına rağmen, imân ve lütuf birbirinden tamamen 

ayrılamamaktadırlar, çünkü eğer bir kâfirin ilâhî lütuf olarak imân etmesi 

sağlanabiliyorsa o zaman müslümanların da imânlarını Allah tarafından elde etmiş 

olmaları ihtimali bulunmaktadır. Bişr’e göre Allah, insana bireysel çabasından önce imân 

                                                           
34 TG, III: 124. 
35 TG, III: 126. 
36 TG, III: 126 vd. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

167 

etmesinde yardımcı olmaktadır, çünkü imân etmek sade bir fiilden daha büyük bir şeydir. 

Ḍırār b. ʻAmr da imânın Allah tarafından yaratıldığına inanmaktaydı. Van Ess’e göre 

Bişr, bu görüşten tam olarak kopamamıştır.37  

İmânla yakinen ilişkili olan günah meselesini, Bişr bir süreç olarak anlamıştır. 

İnsan doğru ve yanlışı seçme sürecinde bir ara basamakta bulunmaktadır ve bu süreçte 

henüz eylemlerinden sorumlu değildir.38 Karar vermek, iki seçenek (ḫāṭırāni) arasında 

gerçekleşir. Bu süreçte şeytan olaylara müdahil olabilmekte ve insanda şüphe uyandırarak 

günaha teşvik etmek istemektedir. Ama şeytanın müdahil olması zorunlu değildir, zira 

şeytan ilk insanın, yani Âdem’in vâr olduğundan sonra dünyaya gönderilmiştir. Bu 

Âdem’in şeytan olmaksızın düşünebildiğine işaret etmektedir. Aynı şekilde şeytan da 

günah işlerken başka bir şeytana ihtiyaç duymamış ve kendi hür iradesiyle günah 

işlemeye karar vermiştir.39 

Bişr, bu görüşüne rağmen günahlarda insanın sorumlu olduğuna dair şüphe 

duymamıştır. Nitekim kendisi Muʻtezile’ye uygun olarak büyük günah işleyenin fâsık 

olduğuna inanmış – ki bu görüşü benimsediğini Kitāb fi’l-menzileti beyne’l-menzileteyn 

isimli bir eser yazmış olmasından anlamaktayız – ve Cebriyye ile Mürcie’ye karşı da 

birçok reddiyeler kaleme almıştır.40 Bişr’in büyük günahtan insanın kendisinin sorumlu 

olduğunu ve kendi gayretiyle cennet ve cehennemi elde edeceğini, tövbe ile alakalı katı 

diyebileceğimiz anlayışı da göstermektedir: Allah tövbeleri kabul eder, ancak tövbe 

sahibi tekrar bir büyük günah işlerse tövbe ettiği günahı da tekrar hanesine yazılır.41 

Zikrettiğimiz üzere bu tövbe anlayışı onun cennet ve cehennemi kazanmanın insanın 

elinde bulunduğuna inandığını göstermektedir. Nitekim Ḫayyāṭ, Bişr’in vaʻd ve vaʻīde 

inandığını açıkça beyan etmiştir;42 ayrıca Bişr Kitābu’l-Vaʻīd ʻale’l-Mucbire isimli bir 

eser de yazmıştır. Van Ess, Bişr’in bu esasta – tövbe anlayışına dayanarak – genel 

Muʻtezilî çizgiden daha katı bir tutum içinde olduğunu söylemektedir.43 Anlaşılan Bişr 

cennet ve cehennem hususunda sadece ikisinin ahiretten önce yaratıldığına, yani şu an 

                                                           
37 TG, III: 127. 
38 alt. bkz.s. 169. 
39 TG, III 127 vd.; ayr. bkz. Şehristānī, el-Milel, s. 57. 
40 krş. TG, V: 283 vd. 
41 Ḫayyāṭ, s. 64. 
42 krş. a.y. 
43 TG, III: 128. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

168 

mevcut olduklarına inanması bakımından Muʻtezile’nin cumhurunun görüşünden 

ayrılmıştır.44 

Son olarak el-emru bi’l-maʻrūf esası kalmıştır. Bu konuyla ilgili van Ess 

bağlamında yeterli veriye rastlayamadıysak da birkaç rivayet Bişr’in bu esas çerçevesinde 

hareket ettiğine delalet etmektedir. Muʻtezilî kaynaklara göre o, günde iki insanı Allah’ın 

dinine çağırmayı hedeflemiştir. Bişr’in dine çağırmaktan kastettiği, muhtemelen cihâd 

için reklam yapmaktı, çünkü o savaşçılara büyük saygı beslemekteydi. Hatta van Ess’e 

göre Bişr, bu savaşçıları kendi mal varlığıyla desteklemiş de olabilir.45 Bunun yanı sıra 

diğer dinlere ve akımlara karşı yazdığı reddiyeler de bu esas çerçevesinde 

değerlendirilebilir.46 Ayrıca Bişr’in el-emru bi’l-maʻrūfla yakından alakalı olan siyasî 

teorilerle alakalı eserler telif etmiş olması da, bu ilkeye riayetin bir tezahürü olarak 

görülmesine imkân sunmaktadır. 

Sonuç olarak Malaṭī’nin, “Bişr, el-uṣūlu’l-ḫamseyi devralmıştır” şeklindeki 

beyanı gerçeği kısmen yansıtır gibi gözükmektedir, çünkü “devralmış” ifadesi kabul 

edilirse el-uṣūlu’l-ḫamsenin de Vāṣıl’ın medresesinde oluşmuş olduğunun bununla 

birlikte kabul edilmesi gerekmektedir; dolayısıyla bu beyanın doğruluk payı, sadece 

Bişr’in beş esası benimsediği hususunda geçerlidir. Bişr’in görüşlerini incelerken 

Muʻtezile’nin beş esasına aykırı olan bir durumla karşılaşmadık. Gerçi o, tevhîd 

bağlamında ilâhî lütuf ve irade görüşleri sebebiyle tenkide uğramışsa da bu onun 

Muʻtezile’den dışlanması için bir sebep oluşturmamıştır; belki bu bağlamda onun 

antropomorfik Tanrı anlayışına karşı olması, tevhîd ilkesini temsil etmesi için yeterli 

görünmüştü. Bu “ince” ayrıntı dışında Bişr’in el-uṣūlu’l-ḫamseye aykırı dikkate değer bir 

görüşü bulunmadığı gözükmektedir. 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ 

Bişr’in düşüncelerini sırf el-uṣūlu’l-ḫamse çerçevesinde ele almamız yeterli 

olmayacaktır. Bağdat Muʻtezilesi’nin kurucusu olarak onun diğer görüşlerinin 

zikredilmesi, Basra ve Bağdat Muʻtezilesi arasındaki farkların kökenini anlayabilme 

                                                           
44 Maḳdisī, el-Bedʼ ve’t-taʼrīḫ, thk. Cl. Huart, (Paris: 1899-1919), I, s. 188, çevirisini aktaran: TG, V: 324. 
45 TG, III: 107. 
46 bkz. TG, V: 283 vd.  



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

169 

niteliği taşıyacaktır. Bu yüzden bunlara kısaca değinmenin yararlı olacağı kanaatindeyiz. 

1. Ontoloji: Bişr, ağrı, hareket gibi geçici ve renk, tat gibi kalıcı arazlar 

arasında bir ayrım yapmamıştır. Bu durum onun tevellüd kuramına verdiği önemden 

kaynaklanmaktadır. Onun için önemli olan fiziksel olaylar değil daha çok fiiller 

arasındaki nedensellik ilişkisidir.47 Bunun yanı sıra Bişr, kendi başına etki edebilen bir 

tabiatı da kabul etmemiştir; ona göre Allah ve insan olmak suretiyle sadece iki etki eden 

aktör bulunmaktadır.48 

2. Epistemoloji: Bişr’e göre iki tür bilgi vardır: ibtidāʼī / ḍarūrī ve iktisābī / 

iḫtiyārī bilgi. İktisābī bilgi, bilinçli olarak istenip ve gerekli şartlar sağlandığında – mesela 

insanın duyu organlarını aktif olarak kullanması gibi – meydana gelmektedir. İnsanda 

ibtidâî olarak Allah mefhumu bulunmaktadır, ama tevhîd inancı iradî seçim sonucunda 

elde edilir ve dolayısıyla kesbîdir.49 Bunun yanı sıra insanda kendisinin sonlu olduğu 

bilinci de vardır. Bu iki mevcut veri, insanı düşünmeye sevk etmektedir. Bu verilerden 

hareketle insan düşünüp bir sonuca varmak zorundadır ve bir karara ulaşması için ona 

süre tanınır. İnsan bir sonuca ulaşana kadar bir ara basamaktadır ve cezaya müstahak 

olmaz. Bu yüzden Hristiyanî bir tanrı anlayışına sahip olan bir çocuk, tevhîde aykırı 

davranmış olur ama küfre düşmüş sayılmaz.50 

3. Hadd Cezası: Bişr’e göre on dirhem değerinde bir malın çalınması büyük 

günahtır ve eğer tövbe edilmezse cehenneme gitmek anlamına gelmektedir. On dirhem 

değeri altındaki hırsızlıklar, cehennem azabını gerektirmemekte ve dolayısıyla kebîre 

kategorisine girmemektedir.51 

4. Siyaset: Van Ess, Bişr’in Zeydî olduğunu söylemektedir;52 bu 

mensubiyetin muhtemelen kelâmî olmaktan ziyade siyasî tavır olarak anlaşılması 

gerekmektedir. Çünkü o, Hz. ʻAlī’nin öncülüğünü göstermek için, Zeydiyye’nin ilim ve 

amel kriterlerinden hareketle onu sahâbeyle kıyaslamıştır.53 Fakat Bişr genel Zeydî 

                                                           
47 TG, III: 116. 
48 TG, III: 121. 
49 TG, III: 188; ayr. yuk. bkz. s. 162 vd. 
50 TG, III: 127. 
51 İbn Ḥazm, el-Faṣl, IV, s.154. 
52 TG, III: 108; Bişr’in Yaḥyā b. ʻAbdullāh’ın dâîleri arasında olduğu, Zeydî kaynaklarda ifade 

edilmektedir;  bkz. Mehmet Ümit, s. 142 vd. 
53 TG, III: 129. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

170 

anlayışa aykırı olarak, Hz. Ebū Bekir’in halîfe olarak seçilmesinin daha doğru bir karar 

olduğunu da söylemiştir, çünkü Hz. ʻAlī bazı Kureyşliler’le husumet içindeydi ve 

seçilmiş olmasının çatışmaları beraberinde getirme tehlikesi bulunmaktaydı. Hz. Ebū 

Bekir ve Hz. Ömer’e duyulan vefa, Hz. Osmān’ın son altı senesi için geçerli değildir. Hz. 

ʻAlī’nin, Ṭalḥa b. ʻUbeydullāh (ö. 36/656) ve Zubeyr b. ʻAvvām’a (ö. 36/656) karşı 

savaşması da isabetli olmuştur, çünkü onlar el-Ḥucurāt sûresinin 9. ayetinde geçen âsîler 

(fietu’l-bāġiyye) kategorisine girmişlerdi. Hakem Olayı’nda da Hz. ʻAlī’nin bir hatası 

bulunmayıp Muʻāviye b. Ebū Sufyān (ö. 60/680), ʻAmr b. el-ʻĀṣ (ö. 43/664) ve diğer 

hakemler suç sahibidir. Van Ess, bu yorumların yeni olmadığını söylemekte ve burada 

bir Muʻtezilî’nin iş başında olduğunun tek belirgin noktası, değerlendirmelerde 

hadîslerden istifade edilmeyip, sadece Kur’ân’dan deliller sunulmasının olduğunu 

söylemektedir.54 

5. Çocukların cezalandırılması: Bişr, Allah’ın çocukları 

cezalandırabileceğini söylemiştir; ona göre bir çocuk Allah tarafından cezalandırıldığında 

gerçekte reşittir ve bu sebepten ötürü de suçu kendi sorumluluğuyla yapmıştır; bu yüzden 

de cezayı hak etmiştir. Tanrı çocuğu reşit yaparak, onun cezalandırılması için gerekli şartı 

sağlamakta ve dolayısıyla adaletine aykırı da davranmamaktadır.55 

VII. ṢŪFİYYETU’L-MUʻTEZİLE 

Bişr b. Muʻtemir (ö. 210/825), Muʻtezile içinde Ebu’l-Huẕeyl (ö. 227/841) veya 

Naẓẓām (ö. 232/847 öncesi) kadar etki sahibi olamadıysa da sonraki nesiller tarafından 

unutulmamış ve tevellüd, Hz. ʻAlī’nin öncülüğü, duyularla algılama veya eylem kudreti 

hakkındaki görüşleri onun vefatından sonra da temsilciler bulup varlığını 

sürdürebilmişti.1 Bişr’in etkisi altında kalan bir kısım düşünür, Caʻfer b. Ḥarb2 (ö. 

236/850) tarafından müstakil bir grup olarak Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile ismi altında 

toplanmıştır; fakat van Ess, Caʻfer’in bu kitle altında saydığı isimlerin her birinin, Bişr’in 

ekolü ile uyuşmadığını vurgulamaktadır.3 Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile adı altında zikredilen 

                                                           
54 TG, III: 130. 
55 TG, III: 125. 
1 TG, III: 130 vd. 
2 Van Ess burada “Pseudo-Nāšiʼ” ifadesini kullanmaktadır. Bu tabir, referans olarak kullanılan eserin ilk 

ortaya çıktığında Nāşiʼ el-Ekber’e atfedildiğini, fakat sonraları ona ait olmadığının anlaşıldığını ifade 

etmektedir; eser sahibi van Ess’e göre Caʻfer b. Ḥarb olabilir. 
3 TG, III: 132. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

171 

şahıslar hakkında, isimleri dışında yeterli bilgiler bulunmamaktadır. Bu şahıslar şunlardır: 

Ebū ʻImrān Mūsā er-Raḳāşī ki Caʻfer, Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile’yi ona atfetmektedir, Hāşim 

b. Nāṣiḥ, Bişr el-Ḳalānisī, Ebū ʻUbeydullāh el-Efvah, Ravḥ el-ʻAbdī ve Ebū Ṣāliḥ. Bu 

isimler yanında Caʻfer, Naẓẓām’ın öğrencisi Faḍlu’l-Ḥadesī4 ve kim olduğu bilinmeyen 

Ḥuseyn el-Ḳūfī’yi de zikretmektedir.5 Van Ess’in bu grup altında zikrettiği ve 

kaynaklarda diğerlerine nazaran çokça anılmış olan en meşhur kişi, Ebū Mūsā ʻĪsā b. 

Ṣabīḥ (veya Ṣubeyḥ) el-Murdār’dır (ö. 226/841).6 

Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile’nin iki görüş etrafında toplandığı anlaşılmaktadır. 

Bunlardan ilki, imâmet meselesiyle alakalıdır. İnsanlar emirlere riayet ettiği müddetçe bir 

imama gerek duyulmamaktadır. Eğer hırsızlıkta ve düşmana karşı cihatta olduğu gibi bir 

öndere ihtiyaç duyuluyorsa o zaman gerekli hükümlerin yerine getirilmesi için yetkili bir 

kişi seçilir ve bu seçilen kişi, işini tamamladıktan sonra da görevden alınır. Bu tıpkı 

namazda imamlık yapan biri gibidir; onun görevi de namazdan sonra bitmektedir.7 

Bunların dikkat çeken ikinci görüşü ise taḥrīmu’l-makāsibtir. Bu ifade, her türlü 

kazanç ve çalışmaya karşı olmak anlamında kullanılmaktadır. Satın alma ve satma 

imamın gelmesiyle birlikte caiz olacaktır, çünkü imamsız bir düzen adil değildir.8 Van 

Ess bu ifadeden hareketle bunların belki de imamlarını kaybetmiş Zeydiyye’ye mensup 

bir kısım kişilerin olabileceğini ima etmektedir.9 Bu kişiler açlıktan telef olmaya yakın 

olduklarında dilenerek yemek istemişler ve aldıklarını da acil durumlarda yenmesi caiz 

olan leşe benzetmişlerdir.10 Eşʻarī (ö. 324/935), bunların ticaretle uğraşmaya 

üşendiklerini söylemekte ve geçim kaynağının tevekkül ederek (Allah tarafından) 

geleceğini savunanların da bu çizgide ilerlediklerini beyan etmektedir.11 Bu durumda 

Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile de geçimin Allah tarafından sağlanacağına inanmış olmalıdır. Bu 

güven duygusunu tersten okuduğumuzda, “Vermeyince Maʻbûd neylesin Mahmut” 

hikâyesini çağrışmaktadır. Dolayısıyla Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile’nin çaba sarf etmeksizin bir 

geçim elde edilebileceğine ve emek harcansa dahi bir kazanç sağlanamayacağına inanmış 

                                                           
4 hakkında bilgi için bkz. TG, III: 436 vd. 
5 TG, III: 131 vd. 
6 hakkında bilgi için bkz. TG, III: 134-42. 
7 Nāşiʼ el-Ekber, Uṣūlu’l-niḥal, s. 49. 
8 Eşʻarī, Maḳālāt, s. 266. 
9 TG, III: 133. 
10 Eşʻarī, s. 266. 
11 a.y. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

172 

olabilir. Bu tutum, kadere bel bağlamak anlamına gelmektedir. Eğer 

değerlendirmelerimizde bir doğruluk payı varsa o zaman Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile, el-ʻadl 

ilkesi dışında hareket etmiştir. 

Tevhîd bağlamında da Muʻtezilî çizgiden çıkıldığına dair veriler bulunmaktadır. 

Bu hususta Cāḥıẓ’ın (ö. 255/869) eski Muʻtezilî olarak tanımladığı12 ve Ebu’l-Huẕeyl’le 

görüştüğü söylenilen13 Ebū Şuʻayb eṣ-Ṣūfī / en-Nāsik (el-Ḳallāl?) ismi dikkat 

çekmektedir. O, müʼminler (evliyāʼ) emirleri (ṭāʻa) yerine getirdiklerinde Allah’ın 

sevinip ferahladığını ve onlar günah işlediklerinde ise kederlenip üzüntüye kapıldığını 

söylemiştir.14 Hatta o bundan fazlasını da savunmuştur: Tanrı, müʼminler (evliyāʼ) 

emirlerini yerine getirdiklerinde veya tövbe ettiklerinde sevinmenin yanı sıra bundan bir 

fayda elde etmektedir ve buna karşılık bir günah işlediklerinde de güçsüzlüğe 

yakalanmaktadır;15 Tanrı gam, yorgunluk ve dinlenme ihtiyacı da hissedebilir.16 

Hristiyanlığı ve farklı Hristiyan akımlarını iyi tanıyan Ebū Şuʻayb, sûfîliğinde ve Tanrı 

telakkisinde Hristiyanlık’tan etkilenmiş olmalıdır.17 İbn Ḥazm (ö. 456/1064), Ebū 

Şuʻayb’in Tanrı’yı etten kemikten oluşan insan suretinde benimsediğini söylemektedir;18 

fakat van Ess bu beyanın bir abartı olduğunu ifade etmektedir.19 Van Ess, Ebū Şuʻayb’ın 

bu Tanrı tasavvuruna “antropomorfik eğilim” tanımlamasını yapmakta20 ve bu tür 

eğilimlerin, Naẓẓām’ın bazı sûfî öğrencilerini referans göstererek Muʻtezile içinde 

imkânsız olmadığını söylemektedir.21 

Anlaşılan Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile, Muʻtezile’nin en çok önemsediği et-tevḥīd ve 

el-ʻadl ilkelerine aykırı görüşler ortaya sermiştir ve belki de bu sebepten ötürü tarihsel 

hafızaya kaydedilmemiş ve unutulmaya maruz bırakılmıştır. Onların, halk arasına fazla 

karışmayıp insanlardan uzak durmayı yeğlemeleri, el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ̒ ani’l-

munker ilkesine de riayet etmediklerine delalet edebilmektedir. Nitekim adil bir düzenin 

                                                           
12 İbn Ebi’l-Ḥadīd, Şerḥ nechi’l-belāġa, haz. Ebu’l-Faḍl İbrāhīm, (Kahire: 1959-64), III, s. 234, çevirisini 

aktaran: TG, V: 340. 
13 TG, III: 144. 
14 Eşʻarī, s. 169. 
15 a.e, s. 127. 
16 Baġdādī, el-Farḳ, s. 338. 
17 TG, III: 144. 
18 İbn Ḥazm, el-Faṣl, IV, s. 170. 
19 TG, III: 142. 
20 a.y. 
21 TG, III: 143. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

173 

imamın zuhuruyla oluşacağına inandıkları için – ki ticaretle ilgili tutumları bu bağlamda 

ele alınmıştı – el-emru bi’l-maʻrūfun yapılmasını da bu sürece bağlamış olabilirler, zira 

bu tür eğilimlere Şīʻa içinde de rastlamaktayız.22 

VIII. SUMĀME B. EŞRAS VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

Meʼmūn, ʻAlī er-Rıḍā’yı veliahtı olarak ilan ettiğinde Bişr b. Muʻtemir’le1 

birlikte başka bir Muʻtezilî de şahitlik etmişti: Arap asıllı2 Sumāme b. Eşras; tam ismi, 

Ebū Maʻn Ebū Bişr Sumāme b. Eşras en-Numeyrī olup 213/828 senesinde vefat etmiştir.3 

Onun, dinî yaşamı ve emirleri fazla dikkate almadığına dair rivayetler bulunmaktadır.4 

Sumāme, Türk askerleri hakkında olumlu düşünceler beslemiştir.5 Kendisi diğer 

Muʻtezilîler’e nazaran fazla eser kaleme almamıştır; sadece sekiz tane eser ismi, ona 

atfedilmektedir.6 Halk kitlesiyle arasına mesafe koyması ve onlarla yeterince hasbihal 

etmemesi, öğretilerinin fazla yayılmamasına sebebiyet vermiştir.7  

Sumāme’nin teolojik olarak kime yakın durduğu bilinmemektedir. Bazı 

kaynaklar onun Bişr b. Muʻtemir’in (ö. 210/825) öğrencisi olduğunu söylerken başka 

kaynaklar ise otuz sene Ebu’l-Huẕeyl (ö. 227/841) yanında eğitim gördüğünü beyan 

etmektedirler. Van Ess, bu iki Muʻtezilî düşünürle Sumāme’nin görüşlerinin uyum 

halinde bulunmadığını söylemektedir. Sumāme’nin fikirleri ilk bakışta daha ziyade aynı 

sistematik tutarlılığa sahip değilse de Muʻammer b. ʻAbbād’ı (ö. 215/830) 

hatırlatmaktadır; bunun yanı sıra Allah’ın mâhiyeti ve siyasî öğretisinde Ḍırār b. ʻAmr’ın 

(ö. 180/769-200/815) tesirini görmek de mümkündür.8 

Sumāme, Muʻtezile’nin en çok önemsediği et-tevḥīd ve el-ʻadl ilkelerine riayet 

etmiştir. Onun tenzîhçi bir çizgide ilerlemiş olduğunu, Muşebbihe’ye karşı yazdığı 

reddiyeden anlamaktayız (Kitābu’r-Redd ʻale’l-Muşebbihe);9 aynı şekilde adalet ilkesini 

                                                           
22 Rāfiḍiyye hakkında; bkz. Ġazzālī, İhyāʼ ʻulūmi’d-dīn, (Beyrut: Dāru’l-Maʻrife, t.y.), II, s. 315. 
1 yuk. bkz. s. 160. 
2 TG, III: 160 
3 TG, III: 159. 
4 bkz. TG, III: 164. 
5 TG, III: 160 
6 bkz. TG, V: 345. 
7 Ḳāḍī, Faḍl, s. 275. 
8 TG, III: 164-66. 
9 TG, V: 344. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

174 

de önemsemiştir. O, tıpkı Bişr b. Muʻtemir gibi insanın, uzuvlarının ve sağlığının el 

verdiği müddetçe sürekli bulunan bir eylem kudretine sahip olduğunu benimsemiştir.10 

Sumāme hakkında kaydedilen çoğu tartışmalar da insanın irade özgürlüğünü konu 

edinmişlerdir. Onun cebrî fikirleri temsil edenlere iyi gözle bakmadığı anlaşılmaktadır ki 

bu hususta onlara karşı bir reddiye de kaleme almıştır (Kitābu’r-Redd ʻale’l-Mucbire).11 

Anlatıldığına göre o bir keresinde, ʻAbādān’da12 yaşayan bir sûfîye bir ev için maddî 

destekte bulunmuş, ancak o evde Cebrîler’in de yaşadığını öğrenince desteğini 

kesmiştir.13  

Sumāme, Muʻtezile’nin diğer bir prensibi olan el-menziletu beyne’l-menzileteyn 

fikrini de kabul etmiştir.14 Nitekim bu onun kimlerin müʼmin, fâsık veya kâfir 

isimlendirmelerine müstahak olduğuna dair farklı bir anlayış içinde bulunmasına engel 

teşkil etmemiştir. O, Ḍırār b. ʻAmr’da da karşılaştığımız gibi insanların, dış 

görünümlerine göre inançlı ve inançsız olarak damgalanmasının mümkün olamayacağını 

düşünmüştür. Bu kanı, o dönemlerde bilhassa Mürcie tarafından temsil edilmiş ve 

dolayısıyla bir yenilik veya farklılık oluşturmamıştır; Sumāme’nin sisteminde yeni olan, 

bu görüşü diğer din mensuplarına taşımış olmasında yatmaktadır. Ona göre bizlerin, 

kendisini Hristiyan veya Yahudi olarak takdim eden birini gerçekten bu dinlere mensup 

görmememiz gerekir. Kendisini bu dinin bir üyesi olarak gören kişi, ancak tefekkür 

ettikten sonra bu dinlerden birisini kabul ederse inançsız kategorisine dâhil olur; böyle 

bir şahsın, içten duygularla bu dinlere karar verdiği bilinmediği sürece inançsız olarak 

görülmemesi gerekir. Bu tür insanlar çocuklar gibi reşit, yani eylemlerinden sorumlu 

değillerdir ve bu yüzden cehennemi hak etmiş kişiler olarak da görülmemelidirler.15 Aynı 

şekilde eylemlerinin ahirete yönelik bir fayda ve geçerliliği de yoktur, çünkü onlar her ne 

kadar sorumlu değillerse de Allah’a da inanmamışlar ve bu yüzden ödül olan cenneti de 

hak etmemişlerdir. “Bilinçli” kararla bir dine yönelmeyen kişi, kıyamet gününde ne 

cennetle mükâfatlandırılacak ne de cehennemle cezalandırılacaktır; bu kişi toprak olup 

                                                           
10 krş. Eşʻarī, Maḳālāt, s. 136. 
11 TG, V: 345 
12 İran’ın güneybatısında bir şehir; bkz. Cevat Rüştü Gürsoy, “Abadan”, DİA, I: 6. 
13 TG, III: 162 vd. 
14 Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntiṣār, s. 127. 
15 TG, III: 166 vd.  



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

175 

kaybolacaktır.16  

“Bilinçsiz” kâfirlerin ahiret gününde toprak olacakları, Sumāme’nin vaʻīde 

inanmadığı anlamına gelmemektedir. O, bu konuyla alakalı Kitābu’l-Ḫuṣūṣ ve’l-ʻumūm 

fi’l-vaʻīd17 isimli bir eser yazmış ve cezanın kimlere uygulanabileceğini mesele 

edinmiştir. Büyük günah sahibi ve aynı şekilde kâfirler, onun için ebedî olarak 

cehennemde kalacaklardır. Burada asıl meseleyi teşkil eden şey, bu isimlendirmelerin 

kimlere verilebileceği noktasındadır. Kendisini Hristiyan veya Yahudi olarak gören birisi, 

gerçekte eğer seçimini kararlı bir şekilde vermediyse kâfir isimlendirmesini almaya 

uygun değildir;18 eğer kâfir ismini hak ederse, cehennem azabıyla ebedî olarak 

cezalandırılacaktır.19 

Bizler bu tutumu, kelâmî literatüre taşıyacak olursak tefekkürle dinlerini 

seçmeyen hristiyan veya yahudilerin taklîdî imân üzerine olduklarını söyleyebiliriz. Bu 

durumun, sistemin tutarlılığı açısından mukallit müslümanlara da uygulanması 

gerekmektedir ki bu görüş ona atfedilmiştir. Fakat Sumāme günahkâr müslümanların 

taklit üzerine de olsalar cehenneme gideceklerine inanmıştır. Bu durumda onun, bir dini 

“bilerek” benimseme hususunda bilmenin boyutunu nasıl ele aldığı önem arz etmektedir. 

Ona göre ehlu’ẕ-ẕimme, yani müslüman devletlerinde yaşayan gayr-i müslimler cezadan 

kurtulamayacaktır; aynısı mukallit müslümanlar için de geçerlidir. Bu insanlar, 

müslümanlarla birlikte yaşadıklarından dolayı İslâm hakkında bihaber olamazlar ve ister 

istemez çevrelerinden İslâm’ın gereklilikleri hakkında bilgi edineceklerdir. Bu yüzden 

van Ess burada aslında taklîdî ve tahkîkî imân ayrımından söz edilemeyeceğini ve 

Sumāme’nin isimlendirmeyle alakalı tutumunun daha çok İslâm beldeleri dışında kalan 

ve İslâm gelmeden önceki dönemlerde yaşayan kişileri kapsayacağını söylemektedir,20 

zira Sumāme’ye göre akılla Allah’ın varlığının bilgisine ulaşmak zorunlu değildir.21  

Muʻtezile’nin iyiliği emretme kriterinin, yani el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker ilkesinin Sumāme nazarından önemini yeterli olarak değerlendirebilecek 

                                                           
16 krş. Baġdādī, el-Farḳ, s. 171. 
17 TG, V: 345. 
18 Ḫayyāṭ, s. 86. 
19 a.e., s. 87. 
20 TG, III:168. 
21 alt. bkz. s. 176. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

176 

kadar verilerle karşılaşamadık. İlk bakışta kendisinin halk arasına fazla karışmaması veya 

diğer dinlere karşı reddiyeler yazmamış olması – ki van Ess Sumāme’nin diğer dinlere 

karşı olan yaklaşımını, Bermekîler’den almış olabileceğini söylemektedir22 – bu esasa 

fazla dikkat etmediği şeklinde yorumlanabilir. Diğer dinleri eleştirinin konusu yapmamış 

olması, söz konusu Muʻtezilî esastan ziyade hoşgörünün bir tezahürü olarak 

değerlendirilmelidir. Fakat Sumāme’nin siyasî hayatına baktığımızda onun siyasî 

kararlara “pasif” olarak müdahil olduğunu görmekteyiz; kendisi aktif olarak siyasî bir 

pozisyonda görevde bulunmadıysa da siyasî mevkiler için şahıslar tavsiye ederek siyasete 

dâhil olmuştur.23 Bu durumda onun, el-emru bi’l-maʻrūf çerçevesinde yetkili kişileri 

önererek siyasetin sağlıklı işlemesini hedeflediğini ve buna bağlı olarak devlet idaresi 

altında yaşayan insanların adaletli yönetilerek iyiliklerini gözettiğini söyleyebiliriz. 

Sonuç olarak Sumāme Muʻtezile’nin en çok önemsediği tevhîd ve adalet 

ilkelerine riayet etmiş, el-menziletu beyne’l-menzileteyn ve el-vaʻd ve’l-vaʻīd esaslarını 

da isimlendirme kısmında “daha esnek” davranarak kabul etmiştir. 

Değerlendirebildiğimiz kadarıyla el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker 

prensibini de siyasî bir düzlemde yaşamıştır. 

1. DİĞER GÖRÜŞLERİ 

Sumāme’nin öğretilerinin fazla yayılmaması, kendisinin ve görüşlerinin 

unutulmasını veya göz ardı edilmesini beraberinde getirmiştir. Yukarıda 

zikrettiklerimizin yanı sıra onun göze çarpan diğer fikirlerini şu şekilde özetleyebiliriz: 

1. Epistemoloji: İnsan, dinî esaslara zorunlu olarak ulaştığında fiillerinden 

sorumlu olmaktadır. Bu esasları zorunlu olarak elde etmeyen biri, tıpkı bir çocuk gibi 

emirleri yerine getirmekle mükellef değildir;24 insanın yaratılıştan hareketle Allah’ın 

varlığının bilgisine ulaşması gerekmemektedir.25 Van Ess bu beyandan hareketle (İslâm 

devletleri dışında yaşayan veya İslâm’dan haberdar olmayan) inançsızların Allah’ı 

tanımalarının, bir nevi şans olduğunu söylemektedir; ancak bu durum bir müslüman için 

geçerli değildir, çünkü o, müslüman bir aile içinde doğmuş olup “zorunlu” olarak İslâm’ı 

                                                           
22 TG, III: 163 
23 bkz. TG, III: 159. 
24 Eşʻarī, s. 276. 
25 a.e., s. 148. 



İKİNCİ BÖLÜM: EBU’L-HUẔEYL ÖNCESİ MUʻTEZİLE VE EL-UṢŪLU’L-ḪAMSE 

177 

tanımaktadır.26  

Sumāme’nin tefekkürle Allah’ın varlığının bilgisine ulaşılmasını zorunlu 

görmemesi, onun akla önem vermediği anlamına gelmemektedir. O, icmânın delil olarak 

kullanılmasını yeterli bulmamıştır, çünkü on insandan dokuzunun her ne kadar çoğunluğu 

oluştursalar da yanılma ihtimali bulunmaktadır; hakikatin bilgisi, hiç bir grubun ki bunlar 

sahâbe de olabilir tekelinde değildir. Ona göre en sağlam kriter, herkes tarafından 

denetlenmesi mümkün olan aklî delillere başvurmaktır.27 

2. Eşcinsellik: Sumāme’nin eşcinsel ilişkiyle alakalı dikkatleri cezbetmiş 

farklı bir görüşü vardır. Ona göre oğlanlarla tefḫīẕ, yani bir erkeğin cinsel organını 

karşısındaki erkeğin bacaklarına sürtünerek zevk alması caizdir, zira oğlancılık ve tefḫīẕ 

benzer şeyler değildir ve bu sebepten ötürü de birbirleriyle kıyaslanamazlar; yasak olan 

oğlancılıktan tefḫīẕin de yasak olduğu sonucuna ulaşmak aklî bir delil teşkil edemez.28 

                                                           
26 TG, III: 168. 
27 TG, III: 169. 
28 TG, 170 vd. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

VE  

SONUÇ



 

179 

EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

Hz. Muḥammed’in vefatından sonra İslâm âlemi Hz. Osmān’ın hilâfetinin ilk 

altı senesine kadar birbirleriyle çatışma içinde bulunmamışlardır. Hz. Osmān’ın şehit 

edilmesinden sonra siyasî gerginlikler hayatın gündemine yerleşmiş ve ayrışmalar 

oluşmuştur. Bunun neticesinde fırkalar zuhur etmeye başlamıştır; bu olayların ortasında 

zuhur eden ilk akımlar, Ḫāriciyye ve Şīʻa’dır. Dolayısıyla bunların gün ışığını çıkmasının 

arkasında siyasî saikler yatmaktadır. Siyasî kargaşaların içinde bu gergin ortamdan 

rahatsız olan zümreler de varlık sürdürmüştür. Bu gergin ortama müdahil olmak 

istemeyen zümrelerden biri de muʻtezilūn olmuştur. Dolayısıyla Muʻtezile’nin ilk 

aşamada bir tavır olarak ortaya çıktığı anlaşılmaktadır. Bunlar, Cemel Savaşı’ndan 

itibaren siyasî değerlendirmelerde çekimser kalan bir zümredir. Bizim Muʻtezile olarak 

tanıdığımız ekol, bu çekimser tavrın bir devamı olarak varlık sürdürmüştür. Onlar, tarihin 

ilerleyen safhalarında giderek kelâmî bir kimlik kazanmaya başlamışlardır. Aynı durum 

el-uṣūlu’l-ḫamse için de geçerlidir. Muʻtezile ile özdeşleşen el-uṣūlu’l-ḫamse, her fikir 

ve düşüncede olduğu gibi birden ve aniden ortaya çıkmamış zaman içerisinde gelişmiştir. 

Muʻtezile kendisini özellikle tevhîd ve adalet ilkeleriyle ön planda tutmuştur; bu 

yüzden onlar kendilerini ehlu’l-ʻadl ve’t-tevḥīd olarak kabul etmişlerdir. Bu iki esasın 

Muʻtezile nazarında bu kadar önemli olmasına rağmen bunlar beş esas içinde en son 

gelişenler arasında yer almaktadırlar.1 Tevhîd esasının oluşumunun arka planında felsefî 

kaygılar ve sebepler bulunmamaktadır. Gerçi Şehristānī (ö. 548/1153) Vāṣıl b. ʻAṭā’nın 

(ö. 131/748) Allah’ın sıfatlarını, taʻaddudu’l-ḳudemāya, yani birden fazla kadîm 

varlıkların kabulüne sebebiyet vereceği gerekçesiyle reddettiğini söylemektedir.2 Ancak 

erken dönemde sıfatlar meselesinin bu tür felsefî kaygılarla gerçekleşmediği 

anlaşılmaktadır. Zaten Muʻtezile erken dönemde asıl itibariyle ilâhî sıfatları 

reddetmemiştir; en azından sonradan kavramsallaşan sıfat-ı māneviyyeyi kabul etmiştir. 

Erken dönemde sıfatların nefyi, Cehm b. Ṣafvān (ö. 128/745) tarafından temsil edilmiştir. 

Her ne kadar Vāṣıl’ın taʻṭīl fikrini Cehm’den aldığı söylense de bu sonradan gelişen aşırı 

tenzîhçi doktrinden hareketle geriye yönelik bir değerlendirme gibi gözükmektedir. 

                                                           
1 msl. Muʻtezile’nin sıfatlar öğretisi, III. yüzyılın sonlarına doğru gelişmiştir. Onlar, isim-müsemma 

ayrımına giderek “isimler sıfat değil vasıftır” demiştir. Bu durum et-tevḥīd ilkesinin ileriki safhalarda 

olgunlaşmaya başladığını göstermektedir; bkz. TG, IV: 430; ayr. bkz. Aydınlı, s. 87 vd. 
2 bkz. Şehristānī, s. 40. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 180  

 

Muʻtezile içinde taʻṭīl fikriyle irtibatlandırılabilecek ilk kişi Eṣamm’dır (ö.201/817); 

görebildiğimiz kadarıyla mensup olduğu akım içinde ilk o Allah’ın isimleriyle ilgi eser 

ortaya koymuştur. Onu Ḍırār b. ʻAmr (ö. 180/769-200/815) takip etmiştir. Fakat 

Muʻtezile’nin tevhîd ilkesini sıfatların inkârına bağlayarak felsefî bir altyapı aramak, ilk 

ortaya çıktığı dönemler dikkate alındığında isabetli olmayacaktır. Tevhîd ilkesinin arka 

planında daha basit bir temel yatmaktadır: antropomorfizmin reddi. Bunu net olarak Ḍırār 

b. ʻAmr’ın Kitābu’t-Taḥrīş’inde takip edebilmekteyiz. O, Allah’ın sıfatları başlığı altında 

sadece Allah’ı teşbîh edenleri ele almaktadır.3 Aynı şekilde Vāṣıl b. ʻAṭāʼ ve ʻAmr b. 

ʻUbeyd’in (ö. 144/761) antropomorfizmin temsilcilerinden sayılan Muḳātil b. Suleymān 

(ö. 150/767) ile tartışmış oldukları da bilinmektedir; hatta Nyberg (ö. 1974) Muʻtezilî 

tevhîd anlayışının oluşmasında antropomorfistlere karşı bir tepkinin tesiri bulunduğunu 

söylemektedir.4 Bunlardan önce Caʻd b. Dirhem’in (ö. 105-120/724-738) de Vehb b. 

Munebbih (ö. 114/732) ile ilâhî sıfatlar hususunda tartıştıkları bildirilmektedir.5 Bazı 

araştırmacıların et-tevḥīd ilkesini, Ebu’l-Huẕeyl’den (ö. 227/841) önce tam teşekkül 

etmeyen esas olarak tanımlaması doğru gözükmektedir. Muʻtezile içinde Ebu’l-

Huẕeyl’den önce bu ilkeye felsefî bir karakter veren bir isme rastlanılmamıştır. 

Tevhîd ilkesinin tam olarak teşekkül etmeyişi, el-ʻadl ilkesi içinde geçerli 

gözükmektedir. Erken dönem Muʻtezilesi açısından bu ilke, ilâhî takdiri, yani alın 

yazısını benimsememe şeklinde anlaşılmıştır. Osman Aydınlı, kader mevzuunu veciz 

şekilde “adaletten önceki merhale” olarak ifade etmektedir.6 Kader meselesinin 

kökenleri, İslâm öncesi Arap toplumuna kadar geriye uzanmaktadır. Bu sebepten ötürü 

ilâhî yazgı düşüncesinin, Arap kültürü içinden gelen Emevîler’le sürdürülmeye devam 

ettiği söylenilmektedir; ama bu tür düşüncelerin sırf Emevîler tarafından temsil 

edilmediği de görülmektedir. Zaten kader telakkisinin Câhiliye döneminde gözlemlenmiş 

olması, teolojik bakımdan bir sorun olarak algılanmamıştır. Kader olgusunun problematik 

bir mesele halini alması, siyasî olayların yorumu için kullanılmasıyla birlikte başlamıştır. 

Emevîler’in kaderi, eylemleri için bir tür meşrulaştırma aracı olarak kullanmaları, bir 

karşı tepkiyi doğurmuştur. Dinî bir meseleyi bünyesinde barındıran kader olgusu, siyasî 

                                                           
3 Dırâr, s. 134 vd.; orada Muşebbihe değil Muṣavvirūn kullanılmaktadır. 
4 Hatice K. Arpaguş, “Haşvî Temayülün İzdüşümü: Mukatil b. Süleyman Örneği”, MÜİF Dergisi, XLIII/2 

(2009): 77. 
5 a.e., s. 81. 
6 Aydınlı, s. 91. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 181  

 

düzlemin sınırlarını aşarak doğal olarak dinî düşüncenin bir tartışma konusu halini 

almıştır. Meşrulaştırma amaçlı kullanılan kader erkenden dinî düşüncenin içeriğine 

aktarılmış ve mezhepsel tezahürlerin görüşlerine kadar uzanmıştır. Kelâmî bir mesele 

olarak ele alınışı bilhassa iki akımın karakteristik özelliği olmayı başarmıştır: insana 

seçimlerinde özgürlük tanıyan Ḳaderiyye ve determinist bir düşünceden taraf olan 

Cebriyye. Muʻtezile burada bayrağı Ḳaderiyye’den devralmış ve onların düşüncelerini 

devam ettirmiştir. Bu durum Muʻtezile’nin Ḳaderiyye ile aynı ekol olarak anılmasına 

vesile olmuştur; birçok Muʻtezilî düşünürün aynı anda Kaderî olması, bu özdeşleşme 

sürecini hızlandırmış olmalıdır. Fakat erken dönemde Ḳaderiyye ve Muʻtezile bir 

birinden ayrı bir akım olarak varlık sürdürmüşlerdir. Bu dönemde özgürlük etrafında 

oluşan düşünceler, insanın iyi ve kötü fiil arasında seçim hakkına sahip olduğu şeklinde 

anlaşılmıştır. Erken dönemde bu düşüncelerin adalet mefhumu merkezinde tartışılmadığı 

görülmektedir; gerçi Ḥasan el-Baṣrī (ö. 110/728) Allah’ın adaletinden bahsetmektedir, 

fakat aynı şekilde Allah’ın insaflı olduğunu da problematiğe dâhil etmektedir. Anlaşılan 

kader meselesinin Allah’ın adaleti etrafında merkezîleşmesi, en erken Ebu’l-Huẕeyl’den 

itibaren gerçekleşmiştir. 

Büyük günah tartışmaları etrafında gelişen düşüncede durum farklıdır. Burada 

Muʻtezile, fikrî oluşumundan itibaren kendisine özgü bir öğreti geliştirmiştir. Onlara göre 

büyük günah işleyen biri ne kâfir / müşrik ne de müʼmin olup bu iki isimlendirmenin 

arasında bulunan bir fâsıktır; bu düşünce el-menziletu beyne’l-menzileteyn kavramıyla 

ifade edilmektedir. Muʻtezile erken dönemden itibaren bu fikirle anılmıştır.7 Fakat bu 

görüşün mucidi olarak kabul gören Vāṣıl, bunu bir ön hazırlıktan yararlanmaksızın 

geliştirmemiştir. O dönemin bazı düşünürleri, sadece ikili bir isimlendirmenin yeterli 

olamayacağını anlamışlardı. Genel atmosfer üçüncü bir kategoriye doğru evrilmekteydi. 

Buna örnek olarak Ḥasan el-Baṣrī’nin “büyük günahkâr münâfıktır” ve İbāḍiyye’nin kufr 

niʻme görüşleri takdim edilebilir. Ḍırār’ın aktardığı rivayetler de önceden üçlü bir sistem 

ve ara konum hakkında konuşulduğunu göstermektedir.8 Her fikir gibi el-menziletu 

beyne’l-menzileteyn düşüncesi de ortaya çıkışından itibaren kemâle ermiş değildi. Bu 

düşünce giderek gelişmiş ve ileride daha çok el-esmā’ ve’l-aḥkām başlığı altında ele 

                                                           
7 msl bkz. Dırâr, s. 62.  
8 bkz. a.e, s. 64. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 182  

 

alınmaya başlamıştır. 

El-esmāʼ ve’l-aḥkām başlığı altında ele alınması mümkün olan diğer bir 

Muʻtezilî esas, el-vaʻd ve’l-vaʻīd ilkesidir. Büyük günah işleyen birinin tövbe etmeden 

vefat etmesi halinde ebedî olarak cehennemde kalacağı ve buna karşılık iyi amellerde 

bulunan birisinin ise cenneti hak edeceği düşüncesi, Kur’ânî temellere dayanmaktadır. 

Spesifik olarak bu durum kasten bir mü’minin öldürülmesiyle alakalıdır.9 Fakat erkenden 

bu kısıtlamadan çıkılmış ve ebedî cehennemlik olgusu, mürtekib-i kebîreye 

uygulanmıştır. Bu fikrin ilk mümessilleri Muʻtezile değildir. Onlardan önce bazı akım ve 

düşünürler bu görüşü benimsemişlerdir; örnek olarak Ḫāriciyye ve Ḥasan el-Baṣrī takdim 

edilebilir. Bazı çağdaş araştırmacılar, söz konusu Muʻtezilî ilkenin Ebu’l-Huẕeyl’den 

önce tam olarak ortaya çıktığını söylemektedir. Bu beyan kısmen doğru gözükmektedir. 

Nitekim erken dönemde vaʻd ve vaʻīd arasındaki çizgi, her zaman net olarak çizilmiş 

değildi; bazen vaʻd, vaʻīd anlamında kullanılmaktaydı. Bu iki kavram arasındaki ayrıma 

Ebu’l-Huẕeyl tarafından netlik kazandırılmış gibi gözükmektedir. 

Muʻtezile’nin son esası olan el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker, 

erken dönemde birçok siyasî ve fikrî akımların kullanım alanına girmiştir. Bu 

uygulamanın kökleri, İslâm öncesi Arap toplumuna kadar uzanmaktadır. İslâm’ın 

gelmesiyle bu uygulama devralınmış ve dinî bir karakter kazanmıştır. İlk bakışta ahlâkî 

bir hassasiyeti temsil eden bu prensip, siyasî kargaşaların gündemin bir parçası olmaya 

başlamasıyla siyasî bir program edasında ayaklanmalar için bir gerekçe özelliği 

kazanmıştır. Muʻtezile bu prensibi erkenden siyasî müdahalenin bir aracı olarak 

anlamaktan vazgeçmiş ve kendi iç dinamiklerini muhafaza etmek için kullanmıştır. Van 

Ess, Ebu’l-Huẕeyl’in bu ilkeyi beş esasa dâhil etmesiyle sadece Muʻtezile hareketinin 

geçmişiyle bir bağ kurduğunu söylemektedir; ona göre Ebu’l-Huẕeyl, bu ilkenin 

uygulama alanını muhtemelen siyasî erkin dikkatini çekmeyecek şekilde kısıtlamıştır.10 

El-uṣūlu’l-ḫamseye dâhil olan her ilkenin bir arka plana sahip olması, onların 

Muʻtezile’nin başlangıcından itibaren bir manzume şeklinde de vâr olduğu anlamına 

gelmemektedir. Bu durum öncelikle sadece her bir ilkenin müstakil olarak oluştuğuna 

                                                           
9 “Kim bir müʼmini kasten öldürürse, cezası içinde ebedi kalacağı cehennemdir.” (en-Nisāʼ 4/93). 
10 TG, II: 390. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 183  

 

delalet etmektedir. Ele aldığımız dönemde bu ilkeler bir çatı kavram etrafında 

toplanılmamıştır. Genel kabule göre bu isimlendirme, ilk Ebu’l-Huẕeyl tarafından ortaya 

atılmıştır; onun Kitābu’l-Uṣūli’l-ḫamse adında bir eser yazdığı söylenilmektedir.11 İbn 

Nedīm (ö. 385/995?) Ebu’l-Huẕeyl’e ait böyle bir kitaptan bahsetmemektedir;12 buna 

karşılık o, Fuvaṭī’nin (ö. 227/841’den sonra)13 Kitābu’l-Uṣūli’l-ḫams isimli bir kitaba 

sahip olduğunu beyan etmektedir.14 Bu şahıslardan önce böyle bir isimlendirmeyle 

karşılaşılmamaktadır. Hal böyle olunca “her Muʻtezilî el-uṣūlu’l-ḫamseyi kabul eder” 

söyleminin de incelenmesi gerekmektedir, zira bu beyan beş esasın Muʻtezile’nin zuhur 

etmesiyle birlikte ortaya çıktığını şart koşmaktadır. Gerçi buna “el-uṣūlu’l-ḫamse ismi 

yoktu, ama öğretisi vardı” şeklinde karşılık verilebilir. Bu yüzden Ebu’l-Huẕeyl öncesi 

Muʻtezilî düşünürlerin beş esas bağlamındaki durumlarına göz atmamız kaçınılmaz 

olacaktır. Bu meseleyi önceden daha geniş ele aldığımız için burada sadece bir tabloyla 

yetinilecektir:  

 

et-tevḥīd el-ʻadl15 
el-vaʻd 

ve’l-vaʻīd 

el-menziletu 

beyne’l-

menzileteyn 

el-emru 

bi’l-maʻrūf ve’n-

nehyu ʻani’l-munker 

Vāṣıl b. ʻAṭāʼ 
16   

17  

ʻAmr b. ʻUbeyd 
18   

19  

Eṣamm   ?  
20 

Ḍırār b. ʻAmr 
21 

22    

Bişr b. Muʻtemir      

Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile 
23  - -  

Sumāme b. Eşras   
24   

[ = benimsemiş;  = benimsememiş; ? = ihtilaf bulunmaktadır; - = değerlendirilemedi]  

13: Erken Dönem Muʻtezile'de el-Uṣūlu'l-Ḫamse 

                                                           
11 Nesefī, Baḥru’l-kelām, s. 141. 
12 krş. İbn Nedīm, el-Fihrist, s. 204. 
13 van Ess’ göre ölüm tarihi olarak genel kabul gören 218/833 öncesi, doğru değildir. Ona göre Fuvaṭī, 

Ebu’l-Huẕeyl’den sonra vefat etmiştir; bkz. TG, IV: 2 vd. 
14 İbn Nedīm, s. 214; ḫams kelimesinde tāʻ merbūṭa bulunmamaktadır. 
15 İnsana özgürlük tanıma anlamında. 
16 Aşırı tenzîhçi bir anlayışı benimseme hususunda bir veriye rastlanılmamıştır. 
17 Ancak muhtemelen el-esmā ve’l-aḥkām boyutunda ele almamıştır. 
18 Aşırı tenzîhçi bir anlayışı benimseme hususunda bir veriye rastlanılmamıştır. 
19 Vāṣıl’ın etkisiyle kabul etmiştir. 
20 Genel Muʻtezilî kabulün sınırlarını daraltarak benimsediği anlaşılmaktadır. 
21 ru’yetullâh dışında. 
22 Asıl itibariyle Allah’ın adaletini ret etmemiş sadece fiillerin oluşmasında Allah’ı dâhil ederek genel 

Muʻtezilî çizgiden farklı anlamıştır. 
23 Burada Allah’ın tekliğinin inkâr edildiği değil, tenzîhçi doktrinin benimsenmediği kastedilmektedir. 
24 İsimlendirmede genel Muʻtezilî çizgiden daha esnek davranmıştır. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 184  

 

Bu tablodan yola çıkarak Ebu’l-Huẕeyl öncesi Muʻtezile’nin çoğunluğunun, el-

uṣūlu’l-ḫamseyi benimsemiş olduğu anlaşılmaktadır, fakat hepsinin benimsememesi bu 

ilkelerin erken dönemde Muʻtezilî olmanın şartı olarak algılanmadığına delalet 

etmektedir. O dönemlere ait en eski eser olan Kitābu’t-Taḥrīş’e bakıldığında bu vakıa 

onaylanmaktadır. Ḍırār, bu eserinde el-menziletu beyne’l-menzileteyni,25 iyi olanın imâm 

olarak seçilmesini,26 kabir azabının kabul edilmemesini27 ve içtihadın Hakk’a delil 

olmasını28 Muʻtezile’nin özelliği olarak saymaktadır. Bu sayılanlar arasında sadece el-

menziletu beyne’l-menzileteyn ilkesi el-uṣūlu’l-ḫamsedendir; iyi olanın imâm olarak 

seçilmesi, belki el-emru bi’l-maʻrūfa hamledilebilir. Anlaşılan arda kalan esaslar, erken 

dönemde Muʻtezile’nin bir özelliği olarak algılanmıyordu. Her ne kadar el-uṣūlu’l-

ḫamseye dâhil her ilkeyi benimsemeyen Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile erkenden tarihin 

sahnesinden silinmiş veya Ḍırār b. ʻAmr, “Muʻtezile’nin yenilikçilerinden” (bidʻiyyetu’l-

Muʻtezile) sayılıp erkenden dışlanmaya çalışılmış olsa da yine de kendi dönemlerinde 

Muʻtezile olarak kabul görmüşlerdir. Dolayısıyla Ḫayyāṭ’ın (ö. 300/912) “bu ilkeleri 

benimsemeyen Muʻtezile ismini hak etmemiştir”29 şeklindeki beyanı erken dönem için 

geçerli gözükmemektedir; gerçi Muʻtezile ismine layık olmayı, zorunlu olarak 

Muʻtezile’ye giriş olarak da anlamak gerekmemektedir, ancak anlayış ileride bu şekilde 

oluşmuştur. Buna binaen el-uṣūlu’l-ḫamseyi bir tür Muʻtezile’ye giriş vizesi olarak 

görmek, erken dönemdeki tutumu yansıtmayacaktır. Eşʻarī’nin (ö. 324/935) beyanı 

realiteye daha uygun gözükmektedir. Ona göre el-uṣūlu’l-ḫamse, Muʻtezile’nin 

görüşlerini (emruhum) üzerine inşa ettiği şeydir.30 Bunu tersten okuduğumuzda şöyle bir 

neticeye varılabilir: Muʻtezilî düşünürlerin fikirlerini tümdengelim yoluyla parçalara 

ayıkladığımızda ortaya bu beş esas çıkmaktadır. El-uṣūlu’l-ḫamse olgusuna bu şekilde 

yaklaşıldığında, Muʻtezile’nin cumhurunun erken dönemden beri belli bir fikrî çizgi 

üzerinde ilerlediği, ancak bu çizginin zorunlu olarak takip edilmesi gerekmediği 

anlaşılmaktadır. Ebu’l-Huẕeyl de el-uṣūlu’l-ḫamseyi geliştirirken bu anlayıştan yola 

çıkmış olmalıdır. O, bu esasları belirlerken muhtemelen mensup olduğu ekolün büyük 

çoğunluğunu temel almıştır. Onun oluşturma sürecinde Eṣamm ve Ḍırār’ı devre dışı 

                                                           
25 Dırâr, s. 62. 
26 a.e., s. 70 
27 a.e., s. 104. 
28 a.e., s. 143. 
29 Ḫayyāṭ, s. 126. 
30 Eşʻarī, s. 163. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 185  

 

bırakmış olmasının ardında şahsî bir tutumun izlerini görmek mümkündür; nitekim o, 

Eṣamm’a “eşek” (ḫarbān > Farsça eşek anlamına gelen ḫar kelimesine binaen) lakabını 

takmış31 ve Ḍırār’a karşı reddiyeler kaleme almıştır.32 Dolayısıyla Ebu’l-Huẕeyl’in el-

uṣūlu’l-ḫamseyi tasarlarken bu iki düşünürü göz ardı etmiş olması da anlaşılmaktadır. 

Peki, Ebu’l-Huẕeyl’i bir ilkeler manzumesi geliştirmeye iten etken neydi? 

Sonraki zamanlar nazarı itibara alındığında bunun cevabı basittir: Muʻtezile’ye mensup 

olabilmenin şartlarını belirlemek için. Beş ilkenin Ebu’l-Huẕeyl’den sonra Muʻtezile 

içinde etkisini koruduğu doğrudur. Nitekim Nāşiʼ el-Ekber (ö. 293/906) Kitābu’l-Evsaṭ’ta 

görüşleri ele alırken el-emru bi’l-maʻrūf ilkesi dışında onları beş esas şemasına uygun 

şekilde düzenlemiştir.33 Ḫayyāṭ’ta Muʻtezile açısından bu ilkelerin önemini 

vurgulamıştır;34 onun öğrencisi Kaʻbī’de (ö. 319/931) Muʻtezile’nin – el-uṣūlu’l-ḫamse 

kavramını kullanmaksızın – beş esasta ittifak ettiğini söylemiştir.35 Fakat el-uṣūlu’l-

ḫamseye karşı Muʻtezile içindeki bu tutum, erken olarak değerlendirilebilse de Ebu’l-

Huẕeyl’den en erken bir nesil sonrası için geçerlidir. Bir kuşaktan diğer kuşağa çok şey 

değişebilir. Bu yüzden Ebu’l-Huẕeyl’in bu ilkeler manzumesinin oluşmasına niçin ihtiyaç 

duyduğunu anlayabilmek için yaşadığı dönemin atmosferine bakılması gerekmektedir.     

Hz. Muḥammed’in vefatından sonra İslâm coğrafyası hızla genişlemiştir. Geniş 

bir coğrafyaya yayılmış insanlar arasında bir birliği sağlamak, bazı birleştirici 

uygulamaları gerekli kılmaktadır. Hz. Muḥammed’in vefatından sonra böyle bir 

uygulamanın ilk mümessillerini Emevî saltanatı esansında görmekteyiz. Emevî halîfesi 

ʻAbdulmelik b. Mervān (ö. 86/705) İslâm toprakları altında yaşayan insanları, dinî 

ilkelerden ziyade semboller etrafında toplamayı hedeflemiştir.36 ̒ Abdulmelik’in sembolik 

birliğinin ilk unsurunu dil oluşturmuştur. O, ilk önce idarî işlerde Arapça’nın resmî dil 

olmasını sağlamış ardından seramiklerin, mil taşlarının ve madenî paraların üzerlerine 

Arapça simgeler ve buna bağlı olarak İslâmî semboller yerleştirmiştir.37 Her ne kadar bu 

objelerde İslâmî simgeler kullanılmış olsa da bu itikâdî bir birliğin sağlanması için yeterli 

                                                           
31 Malaṭī, s. 40.  
32 İbn Nedīm, s. 204.  
33 van Ess, Frühe muʻtazilitische Häresiographie. Zwei Werke des Nāšiʼ al-Akbar, s. 97. 
34 Ḫayyāṭ, s. 126. 
35 bkz. Kaʻbī, “Maḳālātu’l-islāmiyyīn”, s. 63 vd. 
36 TG, I: 9 
37 TG, I: 10. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 186  

 

bir uygulama olmamıştır. O simgeler içinde yer alan kelime-i tevhîd zaten her 

müslümanın benimsediği bir esas olmak zorundadır. ʻAbdulmelik ekseninde gerçekleşen 

bu tarihsel vakıa, sadece tevhîdin İslâm tarihinin erken dönemlerinden beri önemsediğini 

gösterir niteliktedir. Bunun dışında bu husus, İslâm coğrafyasındaki tüm müslümanların 

itikadî birliğini sağlayacak kapasitede olmamıştır. 

Erken dönem İslâm tarihinde her müslümanı kapsayan bir cemaat olgusundan 

bahsetmek zor gözükmektedir; bundan ziyade daha çok İslâm coğrafyasında yaşayan 

müslüman cemiyetlerden bahsetmek daha isabetli olacaktır.38 Bu, siyasî ve fikrî fırkalar 

ve ekoller olgusundan anlaşılmaktadır. Her akım kendi içinde kalmayı yeğleyerek hukukî 

uygulamaları, mezhepsel daireden çıkmayarak kendi içlerinde ele almaktaydılar. Başka 

bir ifadeyle her ne kadar bir hilâfet veya saltanat şeklinde bir devlet idaresi bulunmuş olsa 

da akımların bir kısmı, kendi kararlarını devlet otoritesini devre dışı bırakarak kendileri 

veriyorlardı. İbnu’l-Muḳaffaʼ (ö. 140/757) bu gelişmelerin doğurduğu fıkhî sorunlara 

dikkatleri çekmişti. O, bir hükmün bir şehirde helal iken başka bir şehirde haram 

olduğunu söyleyerek Ebū Caʻfer el-Manṣūr’a (ö. 158/775) uygulamada bir birliğin 

sağlanması gerektiğini iletmiş ve bunun için bir formül de hazırlamıştı.39 İbnu’l-

Muḳaffaʻnın elde etmek istediği ilk adımda sosyal ve gündelik hayat ile alakalı bir birlikti, 

yani o fıkıh alanında bir düzenleme sağlamak istemişti. Bu tür bir birliğin ilk aşamada 

yaşam biçiminde sağlanmak istenmesi anlaşılır bir durumdur, zira hukuksal düzenlemeler 

insan hayatını ilk etkileyen unsur durumundadır. Ayrıca erken dönemde müslümanlar 

arasındaki birliği sağlayan unsurun ibâdetler olduğunun da göz önünde tutulması 

gerekmektedir. Böylece ortak bir yasa oluşturma çabasının öncelikle fıkıh alanında elde 

edilmek istenmesi netlik kazanır. Müslümanlar arasında birlik, ilk başta itikadî esaslarla 

değil ibâdetle, daha doğrusu namazla sağlanıyordu.40 Bunu kelâmî görüşleri dikkate 

alınmadan müslümanlar için kullanılan ehlu’ṣ-ṣalāt ve ehlu’l-ḳıble tanımlamaları açıkça 

göstermektedir.41 Böylece fıkıhta veya hükümde birlik, müslümanlar arasında bir 

bütünlük anlamı taşıyacaktı. Ancak van Ess’e göre İslâm’ın Hristiyanlık gibi bir kilise 

kurumuna sahip olmaması ve geniş bir coğrafyaya yayılmış olması, öğretilerde ve 

                                                           
38 TG, IV: 684. 
39 Osman Taştan, “Merkezileşme Sürecinde İslâm Hukuku: Bölgeselliğe Veda veya Şafi’î Faktörü”, 

İslâmiyât, I/1 (1998): 25 vd. 
40 Christian Meier, “Josef van Ess’le bir Söyleşi”, Alsharq (03.11.2010). 
41 TG, IV: 680. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 187  

 

uygulamalarda bir birliğin sağlanmasını engellemiştir.42 

İtikâdî alanda bir birliğin hedeflenmesine ilk olarak Abbâsî halîfesi Meʼmūn 

döneminde rastlamaktayız. O, ölümünden kısa bir süre önce 218/833 senesinde resmî 

görevde bulunanların ve devlet bütçesinden maaş alanların ḫalḳu’l-Ḳurʼān meselesinde 

denetlenmesini istemiştir.43 Meʼmūn’un başlattığı bu süreç tarihin sayfalarına miḥne 

olarak geçmiştir. Mihne hâdisesinde insanlar, ḫalḳu’l-Ḳurʼānı, yani Kur’ân’ın yaratılmış 

olduğunu kabul etmeye zorlanmışlardır; bu zorlama bazı radikal uygulamaları 

beraberinde getirmiştir.44 Ḫalḳu’l-Ḳurʼānla ilgili talimatlar, İslâm coğrafyasının muhtelif 

beldelerine de gönderilmiştir. Meʼmūn’un ölümünden sonra Muʻtaṣım (ö. 227/842) bu 

süreci devam ettirmiştir. O, 200/835 senesinde mihne olayları çerçevesinde efsaneleşen 

Aḥmed b. Ḥanbel’i (ö. 241/855) davet edip yargılanmasına vesile olmuştur.45 Bu 

zorlamalar, Mutevekkil’in (ö. 247/861) 234/849 yılında ḫalḳu’l-Ḳurʼān tartışmalarını 

yasaklamasıyla duraklamış ve nihâî olarak 237/851 senesinde sonlandırılmıştır.46  

Mihne hâdisesi ortak bir itikadî paradigmanın oluşturulma çabasını 

yansıtmaktadır. Bu olayların vuku bulduğu dönem, el-uṣūlu’l-ḫamse bağlamında dikkat 

çekicidir. Devlet idaresiyle iyi ilişki içinde bulunan Ebu’l-Huẕeyl bu dönemlerde 

yaşamıştır. Bu sebepten ötürü onun el-uṣūlu’l-ḫamse diye bir olguyu bu devirlerde ortaya 

atmış olması, gayet manidardır. O dönemin atmosferi nazarı itibara alındığında Ebu’l-

Huẕeyl’in el-uṣūlu’l-ḫamseyle sadece Muʻtezile’yi hedeflemediği anlaşılmaktadır. Bu 

ilkelerin Muʻtezile’ye mensup olabilmenin kriterleri olarak algılanması, Ḍırār b. ʻAmr 

veya Eṣamm örneğinden anlaşılacağı üzere sonradan yerleştirilmiştir. Ebu’l-Huẕeyl bu 

ilkeleri belirlerken Muʻtezile’den daha geniş bir kitleyi hedeflemiş ve bütün 

müslümanları kapsayan ortak bir itikadî zemin hazırlamak istemiş olmalıdır. Onun genç 

çağdaşı Ḳāsım er-Ressī’nin (ö. 246/860) de farklı muhtevaya sahip bir beşli esastan 

(ḫamsetu’l-uṣūl / ḫamse bi’l-uṣūl) bahsetmesi, o dönemde bu tür ortak paradigma 

                                                           
42 krş. TG, IV: 683; van Ess, “Theology and Society”, s. 177; İslâm dünyasının kilise benzeri bir kuruma 

sahip olmaması, kanaatimizce müslümanların hür düşünebilmesine ve buna bağlı olarak bilimde ilerleme 

kat edebilmesine vesile olmuştur. 
43 TG, III: 446 vd., 458. 
44 krş. TG, IV: 676. 
45 TG, III: 460 vd. 
46 Hayrettin Yücesoy, “Mihne”, DİA, XXX: 27. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 188  

 

arayışının bulunduğuna delalet eder niteliktedir.47 Kitābu’l-İmān isimli eserlerin de h. III. 

asırda telif edilmeye başlaması,48 imân eksenli meselelerin o dönemlerde yoğun olarak 

işlenildiğine işaret etmektedir. Dönemin ruhu bağlamında başka bir ifadeyle el-uṣūlu’l-

ḫamse bir akîde kodeksi olarak tasarlanmıştır. Ḳāḍī ʻAbdulcebbār’ın (ö. 415/1025) bu 

ilkelere inanmayı, bir tür müslüman görevi olarak anlaması bu düşüncemizi destekler 

niteliktedir; onun geç dönem olarak değerlendirebileceğimiz bir devirde yaşamış olması, 

bu ilkelerin ruhunu yansıtmasına engel teşkil etmemelidir. Ondan önce yaşayan Ḫayyāṭ 

veya Kaʻbī gibi Muʻtezilîler’in beş esası Muʻtezile olmanın şartı olarak görmeleri, 

tezimizi çürütecek nitelikte algılanmamalıdır. Mihne olayları etrafında gerçekleşen 

ḫalḳu’l-Ḳurʼān zorlamasının fazla tepki çekmiş olması, ortak bir paradigmanın insanlar 

tabanında yayılmasının kolayca mümkün olmadığını göstermiştir. Bunu tecrübe eden 

Muʻtezile bu ilkelerin, bir akîde manzumesi olarak kullanılamayacağını anlamış ve 

bunları tamamen devre dışı bırakmak yerine kendi iç dinamiklerini muhafaza etmek için 

kullanmışlardır. Düşüncemizin netlik kazanabilmesi için Muʻtezilî ekollerin tutumlarına 

da bakmamız yararlı olacaktır. 

Ḫayyāṭ ve Kaʻbī Bağdat Muʻtezilesi’nin önderlerindendir; Ebu’l-Huẕeyl ise 

Basra Muʻtezilesi’nin temsilcisidir. Anlaşılan Bağdat ve Basra’da el-uṣūlu’l-ḫamse ilk 

evrelerde farklı anlaşılmıştır. Bunu Ebū ʻAlī el-Cubbāʼī (ö. 303/916) vasıtasıyla 

anlamaktayız. Cubbāʼī, el-uṣūlu’l-ḫamseye “İslâm’ın dayanakları” (deʻāʼimu’l-islām) 

ismini vermektedir.49 Ḳāḍī ʻAbdulcebbār’da bu ilkeleri, uṣūlu’d-dīn olarak kabul 

etmektedir.50 Bu durumda el-uṣūlu’l-ḫamsenin, Bağdat’ta Muʻtezile kapsamında ele 

alınırken Basra’da ise İslâm’a hamledilmekte olduğu anlaşılmaktadır. Basralı 

Muʻtezilîler’in Baṣriyyūn’a mensup olan Ebu’l-Huẕeyl’i daha iyi temsil ettikleri 

düşünülecek olursa el-uṣūlu’l-ḫamsenin rûhunun Basralılar’da aranması gerekir 

kanaatindeyiz. 

                                                           
47 bkz. EK V: Neyin el-Uṣūlu’l-Ḫamseden Sayıldığına Dair Bazı Görüşler. Ancak burada Ḳāsım’ın 

Muʻtezile’den etkilenip etkilenmediği meselesi, bir inceleme gerektirmektedir. Nitekim onun 

Muʻtezile’den etkilenmediğini savunanlar olmuştur (bkz. Mehmet Ümit, Zeydiyye – Muʻtezile Etkileşimi, 

s. 195). Bu durum, Ḳāsım’ın bu ilkeleri Muʻtezile’den devralmadığı anlamına gelecektir. Fakat bir 

etkileşim söz konusu olmuşsa o zaman Ḳāsım’ın beşli esastan söz etmesi, o dönemin genel ruhuna değil 

Muʻtezile’nin tesirine hamledilebilir. 
48 Sönmez Kutlu, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler, (Ankara: Kitâbiyât, 2. Baskı, 2002), s. 22 vd. 
49 van Ess, Der Eine und das Andere, I, s. 160. 
50 Ḳāḍī, el-Uṣūlu’l-ḫamse: el-mensūb ilā Ḳāḍī ʻAbdilcebbār b. Aḥmed el-Esed Ebādī, s. 67. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 189  

 

Günümüzde akîde esasları olarak kabul ettiğimiz ilkeler, altıyla 

sınırlandırılmıştır. Kur’ân bizim imân esasları olarak saydıklarımızı, kadere imân dışında 

paket halinde sunmaktadır.51 Fakat bunun dışında cihâdın imân olduğunu beyan eden 

ayetler de bulunmaktadır.52 Hadîslerde insanlara eziyet veren bir şeyi yerden 

kaldırmanın53 veya hayânın54 da imânın bir şubesi olduğu bildirilmektedir. Bizlerin bu 

esasları altıyla sınırlamış olmamız, el-uṣūlu’l-ḫamsenin bir credo olarak tasarlanmış 

olmasına engel teşkil etmemektedir. İslâm Hz. Muḥammed ile yeryüzüne intikal etmiştir, 

ancak İslâm düşüncesi bir süreçten geçerek olgunlaşmıştır. Kelâm ilminin gelişmeye 

başladığı süreçlerde inanç esaslarının net olarak ortaya koyulmadığı gözükmektedir. 

Sayısal sınırlamanın ilk mümessili Ebū Ḥanīfe (ö. 150/767) olmuştur. O, imânı, “Allah’ı 

bilmek ve ikrar etmek, resûlü bilmek ve onun Allah tarafından getirdiklerine açıklamaya 

girmeksizin topluca inanmak” şeklinde tarif etmiştir;55 o başka bir yerde Allah’ı, 

melekleri, kitapları, resulleri, ölümden sonra dirilmeyi, kaderi, hayır ve şerrin Allah’tan 

geldiğini, hesabı, mizanı, cenneti ve cehennemi eklemektedir.56 Buna benzer şekilde Ebū 

Ḥanīfe çizgisini takip eden Ṭaḥāvī’de (ö. 321/933) imân esasları dairesinde Allah’ı, 

meleklerini, kitaplarını, ahiret gününü ve kaderi inanılması gereken esaslar olarak takdim 

etmektedir. Ancak bunlardan önce Allah’ın Kur’ân’da indirdiği her şeyin ve 

Peygamber’in şeriat ve beyanlarından sahîh olarak gelen tümünün de hak olduğu imân 

altında zikredilmektedir.57 Aṣḥābu’l-ḥadīs ise bu ilkeleri, Allah, melekler, kitaplar, 

peygamberler, Allah katından gelen Kurʻân ve güvenilir râvîlerin peygamberlerden 

nakletmiş oldukları şeklinde saymaktadır;58 Eşʻarī’de bunları kabul etmektedir.59 Ebu’l-

Ḥasan el-ʻĀmirī (ö. 381/992) esasları (erkānu’l-iʻtiḳādiyye) Allah, peygamberler, 

kitaplar, melekler ve ahiret şeklinde beşle kısıtlamıştır;60 bu hususta Ebu’l-Muʻīn en-

                                                           
51 msl. el-Baḳara 2/177; en-Nisāʼ 4/136. 
52 bkz. el-Ḥucurāt 49/15. 
53 Muslim, “İmān”, 58. 
54 Buḫārī, “İmān”, 3. Bu tür rivâyetlerin terġīb ve terhīb maksatlı olduklarını söyleyenler olmuştur. Ancak 

imânın şubelerinin, imânın dereceleri, kısımları, rükünleri, bâbları vs. olarak ifade bulması (Kutlu, s. 96.), 

bu rivayetlerin imân-amel bütünlüğünü savunanlar tarafından farklı anlaşıldığını göstermektedir. Ayrıca 

şubelere bakıldığında burada imân esasları olarak saydığımız unsurların da dâhil edildiği görülmektedir 

(krş. a.e., s. 201 vd.). Bu durum şubelerin bir tür akîde esasları şeklinde ele alındığında işaret eder 

niteliktedir. 
55 Eşʻarī, s. 84. 
56 Ebū Ḥanīfe, “el-Fıḳhu’l-ekber”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri, s. 70. 
57 Ṭaḥāvī, Metnu’l-ʻaḳīdeti’ṭ-Ṭaḥāviyye, (Beyrut: Dār İbn Ḥazm, 1995), s. 21 vd. 
58 Eşʻarī, s. 170. 
59 a.e.,s. 174. 
60 ʻĀmirī, Kitābu’l-İʻlām bi-menāḳıbi’l-İslām, (Ürdün: Mabda, t.y.), s. 59. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 190  

 

Nesefī (ö. 508/1115) de aynı yolu izlemiştir.61 Bütün bu gelişmeler, o dönemlerde bu konu 

üzerinde icmâ edilmiş bir inanç manzumesi oluşmadığını göstermektedir. Dolayısıyla 

bugün Cibrîl hadîsine dayanarak inanç esaslarını altıyla belirlememiz, erken dönemde 

herkes tarafından onay bulmuş değildi; imâna ameli dâhil edenlerin sırf bu esaslarla 

yetinmemiş olması aşikârdır. Takip edilebildiği kadarıyla İslâm düşünürlerinin büyük 

çoğunluğu tevhîd, nübüvvet ve ahiret inancında mutabık olmuşlardır, fakat imânın asgarî 

şartlarını belirleme gibi bir arayış içinde bulunmamışlardır. Bu bariz şekilde imânın 

mahiyeti hakkında sürdürülen tartışmalar vasıtasıyla gözlemlenebilmektedir; burada 

asgarî şartların belirlenmesinden ziyade – imân tasdik midir, ikrar mıdır, amel midir gibi 

– imân tanımına yoğunlaşılmıştır. İmân esaslarını teker teker zikreden Cibrîl hadîsi Ebū 

Ḥanīfe örneğinde görüldüğü üzere biliniyordu;62 ancak bu hadîsin yanı sıra imân olarak 

sunulan başka rivayetler de bulunmaktaydı. Ayrıca Cibrîl hadîsi de tek bir versiyondan 

ibaret değildir.63 Hadîsleri fazla dikkate almayan akımların inanç ilkelerini tespit ederken 

hadîs dışı referanslara başvurmaları, ilmî geleneklerinin ve tutumlarının bir yansıması 

olacaktır. Söz gelimi Muʻtezile burada akla başvuracaktır, Şīʻa ise imâmların beyanlarını 

esas alacaktır. Bu yüzden olmalıdır ki Şīʻa, miracı, kabir sualini, cennet ve cehennemin 

şu an yaratılmış olduğunu ve Hz. ̒ Alī’nin şefaatini inanç esasları (ḥudūdu’l-İslām) altında 

zikretmişlerdir.64  

Bizlerin günümüzde Cibrîl hadîsine dayanarak “ama el-uṣūlu’l-ḫamsede bu 

ilkelerden farklı şeyler sayılmaktadır ve bundan ötürü de bunlar credo olamaz” dememiz 

anakronik bir okuma olacaktır, zira görebildiğimiz kadarıyla erken dönemlerde bir akîde 

manzumesi henüz oluşmuş değildi. Bunun yanı sıra el-uṣūlu’l-ḫamse içinde zikredilen 

unsurlar, müʼmin olarak gerekli görülen Allah, nübüvvet ve ahiret (el-uṣūlu’s-selāse) 

inancını temsil etmektedir. Buna göre et-tevḥīd ilkesi Allah’a imânı, el-ʻadl ilkesi 

nübüvvete imânı ve el-vaʻd ve’l-vaʻīd esası ise ahirete imânı ifade etmektedir.65 Belki de 

Muʻtezile başarısını ve etkisini koruyabilmiş olsaydı bugün âmentü olarak el-uṣūlu’l-

ḫamseyi zikredecektik. Bu mülahazalar ilk başta sadece hipotezlerden ibarettir. Bu 

mesele daha derin ve kapsamlı bir araştırmayı gerekli kılmaktadır. Sadece böyle, 

                                                           
61 Nesefī, Tebṣıratu’l-edille, thk. Hüseyin Atay ve Şaban Ali Düzgün, (Ankara: DİB, 2003), II, s. 92. 
62 Ebū Ḥanīfe, “el-Fıḳhu’l-ebsaṭ”, s. 70. 
63 krş. EK XI: Cibrîl Hadîsi Varyantları ve İmâna Dair Bazı Rivâyetler. 
64 TG, IV: 357. 
65 yuk. bkz. s. 31 vd. 



EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEYE DAİR BAZI DEĞERLENDİRMELER 

 191  

 

dediklerimizin doğruluğu veya yanlışlığı netlik kazanacaktır. Ancak tespitlerimize binaen 

şunu tekrar vurgulamayı gerekli görmekteyiz: erken dönemden beri müslüman 

düşünürlerin önemli çoğunluğu, Allah’ın birliğinde, nübüvvetin gerekliliğinde ve ahiret 

inancında uzlaşmış gözükmektedirler. 



 

192 

SONUÇ 

Geniş bir fikrî yelpazeye sahip olan Muʻtezile’nin görüş ve öğretileri, el-uṣūlu’l-

ḫamse kavramı etrafında cem edilmektedir. Eldeki veri ve araştırmalar bu terimin, Ebu’l-

Huẕeyl’den (ö. 227/841) önce kullanılmadığı bilgisini vermektedir. Dolayısıyla bu durum 

onun, Muʻtezile fikirlerini sistemleştiren ilk düşünür olarak kabul görmesinin neticesinde 

el-uṣūlu’l-ḫamseyi oluşturan kişi olarak anılmasını etkilemiş olmalıdır. Bizim tespitimize 

göre en erken, Ebu’l-Muʻīn en-Nesefī (ö. 508/1115) onun bu isimde bir kitap yazdığını 

haber vermektedir. Malaṭī (ö. 377/987) de onun Kitābu’l-Ḥucce isimli eserinde uṣūlü 

ortaya koyduğunu söylese de bu beyandaki uṣūlden neyin kastedildiği net olarak 

anlaşılmamaktadır; ancak bu ifadenin geçtiği metnin siyak ve sibakı dikkate alındığında 

söz konusu olan uṣūl, beş esasa delalet edebilir gibi gözükmektedir. Buna karşılık 

Malaṭī’nin muasırı İbn Nedīm (ö. 385/995?), el-uṣūlu’l-ḫamse ifadesini içeren bir eseri 

Muʻtezile içinde ilk Ebu’l-Huẕeyl’in öğrencisi Fuvaṭī’ye (ö. 227/841’den sonra) 

atfetmektedir. Muʻtezile’nin erken periyotlarında Fuvāṭī’nin bu isimde eser yazmış olan 

ilk Muʻtezilî olarak takdim edilmesi, bazı soruları akla getirmektedir: Fuvatī, ya hocasının 

tesiri altında böyle bir eseri telif ederek Ebu’l-Huẕeyl’in izini takip etmiş ya da Muʻtezile 

içinde bu ilkeleri ilk kavramsallaştıran düşünür olmuştur. Bu durumun netlik kazanması, 

bu meseleye hasredilmiş bir çalışmayla sağlanacak gibi görünmektedir. 

Güncel çalışmaların çoğunluğu, el-uṣūlu’l-ḫamse kavramının Ebu’l-Huẕeyl’den 

önce kullanılmadığına dair ittifak içindedirler. Ancak bu vakıa, beş esas içinde zikredilen 

prensiplerin ondan önce de Muʻtezile tarafından benimsenmediği anlamına 

gelmemektedir. Tezimizde ele alınan dönem ve kaynaklar bağlamında Ebu’l-Huẕeyl 

öncesi Muʻtezilî düşünürlerin fikrî bir ana hat üzerinde ilerledikleri söylenebilir. El-

uṣūlu’l-ḫamseye dâhil olan ilkelerin nüveleri, ekol içi ve dışında erken dönemlerde takip 

edilebilmektedir. Dolayısıyla Muʻtezile kendilerinden önceki fikriyattan beslenmiş ve 

yararlanmıştır. Mesela el-vaʻīd ve el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker 

ilkelerinin, Muʻtezile ekolünden önce de temsil edildiği görülmektedir; buna karşılık el-

menziletu beyne’l-menzileteyn Vāṣıl b. ʻAṭāʼ tarafından oluşturulmuş bir öğreti 

konumundadır.  

İyiliği emretme prensibi, Muʻtezile’den önce Ṣıffīn savaşıyla birlikte 

mezheplerin kullanım alanına girmiş gözükmektedir; bu olayların neticesinde el-emru 



SONUÇ 

 193  

 

bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ̒ ani’l-munker, siyasî ayaklanmalar için referans ve gerekçe olarak 

kullanılmıştır. Muʻtezile’nin erken dönemlerinde de bu ilkeyi siyasî bir program 

niteliğinde kullanan mensupları bulunmuş olsa da onlar, bu prensibi siyasî düzlemde ele 

almaktan erkenden vazgeçmiş gözükmektedirler. Nitekim Vāṣıl b. ʻAṭāʼ (ö. 131/748) hiç 

bir ayaklanmaya katılmamıştır, aynı şekilde ʻAmr b. ʻUbeyd (ö. 144/761) de döneminde 

vuku bulan Nefsu’z-Zekiyye isyanına dâhil olmamıştır. 

Mürtekib-i kebîrenin ebedî olarak cehennemle cezalandırılmasını ifade eden el-

vaʻīd ilkesi de, müslümanlar arasındaki ilk savaşlar sonucunda ortaya çıkan büyük günah 

meselesiyle birlikte gündeme gelmiş olmalıdır. Ebedî cehennemlik görüşü muhtemelen, 

büyük günah sahibini kâfir veya müşrik olarak tanımlayan Ḫāriciyye’nin öğretilerinin bir 

parçası olmuştur. Muʻtezile için önemli bir konuma sahip olan Ḥasan el-Baṣrī (ö. 

110/728) de, büyük günah işleyen birinin tövbe etmeden öldüğünde ebedî olmak suretiyle 

cehennem ateşiyle cezalandırılacağına inanmaktaydı. Dolayısıyla Muʻtezile burada yeni 

bir görüşe imza atmamış ve onlardan önceki düşüncelerden istifade etmiştir. Fakat 

görebildiğimiz kadarıyla bu esas, Muʻtezile tarafından geliştirilmiştir. Nitekim erken 

dönemlerde vaʻd ve vaʻīd kavramları arasındaki nüans net olarak belirlenmiş 

gözükmemektedir. Bu ayrıma açıklık getiren ilk kişinin, Ebu’l-Huẕeyl olma ihtimali 

bulunmaktadır, zira ondan önce bu konuyu ele alan eserler Kitābu’l-Vaʻīd ismini taşırken 

ilk kez o, Kitābu’l-Vaʻd ve’l-vaʻīd adında bir kitap yazarak ikisi arasındaki farka işaret 

etmiştir. 

Büyük günah tartışmaları çerçevesinde teşekkül eden görüşlerde Muʻtezile diğer 

akımlardan ayrılarak bir yenilik getirmiştir; yenilikten kastımız üçlü bir sistemi 

geliştirmiş olmaları değildir. Vāṣıl’dan önce de İbāḍiyye’nin kufr niʻme veya Ḥasan’ın 

münâfık öğretileri, üçlü bir eğilimin habercisi konumundadırlar. Vāṣıl’ın bu meseledeki 

yeniliği, kavramlarda bir farklılığa başvurmasından kaynaklanmaktadır: ona göre büyük 

günahkâr ne mü’min, ne müşrik ne de münâfık olup bir fâsıktır. Muʻtezile kelâm tarihinin 

erken dönemlerinde özellikle bu esasla hatırlanmıştır. Bu durum Ḍırār b. ʻAmr’ın (ö. 

180/769-200/815) Kitābu’t-Taḥrīş’inden hareketle anlaşılmaktadır. El-menziletu beyne’l-

menzileteyn kavramı, anlam sahasını genişleterek büyük günahkârın isimlendirilmesi için 

yeterli bir ifade olarak görülmemiş olmalıdır ki bu mevzular ileride el-esmāʼ ve’l-aḥkām 

başlığı altında incelenmiştir.  



SONUÇ 

 194  

 

Bu prensipler içinde en son teşekkül eden, aynı anda Muʻtezile’nin en çok 

önemsediği et-tevḥīd ve el-ʻadldır. Tevhîd esası, teşbīh ve tecsīm fikirlerine karşı bir tepki 

niteliği taşımaktadır. İslâm’ın putperest bir toplum içinde nâzil olması ve fetihlerle 

beraber de İslâm âleminin farklı putperest inanışları kendi topraklarına dâhil etmesi, 

antropomorfik ilâh anlayışının İslâm düşüncesi içine sızmasına ve tevhîd algısını giderek 

etkisi altına almasına vesile olmuştur. Bu sosyal yapı, haşvî temayüllerin yaygınlık 

kazanmasını tetiklemiş ve antropomorfik tutumu destekleyen rivayetlerin senetsiz olarak 

aktarılmasına sebebiyet vermiştir. Bu durum refleks olarak tenzîhçi bir tavrın oluşmasını 

gerekli kılmıştır; tenzîhçi çizginin en meşhur temsilcileri, Caʻd b. Dirhem (ö. 105-

120/724-738) ve Cehm b. Ṣafvān’dır (ö. 128/746). Muʻtezile’nin tevhîd bağlamında 

beslendiği kanal da bu tenzîhçi tavır olmuştur. Ancak bu tutum, sırf Caʻd ve Cehm’e has 

değildir. O dönemlerde birçok akım içinde antropomorfizme karşı bir tavrın bulunduğunu 

söyleyebiliriz; Basra’da İbāḍiyye buna bir örnektir. Dolayısıyla Vāṣıl’ın ve buna bağlı 

olarak Muʻtezile’nin Cehm’den etkilendiğinin söylenilmesi, sonraki makâlât 

müelliflerinin beyanlarından kaynaklanmaktadır. Görebildiğimiz kadarıyla erken 

dönemlerde teşbîh ve tecsîme karşı bir tavrın takınılması, genel atmosfere işlemiştir.  

Adalet esasına ön ayak olan mevzu ise, kader etrafında oluşan ve şekillenen 

olaylardır. Dolayısıyla adalet ilkesi asıl itibariyle cebrî tutumun bir eleştirisidir. Ancak 

görebildiğimiz kadarıyla adalet ilkesi, ilk evrelerde kaderle ilintili değil ahiret hayatı – 

spesifik olarak el-vaʻīd – bağlamında ele alınmaktaydı. Bunu en bariz Vāṣıl b. ʻAtāʼnın 

ʻAbdullah b. Ömer b. ʻAbdulazīz (ö. 132/749) huzurunda verdiği hutbenin ifadelerinde 

görmekteyiz. Vāṣıl, Allah’ın adaletinden söz ettiği yerlerde ardından O’nun 

kararlarındaki kesinliğini vurgulamaktadır; bunu Muʻtezilî sistemin kavramlarına transfer 

edecek olursak: Allah adildir ve bu yüzden O’nun insana verdiği sözden geri dönmesi de 

düşünülemez; dolayısıyla O, söylediklerinin arkasında durup kararlarından da 

vazgeçmez, yani başka bir ifadeyle Allah vaʻīdine sadıktır. “Allah adildir ve şerri 

yaratmaz” şeklinde anlaşılan el-ʻadl esası, sonraki dönemlerin tarifleri gibi 

gözükmektedir. Adalet ilkesinin bu düzlemde ele alınması, muhtemelen tevhîd esasının 

kesinleşmesi ve netleşmesiyle birlikte gerçekleşmiş olmalıdır.   

Yukarıda her ne kadar Muʻtezile’nin bir fikrî çizgi üzerinde ilerlediğini söylemiş 

olsak da ilk evrelerde söz konusu ilkeleri benimsemeyen Eṣamm (ö.201/817) ve Ḍırār b. 



SONUÇ 

 195  

 

ʻAmr’ın Muʻtezile’den sayılması, ekol içi fikrî bir birliğin henüz oluşmadığı şeklinde 

okunabilir. Gerçi bu iki düşünür erken dönemde de Muʻtezile dâhilinde bazı şahıslarca 

eleştirilere maruz kalmışlardır, fakat bu karşı çıkmalar bireysel düzlemde bir polemik 

olarak algılanmalıdır. Bişr b. Muʻtemir, Ḍırār’ın fikirlerini eleştirmiştir, ancak onun 

Ḍırāriyye olarak müstakil bir mezhebin reisi olarak takdim edilmesi, sonraki kaynakların 

tasnifinden kaynaklanmaktadır. Ḍırār’ın Muʻtezile dışında müstakil bir ekolün reisi 

olarak anılmasının ilk belirtileri, Eşʻarî makâlât geleneğinde izlenebilmektedir.  

Eṣamm ve Ḍırār’dan hareketle Muʻtezile’nin el-uṣūlu’l-ḫamseye dair tutumunda 

bazı şeyler göze batmaktadır. Eṣamm, el-menziletu beyne’l-menzileteyni kabul 

etmemiştir, ancak buna rağmen Muʻtezile ve makâlât geleneği içinde o, müstakil bir 

ekolün kurucusu olarak takdim edilmemiştir. Buradan Muʻtezile’nin sonradan bu ilkeyi 

fazla önemsemediği anlaşılmaktadır. Nitekim “ara konum” öğretisini ele alan risalelerin 

yazılmamaya başlanması da, buna işaret eder niteliktedir. Bu ilke, erken dönemlerde 

Muʻtezile’nin bir emâresi kabul edilmesine rağmen ileriki safhalarda fazla 

önemsenmemiş gözükmektedir. Muʻtezile’nin daha çok önemsediği tevhîd ve adalet 

esasları olmuştur. Ḍırār’ın durumu bunu açıkça ifade etmektedir. Onun kesb teorisini 

benimsemiş olması, adalet prensibi açısından kabul edilemez göründüğünden 

Eṣamm’dan farklı değerlendirilmiştir. Diğer bir ifadeyle Eṣamm Muʻtezile’den ayrı bir 

ekol olarak kabul edilmediği halde Ḍırār, Ḍırāriyye’nin ilk mümessili olarak anılmıştır. 

Bu yaklaşım adalet ilkesinin Muʻtezile açısından önemini göstermektedir. Zaten onların 

kendilerini ısrarla ehlu’l-ʻadl ve’t-tevḥīd olarak isimlendirmeleri de, bunun önemini 

gösteren unsurlardan biridir.  

Bizim el-uṣūlu’l-ḫamseyi ele alırken büyük ölçüde Muʻtezile’nin bakış açısını 

merkeze yerleştirdiğimiz unutulmamalıdır. Dolayısıyla belki beş esasın içerdiği ilkeler, 

farklı akımların görüşleri bağlamında ele alındığında bu esaslara delalet eden fikirlerin 

izleri onların nezdinde de bulunabilir. Bu durumda sadece Muʻtezile’nin aynı fikrî çizgi 

üzerinde yürüyüp yürümediği de anlaşılmış olacaktır. Bu sebepten ötürü diğer akımların 

da beş esas bağlamında incelenmesi gerekmektedir; böylece bu beş esas eksenindeki fikrî 

çizginin sadece Muʻtezile’ye has bir tavır olup olmadığı netlik kazanacaktır. 

Muʻtezile’nin el-uṣūlu’l-ḫamse ile kendi fikrî dairesini çizmek istediği kabul 

edilmektedir. Bu ilkelerin bu anlayış ve algı çerçevesinde ele alındığını, ilk Bağdat 



SONUÇ 

 196  

 

Muʻtezilesi içinde tespit edebildik. Biz bu ilkelerin ortaya serildiği dönemin genel 

atmosferini dikkate alarak Ebu’l-Huẕeyl’in bununla Muʻtezile’nin iç dinamiğini koruma 

ve sistemleştirme maksadı hedeflemediği ve bu ilkeler manzumesini bir amentü denemesi 

olarak tasarlamış olabileceği kanaatine ulaştık. Tespit edebildiğimiz kadarıyla Basra 

Muʻtezilesi içinde buna işaret eden veriler bulunmaktadır. Değerlendirmelere aldığımız 

kaynaklara binaen o dönemlerde henüz İslâm âlemince genel kabul görmüş bir akîde 

manzumesinin oluşmadığı ve ekollerin bir arayış içinde bulundukları sonucuna ulaştık. 

Bu mülahazalarımızın doğruluğunun veya yanlışlığının tespit edilebilmesi, o devirdeki 

diğer akımların fikrî arayışlarının bu bağlamda incelenmesini gerektirmektedir. Şu anda 

bu kanaate ulaşmakla birlikte bizler, kaynak durumundan mütevellit ancak o dönemin 

ruhundan hareketle kaynaklardaki boşlukları, hipotez ve spekülasyonlarla doldurma 

imkânına sahip olduğumuzu belirtmeliyiz.  

Bu bağlamda en önemli verilerden biri Cibrîl hadîsi olarak meşhur olmuş 

rivâyettir.  Bu rivâyet bilhassa kadere imân meselesi çerçevesinde önem arz etmektedir. 

Zira bu naklin bazı versiyonlarında kadere imân ibâresini içermeyen haberler de 

bulunmaktadır. Bu yüzden bu rivâyetin, erken dönemin fikrî ve ictimâî ortamı dikkate 

alınarak kelâm ilmi açısından bir değerlendirmeye tabî tutulmasının yararlı olacağı 

kanısındayız. Bununla beraber imânla ilgili başka hadîslerin varlığı da mâlumdur. 

Dolayısıyla yapılması gereken çalışmaların cevap arayacağı konulardan biri de, imânla 

ilgili farklı rivâyetler olmakla birlikte niçin Cibrîl hadîsinin tercih edildiğiyle alakalı 

olmalıdır. 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER



 

198 

EK I: JOSEF VAN ESS 

 

 



 

199 

EK II: JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

Biz eserlerin tespitinde, ilk olarak çeşitli üniversitelerin kütüphane veri 

tabanlarına, internet veri tabanlarına, yazılmış ilmî eserlerin kaynakçalarına başvurarak 

bulgularımızı kayıt altına aldık. Ardından bunlardan yola çıkarak eserleri kütüphanelerde 

ve e-kitap şeklinde fiilî olarak gözlemlemeye çabaladık. Eğer bu mümkün olmadıysa 

tespit ettiğimiz eserin farklı ilmî eserlerin kaynakçalarında da zikredilmiş olmasını esas 

aldık ve böyle bir durumda bu eseri vâr, yani yazılmış ve yayımlanmış kabul ettik. Sadece 

bir yerde karşılaştığımız eserleri de belirttik. Josef van Ess’in ulaşabildiğimiz ve 

kronolojik olarak tasnif etmeye çalıştığımız eserleri şunlardır: 

1. KİTAPLAR 

a. Almanca 

Josef van Ess, Die Gedankenwelt des Ḥāriṯ al-Muḥasibī anhand von 

Übersetzungen aus seinen Schriften dargestellt und erläutert, (Bonn: Bonner 

Orientalistische Studien, 1961), 243 sayfa. [tanıtımlar: A. Schimmel, “J. van Ess: Die 

Gedankenwelt des Ḥārit al-Muḥasibī”, Islam, 39 (1964): 279-281; S Shaked, “Book 

Review: Die Gedankenwelt des Ḥāriṯ al-Muḥāsibī”, Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies, XXV/1-3 (1962): 606-608; G. Vajda, “Book Review: Die Gedankenwelt 

des Ḥāriṯ al-Muḥāsibī”, Arabica, IX/2 (1962): 209]. 

_________, Die Erkenntnislehre des ʻAḍudaddin al-Īcī. Übersetzung und 

Kommentar des ersten Buches seiner Mawāqif, (Frankfurt: 1964, Wiesbaden: Steiner, 

1966), 510 sayfa. [tanıtımlar: H. Daiber, “van Ess: Die Erkenntnislehre des ʻAḍudaddin 

al-Īcī”, Islam, 45 (1969): 137-139; G. Vajda, “Book Review: Die Erkenntnislehre des 

ʻAḍudaddīn al-Īcī”, Arabica, XIV/3 (1967): 328-330]. 

_________, Traditionistische Polemik gegen ʻAmr b. ʻUbaid: zu einem Text des 

ʻAlī b. ʻUmar ad-Dāraquṭnī, (Beyrut: Steiner/Orient-İnstitut der Deutschen 

Morgenländischen Gesellschaft, 1967, Würzburg: Ergon, 2004), 74 sayfa Almanca, 16 

sayfa Arapça. [tanıtımlar: S. Diwald, “van Ess: Traditionistische Polemik gegen ʻAmr b. 

ʻUbaid”, Islam, 46 (1970): 122-124; G. Vajda, “Book Review: Traditionistische Polemik 

gegen ʻAmr b. ʻUbaid”, Arabica, XVI/3 (1969): 330-331]. 

_________, Frühe muʻtazilitische Häresiographie. Zwei Werke des Nāšiʼ al-

Akbar, (Beirut/Wiesbaden: Steiner/Orient-İnstitut der Deutschen Morgenländischen 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

200 

Gesellschaft, 1971, Würzburg: Ergon, 2003), 185 sayfa Almanca, 134 sayfa Arapça. 

[tanıtımlar: E. Kohlberg, “Book Review: Frühe Muʻtazilitische Häresiographie”, Journal 

of the American Oriental Society, XCV/3 (1975): 496-497; G. Vajda, “Book Review: 

Frühe Muʻtazilitische Häresiographie”, Arabica, XX/1 (1973): 92-93;  George F. 

Hourani, “Book Review: Frühe Muʻtazilitische Haresiographie”, International Journal 

of Middle East Studies, IX/3 (1978): 406-407]. 

_________ ve Volkacher Bund, Anders an Gott glauben?: Islam, Judentum, 

Hinduismus, (Stuttgart?: 1971). 

_________,  Das Kitāb an-Nakt des Naẓẓām und seine Rezeption im Kitāb al-

Futyām des Ǧāhiz: eine Sammlg d. Fragmente mit Übersetzung und Kommentar, 

(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1972), 151 sayfa. [tanıtımlar: Ch. Pellat, “Book 

Review: Das Kitāb an-Nākṯ des Naẓẓām und seine Rezeption im Kitāb al-Futyā des 

Ǧāḥiẓ, Arabica, XX/2 (1973): 205-206; Michael Schwarz, “Book Review: Das Kitāb an-

Nakt des Naẓẓām und seine Rezeption im Kitāb al-Futyā des Ǧāḥiẓ”, Journal of the 

American Oriental Society, XCV/3 (1975): 509-512]. 

_________, Zwischen Ḥadit und Theologie. Studien zum Entstehen 

prädestinatianischer Überlieferung, (Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1975), 218 

sayfa. [tanıtımlar: R. Paret, “van Ess: Zwischen Ḥadit und Theologie. Studien zum 

entstehen prädestinatianischer Überlieferung”, Islam, 52 (1975): 332-333; Ewald 

Wagner, “Zwischen Ḥadïṯ und Theologie. Studien zum Entstehen prädestinianischer 

Überlieferung”, Historische Zeitschrift, LXXXIX/2 (1976): 405-406; Friedrich W. 

Zimmermann, “Zwischen Ḥadīṯ und Theologie. Studien zum Entstehen 

prädestinatianischer Überlieferung”, Die Welt des Orients, X (1979): 150-154; J. 

Wansbrough, “Book Review: Zwischen Ḥadīṯ und Theologie: Studien zum Entstehen 

prädestinatianischer Überlieferung”, Bulletin of the School of Oriental and African 

Studies, XXXIX/2 (1976): 442-443; G. H. A. Juynboll, “Book Review: Zwischen Hadīţ 

und Theologie. Studien zum Entstehen prädestinatianischer Überlieferung”, Journal of 

the American Oriental Society, XCVII/2 (1977): 197-199]. 

_________, Anfänge muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate 

aus dem ersten Jahrhundert der Hiǧra, (Beirut: Orient-İnstitut der Deutschen 

Morgenländischen Gesellschaft, 1977), 280 sayfa Almanca, 57 sayfa Arapça. [tanıtım: F. 

W. Zimmermann, “Book Review: Anfänge Muslimischer Theologie”, International 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

201 

Journal of Middle East Studies, XVI/3 (1984): 437-441]. 

_________, Chiliastische Erwartungen und die Versuchung der Göttlichkeit, 

(Heidelberg: Winter, 1977), 85 sayfa. [tanıtım: J. Wansbrough, “Book Review: 

Chiliastische Erwartungen und die Versuchung der Göttlichkeit. Der Kalif al-Ḥākim”, 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, XLIII/2 (1980): 363]. 

_________, Der Tailasān des Ibn Ḥarb, “Mantelgedichte” in arabischer 

Sprache, (Heidelberg: Winter, 1979), 58 sayfa. 

_________, Ungenützte Texte zur Karrāmīya, (Heidelberg: Winter, 1980), 87 

sayfa. 

Rudi Paret, Schriften zum Islam: Volksroman, Frauenfrage, Bilderverbot, ed. 

Josef van Ess, (Stuttgart v.dğr: Kohlhammer, 1981). 

Josef van Ess, Der Wesir und seine Gelehrten, (Wiesbaden: Steiner, 1981). 

[tanıtımlar: K. Jahn, “van Ess: Der Wesir und seine Gelehrten”, Islam, 59 (1982): 356-

357; A. K. S. Lambton, “Book Review: Der Wesir und seine Gelehrten”, Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies, XLVI/1 (1983): 150-151]. 

_________ ve Hans Küng v.dğr., Christentum und Weltreligionen, (Münih: 

Piper, 1984, 1994, 2001; Gütersloh: Gütersloher Verl., 1987); İtalyanca’sı: Cristianesimo 

e religioni universali, çev. Giovanni Moretto, (Milano : A. Mondadori, 1986); 

Hollandaca’sı: Christendom en wereldgodsdiensten, çev. Ger Groot, (Hilversum: Gooi 

en Sticht, 1986); İngilizce’si: Christianity and World Religions, çev. Peter Heinegg, (New 

York: Doubleday, 1986; Orbis, 1993, 1999) [tanıtımlar: Aziz al-Azmeh,  “Christianity 

and the World Religions by Hans Küng; Josef van Ess; Heinrich von Stietencron; Heinz 

Bechert; Peter Heinegg”, Studia Islamica, 66 (1987): 188-190; Donald G. Luck, “Book 

Review: Christianity and World Religions”, Buddhist-Christian Studies, 17 (1997): 231-

235]; Fransızca’sı: Le Christianisme et les religions du monde, çev. Joseph Feisthauer, 

(Paris: Éditions du Seuil, 1986); İspanyolca’sı: El cristianismo y las grandes religiones, 

çev. J.M. Bravo Navalpotro ve R. Godoy, (Madrid: Libros Europa, 1987; Barcelona: 

Círculo de Lectores, 1993); Arapça’sı: et-Tevḥīd ve’n-Nubuvve ve’l-Ḳurʻān fī ḥivāri’l-

Mesīḥiyye ve’l-İslām, çev. es-Seyyid Muḥammed eş-Şāhid, (Beyrut: el-Muessesetu’l-

cāmiʻiyye, 1994); Çekçe’si: Křesťanství a islám: na cestě k dialogu, çev. Jiří Hoblík ve 

Luboš Kropáček, (Prag: Vyšehrad, 1998); Hırvatça’sı: Kršćanstvo i svjetske religije: uvod 

u dijalog s islamom, hinduizmom i budizmom, çev. Darija Domić, (Zagreb: Naprijed, 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

202 

1994); Sırpça’sı: Kršćanstvo i svjetske religije. İslam, (Livno: Svjetlo Riječi, 1995); 

Macarca’sı: Kereszténység és világvallások. Párbeszéd az iszlámról, çev. Szabóné 

Révész Magda, (Budapest: Palatinus, 1998). 

_________, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: 

Eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. 6 Bände, (Berlin: Walter de 

Gruyter, I, 1991; II, III 1992; IV, 1997; V, 1993; VI, 1995); I: 456 sayfa, II: 742 s., III: 

508 s., IV: 1107 s.; V: 457 s., VI: 490 s. [eserin birinci cildi, Farsça’ya çevrilmiştir, ancak 

henüz yayımlanıp yayımlanmadığı hususunda bilgi edinemedik: Kelām ve cāmiʻah der 

sadehī dōm ve sōm ḳamerī, çev. Farzīn Bānkī ve Aḥmed ʻAlī Ḥaydarī; aynı şekilde eserin 

birinci cildi Arapça’ya da çevrilmiştir: ̒ Ilmu’l-Kelām ve’l-muctemeʻa fi’l-ḳarneyni’s-sānī 

ve’s-sālis li’l-hicreti, çev. Sālime Ṣāliḥ, (Beyrut: Manşūrātu’l-Cemel1, 2008)]. 

_________, Der Fehltritt des Gelehrten. “Die Pest von Emmaus” und ihre 

theologischen Nachspiele”, (Heidelberg: Winter, 2001), 453 sayfa. [Kitap tanıtımı: H. 

Eisenstein, “van Ess, J.: Der Fehltritt des Gelehrten. Die ‘Pest von Emmaus’ und ihre 

theologischen Nachspiele”, Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, 92 

(2002): 290-292; Frank Griffel, “Reviews: Der Fehltritt des Gelehrten: Die ‘Pest van 

Emmaus’ und ihre theologiscben Nachspiele”, Speculum, LXXIX/ (2004): 1066-1069]. 

_________, 60 years after: Shlomo Pines’s Beiträge and half a century of 

research on atomism and Islamic theology, (Kudüs: Israel Academy of Sciences and 

Humanities, 2002), 41 sayfa. 

_________, Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen 

häresiographischen Texten. 2 Bände, I, II (Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2011), 

1511 sayfa. [tanıtımlar: Wilferd Madelung, “Der Eine und das Andere: Beobachtungen 

an häresiographischen Texten by Josef van Ess”, Journal of the American Oriental 

Society, CXXXIV/3 (2014): 531-533; E. P. Wieringa, “Ess, Josef van: Der Eine und das 

Andere. Beobachtungen an islamischen haresiographischen Texten”, Anthropos, CVII/1, 

(2012): 247; Frank Griffel, “Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen 

häresiographischen Texten, by Josef van Ess”, Ilahiyat Studies, IV/1(2013): 139-144; 

Orkhan Mir-Kasimov, “Van Ess Joseph: Der Eine und das Andere. Beobachtungen an 

islamischen häresiographischen Texten”, BCAI, 27 (2011): 40-41]. 

                                                           
1 Görebildiğimiz kadarıyla bu yayınevinin Almanya’yla bir bağlantısı bulunmaktadır: Manşūrāt el-Cemel 

= Al-Kamel Verlag > Verlag Hans Schiler, Tübingen. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

203 

_________, Dschihad Gestern und Heute, (Berlin: Walter de Gruyter, 2012), 

154 sayfa. 

_________, Die Träume der Schulweisheit. Leben und Werk des ʻAlī b. 

Muḥammad al-Ǧurǧānī, (Wiesbaden: Harrassowitz, 2013). 

_________, Im Halbschatten: der Orientalist Hellmut Ritter (1892-1971), 

(Wiesbaden: Harrassowitz, 2013), 257 sayfa. 

b. Fransızca 

_____________, Lecture à rebours de l’histoire du muʻtazilisme, (Paris: 

Librairie orientaliste Paul Geuthner, 1984), 139 sayfa. 

_________, Les prémices de la théologie musulmane, (Paris: Albin Michel, 

2002); eser İngilizce’ye çevrilmiştir: The Flowering of Muslim Theology, çev. Jane Marie 

Todd, (Cambridge v.dğr.: Harvard University Press, 2006) [tanıtım: Neguin Yavari, 

“Book Review: The Flowering of Muslim Theology”, The American Historical Review, 

CXII/2 (2007): 623-624]; aynı şekilde İtalyanca çevirisi de bulunmaktadır: L’alba della 

teologia musulmana, çev. Alberto Ventura, (Bologna: Piccola Biblioteca Einaudi, 2008), 

142 sayfa. 

c. Arapça2 

Ṣalāḥaddīn Ḫalīl ibn Eybek eṣ-Ṣafadī, Das biographische Lexikon des 

Ṣalāḥaddīn Ḫalīl Ibn-Aibak aṣ-Ṣafadī (=Kitābu’l-vāfī bi’l-vefeyāt). Asad Ibn Ibrāhīm bis 

Aydekīn al-Bunduqdār, IX, nşr. Josef van Ess, (Beyrut/Wiesbanden: Steiner/Orient-

Institut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 1974). 

ʻAlī b. ʻUmar ed-Dāraḳuṭnī, Aḫbāru ʻAmr b. ʻUbeyd, bkz. Josef van Ess, 

Traditionistische Polemik gegen ʻAmr b. ʻUbaid. 

Nāşiʼ el-Ekber, Uṣuluʼn-niḥal, bkz. Josef van Ess, Frühe muʻtazilitische 

Häresiographie. Zwei Werke des Nāšiʼ al-Akbar. 

_________, el-Kitābu’l-evsaṭ, bkz. Josef van Ess, Frühe muʻtazilitische 

Häresiographie. Zwei Werke des Nāšiʼ al-Akbar.  

Ḥasan b. Muḥammed b. el-Ḥanefiyye, er-Risāle fi’r-redd ʻale’l-Ḳaderiyye, bkz. 

Anfänge muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate aus dem ersten 

                                                           
2 Bunların yanı sıra makale ve kitapları arasında zikrettiğimiz bazı yazılar içinde de Arapça klasik eserlerin 

tahkiki bulunmaktadır. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

204 

Jahrhundert der Hiǧra. 

Ömer b. ʻAbdulazīz, er-Risāle fi’r-redd ʻale’l-Ḳaderiyye, bkz. Anfänge 

muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate aus dem ersten Jahrhundert der 

Hiǧra. 

 

2. MAKALE VE KİTAP BÖLÜMLERİ 

a. Almanca 

Josef van Ess, “Muhâsibî”, İA, VIII: 507-510.3 

_________, “Ketzer und Zweifler im Islam”, Bustan, V/2 (1964): 10 vd. 

_________, “Jüngere orientalistische Literatur zur neuplatonischen 

Überlieferung im Bereich des Islam”, Parusia. Studien zur Philosophie Platons und zur 

Problemgeschichte des Platonismus. Festgabe für Johannes Hirschberger, ed. Kurt 

Flasch, (Frankfurt: 1965): 333-350. 

_________, “Ibn Kullāb und die Miḥna”, Oriens, 18-19 (1965/1966): 92-142; 

Fransızca’sı: “Ibn Kullāb et la miḥna”, Arabica, çev. Claude Gilliot, XXXVII/2 (1990): 

173-233. 

_________, “Ǧāḥiẓ und die aṣḥāb al-maʻārif”, Islam, 42 (1966): 169-178. 

_________, “Über einige neue Fragmente des Alexander von Aphrodisias und 

des Proklos in arabischer Übersetzung”, Islam, 42 (1966): 148-168. 

_________, “Ḍirār b. ʻAmr und die ʻCahmiyaʼ. Biographie einer vergessenen 

Schule”, Islam, 43 (1967): 241-279; 44 (1968): 1-70, ekleme ve düzeltmeler: 318-321. 

_________, “Ein unbekanntes Fragment des Naẓẓām”, Der Orient in der 

Forschung, (Wiesbaden: 1967): 170-201.  

_________, “Libanesische Miszellen”, Die Welt des Islams, XI/1-4 (1968): 223-

228. 

_________, “Libanesische Miszellen”, Die Welt des Islams, XII/1-3 (1969): 97-

125. 

_________, “Neue Verse des Maʻdān aš-Šumaiṭī”, Islam, 47 (1971): 245-251. 

_________, “Libanesische Miszellen 5: Drusen und Black Muslims”, Die Welt 

des Islams, XIV/1-4 (1973): 203-213. 

                                                           
3 Bu ansiklopedi maddesi Josef van Ess tarafından Almanca olarak yazılmış ve Hellmut Ritter ile başka biri 

tarafından Türkçe’ye çevrilmiştir; bkz. Josef van Ess, “Die Doktorarbeit.”, s. 284 vd, 290. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

205 

_________, “Das begrenzte Paradies”, Mélanges d’Islamologie, (Leiden: 1974): 

108-127. 

_________, “Libanesische Miszellen”, Die Welt des Islams, XVI/1-4 (1975): 1-

103. 

_________, “Das Kitāb al-Irǧāʼ des Ḥasan b. Muḥammad b. al-Ḥanafiyya”, 

Arabica, 21 (1974): 20-52, ekleme ve düzeltmeler: 22 (1975): 48-51. 

_________, “Maʻbad al-Ǧuhanī”, Islamwissenschaftliche Abhandlungen: Fritz 

Meier zum 60. Geburtstag, ed. Richard Grämlich, (Wiesbaden: Steiner, 1974): 49-77. 

_________, “Islam”, Die fünf großen Weltreligionen, ed. Emma Brunner-Traut, 

(Freiburg: Herder, 1974, 1978, 1991, 1992 1999, 2000, 2002, 2004, 2007), s. 67-87. 

_________, “Göttliche Allmacht im Zerrbild menschlicher Sprachen”, 

Mélanges de l’Université Saint-Joseph, 49 (1975): 651-688. 

_________, “Der Name Gottes im Islam”, Der Name Gottes, ed. Heinrich von 

Stietencron, (Düsseldorf: 1975): 156 vd. 

_________, “Ṣafadī-Splitter”, Islam, 53 (1976): 242-266. 

_________, “Disputationspraxis in der islamischen Theologie. Eine vorläufige 

Skizze”; Revue des Études Islamiques, 44 (1976): 23-60. 

_________, “Untersuchungen zu einigen ibāḍitischen Handschriften”, ZDMG, 

126 (1976): 25-63, eklemeler: 127 (1977): 1x-4x.  

_________, “Ṣafadī-Splitter. Teil II”, Islam, 54 (1977): 77-108. 

_________ v.dğr, Schicksal? Grenzen der Machbarkeit. ein Symposium, 

(Münih: München Deutscher Taschenbuch, 1977). 

_________, “Biobibliographische Notizen zur islamischen Theologie”, Die Welt 

des Orients, IX (1978): 255-283, X (1979): 54 vd., XI (1980): 122-134, XII (1981): 99-

106, XVI (1985): 128-135. 

_________, “Neue Materialien zur Biographie des ʻAḍudaddīn al-Īğī”, Welt des 

Orients, IX (1978): 270-283. 

_________, “Muwais b. ʼImrān”, Recherches D’Islamologie, (Louvain: 1978): 

337-358. 

_________, “Eine Predigt des Muʻtaziliten Murdār”, Bulletin d’études orientale, 

30 (1978): 307-318; Fransızca’sı: “Un sermon du Muʻtazilite Murdār”, Arabica, XXX/2 

(1983): 111-124. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

206 

_________, “Anekdoten um ʻAḍudaddīn al-Īğī”, Die Islamische Welt zwischen 

Mittelalter und Neuzeit, ed. Ulrich Haarmann ve Peter Bachmann, (Beyrut/Wiesbanden: 

Steiner/Orient-Institut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 1979): 126-131. 

_________, “Christian Friedrich Seybold: Professor der Orientalistik 1859-

1921”, ed. R. Uhland, Lebensbilder aus Schwaben und Franken,  (Stuttgart: 1980), 14, s. 

416-32. 

_________, “Sprache und religiöse Erkenntnis im Islam”, Sprache und 

Erkenntnis im Mittelalter, ed. Wolfgang v. Kluxen, (Berlin / New York: de Gruyter, 

1981), I, s. 226-236.   

_________, “Vom Nutzen der Philologie, auch in der Metaphysik”, Islam, 58 

(1981): 293-309. 

_________, “Die Hinrichtung des Ṣāliḥ h. ʻAbdalquddūs”, Studien zur 

Geschichte und Kultur des Vorderen Orients: Festschrift für Bertold Spuler zum 70. 

Geburstag, ed. H. R. Roemer ve A. Noth, (Leiden: 1981): 53-66. 

_________, “Rudi Paret (1901-1983)”, Islam, 61 (1984): 1-7.  

_________, “Die Herkunft des ̒ Amr b. ̒ Ubaid”, Mélanges de l’Université Saint-

Joseph, 50 (1984): 733-744. 

_________, “Yazīd b. Unaisa und Abū ʻIsā al-Iṣfahānī”, Studi in onore di 

Gabrieli nel suo ottanesimo compleano, ed. Renato Traini, (Roma: 1984): 301-313. 

_________, “Önsöz”, Siyāḳ Taʼrīḫ Naisābūr: fihris esmāʼ el-aşḫāṣ ve’l-emākin 

(= The Histories of Nishapur), müellif: ʻAbdalġāfir el-Fārisī, haz. Ḥabīb Jāvīş, 

(Wiesbaden: Reichert, 1984). 

_________, “Félix María Pareja, S.j. (1890-1983)”, ZDMG, 135 (1985): 14-15. 

_________, “Theorie und Anekdote. Zur Verarbeitung theologischer Argumente 

in biographischer Literatur”, ZDMG, 135 (1985): 22-54. 

_________, “Kritisches zum Fiqh akbar”, Revue des Études islamiques, 54 

(1986): 327-338. 

_________, “Die Muʻtazilitenbiographien im Fihrist und die Muʻtazilitische 

Biographische Tradition”, Ibn an-Nadīm und die mittelalterliche arabische Literatur: 

Beiträge zum 1. Johann-W.-Fück-Kolloquium (Halle 1987), (Wiesbaden: Harrassowitz, 

1996): 1-6. 

_________, “Die Kāmilīya. Zur Genese einer häresiographiseben Tradition”, 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

207 

Die Welt des Islam, XXVIII/1–4 (1988): 141–153; “Kāmilīya: on the Genesis of a 

Heresiographical Tradition”, Shi’ism, ed. Etan Kohlberg, (Burlington: Ashgate, 2003). 

_________, “Der iranische Anteil am islamisch-theologischen Denken”, 

Spektrum Iran, I/2 (1988): 3-21. 

_________, “Gotteserkenntnis als theologisches Problem im Denken der 

Muʻtazila”, Spektrum Iran,  VIII/1 (1995): 42-52 ve 106. 

_________, “Die Tuḥfat ul-iḫwān des ʻAbdurrazzāq-i Kāšānī, ein Futūvatnāma 

der ĪIḫānidenzeit”, Ẓafar Nāme, Memorial Volume of Felix Tauer, ed. R. Vesely ve E. 

Gombár, (Praha: Enigma, 1996), s. 85-99. 

_________, “Georges Chehata Anawati, o.p. (1905–1994)”, ZDMG, 146 (1996): 

263-268. 

_________ v.dğr, Gott im Spiegel der Weltreligionen: christliche Identität und 

interreligiöser Dialog, ed. Elmar Klinger, (Regensburg: Pustet, 1997). 

_________, “Die Pest von Emmaus. Theologie und Geschichte in der Frühzeit 

des Islams”, Oriens, 36 (2001): 248-267. 

_________, “Muhammads Ankündigung der Endzeit und ihre Auswirkung auf 

die Gestaltung der Weltzeit, Teil 1”, Religionen Unterwegs, VII /4 (2001): 10-15. 

_________, “Muhammads Ankündigung der Endzeit und ihre Auswirkung auf 

die Gestaltung der Weltzeit, Teil 2”, Religionen Unterwegs, VIII/1 (2002): 16-21. 

 _________, “Schauen und Sehen als ontologisches Problem in der 

frühen islamischen Theologie”, Autour du regard: Mélanges Gimaret, ed. Éric Chaumont 

v.dğr, (Paris: Peeters, 2003), s. 1-13. 

_________, “Franz Rosentahl (1914–2003). Alte und Neue Welt im Leben eines 

Orientalisten”, ZDMG, 155 (2005): 58–67. 

_________, “Schönheit und Macht: Verborgene Ansichten des islamischen 

Gottesbildes”, Schönheit und Mass. Beiträge der Eranos-Tagungen 2005 und 2006, ed. 

Erik Hornung ve Andreas Schweizer, (Basel: Schwabe, 2007), s. 15 vd. 

_________, “Die Himmelfahrt Muḥammads und die frühe islamische 

Theologie”, Islamische Grenzen und Grenzübergänge, ed. Benedikt Reinert ve Johannes 

Thomann (Bern: Peter Lang, 2007), s. 9-34. 

_________, “Von der Mitteilung zur Erkenntnis: Fritz Steppat (1923-2006)”, 

ZDMG, CLIX/2 (2009): 265-278. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

208 

_________, “Ketzer und Zweifler in den ersten Jahrhunderten des Islam”, Orden 

Pour Le Mérite für Wissenschaften und Künste, 38 (Göttingen: Wallstein, 2009-2010): 

103-129. 

_________, “Ein Jubilaum zum Jahre 2011: Colmar Freiherr von der Goltz”, 

Orden Pour Le Mérite für Wissenschaften und Künste, 40 (Göttingen: Wallstein, 2011-

2012): 239-270. 

_________, “Die Doktorarbeit. Erinnerungen aus der Steinzeit der 

Orientalistik”, Die Welt des Islams, LI/3-4 (2011): 279-326. 

_________, “Das Geburtsjahr des Šahrastānī”, Islam, LXXXIX/1-2 (2012): 111-

117. 

_________, “Neue Fragmente aus dem K. an-Nakt des Naẓẓām”, Oriens, 42 

(2014): 20-94. 

b. İngilizce 

_________, “Skepticism in Islamic Religious Thought”, Abhath, 21 (1968): 1-

18. 

_________, “al-Īdjī”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, III: 1022; 

Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “The Logical Structure of Islamic Theology”, Logic in Classical 

Islamic Culture, ed. G.E. von Grunebaum, (Wiesbaden: Harrassowitz, 1970): 21–50. 

_________, “ʻUmar II and his Epistle against the Qadarīya”, Abr-Nahrain, 12 

(1971/1972): 19-26. 

_________, “Ḳadariyya”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, IV: 368-372; 

Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “The Qadariyya in Syria: A Survey”, Proceedings of The First 

İneternational Conference on Bilad-al-Sham, 20-20.4.1974, (Ürdün: 1984),  s. 53-59. 

_________, “The Beginnings of Islamic Theology”, The Cullural Context of 

Medieval Learning, ed. John E. Murdoch ve Edith D. Sylla, (Dordrecht: 1975): 87-111.  

_________, “Theology and Science: The Case of Abu Isḥāq an-Naẓẓām”, Ann 

Arbor, (1978): 1-19. 

_________, “al- Khayyāṭ”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, IV: 1162-

1164; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

209 

_________, “Ibn ar-Rēwandī, or the Making of an Image,” Abhath, 27 

(1978/1979): 5-26. 

_________, “Al-Fārābī and Ibn al-Rēwandī”, Hamdard Islamicus, III/4 (1980): 

4/3-15; Arapça’sı:  “el-Fārābī ve Ibnu’r-Rāvendī”, çev. Muḳdād Mensiya, el-Mecelletu’l-

tūnisiyye li’d-dirāsāti’l-felsefiyye, 8 (1989): 33-42; [“el-Fārābī ve İbnu’r-Rīvendī”, çev. 

Kāmil Muṣṭafā eş-Şībī, el-Fārābī ve'l-ḥaḍāratu'l-insānīya: veḳāʼiʻ mihracān el-fārābī el-

munʻaḳid fī Baġdād min 29.10.-1.11.1975, (Bağdat: Mudīrīyyetu’s-seḳāfati'l-ʻāmma, 

1976)?]4. 

_________, “Fārābī and Ibn ar-Rewandī”, Sophia Perennis. The Bulletin of the 

Imperial Iranian Academy of Philosophy, (197?-198?).5 

_________, “Early Islamic Theologians on the Existence of God”, Islam and the 

Medieval West, ed. K. I. Semaan, (New York: 1980): 64-81. 

_________, “From Wellhausen to Becker: The Emergence of Kulturgeschichte 

in Islamic Studies”, Islamic Studies. A Tradition and Its Problems, Proceedings, Seventh 

Giorgio Levi Della Vida Biennial Conference, ed. Malcolm H. Kerr, (Malibu: Undena 

1980): 27-51. 

_________, “Abū ʻAbd Allāh al-Baṣrī”, Encyclopaedia of Islam. Second 

Edition, XII: 12-14; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Abū ʻAmmār”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, XII: 15; 

Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “al-Aṣamm”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, XII: 88-90; 

Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Kumūn”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, V: 384-385; 

Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Non-Conformist Political Theories in Early Islamic Theology”, 

Institute of Mediterranean and Arab Studies, (Atina).6 

_________, “Some Fragments of the Muʻāraḍat al-Qurʼan attributed to Ibn al-

Muqaffaʻ”, Studia Arabica et Islamica, (Beyrut: American University in Beirut, 1981): 

                                                           
4 Çeviriye veritabınında rastlayıp sıhhatini doğruyalamadık. 
5 Eseri Josef van Ess’in beyanından bilmekte olup başka bir yerde tespit edemedik; bkz. Proceedings of the 

Ninth Congress of the Union Européenne des Arabisants et Islamisants, ed. Rudolph Peters, (Leiden: Brill, 

1981), s. 342. Büyük ihtimalle bir üstte yer alan ile aynı. 
6 Eserin basılıp basılmadığını bilmiyoruz; ancak Josef van Ess 1978 yılında düzenlenen bir sempozyumda 

böyle bir çalışma hazırlandığından söz etmektedir; bkz. a.y. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

210 

151-163. 

_________, “Ḍirār b. ʻAmr”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, XII: 225-

227; Fransızca ‘sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “al-Ḥasan b. Muḥammad b. al-Ḥanafiyya”, Encyclopaedia of Islam. 

Second Edition, XII: 357-358; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Ḥaydar-i Āmulī”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, XII: 

363-365; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Ibn Kullāb”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, XII: 391-

392; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Early Development of Kalām”, Studies on the first Century of 

Islamic Society, ed. G. Juynboll, (1982): 109-125. 

_________, “Abad”, Encyclopaedia Iranica, I/1 (1982): 51. 

_________, “Abū ʻAmr Al-Māzoli”, Encyclopaedia Iranica, I/3 (1983): 259. 

_________, “Abū Esḥāq Naẓẓām”, Encyclopaedia Iranica, I/3 (1983): 275-280. 

_________, “Abu’l-Hoḏayl Al-ʻAllāf”, Encyclopaedia Iranica, I/3 (1983): 318-

322. 

_________, “Abu’l-Layt Samarqandī”, Encyclopaedia Iranica, I/3 (1983): 332-

333. 

_________,“Abu'l-Maʻālī”, Encyclopaedia Iranica, I/3 (1983): 334-5. 

_________, “Abū Mūsā Mordār”, Encyclopaedia Iranica, I/4 (1983): 347-349. 

_________,“Abu'l-Qāsem Kaʻbī”, Encyclopaedia Iranica, I/4 (1983): 359-62. 

_________,“Abū Yaʻqūb Jorjānī”, Encyclopaedia Iranica, I/4 (1983): 396. 

_________,“Aḥmad Tūnī”, Encyclopaedia Iranica, I/6 (1984): 662-3. 

_________,“ʻAlāʼ-Al-Dawla Semnānī”, Encyclopaedia Iranica, I/7(1984): 774-

7. 

_________, “Abū Hudhayl in Contact. The Genesis of an Anecdote”, Islamic 

Theology and Philosophy: Studies in Honor of George F. Hourani, ed. Michael E. 

Marmura, (Albany: 1984): 13-30, 280-287. 

_________, “Maʻbad b. ʻAbd Allāh b. ʻUkaym al-Djuhanī”, Encyclopaedia of 

Islam. Second Edition, V: 935-936; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Bīst guftār: dar mabāḥis-i ʻilmī va falsafī va kalāmī va firaq-i 

Islāmī (=Bist guftar: Twenty Treatises on Islamic Philosophy, Theology, Sects, and 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

211 

History of Medicine)” eserinin İngilizce Mukaddimesi, haz. Mahdī Muhaqqiq, (Tehran: 

Sherkate Sahamiȳe Enteshar, 1984). 

_________, “Wrongdoing and Divine Omnipotence in the Theology of Abu 

Isḥāq an-Naẓẓām”, Divine Omniscience and Omnipotence in Medieval Philosophy, ed. 

Tamar Rudavsky, (Dordrecht v.dğr: 1985): 53-67. 

_________, “Ārāʼ Wa’l-Dīānāt”, Encyclopaedia Iranica, II/2 (1986): 200-1. 

_________, “Azal” , Encyclopaedia Iranica,  III/2 (1987): 179. 

_________, “Muʻtazilah”, The Encyclopedia of Religion, X (1987): 220-229. 

_________, “al-Manzila Bayn al-Manzilatayn”, Encyclopaedia of Islam. Second 

Edition, VI: 457-458; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “The Youthful God: Anthropomorphism in Early”, The University 

Lecture in Religion Islam, Arizona State Üniversitesi, 3 Mart 1988, s. 1-20. 

_________, “Aṭṭāš”, Encyclopaedia Iranica, III/1 (1988): 26. 

_________, “ʻAżod-al-Dīn Ījī”, Encyclopaedia Iranica, III/3 (1988): 269-271. 

_________, “Baġdādī ʻAbd-Al-Qāher”, Encyclopaedia Iranica, III/4 (1988): 

409-10.  

_________,“Amal Al-Āmel”, Encyclopaedia Iranica, I/9 (1989): 917-8. 

_________, “ʻAmr b. ʻObayd”, Encyclopaedia Iranica, I/9 (1989): 991-992. 

_________, “ʻAbd al-Malik and the Dome of tbe Rock. An Analysis of Sonic 

Texts”, Bayt al- Maqdis. ‘Abd al-Malik’s Jerusalem, ed. J. Raby ve J. Johns, (Oxford: 

1992): 69 vd. 

_________, “al-Nāshiʼ al-Akbar”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, VII: 

975; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “al-Naẓẓām”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, VII: 1057-

1058; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Dāremī, Abū Saʻīd ̒ Oṯmān”, Encyclopaedia Iranica, VII/1 (1994): 

31-32. 

_________, “Dīnavarī, Abū Moḥammad ʻAbd-Allāh”, Encyclopaedia Iranica, 

VII/4 (1995): 417-418. 

_________, “Dīnavarī, Abū Moḥammad ʻAbd-Allāh” , Encyclopaedia Iranica, 

VII/4 (1995): 418. 

_________, “Verbal inspiration?: Language and Revelation in Classical Islamic 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

212 

Theology”, The Quʼran as Text, ed. Stefan Wild, (Leiden/New York: Brill, 1996): 177-

194. 

_________, “Ebn Rāvandī, Abu’l-Ḥosayn Aḥmad”, Encyclopaedia Iranica, 

VIII/1 (1997): 48-49. 

_________, “Eskāfī, Abū Jaʻfar Moḥammad”, Encyclopaedia Iranica, VIII/6 

(1998): 601-602. 

_________, “Sufism and Its Opponents: Reflections on Topoi, Tribulations, and 

Transformations”, Islamic Mysticism Contested. Thirteen Centuries of Controversy and 

Polemics, ed. Frederick de Jong ve Bernd Radtke, (Leiden/Boston: Brill, 1999): 22-44. 

_________, “Vision and Ascension: Sūrat al-Najm and its Relationship with 

Muḥammad’s miʻrāj”, Journal of Qur’anic Studies, I/1 (1999): 47-62. 

_________, “Tashbīh wa-Tanzīh”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, X: 

341-344; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Thumāma b. Ashras”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, X: 

449-450; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Political Ideas in Early Islamic Religious Thought”, British 

Journal of Middle Eastern Studies, XXVIII/2 (2001): 151-164. 

_________, “Wāṣil b. ʻAṭāʼ”, Encyclopaedia of Islam. Second Edition, XI: 164-

165; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Kāmiliyya” Encyclopaedia of Islam. Second Edition, XII: 510; 

Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Lafẓ: 2. In Theology” Encyclopaedia of Islam. Second Edition, 

XII: 546. 

_________, “Muḥammad b. ʻAbd Allāh, called Ibn Shabīb” Encyclopaedia of 

Islam. Second Edition, XII: 633; Fransızca’sı: Encyclopédie de l’Islam. 

_________, “Atomism in Early Islamic Thought and its Relation to pre-Islamic 

Iranian Thinking”, Mulla Sadra and Comparative Studies, V, (Tahran: The Sadra Islamic 

Philosophy Institute, 2002). 

_________, “Text and Context: A few Casual Remarks on The Topic”, Text and 

Context in Islamic Societies, ed. İrene A. Bierman  (Los Angeles: Ithaca, 2004), s. 1-12. 

_________, “Text and Contexts: Heroes of the Plaque”, Text and Context in 

Islamic Societies, ed. İrene A. Bierman  (Los Angeles: Ithaca, 2004), s. 13-22. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

213 

_________ ve Sadık J. el-Azm, “Secularism and interreligious dialogue in the 

Middle East: a few personal recollections”, Islam and Secularism, ed. Christiane 

Timmerman, (Anvers: UCSIA, 2005): 11-23. 

_________, “Goldziher as a Contemporary of Islamic Reform”, Goldziher 

Memorial Conference: 21-22.6.2000, ed. Eva Apor and Istvan Ormos (Budapeşte: 

Hungarian Academy of Sciences, 2005),  s. 37-50. 

_________, “Islam and the Axial Age”, Islam in Process: Historical and 

Civilizational Perspectives, ed. Johann P. Arnason v.dğr., (Bielefeld: Transcript, 2006), 

s. 220-37. 

_________, “Encyclopaedic Activities in the Islamic World: A Few Questions 

and No Answers”, Organizing Knowledge. Encyclopaedic Activities in the Pre‐

Eighteenth Century Islamic World, (Leiden: Brill, 2006): 3-19. 

_________, “Jaʻfar b. Moḥammad b. Ḥarb”, Encyclopaedia Iranica, XIV/4 

(2008): 347-348. 

_________, “Jahm b. Ṣafwān”, Encyclopaedia Iranica, XIV/4 (2008): 389-390. 

_________, “Jorjāni, Zayn-Al-Din Abu’l-Ḥasan ʻAli” , Encyclopaedia Iranica, 

XV/1 (2009): 21-29. 

_________, “Fowaṭī, Hešām”, Encyclopaedia Iranica, X/2 (2012): 119-120. 

_________, “Šahrastānī, Muḥammad ibn ʻAbdalkarīm”, Religion Past and 

Present. 

_________, “Mutakallimūn”, Religion Past and Present. 

_________, “al-Dārānī, Abū Sulaymān ʻAbd al-Raḥmān”, Encyclopaedia of 

Islam. Three.  

_________, “Ritter, Hellmut”, Encyclopaedia Iranica,  

http://www.iranicaonline.org/articles/hellmut-ritter. 

_________, “al-Muḥāsibī”, Encyclopedia Britannica. 

_________, “Theology and Society”, İSAM Papers: Otoman Thought, Ethics, 

Law, Philosophy-Kalam, ed. Seyfi Kenan, (İstanbul: İSAM, 2013): 167-185. 

_________, “Why Kalam?”, İSAM Papers: Otoman Thought, Ethics, Law, 

Philosophy-Kalam, ed. Seyfi Kenan, (İstanbul: İSAM, 2013): 187-205. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

214 

_________, “Islam and Enlightenment”, İSAM Papers: Otoman Thought, 

Ethics, Law, Philosophy-Kalam, ed. Seyfi Kenan, (İstanbul: İSAM, 1. Baskı, Aralık 

2013): 207-225. 

c. Fransızca 

_________, “Les Qadarites et la Ġailānīya de Yazīd III”, Studia Islamica, 

31(1970): 269 vd. 

_________, “Naissance de la théologie spéculative en Islam”, Actes intégraux 

(Conférences et débats) du 8è Séminaire sur la Pensée islamique, (Cezayir/Konstantin: 

Editions du Ministère de l’Enseignement Originel et des Affaires Religieuses, 1974), s. 

5-22. 

_________, “Une lecture à rebours de l’histoire du muʼtazilisme”, Revue des 

Études islamiques, 46 (1978): 163-240; 47 (1979): 19-69. 

_________, “L’Autorité de la tradition prophétique dans la théologie 

muʻtazilite”, La notion de liberté au Moyen Age. Islam, Byzance, Occident, (Paris: 1982): 

211-226. 

_________, “La liberté du juge dans le milieu baṣrien du VIII siècle (II siècle 

l’hégire)”, La notion de liberté au Moyen Age. Islam, Byzance, Occident, (Paris: 1985): 

25-35; Arapça’sı: “Kullu muctehid muṣīb”, Dirāsāt İslāmiyye, ed. Fehmī Cadʻān, (İrbid: 

1983): 123-141. 

_________, “Massignon vu à travers le regard d’un allemand”, Centenaire de 

Louis Massignon, Le Caire, 1983 / eẕ-ẕikrā el-mieviyye li-mīlādi’l-musteşriḳ el-ustāẕ 

Luvīs Māsīnyevn, el-Ḳāhire, 1983, (Kahire: Maṭbaʻatu Cāmiʻati'l-Ḳāhire/Imp. Université 

du Caire, 1984): 59-70 

_________, “Mulāḥaẓāt ḥavl el-eḫẕ bi-baʻḍ efkār el-felsefeti’l-yūnāniyya fi’l-

kelāmi’l-mubekkir”, Actes de colloque pensée arabe, (Kazablanka, 1985?): 249-260.7 

_________, “Un manuscrit ibādite de Jerba”, Actes du Colloque sur l’histoire de 

Jerba, (Tunis: L’Institut, 1986). 

_________, “Quelques remarques sur le Munqiḏ min aḍ-ḍalāl”, Ghazali: la 

                                                           
7 bunu Hans Daiber zikretmekte olup esere başka bir yerde rastlayamadık; bkz. Hans Daiber, Bibliography 

of Islamic Philosophy. Alphabetical list of publications, I, s. 271. Makalenin dili hakkında bilgi sahibi 

değiliz; her ne kadar başlığı Arapça olsa da eserin – kitap başlığından yola çıkarak – Fransızca olması da 

muhtemel olabilir. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

215 

raison et le miracle, (Paris, 1987): 57-68. 

_________, “Enseignement et ‘universités’ dans l’Islam médiéval”, Diogène, 

150 (1990): 65-77. 

_________, “L’héritage aristotélicien dans le monde arabe et la théologie 

musulmane (Kalām)”, Penser avec Aristote. , ed. Mohammed Allal Sinaceur, (Toulouse: 

Editions Erès, 1991) : 853-855. 

 _________, “Liberté et responsabilité”, Rencontres internationales de 

Carthage: 1ère session du 20 au 25 mai 1996, (Kartaça: Beytu'l-Ḥikme, 1998), s. 231-

244. 

_________, “Le miʻrāğ et la vision de Dieu dans les premières spéculations 

théologiques en Islam”, Le voyage initiatique en terre d’Islam: ascensions célestes et 

itinéraires spirituels, ed. Amir-Moezzi, (Leuven/Paris: Peeters, 1996): 27-56. 

_________, “La peste d’Emmaüs. Théologie et ‘histoire du salut’ aux prémices 

de l’Islam”, Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 

CXLIV/1 (2000): 325-337. 

_________, “Fakhr al-Dīn al-Rāzī et sa Shajara al-mubāraka”, Nāmeh-ye 

Bahārestān, 20 (2013). 

3. KİTAP TANITIMLARI VE DEĞERLENDİRMELERİ8 

_________, “The World of Islam. Studies in Honour of Philip K. Hitti by James 

Kritzeck, R. Bayly Winder”, Oriens, 17 (1964): 243-244. 

_________, “Kitāb Faṣl al-maqāl by Ibn Rushd (Averroes), George F. Hourani”, 

Oriens, 17 (1964): 286-287. 

_________, “Scritti teologici etiopici dei secoli XVI-XVII. I: Tre opuscoli dei 

Mikaeliti by Enrico Cerulli”, Oriens, 18-19 (1965/1966): 488-489. 

_________, “Khwādja ʻAbdullāh Anṣārī (396-481 H./1006-1089), mystique 

ḥanbalite by Serge de Laugier de Beaurecueil”, Oriens, 20 (1967): 313-314. 

_________, “Tuḥfat al-ašrāf bi-maʻrifat al-aṭrāf by al-Mizzī, Ibn Ḥacar al-

ʻAsqalānī, ʻAbdaṣṣamad Šarafuddīn”, Oriens, 20 (1967): 318-319. 

_________, “Neuere Literatur zu Ġazzālī”, Oriens, 20 (1967): 20: 299-308. [Ebū 

                                                           
8 Listeye almadığımız belki bir bu kadar kitap tanıtımı daha var. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

216 

Ḥāmid el-Ğazzāli fi’ẕ-ẓikrā  el-miʼaviyye et-tāsiʻa li-mīlādih, (Kahire, 1962) eserinin 

tanıtım ve değerlendirmesi].  

_________, “Kutsch, Wilhelm ans Marrow, Stanley (ed.): Šarḥ al-Fārābi li-kitāb 

Arisṭūṭāşis fī l- ʼibāra”, ZDMG, 113 (1963): 653-657. 

_________, “La Profession de foi d’Ibn Baṭṭa by Henri Laoust”, Oriens, 18-19 

(1965/1966): 508-511. 

_________, “Secundus the Silent Philosopher. The Greek Life of Secundus by 

Ben Edwin Perry”, Gnomon, XXXVIII/2 (1966): 215-217. 

_________, “The Life, Personality and Writings of al-Junayd by Ali Hassan 

Abdel-Kader”, Oriens, 20 (1967): 217-219. 

_________, “Kitāb Ḫatm al-auliyāʼ”, Der Islam, XLIII/1-2 (1967): 159-164. 

_________, “Ibn ʻAbbād de Ronda (1332-1390)”, Der Islam, XLIII/1-2 (1967): 

166-169. 

_________, “Muʻizz Goriawalla: A Descriptive Cataloque of the Fyzee 

Collection of Ismaili Manuscripts”, ZDMG, 118 (1968): 194-195. 

_________, “Averroes’ Commentary on Plato’s 'Republic by Averroes, E. I. J. 

Rosenthal”, Die Welt des Islams, XI/1-4 (1968): 238-239. 

_________, “Michel Allard: Le problème des attribute divins dans la doctrine 

dʼal-Ašʻarī et de ses premiers grands disciples”, Der Islam, XLIV/1 (1968): 255-261. 

_________, “Kulturhistorische Studien zur Genese pseudo-islamischer 

Sektengebilde in Vorderasien by Klaus E. Müller”, Die Welt des Orients, V/1 (1969): 

137-144. 

_________, “Questions of Religious Truth by Wilfred Cantwell Smith”, Die 

Welt des Islams, XII/4 (1969): 245-246. 

_________, “The Encounter of Man and Nature. The Spiritual Crisis of Modern 

Man by Seyyed Hossein Nasr”, Die Welt des Islams, XII/4 (1969): 246. 

_________, “Tahḏīb al-aḫlāq. Ḥaqqaqahū Qusṭanṭīn Zuraiq: Tahdhīb al-Akhlāq, 

The Refinement of Character by Abū ʻAlī Aḥmad b. Muḥammad Miskawaih, Abu ʻAli 

Aḥmad Ibn Muḥammad Miskawayh, Constantine K. Zurayk”, Die Welt des Islams, XII/4 

(1969): 246-247. 

_________, “Mollâ Sadra Shirazi: Le Livre des Pénération métaphysique (Kitâb 

al-Mashâʼir). Texte arabe publié avec la version persane de BADIʻ OL-MOLK MIRZA 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

217 

ʼEMADODDAWLEH, traduction française et annotations par Henry Corbin”, ZDMG, 

119 (1970): 364-368. 

_________, “Arisṭū: Dustūr al-Aṭīnīyīn. ʻArrabahū ʻan aṣlihī l-yūnānī wa-

ʻallaqa ʻalaihi l-Āb Auġusṭīnus Barbāra. Lūqiyānus as-Sumaisāṭ: Musāmarāt al-amwāt 

wa-Stiftāʼ mait. Naqalahū min al-aṣl al-yūnānī ilā l-ʻarabīya wa-gaddama lahū wa-ʻallaqa 

ʻālaihi Ilyās Saʻd Ġālī”, ZDMG, 120 (1970): 211-212. 

_________, “Kholeif, Fathalla: A Study on Fakhr al-Dīn al-Rāzī and His 

Controversies in Transoxiana”, ZDMG, 120, (1970): 374-378. 

_________, “La Qaṣīda Šāfīya by Aref Tamer”, Der Islam, XLVI/1-2 (1970): 

92-95. 

_________, “Tāğ al-ʻaqā’id wa-maʻdin al-fawāʼid. Texte étabil.”, Der Islam,  

XLVI/1-2 (1970): 100-102. 

_________, “Mollâ Sadra Shirazi: Le Livre des Pénération métaphysique (Kitâb 

al-Mashâʼir). Texte arabe publié avec la version persane de BADIʻ OL-MOLK MIRZA 

ʼEMADODDAWLEH, traduction française et annotations par Henry Corbin”, ZDMG, 

121 (1971): 364-367. 

_________, “Islamic Rationalism. The Ethics of ʻAbd al-Jabbār”, Der Islam, 

XLIX/2 (1972): 337-339. 

_________, “Jan Hjärpe: Analyse critique des traditions arabes sur les Sabéens 

Ḥarraniens”, Der Islam, L/1 (1973): 171-174. 

_________, “Ibn Tufayl's Hayy Ibn Yaqzān by Lenn Evan Goodman; Ibn 

Tufayl”, Die Welt des Islams, XV/1-4 (1974): 257. 

_________, “Scholars, Saints, and Sufis: Muslim Religious Institutions in the 

Middle East since 1500 by Nikki R. Keddie”, Journal of the American Oriental Society, 

XCVI/2 (1976): 293-294. 

_________, “Kitāb al-Muʻtamad fī uṣūl ad-dīn”, Der Islam, LIII/2 (1976): 289-

291. 

_________, “Ghazali’s Theory of Virtue by Mohamed Ahmed Sherif”, Der 

Islam, LIII/2 (1976): 291-294. 

_________, “Essays on Islamic Philosophy and Science”, Der Islam, LIII/2 

(1976): 298-300. 

_________, “Les grandes divisions de l’être ‘maujūd’ selon Ibn Sīnā by Ghassan 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

218 

Finianos”, Die Welt des Islams, XVII/1-4 (1976/1977): 260. 

_________, “Geschichte des arabischen Schrifttums. Band II: Poesie bis ca. 430 

H. by Fuat Sezgin”, Die Welt des Orients, IX/2 (1978): 318-322. 

_________, “En Islam Iranien. Aspects spirituels et philosophiques. Tome I: Le 

Shîisme duodécimain. Tome II: Sohrawardî et les Platoniciens de Perse. Tome III: Les 

Fidèles d’amour. Shî’isme et soufisme. Tome IV: L’Ecole d’Ispahan. L’Ecole Shaykie. 

Le Douzième Imâm by Henry Corbin”, Die Welt des Orients, IX/2 (1978): 324-326. 

_________, “The Function of Documents in Islamic Law: The Chapters on Sales 

from Tahawi’s Kitab al-Shurut al-Kabir by Jeanette A. Wakin”, International Journal of 

Middle East Studies, IX/3 (1978): 407. 

_________, “Asad b. Mūsā (132-212/750-827), Kitāb az-Zuhd by Raif Georges 

Khoury”, Die Welt des Islams, XVIII/3-4 (1978): 231-233. 

_________, “The Ilāhī-Nāma or Book of God of Farīd al-Dīn ʻAṭṭār by J. A. 

Boyle, John Andrew Boyle”, Die Welt des Islams, XVIII/3-4 (1978): 226-227. 

_________, “Mohammed. Aus dem Französischen übertragen von Guido 

Meister by Maxime Rodinson, Guido Meister”, Die Welt des Islams, XVIII/3-4 (1978): 

240-241. 

_________, “The Mamelukes by Desmond Stuart”, Die Welt des Islams, 

XVIII/3-4 (1978): 241. 

_________, “Individualism and Conformity in Classical Islam by Amin Banani, 

Speros Vryonis, Jr.”, Die Welt des Islams, XIX/1-4 (1979): 227-228. 

_________, “Γρηγοριου D. Ζιακλ: Ό μυστικός ποιητής Maulānā Jalāladdīn 

Rumī καί ή διδασκαλία αύτοΰ. Saloniki 1973. 329 s.; a.mlf., Προφητεία άποκάλυψις καί 

Ιστορία τής σωτηρίας κατά τό Κοράνιον. Saloniki 1976. 206 s.”, ZDMG, 129 (1979): 

413-414. 

_________, “Studies in the History of Philosophy and Religion by HARRY 

AUSTRIN WOLFSON; Isadore Twersky; George H. Williams”, Die Welt des Orients, 

10 (1979): 147-149. 

_________, “The Sectarian Milieu: Content and Composition of Islamic 

Salvation History by John Wansbrough”, Bulletin of the School of Oriental and African 

Studies, XLIII/1 (1980): 137-139. 

_________, “The Mystical Philosophy of Ibn Masarra and His Followers by 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

219 

Miguel Asín Palacios, Elmer H. Douglas, Howard W. Yoder”, Die Welt des Islams, 

XX/1-2 (1980): 109-110. 

_________, “Une vision humaine des fins dernières. Le Kitāb al-Tawahhum 

d’al-Muḥāsibī by André Roman”, Die Welt des Islams, XX/1-2 (1980): 122-123. 

_________, “Rumi. Ich bin der Wind und du bist Feuer by Annemarie 

Schimmel”, Die Welt des Islams, XX/1-2 (1980): 123-124. 

_________, “Bibliothèque Nationale, Département des Manuscrits: Catalogue 

des manuscrits arabes Tome II, Nos 590-1120 by Georges Vajda, Yvette Sauvan”, Die 

Welt des Islams, XX/1-2 (1980): 129-130. 

_________, “Malāmiḥ yūnānīya fī l-adab al-‘arab”, Der Islam, LXII/1 (1980): 

144-146. 

_________, “Kitāb at-Tauḥīd by Al-Māturīdī; Fatḥallāh Xulaif”, Oriens, 27/28 

(1981): 556-565. 

_________, “State and Government in Medieval Islam: An Introduction to the 

Study of Islamic Political Theory: The Jurists by Ann K. S. Lambton”, Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies, VXLV/3 (1982): 579-581. 

_________, “Islamic Geomancy and a Thirteenth-Century Divinatory Device by 

Emilie Savage-Smith, Marion B. Smith”, Die Welt des Islams, XXII/1-4 (1982): 169-170. 

_________, “Early Muslim Dogma. A source-critwal study”, Der Islam, LX/2 

(1983): 311-313. 

_________, “Pouzet, Louis [ed. ve çev.]: Une Herméneutique de la tadition 

islamique”, ZDMG, 135 (1985): 119-120. 

_________, “Oyclical Titne and Ismatii Gnosis”, Der Islam, LXII/2 (1985): 337-

338. 

_________, “Ein altes Fragment medinensischer Jurisprudenz by Miklos 

Muranyi”, Die Welt des Orients, 17 (1986): 195-197. 

_________, “A History of Jewish Philosophy in the Middle Ages by Colette 

Sirat”, Die Welt des Islams, XXVII/1-3 (1987): 174-177. 

_________, “Guide to Sira and Hadith Literature in Western Languages”, Der 

Islam, LXIV/2 (1987): 293-294. 

_________, “Interpretations of Islam Past and Present, Princeton 1985”, Der 

Islam, LXIV/2 (1987): 316-317. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

220 

_________, “Sprachphilosophie in Antike und Mittelalter”, Der Islam, LXIV/2 

(1987): 372-373. 

_________, “Bernand, Marie [ed.]: Le Muġnī d’Al-Mutawallī”, ZDMG, 139 

(1989): 242-243. 

_________, “Marie Bernand [ed.]: La Profession de foi d’Abū Isḥāq al-Šīrāzī”, 

ZDMG, 139 (1989): 435-436. 

_________, “Tilmann Nagel: Die Festung des Glaubens. Triumph und Scheitern 

des islamischen Rationalismus im 11. Jahrhundert”, Islam, LXVII/2 (1990): 366-374. 

_________, “Al-Ḳāsim b. Ibrāhīm on the Proof of God’s Existence. Kitāb al-

Dalīl al-Kabīr. (Islamic Philosophy and Theology, Texts and Studies. vol. X) by 

Binyamin Abrahamov; Hans Daiber”, Die Welt des Orients, 22 (1991): 217-219. 

_________, “Moses Maimonides by Oliver Leaman”, Die Welt des Islams, 

XXXII/1 (1992): 145-147. 

_________, “ʻAlam al-ǧaḏal fī ʻilm al-ǧadal. Das Banner der Fröhlichkeit über 

die Wissenschaft vom Disput by Naǧmaddīn aṭ-Ṭūfī al-Ḥanbalī, Wolfhart Heinrichs”,  

Die Welt des Islams, XXXII/2 (1992): 294-295. 

_________, “The Medieval Islamic Controversy between Philosophy and 

Orthodoxy. Ijma and Tatwīl in the Conflict between Al-Ghazālī and Ibn Rushd”, Der 

Islam, LXIX/1 (1992): 139-141. 

_________, “Exegese, langue et théologie en Islam. L’Exégèse coranique de 

Ṭobarī”, Der Islam,  LXX/2 (1993): 319-320. 

_________, “Byzantium and the Arabs in the Fifth Century by Irfan Shahîd”, 

Die Welt des Orients, 25 (1994): 181-184. 

_________, “Aristotle’s Physics and its Reception in the Arabic World. With an 

Edition of the unpublished Parts of Ibn Bājja’s Commentary on the Physics. (Aristoteles 

Semitico-Latinus, Bd. 7) by P. Lettinck”, Die Welt des Orients, 27 (1996): 213-216. 

_________, “La Quiétude de l’Intellect. Néoplatonisme et gnose ismaélienne 

dans l’œuvre de Hamîd ad-Dîn al-Kirmânî (X e /XI es.) by D. de Smet”, Die Welt des 

Orients, 27 (1996): 216-219. 

_________, “The Physical Theory of Kalam: Atoms, Space, and Void in Basrian 

Mutazili Cosmology by Alnoor Dhanani”, ISIS, LXXXVII/1 (1996): 155-156. 

_________, “Anthropomorphism and Interpretation of the Qurʼān in the 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

221 

Theology of al-Qāsim ibn Ibrāhīm. - Kitāb al-Mustarshid. (Islamic Philosophy, Theology, 

and Science. Texts and Studies, XXVI) by B. Abrahamov”, Die Welt des Orients, 28 

(1997): 223-226. 

_________, “A Lexicon of al-Farrā's Terminology in his Qurʼān Commentary. 

With full definitions, English summaries and extensive citations. (Handbuch der 

Orientalistik. Erste Abteilung: Der Nahe und Mittlere Osten. 23. Band) by Naphtali 

Kinberg”, Die Welt des Orients, 28 (1997): 227-229. 

_________, “Byzantium and the Arabs in the Sixth Century. Vol. I, Part 1: 

Political and Military History. Part 2: Ecclesiastical History by Irfan Shahîd”, Die Welt 

des Orients, 28 (1997): 229-232. 

_________, “Knowledge and Liberation. A Treatise on Philosophical Theology. 

A new edition and English translation of the Gushāyish wa Rahāyish by Nāṣir Khusraw; 

Faquir M. Hunzai; Parviz Morewedge; Contemplation and Action. The Spiritual 

Autobiography of a Muslim Scholar. A new edition and English translation of Sayr wa 

Sulūk by Naṣīr al-Dīn Ṭūsī; S. J. Badakhchani; Ḥamīd al-Dīn al-Kirmānī. Ismaili Thought 

in the Age aof Al-Ḥākim by Paul E. Walker”, Die Welt des Orients, 31 (2000/2001): 255-

258. 

_________, “Al-Muntazaʽ min al-Juzʼ al-awwal min al-kitāb al-maʽrūf bi't-Tājī 

fī akhbār ad-daw-lat ad-ḍaylimiyya of Abū Isḥāq Ibrāhīm bin al-Kātib aṣ-Ṣābī by 

Muhammad Sabir Khan”, Die Welt des Orients, 31 (2000/2001): 258-260. 

_________, “The Legal-Theoretical Content of the Risāla of Muḥammad b. Idrīs 

al-Shāfiʽī by J. E. Lowry”, Die Welt des Orients, 32 (2002): 220-222. 

_________, “The Manuscript of al-Malik al-Afḍal al-ʽAbbās b. ʽAlī b. Dāʼūd b. 

Yūsuf b. ʽUmar b. ʽAlī Ibn Rasūl (d. 778/1377). A Medieval Arabic Anthology from the 

Yemen by Daniel Martin Varisco; G. Rex Smith”, Die Welt des Orients, 32 (2002): 222-

226. 

_________, “The Advent of the Fatimids. A Contemporary Shiʽi Witness. An 

Edition and English Translation of Ibn al-Haytham's Kitāb al-Munāẓarāt. (Ismaili texts 

and translation series)”, Die Welt des Orients, 32 (2002): 226-229. 

_________, “‘Machen Sie doch unseren Islam nicht gar zu schlecht’. Der 

Briefwechsel der Islamwissenschaftler Ignaz Goldziher und Martin Hartmann 1894-1914 

by Ludmila Hanisch”, Die Welt des Islams, XLIII/ 1 (2003): 104-110. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

222 

_________, “The Unthought in Contemporary Islamic Thought by Mohammed 

Arkoun”, Die Welt des Orients, 34 (2004): 237-241. 

_________, “The Master and the Disciple. An Early Islamic Spiritual Dialogue. 

A New Arabic Edition and English Translation of Jaʼfar b. Manṣūr al-Yaman’s Kitāb al-

ʻĀlim wa’l-ghulām by James W. Morris”, Die Welt des Orients, 33 (2003): 241-243. 

_________, “Struggling with the Philosopher. A Refutation of Avicenna’s 

Metaphysics. A New Arabic and English Translation of Muḥammad b. ʻAbd al-Karīm al-

Shahrastāni’s Kitāb al-Muṣāraʻa by Wilferd Madelung; Toby Mayer”, Die Welt des 

Orients, 33 (2003): 243-245.  

_________, “Beauty and Islam. Aesthetics in Islamic Art and Architecture by 

Valérie Gonzalez”, Die Welt des Orients, 33 (2003): 245-247. 

_________, “M. Swartz (Hg.), A Medieval Critique of Anthropomorphism”, Die 

Welt des Orients, XXXV (2005): 264-267. 

_________, “The ‘Constitution of Medina’. Muhammad’s First Legal 

Document. (Studies in Late Antiquity and Early Islam 23) by Michael Lecker”, Die Welt 

des Orients, 37 (2007): 222-224. 

_________, “Abū Jaʽfar Muḥammad b. ʽAbīdallāh al-Kisāʼī: Kitāb ʽajāʼib al-

Malakūt. A Comprehensive Annotated Edition and Critical Revision of al-ʽajāʼib waʼl-

gharāʼib Genre. Volume 1: Introduction and Annotated Edition of the Prime Chapters by 

Shmuel Tamari; Yoel Koch”, Die Welt des Orients, 37 (2007): 234-236. 

_________, “Byzantium and the Arabs in the Sixth Century. Volume II. Part 1: 

Toponymy, Monuments, Historical Geography and Frontier Studies by Irfan Shahîd”, Die 

Welt des Orients, 37 (2007): 255-257. 

_________, “Paradise of Submission. A Medieval Treatise on Ismaili Thought. 

A New Persian Edition and English Translation of Ṭūsī's Rawḍa-yi taslīm by Naṣīr al-

Dīn Ṭūsī; S. J. Badakhchani; Hermann Landolt; Christian Jambet”, Die Welt des Orients, 

37 (2007): 259-261. 

_________, “Suliman Bashear, Studies in Early Islamic Tradition”,  Journal of 

Semitic Studies, LII/1 (2007): 170-171. 

_________, “Averroès (Ibn Rušd): Commentaire moyen à la Rhétorique 

d’Aristote. Introduction générale, édition critique du texte arabe, traduction française, 

commentaire et tables par Maroun Aouad”, ZDMG, 158 (2008): 173-174. 



JOSEF VAN ESS BİBLİYOGRAFYASI 

223 

_________, “Jonathan Brown, The Canonization of al‐Bukhārī and Muslim: The 

Formation and Function of the Sunnī Ḥadīth Canon”, Journal of Near Eastern Studies, 

LXVIII/1 (2009): 72-75. 

_________, “Ibâḍism. Origins and Early Development in Oman (Oxford 

Oriental Monographs) by JOHN C. WILKINSON”, Bulletin of the School of Oriental 

and African Studies, LXXIV/3 (2011): 474-476. 

_________, “Thiele, Jan: Kausalität in der mu‘tazilitischen Kosmologie”, 

Orientalistische Literaturzeitung, CVIII /4-5 (2013): 308-311. 

_________, “The Caliph and the Heretic. Ibn Sabaʾ and the Origins of Shīʿism, 

by Sean W. Anthony”, Journal of Near Eastern Studies, LXXII/2 (2013): 333-336. 



 

224 

EK III: JOSEF VAN ESS HAKKINDA TÜRKİYE’DE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

Türkiye’de Josef van Ess ile ilgili yapılan çalışmaların büyük çoğunluğunu 

kendisinin kaleme aldığı makale ve eserlerinin çevirileri oluşturmaktadır. Bu çevirilerin 

büyük çoğunluğu İngilizce yayımlanan makaleleridir. Türkçe’ye aktarılan bu yazılar, 

onun hakkında yapılan çalışmalar olarak değerlendirilebilmektedir; zira bir çeviri sadece 

erek metnin dilini bilmeyi yeterli kılmayıp yazarın fikrî mülkiyetini, tavrını ve görüşlerini 

de bilmeyi şart koşmaktadır. Bu ise ancak yazara belirli bir zaman adamakla 

gerçekleşebilmektedir. Bu nazar-ı itibar ile bir çeviri, aynı anda müellif üzerinde yapılan 

bir çalışma olarak da görülebilir. Van Ess’in Türkçe’ye çevrilen çalışmaları şunlardır: 

Josef van Ess, “İslâm Kelamı’nın Başlangıcı”, çev. Şaban Ali Düzgün, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XLI (2000): 399-423. [“The Beginnings of 

Islamic Theology”, The Cullural Context of Medieval Learning, ed. John E. Murdoch ve 

Edith D. Sylla, (Dordrecht: 1975): 87-111, makalesinin çevirisi.] 

_________, “Tasavvuf ve Muhalifleri: Uygulamalar Üzerindeki Yansımalar, 

Mihneler, Dönüşümler”, çev. Zafer Erginli, Marife, III/1 (2003): 165-80. [“Sufism and 

Its Opponents: Reflections on Topoi, Tribulations, and Transformations”, Islamic 

Mysticism Contested. Thirteen Centuries of Controversy and Polemics, ed. Frederick de 

Jong ve Bernd Radtke, (Leiden/Boston: Brill, 1999): 22-44, makalesinin çevirisi.] 

_________, “Lübnan Makaleleri”, çev. Ömer Yılmaz, Tasavvuf: İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi, VI/15 (2005): 415-452. [“Libanesische Miszellen”, Die 

Welt des Islams, XVI/1-4 (1975): 1-103., adlı makalenin ilk 52 sayfasını içeren bir çeviri; 

orjinal metinde van Ess saydığı bir silsile hakkında biyografik bilgiler vermektedir (s. 32-

38), çeviri metinde bu bilgiler eksik olup çevirmen sadece isimleri saymakla yetinmiştir.] 

_________, “İslâm Dini Düşüncesinde Septisizm”, çev. Murat Memiş, Dokuz 

Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 22 (2005): 167-183. [“Skepticism in Islamic 

Religious Thought”, Abhath, 21 (1968): 1-18, makalesinin çevirisi.] 

_________, “Lübnan Makaleleri-II”, çev. Ömer Yılmaz, Tasavvuf: İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi, VII/16 (2006): 339-371. [“Libanesische Miszellen”, Die 

Welt des Islams, XVI/1-4 (1975): 1-103., adlı makalenin 52’nci sayfadan sonraki kısmın 

çevirisi.] 



JOSEF VAN ESS HAKKINDA TÜRKİYE’DE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

225 

_________, “Mu’tezile: İslâm’ın Akılcı Yorumu-I”, çev. Veysel Kasar, Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XIII/20 (2008): 291-299. [“Muʻtazilah”, The 

Encyclopedia of Religion, X (1987): 220-229, maddesinin ilk yarısının çevirisi.] 

_________, “Mu’tezile: İslâmın Akılcı Yorumu-2”, çev. Veysel Kasar, Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XIV/21 (2009): 169-179. [“Muʻtazilah”, The 

Encyclopedia of Religion, X (1987): 220-229, maddesinin son kısmının çevirisi] 

_________, “Kelâm ve İnsan Gerçekliği”, çev. Habib Kartaloğlu, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XIII/23 (2011/1): 261-279. [The Flowering of 

Muslim Theology, çev. Jane Marie Todd, (Cambridge v.dğr.: Harvard University Press, 

2006), kitabının içinde bir bölüm olan “Theology and Human Reality” (s. 117–151) 

kısmının çevirisi.] 

_________, “Mu’tezile Atomculuğu”, çev. Mehmet Bulğen, Kelam 

Araştırmaları Dergisi, X/1 (2012): 255-274. [The Flowering of Muslim Theology, çev. 

Jane Marie Todd, (Cambridge v.dğr.: Harvard University Press, 2006), kitabının içinde 

bir bölüm olan “Muʻtezilite Atomism” (s. 79-115–151) kısmının çevirisi.] 

_________, “Niçin Kelâm?”, çev. Mehmet Bulğen, İSAM Konuşmaları: 

Osmanlı Düşüncesi - Ahlâk - Hukuk - Felsefe - Kelâm, (İstanbul: İSAM, 1. Baskı, Aralık 

2013), ed. Seyfi Kenan, s. 247-266. [aynı kitap içinde yer alan “Why Kalam?” (s. 187-

205) adlı bildirinin çevirisi.] 

_________, “İslâm ve Aydınlanma”, çev. Mehmet Bulğen, İSAM Konuşmaları: 

Osmanlı Düşüncesi - Ahlâk - Hukuk - Felsefe - Kelâm, (İstanbul: İSAM, 1. Baskı, Aralık 

2013), ed. Seyfi Kenan, s. 267-285. [aynı kitap içinde yer alan “Islam and Enlightenment” 

(s. 207-225) adlı bildirinin çevirisi.] 

_________, “Teoloji ve Toplum”, çev. Mehmet Bulğen, İSAM Konuşmaları: 

Osmanlı Düşüncesi - Ahlâk - Hukuk - Felsefe - Kelâm, (İstanbul: İSAM, 1. Baskı, Aralık 

2013), ed. Seyfi Kenan, s. 227-246. [aynı kiatp içinde yer alan “Theology and Society” 

(s. 167-185) adlı bildirinin çevirisi.] 

_________, “Allah’ın Varlığı Konusunda Erken Dönem İslâm Teologları”, çev. 

Mehmet Bulğen, Kelam Araştırmaları Dergisi, XII/1 (2014): 383-398; Din Felsefesi 

Açısından Mutezile Gelen-Ek-i, I, ed. Recep Alpyağıl, (İstanbul: İz, 2014), s. 556-570. 

[“Early Islamic Theologians on the Existence of God”, Islam and the Medieval West, ed. 

K. I. Semaan, (New York: 1980): 64-81, makalesinin çevirisi.] 



JOSEF VAN ESS HAKKINDA TÜRKİYE’DE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

226 

_________, “Ebû İshâk en-Nazzâm Örneği Üzerinden Kelâm-Bilim İlişkisi”, 

çev. Mehmet Bulğen, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 46 (2014): 267-

286. [“Theology and Science: The Case of Abu Isḥāq an-Naẓẓām”, Ann Arbor, (1978): 

1-19, makalesinin çevirisi.] 

_________, “Mutezile”, çev. Veysel Kasar, Din Felsefesi Açısından Mutezile 

Gelen-Ek-i, I, ed. Recep Alpyağıl, (İstanbul: İz, 2014), s. 69-88. [Bu yazı Veysel Kasar’ın 

önceden çevirip Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi dergisinde “Mu’tezile: İslâm’ın 

Akılcı Yorumu-I” ve “Mu’tezile: İslâm’ın Akılcı Yorumu-2” adı altında yayımlandığı 

çalışmadan ibarettir]. 

_________, “Mutezile Düşüncesinde Teolojik Bir Sorun Olarak Tanrı’yı 

Bilme”, çev. Mustafa Aygen ve Hüseyin Aydoğan, Din Felsefesi Açısından Mutezile 

Gelen-Ek-i, I, ed. Recep Alpyağıl, (İstanbul: İz, 2014), s. 407-416. [“Gotteserkenntnis als 

theologisches Problem im Denken der Muʻtazila”, Spektrum Iran,  VIII/1 (1995): 42-52, 

makalesinin çevirisi.] 

_________, “İslâm Kelâmı’nın Mantıksal Yapısı”, çev. Hayrettin Nebi Güdekli, 

Din Felsefesi Açısından Mutezile Gelen-Ek-i, I, ed. Recep Alpyağıl, (İstanbul: İz, 2014), 

s. 477-506. [“The Logical Structure of Islamic Theology”, Logic in Classical Islamic 

Culture, ed. G.E. von Grunebaum, (Wiesbaden: Harrassowitz, 1970): 21–50, makalesinin 

çevirisi.] 

_________, “Ebu’l-Huzeyl’de Kozmoloji ve Kozmolojik Kanıt”, çev. Günay 

Özer, Din Felsefesi Açısından Mutezile Gelen-Ek-i, I, ed. Recep Alpyağıl, (İstanbul: İz, 

2014), s. 660-676.  

_________, “Ebu İshak en-Nazzam’ın Teolojisinde Kötülük ve İlahi Kudret”, 

çev. Maide Öztosun, Din Felsefesi Açısından Mutezile Gelen-Ek-i, II, ed. Recep Alpyağıl, 

(İstanbul: İz, 2014), s. 255-268. [“Wrongdoing and Divine Omnipotence in the Theology 

of Abu Isḥāq an-Naẓẓām”, Divine Omniscience and Omnipotence in Medieval 

Philosophy, ed. Tamar Rudavsky, (Dordrecht v.dğr: 1985): 53-67, makalesinin çevirisi.] 

_________, “İslâm’da Dil ve Dinî Bilgi”, çev. Bilal Kır. [“Sprache und religiöse 

Erkenntnis im Islam”, Sprache und Erkenntnis im Mittelalter, ed. Wolfgang v. Kluxen, 

(Berlin / New York: de Gruyter, 1981), I, s. 226-236, makalesinin çevirisi tarafımızca 

yapılmış ve yayımlamayı beklemektedir]. 

“Ömer b. Abdulaziz: Er-Risale fi’r-Reddi Ale’l-Kaderiyye”, SİÜİFD, çev. 



JOSEF VAN ESS HAKKINDA TÜRKİYE’DE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

227 

Cemalettin Erdemci, I/2 (2014): 192-203. [Josef van Ess’in tahkik ettiği risalenin çevirisi; 

içinde: Anfänge muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate aus dem ersten 

Jahrhundert der Hiǧra]. 

Çevirilere nazaran Josef van Ess’in görüş ve fikirlerine hasredilmiş çalışmalar 

çok daha az sayıda bulunmaktadır:  

Günay Özer, Josef van Ess’in İslâm Kelâmının Başlangıcı Adlı Eserinde Kader 

Tartışmaları, (basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi 

Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı Kelam Bilim Dalı, Danışman: Doç. Dr. Abdulhamit 

Sinanoğlu, 2010, 70 y.). 

Esra Gözeler, “İlahiyat Seminerleri: Erken Dönem 2. Prof. Dr. Josef Van Ess”, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, LII/1 (2011): 383-387. [Bu yazı Josef van 

Ess’in Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde sunduğu üç günlük seminer dizisi 

hakkında bilgi vermektedir. Van Ess, bu seminer dizisinin aynısını İSAM’da 

gerçekleştirmiş ve tebliğ metinleri İsam Konuşmaları adı altında basılan kitabın içinde 

çevirileriyle beraber yayımlanmıştır; yuk bkz.] 

M. Akif, Ceyhan, “Josef Van Ess’in Tahlilleri Işığında Kelamın Doğuşu ve 

Metodu”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, XIII/1 (2013): 215-233. 

Fatıma Şahin, “Josef van Ess’in 2. yy’da Suriye Kaderiyyesi Hakkındaki 

Görüşleri”, Batı’da İslam Araştırmaları ve Türkiye’deki Yansımaları. Lisansüstü Öğrenci 

Sempozyumu (24-26.04.2015), 26.04.2015. 

Muharrem Kuzey, Erken dönem kelam araştırmalarında yöntem ve kaynak 

sorunu: Josef van Ess bağlamında, (devam eden doktora tezi, Çanakkale Onsekiz Mart 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı Kelam Bilim Dalı, 

Danışman: Yrd. Doç. Dr. Osman Demir).



 

228 

EK IV: TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

Birinci Cilt 

A 

Giriş: I. yy.’da İslâmî Dindarlığın Ana Hatları 

1. Nübüvvetin Sona Erişi 

2. Seçilmişlik Bilinci ve Kimlik Keşfi 

2.1. ʻAbdulmelik’in Hilâfetinde İslâmî Kimliğin Sembolleri 

2.2. Yazılı Rivayetlerdeki Erken Belgeler 

3. Topluluk ve Birey 

3.1. İnanç ve Cennet Vaadi 

3.2. Günah Bilinci ve Bireysel Sorumluluk 

3.3. Tanrı’nın Merhameti ve Kader 

4. II. yy.’a Doğru Has (Spesifik) Dinî Gelişmeler 

4.1. Peygamber Tasavvuru 

4.2. Kur’ân 

5. İnancın (Dinin) Yayılması 

5.1. Dinî Aktarımın Literal Aletleri 

5.1.1. Münazara Teolojisinin (Cedel İlmin) Oluşumu 

5.1.2. İleriye Yönelik Manzara 

B 

II.yy.’da İslâm Vilayetleri 

0.   Metodik Ön Not 

1. Suriye 

1.0. Genel Hatlar 

1.1. Şīʻa ile İlişki 

1.2. Ḳaderiyye 

1.2.1. Köken Sorusu 

1.2.2. Ġaylān ed-Dimeşḳī ve Çevresi 

1.2.3. Ġaylān’ın Etkisi 

1.2.4. III. Yezīd’in Darbesi (İsyanı) 

1.2.4.1. III. Yezīd’in Görev Vaazı (Göreve Başlangıç Konuşması) 

1.2.4.2. II. Mervān’a Kadar (Oluşan) Gelişmeler 

1.2.5. III. Yezīd Altında Ḳaderiyye 

1.2.5.1. Şam 

1.2.5.2. Filistin’deki Kaderîler 

1.2.5.3. Humus’taki Kaderîler 

1.2.6. Sonraki Kaderîler 

1.2.7. Genel Çıkarım 

1.2.8. Ġaylān’ın Öğretisinin Irâkî İlerlemesi 

1.2.8.1. Ġaylān’ın Risaleleri ve Ġaylān-Efsanesi 

1.2.9. II. Ömer ve Ḳaderiyye 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

229 

1.3. Zındıklık / Sapıklık Hâdisesi 

1.4. Suriyeli Mürcîler 

1.4.1. “Cehmîler” 

1.5. Zühdten Tasavvufa 

2. Irak 

2.0. Genel Ön Not 

2.1. Kûfe 

2.1.1. Mürcie 

2.1.1.1. Kûfe’de Mürcie’nin En Eski Temsilcileri 

2.1.1.2. II. Ömer’e Elçilik 

2.1.1.3. İki Mürciî Şiir 

2.1.1.4. Sīrat Sālim b. Ẕekvān’da Mürcie’ye Karşı Polemik 

2.1.1.5. Kitābu’l-İrcāʼ 

2.1.1.6. H. 150’ye Kadar Mürcie’nin Çeşitliliği 

2.1.1.7. Ebū Ḥanīfe’nin Halkası 

2.1.1.7.1. Selefler 

2.1.1.7.2. Ebū Ḥanīfe’nin Hayatı ve Etkisi Hakkında 

2.1.1.7.3. Ebū Ḥanīfe’nin Kelâmî Görüşleri 

2.1.1.7.3.1. Osmān el-Bettī’ye Mektup 

2.1.1.7.3.1.1. Erken Dönem Hanefî Yazılarla Karşılaştırma 

2.1.1.7.3.2. Osmān el-Bettī’ye İkinci Bir Mektup 

2.1.1.7.3.3. Meşhur Fıḳh ekber (I) 

2.1.1.7.3.4. Tanrı Tasavvuru. Siyasî Teori 

2.1.1.7.4. Ebū Ḥanīfe’nin Çağdaşları 

2.1.1.8. Ebū Ḥanīfe Sonrası Kûfeli Mürcie 

2.1.1.9. Ġassān b. Abān’ın Reformu 

2.1.2. Kûfe’de Mürcie Karştıtı Akımlar 

2.1.2.1. Sufyān es-Sevrī 

2.1.2.2. Sûfiler 

2.1.2.3. Ḳaderiyye 

2.1.3. Şīʻa 

2.1.3.1. “Şiileştiren” Râviler 

2.1.3.2. Zeydiyye 

2.1.3.2.1. Butriyye 

2.1.3.2.1.1. “Zayıf” Zeydîler 

2.1.3.2.2. Cārūdiyye 

2.1.3.2.2.1. Carûdî Düşüncenin Teşekkülü 

2.1.3.2.2.2. Sonraki Gelişim 

2.1.3.2.3. Erken Zeydî Hizipler 

2.1.3.2.3.1. Kāmiliyye 

2.1.3.3. Rāfiḍiyye 

2.1.3.3.1. Ruhbanlık ve Cemaat Ruhu 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

230 

2.1.3.3.2. Her Şeyi Bilen Lider Olarak İmâm 

2.1.3.3.3. Geri Dönüş (recʻa) 

2.1.3.3.3.1. Erken Zeydîler Arasında recʼa-Düşüncesi 

2.1.3.3.3.2. I.yy’ın Şiî Otoriteleri Arasındaki recʻa Taraftarları 

2.1.3.3.3.3. recʻa Fikrinin Muhtemel Dayanağı Olarak Erken Şiî Tefsiri 

2.1.3.3.3.4. Keysāniyye’nin Çöküşü 

2.1.3.3.3.5. İmāmiyye’de recʻa Fikrinin Değişimi  

2.1.3.3.4. İlk İki Halîfenin Reddi 

2.1.3.3.5. Gizlilik (taḳiyye) 

2.1.3.3.6. İlâhî Fikir Değişimi (bedāʼ) 

2.1.3.3.7. Rafizî Kelâm Ekolleri 

2.1.3.3.7.1. Başlangıçlar  

2.1.3.3.7.1.1. Mürcie Yanlı Gruplar 

2.1.3.3.7.1.2. Zurāre b. Aʻyān ve Halkası 

2.1.3.3.7.1.3. Tanrı Tasavvuru Üzerine Tartışma 

2.1.3.3.7.2. Sonraki Nesil 

2.1.3.3.7.2.1. Şeyṭān eṭ-Ṭāḳ ve Hişām el-Cevālīḳī 

2.1.3.3.7.2.2. Hişām b. el-Ḥakem 

2.1.3.3.7.2.2.1. “Ontoloji” 

2.1.3.3.7.2.2.2. Tanrı Kavramı 

2.1.3.3.7.2.2.3. Tabiat Soruları 

2.1.3.3.7.2.2.4. Duyu Nazaryesi 

2.1.3.3.7.2.2.5. İnsan Eylemi 

2.1.3.3.7.2.2.6. İlâhî Sıfatlar 

2.1.3.3.7.2.2.7. Kur’ân ve Nübüvvet 

2.1.3.3.7.2.2.8.  ʻıṣmāʼ ve naṣṣ 

2.1.3.3.7.2.2.8.1. Ek: Şīʻa’da Meşrulaştırma Araçları 

2.1.3.3.7.2.2.9.  recʻa 

2.1.3.3.7.2.3. ̒Alī b. Ri’āb 

2.1.3.3.7.3. Büyük Kelâmcıların Halefleri 

2.1.3.3.7.3.1. Hişām el-Cevālīḳī’nin Ekolü 

2.1.3.3.7.3.2. Hişām b. el-Ḥakem’in Ekolü 

2.1.3.3.7.3.3. Manzara 

2.1.3.3.8. Genel Çıkarım 

2.1.3.3.8.1. Rafizî Kelâmı ve Çevresi. Staocı ve Yahudî Etkiler 

2.1.4. Hâricîler 

2.1.4.1. Kûfe’de İbâzî Cemaat 

2.1.4.2. ʻİsā b. ‘Umeyr 

2.1.5. “Zındıklar” 

2.1.5.1. Zındīḳ Kavramı 

2.1.5.2. Erken İslâmî Dönemde Maniheizm 

2.1.5.3. Sosyal ve Dinî Fenomen Olarak zendaḳa 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

231 

2.1.5.4. Deyṣāniyye 

2.1.5.5. Markioncular (Merḳıyūniyye) 

2.1.5.6. Kantāniyye (Kenteviyye, Ṣıyāmiyye) 

2.1.5.7. Ek: İslâm Dünyasında Mazdekîler 

2.1.5.8. Kûfe’de zendaḳa 

2.1.5.8.1. Kozmoloji ve Tabiat Felsefesi 

2.1.5.8.2. Asil Kesim 

2.1.5.8.3. İmāmiyye Kaynaklarına Göre zenādiḳa ile Tartışma 

2.1.5.8.4. Geç Emevî Döneminde zendaḳa’nın Rolü 

 

İkinci Cilt 

2.2. Basra 

2.2.1. Zındıklar 

2.2.1.1. Beşşar b. Burd 

2.2.1.2. Ṣāliḥ b. ʻAbdulkuddūs 

2.2.1.3. Sumeniyye 

2.2.1.4. İbnu’l-Muḳaffaʻ 

2.2.1.4.1. İslâm’a Karşı Yazı 

2.2.1.4.2. Kur’ân’ın Parodisi 

2.2.1.5. Çevre. “Tabiat Filozofları” 

2.2.2. Ḥasan el-Baṣrī ve Fikrî Halefi 

2.2.2.1. Ḳaderiyye 

2.2.2.1.1. Hadîs’de Kaderî Tasavvur 

2.2.2.1.2. Kaderî Râviler 

2.2.2.1.2.1. Ḥasan el-Baṣrī Sonrası Nesil 

2.2.2.1.2.2. Orta Nesil 

2.2.2.1.2.3. Saʻīd b. Ebī ʻArūbe’nin Öğrencileri 

2.2.2.1.2.4. II. yy.’ın İkinci Yarısındaki Diğer Kaderîler 

2.2.2.1.3. Usvârîler 

2.2.2.1.4. Basralı Nahivciler Arasındaki Kaderîler 

2.2.2.2. Ḳaderiyye ve Zühd 

2.2.2.2.1. Ḥasan el-Baṣrī’nin Genç Çağdaşları 

2.2.2.2.2. Sonraki Nesil 

2.2.2.2.2.1. ‘Abbādān’nın Önemi 

2.2.2.2.3. Basrî Zühd İçerisinde Kelâmi ve Fıkhî Özel Görüşler 

2.2.2.2.3.1. Bekriyye 

2.2.2.2.4. Zühd ve Akılcılık 

2.2.3. Fakihler 

2.2.3.1. İyās b. Muʻāviye Hâdisesi 

2.2.3.2. Erken Teorik Metinler 

2.2.3.3. Uzmanlar ve Hukuk Danışmanları 

2.2.3.4. kullu muctehid muṣīb 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

232 

2.2.4. Basra’da Mürcie. “Ġaylāniyye” 

2.2.4.1. Faḍl er-Raḳāşī 

2.2.4.2. Ebū Şemir ve Okulu 

2.2.4.3. “Cehmîler” 

2.2.5. İbāḍiyye 

2.2.5.1. ʻAbdullāh b. İbāḍ Hâdisesi 

2.2.5.2. Basralı Cemaatin Gelişimi 

2.2.5.3. ḳader-Problemi 

2.2.5.4. Antropomorfizmler Hakkında Tartışma 

2.2.5.5. Diğer Tartışma Hususları 

2.2.5.6. Çevre 

2.2.5.7. Günah ve İmân İlişkisi 

2.2.5.8. Püritanizm ve Kuşkuculuk 

2.2.6. Erken Muʻtezile 

2.2.6.1. Vāṣıl b. ʻAṭāʼ 

2.2.6.1.1. Hayat(ı Hakkında) Bilgileri. Aslı ve Mesleği 

2.2.6.1.2. ḫaṭīb Olarak Vāṣıl. ʻAbdullah b. Ömer b. ʻAbdulazīz Huzurunda  

Konuşması 

2.2.6.1.3. Vāṣıl’ın Konuşma Bozukluğu 

2.2.6.1.4. Medine’deki ʻAlī Tarafatlarlarıyla İlişkiler 

2.2.6.1.5. Kişilik Tablosu 

2.2.6.1.6. ʻAmr b. ʻUbeyd ve Ḥasan el-Baṣrī’yle İlişkisi 

2.2.6.1.7. Ara Konum Öğretisi 

2.2.6.1.7.1. Günah ve Tövbe 

2.2.6.1.7.2. Vāṣıl’ın Hâricîler ve Mürciîler’le İlişkisi 

2.2.6.1.8. Vāṣıl’ın Siyâsî Görüşleri 

2.2.6.1.9. Diğer Öğretileri 

2.2.6.1.9.1. Epistemolojik Sorular 

2.2.6.2. ʻAmr b. ʻUbeyd 

2.2.6.2.1. Biografik veriler 

2.2.6.2.2. Siyasî Kararlar 

2.2.6.2.2.1. Manṣūr’la İlişkisi 

2.2.6.2.3. Kişilik Tablosu 

2.2.6.2.4. Ḥasan el-Baṣrī’yle İlişkisi 

2.2.6.2.4.1. Müfessir Olarak ʻAmr 

2.2.6.2.5. Fakih Olarak ʻAmr 

2.2.6.2.6. Râvi Olarak ʻAmr 

2.2.6.2.7. Kelâm ve Siyaset 

2.2.6.3. Öğrenci Nesli 

2.2.6.3.1. Vāṣıl Etrafındaki Halka 

2.2.6.3.1.1. duʻāt 

2.2.6.3.1.2. Vāṣıl’ın Diğer Öğrecileri 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

233 

2.2.6.3.2. ʻAmr b. ʻUbeyd Etrafındaki Halka 

2.2.6.3.2.1. Fakihler ve Râviler 

2.2.6.3.2.2. H. 145’ın Ayaklanmasının “Muʻtezilesi” 

2.2.6.4. Muʻtezile İsminin Kökeni 

2.2.7. Râvilerin Tepkisi 

2.2.7.1. ʻAmr b. ʻUbeyd’e Karşı Muhalefet 

2.2.7.1.1. Eyyūb es-Saḫtiyānī 

2.2.7.1.2. Yūnus b. ʻUbeyd 

2.2.7.1.3. ʻAbdullāh b. ʻAvn 

2.2.7.1.4. Suleymān et-Teymī 

2.2.7.1.5. Ebū ʻAmr İbn el-ʻAlāʼ 

2.2.7.2. Sonraki Nesil 

2.2.8. Basra’da II.yy’ın İkinci Yarısı Esnasında Muʻtezile 

2.2.8.1. Ṣafvān el-Enṣārī 

2.2.8.1.1. Ṣafvān’ın Kasidesinde Erken (Dönem) Muʻtezile’nin Resmi 

2.2.8.2. el-emr bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu ʻani’l-munker Prensibi 

2.2.8.2.1. Muḥammed b. Munaẕir Vakası 

2.2.8.3. H. 145 Sonrası Basra’da Muʻtezile’nin Konumu 

2.2.8.4. Kelâm ve Hukukun Gelişimi 

2.2.8.4.1. el-Eṣamm 

2.2.8.4.1.1. Eṣamm’ın “Ontolojisi” 

2.2.8.4.1.2. Eṣamm’ın Kur’ân Yorumu 

2.2.8.4.1.3. Müslümanların İcması 

2.2.8.4.1.3.1. Icma ve Siyasî Teori 

2.2.8.4.1.4. Fakih Olarak Eṣamm 

2.2.8.4.2. İbn ʻUleyye 

2.2.8.4.3. Diğer Basralı Muʻtezilîler 

2.2.9. Basralı Siîler 

2.3. Vasıt 

2.4. Cezire 

2.4.1. Harran 

2.4.1.1. Sabiîler 

2.4.1.2. Harran ve (İslâm) Kelâmı 

2.4.2. Diyār Rabīʻa 

2.4.2.1. Haricîler 

2.4.2.2. Musul 

2.4.2.3. Nusaybin 

2.4.3. Rakka 

2.4.3.1. Suleymān b. Cerīr er-Raḳḳī 

2.4.3.2. Aşırı Siîler 

3. İran 

3.1. Genel Ön Not 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

234 

3.2. Doğu İran 

3.2.1. Cehm b. Ṣafvān 

3.2.1.1. Cehm ve Cehmiyye Arasındaki İlişki 

3.2.2. Şehirler 

3.2.2.1. Belh 

3.2.2.1.1. Tefsir 

3.2.2.1.1.1. Muḳātil b. Ḥayyān 

3.2.2.1.1.2. Muḳātil b. Suleymān 

3.2.2.1.1.2.1. Muḳātil’in Kelâmî Görüşleri 

3.2.2.1.2. Ömer b. Ṣubḥ ve refu’l-yedeyn 

3.2.2.1.3. Mürciîler ve Hanefîler 

3.2.2.1.4. Doğu İran Tasavvufun’un Başlangıcı 

3.2.2.2. Merv 

3.2.2.3. Tirmiz 

3.2.2.4. Semerkand 

3.2.2.5. Herat 

3.2.3. Sistan (Sicistan) 

3.2.3.1. Hâricîler 

3.2.3.1.1. Ḥamza b. Āẕarek’in İsyanı 

3.2.3.1.2. Hâricî Olmayan Gruplar 

3.2.4. Horasan Vilayetinin Batı Kısmı 

3.2.4.1. Horasanlı Hâricîler 

3.2.4.1.1. Beyhasiyye 

3.2.4.1.1.1. Yemān b. Riʼāb 

3.2.4.1.2. İbāḍiyye 

3.2.4.2. Nisabur 

3.3. Orta ve Güney İran 

3.3.1. Haricîler 

3.3.1.1. Ebū ʻİsā el-İṣfehānī’nin İsyanı ve Yezīd b. Uneyse  

3.3.1.2. Sonraki Hâricîler 

3.3.2. ʻAbdullāh b. Muʻāviye 

3.3.3. Şehirler 

3.3.3.1. İsfehan 

3.3.3.2. Kum 

3.3.3.3. Hamadan 

3.3.3.4. Rey 

4. Arap Yarım Adası 

4.1. Hicaz 

4.1.1. Mekke 

4.1.1.1. Kaderîler 

4.1.1.2. Hâricîler 

4.1.1.2.1. İbâzîler 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

235 

4.1.1.3. Mürciîler 

4.1.1.4. Şiîler 

4.1.2. Medine 

4.1.2.1. Hâricîler 

4.1.2.2. Mürcie 

4.1.2.3. Kaderîler 

4.1.2.3.1. Nefzü’z-Zekiyye’nin İsyanı 

4.1.2.3.2. Sonraki Gelişme. Ḳaderiyye’ye Karşı Direniş 

4.1.2.4. Cehmiyye 

4.2. Güney Arabistan 

4.2.1. Yemen 

4.2.1.1. Kaderîler 

4.2.1.2. Diğer Akımlar 

4.2.2. Uman ve Hadramut 

5. Mısır 

5.0. Genel Ön Not 

5.1. Şiî Eğlimler 

5.2. Karşı Akımlar. İbāḍiyye 

5.3. İmplizit Teoloji.1 Ḥadīs 

5.4. Explizit Teoloji. Kelām 

5.4.1. Mensubiyeti Kesin Olmayan Kelâmcılar 

 

 Üçüncü Çilt 

C  

İslâmî Düşüncenin Merkezîleşmesi ve Kelâmın Filizlenmesi 

1. Bağdat 

1.1. Mahallî Gelenek. Madāʼin 

1.2. el-Manṣūr ve el-Mehdī Altında Din Siyaseti 

1.2.1. Rāvendiyye 

1.2.1.1. “Abbâsî Şīʻa” 

1.2.2. Zındık Takibi 

1.2.3. Patrik Timoteos ile Din Konuşması ve Hristiyanlar’la İlişki 

1.2.4. Şīʻa’lya İlişki ve Sünnîlerin Güçlenmesi 

1.3. Muʻtezile’nin Yükselişi 

1.3.1. Ḍırār b. ʻAmr 

1.3.1.1. Kelâmcı Olarak Dırār’ın Rolü. Eserleri 

1.3.1.2. Ontolojisi 

1.3.1.2.1. Antik (Yunan)’la İlişkisi 

1.3.1.3. İnsan Tasavvuru 

1.3.1.4. Tanrı’nın māhiyeti ve İnsan’ın Altıncı Hissi 

                                                           
1 yuk. bkz. s. 25. 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

236 

1.3.1.5. Bilginin Kaynakları 

1.3.1.5.1. “Metinsel” Kelâm 

1.3.1.6. Ḍırār’ın Siyasî Teorisi 

1.3.1.7. Ḍırār’ın Öğrencileri 

1.3.2. Muʻammer 

1.3.2.1. Muʻammer’in Sistemi 

1.3.2.1.1. Muʻammer’in Atomculuğu ve Tabiat Felsefesi 

1.3.2.1.2. maʻnā-Teorisi 

1.3.2.1.3. Antropoloji 

1.3.2.2. Halef 

1.4. Bermekîler’in Devrilişinden Sonraki Dönem 

1.4.1. Hārūn er-Reşīd ve Şīʻa 

1.4.2. Halk Dindarlığının Etkisi 

1.4.3. Halka Yakın Kelâm 

1.4.3.1. Bişr b. Muʻtemir 

1.4.3.1.1. Bişr’in Sistemi 

1.4.3.1.1.1. Tevellud-Teorisi 

1.4.3.1.1.2. Tanrı’nın İradesi ve İnayet Gösterisi (luṭf) 

1.4.3.1.1.3. İmân ve Günah 

1.4.3.1.1.4. Siyasî Teori 

1.4.3.2. Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile 

1.4.3.2.1. Murdār 

1.4.3.2.2. Antropoformik Eğlimler 

2. İmparatorluk Taksimi ve İç Savaş 

2.1. Ebu’s-Serāyā’nın İsyanı 

2.2. Meʼmūn ve ʻAlī er-Rıḍā 

2.3. Meʼmūn’un Çevresindeki Kelâmcılar. Sumāne b. Eşras 

2.4. İbrāhīm b. el-Mehdī’nin Karşı Hilâfeti 

2.4.1. Bişr el-Merīsī 

2.4.2. Muḥammed b. el-Furāt’ın İdamı 

2.4.3. İsmāʻīl el-Cevzī 

2.5. Meʼmun’un Bağdat’a Dönüşü 

2.5.1. Faḍl b. Sehl’ın Öldürülmesi. Muveys b. ʻImrān 

2.5.2. ʻAlī er-Riḍā’nın Ölümü 

3. Bağdat’da Meʼmūn. Mu£tezilî Kelâm’ın Filizlenmesi 

3.1. Meʼmūn’un Zihnî Profili ve Bağdat Sarayında Entelektüel Hayat 

3.2. Büyük Muʻtezilî Sistemciler 

3.2.1. Ebu’l-Huẕeyl 

3.2.1.1. Biografik Bilgiler 

3.2.1.2. Eserleri 

3.2.1.3. Ebu’l-Huẕeyl’in Öğretisi 

3.2.1.3.1. “Fizik” 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

237 

3.2.1.3.1.1. Cisim ve Arâzlar. Atomculuk 

3.2.1.3.1.2. Yaratılmışlık ve Tanrı’nın Varlığın Delili e contingentia mundi 

3.2.1.3.1.3. Sabit ve Sabit Olmayan Arâzlar 

3.2.1.3.1.4. Hareket Öğretisi 

3.2.1.3.1.5. Mekânda Dünyanın Konumu 

3.2.1.3.1.6. Hava ve Işık 

3.2.1.3.1.7. Mahalsiz Arâzlar. Zaman 

3.2.1.3.1.8. Eşitlik ve Çeşitlilik 

3.2.1.3.2. Antropoloji 

3.2.1.3.2.1. İnsanın Bütünlüğü 

3.2.1.3.2.2. Eylem 

3.2.1.3.2.3. Algı ve Bilgi 

3.2.1.3.2.4. Diriliş ve Ahiret Hayatı 

3.2.1.3.2.5. Şeytan ve Çinler 

3.2.1.3.3. Hermenötik ve Kriteriolojik Sorular 

3.2.1.3.3.1. Tefsir 

3.2.1.3.3.2. Peygamber Rivayetlerinin Hakikati 

3.2.1.3.3.3. Fıhkî Yöntem 

3.2.1.3.4. Tanrı Tasavvuru 

3.2.1.3.4.1. Teklik ve Heryerdelik 

3.2.1.3.4.2. Sıfatlar Öğretisi 

3.2.1.3.4.3. Kadir-i Mutlak ve Kurtuluş 

3.2.1.3.4.4. Yaratma ve Yaratılış 

3.2.1.3.4.5. İlâhî Kelâm 

3.2.1.3.5. Günah Öğretisi 

3.2.1.3.6. Siyasî Teori 

3.2.1.4. Etkisi 

3.2.2. Naẓẓām 

3.2.2.1. Şair ve Edebiyatçı Olarak Naẓẓām 

3.2.2.2. Kelâmcı Olarak Naẓẓām 

3.2.2.2.1. “Fizik” 

3.2.2.2.1.1. Atomculukla Münakaşa. Sonsuz Bölünme ve “Sıçrama” Teorisi 

3.2.2.2.1.1.1. Antik Örnekler 

3.2.2.2.1.2. Genel Hareket Öğretisi. iʻtimād Kavramı 

3.2.2.2.1.3. Cisimler Öğretisi 

3.2.2.2.1.3.1. Karışım Öğretisi 

3.2.2.2.1.3.2. Yanma Prozedürü 

3.2.2.2.1.3.3. Ateşin Diğer Etkileri 

3.2.2.2.1.3.4. Diğer Elementler 

3.2.2.2.1.4. Muasır Tıbbla İlişkisi 

3.2.2.2.1.5. Duyu Algıları  

3.2.2.2.1.5.1. Yüz Duyusu. Renkler Öğretisi 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

238 

3.2.2.2.1.5.2. İşitme. Akustik 

3.2.2.2.1.5.3. Diğer Duyular 

3.2.2.2.1.6. Arâz Olarak Hareket 

3.2.2.2.1.7. Nazzamî Teorinin Karaketeri ve Amacı 

3.2.2.2.2. Antropoloji 

3.2.2.2.2.1. Ruh 

3.2.2.2.2.2. Ruh ve Beden 

3.2.2.2.2.3. İnsan Eylemi 

3.2.2.2.3. Bilgi ve Marifet 

3.2.2.2.3.1. “Zorunlu” ve “Kazanılmış” Bilgi 

3.2.2.2.3.2. Rivayetlerin Güvenilirliği 

3.2.2.2.3.3. icmāʻ Problematiği 

3.2.2.2.3.4. Analoji Çıkarımdan Ayrılma. Fıkhî Özel Görüşler 

3.2.2.2.3.5. Kur’ân’â Dönüş ve ṣaḥābenin Gerilemesi 

3.2.2.2.4. Kelâm 

3.2.2.2.4.1. Gayr-i Müslimlerle Münakaşa 

3.2.2.2.4.1.1. Dualistler ve Dehriyye 

3.2.2.2.4.1.2. Yahudiler 

3.2.2.2.4.1.3. Hristiyanlar 

3.2.2.2.4.2. Sistematik Kelâm 

3.2.2.2.4.2.1. Tanrı’nın “Zatî Sıfatları” 

3.2.2.2.4.2.2. İlâhî Eylem 

3.2.2.2.4.2.2.1. İrade ve Yaratma 

3.2.2.2.4.2.2.2. Tanrı’nın Adaleti ve Haksızlık Yapma Gücü 

3.2.2.2.4.2.2.3. İlâhî Kelâm. Kur’ân 

3.2.2.2.5. Ahlâk. Günah ve İmân 

3.2.2.2.6. Siyasî Teori 

3.2.2.2.7. Etkisi 

3.2.2.2.7.1. ʻAlī el-Usvārī 

3.2.2.2.7.2. Ṣāliḥ Kubbe 

3.2.2.2.7.3. Ruh Göçünün Temsilcileri 

3.3. Mihne 

3.3.1. Meʼmun’un Fermanları 

3.3.2. İbn Ḥanbel’in Takibi. Kaynak Durumu 

3.3.2.1. İbn Ḥanbel’e Karşı İkinci Duruşma 

3.3.3. Aḥmed b. Naṣr el-Ḫuzāʻi’nin İsyanına Kadar Olan Gelişme 

3.3.4. Vilayetlerde miḥne 

3.3.5. İbn Ebī Duvād’ın Biografisi Hakkında. Mihnenin Sonu 

3.3.6. Ek: İki Apokrif 

 

Dördüncü Cilt 

4. Mihne Esnasında ve Sonrasında Muʻtezile 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

239 

4.1. III. yy. Ortasına Kadar Basra 

4.1.1. Hişām el-Fuvaṭī 

4.1.1.1. Öğretisi 

4.1.2. Fuvaṭī’nin Öğrencileri 

4.1.2.1. ʻAbbād b. Suleymān 

4.1.2.1.1. Öğretisi 

4.1.2.1.1.1. Sistemine Hazırlayıcı Notlar. Kaynak Durumu 

4.1.2.1.1.2. Sıfatlar Öğretisi 

4.1.2.1.1.2.1. “Tanrı’nın Kendi Eyleminden Ötürü” İsimler 

4.1.2.1.1.2.1.1.1. “Ne Eyleminden Ne Başkasından Ötürü” İsimler 

4.1.2.1.1.3. Ontolojik Sorular 

4.1.2.1.1.4. İlâhî Mutlak Kudret ve Âlemlerin En İyisi 

4.1.2.1.1.5. Antropoloji 

4.1.2.1.1.6. İmân ve Günah 

4.1.2.1.1.7. Epistemolojik Sorular 

4.1.2.1.1.8. Siyasî Teori 

4.1.3. Şaḥḥām 

4.1.4. Mutezile’nin Etki Alanı. Aḥmed b. el-Muʻaẕẕal 

4.2. Bağdatlı Mutezilîler 

4.2.1. Caʻfer b. Mubeşşir 

4.2.1.1. Siyasî Teorisi 

4.2.1.2. Kelâmi Sorular 

4.2.1.3. Fıkıh Alanında Sorunlar 

4.2.2. Caʻfer b. Ḥarb 

4.2.2.1. Öğretisi. Caʻfer b. Mubeşşir’le İlişki 

4.2.2.2. Öğrencisi el-İskāfī. Hayatı ve Eseri 

4.2.2.2.1. İskāfi’nin Kelâmî Görüşleri 

4.2.3. Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile’nin Sonraki Halefleri 

4.2.4. Halk Muʻtezilîleri: Ebū Mucālid 

4.2.4.1. Cāḥıẓ 

4.2.4.1.1. Cāḥıẓ’ın Bilgi Teorisi 

4.2.4.1.2. Cāḥıẓ’ın Öğretisinin Yıkımı 

4.2.4.1.3. Etkisi 

4.2.4.2. Ebū ʻAffān er-Raḳḳī 

4.2.4.3. Zurḳān 

5. Muʻtezile’nin Çevresindeki Kelâmcılar 

5.1. “Mürciîler” 

5.1.1. Muḥammed b. Şebīb 

5.1.2. Aynı Nesilden Diğer “Mürciî” Kelâmcılar 

5.1.3. Sonraki Nesil. Ebu’l-Huseyn eṣ-Ṣāliḥī ve Nāşiʼ 

5.2. Neccār ve Halkası 

5.2.1. Neccār’ın Öğretisi 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

240 

5.2.2. Neccār Ekolü 

5.2.2.1. Burġūs 

5.2.2.2. Bu Çevreden Diğer Kelâmcılar 

5.3. İbâzî Kelâmcılar 

6. Kur’an Hakkında Tartışma 

6.1. İbn Kullāb 

6.2. Muḥāsibī 

6.3. Karābīsī ve lafzu’l-ḳurʼan Sorunu 

6.3.1. Hanbelîler’in Reaksiyonu ve aṣḥābu’l-ḥadīs 

6.3.2. “Kararsızlar” (vāḳıfa) 

7. III. yy.’da Muʻtezile’nin Yayılışı 

7.1. Irak ve Cezire 

7.2. Arap Yarım Adası 

7.3. Suriye. (Ḳāsım b. Ḫalīl ed-Dimeşḳī) 

7.4. Ermenistan 

7.5. İran 

7.6. Hindistan 

7.7. Mağrib 

7.7.1. Ülke İçi ve En Dış Batı 

7.7.2. Tunus ve Trablus 

7.7.2.1. Kayravan 

7.7.3. Ek. İspanya’da Muʻtezile 

7.8. Özet 

8. Kriz 

8.1. Bağdat Tasavvufunun Kendi Yolu. Cuneyd ve Muasırları 

8.2. Dialektik Metodun Kendini Yok Edişi 

8.2.1. Ebū ʻIsā el-Varrāḳ 

8.2.2. İbnu’r-Rāvendī 

8.2.2.1. Bağdat Muʻtezilesi İle Çatışma 

8.2.2.2. Kelâmcı Olarak İbnu’r-Rāvendī 

8.2.2.3. “Laneti Hakk Eden” Kitaplar [el-kutubu’l-melʻūne] 

8.2.2.3.1. Kitābu’z-Zumurrud 

8.2.2.3.1.1. Vahyin Akla Uygunluğu 

8.2.2.3.1.2. Nübüvvetin Gerekliliği. “Kulturheros”2 Olarak Peygamber 

8.2.2.3.1.3. Nübüvvetin İspatlanırlığı. Peygamberlerin Güvenilirliği 

8.2.2.3.1.3.1. Yazılı Deliller 

8.2.2.3.1.3.2. Kur’ân’ın Taklitsizliği 

8.2.2.3.1.3.3. Mucize Rivayetleri 

8.2.2.3.1.4. Rivayet Delilinin Problematiği 

8.2.2.3.2. Kitābu’t-Tāc 

                                                           
2 Çoğunlukla çoktanrıcı dinlerde vâr olan ve genelde yarı tanrı sıfatına sahip bir kahraman. Bu kişi, insana 

beceriler / icatlar getirmektedir; msl. Prometheus. 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

241 

8.2.2.3.3. Kitābu’d-Dāmiġ 

8.2.2.3.4. Kitābū’l-ʻAbesi’l-ḥikme 

8.2.2.3.5. Kitābu’l-Ḳaḍībi’ẕ-ẕeheb 

8.2.2.3.6. Kitābu’l-Farīd 

8.2.2.3.7. Bu Eserlerin Maksadı 

8.2.2.4. Özet. Ibnu’r-Rāvendī'nin Zamansal Durumu 

8.2.2.5. “Zındık” Geleneğinin Kökeni 

D 

Problem Merkezli Tarihsel Özet 

0. Giriş. Kelâmın Konusu 

1. Tanrı Tasavvuru 

1.1. Bir Olarak Tanrı 

1.2. Antropomorfism 

1.2.1. Konular ve Motifler 

1.2.1.1. Tanrı’nın Sûreti Olarak İnsan 

1.2.1.1.1. Nûr Olarak Tanrı 

1.2.1.2. Mirac’ta Muḥammed’in Tanrı Tecrübesi 

1.2.1.2.1. İlâhî Dokunuşlar 

1.2.1.3. Kudüş’te Tanrı’nın Ayak İzi 

1.2.1.4. Tanrı’nın Uzuvları 

1.2.1.5. Tanrı’nın Eylemleri 

1.2.2. Tanrı’nın “Tahta Oturuşu” ve Heryerdeliği 

1.2.3. Ahirette Tanrı’nın Görülmesi 

1.2.4. Özet ve Manzara 

1.3. İsimler ve Sıfatlar 

1.3.1. Sıfatlar Öğretisinin Başlangıcları 

1.3.2. Klasik Sıfatlar Öğretisinin Gelişimi 

1.3.2.1. İlâhî İrade ve Yaratılış 

1.3.2.1.1. Ek: Erken (Dönem) İslâmî Atom Öğretisi 

2. İnsan Tasavvuru 

2.1. Eylem 

2.1.1. İrade Özgürlüğü Sorununun Yönleri 

2.1.1.1. Ecelin Önceden Kararlaştırılması 

2.1.1.2. Rızkın Hazırbulunuşluğu 

2.1.1.3. Özgür Seçimin Yapısı 

2.1.1.4. Tanrı’nın Payı 

2.1.1.5. Kötülük Problemi 

2.2. Beden ve Ruh 

2.2.1. “Ölümden Sonra Hayat” 

2.2.1.1. Kabir Azabı 

2.2.2. “Ruhlar”. Melek, Cin, Şeytan 

3. Eskatoloji 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

242 

3.1. Dünyevî ve Uhrevî Cennet 

3.2. Ahiretin “Hakikat Kapsamı” 

4. İmân 

4.1. Günah ve Tövbe 

4.2. Peygamber 

4.2.1. Kur’ân 

4.2.1.1. Sözlü Vahiy? 

4.2.1.2. Yaratılmış veya Yaratılmamış Kurʼân 

4.2.2. Mucize ve Onay 

4.3. Bilgi Nazariyesi 

4.3.1. Kur’ân ve Yorum Şekli 

4.3.2. sunnenin Güvenilirliği 

4.3.3. İcma ve Fikir Ayrılığı 

4.3.4. Aklın Yolları 

4.3.5. Bilgi ve Sorumluluk 

5. Teoloji ve Toplum 

5.0.1. Dışlamalar 

5.0.2. Ortaklıklar 

5.0.3. Doğru İnancın Diyalektiği 

5.0.4. Dalâletin Değeri 

5.1. Siyasî Teori 

5.1.1. Aslî Cemaat Birliğinin Arayışı 

5.1.2. Güçün (İktidarın) Gerekçelendirilmesi 

5.1.3. Güçün (İktidarın) Reddi 

5.1.4. İktidarı Paylaştırmak ve Elinde Tutmak 

5.1.5. İktidarın Selb Edilmesi ve Kısıtlanması 

5.2. Medreselerin Organizasyonu 

5.2.1. Münazaralar ve Kelâmın Tezahürü 

5.3. Muhit ve Zihnî Yapı 

Eklemeler ve Düzeltmeler 

Bibliografya 

İndeksler 

 

Beşinci Cilt 

I: Suriye: Ġaylān-Efsanesi 

II: Mürcie 

a) Kûfe 

b) Basra 

c) Muveys b. ʻImrān 

III: Mu’tedil Şīʻa 

a) Butriyye 

b) Suleymān b. Cerīr 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

243 

c) Cārūdiyye 

IV: Rafızî Kelâmcılar 

a) Şeyṭān et-Tāḳ 

b) Hişām b. Sālim el-Cevālīḳī 

c) Hişām b. el-Ḥakem 

d) ʻAlī b. Mīsam 

e) Muḥammed b. Ḫalīl es-Sekkāk 

V: İbnu’l-Muḳaffaʻ (?), İslâm’a Karşı Yazı 

VI: Basralı Zâhitler ve Bekriyye 

a) Hāşim el-Evḳaṣ 

b) Bekr b. uḫt ʻAbdulvāḥıd b. Zeyd 

VII: ʻUbeydullāh b. el-Ḥasan el-ʻAnberī 

VIII: Hâricîler 

a) İbāḍiyye 

b) Diğer Hâricî Gruplar 

IX: Vāṣıl b. ʻAṭāʼ 

X: ʻAmr b. ʻUbeyd 

XI: Ebū ʻAmr İbnu’l-ʻAlāʼ 

XII: Ṣafvān el-Enṣārī 

XIII: el-Eṣamm 

XIV: Doğu İran 

a) Cehm b. Ṣafvān 

b) Muḳātil b. Suleymān 

c) Şeḳīḳ el-Belḫi 

d) ʻAbdullāh b. el-Mubārek 

e) Ebu’ṣ-Ṣabbāḥ es-Semerḳandī 

XV: Ḍırār b. ʻAmr ve Ḥafṣ el-Ferd 

a) Ḍırār b. ʻAmr  

b) Ḥafṣ el-Ferd 

XVI: Muʻammer b. ʻAbbād ve Ekolü 

a) Muʻammer 

b) Muʻammer’in Öğrencileri 

XVII: Bişr b. el-Muʻtemir 

A: Şiirler 

B: Makâlât Rivayetleri 

XVIII: Bişr b. el-Muʻtemir’in Ekolü 

a) Ṣūfiyetu’l-Muʻtezile 

b) Murdār 

c) Ebū Şuʻayb eṣ-Ṣūfī 

d) ʻIsā b. el-Heysem eṣ-Ṣūfī 

e) Diğer Bağdatlı Zâhitler 

f) Ebū Ḥafṣ el-Ḥaddād 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

244 

g) Ebū Saʻīd el-Ḥaḍrī 

XIX: Sumāme b. Eşras 

XX: Bişr el-Merīsī 

A: Dārimī’den alıntılar, er-Redd ʻale’l-Merīsī 

B: Diğer Aktarımlar 

XXI: Ebu’l-Huẕeyl 

A: Ontoloji ve Fizik 

B: Teoloji 

C: Antropoloji 

D: Günah ve Tövbe 

E: Epistemolojik Sorular 

F: Siyasî Teori 

 

Altıncı Cilt 

XXII: Naẓẓām 

A: Ontoloji ve Fizik 

B: Antropoloji 

C: Teoloji 

D: Bilgi Öğretisi ve Hermenötik 

E: Siyasî Teori 

XXIII: Naẓẓām’ın Öğrencileri 

a) ʻAlī el-Usvārī 

b) Ṣāliḥ Ḳubbe 

c) Ruh Göçünün Temsilcileri 

XXIV: Hişām el-Fuvaṭī 

XXV: ʻAbbād b. Suleymān 

XXVI: Şeḥḥām 

XXVII: Caʻfer b. Mubeşşir 

XXVIII: Caʻfer b. Ḥarb 

XXIX: Isḳāfī 

XXX: Cāhıẓ 

XXXI: II. yy. İlk Yarısında Muʻtezile’nin Çevresi 

a) Muḥammed b. Şebīb 

b) Humeyd b. Saʻīd 

c) Ebu’l-Ḥuseyn eṣ-Ṣāliḥī 

d) en-Nāşiʼ el-ekber 

XXXII: Neccār ve Halkası 

a) Neccār 

b) Burġūs 

c) ʻAtavī 

d) Yaḥyā b. Kāmil 

e) Muḥammed b. Ḥarb eṣ-Ṣayrafī 



TG’NİN İÇERİK BÖLÜMÜNÜN ÇEVİRİSİ 

245 

XXXIII: Kur’ân Üzerine Tartışma 

a) İbn Kullāb 

b) Muḥāsibī 

c) Karābīsī 

d) Muḥammed b. Şucāʼ es-Selcī 

e) Dāvūd el-İṣfehānī 

XXXIV: Ḳāsim b. Ḫalīl ed-Dimeşḳī 

XXXV: Ebū ʻIsā el-Varrāḳ ve İbnu’r-Rāvendī 

a) Ebū ʻIsā el-Varrāḳ 

b) İbnu’r-Rāvendī 

A: Kitābu’t-Tāc 

B: Kitābu’z-Zumurrud 

C: Kitābū’l-ʻAbes (?) el-ḥikme 

D: Kitābu’d-Dāmiġ 

E: Kitābu’l-Ḳaḍībi’ẕ-ẕeheb 

F: Kitābu’l-Farīd 

 



 

246 

EK V: NEYİN EL-UṢŪLU’L-ḪAMSEDEN SAYILDIĞINA DAİR BAZI GÖRÜŞLER 

                                                           
1 Nesefī, Baḥru’l-Kelām, s. 141. 
2 Neşşâr, İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu – II, s. 236; Salih, İslam Mezhepleri ve Müesseseleri, s. 121. 
3 Ali Sami en-Neşşâr’ın beyânına göre. 
4 Suphi es-Salih’in beyânına göre. 
5 Malaṭī, et-Tenbīh ve’r-Red ʻalā Ehli’l-Ehvāʼ ve’l-Bidaʻ, s. 37. 
6 Metin Bozkuş, Mürûcu’z-Zeheb’te İslâm Mezhepleri, s. 87. 
7 Eşʻarī, Maḳālāt, s. 163. 
8 Ḫayyāṭ, Kitābu’l-İntiṣār, s. 126; aynı tasnifi Ḳāḍī ʻAbdulcebbār da (ö. 415/1025) benimsemektedir. 
9 Yaḥyā b. el-Ḥuseyn, “Kitāb...”, thk. Muḥammed ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-Tevḥīd, II, s. 64-9, 77. 
10 Ḳāsim er-Ressī, “el-Uṣūlu’l-Ḫamse”, thk. Muḥammed ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-Tevḥīd, I, s. 168 vd. 

E
b

u
'l

-

M
u

ʻī
n

 e
n

- 

N
es

ef
î1

 (
ö

. 

5
0

8
/1

1
1
5

) 

el
-ʻ

ad
l 

et
-t

ev
ḥ

īd
 

el-vaʻd el-vaʻīd mesʼeletu’l-beyn 

İb
n

 

H
a

zm
2
 (

ö
. 

4
5

6
/1

0
6
4

) 

K
u

r’
ân

 

m
ah

lu
k

tu
r 

R
ü

ʼy
et

in
 

in
k

âr
ı 

Kaderin 

inkârı 

el-menziletu beyne’l-

menzileteyn 

el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker3 / Sıfatların inkarı4 

M
a

la
ṭī

5
 (

ö
. 

3
7

7
/9

8
7

) 

el
-ʻ

ad
l 

et
-t

ev
ḥ

īd
 

el-vaʻīd 
el-menziletu beyne’l-

menzileteyn 

el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker 

M
es

ʻū
d

ī6
 

(ö
. 
3

4
5

/9
5

6
) 

et
-t

ev
ḥ

īd
 

el
-ʻ

ad
l 

el-vaʻīd 

el-esmāʼel-aḥkām el-

menziletu beyne’l-

menzileteyn 

el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker 

E
şʻ

a
rī

7
 (ö

. 

3
2

4
/9

3
5

) 

et
-t

ev
ḥ

īd
 

el
-ʻ

ad
l el-menziletu 

beyne’l-

menzileteyn 

isbātu’l-vaʻīd 
el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker 

Ḫ
a

y
y

ā
ṭ8

 
(ö

. 
3

0
0

/9
1

3
 

?)
 

et
-t

ev
ḥ

īd
 

el
-ʻ

ad
l 

el-vaʻd ve’l-

vaʻīd 

el-menziletu beyne’l-

menzileteyn 

el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker 

Y
a

ḥ
y

ā
 b

. 

Ḥ
u

se
y

n
9
 

(ö
. 
2

9
8

/9
1

1
) 

el
-ʻ

ad
l 

et
-t

ev
ḥ

īd
 

el-vaʻd ve’l-

vaʻīd 
nübbüvet ve imâmet 

el-emru bi’l-maʻrūf ve’n-nehyu 

ʻani’l-munker 

Ḳ
ā

si
m

 e
r
-

R
es

sī
1
0
 (

ö
. 

2
4

6
/8

6
0

) 

et
-t

ev
ḥ

īd
 

el
-ʻ

ad
l 

el-vaʻd ve’l-

vaʻīd 
Kur’ân ve Sünnet ticaret   

1
 

2
 

3
 

4
 

5
 



 

247 

EK VI: VĀṢIL B. ʻAṬĀ’NIN DĀĪLERİ1 

 

                                                           
1 TG, II: 310-6. 



 

248 

EK VII: VĀṢIL B. ʻAṬĀ’NIN DİĞER ÖĞRENCİLERİ1 

 

                                                           
1 TG, II: 317-21. 



 

249 

EK VIII: ʻAMR B. ʻUBEYD’İN ÖĞRENCİLERİ1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 TG, II: 321-6. 
2 Kaderī olup, sonraları bu fikrinden dönmüş olabilir. 

3 Vāṣıl’ın dâisi Ḥafṣ b. Sālim’in oğulu 



 

250 

EK IX: H. 145’DE NEFSU’Z-ZEKİYYE AYAKLANMASINA KATILAN 

MUʻTEZİLÎLER1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                     

                                                           
1 TG, II: 327-35. 
  2 (= ʻĀṣım b. ʻUbeydullāh b. ʻĀṣım b. Ömer b. el-Ḫaṭṭāb el-ʻAdevī ?; = ʻĀṣım b. Ömer b. Ḥafṣ b. ʻĀṣım 

b. el-Ḫaṭṭāb ?)  

3 (= el-Fizr; = el-Fera’.) 
23 Kaʻbī’de Abdurraḥmān olarak geçer; ʻAbdulvāḥid b. Ziyād es-Seḳafī ile karıştırılmamalıdır. 



 

251 

EK X: DİĞER ERKEN DÖNEM MUʻTEZİLÎLER 

- Ṣafvān b. Ṣafvān el-Enṣārī (ö. 205/820) 

- Ebū ʻAmr Kulsūm b. ʻAmr el-ʻAttābī (ö. 208/823)1 

- Ebū ʻAmr Ebu’l-Muʻtemir Muʻammer b. ʻAbbād es-Sulemī (ö. 215/830, ilk 

atomculardan)2 

- Ebū Seʻīd ʻAbdulkerīm b. Ravḥ el-ʻAffānī el-ʻAskerī (ö. 215/830)3 

- Ebū İsḥāḳ İbrāhīm b. İsmāʻīl b. İbrāhīm b. Miḳsem (= İbn ʻUleyye, ö. 218/833)4 

- Ṣaḥṣaḥ (ö. ?, doktor veya tabiat filozofu)5 

- Ebū ʻĀmir İsmāʻīl b. Muḥammed el-Enṣārī (ö. ?)6 

- ʻAbdulkerīm b. Hişām (ö. ?)7 

- İbn ʻUmeyr (ö. ?, mütekellim değil)8 

- ʻĪsā eṭ-Ṭaberī (ö. ?)9 

- ʻAbdullāh el-Ebreṣ el-ʻAmmī (ö. ?)10 

 

                                                           
1 TG, III: 100. 
2 TG, III: 63-92. 
3 TG, II: 422. 
4 TG, II: 418. 
5 TG, II: 369. 
6 TG, II: 422. 
7 TG, II: 422. 
8 TG, II: 363. 
9 TG, II: 363. 
10 TG, II: 369. 



 

252 

EK XI: CİBRÎL HADÎSİ VARYANTLARI VE İMÂNA DAİR BAZI RİVÂYETLER 

Ebū Ḥanīfe, el-Fıḳhu’l-ebsaṭ, s. 70: 

لَِاللِ( يمَانياَِرَس  لَهِوتؤمنِبملَئكته شَهَادَةِانِلَاِالهِالاِالل(ِ:قاَلَِِ)؟مَا الْإِ  وكَتبهِوَر س له وانِمُ َمَّدًاِعَبدهِوَرَس 

َْمِالآخرِوَالْقدرِخَيرهِوشرهِمنِاللِتَ عَالََِ لَِاللِصلىِاللِعَلَيْهِِوَسلمِمَعَِِ).صدقت(ِ:قاَلَِ). وَالْيَ  فتعجبناِمنِتَصْدِيقهِرَس 

لَِاللِ(ِ:فَ قَالَِِ.جهلِاهُلِالْبَادِيةَ لََمياَِرَس  َْمِرَمَضَانِوَحجِالْبَ يْتِلمنِ(ِ:فَ قَالَِِ)مَا شرائع الْإِسإ إقاَمِالصَّلََةِوإيتاءِالزَّكَاةِوَصَ

كَِأَنَََِِّّ).صدقت(ِ:فَ قَالَِ). اسْتَطاَعَِاليهِسَبِيلَِوالاغتسالِمنِالْْنََابةَ لَِاللِصلىِاللِعَلَيْهِِوَسلم لهِبتصديقهِرَس  َْ اِفتعجبناِلقَ

لَِاللِوَِ(ِ:فَ قَالَِ. ي علمهِ  سَانياَِرَس   )صدقت(ِ:قاَلَِ). انِتعْملِللكَِأنََّكِتراَه ِفإَِنِلَِتكنِتراَه ِفإَِنَّه ِيراك(ِ:قاَلَِ ).مَا الْإِحإ

Ebū Nuʻaym el-İṣfehānī, Musned Ebī Ḥanīfe, no. 152: 

فعجبناِِ).صدقت(ِ:قالِ).قدرِخيرهِوشرهِمنِاللالأيُانِباللِوملَئكتهِوكتبهِورسلهِوال(ِ:قالِ).؟الْيمانماِ(

كِأنهِيعلم قَيرهِإياه لَهِصدقتِمعِت إقامِالصلَةِوإيتاءِالزكاةِوحجِالبيتِ(ِ:قالِ).؟شرائع الْسلَمماِ(ِ:ثمِقالِ.منِق

مَِرمضانِوالاغتسالِمنِالْنابة لَهِصدقتِ)صدقت(ِ:قالِ).وص أنِتعملِ(ِ:قالِ).؟لْحسانماِا(ِ:قالِ.فعجبناِمنِق

 ).كِأنكِتراهِفإنِلَِتكنِتراهِفإنهِيراكلل

Buḫārī (Ṣaḥīḥ), “İmān”, 37: 

ِِ)؟ما الْيمان( ِقال: ِبالعبث(. ِوتؤمن ِورسله ِوبلقائه ِوملَئكته ِبالل ِتؤمن ِ)أن قال:ِِ)؟ما الْسلَم(قال:

مَِرمضان(.ِقال: قال:ِِ)؟ما الْحسان(ِ)الإسلَم:ِأنِتعبدِاللِولاِتشركِبه،ِوتقيمِالصلَة،ِوتؤديِالزكاةِالمفروضة،ِوتص

 )أنِتعبدِاللكِأنكِتراه،ِفإنِلَِتكنِتراهِفإنهِيراك(.

Muslim (Ṣaḥīḥ), “İmān”, 5: 

لَِالل!ِ( ِ:قالِ).أنِتؤمنِباللِوملَئكتهِوكتابهِولقائهِورسلهِوتؤمنِبالبعثِالآخر: (قالِ).؟ما الْيمانياِرس

لَِالل!ِ( بَة.ِوتؤديِالزكاةِالمفروضة.ِالإسلَمِأنِتعبدِا(ِ:قال). ؟ما الْسلَمياِرس للِولاِتشركِبهِشيئا.ِوتقيمِالصلَةِالمكت

مَِرمضان لَِالل!ِ(.ِقال:ِ)وتص  )أنِتعبدِاللكِأنكِتراه.ِفإنكِإنِلاِتراهِفإنهِيراك(ِ:قالِ).؟ما الْحسانياِرس



CİBRÎL HADÎSİ VARYANTLARI VE İMÂNA DAİR BAZI RİVÂYETLER 

253 

Muslim (Ṣaḥīḥ), “İmān”, 7: 

لَِالل!ِ( مَِرمضانلاِتشركِباللِشيئا.ِوِ(ِ:قال). ؟ما الْسلَمياِرس قال:ِِ.)تقيمِالصلَة.ِوتؤتىِالزكاة.ِوتص

لَِاللِ!ِ(.ِقال:ِ)صدقت( أنِتؤمنِبالل،ِوملَئكته،ِوكتابه،ِولقائه،ِورسله،ِوتؤمنِبالبعث،ِ(ِ:قالِ).؟ما الْيمانياِرس

كِله لَِالل!ِ(.ِقال:ِ)صدقت(قال:ِ). وتؤمنِبالقدر إنِلاِتكنِأنِتخشىِاللكِأنكِتراه.ِفإنكِ(ِ:قالِ)؟ما لْحسانياِرس

 ) تراهِفإنهِيراك

Ṭayālisī, Musned, no. 21: 

لَِاللِوإقامِالصلَةِوإيتاءِالزكاةِوحجِ(ِ:قالِ).الْسلَمأخبِنيِعنِ( شهادةِأنِلاِإلهِإلاِاللِوأنيِمُمدِرس

مَِرمضان لَِاللِصلىِاللِعليهِوسلمِ).فإذاِفعلتِذلكِفأناِمسلم(ِ:قالِ).البيتِوص ِ:الرجلفقالِلهِِ).نعم(ِ:قالِرس

لَِاللِصلىِاللِعليهِوسلمِصدقتكِأنهِأعلمِمنه). صدقت( لَهِلرس لَِالل(ِ:ثمِقالِ.فجعلناِنتعجبِمنِق أخبِنيِِ!ياِرس

ِ).الإيُانِأنِتؤمنِباللِوملَئكتهِوكتبهِورسلهِوالبعثِبعدِالمَتِوالْنةِوالنارِوتؤمنِبالقدرِخيرهِوشره(ِ:قال). الْيمانعنِ

لَِاللِصلىِاللِعليهِوسلمِ).ناِمؤمنفإذاِفعلتِذلكِفأ(ِ:قال لَهِِ).صدقت(ِ:قالِ).نعم(ِ:قالِرس فجعلناِنتعجبِمنِق

أنِتخشىِاللكِأنكِتراهِفإنكِنتِلاِتراهِ(ِ:قالِ).الْحسانأخبِنيِماِ(ِ:ثمِقالِ.لرسَلِاللِصلىِاللِعليهِوسلمِصدقت

 ).صدقت(ِ:قالِ).فإنهِيراك

Aḥmed b. Ḥanbel, Musned, I,  27: 

مَِرمضانِ(قال:ِِ).؟الْسلَم ما( لَِاللِوتقيمِالصلَةِوتؤتيِالزكاةِوتص شهادةِأنِلاِالهِإلاِاللِوأنِمُمداِرس

كِله(قال:ِِ).؟فما الْيمان(قال:ِِ).وتحجِالبيت فما (.ِقال:ِ)أنِتؤمنِباللِوملَئكتهِوالْنةِوالنارِوالبعثِبعدِالمَتِوالقدر

 ).فإنِلَِتكنِتراهِفإنهِيراكِأنِتعملِللكِأنكِتراه(قال:ِ). ؟الْحسان

Aḥmed b. Ḥanbel, Musned, I, 51: 

لَِاللِوتقيمِالصلَةِوتؤتيِالزكاةِ(فقال:ِِ).الْسلَمماِ( الإسلَمِأنِتشهدِأنِلاِإلهِإلاِاللِوأنِمُمداِرس

مَِرمضانِوتحجِالبيتِإنِاستطعتِإليهِسبيلَ أخبِنيِ(ِقال:ِقال:ِفعجبناِلهِيسألهِويصدقهِقال:ِثمِ).صدقت(قال:ِِ).وتص



CİBRÎL HADÎSİ VARYANTLARI VE İMÂNA DAİR BAZI RİVÂYETLER 

254 

كِلهِخيرهِوشره(قال:ِِ)الْيمانعنِ مَِالآخرِوالقدر قال:ِِ)صدقت(قال:ِِ)الإيُانِأنِتؤمنِباللِوملَئكتهِوكتبهِورسلهِوالي

 )أنِتعبدِاللكِأنكِتراهِفإنِلَِتكنِتراهِفإنهِيراك(قالِيزيد:ِِ).؟الْحسانماِِ.فأخبِنيِعنِالإحسان(

Aḥmed b. Ḥanbel, Musned, I, 319: 

لَِاللِحدثنيِ( لَِاللِصلىِاللِعليهِوِسلمِ).ما الْسلَمياِرس الإسلَمِأنِتسلمِوجهكِللِوتشهدِ(ِ:قالِرس

لَه إذاِفعلتِذلكِ(ِ:قالِ).فإذاِفعلتِذلكِفأناِمسلم(ِ:قالِ).أنِلاِإلهِالاِاللِوحدهِلاِشريكِلهِوأنِمُمداِعبدهِورس

لَِاللِفحدثنيِ(ِ:قالِ).فقدِأسلمت مَِالآخرِوالملَئكةِوالكتابِ(ِ:قالِ).؟مانما الْيياِرس الإيُانِأنِتؤمنِباللِوالي

كِلهِخيرهِوشره فإذاِ(ِ:قالِ).والنبيينِوتؤمنِبالمَتِوبالْياةِبعدِالمَتِوتؤمنِبالْنةِوالنارِوالْسابِوالميزانِوتؤمنِبالقدر

لَِاللِحدث(ِ:قالِ).إذاِفعلتِذلكِفقدِآمنت(ِ:قالِ).فعلتِذلكِفقدِآمنت لَِاللِ قالِ).؟ما الْحساننيِياِرس رس

 ).الإحسانِأنِتعملِللكِأنكِتراهِفإنكِإنِلَِترهِفإنهِيراك(ِ:صلىِاللِعليهِوِسلم

Ebū Dāvud (Sunen), “Cihād”, 35: 

لَِاللّهِصلىِاللّهِعليهِوسلم:ِ ِعمَّنِقالِلاِإلهِإلاِاللّه،ِولاِنكف رهِ(قالِرس ِمنِأصلِالِإيُان:ِالكفُّ ثلَث 

ِ، رَِجائر ،ِولاِبذنب  ؛ِوالْهادِماضِمنذِبعثنيِاللّهِإلَِأنِيقاتلِآخرِأمتيِالدجال،ِلايبطلهِج ولاِنخرجهِمنِالِإسلَمِبعمل 

؛ِوالِإيُانِبالأقدار ِ.)عدلِعادل 

Ebū Dāvud (Sunen), “Eşribe”, 7: 

لَِاللّه،ِإناِهُذا اَ:ِيارس لَِاللّهِصلىِاللّهِعليهِوسلمِفقال ِمنِربيعة،ِقدِحالِالْيِِّقدمِوفدِعبدِالقيسِعلىِرس

كِفارِمضر،ِوليسِنخلصِإليكِإلاِفِِشهرِحرام،ِفمرناِبشىءِنأخذ آمركمِ( بهِوندعَِإليهِمَنِْوراءناِقال:ِبينناِوبينك

:ِالِإيُانِباللّه،ِوشهادةِأنِلاِإلهِإلاِاللّه،ِوعقدِبيدهِواحدة،ِوقالِمسدّد:ِالِإيُانِباللّه،ِثمِفسرهُ ،ِوأنهاكمِعنِأربع  :ِابأربع 

لَِاللّه،ِوإقامِالصلَة،ِوإيتاءِالزكاة،ِوأنِتؤدواِالخمسِمماِغنمتم،ِوأنهاكمِعنِ ِرس شهادةِأنِلاِإلهِإلاِاللّه،ِوأنِمُمداً

ِِ).الدباء،ِوالْنتم،ِوالمزفت،ِوالمقير

 



CİBRÎL HADÎSİ VARYANTLARI VE İMÂNA DAİR BAZI RİVÂYETLER 

255 

Ebū Dāvud (Sunen), “Sunne”, 17: 

لَِاللّهِصلىِاللّهِعليهِوسلم:). الِْسلَمياِمُمد!ِأخبِنيِعنِ( الِإسلَمِأنِتشهدِأنِلاِإلهِإلاِاللّهِ (قالِرس

مَِرمضان،ِوتحجِالبيتِإنِاستطعتِإليهِسبيلَ لَِاللّهِوتقيمِالصلَة،ِوتؤتيِالزكاة،ِوتص ِ).صدقت(قال:ِِ).وأنِمُمَّداًِرس

ر،ِمِالآخأنِتؤمنِباللّهِوملَئكتهِوكتبهِورسله،ِواليَِ(قال:ِِ).الِْيمانفأخبِنيِعنِ(قال:ِفعجبناِلهِيسألهِويصدقه،ِقال:ِ

كِأنكِتراه،ِفإِنِلَِتكنِ(قال:ِِ).الِْحسانفأخبِنيِعنِ(،ِقال:ِ)صدقت(قال:ِِ).وتؤمنِبالقدرِخيرهِوشر ه أنِتعبدِاللّه

 )تراهِفإِنهِيراك

Tirmizī (Sunen), “Fiten”, 54: 

ِ :(فَ قَالَِالنَّبُِِِّصَلَّىِاللَّه ِعَلَيْهِِوَسَلَّمَِ مِِالآخِرِِباِللَّهِِوَمَلَئَِكَتِهِِآمَنْت  َْ  ِ)وكَ ت بِهِِوَر س لِهِِوَاليَ 

 



 

256 

BİBLİYOGRAFYA 

Abdülhamîd, İrfan, “Cebriyye”, DİA, VII: 205-8.  

_________, İslam’da İtikadî Mezhepler ve Akaid Esasları, çev. M. Saim Yeprem, 

(İstanbul: Marifet, 1981). 

Akbulut, Ahmet, Sahabe Dönemi İktidar Kavgası, (Ankara: Pozitif, 2001).  

Alper, Hülya, “Münafık”, DİA, XXXI: 565-8. 

Alptekin, Coşkun, “Ahdâs”, DİA, I: 508-9. 

el-ʻĀmirī, Ebu’l-Ḥasan, Kitābu’l-İʻlām bi-menāḳıbi’l-İslām, (Ürdün: Mabda, t.y.). 

Ammara, Muhammed, Mutezile ve İnsanın Özgürlüğü Sorunu, çev. Vahdettin İnce, 

(İstanbul: Ekin, 1998). 

Arpaguş, Hatice K., “Haşvî Temayülün İzdüşümü: Mukatil b. Süleyman Örneği”, MÜİF 

Dergisi, XLIII/2 (2009): 65-106. 

Aruçi, Muhammed, “Vâsıl b. Atâ”, DİA: 539-541. 

Assmann, Jan, “Arbeit am Polytheismus”, Theologen und Theologien in verschiedenen 

Kulturkreisen, ed. Heinrich v. Stietencron, (Düsseldorf: Patmos, 1986), s. 46-69. 

Atay, Hüseyin, Kur’an’da İman Esasları ve Kader Sorunu, (Ankara: Atay ve Atay, 

2009). 

Ay, Mahmut, Mu’tezîle ve Siyaset, (İstanbul: Pınar, 2002). 

Aydınlı, Osman, İslam Düşüncesinde Aklileşme Süreci, (Ankara: Ankara Okulu, 2. Baskı, 

21013). 

el-Baġdādī, ̒ Abdulḳāhir b. Ṭāhir b. Muḥammed, el-Farḳ beyne’l-Fıraḳ, thk. Muḥammed 

Muḥiddīn ʻAbdulḥamīd, (Kahire: Mektebetu Dāri’l-Turās, 2007). 

el-Baġdādī, Ebū Bekr Aḥmed b. ʻAlī el-Ḫaṭīb, Tārīḫu Baġdād, thk Musṭafā ʻAbdulḳādir 

ʻAṭā, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 1417), XII, s. 167; 

el-Baṣrī, Ebū Seʻīd el-Ḥasan b. Yesār, “Risāle fi’l-ḳader”, thk. Muḥammed ʻAmāra, 

Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-tevḥīd, (Kahire/Beyrut: Dāru’ş-Şurūḳ, 2. Baskı, 1988), I, s. 

109-17.  



BİBLİYOGRAFYA 

257 

_________, “Hasan Basrî’nin Kader Hakkında Halife Abdülmelik b. Mervan’a 

Mektubu”, çev. Lütfi Doğan ve Yaşar Kutluay, AÜİFD, III/3 (1954): 75-84.  

Beyāḍizāde, Aḥmed b. Ḥasan b. Sinānuddīn, el-Usūlu’l-munīfe li İmām Ebū Ḥanīfe, thk. 

İlyas Çelebi, (İstanbul: İFAV, 2. Baskı, 2000). 

Bozkurt, Nahide, “Mansûr”, DİA, XXVIII: 5-6. 

Bozkurt, Nebi, “Kubbetü’s-Sahre”, DİA, XXVI: 304-308. 

Bozkuş, Metin, Mürûcu’z-Zeheb’te İslâm Mezhepleri, (Ankara: Araştırma, 2009). 

el-Buḫārī, Muḥammed b. İsmāʻīl, Saḥīḥu’l-Buḫārī. 

Cārullāh, Zuhdī, el-Muʻtezile, (Beyrut: el-Ehliyye li’n-Neşr ve’t-Tevzīʻ, 1974). 

Cirit, Hasan, “Kussâs, DİA, XXVI: 463-5. 

el-Curcānī, Ebu’l-Ḥasan ʻAlī b. Muḥammed b. ʻAlī es-Seyyid eş-Şerīf, Kitābu’t-

Taʻrīfāt, nşr. Gustav Flügel, (Beyrut: Mektebetu Lubnān, 1985), s. 73. 

Çağatay, Neşet ve Çubukçu, İbrahim Agâh, İslâm Mezhepleri Tarihi, (Anakara: AÜ, 

1985). 

Çağrıcı, Mustafa, “Asabiyet”, DİA, III: 453-5. 

_________, “Emir bi’l-Maʻrûf Nehiy ani’l-Münker”, DİA, XI: 138-141. 

Çam, Nusret, İslamda Sanat Sanatta İslam, (Ankara: Akçağ, 4. Baskı, 2008). 

Çelebi, İlyas, “Usûl-i Hamse”, DİA, XLII: 211. 

Daiber, Hans, Bibliography of Islamic Philosophy. Alphabetical list of publications, I, 

(Leiden: Brill, 1999). 

_________, Wāṣil İbn ʻAṭāʼ als Prediger und Theologe, (Leiden: Brill, 1988). 

Danışman, Nafiz, Kelâm İlmine Giriş, (Ankara: AÜ, 1955). 

ed-Dārimī, Osmān b. Seʻīd, en-Nakḍ ʻale’l-Merīsī, thk. Reşīd b. Ḥasan el-Elmaīʻ, I (y.y: 

Mektebetu’l-Ruşd, 1999). 

Dırâr b. Amr, Ebû Amr, Kitâbu’t-Tahrîş, thk. Hüseyin Hansu, çev. Mehmet Keskin, 

(İstabnul: Litera, 2014). 

Diels, Hermann, Die Fragmente der Vorsokratiker, I, (Berlin, Weidmannsche 



BİBLİYOGRAFYA 

258 

Buchhandlung, 2. Baskı, 1906). 

Doğrul, Ömer Rıza, İslâmiyetin Geliştirdiği Tasavvuf, (İstanbul: Kaknüs, 2008). 

Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, (İstanbul: Çağ, 1992). 

Dürüşken, Çiğdem, İlk Çağ Felsefesi, (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, t.y.). 

Ebū Dāvud, Suleymān b. el-Eş‘as b. İsḥāḳ es-Sicistānī, Sunen Ebī Dāvūd. 

Ebū Ḥanīfe, Nuʻmān b. Sābit, “el-ʻĀlim ve’l-muteʻallim”, thk. Muḥammed Zāhid el-

Kevserī, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri, (İstanbul: İFAV, 5. Baskı, 2009), s. 11-42. 

_________, “el-Fıḳhu’l-ebsaṭ”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, İmâm-ı A’zam’ın Beş 

Eseri, (İstanbul: İFAV, 5. Baskı, 2009), s. 43-67. 

_________, “el-Fıḳhu’l-ekber”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, İmâm-ı A’zam’ın Beş 

Eseri, (İstanbul: İFAV, 5. Baskı, 2009), s. 69-77. 

_________, “er-Risāle”, thk. Muḥammed Zāhid el-Kevserī, İmâm-ı A’zam’ın Beş Eseri, 

(İstanbul: İFAV, 5. Baskı, 2009), s. 78-91. 

Ebū Yaʻlā, Muḥammed b. el-Ḥuseyn b. Muḥammed el-Ferrā’, Kitābu’l-Muʻtemed fī 

uṣūli’d-dīn, thk. Vedīʻ Zeydān Ḥaddād, (Beyrut: Dāru’l-Meşriḳ, 1974). 

Ebu Zehra, Muhammed, İslâm’da İtikadî, Siyasî ve Fıkhî Mezhepler Tarihi, çev. 

Sıbğatullah Kaya, (İstanbul: Yeni Şafak, t.y). 

Esen, Muammer, Kelam Tarihi, (Ankara: İlâhiyât, 2006). 

van Ess, Josef, “ʻAbd al-Malik and the Dome of the Rock. An Analysis of Some Texts”, 

Bayt Al-Maqdis: ʻAbd al-Malik’s Jerusalem, ed. J. Raby ve J. Johns, (Oxford: 

Oxford University Press, 1992), I, s. 89-103. 

_________, “al-manzila bayn al-manzilatayn”, EI2, VI: 457-8. 

_________, “ʻAmr b. ʻObayd”, EIr, I/9: s. 991-2. 

_________, Anfänge muslimischer Theologie. Zwei antiqadaritische Traktate aus dem 

ersten Jahrhundert der Hiǧra, (Beirut: Orient-İnstitut der DMG, 1977). 

_________, “Das Geburtsjahr des Šahrastānī”, Islam, LXXXIX/1-2 (2012): 111-117. 

_________, Der Eine und das Andere, (Berlin: De Gruyter, 2011). 



BİBLİYOGRAFYA 

259 

_________, “Die Doktorarbeit. Erinnerungen aus der Steinzeit der Orientalistik”, Die 

Welt des Islams, 51 (2011): 279-326. 

_________, “Die Pest von Emmaus”, Oriens, 36 (2001): 248-67.  

_________, “Ḍirār b. ʻAmr und die ʻCahmiyaʼ. Biographie einer vergessenen Schule”, 

Islam, 43 (1967): 241-279; 44 (1968): 1-70. 

_________, “Ḍirār b. ʻAmr”, EI2, XII: 225-7.  

_________, Frühe muʻtazilitische Häresiographie. Zwei Werke des Nāšiʼ al-Akbar, 

(Beirut/Wiesbaden: Steiner/Orient-İnstitut der DMG, 1971). 

_________, “Ḳadariyya”, EI2, IV: 368-72. 

_________, “Maʻbad b. ʻAbd Allāh b. ʻUkaym al-Djuhanī”, EI2, V: 935-6. 

_________, “Mutezile”, çev. Veysel Kasar, Mutezile Gelen-Ek-i, I, (İstanbul: İz, 2014), 

s. 69-88. 

_________, “Political Ideas in Early Islamic Religious Thoughts”, British Journal of 

Middle Eastern Studies, XXVIII/2 (2001): 151-64.  

_________, “Sprache und religiöse Erkenntnis im Islam”, Sprache und Erkenntnis im 

Mittelalter, ed. Wolfgang v. Kluxen, (Berlin / New York: de Gruyter, 1981), I, s. 

226-236. 

_________, “Text and Contexts: Heroes of the Plaque”, Text and Context in Islamic 

Societies, ed. İrene A. Bierman  (Los Angeles: Ithaca, 2004), s. 13-22. 

_________, The Flowering of Muslim Theology, çev. Jane Marie Todd, (Cambridge 

v.dğr.: Harvard University Press, 2006) 

_________, “The Qadariyya in Syria: A Survey”, Proceedings of The First İneternational 

Conference on Bilad-al-Sham, 20-20.4. 1974, (Ürdün: 1984),  s. 53-59. 

_________, “The Youthful God: Anthropomorphism in Early”, The University Lecture 

in Religion Islam, (Arizona State Üniversitesi: 3.03.1988), s. 1-20. 

_________, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: Eine 

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. 6 Bände, (Berlin: Walter de 

Gruyter, I, 1991; II, III 1992; IV, 1997; V, 1993; VI, 1995). 



BİBLİYOGRAFYA 

260 

_________, “Theology and Society”, İSAM Papers, haz. Seyfi Kenan, (İstanbul: İSAM, 

2013), s. 167-85. 

_________, Traditionistische Polemeik gegen ̒ Amr b.ʻUbaid, (Beyrut: Orient-İnstitut der 

DMG, 1967). 

_________, “Wāṣil b. ʻAṭāʻ”, EI2, XI: 164-5. 

_________, “Why Kalam?”, İSAM Papers, haz. Seyfi Kenan, (İstanbul: İSAM, 2013), s. 

187-205. 

_________, Zwischen Ḥadīṯ und Theologie, (Berlin: de Gruyter, 1975). 

el-Eşʻarī, Ebu’l-Ḥasan b. ʻAlī b. İsmāʻīl, Maḳālātu’l-İslāmiyyīn, thk. Aḥmed Cād, 

(Kahire: Dāru’l-Hadīs, 2009). 

_________, Risāle ilā Ehli’s-seġr, thk. ʻAbdullāh Şākir Muḥammed el-Cuneydī, 

(Medine: Mektebetu’l-ʻUlūm ve’l-Ḥikem, 2. Baskı, 2002). 

Fayda, Mustafa, “Ebvâ”, DİA, X: 378-9.  

Fazlur Rahman, İslâm, çev. Mehmet Dağ ve Mehmet Aydın, (Ankara: Ankara Okulu, 

8. Baskı, 2008). 

Fığlalı, Ethem Ruhi, “Cemel Vakʻası”, DİA, VII: 320-1. 

_________, “İbâdiye’nin Siyâsî ve İtikâdî Görüşleri”, AÜİFD, XXI/1 (1973): 323-44. 

_________, Günümüz İslam Mezhepleri, (İzmir: İzmir İlâhiyât Vakfı, 2008). 

el-Ġazzālī, Ebū Ḥamid Muḥammed b. Muḥammed b. Muḥammed b. Aḥmed, İhyāʼ 

ʻulūmi’d-dīn, (Beyrut: Dāru’l-Maʻrife, t.y.). 

Gibb, H. A. R., “ʻAbd al-Raḥmān b. Samura”, EI2, I: 86.  

Gilliot, Claude, “Une leçon magistrale d’orientalisme: ‘l’Opus Magnum’ de J. van Ess”, 

Arabica, XL/3 (1993): 345-402.  

_________, “Une leçon magistrale d’orientalisme: l’opus magnum de J. Van Ess (II)”, 

Arabica, XLVII/2 (2000): 141-93. 

Gimaret, Daniel, “Muʻtazila”, EI2, VII: 783-93. 

Goldziher, İgnaz, “Arabische Synonymik der Askese”, Der İslam, VIII/3-4 (1918): 204-



BİBLİYOGRAFYA 

261 

213. 

_________, Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, (y.y: Elibron Classics, 

2005, 1920’de Brill, Leiden tarafından yayımlanan edisyonun tıpkıbasımı). 

Gökberk, Macit, Felsefe Tarihi, (İstabnul: Remzi, 11. Baskı, 2007). 

Gulpayganî, Ali Rabbanî, Kelamî Fırkalar ve Mezhepler, çev. Yunus Gürel, (İstanbul: 

el-Mustafa, 2014). 

Gürsoy, Cevat Rüştü, “Abadan”, DİA, I: 6. 

Hamîdullah, Muhammed, “Hilfü’l-fudûl”, DİA, XVIII: 31-2.  

_________, Hz. Peygamber’in Altı Orijinal Diplomatik Mektubu, çev. Mehmet Yazgan, 

(İstanbul: Beyan, 2007). 

_________, İslâm Peygamberi, çev. Mehmet Yazgan, (İstanbul: Beyan, 2004). 

Hansu, Hüseyin, Mutezile ve Hadis, (Ankara: Kitâbiyât, 2004). 

el-Ḫayyāṭ, Ebu’l-Ḥuseyn ʻAbdurraḥīm b. Muḥammed b. Osmān, Kitābu’l-İntiṣār, thk. 

Henrik Samuel Nyberg, (Beyrut: Mektebetu’d-Dāri’l-ʻArabiyye li’l-Kitāb, 2. 

Baskı, 1993). 

Heidemann, Stefan, “Münzen sind konservativ”, FAZ, 28.02.2007. 

el-Ḥuseyn, Yaḥyā b., “Kitāb fīhi maʻrifetillāhi mine’l-ʻadl ve’t-tevḥīḍ ve’t-taṣdīḳi’l-vaʻd 

ve’l-vaʻīd ve isbāti’n-nubuvve ve’l-imāme fi’n-Nebī ve ʼālihi”, thk. Muḥammed 

ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-tevḥīd, (Kahire/Beyrut: Dāru’ş-Şurūḳ, 2. Baskı, 

1988), II, s. 64-80. 

İbn Fāris, Ebu’l-Ḥuseyn Aḥmed b. Zekeriyyā b. Muḥammed, Meḳāyīsu’l-Luġa, thk. 

Enes Muḥammed eş-Şāmī, (Kahire: Dāru’l-Ḥadīs, 2008). 

İbn Ḥanbel, Ebū ʻAbdullāh Aḥmed b. Muḥammed, Musnedu’l-İmām Aḥmed b. Ḥanbel, 

thk. Şuʻayb Arnavūṭī v.dğr.; (Şam: Muʻessesetu’r-Risāle, 2001). 

İbn Ḥazm, Ebū Muḥammed ̒ Alī b. Aḥmed el-Endelusī, el-Faṣl fi’l-milel ve’l-ehvāʼ ve’n-

niḥal, thk. ʻAbdurraḥmān Ḫalīfe, (Kahire: b.y., 1929) 

İbn Ḳuteybe, Ebū Muḥammed ʻAbdullāh b. Muslim ed-Dīneverī, el-Meʻārif, thk. Servet 

ʻUkkāşe, (Kahire, Dāru’l-Meʻārif, 4. Baskı, t.y.). 



BİBLİYOGRAFYA 

262 

İbn Manẓūr, Ebu’l-Faḍl Cemāluddīn Muḥammed b. Mukerrem b. ʻAlī, Lisānu’l-ʻArab, 

(Beyrut: Dār Ṣāder, 2008-11). 

İbn Nedīm, Muḥammed b. İsḥāḳ, el-Fihrist, thk. Riḍā Teceddud, (y.y: b.y. t.y). 

İbn Teymiyye, İman Üzerine, çev. Salih Uçan, (İstanbul: Pınar, 6. Baskı, 2011). 

İlhan, Avni, “Amr b. Ubeyd”, DİA, III: 93-4. 

el-İṣfahānī, Ebu’l-Ḳāsım el-Ḥuseyn b. Muḥammed b. el-Mufaḍḍal er-Rāġıb, Mufredāt, 

thk. Ṣafvān ʻAdnān Dāvūdī, (Şam: Dāru’l-Ḳalem, 5. Baskı, 2011). 

İslamoğlu, Mustafa, Hasan el-Basrî’nin Kader Risalesi ve Şerhi, (İstanbul: Düşün, 

2012).  

İzutsu, Toshihiko, God and Man in the Qur’an, (Malezya: Islamic Book Trust, 2002). 

_________, İslâm Düşüncesinde İmân Kavramı, çev. Selahattin Ayaz, (İstanbul: Pınar, 

3. Baskı, 2012). 

_________, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar, çev. Selahattin Ayaz, (İstanbul: Pınar, 

4. Baskı, 2011). 

İzzetbegoviç, Alija Ali, Doğu ve Batı Arasında İslâm, çev. Salih Şaban, (İstanbul: Nehir, 

11. Baskı, 2008). 

Juynboll, G. H. A, “An excursus on the ahl as-sunna in connection with Van Ess, 

Theologie und Gesellschaft, vol. IV”, Der Islam, LXXV/2 (1998): 318-30. 

el-Kaʻbī, Ebū Ḳāsım el-Belḫī, “Maḳālātu’l-islāmiyyīn (Ẕikru’l-Muʻtezile)”, thk. Fuʼād 

Seyyid, Faḍlu’l-iʻtizāl ve ṭabaḳātu’l-Muʻtezile, (Tunus: ed-Dāru’t-Tūnisiyye, 

1986). 

Ḳāḍī ̒ Abdulcebbār, Aḥmed b. ̒ Abdulcebbār el-Hemedānī, “el-Muḫtaṣar fī uṣūli’d-dīn”, 

thk. Muḥammed ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-tevḥīd, (Kahire/Beyrut: Dāru’ş-

Şurūḳ, 2. Baskı, 1988), I, s. 189-282. 

_________, Faḍlu’l-İʻtizāl ve tabaḳātu’l-Muʻtezile, thk. Fuʼād Seyyid, (Tunis: ed-Dāru’t-

Tūnisiyye li’n-Neşr, 1986). 

_________, el-Muġnī fī ebvābi’t-tevḥīd ve’l-ʻadl, thk. Muḥammed Ḫuḍur Nebhā, 

(Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 2012). 



BİBLİYOGRAFYA 

263 

_________, Şerḥu’l-Uṣūli’l-ḫamse, haz. Aḥmed b. el-Ḥuseyn b. Ebī Hāşim, (Beyrut: 

Dāru’l-İḥyāʼ et-Turāsi’l-ʻArabī, 2012). 

_________, el-Uṣūlu’l-ḫamse: el-mensūb ilā Ḳāḍī ̒ Abdilcebbār b. Aḥmed el-Esed Ebādī, 

thk. Fayṣal Bedir ʻAvn, (Kuveyt: Cāmiʻatu’l-Kuveyt, 1998). 

Kallek, Cengiz, “Hisbe”, DİA, XVIII: 133-43. 

el-Kelbī, Hişām b. Muḥammed b. es-Sāʼib b. Bişr, Kitābu’l-Eṣnām, thk. Aḥmed 

Zekipaşa, (Kahire: Dāru’l-Kutubi’l-Mıṣriyye, 3. Baskı, 1995). 

Kessler, Christel, “ʻAbd al-Malik’s Inscription in the Dome of the Rock: A 

Reconsideration”, The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and 

Ireland, 1 (1970): 2-14. 

Kılavuz, Saim, Anahatlarıyla İslâm Akâidi ve Kelâm’a Giriş, (İstanbul: Ensar, 15. Baskı, 

2010). 

Koçyiğit, Talat, Hadis Tarihi, (Ankara: TDV, 5. Baskı, 2007). 

Koyuncu, Mevlüt,  “Yezîd III”, DİA,  XLIII: 516-7. 

Kubat, Mehmet, “Kadere Dair İki Risâle”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 

VIII/1 (2008): 351-374. 

el-Kummî, Ebû Halef Saʻd b. Abdullah el-Eşʻarî ve en-Nevbahtî, Ebû Muhammed el-

Hasan b. Mûsa, Şiî Fırkalar, çev. Hasan Onat v.dğr., (Ankara: Ankara Okulu, 

2004). 

el-Ḳurṭūbī, Ebū ʻAbdullāh Muḥammed b. Aḥmed, el-Cāmiʻ li’l-aḥkāmi’l-Ḳurʼān, thk. 

İbrāhīm Eṭfeyş (Kahire: Dāru’l-Kutub, 1964). 

Kutlu, Sönmez, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler, (Ankara: Kitâbiyât, 2. Baskı, 

2002). 

_________, Mezhepler Tarihine Giriş, (İstanbul: Dem, 2008).  

el-Malaṭī, Ebu’l-Ḥuseyn Muḥammed b. Aḥmed, et-Tenbīh ve’r-redd ʻalā ehli’l-ehvāʼ 

ve’l-bidaʻ, thk. Zāhid el-Kevserī, (Mısır: el-Mektebetu’l-Ezheriyye li’l-Turās, 

t.y.), s. 38. 

Mālik b. Enes, Ebū ʻAbdullāh el-Aṣbaḥī, el-Muvaṭṭaʼ. 



BİBLİYOGRAFYA 

264 

el-Mâtürîdî, Ebû Mansûr, Kitâbü’t-Tevhîd Tercümesi, çev. Bekir Topaloğlu, (Ankara: 

İSAM, 2005). 

Meier, Christian, “Josef van Ess’le bir Söyleşi”, Alsharq (03.11.2010). 

Morony, M. G., “ʻAbd-al-Raḥmān b. Samora”, EIr, I/2: 144-5.    

el-Murtaḍa, Ebu’l-Ḳāsım ʻAlī b. el-Ḥuseyn b. Mūsā b. Muḥammed eş-Şerīf, Emālī el-

Murtaḍā, thk. Muḥammed Ebu’l-Faḍl İbrāhīm, I, (Kahire: Dāru’l-Ḫayāʼi’l-

Kutubi’l-ʻArabiyye, 1953). 

Muslim, Ebu’l-Ḥuseyn Muslim b. el-Ḥaccāc , Ṣaḥīḥ Muslim. 

Mustafa, Nevin Abdülhâlik, İslâm Düşüncesinde Muhalefet, çev. Vecdi Akyüz, 

(İstanbul: b.y. 1990), s. 203. 

Mutahhari, Murtaza, İmam Hüseyin ve Kerbela, çev. Hasan Kanaatlı, II, (İstanbul: 

Kevser, 2008). 

Mütercim Asım Efendi, Kâmûsu’l-muhît tercümesi, haz. Mustafa Koç ve Eyyüp 

Tanrıverdi, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013). 

en-Nesefī, Ebu’l-Muʻīn, Baḥru’l-Kelām, thk. es-Seyyid Yūsuf Aḥmed, (Beyrut: Dāru’l-

Kutubi’l-ʻIlmiyye, 1. Baskı, 2005). 

_________, Tebṣıratu’l-edille, thk. Hüseyin Atay ve Şaban Ali Düzgün, II, (Ankara: DİB, 

2003). 

Nesselrath, Heinz-Günther, “Die Griechen und ihre Götter”, Götterbilder, Gottesbilder, 

Weltbilder, ed. Reinhard G. Kratz ve Hermann Spieckermann, (Tübingen: Mohr 

Siebeck, 2006), II, s. 21-44. 

en-Neşşār, ʻAlī Sāmī, Neşʼetu’l-fikri’l-felsefe fi’l-İslām, I, (Kahire: Dāru’l-Meʻārif, 9. 

Baskı, t.y.). 

_________, İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu – II, çev. Osman Tunç, (İstanbul: İnsan, 

1999). 

Neuwirth, Angelika, Der Koran als Text der Spätantike, (Berlin: Verlag der 

Weltreligionen, 3. Baskı, 2013). 

Nyberg, Henrik Samuel, “Mutezile”, Mutezile Gelen-Ek-i, (İstanbul: İz, 2014), I, s. 56-



BİBLİYOGRAFYA 

265 

68. 

Öğmüş, Harun, Cahiliyye Döneminde Araplar, (İstanbul: İz, 2013). 

Öğüt, Salim, “Evzâî”, DİA, XI: 546-548. 

Önkal, Ahmet, “Abdurrahman b. Semüre”, DİA, I: 171-2.  

Öz, Mustafa, “Bekriyye”, DİA, V: 370-1. 

Özel, Ahmet, “Asıl”, DİA, III: 473. 

Özen, Şükrü, “İbn Şübrüme”, DİA, XX: 379-81. 

Özer, Günay, “Josef Van Ess’in İslam Kelamının Başlangıcı Adlı Eserinde Kader 

Tartışmaları” (yüksek lisans tezi, KSÜSBE, 2010). 

Özervarlı, M. Sait, Kelâmda Yenilik Arayışları, (İstanbul: İsam, 2. Baskı, 2008). 

Özler, Mevlüt, İslâm Düşüncesinde Tevhid, (İstanbul, Nûn, 1995). 

Paçacı, Mehmet, Kur’an’a Giriş, (İstanbul: İSAM, 2008). 

el-Pezdevî, Ebu’l-Yusr, Ehli Sünnet Akaidi, çev. Şerafeddin Gölcük, (İstanbul: Kayıhan, 

3. Baskı, 1994). 

Pretzl, Otto, “Erken Dönem İslâm’ın Atom Öğretisi”, çev. Bilal Kır, Kelam 

Araştırmaları Dergisi, XIII/1 (2015): 561-575. 

Proceedings of the Ninth Congress of the Union Européenne Des Arabisants Et 

Islamisants, ed. Rudolph Peters, (Leiden: Brill, 1981). 

Rahner, Johanna, “Zwischen Projektion und Wahn”, Gottlos glücklich? Was religiöser 

Glaube dem Atheismus voraus hat, (Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart: 

9-10.1.2010), s. 1-16. 

er-Rāzī, Muḥammed b. Ömer b. Ḥuseyn Faḫreddīn, Muḥaṣṣal efkāri’l-muteḳaddimīn 

ve’l-muteʼaḫḫirīn, nşr. Ṭāḥā Abdu’r-Raʻūf Sa‘d, (Kahire: Mektebetu’l-

kulliyyāti’l-Ezheriyye, t.y.). 

Rechenschaftsbericht des Rektors der Eberhard-Karls-Universität-Tübingen Prof. Dr. 

Eberhard Schaich über die Amtszeit vom 1.10.2001 bis 30.9.2002, 

Rechenschaftsbericht Band 91, (Tübingen: Eberhard-Karls-Universität-Tübingen, 

2002). 



BİBLİYOGRAFYA 

266 

er-Ressī, Ḳāsım, “el-Uṣūlu’l-ḫamse”, thk. Muḥammed ʻAmāra, Resāʼilu’l-ʻAdl ve’t-

Tevḥīd, (Kahire/Beyrut: Dāru’ş-Şurūḳ, 2. Baskı, 1988), I, s. 167-9. 

Ritter, Hellmut, “Studien zur Geschichte der islamischen Frömmigkeit”, Islam, XXI 

(1933): 1-83.  

es-Sâbûnî, Nûreddîn, Mâtürîdiyye Akaidi, çev. Bekir Topaloğlu, (İstanbul: İFAV, 12. 

Baskı, 2014).  

es-Salih, Suphi, İslam Mezhepleri ve Müesseseleri, çev. İbrahim Sarmış, (İstanbul: Bir, 

1983). 

Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifttums, I, (Leiden: Brill, 1967). 

Sinanoğlu, Abdulhamit, “İslâm’da İlk Siyasallaştırma Sürecinde ‘Kader’ İnancı, AÜİFD, 

XLIII/2 (2002): 249-76. 

_________, İslâm Düşüncesinin İki Kurucu Önderi: İmâm Ebû Hanîfe ve Vâsıl bin Atâ, 

(İstanbul: Rağbet, 2012). 

Strothmann, Rudolf, “Islamische Konfessionskunde und das Sektenbuch des Ašʻarī”, 

Islam, 19 (1931): 193-242. 

eş-Şehristānī, Ebu’l-Fetḥ Muḥammed b. ʻAbdulkerīm, el-Milel ve’n-niḥal, thk. Aḥmed 

Fehmi Muḥammed, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 8. Baskı, 2009). 

eṭ-Ṭaḥāvī, Ebū Ca‘fer, Metnu’l-ʻaḳīdeti’ṭ-Ṭaḥāviyye, (Beyrut: Dār İbn Ḥazm, 1995). 

et-Tancî, Muhammed b. Tavît, “İslâm Mezhepleri ve Tarihi Ders Notları”, İslâm 

Düşüncesi Üzerine Makaleler, ed. Sönmez Kutlu, (Ankara: TDV, 2011), s. 153-

89. 

Taştan, Osman, “Merkezileşme Sürecinde İslâm Hukuku: Bölgeselliğe Veda veya Şafi’î 

Faktörü”, İslâmiyât, I/1 (1998): 25-34. 

et-Teftāzānī, Mesʻūd b Ömer b. ʻAbdullāh, Şerḥu’l-maḳāṣıd, thk. ʻAbdurraḥman 

ʻUmeyra, (Beyrut: ʻĀlemu’l-Kutub, 1998). 

Topaloğlu, Bekir, “Adl”, DİA, I: 387. 

_________, “Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’nin Kelami Görüşleri”, İmam Mâturîdî ve 

Maturidilik, ed. Sönmez Kutlu, (Ankara: Otto, 2012), s. 193-220. 



BİBLİYOGRAFYA 

267 

_________, Kelâm İlmine Giriş, (İstanbul: Damla, 2013).  

_________, ve Çelebi, İlyas, Kelâm Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: İsam, 2010).  

Tunç, Cihad, “Kelâm İlminde Büyük Günah Meselesi”, AÜİFD, XXIII/1 (1979): 325-

42. 

Tübingen Üniversitesi’nin 20.07.2010 tarihli basın ilanı. 

Tübinger Üniversitäts Nachrichten, XXIX/147 (5.11.2009). 

el-ʻUḳaylī, Ebū Ca‘fer Muḥammed b. ʻAmr b. Mūsā,  Kitābu’ḍ-Ḍuʻafāʼu’l-kebīr, thk. 

ʻAbdulmuʻṭī Emīn Ḳalʻacī, (Beyrut: Dāru’l-Kutubi’l-ʻIlmiyye, 1. Baskı, t.y). 

Ümit, Mehmet, Zeydiyye-Muʻtezile Etkileşimi, (İstanbul: İSAM, 2010). 

Üzüm, İlyas, “Mücessime”, DİA, XXXI: 449-50. 

Vadet, J. C., “Ibn Shubruma”, EI2, III: 938. 

Vekīʻ, Ebū Bekr Muḥammed b. Ḫalef b. Ḥayyān, Eḫbāru’l-Ḳuḍāt, haz. Seʻīd Muḥammed 

el-Ḥammām, (Beyrut: ʻĀlemu’l-Kutub, 2001). 

Wandinger, Nikolaus, “Zur Rede von einer ‘impliziten Theologie’. Versuch einer 

Begriffserklärung”, An Grenzen lernen. Neue Wege in der theologischen Didaktik, 

ed. Christoph Drexler ve Matthias Scharer, (Mainz: Grünewald, 2004), s. 189-

212. 

Watt, W. Montgomery, “al-Abwāʼ”, EI2, I: 169. 

_________, İslâm Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, (Ankara: 

Sarkaç, 3. Baskı, 2010). 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Cevâlîkī, Hişâm b. Sâlim”, DİA, VII: 437-8. 

_________, “Usûl-i Selâse”, DİA, XLII: 212. 

Yazır, Elmalılı Hamdi, Hak Dîni Kur’an Dili, sad. heyet, (İstanbul: Çelik-Şura, 1993). 

Yıldız, Hakkı Dursun, “Bermekîler”, DİA, V: 517-20.  

_________, “İbnü’l-Eş‘as, Abdurrahman b. Muhammed”, DİA, XXI: 32-33.  

Yücel, Ahmet, “İbn Avn, Abdullah”, DİA, XIX: 340-1. 

Yücesoy, Hayrettin, “Mihne”, DİA, XXX: 26-8. 



BİBLİYOGRAFYA 

268 

Yüksel, Emrullah, Sistematik Kelâm, (İstanbul: İz, 2005). 

Zetterséen, K. V., “ʻAbd Allāh b. ʻUmar b. ʻAbd al-Azīz”, EI2, I: 53.  

 

İnternet Kaynakları 

http://www.uni-tuebingen.de. 

http://www.isam.org.tr/documents%5C_dosyalar%5C_pdfler%5CTurkce_Makaleler_ici

n_Referans_Kurallari.pdf. (21.05.2015). 

http://www.orden-pourlemerite.de/mitglieder/josef-van-ess?m=1&u=1. (22.02.2015). 

http://www.britac.ac.uk/fellowship/sections/index.cfm?member=6515. (12.02.2015). 

http://www.uni-tuebingen.de/aktuelles/newsletter-uni-tuebingen-

aktuell/2012/4/leute/12.html#c102965. (17.01.2015). 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tarama.jsp.  

http://www.shamela.ws. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Josef_van_Ess. (13.05.2014). 

http://www.britac.ac.uk. (12.02.2015). 

http://www.orden-pourlemerite.de. (22.02.2015). 

http://www.alsharq.de/2010/personlichkeiten/islamforscher-josef-van-ess-der-koran-ist-

eine-reformatorische-schrift/. (12.02.2015). 

http://www.uni-tuebingen.de/orientsem/vaness.htm. (22.02.2015). 

http://hanif.de/?p=529. (10.04.2015). 

http://hanif.de/?p=519. (10.04.2015). 

http://hanif.de/?p=2537. (10.04.2015).



 

269 

DİZİN 

A 

Aachen  13 

Abbādān  174 

Abbâsîler  71, 108, 135, 147, 

153 

Abbâsî  71, 103, 105, 108, 

111, 147, 153, 160, 186 

ʻAbdesselām b. Muhācir el-

Enṣārī  133 

ʻAbdullah b Ömer b. ʻAbdulazīz  

122 

ʻAbdullah b. ʻAvn  133 

ʻAbdullah b. Ebī Yaʻfūr  94 

ʻAbdullāh b. ez-Zubeyr  48, 53 

Abdullah b. Ḥasan  137 

ʻAbdullah b. Ömer b. 

ʻAbdulazīz  118 

ʻAbdullah b. Vehb er-Rāsibī  

107 

ʻAbdullah b.Ömer b. ʻAbdulazīz  

126 

ʻAbdulmelik b. Mervān  48, 50, 

53, 56, 70, 71, 74, 104, 108, 

185 

ʻAbdurrahmān b. Semura  133 

ʻAbduṣṣamed  56 

Âdem  159, 167 

ʻadl  11, 29, 37, 38, 45, 63, 77, 

78, 79, 80, 81, 87, 130, 132, 

141, 143, 161, 172, 173, 180, 

183, 189, 194 

adalet  29, 31, 32, 38, 76, 77, 

78, 79, 80, 81, 87, 106, 

117, 132, 138, 154, 157, 

173, 176, 179, 180, 181 

aḥdās  103 

āḫir  152 

ahkâm-ı aṣliyye  30 

ahkâm-ı fer‘iyye  30 

Aḥmed b. Ḫabiṭ  111 

Ahmed b. Ḥanbel  43, 105, 123, 

187 

Akhilleus  65 

akîde  2, 146, 187, 188, 189 

Hz. ʻĀişe  83 

Albert Nasri Nader  12 

Hz. ʻAlī  83, 102, 106-108, 136, 

169, 170 

ʻAlī el-Usvārī  150 

ʻAlī er-Rıḍā  160, 173 

Allah  30, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 

38, 39, 41, 47, 48, 53, 54, 55, 

56, 57, 58, 60, 61, 62, 63, 64, 

66, 68, 69, 72, 74, 76, 77, 78, 

79, 80, 81, 83, 84, 85, 86, 87, 

88, 89, 90, 91, 93, 94, 95, 96, 

101, 105, 106, 108, 111, 115, 

121, 123, 127, 128, 129, 130, 

131, 138, 139, 142, 143, 146, 

150, 151, 152, 153, 155, 156, 

157, 159, 161, 163, 164, 165, 

166, 167, 168, 169, 170, 171, 

172, 173, 174, 175, 176, 177, 

179, 181, 183, 189 

el-ʻĀlim ve’l-muteʻallim  94 

amel  31 vd., 37, 39 vd., 72, 84, 

86-92, 96, 99, 128, 169, 181, 

189 

âmentü  30, 187, 189 

ʻAmmār el-Baṣrī  165 

ʻAmr b. el-ʻĀṣ  170 

ʻAmr b. Saʻīd el-Eşdeḳ  108 

ʻAmr b. ʻUbeyd  10, 43, 71, 78, 

115, 117, 118, 120, 121, 122, 

131-140, 180, 183, 193 

ʻAmraviyye  132 

antropolojik karakter  162 

antropomorfik  168, 172 

antropomorfist  150 

antropomorfizm  142, 151, 179 

ʻarāḍ  158 

argumentum ad hominem  139 

Aristoteles  58, 147 

Aşçı Dede  15 

el-ʻaṣabiyye  86 

aṣḥābu’l-ḥadīs  64, 138, 189 

aṣl 30 

aṣālet  30 

ʻaṣr saʻādet  82 

ʻAṭāʼ el-Ḫorāsānī  111 

aʻẓamu’l-meṣāʼib  82 

B 

Bağdâd  108, 111 

Baġdādī  11, 85, 114, 131, 132, 

137, 148, 164 

Baġdādiyyūn  26 

 Bağdat Muʻtezilesi  44, 160, 

168, 188, 195 

Bağdat  24 vd., 44, 160 vd., 188 

el-Baḳara  88, 145 

Basra  3, 44, 62, 64, 71, 74, 75, 

76, 89, 91, 93, 95, 110, 118, 

121, 132, 135, 148, 157, 160, 

161 

Baṣriyyūn  26, 188 

 Basra Muʻtezilesi  164, 168, 

188, 196 

Bekriyye  93, 95, 96, 99, 148 

Belāẕūrī  14 

Benī Dabbe  121 

Benī Hāşim  121 

Berberîler  109 

Bermekîler  147, 153, 159, 176 

Beşīr er-Raḥḥāl  79, 117 

Beşşār b. Burd  103 

bi’s-seyf  106, 110 

bidʻiyyetu’l-Muʻtezile  148, 184 

bilā keyf  64 

Bişr b. Muʻtemir  44, 148, 156, 

159-170, 173, 174, 183, 195 

Bişr b. Seʻīd  44, 160 

Bişr el-Ḳalānisī  171 



DİZİN 

270 

Bişr el-Merīsī  43, 62, 149 

Bizans  48, 53, 71, 111 

C 

Cābir b. Zeyd  62 

Caʻd b. Dirhem  60, 61, 69, 180, 

194 

Caʻfer b. Ḥarb  10, 148, 170 

Caʻfer eṣ-Ṣādıḳ  130 

Câhiliye  56, 67, 68, 85, 95, 

101, 182 

Cāḥıẓ  96, 121, 132, 162, 172 

Cebriyye  130, 138, 142, 148, 

156, 167, 174, 180 

el-Cebriyyetu’l-mutevassıṭa  156 

cehennemiyyūn  98, 100 

Cehm b. Ṣafvān  60, 61, 62, 69, 

76, 86, 93, 116, 127, 142, 

148, 149, 152, 157, 179, 194 

Cehmiyye  62, 64, 86, 116, 120, 

148, 149 

Cemel Savaşı  83, 179 

cennetu’l-ḫuld  159 

el-cerḥ ve’t-tāʻdīl  132 

el-Cevāliḳī, Hişām  58, 64 

cihâd  66, 136, 137, 168, 172, 

188 

Cubbāʼī, Ebū ʻAlī  26, 40, 41, 

67, 145, 149, 188 

Cubbāʼī’ler  26 

cüzzam  160 

D 

deʻāʼimu’l-islām  188 

ed-Dāraḳuṭnī  10, 138, 139 

ḍarūrī  169 

dehr  67, 68 

Dehriyye  29 

determinist  69, 180 

Ḍırār b. ʻAmr  10, 92, 93, 146-

159, 165, 167, 173, 174, 179, 

180, 181, 183, 184, 187, 194 

vd. 

Ḍırāriyye  148 

dnv  152 

dolce far niente  17 

duʻāt  117, 126 vd., 135 

E 

ebʻaḍ  158 

Ebū ʻAbdullāh Mekḥūl  73 

Hz. Ebū Bekir  82, 170 

Ebū Bekr İbn el-İḫşīd  115 

Ebū Cemīl  71 

Ebū Ḥanīfe  64, 77, 79, 81, 94, 

100, 107, 141, 149, 151, 188 

Ebū Hilāl el-ʻAskerī  96, 116, 

127 

Ebū ʻImrān Mūsā er-Raḳāşī  

171 

Ebū Muʻāẕ et-Tūmenī  94 

Ebū Osmān eṭ-Ṭavil  45 

Ebū Osmān ez-Zaʻferānī  44, 

160 

Ebū Şākir ed-Deyṣānī  59 

Ebū Ṣāliḥ  171 

Ebū Şuʻayb eṣ-Ṣufī  172 

Ebū Sufyān Maḥbūb b. er-Raḥīl  

88 

Ebū Ṭālib el-Mekkī  85 

Ebū ʻUbeyde b. el-Cerrāḥ  66, 

82 

Ebū ʻUbeydullah el-Efvah  171 

Ebū Yaḥyā Mālik b. Dīnār  103 

Ebū Zufer eḍ-Ḍırārī  149 

Ebu’l- Ferec el-İṣfehānī  14 

Ebu’l-Huẕeyl  4, 5, 8, 29, 40, 

41, 44, 45, 81, 97, 148, 160, 

166, 170, 173, 180, 181, 182, 

183, 184, 187, 188, 192 

Ebvā  118 

eczāʼ selāsmie ve sittūn  134 

efʻālu’l-ʻıbād  155 

ehl Mekke  88 

ehl-i hadîs  64, 139 

ehl-i kitâb  47, 146 

Ehl-i Sünnet  6, 10, 31, 32, 33, 

35, 36, 37, 39, 43, 62, 64, 87, 

95 

ehlu’l-ʻadl  81 

ehlu’l-ʻadl ve’t-tevḥīd  179, 195 

ehlu’l-baġy  145 

ehlu’l-ḥadīs  160 

ehlu’l-ḳıble  40, 88, 100, 186 

ehlu’n-nār  94, 98, 100 

ehlu’n-naẓar  141 

ehlu’ṣ-ṣalāt  40, 88, 186 

ehlu’ẕ-ẕimme  175 

el-emru bi’l-maʻrūf  29, 30, 43, 

45, 100-111, 126 vd., 131, 

134, 136, 141, 144 vd., 153, 

168, 172, 175, 176, 182-184, 

192 

el-esmāʼ ve’l-aḥkām  41, 81, 92, 

125, 131, 143, 151, 181, 193  

Emevî  25, 48, 50, 53, 54, 68, 

69, 71, 73, 79, 80, 83, 104, 

105, 107, 108, 118, 135, 153, 

185 

Emevîler  48, 68, 69, 73, 74, 76, 

79, 104, 105, 108, 110, 116, 

153, 180 

Ensābu’l-Eşrāf  14 

Ensâr  82 

erkān  189 

Eṣamm  41, 141-146, 183, 184, 

187, 194 vd. 

Eşʻarī  11, 34, 42, 57, 59, 85, 

110, 114, 120, 132, 144, 148, 

154, 162, 166, 171, 184, 189 

Eşʻariyye  36, 155 

es-sebebu’l-mūcib  156  

van Ess, Josef  5, 6, 7, 8, 9, 11, 

12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 

20, 21, 22, 23, 25, 26, 27, 28, 

29, 44, 50, 53, 63, 64, 73, 76, 

77, 78, 97, 98, 118, 120, 134, 



DİZİN 

271 

135, 143, 147, 154, 155, 160, 

162, 163, 166, 167, 168, 170, 

171, 172, 175, 176, 182, 197, 

202 

evliyāʼ  172 

explicatio ignoti per ignotius  27 

Ezāriḳa  85 

F 

Faḍl b. Dukeyn  108 

Faḍl er-Raḳāşī  76 

Faḍlu’l-Ḥadesī  111, 171 

farz  41 

farz-ı ayn  101 

farz-ı kifāye  101 

fâsık  40, 41, 81, 94, 96, 98, 

140, 143, 151, 167, 174, 181 

fāsıḳ  33, 96, 100, 123, 124 

el-fāsıḳu’l- millī  40 

fatalizm  69 

Fazlurraḥmân  108 

Feḍāla  133 

fer‘  30 

el-fietu’l-ʻādile  79, 106 

el-fietu’l-bāġiyye  79, 106, 170 

el-Fıḳhu’l-ebsaṭ  94 

fısk  41, 140 

Frankfurt  14, 15 

Fuad Sezgin  14  

Fuvaṭī, Hişām  41, 183, 182 

G 

Gautier Herhald A. Juynboll  9 

ġayb  145 

Ġaylān ed-Dimeşkī 70, 72-76, 

86, 107, 118, 139 

ġayr maḫlūḳ  85 

gayr-i müslim  175 

el-ġazzāl  121 

Gilliot, Claude  9, 18 

Grek felsefesi  48 

H 

Ḥaccāc  132 

Ḥaccāc b. Yūsuf es-Seḳafī  77 

Ḥāfıẓ-ı Şīrāzī  14 

Ḥafṣ b. Ebi’l-Miḳdām  93 

Ḥafṣ el-Ferd  149 

Hakem Olayı  83, 108, 170 

ḫalīlullāh  61 

ḫalḳu’l-Ḳurʼān  36, 146, 186, 

187 

ḥameletu’l-ʻılm  109, 110, 126 

ḫamsetu’l-uṣūl / ḫamse bi’l-uṣūl  

187 

Ḥanbeliyye  64, 104 

Hans Daiber  44, 207 

ḫarbān  184 

Ḫāriciyye  54, 85, 86, 88, 93, 

94, 95, 96, 98, 100, 105, 106, 

107, 109, 110, 115, 117, 124, 

125, 131, 181 

Ḥāris el-Muḥasibī  14 

Ḥāris el-Varrāḳ  163 

Harry Austryn Wolfson  19 

Hārūn er-Reşīd  160 

Ḥasan b. ʻAlī  83 

Ḥasan b. Muḥammed el-

Ḥanefiyye  16 

Ḥasan el-Baṣrī  63, 71, 74, 75, 

77, 90, 92, 98, 99, 100, 114, 

116, 121 vd., 124, 125, 131, 

133, 134, 137, 140, 141, 143, 

180, 181, 193 

Ḥasan Farhang Enṣārī  147 

Hāşīm b. Nāṣiḥ  171 

Hâşimîler  118 

Ḥaşviyye  56, 149 

ḫāṭırāni  167 

Ḫavāric  30, 39, 83, 86, 88, 94, 

99, 108, 124 

Havva  159 

havz  137 

Ḫayyāṭ  10, 26, 30, 115, 124, 

148, 165, 167, 184, 185, 187, 

188 

Heft Peyker  14 

Hegel  8, 61 

Hellmut Ritter  14, 74, 77, 92, 

197 

henoteist  47, 48 

Hermenötik  20 

Ḥılfu’l-fuḍūl  101 

Hindistan  109, 110 

Hinduizm  48, 55, 85 

Hişām b. ʻAbdulmeklik  70 

Hişām b. Destuvāʼī  109 

Hişām b. el-Ġāz  111 

Hişām b. el-Ḥakem  58, 141, 

147, 163 

ḥisbe  103 

ḫıẕlān  156 

Homeros  65 

Hristiyan  174, 175 

Hristiyanlık  55, 61, 71, 72, 85, 

172, 186 

el-Ḥucurāt  170 

ḥuriyye  77 

Hürmüz  78 

Ḥuseyn b. Muḥammed en-

Neccār  87 

Ḥuseyn el-Ḳūfī  171 

I 

İbāḍiyye  62, 76, 88, 93, 94, 95, 

99, 100, 105, 109, 110, 117, 

120, 143, 181, 193 

İbâzî  109 

İbn ʻAbbās  62, 65, 98 

İbn Ebī Duvād  111 

İbn Ḥacer el-Heytemī  85 

İbn Ḫaldūn  2 

İbn Ḥazm  143, 165, 172 

İbn Ḳuteybe  115 

İbn Mesʻūd  159 

İbn Meymūn  65 



DİZİN 

272 

İbn Nedīm  45, 115, 134, 140, 

141, 147, 148, 154, 182, 192 

İbn Sīnā  64 

İbn Şubrume  136 

İbn Teymiyye  92 

İbn Yezdāẕ  115 

İbnu’l-Eşʻas  70, 71 

İbnu’l-Muḳaffaʼ  186 

İbnu’l-Murtaḍā  114 

İbnu’r-Rāvendī  10, 26, 115, 

124, 149, 165 

Hz. İbrahīm  61 

ibtidāʼī  169 

icmâ  40, 42, 73, 124, 158, 177 

iḥāle  157 

iḫtiyar  76 

iḫtiyārī  169 

el-İḫlāṣ  47, 49, 50, 53 

iktisāb  155 

iktisābī  169 

ilâh  48, 54, 55, 56, 67, 87, 142, 

150 

ilâhî  33, 40, 68, 69, 72, 73, 

76, 141, 142, 143, 145, 

150, 155, 163, 164, 165, 

166, 168, 179, 180 

ilâhiyyât  31, 32, 54 

ilm-i kelâm  13, 30, 138 

imâmet  2, 10, 66, 73, 76, 82, 

171 

imân  26, 30-32, 40 vd., 84, 86-

88, 90, 91, 93, 105, 123, 128, 

139, 143, 152, 165, 166, 188 

implizit teoloji  25 

inne’l-efʻāl maḫlūḳa  154 

İran  25, 64, 78, 94, 110, 174 

el-İsrāʼ  53 

İsâ  53, 55 

isnād  134 

istiṭāʻā  155 

el-istiṭāʻa meʻal-fiʻl  143 

el-istiṭāʻat ḳable’l-fiʻl  37 

iʻtidāl  80 

İzutzu, Toshihiko  97 

İzzetbegovic  55 

K 

Kâbe  53 

el-Kaʻbī  11, 26, 41, 114, 115, 

116, 121, 132, 141, 148, 151, 

163, 185, 187, 188, 243 

kabir azabı  137, 159, 183 

kader  31, 32, 37, 43, 63, 65, 66, 

67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 75, 

76, 77, 115, 130, 138, 142, 

145, 154, 155, 161, 180, 188 

ḳader  80 vd. 

kaderci aksiyom  68 

Ḳaderiyye  9, 16, 22, 24, 70, 71, 

72, 73, 74, 75, 76, 79, 86, 

105, 107, 109, 118, 120, 130, 

132, 138, 180 

Ḳāḍī  11, 29, 31, 32, 35, 40, 97, 

115, 121, 122, 123, 132, 140, 

141, 146, 148, 157, 187, 188 

kâfir  39, 40, 41, 47, 81, 85, 89, 

90, 93, 94, 95, 96, 98, 99, 

106, 131, 140, 151, 165, 174, 

175, 181 

kāfir  33, 89, 100, 124 

kāfir niʻme  89 

ḳalem  68 

el-Kāmil fi’l-edeb  14 

Ḳāsım er-Ressī  187 

ḳāṣṣ  70 

Ḳatāde b. Diʻāme 71, 116, 118, 

134 

kebîre  169 

kebīre  84 

kelâm  13, 73, 114, 116, 137, 

142, 147, 158, 159 

kelîme-i tevhîd  185 

Kerbelā  83 

kesb  155 

ḳısṭ  78, 80 

ḳısṭās  80 

Kitāb fi’l-menzileti beyne’l-

menzileteyn  167 

kitâbeler  50, 53 

Kitābı’t-Tenāḳuḍu’l-ḥadīs  158 

Kitābu ʻalā aṣḥābi’l-ḳader  161 

Kitābu ʻalā Ḍırār fi’l-maḫlūḳ  

161 

Kitābu ʻale’l-Eṣamm fi’l-maḫlūḳ  

161 

Kitābu fī enne’l-esmāʼ lā tuḳāsu  

150 

Kitābu fi’d-daʻva  127 

Kitābu’d-Daʻva  153 

Kitābu’l-ʻAdl  161 

Kitābu’l-ʻAdl ve’t-tevḥīd  138 

Kitābu’l-Āy elleẕī tusʼelu 

ʻanhe’l-mucbire  142 

Kitābu’l-Beyān ʻan esmāʼi’llāh  

141 

Kitābu’l-Beyān ve’t-tebyīn  121 

Kitābu’l-Eġānī  14 

Kitābu’l-Elf mesʼele  128 

Kitābu’l-Emru bi’l-maʻrūf ve’n-

nehyu ʻani’l-munker  144 

Kitābu’l-Evsaṭ  10, 184 

Kitābu’l-Ḫuṣūṣ ve’l-ʻumūm fi’l-

vaʻīḍ  175 

Kitābu’l-Ḥuṭab fi’t-tevḥīḍ ve’l-

ʻadl  128 

Kitābu’l-İntiṣār  11 

Kitābu’l-İstiṭāʻa ʻalā Hişām b. 

el-Ḥakem  161 

Kitābu’l-Ḳader  154 

Kitābu’l-Kebāʼir  85 

Kitābu’l-Maḫlūḳ  154 

Kitābu’l-Maḳālāt  150 

Kitābu’l-Maʻrūf ve’ş-şukr  153 

Kitābu’l-Maʻūne fi’l-ḫıẕlān  156 

Kitābu’l-Menzile beyne’l-

menzileteyn  122 

Kitābu’l-Menziletu beyne’l-

menzileteyn  151 



DİZİN 

273 

Kitābu’l-Meşriḳīyīn min asḥāb 

Ebī Ḥuẕeyfe ilā iḫvānihim 

bi’l-mağrib  127 

Kitābu’l-Uṣūli’l-ḫamse  182 

Kitābu’l-Vaʻd ve’l-vaʻīd  97 

Kitabu’l-Vaʻīd  152 

Kitābu’l-Vaʻīd  97 

Kitābu’l-Vaʻīd ʻale’l-Mucbire  

167 

Kitābu’r-Redd ʻalā Arisṭālis fi’l-

cevāhir ve’l-aʻrāḍ  147 

Kitābu’r-Redd ʻalā Arisṭālīs fi’t-

tevḥīd  58 

Kitābu’r-Redd ʻalā Ḥāris el-

Varrāḳ fi’ṣ-ṣıfāt  163 

Kitābu’r-Redd ʻalā Hişām b. el-

Ḥakem  163 

Kitābu’r-Redd ʻalā Hişām fi’t-

teşbīh  141 

Kitābu’r-Redd ʻalā men ḳāle 

bi’s-seyf  144 

Kitābu’r-Redd ʻale’l-Ḳaderiyye  

138 

Kitābu’r-Redd ʻale’l-Mucbire  

174 

Kitābu’r-Redd ʻale’l-mucbire 

fi’l-maḫluḳ  142 

Kitābu’r-Redd ʻale’l-Murciʻe 

fi’l-esmāʼ  151 

Kitābu’r-Redd ʻale’l-Muşebbihe  

150, 173 

Kitābu’s-Sebīl ilā maʻrifeti’l-

ḥaḳḳ  127 

Kitābu’t-Taḥrīş  10, 97, 147, 

151, 153, 158, 159, 180, 183 

Kitābu’t-Tefsīr ʻani’l-Ḥasan  

134 

Kitābu’t-Tefsīru’l-Ḳurʼān  147 

Kitābu’t-Teşbīh  150 

Kitābu’t-Tevḥīd  128, 141, 150 

Kitābu’t-Teʼvīli’l-Ḳurʼān  147 

ḳıyāsu’l-ʻılle  146 

ḳıyāsu’ṣ-ṣūra  146 

Ḳubbetu’ṣ-Ṣaḫra  50, 53, 56 

ḳudre  155 

Kudüs  53 

Kûfe  94, 146, 148, 152, 155 

kufr ceḥd  89, 100 

kufr nifāḳ  89, 93 

kufr niʻme  89, 93, 100, 143, 

181 

kufr şirk  89, 100 

küfür  37, 40, 41, 84, 85, 88, 91, 

93, 95, 140 

Ḳummī  148 

Kur’an  84 

Kur’ân  26, 33, 36, 37, 47, 50, 

55, 56, 58, 60, 61, 67, 77, 80, 

83, 84, 89, 90, 91, 97, 100, 

102, 105, 106, 115, 124, 125, 

129, 134, 142, 144, 147, 152, 

158, 159, 170, 186, 188 

Kureyşliler  170 

Ḳurṭubī  92 

Ḳuṣayr-ı ʻAmra  68 

ḳuṣṣās  104, 161 

ḳuvve  155 

L 

lā fī maḥall  164 

lā ḥukme illā lillāh  83 

Ludwig Feuerbach  79 

lusġa  122, 129 

M 

Maʻbed el-Cuhenī  71, 72, 75, 

107 

maʻdūm  142 

maḫānisu’l-Ḫavāric  131 

Malaṭī  44, 132, 141, 148, 161, 

168, 192 

Mālik b. Enes  104 

Manṣūr  79, 105, 134, 135, 137, 

186 

maʻrūf  42, 100, 101, 126, 134, 

153 

Māturīdī  40, 155 

Mecusîlik  71 

Medine  47, 65, 66, 104, 121, 

136 

Mekke  47, 53, 54, 65, 101, 121, 

133, 136 

Mekkî  47 

Meʼmūn  103, 108, 160, 173, 

186 

el-menziletu beyne’l-

menzileteyn  29, 39, 41, 45, 

82, 89, 114, 115, 116, 117, 

122, 123, 125, 131, 140, 141, 

143, 145, 151, 174, 176, 181, 

183, 192 vd. 

 ara konum  40, 115, 181 

 meseletu’l-beyn  40 

Merrān  133 

mihne  187 

Mihne  187 

miḥne  186 

miḳdār  80 

Mimar Sinân  18 

Mısır  25, 47, 53, 63, 74, 109 

mizan  137 

mīzān  80 

Mīzānu’l-iʻtidāl  21 

mü’min  39, 40, 41, 86, 87, 88, 

90, 94, 105, 123, 143, 151 

mu’min muẕnib  95 

Muʻammer b. ʻAbbād  110, 163, 

173 

Muʻaṭṭıla  29, 62, 64 

Muʻāviye b. Ebū Sufyān 67, 68, 

83, 104, 170 

mūbiḳāt  84 

Mucāhid b. Cebr  63, 65 

Mucbire  29 

Mufīd  148 

Muhâcirler  82 



DİZİN 

274 

Hz. Muḥammed  2, 48, 53, 54, 

79, 82, 88, 102, 118, 145, 

185, 188 

Muḥammed b. Abdullah b. 

Ḥasan b. Ḥasan  137 

Muḥammed b. el-Munkedir  104 

Muḥammed b. Munāẕır  103, 

111 

Muḥammed b. el-Ḥanefiyye  

121 

muḥkem  146 

el-muḥaḳḳarāṭ  84 

el-Muḥakkimetu’l-ʼŪlā  85 

Muhsin Mahdi  19 

muḥtesib  103 

Muḳātil b. Suleymān 57, 58, 87, 

102, 180 

Mulḥide  29 

muʼmin  88, 100, 124 

müʼmin  31, 81, 87, 88, 91, 94, 

96, 98, 114, 124, 165, 174, 

181, 189 

müʼmin ḍāll  95 

munāfıḳ  92, 93, 100, 124, 143 

münâfık  90, 91, 93, 94, 95, 96, 

98, 122, 140, 181 

Munker  102 

munşiʼ eş-şey  61 

Mürcie  24, 25, 29, 39, 54, 64, 

76, 87, 94, 95, 96, 98, 99, 

100, 106, 115, 124, 143, 148, 

149, 151, 152, 155, 167, 174 

Murdār  171 

mürtekib-i kebîre  39, 41, 86, 

87, 99, 114, 115, 123, 125, 

131, 140, 143, 151, 181, 193 

mürtekibu’l-kebire  84 

Hz. Mūsā  61, 127 

Muṣavvirūn  180 

Muşebbihe  29, 57, 60, 173, 180 

musemmet  161 

müslüman  21, 39, 47, 56, 61, 

82, 85, 86, 88, 89, 91, 93, 95, 

98, 106, 131, 160, 166, 175, 

176, 185-187, 189 

muṣmet  57 

muşrik  88, 92, 100, 124 

müşrik  85, 93, 95, 96, 98, 125, 

146, 181 

Muṭahhar b. Ṭahīr el-Maḳdisī  

115 

Muʻtaṣım  187 

Muteşābih  146 

Mutevekkil  187 

mutevellidāt  156, 157 

Muʻtezile  3-8, 10-12, 17, 19-

21, 25 vd., 29-45, 59, 62-64, 

71-85, 87, 96, 98, 99, 100, 

103, 109, 110, 114-122, 125-

132, 134, 138-144, 147-157, 

160-163, 166-168, 170, 172-

176, 179-184, 187, 188, 189 

Muʻtezilî  3-8, 11, 12, 29, 34, 

37, 63, 81, 114, 115, 125, 

132, 134, 136, 138, 139, 

142-145, 148-151, 157, 

160, 163, 167, 168, 170, 

172, 173, 176, 180-184, 

187 

muvaḥḥid  88, 89 

muvaḥḥidūn  29, 88, 94, 100 

müzdevic  161 

N 

Nāfiʻ b. el-Ezraḳ  98, 123 

Nallino  12, 44 

Nāşiʼ el-Ekber  10, 16, 170, 184 

nāṣıbī  150 

Naẓẓām  41, 111, 150, 170, 172 

Necdiyye  93 

Nefsu’z-Zekiyye  105, 109, 110, 

117, 130, 135, 137, 192 

Nehrevān  108 

neoplatonik  61 

nervus rerum  23 

Nesefī  38, 40, 42, 60, 189, 192 

neseḫ  146 

nesḫu’l-ḥukm dūne’l-tilāve  146 

nesḫu’l-hukm ve’t-tilāve  146 

nessāc  132 

Neşşār  12, 43 

Nevbaḫtī  148 

nifāḳ ḫaṭāyā ve ẕunūb  92 

nifāḳ tekẕīb li Muḥammed  92 

nifāḳu’l-ʻamel  92, 100 

nifāḳu’l-tekẕīb  92, 100 

en-Nisāʼ  53, 84 

Nizāmī-i Gencevī  14 

nübbüvet  145 vd. 

nübüvvât  31, 32 

nunsihā  146 

Nyberg  12, 135, 180 

O 

Hz. Ömer  66, 82 vd., 170 

Ömer b. ʻAbdulazīz  70, 75, 77, 

109 

magnum opus  18 

Hz. Osmān  83, 84, 108, 170, 

179 

P 

Parmanides  59 

Pehlevîce  48 

Peygamber  40, 47, 82, 88, 90, 

95, 101, 102, 103, 145, 149, 

152, 158, 189 

Pezdevī  132, 148 

prejugé  20 

R 

Rabīʻatu’r-raʼy  104 

Rāfiḍiyye  64, 149, 173 

Raḳḳa  109 

Raḳḳāşī  155 

Ravḥ el-ʻAbdī  171 

Resāʼilu’l-eʼimme fi’l-ʻadl  143 



DİZİN 

275 

Richard M. Frank  12 

Risâlet  47 

ru’yetullâh  146, 151, 157, 183 

 ruʻye bi’l-ebṣār  151 

 ruʼyetullâh  151, 157 

 ruʼyetullāh  36, 63, 146  

Rudi Paret  16, 19 

S 

Sabine Schmidtke  12 

ṣaġīre  84 

ṣāḥibu’l-ḳebīre  92, 98 

ṣāḥibu’s-sūḳ  103 

ṣāḥibu’ş-şurṭa  103 

Saʻīd b. el-Museyyeb  104 

saḳīfetu beni sāʻidede  82 

ṣalāḥ-aṣlaḥ  166 

Şam  54, 66, 71, 83 

ṣamed  56, 59 

şefaat  137, 159 

Şehristānī  11, 85, 114, 115, 

122, 128, 132, 135, 142, 148, 

179 

semʻiyyât  31, 32 

Şemmāḫī  89 

Seneviyye  48, 78 

Şerğ  66 

Şīʻa  2, 54, 58, 59, 66, 94, 102, 

106, 107, 150, 173 

Sicistān  48 

ṣıfāt maʻneviyye  35 

ṣıfāt meʻānī  35 

sıfat-ı māneviyye  129, 142, 179 

sıfat-ı meʻānī  142 

Ṣıffīn  83, 192 

ṣıḥḥa  155, 161 

sikkeler  48 

sinerjist  155 

şirk  84, 85 

şirk cuzʻī  93, 100 

Spies, Otto  14 

Ṣūfiyyetu’l-Muʻtezile  170, 171, 

172, 184 

Ṣufriyye  94 

Sufyān b. Seḫtān  149 

Sufyān es-Sevrī  103 

Suleymān b. ʻAbdulmelik  70 

Sumāme b. Eşras  173, 174, 

175, 177 

Suriye  25, 48, 66, 71, 72, 74, 

83, 109, 120 

Sūsen/Susnūya  71 

T 

Ṭaberī  118, 141 

taʻddudu’l-ḳudemā  35, 179 

taddüd-i kudemâ  36 

Ṭaḥāvī  188 

tahkikî imân  175 

taḫliye  77 

taḥrīmu’l-makāsib  171 

takiyye  137 

taklîdî imân  175 

eṭ-Ṭalāḳ  80 

Ṭalḥa b. ʻUbeydullāh  83, 170 

Tārīḫu Baġdād  21 

Tārīḫu’ṭ-Ṭaberī  21 

taʻṭīl  60, 61, 64, 65, 71, 142, 

179 

tāʻūn ʻAmvās  66 

teblīġ  102 

tecsîm  163 

tecsīm  33, 55, 59, 60, 63, 141 

tefḫīẕ  177 

tefvīẓ  77 

tenzîh  142, 150, 157, 163, 173, 

179, 183 

teşbîh  150, 180 

teşbīh  33, 55, 62, 63, 64 

teslis inancı  47 

et-Tevbe  97 

teveʻade  97 

tevellüd  156, 161, 170 

Tevellüd  162 

tevhîd  29, 31, 32, 33, 35, 36, 

38, 41, 43, 47, 48, 49, 50, 54, 

57, 58, 63, 78, 94, 102, 128, 

129, 131, 139, 141, 145, 150, 

157, 161, 163, 168, 169, 172, 

176, 179, 185 

tevḥīd  11, 29, 45, 63, 81, 138, 

141, 143, 172, 173, 179, 180, 

183, 189 

tevlīd  161 

trial and error  21 

Tübingen  16, 19, 22 

U 

ʻUbeyd b. Bāb  132 

ʻUbeyd b. Mihrān el-Muktib el-

Kūfī  98 

Ubeyy b. Kaʻb  159 

üç kardeş meselesi  166 

Umm Yūsuf  121 

uṣūlu’d-dīn  30, 31, 188 

el-uṣūlu’l-ḫamse  3-8, 12, 29-

31, 33, 42-44, 122, 128, 139, 

141, 143-146, 157-159, 161, 

168, 173, 179, 182, 183, 184, 

185, 187, 188, 189 

el-uṣūlu’s-selāse  30, 189 

el-uṣūlu’s-sitte  30 

Uṣūlu’d-Diyānāt  89 

V 

el-vaʻd ve’l-vaʻīd  29, 32, 38, 

40, 45, 82, 87, 96, 130-132, 

139, 141, 143, 145, 176, 181, 

189, 239 

vaʻd  29, 32, 38, 39, 40, 45, 81, 

82, 87, 97, 152, 167, 181, 

183 

vaʻīd  29, 32, 38, 39, 40, 41, 45, 

81, 82, 87, 97, 131, 144, 152, 

167, 175, 181, 183, 192 

van Ess  5, 6, 7, 8, 9, 11, 12, 13, 

14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 

22, 23, 25, 26, 27, 28, 29, 44, 



DİZİN 

276 

50, 53, 63, 64, 73, 76, 77, 78, 

97, 98, 118, 120, 134, 135, 

143, 147, 154, 155, 160, 162, 

163, 166, 167, 168, 170, 171, 

172, 175, 176, 182, 197, 202 

Vāṣıl b. ʻAṭāʼ  4, 5, 8, 10, 39, 

43, 44, 63, 75, 77, 93, 95, 99, 

109, 114, 115, 116, 117, 118, 

119-132, 133, 134, 136, 137, 

138, 140, 141, 147, 149, 160, 

168, 179, 181, 183, 192-194 

Vāṣıliyye  132 

Vehb b. Munebbih  180 

veʻade  97 

velāye  166 

W 

Watt, Montgomery  12, 44, 72 

Y 

Yaʻlā b. ʻUbeyd  133 

yansıtma teorisi  79 

Yemen  88, 110, 136, 147 

Yeni-Eflâtunculuk  60, 61 

I. Yezīd  83, 107 

II. Yezīd  65, 68 

III. Yezīd  43, 70, 71, 73, 75, 

79, 118, 130, 135, 137 

Yezīd b. Hārūn  56 

Yūḥannā ed-Dımeşḳī  72 

Yükseköğretim Kurulu 

Başkanlığı  12 

Yūnus b. ʻAvn en-Numeyrī  87 

Yūsuf b. İbrāhīm el-Berm  105 

Z 

ẓālim muʻmin  94 

Ẕehebī  21, 85, 133, 148 

Zevācir ʻan iḳtirāfi’l-kebāʼir  85 

Zeyd b. ʻAlī  109 

Zeydiyye  64, 89, 94, 169, 171 

Zubeyr b. ʻAvvām  83, 170 

Zuhdī Cārullāh  43 

Zuheyriyye  63 

zulm  78 

 


