
 
 

T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

KUR’ÂN TEFSÎRİNDE BAĞLAMIN ÖNEMİ 

-KURTUBÎ TEFSÎRİ ÖRNEĞİ- 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

MEHMET SANİ ÖZDEMİR 

 

 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. MEHMET ALTIN 

 

 

HAZİRAN – 2025 

BİTLİS 



 
 

T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

KUR’ÂN TEFSÎRİNDE BAĞLAMIN ÖNEMİ 

-KURTUBÎ TEFSÎRİ ÖRNEĞİ- 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

MEHMET SANİ ÖZDEMİR 

ORCID: 0009-0008-9117-3957 

 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. MEHMET ALTIN 

 

 

HAZİRAN – 2025 

BİTLİS 



 
 

T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZ ÇALIŞMASI 

ETİK BEYANI 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Temel İslâm İlimleri Anabilim Dalı Yüksek Lisans 

öğrencisiyim. Hazırlamış olduğum “Kur’ân Tefsîrinde Bağlamın Önemi -Kurtubî Tefsîri 

Örneği-” başlıklı tezde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik ku-

rallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel 

etik ve Ahlâk kurallarına uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eser-

lerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi 

bir değişiklik yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir, aksi 

bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyân ederim.  

……./06/2025 

 

 

        Mehmet Sani ÖZDEMİR 

 

  



 
 

 

T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEZ YAZIM KILAVUZU UYGUNLUK BEYANI 

 

“Kur’ân Tefsîrinde Bağlamın Önemi -Kurtubî Tefsîri Örneği-” başlıklı yüksek li-

sans tezi Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım Kılavuzuna uy-

gun olarak hazırlanmıştır. ……./06/2025 

 

 

 

Tezi Hazırlayan:       Danışman:  

İmza              İmza  

  Mehmet Sani ÖZDEMİR      Doç. Dr. Mehmet ALTIN  

 

 

 

Temel İslâm İlimleri Anabilim Dalı Başkanı: 

İmza 

Prof. Dr. Mehmet YOLCU 

  



 
 

 

T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Temel İslâm İlimleri Anabi-

lim Dalı öğrencisi Mehmet Sani ÖZDEMİR tarafından hazırlanan “Kur’ân Tefsîrinde 

Bağlamın Önemi -Kurtubî Tefsîri Örneği-” adlı Yüksek Lisans/Doktora Tezi ile ilgili tez 

savunma  …./06/ 2025 tarihinde, saat ………’te yapılmış ve tezin oy birliği/oy çokluğu 

ile kabul / red edilmesine karar verilmiştir.  

 

 

JÜRİ:                                                                                                           İMZA  

 

Danışman: Doç. Dr. Mehmet ALTIN  

(Bitlis Eren Üniversitesi)                                                                     ………………..  

 

Üye: Doç. Dr. Musa TURŞAK 

(Bitlis Eren Üniversitesi)                                   ………………..  

 

Üye: Doç.Dr. Şükrü AYDIN 

(Batman Üniversitesi)                                  ………………..  

 

 

Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun …………… 

tarih ve ………… sayılı kararıyla jüri tarafından kabul edilmiş bu çalışmanın yüksek li-

sans / doktora tezi olarak kabulü onaylanmıştır.  

 

                                                                                     …. /06/ 2025 

Prof. Dr. Mehmet Bakır ŞENGÜL 

                                                                                  Enstitü Müdürü 



I 
 

T.C. 

Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Temel İslâm İlimleri Anabilim Dalı 

Kur’ân Tefsîrinde Bağlamın Önemi -Kurtubî Tefsîri Örneği- 

Yüksek Lisans Tezi 

Mehmet Sani ÖZDEMİR 

Danışman: Doç. Dr. Mehmet ALTIN 

Haziran 2025 

ÖZET 

Bu yüksek lisans tezinde, Kur’ân tefsîrinde bağlamın (siyâk) önemi ele alınmakta 

ve bu bağlamda Kurtubî’nin el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsîri örnek olarak incelen-

mektedir. Çalışmada, metin içi ve metin dışı bağlamın, âyetlerin doğru anlaşılmasında 

belirleyici bir unsur olduğu vurgulanmaktadır. Tez kapsamında, Kurtubî’nin tefsîrinde 

siyâka verilen önem analiz edilmekte ve âyetlerin yorumlanmasında siyâk ilkesinin ro-

lüne dair örnekler sunulmaktadır  

Çalışma, bağlamın yalnızca dilbilgisel ve sözlük anlamların tespîtinde değil, aynı 

zamanda sosyal, tarîhî ve kültürel çerçevenin anlaşılmasında da önemli bir rol oynadığını 

ortaya koymaktadır. Kurtubî’nin tefsîri, bağlamı; âyetler arası ilişki, nüzûl sebepleri, 

kırâat farkları ve sahâbe rivâyetleri gibi unsurlar üzerinden değerlendirerek bütüncül bir 

yorum yöntemi geliştirdiğini göstermektedir. Tefsîrden aktarılan örnekler, bağlamın ih-

mâl edilmesinin yanlış yorumlara ve metodolojik hatalara yol açabileceğini açık biçimde 

ortaya koymaktadır.  

Sonuç olarak, bu çalışma, bağlamın Kur’ân tefsîrinde vazgeçilmez bir yöntem ol-

duğunu ve metnin anlamının sağlıklı şekilde inşâsında temel bir rol oynadığını göster-

mektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsîr, sûre, âyet, siyâk, Kurtubî. 

  



II 
 

Republic of Türkiye 

Bitlis Eren University Graduate School 

Department of Basic Islâmic Sciences 

The Importance of Context in Qur’anic Exegesis: The Example of al-Qurtubî’s 

Tafsir 

Master’s Thesis, 

Mehmet Sani ÖZDEMİR   

Advisor: Assoc. Prof. Dr. Mehmet ALTIN   

June 2025   

ABSTRACT 

This master’s thesis examines the importance of context (siyâq) in Qur’anic exe-

gesis, using al-Qurtubî’s al-Jâmiʿ li-ahkâm al-Qur’ân as a case study. The study empha-

sizes that both internal and external contexts are crucial for correctly understanding the 

verses of the Qur’an. It analyzes the significance that al-Qurtubî attributes to context in 

his tafsir and presents examples illustrating the role of siyâq in the interpretation of verses. 

The research shows that context is not only essential for identifying the gramma-

tical and lexical meanings of the verses but also plays a significant role in understanding 

the social, historical, and cultural frameworks. Al-Qurtubî’s tafsir demonstrates a comp-

rehensive exegetical method by evaluating context through inter-verse relations, reasons 

for revelation (asbâb al-nüzûl), qirâ’ât variations, and companion narrations. Examples 

cited from his tafsir clearly indicate that neglecting context can lead to misinterpretations 

and methodological errors.  

In conclusion, this study demonstrates that context is an indispensable methodo-

logical tool in Qur’anic exegesis and plays a fundamental role in the accurate construction 

of the text’s meaning. 

Keywords: Tafsîr, sura, verse, siyâq, al-Qurtubî.  

  



III 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ................................................................................................................................ I 

ABSTRACT .................................................................................................................... II 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ III 

KISALTMALAR .......................................................................................................... VI 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... VII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi ....................................................................... 3 

Kurtubî’nin Hayâtı, İlmî Şahsiyeti ve Eserleri ............................................................ 9 

el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân Tefsîri’nin Genel Özellikleri .......................................... 15 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SİYÂKIN/BAĞLAMIN TANIMI VE KUR’ÂN TEFSÎRİNE ETKİSİ 

1. 1. Siyâk ve Sibâk Kelimelerinin Kavramsal Çerçevesi .......................................... 18 

1.1.1. Siyâk ve Sibâk Kelimelerinin Lügat Anlamı .................................................... 18 

1.1.2. Siyâk ve Sibâk Kelimelerinin Istılâhî Anlamı .................................................. 22 

1.2. Siyâkla İlgili Bazı Kavramlar ............................................................................... 28 

1.2.1. Nazm ..................................................................................................................... 28 

1.2.2. İnsicâm ................................................................................................................. 30 

1.2.3. Münâsebât ............................................................................................................ 32 

1.3. Nassların Anlaşılmasında Siyâkın Önemi ............................................................ 34 

1.4. Siyâk Çeşitleri ......................................................................................................... 39 

1.4.1. Metin İçi Siyâk .................................................................................................... 39 

1.4.1.1. Âyetlerin Her Birinin Kendi İçinde Bir Bütün Olarak Anlaşılması ........... 39 

1.4.1.2. Kur’ân’daki Âyet Pasajlarının (Siyâk/Bağlam) Bir Bütün Olarak 

Anlaşılması ..................................................................................................................... 45 

1.4.1.3. Kur’ân’ın Bütün Âyetleri Esâs Alınarak Bir Bütün Olarak Anlaşılması .. 53 

1.4.2. Metin Dışı Siyâk .................................................................................................. 67 



IV 
 

1.4.2.1. İlgili Hadîsler .................................................................................................... 68 

1.4.2.2. Esbâb-ı Nüzûl ................................................................................................... 73 

1.4.2.3. Zaman ve Mekân Bilgisi .................................................................................. 78 

1.4.2.4. Nüzûl Ortamıyla İlgili Bilgiler ........................................................................ 82 

1.5. Kur’ân Tefsîrinde Siyâka Atfedilen Önem .......................................................... 86 

1.5.1. Hz. Peygamber’in Kur’ân’ı Tefsîrinde Siyâk ................................................... 86 

1.5.2. Sahâbenin Kur’ân’ı Tefsîrinde Siyâk ............................................................... 89 

1.5.3. Tefsîrlerde Siyâk ................................................................................................. 92 

İKİNCİ BÖLÜM 

KURTUBÎ’NİN SİYÂK ANLAYIŞI VE TEFSÎRİNDE SİYÂKIN YERİ 

2.1. Kurtubî’nin Siyâk Anlayışı ................................................................................... 96 

2.2. Kurtubî’nin Tefsîrinde Siyâkın Yeri .................................................................... 99 

2.2.1. Kırâat ve Rivâyet Eleştirilerinde Bağlamın Etkisi ........................................... 99 

2.2.1.1. Mütevâtir Kırâatlerin Tercîh Edilmesinde Bağlamın Etkisi: .................... 106 

2.2.1.2. Şâz Kırâatlerin Zayıf Görülmesinde Bağlamın Rolü ................................. 108 

2.2.1.3. Kırâatlerin Tercîh Edilmesinde / Delillendirilmesinde Bağlamın Etkisi .. 109 

2.2.1.4. Rivâyetlerin Tenkîdinde Bağlamın Etkisi .................................................... 115 

2.2.2. Kur’ân Bağlamının Anlamlara Etkisi ............................................................. 135 

2.2.2.1. Tek Bir Âyetin ve Ardışık Âyetlerin Anlamını Açıklamada Bağlamın Etkisi

 ....................................................................................................................................... 136 

2.2.2.2. Âyetlerde Konuşmacıyı veya Muhâtabı Açıklamada Bağlamın Etkisi ..... 141 

2.2.2.3. Müşterek Lafızların Anlamını Açıklamada Bağlamın Etkisi .................... 149 

2.2.2.4 Harflerin Amaçlanan Anlamlarının Belirlenmesinde Bağlamın Etkisi ..... 155 

2.2.2.5. Zamirin Merciinin Belirlenmesinde Bağlamın Etkisi ................................. 158 

2.2.2.6. Hazif ve Onun Takdîrinde Bağlamın Etkisi ................................................ 161 

2.2.2.7. Takdîm ve Te’hîr Üzerinde Bağlamın Etkisi............................................... 167 

2.2.3. Tefsîrle İlgili Bazı İlimlere Bağlamın Etkisi ................................................... 174 



V 
 

2.2.3.1. Esbâb-ı Nüzûl Üzerinde Bağlamın Etkisi .................................................... 174 

2.2.3.2. Âyetler Arasındaki Münâsebeti Vurgulamada Bağlamın Etkisi ............... 180 

2.2.3.3. Neshin Varlığına veya Yokluğuna Bağlamın Etkisi .................................... 186 

2.2.3.4. Mekkî ve Medenî Âyetlerin Bilinmesinde Bağlamın Etkisi ....................... 190 

SONUÇ ......................................................................................................................... 195 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 198 

 

  



VI 
 

KISALTMALAR 

a.mlf.   : Aynı müellif 

b.   : b./ibn (oğlu) 

bk.   : Bakınız 

b.y.                 : Basım yeri yok 

Bnt.   : B.ti (Kızı) 

çev.   : Çeviren 

ed.   : Editör 

Haz.   : Hazırlayan 

Hz.   : Hazreti 

M.                   : Milâdî 

mlf.   : Müellif 

No.   : Numara 

nşr.   : Neşreden 

öl.   : Ölüm 

s.a.s.   : Sallallâhü aleyhi ve sellem 

TDV   : Türkiye Diyânet Vakfı 

thk.   : Tahkîk eden 

ts.   : Tarihsiz 

vb.   : ve benzerleri 

vd.   : ve diğerleri 

y.y.   : Yayıncı yok 

  



VII 
 

ÖNSÖZ  

İnsanı eşref-i mahlûkât olarak yaratan ve hayâtı bütün yönleriyle tanzîm etmek 

üzere Kur’ân-ı Kerîm’i inzâl buyuran Yüce Allâh’a nihâyetsiz hamd u senâ olsun. Âlem-

lere rahmet olarak gönderilen ve mübeyyinü’l-Kur’ân olan O’nun güzide peygamberi Hz. 

Muhammed’e salât ve selâm olsun.    

Kur’ân-ı Kerîm insan hayâtının tüm yönlerini tanzîm etmeyi amaçlayan ilâhî 

emirler, kurallar manzûmesi olarak 610-632 yılları arasında Arap Yarımadası’nda yaşa-

yan Arap toplumunu muhâtab alarak nâzil olmuştur. Nüzûl süreci boyunca Kur’ân’ın 

Arap toplumu tarafından anlaşılmasında ciddî bir sorun söz konusu olmamıştır. Zira Hz. 

Peygamber, indirilen vahyi muhâtablarına aktarırken, söz konusu bireyler bu vahyin 

hangi sebeplerle, ne zaman ve nerede nâzil olduğunu yakînen bilmekteydiler. Bu nedenle 

gerek vahye îmân eden mü’minler gerekse onu reddeden ve îmân etmeyenler tarafından, 

Kur’ân’ı anlamadıklarına dair herhangi bir itiraz ileri sürülmemiştir. Ancak Hz. Peygam-

berin vefâtını müteakiben gerçekleşen fetihler neticesinde İslâm, farklı kültürel ve coğrafi 

bölgelere yayılmış; bu süreçte yeni Müslüman olan toplulukların Kur’ân’ı anlama nokta-

sında çeşitli güçlüklerle karşılaştıkları gözlemlenmiştir.  

Müslüman âlimler İslâmî ilimlerin (hadîs, tefsîr, fıkıh, kelâm, tasavvuf vs.) ku-

rumsallaşma süreciyle birlikte, bu ilimlerin hem usûlüne hem de târihine dair yoğun faa-

liyetlerde bulunmuşlardır. Bu durum Kur’ân ilimleri açısından da geçerlilik arz etmiştir. 

Nitekim Kur’ân târihi, tefsîr târihi ve tefsîr usûlüne dair çalışmalar İslâm târihinin ilk 

dönemlerinden itibâren sürekli olarak sürdürülmüştür. 

Bu bağlamda Kur’ân’ın daha iyi anlaşılabilmesi amacıyla tefsîr usûlüne dair pek 

çok prensip ortaya konulmuştur. Bu prensipler arasında her ne kadar “Kur’ân Bütünlüğü” 

başlığı altında müstakil bir başlık yer almasa da müfessirlerin tefsîrlerinde Kur’ân’ın bü-

tünlüğüne ve âyetlerin bağlamına özel bir önem atfettikleri gözlemlenmektedir. Kur’ân 

tefsîrinde bağlamın önemi, özellikle âyetlerin nüzûl sebeplerinin bilinmesiyle daha da 

belirginleşmektedir. Nüzûl sebepleri, âyetlerin hangi toplumsal, ahlâkî veya hukûkî so-

runlara cevap olarak indirildiğini anlamamıza yardımcı olmaktadır. Bu bilgiler, âyetlerin 

yalnızca zâhirî anlamlarını değil, aynı zamanda kapsamlı mesajlarını da kavramamıza 

imkân sunmaktadır.   

Bu çalışmada Kur’ân’ın, bütünlükçü bir çerçevede anlaşılmasının taşıdığı önemin 

ortaya konması hedeflenmiştir. Bu bağlamda, konunun ehemmiyetine işâret ederken, aynı 



VIII 
 

zamanda İslâm tarihinin önemli ilim havzalarından biri olan Kurtuba’nın önde gelen 

âlimlerinden ve bu alanda bize büyük bir mîrâs bırakan İmâm Ebû Abdullâh el-Kur-

tubî’nin te’lîf ettiği el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsîrinde siyâka ne denli dikkat et-

tiği tefsîrinden örnekler sunularak bu husûsa ışık tutulacaktır.  

Bu çalışmanın hazırlanmasında değerli katkılarını esirgemeyen danışman hocam 

Doç. Dr. Mehmet Altın’a ve kıymetli hocalarım Doç. Dr. Musa Turşak, Doç Dr. Şükrü 

Aydın ve Hamza Özdemir’e teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

Mehmet Sani ÖZDEMİR  

               Bitlis- 2025 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

Kur’ân-ı Kerîm, insan hayâtını tüm yönleriyle düzenleme amacıyla nâzil olmuş-

tur. Böyle bir amacı gerçekleştirme iddiasında olan bir kitâbın doğru ve kapsamlı bir bi-

çimde anlaşılması gerekmektedir. Nitekim Hz. Peygamber döneminde Kur’ân’ın anlaşıl-

ması husûsunda kayda değer bir problem yaşanmamıştır. Ancak onun vefâtını müteakip, 

vahyin nüzûl sürecine tanıklık etmemiş nesillerin ortaya çıkması, farklı kültürel ve dilsel 

arka planlara sahip toplumların İslâm’a girmesi ve bu sürecin farklı dönemlerde gerçek-

leşmesi gibi etkenler, Kur’ân’ın doğru anlaşılması noktasında çeşitli sorunların doğma-

sına yol açmıştır. Bu sorunların giderilmesi amacıyla âlimler önemli bir sorumluluk üst-

lenmiş, bu da onları ciddî bir çaba ve yoğun bir mesai harcamaya sevk etmiştir.    

Bu bağlamda birçok prensip belirlenmiş ve usûlî yaklaşımlar geliştirilmiştir. Her 

ne kadar klasik usûl kitâplarında müstakil bir başlık altında ele alınmasa da uygulamada 

bir kâide olarak benimsenen siyâk/bağlam konusu, âyetlerin doğru bir şekilde anlaşılabil-

mesi açısından büyük bir öneme sahiptir. Çünkü bir âyetin anlamını doğru tespît edebil-

mek için yalnızca lafızların sözlük anlamlarına değil, aynı zamanda bu lafızların cümle 

içindeki bağlamlarına, cümlelerin yer aldığı pasajların bütünlüğüne ve bu pasajların bir-

biri ardınca gelmesiyle oluşan genel anlamına dikkat edilmesi gerekir. Aksi takdirde, 

tefsîre konu edilen âyetlerin taşıdığı mesajlar bağlamdan koparılarak hatalı bir biçimde 

yorumlanabilir.   

Birden fazla anlama gelen kelimelerin ne anlama geldiği, zamirlerin nereye rücû 

ettiği, esbâb-ı nüzûlün sıhhati, sözün kim tarafından ve kime söylendiği, mücmel âyetlerin 

tafsilatı gibi unsurlar, âyetlerin doğru anlaşılabilmesi için bağlamına ve Kur’ân bütünlü-

ğüne başvurulmasını zorunlu kılmaktadır. Mütekaddim âlimlerin kitâplarında bu husûsa 

dikkat edildiği görülmektedir. Örneğin İmâm Şâfiî (öl. 204/820) hem er-Risâle hem de 

el-Ümm kitâplarında bu usûle dikkat etmiştir. Bu usûle dikkat ederek tefsîr yapan âlimler 

olduğu gibi zaman zaman mezhebî, meşrebî, siyâsî ve başka sâiklerle bu usûlden imtinâ 

ederek tefsîr yapan âlimler de olmuştur. Nitekim İslâm düşünce tarihinde ortaya çıkan 

fikir ayrılıklarının önemli sebeplerinden biri de Kur’ân’ı anlamaya yönelik çabalar sıra-

sında âyetlerin bağlamlarının ve Kur’ân’ın bütünsel yapısının ihmâl edilerek yapılan yo-

rumlardır.1 Zira Kur’ân âyetleri, pasajları ve sûreleri arasında anlam yönüyle güçlü bir 

 
1 1- Kur’ân-ı Kerîm’de geçen  ِ  ,Hüküm ancak Allâh’ındır” ifadesi, En’âm Sûresi 57. âyetinde“ انِِ الْحُكْمُ الَِّا لِِلٰ

müşriklerin aceleyle gelmesini istedikleri âhiretin gelişinin kaynağının Peygamber olmadığını, bu nok-

tada mutlak yetki ve hüküm verme sahibinin Allâh olduğunu belirtmek amacıyla kullanılmıştır. (Mukâtil 



2 

 

irtibât bulunmaktadır. Hiçbir kelime, cümle veya pasaj, ait olduğu bütünün bağlamından 

bağımsız olarak değerlendirilmemelidir. Kelimeler ve cümleler tek başlarına hüküm ifade 

etmezler; kullanıldıkları bağlam içinde anlam kazanırlar. Bu bağlamdan koparıldıklarında 

ise anlam kaymaları ve yanlış yorumlar kaçınılmaz hale gelir. 

Günümüz Türkiye’sinde de siyâk prensibinin zaman zaman göz ardı edildiği, bağ-

lam dikkate alınmaksızın yorumlar yapıldığı ve bu durumun Kur’ân’ın temel mantığına 

ve genel ilkeleriyle örtüşmeyen yaklaşımlara sebebiyet verdiği müşâhede edilmektedir. 

Bu çalışmada, söz konusu yöntemsizliklere örnek teşkil edebilecek çeşitli misallere yer 

verilmiştir. 

Bağlamın tefsîrlerde nasıl ele alındığını örneklendirme bağlamında incelediğimiz 

ve çalışmamızın ikinci bölümünü oluşturan Kurtubî Tefsîri incelendiğinde, hem âyetlerin 

lugavî kritiğine yer verildiği hem de fıkhî hükümlere ağırlık verildiği görülecektir. Bu 

 
b. Süleymân, Ebü’l-Hasen Mukātil b. Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 

thk. Abdullâh Mahmûd Şehâte (Beyrût-Lübnân: Müessetü’t-Târîhi’l-Arabi, 1423/2002), 1/564; Ebû 

Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli 

âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullâh b. Abdu’l-Muhsin et-Türkî (Kâhire: Dâru Hicr, 1422/2001), 9/281. 

Benzer şekilde, Yûsuf Sûresi 40. âyetinde de bu ifade, Hz. Yûsuf’un kıssasında, rüyaların yorum-

lanması ve genel olarak mutlak hükümranlığın Allâh’a ait olduğu bağlamında yer almaktadır. Her iki 

âyet de Allâh’ın evrendeki ve şerîatteki nihâî otoritesini vurgulamaktadır. Ancak, Hâricîler, Sıffin Sa-

vaşı’nda (M. 657) Hz. Ali ile Muaviye arasında hakem tayin edilmesi olayına karşı çıkarak bu âyeti bir 

slogan hâline getirmişlerdir. “Allâh’ın hükmü varken, insanlar nasıl hüküm verir?” diyerek hakem olayını 

küfürle eşdeğer görmüşlerdir. Bu yorum, hem Hz. Ali’yi hem de Muaviye’yi “küfür” ile itham etmele-

rine, hatta hakem olayını kabul eden tüm Müslümanları dînden çıkmış (tekfir) saymalarına neden olmuş-

tur. Hâricîler, bu bağlam dışı yorumu, kendi siyâsî ve dînî muhâlefetlerini meşrûlaştırmak ve Müslüman-

lar arasında kanlı çatışmalar çıkarmak için kullanmışlardır. (Muhammed Ebû Zehra, Mezhepler Tarihi, 

çev. Sıbğatullah Kaya (İstanbul: Yeni Şafak Gazetesi,), 65-66. 

  2- Nisâ Sûresi’nin 59. âyetinde geçen  ْمِنْكُم الْْمَْرِ   sizden olan emir sahipleri” ifadesi, İslâm“ وَأوُلِي 

düşünce tarihinde önemli tartışmalara yol açmıştır. Bu ifadenin yorumlanması, özellikle Sünnî ve Şiî 

mezhepleri arasında farklılık göstermiş ve bu farklılıklar, hilâfet ve imâmet anlayışları üzerinde derin 

etkiler bırakmıştır. Sünnî yorumcular, “ülü’l-emr” ifadesini, adâletli ve dindar yöneticiler, halifeler, hü-

kümdarlar veya âlimler olarak anlamışlardır. Bu anlayışa göre, bu kişilere itâat, Allâh ve Rasûl’ün emir-

lerine aykırı olmadığı sürece vaciptir. Bu yaklaşım, siyâsî otoritenin meşrûiyyetini sağlamak ve toplumsal 

düzeni korumak amacıyla geliştirilmiştir. Şiî yorumcular ise, “ülü’l-emr” ifadesini, Peygamber’in soyun-

dan gelen ve masûm kabul edilen on iki imâmla sınırlandırmışlardır. (Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-

İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl Tabersî, Mecmeu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân (Beyrût: Dâru’l-Mur-

tezâ, 1427/2006), 96) Bu görüşe göre, yalnızca bu masûm imâmlara mutlak itâat gereklidir; diğer yöne-

ticiler ise gayr-i meşrûdur. Bu yorum, imâmetin ilâhî bir hak olduğu ve sadece belirli bir soya ait olduğu 

inancına dayanmaktadır.  

Bu farklı yorumlar, erken dönem İslâm tarihinde, özellikle Hz. Ali’nin hilâfeti sırasında ve sonra-

sında, Emevîler ve Abbâsîler dönemlerinde siyâsî meşrûiyyet tartışmalarının temelini oluşturmuştur. 

Sünnî-Şiî ayrımı, büyük ölçüde hilâfet ve imâmet anlayışındaki bu tür âyet yorum farklılıklarından bes-

lenmiştir. Her iki taraf da kendi siyâsî pozisyonlarını Kur’ân âyetleriyle meşrûlaştırmaya çalışarak mez-

hepsel kutuplaşmayı derinleştirmiştir.  

Bu sorunun oluşmasında önemli unsurlardan biri, 59. âyetin bağlamından koparılarak yorumlan-

mış olmasıdır. Oysa ki, bu âyet, önceki 58. ve sonraki 60. âyetlerle birlikte değerlendirildiğinde, Müslü-

manların Allâh’ın hükmü ile hükmetmeleri ve hükümde adil davranmaları gerektiğini vurgulamaktadır. 

Ancak, “ülü’l-emr” ifadesinin bağlamından koparılarak farklı şekillerde yorumlanması, İslâm düşünce 

tarihinde kalıcı ve derin ayrılıklara yol açmıştır. 



3 

 

tefsîrde bağlama verilen önem, eserin dikkat çeken önemli özelliklerinden biridir. Her 

âyetin iniş sebebi, tarihsel ve toplumsal bağlamı ele alınmıştır. Tefsîrde, âyetlerin sadece 

zâhirî anlamlarıyla yetinilmemiş, onların arka planında yatan hikmetleri, toplumsal ve 

hukûkî bağlamları da açıklanmıştır. Bu yaklaşım, Kur’ân’ın bütüncül bir anlayışla yo-

rumlanmasına imkân tanımakta ve onun mesajının daha doğru bir şekilde kavranmasını 

sağlamaktadır.  

Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi 

Çalışmamızın konusu, Kur’ân tefsîrinde bağlamın önemini incelemek ve bunu 

İmâm Kurtubî’nin el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân tefsîri üzerinden örneklendirmektir. Tefsîr 

ilminde bağlam, âyetlerin iniş sebepleri, tarihsel ve toplumsal arka planlarıyla birlikte 

değerlendirilmektedir. Bu bağlamda, Kurtubî’nin tefsîr yöntemi ve âyetleri yorumlarken 

nasıl bir bağlamsal yaklaşım benimsediği, araştırmamızda önemli bir yer tutmaktadır. 

Araştırmanın temel amacı, Kur’ân tefsîrinde bağlamın nasıllığının ve nedenselli-

ğinin önemini ortaya koymaktır. Bu amaç doğrultusunda şu hedeflere ulaşılmak isten-

mektedir: 

a. Bağlam Kavramını Açıklamak: Kur’ân tefsîrinde bağlamın ne anlama gel-

diği, nüzûl sebepleri ve tarihsel arka planın nasıl değerlendirildiğini açıklamak. 

b. Kurtubî’nin Tefsîr Yöntemini İncelemek: İmâm Kurtubî’nin tefsîr yönte-

minde bağlamın rolünü ve önemini belirlemek. 

c. Örneklerle Anlatmak: Kurtubî’nin “el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân” tefsîrinden 

örnekler vererek, âyetlerin bağlamsal analizini somutlaştırmak. 

d. Bağlamın Önemi: Kur’ân âyetlerinin doğru anlaşılmasında bağlamın neden 

kritik bir rol oynadığını vurgulamak ve bu konuda farkındalık oluşturmak. 

Kur’ân-ı Kerîm, Müslümanların temel kaynağı ve yaşam rehberidir. İnanç esâsla-

rından ibâdetlere, ahlâkî ilkelerden sosyal ve hukûkî düzenlemelere kadar hayâtın her 

alanında Müslümanlara yol göstermektedir. Kur’ân tefsîrinde bağlamın rolünü ve öne-

mini anlamak, âyetlerin doğru bir şekilde anlaşılmasını sağlayarak, Müslümanların 

Kur’ân’ın rehberliğinden azamî derecede istifade etmelerine olanak tanımaktadır. Bu 

bağlamda araştırmamızın önemi şu noktalarda öne çıkmaktadır: 

a. Doğru Yorumlama: Kur’ân âyetlerinin tarihsel ve toplumsal bağlamlarını göz 

önünde bulundurmak, âyetlerin yanlış yorumlanmasını ve uygulanmasını önleyecektir. 



4 

 

b. İslâm Hukûku ve Ahlâkı: İslâm hukûkunun ve ahlâkının temelini oluşturan 

âyetlerin, bağlamlarıyla birlikte ele alınması, dînî hükümlerin doğru bir şekilde uygulan-

masını sağlayacaktır. 

c. Tefsîr İlmi İçin Katkı: Kurtubî’nin tefsîr yöntemi üzerinden yapılan bu ça-

lışma, tefsîr ilmine katkıda bulunarak, öğrenciler ve araştırmacılar için bir kaynak oluş-

turmayı hedeflemektedir. 

d. Modern Dünyaya Uyum: Kur’ân’ın evrensel mesajlarını, modern dünyada 

nasıl yorumlanması gerektiği konusunda rehberlik edecektir. Âyetlerin iniş bağlamlarını 

anlamak, günümüz sorunlarına çözüm üretmede yardımcı olacaktır. 

e. İslâm Dünyasında Birlik: Âyetlerin bağlamsal analizinin doğru yapılması, 

İslâm dünyasında birlik ve beraberliğin sağlanmasına katkıda bulunacaktır. Bu, farklı 

mezhepler ve gruplar arasında ortak bir anlayışın geliştirilmesine yardımcı olacaktır. 

Bu çalışmada, Kur’ân tefsîrinde bağlamın belirleyici ve vazgeçilmez bir unsur 

olarak son derece hayâtî bir öneme sahip olduğu vurgulanmaya çalışılmıştır. Kur’ân 

tefsîrinde bağlamın önemi, İslâm âlimleri tarafından “siyâk” kavramı çerçevesinde ele 

alınmıştır. Ancak ilk dönem tefsîr eserlerinde bu konunun doğrudan “siyâk” başlığı al-

tında değil, daha çok âyet ve sûrelerin birbirleriyle olan münâsebetleri bağlamında ince-

lendiği görülmektedir. Bazı ilk dönem kaynakları siyâkın önemine dikkat çekmiş olsalar 

da bu eserlerde siyâka duyulan ilgi genellikle bir değiniden öteye geçememiştir. Âyet ve 

sûrelerin birbirleriyle olan münâsebetlerini ele alan çalışmalar ise bu önemli konuya me-

todolojik bir yaklaşım sunmakta yetersiz kalmıştır. 2   

Âyetlerin birbirleriyle irtibâtını inceleyen münâsebât ilmi, kuşkusuz büyük bir de-

ğere sahip olmasına rağmen, muhtemelen zorluğu nedeniyle, müfessirler tarafından yete-

rince ele alınmamış bir alan olarak kalmıştır.3 Bu konuyla ilgili olarak Kâdî Ebû Bekr b. 

el-Arabî  (öl. 543/1148) “Sirâcu’l-mürîdîn” isimli kitâbında şöyle demektedir: “Münâse-

bât ilmi, Kur’ân âyetlerinin, anlamlarının tutarlılığıyla ve cümlelerinin düzeniyle tek bir 

kelime gibi birbirleriyle irtibâtlı oluşunu ortaya koyması bakımından son derece kıymetli 

 
2 Abdülmüteâl es-Saîdî, en-Nazmu’l-fenniyyü el-Kur’ân (Mektebetü’l-Âdâbi bi’l-Cemâmeyyizet), 4; Mus-

tafa Ünver, Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü (Ankara: Sidre Yayınları, 1996), 19. 
3 Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-Minhâcî ez-Zerkeşî eş-

Şâfiî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Ebü’l-Fazl ed-Dimyâtî (Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 1427/2006), 36; 

Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-

Kur’ân, thk. Mustafâ Şeyh Mustafâ (Dımaşk: Müessesetü’r-Risâleti Nâşirûn, 1429/2008), 2/630; Ünver, 

Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü, 19. 



5 

 

bir ilimdir. Bu alanda yalnızca bir âlim çalışma yapmış4 ve Bakara sûresindeki münâse-

betler üzerine yoğunlaşmıştır. Sonrasında Yüce Allâh bize bu alana yönelme imkânı bah-

şetmiş ve bu konuda çalışma yapma fırsatı nasip olmuştur. Ancak, konuyla ilgilenen ye-

terli sayıda araştırmacı bulunmaması ve halkın konuya dair yanlış değerlendirme yapma-

sıyla karşı karşıya kaldığımızdan çalışmanın te’lîfine devam edilememiş; nihâyetinde so-

nuç Allâh’a havale edilmiştir.”5    

Ebü’l-Hasen eş-Şehrabânî (öl.?), âyet ve sûreler arasındaki münâsebet ilminin ilk 

kez Bağdat'ta Ebû Bekr en-Nîsâbûrî (öl. 324/936) tarafından ortaya konulduğunu belirt-

mektedir. Şehrabânî, münesebât ilmini daha önce hiç kimseden duymadıklarını ifade et-

mektedir. Nîsâbûrî'nin dînî ve edebî ilimlerde mâhir ve geniş bilgiye sahip bir âlim oldu-

ğunu vurgulamaktadır. Kendisine, “Bu âyet neden bunun yanına konuldu, bu sûrenin şu 

sûrenin ardından gelmesinin hikmeti nedir?” şeklinde sorular yöneltildiğinde, kürsüye çı-

karak bu konuda bilgi sahibi olmayan Bağdat âlimlerini eleştirerek kınadığını aktarmak-

tadır.”6     

Bu konuda ilk defa kitâp te’lîf eden âlim, Ebû Hayyân’ın (öl.745/1344) hocası 

Ebû Ca’fer Ahmed b. İbrâhîm b. ez-Zübeyr el-Gırnâtî’dir (öl. 708/1308). “el-Burhân fî 

münâsebeti tertîbi süveri’l-Kur’ân” adlı eserini, sûrelerin birbiriyle olan irtibâtı konusu 

ile sınırlandırmıştır.7 Daha sonra Burhânüddîn b. Ömer el-Bikâî (öl. 885/1480) 

“Nazmu’d-dürar fî tenâsübi’l-âyi ve’s-süver” adlı eseriyle bu alanda önemli bir katkı sağ-

lamıştır. Bu kitâp, konu ile ilgili yazılmış en meşhûr eserlerden olup sûreler arasındaki 

münâsebet konusunda takip edilmesi gereken kâideleri ortaya koymuştur.8    

Ayrıca konu ile ilgili Celâlüddîn es-Süyûtî (öl. 911/1505) “Tenâsüku’d-dürar fî 

tenâsübi’s-süver” adlı bir eser kaleme almıştır. Bu kitâbın ilk baskısı 1986 yılında 

Beyrût’ta yapılmış olup toplamda 159 sayfadan oluşmaktadır.9 Süyûtî, ayrıca “Esrâru 

 
4 Gerek Zerkeşî gerek Süyûtî bu âlimin kim olduğu hakkında bilgi vermemişlerdir. Biz de yaptığımız araş-

tırmada bu âlimin kim olduğu hakkında bir bilgiye ulaşamadık. 
5 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân,  36-37; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 2/630; Saîdî, en-Nazmu’l-

fenniyyü el-Kur’ân, 5. 
6 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 36-37; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 630; Saîdî, en-

Nazmu’l-fenniyyü el-Kur’ân, 5; Ünver, Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü, 20. 
7 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 36; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 630; Saîdî, en-Nazmu’l-fen-

niyyü el-Kur’ân, 5. 
8 Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 630; Saîdî, en-Nazmu’l-fenniyyü el-Kur’ân, 5. 
9 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, Tenâsüku’d-dürar 

fî tenâsübi’s-süver, thk. Abdulkâdir Ahmed Atâ (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1406/1986),  



6 

 

tertîbi’l-Kur’ân” isimli eserinde de sûrelerin tertîbiyle ilgili özel bir başlığa yer vermiş-

tir.10 Çağdaş yazarlardan Abdülmüteâl es-Saîdî’nin (öl. 1966) “en-Nazmu’l-fennî fi’l-

Kur’ân” adlı eseri de konu ile ilgili yazılmış önemli eserler arasında yer almaktadır.11  

Bazı âlimler ise münâsebât ilmini şiddetle eleştirmişlerdir. Bunlardan biri de İz-

zeddîn b. Abdussselâm (öl. 660/1262)’dır. “Mecâzu’l-Kur’ân” isimli eserinde münâsebet 

ilmine yönelik eleştirilerde bulunmuştur. Ona göre, sözlerin tam anlamıyla anlaşılabil-

mesi için aralarında tutarlı bir bağın olması gerekir. Ancak bu bağın kurulabilmesi için 

sözün başlangıcından tâ sonuna kadar aynı konuda ve birbiri ile aynı döneme denk gelen 

zaman dilimlerinde söylenmiş olması gerekir. Lakin Kur’ân, 23 yıl boyunca farklı za-

manlarda ve farklı konular ve hükümler ihtivâ eden bir kitâp olarak nâzil olmuştur. Bu 

nedenle, âyetler arasında zorlama ilişkiler kurmak, metnin doğasına aykırıdır. İzzeddîn b. 

Abdüsselâm, bu tür yorumların Kur’ân’ın anlam bütünlüğünü zedeleyebileceğini ve yan-

lış anlamalara yol açabileceğini savunmuştur. Ancak Veliyyüddîn el-Mellevî (öl. 

774/1372) İzzeddîn b. Abdisselâm’ın (öl. 660/1262) Kur’ân âyetleri arasındaki münâse-

betin imkânsızlığına dair eleştirisine yönelik olarak şu şekilde cevap vermiştir: “Âyetlerin 

farklı olaylara göre nâzil olması nedeniyle aralarında irtibât bulunmadığını iddia edenin 

görüşü, yalnızca bir vehimden ibârettir. Bu husûsta doğru olan, âyetlerin nüzûl bakımın-

dan muhtelif sebeplere, tertîb açısından ise belirli bir hikmete matûf olarak nâzil olduğu-

dur.”12  

Bu konuya diğerlerine kıyasla daha fazla eğilen müfessirler arasında şu isimler 

sayılabilir. Fahreddîn er-Râzî (öl. 606/1209)13, İbnu’l-Arabî (öl. 543/1148), Ebü’l-Hasen 

Alî b. Ahmed b. el-Hasen et-Tücîbî el-Harâllî (öl. 637/1240), İbnu Ebî’l-İsba’ (öl. 

654/1256) “Bedîu’l-Kur’ân”da, Muhammed b. Abdillâh el-Mursî (öl. 655/1257), el-Bey-

dâvî (öl. 685/1286), “Envâru’t-tenzîl’de”, Ebû Hayyân el-Endülüsî (öl. 745/1344) “el-

Bahru’l-muhît’te”, Ebü’s-Suûd (öl. 982/1574) “İrşâdü akli’s-selîm’de”, el-Alûsî (öl. 

1270/1854) “Rûhu’l-meânî’de” gibi âlimler bu husûslara yeri geldikçe değinmişlerdir. 

Günümüzde ise Mûsâ Cârullâh (öl. 1949) “Kur’ân-ı Kerîm’de İç Bütünlük; Sûrele-

rin Tertîbi ve Birbiriyle İlişkisi” adlı eserinde ve Saîd Havvâ (öl. 1989) “el-Esâs fi’t-

 
10 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, Esrâru tertîbi’l-

Kur’ân, thk. Abdulkâdir Ahmed Atâ (Dâru’l-İ’tisâm, 1398/1978), 68-73. 
11 İsmâîl Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü (Ankara: Türkiye Diyânet Vakfı Yayınları, 1991), 207. 
12 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 37; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 630; Saîdî, en-Nazmu’l-    

fenniyyü el-Kur’ân, 6; Süyûtî, Tenâsüku’d-dürar fî tenâsübi’s-süver, 9. 
13 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 36; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 630; Cerrahoğlu, Tefsîr 

Usûlü, 204-205; Ünver, Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü, 19. 



7 

 

tefsîr”adlı eserinde konuyu ele almışlardır. Muâsır müfessirlerden Süleymân Ateş de 

tefsîrinde ara ara bu konuya değinmektedir.14 Ayrıca son dönemlerde hem Türkiye’de 

hem de Türkiye dışında konuyla alakalı çeşitli çalışmalar yapılmıştır. Bu çalışmalar ara-

sında kitâp olarak yayımlanan eserlerin yanı sıra doktora ve yüksek lisans tezleri ile ma-

kaleler de bulunmaktadır. Bu eserlerden bazılarını başlıklar hâlinde sunmaya çalışacağız.  

Yayınlanan Kitâplar: 

Avnullâh Enes Ateş. “Kur’ân Yorumunda Siyâkın Yeri -Zemahşerî’nin Keşşâf’ı 

Özelinde.  

Halis Albayrak. “Kur’ân’ın Bütünlüğü Üzerine.”  

Mehmet Faik Yılmaz. “Âyetler ve Sûreler Arasındaki Münâsebet.” 

Mustafa Ünver. “Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü -Bütünlük Üzerine-.” 

Doktora Tezleri: 

Fatih Tiyek. “Kur’ân’ı Anlamada Bağlamın Rolü ve Meâllerdeki Bağlamsal So-

runlar.” 

Habip Gül. “Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi.” 

Nurettin Çiftçi. “Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsîri.” 

Yasir Adel Zaynal Albayatı.  “Tefsîrde Bağlam (Siyâk) ve El-Muharrerü’l-Vecîz 

Örneği.” 

Yüksek Lisans Tezleri: 

Abdulbaki Güneş. “Kur’ân’da Âyet ve Âyet Bütünlüğü.” 

Ayşe ARA. “Kur’ân’da Sûre Bütünlüğü ve Simetrik Anlatım Yaklaşımının Değer-

lendirilmesi.” 

H. Yûsuf Yılmazoğlu. “Kur’ân Tefsîrinde Bağlamsalcı Yaklaşım: Nasr Hâmid 

Ebû Zeyd Örneği.”  

Muhammed Saqaan. “Kur’ân-ı Kerîm Kıssalarında Müteşâbih Lafızların Anlaşıl-

masında Bağlamın Etkisi -Âdem, İbrâhîm, İsmâîl ve Îsâ Kıssaları Çerçevesinde-”  

 
14 Ünver, Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü, 20-21. 



8 

 

Muhtâr Muhammed Muhdar Ahmed. es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fi tefsîri’l-

Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten-.  

Makale: 

Abdulkadir Karakuş. “Kur’ân Meâllerinde Bağlama Riâyet Etmenin Önemi” 

Ali Bakkal. “Kur’ân’ı Anlamada Siyâk-Sibâkın Önemi” 

Mehmet Altın. “Kur’ân’ın Beyânî İ’câzı Bağlamında Hurûf-u Mukattaa” 

Mustafa Ünver. “Kur’ânî Siyâkın Metinsel Boyutları Üzerine Yeni Bir Öneri” 

Nihat Uzun. “Hz. Peygamber’in Tefsîrinde ‘Bağlam’ Meselesi” 

Osman Güman. “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi: İbn Dakîku’l-’Îd 

Örneği” 

Yunus Ekin. “Siyâk Kavramı’nın Semantik Analizi” 

Bu çalışmada, daha önce yapılan çalışmalardan farklı olarak, Türkçede yaygın 

olarak kullanılan “siyâk ve sibâk” terimlerinin hem klasik hem de çağdaş Arapça kaynak-

lar ışığında incelenmesi sonucunda, bu iki kavramı kapsayacak şekilde yalnızca “siyâk” 

teriminin kullanıldığı tespît edilmiştir. Bu tespît, ilgili kaynaklara atıf yapılarak destek-

lenmiştir. Ayrıca, Türkiye’de toplum üzerinde etkili olan kurumlar, akademisyenler ve 

yazarların yazılı ve görsel yayınlarında, âyetlerin bağlamına dikkat edilmeden yapılan 

tefsîrlerde çeşitli sorunların ortaya çıktığı, somut örneklerle ortaya konulmuştur. Bunun 

yanı sıra, “Kurtubî’nin tefsîrinde siyâkın etkisi” Türkiye’de daha önce ele alınmamıştır. 

Yemen’de yapılan bir yüksek lisans tezinde bu konu incelenmiş ancak söz konusu çalış-

mada genellikle sadece Kurtubî’nin görüşleri aktarılmıştır. Bu çalışmada ise, Kurtubî’nin 

görüşlerinin yanı sıra, diğer müfessirlerin konuya ilişkin yorumları da değerlendirilerek 

mukayeseli bir analiz sunulmuştur. 

Bu çalışma, giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında araştırmanın ko-

nusu, önemi ve amacı, kullanılan araştırma yöntemi ile bu araştırmanın katkı sağlayacağı 

alanlar ele alınmış, ayrıca siyâk konusu ile ilgili yapılan çalışmalar hakkında bilgi sunul-

muştur. Bunun yanı sıra, İmâm Kurtubî’nin hayâtı, ilmî şahsiyeti ve özellikle tefsîri hak-

kında kapsamlı bilgiler sunulmuştur.  



9 

 

Birinci bölümde, “Siyâkın/Bağlamın Tanımı ve Kur’ân Tefsîrine Etkisi” başlığı 

altında siyâk ve sibâk terimlerinin lügat ve ıstılâhî tanımları yapılmış ve siyâk ile bağlan-

tılı bazı kavramlar ele alınmıştır. Nassların anlaşılmasında siyâkın önemine vurgu yapıl-

mış, ardından siyâk çeşitleri hakkında bilgi verilmiştir. Ayrıca, tefsîrlerde ve Tür-

kiye’deki kurumlar ile akademisyenlerin âyetleri ele alış biçimleri örneklendirilerek, bağ-

lamın önemi ve bağlama dikkat edilmemesinin doğurabileceği sorunlar üzerinde durul-

muştur. 

İkinci bölümde ise, Kurtubî’nin “el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân” adlı eserinde bağ-

lama verilen önem ve bağlamın bir yöntem olarak nasıl kullanıldığı detaylı örneklerle 

açıklanmıştır. 

Kurtubî’nin Hayâtı, İlmî Şahsiyeti ve Eserleri  

İmâm Kurtubî, tam adıyla Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh 

el-Kurtubî Endülüs’ün Kurtuba (bugünkü adıyla İspanya’nın Cordoba şehri) şehrinde 

dünyaya gelmiştir. Kurtubî’nin doğum tarihi kesin olarak tespît edilememekle birlikte, 

VI/XII. yüzyılın sonları ile VII/XIII. yüzyılın başları arasında bir döneme tekâbül ettiği 

tahmîn edilmektedir.15  

Kurtubî tefsîrinde belirttiğine göre 627/1230 yılının Ramazân ayının üçüncü gü-

nünde Kurtuba’da halkın işlerine devam ettiği bir sırada, Hristiyan İspanyollar tarafından 

düzenlenen bir baskında birçok kişi öldürülmüş veya esir alınmıştır. Bu saldırıda babası 

da hayâtını kaybetmiştir.16 el-Kasabî, Kurtubî’nin hayâtının belirsizliklerle dolu oldu-

ğunu belirtmekle beraber, babasının vefâtıyla ilgili yaptığı açıklamalardan yola çıkarak 

Kurtubî’nin doğum tarihini yaklaşık olarak belirlemeye çalışır ve şunları söyler: “Kur-

tubî, Muvahhidler döneminde doğmuştur. Eğer Kurtubî’nin hicrî VI. yüzyılın son çeyre-

ğinde ya da bundan bir süre öncesinde doğduğu varsayılırsa, onun Halife Yakub b. Yûsuf 

b. Abdu’l-Mü’min (580-595 / 1184-1199) döneminde dünyaya gelmiş olması muhtemel-

dir.”17     

 
15 Mahmud Zelat Kasabî, el-Kurtubî ve menhecühü fi’t-tefsîr (Beyrût-Lübnân: el-Merkezü’l-Arabiyyü li’s-

Sekâfeti ve’l-Ulûm), 6. 
16 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ab-

dullâh b. Abdu’l-Muhsin et-Türkî (Beyrût-Lübnân: Müessesetü’r-Risâle, 1428/2006), 5/412. 
17 Kasabî, el-Kurtubî ve menhecühü fi’t-tefsîr,8; Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed Ebî Bekr b. Ferh 

Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy (İstanbul: Buruc Yayınları, 2005), 1/14. 



10 

 

Babasının harman yerinde ürünlerini topladığı sırada öldürülmüş olması, Kur-

tubî’nin ekonomik açıdan orta halli, çevresinde fazla bilinmeyen ve geçimini tarımla sağ-

layan bir aileye mensûb olduğunu göstermektedir.18   

Kurtubî, gençlik yıllarında ailesinin geçimine katkıda bulunmak amacıyla, Kur-

tuba dışında bulunan ve “Yahûdî Mezarlığı” diye anılan bir alandan, içerisinde kemik, et, 

kıl ve deri parçalarının bulunduğu toprakları hayvan gücüyle taşıyarak, bu malzemeyi 

kiremit üretiminde kullanılan bir te’sîse naklettiğini ifade etmektedir.19   

Ailesinin geçimine katkı sağlamanın yanı sıra ilmî faaliyetlerden de geri kalmayan 

Kurtubî, eğitim faaliyetlerinin ilk yıllarını Kurtuba’da geçirmiştir. Burada, Ebû Ca‘fer 

Ahmed b. Muhammed b. Muhammed el-Kaysî (İbn Ebû Hucce) (öl. 643/1245), Rebî b. 

Abdurrahmân b. Ahmed el-Eş‘arî (öl. 633/1235) ve Ebü’l-Hasan Ali b. Kutrâl el-Ensârî 

(öl. 651/1253) gibi dönemin önde gelen âlimlerinden ders almıştır. 633/1236 yılında Kas-

tilya-Leon Kralı III. Fernando’nun kuvvetleri tarafından Kurtuba’nın işgal edilmesi üze-

rine şehirden ayrılarak İskenderiye’ye gitmiş20 ve burada, Ahmed b. Ömer b. İbrâhîm el-

Ensârî el-Kurtubî (İbnü’l-Müzeyyen) (öl. 656/1258) isimli âlimden el-Müfhim fî şerhi 

sahîhi Müslim adlı eserinin bir kısmını dinlemiştir.21 Ayrıca Hâfız el-Münzirî (656/1258), 

Ebû Muhammed Abdülvehhâb b. Revvâc (öl. 648/1250) ve Ebû Muhammed Abdülmu’tî 

b. Mahmûd en-Nahvî el-Lahmî’den (öl. 63787/1241) de istifâde etmiştir. Şehâbeddîn el-

Karâfî (öl. 684/1286) ile birlikte Feyyûm bölgesine ilmî bir seyahatte bulunmuş, 

647/1249 yılında Mansûre’ye uğrayarak burada Ebû Ali Hasan b. Muhammed el-

Bekrî’den (öl. 656/1258) ders almıştır.22 Kâhire’de bir süre kaldıktan sonra, Mısır’ın Saîd 

bölgesinde yer alan Münyetü Benî Hasîb’e yerleşmiş ve ömrünün kalan kısmını burada 

 
18 Ekrem Gülşen, Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ensti-

tüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2002), 17; Tayyar Altıkulaç. “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed.” 

Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/455. 
19 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, et-Tezkire fi ahvâli’l-mevtâ ve umûri’l-

âhire, thk. es-Sâdık b. Muhammed b. İbrâhîm (Riyâd: Mektebetü Dâri’l-Minhâc, 1425/2003), 1/168; 

Gülşen, Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl, 17. 
20 Kurtubî’nin yaşadığı dönemin siyâsî ve sosyo-ekonomik durumlar hakkında daha geniş bilgi için bk. Arif 

Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ednstitüsü, Ya-

yımlanmamış Doktora Tezi, 2000), 12-32; Gülşen, Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl, 1-14; Kurtubî, el-

Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân. çev. M. Beşir Eryarsoy, 1/13-16. 
21 Ebü’l-Vefâ (Ebû İshâk) Burhânüddîn İbrâhîm b. Alî b. Muhammed el-Ceyyânî el-Medenî İbn Ferhûn, 

ed-Dîbâcu’l-müzhib, thk. Muhammed el-Ahmedî Ebû’n-Nûr (Kâhire: Dâru’t-Turâs), 2/309; Dâvûdî, 

Şemsüddîn Muhammed b. Alî b. Ahmed el-Mısrî, Tabakâtü’l-Müfessirîn (Lübnân-Beyrût: Dâru’l-Kü-

tübi’l-İlmiyye, 1403/1983), 2/70. 
22  Kurtubî’nin hocalarına dair daha geniş bilgi için bk. Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 41-49; 

Gülşen, Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl, 19-24; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir 

Eryarsoy, 1/17-22. 



11 

 

geçirmiştir. Kendisine öğrencilik yapmış şahsiyetler arasında oğlu Şehâbeddîn Ahmed 

(öl. 731/1330), İbnü’z-Zübeyr (öl. 708/1307), İsmâîl b. Muhammed b. Abdülkerîm (öl. 

709/1308), Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed b. Ali el-Meymûnî (öl. ?) ve Ziyâeddîn Ah-

med b. Ebü’s-Suûd es-Satrîcî (öl. ?) gibi isimler zikredilmektedir.23  

13. yüzyılın önde gelen İslâm âlimlerinden biri olan İmâm Kurtubî, döneminin 

ilim ehli tarafından övgüyle anılmıştır. Kendisi, sâlih bir kul, ilim ve takvâ sahibi bir âlim, 

aynı zamanda dünyaya meyletmeyip âhirete yönelen zâhid bir kişi olarak tanınmıştır. 

Zühd anlayışını hayâtına tam anlamıyla yansıtmış, dünya nimetlerine ve gösterişe tama-

men sırt çevirerek, sade bir yaşam tarzını benimsemiş, yalnızca bir elbise ve bir takke ile 

hayâtını sürdürmüştür. Vaktinin büyük bir kısmını Allâh’a ibâdete ve ilmî faaliyetlere 

ayırmış; bu süreçte, ilim dünyasına önemli katkılar sunan değerli eserler kaleme almış-

tır.24     

Özellikle tefsîr, kırâat, hadîs, fıkıh, kelam, tarih, lügat ve şiir gibi ilim dallarında 

geniş bir vukûfiyete sahip olduğunu te’lîf ettiği eserlerle ortaya koyan İmâm Kurtubî,25 

Zehebî (öl. 1397/1977) tarafından “ilimde bir derya” olarak nitelendirilmiş; diğer müel-

lifler tarafından da benzer şekilde övgüyle anılmıştır.26 Kurtubî, eserlerinde Ehl-i Sünnet 

çizgisini benimseyerek savunmuş; Mu‘tezile başta olmak üzere İmâmiyye, Râfiziyye ve 

Kerrâmiyye gibi mezhep ve fırkalara yönelik eleştirilerde bulunmuştur. Mâlikî mezhe-

bine mensûb olmasına rağmen mezhep taassubuna karşı bir tutum sergilemiş, taklîtçiliği 

metodolojik olarak benimsemediğini ifade etmiştir. Kitâp ve Sünnet temelli tasavvuf an-

layışına sahip mutasavvıfların görüşlerini dikkate almasına rağmen, cehalet ve hurafeler 

üzerine inşâ edilen sûfî eğilimleri eleştirel bir yaklaşımla değerlendirmiştir.27      

Ayrıca Kurtubî, döneminin devlet adamlarını açık ve cesur bir biçimde eleştirmiş-

tir. Nisâ Sûresi 59. ve A‘râf Sûresi 86. âyetlerinin tefsîrini yaparken, yöneticilere itâatin 

yalnızca Allâh’a itâate aykırı olmayan husûslarla meşrû olabileceğini; günah ve isyan 

içerikli durumlarda ise bu itâatin kabul edilemez olduğunu ifade etmiştir. Bu görüşlerini 

temellendirirken, İbn Huzeymendâd’ın (öl. ?) düşüncelerinden istifade etmiştir. Kurtubî, 

 
23 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/455. 
24 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcu’l-müzhib, 2/308-309; Dâvûdî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, 2/69; Muhammed Hüseyn 

Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kalem, 1407/1987), 2/500. 
25  Gülşen, Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl, 26. 
26  Gülşen, Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl, 24-25. 
27  Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 1/436-438. 



12 

 

dönemin yöneticilerinin rüşvet aldıklarını, hukûka aykırı davrandıklarını, kişisel menfa-

atleri doğrultusunda hüküm verdiklerini ve Allâh’ın dîninde tahrîflere yol açtıklarını ileri 

sürerek onları sert bir şekilde eleştirmiştir.28   

Sonuç olarak İmâm Kurtubî, aldığı eğitim ve yetiştirdiği talebelerle İslâm ilim 

geleneğinde kalıcı izler bırakmıştır. Hocalarından aldığı ilmî mîrâsı talebelerine aktarmış 

ve böylece İslâm dünyasında önemli bir ilim halkasının oluşmasına katkıda bulunmuştur. 

İmâm Kurtubî’nin eserleri ve yetiştirdiği talebeler, onun ilmî mîrâsını yaşatmış ve sonraki 

nesillere aktarmıştır. 

Mütevazı kişiliği ile tanınan Kurtubî’nin doğum tarihi her ne kadar tam olarak 

bilinmiyorsa da vefât tarihi ilim çevrelerinde ittifâkla kabul edilmiştir. 9 Şevval 671 (29 

Nisan 1273) Pazartesi gecesi29 Münyetü Benî Hasîb’de vefât etmiş ve aynı yerde defne-

dilmiştir. Kabri, 1971 yılında kendisi adına inşâ edilen camideki türbesine nakledilmiş 

olup halen ziyarete açık bulunmaktadır.30    

İmâm Kurtubî, İslâm ilimleri sahasında pek çok değerli eser kaleme almıştır. Bun-

lardan en önemlileri şu şekilde sıralanabilir: 

1- el-Câmi li-ahkâmi’l-Kurʾân: İmâm Kurtubî’nin en önemli ve en tanınmış eseri 

olup kapsamlı içeriğine rağmen ilmî çevrelerde büyük ilgiye mazhar olmuş ve çeşitli bas-

kıları yapılmıştır.31 Tefsîrin mukaddimesi, Alâeddîn Ali Rızâ tarafından “el-Vecîz 

fezâʾili’l-Kitâbi’l-ʿAzîz” ve Muhammed Talha Bilâl Münyar tarafından “Mukaddimetü 

tefsîri’l-İmâm el-Kurtubî” adıyla yayımlanmıştır.32 Ayrıca, Ahmed Hicâzî es-Sekkâ tara-

fından mukaddimenin bir kısmı “Fezâʾilü’l-Kurʾân ve âdâbü’t-tilâve” adıyla neşredil-

miştir. Muhammed Kerîm Râcih de “Muhtasaru tefsîri’l-Kurtubî” adıyla bir özet çalış-

ması yapmıştır. Bunun yanı sıra, Hasan Mahmûd Selmân ve Cemâl Abdüllatîf ed-Desûkî, 

eserin fıkıh konularına göre düzenlenmiş bir fihristini “Keşşâf tahlîlî li’l-mesâili’l-fık-

hiyye fî tefsîri’l-Kurtubî” adıyla hazırlamışlardır. M. Beşir Eryarsoy ise bu önemli tefsîri 

Türkçe’ye kazandırmıştır.33 

 
28Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/429, 9/283; Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/455; 

Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 40. 
29 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcu’l-müzhib, 2/309; Dâvûdî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, 2/70; Kasabî, el-Kurtubî ve 

menhecühü fi’t-tefsîr, 6. 
30 Kasabî, el-Kurtubî ve menhecühü fi’t-tefsîr, 30. 
31 Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 5. 
32 Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 6. 
33 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/455. 



13 

 

 2- et-Tezkire fî ahvâli’l-mevtâ ve umûri’l-Âhire: Müellifin “el-Câmi li-ahkâmi’l-

Kurʾân” adlı eserinde sıkça referans verdiği tek cilt ve oldukça hacimli olan bu eser âhi-

retle ilgili müstakil olarak yazılan ilk ve en muhtevâlı eserlerdendir.34 Eserin çeşitli bas-

kıları yapılmıştır. Bu eser üzerine Abdülvehhâb eş-Şa’rânî (öl. 973/1565) tarafından 

“Muhtasaru tezkireti’l-Kurtubî”, Ahmed b. Muhammed b. Ali es-Sühaymî tarafından 

“et-Tezkiretü’l-fâhire fî ahvâli’l-âhire”, Muhammed İbrâhim Selîm tarafından ise 

“Yevmü’l-fezeʿi’l-ekber” adıyla üç ayrı ihtisâr bulunmaktadır. Şa’rânî’nin ihtisârı ise Ha-

san Tahsin Emiroğlu (öl. 1988) tarafından özetlenerek “Tezkire-i Kurtubî” adıyla 

Türkçe’ye çevrilmiştir. “et-Tezkire” üzerine yapılan şerhlerden bir diğeri de Süyûtî tara-

fından yapılan “Şerhu’s-sudûr fî şerhi hâli’l-mevtâ fi’l-kubûr” başlıklı çalışmadır. Kısaca 

“Kitâbü’l-berzah” olarak şöhret bulan bu şerhin Farsça’ya da tercümesi yapılmıştır.35 

3- el-İʿlâm bimâ fî dîni’n-Nasârâ mine’l-fesâd ve’l-evhâm ve izhâri mehâsini 

dîni’l-İslâm ve isbâti nübüvveti nebiyyinâ Muhammed Aleyhi’s-Salâtü ve’s-Selâm: Tu-

leytula (Toledo) şehrinde kimliği bilinmeyen bir müellif tarafından kaleme alınıp Kur-

tuba’ya gönderilen bir risâleye reddiye olarak yazılan bu eser, Ahmed Hicâzî es-Sekkâ 

tarafından neşredilmiştir .Yayıncı, eserin kapağında müellifin adını yalnızca “el-İmâm el-

Kurtubî” olarak zikretmiş, yazma nüshanın sonunda müstensih tarafından belirtilen “ese-

rin yazımı 726/1326 yılında tamamlandı” şeklindeki ferağ kaydından hareketle, eserin 

başka bir Kurtubî’ye ait olabileceğini ileri sürmüştür. Ayrıca, İbn Ferhûn’un müfessir 

Kurtubî’nin eserleri arasında bu eseri zikretmemesini de bu görüşüne delil olarak sun-

muştur. Ancak, müelliflerin eserlerinin vefâtlarından yüzyıllar geçtikten sonra dahi istin-

sah edilebildiği olgusu dikkate alındığında söz konusu tereddüdün geçerliliği sorgulana-

bilir. Nitekim, eserin Köprülü Kütüphanesi’nde bulunan iki farklı nüshasında, müellif 

ismi birinde “Muhammed b. Ahmed b. Ferh el-Kurtubî”, diğerinde ise “İbn Ferh el-Kur-

tubî” şeklinde kayıtlıdır. Bu eserin tahkîkini yapan Fâiz Saîd Sâlih, 1405/1985 yılında 

Mekke’deki Câmiatü Ümmi’l-Kurâ’da bu çalışmayı doktora tezi olarak hazırlamıştır.36  

 

 
34 Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 52. 
35 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/456; Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 52-54. 
36 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/455-456. 



14 

 

4- el-Esmâ fî şerhi esmâi’l-lâhi’l-hüsnâ: Müellifin el-Câmi’de pek çok atıfta bu-

lunduğu ve Allâhu Teâlâ’nın esmâ-ı hüsnâsını izâh eden bu eser Muhammed Hasan Ce-

bel’in tahkîkiyle yayımlanmıştır.37 Ayrıca muhtelif kütüphanelerde yazma nüshaları bu-

lunmaktadır.38 

5- el-İʿlâm fî maʿrifeti mevlidi’l-Mustafâ ʿAleyhi’s-Salâtü ve’s-Selâm (el-İʿlâm 

bi-mevlidi’n-nebiyyi ʿAleyhi’s-Selâm): Eserin bir nüshası, el-İʿlâm fîmâ yecibü ʿale’l-

enâm min maʿrifeti mevlidi’l-Mustafâ ʿ Aleyhi’s-Selâm adıyla Topkapı Sarayı Müzesi Kü-

tüphanesi’nde kayıtlıdır.39 

6- Urcûze fî esmâʾi’n-nebiyyi Sallallâhü Teʿâlâ ʿAleyhi ve Sellem: Hz. Peygam-

ber’e nispet edilen üç yüzden fazla ismin bir araya getirilerek açıklamalarının yapıldığı 

ifade edilen söz konusu eserin günümüze ulaşıp ulaşmadığı husûsu kesinlik kazanmamış-

tır.40 

7- Kamʿu’l-hırs bi’z-zühdi ve’l-kanâʿa ve reddü zülli’s-suâli bi’l-kesb ve’s-

sınâʿa: Eserin adı bazı kaynaklarda ve müellifin tefsîrinin değişik baskılarında çeşitli şe-

killerde zikredilmektedir. Mecdî Fethî es-Seyyid, bu eseri yayımlamış olup eserin ikinci 

kısmını “el-Kefâf ve’l-kanâʿa” ve üçüncü kısmını “ez-Zühd” başlıkları altında ayrı ayrı 

neşretmiştir. Ayrıca Müs’ad Abdülhamîd Muhammed es-Sa’denî tarafından eserin 

tahkîki gerçekleştirilmiştir.41 

8- et-Tezkâr fî efdali’l-ezkâr: Kurtubî bu kitâbı Nevevî’nin (öl. 676/1277) et-

Tibyân fî âdâbi hameleti’l-Kurʾân adlı eserinin metodolojisine uygun olarak kaleme al-

mıştır. Ancak Nevevî’nin eserinden daha doyurucu ve daha kapsamlı olduğu ifade edilen 

kitâp42, kırk babdan oluşmaktadır.43 

9- et-Takrîb li-kitâbi’t-temhîd: İbn Abdilberr en-Nemerî’nin (öl. 463/1071))” et-

Temhîd limâ fi’l-muvattaʾ mine’l-meʿânî ve’l-esânîd” adlı eseri üzerine yapılmış bir ça-

lışma olup bir nüshası Fas Karâviyyîn Kütüphanesi’ndedir.44 

 
37 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/455. 
38 Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 55. 
39 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/456. 
40 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/456. 
41 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/456; Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 56. 
42 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcu’l-müzhib, 2/309. 
43 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/456; Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 54-55. 
44 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”, 26/456; Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 57. 



15 

 

10. Şerhu’t-tekassî: İbn Abdülber en-Nemerî’nin “et-Tekassî li-hadîsi’l-muvattaʾ 

ve şüyûhi’l-İmâm Mâlik” adlı eseri üzerine kaleme alınmış bir şerh olup eserin günümüze 

ulaşıp ulaşmadığına dair kesin bir bilgi bulunmamaktadır.45 

11. el-Misbâh fi’l-cemʿ beyne’l-efʿâl ve’s-sıhah: “Muhtasarü’s-Sıhah” adıyla da 

anılan bir eser olup bir nüshası Süleymaniye Kütüphanesi'nde muhâfaza edilmektedir.46 

el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân Tefsîri’nin Genel Özellikleri 

Kurtubî, tefsîrini te’lîf etme gerekçesini şu ifadelerle dile getirmektedir: “Kur’ân-

ı Kerîm, semâ emininin (Cebrâîl) arz eminine (Hz. Muhammed) inzâl buyurduğu, farz ve 

sünneti beyân eden tüm şer‘î ilimleri müstakil olarak ihtivâ eden ilâhî bir kitâptır. Bu 

nedenle, hayâtım boyunca bu yüce kitâpla meşgûl olmayı, ona muhtasar birtakım açıkla-

malar yapmak sûretiyle bütün gayretimi bu yolda sarf etmeyi uygun gördüm. Hazırlaya-

cağım bu muhtasar açıklamanın, birtakım tefsîr, lügat, i’rab ve kırâat ile ilgili nükteleri 

ihtivâ etmesini arzu ettim.”47     

Ayrıca takip ettiği usûlü ise şöyle izâh etmektedir: “Sözleri ait oldukları kimse-

lere, hadîsleri ise ilgili musannıflarına nispet edeceğim. Zira, bir sözün sahibine nispet 

edilmesinin ilmin bereketinden olduğu söylenmiştir.” Ayrıca, bu husûsa özellikle dikkat 

edeceğini ifade ederken, kendisini buna sevk eden sebepleri de şu şekilde izâh etmektedir: 

“Fıkıh ve tefsîr kitâplarında, hadîslerin çoğu zaman müphem şekilde zikredildiği ve bu 

nedenle, hadîs kaynaklarına vukûfiyeti olmayanların bu rivâyetlerin hangi eserde yer al-

dığını tespît edemediği görülmektedir. Bu durum, yeterli bilgiye sahip olmayan kişileri 

tereddüde düşürmekte, sahîh olanla olmayanı ayırt etmelerini zorlaştırmaktadır. Hâlbuki 

bu ayrımı yapabilmek önemli bir ilmî yeterliliği gerektirmektedir. Bu nedenle, bir hadîsin, 

onu kaydeden imâmların eserlerine nispet edilmeden delil olarak kullanılmasının ilmî 

açıdan geçerliliği yoktur. Biz de bu eserimizde benzer nitelikteki bazı meselelere dikkat 

çekmeye gayret göstereceğiz.48     

Ben, müfessirler tarafından aktarılan kıssaları ve tarihçilerin rivâyet ettiği pek çok 

haberi çalışmamda dikkate almayacağım. Ancak, kaçınılmaz olanlar ve açıklama açısın-

dan zorunlu görülenler bu kapsamın dışındadır. Bunun yerine, ahkâm âyetlerine odakla-

narak, bu âyetlerin anlamını aydınlatan ve ilim talep edenlerin ihtiyaçlarını karşılayan 

 
45 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed” 26/456; Gezer, Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri, 557. 
46 Altıkulaç, “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed.” 26/456. 
47 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 1/7. 
48 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 1/8. 



16 

 

belirli husûslara dair açıklamalara yer vermeyi daha uygun gördüm. Bu doğrultuda, bir 

veya birden fazla hüküm ihtivâ eden herbir âyeti izâh ederken, âyetin nüzûl sebepleri, 

garip lafızların ve hükümlerin açıklamasına dair birtakım meseleleri (başlıkları) açıklama 

yoluna gittim. Eğer âyet-i kerîme herhangi bir hüküm içermiyorsa, yalnızca o âyet ile 

ilgili tefsîr ve te’v’il türünden izâhatı zikretmekle iktifa ettim ve bu yöntemi kitâbın ta-

mamında sürdürdüm.”49  

Kurtubî'nin tefsîri, yaklaşık yüz sayfalık kapsamlı bir mukaddimeyle başlamakta-

dır. Bu mukaddime, ulûmü’l-Kur’ân çerçevesinde Kur’ân ilimlerine dair geniş bir ince-

leme sunmaktadır. Kurtubî, âyetleri tefsîr ederken öncelikle Kur’ân âyetleri ve hadîslerle 

açıklamalar yapmaya büyük önem vermiş; ayrıca sahâbe ve tâbiînin görüşlerinden de ya-

rarlanmıştır. Kur’ân kelimelerinin anlamlarını detaylı şekilde açıklamış ve kırâat farklı-

lıkları hakkında değerlendirmelerde bulunmuştur. Her daim delillere dayalı görüşleri be-

nimsemiş ve bu görüşleri tereddüt göstermeksizin savunmuştur. Kurtubî’nin âyet ve 

hadîslerin anlamlarını yorumlama konusundaki yetkinliği, “Ben derim ki” başlığı altında 

yapılan değerlendirmelerde açıkça gözlemlenmektedir. Müfessir, âyetleri tefsîr ederken 

birçok kaynaktan alıntılarda bulunmuş; bu süreçte yalnızca nakletmekle kalmamış, aynı 

zamanda nassları delil olarak kullanmış ve eksiklikler ile yanlışlıkları eleştirerek 

tenkîdlerde bulunmuştur.50 Burhâneddîn İbn Ferhûn (öl. 799/1397), Kurtubî’nin tefsîri 

hakkında şu övgü dolu ifadeleri kullanmıştır: “el-Câmi” tefsîri, tefsîrlerin en faydalısı 

olup kıssaları ve tarîhî rivâyetleri çıkararak yerine Kur’ân’ın hükümlerini, delil çıkarı-

mını, kırâatleri, gramatik analizleri, nâsih ve mensûh olanları eklemiştir.”51        

Beşir Eryarsoy, Zehebî'nin değerlendirmelerine dayanarak Kurtubî'nin tefsîr me-

todolojisini şu şekilde özetlemektedir:   

a. Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsîri: Kurtubî, tefsîrinde öncelikle Kur’ân âyetlerini 

yine Kur’ân âyetleriyle açıklamaya özen göstermiştir. Bu yaklaşım, Kur’ân’ın kendi bü-

tünlüğü içinde anlaşılmasını sağlamayı hedeflemiştir.  

b. Sünnetin Kullanımı: Âyetlerin tefsîrinde Hz. Peygamber’in sünnetine ve 

hadîs kitâplarına büyük önem vermiş, bu rivâyetleri âyetlerin anlaşılmasına katkı sağla-

yacak şekilde irtibâtlandırmıştır.52  

 
49 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 1/8. 
50  Gülşen, Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl, 27-28. 
51  İbn Ferhûn, ed-Dîbâcu’l-müzhib, 2/309; Dâvûdî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, 2/69-70. 
52 Daha geniş bilgi için bk. Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy, 1/80-81. 



17 

 

c. Sahâbe ve Tâbiîn Rivâyetleri: Tefsîrinde, sahâbe ve tâbiînden gelen rivâyet-

lere yer vermiştir. Bu rivâyetleri, âyetlerin tefsîrinde destekleyici unsurlar olarak değer-

lendirmiştir.53 

d. İcma’ya Riâyet: Sahâbe arasında bir görüş birliği mevcutsa ve tâbiîn arasında 

da bu görüş destekleniyorsa, Kurtubî genellikle bu ittifâkın dışına çıkmamıştır. 

e. Delil Temelli Tercîh: Sahâbe veya tâbiîn arasında ihtilâflı görüşler bulundu-

ğunda, Kurtubî daha güçlü bulduğu delili tercîh etmiş ve bu tercîhini gerekçelendirmiştir. 

f. Kırâat Farklılıkları: Zaman zaman kıraat farklılıklarına dair açıklamalarda bu-

lunmayı ihmâl etmemiştir.54 

Bu özellikler, onun tefsîrinin rivâyet tefsîri niteliği taşıdığını ortaya koyarken; aşa-

ğıda sıralanacak husûslar ise eserin aynı zamanda dirâyet tefsîri özelliklerine sahip oldu-

ğunu göstermektedir.  

a. Ashâb ve Tâbiîn’den aktarılan ihtilâflı görüşler arasında tercîhte bulunarak de-

lil değerlendirmesi yapmıştır.   

b. Tefsîrin isminden de anlaşılacağı üzere, Kur’ân ahkâmına dair açıklamalara 

özel bir önem atfetmiştir.   

c. Hem fıkhî hem de itikâdî mezheplerin görüş ayrılıklarını ele alarak mukayeseli 

değerlendirmelerde bulunmuştur. 

d. Lügavî tahlîllere ve âyetler ile sûreler arasındaki münâsebetlere de zaman za-

man yer vermiştir.55  

Yukarıda sayılan bu nitelikler dikkate alındığında, Kurtubî tefsîrinde hem rivâyet 

hem de dirâyet yöntemlerinin başarılı bir biçimde kaynaştırıldığı ve bu iki usûlün birleş-

tiği bir tefsîr örneği olduğu söylenebilir.56 

  

 
53 Daha geniş bilgi için bk. Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy, 1/82,84-85. 
54 Daha geniş bilgi için bk. Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy, 1/83-84. 
55 Daha geniş bilgi için bk. Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy, 1/82-83, 86-88. 
56  Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, çev. M. Beşir Eryarsoy, 1/76. 



18 

 

BİRİNCİ BÖLÜM  

SİYÂKIN/BAĞLAMIN TANIMI VE KUR’ÂN TEFSÎRİNE ETKİSİ 

1. 1. Siyâk ve Sibâk Kelimelerinin Kavramsal Çerçevesi 

Siyâk konusunun daha iyi kavranabilmesi amacıyla, bu bölümde öncelikle konu 

bağlamında zikredilen “siyâk” ve “sibâk” kavramlarının sözlük ve terim anlamları üze-

rinde durulacaktır.  

1.1.1. Siyâk ve Sibâk Kelimelerinin Lügat Anlamı 

Siyâk (سِيَاق) kelimesi  َياقًاسِ   –وق  يسُ   –اق  س  kök kelimesinden gelen bir mastardır. Aslı 

واقًاسِ   olan siyâk kelimesinin “س/sin” harfinin harekesinin esre olmasından dolayı vav harfi 

 ya” harfine dönüşmüştür.57 Sözlükte “göndermek, sevk etmek, sürmek, salmak, can/ي“

çekişmek, ölmek, liderlik yapmak, mehir, neredeyse” gibi anlamlara gelmektedir. Örne-

ğin Araplar deveyi sürmek anlamında “ساق الإبلَ و غيرَها” veya “ َساق الماشية” (Deveyi ve onun 

dışındakilerini sürdü) tabirini kullanırlar.58 Ayrıca hadîste de yine benzer bir kullanım 

olduğunu görmekteyiz. Enes’ten şöyle rivâyet edildi: “Nebî (s.a.s.) hanımlarının yanına 

geldi. Enceşe adında bir kılavuz onların develerini yönlendiriyordu. Peygamber ona dedi 

ki: ‘Ey Enceşe! Kristalleri taşırken yavaş ve dikkatli ol.”59  

 
57 İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfî, 

Lisânu’l-Arab, thk. Abdullâh Alî el-Kebîr-Muhammed Ahmed Hasbullâh-Hâşim Muhammed eş-Şâzelî 

(Kâhire: Dâru’l-Meârif), “svk”, 2154; Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed 

b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs. thk. Alî Hilâlî (Ku-

veyt: Matbaatu Hukûmeti’l-Kuveyt, 1408/1987), “svk”, 25/475. 
58 İbn Manzûr, “svk”, 2153; Zebîdî, “svk”, 25/474; Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, es-Sihâh, thk. 

Muhammed Muhammed Tâmir (Kâhire: Dâru’l-Hadîs,1430/2009), “svk”, 573; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn 

Muhammed b. Ya’kûb b. Muhammed, el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Enes Muhammed eş-Şâfiî-

Zekeriyyâ Câbir Ahmed (Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 1429/2008), “svk”, 824; Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer 

b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, Esâsu’l-belâğe, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd (Beyrût-

Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), “svk”, 1/484. 
عن أنس، أن النبي  صلى الله عليه وسلم، أتى على أزواجه وسواق يسوق بهن يقال له: أنجشة، فقال: »ويحك يا أنجشة رويدا سوقك   59

                                                                                                                                                               .  بالقوارير

  Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm b. el-Cu’fî el-Buhârî, el-Câmiu’s-sahîh, thk. Muhammed 

Züheyr b. Nâsır en-Nâsır (Beyrût: Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2002), “Kitâbu’l-Edeb”, 90 (No. 5797); 

“Kitâbu’l-Edeb”, 95 (No. 5809); “Kitâbu’l-Edeb”, 111 (No. 5849); “Kitâbu’l-Edeb”, 116 (No. 5856-

5857); Ebü’l-Hüseyn Müslim b. Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî, el-Câmiu’s-sahîh, thk. Mu-

hammed Fuâd Abdulbâkî (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1412/1991), “Kitâbu’l-Fedâil”, 

(No:2323); İbn Manzûr, “svk”, 2154; Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî Ahmed 

b. Hanbel, Müsnedü’l-İmâm Ahmed b. Hanbel, thk. Şuayb el-Arnavut (Müessesetü’r-Risâle, 1421/2001), 

20/274 (No. 12944). 



19 

 

و المهرَ   ساق إليها الصداقَ   “Kadına mehrini gönderdi.” Veya   هرأتِ ن امْ مِ   ساق فلان  “Karısına 

mehrini verdi.”60 Aynı şekilde   تسُ وقُ ه الريحُ   و ليْ س فيه ماء “Rüzgâr içinde yağmur bulunmayan 

bulutu yürüttü.”61 cümlesinde yürüttü/sevketti manâsında kullanılmıştır. 

هكان يسوق أصحابَ   “Arkadaşlarına, ashâbına liderlik ediyordu” veya “onları önle-

rine alıp tevazuu sebebiyle arkalarından gidiyordu.”62 Araplar, orduyu önlerine alıp on-

ları sevk eden ve artlarından kendilerini muhâfaza edenler anlamında الساقة ifadesini kul-

lanmışlardır.63  

-Rûhunu teslîm etti.”64 Cümlesindeki sâk kelimesi teslîm etme an“  وساق بنفسه سياقًا

lamında kullanılmıştır. 

-Falanca kadın ard arda üç erkek çocuk do“ يقُال ولدتَْ فلانة  ثلاثةَ بنَِين على ساقٍ واحدةٍ 

ğurdu.” Cümlesinde kullanılan sâk kelimesi bir mütâbaat ve peşpeşelik anlamında kulla-

nılmıştır. Yani kadın arada hiçbir kız çocuğu olmadan ard arda üç erkek çocuk doğurdu 

anlatılmıştır.65   

ساق الحديثُ إليك يُ   “Bu söz  sana söyleniyor (sevkediliyor).”  ُيس الحديثَ هو  سياق  أحسنَ   وق    

“O, sözünü siyâkın en güzel yerinde söyler.  Yani “Taşı gediğine koyar.”66 Bu bağlamda 

benzer kullanımlara örnek teşkil eden âyetler, dipnotta belirtilen numaralar aracılığıyla 

incelenebilir.67  

الإبلُ   قتِ ساوَ تَ   “Develer birbirlerini takip ettiler.” İfadesinde de ardışıklık ve yönlen-

dirme anlamı taşıyan bir sevk olgusu dikkati çekmektedir. Bu kullanım, ardıl bir düzeni 

ve düzenli ilerleyişi ima etmektedir.68  

Aynı kökten türeyen “السوق / es-sûk” kelimesinin çarşı ya da pazar anlamında kul-

lanılması, bu mekânlara satış amacıyla mal sevk edilmesi, yönlendirilmesi veya gönde-

rilmesi sebebiyledir. Benzer şekilde, evlilik öncesinde kadına verilen mehre “siyâk” den-

mesi de bu anlam yapısıyla bağlantılı olabilir. Zira eski Arap toplumunda mehir genellikle 

 
60 İbn Manzûr, “svk”, 2154; Zebîdî, “svk”, 25/475; Cevherî, “svk”, 573; Fîrûzâbâdî, “svk”, 824; Zemahşerî, 

“svk”, 1/484. 
61 İbn Manzûr, “svk”, 2154; Zebîdî, “svk”, 25/476; Cevherî, “svk”, 573; Fîrûzâbâdî, “svk”, 824; Zemahşerî, 

“svk”, 1/484.  
62 İbn Manzûr, “svk”, 2154. 
63 Zebîdî, “svk”, 25/474; Cevherî, “svk”, 573; Fîrûzâbâdî, “svk”, 824; Zemahşerî, “svk”, 1/484. 
64 İbn Manzûr, “svk”, 2154; Zebîdî, “svk”, 25/475; Cevherî, “svk”, 573; Fîrûzâbâdî, “svk”, 824. 
65 İbn Manzûr, “svk”, 2155-2156; Zebîdî, “svk”, 25/472; Cevherî, “svk”, 573; Fîrûzâbâdî, “svk”, 824; Ze-

mahşerî, “svk”, 1/484. 
66 Zemahşerî, “svk”, 1/484. 
67 el-A’râf 7/57; es-Secde 32/27; ez-Zümer 39/71,73; el-Enfâl 8/6. 
68 İbn Manzûr, “svk”, 2154; Zebîdî, “svk”, 25/481-482; Fîrûzâbâdî, “svk”, 824.  



20 

 

deve şeklinde verilirdi ve bu deve, kadına nikâh öncesi gönderilir, sevk edilirdi. Görünen 

o ki, burada da sevk edilme niteliği üzerinden mehirle özdeşleştirilerek deve için “siyâk” 

terimi kullanılmıştır. Zamanla bu kullanım genişlemiş ve mehrin para, ziynet eşyası gibi 

unsurları için de “siyâk” ifadesi kullanılmaya başlanmıştır.69     

Komutanın “الساائق / es-Sâik” olarak adlandırılması, onun orduyu sevk ve idare 

etme görevinden kaynaklanmakta olup bu ünvan kelimenin etimolojik yapısıyla doğrudan 

ilişkilidir. Benzer şekilde, hac yolculuğunda rehberlik eden kişilere “Sâikatü’l-Hâc” de-

nilmesi de bu bağlamda değerlendirilmelidir.70   

Bu örneklerden hareketle, “siyâk” kavramının ruhunda yönlendirme, düzenleme, 

yönetme, yön verme, hükmetme, gündeme hâkim olma gibi anlamların yer aldığı söyle-

nebilir.  

Kur’ân-ı Kerîm’de onyedi yerde سَاق kök fiilinden türemiş kelime kullanılmıştır. 

Kur’ân’da kullanılan bu kelimeler yönlendirmek/sevketmek/sürüklemek,71 çarşı/pazar,72 

bacak,73 gövde,74 süren/kılavuzluk eden,75 dönüş yeri76 anlamlarında kullanılmıştır. 

سَبْقًا    -يسبقُ    –يسبقِ    –سبقَ      kelimesi سِباقًا sülâsî kök fiilinin birinci ve ikinci vezinle-

rinde kullanılan  ًَّفعِال kalıbından mastar bir isimdir. Muzâri fiilinin ikinci vezin olan esre 

ile okunması daha yaygındır.77   َسبق fiili; yarış, mücâdele, savaş, ilim, Müslüman olma 

gibi çeşitli bağlamlarda bir kimsenin veya şeyin diğerlerinden önce gelmesi, onlara üs-

tünlük sağlaması ve öne geçmesi anlamlarında kullanılmaktadır. Bu fiil, genel olarak her 

alanda öncülük ve üstünlük ifade eden bir bağlamda yer almaktadır. 

Örneğin Hz. Peygamber’in şu hadîsi, bireylerin kendi kavimleri içerisinde İslâm’a 

ilk girenler olarak öne çıktıklarını göstermesi bakımından dikkat çekicidir: “Ben, İslâm’a 

giren Arapların ilkiyim. Suheyb Rumların, Bilâl Habeşlilerin, Selmân ise ‘Farsların ilki-

dir.”78  

 
69 İbn Manzûr, “svk”, 2154; Zebîdî, “svk”, 25/476. 
70 İbn Manzûr, “svk”, 2154; Zebîdî, “svk”, 25/474; Cevherî, “svk”, 573; Fîrûzâbâdî, “svk”, 824. 
71 el-A’râf 7/57; el-Enfâl 8/6; Meryem 19/86; es-Secde 32/27; el-Fâtır 35/9; ez-Zümer 39/71,73. 
72 el-Furkân 25/7, 20. 
73 en-Neml 27/44; Sâd 38/33; el-Kalem 68/42; el-Kıyâmet 75/29. 
74 el-Feth 48/29. 
75 Kâf 50/21. 
76 el-Kıyâmet 75/30. 
77 İbn Manzûr, “sbk”, 1928; Zebîdî, “sbk”, 25/430; Fîrûzâbâdî, “sbk”, 742; Zemahşerî, “sbk”, 1/435. 
 أنا سابق العرب يعني إلى الإسلام وصهَيْب  سابق الرومِ وبلال  سابق الحبشة وسلمانُ سابق الفرس وسابقتهُ فسبقتهُ  ِِِِِِِِِِِِِِِِِِِِِِِِ 78

   İbn Manzûr, “sbk”, 1928-1929; Zeynüddîn Muhammed Abdürraûf b. Tâcil’ârifîn b. Nûriddîn Alî el-

Münâvî el-Haddâdî, Feyzu’l- Kadîr (Beyrût-Lübnân: Dâru’l- Ma’rife, 1391/1972), 3/43 Hadîs No: 2695 



21 

 

Aynı terimin şu âyetlerde de aynı anlamda kullanıldığını görmekteyiz: “Sonra biz 

kullarımızdan seçtiklerimizi o kitâba mîrâsçı kıldık. Onlardan kimi kendine kötülük eder, 

kimi orta bir durumdadır, kimi de Allâh’ın izniyle hayır işlerinde yarışır; işte büyük lütuf 

budur.”79  

Bu kök fiilin diğer türevlerinin çoğu da birinci olmak, diğerlerine tekaddüm etmek 

anlamlarına gelmektedir. Lügat yazarları iftiâl babındaki türevi olan istebeka/استبق fiilinin 

de yarışmada başkalarını geçmek anlamına geldiğini söylemişler ve âyetlerle destekle-

mişlerdir:80 “Herkesin yüzünü ona doğru çevirdiği bir yönü vardır. Öyleyse hayırlarda 

yarışın. Nerede olursanız olun, Allâh sizin hepinizi bir araya getirecektir. Şüphesiz Allâh 

her şeye kâdirdir.”81 “İkisi de kapıya doğru koştular. Kadın onun gömleğini arkadan 

yakalayıp yırttı. Kapının önünde kocasıyla karşılaştılar. Kadın kocasına dedi ki: “Senin 

ailene kötülük etmeye kalkışanın cezası, ancak zindana atılmak veya ağır fiziksel cezaya 

çaptırılmak olmalıdır!”82 

-kök fiilinden türemiş kelimeler Kur’ân-ı Kerîm’de otuzyedi yerde geçmekte سبقَ

dir. Yarışmak,83 önceden geçmiş,84 geçmek,85 hüküm vermek,86 kaçmak/kurtulmak,87 

îmân etmede öne geçenler,88 koşmak,89 önce konuşmak,90 söz vermek/taahhütte bulun-

mak,91 birbirini izlemek/takip etmek92 gibi anlamlarda kulanılmıştır. 

 
79 Kur’ân Yolu Meâli, Hayrettin Karaman vd. (Ankara: Diyânet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2020), el-Fâtır 

35/32.  

﴾ 32﴿ مِنْهُمْ سَابقِ  باِلْخَيْرَاتِ باِِذْنِ اٰللِِّۜ ذٰلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَب۪يرُِۜ ثمُا اوَْرَثنْاَ الْكِتاَبَ الاذ۪ينَ اصْطَفَيْناَ مِنْ عِباَدِناَۚ فَمِنْهُمْ ظَالِم  لِنَفْسِه۪ۚ وَمِنْهُمْ مُقْتصَِد ۚ وَ        

   Ayrıca şu âyetlere de bakılabilir: el-Meâric 70/40-41; el-Ahkâf 46/11; el-Haşr: 59/10. 
80 İbn Manzûr, “sbk”, 1929; Zebîdî, “sbk”, 25/431-432; Fîrûzâbâdî, “sbk”, 742; Zemahşerî, “sbk”, 1/430. 
81 el-Bakara 2/148 

يهَا هُوَ  وِجْهَة   وَلِكُل ٍ         قَد۪ير   شَيْءٍ  كُل ِ  عَلٰى اٰللَّ  اِنا  جَم۪يعاًِۜ  اٰللُّ  بِكُمُ  يأَتِْ  تكَُونوُا مَا ايَْنَ  الْخَيْرَاتِِۜ  فاَسْتبَِقوُا مُوَل ۪
82 Yûsuf 12/25 

اءُ  مَا قاَلتَْ  الْباَبِِۜ  لَداَ سَي ِدهََا وَالَْفَياَ دبُرٍُ  مِنْ  قَم۪يصَهُ  وَقَداتْ  الْباَبَ  وَاسْتبََقاَ  الَ۪يم   عَذاَب   اوَْ  يسُْجَنَ  انَْ  الَِّآَ  سَُٓوءًا باِهَْلِكَ  ارََادَ  مَنْ  جَزََٓ

    Ayrıca el-Mâide 5/48; Yûsuf 12/17; Yâ-sîn 36/66. âyetlerine de bakılabilir. 
83 el-Bakara 2/148; el-Mâide 5/48; Yûsuf 12/17; el-Mü’minûn 23/61; el-Fâtır 35/32; el-Hadîd 57/21. 
84 el-A’râf 7/80; el-Hicr 15/5; Tâ-hâ 20/99, 129; el-Mü’minûn 23/43; el-Ankebût 29/28, 39. 
85  Yâ-sîn 36/40; el-Ahkâf 46/11; el-Meâric 70/41. 
86 el-Enfâl 8/68; Yûnus 10/19; Hûd 11/40, 110; el-Enbiyâ 21/101; el-Mü’minûn 23/27; eş-Şûrâ 42/14. 
87 el-Enfâl 8/59; el-Ankebût 29/4. 
88 et-Tevbe 9/100; el-Vâkıa 56/10; el-Haşr 59/10. 
89 Yûsuf 12/25. 
90 el-Enbiyâ 21/27. 
91 es-Saffât 37/171. 
92 en-Nâziât 79/4. 



22 

 

1.1.2. Siyâk ve Sibâk Kelimelerinin Istılâhî Anlamı  

Siyâk terimi, ıstılâhî anlamda sözlük anlamlarından farklı bir şekilde kullanılmak-

tadır. Sözlük anlamlarında ve Kur’ân âyetlerindeki kullanımlarında konuşma ile doğru-

dan irtibâtlandırılmamıştır. Ancak siyâk kelimesinin, konuşanın maksadının anlaşılabil-

mesi için kelimelerin veya cümlelerin içinde bulundukları pasaja göre anlamlandırılması 

anlamında ilk kez Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî tarafından kullanıldığı kabul edilmekte-

dir.93 İmâm Şâfiî er-Risâle isimli eserinde “siyâk” terimini, lafzın zâhir anlamının dışında 

hangi anlamlara gelebileceğinin anlaşılmasını sağlayan etken olduğunu söylemektedir. 

Ayrıca bir ifadenin başı, ortası ve sonunun dikkatlice incelenmesiyle lafızların âmm (ge-

nel) veya hâss (özel) olduklarının anlaşılabileceğini belirtmekte; yine bu bağlamda, lafız 

her ne kadar âmm olsa da onunla hâss bir anlamın murad edilmiş olabileceğini ifade et-

mektedir.94    

İmâm Şâfiî aynı kitâbında   نْف الذي يبُيَ ِن سياقهُ معناهباب الص ِ  ‘manasını siyâkının açıkla-

dığı âyetler’ diye başlık açmış ve bu başlık altında siyâkın, lafızların anlaşılmasındaki 

önemini örneklerle açıklamıştır. 95  Örneğin,  ِوَاسْألَْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الاتِي كَانتَْ حَاضِرَةَ الْبَحْر “Onlara, 

deniz kıyısında bulunan şehir halkının durumunu sor.”96 âyetinde geçen  ِالْقَرْيَة lafzı ile 

Allâh, önce deniz kıyısında bulunan kasabanın sorulmasını emretmiştir. İmâm Şâfiî âye-

tin siyâkına vurgu yaparak diyor ki: “Kasabanın kendisi ne cumartesi ne de başka bir gün 

herhangi bir günah işlemediği gibi herhangi bir yasağı da çiğneyeceği tasavvur edilemez. 

Daha sonra da âyeti kerîmede  ِالسَّبْت ف يِ يعَْدُونَِ  cumartesi yasağını çiğniyorlardı.”97“ إ ذِْ

buyrulmuştur. Burada  ِالْقَرْيَة lafzından maksadın orada yaşayan insanlar olduğunu söyle-

mektedir.98 Bu örnek, İmâm Şâfiî'nin siyâk kavramını, lafızların bağlam içinde değerlen-

dirilerek doğru anlamlarının tespît edilmesinde ne denli önemli bir araç olarak gördüğünü 

göstermektedir. 

İmâm Şâfiî, verdiği bir başka örnekte, teyemmüme ruhsat verilmesine sebep olan 

durumları âyetin siyâkından hareketle açıklamaktadır. Ona göre, Allâh Teâlâ iki durumda 

 
93 Osman Güman, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi: İbn Dakîkul’Îd Örneği”. İslam Hukûku 

Araştırmaları Dergisi 21 (2013), 29. 
94 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş- Şâfiî, er-Risâle. thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Beyrût: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1356/1938), 56-57; Avnullah Enes Ateş, Kur’ân Yorumunda Siyâkın Yeri: Ze-

mahşerî’nin Keşşâf’ı Özelinde (İstanbul: Kitâbî Yayınları, 2018), 21. 
95 Şâfiî, er-Risâle, 62-64.   
96 el-A’râf 7/163. 
97 el-A’râf 7/163. 
98 Şâfiî, er-Risâle, 62-63. 



23 

 

teyemmüme ruhsat vermiştir ve bu durumlar âyetin bağlamından anlaşılmaktadır. Şöyle 

ki  ُمُوا صَعِيداً طَي ِبًا فَامْسَحُوا بوُِجُوهِكُمْ وَأيَْدِيكُمْ مِنْه  ,temiz bir toprağa yönelin (teyemmüm edin)“ فتَيَمَا

yüzünüzü ve ellerinizi onunla meshedin.”99 ifadesinden önce, teyemmüm yapma ruhsatı-

nın şartları belirtilmiştir:  ٍوَإِنْ كُنْتمُْ مَرْضَى أوَْ عَلَى سَفَر “Şâyet hasta veya yolculuk hâlinde bu-

lunursanız.”100 Bu iki durumdan ilki ister mukîm olsun ister seferî olsun kişinin hasta 

olmasıdır. İkincisi ise seferde olup suya ulaşamamasıdır. Bu durumda  مُوا  فَلَمْ تجَِدوُا مَاءً فَتيَمَا

“su bulamamışsanız”101 ibâresi de seferî olan kişinin suyu araştırmakla mükellef oldu-

ğunu vurgulamaktadır.102       

Mâlikî fıkıh usûlü âlimlerinden Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ eş-Şâtıbî el-Gırnâtî 

(öl. 790/1388), “siyâk” terimini ıstılâhî anlamda detaylı bir şekilde açıklamıştır. Şâtıbî'ye 

göre, bir kelâmın mesâkı (ifade tarzı), zaman, durum ve hâle göre farklılık gösterebilir. 

Bu husûs, bedî‘ ve me‘ânî ilimlerinde bilinen bir gerçektir. Bu bağlamda, dinleyiciden 

beklenti hem olayın hem de mevcut durumun gerekliliklerini dikkate alarak, kelâmı ba-

şından sonuna kadar bütüncül bir şekilde ele almasıdır. Sözün sadece başına bakıp sonunu 

veya sadece sonuna bakıp başını ihmâl etmemelidir. Konu her ne kadar birden fazla cüm-

leden meydana gelse bile bu cümleler birbirleriyle irtibâtlıdır. Zira kelâmın tamamı belirli 

bir olay hakkında ve belirli bir maksat için indirilmiştir. Bu nedenle, kelâmı doğru anla-

mak isteyen kişi, mutlaka sözün öncesi ve sonrasını birlikte değerlendirmelidir. Ancak bu 

şekilde Şâri’in maksadı anlaşılabilir. Aksi takdirde, kelâmın öncesi ve sonrasıyla bir bü-

tünlük içinde değerlendirilmemesi durumunda, asıl kastedilen mânânın anlaşılması müm-

kün olmayacaktır.”103 Şâtıbî, metinde yer alan ifadelerin birbirinden bağımsız ele alına-

mayacağını, zira ifadelerin birbirine sıkı bir şekilde bağlı olduğunu ve bu nedenle biribiri 

ile bir bütünlük içinde anlaşılması gerektiğini vurgulamaktadır. Aksi takdirde Şari’nin 

maksadının anlaşılmasının mümkün olmadığını dile getirmektedir.         

Yukarıda zikredilen örneklerden anlaşılacağı üzere fıkıh usûlcüleri ilk dönemler-

den itibâren siyâka önem vermişlerdir ve bunun önemine aynı zamanda vurgu yapmışlar-

dır.  

 
99 el-Mâide 5/6. 
100 el-Mâide 5/6. 
101 el-Mâide 5/6. 
102 Şâfiî, el-Ümm, 1/62 
103 Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî Şâtıbî el-Gırnâtî, el-Muvâfekât, thk. Ebû Ubeyde 

Meşhûr b. Hasan Âli Selmân (Suudî Arabistan: Dâru İbn Affân, 1417/1997), 4/266; Habip Gül, Taberî 

Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi (Isparta: Süleymân Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmaış Doktora Tezi, 2022), 23. 



24 

 

Siyâk kelimesinin ilk dönemlerden itibâren gerek Hanefî gerek Mâlikî gerek Şâfiî 

gerekse Hanbelî mufakkihler tarafından ıstılâhî anlamda kullanıldığı görülmektedir.104 

Ateş, ilk dönem müfessirleri arasında siyâk kelimesini, ‘yapılan konuşmanın ne 

anlama geldiğine delâlet eden lafzî karîne’ manasına gelecek şekilde ilk kullanan müfes-

sirin Muhammed b. Cerîr et-Taberî (öl.310/923) olduğunu söylemektedir. Taberî tefsîri-

nin birçok yerinde, âyetlerin manasının, siyâkındaki diğer âyetlerle anlaşıldığını ifade et-

mektedir.105 Âyetleri yorumlarken âyetlerin bağlamını dikkate almaktadır. Örneğin Ba-

kara Sûresi 177. âyetine geçen ‘yüzlerinizi doğuya ve batıya çevirmeniz iyilik değildir.’ 

İbaresinde kastedilenlerin aslında Yahûdiler ve Hristiyanlar olduğunu söyler. Bu istidlâli, 

âyetin siyâkında yer alan diğer âyetlerin olduğunu söyleyerek delillendirmektedir.106  

Tefsîr usûlü alanında müstakil eserler ortaya koyan müfessirlerin yazdıkları bazı 

eserler dikkate alındığında daha erken dönemlerden itibâren siyâk konusu üzerinde du-

rulduğu görülmektedir. Örneğin Mukâtil b. Süleymân (öl. 150/766) tefsîr usûlüne dair 

yazmış olduğu “el-Vücûh ve’n-nezâir” isimli kitâbında lafızların kendi siyâkına göre an-

lam kazandığını dile getirerek ele aldığı her bir kelimenin siyâkından hareketle anlamlan-

dırmıştır.107 Örneğin, َالهُدى kelimesine on yedi, الكُفر kelimesine dört, الشِ رك kelimesine üç, 

 kelimesine ise on السُّوء kelimesine altı ve الفساد ,kelimesine dört المَرَض ,kelimesine altı سَواء

bir farklı anlam atfederek her birini yer aldığı bağlama göre yorumlamıştır.108 Aynı yön-

tem, ele aldığı diğer tüm kelimeler için de sistematik biçimde uygulanmıştır. Bu yönüyle 

söz konusu eser, siyâk odaklı bir çalışma olarak değerlendirilebilir. Bu çerçevede, tefsîr 

literatüründe yer alan vücûh ve nezâir türündeki eserlerin, siyâk bağlamında ele alınabi-

lecek çalışmalar arasında olduğu söylenebilir. 

Sonraki dönemlerde de siyâk kelimesini ‘yapılan konuşmanın ne anlama geldiğine 

delâlet eden lafzî karîne’ anlamında kullanan müfessirler olmuştur: Ebû Mansûr Muham-

med b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-Semerkandî (öl. 333/944), Ebû Ca’fer Ah-

med b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî en-Nehhâs (öl. 338/950), Ebü’l-Leys es-

Semerkandî (öl. 373/983), Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm es-Sa’lebî en-

 
104 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 18-24. 
105 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 21-22. 
106 Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli 

âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullâh b. Abdu’l-Muhsin et-Türkî (Kâhire: Dâru Hicr, 1422/2001), 3/74-76; Ateş, 

Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 21. 
107 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 12. 
108 Mukâtil b. Süleymân, Ebü’l-Hasen Mukâtil b. Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî, el-Vücûh ve’n-nezâir 

fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin (Bağdad: Merkezu Cumuati’l-Macid li’s-Sekâfeti ve’t-

Turas, 1427/2006), 20-34. 



25 

 

Nîsâbûrî (öl. 427/1035), Ebû Muhammed Mekkî b. Ebî Tâlib Hammûş b. Muhammed el-

Kaysî (öl. 437/1045), Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî (öl. 

450/1058), Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî el-Vâhidî (öl. 

468/1076)109 

Hazif, takdîm-te’hîr, ifadelerin anlamlarının tespîtini yapan mütekaddim dilbilim-

cilerinin aynı zamanda siyâk konusunu da izâh ettikleri görülmektedir. Ebû Bişr (Ebû 

Osmân, Ebü’l-Hasen, Ebü’l-Hüseyn) Sîbeveyhi Amr b. Osmân b. Kanber el-Hârisî (öl. 

َ كَثيِرًا وَالذااكِرَاتِ “ (180/796 -iffetlerini koruyan erkek…“ ”وَالْحَافظِِينَ فرُُوجَهُمْ وَالْحَافظَِاتِ وَالذااكِرِينَ اللّا

ler, iffetlerini koruyan kadınlar; Allâh’ı çokça anan erkekler, çokça anan kadınlar; …”110 

âyetinde yer alan “ ِالْحَافظَِات” kelimesinden sonra “ نا فرُُوجَهُ  ” lafzının, “ ِالذااكِرَات” kelimesinden 

sonra ise “ َاللّا” kelimesinin hazfedildiğini ifade etmektedir. Bu hazfin yapıldığına cümle-

nin siyâkının/bağlamının işâret ettğini söylemektedir.111   

Erken dönem dilbilimcilerinden Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe 

ed-Dîneverî (öl. 276/889)   ( بَلْ عَجِبوُا أنَْ جَاءَهُمْ مُنْذِر  مِنْهُمْ فقََالَ الْكَافِرُونَ هَذاَ شَيْء   1وَالْقرُْآنَِ الْمَجِيدِ )ق

بعَِيد  )2عَجِيب  ) رَجْع   ذلَِكَ  ترَُابًا  وَكُناا  مِتنَْا  أئَِذاَ   )3 )  “1. Kâf. Şânı yüce Kur’ân’a yemîn olsun! 2-3. 

Kâfirler, içlerinden bir uyarıcının gelmesine şaştılar da “Bu tuhaf bir şey, öldükten ve 

toprak olduktan sonra mı (dirileceğiz)? Bu olmayacak bir dönüş!” dediler.”112 âyetinde 

geçen  أئَِذاَ مِتنَْا وَكُناا ترَُابًا cümlesinin anlamının hazfedilen “ َُنبُْعث” şeklinde bir kelime takdîr 

edilerek tam olacağını ifade etmektedir. Bu anlama, أئَِذاَ مِتنَْا وَكُناا ترَُابًا ibâresinden sonra ge-

len   ذلَِكَ   رَجْع  بعَِيد ibâresinin işâret ettiğini söylemektedir.113 Böylece âyetin nasıl anlaşılması 

gerektiğini yine âyetin siyâkından hareketle manalandırmaya çalışmıştır.  

Dilbilimciler kelimelerdeki takdîm ve te’hîr konusunu ele alırken de anlamların tam an-

laşılabilmesi için siyâka göndermede bulunmuşlardır. Örneğin Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. 

Ziyâd b. Abdillâh el-Absî el-Ferrâ’ (öl. 207/822)  ُفَجَعَلْنَاه نَبْتلَِيهِ  أمَْشَاجٍ  نطُْفَةٍ  مِنْ  نْسَانَ  الْإِ خَلقَْنَا  إنِاا 

(2سَمِيعًا بَصِيرًا )  “Hakîkatte biz insanı katışık bir nutfeden yarattık; imtihan edelim diye onu 

 
109 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 22. 

    Ayrıca siyâk kelimesinin tarihi süreç içerisinde kazanmış olduğu anlam için daha geniş bilgiye ulaşmak 

amacıyla şu kaynaklara mürâcaat edilebilir. Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna 

Etkisi”, 21-25; Güman, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 29-37. 
110 el-Ahzâb 33/35. 
111 Sîbeveyhi, Ebû Bişr (Ebû Osmân, Ebü’l-Hasen, Ebü’l-Hüseyn) Amr b. Osmân b. Kanber el-Hârisî, el-

Kitâb, thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn (Kâhire: Mektebetü’l-Hanci, 1408/1988), 1/74; Gül. Taberî 

Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 15.  
112 Kâf 50/1-3. 
113 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî, Te’vîlu müşkili’l-Kur’ân, 

thk. İbrâhîm Şemsu’d-Dîn (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), 142.; Gül. Taberî Tefsîrinde 

Siyâkın Yoruma Etkisi, 16. 



26 

 

işitir ve görür kıldık.”114 âyetinin i’rabını yaparken âyette takdîm ve te’hîr yapıldığını 

söylemiş ve âyete şu şekilde mana vermiştir.   نْسَانَ سَمِيعًا بَصِيرًاجعلنا لنبتليه أي لنختبره  الْإِ  “imtihan 

edelim diye onu işitir ve görür kıldık.” Ferrâ’nın bu âyet ile ilgili yaptığı takdîm ve te’hîri 

diğer bazı dilbilimciler kabul etmemişler ve bu âyette takdîm ve te’hîr olmadığını zikret-

mişlerdir. Muhâlefet eden dilbilimciler Ferrâ’nın birçok açıdan hata yaptığını dile getir-

mişlerdir. Âyetteki “ َف” harfinin fâ-i ta’kibiyye olduğunu, dolayısıyla ikinci ifadenin bi-

rinci ifadeden önce, yani önce  ِنْسَانَ مِنْ نطُْفَةٍ أمَْشَاجٍ نبَْتلَِيه بَصِيرًاجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا   sonra da خَلقَْنَا الْإِ  şek-

linde olduğunu ve âyette takdîm ve te’hîr olmadığını söylemişlerdir. Onlara göre hatalar-

dan biri de kişinin ancak aklı başında ise, işitiyor ve görüyorsa imtihan olunması, emre 

tâbi tutulması ve yasaklara muhâtab olmasıdır ki Ferrâ’nın görüşü ona uygun değildir. 

Ferrâ’ya muhâlefet edenlere göre Ferrâ’nın hatalarından biri de -ki bizim konu başlığı-

mıza uygun olan ve esâs bizi ilgilendiren bölümü burasıdır- konuşmanın bağlamının, 

onun söylediğinden başka bir şeye işâret etmesidir: Âyet metninde ‘ ْكَي’ ‘lamı’ yoktur. 

Aksine, konuşmanın bağlamında, Cenab-ı Hakk’ın üzerimizdeki nimetlerini sayması ve 

bize nimetlerini göstermesi vardır.115  

Verilen örneklerden de anlaşılacağı üzere dilbilimciler de âyetlerin anlaşılmasında 

siyâka özel bir önem verilmesi gerektiğine vurgu yapmışlardır. 

Siyâk terimi klasik dönem eserlerinin birçoğunda ‘metnin öncesinde ve sonra-

sında geçen ve maksadın ne olduğunu anlamaya yardımcı olan’ anlamına gelebilecek şe-

kilde kullanılmışken, günümüzde ise çok daha geniş bir muhtevâ ifade edecek şekilde 

‘lafız içi ve dışı bütün bağlamı kapsayan’ anlamında kullanılmaktadır.116 İlk dönemlerde 

yazılan eserlerde terim olarak tanımı yapılmayan ancak daha sonra terimleşen siyâk keli-

mesi, bir sözün, bir ifadenin söylenmesini gerekli kılan ya da o ifadeye uygun düşen bağ-

lamsal ortam anlamında kullanılmaktadır. 

Bazı yazarlar siyâk kelimesine şu ıstılâhî anlamları vermişlerdir.  

“Siyâk teriminin ıstılâhî anlamı; metin içerisindeki belirli bir paragraf ya da keli-

menin öncesi ve sonrasıyla oluşturduğu bütünlüklü yapıyı ifade etmektedir. Bu yapı, bir-

birine bağlı paragraflar aracılığıyla metnin anlam bütünlüğünü sağlamaktadır. Bir kelime 

 
114 el-İnsân 76/2. 
115 Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî en-Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, thk. Abdu’l-

Mun’im Halîl İbrâhîm (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1421/2000), 5/62. 
116 Güman, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 30. 



27 

 

grubunun içinde yer aldığı bağlam, yalnızca o kelimelerin anlamlarını belirlemekle kal-

maz; aynı zamanda ilgili paragrafın genel anlamı ve amacı hakkında da açıklayıcı bir işlev 

görmektedir”117     

“Sibâk” terimi, sözlük anlamı itibarıyla bir şeyin geçmişi, öncesi, başlangıcı, üst 

kısmı ya da dil açısından bir ifadenin önceki bölümü gibi anlamlar taşımaktadır.118 Istılâhî 

olarak ise genellikle “sibâku’l-kelâm” terkîbi içerisinde kullanılmakta olup, ifadenin 

yönü, anlatımın seyri ve sunuluş biçimiyle birlikte sözün giriş kısmı ile olan bağlantısını 

ifade etmektedir. Bu doğrultuda sibâk, bir ifadenin öncesini, yani sözün evveliyatını be-

lirlemeye yönelik bir anlam çerçevesi sunmaktadır.”119 Ancak bu tanımlamaya rağmen, 

klasik temel kaynak eserlerde söz konusu tanımı açıkça destekleyen bir bulguya rastlan-

mamıştır.    

Mustafa Ünver yaptığı çalışmada, Arapça hiçbir kaynakta, siyâk-sibâk şeklinde 

bir terkîbe ve kullanıma rastlamadığını, sadece kaleme alınmış bazı Türkçe eserlerde bu 

ayırıma gidildiğini ve buradan hareketle böyle bir kullanımın Türklere özgü bir kullanım 

olabileceğini ifade etmektedir. Siyâk teriminin, herhangi bir öncelik-sonralık ayrımı yap-

maksızın sözün bağlamını bütüncül olarak ifade etmeye imkân tanıdığını hem ifadenin 

öncesini hem de sonrasını aynı anda kapsayacak şekilde kullanıldığını, dolayısıyla sözün 

geçtiği bağlamsal zemine işâret ettiğini belirtmektedir. Bu çerçevede, terimin kapsamlı 

yapısının kavramsal yeterliliği artırdığını ve bu nedenle ayrıca “siyâk” ve “sibâk” gibi 

ayrımlara gitmenin gereksiz olduğunu dile getirmektedir.120   

Nitekim biz de bu çalışmayı yaparken bazı Arapça kitâplarda bağlam anlamında 

sadece siyâk kelimesinin kullanıldığını, tamamlayıcı kelime olarak sibâk kelimesinin kul-

lanılmadığını gördük.121  

Arapça kaynaklarda yalnızca “siyâk” kelimesinin kullanıldığını gösteren iki örnek 

şu şekilde sunulabilir: “ ِعَزا وَجَلا أمََرَ بهَِا فِي قتِاَلِ الْمُشْرِكِينَ فقََالَ فِي  سِيَاقِ الْْيَة َ  ifadesinde 122”وَلِْنَا اللّا

 
117 İbrâhîm Fethî, Mu’cemu’l-mustalahati’l-edebiyye (Tûnus: el-Müessesetü’l-Arabiyyetü li’n-Nâşirîne’l-

Müttedîn, 1986), 202. 
118 Mehmet Doğan, Büyük Türkçe Sözlük (İstanbul: İz yayıncılık, 1996), 983. 
119 Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, 990; Ünver, Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü, 52. 
120 Ünver, Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü, 53. 
121 Muhammed Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Fikr, 1428/2007), 4/204; Seyyid Ku-

tub, Fî Zılâli’l-Kur’ân (Kâhire: Dâru’ş-Şurûk, 1423/2003), 4/2192, 2194, 2196, 2198, 2200; Mehmet 

Sani Özdemir, Tek Bir Kitâp ile Arapça Öğretimi (Diyarbakır: Seyda Yayınları, 2019), 236, 353, 358, 

366, 374, 381. 
122 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs Şâfiî, el-Ümm (Beyrût: Dâru’l-Ma’rife, 1410/1990), 1/257. 

Ayrıca bk. Şâfiî, el-Ümm, 1/87, 232; 3/89, 4/307, 5/200. 



28 

 

“çünkü Allâh azze ve celle onunla, müşriklerle savaşmayı emretmiştir, bu nedenle âyetin 

akışı (siyâk) içerisinde şöyle buyurmuştur” anlamı verilmiştir. Diğer bir örnek ise “  لْن

 cümlesidir; burada ise “çünkü bu âyet, ilâh 123”هذه الْية إنما هي في  سياق الخبر عن متخذي الْنداد

olarak eş edinenlerden bahseden bağlamda (siyâk) gelmiştir” anlamı aktarılmaktadır. Bu 

örneklerde “siyâk” kavramı, sözün geliş bağlamı veya anlam akışını ifade eden terim ola-

rak kullanılmaktadır. 

Bu nedenle, çalışmamızda “siyâk-sibâk” terkîbi yerine doğrudan “siyâk” veya 

“bağlam” terimlerinin kullanılmasının daha uygun ve yerinde olacağı kanâatindeyiz. 

1.2. Siyâkla İlgili Bazı Kavramlar 

1.2.1. Nazm 

Nazm kelimesi, sözlükte “inci gibi değerli nesneleri dizmek”, “sözleri ardışık şe-

kilde sıralamak”, “bir araya getirmek” ve “te’lîf etmek” gibi anlamlarda kullanılmaktadır. 

Mecâzen ise özellikle edebî metinler ve şiir dili bağlamında öne çıkmaktadır.124 Istılâhî 

anlamda nazm, anlam yönünden birbirini tamamlayan ifadelerin zihinsel bütünlüğe uy-

gun biçimde bir araya getirilerek anlamlı ve tutarlı bir söylem ortaya koyma sürecini ifade 

eden dilsel bir yapılandırma sürecini ifade etmektedir.125 

Kur’ân’ın nazmı ve tertîbi açısından mucizevî bir kelâm olduğunu ispat etmeye 

çalışan İslâm âlimleri, bu kavrama büyük önem atfetmişlerdir. Nazmü’l-Kur’ân mesele-

sinin ilk kez kim tarafından ele alındığı kesin olarak belirlenememekle birlikte, bu konu-

nun ilk olarak İbnü’l-Mukaffa’ (öl. 142/759) tarafından gündeme getirildiği rivâyet edil-

mektedir.126 Ayrıca, Nazzâm (öl. 231/845) ve ona tâbi olan düşünürlerin benimsediği 

“sarfe” görüşü,127 Kur’ân’ın nazmıyla ilgili meselelerin erken dönemlerden itibâren tartı-

şılmaya başlandığını göstermektedir.128   

 
123 Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 3/24. Ayrıca bk. Taberî, Câmiu’l-beyân, 2/415; 3/159, 

311, 582, 5/117, 504, vd. Ayrıca hem klasik hem de birçok çağdaş tefsîr kitâplarında siyâk kelimesi, 

sibâk kelimesi olmadan kullanılmaktadır. 
124 İbn Manzûr, “nzm”, 4469. 
125 Sedat, Şensoy. “Nazmü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 

32/464. 
126 Şensoy, “Nazmü’l-Kur’ân”, 32/464; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 35. 
127 Sözlükte “geri çevirmek, engel olmak” anlamındaki sarf kökünden türeyen sarfe, belâğat yönünden 

Kur’ân’ın benzerini meydana getirme gücünün bulunduğu, fakat inkârcıların bu gücü kullanmasının 

Allâh tarafından engellendiği tezine dayanan i’câzü’l-Kur’ân teorisini ifade eder. (Yusuf Şevki Yavuz, 

“Sarfe”, Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2009), 36/140.) 
128 Şensoy, “Nazmü’l-Kur’ân.” 32/464. 



29 

 

“Nazm” düşüncesini ele alan İbnü’l-Mukaffa’, kelimelerin dizilişinin önemine ve 

bu dizilişin taşıdığı anlamlara dikkat çekerek önemli bir noktaya temas etmiştir. İbnü’l-

Mukaffa’’dan sonra ise Câhiz (öl. 255/869), nazm teorisi üzerine çalışmalar yapmış ve 

Allâh’ın indirdiği kitâbın doğruluğunun delilinin, insanlığın bir benzerini oluşturma gü-

cüne sahip olamayacağı bir nazma sahip olduğunu ifade etmiştir.129 

Kâdî Abdülcebbâr (öl. 415/1024) ile birlikte nazm teorisi yeni bir boyut kazanmış 

ve nazm teorisinin temelleri onunla atılmaya başlanmıştır. Kâdî Abdülcebbâr, fesâhatin 

yalnızca kelimelerin ardı ardına sıralanmasıyla meydana gelmeyeceğini, her kelimenin 

belirli bir sıfata sahip olması gerektiğini vurgulamıştır. Bu sıfatların, kelimenin cümle 

içindeki konumuna ve i‘râbıyla olan ilişkisine göre belirlendiği, dolayısıyla her kelimenin 

bu özellikleri göz önünde bulundurularak fesâhatin ortaya konulabileceği ifade edilmiş-

tir.130  

Daha sonra Abdülkâhir Cürcânî (öl.471/1078) tarafından bütün yönleriyle ele alı-

nıp kapsamlı bir şekilde tahlîl edilerek geliştirilen “nazm” teorisi, doğrudan siyâkla ilişkili 

bir kavram olarak temellendirilmiştir. Ancak Abdülkâhir Cürcânî, nazm düşüncesiyle 

yalnızca Kur’ân’ın mucizevî özelliğine işâret etmekle kalmamış, aynı zamanda anlamın 

daha kapsamlı bir şekilde anlaşılmasına katkı sağlayacak söz dizimine yeni bir boyut ka-

zandırmıştır.131 

Abdülkâhir Cürcânî’ye göre, nazm yalnızca kelimeler, kelimelerden oluşan 

kelâm, cümle ve paragraf düzeyinde anlam kazanır. Kelimeler ve terkîpler, ancak anlamlı 

bir bütün hâline geldiklerinde edebî açıdan değerlendirilebilir. Anlamlı bir bütün oluştur-

madan önce, bu unsurlar üzerinde edebî bir değerlendirme yapmak doğru değildir.132 

Cürcânî’ye göre kelimeler, bağımsız anlamlarını aktarmaktan ziyâde, aralarındaki anlam 

ilişkilerini ve karşılıklı bağları ortaya koymak üzere bir araya getirilmiş ve cümle içinde 

bu ilişkilere göre konumlandırılmıştır. 

 
129 Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî, Resâilü’l-Câhiz, thk. Abdusselâm Mu-

hammed Hârûn, (Kâhire: Mektebetü’l-Hancî, 1384/1964), 3/229; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yo-

ruma Etkisi, 35; Şensoy, “Nazmü’l-Kur’ân”, 32/464. 
130 Kadir Kınar, “Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazm teorisi”, Sakarya Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 

Sakarya 13(2006), 69; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 35. 
131 Kınar, “Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazm teorisi”, 75; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 35. 
132 Kınar, “Abdülkâhir el-Cürcânî’nin Nazm teorisi”, 75; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 35; 

Şensoy, “Nazmü’l-Kur’ân”, 32/465. 



30 

 

Yapılan açıklamalardan da anlaşılacağı üzere, Cürcânî’nin nazm anlayışı, doğru-

dan siyâkla bağlantılıdır. Çünkü siyâkı dikkate almak, cümledeki kelimelerin, paragraf-

taki cümlelerin, bölümdeki paragrafların ve nihâyetinde metni oluşturan tüm birimlerin 

anlam bütünlüğünü göz önünde bulundurmayı gerektirir. Nazm teorisi de benzer bir an-

lamda kullanılmakta olup, bu teoride kelimelerin ve cümlelerin tek başlarına ifade ettik-

leri anlamlar değil, bir bütün olarak ortaya çıkan anlam üzerinde durulmakta ve metnin 

bütünlüğü içinde ortaya çıkan anlam vurgulanmaktadır. Dolayısıyla, metnin bütünlüğün-

den hareketle bütüncül bir yoruma ulaşılabileceği hem siyâkın hem de nazm teorisinin 

üzerinde yoğunlaştığı bir noktadır.133 

1.2.2. İnsicâm 

-kelimesi sözlükte yağmurun yağması, gözlerden yaşın akması, ırmak suyu ”سجم“

nun sürekli olarak akıp gitmesi gibi anlamlarda kullanılmaktadır. “انسِجام” kelimesi ise bu 

kök fiilden türetilmiş “انفعال” infiâl kalıbında bir mastar olup aynı anlamları ifade etmek-

tedir.134 Terimsel anlamda ise “peş peşe sıralanmış kelimelerin dizilişindeki estetik, lafız-

larındaki hoşluk ve ifadenin yapısındaki yumuşaklık, tıpkı bir ırmak gibi suyunun ses-

sizce akışı gibi cümlelerin akıcı bir üslûpla ifade edilmesidir.” Bu bağlamda Kur’ân’ın 

insicâmı, Kur’ân’ın üslûbundaki zerafet, ifadelerindeki tatlılık ve akıcılık gibi anlamlarla 

ilişkilendirilmektedir.135 Hatta, Kur’ân’ın lafız ve anlam bakımından insicâmlı olması, 

onun mucizeliğinin bir delili olarak kabul edilmektedir. Bu bağlamda İsmail Cerrahoğlu 

(öl. 2022) âyetlerin farklı zamanlarda ve çeşitli sebeplerle indirilmiş olmasına rağmen, 

aralarındaki mükemmel uyum ve bağlantının varlığını vurgulamaktadır. Ayrıca, âyetler-

den birinin bile yerinin değiştirilmesinin imkânsız olmasının, Kur’ân’ın edebî i’câzının 

bir göstergesi olduğunu ifade etmektedir.136 

İnsicâm, yalnızca metinle sınırlı bir kavram olmayıp okuyucunun bilgi, birikim, 

tecrübe ve idrak faaliyetleriyle de doğrudan ilişkili bir kavramdır. Bir metinde kullanılan 

kelimeler, okuyucunun bilgi ve tecrübeleriyle uyumsuzluk gösteriyorsa, anlam akışı bo-

zulur ve insicâm kaybolur. Bu açıdan, insicâm yalnızca metnin yapısal bütünlüğüyle de-

ğil, aynı zamanda mefhûmların birbirleriyle olan bağlantısıyla da alakalıdır. Kur’ân-ı 

 
133 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 36. 
134 İbn Manzûr, “scm”, 1947. 
135Ali Yılmaz, Fahruddîn er-Râzî’nin et-Tefsîru’l-Kebîr (Mefâtihu’l-Ğayb) adlı eserinde Tenâsüb ve İn-

sicâm (Erzurum: Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 1996), 11; Gül, Taberî 

Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 36. 
136 Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü,204; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 36. 



31 

 

Kerîm’deki ifadeler incelendiğinde, sadece metnin cümleleri arasında değil, Kur’ân’da 

yer alan ifadeler ile dönemin toplumunun duygu dünyası arasında da mükemmel bir in-

sicâmın mevcut olduğu görülmektedir. Mefhûmlarla verilmek istenen mesajların insicâmı 

sayesinde inen âyetler, o dönemdeki insanların büyük bir kısmı üzerinde etkili olmuştur. 

Özellikle, insanların ibret alması amacıyla inen âyetlerde kullanılan kavramlarla dönemin 

insanlarının zihin dünyalarının birebir örtüştüğü dikkat çekmektedir. Deveden, bahçeden, 

akarsudan, üzümlerden, incirden ve hurmadan bahseden âyetler, Kur’ân’ın indiği coğraf-

yada yaşayan halkın iyi bildiği unsurlar olup, bu kavramların zikredilmesi insicâmın sağ-

lanmasında önemli bir rol oynamaktadır. Elbette, bu kavramlarla yalnızca o dönemin in-

sanlarına hitâb edilmemiş, kıyâmete kadar tüm insanları ilgilendiren evrensel mesajlar da 

bu bağlamda iletilmiştir.137 

İnsicâm ile siyâk arasında güçlü bir ilişki bulunmaktadır. Zira siyâk, metnin anlam 

akışı, bütünlüğü ve lafızların bu bütünlük içinde nasıl anlaşılması gerektiği ile ilgili bir 

kavramdır. Aynı siyâktaki kelimelerin ve cümlelerin arasındaki uyum, irtibât ve insicâm 

hem anlam hem de akıcılık açısından bir bütünlük göstermektedir. Bu bağlamda, “in-

sicâm” ve “bütünlük” kavramları arasında da bir ilişki söz konusudur. Çünkü insicâm, 

irtibâta, irtibât da bütünlüğe işâret eden kavramlardır. Siyâk ise metnin bütünlüğü ile doğ-

rudan ilişkilidir. Bir metinde yer alan sözcük ve cümlelerin metnin konusu ile uyumu, 

metindeki diğer ifadelerle olan ilişkisi hem siyâk hem de insicâm kavramlarıyla bağlan-

tılıdır. Dolayısıyla, Kur’ân’daki bir âyetin önceki ve sonraki âyetlerle mana bakımından 

bir bütünlük arz etmesi, âyetler arasında anlam yönünden insicâmın bulunduğunu ifade 

eder.138 

Kur’ân’ın anlatımında, harf ve kelime düzeyinden başlayıp tüm metnin bütünlü-

ğüne kadar mükemmel bir uyum gözlemlenmektedir. Kur’ân’ın vermek istediği mesajlar, 

anlatılan kıssalar, kullanılan mecâzlar, deyimler ve tekrarlar, mükemmel bir ahenk içinde 

sunulmaktadır. Farklı konular, kıssalar ve ahkâma dair husûslar bir arada ele alındığı 

halde, arada hiçbir kopukluk veya düzensizlik bulunmamaktadır. Kur’ân, tüm bu 

husûsları âhenkli bir uslûpla, muhâtabı sıkmadan ve bir bütünlük içinde sunmaktadır. An-

cak burada dikkat edilmesi gereken bir husûs, siyâk ile insicâmın eşanlamlı olmadığıdır. 

İnsicâm, lafızların, terkîplerin ve cümlelerin uyumlu bir biçimde sıralanmasıyla ilgilidir. 

 
137 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 36-37. 
138 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 37. 



32 

 

Siyâk ise metnin konusunu, anlatım uslûbunu, ifadelerin insicâm içinde sıralanışını, me-

tinde verilmek istenen mesajları ve cümleler arasındaki münâsebeti ortaya koyan dilsel 

bir karînedir. Bu nedenle, insicâmı siyâkın gerektirdiği dizilişin sonucunda ortaya çıkan 

âhenk ve uyum olarak da tanımlamak mümkündür. Sonuç olarak, siyâk ile insicâm ara-

sında bir fark bulunmakla birlikte, bu iki kavram arasında yakın bir ilişki olduğu söyle-

nebilir.139 

1.2.3. Münâsebât 

-fiili sözlükte “nispet etti”, “benzerlik gösterdi” veya “dayandırdı” anlamla ”نسََبَ “

rına gelir. “ نسب القرابات” terkîbi ise baba tarafından kaynaklanan akrabalık ilişkisini ifade 

etmek için kullanılır. Bu fiilden türeyen ve “مفاعلة” müfâale kalıbında bir mastar olarak 

karşımıza çıkan “مناسبة” kelimesi ise alâka, yakınlık, ard arda gelmek, irtibâtlı ve bağlı 

olmak, nesebinde ortaklık bulunmak140 gibi anlamlar taşır.  

Terim olarak ise tenâsüb kelimesi, farklı şekillerde tanımlanmıştır. Bu tanımlar-

dan bazıları şu şekildedir:   

a. Münâsebet, kelimelerin ard arda gelmesindeki hikmetin, kendisiyle bilinen bir 

ilimdir. İstılâhî olarak ise, Kur’ân âyetlerinin tertîbindeki hikmeti ortaya koyan bir ilim-

dir.141 

b. Fer’î bir sebep veya bir kelâmın kendi mâhiyetindeki bir özellik nedeniyle, an-

lamları arasında ilişki bulunan kelimelerin aynı ifadede birleştirilmesidir.142 

c. Konuşmanın başının sonuna uygun düşmesi, anlam ilişkisi, vezinli ve kâfiyeli 

bir şekilde sona ermesi ise lafız ilişkisini ifade eder.143 

d. Tenâsüb, âyetlerde veya diğer metinlerdeki herhangi bir konuya dair genel, 

özel, aklî, hissî ya da hayalî ilişkiler; sebep-müsebbeb, illet-ma’lul, benzerlikler veya zıt-

lıklar gibi zihinsel zorunluluklardır.144 

 
139 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 37-38. 
140 İbn Manzûr, “nsb”, 4405. 
141 Yılmaz, Fahruddîn er-Râzî’nin et-Tefsîru’l-Kebîr (Mefâtihu’l-Ğayb) adlı eserinde Tenâsüb ve İnsicâm, 

12; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 39. 
142 Yılmaz, Fahruddîn er-Râzî’nin et-Tefsîru’l-Kebîr (Mefâtihu’l-Ğayb) adlı eserinde Tenâsüb ve İnsicâm, 

11; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 39. 
143 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 39. 
144 Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 2/631; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 39.   Ayrıca bu 

ifadelerin daha geniş bir açıklaması için bk. Mehmet Faik Yılmaz. “Münâsebâtü’l-Âyât ve’-Süver.”  

Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi. 31/568-570. (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 569. 



33 

 

Kur’ân ile ilgili düşünüldüğünde münâsebet ilmi, âyetler ve sûreler arasındaki an-

lam bütünlüğünü inceleyen bir ilim dalıdır.145 Bu ilim Kur’ân âyetlerinin, sûrelerinin, la-

fızlarının birbirleriyle bağlantılı yapısal bir bütünlük oluşturduğu146 temel üzerine inşâ 

edilmiştir. Tenâsübü’l-Kur’ân ile ilgili Kâdî Ebû Bekr b. el-Arabî  “Sirâcu’l-mürîdîn” 

isimli kitâbında şöyle der: “Kur’ân âyetlerinin, anlamlarının tutarlılığıyla ve cümlelerinin 

düzeniyle tek bir kelime gibi birbirleriyle irtibâtlı olması değerli bir ilimdir.”147  

Bu anlam ilişkilerinin ortaya konması, müfessirin geniş bilgi birikimi ve kavrayı-

şına dayanır.148 Münâsebet ilişkileri aklî, hissî, zihinsel veya varsayıma dayalı olabilir. 

Âyet ve sûrelerin münâsebetini açığa çıkarmak, metinde mevcut ve sâbit ilişkilerin açık-

lığa kavuşturulması anlamına gelmez. Eğer bu şekilde bir durum söz konusu olsaydı, 

metni okuyan herkesin doğrudan o irtibâtı kurabilmesi îcâp ederdi. Münâsebetin belirlen-

mesi, müfessirin kavrayışı doğrultusunda ifadeler arasında anlamlı bir ilişki kurulması ile 

mümkün olmaktadır. Bu ilişki aracılığıyla, ifadelerin farklı bölümleri arasındaki bağlan-

tılar ortaya konulmaktadır.149  

“Tenâsübü’l-âyât,” “tenâsübü’s-süver,” “münâsebâtü’l-Kur’ân” gibi ifadeler, 

Kur’ân-ı Kerîm’in âyetleri veya sûreleri arasındaki irtibât, uyum ve ilişkiyi ifade eden 

terimler olarak kullanılmaktadır.  

Kur’ân-ı Kerîm’deki olaylar, kıssalar, ahkâma, itikâda dair meseleler, nasihatler, 

azarlamalar, korkutmalar, emir ve nehiyler ve kevnî olaylar iç içe bir şekilde anlatıldığın-

dan,150 Kur’ân hakkında kapsamlı bir araştırma yapmayan kimseler, Kur’ân’daki anlatım 

bütünlüğünü tam anlamıyla idrak edemeyebilirler.  

Ancak Kur’ân-ı Kerîm’i dikkatlice inceleyenler, metinde anlatılan tüm konuların 

birbirleriyle ilişkili ve amacına uygun bir biçimde sunulduğunu fark edeceklerdir. Bu bü-

tünlüğü vurgulamak amacıyla pek çok âlim çeşitli eserler kaleme almıştır.151 Kur’ân’ın 

 
145 Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, 204; Ali Turgut, Tefsîr Usûlü ve Kaynakları (İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlâhiyât Fakültesi Yayınları, 1991), 210. 
146 Mehmet Altın, Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ (Ankara: Akademisyen Kitapevi, 

2021), 11; Ayrıca örnek için bk. Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, 206. 
147 Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 2/630; Altın, Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ, 11. 
148 Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, 205. 
149 Abdulbaki Güneş, Kur’ân’da Âyet ve Âyet Bütünlüğü (Elâzığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ensti-

tüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2005), 41; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 

39. 
150 Albayrak, Kur’ân’ın Bütünlüğü Üzerine, 21; Altın, Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ, 

10-11. 
151 Örnek eser ismi için bk. Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 40. 



34 

 

sûreleri ve pasajları arasındaki bütünlük ve ahengi ele alan Abullâh Draz (öl. 1378/1958) 

ise sûrelerde belirli bir yapısal plana, yani giriş, gelişme ve sonuç aşamalarına dayalı bir 

düzen bulunduğunu ifade etmiştir. Draz, sûrenin ilk kısmında yer alan birkaç âyette, iş-

lenmek istenen konunun ana hatlarının verildiğini ve sonraki bölümlerin bu konuyu mü-

kemmel bir şekilde geliştirerek, her bir ifadenin metnin bütünü içindeki yerini olağanüstü 

bir şekilde aldığını belirtmektedir.152 

Siyâk ve münâsebet kavramları arasında güçlü bir irtibât bulunmaktadır. Zira aynı 

siyâk içinde yer alan kelimeler, cümleler ve pasajların birbirleriyle ilişkili olması gerekir. 

Aksi halde, alakasız ve rastgele bir şekilde bir araya getirilen kelimeler ve cümlelerin, 

edebî bir değere sahip olması sözkonusu olamayacaktır. Bu bağlamda, siyâk ile münâse-

bet ilmi arasında önemli bir bağlantı mevcuttur. Münâsebât ilmi, kelimelerin, cümlelerin 

ve pasajların birbirleriyle olan bağlarını, aynı siyâk içerisinde yer almasıyla ilişkilendirir. 

Bu durumda âyetlerde iletilmek istenen mesaj, konunun bütünlüğü ve insicâmı ile doğru-

dan ilişkilidir. Her ne kadar münâsebet ve siyâk kavramları arasında anlam açısından ir-

tibât bulunsa da bu iki kavram bazı yönlerden farklılık arz etmektedir. Çünkü âyetler ara-

sında bir münâsebet olup olmadığının anlaşılabilmesi için, siyâkın dikkate alınması gere-

kir. Bu nedenle siyâk, münâsebetin ortaya konmasında önemli bir karîne işlevi görmek-

tedir. Ancak siyâk yalnızca âyetler ve pasajlar arasındaki münâsebetin varlığını ortaya 

koymakla kalmaz, aynı zamanda âyetler ve pasajlar arasındaki konu bütünlüğünü tümden 

gelim yöntemiyle inceleyen bir ilim olma hüviyetini taşır. Münâsebet ise, aynı siyâk 

içinde yer alan âyet ve pasajların birbirleriyle olan ilişkisini inceleyen bir Kur’ân ilmi 

olarak tanımlanabilir. Aynı siyâkta yer alan cümleler arasındaki irtibâtın belirgin olma-

dığı anlam bağlarını ortaya çıkarmak, münâsebet ilminin amacıdır. Siyâk ise, anlamın 

akışını dikkate alarak münâsebet bağlarını açığa çıkaran bir karîne işlevi görmektedir.153 

1.3. Nassların Anlaşılmasında Siyâkın Önemi   

Allâh Teâlâ, son ilâhî mesajı olan Kur’ân-ı Kerîm vasıtasıyla insanlara doğrudan 

hitâb etmiştir. Yirmi üç yıllık bir sürece yayılarak vahyedilen Kur’ân, inanç esâsları, 

ahlâkî ilkeler, amelî hükümler, teblîğ faaliyetleri, peygamber kıssaları, sâlih kimselerin 

hayât hikâyeleri, zâlimler, itâatkâr bireyler ve isyankâr topluluklara dair çok çeşitli konu-

ları ihtivâ etmektedir. Hâlihazırda elde bulunan Kur’ân, mevcut tertîbe göre değil, belirli 

bir nüzûl sırasına uygun olarak indirilmiş olup, içerdiği konusal çeşitlilik bu tertîbte 

 
152 Muhammed Abdullâh Draz, Kur’ân’a Giriş, çev. Salih Akdemir (Otto Yayınları, Ankara 2012), 102.  
153 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 40. 



35 

 

açıkça görülmektedir. Örneğin, öğüt içeren âyetleri cihâd âyetleri takip edebilir; cihâd 

âyetlerinin ardından peygamber kıssaları, sonrasında ise fıkhî hükümler ihtivâ eden âyet-

ler gelebilmektedir. Bu tertîb insanların yazdığı eserlere uymayan bir tertîb arz ettiğinden 

bazıları tarafından düzensiz ve sistemsiz olduğu şeklinde eleştirilirken bazıları tarafından 

eşsiz bir sanat eseri olarak kabul edilmektedir.154 Örneğin Hollandalı müsteşrik Reinhart 

Pieter Anne Dozy (öl. 1883) Kur’ân’ın bu tertîbini eleştiren isimler arasında yer almak-

tadır. Buna karşılık Muhammed Ferîd Vecdî (öl. 1954) Kur’ân’ın söz konusu tertîbi üze-

rinden Kur’ân’ın savunuculuğunu yapmıştır. Vecdî te’lîf ettiği tefsîrin önsözünde müs-

teşriklerin Kur’ân’la ilgili iddialarına cevap vermiş ve Kur’ân’ın bu yapısının, onun ilâhî 

kaynaklı oluşuna ve mucizevî yönünü ortaya koyduğuna delil olduğunu belirtmiştir. Ona 

göre, Kur’ân’ın farklı konuları içeren âyet ve sûrelerinin bu şekilde bir araya gelmesi, 

beşerî bir düzenleme değil, ilâhî bir irâdenin tezâhürüdür.155     

Abdülmüteâl es-Saîdî, Muhammed Ferîd Vecdî’nin Kur’ân tertîbi konusundaki 

savunusunu yetersiz bulmuş ve bu yaklaşımın bilimsel çevreleri tatmin etmekten uzak 

olduğunu ileri sürmüştür. Saîdî’ye göre, Vecdî’nin Kur’ân’ın belirli bir düzeni olmadığı 

varsayımı üzerinden yaptığı savunma, eleştirileri bertaraf etmekten ziyâde, onları zımnen 

kabul etmek anlamına gelmektedir. Oysa Saîdî, Kur’ân’ın parça parça nâzil olmasına rağ-

men, içerik ve yapı bakımından belirli bir tertîb ve sistematik bütünlük arz ettiğini savun-

maktadır. Bu bağlamda, Kur’ân’ın önsözü niteliğinde olan Fâtiha sûresiyle başladığını, 

kitâplarda görülen bölümler misali sûrelerle devam ettiğini ve sûrelerin de kendi içlerinde 

hizblere ayrıldığını belirtmektedir. Bu yapı, Kur’ân’ın rastgele değil, bilinçli ve düzenli 

bir tertîble şekillendiğini göstermektedir. Saîdî, Kur’ân’ın yapısal bütünlüğünü savuna-

rak, Batılı araştırmacıların Kur’ân’ın tertîbine yönelik eleştirilerine karşı çıkmıştır. Ona 

göre, Kur’ân’daki âyetler, bölümler, cüzler ve sûreler arasında açık ve belirgin bir irtibât 

ve düzen bulunmaktadır. Bu düzenin inkârı, Kur’ân’ın ilâhî kelâm olma vasfını zedele-

yebilir. Saîdî, ilk dönem müfessirlerinin bu konuya yeterince eğilmediklerini belirtmiş ve 

bu eksikliği gidermek amacıyla “en-Nazmü’l-fennî fi’l-Kur’ân” adlı eserini kaleme al-

mıştır. Bu çalışmasında, Kur’ân’ın sûre ve âyetlerinin tertîbini, içeriklerini ve aralarındaki 

ilişkileri detaylı bir şekilde inceleyerek, Kur’ân’ın yapısal bütünlüğünü ortaya koymayı 

hedeflemiştir. Bu eseri Kur’ân’a bir hizmet olsun diye yazdığını ifade etmiştir.156  

 
154 Şükrü Aydın, Kur’ân’ı Anlamak- Türkçe Çeviriler Bağlamında- (Ankara: Bilay Yayınları, 2022), 112-

113. 
155 Saîdî, en-Nazmu’l-fenniyyü el-Kur’ân, 3. 
156 Saîdî, en-Nazmu’l-fenniyyü el-Kur’ân, 3-4. 



36 

 

Görüldüğü üzere Saîdî, Kur’ân-ı Kerîm’in tüm bölümleri arasında açık bir uyum 

ve bütünlük bulunduğunu ifade etmekte ve bu yönüyle Kur’ân’ı bir sanat eseri olarak de-

ğerlendirmektedir. Ona göre, bazı âyetlerde fer‘î hükümler, bazılarında itikâdî esâslar, 

kimilerinde ahlâkî ilkeler ve öğütler, diğerlerinde ise peygamber kıssalarının yer alması, 

Kur’ân’ın tüm sûrelerine bu sanatsal bütünlüğün sistemli bir şekilde dağıtıldığını göster-

mektedir.”157   

Gerek konuyla ilgili yazılmış klasik eserler gerekse yukarıda referans gösterdiği-

miz muasır eserler incelendiğinde görülmektedir ki, sûreler ve âyetler arasındaki tenâsüp 

ortaya konulurken bu konu, Kur’ân’ın anlaşılmasına yönelik bir yöntem olmaktan ziyâde, 

Kur’ân’ın mucizeliğini ve vahiy ürünü olduğunu kanıtlama amacıyla ele alınmıştır. Zira 

farklı zaman ve mekânlarda nâzil olan âyetler ve sûreler arasında anlam bütünlüğü ve 

münâsebet kurulabiliyor olması, Kur’ân’ın beşerî bir söz değil, ancak ilâhî menşeli bir 

vahiy olduğunun ve bu yönüyle muciz niteliğe sahip bulunduğunun bir delili olarak de-

ğerlendirilmektedir. 

Kur’ân’ın daha iyi anlaşılması için birçok usûl ve kâide ortaya konmuş olmasına 

rağmen, Kur’ân’ın bütünsel bir çerçeve dahilinde anlaşılması gerektiği yönünde sistema-

tik çalışmalara yeterince yer verilmemiştir. Bu tür çalışmalar daha ziyâde fıkıh usûlü 

kitâplarında ele alınmıştır. Ancak günümüz şartlarında bu kâideye daha fazla önem veril-

diği gözlemlenmektedir. 

Muhammed b. Latîfî es-Sabbâğ’ın da gâyet isâbetli bir şekilde dile getirdiği gibi 

siyâk kâidesi, âyetlerin anlaşılmasında büyük bir ehemmiyet arz etmektedir 

Âyetlerin doğru bir şekilde tefsîr edilebilmesi ve ilâhî muradın sağlıklı bir biçimde 

ortaya konulabilmesi, ilgili âyetlerin bağlamı içerisinde bütüncül olarak ele alınmasını 

zorunlu kılmaktadır. Âyetin sadece bir bölümünün alınarak şerh edilmesi câiz değildir. 

Zira âyetlerin bağlamından koparılarak yorumlanması, anlam kaymasına ve inhirafa ne-

den olabilir. Bu tür bir yaklaşım hem yanlış anlamalara kapı aralamakta hem de tehlikeli 

sonuçlar doğurabilmektedir. Örneğin فويل للمصلين âyetini158 bağlamından bağımsız bir şe-

kilde yorumlamanın mümkün olmadığı gibi, doğru anlamın ortaya çıkması da beklene-

mez. Kur’ân metninin sağlıklı anlaşılabilmesi için âyetlerin öncesi ve sonrası ile birlikte 

 
157 Saîdî, en-Nazmu’l-fenniyyü el-Kur’ân, 28. 
158  el-Mâûn 107/4. 



37 

 

değerlendirilmesi gerekmektedir. Aksi hâlde, bazı birey ya da grupların veya siyâsî yapı-

lanmaların kendi ideolojik eğilimlerini meşrûlaştırmak amacıyla âyetleri bağlamlarından 

kopararak istedikleri sonucu elde etmeye çalıştıkları örneklere rastlamak söz konusu ola-

caktır. Bu önemli ve temel kurala uyulmaması hâlinde, âyeti anlamada birçok sapmaların 

olacağı kaçınılmaz hale gelecektir.159        

اعَْمٰى الْقِيٰمَةِ  يوَْمَ  وَنَحْشُرُهُ  ضَنْكاً  مَع۪يشَةً  فَاِنا   لهَُ  ذِكْر۪ي  عَنْ  اعَْرَضَ   âyetini160 İbn Teymiyye وَمَنْ 

(öl.728/1328) tefsîr ederken farklı anlamlarda kullanılabilen zikr kelimesinin bu âyette 

Kur’ân anlamına geldiğini vurgulamıştır. Bu sonuca âyetin siyâkına dikkat ederek ulaş-

mıştır. Zira âyetin öncesine ve sonrasına bakılması hâlinde zikr kelimesinin başka bir 

anlama gelmeyeceği aşikârdır.161  

Kur’ân’ı, bütünsel bir çerçeve dahilinde anlamaya çalışmanın birçok yararı vardır. 

Âyetler bir bütün olarak ele alınmadığında veya âyetler, içinde bulunduğu bağlamdan 

koparılarak anlaşılmaya çalışıldığında kendi öznel doğrularımızı, keyfî ve indî görüşleri-

mizi, ideolojik duruşumuzu, siyâsî görüşlerimizi Kur’ân’a onaylatma yoluna gideriz. Ni-

tekim hem geçmişte hem de yaşadığımız bu çağda bunun birçok örneklerini görebilmek-

teyiz. Muhtemelen gelecekte de Kur’ân’ı keyfî ve indî görüşlerine alet eden kişiler, grup-

lar, cemâatler, siyâsîler ve devlet erkleri olacaktır. Parçacı yaklaşım bazen iyi niyetli in-

sanlar arasında olabilirken bazen de özellikle çıkarlarına alet etmek amacıyla kötü niyetli 

insanlar tarafından bilinçli bir şekilde olabilmektedir. İşte bu çalışmamızda, Kur’ân’ı an-

lama ve yorumlamada yanlışlara düşülmesini engelleyecek en temel yöntemlerden biri 

olarak sunabileceğimiz siyâk çerçevesinde âyetleri anlamanın önemini ele alacağız. Zira 

siyâk kâidesi insanın Kur’ân’ı doğru anlayıp yorumlamasını sağlayacak, yanlış anlama-

sını ve yorumlamasını da mümkün olduğunca asgariye indirecek önemli usûl kâidelerin-

den biridir.162 

Lügavî ve ıstılâhî anlamları yukarıda açıklanan “siyâk” kavramı, Türkçede genel-

likle “bağlam” ve “ortam” terimleriyle karşılanmaktadır. Nitekim bu ifadeler, bir metnin 

 
159 Muhammed b. Latîfî es-Sabbâğ, Buhûsü fî usûli’t-tefsîr (Beyrût: el-Mektebû’l-İslâmî, 1408/1988), 93; 

Süleymân Ateş, “İslâm’ın Kadına Getirdiği Haklar”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 10/4 (1997), 305. 
160 Tâhâ 20/124. “Kim de beni anmaktan yüz çevirirse mutlaka sıkıntılı bir hayâtı olacaktır ve onu kıyâmet 

günü kör olarak haşrederiz.” 
161 İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî, 

Mecmûu’l-Fetâvâ (Medîne: Mücemmeu’l-Melik Fahd li Tabâati’l-Mushafi’ş-Şerîf. 1425/2004), 

13/334-335; Sabbâğ, Buhûsü fî usûli’t-tefsîr, 91-92. 
162Şükrü Aydın, “Tarihsel Süreçte Âyetler Bütünlüğü Karşısında Kur’ân’a Parçacı Yaklaşım Problemi”, 

International Engineering, Science and Education Conference 01-03 December (2016), 691-697. 

 



38 

 

hem içeriksel hem de tarihsel bağlamına işâret etmekte olup, aynı yaklaşımın “siyâk” 

terimi açısından da geçerli olduğu söylenebilir. Siyâk, bir ifadenin öncesinde ve sonra-

sında yer alan dil birimleriyle kurduğu münâsebeti ifade etmektedir. Bu münâsebet ifa-

denin merkezî anlamının doğru ve sağlıklı bir şekilde tespît edilmesi ve yorumlanmasında 

hayâtî bir rol üstlenmektedir. Nitekim, “hükmün illeti ve ifadenin temel amacı nedir?”, 

“kullanılan lafız hakîkat mıdır, mecâz mıdır?”, “çok anlamlı bir kelime bu bağlamda 

hangi anlamda kullanılmıştır?”, “farklı kırâatler arasında tercîhte bulunulacaksa ölçüt ne 

olmalıdır?”, “zamirlerin mercii nedir?”, “mükerrer âyetlerdeki lafzî farklılıkların gerek-

çesi nedir?” gibi birçok önemli sorunun cevaplanmasında siyâk ilkesi önemli katkılar sağ-

lamaktadır.163  

Metinlerin anlaşılmasında cümlelerin siyâkının ehemmiyeti sadece âyetler ve 

Arapça dili açısından ortaya çıkmaz. Ayrıca bütün dillerde, yazılan metinlerde, yapılacak 

konuşmalarda da kendini gösterir. Gündelik konuşmalarda bile kelimelerin veya cümle-

lerin bağlamından koparılması hâlinde çok farklı anlamların ve yanlış anlaşılmaların or-

taya çıktığını görebilmekteyiz. 

Ali Himmet Berki dilin anlaşılmasında siyâkın önemine şu cümleleriyle vurgu 

yapmaktadır: “Söylenen ve yazılan sözler açık veya müphem olabilir. Bu kasten olabile-

ceği gibi beyân kâidelerine riâyet edilmemek veya bir sehiv ve hata neticesi olmak da 

mümkündür. Çok defa kelime ve ibârelerden ne kastedildiğini anlamak güç bir mesele 

hâlini alır. Bir sözün imâli mümkün oldukça ihmâli cihetine gidilemeyeceğinden maksadı 

arayıp bulmak îcâp eder. Sevki menfaatle alâkalılar; sözü, kanunu kendi menfaatlarına 

uydurmağa kalkışırlar. İbâreler, siyâk ve sibâk ve hükümlerin illet ve menatları ve lisan 

kâideleri çerçevesinde maksada uygun olarak tefsîr olunmak gerektir.164  

Berki, müteaddit yerlerde müphem, muğlak, anlaşılması zor olan metinlerin tam 

ve net anlamının ortaya çıkarılmasında, kânûnların tanzîmi ve tefsîrinde siyâk ve sibâkın 

önemine vurgu yapmıştır.165  

Netice itibarıyla denilebilir ki âyetlerin doğru anlaşılması için siyâkın önemi bü-

yüktür. Bir âyetin hangi olay, durum veya soru üzerine nâzil olduğu, öncesindeki ve son-

rasındaki ifadelerle birlikte değerlendirilmesi, o âyetin gerçek anlamının ortaya çıkmasını 

 
163 Geniş bilgi için bk. Ünver, Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü, 85-147. 
164 Ali Himmet Berki, Hukûk Mantığı ve Tefsîr: Kanun ve Mukâvelelerin Tanzîm ve Tefsîrine Ait Kâide ve 

Asıllar (Ankara: Ankara Açık Ceza İnfaz Kurumu İş Yurdu Müdürlüğü Matbaası, 2018), 3. 
165 Berki, Hukûk Mantığı ve Tefsîr, 23, 32, 148. 



39 

 

sağlar. Bağlamından koparılarak yapılan yorumlar, âyetlerin yanlış anlaşılmasına, hatta 

tahrîf edilmesine yol açabilir. Bu nedenle, Tefsîr ilminde siyâk, âyetlerin doğru yorumla-

manın ve olası yanlış anlamaların önüne geçmenin vazgeçilmez bir usûlü olarak kabul 

edilmelidir. 

1.4. Siyâk Çeşitleri 

1.4.1. Metin İçi Siyâk 

Kur’ân-ı Kerîm’in metin içi siyâk bağlamında anlaşılması, onun en küçük birimi 

olan harflerden başlayarak, en büyük birimi olan sûreler düzeyine kadar kapsamlı bir de-

ğerlendirmeyi gerektirmektedir. Bu çerçevede, metin içi siyâk, bir âyetin anlamının sağ-

lıklı ve isâbetli bir biçimde tespît edilebilmesi için, söz konusu âyetin kendi bünyesinde 

yer alan ya da yakın bağlamda bulunan kelime, ibâre ve cümlelerle olan ilişkilerinin yanı 

sıra, konuyla irtibâtlı diğer âyetlerin ve pasajların bütünlük içerisinde incelenmesini ifade 

etmektedir. Bu yaklaşım, Kur’ân’ın dilsel yapısının bütüncül bir şekilde analiz edilmesini 

sağlar.  

Kur’ân’ın metin içi siyâk açısından değerlendirilmesi, üç temel başlık altında ele 

alınabilir. 

1. Âyetlerin her birinin kendi içinde bir bütün olarak anlaşılması  

2. Kur’ân’daki âyet pasajlarının (siyâk-bağlam) bir bütün olarak anlaşılması 

3. Kur’ân’ın bütün âyetleri esâs alınarak bir bütün olarak anlaşılması 

1.4.1.1. Âyetlerin Her Birinin Kendi İçinde Bir Bütün Olarak Anlaşılması 

Bir metni oluşturan cümleler arası münâsebet sadece ilâhî hitâblar için değil aynı 

zamanda bütün beşerî metinler ve sözlü ifadeler açısından da geçerlidir. Hükümler çok 

defa bir cümlede değil, ibârenin bütünlüğü içerisinde ortaya çıkmaktadır. Hatta bundan 

öte cümlelerin sarfedildiği ortam, zaman, muhâtab ve söyleniliş tonu bile cümlelerin an-

lam kazanmasında büyük bir önemi hâizdir. Bahsi geçen bu öğeler gözardı edilirse ifade-

lerin yanlış anlaşılması büyük bir olasıdır. Nitekim, kimi durumlarda bir cümlede yer alan 

tek bir kelimenin çıkarılması dahi ciddî anlam bozukluklarına yol açabilmekte hatta bu, 

ifadenin anlamının tamamen zıddına dönüşmesine sebebiyet verebilmektedir. Bu tür an-

lam ilişkileri, kimi zaman Kur’ân’ın tek bir âyeti içerisinde dahi açıkça görülebilmektedir. 

Bu bağlamda konu, örneklerle açıklığa kavuşturulacaktır. 

 



40 

 

Örnek 1: 

ا انَْفقَوُا مِنْ امَْوَالِهِمِْۜ  لَ اٰللُّ بعَْضَهُمْ عَلٰى بعَْضٍ وَبمََِٓ اءِ بمَِا فَضا امُونَ عَلَى الن سََِٓ جَالُ قوَا الِحَاتُ قَانتِاَت  حَافظَِات  لِلْغيَْبِ  الَر ِ  فَالصا

فَاِنْ  الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبوُهُناۚ  تخََافوُنَ نشُُوزَهُنا فعَِظُوهُنا وَاهْجُرُوهُنا فِى  عَليَْهِنا   بمَِا حَفِظَ اٰللُِّۜ وَالتٰٖى  اطََعْنكَُمْ فلََا تبَْغوُا 

 Allâh’ın, (iki cinse) birbirinden farklı özellik ve lütuflar bahşetmesi“ سَبٖيلًاِۜ اِنا اٰللَّ كَانَ عَلِيًّا كَبٖيرًا

ve mallarından harcama yapmaları sebebiyle erkekler kadınların yöneticisi ve koruyucu-

sudurlar. Sâliha kadınlar Allâh’a itâatkârdır; Allâh’ın korumasına uygun olarak, kimse-

nin görmediği durumlarda da kendilerini korurlar. (Evlilik hukûkuna) baş kaldırmasın-

dan endişe ettiğiniz kadınlara öğüt verin, onları yataklarda yalnız bırakın ve onları dö-

vün. Eğer size itâat ederlerse artık onların aleyhine başka bir yol aramayın; çünkü Allâh 

yücedir, büyüktür.”166  

Âyeti kerîmede “ صالحات” olan kadınların vasıfları sayılırken onların “قانتات” ve 

 oldukları belirtilmiştir. Bu iki kavramın anlamı konusunda müfessirler arasında ”حافظات“

farklı yaklaşımlar ortaya konmuştur. Bazı müfessirler “ قانتات” ifadesini yalnızca “Allâh’a 

itâat eden kadınlar” şeklinde anlamışlardır.167 Diğer bir grup ise, bu itâatin “hem Allâh’a 

hem de kocalarına yönelik” olduğunu savunmuştur.168 Bazı âlimler ise “قانتات” kelimesini 

“yalnızca kocalarına itâat eden kadınlar” olarak yorumlamışlardır.169         

 

 

 
166 en-Nisâ 4/34. 
167 Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî Râzî, et- 

Tefsîru’l-kebîr (Lübnân-Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1401/1981), 10/91-92. 
168 Mukâtil b. Süleymân, Ebü’l-Hasen Mukātil b. Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî, Tefsîru Mukâtil b. 

Süleymân, thk. Abdullâh Mahmûd Şehâte (Beyrût-Lübnân: Müessetü’t-Târîhi’l-Arabi, 1423/2002), 

1/370-371; Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/691-692; Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen 

b. el-Fazl Tabersî, Mecmeu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân (Beyrût: Dâru’l-Murtezâ, 1427/2006), 3/66; 

Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî Mâverdî, en-Nüketü ve’l-uyûnu – Tefsîru’l-Mâverdî. 

thk. es-Seyyid b. Abdu’l-Maksûr b. Abdurrahîm (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), 1/481; Mu-

hammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî Ebû Hayyân, Tefsîru’l-bahri’l-muhît, thk. Âdil 

Ahmed Abdu’l-Mevcûd (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1413/1993), 3/249.  
169 Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî Zemahşerî, el-Keşşâf, thk. Âdil Ahmed 

Abdu’l-Mevcud & Ali Muhammed Muavvid (Riyâd: Mektebetü’l-Abikan, 1418/1998), 2/68; Râzî, et- 

Tefsîru’l-kebîr, 10/91-92; Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr 

el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, thk. Sâmî b. Mu-

hammed es-Selâme (Riyâd: Dârun Tayyibe, 1420/1999), 2/293; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân. 

6/281; Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullâh b. Ömer b. Muhammed Beyzâvî, Envâru’t-

tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed b. Subhî Hallâk & Mahmûd Ahmed el-Etraş (Beyrût-Lübnân: 

Müessetü’l-Îmân, 1421/2000), 1/352-353; Ahmed Mustafâ el-Merâgî, Tefsîru’l-Merâgî (Mısır: Şeriketü 

Mektebeti ve Matbaatü Mustafâ el-Babi el-Halebi, 1365/1946), 5/27-28. 



41 

 

Her ne kadar Kur’ân’ın farklı âyetlerinde Allâh’a veya rasûlüne itâat eden anla-

mında “ قنت” fiili hem fiil170 hem de “ 174”قانتات“ ,173”قانتين“ ,172”قانتون“ ,171”قانت şeklinde ism-

i fâil olarak kullanılmış olsa da Nisâ Sûresi 34. âyet ve Tahrîm Sûresi 5. âyette geçen 

-ifadesinin “kocalarına itâat eden kadınlar” şeklinde anlaşılması gerektiğini sa ”قانتات “

vunan âlimlerin görüşlerinin daha isâbetli olduğu görülmektedir. Zira âyetlerin bir bütün 

olarak ele alınıp incelenmesi hâlinde her iki âyetin de aile hukûkunu ilgilendiren yani 

karı-koca arasındaki münâsebetleri düzenleyen âyetler olduğu görülecektir. Âyette geçen 

-ifadesinin ardından gelen kısmın incelenmesi, bu ifadenin bağlamını açığa çıkar ”قانتات “

maktadır. Zira âyetin devamında, eşin nüşûz (itâatsizlik) göstermesi durumunda kocanın 

başvurabileceği tedbîrler sıralanmaktadır. Bu bağlam, söz konusu âyetin karı-koca ilişki-

lerini düzenleyici bir içeriğe sahip olduğunu ve “ قانتات” kelimesinin “kocalarına itâat 

eden kadınlar” anlamında anlaşılması gerektiğini desteklemektedir. Nitekim âyetin de-

vamındaki ifadeler, “قانتات” teriminin anlamını açıklayıcı nitelikte olup, onun tefsîri mâhi-

yetindedir. 

Muhammed Hüseyn Tabâtabâî (öl. 1981), ilgili âyetin tefsîrinde şu yorumu yap-

maktadır: “Âyette geçen “صالحات” ifadesiyle, evlilik ilişkisi bağlamında kocalarına itâat 

eden, sorun çıkarmayan ve iyi eş niteliklerine sahip kadınların kastedildiği, dolayısıyla 

bu hükmün evli kadınlarla sınırlı olduğu ve tüm kadınlara yönelik genel bir hitâb içerme-

diği anlaşılmaktadır. ‘حافظات  yani kocalarına itâat etsinler ve onların haklarını- ’قانتات 

 
170 el-Ahzâb 33/31.  ﴾31 ﴿ تيَْنِِۙ وَاعَْتدَنْاَ لَهَا رِزْقاً كَر۪يمًا ا اجَْرَهَا مَرا ِ وَرَسُولِه۪ وَتعَْمَلْ صَالِحًا نؤُْتِهََٓ  Sizden kim de“ وَمَنْ يَقْنتُْْ مِنْكُنا لِِلٰ

Allâh’a ve rasûlüne itâat eder, güzel işler yaparsa ona hak ettiği karşılığı iki kere veririz, ayrıca onun 

için değerli bir nasip de hazırladık.” Ayrıca bk. Âl-i İmrân 3/43. 
171 ez-Zümer 39/ 9.   ََّوَالاذ۪ينَ ل يَعْلَ مُونَ  الاذ۪ينَ  رَب هِِ۪ۜ قلُْ هَلْ يسَْتوَِي  رَحْمَةَ  وَيَرْجُوا  خِرَةَ  الَّْٰ يَحْذرَُ  وَقََٓائِمًا  الايْلِ سَاجِداً  نْ هُوَ  قاَنِتْ   اٰنََٓاءَ  امَا

﴾ 9﴿ يَعْلَمُونَِۜ انِامَا يتَذَكَارُ اوُ۬لوُا الَّْلَْباَبِِ۟    “(Bu adam mı,) yoksa âhiret kaygısıyla ve Rabbinin rahmetine nâil olma 

ümidiyle gece vakitlerinde secde ederek, ayakta durarak kendini ibâdete veren kişi mi (daha iyi)?” De 

ki: “Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?” Doğrusu ancak akıl iz’an sahipleri bunu anlar.” Ayrıca 

bk. en-Nahl 16/20. 
172 el-Bakara 2/116.  ﴾116 ﴿  َْوَلَداًِۙ سُبْحَانهَُِۜ بَلْ لهَُ مَا فِي السامٰوَاتِ وَالََّْرْضِِۜ كُلٌّ لهَُ  قَانِتوُن  ”Allâh çocuk edindi“ وَقاَلوُا اتاخَذَ اٰللُّ 

dediler. Hâşâ! O bundan münezzehtir. Bilâkis, göklerde ve yerde ne varsa yalnız O’nundur. Hepsi de 

O’na boyun eğmişlerdir.” Ayrıca bk. er-Rum 30/26. 
173 el-Bakara 2/238.  ﴾238 ﴿ َْْقاَنِت۪ين ِ لٰوةِ الْوُسْطٰى وَقوُمُوا لِِلٰ لَوَاتِ وَالصا -Namazları ve orta namazı aksat“ حَافظُِوا عَلَى الصا

madan kılın, huşû içinde Allâh’ın huzurunda durun.” Ayrıca bk. Âl-i İmrân 3/17; el-Ahzâb 33/35; et-

Tahrîm 66/12. 
174 el-Ahzâb 33/35.   ِابِرَات ابِر۪ينَ وَالصا ادِقاَتِ وَالصا ادِق۪ينَ وَالصا اِنا الْمُسْلِم۪ينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِن۪ينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ  وَالْقَانِت۪ينَْ  وَالْقَانِتاَتِْ  وَالصا

ائِمَاتِ وَالْحَافظِ۪ينَ فرُُ  ائِم۪ينَ وَالصآَ قاَتِ وَالصآَ ق۪ينَ وَالْمُتصََد ِ وجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالذااكِر۪ينَ اٰللَّ كَث۪يرًا وَالذااكِرَاتِ وَالْخَاشِع۪ينَ وَالْخَاشِعاَتِ وَالْمُتصََد ِ

لَهُمْ مَغْفِرَةً وَاجَْرًا عَظ۪يمًا   ﴾ 35﴿ اعََدا اٰللُّ   “Müslüman erkekler, müslüman kadınlar; mü’min erkekler, mü’min ka-

dınlar; ibâdet ve itâat eden erkekler, ibâdet ve itâat eden kadınlar; özü sözü doğru erkekler, özü sözü 

doğru kadınlar; sabreden erkekler, sabreden kadınlar; gönlünü ibâdete vermiş erkekler, gönlünü 

ibâdete vermiş kadınlar; (Allâh için) yardım yapan erkekler, yardım yapan kadınlar; oruç tutan erkekler, 

oruç tutan kadınlar; iffetlerini koruyan erkekler, iffetlerini koruyan kadınlar; Allâh’ı çokça anan erkek-

ler, çokça anan kadınlar; işte bunlar için Allâh büyük bir ödül hazırlamıştır.” Ayrıca bk. et-Tahrîm 

66/12. 



42 

 

korusunlar- şeklindeki sıfat yapısı, her ne kadar sıfat görünümünde olsa da fiilî bir emir 

niteliği taşımakta ve bu yönüyle söz konusu ifadenin aile hayâtına ilişkin, özellikle karı-

koca ilişkilerini düzenleyen bir hüküm olduğunu ortaya koymaktadır. Ayrıca, erkeğin 

evin yöneticisi konumunda olması sebebiyle, kadının da bu düzende kocasına itâat etmek 

ve karı-koca ilişkisi bağlamında onun haklarını gözetmekle mükellef olduğu anlaşılmak-

tadır.”175   

Örnek 2: 

ِۜ ذٰلِكَ بِانَاهُمْ قَالَُٓوا اِ الَاذٖينَ يَاكُْلوُنَ   بٰوا لََّ يقَوُمُونَ الَِّا كَمَا يقَوُمُ الاذٖى يتَخََباطُهُ الشايْطَانُ مِنَ الْمَس ِ نامَا الْبيَْعُ مِثْلُ  الر ِ

مَا سَلَ  مَوْعِظَة  مِنْ رَب ِهٖ فَانْتهَٰى فَلَهُ  اءَهُ  بٰواِۜ فمََنْ جََٓ مَ الر ِ الْبيَْعَ وَحَرا بٰواۘ وَاحََلا اٰللُّ  فَاوُ۬لَٰٓئكَِ  الر ِ اِلَى اٰللِِّۜ وَمَنْ عَادَ  فَِۜ وَامَْرُهَُٓ 

 Fâiz yiyenler ancak şeytânın çarparak sersemlettiği kimse gibi“ اصَْحَابُ الناارِۚ هُمْ فٖيهَا خَالِدوُنَ 

kalkarlar. Bunun sebebi onların, “Alım satım da ancak fâiz gibidir” demeleridir. Hâlbuki 

Allâh alım satımı helâl, fâizi ise harâm kılmıştır. Artık kime Allâh’tan bir öğüt erişir de 

fâizciliği bırakırsa geçmişteki kendisinindir, durumunun takdîri Allâh’a aittir. Kim de 

yine fâizciliğe dönerse işte bunlar orada devamlı kalmak üzere cehennemliklerdir.”176  

Bu âyette geçen “Fâiz yiyenler ancak şeytânın çarparak sersemlettiği kimse gibi 

kalkarlar …” cümlesi hem tehdîd ihtivâ eden hem de sonuç itibariyle çok ağır bir cezâî 

müeyyide uygulanacağını vurgulayan bir nitelik taşımaktadır. Bu âyette fâiz yemenin 

harâm olduğu kesin bir dille belirtilmekle birlikte bu ağır cezanın yalnızca fâiz yemekten 

kaynaklanmadığı, esâsen harâmı harâm olarak kabul etmeme tutumundan kaynaklandığı 

ifade edilmektedir. Nitekim âyetin devamında, “Bunun sebebi onların, “Alım satım da 

ancak fâiz gibidir” ifadesi yer almaktadır. Bu bağlamda fâizcilerin, tefecilerin âhirette 

böyle ağır bir cezaya çarptırılmalarının nedeni sadece fâiz almaları değil, bilakis onların 

fâizi harâm görmeyerek Allâh’ın helâl kıldığı ticaretle eşdeğer tutmalarından kaynaklan-

maktadır.177 Başka bir ifadeyle bu ağır cezanın sebebi harâm olan fâizi, helâl olduğunu 

iddia ederek yemeleridir. Âyetin bağlamı göz ardı edildiğinde, fâiz yiyen herkesin bu ce-

zayı hak ettiği sonucu çıkar ki bu, âyetin bütünsel mesajını anlamada sapmalara yol aça-

bilir. 

 
175 Muhammed Hüseyn b. Muhammed b. Muhammed Hüseyn Tabâtabâî, el-Mîzân fi tefsîri’l-Kur’ân 

(Kum: Şebeketü’l-Fikr), 4/344. 
176 el-Bakara 2/275. 
177 Taberî, Câmiu’l-beyân, 5/42-43; İbn Ebû Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs 

er-Râzî, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azîm li İbn Ebî Hâtim, thk. Es’ad Muhammed et-Tayyib (Arabistan: Mek-

tebetü Nezzâr Mustafâ el-Bâz, 1419/1999), 2/545; Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd 

el-Mâtürîdî es-Semerkandî Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, thk. Mecdi Basellüm (Beyrût-Lübnân: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), 2/269. 



43 

 

Eğer söz konusu âyetin yalnızca ilk kısmı esâs alınarak anlamlandırılmaya çalışılır 

ve devamındaki ifadeler dikkate alınmazsa, “fâiz yiyenler” ifadesinin lafzî anlamına da-

yanarak, fâizi harâm kabul ettiği halde, bu fiili gerçekleştiren herkesin ağır bir azâba uğ-

rayacağı gibi yanlış bir sonuca ulaşılacaktır. Oysa bu tür bir değerlendirme, âyetin bütün-

sel bağlamında ortaya çıkan anlamla çelişmektedir. Dolayısıyla âyetin tamamı göz 

önünde bulundurulmadan yapılan yorumlar, anlam kaymasına ve yanlış hükümlere yol 

açabilmektedir. 

Örnek 3: 

َ مُبْتلَِيكُمْ بنَِهَرٍ فمََنْ شَرِبَ مِنْهُ فَليَْسَ مِن ِي وَمَنْ   ا فَصَلَ طَالوُتُ بِالْجُنوُدِ قَالَ إِنا اللّا لَمْ يطَْعَمْهُ فَإنِاهُ مِن ِي إلَِّا مَنِ اغْترََفَ فَلمَا

ا جَاوَزَهُ هُوَ وَالاذِينَ آمََنوُا مَعَهُ قَالوُا لََّ   طَاقَةَ لنََا الْيوَْمَ بِجَالوُتَ وَجُنوُدِهِ قَالَ الاذِينَ غُرْفَةً بيَِدِهِ فشََرِبوُا مِنْهُ إلَِّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلمَا

ُ مَعَ ال ِ وَاللّا ِ كَمْ مِنْ فئِةٍَ قَلِيلَةٍ غَلبَتَْ فئِةًَ كَثيِرَةً بِإذِْنِ اللّا ابِرِينَ )يظَُنُّونَ أنَاهُمْ مُلَاقوُ اللّا (249صا  “Tâlût askerleriyle 

birlikte ayrılıp sefere çıkınca, “Allâh muhakkak sizi bir nehirle imtihan edecek; kim on-

dan içerse benden değildir, -eliyle bir avuç alan müstesna- ondan tatmayan da benden-

dir” dedi. İçlerinden pek azı dışındakiler ondan içtiler. Kendisi ve onunla beraber ina-

nanlar nehri geçince “Bugün Câlût’a ve askerlerine karşı bizim gücümüz yok” dediler. 

Allâh’a kavuşacaklarını umanlar ise, “Nice az birlik vardır ki, Allâh’ın izniyle sayıca çok 

birliği yenmişlerdir, Allâh sabredenlerle beraberdir” dediler.”178 Bu âyette Tâlût ordu-

suyla beraber savaşa çıktıklarında Tâlût’un ordusunun bir nehirle imtihan edilmesi anla-

tılmaktadır. Bu imtihan, ordunun disiplinini ve itâatkârlığını sınamak amacıyla gerçek-

leştirilmiştir. Tâlût, askerlerine nehirden sadece bir avuç su içmelerine izin vermiş, aksi 

takdirde kendisine bağlı olmadıklarını belirtmiştir. Dolayısıyla bu basit sınavla askerleri-

nin ne kadar güvenilir olduklarını ortaya koymayı hedeflemiştir. Ebü’l-A’lâ el-Mevdûdî 

(öl. 1979), bu sınavın ordudaki disiplin eksikliğini gidermek amacıyla uygulandığını be-

lirtmektedir. Ona göre, kısa süreli bir susuzluğa bile tahammül edemeyen bireylerin, sa-

vaşın zorlu koşullarında disiplinli davranmaları beklenemez. Bu bağlamda, Tâlût’un or-

dusunun nehirle imtihan edilmesi, sadece fiziksel bir sınav değil, aynı zamanda manevî 

bir disiplin ve itâat testi olarak değerlendirilmelidir. Bu olay, ordunun içindeki sadık ve 

dirençli bireyleri ayırt etmeyi ve onları zorlu savaş koşullarına hazırlamayı amaçlamış-

tır.179  

 
178 el-Bakara 2/249. 
179 Ebü’l-A’lâ Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, çev. Muhammed Hân Kayâni vd. (İstanbul: İnsan Yayınları, 

1991), 1/195. 



44 

 

Tâlût'un komutası altındaki ordu, daha önce defalarca bozguna uğramış ve mağ-

lubiyet yaşamış bir geçmişe sahiptir. Karşılarında ise güçlü bir düşman ordusu bulunmak-

tadır. İşte böyle bir ordunun karşısına, arzularına ve içgüdülerine yenilmeyecek, güçlü bir 

irâdeye sahip, zaruretlere ve sıkıntılara karşı direnç gösterebilecek, itâati elden bırakma-

yan ve itâatin getireceği sorumlulukları üstlenen askerlerden oluşmuş bir ordu ile çıkmak 

istiyordu.180      

Bu imtihâna göre nehirden içenlerin, Tâlût’un safında yer almayacakları, ancak 

bu nehirden tatmayanların ise Tâlût’un safında yer alacakları kabul edilecekti.   َالَِّا مَنِ اغْترََف

بيَِدِه۪ۚ   eliyle bir avuç alan müstesna-” Âyet içerisinde yer alan istisnâî cümlenin-“     غُرْفَةً 

çıkarılarak âyetin okunması hâlinde nehrin suyundan az veya çok içenlerin Tâlût’un or-

dusu içerisinde kalmayı hak etmediği sonucu çıkarılacaktır. Nitekim müstesnâ cümlecik-

ten sonraki ifadeye bakıldığında ordunun nehir suyundan içtiği ifade edilmektedir. “...İç-

lerinden pek azı dışındakiler ondan içtiler... مِنْهُمِْۜ    قَل۪يلًا  الَِّا  مِنْهُ  فشََرِبوُا  ” Bu âyetin, müstesnâ 

cümlesinin görmezden gelinerek okunması hâlinde, nehir suyundan çok az içenlerin dahi 

imtihânı kaybedenlerden olduklarına hükmedilmesi gerekecektir ki bu da âyetin ruhuna 

uygun düşmeyen yanlış bir hüküm olacaktır. İstisnâ kılınan cümlenin okunmaması 

hâlinde âyet şöyle olacaktır: “Tâlût askerleriyle birlikte ayrılıp sefere çıkınca, Allâh mu-

hakkak sizi bir nehirle imtihân edecek; kim ondan içerse benden değildir, ondan tatmayan 

ise bendendir.’ dedi. İçlerinden pek azı dışındakiler ondan içtiler…” Ancak 249. âyetin, 

bağlamında okunması hâlinde âyetin bütün ifadeleri görüleceğinden dolayı yanlış bir hü-

küm verilmesine mahal verilmemiş olacaktır. “Tâlût askerleriyle birlikte ayrılıp sefere 

çıkınca, Allâh muhakkak sizi bir nehirle imtihân edecek; kim ondan içerse benden değil-

dir, -eliyle bir avuç alan müstesnâ- ondan tatmayan da bendendir.’ dedi. İçlerinden pek 

azı dışındakiler ondan içtiler…”  

Yukarıda sunulan örneklerden hareketle denilebilir ki, Kur’ân’ın bütüncül anla-

mının sağlıklı biçimde kavranabilmesi, her bir âyetin önce kendi bağlamı içerisinde, yani 

lafzî ve bağlamsal sınırları çerçevesinde değerlendirilmesini zorunlu kılmaktadır. Bu yak-

laşım, metnin parçaları ile bütünü arasındaki anlam ilişkisini doğru kurabilmenin ön şartı 

olarak görülmelidir.181  

 
180 Seyyid Kutub, Fî Zılâli’l-Kur’ân (Kâhire: Dâru’ş-Şurûk. 2003), 2/268.   
181 Halis Albayrak, Kur’ân’ın Bütünlüğü Üzerine: Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsîri (İstanbul: Şûle Yayınları, 

1992), 44. 



45 

 

1.4.1.2. Kur’ân’daki Âyet Pasajlarının (Siyâk/Bağlam) Bir Bütün Olarak Anlaşıl-

ması  

Aslında siyâk kavramı ele alınırken en fazla bu başlığın kastedildiği söylenebilir. 

Zira sûreler arasında veya farklı sûrelerde yer alan âyetler arasında bir irtibâtın varlığı 

kabul edilecekse, bundan daha önemli olan husûs, birbirini takip eden ve aynı konuyu 

işleyen âyetler arasındaki münâsebetin varlığıdır. Bu kâidenin sağlıklı bir şekilde uygu-

lanabilmesi için, konunun hangi âyetten başladığı ve hangi âyette sona erdiğinin doğru 

bir şekilde tespît edilmesi gerekmektedir. Zira âyetin veya âyetlerin, içinde bulunduğu 

âyet pasajlarından bağımsız olarak ele alınması hâlinde yukarıda da ifade ettiğimiz üzere 

her bir yapı, grup, cemâat, sosyolojik ve siyâsî örgütler, indî ve keyfî görüşlerine meş-

rûiyyet kazandırma adına âyetleri hoyratça kullanma eğilimine girecektir. Bu durum da 

çok ciddî sorunların çıkmasına sebebiyet verecektir.       

Ne yazık ki bu tür yaklaşımlar, klasik tefsîr, kelâm ve fıkıh literatüründe olduğu 

gibi, özellikle modern dönemde Kur’ân üzerine çalışan akademisyen ve yazarların eser-

lerinde, konferanslarında ve medya söylemlerinde –hangi sâiklerle yaptıkları bilinme-

mekle beraber- daha sık gözlemlenmektedir. Âyetlerin bağlamından koparılarak yanlış 

anlaşılması, meâl yazarları, dîn görevlileri ve halk arasında da yaygın bir sorundur. Bu 

tür bağlamdan kopuk yaklaşımlar, Kur’ân’ın bütüncül mesajının anlaşılmasını engelle-

mekte ve çeşitli yanlış anlamalara sebebiyet vermektedir. Ayrıca Kur’ân âyetlerinin bağ-

lamından koparılarak müstakil bir şekilde ele alınması, bireylerin kendi görüş ve inanç-

larına dînî meşrûiyyet kazandırma adına en çok mürâcaat edilen yollardan biridir.   

Nitekim Kur’ân âyetlerinin bağlamından koparılarak yorumlanması örneklerine 

sıkça rastlanmaktadır. Bu konuya dair birçok örnek verilebilir; ancak burada birkaç ör-

nekle yetinilecektir.  

Örnek 1: 

وِي الاذِينَ يعَْلمَُونَ وَالاذِينَ لََّ يعَْلمَُونَ  أمَْ مَنْ هوَُ قَانتِ  آنََاءَ اللايْلِ سَاجِداً وَقَائمًِا يَحْذرَُ الَْْخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَب ِهِ قلُْ هَلْ يسَْتَ 

(9إنِامَا يتَذَكَارُ أوُلوُ الْْلَْبَابِ )  “(Bu adam mı,) yoksa âhiret kaygısıyla ve Rabbinin rahmetine nâil 

olma ümidiyle gece vakitlerinde secde ederek, ayakta durarak kendini ibâdete veren kişi 

mi (daha iyi)?” De ki: “Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu!” Doğrusu ancak akıl 

iz‘an sahipleri bunu anlar.”182 Türkiye'de Kur'ân âyetlerinin bağlamından koparılarak 

yanlış yorumlanmasına neden olan örneklerin başında, Zümer Sûresi'nin 9. âyetinde yer 

 
182 ez-Zümer 39/9. 



46 

 

alan  ْيعَْلمَُونَِۜ يسَْتوَِي الاذ۪ينَ يعَْلمَُونَ وَالاذ۪ينَ لََّ    هَل  “Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?” ifadesi 

gelmektedir. Nitekim hemen her yıl, ilköğretim haftası münâsebetiyle camilerde verilen 

vaaz ve hutbelerde Allâh’ın bilgiye, eğitim ve öğretime ne kadar önem verdiğinin göster-

gesi olarak bu âyet-i celilenin cümleciği delil olarak sunulmaktadır. Ancak bu ibârenin 

âyetin bütünlüğünden bağımsız olarak ele alınması, onu farklı anlamlara çekmeye ve çe-

şitli yorumlara açık hâle getirmektedir. Bu âyetin bağlamından bağımsız şekilde kullanıl-

ması, her türlü gayr-i İslâmî unsurların dahi İslâmî bir zeminde sunulmasına imkân sağ-

ladığı gibi, İslâm dışı bilgi sistemleri ile farklı ideolojik yaklaşımlara sahip yapı ve yöne-

timlerin, kendi meşrûiyyetlerini temellendirme çabalarında bu âyeti araçsallaştırmalarına 

zemin hazırlamaktadır.183    

Bu âyetin bağlamından koparılarak yorumlandığına dair pek çok örnek sunulabi-

lir. Nitekim 2015-2023 yılları arasında Diyânet İşleri Başkanlığı tarafından hazırlanan 

cuma hutbeleri incelendiğinde, söz konusu âyetin birçok hutbede tekrarlandığı ve her se-

ferinde Allâh’ın, dolayısıyla dînin bilgiye atfettiği önem ve değeri ortaya koyan bir delil 

olarak kullanıldığı görülmektedir. Âyetin ilgili bölümü zikredilerek, “Bilgi ve ilmin in-

sanlık için vazgeçilmez bir değer olduğu”,184 “bilgi edinmenin, uğruna çaba sarf etmeye, 

zorluklara katlanmaya değer en hayırlı amaç olduğu”, “bilginin/ilmin insanlığın yolunu 

aydınlatan bir hazine ve insan için en şerefli rütbe olduğu”,185 şeklinde değerlendirmelere 

yer verilmiştir. Örneğin, 18 Ocak 2019 tarihli hutbede bu minvalde şu ifadeler yer almış-

tır: Müslümanların Kur’ân-ı Kerîm’den aldıkları ilhamla yaşadıkları tüm coğrafyalarda 

ilmin öncüsü oldukları; tefsîr, hadîs, fıkıh ve kelâm gibi dînî ilimlerin yanı sıra, fizik ve 

astronomi başta olmak üzere tıp, cebir, kimya ve hendese gibi alanlarda çığır açan adımlar 

attıkları vurgulanmakta ve bu durum”186 “Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?” âye-

tiyle delillendirilmektedir. Benzer şekilde Mehmet Bayraktar da ilmi, insanlar arasındaki 

üstünlük ve fazilet vasıflarından biri hatta en önemlisi olarak değerlendirmekte ve 

mü’minlerin bilgi bakımından üstün olmaları gerektiği husûsunu bu âyetle desteklemek-

tedir.187    

 
183 Recep Demir. “Bağlamından Kopuk Kur’ân Okumalarının Serencamı”, Dîn bilimleri Akademik Araş-

tırma Dergisi 20/2 (2020), 584-586. 
184 02 Ekim 2015 tarihli hutbe. 
185 03 Mart 2018 tarihli hutbe. 
186 18 Ocak 2019 tarihli hutbe. Ayrıca 15 Eylül 2017, 09 Eylül 2022, 10 Şubat 2023 tarihli hutbelere de 

bakılabilir. Diyânet İşleri Başkanlığı (DİB), “Din Hizmetleri Genel Müdürlüğü” (Erişim 2 Haziran 

2024). 
187 Mehmet Bayraktar. İslâm’da Bilim ve Teknoloji Tarihi (Ankara: Rehber Yayıncılık, 1992), 10 



47 

 

 Bu âyetin bilimsel meselelere gönderme yapmadığını ifade ederken, İslâm’ın bi-

lime değer vermediği gibi bir anlamı kast etmemekteyiz. Aksine, İslâm’ın ilme büyük bir 

ehemmiyet atfettiği açıktır.188 Ancak burada belirtilmek istenen, söz konusu âyetin bağ-

lam itibarıyla bilimsel temalara değil, farklı bir konuya işâret ettiğidir. Zira her bir âyet 

ya da âyet grubu, ait olduğu bağlam çerçevesinde ele alınmalı ve bu çerçevede yorumlan-

malıdır. İlgili cümlecik de kendi siyâkı içinde değerlendirildiğinde, bilim ya da ilimden 

ziyâde başka bir konuya temas ettiği açıkça görülmektedir.     

Konu bütünlüğü dikkate alındığında, Zümer Sûresi 7, 8. ve 9. âyetlerin189 birlikte 

değerlendirilmesi gerektiği ortaya çıkmaktadır. Zira konu 7. âyetten başlayarak 9. âyetin 

sonunda tamamlanmaktadır. Bu âyetlerin birlikte incelenmesi sonucunda, 7. âyette 

“îmân” ile “küfr” arasında karşılaştırmanın yapıldığı, ardından iki farklı figürün Allâh’a 

karşı sergiledikleri tutumların değerlendirildikten sonra birbirleriyle mukayese edildikleri 

gözlemlenmektedir. 8. âyette, Allâh’tan habersiz olan, O’na hayâtında nâdiren yer veren 

ve yalnızca zor duruma düştüğü anlarda O’nu hatırlayan bir kişi anlatılırken; 9. âyette ise 

her durumda Allâh’ı zikreden, O’nu hayâtının merkezine koyan ve gecelerini ibâdetle 

geçiren bir kuldan söz edilmektedir. Bu iki figür karşılaştırıldığında, ilk figür “bilmeyen”, 

ikinci figür ise “bilen” olarak nitelendirilmektedir.190 Dolayısıyla, ilgili cümle bağlamıyla 

birlikte okunduğunda, “bilen” ifadesinin, Allâh’ı sürekli anan ve hayâtının merkezine yer-

leştiren kişi anlamına geldiği; “bilmeyen” ifadesinin ise yalnızca sıkıntı anlarında Allâh’ı 

hatırlayan ve diğer zamanlarda ise Allâh ile pek münâsebet kurmayan kişi olduğu anla-

şılmaktadır.  

 

 
188 et-Târık 86/5; en-Nûr 24/45; el-İnsân 76/2; Hûd 11/7; el-Mü’minûn 23/12-14; Lokmân 31/10; ez-Zümer 

39/21; el-Ankebût 29/20; el-Bakara 2/29. 
189 Bk.    ْاِنْ تكَْفرُُوا فاَِنا اٰللَّ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلََّ يَرْضٰى لِعِباَدِهِ الْكُفْرَۚ وَاِنْ تشَْكُرُوا يَرْضَهُ۬ لَكُمِْۜ وَلََّ  تزَِرُ وَازِرَة  وِزْرَ اخُْرٰىِۜ ثمُا الِٰى رَب ِكُمْ مَرْجِعكُُم

دوُرِ  ﴾ 7﴿ فيَنُبَ ِئكُُمْ بِمَا كُنْتمُْ تعَْمَلوُنَِۜ انِاهُ عَل۪يم  بِذاَتِ الصُّ لهَُ نِعْمَةً مِنْهُ نسَِيَ مَا كَانَ يَدْعَُٓ   نْسَانَ ضُرٌّ دعََا رَباهُ مُن۪يباً اِليَْهِ ثمُا اِذاَ خَوا وا وَاِذاَ مَسا الَِّْ

ِ انَْداَداً لِيضُِلا عَنْ سَب۪يلِهِ۪ۜ قلُْ تمََتاعْ بِكُفْرِكَ قلَ۪يلًاۗ اِناكَ مِنْ اَ  نْ هُوَ قاَنتِ  اٰنََٓاءَ الايْلِ سَاجِداً وَقََٓائِمًا يَحْذرَُ  ﴾ 8﴿ صْحَابِ الناارِ الِيَْهِ مِنْ قبَْلُ وَجَعَلَ لِِلٰ امَا

خِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَب هِِ۪ۜ قُلْ هَلْ يَسْتوَِي الاذ۪ينَ يَعْلَمُونَ وَالاذ۪ينَ لََّ يَعْلَمُونَِۜ انِامَا يَتَ  ﴾ 9﴿ ذكَارُ اوُ۬لوُا الَّْلَْباَبِِ۟  الَّْٰ   

     7. Eğer inkâr ederseniz bilesiniz ki Allâh’ın size ihtiyacı yoktur; ama O, kullarının nankörlüğüne razı 

olmaz, şükrederseniz bu tutumunuzdan hoşnut olur. Hiç kimse başkasının günah yükünü yüklenmez; so-

nunda dönüşünüz Rabbinize olacak, ardından O, neler yapıp ettiğinizi size bildirecektir. O, kalplerin 

derinliklerini bilmektedir. 8. İnsanın başına bir sıkıntı geldi mi Rabbine yönelip O’na yalvarır; sonra 

Rabbi ona katından bir nimet verince, daha önce yalvardığını unutarak yolundan saptırmak için Allâh’a 

eşler koşmaya kalkar. De ki ona: “İnkârcı tutumunla biraz eğlenedur bakalım! Gerçek şu ki sen ateşi 

boylayacaklardan birisin! 9. (Bu adam mı,) yoksa âhiret kaygısıyla ve Rabbinin rahmetine nâil olma 

ümidiyle gece vakitlerinde secde ederek, ayakta durarak kendini ibâdete veren kişi mi (daha iyi)?” De 

ki: “Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu!” Doğrusu ancak akıl iz‘an sahipleri bunu anlar. 
190 Taberî, Câmiu’l-beyân, 20/174-177; Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc el-Bağdâdî, 

Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, thk. Abdulcelîl Abduh Şelbî (Beyrût: Âlimu’l-Kütüb, 1408/1988), 4/446-

447; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 8/663-664; Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/116-117. 



48 

 

Örnek 2:  

(199خُذِ الْعفَْوَ وَأمُْرْ بِالْعرُْفِ وَأعَْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ )  “Kolaylığı seç, iyi olanı emret, câhillere 

aldırma.”191 İslâm’ın ilme ve bilime verdiği önemi göstermek amacıyla sıkça atıfta bulu-

nulan âyetlerden biri de yukarıdaki âyette geçen “câhillere aldırma” İbaresidir. Bu âyetin 

yorumunda, hakîkat teblîğ edildiğinde bazı bireylerin taşkınlık ve câhilce davranışlar ser-

gileyebileceği belirtilmektedir. Bu durumda, yapılan bu taşkınlığa ve câhilliğe karşı bil-

gece ve itidalli bir karşılık verilmesi gerektiği vurgulanmaktadır. Çünkü câhil insanlarla 

yapılacak tartışmaların sonuca götürmeyecek anlamsız bir davranış olduğu ifade edilmek-

tedir. Bu nedenle, onların uygun olmayan boş ve anlamsız davranışlarına ve sözlerine 

karşılık verilmemesi tavsiye edilmektedir. Câhile karşı misliyle yapılacak olan mukâbele 

câhili sevindirecek ve cehâletlerini daha da artrırma cüretini kendilerinde bulmalarına se-

bep olacaktır. Hâliyle câhilin bu cesareti, mübelliğin toplum nezdindeki saygınlığını ze-

deleyebilir.192 Bu bağlamda, Yüce Allâh’ın îmândan sonra câhillerden yüz çevirilmesi 

gerektiğine193 işâret ettiği ifade edilmektedir.”   

Diyânet İşleri Başkanlığı’nın hutbelerinde yüce kitâbımızın ilme, bilgiye büyük 

bir önem verdiği, bilginin ve ilmin insanlar açısından vazgeçilmez olduğu “Hiç bilenlerle 

bilmeyenler bir olur mu?”194 âyetiyle delillendirildikten sonra yüce Allâh’ın “câhillere 

aldırma” âyetiyle de cehâletin yerildiği söylenmiştir. Şu hâlde cehâlet hoş karşılanmadı-

ğına göre Müslümanların her türlü sorumluluğunu bilmesi için çok okuması ve ilme sa-

rılması gerektiği sonucu195 yine bu âyeti kerîmeden çıkarılabilmiştir.   

Yukarıdaki açıklamalar ışığında, âyetin siyâkına bakıldığında, bu tür bir sonucun 

çıkarılmasının mümkün olmadığı anlaşılmaktadır.  Ayrıca, âyette geçen “جاهل” kelimesi, 

Türkçedeki “câhil” kelimesiyle eşanlamlı olarak, yani “bir şey bilmeyen” anlamında kul-

lanılmamaktadır. Bu durum, âyetin bağlamından da açıkça anlaşılmaktadır. Zira âyetin 

bağlamı, 171. âyetten itibâren başlamaktadır. Âyetin maksadının tam olarak anlaşılabil-

mesi için, 171. âyetten 204. âyete kadar olan âyet grubunun birlikte okunması ve değer-

lendirilmesi gerekmektedir. Aksi takdirde, âyetin bağlamından koparılması nedeniyle, 

 
191 el-A’râf 7/199. 
192 Abdülkadir Erkut, “Tebliğe Dair Üç İlke”, Diyânet İşleri Başkanlığı (Erişim 3 Haziran 2024). 
193 Kâmil Yaşaroğlu, “Oku” Emri ile Başlayan Kur’ân’ın İlme Verdiği Değer”, Diyânet İşleri Başkanlığı 

(Erişim 3 Haziran 2024). 
194 ez-Zümer 39/9. 
195 DİB, “Din İşleri Yüksel Kurulu Başkanlığı”. 



49 

 

doğru bir anlam çıkarımı yapılamayacak ve “bu anlama da gelir, şu anlama da gelir” şek-

linde farklı yorumlar ortaya çıkabilecektir. 171. âyetten itibâren, Hz. Peygamber ile 

Mekke müşrikleri arasında vahiyle ilgili bir tartışmanın başladığı görülmektedir. Hz. Pey-

gamber kendisine vahyedileni teblîğ ederken, müşrikler bu vahyin mâhiyetine ve içeri-

ğine yönelik çeşitli itirazlarda bulunmaktadır. Söz konusu itirazların, toplumun alt taba-

kalarından değil; bilgi, görgü ve statü bakımından toplumun önde gelen, yönetici konu-

munda bulunan kimseler tarafından dile getirildiği anlaşılmaktadır. Bu kişiler, aynı za-

manda diğer toplumlarla ve devletlerle diplomatik ve ticârî ilişkiler yürütebilecek dona-

nıma sahip bireylerdir. Vahyin içeriğini beğenmemekte, kendi arzu ve beklentilerine uy-

gun bir vahiy talebinde bulunmaktadırlar.196 Ayrıca, halkın Hz. Peygamber’in etrafında 

toplanmasını engellemek amacıyla gürültü çıkarmalarını ve dağılmalarını istemektedir-

ler.197 Ki zaten vahyin hakîkatine de inanmazlardı.198 

Bu kimseler, Hz. Peygamber’in getirdiği vahye yalnızca itiraz etmekle kalmamış; 

aynı zamanda onu baskı altına alacak, davasından taviz vermeye ya da tamamen vazgeç-

meye sevk edecek ölçüde ileri gitmişlerdir.199 Bu sebeple Yüce Allâh, kendisini inkârcı-

ların baskılarından dolayı sıkışmış ve bunalmış hisseden, hatta taviz vermeyi dahi aklın-

dan geçiren Hz. Peygamber’e hitâben, vahyi inkar eden, rahatsız edici, yıldırıcı tutumlar 

sergileyen ve taviz koparmaya çalışan bu kimselere karşı “câhillere aldırma” buyruğunu 

yöneltmiştir. Burada kastedilen, toplumun elit kesimini oluşturan yöneticiler, hüküm sa-

hipleri, bürokratlar ve Allâh’a düşmanlık eden zümrelerdir.200 Yani kısaca bu âyette Hz. 

Peygamber’in bu kimselere aldırış etmeksizin, Allâh tarafından vahiy yoluyla gösterilen 

hak yolda kararlılıkla ve tavizsiz bir şekilde ilerlemeye devam etmesi gerektiği vurgulan-

maktadır.   

 

 

 

 

 
196 el-A’râf 7/203; Yûnus 10/15. 
197 Fussilet 41/26 
198 Yûnus 10/37. 
199 el-İsrâ 17/73-74. 
200 Taberî, Câmiu’l-beyân, 10/645; Cemâlü’d-Dîn Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali b. Muhammed el-

Cevzî, Zâdu’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr, thk. Abdurrezzâk el-Mehdî (Beyrût: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, 

1422/2001), 2/181. 



50 

 

Örnek 3: 

Livâta (Eşcinsellik) Meselesi  

Son dönemlerde Kur’ân-ı Kerîm’i yorumlayan bazı müfessirlerin, geleneksel 

tefsîr anlayışlarından farklı yaklaşımlar sergiledikleri gözlemlenmektedir. Farklı yakla-

şımlar derken, ilk tefsîrlerin mutlak doğru olduğu kanâatinden hareketle bu ifade kulla-

nılmamaktadır. Ancak yeni yorumların ilmî kriterlerle desteklenmesi gerekliliği vurgu-

lanmaktadır. Bu bağlamda tartışma konusu olan yorumlardan biri, Recep İhsan Eliaçık’ın 

bir televizyon programında Hz. Lût’un kavmine ilişkin değerlendirmeleridir. Eliaçık’ın 

yaklaşımı, söz konusu topluluğun davranışlarını Kur’ân bağlamından kopararak yeniden 

yorumlama teşebbüsü niteliğindedir.    

Recep İhsan Eliaçık, Lût peygamberin kavminin helâk edilmesini, sahip oldukları 

cinsel temayül sebebiyle olmadığını ileri sürmektedir. O, helâkin esâs nedenini, Lût pey-

gamberin evine giden meleklerin şehirlerindeki varlığını haber alan bu kavmin gelip ka-

pıya dayanmaları, zor kullanmaları ve mütecâviz davranmalarına bağlamaktadır. Yazarın 

kanâatine göre bireyin cinsel yönelimi, şahsî bir tercîhtir ve bu yönelimin kınanmasını 

gerektirecek ahlâkî bir ihlâl teşkil etmemektedir. Eğer bu yönelim başkalarına dayatılmı-

yor ve herhangi bir cebir unsuru taşımıyorsa, bireyin tercîhine saygı gösterilmelidir. An-

cak zorla cinsel saldırıda bulunmak ve tecavüz, Eliaçık tarafından ahlâken ve dînen la-

netlenen bir fiil olarak değerlendirilmektedir. Bu görüşünü de Lût peygamberin 

Kur’ân’da yer alan şu ifadesine dayandırmaktadır: “Lût, “Keşke benim size karşı koyacak 

bir gücüm olsaydı veya güçlü bir desteğe dayanabilseydim!” dedi.201  

Yazar konuşmasında şöyle devam etmektedir: “Çünkü geliyorlar, Lût’un evine gi-

ren iki tane genci istiyorlar. Lût’un evini basıyorlar, kapıya dayanıyorlar ve kapıyı kırmak 

istiyorlar. Burada yasaklanan zorbalıktır. Bu âyetler indiği zaman Mekke'ye baktığımızda 

da zorbalık yapıldığını görüyoruz. Zorbalıktan dolayı da Lût’un bu muâmelede bulunan-

ları lanetlediğini görüyoruz. Öte yandan insanların cinsel eğilimlerini araştırmak, cinsel 

eğilimleri sebebiyle insanları teşhîr etmek, mahkûm etmek de tecessüse gireceğinden do-

layı Kur'ân’da yasaklanmıştır. ‘وَلََّ تجََساسُوا’ “tecessüs etmeyiniz, ayıp araştırmanız.”202 İn-

sanların ne eğilimde olduklarını araştırmak size düşmez. Teşhîrcilik, bunları ortaya çıkar-

mak falan hepsi yasaklanmış. Yani ne tür cinsel bir eğilime sahip acaba, sana ne, niye 

 
201 Hûd 11/80. 
202 el-Hucurât 49/12. 



51 

 

araştırıyorsun? Kur’ân yasaklıyor kardeşim. Araştırma sana ne? (…) Kur’ân-ı Kerîm’de 

Lût (a.s.) anlatırken, doğal afet uyarısında bulunuyor. Yani böyle zorbalıklar yapmayın. 

Cinsel eğilimlerinizi zorla başkasına dayatmaya kalkmayın diyor.”203  

Yazarın iddiası aslında ilmî bir kritere dayanmamaktadır. Eğer yazar, konuya bü-

tüncül bir bakış açısıyla ilgili âyetleri incelemiş olsaydı, yapılan eylemin sadece zorbalık 

içermesi nedeniyle değil, başlı başına kötü ve çirkin kabul edildiği için kınandığını âyet-

lerde görecekti.  

ن الْعَالمَِينَ } ن  80وَلوُطاً إِذْ قَالَ لِقوَْمِهِ أتَأَتْوُنَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبقَكَُم بهَِا مِنْ أحََدٍ م ِ جَالَ شَهْوَةً م ِ { إنِاكُمْ لتَأَتْوُنَ الر ِ

سْرِفوُنَ }     دوُنِ الن سَِاء بَلْ أنَتمُْ  {81قوَْم  مُّ  “80. Lût’u da (peygamber gönderdik). Kavmine dedi ki: 

“Sizden önceki topluluklardan hiçbirinin (bu ölçüde) yapmadığı iğrençliği mi işliyorsu-

nuz!” 81. “Kadınları bırakıp da cinsel tatmin için erkeklere yanaşıyorsunuz. Doğrusu siz 

taşkınlık eden bir topluluksunuz.”204  

ن دوُنِ الن سَِاء بَلْ أنَتمُْ 54وَلوُطاً إِذْ قاَلَ لِقوَْمِهِ أتَأَتْوُنَ الْفَاحِشَةَ وَأنَتمُْ تبُْصِرُونَ } جَالَ شَهْوَةً م ِ { أئَنِاكُمْ لتَأَتْوُنَ الر ِ

{55قوَْم  تجَْهَلوُنَ }  “54-55. Lût’u da hatırla! O kavmine, “Göz göre göre hâlâ o hayâsızlığı 

yapacak mısınız? Gerçekten siz kadınları bırakıp da şehvetle erkeklere mi yöneliyorsu-

nuz? Doğrusu siz değerleri bilmeyen bir topluluksunuz” demişti.205 

Ayrıca Lût peygamberin kavminin helâkinin yaptıkları zorbalık dolayısıyla ger-

çekleştiği iddiasında bulunmaktadır. Böyle bir sonuca varmış olmasının sebebi de yine 

bütünsellikten uzak parçacı bir yaklaşım ile âyetleri ele almasından kaynaklanmaktadır. 

Her ne kadar meleklerin Hz. Lût’un evine gitmesinden sonra kavminin kapıya dayandık-

ları ve zor kullanarak kapıyı kırmaya çalıştıkları Kur’ân’da anlatılıyorsa da hâdise bundan 

ibâret değildir. Zira bu ifadelerin geçtiği âyetlerden önceki âyetlerde meleklerin önce Hz. 

İbrâhim’in yanına geldikleri, onunla biraz sohbet ettikleri ve bir çocuk müjdeledikleri 

anlatılmıştır. Akabinde Hz. İbrâhim meleklerin geliş sebebini sorar ve der ki: “Ey elçiler! 

Göreviniz nedir?”206  Melekler bu soruya, suçlu bir kavme geldikleri ve onları helâk etme 

vazifesiyle görevlendirildikleri cevabını vermişlerdir.207  

 
203 Dînî Gerçekler, “Kur’ân İslam Eşcinselliğe Nasıl Bakıyor”, YouTube (17 May 2021), 00:00-07:55. 
204

 el-A’râf 7/80-81.  
205 en-Neml 27/54-55; Ayrıca bk. Hûd 11/78; el-Enbiyâ 21/74; el-Ankebût 29/28-29. 
206 el-Hicr 15/57. 
207 el-Hicr 15/58-60; el-Ankebût 29/31. 



52 

 

Bu âyetlerin siyâkı ile beraber okunması hâlinde aslında Lût peygamberin kavmi-

nin helâk edilmelerinin gerçek sebebinin, eşcinsellik için zor kullanmalarından değil bi-

lakis yapmış oldukları fiilin kötü, çirkin bir fiil addedildiğinden olduğu anlaşılacaktır: 

رُكَ بغِلَُامٍ    ﴾52﴿اِذْ دخََلوُا عَليَْهِ فقََالوُا سَلَامًاِۜ قَالَ انِاا مِنْكُمْ وَجِلوُنَ    ﴾51﴿وَنبَ ئِْهُمْ عَنْ ضَيْفِ ابِْرٰه۪يمََۢ   قَالوُا لََّ توَْجَلْ انِاا نبُشَ ِ

رُونَ    ﴾53﴿عَل۪يمٍ   ِ فلََا تكَُنْ مِنَ الْقَانطِ۪ينَ    ﴾54﴿قَالَ ابَشَارْتمُُون۪ي عَلَٰٓى انَْ مَسانِيَ الْكِبَرُ فبَِمَ تبُشَ ِ  ﴾ 55﴿قَالوُا بشَارْنَاكَ بِالْحَق 

الُّونَ   قَالَُٓوا انِآَا ارُْسِلْنََٓا اِلٰى قوَْمٍ مُجْرِم۪ينَِۙ   ﴾57﴿قَالَ فمََا خَطْبكُُمْ ايَُّهَا الْمُرْسَلوُنَ    ﴾56﴿قَالَ وَمَنْ يقَْنطَُ مِنْ رَحْمَةِ رَب ِهَ۪ٓ الَِّا الضآَ

وهُمْ اجَْمَع۪ينَِۙ    ﴾58﴿ اءَ اٰلَ لوُطٍٍۨ الْمُرْسَلوُنَِۙ    ﴾60﴿الَِّا امْرَاتَهَُ قَدارْنََٓاِۙ انِاهَا لمَِنَ الْغَابِر۪ينَِ۟    ﴾59﴿الَِّآَ اٰلَ لوُطٍِۜ انِاا لمَُنَجُّ ا جََٓ  ﴾ 61﴿فَلمَا

ِ وَانِاا لَصَادِقوُنَ    ﴾63﴿قَالوُا بَلْ جِئنَْاكَ بمَِا كَانوُا ف۪يهِ يمَْترَُونَ    ﴾ 62﴿قَالَ انِاكُمْ قوَْم  مُنْكَرُونَ   فَاسَْرِ بِاهَْلِكَ    ﴾64﴿وَاتَيَْنَاكَ بِالْحَق 

ءِ  ﴾65﴿بقِِطْعٍ مِنَ الايْلِ وَاتابِعْ ادَبَْارَهُمْ وَلََّ يَلْتفَِتْ مِنْكُمْ احََد  وَامْضُوا حَيْثُ تؤُْمَرُونَ  لَََّٓ وَقَضَيْنََٓا اِليَْهِ ذٰلِكَ الَّْمَْرَ انَا داَبِرَ هَٰٓؤُ۬

اءَ اهَْلُ الْمَد۪ينَةِ يسَْتبَْشِرُونَ    ﴾66﴿مَقْطُوع  مُصْبِح۪ينَ   ءِ ضَيْف۪ي فلََا تفَْضَحُونِِۙ    ﴾67﴿وَجََٓ لَََّٓ وَاتاقوُا اٰللَّ وَلََّ    ﴾68﴿قَالَ انِا هَٰٓؤُ۬

الْعَالمَ۪ينَ    ﴾69﴿تخُْزُونِ   اوََلَمْ ننَْهَكَ عَنِ  فَاعِل۪ينَِۜ    ﴾70﴿قَالَُٓوا  كُنْتمُْ  اِنْ  بنََاتَ۪ٓي  ءِ  لَََّٓ هَٰٓؤُ۬ لفَ۪ي سَكْرَتهِِمْ    ﴾71﴿قَالَ  انِاهُمْ  لعَمَْرُكَ 

يْحَةُ مُشْرِق۪ينَِۙ    ﴾72﴿يعَْمَهُونَ   يلٍِۜ    ﴾73﴿فَاخََذتَهُْمُ الصا اِنا ف۪ي   ﴾74﴿فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلهََا وَامَْطَرْنَا عَليَْهِمْ حِجَارَةً مِنْ سِج ۪

م۪ينَ  يَاتٍ لِلْمُتوََس ِ يَةً لِلْمُؤْمِن۪ينَِۜ  ﴾76﴿وَانِاهَا لبَسَِب۪يلٍ مُق۪يمٍ  ﴾75﴿ذٰلِكَ لََّٰ  ﴾77﴿اِنا ف۪ي ذٰلِكَ لََّٰ

51. Onlara İbrâhîm’in misafirlerini hatırlat. 

52. Onun yanına girip selâm vermişler, o da “Doğrusu biz sizden korkuyoruz” 

demişti. 

53. “Korkma” dediler, “Biz sana bilgili bir çocuk müjdeliyoruz.” 

54. İbrâhîm, “Üzerime yaşlılık çökmüş olmasına rağmen bana böyle bir müjde 

getiriyorsunuz öyle mi? Peki (çocuğum olamayacağına göre) bana neyi müjdelemiş olu-

yorsunuz?” dedi. 

55. “Sana gerçeği müjdeledik. Sakın ümitsizliğe kapılanlardan olma!” dediler. 

56. “Haktan sapmış olanlardan başka kim Rabbimin rahmetinden ümit keser!” 

dedi. 

57. “Ey elçiler! Göreviniz nedir?” diye sordu. 

58. Dediler ki: “Aslında biz, suçlu bir kavme (ceza vermek için) gönderildik. 

59. Yalnız Lût’un ailesine zarar gelmeyecek, onların hepsini kurtaracağız. 

60. Fakat karısı hariç! Biz onun da geride kalanlardan olmasını takdîr ettik.” 

61-62. Elçiler Lût ailesine geldiklerinde Lût onlara, “Bilinmedik tanınmadık kim-

selersiniz” dedi. 

63. “Öyle ama biz sana insanların, hakkında kuşkuya düştükleri şeyi getirdik. 

64. Sana, gerçeği getirdik. Biz muhakkak doğru söylüyoruz.” 



53 

 

65. “Hemen gecenin bir vaktinde ailenin hızla yola koyulmasını sağla! Sen de 

arkalarından git! Hiçbiriniz arkasına dönüp bakmasın! Size emredilen yere doğru gidin!” 

66. Lût’a şu hükmü bildirdik: “Onlar, sabah vaktine girerken son ferdine kadar 

yok edilmiş olacaktır!” 

67. Şehir halkı sevinerek geldiler. 

68. Lût, “Bunlar benim misafirlerim, sakın beni utandıracak bir şey yapmayın?” 

dedi; 

69. “Allâh’tan korkun, beni rezil etmeyin!” 

70. “Seni el âlemi korumaktan menetmedik mi?” dediler. 

71. Lût, “İşte kadınlar, benim kızlarım, (nikâh) yaparsanız” dedi. 

72. (Ey rasûlüm!) Hayâtına yemîn olsun ki onlar, sarhoş (sersem) halleriyle saç-

malayıp duruyorlardı. 

73. Nihâyet ortalık aydınlanırken korkunç ses onları yakalayıverdi! 

74. Ardından yurtlarının altını üstüne getirdik, üzerlerine taşlaşmış çamur yağ-

dırdık! 

75. İşte bunda ibret alacak olanlar için dersler vardır. 

76. Bakın, o harabeler bir yol üzerinde hâlâ duruyor. 

77. Onda da inananlar için bir ders vardır.208 

Görüldüğü üzere, Hz. Lût’un kavmine ilişkin eşcinselliğe işâret eden âyetler bağ-

lamlarından koparıldığında, ciddî anlam hatalarına ve yanlış yorumlara zemin hazırlayan 

sonuçlar ortaya çıkmaktadır. İlgili yazar, Hz. Lût’un kavminin helâkine sebep olan fiilleri 

zor kullanmaya dayandırmakta, ancak bu yorumu âyetlerin bağlamsal bütünlüğünü göz 

ardı ederek gerçekleştirmektedir. Hâlbuki söz konusu âyetler bağlamı içerisinde değer-

lendirildiğinde, Hz. Lût’un kavminin cezalandırılmasının temel nedeninin, fıtrata aykırı 

cinsel tercîhleri olduğu açık biçimde ortaya çıkmaktadır. Bu durum, âyetlerin bağlamdan 

bağımsız bir şekilde yorumlanmasının ne denli sakıncalı sonuçlar doğurabileceğini de 

gözler önüne sermektedir.  

1.4.1.3. Kur’ân’ın Bütün Âyetleri Esâs Alınarak Bir Bütün Olarak Anlaşılması 

Kur’ân’daki bazı meseleler, yüzeysel olarak müstakil biçimde ele alınmış gibi gö-

rünse de gerçekte bu konuların tamamı, Kur’ân’ın diğer konularıyla doğrudan ya da do-

 
208 el-Hicr 51-77. Ayrıca bk. el-Ankebût 29/31-35; Hûd 11/69-83. 



54 

 

laylı biçimde ilişkilidir. Bu durumun temel nedeni, farklı bir konu gibi görünen husûsla-

rın, zannedilenden daha derin bağlantılara ve çok yönlü maksatlara sahip olabilmesidir. 

Nitekim bazen bir âyet grubu değil, yalnızca tek bir ifade dahi, aynı anda birden fazla 

amacı gözeterek anlam katmanları taşıyabilmektedir. 

Dolayısıyla bütün parçalar bulundukları anlam bütünlükleri içinde kendi rollerini 

yerine getirirken, aynı zamanda Kur’ân’ın bütünsel yapısı içindeki diğer unsurlarla olan 

bağlantılarını da korurlar. 

Şimdi bu durumu çeşitli örnekler üzerinden tahlîl edelim. 

Örnek 1: 

et-Tevbe 9/67. “Münâfık Erkekler ve Münâfık Kadınlar Birbirlerindendir.” 

Tevbe Sûresi’nin 67. âyeti hem âyet içi bağlamdan hem ardışık âyetlerle kurduğu anlam 

ilişkisinden, hem de Kur’ân’ın genel bütünlüğü (siyâkı) içerisinden koparılarak yorumla-

nan örneklerden biridir. Zira   ِالْمُنَافقِوُنَ وَالْمُنَافقَِاتُ بعَْضُهُمْ مِنْ بعَْضٍ يَأمُْرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوف

َ فنَسَِيهَُمْ إِنا الْمُنَافقِِينَ هُمُ الْفَاسِقوُنَ ) (67وَيقَْبِضُونَ أيَْدِيهَُمْ نسَُوا اللّا  “Erkeğiyle kadınıyla münâfıklar birbi-

rine benzer; kötülüğü özendirip iyiliği engellerler, hayır için harcamaya elleri varmaz. 

Onlar Allâh’ı umursamadılar, O da onları rahmetinden mahrum bıraktı. Gerçek şu ki 

münâfıklar günaha batmış kimselerdir.” âyetinde geçen  ٍَۢبعَْضُهُمْ مِنْ بَعْض ifadesine yapılan 

yoruma göre, münâfıklar hem örgütlü değiller, birbirlerine yardım etmezler hem de ken-

dilerine has bir inanç sistemi ve kimlikleri yoktur. Bazıları Yahûdî bazıları müşriktirler. 

Bu sebeple yukarıdaki ifadeler kullanılmıştır. Oysa hem mü’minler hem de kâfirlerin ör-

gütlü bir düşünceleri olduğu gibi ayrıca kendilerine has bir kimliğe ve inanç sistemine de 

sahiptirler. Şöyle ki: Mü’minler “İslâm Dîni konusunda birbirlerine yardım ederler, emr-

i bi’l-ma’rûf ve nehy-i ani’l-münker” yaparlarken ideal birliği içindedirler. Yahûdî, Hris-

tiyân ve kâfirler de münâfıkların hilafına “emr-i bi’l-münker ve nehy’i ani’l-ma’rûf ya-

parlarken ideal birliği içindedirler. Bu sebeple hem mü’minler hem de Yahûdî, Hristiyân 

ve kâfirler için münâfıklara kullanılan  ٍَۢبَعْض مِنْ  بعَْضٍَۢ  ifadesinin yerine بعَْضُهُمْ  اوَْلِيََٓاءُ   بَعْضُهُمْ 

“onlar birbirlerinin dostudurlar.”209 kalıbı kullanılmıştır.210 

İlgili âyeti tefsîr edenler, eğer metni bütüncül bir çerçevede değerlendirmiş olsa-

lardı, daha isâbetli ve bağlama uygun bir yorum ortaya koymuş olacaklardı. Zira yapılan 

 
209 el-Enfâl 8/72-73; et-Tevbe 9/71; el-Câsiye 45/19. 
210 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 5/421-422; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 644; Mustafa İslamoğlu, 

Hayât Kitâbı Kur’ân – Gerekçeli Meâl-Tefsîr (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2014), 331. 



55 

 

yorumlar, siyâkın üç temel boyutuna -âyet içi bağlam, âyetler arası pasaj ilişkisi ve 

Kur’ân’ın genel bütünlüğü- aykırılık arz etmektedir. 

1. Âyet kendi içinde bir bütün olarak değerlendirilmiş olsaydı, her ne kadar aynı 

dîn müntesipleri değillerse bile ideal birlikteliğine sahip örgütlü bir yapı olarak münâfık-

ların, mü’minlerin karşısında durdukları fark edilmiş olacaktı. Münâfıklar îmân ettiklerini 

söylerler ancak küfürlerini gizlerler. Nifâk noktasında âdeta tek bir vücut gibidirler. İşle-

rinde, sözlerinde, konuşmalarında, bütün fiil ve hallerinde birbirlerine benzemektedirler. 

Onlar mü’minlerin zıddına yekvücut olarak, vesvese, fitne ve diğer kötü huyları emreder-

ler ve içinde İslâm’ın ve mü’minlerin yüceltilmesi anlamına gelen her ne varsa onu da 

engellemeye çalışırlar. Bununla da fitne ve fesât çıkarmak istemektedirler.211 

Mukâtil b. Süleymân, Tevbe Sûresi 67. âyetini tefsîr ederken “ ٍن بَعْض -ifa ”بعَْضُهُمْ م ِ

desini “يعني أولياء بعض في النفاق” şeklinde yorumlamıştır. Bu yorum, aslında iki ifade tarzı 

arasında bir fark olmadığını da ortaya koymakta; münâfıkların Hz. Muhammed’i yalan-

lamak ve ona îmân etmemeyi teşvîk etmek konusunda birbirlerinin velîsi olduklarını ve 

aralarında bir dayanışma bulunduğunu ifade etmektedir.212 Mukâtil’in bu yaklaşımı, âyet-

teki lafzî ifadenin, münâfıkların aralarındaki ideolojik ve eylemsel birlikteliği yansıttığını 

ortaya koymaktadır. Diğer birçok müfessir de  ٍَۢالَْمُنَافقِوُنَ وَالْمُنَافقَِاتُ بعَْضُهُمْ مِنْ بعَْض ifadesinden 

sonra gelen   ِيَأمُْرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَينَْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوف“kötülüğü özendirip iyiliği engellerler” ifade-

siyle de münâfıkların nifâkta ve îmândan uzaklıkları konusunda benzeştiklerini, peygam-

beri, îmânı, itâati, İslâmın ve mü’minlerin faydasına olabilecek her şeyi engellemeye ça-

lıştıklarını, küfrü, ma’siyeti, günahı, münkeri yaymaya çalıştıklarını213 ifade ederek ideal 

ve hedef birlikteliğine, örgütlü ve aynı zamanda inanç birliğine sahip olduklarını da söy-

lemiş olmaktadır.    

2. 67. âyetin devamı niteliğindeki 68. âyete bakıldığında, münâfıkların kâfirlerle 

birlikte zikredildiği görülmektedir. Kâfirlerin inanç ve ideal birlikteliğine sahip olmaları 

hasebiyle  ٍَۢبَعْض اوَْلِيََٓاءُ   onlar birbirlerinin dostudurlar.” ifadesiyle tanımlandıkları“ بعَْضُهُمْ 

 
211 Ebü’l-Hasen Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer b. Hasen er-Rubât el-Hırbâvî Bikâî, Nazmu’d-dürar fî 

tenâsübi’l-âyâti ve’s-süver, thk. Abdurrezzâk Gâlib el-Mehdî (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1415/1995), 3/344. 
212 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 2/180. 
213 Mâverdî, en-Nüketü ve’l-uyûnu, 2/379; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 2/63; Kurtubî, el-

Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/293-294; Tabersî, Mecmeu’l-beyân fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/66; Zemahşerî, el-

Keşşâf, 3/64-65; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 16/129; Ebû Hayyân, Tefsîru’l-bahri’l-muhît, 3/68-69; Merâgî, 

Tefsîru’l-Merâgî, 10/155-156; Tabâtabâî, el-Mîzân fi tefsîri’l-Kur’ân, 9/335-336; Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-

Menâr, 10/618-619. 



56 

 

yorumu yapılmıştır. Ancak 68. âyette açıkça görüldüğü üzere, kâfirler ve münâfıklar ce-

henneme sevk edilme husûsunda aynı muameleye tâbi tutulmuş, aralarında herhangi bir 

ayrım yapılmamıştır. Bu durum, ilgili âyetlerin siyâkı göz önünde bulundurularak değer-

lendirildiğinde, yukarıda adı geçen müfessirlerin söz konusu âyete dair ileri sürdükleri 

yorumların metnin bağlamı ile örtüşmediğini ortaya koymaktadır.   

3. Kur’ân bütüncül bir şekilde incelendiğinde,  ٍَۢبعَْضُهُمْ اوَْلِيََٓاءُ بَعْض “onlar birbirlerinin 

dostudurlar.” ifadesinin yalnızca Yahûdîlerin kendi içlerinde ya da Hristiyanların kendi 

içlerinde bir dayanışma içerisinde olmadıkları, aksine Yahûdîler ile Hristiyanların birbir-

lerine karşı da velâyet ilişkisi kurdukları açıkça görülmektedir. Yani Yahûdîler Yahûdîle-

rin velîsi, Hristiyanlar da Hristiyanların velîsi oldukları söylenmekle yetinilmemiş aynı 

zamanda Yahûdîlerin ve Hristiyanların da birbirlerine velî oldukları söylenmişitir. Nite-

kim Mâide Sûresi 51. âyette bu durum açık bir şekilde belirtilmiştir:   يََٓا ايَُّهَا الاذ۪ينَ اٰمَنوُا لََّ تتَاخِذوُا

ى اوَْلِيََٓاءََۢ بعَْضُهُمْ اوَْلِيََٓاءُ بعَْضٍِۜ وَمَنْ يَتوََلاهُمْ مِنْكُمْ فَاِناهُ مِنْهُمِْۜ اِنا  ﴾51﴿ اٰللَّ لََّ يهَْدِي الْقوَْمَ الظاالِم۪ينَ  الْيهَُودَ وَالناصَارَٰٓ  “51. 

Ey îmân edenler! Yahûdîleri ve Hristiyanları velî edinmeyin. Onlar birbirlerinin velîleri-

dir. Sizden kim onları dost edinirse şüphesiz o da onlardandır. Allâh zâlimler topluluğunu 

hidâyete erdirmez.”214 Aynı zamanda, Kur’ân’da mü’minlerin de kendi aralarında bir 

dostluk ilişkisine sahip oldukları ifade edilmiş ve münâfıklar için kullanılan “ مِنْ بعَْضُهُمْ  

ي  .ibâresinin aynısının mü’minler için de kullanıldığı görülmüştür ”بعَْضٍ  فَاسْتجََابَ لهَُمْ رَبُّهُمْ انَ ۪

ْلَََّٓ اضُ۪يعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذكََرٍ اوَْ انُْثٰىۚ   فَالاذ۪ينَ هَاجَرُوا وَاخُْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَاوُ۫ذوُا ف۪ي سَب۪يل۪ي   بَعْضُكُمْْمِنْْبَعْض  

رُۚ ثوََابًا مِنْ عِنْدِ اٰللِِّۜ وَاٰللُّ عِنْدهَُ حُسْنُ الثاوَابِ وَقَاتلَوُا وَقتُِلوُا لََّكَُف ِرَنا عَنْهُمْ سَي ِـَٔاتِهِمْ وَلََّدُْخِلنَاهُمْ جَنااتٍ تجَْر۪ي مِنْ تحَْتهَِا الََّْنْهَا

﴿195﴾  “195. Rableri onların dualarına şöyle karşılık verir: “Şüphesiz ben, erkek olsun 

kadın olsun -ki birbirinizden meydana gelmişsinizdir- sizden bir şey yapanın emeğini 

asla boşa çıkarmam. Hicret edenlerin, yurtlarından çıkarılanların, benim yolumda ezi-

yete uğratılanların, savaşanların ve öldürülenlerin, işte onların günahlarını elbette sile-

ceğim. Andolsun ki, Allâh katından bir mükâfat olarak onları altından ırmaklar akan cen-

netlere koyacağım. Şüphe yok ki nimetin güzeli Allâh’ın katındadır!”215   ْوَمَنْ لَمْ يسَْتطَِعْ مِنْكُم

ْْ اعَْلَمُ بِا۪يمَانكُِمِْۜ  طَوْلًَّ انَْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فمَِنْ مَا مَلكََتْ ايَْمَانكُُمْ مِنْ فَتيََاتكُِمُ الْمُؤْمِنَاتِِۜ وَاٰللُّ  بَعْضُكُمْْمِنْْبَعْض  

...اتِ اخَْداَنٍۚ فَانْكِحُوهُنا بِاِذْنِ اهَْلِهِنا وَاٰتوُهُنا اجُُورَهُنا بِالْمَعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ وَلََّ مُتاخِذَ   “ 25. İçiniz-

den mü’min ve hür kadınlarla evlenmeye gücü yetmeyen kimse, ellerinizin altında bulu-

nan mü’min câriye kızlarınızdan alabilir. Allâh sizin îmânınızı daha iyi bilmektedir. Siz-

ler birbirinizdensiniz. Öyleyse iffetli yaşamaları, zina etmemeleri, gizli dost tutmamaları 

 
214 el-Mâide 5/51. 
215 Âl-i İmrân 3/195. 



57 

 

şartıyla ve ailelerinin de izniyle onları nikâhlayın…”216 Âdem, Nûh, İbrâhîm ve Âl-i 

İmrân’dan bahsedilirken de yine benzer bir ifade kullanıldığını görülmektedir.   َّاٰلل اِنا 

ياةً    ﴾33﴿اصْطَفَٰٓى اٰدمََ وَنوُحًا وَاٰلَ ابِْرٰه۪يمَ وَاٰلَ عِمْرٰنَ عَلَى الْعَالمَ۪ينَِۙ   ْذرُ ِ ﴾34﴿وَاٰللُّ سَم۪يع  عَل۪يم ۚ    بَعْضُهَاْمِنْْبَعْض    “33-

34. Allâh, birbirinden gelme nesiller olarak Âdem’i, Nûh’u, İbrâhim ailesini ve İmrân 

ailesini seçip âlemlere (bütün yaratılmışlara) üstün kıldı. Allâh hakkıyla işitmekte ve bil-

mektedir.”217  

Sonuç itibariyle yapılan yorumların hem âyetin iç bağlamına hem ilgili âyetler 

arasındaki pasaj bütünlüğüne hem de Kur’ân’ın genel anlam örgüsüne aykırılık teşkil et-

tiği görülmektedir. Klasik tefsîrlerde de görüldüğü üzere, “بعض من   ifadesi ile ”بعضهم 

بعضهم “ .ifadesi arasında anlam bakımından bir fark bulunmamaktadır ”بعضهم أولياء بعض “

-ifadesi de söz konusu grubun (münâfıkların) kendi içlerinde düşünsel ve ideolo ”من بعض

jik bir bütünlük taşıdıklarını, diğer dîn menûbları gibi aralarında güçlü bir ittifâk ve da-

yanışma olduğunu ortaya koymaktadır. Bu anlam, âyetin siyâkı çerçevesinde açıkça an-

laşılmaktadır. 

Örnek 2: 

en-Nisâ 4/3. Taaddüd-i Zevcât Meselesi  

Son dönemlerde en çok tartışma konusu hâline gelen meselelerden biri de “taad-

düd-i zevcât” yani çok eşlilik uygulamasıdır. Nisâ Sûresi 3. âyetinin bağlamıyla birlikte 

okunması durumunda, âyetin öncelikli konusunun yetîmlerin korunması ve haklarının gö-

zetilmesi olduğu ileri sürülmektedir.  Bu çerçevede, söz konusu âyetin çok eşliliğe izin 

veren bir düzenleme olarak değil, özellikle savaş ortamında babalarını kaybeden yetîm 

çocukların ve korunmasız kalan kadınların himaye edilmesini hedefleyen bir bağlamda 

indirildiği ifade edilmektedir. Çok eşliliğe dair verilen ruhsatın, savaş gibi olağanüstü 

şartlarda ortaya çıkan sosyal sorumluluklara cevap niteliği taşıdığı ve bu ruhsatın aslında 

insanlığa yönelik ahlâkî bir sorumluluk dersi içerdiği öne sürülmektedir. Bununla birlikte, 

ilgili âyetin zamanla farklı amaçlara hizmet edecek şekilde kullanıldığı ve esâsen yetîm 

çocuklar ile dul kadınlara ilişkin meselenin toplumsal bir yaraya dönüştürülmemesini em-

reden bu âyetin kimileri tarafından istismâr edildiği iddia edilmektedir. Hatta daha ileri 

 
216 en-Nisâ 4/25. 
217 Âl-i İmrân 3/33-34. 



58 

 

bir adım atılarak aynen şu cümleler sarfedilmektedir: “Toplumsal yaraya dönüştürmeyin 

diyen bir âyet, şehveti kafasına vurmuş erkeklerin elinde oyuncak oldu.”218    

Yukarıdaki ifadelerden hareketle, İslâm'da çok eşliliğin bulunmadığı ve ilgili âye-

tin erkekler tarafından istismâr edildiği yönünde son derece galîz bir üslûpla değerlendir-

meler yapılmıştır.  

Oysa herhangi bir izâha gerek duyulmayacak derecede, taaddüd-i zevcâtın belirli 

bir gerekçeye bağlı olmaksızın meşrûiyyetine işâret eden pek çok tarîhî veri mevcuttur. 

Şöyle ki: Her şeyden önce Allâh tarafından bu dînin mübelliği olarak görevlendirilen Hz. 

Peygamberin birden fazla kadınla evli olduğu realitesi ortadadır. Peygamberin durumu 

özel olarak değerlendirilse ve onun çok evlilik ile ilgili özel durumundan dolayı örnek-

lendirilemeyeceği söylenecek olsa bile bu durumda onu en iyi anlayan sahâbîlerin uygu-

lamaları göz önüne alınmalıdır.  Üstelik bu sahabîler arasında damadı Hz. Ali ile torunları 

Hz. Hasan ve Hz. Hüseyn’in de çok evlilik pratiğine sahip oldukları bilinmektedir. Şâyet 

bu şahsiyetlerin ilgili âyetleri anlayamadıkları veya âyetleri, “esir oldukları şehvetlerine 

kurban ederek oyuncak hâline getirdikleri” şeklinde yorumladıkları iddia edilirse, bu du-

rum artık tartışmanın ilmî ve makûl bir zeminde sürdürülebilmesinin mümkün olmadığı 

bir aşamaya gelindiğini gösterir ve sözün bittiği nokta olarak değerlendirilmelidir.  

Yani İslâm’dan, dînden, Kur’ân’dan bahsedilmesinin hiçbir anlamı kalmaz. 

Çünkü bu âyet eğer şehvetine düşkün erkekler tarafından uçkurlarına feda edilmiş ise 

diğer âyetlerin de aynı âkibete marûz kalmadığını kim iddia edebilir ki? Bu verilerden 

hareketle iddiaların anlamsızlığı ortada iken ayrıca konu Kur’ân’ın bütüncül yaklaşımı 

çerçevesinde değerlendirildiğinde de bu tür yorumların ve iddiaların anlamsızlığı tekrar 

ortaya çıkmış olacaktır.    

Kur’ân’ın sadece eşler arasında adâleti te’sîs etme şartıyla taaddüd-i zevcâta 

cevâz219 verdiğini ifade eden ilgili âyetler üzerinden konuyu izâh etmeye çalışacağız.  

Nisâ Sûresi’nin ilk âyetlerinde, babaları vefât eden veya savaş gibi sebeplerle 

hayâtlarını kaybeden yetîm çocukların velâyetini üstlenen vâsîlerin, bu çocukların hakla-

rına riâyet etmelerini, onlara yönelik herhangi bir istismâr eyleminden kaçınmaları ve mal 

 
218 Akabe Medya, “İftar Saati Programı”, YouTube (18 Temmuz 2017), 01:14:25-01:22:25. 
219 Bilerek ruhsat ifadesini değil de cevâz ifadesini kullandık. Zira çok evlilik birtakım şartların vukû bul-

ması hâlinde başvurulabilecek ve izin verilen bir uygulama değildir. Aksine çok evlilikte sadece bir şart 

ileri sürülmüştür. O da evlilik gerçekleştikten sonra yerine getirilmesi zorunlu olan adâlet şartıdır. en-

Nisâ 4/129. Ayrıca hem mîrâs konusu hem de evlilikten doğan haklara riâyet etme emri, herhangi bir 

zaman dilimi ile sınırlandırılmış olmayıp genel bir ilke olarak ortaya konulmaktadır.  



59 

 

varlıklarını tasarruf ederken adâletli davranmaları emredilmektedir. Şâyet çocuklara ba-

balarından bir mîrâs kalmışsa vâsilerin onu kollayıp gözetmeleri, çarçur etmemeleri, ço-

cuk rüştüne eriştiğinde ise ilgili mal varlığını eksiksiz bir şekilde kendisine teslîm etme-

leri gerektiği ifade edilmektedir. Ayrıca yetîmin kız çocukları olması hâlinde220 vâsile-

rine, sırf onlara kalan mîrâslarından istifade etmek amacıyla bu kızlarla evlenme yönün-

deki eğilimlerinden sakınmaları, mallarına göz dikmemeleri, hak hukûklarına riâyet et-

meleri ve vicdânlı davranmaları gerektiği emredilmektedir. Vâsîler bu kızlara haksızlık 

yapacakları yönünde vicdânî bir rahatsızlık duyacak olurlarsa bu durumda yetîm kalan 

kızlarla evlenmekten kaçınmaları ve bunun yerine başka kadınlarla adâleti te’sîs etme 

şartıyla, dilemeleri hâlinde birden dörde kadar evlenebilecekleri cevâzı verilmektedir.  

ى امَْوَالهَُمْ وَلََّ تتَبََدالوُا الْخَب۪يثَ بِالطاي ِبِِۖ وَلََّ تأَكُْلَُٓوا امَْوَالهَُمْ اِلَٰٓ  وَاِنْ خِفْتمُْ الََّا    ﴾2﴿ى امَْوَالِكُمِْۜ انِاهُ كَانَ حُوبًا كَب۪يرًا  وَاٰتوُا الْيتَاَمَٰٓ

اءِ مَثْنٰى وَثلُٰثَ وَرُبَاعَۚ فَاِنْ خِفْتمُْ الََّا تَ  عْدِلوُا فوََاحِدةًَ اوَْ مَا مَلكََتْ ايَْمَانكُُمِْۜ تقُْسِطُوا فِي الْيتَاَمٰى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لكَُمْ مِنَ الن سََِٓ

يـًٔا ﴾3﴿ذٰلِكَ ادَنَْٰٓى الََّا تعَوُلوُاِۜ   فَاِنْ طِبْنَ لكَُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نفَْسًا فكَُلوُهُ هَنَ۪ٓيـًٔا مَرَ۪ٓ
اءَ صَدقَُاتهِِنا نِحْلَةًِۜ وَلََّ تؤُْتوُا  ﴾4﴿ وَاٰتوُا الن سََِٓ

اءَ امَْوَالكَُمُ الات۪ي جَعَلَ اٰللُّ لكَُمْ قيَِامًا وَارْزُقوُهُمْ ف۪يهَا وَاكْسُوهُمْ وَقوُلوُا لهَُمْ قوَْلًَّ  وَابْتلَوُا الْيتَاَمٰى حَتَٰٓى اِذاَ  ﴾5﴿ مَعْرُوفًا السُّفهَََٓ

وَبِداَرًا انَْ يكَْبَرُواِۜ وَمَنْ كَانَ غَنيًِّا فَلْيسَْتعَْفِفْۚ  بَلغَوُا الن كَِاحَۚ فَاِنْ اٰنسَْتمُْ مِنْهُمْ رُشْداً فَادْفعََُٓوا الِيَْهِمْ امَْوَالهَُمْۚ وَلََّ تأَكُْلوُهََٓا اسِْرَافًا 

وَكَفٰ  عَليَْهِمِْۜ  فَاشَْهِدوُا  امَْوَالهَُمْ  اِليَْهِمْ  دفَعَْتمُْ  فَاِذاَ  بِالْمَعْرُوفِِۜ  فَلْيَأكُْلْ  فقَ۪يرًا  كَانَ  حَس۪يبًا  وَمَنْ  بِالِٰلِ  ﴾6﴿ى   “2. Yetîmlere 

mallarını verin, temizi pis olanla değişmeyin, onların mallarını kendi mallarınıza katarak 

yemeyin; zira bu büyük bir günahtır. 3. Yetîmlerin hakkına riâyet edemeyeceğinizden kor-

karsanız, beğendiğiniz kadınlardan ikişer, üçer, dörder nikâhlayın. Haksızlık etmekten 

korkarsanız tek kadın veya mülkiyetinizde bulunan câriye ile yetinin; bu, adâletten ayrıl-

mamanız için en uygun olanıdır. 4. Kadınlara mehirlerini borcunuzu öder gibi verin. 

Eğer onun bir kısmını size gönül rızasıyla verirlerse onu da âfiyetle yiyin. 5. Allâh’ın 

geçiminize dayanak kıldığı mallarınızı aklı ermezlere vermeyin; o mallarla onları besle-

yin, giydirin ve onlara güzel söz söyleyin. 6. Evlilik çağına gelinceye kadar yetîmleri de-

neyin; eğer onların yeterli fikrî olgunluk düzeyine eriştiklerini tespît ederseniz hemen 

mallarını kendilerine verin, büyüyecekler de mallarını alacaklar diye o malları israf ile 

ve tez elden yiyip tüketmeyin. Zengin olan (velî) yetîm malına tenezzül etmesin, yoksul 

 
220 ‘Kız olması hâlinde’ şeklindeki bir sınırlamayla meseleye yaklaşmak, babaları ölen veya öldürülen ço-

cuklar arasında sadece kızların yetîm kaldığı yönünde hatalı bir algının oluşmasına yol açmaktadır. Bu 

çerçevede âyetlerin de yalnızca kız çocuklarını esâs alan bir perspektifle yorumlandığı görülmektedir. 

Oysa yetîmlik statüsü cinsiyetle sınırlı değildir; mîrâs hakkının korunması, vesâyet altına alınmaları ve 

haklarına riâyet edilmesi gereken yetîm çocuklar hem kız hem de erkek olabilir. Nitekim, görüşlerine 

yer verilen bazı Kur’ân müfessirleri de kadınlara ve kız çocuklarına şefkat göstermek amacıyla çok 

eşliliğe cevâz verildiğini ileri sürerek bu yaklaşımı sürdürmüşlerdir. 



60 

 

olan da kararınca yesin. Mallarını kendilerine verdiğiniz zaman yanlarında şâhit bulun-

durun; hesap sorucu olarak da Allâh yeter.”221 

Taaddüd-i zevcât konusunda herhangi bir sakınca bulunmadığına dair bir diğer 

işâret, Nisâ Sûresi’nin 23. âyetinde yer almaktadır. Söz konusu âyette, iki kız kardeşle 

aynı anda evlenmenin harâm kılındığı belirtilmektedir:   ْهَاتكُُم مَتْ عَليَْكُمْ امُا وَانَْ تجَْمَعوُا بيَْنَ   ...حُر ِ

﴾23﴿...الَّْخُْتيَْنِ الَِّا مَا قَدْ سَلَفَِۜ   “23. Annelerinizle… ve aynı anda iki kız kardeşle evlenmeniz de 

size harâm kılındı; ancak geçen geçmiştir...” Âyet-i celîlede açıkça görüldüğü üzere, ya-

saklanan evlilik biçimi, aynı anda iki öz kız kardeşle yapılan evliliktir. Bu hükümden 

hareketle, aralarında kan bağı bulunmayan iki kadınla aynı anda evlenmenin câiz olduğu 

yönünde zımni bir anlam çıkarılabilir. Bu dolaylı anlam, çok eşliliğe dair genel cevâzın 

Kur’ân’daki diğer delillerle de desteklendiğini göstermektedir.   

Nisâ Sûresi 34. âyet, aile hukûkunu düzenleyen temel âyetlerden biri olarak kabul 

edilmekte olup, dolaylı biçimde çok eşliliğe imkân tanıyan bazı izdüşümler içermektedir. 

Âyette, karı-koca arasında bazı anlaşmazlıkların başgöstermesi hâlinde, kadını te’dîp 

amacıyla kocaya belirli düzeylerde disiplin tedbîrleri uygulama hakkı tanınmıştır. Bu 

haklardan bir tanesi de kadının yatağında yalnız bırakılmasıdır. Her ne kadar kadının ya-

takta terk edilmesi farklı sebeplere bağlanabilirse de kanâatimizce bu sebeplerden en 

önemlisi cinsel bir yaptırım yoluyla kadının te’dîp edilmesidir. Ancak erkeğin tek eşli 

olması hâlinde uygulanan bu yaptırımda kadın cezalandırılmış olmakla birlikte erkeğin 

de cezalandırılmış olma durumu söz konusu olacaktır. Bu durumda yatağın terk edilme-

siyle verilecek olan ceza anlamsız olacaktır. Ancak Kur’ân’ın indiği tarihsel bağlam göz 

önünde bulundurulduğunda, Mekke ve Medîne toplumlarında çok eşliliğin yaygın olduğu 

görülmektedir. Bu bağlamda, bir hanımın cezalandırılması amacıyla yatağın terk edil-

mesi, diğer hanımlarla ilişkinin sürdürülebilmesi sayesinde erkeğin kendisini cezalandır-

masına neden olmayacak, yaptırım anlamlı bir şekilde gerçekleşmiş olacaktır. Bu durum, 

söz konusu âyetin zımnî biçimde çok eşliliğe bir engel getirmediğini ortaya koymaktadır. 

Son olarak Kur’ân’da çok eşliliğe doğrudan temas eden ve bu uygulamayı adâlet 

şartına bağlayan bir âyet bulunmaktadır. Söz konusu âyette, birden fazla evlilik yapılabi-

leceği kesin bir dille ifade edilmekte, birinci hanımla birlikte ikinci bir hanımla evlen-

meye cevâz verilmektedir. Ancak bu durum, adâletin gözetilmesi şartına bağlanmıştır. 

 
221 en-Nisâ 4/2-6. 



61 

 

Ancak buna rağmen mutlak anlamda bir adâletin te’sîsinin mümkün olamayacağı da vur-

gulanmış; bu nedenle eşlerden birinin, evliliğin getirdiği ilgiden tamamen mahrum bıra-

kılmaması gerektiği ifade edilmiştir.   ِاءِ وَلوَْ حَرَصْتمُْ فلََا تمَ۪يلوُا كُلا الْمَيْل وَلَنْ تسَْتطَ۪يعَُٓوا انَْ تعَْدِلوُا بيَْنَ الن سََِٓ

﴾129﴿ فتَذَرَُوهَا كَالْمُعَلاقَةِِۜ وَاِنْ تصُْلِحُوا وَتتَاقوُا فَاِنا اٰللَّ كَانَ غَفوُرًا رَح۪يمًا    “129. Ne kadar üzerine düşseniz 

de kadınlar arasında âdil davranmaya güç yetiremezsiniz; bari birine büsbütün kapılıp 

da diğerini askıda imiş gibi bırakmayın. Eğer arayı düzeltir ve Allâh’a itâatsizlikten sa-

kınırsanız bilin ki Allâh çok bağışlayıcıdır, engin rahmet sahibidir.”222 

Tüm bu açıklamalardan hareketle, Kur’ân-ı Kerîm'de çok eşliliğe cevâz verildiği; 

ancak bu cevâzın, eşler arasında adâletin sağlanması şartına bağlı kılındığı anlaşılmakta-

dır. Kur’ân’ın çok eşliliğe izin vermediği yönündeki görüş ve yaklaşımların ise sübjektif 

değerlendirmelere dayandığı, ayrıca Kur’ân’a bütüncül yaklaşım ilkesinden uzaklaşıldığı 

görülmektedir. Bu tür yaklaşımların, aynı zamanda savunmacı (apolojik) bir tutumun 

yansıması olarak değerlendirilmesi de mümkündür. 

Örnek 3:  

Cennette Hûrî Meselesi 

Son dönemlerde birçok Kur’ân müfessiri, yorumcu, yazar ve akademisyenin gün-

deminde yer alan konulardan biri de “cennette hûrî” meselesidir. Mehmet Okuyan’ın id-

diasına göre Kur’ân’da cennetliklere verilecek nimetlerden biri olarak zikredilen   حُور ifa-

desi cennette cinsiyet ve cinselliğe yönelik herhangi bir gönderme içermemektedir. Ge-

nelde erkeklere hûrî verilecek diye bir algı vardır. Hâlbuki hûrî kelimesinde erkeklik ya 

da dişilik anlamında bir cinsiyet yoktur. Cennette cinsellik olmadığı için hûrî ödülü sa-

dece erkeklere verilen bir ödül değil, aksine hem erkeğe hem de kadına verilen bir ödül-

dür.   السابقون  (es-Sâbikûn)223 dan bahsedilirken onlara cennette verilecek ödüller arasında 

 kelimesi beyaz   حور .de sayılmaktadır. Bunlar güzel gözlü hûrîler anlamına gelir حور عين

giyimli yahut da gözünün beyazı çok belirgin olan, alımlı olan anlamına gelir.   ُِ۬كَامَْثاَلِ اللُّؤْلؤ

اءً بمَِا كَانوُا يعَْمَلوُنَ  ﴾23﴿الْمَكْنوُنِۚ  -Sanki saklı inciler gibi. Dünyada yaptıklarının karşı“ ﴾24﴿جَزََٓ

lığı olarak.”224   ﴾35﴿  ًِۙاء انِْشََٓ انَْشَأنَْاهُنا  -Biz onları yeni inşâ etmiş olaca“ وَفرُُشٍ مَرْفوُعَةٍِۜ  ﴿34﴾  انِآَا 

ğız.”225 Normalde “ هُنا” zamiri kadınlar için kullanılır. Ancak burada kadınlar diye bir şey 

 
222 en-Nisâ 4/129. 
223 el-Vâkıa 56/10-40. 
224 el-Vâkıa 56/23-24. 
225 el-Vâkıa 56/34-37. 



62 

 

geçmiyor. Burada bu zamiri kadınlara götüreceğin bir kelime de yok. ‘حور عين e gönde-

recek olursak o,   السابقون grubuna verilecek bir ödüldür. Bunlar ise ikinci gruba verilecek 

ödüller arasında sayılmaktadır. Dolayısıyla bu grubun içinde buna bir şey bulacaksın. Bu 

zamiri kadınlara götürecek hiçbir şey yok. Onun hemen öncesindeki füruş kelimesi onu 

karşılar.   ٍِۜ34﴿وَفرُُشٍ مَرْفوُعَة﴾  “O döşekleri yeni inşâ ettik.”   ِۙ37﴿عُرُبًا اتَْرَابًاِۙ    ﴾36﴿فَجَعَلْنَاهُنا ابَْكَارًا  ﴾

“Onları bekârlar kıldık.” Bekâr deyince bâkirelik olarak anlaşılıyor. Burada katedilen 

şey, döşeklerin yeni ve hiç kullanılmamış olduğudur. Üzerine kimse oturmamış, yatma-

mış. Sahibini yadırgamayan döşekler. Ancak müfessirler döşeklerin durumunu anlatan 

âyetleri hûrîler diye yorumluyor. ‘Hûrîler yeni yaratılmıştır, hepsi de bekârdır.’ diye yo-

rumlanıyor. Lakin hûrî de ğilmân da vildân da cennet arkadaşı demektir. Cennette dün-

yadaki gibi cinsellik olmayacak. Çünkü cinsellik dünya hayâtının bir gereğidir, imtihanın 

bir konusudur. Cinsiyet ve dişilik üzerinden bir tanımlama kelimenin kendi yapısında da 

söz konusu değildir.226 

Mustafa İslâmoğlu ise hûrîler konusunu şöyle anlatmaktadır: “Hûr, aslında göze 

ilişkin bir kelimedir.   العيَْنُ الحَوْرَاء siyahı simsiyah, beyazı bembeyaz olan gözlerdir. Güzel 

göze denir. Ama Rabbimizin Kur’ân’da güzellik tarifi biçimden ve cesetten değil ahlâktan 

ve davranıştandır. Güzel gözün, gözün siyahı ve beyazı ile alakası yok. Güzel göz güzel 

bakan gözdür. Bakmaması gerekene bakmayan, bakması gerekene bakandır. Dolayısıyla 

Kur’ân’da hem erkeklere hem kadınlara o emir var. “Onlara söyle bakışlarını kontrol 

etsinler.”227 Bakışlarını kontrol etmek demek, bakmamaları gerekene bakmasınlar, 

harâma bakmasınlar, bakarken dikkatli olsunlar.   غضُّ البَصَر aslında   قاصِرَات الطارْف ile aynı 

anlamda eş anlamlı olarak gelmektedir. Kur’ân’da dört yerde geçen  حور kelimesi Mekkî 

sûrelerde geçmektedir. Ancak Medenî sûrelerde bu kelime yoktur. Medenî sûrelerde  حور 

kelimesi yerine  أزواج مطهرة“tertemiz eşler” ifadesi gelmiştir. Hûr kelimesi de sadece dişil 

veya sadece eril değil hem dişil hem de erildir. O halde   حور kelimesi âhirette tertemiz, 

gönlüne ve gözüne harâm değmemiş eşler, yani gönlü ve gözü eşinden başka kimseyi 

görmeyecek eşler olarak hem kadına hem de erkeğe vaadedilen eşlerdir. Yani âhirette 

eşinizin gönlü ve gözü sizden başkasına değmeyecek. Böyle bir şey vaat ediliyor.”228 

Bu bağlamda yapılan yorum ve ileri sürülen iddialar şu şekilde sıralanabilir:  

 
226 Muhammetb5521, “Cenette Huri Meselesi”, YouTube (2 Eylül 2017), 00:00-09:06. 
227 en-Nur 24/30-31. 
228 Mustafa Tosun, “Huri kelimesinin anlamı”, YouTube (21 Haziran 2012), 00:00-06:16. 

      

 



63 

 

1. Hûr kelimesi, lafzî olarak herhangi bir cinsiyet (erkeklik veya dişilik) içerme-

mektedir.  

2. Bu kavram, dilsel bağlamda hem eril hem de dişil olarak anlaşılabilecek şekilde 

çift yönlü bir yapıya sahiptir.  

“ ifadesinin yalnızca Mekkî sûrelerde, buna karşılık Medenî sûrelerde حُور  .3 أزواج    

-tabirinin kullanılması, bu kavramın hem erkeklere hem de kadınlara yönelik vaa “ مطهرة

dedilen eşler anlamına geldiği şeklinde yorumlanmıştır.  

4. Cennette cinselliğin bulunmadığı varsayımından hareketle, hûrî kavramının sa-

dece erkeklere yönelik bir ödül değil, her iki cinse yönelik bir “manevî arkadaşlık” olarak 

değerlendirilmesi gerektiği ileri sürülmüştür. 

5. Aynı bağlamda hûrî, ğilmân, vildân gibi ifadelerin tümü, cennetteki “arkadaş-

lık” ilişkisini sembolize eden kavramlar olarak ele alınmaktadır.   

6. “Biz onları yeni inşâ etmiş olacağız.” Âyetinde yer alan   هُنا zamiri “füruş” ke-

limesine işâret ettiği ileri sürülmüştür. 

-kelimesi, “hiç kullanılmamış yeni döşekler olduğu” şeklinde yorumlan ابَْكَار   .7 

mıştır.  

Söz konusu müfessirler ile benzer görüşleri savunan yorumcuların, cennetteki hûr 

kavramına ilişkin değerlendirmeleri Arap dili kuralları çerçevesinde tahlîl edildiğinde, bu 

yorumların dilsel açıdan isâbetli olmadığı ve ilgili çıkarımların Arap grameri temelinde 

desteklenemeyeceği ifade edilebilir. Şöyle ki konu ile ilgili âyetler incelendiğinde حُور 

kelimesine dair yapılan tanımlamalarda “cem’ müennes sâlim” kalıpların kullanıldığı gö-

rülmektedir. Arapça dilbilgisi kuralları gereği, bu çoğul kalıplar cinsiyet belirten varlıklar 

bağlamında yalnızca kadınları kapsamakta; erkekleri dışarıda bırakan bir yapı arz etmek-

tedir. -gibi kelimelerin hûr kelimesini niteleyen sıfatlar olarak kulla مَقْصُورَات    ve   قَاصِرَاتُ   

nılması, bu ifadenin kadınlara yönelik bir tasvîr içerdiğini açık biçimde ortaya koymak-

tadır. Şu halde   قاصِرَات الطارْف terkîbindeki   ُقَاصِرَات  kelimesi,   ِۚحُور  مَقْصُورَات  فيِ الْخِيَام cüm-

lesindeki    مَقْصُورَات kelimesi ve ayrıca   لَمْ يطَْمِثهُْنا fiilinde hûr kelimesi için kullanılan   هُنا 

zamirinin cem’ müennes kalıplarla gelmiş olması “hûr kelimesinde ne erkeklik ne de di-

şilik anlamında bir cinsiyet yok” yönündeki iddiayı nakzettiği gibi aynı şekilde “حُور ke-

limesi hem kadın hem erkek için vaad edilen eşleri ifade eder” iddiası da dilbilgisel te-

mellere dayanmadığı gibi, bu kullanım biçimiyle sadece kadınların kast edildiği açıkça 

anlaşılmakta ve dolayısıyla söz konusu eşlerin erkeklere yönelik bir vaade işâret ettiği 



64 

 

gözler önüne serilmektedir.229 Ayrıca   قاصِرَات الطارْف terkîbi her ne kadar   غضُّ البَصَر terkîbi 

ile eş anlamlı olarak kullanılmış ise de Kur’ân’da Yüce Allâh hem erkeklere hem de ka-

dınlara ayrı ayrı hitâb ederek البَصَر  emrini vermiştir. Buna karşın hûr kelimesiyle  غضُّ 

ilgili olarak sadece kadınlara özgü müennes çoğul kalıplar ve zamirlerin kullanılması, bu 

kavramın kadınlara özgü bir tasvîr olduğunu net şekilde ortaya koymaktadır.  

Diğer bir iddia, Cennette cinselliğin bulunmadığı, hûrîlerin hem erkeklere hem de 

kadınlara verilmiş ödüller olduğu ve hûrî, ğilmân ile vildânın yalnızca “cennet arkadaşı” 

anlamına geldiği yönündeki iddialardır.      

Bu iddianın da dilsel ve bağlamsal açıdan elle tutulur bir yanı yoktur. Zira hûr 

kelimesiyle ilgili olarak Kur’ân’da kullanılan kalıplar, bu varlıkların kadın olduğunu 

açıkça ortaya koymaktadır. Ayrıca, bazı âyetlerde onların cinsellik yönünün vurgulan-

ması, cennette cinselliğin mevcut olduğuna dair güçlü bir delil teşkil etmektedir. Örneğin 

  
انٌّۚ  zamirinin yalnızca kadınlar için kullanıldığı هُنا   âyetinde geçen لَمْ يطَْمِثهُْنا انِْس  قبَْلهَُمْ وَلََّ جََٓ

göz önüne alındığında, âyetin anlamı “o kadınlarla, kocalarından önce hiçbir insan ve 

cin cinsel ilişkiye girmemiştir.”230 şeklinde anlaşılmaktadır. Buradaki طمث fiili, Arapça 

dilinde genellikle “sonunda kan olan bir cinsel münâsebet yani kızlık zarının bozulmasına 

sebep olan cinsel ilişki” anlamında kullanılmakta olup231  bu kullanım hem hûr kelimesinin 

kadınlara işâret ettiğini hem de onlarla cinsel birlikteliğin söz konusu olduğunu açıkça 

göstermektedir. 

Şu halde   
انٌّۚ ﴾  56﴿ف۪يهِنا قَاصِرَاتُ الطارْفِِۙ لَمْ يطَْمِثهُْنا انِْس  قبَْلهَُمْ وَلََّ جََٓ  âyetinin bir bütün olarak 

“Orada, bakışlarını sadece kocalarına yöneltmiş ve daha önce ne bir insanın ne de bir 

cinnin kızlık zarını bozacak/bekâretini bozacak cinsel ilişkide bulunmadığı kadınlar var-

dır.”232 şeklinde tercüme edilmesi gerekmektedir. Burada geçen   طمث fiili kimi müfessir-

ler tarafından   مَسا anlamına geldiği söylense bile burada   مَسا kullanımının cinsel ilişkiye 

dair kinâye olarak kullanılan bir fiil olduğu da izâhtan varestedir.233 Nitekim Kur’ân-ı 

 
229 Mustafa Öztürk, “Kur’ân’ın Cennet Betimlemelerinde Yerel ve Tarihsel Motifler”, İslâmiyât Dergisi. 

4/1 (2001), 145-162. 
230 er-Rahmân 55/56, 74. 
231 Taberî, Câmiu’l-beyân, 22/246-248; Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî 

el-Mervezî es-Sem’ânî, Tefsîru’l-Kur’ân, thk. Yâsir b. İbrâhîm, Ganîm b. Abbâs b. Ganîm (Riyâd: 

Dâru’l-Vatan, 1418/1997), 5/335; İbn Atiyye, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gālib b. Abdirrahmân b. 

Gālib el-Muhâribî el-Gırnâtî el-Endelüsî, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, thk. Abdusselâm 

Abd’ş-Şâfî Muhammed (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1422/2002), 5/233. “ لمْْْ:يطمثهن والمعنى:ْ

 ”يفتضهنْلأنْالطمثْدمْالفرج
232 er-Rahmân 55/56. 
233 Taberî, Câmiu’l-beyân, 22/246-248. 



65 

 

Kerîm’de   مَسا fiilinin cinsel ilişkiden kinâye olarak kullanıldığı başka âyetlerde açıkça 

görülmektedir.  ۚوَمَتِ عوُهُنا 
اءَ مَا لَمْ تمََسُّوهُنا اوَْ تفَْرِضُوا لهَُنا فَر۪يضَةًۚ وَاِنْ   ﴾ 236﴿ ... لََّ جُنَاحَ عَليَْكُمْ اِنْ طَلاقْتمُُ الن سََِٓ

فوُنَ اوَْ يعَْفوَُا الاذ۪ي بيَِدِه۪ عُقْدةَُ الن كَِاحِِۜ  طَلاقْتمُُوهُنا مِنْ قبَْلِ انَْ تمََسُّوهُنا وَقَدْ فَرَضْتمُْ لهَُنا فَر۪يضَةً فنَِصْفُ مَا فَرَضْتمُْ الَِّآَ انَْ يعَْ 

...﴿237  ﴾ “236. Kadınları boşarsanız, onlarla birleşmemiş/cinsel ilişkide bulunmamış ve 

mehir de belirlememişseniz malî bir sorumluluğunuz yoktur. Onlara gönül alıcı bir şeyler 

verin… 237. Bir mehir belirlediğiniz halde onlarla birleşmeden/cinsel ilişkiye girmeden 

kendilerini boşarsanız, belirlediğiniz mehirin yarısını ödemek size borçtur; ancak kadın-

ların bağışlaması veya nikâh bağı elinde olanın hoşgörülü davranması müstesnadır...”234 

Dolayısıyla âyette geçen   طمث fiilinin “dokunmak” anlamındaki   مس fiiliyle eş anlamlı 

olduğu ifade edilse bile,   مس fiilinin bağlamdan bağımsız olarak yalnızca fiziksel bir temas 

anlamı taşımadığı açıktır. Zira Kur’ân’daki kullanımları göz önüne alındığında, bu fiilin 

çoğu zaman cinsel birlikteliğe dair dolaylı bir anlatım (kinâye) olarak yer aldığı görül-

mektedir. Bu nedenle, طمث fiilinin de aynı şekilde cinsî muhtevâlı bir anlam taşıdığı söy-

lenebilir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de, cennette cinsellik olduğunun ve hûrîlerin erkeklere zevce ola-

rak verildiğinin başka kanıtları da vardır.   ِۙ ع۪ين الطارْفِ  قَاصِرَاتُ  مَكْنوُن    ﴾48﴿وَعِنْدهَُمْ  بيَْض   كَانَاهُنا 

﴿49  ﴾ “48-49. Yanlarında da eşinden başkasına bakmayan ceylan gözlü, gün  görmemiş 

güzel tenli kadınlar bulunur.”235   ﴾52﴿   52“وَعِنْدهَُمْ قَاصِرَاتُ الطارْفِ اتَْرَاب. Yanlarında eşlerin-

den başkasına bakmayan yaşıt dilberler olacak.”236   ﴾33﴿  ِۙ33“وَكَوَاعِبَ اتَْرَابًا. Tomurcuk gö-

ğüslü aynı yaşta genç kızlar.”237   ﴾54﴿  ٍِۜجْنَاهُمْ بِحُورٍ ع۪ين  ,Ayrıca onları beyaz tenli .54“كَذٰلِكََ۠ وَزَوا

ceylan gözlü eşlerle evlendireceğiz.”238  ٍسُرُر عَلٰى  تعَْمَلوُنَِۙ  ﴿19﴾  مُتاكِ ۪ـينَ  كُنْتمُْ  بمَِا  هنََ۪ٓيـًٔا  وَاشْرَبوُا    كُلوُا 

جْنَاهُمْ بِحُورٍ ع۪ينٍ   ﴾  20﴿مَصْفوُفَةٍۚ وَزَوا “19-20. (Onlara denecek ki:) “Yaptıklarınızın karşılığı ola-

rak, sıra sıra dizilmiş koltuklara yaslanarak âfiyetle yiyin için. Ayrıca onları güzel gözlü 

eşlerle evlendireceğiz.”239  ُائنِهَُا مِنْ اسِْتبَْرَقٍِۜ وَجَنَا الْجَناتيَْنِ داَنٍۚ ﴿54﴾ ... ف۪يهِنا قَاصِرَات  مُتاكِ ۪ـينَ عَلٰى فرُُشٍ بطَََٓ

  
انٌّۚ جََٓ قبَْلهَُمْ وَلََّ  لَمْ يطَْمِثهُْنا انِْس   وَالْمَرْجَانُۚ   ...56﴿الطارْفِِۙ  الْيَاقوُتُ  ﴾  58﴿  كَانَاهُنا  “54. (Cennettekiler) içleri 

atlasla dokunmuş sergiler üzerine kurulmuşlardır. Bu iki cennetin de meyveleri kolayca 

erişilebilecek yakınlıktadır… 56. Oralarda eşinden başkasına bakmayan kadınlar vardır 

 
234 el-Bakara 2/236-237. Aynı anlamdaki kullanım için ayrıca bk. Âl-i İmrân 3/47, Meryem 19/20. 
235 el-Sâffât 37/48-49. 
236 Sâd 38/52. 
237 en-Nebe 78/33. 
238 ed-Duhân 44/54. 
239 et-Tûr 52/19-20. 



66 

 

ki onlardan önce kendilerine ne bir insan ne de bir cin dokunmuştur/cinsel temasta bu-

lunmuştur... 58. Sanki onlar yakut ve mercandır.”240   حُور  مَقْصُورَات  فِي الْخِيَامِۚ  ﴿72﴾  ... لَمْ يطَْمِثهُْنا

  
انٌّۚ ﴾  74﴿انِْس  قبَْلهَُمْ وَلََّ جََٓ “72. Çadırlarda eşlerini bekleyen ahu gözlü, sütbeyaz tenli hûrîler 

vardır…74. Bu hûrîlere daha önce ne bir insan ne de bir cin dokunmamıştır.”241 Ardarda 

sıralanan âyetlere dikkat edilirse cinsel münâsebet konularıyla beraber, erkekleri cinsel 

açıdan cezbedecek/dürtecek kadınların fiziki özellikleri, güzellikleri ön plana çıkarılmış-

tır. Mesela inci-mercana benzetilmeleri, ahu gözlü, sütbeyaz tenli oluşları, göğüslerinden 

bahsedilmesi, yaşıt olmaları gibi husûsların tümü, erkeklerin gözünde kadınların daha ca-

zibedar olacak şekilde tasvîri yapılmıştır. Bu tasvîrler salt güzellikleri ön plana çıkarılarak 

yapılmamıştır. Bilakis cinsel münâsebet konularını içeren âyetlerle birlikte ele alınmıştır. 

Bunun yanısıra Mekkî sûrelerde yer aldığı ifade edilen hûrîlerin –ki bunların kadın oldu-

ğunu izâh etmeye çalıştık- cennetlik erkeklerle evlendirildiği de yine yukarıda zikredilen 

âyetlerde geçmektedir.  

Bahsi geçen diğer bir iddiaya göre ise “Biz onları yeni inşâ etmiş olacağız.” âye-

tindeki   هُنا zamiri “kabartılmış döşekler” anlamındaki füruş kelimesine,   ابَْكَار kelimesi ise 

“hiç kullanılmamış yeni döşeklere” işâret etmektedir.   ٍِۜاءًِۙ    ﴾34﴿وَفرُُشٍ مَرْفوُعَة   ﴾35﴿انِآَا انَْشَأنَْاهُنا انِْشََٓ

﴾  37﴿عُرُبًا اتَْرَابًاِۙ    ﴾ 36﴿فَجَعَلْنَاهُنا ابَْكَارًاِۙ   “34. Kabartılmış döşekler üzerinde (olacaklar). 35. Şüp-

hesiz biz onları (eşlerini) yepyeni bir yaratılışla yaratmışızdır. 36-37. Onları bâkire, eş-

lerine sevgiyle bağlı ve yaşıt kılmışızdır.”242 Ancak bu iddia da Kur’ân’ın bütünlüğü çer-

çevesinde değerlendirildiğinde   هُنا zamirinin hûrîlere işâret ettiği anlaşılmaktadır. Şöyleki 

-kelimesi aynı zamanda Tahrîm Sûresi 5. âyette “bâkireler” anlamında kullanılmak ابَْكَارًاِۙ 

tadır. İlgili âyette dul ve bâkire kadınların Hz. Peygamberle evlenebileceklerinden bahse-

dilmektedir. Bu bağlamlar dikkate alındığında, ilgili zamir ve sıfatların doğrudan hûrîleri 

nitelediği, dilsel ve bağlamsal olarak açıktır. 

Mehmet Okuyan'ın yorumuna göre, “ابَْكَارًا” kelimesinin “ ٍفرُُش” kelimesine hâl ola-

rak bağlanması ve “yeni, hiç kullanılmamış, üzerine kimsenin oturmadığı, yatmadığı ve 

sahibini yadırgamayan döşekler” şeklinde anlaşılması durumunda, aynı şekilde “ ٍفرُُش” ke-

limesine hâl olarak gelen “عُرُبًا” ve “أتَْرَابًا” ifadelerine ne anlam verilecektir? Şu hâlde 

tercümenin devamında “sahibiyle yaşıt ve ona âşık döşekler” diye mi tercüme edelim? 

Böyle bir tercümenin de dilsel, bağlamsal ve mantıksal olarak tutarsızlığı gün gibi aşikâr 

 
240 er-Rahmân 55/54-58. 
241 er-Rahmân 55/72-74. 
242 el-Vâkıa 56/34-37. 



67 

 

olduğuna göre bu durumda   انِآَا انَْشَأنَْاهُنا“Biz onları yeni bir yaratılışla yarattık.” ifadesindeki 

-zamirinin hûrîlere veya yeniden inşâ edilecek kadınlara işâret ettiği netlik kazanacakهُنا  

tır. Akabinde hal olarak kullanılan ابَْكَارًا  “bâkireler olarak”  عُرُبًا“kocalarına sevgiyle ve 

aşkla bağlı olanlar” ve   ِۙاتَْرَابًا“yaşıtlar olarak” kelimelerinin kastedilen kadınlara hâl ola-

rak kullanılacak ve anlam şöyle olacaktır: “34. Kabartılmış döşekler üzerinde (olacak-

lar). 35. Şüphesiz biz onları (eşlerini) yepyeni bir yaratılışla yaratmışızdır. 36-37. Onları 

bâkire, eşlerine sevgiyle bağlı ve yaşıt kılmışızdır.” Bu yorum, klasik tefsîrlerde de des-

teklenmektedir.243   

“Hûrî, ğilmân ve vildân da cennet arkadaşıdır” şeklindeki son iddiaya gelince; bu 

görüşün de temellendirilebilecek sağlam bir zemine dayanmadığı açıktır. Yukarıda hûrî 

ile ilgili ayrıntılı açıklamalara yer verilmiştir. Kur’ân âyetleri dikkatle incelendiğinde, 

cennetliklere eşlik eden    وِلْداَن ve   غِلْمَان ifadeleriyle, inci tanelerine benzetilen ve güzellik-

leriyle öne çıkan genç delikanlılardan söz edildiği görülmektedir. Ancak bu kelimelerin 

geçtiği âyetlerin siyâkı göz önünde bulundurulduğunda, bu kelimelerin cinsellik içeren 

bir bağlamda değil, hizmet etme bağlamında kullanıldığı görülmektedir. Şu hâlde bu de-

likanlıların cennetliklere hizmet eden gençler oldukları anlaşılacaktır.244 Dolayısıyla    وِلْداَن 

ve    غِلْمَان kavramlarının cennetliklere “arkadaş” olarak sunuldukları veya herhangi bir 

cinsel çağrışım içerdiği iddiası, âyetlerin bağlamı ile örtüşmemektedir. Bu bağlamda bu 

delikanlıların sadece cennetliklere hizmet eden delikanlılar oldukları anlaşılmaktadır.245   

Sonuç itibariyle ele alınan âyetlerin anlamları çok açık olmasına rağmen Kur’ân 

yorumcularının cennette cinselliğin bulunmadığını veya hûrîlerin, ğilmânın, vildânın hem 

erkeklere hem kadınlara verilecek bir ödül olduğunu ileri sürmeleri anlamlı bir izâhtan 

yoksundur.  

1.4.2. Metin Dışı Siyâk 

Kur’ân-ı Kerîm, 610-632 yılları arasında belirli bir kültürel, hukûkî, ekonomik ve 

sosyal yapıya sahip Arap Yarımadası’nda Allâh’ın kelamı olarak indirilen bir metindir. 

 
243 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 4/219; Taberî, Câmiu’l-beyân, 22/319-327; İbn Ebû 

Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azîm li ibn Ebî Hâtim, 10/3332; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 

20/197-200. 
244 Taberî, Câmiu’l-beyân, 21/589; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 5/261; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

4/412; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 190; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân, 19/528-529. 
245 Konu ile ilgili geçen bütün âyetler. Bk. Yâ-sîn 36/55-58; es-Saffât 37/40-49; Sâd 38/49-54; ed-Duhân 

44/51-55; et-Tûr 52/17-28; er-Rahmân 55/54-76; el-Vâkıa 56/7-40; el-İnsân 76/12-22; en-Nebe 78/33; 

el-Bakara 2/25; Âl-i İmrân 3/15; en-Nisâ 4/57. 



68 

 

Bu bağlamda, Kur’ân vahyinin şekillenmesinde nüzûl tarihinin yanısıra, dönemin sosyal, 

kültürel ve hukûkî özelliklerinin önemli bir rol oynadığı açıktır. İlgili dönemin zaman, 

mekân, örf ve adetleri, Kur’ân’ın içeriği ve konuları üzerinde önemli bir etkiye sahip ol-

muştur. Dolayısıyla, bu dönemin genel yapısının anlaşılması, Kur’ân’ın doğru bir şekilde 

anlaşılmasında ve yorumlanmasında kritik bir rol oynamaktadır.  

Kur’ân’ın ilk muhâtablarının Arapça konuşuyor olmaları nedeniyle, Kur’ân’ın 

Arapça olarak indirilmiş olması doğal bir durumdur. Ancak, Kur’ân âyetlerinin anlaşıl-

masında Arapça lafızların ötesinde, âyetlerin nâzil olduğu coğrafya, tarihsel arka plan, 

kültürel bağlam, muhâtab kitlenin özellikleri, âyetlerin nüzûl sebepleri, sahâbenin belirli 

konularla ilgili soruları üzerine gelen âyetlerin yönlendirilmesi ve Hz. Peygamber’in veya 

ashâbının âyetlere dair söz ve eylemleri gibi metin dışı faktörlerin de dikkate alınması 

gerekmektedir. Bu bilgiler rivâyet yoluyla aktarıldığından, bu rivâyetlerin sened ve metin 

açısından sahîh bir şekilde aktarılması zarûrîdir. Aksi takdirde, rivâyetlerin rastgele kul-

lanılması, âyetlerin yanlış anlaşılma ve yanlış tefsîr edilme riskini artıracaktır. Bu sebeple, 

âyetlerin en doğru şekilde anlaşılmasını sağlamak için metin dışı siyâkın hadîs ilmi kri-

terlerine uygun olarak değerlendirilmesi elzemdir.246   

1.4.2.1. İlgili Hadîsler 

Kur’ân âyetlerinin doğru anlaşılmasında Hz. Peygamber’den nakledilen rivâyetler 

önemli bir yer tutmaktadır. Zira sünnet, vahyin hayâta yansıyan pratiğini temsîl etmekte 

ve Kur’ân’ın anlam sahasını genişletmektedir. Bununla birlikte, bazen rivâyetler, âyetle-

rin anlamının daralmasına veya yanlış yönlendirilmesine sebebiyet verebilmektedir. Bu 

nedenle rivâyetlerin hem sened hem de metin açısından titizlikle analiz edilmesi, siyâk 

bağlamında âyete doğru anlam verilmesi açısından zorunluluk arz etmektedir. 

Örnek 1: 

كْ بِهِ لِسَانكََ لِتعَْجَلَ بِهِ ) (19( ثمُا إِنا عَليَْنَا بيََانَهُ )18( فَإذِاَ قَرَأنَْاهُ فَاتابِعْ قرُْآنََهُ )17( إِنا عَليَْنَا جَمْعَهُ وَقرُْآنََهُ )16لََّ تحَُر ِ  
16. Onu zihnine bir an önce kaydetmek için, okumada acele etme. 17. Onu zihninde top-

layıp okumanı sağlama işi bize aittir. 18. O halde onu okuduğumuz zaman sen onun oku-

nuşunu takip et. 19. Sonra onu anlatmak elbette bize aittir.”247 Birinci âyetten onaltıncı 

âyete kadar kıyâmeti ve dehşet verici sahnelerini konu alarak ilerleyen Kıyâmet 

Sûresi’nde 16. âyet ile 19. âyetler arasında ise birden konunun değiştiği görülmektedir. 

 
246 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 67-68. 
247 el-Kıyâme 75/16-19. 



69 

 

Sûrenin ilk onbeş âyeti ile 19. âyetinden sûrenin sonuna kadar olan bölümlerde kıyâmet 

ile ilgili olan konunun arasına Hz. Peygamber’in vahyi alışını konu alan ile bir fasıla gir-

miştir. Konu değişikliği olduğu yönünde fikir sahibi olan müfessirlerin âyetleri bu şekilde 

tefsîr etmelerinin sebebi kaynaklarda gelen rivâyetlerden kaynaklanmaktadır. Birçok mu-

haddis değişik senetlerle İbn Abbâs’tan şöyle rivâyet etmişlerdir: “Rasûlüllâh (s.a.s.) ken-

disine inen vahyi unutacağı korkusuyla sıkıntı yaşıyordu. Bu sebeple dudaklarını hızlı bir 

şekilde hareket ettiriyordu. İbn Abbâs ilave etti ve şöyle dedi. “Ben de Rasûlüllâh (s.a.s.) 

yaptığı gibi dudaklarımı sizin için hareket ettireceğim ve Sa’id şöyle dedi: İbni Abbâs’ın 

onları hareket ettirdiğini gördüğüm gibi ben de onları hareket ettireceğim ve o da dudak-

larını hareket ettirdi. Bunun üzerine Yüce Allâh şöyle vahyetti. Dedi ve Kıyâmet 

Sûresi’nin 16-19. âyetlerini okudu.248 Müfessirler bu âyetlerin tefsîri sadedinde gelen bu 

rivâyetleri esâs alarak âdeta fikir birliği yapmışlardır. Müfessirlerin bu fikir birliği metin 

içi siyâka tercîh edilebilecek sıhhate sahip olan sahîh hadîslerin tefsîre esâs kılınması so-

nucunu doğurmuştur ki bu da sahîh rivâyetlerin metin içi siyâka tercîh edilmiştir.249 

Ancak bazı müfessirler ise Kıyâmet sahnelerinden, Hz. Peygamber’in vahiy alır-

ken ezberleme amacıyla acele ettiği, bu sebeple de dilini çok hareket ettirdiği ve bundan 

dolayı da sıkıntı yaşadığı şeklindeki tefsîrin doğru bir tefsîr olmadığını, zira konu deği-

şikliğine sebep olan bu fasılanın âyetler arasında konu birliğinin dağılmasına, insicâmın 

bozulmasına ve siyâkından kopmasına sebebiyet verdiğini dile getirmişlerdir. Nitekim 

Muhammed b. Ali el-Kaffâl (öl. 365/976), âyetlerin bağlamının dikkate alınması hâlinde 

aslında bu emrin muhâtabının, Hz. Peygamber değil de âhirette Allâh’ın huzuruna çıkan 

kâfirlerin olduğunu dile getirmektedir. Kaffâl daha sonra her ne kadar konu ile ilgili her-

hangi bir rivâyet yoksa da âyetlerin bağlamından hareketle bu âyet grubunun bu şekilde 

tefsîr edilmesinin aklın inkâr edemeyeceği aklî bir çıkarım olduğunu dile getirmekte-

dir.250 

Her ne kadar ilgili âyetlerin muhâtabının Hz. Peygamber olduğu bazı rivâyetlerle 

dile getirilmiş olsa da söz konusu âyetin öncesi ve sonrasındaki pasajlar bütünüyle 

kıyâmet sahnelerini tasvîr etmekte ve içerik olarak birbiriyle tutarlı bir yapı arz etmekte-

 
248 Buhârî, “Bed’ül-Vahy”, 1 (No. 1); “Kitâbu’t-Tefsîr”, 406 (No. 4643); 407 (No. 4644); 408 (No. 4645); 

“Kitâbu’t-Tevhîd”, 43 (No. 7086); Müslim, “Kitâbu’s-Salât”, (No: 448); Muhammed Nâsıru’d-Dîn 

Elbânî, Sahîhu Süneni’n-Nesâî (Riyâd: Mektebû’t-Terbiyyeti’l-Arabî Li Düveli’l-Haliç, 1409/1988), 

“Kitâbu’l-İftitâh”, 37 (No. 896). 
249 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 70. 
250 Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 30/223-224. 



70 

 

dir. Bu nedenle, âyetlerin bağlamı dikkate alındığında muhâtabın âhirette Allâh’ın huzu-

runa çıkarılan inkârcılar olduğu yönündeki yorum, daha tutarlı ve isâbetli bir değerlen-

dirme olarak öne çıkmaktadır. 

Örnek 2: 

لَاةِ إِنْ خِفْتمُْ أنَْ يفَْتنِكَُمُ الاذِينَ كَفَرُوا إِنا الْكَافِرِينَ كَانوُا وَإِذاَ ضَرَبْتمُْ فِي الْْرَْضِ فلَيَْسَ عَليَْكُمْ جُنَاح  أنَْ   تقَْصُرُوا مِنَ الصا

ا مُبيِنًا ) (101لكَُمْ عَدوًُّ  “Yeryüzünde sefere çıktığınız zaman kâfirlerin sizi gâfil avlamalarından 

korkarsanız namazı kısaltmanızda size bir günah yoktur. Şüphesiz kâfirler sizin apaçık 

düşmanınızdır.”251 Bu âyette, yolculuk sırasında namazın kısaltılabilmesi için, kâfirlerin 

saldırılarından endişe edilecek bir durumun mevcut olması şartı getirilmiştir. Ayrıca, âye-

tin zâhirine göre yolculuğun türü ve amacı açıkça belirtilmeksizin mutlak bir şekilde zik-

redilmiştir. Bu bağlamda, bir kişi yol kesmek, eşkıyalık yapmak gibi menfî amaçlarla da 

yola çıksa, yine bu ruhsattan faydalanabilecektir. Hac, umre, cihât, ilim talebi, akraba 

ziyareti gibi güzel niyetlere dayalı yolculuklar ile gezi, ticaret gibi mübah yolculukların, 

menfî amaçlı yolculuklardan ruhsat açısından herhangi bir farkı olmayacaktır. Ancak, 

âyetin zâhiri dikkate alınarak bu ve benzeri soruların akla gelebileceği göz önünde bulun-

durulduğunda, konuyla ilgili hadîslerin de incelenmesi ve bu hadîslerin kaynak alınarak 

hüküm verilmesi gerektiği ortaya çıkmaktadır. Böylece, bu âyetin nâzil olma ve söylenme 

amacının netleşmesi sağlanmış olacaktır. Konuya ilişkin aşağıdaki hadîsler büyük önem 

arz etmektedir.252 

ُ عز وجل: }أنَْ تقَْصُرُوا مِنَ الصا  لَاةِ إنِْ خِفْتمُْ أنَْ  عَنْ يعَْلَى بْنِ أمَُياةَ قَالَ: قلُْتُ لِعمَُرَ بْنِ الْخَطاابِ: إنِامَا قَالَ اللّا

ا عَجِبْتَ مِنْهُ، فسََألَْتُ رَسُولَ  101يفَْتِنكَُمُ الاذِينَ كَفَرُوا{ ]الن سَِاء:   [، فقََدْ أمَِنَ النااسُ. فقََالَ عُمَرُ رضي الله عنه: عَجِبْتُ مِما

صَدقَتَهَُ« فَاقْبَلوُا  عَليَْكُمْ،  بهَِا  وجل  عز   ُ اللّا تصََداقَ  »صَدقََة   فقََالَ:  وسلم  عليه  الله  صلى   ِ  Ya’la ibn …“ اللّا

Ümeyye’den rivâyet edildiğine göre, o şöyle demiştir: Ömer ibn el-Hattâb’a dedim ki: 

Yüce Allâh şöyle buyurdu: “Kâfirlerin size kötülük etmelerinden endişe ederseniz, namazı 

kısaltmanızda size bir günah yoktur.”253 Daha sonra insanlar güvene ulaştılar. Ömer 

şöyle dedi: Sizin hayret ettiğiniz şeye ben de hayret ettim, bunun üzerine Allâh Rasûlü’ne 

(s.a.s.) sordum. O da: “Bu, Allâh’ın size ihsân ettiği bir sadakadır. Siz de O’nun sadaka-

sını kabul edin.” buyurdu.”254 İmâm Şâfiî bu hadîsin bir başka versiyonunda  عز ُ ذكََرَ اللّا

 
251 en-Nisâ 4/101. 
252 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 72. 
253 en-Nisâ 4/101. 
254 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş- Şâfiî, el-Müsned (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İl-

miyye, 1400/1980), 24; Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi’ es-San’ânî el-Himyerî, el-Musan-

nef, thk. Merkezu’l-Buhûsi ve Takniyyetü’l-Ma’lûmât (Dâru’t-Te’sîl. 1437/2013), 3/232; Ebû Bekr Ab-

dullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe İbrâhîm el-Absî el-Kûfî, el-Musannef, thk.Sa’d b. Nâsır b. Abdulazîz 



71 

 

 Allâh Teâlâ (namazın) korku zamanlarında“ وجل الْقَصْرَ فِي الْخَوْفِ، فَأنَاى الْقَصْرُ فِي غَيْرِ الْخَوْفِ؟

kısaltılmasından bahsediyor, peki korkunun olmadığı zamanlarda kısaltma nasıl olur?” 

ibâresiyle namazın sadece korku hâlinde kısaltılması gerektiğini yine Ya’lâ’dan rivâyet 

eder. Lakin o hadîste de Hz. Ömer (öl. 23/644) aynı cevabı vererek namaz kısaltma hâdi-

sesinin sadece korkudan kaynaklı bir durum olmadığını hadîsi delil getirerek ifade etmiş-

tir.255 Bu hadîste, Hz. Peygamber (s.a.s.), âyette geçen kâfirlerin namaz sırasında herhangi 

bir zararından korkulması durumunu, âyetin indiği dönemdeki yolculukların genel özel-

liklerini yansıtan bir şart olarak tefsîr etmektedir.  

Bu bağlamda, âyetteki kaydın, ihtirâzî bir kayıt (yani, kaydın bulunmaması duru-

munda yapılmaması gereken bir eylem) olarak değerlendirildiği ve bu yorumun Hz. Ömer 

tarafından kabul edilmediği görülmektedir. Hz. Peygamber (s.a.s.) ise yolculuk sırasında 

namazın kısaltılmasının, kayıtsız ve şartsız bir şekilde Allâh tarafından sunulmuş bir ko-

laylık (sadaka) olduğunu ifade etmiştir. Bir başka hadîste konuya şöyle değinilmiştir: 

ِ ، صلى الله عليه وسلم ، أقََامَ خَمْسَةَ عَشَرَ يوَْمًا بِمَكا  يقَْصُرُ الصالاةَ  ةَ  عَنْ عِرَاكٍ، أنَاهُ قَالَ: بَلغَنَِي ، أنَا رَسُولَ اللّا

رَكْعتَيَْنِ بَعْدَ الْفتَْحِ رَكْعتَيَْنِ    “Irak’tan rivâyet edildiğine göre, o şöyle demiştir: Bana ulaştığına 

göre, Rasûlüllâh (s.a.s.) Mekke’yi fethettikten sonra on beş gün Mekke’de kalmış ve na-

mazı ikişer rekât kısaltarak ikişer ikişer rekât kılmıştır.”256 

ِ النبي صلى الله عليه وسلم من المدينة إِلىَ مَكاةَ،   يحيى بن أبي إسحق قَالَ: سَمِعْتُ أنَسًَا يقَوُلُ خَرَجْنَا مَعَ النابِي 

مْ بمَِكاةَ شَيْئاً؟ قال: أقمنا بها عشرا.رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ. قلُْتُ: أقَمَْتُ حَتاى  رَكْعَتيَْنِ،  رَكْعتَيَْنِ  فكََانَ يصَُل ِي    “Yahyâ b. Ebî 

İshak şöyle dedi: Enes’in şöyle dediğini duydum: Peygamber (s.a.s.) ile birlikte 

Medîne’den Mekke’ye gitmiştik. O, Medîne’ye dönünceye kadar ikişer rekât namaz kı-

lardı. Dedim ki: Mekke’de ne kadar süre kaldınız? Dedi ki: On gün kadar orada kal-

dık.”257 Hz. Enes tarafından rivâyet edilen bu hadîste, Hz. Peygamber’in (s.a.s.) düşman 

tehlikesi bulunmadığı hâlde Mekke’de on gün boyunca namazları kısalttığına işâret edil-

mektedir. Bu yolculuğun, hac dönemine ait olduğuna da değinilmektedir. Bu bağlamda, 

Mekke’nin fethedilip güvenli bir İslâm şehri hâline gelmesinden sonra Müslümanların 

 
Ebû Habîb eş-Şuserî (Riyâd: Dâru Kunûzi İşbilyâ Li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1436/2015), 5/269; Ahmed 

b. Hanbel, el-Müsned, 1/308 (No. 174); 1/360 (No. 244); Müslim, “Kitâbu Salâti’l-Müsâfirîn ve Kas-

ruhâ”, (No: 685); Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, thk. Mu-

hammed Fuâd Abdü’l-Bâkî (Haleb: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyyeti), “Kitâbu İkâmeti’s-Salât ve’s-

Sünnetü Fîhâ”, 73 (No. 1060).  
255 Şâfiî, Müsned, 48. 
256 Yezîd b. Ebî Habîb el-Mısrî, Ehâdîsü Yezîd b. Ebî Habîb el-Mısrî, thk. Hamza Ahmed ez-Zeyn (Kâhire: 

Dâru’l-Hadîs. 1424/2004), 56, Hadîs No:57. 
257 Buhârî, “Ebvâbu Taksîri’s-Salât” 1 (No. 1031); İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, “Kitâbu İkâmeti’s-Salât 

ve’s-Sünnetü Fîhâ”, 76 (No: 1077). 



72 

 

Medîne’den buraya gelerek namazlarını ikişer rekât kılmaları, ilgili âyette yer alan kay-

dın, âyetin indiği dönemdeki gerçek durumu ve genel sefer koşullarını tasvîr eden bir 

ifade olduğu görüşünü desteklemektedir.   

Seferî namaz ile ilgili hadîsler incelendiğinde, söz konusu âyetin yolculuk sıra-

sında namazın kısaltılmasına dair mutlak bir anlam taşıdığı anlaşılmaktadır. Yolculuğun 

mâhiyetiyle ilgili mesele ise ictihada dayalı bir konudur. Bu sebeple bu başlık altında ele 

alınmayacaktır. Ayrıca, tahlîl ettiğimiz âyetin sonrasında savaş esnasında kılınan korku 

namazına dair âyetler yer almaktadır. Siyâk açısından bu âyetlerin sefer hâlinde namazın 

kısaltılmasına dair âyetlerle aynı pasajda yer alması, aralarındaki anlam birliğine işâret 

edebileceği izlenimini doğurmaktadır. Nitekim, aşağıda zikredilecek hadîsler de bu gö-

rüşü te’yît etmektedir.258 

لَاةُ   الصا فرُِضَتِ  قَالتَْ:  أنَاهَا  ِ صلى الله عليه وسلم،  النابِي  زَوْجِ   ، عَائشَِةَ  الْحَضَرِ  رَكْعَتيَْنِ  عَنْ  فِي  رَكْعتَيَْنِ، 

تْ صَلَاةُ السافَرِ، وَزِيدَ فِي صَلَاةِ الْحَضَرِ.وَالسافَرِ،  فَأقُِرا  “Hz. Peygamber’in eşi Hz. Âişe’nin rivâyetine 

göre, o şöyle demiştir: Namaz, evde ve yolculukta ikişer rekât olmak üzere farz kılındı. 

Böylece yolculuk namazı sâbit oldu ve ev namazına bir ilave yapıldı.”259 Bu hadîs-i şerîf, 

seferde kılınan namazların asıl şekliyle kaldığını ve bu nedenle seferdeki namazlar hak-

kında “kasr” ifadesinin söz konusu edilemeyeceğini göstermektedir. Bu da âyette geçen 

namazın kasrı meselesinin, bağlamıyla en uygun anlamının, düşman korkusu sırasında 

kılınan korku namazıyla ilgili olduğuna işâret eder. Böyle bir korku söz konusu oldu-

ğunda, Müslümanlar iki grub hâlinde namaz kılarlar. Bir grup düşmana karşı nöbet tutar-

ken, diğer grup imâmın arkasında bir rekât namaz kılar. Ardından bu gruplar yer değişti-

rerek namaz kılmamış olanlar imâmın arkasında bir rekât daha kılarlar. Böylece imâm iki 

rekât, iki gruba ayrılarak namaz kılan müslümanlar ise birer rekât namaz kılmış olurlar. 

Bu tür bir namaz “salâtü’l-havf” (korku namazı) olarak adlandırılmaktadır ve üzerinde 

durduğumuz âyete siyâk açısından bu yorum daha uygun düşmektedir. Bu namazın kılı-

nışı ile ilgili farklı rivâyetler olsa da âyetin siyâkına göre bu namazın cemâat için tek 

rekâtlı olduğu anlaşılmaktadır. Yukarıda zikredilen hadîsten de seferdeki namazların kı-

 
258 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 73-74. 
259 Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî, Muvatta, thk. 

Beşşâr İvâd Ma’rûf-Mahmûd Muhammed Halîl (Beyrût: Müessesetü’r-Risâle. 1412/1991), “Vükûtu’s-

Salât”,  (No: 376). 



73 

 

saltılmadığı, aksine asıl şekliyle devam ettiği ve âyetteki kısaltma ifadesinin sefer namaz-

larıyla ilgili olmadığı sonucu çıkarılmaktadır.260 Korku namazının bir rekât olarak kılın-

masına dair aşağıda sunulacak hadîs de bu görüşü te’yît etmektedir. 

اللهُ  صَلاى  نبَيِ كُِمْ  لِسَانِ  عَلَى  الْحَضَرِ  صَلَاةُ  فرُِضَتْ  قَالَ:  عَبااسٍ  ابْنِ  السافَرِ   عَنِ  وَصَلَاةُ  أرَْبعًَا،  وَسَلامَ  عَليَْهِ 

رَكْعَةً الْخَوْفِ  رَكْعتَيَْنِ، وَصَلَاةُ    “İbn Abbâs’tan rivâyet edildiğine göre: İkâmet namazı, Peygam-

beriniz’in (s.a.s.) lisanı üzerine dört rekât, seferî namazı iki rekât, korku namazı da bir 

rekât olarak farz kılındı.”261  

Zikredilen hadîslerin, âyetlerin anlaşılmasında önemli bir rol oynadığı görülmek-

tedir. Hadîsler, âyetlerin nüzûl amacını ve hangi anlama geldiğini ifade etme noktasında 

büyük bir öneme sahiptir. Ayrıca vurgulanması gereken bir diğer husûs, konuyla ilgili 

hadîslerin öncelikle doğruluk açısından te’yît edilmesi ve gerektiğinde hadîsler arasında 

bir tercîh yapılmasının gerekliliğidir.262 

1.4.2.2. Esbâb-ı Nüzûl 

Âyetlerin nüzûl sebeplerinin bilinmesi, âyetlerin manalarının daha iyi anlaşılma-

sında önemli bir rol oynamaktadır. Ancak, sebeb-i nüzûl ile ilgili rivâyetlerin mevsûkiyeti 

meselesi birtakım tartışmalara neden olmaktadır. Çünkü sebeb-i nüzûl olarak nakledilen 

rivâyetler arasında önemli ölçüde mevkûf ve maktû rivâyetler bulunmaktadır. Bu durum 

da söz konusu rivâyetlerin, sahâbe ve tâbiîn tarafından âyetler ile olaylar arasında kurulan 

ilişkilendirmelere dayandığını gösterir. Bu açıdan, sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin doğrulu-

ğunun te’yît edilmesi gerekmektedir. Sahîh oldukları kabul edilen rivâyetler ise, âyetlerin 

maksadının anlaşılmasında önemli bir yer tutmaktadır. Konunun daha net anlaşılması için 

aşağıda bazı örnek âyetler sunulacaktır. 

Örnek 1: 

Bakara Sûresi 284. âyetinde, insanların içlerinden geçirdiği düşünceler nedeniyle 

hesaba çekilecekleri belirtilmektedir. Bu ifade, sahâbe arasında kaygıya yol açmış ve en-

dişe oluşturmuştur.263 

ِ وَمَلَائكَِتِهِ وَكُتبُِهِ وَرُ  سُولُ بمَِا أنُْزِلَ إِليَْهِ مِنْ رَب ِهِ وَالْمُؤْمِنوُنَ كُلٌّ آمََنَ بِالِلا قُ بَيْنَ أحََدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالوُا آمََنَ الرا سُلِهِ لََّ نفَُر ِ

ُ نفَْسًا إلَِّا وُسْعهََا لهََا مَا كَسَبتَْ وَعَليَْهَا مَا اكْتسََبتَْ رَبانَا  285سَمِعْنَا وَأطََعْنَا غُفْرَانكََ رَبانَا وَإِليَْكَ الْمَصِيرُ ) ( لََّ يكَُل ِفُ اللّا

 
260 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 74-75. 
261 Elbânî, Sahîhu Süneni’n-Nesâî, “Kitâbu Taksîri’s-Salât fi’s-Seferi”, 3 (No. 1365-1366). 
262 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 75. 
263 Abdulfettâh el-Kâdî, Esbâb-ı Nüzûl-Sahâbe ve Muhaddsilere Göre- çev. Salih Akdemir (Ankara: Fecr 

Yayınları,1995), 82. 



74 

 

لْنَا مَا لََّ طَاقَةَ لنََا  نْ قبَْلِنَا رَبانَا وَلََّ لََّ تؤَُاخِذنَْا إِنْ نسَِينَا أوَْ أخَْطَأنَْا رَبانَا وَلََّ تحَْمِلْ عَليَْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتهَُ عَلَى الاذِينَ مِ  تحَُم ِ

(  286بِهِ وَاعْفُ عَناا وَاغْفِرْ لنََا وَارْحَمْنَا أنَْتَ مَوْلََّنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقوَْمِ الْكَافِرِينَ )  “285. Allâh’ın elçisi ve 

mü’minler, Rabbinden ona indirilene îmân ettiler. Her biri Allâh’a, meleklerine, kitâpla-

rına, peygamberlerine inandılar. “O’nun elçileri arasında ayırım yapmayız” ve “İşittik, 

itâat ettik, bağışlamanı dileriz Rabbimiz, gidiş sanadır” dediler. 286. Allâh hiçbir kim-

seyi, gücünün yetmediği bir şeyle yükümlü kılmaz; lehinde olanı da kendi kazandığıdır, 

aleyhinde olanı da kendi kazandığıdır. Rabbimiz! Unutur veya yanılırsak bizi cezalan-

dırma! Bizden öncekilere yüklediğin gibi bize de ağır yük yükleme! Üstesinden geleme-

yeceğimiz şeyleri boynumuza borç kılma! Bizi bağışla, ayıplarımızı ört ve bize rahmetinle 

muamele buyur! Sen bizim sahibimiz ve yardımcımızsın; artık inkârcı topluluğa karşı bize 

yardım et.”264 

ا نَزَلتَْ عَلَى رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم: }لِِلِ مَا فِي   السامَاوَاتِ وَمَا فِي الْرَْضِ عَنْ أبَِي هُرَيْرَةَ قَالَ: » لمَا

بُ مَنْ يشََا فيَغَْفِرُ لِمَنْ يشََاءُ وَيعَُذ ِ { قَالَ:  وَإِنْ تبُْدوُا مَا فِي أنَْفسُِكُمْ أوَْ تخُْفوُهُ يحَُاسِبْكُمْ بِهِ اللهُ  ءُ وَاللهُ عَلَى كُل ِ شَيْءٍ قَدِير 

كَبِ، فَاشْتدَا ذلَِكَ عَلَى أصَْحَابِ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم، فأَتَوَْا رَسوُلَ اللهِ صلى الله عليه وسلم، ثمُا بَرَكُو ا عَلَى الرُّ

دقَةََ،  يَامَ وَالْجِهَادَ وَالصا لَاةَ وَالص ِ وَقَدْ أنُْزِلتَْ عَليَْكَ هَذِهِ الْْيَةُ وَلََّ  فقََالوُا: أيَْ رَسُولَ اللهِ، كُل ِفْنَا مِنَ الْْعَْمَالِ مَا نطُِيقُ: الصا

كُمْ: سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا، بَلْ نطُِيقهَُا، قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: أتَرُِيدوُنَ أنَْ تقَوُلوُا كَمَا قَالَ أهَْلُ الْكِتاَبيَْنِ مِنْ قبَْلِ 

ا اقْترََأهََا  قوُلوُا: }سَمِعْنَا وَأطََعْنَا غُفْرَانكََ رَبانَا وَإِليَْكَ الْمَصِيرُ{ قَالوُا: }سَمِعْنَا وَأطََعْنَا غُفْرَانكََ رَبا  نَا وَإِليَْكَ الْمَصِيرُ{ فَلمَا

إِليَْهِ مِنْ رَب ِهِ  سُولُ بمَِا أنُْزِلَ  إثِْرِهَا }آمَنَ الرا وَالْمُؤْمِنوُنَ كُلٌّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلائكَِتِهِ   الْقوَْمُ ذلَاتْ بهَِا ألَْسِنتَهُُمْ، فَأنَْزَلَ اللهُ فِي 

قُ بيَْنَ أحََدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالوُا سَمِعْنَا وَأطََعْنَا غُفْرَانكََ رَبانَا وَإِليَْكَ  ا فعََلوُا ذلَِكَ نسََخَهَا اللهُ    الْمَصِيرُ{وَكُتبُِهِ وَرُسُلِهِ لَّ نفَُر ِ فَلمَا

رَبانَا لَّ تؤَُاخِذنَْا إِنْ نسَِينَا أوَْ  تعََالَى، فَأنَْزَلَ اللهُ عز وجل: }لَّ يكَُل ِفُ اللهُ نفَْسًا إلَِّ وُسْعهََا لهََا مَا كَسَبتَْ وَعَليَْهَا مَا اكْتسََبتَْ 

لْنَا مَا لَّ طَاقَةَ أخَْطَأنَْا{ قَالَ: نعََمْ }رَبانَا وَلَّ تحَْمِلْ عَليَْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتهَُ عَلَى الاذِينَ مِنْ قبَْلِنَا{ قَالَ:   نَعَمْ }رَبانَا وَلَّ تحَُم ِ

الْكَافِ  الْقوَْمِ  عَلَى  فَانْصُرْنَا  مَوْلَّنَا  أنَْتَ  وَارْحَمْنَا  لنََا  وَاغْفِرْ  عَناا  }وَاعْفُ  نعََمْ  قَالَ:  بِهِ{  «.رِ لنََا  نعََمْ  قَالَ:  ينَ{   “Ebû 

Hüreyre’nin rivâyetine göre, o şöyle demiştir: “Göklerde ve yerde ne varsa Allâh’ındır. 

İçinizdekini açığa vursanız da, gizleseniz de Allâh sizi onunla hesaba çeker. Sonra 

dilediğini bağışlar, dilediğini de cezalandırır. Allâh her şeye kâdirdir.” âyeti 

Rasûlüllâh’a (s.a.s.) nâzil olunca, Rasûlüllâh (s.a.s.) şöyle buyurdu: Bu, Rasûlüllâh’ın 

(s.a.s.) ashâbına çok ağır geldi, Rasûlüllâh’a (s.a.s.) geldiler, sonra diz çöktüler. Dediler 

ki: Ey Allâh’ın Rasûlü, gücümüzün yettiği şeylerle görevlendirildik: Namaz, oruç, cihât 

ve sadaka. Sana bu âyet nâzil oldu, biz onu yapamayız. Allâh’ın Rasûlü (s.a.s.) buyurdu 

ki: Sizden önceki Ehl-i Kitâbın dediği gibi: “İşittik ve isyan ettik” mi demek istiyorsunuz? 

Bilakis: “İşittik ve itâat ettik. Ey Rabbimiz, senden mağfiret dileriz, varış Sanadır.” 

deyiniz. Dediler ki: “İşittik ve itâat ettik. Ey Rabbimiz, bağışlaman ve varış Sanadır.” 

 
264 el-Bakara 2/285-286. 



75 

 

İnsanlar onu okuduklarında, dilleri bundan dolayı alçakgönüllüydü. Sonra Allâh, bunun 

ardından şöyle vahyetti: “Peygamber, Rabbi tarafından kendisine indirilene îmân etti, 

mü’minler de (îmân ettiler). Her biri Allâh’a, meleklerine, kitâplarına, peygamberlerine 

îmân ettiler. “Allâh’ın peygamberlerinden hiçbiri arasında ayırım yapmayız. İşittik, itâat 

ettik. Ey Rabbimiz, affına sığındık! Dönüş sanadır” dediler.” Onlar bunu yapınca, Allâh 

Teâlâ (önceki âyetin hükmünü) neshetti. Bunun üzerine Allâh Teâlâ şöyle buyurdu: 

“Allâh her şahsı, ancak gücünün yettiği ölçüde mükellef kılar. Herkesin kazandığı (hayır) 

kendine, yapacağı (şer) de kendinedir. Rabbimiz! Unutursak veya hataya düşersek bizi 

sorumlu tutma. Ey Rabbimiz! Bizden öncekilere yüklediğin gibi bize de ağır bir yük 

yükleme. Ey Rabbimiz! Bize gücümüzün yetmediği işler de yükleme! Bizi affet! Bizi 

bağışla.” Dedi ki: “Evet.”265  

Yukarıda zikredilen rivâyete göre, sahâbenin duymuş olduğu bu kaygı neticesinde 

Bakara Sûresi’nin 285 ve 286. âyetleri nâzil olmuştur. Ebû Hureyre’nin rivâyetinde, 

sahâbe Allâh Rasûlü’ne (s.a.s.) sorumlu tutuldukları ve yerine getirebildikleri ibâdetler 

arasında namaz, oruç ve cihâdı saymaktadırlar. Bu ibâdetler ve cihâdın, Medîne döne-

minde farz kılındığı bilinmektedir. Bakara Sûresi’nin son âyetlerinin ise, sahîh rivâyetlere 

göre, Mekke’de risâletin 11-12. yılları arasında meydana geldiği belirtilen miraç hâdise-

siyle birlikte nâzil olduğu ifade edilmektedir. Bu durumda, bu âyetlerin nüzûlüne sebep 

olarak aktarılan rivâyet doğru olmakla birlikte, Ebû Hureyre’nin yorumundan ibâret ol-

duğu söylenebilir. İbn Abbâs’tan da buna benzer rivâyetler aktarılmıştır. Bu rivâyetlerde, 

sahâbenin ifadelerinde namaz, cihât gibi unsurlar yer almamaktadır. Ancak bu durum, 

Bakara Sûresi’nin son âyetlerinin Medîne döneminde indiği sonucunu doğurmaz. Zira bu 

rivâyetlerde herhangi bir yer zikredilmemektedir.  

Ayrıca, Bakara Sûresi’nin son âyetlerinin Mekke’de miraç hâdisesiyle birlikte 

nâzil olduğuna dair rivâyetler dikkate alındığında, bu âyetlerin Mekke’de nâzil olduğu 

görüşü daha bir ağırlık kazanmaktadır.  

Sonuç itibariyle, söz konusu âyetlerin nüzûl sebebi olarak aktarılan rivâyetler, 

âyetlerin siyâkını açıklamada yeterli bir açıklık sunmamaktadır. Bu bağlamda, bu gibi 

rivâyetlerin çoğunun, râvîlerin âyetler ve hâdiseler arasında kurdukları öznel irtibâtlardan 

 
265 Müslim, “Kitâbu’l-Îmân”, (No. 125); Ebû Bekr Ahmed b. El-Hüseyn b. Ali b. Mûsâ Beyhakî, el-Kazâ 

ve’l-Kader, thk. Muhammed b. Abdullâh Âl-i Âmir (Riyâd: Mektebetü’l-Âbikân, 1421/2000), 229, 

Hadîs No: 291; Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî, Esbâb-ı Nüzûl, çev. Necati Te-

tik-Necdet Çağıl (İstanbul: İhtarYayıncılık, 1997), 392.   



76 

 

ibâret olduğu söylenebilir. Bununla birlikte, bu rivâyetlerdeki çelişkilerin, sebeb-i nüzûl 

ile ilgili gelen tüm rivâyetlerde görüldüğünü söylemek doğru olmayacaktır. Âyetlerin ta-

rihsel bağlamda doğru anlaşılmasına katkı sağlayabilecek sebeb-i nüzûl rivâyetlerinin var 

olabileceği de göz önünde bulundurulmalıdır. Bu nedenle, sebeb-i nüzûl rivâyetlerine top-

tancı bir bakış açısıyla yaklaşıp inkâr etme yerine, her bir rivâyeti ayrı ayrı değerlendire-

rek ele almak gerektiği sonucuna varılmaktadır.266  

Örnek 2: 

Bir kadına zina yaptığı suçlamasında bulunulduğunda dört şâhit getirilmesi talep edil-

mekte ve şâhitlerin temîn edilememesi durumunda suçlamada bulunan kişiye seksen sopa 

had cezası uygulanmaktadır. Bu cezalandırma hükmü, Nûr Sûresi’nin 4. âyeti ile düzen-

lenmiştir.  َْتق وَلََّ  جَلْدةًَ  ثمََانيِنَ  فَاجْلِدوُهُمْ  شُهَداَءَ  بِأرَْبَعَةِ  يَأتْوُا  لَمْ  ثمُا  الْمُحْصَنَاتِ  يَرْمُونَ  أبََداً  بَلوُا  وَالاذِينَ  شَهَادةًَ  لهَُمْ 

( 4وَأوُلئَكَِ هُمُ الْفَاسِقوُنَ )  “İffetli kadınlara iftirâ atan, sonra da dört şahit getiremeyen kimse-

lere seksen sopa vurun ve artık onların şâhitliklerini asla kabul etmeyin. İşte onlar yoldan 

çıkanların tâ kendileridir.” Âyetin kapsamının genel bir şekilde ifade edilmiş olması, 

sahâbe arasında bir endişe yaratmıştır. Zira eşlerine zina isnâdında bulunan kişiler, bu 

hükme göre şâhit bulamadıkları takdirde müfteri sayılacak ve seksen sopa cezasına çarp-

tırılacaklardır. Bu durum, onların onurlarını zedeleyen bir kaygıya sebep olmuştur. Bu 

sebeple Hz. Peygamber’e gelip durumu izâh eden ve bunu ispatlamalarının mümkün ol-

madığı yönünde serzenişte bulunanlar olmuştur.267 Nitekim bazı hâdiselerde, eşini başka-

sıyla yakalayan ancak şâhit getirme imkânı bulamayan kişiler, bu durumdan dolayı had 

cezasıyla karşı karşıya kalmışlardır. Böyle bir olayda, yaşanan sıkıntının ardından Hz. 

Peygamber, bir çıkış yolu göstermesi için Allâh’a dua etmekte ve bunun neticesinde, eş-

lerinin zina yaptığı suçlamasında bulunanların şâhit getirme yükümlülüğünü ortadan kal-

dıran mülâ’ane (lanetleşme) âyetleri olarak bilinen âyetler nâzil olmuştur.268 

ادِقيِنَ وَالاذِينَ يَرْمُونَ أزَْوَاجَهُمْ وَلَمْ   ِ إنِاهُ لمَِنَ الصا ( وَالْخَامِسَةُ 6)  يكَُنْ لهَُمْ شُهَداَءُ إلَِّا أنَْفسُُهُمْ فشََهَادةَُ أحََدِهِمْ أرَْبَعُ شَهَاداَتٍ بِالِلا

ِ عَليَْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِبيِنَ ) ِ إنِاهُ لمَِنَ الْكَاذِبيِنَ )7أنَا لعَْنَةَ اللّا ( وَالْخَامِسَةَ  8( وَيَدْرَأُ عَنْهَا الْعَذاَبَ أنَْ تشَْهَدَ أرَْبَعَ شَهَاداَتٍ بِالِلا

ادِقيِنَ ) ِ عَليَْهَا إِنْ كَانَ مِنَ الصا (9أنَا غَضَبَ اللّا  “6-7. Eşlerine zina suçlamasında bulunup da kendi-

lerinden başka tanıkları olmayanların her birinin tanıklığı, dört kere, doğru söylediğine 

Allâh’ı tanık göstermesi; beşinci olarak da “eğer yalan söyleyenlerden ise Allâh’ın lâne-

tine uğramasını” söylemesidir. 8. İftirâya uğrayan kadının dört kere, kocasının yalan 

 
266 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 79. 
267 el-Kâdî, Esbâb-ı Nüzûl-Sahâbe ve Muhaddsilere Göre-, 275-277. 
268 el-Kâdî, Esbâb-ı Nüzûl-Sahâbe ve Muhaddsilere Göre-, 274-275. 



77 

 

söyleyenlerden olduğuna Allâh’ı tanık göstermesi kendisini ceza görmekten kurtarır. 9. 

Kadının beşinci tanıklık ifadesi, “eğer kocası doğru söyleyenlerden ise kendisinin 

Allâh’ın gazabına uğramayı dilemesi” olacaktır.”269  

Aşağıda sunulacak sebeb-i nüzûl rivâyeti, söz konusu âyetlerin nâzil olmasına ze-

min hazırlayan olayları açıklığa kavuşturmakta ve dört şâhit getirilmesine dair hükmü 

ihtivâ eden genel kapsamlı âyetin tarihsel olarak daha önce nâzil olduğunu ortaya koy-

maktadır. Ayrıca, bu rivâyet hangi hükmün önce, hangi hükmün ise sonra nâzil olduğuna 

dair bir açıklık sağlamaktadır.270 

ِ صلى الله عليه وسلم بشَِرِيكِ ابْنِ سَحْمَاءَ، فقََالَ النا   :عن ابن عباس بِيُّ أنَا هِلَالَ بْنَ أمَُياةَ قَذفََ امْرَأتَهَُ عِنْدَ النابِي 

ِ،  صلى الله عليه وسلم:   ينطلق يلتمس  رجلا  امْرَأتَِهِ  عَلَى  أحََدنَُا  رَأىَ  إِذاَ  )الْبيَ نَِةُ أوَْ حَدٌّ فِي ظَهْرِكَ(. فقََالَ: يَا رَسُولَ اللّا

البينة، فَجَعَلَ النابِيُّ صلى الله عليه وسلم يقَوُلُ: )البينة وإلَّ حد في ظهرك(. فقال هلال: والذي بعثك بالحق إني لصادق،  

إن كان   -فقرأ حتى بلغ    -فلينزلن الله ما يبرئ ظهري من الحد، فنزل جبريل وأنزل عليه: }والذين يرمون أزواجهم  

 :ف النبي صلى الله عليه وسلم فأرسل إليها، فجاء هلال فشََهِدَ، وَالنابِيُّ صلى الله عليه وسلم يقَوُلُ من الصادقين{. فانصر

َ يعَْلَمُ أنَا أحََ  ، فهََلْ منكما تائب(. ثم قامت فشهدت، فلما كانت عند الخامسة وقفوها وقالوا: إنها موجبة. )إِنا اللّا دكَُمَا كَاذِب 

قال ابن عباس: فتلكأت ونكصت، حتى ظننا أنها ترجع، ثم قالت: لَّأفضح قومي سائر اليوم، فمضت، فقال النبي صلى  

سابغ الْليتين، خدلج الساقين، فهو لشريك بن سحماء(. فجاءت  الله عليه وسلم: )أبصروها، فإن جاءت به أكحل العينين،  

 .به كذلك، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: )لولَّ ما مضى من كتاب الله، لكان لي ولها شأن(

“İbn Abbâs’ın rivâyetine göre: Hilâl ibn Ümeyye, karısını Peygamber’in (s.a.s.) 

huzurunda Şerik ibn Sahme ile zina etmekle suçladı. Peygamber (s.a.s.): “Ya delil geti-

rirsin ya da sırtına had uygulanır.” Dedi. Hilâl, “Ey Allâh’ın Rasûlü, bizden biri bir 

adamı karısıyla birlikte görecek ve bir de gidip delil mi getirecek?” diye cevap verdi. 

Peygamber (s.a.s.): “Ya delil getirirsin ya da sırtına kırbacı yersin.” Diyerek tekrarladı. 

Hilâl şöyle dedi: “Seni hak ile gönderen Allâh’a yemîn ederim ki ben doğruyu söylüyo-

rum. Allâh, sırtımı kırbaçtan kurtaracak bir hüküm indirecektir. Bunun üzerine Cebrâîl 

(a.s.) inerek Peygamber’e: “Ve eşlerine zina suçlamasında bulunanlar… ve o, doğru söz-

lülerden ise, ulaşıncaya kadar.” âyetlerini vahyetti. Peygamber (s.a.s.) döndü ve kadının 

çağrılması için birini gönderdi. Bu sırada Hilâl de geldi ve şâhitlik etti. Peygamber 

(s.a.s.), şöyle buyurdu: “Allâh ikinizden birinin yalan söylediğini biliyor. İkinizden biri 

tövbe edecek mi?” Sonra kadın (kocasının yalan söylediğine dair dört defa) şâhitlik etti. 

Beşinci defa şâhitlik yapmaya kalkınca onu durdurdular ve dediler ki: “Bu beşinci şâhit-

 
269 en-Nur 24/6-9. 
270 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 80-81. 



78 

 

lik (eğer yalan söylüyorsan) Allâh’ın gazabını üzerine çeker.” İbn Abbâs şöyle dedi: “Ka-

dın bir an tereddüt etti ve geri çekildi ve biz onun şâhitlik yapmyacağını zannettik. Sonra 

dedi ki: (Bugüne kadar kavmimi utandırmadığım gibi bundan sonra da) Günün geri ka-

lanında kavmimi utandırmayacağım. Böylece devam etti ve beşinci defa şâhitlik yaptı. 

Peygamber (s.a.s.), kadın hakkında: (Kadını gözlemleyin. Eğer o siyah gözlü, geniş kal-

çalı ve etli bacaklı bir çocuk dünyaya getirirse, o çocuk Şerik ibn Sahma’nın çocuğudur” 

dedi. Kadın da bu özelliklere sahip bir çocuk doğurdu. Peygamber de (s.a.s.): “Eğer 

Allâh’ın kitâbında daha önce belirtilmiş bir hüküm olmasaydı o kadına ibretlik bir ceza 

verirdim.” buyurdu.271  

İbn Abbâs’ın aktardığı ve bizzat şâhit olduğu bu olay, daha önce nâzil olan âyet-

lerin hükmünün genel kapsamı nedeniyle sahâbe arasında kaygıya yol açtığını ve bu kay-

gının, söz konusu âyetlerin nüzûlüne zemin hazırladığını göstermektedir. Bu âyetler, ta-

rihsel olarak önceki âyetlerden sonra nâzil olmuş ve onların hükümlerini tahsîs etmiştir. 

Bu noktada, zina iftirasına ilişkin ilk nâzil olan Nûr Sûresi’nin dördüncü âyeti, bir kişinin 

karısı dışındaki başka bir kadına zina iftirasında bulunduğunda geçerli iken, daha sonra 

nâzil olan Nûr Sûresi’nin 6-9. âyetleri ise karısına zina suçlamasında bulunduğunda ge-

çerli olacaktır. Bu örnek, âyetlerin nüzûl sebeplerine dair gelen rivâyetlerin, âyetlerin 

kapsamını belirlemede önemli bir rol oynayabileceğini ortaya koymaktadır.272  

1.4.2.3. Zaman ve Mekân Bilgisi 

Kur’ân, 23 yıl gibi bir sürede farklı zaman ve mekânlarda nâzil olmuştur. Bu sü-

reyi iki ana döneme ayırabiliriz. Mekke dönemi ve Medîne dönemi. Kur’ân, Mekke ve 

Medîne’de farklı bağlamlarda indirilmiş âyetlere sahiptir. Bu iki dönem koşulları arasın-

daki farklılıklar var ve buna bağlı olarak âyetlerin içerikleri de farklılık göstermektedir. 

Kur’ân’ı doğru yorumlamak ve anlamak için âyetlerin ve sûrelerin nâzil olduğu zaman 

ve mekânı bilmek son derece önemlidir. Zaman ve mekân faktörleri, ayrıca sosyal, politik 

ve ekonomik şartlar âyetlerin ve sûrelerin bağlamını (siyâk) doğru bir şekilde anlamak, 

bir âyetin anlamını belirlerken ve o âyetin hayâtımıza nasıl bir yön vermesi gerektiğini 

ortaya koyarken kritik bir rol oynamaktadır. Örneğin, Mekke’deki müşriklerle ilgili nâzil 

 
271 Buhârî, “Kitâbu’t-Tefsîr” 241 (No. 4470); İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, “Kitâbu’t-Talâk”, 27 (No. 

2067); Tirmizi, Ebû İsâ Muhammed b. İsâ, Sünenü’n-Tirmizi, thk. Beşşâr İvad Ma’rûf (Beyrût: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1996), “Ebvâbu Tefsîri’l-Kur’ân”, 24 (No. 3179); Ebü’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed 

ed-Dârekutnî, Sünenü’d-Darekutni, thk. Şuayb el-Arnavut (Beyrût-Lübnân: Müessesetü’r-Risâle, 

1424/2004), 5/419. Hadîs No:3712; Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, 264-265. 
272 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 82-83. 



79 

 

olan âyetler, Medîne’deki münâfıklar ve Yahûdîlerle ilgili nâzil olan âyetlerden farklıdır. 

Mekke’deki müşrikler, Allâh’a karşı duyarsızlık ve inkarla tanınırken, Medîne’deki in-

sanlar daha çok toplum içindeki sosyal düzen ve adâlet ile ilgili sorunlarla ilişkilidir. 

Mekke’de indirilen âyetler daha çok îmân ve ahlâkî değerleri vurgularken, Medîne’de 

indirilen âyetler daha çok hukûkî düzenlemelere, toplumsal adâlete, savaşla ilgili hüküm-

lere odaklanır. Bu nedenle, bir âyetin hangi şehirde ve hangi dönemde indiğini bilmek, o 

âyetin içeriğini ve hedef kitlesini doğru anlamamızı sağlar.  

Ayrıca bazı âyetler zaman içinde değişen koşullar gereği başka âyetlerle askıya 

alınmış olabilir. Bu durumda, âyetin nâzil olduğu dönemi bilmek, hangi hükmün geçerli 

olduğunu belirlememize yardımcı olur. Örneğin, Mekke döneminde nâzil olan bazı âyet-

ler, Medîne döneminde nâzil olan âyetlerle değişmiş ya da daha spesifik hale gelmiştir. 

Bu yüzden nüzûl sırasını bilmek, hangi âyetin ne zaman geçerli olduğunu anlamada 

önemlidir. 

Örnek 1: 

كَاةِ فَاعِلوُنَ )4(   Ve onlar, zekâtlarını verirler.”273“ وَالاذِينَ هُمْ لِلزا

Mekke dönemi, Müslümanların toplumsal anlamda henüz organize olmadığı ve 

büyük zorluklarla karşılaştığı bir süreçti. Bu dönemde, Kur’ân’da yer alan sosyal ve eko-

nomik düzenlemeler daha çok bireysel îmân ibâdet ve temel ahlâkî değerler düzeyinde 

olmasına rağmen yetîm, yoksul ve ihtiyaç sahiplerine karşı duyarlılık şeklindeki toplum-

sal yapıyı şekillendirecek düzenlemelere de değinilmektedir.274  Bu dönemde zekât henüz 

farz kılınmamış olmakla birlikte zekât,275 sadaka276 ve infâk277 gibi kavramlar Kur’ân’da 

yer almakta ve mü’minler bu kavramlar üzerinden karşılıklı yardımlaşma ve dayanışma 

konusunda teşvîk edilmekteydi. Müslümanlar bu zorluklar altında, özellikle birbirlerine 

destek olmaya ve dayanışma içinde olmaya yönlendirilmişlerdir. Medîne’ye hicretin ar-

dından ise Müslümanlar, daha organize bir toplumsal yapıya kavuşmuş ve bu dönemde 

 
273 el-Mü’minûn 23/4. 
274Mehmet Erkal, “Zekât”, Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi, 44/207-209 (Ankara: TDV Yayınları, 

2013), 197; el-Kalem 68/24; el-Müddessir 74/42-44; ed-Duhâ 93/9-11; el-Mâûn 107/1-3. 
275 el-A’râf 7/156; Meryem 19/31, 55; el-Enbiyâ 21/73; en-Neml 27/3; er-Rûm 30/39; Lokmân 31/4; el-

Fussilet 41/7. 
276 Yûsuf 12/88. 
277 er-R’ad 13/22; İbrâhîm 14/31; en-Nahl 16/75; el-Ankebût 29/11; es-Secde 32/16; el-Fâtır 35/29; eş-Şûrâ 

42/38. 



80 

 

toplumsal sosyal düzenin sağlanması, fakirler, miskinler ve yetîmler gibi grupların ihti-

yaçlarının karşılanması amacıyla zekât farz kılınmıştır.278 

Medîne’deki toplumsal yapının daha da güçlenmesiyle birlikte zekât, sadece bir 

dînî sorumluluk olarak kalmamış, aynı zamanda toplumsal dayanışma ve yardımlaşma 

aracı hâline gelmiştir.279 Bu bağlamda söz konusu âyetin nâzil olduğu mekâna bağlı ola-

rak âyette geçen “zekât” kelimesinin farziyet ifade edip etmediği veya sözlük anlamı olan 

“arınmak” ve “temizlenmek”280 anlamında mı kullanıldığı daha belirgin hale gelecektir. 

İbn Kesîr (öl.774/1372), âlimlerin çoğunun, bu âyette geçen “zekât” kelimesinden mak-

sadın malın zekâtı olduğu konusunda ittifâk ettiklerini belirtmektedir. Bununla birlikte 

zekâtın Hicrî ikinci yılda Medîne’de belirli miktar ve ölçülerle mal verme anlamındaki 

fıkhî zekât olarak farz kılınması ve bu âyetlerin Mekkî oluşu göz önünde bulunduruldu-

ğunda, âyette geçen “zekât” kelimesinin, manen nefislerin şirkten ve pisliklerden temiz-

lenmesi, arınması anlamında kullanılmış olabileceğini ileri sürmüştür ve bu anlamı taşı-

yan başka âyetleri de281 örnek olarak sunmuştur. Ayrıca hem rûhsal hem de mâlî zekâtın 

kastedilmiş olabileceği ihtimâlini de sözlerine eklemiştir.282 

Örnek 2: 

(  7( وَيمَْنعَوُنَ الْمَاعُونَ ) 6( الاذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ )5( الاذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتهِِمْ سَاهوُنَ )4فوََيْل  لِلْمُصَل ِينَ )  “4. 

Vay hâline o namaz kılanların ki, 5. Onlar namazlarının özünden uzaktırlar. 6. Onlar 

halka gösteriş yaparlar. 7. Hayra da engel olurlar.”283 Mâûn Sûresi’nin, Mekke döne-

minde nâzil olduğunu söyleyenler olduğu gibi Medîne’de nâzil olduğunu da söyleyenler 

olmuştur.284 Câhiliyye döneminde, Mekke toplumu çok fazla dînî ve manevî sorunlarla 

karşı karşıya kalmaktaydı. Özellikle yönetimi ellerinde bulunduran Mekkeli aristokrat 

müşrikler, Allâh’a inanıyor gibi görünseler de aslında gerçek anlamda bir bağlılıkları 

yoktu ve birçok manevî değeri sadece şeklî olarak kabul ediyorlardı. Câhiliyye döneminin 

bu aristokratları dînî görevlerini yerine getirirken sadece gösteriş yapmakla yetinmişlerdi. 

Bu bağlamda, âyetlerde geçen “namaz kılanlar/dîndar görünenler” ifadesi, aslında gerçek 

bir îmânla, Allâh’a kalpten bir bağlılık ve içsel bir teslîmiyetle ibâdet etmeyen, namaz 

kılmayan, yalnızca toplumsal statü veya kişisel çıkarları için ibâdet eden kişilere işâret 

 
278 Erkal, “Zekât”, 197. 
279 Erkal, “Zekât”, 197. 
280 İbn Manzûr, “zkv”, 1849. 
281 el-En’âm 6/141; eş-Şems 91/9-10; el-Fussilet 41/6-7 
282 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/231-232. 
283 el-Mâûn 107/4-7. 
284 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 2/869; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 22/509. 



81 

 

etmektedir. Oysa Kur’ân, ibâdetlerin Allâh’a içten bir saygı ve huşû içinde yapılması ger-

ektiğini ve bunların değer kazanabilmesinin ancak bu şekilde mümkün olacağını vurgula-

maktadır. 

Bu âyetlerin nüzûlüne sebep olan kişilerin Âs b. Vâil es-Sehmî,285 Ümmü 

Hânî’nin kocası Hübeyre b. Ebî el-Mahzûmi,286 Velîd b. Muğîre, Ebû Cehil veya Ebû 

Süfyân287 gibi Mekke aristokları olduğuna dair rivâyetler bulunmaktadır. Ebû Süfyân’ın 

her hafta bir veya iki deve kestiği, ancak bir defasında kendisinden bir parça isteyen yetîm 

bir çocuğa sopasıyla vurduğu ve söz konusu bu sûrenin bu sebeple nâzil olduğu aktarı-

lır.288 Bu âyet, sözde dînî sorumluluklarını yerine getirdiğini iddia eden ancak samimi-

yetten yoksun olan bu müşriklerin, sosyal hayâta müdâhil olmayan ve sadece şeklî 

ibâdetle yetinen tutumlarını eleştirmektedir. 

Mekke’deki koşullar, insanların zâhiren dînî vecibelerini yerine getirmelerine rağ-

men, manevî olgunluktan ve samimiyetten yoksun olmalarına yol açıyordu. “6. Onlar 

halka gösteriş yaparlar. 7. Hayra da engel olurlar.” âyetlerinde “en basit şeyleri bile 

vermezler” ifadesi, dînî yükümlülüklerin yalnızca ibâdetle sınırlı kalmaması gerektiğine, 

aynı zamanda toplumsal adâlet, yardımlaşma ve dayanışma gibi değerlerin de yerine ge-

tirilmesi gerektiğine dikkat çekmektedir. Zekât, sadaka gibi toplumsal sorumlulukların 

yerine getirilmemesi, kişinin dînî hayâtında bir eksiklik olduğunu ve samimiyetten yok-

sun olduğunu göstermektedir.   

Bu âyetlerde kâfirlerin mi yoksa münâfıkların mı eleştirildikleri husûsunda farklı 

görüşler bulunmaktadır. 289 Mâtürîdî bu âyetlerin her iki gruba da yorumlanabileceğini şu 

değerlendirmelerle ifade etmektedir. Eğer bu âyetler münâfıklarla ilgiliyse, zaten 

münâfıkların nitelikleri de söz konusu âyetlerle örtüşmektedir. Zira münâfıklar, hiçbir 

itâati gaflet ve ihmâlkârlık olmadan yapmazlar, yaptıkları her şeyi gösteriş olsun diye 

yaparlardı. Nitekim Yüce Allâh, münâfıkların karakteristik özelliklerini şu şekilde ifade 

etmiştir: يَذكُْرُونَ    لنااسَ ٱ  يرَُآءُونَ    َ ٱوَلََّ  قَلِيلاً   لِلا إلَِّا   “Onlar insanlara gösteriş yaparlar ve Allâh’ı 

ancak pek az anarlar.”290 Ayrıca  َوَلََّ يَأتْوُنَ  ٱلصالاةََ   إلَِّا وَهُمْ كُسَالَىٰ وَلََّ ينُفِقوُنَ إلَِّا وَهُمْ كَارِهوُن “Onlar, 

 
285 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 2/871; Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, 392 
286 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 2/871; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 22/510; 

el-Kâdî, Esbâb-ı Nüzûl-Sahâbe ve Muhaddsilere Göre- 481. 
287 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 22/510. 
288 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 22/510; Vahidi, Esbâb-ı Nüzûl, 392; Kâdî, Esbâb-ı Nüzûl-Sahâbe 

ve Muhaddsilere Göre, 481. 
289 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 22/510-513. 
290 en-Nisâ 4/142. 



82 

 

ancak üşene üşene namaza gelirler ve istemeye istemeye harcama yaparlar.”291 buyura-

rak onların ibâdetlerdeki üşengeçliklerini ve tembelliklerini belirtmiştir. Bu bağlamda, 

 .ifadesinin münâfıklarla ilgili olma ihtimâli vardır فوََيْل  ل ِلْمُصَل ِينَ 

Bununla birlikte, bu âyetlerin Mekke müşrikleriyle ilgili olması da mümkündür.  

Zira Mekke müşrikleri de Allâh’a karşı samimi bir inançtan yoksundu ve namazlarını 

yalnızca gösteriş yapmak için kılıyorlardı. Yüce Allâh …   َإلَِّا مُكَآءً    لْبيَْتِ ٱوَمَا كَانَ صَلاتَهُُمْ عِند

 Beytullâh’ın yanında onların namazı ıslık çalmak ve el çırpmaktan ibârettir…”292“ وَتصَْدِيَةً 

âyetinde onların namazlarının aslında bir ibâdet olamayacak kadar şeklî olduğunu belirt-

mektedir. Müşriklerin putlara karşı namaz kıldıkları, ancak bu ibâdetlerinin gerçekte bir 

anlam taşımadığı, ayrıca insanların bu ritüelleri doğru kabul ettikleri de ifade edilmiştir. 

Bu uygulama Rasûlüllâh’a karşı direnmek ve insanları O’na yönelmekten alıkoymak için 

yapılmıştır. O şöyle buyurmuştur:  ًإلَِّا مُكَآءً وَتصَْدِيَة “Islık çalmak ve el çırpmak hariç.”293  

İbn Âşûr (öl. 1973) “  فوََيْل” kelimesinde geçen “ َف’ edatının fâ-i sebebbiyye” oldu-

ğunu bunun da konuşmada kendisinden önce ve sonra gelen âyetler arasında irtibât, belli 

bir sıralama ve sebep sonuç ilişkisi kurduğunu ifade etmektedir. Ayrıca yukarıda belirti-

len husûslar ışığında bu sûrenin Mekke’li aristokratlarla alakalı olarak nâzil olduğundan 

bu âyetlerin Mekkî olduğuna dair kanâati güçlendirdiği vurgulanmaktadır.294 Bu husûs da 

âyetlerin ve sûrelerin nâzil olduğu mekânın bilinmesinin, âyetlerin doğru bir şekilde an-

laşılmasındaki önemini bir kez daha ortaya koymaktadır.295 

1.4.2.4. Nüzûl Ortamıyla İlgili Bilgiler 

Nüzûl ortamını bilmek, bir âyetin doğru bir şekilde anlaşılmasını sağlamak için 

son derece önemlidir. Nüzûl, bir şeyin inmesi veya nâzil olması anlamına gelir ve burada 

özellikle Kur’ân âyetlerinin indirildiği zaman ve mekân koşullarını ifade eder. Âyetlerin 

nüzûl sırasındaki tarihsel, toplumsal ve kültürel bağlamını bilmek, âyetlerin anlamını tam 

olarak anlayabilmek için elzemdir.  Nüzûl ortamı, Kur’ân’ın mesajlarının hem o dönemin 

toplumlarına hem de tüm insanlık için evrensel olarak nasıl geçerli olduğunu anlamamıza 

olanak tanır. Bu yüzden, Kur’ân’ı doğru bir şekilde anlamak için nüzûl ortamını bilmek 

esâstır. 

 
291 et-Tevbe 9/54. 
292 el-Enfâl 8/35.  
293 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 10/624-625. 
294 İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî, Tefsîru’t-tahrîr ve’t-

tenvîr (Tûnus: ed-Dâru’t-Tenvîr, 1984), 30/566-567. 
295 Aydın, Kur’ân’ı Anlamak, 209-210. 



83 

 

Müfessirler, genellikle sebeb-i nüzûl bilgilerini dikkate alarak, âyetlerin doğru bir 

şekilde anlaşılmasını sağlamışlardır. Nüzûl ortamını bilmek, âyetlerin iniş sebebini anla-

mamıza yardımcı olur. Çünkü birçok âyet, belirli bir olay veya duruma yönelik olarak 

indirilmiştir. O dönemdeki toplumsal veya bireysel bir meseleye karşılık gelen âyetler, 

sadece o bağlamda doğru bir şekilde anlaşılabilir. Bu, âyetlerin tarihsel ve sosyal koşul-

larına dayalı özel bir anlam taşır. Bu bağlamda sebeb-i nüzûl, bir âyetin daha net ve doğru 

bir şekilde yorumlanmasını sağlar. 

Kur’ân, İslâm toplumunun ilk yıllarında çeşitli toplumsal ve hukûkî sorunları çöz-

mek amacıyla nâzil olmuştur. Nüzûl ortamını bilmek, âyetlerin o dönemin sosyal, ekono-

mik ve hukûkî şartlarına nasıl cevap verdiğini anlamamıza olanak tanır. Bu, sadece o 

dönemdeki toplum için değil, aynı zamanda o topluma benzer durumlarla karşılaşan tüm 

topluluklar için bir rehber sağlar. 

Nüzûl ortamını anlamak, Kur’ân’ın evrensel mesajlarını da kavrayabilmemize 

yardımcı olur. Kur’ân, özellikle Medîne döneminde toplumsal düzenin sağlanması, adâle-

tin yerleşmesi, savaşlar, barış ve insan hakları gibi konulara dair hükümler getirmiştir. Bu 

âyetlerin hem o dönemin hem de sonraki tüm toplumların faydasına olacak şekilde ev-

rensel mesajlar taşıdığını görmek için nüzûl ortamına dair bilgi gereklidir. 

 Örnek: 

“Ey insanlar! Biz sizi bir erkek ve bir kadından yarattık” (Hucurat, 49:13) âyeti, 

sadece Araplar için değil, tüm insanlık için bir eşitlik ve kardeşlik mesajıdır. Bu âyet, 

İslâm’ın evrensel ilkelerini anlatır ancak nüzûl bağlamını anlamadan, bu mesajın sadece 

o dönemin Arap toplumuna hitâb ettiği düşünülebilir. 

Örnek 1: 

( زُرْقًا  يوَْمَئِذٍ  الْمُجْرِمِينَ  وَنَحْشُرُ  الصُّورِ  فِي  ينُْفَخُ  (102يوَْمَ   “O günde Sûr’a üflenir ve biz o 

zaman günahkârları, gözleri (korkudan) gömgök bir halde mahşerde toplarız.”296 

Zemahşerî (öl. 538/1144), “زُرْقًا” ‘mavi gözlü’ ibâresi için iki görüş olduğunu ve 

bu görüşlerden birinde “Araplar için en nefret edilen göz rengi mavidir. Çünkü Romalılar 

onların düşmanıdır ve mavi gözleri vardır. Bu yüzden düşmanı tarif ederken “kara ciğerli, 

mavi gözlü ve esmer” denildiğini rivâyet etmektedir.297 

 
296 Tâ-hâ 20/102. 
297 Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/553. 



84 

 

Araplar, mavi renk ve mavi gözleri hoş karşılamamış, mavi gözlüleri ise yalancılık, al-

çaklık ve kötülükle ilişkilendirmişlerdir. Mavi gözler, Rumlar ve Arap olmayan diğer 

topluluklar için ayırt edici bir özellik olarak kabul edilmiştir. Bu şiddetli düşmanlık bağ-

lamında, “o mavi düşmandır” şeklinde bir ifade dahi kullanılmaktadır. İbnu Abdirab-

bih’in kaydettiğine göre, bir düşman hakkında, gözleri mavi olmasa da “o mavi gözlüdür” 

şeklinde konuşulmuştur. Abbâsî dönemi şairlerinden Hammâd Acred, cimriliği eleştirir-

ken, malını harcamama gerekçelerini kişileştirerek bunları mavi gözlü ve kara yüzlü bek-

çilere benzetmiştir. Bu şairin, يوَْمَ ينُْفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يوَْمَئِذٍ زُرْقًا “O gün sûra üfürü-

lür ve günahkârları o gün gözleri göğermiş olarak toplarız.” anlamındaki âyetten ilham 

aldığı anlaşılmaktadır. Âyette geçen “زُرْقًا” kelimesi, Tefsîru’l-Celâleyn’de “yüzleri kap-

kara olmakla birlikte gözleri göğermiş/mavi” şeklinde açıklanmıştır.298 

Bu dönemin kültürel algısı, âyette geçen “mavi göz” ifadesinin neden kullanıldı-

ğını açığa kavuşturmuştur. Çünkü bu durum, Allâh’ın irâdesiyle mavi gözlü olarak yara-

tılan bireylerin bu özellikleriyle doğrudan bir ilişkiye sahip değildir. Arap toplumunda, 

mavi gözler genellikle kötü ve uğursuz bir işâret olarak kabul edilmekteydi. Kur’ân, 

kıyâmetin dehşetini anlatırken bu algıya hitâb etmiş ve bu şekilde ilk muhâtablarının zi-

hinsel çerçevesine uygun bir ifade kullanmıştır. Âyetin yapısındaki bu kullanım, dış siyâk 

unsurlarından biri olan, dönemin toplumsal algısı ve düşünce biçimiyle ilişkilidir ve bu 

faktörler, âyetin anlamının şekillenmesinde etkili olmuştur.299 

Örnek 2: 

تمَُورُ ) هِيَ  فَإذِاَ  الْْرَْضَ  يَخْسِفَ بكُِمُ  أنَْ  السامَاءِ  فِي  مَنْ  حَاصِبًا  16أأَمَِنْتمُْ  عَليَْكُمْ  يرُْسِلَ  أنَْ  السامَاءِ  فِي  مَنْ  أمَِنْتمُْ  أمَْ   )

(17فسََتعَْلمَُونَ كَيْفَ نَذِيرِ )  “16. Göktekinin sizi yerin dibine batırmayacağından emin misiniz? 

Bir de bakarsınız yeryüzü altüst olmuş! 17. Yahut gökte olanın üzerinize taş yağdıran bir 

fırtına göndermeyeceğinden emin misiniz? Uyarılarımın ne demek olduğunu yakında an-

layacaksınız!”300 Birinci derecede Mekkeli müşrikleri muhâtab alan âyetlerde, “gökte 

olan” ifadesinin kullanılması, onların Allâh’ın gökte bulunduğuna inandıkları bir inanç 

 
298 Nevzat Hafis Yanık, “Arap Şiirinde Göz İmgesi”. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi 

Erzurum 37 (2016), 114-143. 
299 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 86. 
300 el-Mülk 67/16-17. 



85 

 

sistemine dayanmaktadır. Bu bağlamda, âyetler müşriklerin algılayış biçimine uygun ola-

rak şekillenmiş ve âdeta “Gökte olduğuna inandığınız Allâh’ın size azâb etmeyeceğinden 

nasıl emin olabiliyorsunuz?!” şeklinde bir soru sorulmuştur.301  

Bu âyet ve benzeri âyetlerden hareketle Allâh’ın gökte olduğu gibi bir Allâh inan-

cının olması ihtimâli söz konusu olabilirken, nüzûl dönemiyle ilgili verilen bilgiler böyle 

bir inancın önüne geçmiştir. Bu da âyetlerin doğru anlaşılabilmesi için nüzûl çağının sos-

yal ve kültürel bağlamına dair bilgilerin ne denli önemli olduğunu ortaya koymaktadır.302 

Burada ele alınması gereken önemli bir mesele vardır. Arapların nüzûl dönemin-

deki algıları, düşünce şekilleri mutlak anlamda kabul edilip Kur’ân’da doğrudan kullanıl-

mamaktadır. Başka bir ifadeyle, Kur’ân, bu düşünce şeklini doğru-yanlış ayrımına gitme-

den üzerine hüküm inşâ etmez. Örneğin, Arapların Hz. Âdem (a.s.) ile ilgili sahip olduk-

ları bilgiler, Kur’ân’ın ifadeleriyle örtüşüyor olabilir. Ancak, bu örtüşme, gerçekte böyle 

olduğu için değil, yalnızca nüzûl dönemi algısının böyle olmasından kaynaklanmaktadır. 

Aynı şekilde, göklerin yedi kat oluşunun belirtilmesi, o dönemin Araplarının inançların-

dan kaynaklanmamaktadır. Gerçekten de öyle olduğu için Allâh Teâlâ, bu durumu onların 

da bildiği şekilde ifade etmiştir. Aksi durumda, yüce Allâh, ıslah etmek istediği toplumu 

yanlış bilgilerle baş başa bırakacak ve bunları düzeltmemiş olacaktı. 

Biz insanlar bile, eğitip yetiştirmeyi amaçladığımız kimselerin yanlış bilgilerini 

kullanarak onları doğruya yönlendirmekten kaçınırken, şanı yüce olan Allâh’a böyle bir 

yaklaşımı nasıl yakıştırabiliriz? Araplar arasında oğlancılığın bulunduğunu söyleyip, 

daha sonra da cennet tasvîrlerinde gılmânların yer almasını, Allâh’ın Arapları cennete 

teşvîk amacıyla bunu kullandığını iddia etmek,303 nasıl bir Allâh algısı ile açıklanabilir? 

Bir taraftan, Lût (a.s.) ve kavminin kıssasını anlatıp livata gibi gayr-i ahlâkî ve gayr-i 

meşrû bir davranışı kınayıp insanları bu tür fiillerden sakındırırken, diğer taraftan cennet 

tasvîrlerinde bunu -gerçekliği olmasa da ve cennette böyle bir şey olmayacak olsa da sa-

dece hizmet edecek varlıklar olarak kastedilse de- kullanmak, Allâh’ın algılanışını çar-

 
301 Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/138; Süleymân Ateş, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsîri (İstanbul: Yeni Ufuklar 

Neşriyat, 1988), 9/536-537. 
302 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 87. 
303 Tarihselcilik ve Kur’ân, “Cennet Nimetlerinin Nüzûlünde Tedricilik üzerine”, YouTube (22 Nisan 2012), 

00:00-11:26. 



86 

 

pıtmak ve buna sebep olmak, büyük bir sorumluluktur. “Allâh hakkında bilmediğiniz şey-

leri niye söylersiniz? De ki: Şüphesiz ki Allâh’a yalan yanlış şeyler isnâd edenler asla 

iflah olamayacaklardır.”304 

1.5. Kur’ân Tefsîrinde Siyâka Atfedilen Önem  

Müfessirler, Kur’ân’ın mesajının daha doğru bir şekilde anlaşılmasını sağlamak 

amacıyla âyetlerin siyâkını göz önünde bulundurmuş ve âyetleri birbirleriyle ilişkili bir 

biçimde tefsîr ve te’vîl etmeye özen göstermişlerdir. Her ne kadar müfessirler siyâk teri-

mini her zaman açıkça kullanmasalar da âyetlerin, pasajların ve sûrelerin anlam bütünlü-

ğünü gözeterek, yorumlarını bu bütünlüğe uygun bir şekilde yapmışlardır. 

1.5.1. Hz. Peygamber’in Kur’ân’ı Tefsîrinde Siyâk  

Hz. Peygamber’in tefsîr ettiği âyetler incelendiğinde, açıklamalarının büyük öl-

çüde siyâk ilkesine dayalı olduğu gözlemlenmektedir. Hz. Peygamber’in bu tefsîr biçimi 

âyetlerin doğru bir şekilde ortaya konulmasını sağlamış ve ve böylece İslâmî ilimler ala-

nındaki tefsîr geleneğine önemli bir katkı sunmuştur. Hz. Peygamber’in bu yöntemi, son-

raki müfessirler için bir örnek teşkil etmiştir. 

Örnek 1: 

آتوَْا وَقلُوُبهُُمْ وَجِلَة  أنَاهُمْ إلَِى رَبهِمْ رَاجِعوُنَ وَالاذِينَ يؤُْتوُنَ مَا    “Rablerine dönecekleri için verdik-

lerini yürekleri titreyerek verenler…”305 Hz. Peygamber, hanımı Hz. Âişe’den âyet ile ilgili 

gelen soruyu şöyle izâh etmiştir.  

ِ صلى الله عليه وسلم عَنْ هَذِهِ الْيَةِ … ِ صلى الله عليه وسلم قَالتَْ: سَألَْتُ رَسُولَ اللّا : }وَالاذِينَ أنَا عَائشَِةَ، زَوْجَ النابِي 

لََّ يَا بنِْتَ    “الخَمْرَ وَيسَْرِقوُنَ؟ قَالَ:  يشَْرَبوُنَ  الاذِينَ  أهَُمُ  [ قَالتَْ عَائشَِةُ:  60يؤُْتوُنَ مَا آتوَْا وَقلُوُبهُُمْ وَجِلَة { ]المؤمنون:  

يقِ، وَلكَِناهُمُ الاذِينَ يَصُومُونَ وَيصَُلُّونَ وَيتَصََداقوُنَ، وَهُمْ يَخَافوُنَ أنَْ لََّ تقُْبَلَ مِنْهُمْ } د ِ أوُلئَكَِ يسَُارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ  الص ِ

 “ [ 61وَهُمْ لهََا سَابقِوُنَ{ ]المؤمنون: 

Peygamberin hanımı Âişe diyor ki: Allâh Rasûlü’ne (s.a.s.)   ْوَالاذِ ينَ يؤُْتوُنَ مَا آتوَْا وَقلُوُبهُُم

-Ve verdiklerini kalpleri korku içinde olarak verenler.” âyeti hakkında sordum: Bun“ وَجِلَة

lar içki içip hırsızlık mı yaparlar? Dedi ki: Hayır, ey Sıddık’ın kızı. Onlar oruç tutan, 

namaz kılan, sadaka veren ancak bunların kendilerinden kabul edilmeyeceğinden korkan 

kimselerdir. Onlar hayırlı işlerde koşan ve bunun için de birbirleriyle yarışanlardır.306 

 
304 Ateş, Avnullah Enes, “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi”, 87-88. 
305 el-Mü’minûn 23/60. 
306 Tirmizi, Sünenü’n-Tirmizi, “Ebvâbu Tefsîri’l-Kur’ân”, 24 (No. 3175); Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 

7/476; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/57. 



87 

 

Hz. Âişe, Hz. Peygamber’e (s.a.s.), âyette geçen “yüreklerinin titremesi” ifadesi 

için, “Onlar içki içip hırsızlık mı yaparlar?” şeklinde bir soru yöneltmektedir. Hz. Âişe, 

bu korkunun işlenen bir günahla ilişkilendirilebileceğini düşünmektedir. Ancak Hz. Pey-

gamber, bu soruya cevabını âyetin siyâkıyla bağlantılı bir şekilde vermektedir. Zira bir 

sonraki âyette şu ifade yer almaktadır:  َلهََا سَابقِوُن الْخَيْرَاتِ وَهُمْ   İşte bunlar“ أوُلئَكَِ يسَُارِعُونَ فِي 

hayır işlerine koşuşurlar ve o uğurda öne geçerler.” Hz. Peygamber, bu âyeti okuyarak 

burada bahsedilen korkunun, işlenen bir günahla ilgili olmadığını, aksine o kimselerin 

hayırda yarışan kişiler olduğunu açıklamaktadır. Bu açıklama, Rasûlüllâh’ın, tefsîrlerinde 

siyâk ilkesine dikkat ettiğini ortaya koymaktadır. Zira âyetin siyâkı, mü’minlerin övül-

mesi ve onların erdemli özelliklerinin vurgulanması amacını taşımaktadır.307 

Örnek 2: 

رْهُمْ بِأيَاامِ اللّاِ   إِنا فِي ذلَِكَ لَْيََاتٍ لِكُل ِ صَباارٍ شَكُورٍ  وَلقََدْ أرَْسَلْنَا مُوسَى بِآيََاتِنَا أنَْ أخَْرِجْ قوَْمَكَ مِنَ الظُّلمَُاتِ إِلَى النُّورِ وَذكَ ِ

(5  )  “Mûsâ’yı da “Kavmini karanlıklardan aydınlığa çıkar ve Allâh’ın onlara yaşattığı 

(güzel) günleri hatırlat!” diye mucizelerimizle göndermiştik. Bunda çok sabreden, çok 

şükreden herkes için alınacak ibretler vardır.”308 Hz. Peygamber âyeti kerîmede yer bu-

lan “ ِرْهُمْ بِأيَاامِ الله   .ifadesi hakkında şöyle açıklamada bulunmuştur ”وَذكَ ِ

بِأيَاامِ اللهِ{   رْهُمْ  قوَْلِهِ تبارك وتعالى: }وَذكَ ِ فيِ  ِ صلى الله عليه وسلم  النابِي   Nebî“   “اللهِ  بِنعَِمِ    “قَالَ:  عَنِ 

(s.a.s.) ‘Ve Allâh’ın günlerini onlara hatırlat’ âyeti hakkında şöyle rivâyet edilmiştir. 

Allâh’ın nimetlerini hatırlat!’ demektir. Dedi”309 

Hz. Peygamber, âyette geçen “ ِبِأيَاامِ الله” ifadesinin Allâh’ın nimetlerini ifade ettiğini 

açıklamıştır. Hz. Peygamber’in bu tefsîri, yalnızca 5. âyetin sonundaki ifadeleri dikkate 

almakla kalmayıp, aynı zamanda 5. âyetten sonraki âyetlerle de (yani âyetin siyâkıyla) 

bağlantılı olarak yaptığı anlaşılmaktadır. Zira 5. âyetin sonunda yer alan “Bunda çok sab-

reden, çok şükreden herkes için alınacak ibretler vardır.” şeklindeki ifade, sabır ve şük-

rün anlamını pekiştirmektedir. Bu çerçevede, nimet, sabrın bir sonucu olarak; şükür ise 

verilen nimete karşılık olarak ortaya çıkmaktadır. 5. âyetten sonraki âyetlerde ise, İsrâilo-

ğullarının çektikleri sıkıntıların ardından Allâh tarafından onlara lütuf ve nimetlerin ve-

rildiği vurgulanmaktadır.310 

 
307 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 64. 
308 İbrâhîm 14/5. 
309Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 35/66 (No. 21128); Abdurrahmân b. Ali İbnu’l-Cevzî, Câmiu’l-Mesânid, 

thk. Ali Hasan el-Bevvâb (Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1426/2005), 1/17. 
310 Aydın, Kur’ân’ı Anlamak, 159-160. 



88 

 

يسَُومُونَكُمْ سُو  فِرْعَوْنَ  آلَِ  مِنْ  أنَْجَاكُمْ  إِذْ  عَليَْكُمْ   ِ نعِْمَةَ اللّا اذكُْرُوا  لِقوَْمِهِ  قَالَ مُوسَى  وَيذُبَ ِحُونَ وَإِذْ  الْعَذاَبِ  ءَ 

رَب كُِمْ عَظِيم  ) ذلَِكُمْ بلََاء  مِنْ  إِنا 6أبَْنَاءَكُمْ وَيسَْتحَْيوُنَ نسَِاءَكُمْ وَفِي  وَلئَِنْ كَفَرْتمُْ  لئَِنْ شَكَرْتمُْ لَْزَِيدنَاكُمْ  رَبُّكُمْ  تأَذَانَ  وَإِذْ   )

َ لَغنَِيٌّ حَمِيد  )7عَذاَبِي لشََدِيد  ) (8( وَقَالَ مُوسَى إِنْ تكَْفرُُوا أنَْتمُْ وَمَنْ فِي الْْرَْضِ جَمِيعًا فَإنِا اللّا  “6. Hani Mûsâ 

kavmine demişti ki: “Allâh’ın üzerinizdeki nimetini hatırlayın. Çünkü O, sizi işkencenin 

en kötüsüne sürmekte ve oğullarınızı kesip, kadınlarınızı (kızlarınızı) bırakmakta olan 

Firavun ailesinden kurtardı. İşte bu size anlatılanlarda, Rabbinizden büyük bir imtihan 

vardır. 7. Hatırlayın ki Rabbiniz size: Eğer şükrederseniz, elbette size (nimetimi) artıra-

cağım ve eğer nankörlük ederseniz hiç şüphesiz azâbım çok şiddetlidir! diye bildirmişti. 

8. Mûsâ dedi ki: “Eğer siz ve yeryüzünde olanların hepsi nankörlük etseniz, bilin ki Allâh 

gerçekten zengindir, hamdedilmeye lâyıktır.”311 

“Bu âyetlerde İsrâiloğullarının Firavun’un zulmünden kurtarılıp nimetlendiril-

melerinden bahsedilmektedir. Öyleyse âyetlerin siyâkının İsrâiloğullarına verilen nimet-

lerle ilgili olduğu açıktır. Hz. Peygamber de (s.a.s.) “eyyâm” kelimesini siyâka uygun 

olarak “nimet” şeklinde açıklamıştır.”312 

Örnek 3: 

يَامَ إِلَى اللايْلِ ... )... وَكُلوُا وَاشْرَبوُا حَتاى يَتبََيانَ لكَُمُ الْخَيْطُ الْْبَْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْْسَْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثمُا أتَِ  وا الص ِ ( 187مُّ  

“Fecrin beyaz ipi siyah ipinden sizin için ayırt edilir hale gelinceye kadar yiyin için, 

sonra orucu geceye kadar tamamlayın.”313 âyeti kerîmesinde oruçla ilgili bazı hükümler 

sıralanırken onlardan biri de beyaz ipliğin siyah iplikten ayırt edilinceye kadar yenilip 

içilebileceğinin söylenmesidir.  

Âyeti okuyan sahâbîlerden Adî b. Hâtim’in (öl. 67/686), âyette geçen siyah ve 

beyaz ipliklerini gerçek anlamda anlayarak yastığının altına siyah ve beyaz iplik koyduğu 

ve bu ipliklerin renklerinin birbirinden ayrılmaya başlayıncaya kadar yemeye ve içmeye 

devam ettiği rivâyet edilmektedir. Adî b. Hâtim, durumu Hz. Peygamber’e arz ettiğinde, 

Rasûlüllâh (s.a.s.) siyah ve beyaz iplik ifadelerinin gecenin karanlığı ve gündüzün aydın-

lık dönemiyle ilgili olduğunu belirterek şu şekilde açıklamada bulunmuştur: “  ََإِنا وِسَادتَك

-Senin yastığın geniştir. Buradaki siyahlık gecenin ka“ لعََرِيض  إنِامَا هوَُ سَوَادُ اللايْلِ وَبيََاضُ الناهَارِ 

ranlığıdır, beyazlık ise gündüzün aydınlığıdır.”314 

 
311 İbrâhîm 14/6-8. 
312 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 66. 
313 el-Bakara 2/187. 
314 Müslim, “Kitâbu’s-Siyâm”, (No. 1090). Başka bir versiyon için bk. Buhârî, “Kitâbu’t-Tefsîr”, 30 (No. 

4239). 



89 

 

Âyetin siyâkı dikkatlice incelendiğinde, beyaz ve siyah ipliklerin mecâz anlam 

taşıdığı anlaşılmaktadır. Çünkü âyetin bağlamı oruçla ilgilidir ve oruç zamanının belir-

lenmesiyle ilgili bu kısımda, siyah ve beyaz iplik ifadeleriyle gecenin karanlığı ve gün-

düzün aydınlık dönemi kastedilmektedir. Ayrıca, ifadenin hemen ardından gelen “ ْمِن

 ifadesi, anlamın netleşmesini sağlayarak, burada neyin ifade edildiğini (tan yeri) ”الْفَجْر

açıkça ortaya koymaktadır. Hz. Peygamber, beyaz iplik ve siyah iplik ifadelerinin mecâzî 

bir anlam taşıdığını, âyetin siyâkını dikkate alarak tefsîr etmiştir.315 

1.5.2. Sahâbenin Kur’ân’ı Tefsîrinde Siyâk 

Sahâbîlerden gelen rivâyetler, âyetin metin içi ve metin dışı bağlamının tespîti 

açısından büyük bir öneme sahiptir. Kelimelerin manası, lafızların şekli, esbâb-ı nüzûl, 

kıraât ve üslûbla ilgili aktarılan dirâyete dayalı bilgiler, âyetlerin bağlamının doğru bir 

şekilde anlaşılmasına önemli katkılar sunmaktadır.316 Bu çerçevede, ashâbın tefsîrlerinde 

dikkate aldığı unsurlardan biri de siyâkın delâletidir.    

Örnek 1: 

Hz. Ömer’in belirli bir âyetle ilgili yapmış olduğu te’vîl, bu yaklaşıma somut bir 

örnek sunmaktadır. 

نْسِ وَقيَاضْنَا لهَُمْ قرَُنَاءَ فَزَيانوُا لهَُمْ مَا بَيْنَ أيَْدِيهِمْ وَمَا خَلْفهَُمْ وَحَقا عَليَْهِمُ الْقوَْلُ فِي أمَُ  مٍ قَدْ خَلتَْ مِنْ قبَْلِهِمْ مِنَ الْجِن ِ وَالْإِ

(25إنِاهُمْ كَانوُا خَاسِرِينَ )  “Onların yanlarına bazı arkadaşlar verdik de bunlar, önlerinde bu-

lunanı da arkalarında olanı da onlara şirin gösterdiler. Böylece kendilerinden önce gelip 

geçmiş olan cin ve insan toplulukları hakkındaki hüküm onlar için de kesinleşti. Kuşkusuz 

onların hepsi hüsrâna uğramışlardır”317 Hz. Ömer bu âyet hakkında şöyle demiştir: 

“Bunlar günahlara düşkün olup, günahlarından tövbe etmedikleri halde affolunacaklarını 

dillerine dolayan ve sonunda dünyadan müflis olarak ayrılıp giden kimselerdir.”318 açık-

lamasında bulunduktan sonra iki âyet önce geçen yirmi üçüncü âyeti okumaktadır. İlgili 

âyet şöyledir: ( َ23وَذلَِكُمْ ظَنُّكُمُ الاذِي ظَننَْتمُْ بِرَب كُِمْ أرَْداَكُمْ فَأصَْبَحْتمُْ مِنَ الْخَاسِرِين  )  “İşte Rabbiniz hakkında 

taşıdığınız bu kanâatiniz sizi mahvetti, sonunda kaybedenlerden oldunuz.”319 Hz. Ömer, 

 
315 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 66. 
316 İsmail Çalışkan, “Tefsîrde Sahâbe İhtilafları”, VII. Tefsîr Akademisyenleri Koordinasyon Toplantısı; 

Kur’ân ve Sahâbe Sempozyumu, Sivas, 22-23 Mayıs 2015, s.239; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yo-

ruma Etkisi, 68. 
317 Fussilet 41/25. 
318 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 18/410. 
319 Fussilet 41/23. 



90 

 

yirmi beşinci âyette bahsedilen kimselerin kimler olduğunu ve bu kişilerin hüsrana uğra-

malarının nedenini, yirmi üçüncü âyet ile açıklamaktadır. Yirmi üçüncü âyette, kâfirlerin 

Allâh hakkında besledikleri kötü zanlar nedeniyle hüsrana uğradıkları ifade edilmektedir. 

Yirmi ikinci âyette ise bu kötü zanların, kâfirlerin Allâh’ın yaptıkları şeyleri bilmeyece-

ğini düşünmelerine dayandığı vurgulanmaktadır. Hz. Ömer’e göre, yirmi beşinci âyette 

bahsedilen kişiler kâfirlerdir ve onların hüsrana uğramalarının temel nedeni, Allâh hak-

kında besledikleri yanlış zanlardır.320 

Örnek 2: 

Hz. Ali’ye (öl. 40/661) gelen bir adam, Nisâ Sûresi’nin 141. âyetinde geçen   ْوَلَن

لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبيِلًا   ُ -Allâh, mü’minlerin aleyhine kâfirlere asla yol vermeye“ يَجْعَلَ اللّا

cektir.”321 ifadesinin, kâfirlerin mü’minlere karşı galip gelemeyeceği şeklinde anlaşılaca-

ğını ifade etmiştir. Hâlbuki durumun böyle olmadığını, müslümanların savaştıklarını ve 

öldürüldüklerini belirtir. Hz. Ali, âyetin baş kısmında yer alan  ِيَحْكُمُ بيَْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَة ُ  Allâh“ فَالِلا

kıyâmet gününde sizin aranızda hüküm verecektir.”322 ifadesine dikkat çekerek, bu hük-

mün kıyâmet günü gerçekleşeceğini ifade etmiştir. Rivâyetin metni söyledir: 

ولن يجعل الله ”طالب رضوان الله عليه، فقال رجل: يا أمير المؤمنين، أرأيت قول الله:أبي  بن  علي  عند  كنت  قال:  

: ادنْهُ، ادنْهُْ! ثم قال: ”للكافرين على المؤمنين سبيلا فالله يحكم بينكم  ”، وهم يقاتلوننا فيظهرون ويقتلون؟ قال له علي 

 .، يوم القيامة”يوم القيامة ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا

Dedi ki: Ali b. Ebî Tâlib’in yanında idim, Allâh ondan razı olsun. Bir adam: Ey 

Mü’minlerin Emiri, Allâh’ın şu sözü hakkında ne düşünüyorsun: “Allâh, mü’minlerin 

aleyhine kâfirlere asla yol vermeyecektir.” Ve onlar bizimle savaşırlar, galip gelirler ve 

öldürürler. Ali ona: “Yaklaş, yaklaş!” dedi. Sonra şöyle dedi: “Allâh, kıyâmet günü ara-

nızda hükmünü verecektir. “Allâh, mü’minlerin aleyhine kâfirlere asla yol vermeyecek-

tir.”323  

Burada Hz. Ali, karşısındaki kişiden âyetin baş kısmını da okumasını isteyerek, 

âyeti bütünsel bir perspektiften değerlendirmesi gerektiğine vurgu yapmaktadır. Dolayı-

sıyla, Hz. Ali âyetin siyâkını göz önünde bulundurarak siyâka uygun bir şekilde te’vîl 

 
320 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 69. 
321 Nisâ 4/141. 
322 Nisâ 4/141. 
323 Taberî, Câmiu’l-beyân, 7/609; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/187; Gül, Taberî Tefsîrinde 

Siyâkın Yoruma Etkisi, 69-70. 



91 

 

yapmaktadır. Zira âyetin başında kıyâmet gününden söz edilmektedir. Bu durumda, âye-

tin devamını dünya hayâtıyla ilişkilendirerek te’vîl etmek, siyâkı göz ardı etmek anlamına 

gelmektedir. Hz. Ali, âyetin önceki ve sonraki bölümleri arasındaki ilişkiyi dikkate ala-

rak, siyâka ve âyetin bütünlüğüne büyük önem verdiğini ortaya koymaktadır.324 

Örnek 3: 

Bir misâl de Abdullâh b. Abbâs ile hâricî âlimlerinden Nâfi b. el-Ezrak (öl.65/685) 

arasındaki tartışmada karşımıza çıkmaktadır. İlgili tartışmanın metni şöyledir: 

الْقَلْبِ ، تزَْعُمُ أنَا قوَْمًا يَخْرُجُونَ أعَْمَى  الْبَصَرِ ، أعَْمَى يَا عَنْ عِكْرِمَةَ ، أنَا نَافِعَ بْنَ الْْزَْرَقِ قَالَ لَِّبْنِ عَبااسٍ:  

: }وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْهَا{ ]المائدة:   ُ جَلا وَعَزا [ فقََالَ ابْنُ عَبااسٍ: وَيْحَكَ ، اقْرَأْ مَا فوَْقهََا ،  37مِنَ الناارِ ، وَقَدْ قَالَ اللّا

  هَذِهِ لِلْكُفاارِ 

İkrime’nin (öl.13/634) rivâyetine göre, Nâfi b. el-Ezrak İbn Abbâs’a şöyle demiş-

tir: “Ey gözü ve gönlü kör olasıca! Sen bazı insanların (büyük günah işleyenlerin) ateşten 

çıkacağını iddia ediyorsun. Oysa Allâhu Teâlâ şöyle buyurmuştur: “Onlar ateşten çıka-

mayacaklardır.”325 İbn Abbâs ise şöyle demiştir: Yazıklar olsun sana, yukarıdakileri oku, 

bu âyet kâfirler içindir.”326 

Abdullâh b. Abbâs, zikredilen âyeti bir önceki âyetle birlikte okumayı tavsiye etmektedir. 

Önceki âyet şu şekildedir:   ِلِيفَْتدَوُا بِهِ مِنْ عَذاَب إِنا الاذِينَ كَفَرُوا لوَْ أنَا لهَُمْ مَا فيِ الْْرَْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ 

(36يوَْمِ الْقِيَامَةِ مَا تقُبُ ِلَ مِنْهُمْ وَلهَُمْ عَذاَب  ألَِيم  )  “Kâfir olanlar var ya, yeryüzünde olan her şey, bunun 

yanında bir o kadarı daha onların olsa ve kıyâmet gününün azâbından kurtulmak için 

onu kurtuluş fidyesi olarak verseler, onlardan asla kabul edilmez; onlar için elem verici 

bir azâb vardır.”327 Bu âyetten açıkça anlaşılacağı üzere, âyetin siyâkı kâfirlerle alakalı-

dır. Abdullâh b. Abbâs da âyetin siyâkına vurgu yaparak, parçacı bir yaklaşımın önüne 

geçmektedir.  

Bu örnekler incelendiğinde, sahâbîlerin âyetleri tefsîr ederken siyâkı dikkate al-

dıkları gözlemlenmektedir. 

 
324 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 70. 
325 el-Mâide 5/37. 
326 Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/406; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/630. 
327 el-Mâide 5/36. 



92 

 

1.5.3. Tefsîrlerde Siyâk 

Müfessirler, tefsîrlerinde siyâk ilkesine büyük önem vermişlerdir. Bu bağlamda, 

İmâm Kurtubî de önemli bir örnek teşkil etmektedir. Çalışmamızın ikinci bölümünde, 

Kurtubî’nin siyâk anlayışı detaylı bir şekilde ele alınacaktır.  

İmâm Mâtürîdî de tefsîrinde siyâkı sıklıkla dikkate alan müfessirlerdendir. 

Takdîm-tehîr, âyetin kimler hakkında nâzil olduğu, umûm-husûsu tespît etme, hakîkat ve 

mecâz arasındaki farkı belirleme, mübhemleri açıklığa kavuşturma ve daha birçok mese-

lede siyâk ilkesinden faydalanmıştır. Mâtürîdî, bazen doğrudan siyâk kavramını kullan-

makta, bazen ise siyâk ilkesine atıfta bulunan farklı ifadeler tercîh etmektedir. Örneğin, 

birçok âyetin tefsîrinde “عَقِيب” (sonra, ardından) terimi ile peş peşe gelen kelime ve kav-

ramları birbirleriyle ilişkilendirerek açıklamalar yapmaktadır. Ayrıca, “بعَْدهََا” (ondan 

sonra) gibi ifadelerle de anlam bütünlüğünü vurgulamaktadır. 

Buna örnek olarak, Muzemmil Sûresi’nde yer alan şu âyet incelenebilir: 

“ جَمِيلًا يقَوُلوُنَ وَاهْجُرْهمُْ هَجْرًا    وَاصْبِرْ عَلَى مَا  ”  “Onların söylediklerine sabret ve onlardan 

güzellikle ayrıl.”328 Bu âyette, Hz. Peygamber’in (s.a.s.) sabretmesi gereken sözlerin han-

gileri olduğu açıkça belirtilmemektedir. Mâtürîdî, âyetin hemen ardından gelen âyeti dik-

kate alarak burada mübhem bırakılan husûsu açıklığa kavuşturmuştur. Mâtürîdî, bu âye-

tin, “ لْهُمْ قَلِيلًا  Nimet içinde yüzen o yalanlayıcıları bana bırak ”وَذرَْنِي وَالْمُكَذِ بِينَ أوُلِي النِ عْمَةِ وَمَهِ 

ve onlara biraz mühlet ver.”329 âyetinin bağlamını delil getirerek, “ َيقَوُلوُن” ifadesiyle kas-

tedilenin, Hz. Peygamber’i yalanlamaları olduğunu ifade etmektedir.330 Hz. Peygam-

ber’in inkâr edilmesinin karşısında sabretmeye çağrılması, sadece inkârla sınırlı kalmayıp 

başka bir durumu da kapsayabilir. Zira onlar sadece inkâr etmekle kalmamış, aynı za-

manda Hz. Peygamber’e yalancılık, büyücülük, delilik ve yetîmlik gibi çeşitli isnâdlarda 

bulunmuş ve ona her türlü eziyeti yapmışlardır. Dolayısıyla, “Onların söylediklerine sab-

ret” ifadesi, tüm bu olguları da kapsayabilir.331 Mâtürîdî, bu görüşünü savunurken, diğer 

âyetleri de delil göstererek, Kur’ân’ın bütünsel bağlamını göz önünde bulundurarak açık-

lamalar yapmıştır. 

 
328 el-Müzzemmil 73/10. 
329 el-Müzzemmil 73/11. 
330 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 71-72. 
331 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 10/277-278. 



93 

 

Zemahşerî de siyâka önem veren müfessirlerden biridir. Ancak Zemahşerî’nin 

siyâk yaklaşımı farklılık arz etmektedir. Çünkü Zemahşerî, siyâk kelimesini hemen he-

men hiç kullanmamıştır. Bunun yerine, harfler, kelimeler, cümleler ve pasajlar arasındaki 

ilişkiye sürekli olarak vurgu yaparak âyet içi ve âyetler arası anlam akışını dikkate alır ve 

bu bağlamda siyâkı göz önünde bulundurur. 

رِ الاذِينَ آمََنوُا وَعَمِلوُا  الِحَاتِ أنَا لهَُمْ جَنااتٍ تجَْرِي مِنْ تحَْتهَِا الْْنَْهَارُ كُلامَا رُزِقوُا مِنْهَا مِنْ ثمََرَةٍ رِزْقًا وَبشَ ِ الصا

رَة  وَهُمْ فيِهَا خَ  (25الِدوُنَ )قَالوُا هَذاَ الاذِي رُزِقْنَا مِنْ قبَْلُ وَأتُوُا بِهِ مُتشََابهًِا وَلهَُمْ فيِهَا أزَْوَاج  مُطَها  “Îmân eden ve 

iyi işler yapanlara, kendileri için zemininden ırmaklar akan cennetler bulunduğu müjde-

sini ver. Onlara cennetteki meyvelerden biri rızık olarak her sunulduğunda, “Bu daha 

önce de bize rızık olarak verilendir” derler. O kendilerine, benzer şekilde verilmiştir. 

Ayrıca orada kendileri için tertemiz eşler de vardır ve orada onlar sonsuza kadar kalıcı-

dırlar.”332 Zemahşerî, yukarıda belirtilen âyeti tefsîr ederken, âyetteki “müjdele” anla-

mına gelen “بشَر” fiilinin muhâtablarının kimler olduğuna dair bir tartışma başlatmaktadır.  

Zemahşerî, ilgili âyette geçen “müjdele” anlamına gelen “بَشر” emir fiili, hem Hz. 

Peygamber’e hem de müjdelemeye gücü yeten tüm mü’minlere yönelik olduğunu ifade 

etmektedir. Ancak Zemahşerî, bazı kimselerin, âyetteki atıf harfi “و”nin, kendisinden ön-

ceki cümleye bağlanması nedeniyle, bu emrin hem Hz. Peygamber’e hem de müjdele-

meye gücü yeten mü’minlere verilmiş olamayacağını iddia ettiklerini zikreder. Zemahşerî 

ise bu görüşe karşı çıkarak, “ و” atfının, “müjdele” emrini herhangi birine tahsîs edilmek 

üzere değil, mü’minler ile kâfirlerin durumlarının karşılaştırılması için kullanıldığını ileri 

sürmektedir. 

 Zemahşerî, âyetin muhâtablarını belirlerken bir önceki âyete de dikkat çekmek-

tedir. O âyet şu şekildedir: “ ينَ فَإنِْ لَمْ تفَْعَلوُا وَلَنْ تفَْعَلوُا فَاتاقوُا الناارَ الاتِي وَقوُدهَُا النااسُ وَالْحِجَارَةُ أعُِداتْ لِلْكَافِرِ  ” 

“Eğer, yapamazsanız -ki hiçbir zaman yapamayacaksınız- o halde yakıtı insanlarla taşlar 

olan ateşten sakının. O ateş kâfirler için hazırlanmıştır.”  Bu âyette, kâfirlerin âhiretteki 

durumlarına dair açıklamalar yapılırken “yakıtı insanlar ve taşlar olan ateşten sakının” 

ifadesi yer almaktadır ve buradaki hitâb tüm mü’minlere yöneliktir. Yirmi beşinci âyette 

ise “müjdele” emrinin yalnızca Hz. Peygamber’i muhâtab aldığına dair açık bir delil bu-

lunmamaktadır. Zemahşerî’nin, iki âyet arasındaki anlam birliğini ve siyâkı dikkate ala-

rak kime hitâb edildiğini tespît etmesi, bu yaklaşımın önemini ortaya koymaktadır.333 

 
332 el-Bakara 2/25. 
333 Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/104-105; Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 72-73. 



94 

 

İbn Kesîr, âyetlerin tefsîrinde siyâk ilkesine büyük bir önem atfetmektedir. Birçok 

âyetin tefsîrinde, siyâkı temel alarak görüşlerini ifade etmektedir.334 Örneğin, şu âyetin 

tefsîrinde yaptığı açıklama dikkate değerdir:  

ُ أعَْلَمُ بِإيِمَانكُِمْ  وَمَنْ لَمْ يسَْتطَِعْ مِنْكُمْ طَوْلًَّ أنَْ ينَْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فمَِنْ مَا مَلكََتْ أيَْمَانكُُمْ مِنْ فَ  تيََاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللّا

فِحَاتٍ وَلََّ مُتاخِذاَتِ أخَْداَنٍ  بعَْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُنا بِإذِْنِ أهَْلِهِنا وَآتَوُهُنا أجُُورَهُنا بِالْمَعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَا

ا يَ الْعنَتََ مِنْكُمْ وَأنَْ تصَْبِرُوفَإذِاَ أحُْصِنا فَإنِْ أتَيَْنَ بفَِاحِشَةٍ فعََليَْهِنا نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذاَبِ ذلَِكَ لِمَنْ خَشِ 

ُ غَفوُر  رَحِيم  ) (25خَيْر  لكَُمْ وَاللّا  “İçinizden mü’min ve hür kadınlarla evlenmeye gücü yetmeyen 

kimse, ellerinizin altında bulunan mü’min câriye kızlarınızdan alabilir. Allâh sizin îmânı-

nızı daha iyi bilmektedir. Birbirinizden türeyip gelmektesiniz. Öyleyse iffetli yaşamaları, 

zina etmemeleri, gizli dost tutmamaları şartıyla ve ailelerinin de izniyle onları nikâhlayın, 

mehirlerini de âdete uygun olarak verin. Evlendikten sonra bir fuhuş yaparlarsa onlara, 

hür kadınların cezasının yarısı gerekir. Bu (câriye ile evlenmek), içinizden günaha düş-

mekten korkanlar içindir; sabretmeniz ise sizin için daha hayırlıdır. Allâh çok bağışlayıcı 

ve esirgeyicidir.”335 

İbn Kesîr, âyette geçen “ فَإذِاَ أحُْصِنا” ifadesinin iki farklı kırâatinin olduğunu belirt-

tikten sonra anlamı üzerinde de farklı görüşlerin olduğunu ifade etmektedir. İbn Kesîr, 

Abdullâh b. Mes’ûd, Ömer b. Hattâb ve bazı müfessirlerin bu ifadeyi, kadınların Müslü-

man olmalarını ifade etmek üzere yorumladığını belirtmekte, ayrıca İmâm Şâfiî’nin de 

sünnet ve icmâ yoluyla bu görüşü kabul ettiğini vurgulamaktadır. Ancak rivâyet edilen 

hadîsin munkatı olduğunu belirterek bu hadîsi kabul etmemektedir. Diğer taraftan, İbn 

Ebî Hâtim’in, Ali b. Ebî Talib’e dayandırarak rivâyet ettiği merfû bir hadîste, bu ifade ile 

kadınların Müslüman ve iffetli olmalarının kast edildiğini belirtmektedir.  

Ayrıca İbn Abbâs, Mücâhid, İkrime, Tâvûs, Saîd b. Cübeyr ve başka bazı müfes-

sirlere dayandırdığı diğer bir görüşte ise bu ifadenin kadınların evlendirilmesi anlamına 

geldiği ifade edilmektedir. İbn Kesîr, bu görüşlerden üçüncüsünü daha isâbetli bulmakta 

ve âyetin siyâkını dikkate alarak bu ifadeyle kastedilenin kadınların evlendirilmesi oldu-

ğunu tercîh etmektedir.  ْوَمَنْ لَمْ يسَْتطَِعْ مِنْكُمْ طَوْلًَّ أنَْ ينَْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فمَِنْ مَا مَلكََتْ أيَْمَانكُُمْ مِن

-İçinizden mü’min ve hür kadınlarla evlenmeye gücü yetmeyen kimse, elle“ فتَيََاتكُِمُ الْمُؤْمِنَاتِ  

rinizin altında bulunan mü’min câriye kızlarınızdan alabilir.” Çünkü âyetin siyâkının 

 
334 Gül, Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi, 74. 
335 en-Nisâ 4/25. 



95 

 

genç mü’min câriye kızlarla ilgili oluşu sebebiyle “ فَإذِاَ أحُْصِنا” ifadesinin müfessirler ara-

sındaki yorumlarından, evlilik anlamını daha uygun görmektedir.336 

  

 
336 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 2/261-262.  



96 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KURTUBÎ’NİN SİYÂK ANLAYIŞI VE TEFSÎRİNDE SİYÂKIN YERİ 

2.1. Kurtubî’nin Siyâk Anlayışı 

Allâh Teâlâ’nın kitâbındaki her âyetin bir bağlamı vardır ve bu bağlam, o âyetin 

doğru bir şekilde tefsîr edilmesinin temel kaynağını oluşturur. Bu bağlam hem nassların 

bütünlüğüyle çelişmemeli hem de âyetin lafzı ve siyâkıyla tutarlı olmalıdır. Bu unsurları 

göz ardı ederek yapılan yorumlar İslâmî tefsîr kurallarına göre kabul edilmez. 

Siyâk, Kur’ân’ı Kur’ân ile tefsîr etmenin bir yöntemi olarak kabul edilir ve bu iki 

kısma ayrılır: Birincisi tevkîfîdir ki bu kısım da ictihad ve fikir yürütme yoktur. Bu bağ-

lam çeşidine göre, âyetlerin anlamında belirsizlik veya anlaşılmazlık meydana geldi-

ğinde, bunu açıklığa kavuşturacak ve açıklayacak bir ifade gelir. Bu, önemli bir kâideye 

dayanır: “Bir âyetin tefsîri, sadece o âyetin kelimelerinin ve siyâkının delillerinden alınan 

anlamlarla yapılmalıdır, aksi halde âyetin siyâkı göz ardı edilerek yapılan tefsîr söyleye-

nin görüşünün reddedilmesine yol açar.”337 Buna göre siyâk, tüm Kur’ân’ın bütünlüğüyle 

uyumlu ve âyetteki delillerle tutarlı bir temel kuraldır ve âyetin anlamına, o delillere da-

yanarak ulaşılır. İkinci tür ise bilgi edinilmesi ictihada ve zannın galip gelmesine dayalı 

olan siyâktır ki bu siyâkın delili kesin değil, zannîdir. Bu nedenle, bir âyette bağlamın 

tespîtinde farklı görüşlerin ortaya çıkması mümkündür.  

Birden fazla kuralın bir araya gelmesiyle; ya bu kurallar birbirini destekleyerek 

bir görüşün tercîh edilmesini güçlendirir, bu durumda kurallar birbirini takviye eder ve 

kuvvetlendirir ya da bazı kurallar bir görüşü desteklerken, diğerleri farklı bir görüşü des-

tekler, bu da belirli bir amacın gerçekleştirilmesine yönelik bir durumdur.  Tercîhin çatı-

şan yönleri, fıkıh âlimleri tarafından ele alınmış ve bir görüşün diğerine üstün kılınması 

husûsunda genel bir kural belirlenmiştir. Bu kurala göre, daha kuvvetli olan ve hakkında 

zannın galip geldiği hüküm öncelik taşır. Muhtâr eş-Şankıtî, bu konuda şöyle der: “Tercîh 

unsurları, bir görüşü diğerine üstün kılar. Fıkıh âlimlerine göre bu tercîhin ölçüsü, zan 

derecesinin kuvvetidir.”338   

 
337 Hüseyn b. Ali b. Hüseyn Harbî, Kavâidu’t-tercîh inde’l-müfessirîn dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten 

(Suudi Arabistan: Dâru’l-Kasım, 1429/2008), 2/5. 
338 Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr b. Abdilkādir el-Cekenî el-Himyerî eş-Şinkītî, Edvâul-

beyân fî îdâhi’l-Kur’ân bi’l-Kur’ân (Beyrût: Dâru ibn Hazm, 1441/2019), 5/24; Harbî, Kavâidu’t-tercîh 

inde’l-müfessirîn dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten. 1/49; Muhtâr Muhammed Muhdar Ahmed, es-



97 

 

Hüseyn b. Ali b. Hüseyn Harbî, bağlam kurallarıyla ilgili olarak şu prensibi dile 

getirir: Bir ifadenin, kendisinden önceki ve sonraki anlamlarla birlikte değerlendirilmesi, 

bu anlamlardan bağımsız olarak ele alınmasından daha uygun ve isâbetli bir yaklaşımdır. 

Ona göre, bir metin içerisindeki zamirlerin referanslarının birleştirilmesi, onları birbirin-

den ayırmaktan daha doğrudur. Bu yaklaşım, sâbit ve açık bir nebevî tefsîr kuralına da-

yanır. Nitekim Harbî bu kuralı şu şekilde ifade eder: “Bir hadîs sâbit olduğu ve herhangi 

bir görüşün anlamını desteklediği durumda, ona aykırı olan görüşe tercîh edilir.”339     

Bu, Allâh Teâlâ’nın şu sözünün tefsîrinde de geçerli bir kuraldır:    لََّ تقَمُْ فيِهِ أبََداً لمََسْجِد

 ُ لِ يوَْمٍ أحََقُّ أنَْ تقَوُمَ فيِهِ فيِهِ رِجَال  يحُِبُّونَ أنَْ يتَطََهارُوا وَاللّا سَ عَلَى التاقْوَى مِنْ أوَا رِينَ )  أسُ ِ (108يحُِبُّ الْمُطاه ِ  “Orada 

asla namaza durma! Daha ilk günden takvâ temeli üzerine kurulan mescid ise namaz 

kılman için elbette daha uygundur; burada gerçekten arınmak isteyen adamlar vardır. 

Allâh da arınmaya çalışanları sever.”340 Kurtubî, âlimlerin temeli takvâ üzerine kurulan 

mescidin hangi mescid olduğu konusunda farklı görüşlere sahip olduklarını ifade etmek-

tedir. Bazı âlimler, bu mescidin Kubâ Mescidi olduğunu ileri sürmüşlerdir. Bu görüş, İbn 

Abbâs, ed-Dahhâk ve Hasan-ı Basrî gibi şahsiyetlerden rivâyet edilmiştir. Bu görüşü sa-

vunanlar:  ٍيوَْم لِ  أوَا  ilk günden itibâren” ifadesini delil olarak kullanmaktadırlar. Zira“ مِنْ 

Kubâ Mescidi, Medîne’ye hicretin ilk günlerinde temeli atılan bir mescittir ve Peygamber 

Efendimiz’in (s.a.s.) mescidinden önce inşâ edilmiştir341 

Tirmizî de, Ebû Saîd el-Hudrî’den şu rivâyeti nakletmektedir: “Temeli takvâ üze-

rine atılmış mescid konusunda iki kişi tartıştılar. Birisi bunun Kubâ Mescidi olduğunu, 

diğeri ise Mescid-i Nebî olduğunu iddia edince, Rasûlüllâh da (s.a.s.): ‘Bu, benim mes-

cidimdir.” buyurmuştur.”342 Ancak, birinci görüş daha uygun görünmektedir. Çünkü 

yüce Allâh’ın:   ِفيِه “Orada” ifadesi bu görüşü desteklemektdir. Zarf anlamı taşıyan zamir, 

temizlenmeyi arzu eden erkeklerin varlığını ifade etmektedir.  Bu görüşü destekleyen de-

lil ise, Ebû Hureyre’nin rivâyet ettiği şu hadîstir:    يحُِبُّ  فيِهِ رِجَال ُ رِينَ يحُِبُّونَ أنَْ يتَطََهارُوا وَاللّا الْمُطاه ِ  

 
Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten-. (Aden: Aden Üni-

versitesi, Eğitim Fakültesi, İslâmî Araştırmalar Bölümü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

1434/2013), 74. 
339 Harbî, Kavâidu’t-tercîh inde’l-müfessirîn dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten. 1/50. 
340 et-Tevbe 9/108. 
341 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/378; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Mu-

hammed el-Hudayrî es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-me’sûr fi’t-tefsîri’l-me’sûr (Beyrût: Dâru’l-Fikr), 6/203; Ebû 

Muhammed el-Hüseyn b. Mes’ud b. Muhammed b. El-Ferrâ el Bağavi, Meâlimu’t-tenzîl fî tefsîri’l-

Kur’ân. thk. Abdu’r-Rezzak el-Mehdî (Beyrût: Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabî. 1420/1999), 3/418. 
342 Tirmizi, Sünenü’n-Tirmizi, “Ebvâbu Tefsîri’l-Kur’ân”, 10 (No. 3099); Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 

18/359 (No. 11846). 



98 

 

“burada gerçekten arınmak isteyen adamlar vardır. Allâh da arınmaya çalışanları se-

ver.” âyeti, Kubâ Mescidi ehli hakkında indirilmiştir.” Çünkü Kubâ Mescidi halkı su ile 

istincâ ederlerdi ve bu âyet de onların bu uygulamalarına dair nâzil olmuştur.343 

Dârekutnî, Talha b. Nâfi’den şu rivâyeti nakletmektedir: Ensârdan Ebû Eyyûb, 

Câbir b. Abdullâh ve Enes b. Mâlik, Rasûlüllâh’tan (s.a.s.) bu âyet hakkında:    رِجَال فيِهِ 

رِينَ يحُِبُّونَ أنَْ   ُ يحُِبُّ الْمُطاه ِ يتَطََهارُوا وَاللّا  “burada gerçekten arınmak isteyen adamlar vardır. Allâh 

da arınmaya çalışanları sever.” şöyle nakletmişlerdir: “Ey Ensâr topluluğu! Allâh temiz-

lenmek husûsunda sizden övgüyle bahsetti. Peki, sizin bu temizlenmeniz nasıl bir şeydir?” 

Onlar, “Ey Allâh’ın Rasûlü, biz namaz için abdest alır, cünüblükten dolayı guslederiz” 

dediler. Bunun üzerine Rasûlüllâh (s.a.s.): “Bunun dışında başka bir şey yapıyor musu-

nuz?” diye sordu. Onlar, “Hayır, fakat bizden herhangi biri tuvaletten çıktıktan sonra 

yine de su ile istincâ yapmayı hoş ve güzel görür” diye cevap verdiler. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber (s.a.s.) şöyle buyurdu: “İşte bu övgüye sebep olan şey budur. Bu uygulamayı 

sürdürünüz.”344   

Bu hadîs, âyet-i kerîmede bahsedilen mescidin Kubâ Mescidi olduğunu destekle-

mektedir. Ancak, Ebû Saîd el-Hudrî’nin rivâyet ettiği hadîste Rasûlüllâh (s.a.s.), söz ko-

nusu mescidin kendi mescidi olduğunu açıkça ifade etmiştir. Dolayısıyla, bu duruma rağ-

men herhangi bir akıl yürütmeye gerek bulunmamaktadır.345 

  Görüldüğü üzere Kurtubî Tevbe 108. âyetin tefsîrini yaparken “Daha ilk günden 

takvâ temeli üzerine kurulan mescid” ibâresinin hem zâhirî siyâkının hem de âyette geçen 

 Orada” zamirinin aslında Takvâ Mescidi’nin Kubâ Mescidi olduğuna işâret ettiğini“ فيِهِ  

ifade etmektedir. Ancak buna rağmen Kurtubî, kast edilenin Peygamber Efendimizin 

(s.a.s.) mescidi olduğunu tercîh etmektedir. Bu tercîhini, Ebû Saîd el-Hudrî’den rivâyet 

edilen sahîh hadîsle temellendirmekte ve söz konusu hadîsin bağlama önceliği bulundu-

ğunu, bu konuda herhangi bir şüpheye yer olmadığını söylemektedir. Ona göre, sahîh bir 

hadîs, siyâkın belirlediği anlam bütünlüğüne aykırı düşecek bir kuvvet taşımaz; dolayı-

sıyla bağlamı destekleyen hadîs, anlamın tayîninde belirleyici rol oynar.346 

 
343 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/378-379. 
344 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/379. 
345 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/378-380. 
346 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/378-380. 



99 

 

Sonuç olarak, eğer bağlam dışında başka bir tercîh edici unsur yoksa bağlam dik-

kate alınarak tercîh yapılır. Ancak eğer başka tercîh unsurları da söz konusuysa, bu du-

rumda hangi görüşün daha çok zannî delile ve kurallara uygun olduğu tercîh edilmelidir. 

2.2. Kurtubî’nin Tefsîrinde Siyâkın Yeri  

Kurtubî Tefsîri, önemli bir tefsîr olup Kur’ân’ın evrensel mesajlarını doğru bir 

şekilde anlamak için vazgeçilmez bir eser olarak kabul edilmektedir. Bu eser, Kur’ân’ı 

anlama ve hayâtımıza tatbîk etme noktasında bizlere rehberlik etmekte, aynı zamanda 

ahkâm âyetleri olarak bilinen ve İslâm Hukûkuna dair hükümleri içeren âyetlerin 

tefsîrinde otorite olarak addedilmektedir. Kurtubî, tefsîrinde âyetlerin nüzûl sebeplerini 

ve tarihsel bağlamlarını titizlikle ele almakta ve bu yöntem, Kur’ân’ın evrensel mesajla-

rını anlamada ve günümüz şartlarına tatbîk etmede önemli bir rol üstlenmektedir. 

Örneğin, Bakara Sûresi’nin 177. âyeti, îmân, ibâdet ve ahlâk konularını ihtivâ 

eden kapsamlı bir mesaj içermektedir. Kurtubî, bu âyetin nüzûl sebebini ve bağlamını 

detaylı bir şekilde inceleyerek, âyetin geniş kapsamlı ahlâkî ve sosyal mesajlarına değin-

mektedir. Aynı şekilde, savaş ve barış, adâlet ve zulüm, bireysel ve toplumsal sorumlu-

luklar gibi konularda da âyetlerin nüzûl bağlamlarını dikkate alarak yorumlar yapmakta-

dır.347 

Kurtubî’nin tefsîrindeki bu metodoloji, yalnızca dînî hükümlerin anlaşılmasında 

değil, aynı zamanda Kur’ân’ın ahlâkî ve sosyal mesajlarının daha kapsamlı ve iyi bir şe-

kilde anlaşılmasında da önemli bir katkı sağlamaktadır. Biz Kurtubî’nin tefsîrinde yer 

verdiği siyâkı örnekleriyle beraber farklı alt başlıklarda incelemeye çalışacağız.  

2.2.1. Kırâat ve Rivâyet Eleştirilerinde Bağlamın Etkisi 

Kırâat terimi için yapılan birbirinden farklı tanımlardan sonra genel olarak şöyle 

bir tanım yapılabilir: Kırâat ilmi, Kur’ân kelimelerinin nasıl telaffuz edileceğini ve arala-

rındaki farkları, râvîlere nisbetle inceleyen ilim veya Kur’ân-ı Kerîm’in kelimelerinin na-

sıl okunacağı ve telaffuz edileceği, şeddeli veya şeddesiz okunması ve vahyin kelimele-

rindeki harflerde bulunan farklılıklar gibi konuları kapsayan ilimdir.348 

 
347 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/53-63. 
348 Arefe İbn Tantâvî, eş-Şüf’atü beyne’l-cem’il-Osmânî ve’l-ahrufi’s-seb’ah (Mısır: Merkezu Te’sîli 

Ulûmi’t-Tenzîl li’l-Buhûsi’l-İlmiyye ve’d-Dirâsâti’l-Kur’âniyye, 1443/2022), 533. 



100 

 

Rasûlüllâh’tan doğrudan nakledilen mütevâtir kırâatleri,349 sahâbe, Tâbiîn’e ak-

tarmış, onlar da bu kırâatleri sonraki nesillere rivâyet yoluyla aktarmışlardır. Kırâatler, 

başlangıçta rivâyetle nakledilmeye başlanmış olup zamanla bazı âlimler tam anlamıyla 

kendilerini bu ilme adamışlar. Okumalarına gösterdikleri özen sayesinde, kırâat konu-

sunda takip edilecek imâmlar olarak kabul edilmişler ve bulundukları beldelerde 

Kur’ân’ın doğru bir şekilde okunması husûsunda herkes tarafından hüsnü kabul görmüş-

lerdir. Okuma yetenekleri, kırâatlere olan bağlılıkları ve bu alandaki uzmanlıkları netice-

sinde kırâatler zamanla onların isimleriyle anılmaya başlanmıştır.350     

İlim ehli, kırâat ilmini müstakil bir disiplin olarak kabul etmekle birlikte, bu ilmi 

lugavî, nahvî, bağlamsal ve başka çeşitli açılardan açıklama ve temellendirme yoluna git-

mişlerdir. Ayrıca, sahip oldukları deliller doğrultusunda, diğer kırâatleri zayıf gösterme-

den belli kırâatler arasında tercîhte bulunmuşlardır. Bu tercîhlerinde metnin siyâkını, 

önemli ve itibar edilen bir delillendirme yöntemi olarak kullanmışlardır.351 Bu husûslara 

ilişkin yapılan bu açıklama siyâkın önemine dayanmıştır. Ebû Ca’fer en-Nehhâs ise her 

iki kırâatin cemâatten sahîh bir şekilde nakledilmiş olması durumunda, Kur’ân’daki eşit-

lik prensibi gereği bu kırâatlerden birinin diğerine tercîh edilmesinin câiz olmadığını 

ifade etmiştir. Çünkü her iki kırâat da Allâh’ın kelamı olup doğrudan Peygamber Efendi-

miz’den (s.a.s.) rivâyet edilmiştir. Dolayısıyla, bu kırâatler arasında “biri diğerinden üs-

tündür” şeklinde bir değerlendirme yapmak dînen günah kabul edilmiştir. Sahâbenin önde 

gelenleri de bir kırâatin diğer kırâate tercîh edilmesi görüşünü reddetmişlerdir.”352 “ َُّفك

-bir köle azat etmek” ifadesinin masdarî (isim) ve fiilî (eylem) olarak okunması ko“ ”رقبة

nusunda farklı görüşlerin ortaya konulduğunu söylemiştir. Ancak o, dînî bakımdan 

cemâatin okuduğu kırâate karşı eleştiri getirmenin yasak olduğunu ve kırâatlerin yalnızca 

Peygamber Efendimiz’den (s.a.s.) alınması gerektiğini belirtmiştir. Ayrıca, Peygamber 

 
349 Tirmizi, Sünenü’n-Tirmizi, “Ebvâbu’l-Kırâat”, 11 (No. 2944); Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 1/298 (No. 

158); Ebû Bekr Ahmed b. El-Hüseyn b. Ali b. Mûsâ Beyhakî, el-Esmâu ve’s-sıfatu li’l-Beyhakî, thk. 

Abdullâh b. Muhammed el-Haşidî (Cidde: Mektebetu’s-Sevday, 1413/1993), 2/62. 
350 Abdulhamit Birışık, “Kırâat.” Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi. 25/425-432. (Ankara: TDV Yayın-

ları, 2022), 426.  
351 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 78 
352 Ebû Ca’fer en-Nehhâs b. Muhammed b. İsmaîl b. Yûnus el-Murâdî en-Nahvî, İ’râbu’l-Kur’ân (Beyrût: 

Menşûratu Muhammed Ali Beydûn, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1421/2000), 5/43; Zerkeşî, el-Burhân fî 

ulûmi’l-Kur’ân, 235; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/176; Abdurrahmân Abdullâh Sürûr Cerman 

Mâtiri, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fi’t-tefsîr -dirâseten nazariyyeten ve tatbîkiyyeten min hilâli 

tefsîri ibn kesîr- (Mekke: Ümmü’l-Kurâ Ünüversitesi, Davet ve Usûlü’d-Dîn Fakültesi, Kitâp ve Sünnet 

Bölümü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 1429/2008), 170. 



101 

 

(s.a.s.) şöyle buyurmuştur: “Kur’ân, yedi harf üzerine indirilmiştir. Bu nedenle, her iki 

okuma şekli de doğru kabul edilir ve birinin diğerine üstün tutulması uygun değildir. “353  

Zamanla kırâat faaliyetlerinde düzensizlik ve kontrolsüz bir artış yaşandığı için 

Abbâsîler döneminde bu duruma karşı tedbîrler alınmaya başlanmış, kırâatlerin sınırlan-

dırılması ve tasnîfi yoluna gidilmiştir.354   

a. Mütevâtir Kırâatler: Herhangi bir kırâat, Arap diliyle (en azından bir yönüyle) 

uyum arz ediyorsa, Hz. Osmân’a nispet edilen mushaflardan birinin hattına (en azından 

ihtimâlen) mutabık bulunuyorsa ve isnâdı da sahîhse, bu kırâat, reddedilmesi câiz olma-

yan, inkârı ise harâm olan sahîh bir kırâat olarak kabul edilir.355    

Aksine böyle bir kırâat, Kur’ân’ın indirildiği yedi harften biri olarak değerlendi-

rilir ve mü’minlerin bu kırâati benimsemeleri gerekir. Bu kırâat ister yedi imâmdan ister 

on imâmdan, isterse kabul görmüş diğer kırâat imâmlarından nakledilmiş olsun, hüküm 

değişmez. İbnü’l-Cezerî (öl. 833/1429), bu üç temel şarttan herhangi birinin eksik olması 

durumunda, ilgili kırâatin zayıf, şâz veya bâtıl olarak değerlendirileceğini ifade etmiş-

tir.356 Bu yaklaşım hem selef hem de halef dönemindeki tahkîk ehli imâmlar tarafından 

sahîh ve muteber kabul edilmiştir. Bu görüş, Ebû Amr Osmân b. Saîd ed-Dânî (öl. 

444/1053), Mekkî b. Ebî Tâlib (öl. 437/1045), Ahmed b. Ammâr el-Mehdevî (öl. 

440/1048) ve Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. İsmâîl (Ebû Şâme) (öl. 665/1267) gibi ala-

nında otorite kabul edilen âlimler tarafından da benimsenmiş ve bunlardan bu görüşe ay-

kırı herhangi bir rivâyet nakledilmemiştir.357     

“Arapçaya tamamen uygunluk” ifadesiyle kastedilen, kırâatin Arap dilinin her-

hangi bir i’rab vecihlerinden birine uygun olmasıdır. Bu uygunluk, ister en fasîh olan 

vecihlere, isterse sadece fasîh kabul edilenlere ya da üzerinde icmâ edilen yahut da ih-

tilâflı olmakla birlikte bu ihtilâfın kırâatin geçerliliğini zedelemeyecek mâhiyette olduğu 

 
353 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 235. 
354 Ebû Amr Osmân Saîd ed-Dânî el-Endülüsî, et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’, thk. Halef Hamûd Sâlim eş-

Şeğzelî (Arabistan: Dâru’l-Endülüs li’n-Neşri ve’t-Tevzî’ 1436/2015), 36; Cerrahoğlu, Tefsîr Usûlü, 

104-106; Birışık, “Kırâat”, 427. 
355 Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-Cezerî, Müncidü’l-

Mukriîn ve mürşidü’t-talibîn (Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1420/1999), 18; Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Mu-

hammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî b. Yûsuf el-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, thk. Ali 

Muhammed ed-Dabba’ (el-Matbaatü’l-Ticâriyyetü’l-Kübrâ), 1/9; Dânî, et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’,36; 

Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/331; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/258; İbn Tantâvî, eş-

Şüf’atü beyne’l-cem’il-Osmânî ve’l-ahrufi’s-seb’ah, 289. 
356 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/332. 
357 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/9; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/258. 



102 

 

vecihlere dayanabilir. Yeter ki söz konusu kırâat, ümmet içerisinde yaygınlık kazanmış, 

şöhret bulmuş ve muteber imâmlar tarafından sahîh senedle rivâyet edilmiş olsun.358 Zira 

bu durum, kırâatin geçerliliği açısından en sağlam esâs ve en güçlü dayanak noktasını 

teşkil etmektedir. Nitekim Arapçaya uygunluk şartı bağlamında araştırmacı âlimlerce 

tercîh edilen görüş de bu istikâmettedir. Zira bazı kırâatler, zaman zaman bazı nahiv âlim-

leri tarafından ya da onların çoğunluğunca reddedilmiş olsa da bu tür reddiyelere itibar 

edilmemiş; bilakis, bu kırâatler selef âlimleri tarafından kabul görmüştür.359 Örneğin 

Hamza’nın  ِوَالْْرَْحَام “ve akrabalık bağları”360 kırâatinde olduğu gibi mecrûr olarak okun-

ması ve Ebû Ca’fer’in لِيَجْزِئ قوَْمًا “Her topluma (yaptıklarının) karşılığını vermesi için”361 

kırâatinde olduğu gibi mansûb olarak okunması,362  ْبَارِئكُْم ve  ْيَأمُْرْكُم kelimelerinin sükûnla, 

Ebû Amr’ın idgâmı وَاسْطَاعُوا ile Hamza’nın okuyuşu, ا -kelimelerinin sâkin okun يهَْد ِي ve نعِْما

ması,  ْنَرْتعَِي، وَيتَاقِي وَيَصْبِر gibi kelimelerdeki “ya” harfinin uzatılması, kırâati gibi pek çok 

örnek363 mevcuttur. Bu örneklerin tümü, önceki imâmlar tarafından kabul edilen kırâat-

lerdir.364  

“Hz. Osmân’ın Mushaflarından birine uygunluk” ifadesiyle kastedilen şey, Hz. 

Osmân tarafından şehirlere gönderilen Mushaflardan birine uygun olmayı ifade eder. Ör-

neğin, İbn Kesîr’in Tevbe Sûresi’nin son kısmında geçen  ُالْْنَْهَار تحَْتهَِا  مِنْ  تجَْرِي   365  جَنااتٍ 

kırâati, “من” ekinin ziyâdesiyle kırâat etmesi Mekke Mushafı’na dayanmaktadır.366 Ay-

rıca İbn Âmir’in Bakara Sûresi’nde geçen  ًقالوا اتخذ الله ولدا âyetini “vav” harfi olmaksızın 

tilâvet etmesi yahut  ُِبر -ibârelerinde “ba” harfinin ziyâdesiyle kırâat et بِالْكِتاَبِ الْمُنيِرِ  ve بِالزُّ

mesi bu kapsamdadır.  Zira bu türden vecihlerin, Şam Mushafı’nda mevcut olduğu sâbit-

tir.367 

“İhtimalen dahi olsa” ifadesiyle, ‘Hz. Osmân’a nispet edilen mushafların yazım 

sistemine (resm) uygunluğun yalnızca açık ve doğrudan bir mutabakatla sınırlı olmayıp; 

dolaylı ya da takdîrî düzeydeki bir uygunluğun da yeterli sayılması’ kastedilmiştir. Zira 

 
358 Dânî, et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’, 36. 
359 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/10; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/259. 
360 en-Nisâ 4/1. 
361 el-Câsiye 45/14. 
362 İbnü’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn, 18; İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 

1/10. 
363 Daha fazla örnek için bk. İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/10. 
364 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/10. 
365 et-Tevbe 9/72. 
366 İbnü’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn, 18; İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 

1/11; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/260. 
367 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/11; Dânî, et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’, 36; Süyûtî, el-İtkân fî 

ulûmi’l-Kur’ân, 1/260. 



103 

 

resme uygunluk, bazen açık ve zâhirî bir biçimde gerçekleşirken; bazen de lafzın yazı-

mına doğrudan tekâbül etmese dahi takdîren (ihtimâl dairesinde) mümkün olacak şekilde 

vukû bulur. Çünkü bazı kırâat vecihlerinin resm açısından zâhiren uygunluk arz etmese 

de icmâ ile kabul edildiği durumlar söz konusudur.368  Örneğin,  ِين الد ِ يَوْمَ   kırâati 369 مَلكََ 

mushafların tamamında elif harfi yazılmaksızın kaydedilmiştir. Bu bağlamda, elifsiz 

kırâat, lafzî hafiflik (tahfîf) amacıyla uygun kabul edilmiştir. Nitekim  ِمَلِكِ النااس kırâati de 

aynı şekilde elifsiz yazılmıştır. Buna mukabil,  ِمَالِك şeklindeki elifli kırâat, mushaf yazı-

mına doğrudan dayanmasa da takdîrî olarak mümkündür. Zira  ِالْمُلْك  gibi ibârelerde مَالِكَ 

elif yazılmıştır. Bu durum, burada elif harfinin yazımdan hazfedilmesinin, kısaltma (ih-

tisâr) ilkesine dayandığını göstermektedir.370 Bu durum “kâdir” ve “sâlih” gibi isimlerde 

de görülen bir usûle dayanır ve yazıya uygun kabul edilir.371 Ayrıca gelecek örneklerde 

olduğu gibi:  َكَوَة الزا لوََةَ،  الصا اللايْلِ،  لِحَتُ،  الصا بوَا ve السامَوَاتُ،  كَيْفَ  gibi bazı kelimeler ile الر ِ لِنظَُرَ 

 ifadeleri, kimi mushaf nüshalarında bir “nûn” harfiyle ve (iki yerde geçen) وَجيءَ  ve تعَْمَلوُنَ 

“cîm” harfinden sonra gelen bir “elif” ile yazılmıştır. Bu da göstermektedir ki, bazı kırâat 

vecihleri resm-i Osmânî’ye açık ve doğrudan bir uyum arz ederken; bazıları yalnızca 

takdîrî, yani dolaylı ve ihtimâl dairesinde bir uygunluk göstermektedir.372 

“Senedinin sahîh olması” ifadesiyle kasedilen şudur: Söz konusu kırâat, adâlet ve 

zabt vasıflarına sahip güvenilir bir râvî tarafından, aynı vasıflara sahip bir râvîden nakle-

dilerek, bu şekilde muttasıl bir rivâyet zinciriyle okuyucuya ulaşmalı; ayrıca bu kırâat, 

alanında yetkin ve güvenilir kırâat imâmları nezdinde şöhret kazanmalı ve onlar tarafın-

dan şâz bir rivâyet yahut münferit bir uygulama olarak değerlendirilmemelidir. Bununla 

birlikte, bazı müteahhir âlimler bu şart bağlamında tevâtürü de zarûrî görmüş, yalnızca 

senedin sahîh olmasını yeterli bulmamışlardır. Onlar Kur’ân’ın ancak tevâtürle sâbit ola-

cağını, âhâd yolla gelen bir rivâyetle Kur’ân sâbit olmayacağını iddia etmişlerdir. Ancak 

bu yaklaşımın doğurduğu problemler açıktır ve göz ardı edilemez.” Zira herhangi bir 

kırâat, tevâtür yoluyla sâbit olmuşsa, bu durumda kırâatin sıhhati için diğer iki rükün olan 

Hz. Osmân mushafına ve Arapça’ya uygunluk gibi şartlara ihtiyaç kalmaz. Çünkü Hz. 

Peygamber’den (s.a.s.) tevâtüren nakledilen ihtilâflı harflerin Kur’ân’dan olduğuna dair 

herhangi bir şüphe bulunmamaktadır; bu kırâatler mushaf yazımıyla mutabık olsun ya da 

 
368 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/11; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/260. 
369 el-Fâtiha 1/4. 
370 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/11. 
371 İbnü’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn, 18. 
372 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/11. 



104 

 

olmasın, bu durumun geçerliliği üzerinde bir etkisi yoktur. Ne var ki, eğer ihtilâflı her bir 

harfte tevâtür şartı aranacak olursa, bu durumda yedi kırâat imâmı ve diğer güvenilir 

râvîlerden gelen birçok sahîh kırâat şekli geçersiz hâle gelir. Nitekim ben de başlangıçta 

bu görüşe meylettim ancak daha sonra bu yaklaşımın isâbetsiz olduğu ve selef ile halef 

imâmlarının görüşlerine aykırı olduğu ortaya çıktı.”373      

b. Şâz Kırâatler: Şâz kırâat, Kur’ân olarak nakledilmiş olmakla birlikte, tevâtür 

derecesine ulaşmamış ve ümmetin genel kabulüne mazhar olmamış, yaygınlık kazanma-

yan ve sahîh kırâatin temel şartlarından biri veya birkaçını taşımayan kırâat türüdür.374 

Bu şartlar; Arap diline bir yönüyle dahi olsa uygunluk, Hz. Osmân’a nispet edilen mus-

haflardan birinin hattına uygunluk ve sahîh, muttasıl bir senetle Hz. Peygamber’e ulaşma 

şeklinde sıralanır. Bu şartlardan herhangi birinin eksik olması durumunda, kırâat şâz, za-

yıf veya bâtıl olarak değerlendirilir.  

Şâz kırâatler, ibâdetlerde okunmaz;375 ancak bazı fıkhî meselelerin çözümünde 

veya Arap dili açısından delil olarak kullanılabilirler.376 İbnü’l-Cezerî, ed-Dânî, Mekkî, 

el-Mehdevî ve Ebû Şâme gibi âlimler, bu konuda açık ifadelerde bulunmuşlardır. Şâz 

kırâatlerle ilgili olarak Sübkî, bu kırâatlerle okumanın câiz olmadığını ve doğru görüşün, 

şâz kırâatlerin on imâm kırâatlerinin dışındakiler olduğunu ifade etmiştir.377 

Netice itibarıyla, şâz kırâatle okumanın İslâm âlimleri nezdinde muteber kabul 

edilmediği ve bu tür kırâatlerin cemâatle kılınan namazlarda kullanılmasının câiz olma-

dığı husûsu açık bir şekilde ortaya konmuştur. 

Kırâatlerle ilgili olarak yukarıda zikredilen bilgiler, Kur’ân’ın doğru anlaşılması 

ve tefsîri bağlamında kırâat ilminin taşıdığı önemi ortaya koymaktadır. İslâm dünyasında 

ilmî itibarı yüksek olan İmâm Kurtubî de, kaleme aldığı tefsîrinde kırâatlere büyük bir 

ehemmiyet atfetmiş ve her bir âyetin tefsîrinde o âyete dair nakledilen kırâatleri zikret-

meden geçmemiştir. Bu tutumu onun kırâat ilmine olan vukûfiyetini ve bu konudaki geniş 

bilgisini yansıtmaktadır. Kurtubî’nin tefsîrinde yer verdiği kırâat rivâyetlerinin sayıca 

fazlalığı da onun bu sahadaki ilmî birikiminin genişliğini ortaya koymaktadır. Öte yan-

dan, çok sayıda kırâati aktarmış olmasına rağmen, bazı okuyuşları nakletme ve onlara 

atıfta bulunma sürecinde nâdiren de olsa küçük hatalar yaptığı görülmektedir. Ancak bu 

 
373 İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/13; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/261-262. 
374 İbnü’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn, 20; Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân,  1/331. 
375 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/332. 
376 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/332; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/280. 
377 Dânî, et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’, 37; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/280. 



105 

 

tür hatalar oldukça sınırlı düzeyde olup onun ilmî ehliyeti ve geniş bilgi dağarcığı üze-

rinde herhangi bir olumsuz etki doğurmamaktadır.378 

Kurtubî bazı mütevâtir kırâatleri zayıf olarak değerlendirebilmiştir. Örneğin Allâh 

Teâlânın   (97أنَْ يظَْهَرُوهُ وَمَا اسْتطََاعُوا لَهُ نقَْبًا )فمََا اسْطَاعُوا  “Bu sebeple onu ne aşmaya muktedir 

oldular ne de onu delebildiler.”379 âyetinde, cumhûrun kırâatine göre اسْطَاعُوا kelimesin-

deki  َط harfi şeddesiz okunmasına rağmen, اسْطَاعُوا fiilinin aslının اسْتطََاعُوا olduğunu kabul 

eden ve bu nedenle şeddesiz olarak okunan harfi şeddeli bir şekilde okuyan Hamza 

kırâatini zayıf görmüştür.380 Oysa Hamza’nın kırâati mütevâtir kırâatler arasında yer al-

maktadır.381 

Kurtubî, tefsîrinde şöyle demiştir: Doğru olan şudur ki, eğer Nebî’den bir kırâat 

sâbit olmuşsa, dil açısından bunun doğru olduğuna inanmaktan başka bir çare yoktur; 

çünkü Kur’ân, hükmün bizzat kaynağıdır.382 Mütevâtir kırâatleri nâdiren “şâz” olarak ta-

nımlar. Örneğin … يقَْتلُوُنَنِيقَالَ ابْنَ أمُا إِنا الْقوَْمَ اسْتضَْعفَوُنِي وَكَادوُا     … “…” Ey anamın oğlu! Senin 

bu kavmin beni cidden zayıf gördüler; neredeyse beni öldüreceklerdi! …”383 âyetinin 

tefsîrinde Kurtubî, el-Ahfeş ve Ebû Hâtim’in ‘ أمُا’ kelimesini fetha ile değil de ‘ ِ ُأم’ şeklinde 

kesra ile okuduklarını belirtmiş ve bu kırâatin şâz olduğunu ifade etmiştir.384 Oysa bu 

kırâat, aslında mütevâtir kırâatler arasında yer almaktadır.385 

Bu ve benzeri örnekler, Kurtubî’nin, rivâyet zinciri sahîh bir şekilde Rasûlüllâh’a 

ulaşan mütevâtir kırâatlere verdiği önemi açıkça ortaya koymaktadır. Bunun dışında ka-

lan ve onun tarafından karşılaşılan hatalar ise oldukça sınırlıdır ve bu durum, onun ilmine 

veya takvâsına asla bir gölge düşürmez.  

Sonuç olarak, Kurtubî’nin tefsîrinde kırâatlere yaklaşımına ve bu konudaki tutu-

muna dair kısa bir değerlendirme yapılmıştır. Kurtubî, mütevâtir kırâatleri birbirine tercîh 

etmekte, mütevâtir kırâatleri şâz kırâatlere karşı üstün tutmakta, şâz kırâatleri ise zayıf 

 
378 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten-. 79 
379 el-Kehf 18/97. 
380 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/389; Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî 

tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten-. 79-80. 
381 Ebû Abdillâh el-Hüseyn b. Ahmed b. Hâleveyh b. Hamdân el-Hemedânî en-Nahvî el-Lugavî, İ’râbu’l-

Kırââti’s-Seb’ ve ileluha, thk. Ebû Muhammed el Asyuti (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

1327/2006), 242. 
382 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/228. 
383 el-A’raf 7/150. 
384 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/342. 
385 Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 2/73. 



106 

 

kabul etmekte ve aynı zamanda bazı kırâatlere yönelik yönlendirmelerde bulunmuş, ay-

rıca hadîs rivâyetlerine dair eleştirilerde de bulunmuştur. Bunlar, bir sonraki bölümde 

detaylı olarak ele alınacaktır. 

2.2.1.1. Mütevâtir Kırâatlerin Tercîh Edilmesinde Bağlamın Etkisi: 

Kırâat ilmi terminolojisinde mütevâtir kırâat, Arap dilinin gramer ve kullanım ku-

rallarına mutlak sûrette uygunluk arz eden, Hz. Osmân mushaflarının herhangi biriyle –

tahmînî olarak dahi olsa– örtüşen ve rivâyeti tevâtür derecesine ulaşmış olan kırâat biçimi 

olarak tanımlanır. Bu kırâat türleri, sahîhliği konusunda hiçbir tereddüt bulunmayan ve 

dînî delil olarak sahîhliği noktasında tereddüt bulunmayan kırâatlerdir.    

Bu tanım çerçevesinde, bir kırâatin mütevâtir olarak nitelendirilebilmesi için şu 

üç temel şartı taşıması gerekmektedir:    

1. Kırâatin Arap dilinin sarf ve nahiv kâidelerine uygun olması, 

2. Hz. Osmân döneminde yazıya geçirilen mushaflardan biriyle fiilî ya da takdîrî 

düzeyde mutabakat arz etmesi,   

3. Rivâyet zincirinin, yalan üzerinde birleşmeleri aklen mümkün olmayan çok-

lukta râvîler tarafından aktarılmış olması.”386   

İmâm Kurtubî, tefsîrinde mütevâtir kırâatler arasında tercîh yaparken, siyâkın be-

lirleyici bir unsur teşkil ettiği metodolojik bir yaklaşım sergilemektedir. Tefsîrinde yer 

verdiği âyet yorumlarında, anlamın akışına en uygun kırâati öne çıkararak bağlamsal 

uyumu gözetmiştir. Bu duruma ilişkin bazı örnekler aşağıda sunulmuştur.  

Örnek 1: 

Bakara Sûresi 197. âyete   َالَْحَجُّ اشَْهُر  مَعْلوُمَات ۚ فمََنْ فَرَضَ ف۪يهِنا الْحَجا فلََا رَفثََ وَلََّ فسُُوقَ وَلََّ جِداَل

وَاتاقوُنِ   التاقْوٰىۘ  ادِ  الزا خَيْرَ  فَاِنا  دوُا  وَتزََوا اٰللُِّۜ  يعَْلمَْهُ  خَيْرٍ  مِنْ  تفَْعَلوُا  وَمَا   ِ
الْحَج ِۜ ﴿ فِي  الََّْلْبَابِ  اوُ۬لِي  ﴾  197يََٓا   “Hac, 

bilinen aylardadır. Kim o aylarda hacca niyet ederse (ihrâmını giyerse), hac esnasında 

kadına yaklaşmak, günah sayılan davranışlara yönelmek, kavga etmek yoktur. Ne hayır 

işlerseniz Allâh onu bilir. (Ey mü’minler! Âhiret için) azık edinin. Bilin ki azığın en ha-

yırlısı takvâdır. Ey akıl sahipleri! Benden (emirlerime muhâlefetten) sakının.”387 

 
386 el-Cezerî, Müncidü’l-Mukriîn ve mürşidü’t-talibîn, 18; el-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 1/9; Dânî, 

et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’,36; Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân,  1/331; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-

Kur’ân, 1/258; İbn Tantâvî, eş-Şüf’atü beyne’l-cem’il-Osmânî ve’l-ahrufi’s-seb’ah, 289. 
387 el-Bakara 2/197. 



107 

 

Kurtubî, bu âyet-i kerîmede yer alan “ َفلََا رَفثََ وَلََّ فسُُوق” cümlesinin, bazı kırâatlerde 

 ,şeklinde merfû ve tenvînli okunduğuna dikkat çekmektedir.388 Ancak ”فلََا رَفثَ   وَلََّ فسُُوق  “

burada “ َفلََا رَفثََ وَلََّ فسُُوق” ifadesinin mansûb olarak okunmasının, merfû ve tenvînli okun-

masına tercîh edilmesi gerektiğini belirtmektedir. Bunun temel gerekçesi, “ ََفلََا رَفث” ifade-

sinden sonra “ َوَلََّ جِداَل” ifadesinin gelmesi ve bu ifadenin de mansûb ve tenvînsiz okun-

ması konusunda icmâ bulunması, önceki kelimelerin de mansûb olarak okunmasının ge-

rekliliğini ortaya koymaktadır. Bu cümlede, kesin olarak hanımına cinsel temasın, her 

türlü fıskın ve cidâlin yasaklandığı ifade edilmektedir. Tüm menfî kalıplarda aynı yapının 

korunabilmesi için, kendisinden önceki kelimelerin de mansûb olarak okunması gerektiği 

vurgulanmaktadır. Ayrıca, kırâat imâmlarının çoğunun bu cümleyi mansûb olarak oku-

duklarına dikkat çekilmektedir.389 Her üç ismin de merfû olarak okunduğu,390 Ebû Ca’fer 

b. el-Ka’kâ’nın (öl. 130/747) da bu şekilde okuduğu belirtilmiş ve Âsım’dan da bu 

kırâatin farklı yollarla rivâyet edildiği ifade edilmiştir. Kurtubî, kırâat farklılıkları hak-

kında oldukça ayrıntılı bir açıklama yapmıştır.391 

Sonuç olarak Kurtubî, âyetin siyâkından hareketle, üçüncü isim olan “ َجِداَل  ”وَلََّ 

isminin icmâen mansûb kabul edildiğini gerekçe göstererek, “ َفلََا رَفثََ وَلََّ فسُُوق” isimlerinin 

de mansûb olarak okunması gerektiğini savunmuştur. Bununla birlikte, her iki kırâat da 

mütevâtir olmasına rağmen bu sonucu çıkarmaktadır. 

Örnek 2:   

Kurtubî,   ََيق  مِنْهُمْ اِلَى الاذ۪ينَ اوُ۫توُا نَص۪يبًا مِنَ الْكِتاَبِ يدُْعَوْنَ اِلٰى كِتاَبِ اٰللِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثمُا يتَوََلىٰ فَر۪ الََمْ تر

﴾23﴿  مُعْرِضُونَ وَهُمْ    “Kendilerine kitâptan bir pay verilmiş olanlara baksana, aralarında ha-

kem olması için Allâh’ın kitâbına çağrılıyorlar da içlerinden bir grup yüz çevirip gerisin 

geri gidiyor.”392 âyetinde geçen   َلِيَحْكُم “Hüküm vermek üzere” kelimesinin Ebû Ca’fer Yezîd 

b. el-Ka’ka’ tarafından “ya” harfinin ötreli olarak  َلِيحُْكَم “Hüküm verilmek üzere” şeklinde 

 
388 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillâh b. Manzûr ed-Deylemî el-Ferrâ. Meâni’l-Kur’ân, thk. Ahmed 

Yûsuf en-Necati vd. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Tercüme), 1/120; Sicistânî, Ebû Bekr b. Ebî 

Dâvûd Abdullâh b. Süleymân b. El-Eş’as el-Ezdî es-Sicistânî, Kitâbu’l-Mesâhif. thk. Muhammed b. 

Abduh (Kâhire: el-Fârûku’l-Hadîsiyye. 1423/2002), 174; Ahmed b. Mûsâ b. El-Abbâs et-Temîmî Ebû 

Bekr b. Mücâhid el-Bağdâdî, Kitâbu’s-Seb’ati fi’l-kırâât, thk. Şevkî Dayf (Mısır: Dâru’l-Meârif. 

1400/1980), 180. 
389 Muhammed b. Ahmed b. El-Ezherî el-Herevî Ebû Mansûr, Meâni’l-kırâati li’l-Ezherî (Arabistan: Mer-

kezu’l-Buhûsi fi Külliyeti’l-Âdâbi. 1412/1991), 1/196-197. 
390 Sicistânî, Kitâbu’l-Mesâhif, 174. 
391 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/324-326;  
392 Âl-i İmrân 3/23. 



108 

 

okunduğuna işâret etmiş,393 ancak cumhûr tarafından ise bu kelimeyi malûm bir fiil olarak 

-şeklinde okunduğunu söylemiştir. Kurtubî, cumhûrun kırâatini ahsen ifadesiyle de لِيَحْكُمَ 

ğerlendirerek bu kırâatin diğer kırâate tercîh edilmesi gerektiğini ifade etmiştir.  

Kurtubî, ( َإنِاا كُناا نسَْتنَْسِخُ مَا كُنْتمُْ تعَْمَلوُن ِ (  29هَذاَ كِتاَبنَُا ينَْطِقُ عَليَْكُمْ بِالْحَق   “Bu, yüzünüze karşı 

gerçeği söyleyen kitâbımızdır. Çünkü biz, yaptıklarınızı kaydediyorduk.”394 âyetinde ge-

çen  ُينَْطِق “konuşuyor” ifadesinin malûm fiil olarak okunmasını, Kur’ân’ın bütünlüğündeki 

siyâkı dikkate alarak delil olarak sunmuş ve bir önceki âyette geçen   َلِيَحْكُم ifadesinin 

malûm olarak okunmasının daha uygun bir kırâat olduğunu vurgulamıştır.395 

2.2.1.2. Şâz Kırâatlerin Zayıf Görülmesinde Bağlamın Rolü 

Şâz kırâat, İbnü’l Cezerî’nin koymuş olduğu üç temel ölçünün dışında kalan her-

hangi bir kırâat olarak tanımlanmıştır. Bu üç şarttan biri olmazsa bu durumda zayıf veya 

şâz veya bâtıl kırâat diye isimlendirilir. Bu durum, kırâat ister Seb’a imâmlarından ister 

diğer kırâat yollarından nakledilmiş olsun fark etmez. Şu hâlde şâz kırâat: Senedi sahîh 

olmayan resmî mushafa muhâlefet eden veya Arapça dil kurallarına uygun olmayan 

kırâat, şâz kırâat olarak değerlendirilir.396 İmâm Kurtubî mütevâtir kırâatler arasında, 

siyâkı esâs alarak birini bir diğerine tercîh etmiştir veya birini diğerine göre zayıf gör-

müştür. Bu metodolojik yaklaşımı aşağıda verilen örneklerle temellendirilebilir. 

Örnek 1: 

Kurtubî ﴿ َ117اِنا رَباكَ هوَُ اعَْلَمُ مَنْ يَضِلُّ عَنْ سَب۪يلِه۪ۚ وَهوَُ اعَْلَمُ بِالْمُهْتدَ۪ين﴾  “Muhakkak ki senin Rabbin, 

evet O, kendi yolundan sapanları da doğru yolda gidenleri de iyi bilmektedir.”397 âyetinde 

geçen  ُّيَضِل “sapan” fiilinin bazı kırâat âlimleri tarafından “saptıran” anlamında  ُّيضُِل şek-

linde398 de okunduğunu dile getirmiştir. Bu ikinci kırâate göre mef’ûl hazfedilmiştir. An-

cak Kurtubî  ُّيَضِل şeklinde gelen kırâatin daha uygun olduğunu ifade etmiş ve bu okuma 

biçimini tercîh etmiştir. Bu tercîhini âyetin siyâkından hareketle yapmıştır. Şöyle ki: Eğer 

 
393 Ebû Yûsuf Müntecebüddîn Hüseyn b. Ebi’l-İz b. Reşîd el-Hemedânî, el-Kitâbu’l-Ferîdu fî i’râbi’l-

Kur’ân’l-Mecîd, thk. Muhammed Nizâmu’d-Dîn el-Feth (Medîne: Dâru’z-Zemâni Li’n-Neşri ve’t-

tevzî’, 1427/2006), 2/31; Ebû Hafs Ömer b. Abdirrahmân b. Muhaysin es-Sehmî, el-Hâdî şerhu tayyi-

beti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri (Beyrût: Dâru’l-Cîl. 1417/1997), 2/76. 
394 el-Câsiye 45/29. 
395 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/77. 
396 Dânî, et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’, 37. 
397 el-En’âm 6/117. 
398 Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/46; Cevzî, Zâdu’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr, 2/70; Nâsiru’d-Dîn Ebû Saîd Abdullâh 

b. Ömer B. Muhammed eş-Şirazi el-Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed Ab-

durrahmân el-Mura’şeli (Beyrût: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1418/1997), 2/179. 



109 

 

“sapma” anlamına gelen fiil “saptırma” anlamındaki الإضلال kelimesinden türemiş ol-

saydı, sonraki ifadenin de وهو أعلم بالهادين “Ve O, hidâyete iletenleri de en iyi bilendir,” 

şeklinde gelmesi gerekirdi. Oysa ki âyette “hidâyete iletenleri” şeklinde değil de   ُوَهوَُ اعَْلَم

-O, hidâyette olanları da en iyi bilendir” şeklinde gelmiştir. Âyetin içsel bütün“ بِالْمُهْتدَ۪ينَ 

lüğünden hareketle Kurtubî tarafından birinci kırâat tercîh edilmiştir.399 

Örnek 2:  

Kurtubî   الِحِينَ )إِنا لَ الْكِتاَبَ وَهوَُ يتَوََلاى الصا ُ الاذِي نَزا (  196وَلِي ِيَ اللّا  “Şüphesiz ki, benim koru-

yanım Kitâb’ı indiren Allâh’tır. Ve O bütün sâlih kullarını görüp gözetir.”400  âyetinde 

geçen   َل ُ الاذِي نَزا الْكِتاَبَ إِنا وَلِي ِيَ اللّا  ibârenin el-Ahfeş’in rivâyetine dayanarak   َل اِنا وَلِيا اٰللِّ الاذ۪ي نَزا

-Şüphesiz Allâh’ın velîsi o Kitâbı indirendir.” şeklinde okunduğunu zikretmekte“ الْكِتاَبَۘ  

dir. Bu ibârede geçen Allâh’ın velîsi ile Hz. Cebrâîl’in kastedildiği ifade edilmiştir. en-

Nehhâs bu kırâatin Âsım el-Cahderî’ye ait bir kırâat olduğunu aktarmaktadır.401 Ancak 

Kurtubî’nin de katıldığı görüşe göre birinci kırâat, daha açık ve anlaşılır olduğundan ha-

reketle şâz kabul edilen ikinci kırâate tercîh edilmiştir.402 Bu sonuca âyetin siyâkından 

hareketle ulaşmıştır. Çünkü لَ     الاذ۪ي نَزا وَلِي ِيَ اٰللُّ  الْكِتاَبَۘ  اِنا   ifadesinden sonra  َالِح۪ين  وَهُوَ يتَوََلاى الصا

“Ve O, sâlihleri velî edinir.” cümlesi gelmektedir.   َُالِح۪ينَ وَهو يَتوََلاى الصا  cümlesindeki zamir 

Allâh’a râcidir, yani fâil Allâh’tır. Dolayısıyla bu cümleden önce geçen لَ     اِنا وَلِي ِيَ اٰللُّ الاذ۪ي نَزا

-cümlesindeki fâilin de Cebrâîl değil Allâh olması gerektiği sanucuna varılmakta الْكِتاَبَۘ  

dır.403 Bu bağlamda Kurtubî’nin âyetin siyâkını esâs alarak mütevâtir olan birinci kırâati, 

şâz olan ikinci kırâate tercîh ettiği anlaşılmaktadır.  

2.2.1.3. Kırâatlerin Tercîh Edilmesinde / Delillendirilmesinde Bağlamın Etkisi 

“Tevcîh” kelimesi sözlükte, bir şeyin başka bir şeye yöneltilmesi veya karşılaştı-

rılması anlamına gelir. Örneğin, ‘falanla karşılaştım.’ ifadesi, yüzün bir başkasının yü-

züne yöneltilmesi anlamını taşır ve yön çevirmeye işâret eder.404 

Terim olarak ise tevcîh, kırâatlerin anlamlarını araştıran, Arap dilindeki farklı 

yönlerini ortaya koyan ve kırâati, lafız ve anlam açısından açıklığa kavuşturan ilim dalı 

 
399 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/8. 
400 el-A’râf 7/196. 
401 Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 2/85, 3/280; Hemedânî, el-Kitâbu’l-Ferîdu fî i’râbi’l-Kur’ân’l-Mecîd, 3/178. 
402 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/417; Nehhâs, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-

Murâdî el-Mısrî, Meâni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sabûnî (Mekke: Câmiatu Ümmi’l-Kurâ. 

1409/1988), 3/117; Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri, 2/261. 
403 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/417. 
404 Zemahşerî, “vch”, 2/321-322; İbn Manzûr, “kre”, 4776. 



110 

 

olarak tanımlanır. Bu alanda ilk eser yazma teşebbüsünde bulunan kişi Muhammed b. 

Sirrî (öl. ?) olup, eseri tamamlayamamıştır. Onun ardından Muhammed b. el-Hasen el-

Ensârî (öl. ?) gelmiş ve bu sahada üç önemli eser kaleme almıştır: Kitâbu’s-Seb’ati bi 

ilelihi’l-kebîr, Kitâbu’s-Seb’ati’l-evsat, Kitâbu’s-Seb’ati’s-sağîr. Kur’ân kırâatlerinin de-

lillendirilmesinde Kur’ân siyâkı, usûllerden biri olarak kabul edilir.  Kırâatlerin tevcîhi 

ve sebebi ile ilgili kitâp yazan tüm müellifler siyâk unsurunu delil olarak benimsemişler-

dir.405 İmâm Kurtubî de kırâatlerin tevcîhinde siyâk bağlamına dayanan bir yöntem be-

nimsemiş ve kırâat tercîhlerinde bağlamsal uyumu esâs almıştır. 

Örnek 1: 

يرُْجَعوُنَ  وَاِليَْهِ  وَكَرْهًا  طَوْعًا  وَالََّْرْضِ  السامٰوَاتِ  فِي  مَنْ  اسَْلَمَ  وَلَهَُٓ  يبَْغوُنَ  اٰللِّ  د۪ينِ  ﴾83﴿افَغَيَْرَ   “Onlar 

Allâh’ın dîninden başkasını mı arıyorlar! Oysa göklerde olanlar da yer de olanlar da 

isteyerek veya istemeyerek hep O’na boyun eğmişlerdir ve O’na döndürüleceklerdir.”406 

âyeti kerîmesinde geçen  َغَيْر “dışında” kelimesi,  َيبَْغوُن “arıyorlar” fiilinin mef’ûlu olarak 

naspedilmiştir. Yani buradan, “onlar Allâh’ın dîninin dışında başka bir dîn mi arıyor-

lar?” şeklinde bir anlam çıkmaktadır. 

Sadece Ebû Amr  َيَبْغوُن “arıyorlar” fiilini cem’ gâib kalıbında “ya” harfi ile;  ِوَاِليَْه

-O’na döndürüleceksiniz” ifadesini de cem’ muhâtab kalıbında “te” harfiyle oku“ ترُْجَعوُنَ 

muştur.407 Ona göre birinci fiil hâss ifade ederken ikinci fiil ise âmm ifade etmektedir. 

Birincisi hâss, ikincisi ise umûm olduğundan aralarında anlam farklılığı ortaya çıkmak-

tadır. Bu sebeple iki fiili farklı okumuştur.  

Hafs ve diğer bazı kırâat imâmları ise her iki fiili de  َيبَْغوُن “arıyorlar” ve  َيرُْجَعوُن 

“döndürüleceklerdir” şeklinde, gâib ifade eden “ya” harfiyle okumuşlardır.408 Çünkü bir 

önceki âyette )82(   َفمََنْ توََلاى بعَْدَ ذلَِكَ  فَأوُلئَكَِ هُمُ الْفَاسِقوُن  “Onlar fâsıklardır” ifadesi yer almak-

tadır ve burada bahsedilen kişiler, o dînin dışına sapmış olan fâsıklardır.409 Diğer kırâat 

 
405 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten-. 88.  
406 Âl-i İmrân 3/83. 
407 Ezherî, Meâni’l-kırâati li’l-Ezherî, 1/267; Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 5/548; Cevzî, 

Zâdu’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr, 1/300. 
408 Ezherî, Meâni’l-kırâati li’l-Ezherî, 1/267; Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri. 

2/115-116. 
409 Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri, 2/116; Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli 

âyi’l-Kur’ân, 5/548; Cevzi. Zâdu’l-mesîr fî ilmi’t-tefsîr, 1/300. 



111 

 

imâmları ise her iki fiili de muhâtab olan kişilere hitâben “te” harfiyle, yani  َتبَْغوُن “arı-

yorsunuz”,  َترُْجَعوُن “döndürüleceksiniz” şeklinde okumuşlardır.410 Çünkü Allâh Teâlâ ön-

ceki âyette altı çizili olan ibârede    مِيثاَقَ النابيِ يِنَ  لمََا آتَيَْتكُُمْ مِنْ كِتاَبٍ وَحِكْمَةٍ   ثمُا جَاءَكُمْ رَسُول ُ وَإِذْ أخََذَ اللّا

ق  لِمَا مَعكَُمْ لتَؤُْمِننُا بِهِ وَلتَنَْصُرُناهُ قَالَ أأَقَْرَرْتمُْ وَأخََذتْمُْ عَلىَ ذلَِكُمْ إِصْرِي قَالوُ ا أقَْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدوُا وَأنََا مَعكَُمْ مِنَ  مُصَد ِ

 Andolsun ki size kitâbı ve hikmeti verdik” şeklinde buyurmuştur.411“ الشااهِدِينَ )81( 

Ebû Mansûr, bu kırâatlerin tümünün Arapça’ya uygun ve câiz olduğunu ifade et-

miştir.412 Kurtubî de, bu kırâatlerin tümü mütevâtir olmasına rağmen her bir kırâati, âyetin 

siyâkından hareketle temellendirmeye çalışmıştır.  

Kurtubî, bu âyetin sebebi nüzûlünü dikkate alarak, Ebû Amr’in kırâatindeki  َيبَْغوُن 

birinci fiilinin umûm değil hâss bir anlam taşıdığını ifade etmiştir. Sebebi nüzûl açısından 

bakıldığında, Yahûdî ve Hıristiyanlar arasında Allâh’ın dîninin dışında başka bir dîn ara-

yışında olanlar vardı ve bu âyet onların bu durumuyla ilgilidir. İbn Abbâs’tan rivâyet 

edildiğine göre, Ehl-i Kitâp olan Yahûdî ve Hristiyanlar arasında, hangisinin İbrâhîm’in 

dînine bağlı olduğu konusunda bir ihtilâf ortaya çıktı. Her iki grup da kendi inançlarını 

İbrâhîm’in dînî olarak savunmuştur. Bunun üzerine Peygamber Efendimiz, her iki grubun 

da İbrâhîm’in dîninden uzak olduğunu ifade etmiştir. Bu sebeple iki grup da peygambere 

kızdılar ve şöyle dediler: “Allâh’a and olsun ki biz asla senden razı olmayacağız ve senin 

dînine de girmeyeceğiz.” Bu durum üzerine ilgili âyet nâzil oldu. Kurtubî devamında, 

ikinci fiil olan  َترُْجَعوُن fiilinin ise bütün insanları kapsadığı için genel bir anlam taşıdığını 

ifade eder.413  

Diğer kırâat imâmlarının her iki fiili de muhâtab “te” si ile okumalarının müm-

künlüğünü, âyetin bağlamından yola çıkarak temellendirmiştir. Çünkü bu âyetin iki ön-

ceki âyeti olan 81. âyette …   ٍوَحِكْمَة كِتاَبٍ  مِنْ  آتَيَْتكُُمْ   şeklinde muhâtab ifade  )81(…لمََا 

kullanılmıştır.414 Bu durumda fiilerin de muhâtab “te” si ile gelebileceğini izâh etmeye 

çalışmıştır. 

 
410 Ezherî, Meâni’l-kırâati li’l-Ezherî, 1/267; Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri, 

2/116; Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri. 2/116; Taberî, Câmiu’l-beyân an 

te’vîli âyi’l-Kur’ân, 5/548. 
411 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/192. 
412 Ezherî, Meâni’l-kırâati li’l-Ezherî, 1/268. 
413 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/192; Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, 92; Cevzî, Zâdu’l-mesîr fî ilmi’t-

tefsîr, 1/300. 
414 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/193; Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 5/548-549, 

553. 



112 

 

Öte yandan Hafs’ın her iki fiili de gâib “ya” sı ile okuduğu kırâatini de yine âyetin 

bağlamını esâs alarak temellendirmiştir. Şöyle ki: Âl-i İmrân 82. âyetin bitiminde   َِفَأوُلئَك

 onlar fâsıklardır” ifadesi gaybı işâret eder.415 Dolayısıyla fiilerin de gayb“ هُمُ الْفَاسِقوُنَ   )82(

sîgası ile okunmasının uygunluğunu âyetin bağlamı ile temellendirmiştir.  

Örnek 2: 

قًا لِمَا بيَْنَ يَديَْهِ مِنَ التاوْرٰيةِِۖ وَاٰتيَْنَاهُ الَِّْ  قًا نْج۪يلَ ف۪يهِ هُدىً وَنوُر ِۙ  وَقفَايْنَا عَلَٰٓى اٰثاَرِهِمْ بعِ۪يسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَد ِ وَمُصَد ِ

ا انَْزَلَ 46لِمَا بيَْنَ يَديَْهِ مِنَ التاوْرٰيةِ وَهُدىً وَمَوْعِظَةً لِلْمُتاق۪ينَ ﴿ ا انَْزَلَ اٰللُّ ف۪يهِِۜ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بمََِٓ نْج۪يلِ بِمََٓ ﴾ وَلْيَحْكُمْ اهَْلُ الَِّْ

﴾ 47اٰللُّ فَاوُ۬لَٰٓئكَِ هُمُ الْفَاسِقوُنَ ﴿  “46. Ardından o peygamberlerin yolu üzere, kendinden önce gel-

miş olan Tevrât’ı tasdîk edici olarak Meryem oğlu Îsâ’yı gönderdik. Ona da içinde 

hidâyet ve nûr bulunan, kendinden önce gelmiş olan Tevrât’ı tasdîk edici, takvâ sahipleri 

için bir yol gösterici ve bir öğüt olarak İncîl’i verdik. 47. İncîl’e tâbi olanlar da Allâh’ın 

onda indirdikleriyle hükmetsinler. Kim Allâh’ın indirdiği ile hükmetmezse işte onlar 

fâsıkların kendileridir.”416  Âyetlerinde Allâh’ın: “İncîl sahipleri de Allâh’ın İncîl’de in-

dirdiği ile hükmetsin.” emrindeki  ْوَلْيَحْكُم fiilinde bulunan “lâm” harfini, el-A’meş (öl. 

148/765) ve Hamza كَيْ     anlamında okuyarak fiili nasp etmişlerdir; yani  َوَلِيَحْكُم şeklinde 

okumuşlardır.417 Diğer kırâat imâmları ise lam harfini emir lamı olarak kabul etmiş ve 

fiili cezm ederek  ْوَلْيَحْكُم şeklinde okumuşlardır.418 

“Lâm” harfinin  ْكَي anlamında okunduğu birinci kırâate göre, “lâm” harfi, yüce 

Allâh’ın;  ُوَاٰتيَْنَاه “ona verdik” fiiline taalluk eder419 ve bu durumda durak câiz olmaz. Şu 

hâlde âyet şu şekilde anlaşılmaktadır. “Biz, İncîl sahipleri, Allâh’ın onda indirdikleriyle 

hükmetsinler diye Îsâ’ya İncîl’i indirdik.”420   

Âyetin başındaki “lâm” harfini emir “lâm”ı olarak okuyanların kırâatine göre ise 

âyet şu şekilde anlaşılmaktadır: “İncîl sahipleri, Allâh’ın İncîl’de indirdiği ile hükmet-

 
415 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/192-193. 
416 el-Mâide 5/46-47. 
417 Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/270. 
418 Ezherî, Meâni’l-kırâati li’l-Ezherî, 1/332. 
419 Ebû Ali, el-Hasen b. Ahmed b. Abdu’l-Gaffâr el-Fârisî el-Asl, el-Hüccetü li’l-kırâati’s-seb’ah, thk. 

Bedrü’d-Dîn Kahvecî-Beşîr Cüveycâbî (Şam-Beyrût: Dâru’l-Meymûn li’t-Turâs, 1413/1993), 3/227; 

Hemedânî, el-Kitâbu’l-Ferîdu fî i’râbi’l-Kur’ân’l-Mecîd, 2/445; Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-

neşri fi’l-kırâati’l-aşri. 2/172. 
420 Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/483-484; Osmân b. Saîd b. Osmân b. Ömer Ebû Amr ed-Dânî, el-Müktefî fi’l-

vakfi ve’l-ibtidâ, thk. Muhyi’d-Dîn Abdu’r-Rahmân Ramadân (Dâru Ammâr. 1422/2001), 61; He-

medânî, el-Kitâbu’l-Ferîdu fî i’râbi’l-Kur’ân’l-Mecîd, 2/445-446; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 

2/62. 



113 

 

sin.” Bu, yüce Allâh’ın:  ُ -Aralarında Allâh’ın indirdikleri ile hük“ وَأنَِ احْكُمْ بيَْنهَُمْ بمَِا أنَْزَلَ اللّا

met.”421 emrini çağrıştırmaktadır. Dolayısıyla, bu ifade yeni bir cümle (istinâf) olarak ka-

bul edilir ve bir yükümlülük ifade eder422 ki bu da “İncîl sahipleri, onunla hükmetsinler.” 

anlamına gelir.423 

Mekkî, fiilin cezm ile okunmasının tercîh edilmesi gerektiğini söylemektedir. Bu-

nun nedeni, çoğunluğun bu şekilde okumasıdır. Ayrıca, bu âyetteki tehdîd ifadelerinin 

İncîl ehli için bağlayıcı bir emir niteliği taşıdığına işâret ettiğini belirtmekteddir. Nehhâs 

ise Ebû Ca’fer’in, her iki kırâatin de hasen olduğuna işâret ettiğini rivâyet etmektedir. 

Çünkü Yüce Allâh indirdiği her kitâbı, o kitâbın hükümleriyle gereği gibi amel edilmesi 

için göndermiştir. Bu sebeple, her iki kırâatin de geçerli ve sahîh olduğuna kanâat getir-

mektedir.424 

Bu örnekte Kurtubî, bağlamın anlamının değişmesi nedeniyle  َوَلِيَحْكُم kelimesindeki 

“lâm” harfini temellendirmeye çalışmıştır. Çünkü  َوَلِيَحْكُم fiilindeki “mîm” harfinin nasp 

edilmesini sağlayacak olan bağlam  ْكَي anlamındaki “lâm” harfine işâret etmektedir. Diğer 

taraftan  ْوَلْيَحْكُم fiilindeki “mîmé harfinin cezm edilmesini sağlayacak olan bağlam ise 

“emir lâmı” anlamındaki “lâm” harfine delâlet etmektedir.  

Örnek 3: 

Kurtubî,   َرَكُمْ بِه۪ وَيذُْهِب اءً لِيطَُه ِ اءِ مََٓ لُ عَليَْكُمْ مِنَ السامََٓ يكُمُ النُّعَاسَ امََنَةً مِنْهُ وَينَُز ِ عَنْكُمْ رِجْزَ الشايْطَانِ  اِذْ يغُشَ ۪

﴾11وَلِيَرْبطَِ عَلٰى قلُوُبكُِمْ وَيثُبَ ِتَ بِهِ الََّْقْداَمَِۜ ﴿  “O zaman katından bir güven olsun diye sizi hafif bir 

uykuya daldırıyordu. Sizi onunla temizlemek, şeytânın pisliğini üzerinizden gidermek, ce-

saretinizi arttırmak ve o sayede ayaklarınızı yere sağlam bastırmak için gökten üzerinize 

su indiriyordu.”425 âyetinde geçen  َاِذْ يغُْ شِ يكُمُ النُّعَاس “sizi hafif bir uykuya daldırıyordu.” ifa-

desinde iki mef’ûl bulunduğunu, bu kırâatin Medînelilere ait olduğunu belirtmektedir.426 

 
421 el-Mâide 5/49; Hemedânî, el-Kitâbu’l-Ferîdu fî i’râbi’l-Kur’âni’l-Mecîd, 2/446; Muhaysin, el-Hâdî 

şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri. 2/172. 
422 Dânî, el-Müktefî fi’l-vakfi ve’l-ibtidaâ, 61. 
423 Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/483-485; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 2/62. 
424 Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/270; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 8/34-35; Taberî, Câmiu’l-beyân, 

8/484. 
425 el-Enfâl 8/11. 
426 Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/61; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/52; İbnü’l-Cezerî, en-

Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 2/276; Abdurrahmân b. Muhammed Ebû Zer’a İbn Zencele, Hüccetü’l-kırâat, 

thk. saîd el-Efğânî (Dâru’r-Risâle), 309; Muhammed Abdu’l-Hâlık Udayma, Dirâsâtun li üslûbi’l-

Kur’âni’l-Kerîm (Kâhire: Dâru’l-Hadîs), 4/147. 



114 

 

Ayrıca, fiilin daha önceki  ِ -Yardım ancak Allâh katındandır.”427 âye“ وَمَا الناصْرُ إلَِّا مِنْ عِنْدِ اللّا

tinde zikredilen Allâh’a izâfe edilmesi nedeniyle, bu kırâatin hoş ve uygun bir kırâat ol-

duğunu ifade etmektedir.428 Kurtubî  َاِذْ يغُْ شِ يكُمُ النُّعَاس ifadesinden sonra gelen   َلُ عَليَْكُمْ  مِن وَينَُز ِ

اءً  اءِ مََٓ -Üstünüze gökten su indiriyordu.”429 Cümlesinde de fiilin Allâh’a izâfe edilme“ السامََٓ

sinin devam ettiğini vurgulamaktadır. Bu cümlede de yine Allâh, fiilin fâili olarak geç-

mektedir.430 Aynı şekilde, bu ifadeler arasındaki uygunluk (müşâkelet) bağlamında  ُالِإغْشَاء 

“uykuya büründürmek” fiilinin de yüce Allâh’a izâfe edilmiş olmasının mantıklı oldu-

ğunu belirtmektedir.431  

 İbn Kesîr ve Ebû Amr, fiilin fâilini, “hafif uykuya” izâfe ederek; النُّعَاسُ يغَْشَاكُمُ    اِذْ   

“O hafif uyku sizi bürüyordu.” şeklinde okumuşlardır.432 Bu kırâatin dayanağı ise,  َثمُا   أنَْزَل  

 Bir emniyet ve bir uyuklama indirdi ki, içinizden bir“عَليَْكُمْ مِنْ بعَْدِ الْغَم ِ أمََنَةً نعَُاسًا  يَغْشَى  طَائفَِةً  مِنْكُمْ  

kısmını örtüp bürüyordu.”433 ifadesidir.434 Bu ifadede, “örtüp bürüyor” anlamına gelen 

fiil, hem “ya” harfiyle hem de “te” harfiyle okunmuş olup bu okuyuşlara göre de fiil, ya 

 güvenlik”e izâfe edilmiştir. Burada geçen “güvenlik” kelimesi“ أمََنَةً  uyku”ya veya“ النُّعَاسُ 

hafif bir uyku anlamında kullanılmıştır. Yüce Allâh, bu uykunun, Müslümanları bürüyen 

bir durum olduğunu haber vermektedir.  

Diğer kırâat âlimleri, fiili  ُيكُم  Sizi büründürüyor.” Şeklinde okumuşlar. Bu“ يغُشَ ۪

okuma tarzında “ya” harfini ötreli, “ğayn” harfini üstünlü, “şîn” harfini ise esreli ve şed-

deli olarak okumuşlardır.435 Ayrıca,   َالنُّعَاس   “Hafif bir uyku” kelimesini, Nâfi’nin kırâati-

nin anlamını yansıtacak şekilde mansûb okumuşlardır. Bu iki kelime, yani غَشاى ve  أغَْشَى 

aynı anlamı taşımaktadır. Örneğin, Yâ-sîn Sûresi 9. âyetinde  ْفَأغَْشَيْنَاهُم “Onları bürüdük” 

ifadesi, Necm Sûresi 54. âyetinde فغَشَاهَا مَا غَشاى “Onu bürüyen şey onu bürüdü” ve Yûnus 

 
427 el-Enfâl 8/10. 
428 Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri, 2/247. 
429 el-Enfâl 8/11. 
430 Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 2/92. 
431 İbn Zencele, Hüccetü’l-kırâat, 308. 
432 Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/61; İbnü’l-Cezerî, en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşri, 2/276; Udayma, Dirâsâtun 

li üslûbi’l-Kur’âni’l-Kerîm, 4/147; Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-aşri, 2/246. 
433 Âl-i İmrân 3/154. 
434 Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/52; İbn Zencele, Hüccetü’l-kırâat, 308; Hemedânî, el-

Kitâbu’l-Ferîdu fî i’râbi’l-Kur’ân’l-Mecîd,  3/193. 
435 Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/61; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/52; İbnü’l-Cezerî, en-Neşru 

fi’l-kırâati’l-aşri, 2/276; Hemedânî, el-Kitâbu’l-Ferîdu fî i’râbi’l-Kur’ân’l-Mecîd, 3/193; Udayma, 

Dirâsâtun li üslûbi’l-Kur’âni’l-Kerîm, 4/147; Muhaysin, el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri fi’l-kırâati’l-

aşri, 2/247. 



115 

 

Sûresi 27. âyetinde  ْكَأنَامَا أغُْشِيتَْ وُجُوههُُم “Yüzleri örtülmüş gibi” ifadeleri yer almaktadır. Bu 

örneklerde de benzer bir anlam ve kullanım söz konusudur. 

Mekkî, bu konuda tercîh edilen kırâatin  ُيغُْشِيكُم olduğunu ifade etmiştir. Çünkü bu 

kelimeden sonra gelen  ُمِنْه  مِنْهُ  Kendi katından bir emniyet olmak üzere” ifadesinin“ امََنَةً 

kelimesindeki “he” zamiri Allâh’a râcidir. Dolayısıyla  ُْيكُمُ النُّعَاسَ شِ اِذْ يغ  şeklinde okunarak 

fiil Allâh’a izâfe edilmiş olur. Nitekim çoğunluk da bu şekilde okumayı tercîh etmiştir.436 

Tâberî, bu kırâatler arasında  ُيكُم لُ عَلَيْكُمْ مِنَ   Sizi büründürüyor.” Kırâatinin“ يغُشَ ۪ وَينَُز ِ

اءً  اءِ مََٓ -Üstünüze gökten su indiriyordu.” Cümlesinin bir önceki cümle atfedilmiş ol“ السامََٓ

masından dolayı daha doğru bir kırâat olduğunu ifade etmektedir.437 Bu âyette, Kurtubî 

يكُمُ شِ يغُْ   fiiliyle ilgili iki mütevâtir kırâat ortaya koymuştur. Birincisi Medîne ehlinin kırâati 

ki o  ُْيكُمُ شِ يغ  şeklindedir. Kurtubî bu kırâati fiilden önceki ِِ ِ وَمَاِالنَّصْرُِإ لََّّ مِنْ عِنْدِ اللّا  cümlesi ve 

aynı âyette fiilden hemen sonra gelen  ْلُ عَليَْكُم -cümlesiyle temellendirmiştir. Konuşma وَينَُز ِ

nın tutarlılığı açısından bu iki cümledeki fiillerin Allâh’a izâfe edildiği açıkça görülmek-

tedir. İbn Kesîr ve Ebû Amr’ın  ُيغَْشَاكُم şeklindeki kırâatlerinde ise fiil,   ُالنُّعَاس kelimesine 

izâfe edilmiştir. Kurtubî bu kırâati de Kur’ân’ın siyâkından hareketle temellendirmekte-

dir. Şöyle ki  يغَْشَىأمََنَةً نعَُاسًا  cümlesinde fiil, نعَُاسًا kelimesine izâfe edilmiştir. 

Yapılan bu açıklamalardan sonra Kurtubî’nin, kırâatlerin temellendirilmesinde 

Kur’ân bağlamını dikkate alarak nasıl bir metodoloji izlediği anlaşılmaktadır. Bu açıkla-

malar, kırâatlerin delillendirilmesinde bağlamın ne denli önem arz ettiğini de gözler 

önüne seermektedir. 

2.2.1.4. Rivâyetlerin Tenkîdinde Bağlamın Etkisi  

Hadîslerin sıhhatine ilişkin değerlendirmelerde başvurulan yöntemlerden biri de 

ilgili rivâyetlerin Kur’ân’a arz edilmesidir. Bu usûl çerçevesinde, bir rivâyet Kur’ân’ın 

bağlamsal bütünlüğü, temel ilkeleri ve maksatlarıyla uyumsuzluk gösterdiği takdirde, 

onun zayıf olduğu sonucuna varılabilir.438 Zira Kur’ân, kendisi dışındaki tüm kaynaklar 

için nihâî hakem konumundadır. Nitekim sahâbenin önde gelen imâmlarından bazıları da 

rivâyetleri tenkîd ederken bu yönteme başvurmuşlardır. Bu bağlamda, İmâm Kurtubî’nin 

 
436 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/458-459. 
437 Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/61. 
438 Ahmet Keleş, “Hadîslerin Kabulü ve Reddinde Kur’ân’a Arz Yöntemi”, İslâm Geleneğinde ve Modern 

Dönemde Hadîs ve Sünnet, haz. Bünyamin Erul (İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020), 469. 



116 

 

zayıf rivâyetlerin değerlendirilmesinde Kur’ân’ın bağlamına ne ölçüde önem atfettiğini, 

tefsîrinden hareketle bazı örnekler üzerinden ortaya koymaya çalışacağız.  

Örnek 1: 

الِح۪ينَ ﴿ داقنَا وَلنَكَُونَنا مِنَ الصا ا اٰتٰيهُمْ مِنْ فَضْلِه۪ بَخِلوُا بِه۪  75وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اٰللَّ لئَِنْ اٰتٰينَا مِنْ فَضْلِه۪ لنََصا ﴾ فلَمَآَ

ا اخَْلفَوُا اٰللَّ مَا وَعَدوُهُ وَبِمَا كَانوُا يَ 76وَتوََلاوْا وَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴿ ﴾  77كْذِبوُنَ ﴿﴾ فَاعَْقبَهَُمْ نفَِاقًا ف۪ي قلُوُبهِِمْ اِلٰى يوَْمِ يَلْقَوْنَهُ بمََِٓ  

“75. Onların içinde öyleleri var ki, “Allâh bize lütuf ve kereminden bahşederse biz de 

elbette hayır yolunda harcar ve iyi kimselerden oluruz” diye Allâh’a söz vermişlerdi. 76. 

Ama Allâh onlara lütuf ve kereminden ihsân edince hemen cimrilik gösterdiler ve yüz 

çevirdiler, zaten yan çizip duruyorlardı. 77. Bunun üzerine Allâh da kendisine verdikleri 

sözden caydıkları ve hep yalan söyledikleri için, kendi huzuruna çıkacakları güne kadar 

yüreklerine münâfıklığı yerleştirdi.”439 Söz konusu âyetlerle ilgili olarak ilim ehli tarafın-

dan çeşitli te’vîl ve değerlendirmeler yapılmıştır. Nitekim İbn Abbâs’tan nakledilen bir 

rivâyete göre, bu âyetlerin Ensâr’dan bir şahıs hakkında nâzil olduğu ifade edilmiştir. 

Rivâyete konu olan kişinin Ensâr’dan Sa’lebe b. Hâtib olduğu belirtilmektedir. Sa’lebe 

bir meclise gelerek orada bulunanları şâhit tutmuş ve şöyle demiştir: “Eğer Allâh bana 

lütfundan bir rızık ihsân edecek olursa, muhakkak ki ben Allâh’ın bu rızık üzerindeki 

hakkını eda eder, bu maldan sadaka verir, ayrıca akrabalık bağlarını da gözetirim.” Bunun 

üzerine Allâh Teâlâ onu imtihan etmiş ve kendisine lütfundan ihsânda bulunmuştur. An-

cak Sa’lebe verdiği sözü yerine getirmemiş, böylece Allâh’ın kendisine bahşettiği nimet 

karşısında nankörlükte bulunarak ilâhî gazabı celbetmiştir. Bu duruma binâen, Yüce 

Allâh onun durumunu Kur’ân’da  َ  ”.Onlardan kimi de Allâh’a and içti“ ...وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللّا

âyetinden başlayarak  َيكَْذِبوُن “yalan söylüyorlar” âyetine kadar440 tafsilatlı bir şekilde 

beyân etmiştir.441  

Ali b. Yezîd el-Hânî, el-Kâsım Ebî Abdirrahmân’dan, o da Ebû Ümâme el-

Bâhilî’den şöyle rivâyet etmiştir: Ensâr’dan Sa’lebe b. Hâtıb, Hz. Peygamber’e (s.a.s.) 

gelerek, “Allâh’a dua et ki bana bol miktarda mal versin” şeklinde bir talepte bulundu. 

Hz. Peygamber (s.a.s.) ise ona şu karşılığı verdi: “Ey Sa’lebe! Yazıklar olsun sana!  Şük-

rünü yerine getirebileceğin az miktardaki mâl, şükrünü edâ edemeyeceğin çok mâldan 

senin için daha hayırlıdır.”  Ancak Sa’lebe Hz. Peygamber’in (s.a.s.) huzuruna çıkarak bu 

 
439 et-Tevbe 9/75-77. 
440 et-Tevbe 9/75-77. 
441 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî el-Eslemî el-Medenî, el-Meğazî, thk. Marsden 

Jones (Londra: Oxford Üniversitesi, 1966), 3/1068; Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/577-578; Nehhâs, 

Meâni’l-Kur’ân, 3/234; İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azîm li ibn Ebî Hâtim, 6/1849. 



117 

 

talebini yineledi. Bunun üzerine Hz. Peygamber (s.a.s.) ona şu soruyu yöneltti: “Allâh’ın 

peygamberi gibi olman seni memnûn etmiyor mu? Eğer ben dağların altın olup benimle 

birlikte akmasını dileseydim, kesinlikle bu gereçekleşirdi.” Sa’lebe buna karşılık kendi-

sine şöyle dedi: “Seni hak ile gönderen Allâh’a yemîn ederim ki eğer Allâh’a dua edersen 

ve O da bana mâl ihsân edecek olursa ben kesinlikle her hak sahibine hakkını vereceğim. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber onun için dua etti ve böylece Sa’lebe bir koyun satın aldı. 

Onun koyunu neredeyse solucanlar gibi türeyerek zamanla hızla çoğaldı. Hayvanlarının 

sayısı arttıkça Medîne ona dar gelmeye başladı ve şehrin dışındaki vadilerden birine ta-

şındı. Bu süreçte yalnızca öğle ve ikindi namazlarına cemâate iştirak etmeye; diğer vakit-

lere ise gelmemeye başladı. Daha sonra malı çoğaldıkça cemâate katılımı daha da azaldı 

ve sonunda cuma namazı dışında hiçbir namazı cemâatle kılmaz oldu. Nihâyetinde cuma 

namazına dahi gelmez hale geldi.442 Bunun üzerine Rasûlüllâh (s.a.s.), Sa’lebe hakkında 

üç kez “Sa’lebe’ye yazıklar olsun” buyurdu. Bu hadîse akabinde, zekâtın farz kılındığını 

bildiren şu âyet nâzil oldu:  ْيهِمْ بهَِا وَصَل ِ عَليَْهِمْ إِنا صَلَاتكََ سَكَن  لهَُم رُهُمْ وَتزَُك ِ خُذْ مِنْ أمَْوَالِهِمْ صَدقََةً تطَُه ِ

ُ سَمِيع  عَلِيم  ) (  103وَاللّا  “Onları arındırmak ve temize çıkarmak üzere mallarından sadaka al! 

Bir de onlar için dua et; çünkü senin duan onlara huzur verir. Allâh her şeyi çok iyi 

işitmekte ve bilmektedir.”443 Bu ilâhî emir üzerine, Hz. Peygamber (s.a.s.), zekât topla-

mak üzere biri Cüheyne, diğeri ise Benî Süleym kabilesinden olmak üzere iki görevli 

tayîn etti ve onları Sa’lebe’ye gönderdi. Görevliler Sa’lebe’nin yanına vardıklarında, Hz. 

Peygamber’in yazdırdığı mektubu kendisine okuyarak ona ilettiler. Ancak Sa’lebe, bu 

uygulamanın cizyeden farkı olmadığını söyleyerek tepki gösterdi ve memurlara şöyle 

dedi: “Siz önce diğer görevlerinizi yerine getirin, daha sonra bana tekrar uğrayın.” O es-

nada Sülemî (isimli sahâbî) durumu öğrendi. Develerinin en iyi olanlarını zekât için ayırdı 

ve zekât memurlarını karşıladı. Memurlar bu develeri görünce şaşırdılar ve şöyle dediler: 

“Senin bu kadar vermen gerekmez. Biz senden bunları almak istemiyoruz.” Sülemî onlara 

şöyle dedi: “Hayır, bunları alın. Ben bunları gönül hoşluğuyla veriyorum. Zaten onlar 

bana ait.” Memurlar onun verdiği develeri aldılar. Zekât görevlerini tamamladıktan sonra 

dönüş yolunda Sa’lebe’ye tekrar uğradılar. Ancak Sa’lebe yine şöyle dedi: “Bu, cizyenin 

benzeridir! Gidin, ben bir düşüneyim.” Memurlar Medîne’ye döndüler ve Peygamber 

Efendimiz (s.a.v)’in yanına vardılar. Rasûlüllâh onları görünce henüz konuşmadan şöyle 

 
442 Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 3/234-235; Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl, 207-209. 
443 et-Tevbe 9/103. 



118 

 

buyurdu: “Ey Sa’lebe’nin kokusu!” Daha sonra Sülemî için dua etti ve ona bereket te-

mennîsinde bulundu. Memurlar, Sa’lebe’nin ve Sülemî’nin tutumlarını Hz. Peygamber’e 

(s.a.s.) anlattılar. Bunun üzerine Yüce Allâh, Sa’lebe hakkında Tevbe Sûresi 75-77. âyet-

leri indirdi. Bu sırada Peygamber Efendimiz’in yanında, Sa’lebe’nin akrabalarından biri 

bulunuyordu. Durumu işitince hemen gidip Sa’lebe’ye ulaştı ve şöyle dedi: “Yazıklar ol-

sun sana, Allâh senin hakkında şöyle şöyle âyetler indirdi.” Bunun üzerine Sa’lebe büyük 

bir pişmanlıkla Rasûlüllâh’ın yanına geldi ve zekâtını kabul etmesini istedi. Ancak Hz. 

Peygamber (s.a.s.) ona şöyle buyurdu: “Allâh, artık senin sadakanı kabul etmemi bana 

yasakladı.” Sa’lebe, başına toprak serperek ağlamaya başladı. Rasûlüllâh (s.a.s.) ise ona 

şu sözlerle karşılık verdi: “Bu senin kendi yaptığındır. Ben sana emrettim, sen ise bana 

itâat etmedin.” Hz. Peygamber onun zekâtını kabul etmeyince Sa’lebe evine döndü. 

Rasûlüllâh (s.a.s.) vefât etti ve o sadaka kabul edilmeden kaldı. Daha sonra Sa’lebe, Hz. 

Ebû Bekir’e geldi ve şöyle dedi: “Sen benim Rasûlüllâh katındaki yerimi ve Ensâr ara-

sındaki konumumu biliyorsun. Lütfen sadakamı kabul et.”  Hz. Ebû Bekir ise şöyle kar-

şılık verdi: “Rasûlüllâh senin sadakanı kabul etmedi, ben nasıl kabul edebilirim?” O da 

sadakayı kabul etmeden vefât etti. Sonra Sa’lebe Hz. Ömer’e geldi ve: “Ey mü’minlerin 

emiri, sadakamı kabul et!” dedi. Hz. Ömer de şöyle dedi: “Rasûlüllâh kabul etmedi, Ebû 

Bekir de kabul etmedi. Ben de kabul etmeyeceğim.” Hz. Ömer de vefât etti. Ardından 

Sa’lebe, Hz. Osmân’a başvurdu. Onun da sadakasını kabul etmesini istedi. Hz. Osmân da 

şöyle dedi: “Rasûlüllâh, Ebû Bekir ve Ömer sadakanı kabul etmediler. Ben de kabul et-

meyeceğim.” Ve o da sadakasını kabul etmedi. Nihâyetinde Sa’lebe, Hz. Osmân’ın 

hilâfeti döneminde vefât etti.444 Sa’lebe’nin, kendisine amcası oğlundan intikâl eden bir 

mîrâs sebebiyle servet sahibi olduğuna dair rivâyetler de mevcuttur. İbn Abdilberr, bu 

bağlamda şu değerlendirmede bulunur: “Rivâyet olunduğuna göre,  َّوَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اٰلل âyeti 

Sa’lebe b. Hâtıb’ın zekât vermekten imtinâ etmesi sebebiyle onun hakkında nâzil olmuş-

tur.”445  

 İbn Abbâs’tan, bu âyetlerin Hâtıb b. Ebî Beltea hakkında nâzil olduğuna dair bir 

rivâyet de nakledilmiştir. Rivâyete göre Hâtıb b. Ebî Beltea’nın Şam’da bulunan ticaret 

 
444 Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/578-580; Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 3/235-236; İbnu’l-Arabî, Ebû Bekr Mu-

hammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî, Ahkâmu’l-Kur’ân (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İl-

miyye, 1424/2003), 2/546-548; İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azîm li ibn Ebi Hâtim, 6/1847-1849; 

Taberânî, Ebü’l-Kāsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb, el-Ehâdisu’t-tuvâl, thk. Hamdî 

b. Abdü’l-Mecîd es-Selefî (Musul: Mektebetu’z-Zehra, 1404/1983), 225, Hadîs No: 20; Zemahşerî, el-

Keşşâf, 2/203; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/90. 
445 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/307; Vâhidî, Esbâb-ı Nüzûl. 207-209. Vâhidî hadîsin senedinin 

zayıf olduğunu belirtmiştir.  



119 

 

mallarının gecikmesi üzerine, Ensâr’ın meclislerinden birinde şöyle yemîn etmiştir: “Eğer 

malım sağ salim elime ulaşırsa, onun bir kısmını sadaka olarak verecek ve bir kısmını da 

akrabalarıma dağıtacağım.” Ancak malı eksiksiz şekilde kendisine ulaştığında, cimrilik 

ederek verdiği sözü yerine getirmemiştir. Bunun üzerine söz konusu âyetin nâzil olduğu 

söylenmiştir.446 

ed-Dahhâk ilgili âyetin Nebtel b. el-Hâris, Cedd b. Kays ve Muattib b. Kuşeyr gibi 

bazı münâfık kimseler hakkında nâzil olduğunu ifade etmiştir. Kurtubî, ed-Dahhâk’ın il-

gili âyetin münâfıklar hakkında nâzil olduğuna dair yorumunun daha isâbetli olduğunu 

belirtmektedir.  Ancak âyette geçen فَاعَْقبَهَُمْ نفَِاقًا ““O da kalplerine bir nifâk sokarak onları 

cezalandırdı.” ifadesi Allâh’a ahitte bulunan kimsenin önceden münâfık olmadığını ima 

etmektedir. Bununla birlikte burada şu anlam da kastedilmiş olması da mümkündür. 

Allâh, onların mevcut nifâklarını artırmış ve bu hâlleriyle ölümlerine kadar devam etme-

lerini takdîr etmiştir. Nitekim âyetin devamında yer alan  ُاِلٰى يوَْمِ يَلْقوَْنَه “Huzuruna çıkacakları 

güne kadar” ifadesi de bu anlamı teyid etmektedir.447 

  Kurtubî, söz konusu âyetlerin siyâkından hareketle ve ed-Dahhâk’ın da konuyla 

ilgili yorumunu delil olarak kabul ederek, ilgili âyetlerin münâfıklar hakkında nâzil oldu-

ğunu belirtmekte ve Bedir Gazvesi’ne katılmak gibi yüksek bir fazilete erişmiş olan 

sahâbîlere nifâk vasfını isnâd etmenin doğru olmayacağını da özellikle vurgulamaktadır. 

Nitekim Sa’lebe b. Hâtıb ile Hâtıb b. Ebî Beltea’nın da Bedir Gazvesi’ne katıldıklarına 

dair daha sahîh rivâyetleri delil olarak getiren Kurtubî,448 bu rivâyetlerin mezkûr rivâyet-

lerin sıhhati konusunda ciddî şüpheler oluşmasına sebep olduğunu vurgulamakta ve bu 

 
446 Ali b. Muhammed b. Ali Ebü’l-Hasen Balkiyâ el-Herâsî, Ahkâmu’l-Kur’ân, thk. Mûsâ Muhammed Ali-

İzzet Abdu Atiyye (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1405/1985), 4/215; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân, 10/308. 
447 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/308. 
448 Kurtubî Mümtehine Sûresinin başında yer alan birinci âyetin nüzûl sebebi olarak bir rivâyet nakletmek-

tedir. Rivâyete göre Medîne’ye gelen bir kadın, Müslümanlardan kendisine yardımcı olmalarını talep 

etmiştir. Bunun üzerine Hz. Peygamber, etrafındakilere bu kadına yardım etmelerini emretmiş; kadına 

birçok konuda destek sağlanmış ve ayrıca bir binek temin edilmiştir. Hâtıb b. Ebî Beltea ise, kadına 

şöyle bir teklifte bulunmuştur: “Eğer sana verdiğim mektubu Mekke halkına ulaştırırsan, sana yardım 

ederim.” Kadın bu şartı kabul etmiş ve Mekke’ye doğru yola koyulmuş. Bu durum Cebrâîl aracılığıyla 

Hz. Peygamber’e bildirilmiş; bunun üzerine Hz. Peygamber Hz. Ali’yi ve yanında bir grup ile birlikte 

mektubu kadından almak üzere görevlendirmiş. Hz. Ali ve beraberindeki heyet, “Hâh Ravzası” olarak 

bilinen bölgede kadına ulaşmışlar, mektubu kendisinden almışlar ve Hz. Peygamber’e getirmişler. Mek-

tubun içeriğini gören Hz. Peygamber, Hâtıb b. Ebî Beltea’yı huzuruna çağırmış ve kendisinden durumu 

izâh etmesini istemiştir. Hâtıb, Müslüman olduğunu, irtidât etmediğini ancak Mekke’deki ailesinin yal-

nız kalmış olmasından kaynaklanan endişeleri nedeniyle böyle bir yola başvurduğunu ifade etmiştir. 

Hz. Peygamber, Hâtıb’ın beyânının doğru olduğunu söylemiştir.  Fakat Hz. Ömer bu duruma itiraz 

ederek. “Ey Allâh’ın Rasûlü! “Bırak da bu münâfığın boynunu vurayım.” demiştir. Bunun üzerine 

Rasûlüllâh Ömer’e şöyle demiştir: “O, Bedir Gazvesi’ne katılmıştır. (Münâfıklıkla) itham edilecek biri 

olup olmadığını nereden biliyorsun? Allâh, Bedir’e katılanları bilmektedir ve onlara şöyle buyurmuştur: 



120 

 

nedenle ilgili rivâyetlerin sahîh kabul edilemeyeceğini ileri sürmektedir. Ayrıca söz ko-

nusu rivâyetin  ْقلُوُبهِِم ف۪ي  نِفَاقًا  -O da kalplerine bir nifâk sokarak onları cezalan“ فَاعَْقبََهُمْ 

dırdı.”449 âyeti ile de çeliştiğini ifade etmektedir. Öte yandan Kurtubî Ebû Ömer’in, 

“Sa’lebe b. Hâtıb’ın zekât vermediğine dair rivâyetin sahîh olmama ihtimâli vardır.” şek-

lindeki değerlendirmesini de aktarmaktadır.450 

Örnek 2: 

Kurtubî tefsîrinde,   ۪ۚالَِّآَ اِذاَ تمََنَٰٓى الَْقَى الشايْطَانُ فَ۪ٓي امُْنيِاتِه ٍ ا ارَْسَلْنَا مِنْ قبَْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلََّ نبَِي    فيَنَْسَخُ وَمََٓ

﴾ 52حَك۪يم ِۙ ﴿اٰللُّ مَا يلُْقِي الشايْطَانُ ثمُا يحُْكِمُ اٰللُّ اٰيَاتِهِ۪ۜ وَاٰللُّ عَل۪يم     “Senden önce hiçbir rasûl ve nebî gönder-

medik ki, o bir temennîde bulunduğunda şeytân ille de onun arzularına bir şeyler katmaya 

kalkışmasın. Fakat Allâh şeytânın katmaya çalıştığını iptâl eder. Sonra Allâh kendi âyet-

lerini (onun kalbine) sağlam olarak yerleştirir. Allâh hakkıyla bilmekte, hikmetle yönet-

mektedir.”451 âyetinin nüzûlüne ilişkin olarak rivâyet edilen hadîslerin hiçbirinin sahîh 

olmadığını ifade etmektedir.452 Nitekim kâfirlerin, kendi toplumlarındaki sıradan birey-

leri yanıltmak maksadıyla öne sürdükleri iddialardan biri, peygamberlerin hiçbir konuda 

acziyet göstermemesi gerektiği yönündeki söylemleridir.453 Onlara göre, Muhammed’in 

 
“Dilediğinizi yapınız çünkü ben sizin yaptıklarınızı bağışlayacağım.” Bu hâdisenin akabinde Mümte-

hine Sûresi’nin birinci âyetinin nâzil olduğu rivâyet edilmiştir. Şâfiî, Müsned, 48; Buhârî, “Kitâbu’l-

Cihâdi ve’s-Seyr”, 139 (No. 2845); “Kitâbu’l-Megâzî”, 44 (No. 4025); Müslim, “Kitâbu Fedâili’s-

Sahâbe”, (No. 2494); Ahmed b. Hanbel, Müsned, 2/37 (No. 600); Taberî, Câmiu’l-beyân, 22/559-560; 

Ebû Bekr Abdullâh b. ez-Zübeyr b. Îsâ el-Kureşî el-Humeydi, Müsnedü’l-Humeydi, Hasan Selim 

Esedü’d-Dârânî (Dımaşk: Dâru’s-Sekâ. 1418/1996), 1/177; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 

20/395-397.  

       

     Bir başka sahîh rivâyette de Zeyd b. Hârise’nin karısı Ümmü Mübeşşir Peygamber Efendimiz’den 

(s.a.s.) şöyle bir rivâyet nakletmiştir: “Rasûlüllâh (s.a.s.) bir gün Hafsa’nın evindeydi ve şöyle buyurdu: 

‘Bedir ve Hudeybiye gazvelerine katılan hiç kimse cehenneme girmeyecektir.’ Bunun üzerine Hafsa, 

 İçinizden, oraya uğramayacak hiçbir kimse yoktur. Bu, Rabbin“ وَإِنْ مِنْكُمْ إلَِّا وَارِدهَُا كَانَ عَلَى رَب ِكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا   

için kesinleşmiş bir hükümdür.” (Meryem 19/71) buyurmuyor mu? dedi. Rasûlüllâh (s.a.s.) ise şu karşı-

lığı verdi: ‘Evet, fakat ardından   جِثيًِّا وَنَذرَُ الظاالِمِينَ فيِهَا  اتاقَوْا  الاذِينَ  ي  ننَُج ِ  Sonra biz, Allâh’tan sakınanları“ ثمُا 

kurtarırız; zâlimleri de diz üstü çökmüş olarak orada bırakırız.” (Meryem 19/72) buyurmuştur.” Ahmed 

b. Hanbel, Müsned, 44/590 (No. 27042); Taberî, Câmiu’l-beyân, 15/601-602; İbn Kesîr, Tefsîru’l-

Kur’âni’l-azîm, 3/130; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/169. 
449 et-Tevbe 9/77. 
450 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/307-308. 
451 el-Hacc 22/52. 
452 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/424. İmâm Kurtubî, söz konusu meseleyi tafsilatlı bir biçimde 

incelemiş hem kabul yönünde görüş bildiren hem de reddeden birçok âlimin görüşüne yer vermiştir. 

Ayrıca, bahsi geçen rivâyetlerin sıhhatinin kabul edilemeyeceğine dair gerekçeleri çeşitli açılardan de-

ğerlendirerek ayrıntılı biçimde izâh etmiştir. Kurtubî’nin bu konudaki tahlîlleri, bu başlık altında detaylı 

olarak ele alınacaktır.  
453 en-Nisâ 4/153; el-En’âm 6/7; el-İsrâ 17/93. 



121 

 

(s.a.s.) kendilerine yönelik yoğun düşmanlık sergilemesine ve sürekli azâb tehdîdinde bu-

lunmasına rağmen bu tehdîdini gerçekleştirmemesi,454 onun peygamberliğine gölge dü-

şürmekteydi. Ayrıca, “Peygamberlerin hiçbir şekilde hata yapmaması ve yanılmaması ge-

rekir” şeklindeki ifadelerle de halk nezdinde şüphe uyandırmayı amaçlamışlardır. Bu tür 

isnâdlara karşılık olarak Yüce Allâh, peygamberlerin de birer beşer olduklarını455 ve beşer 

olmaları hasebiyle zaman zaman hata, unutma ya da yanılma gibi durumların söz konusu 

olabileceğini beyân etmiştir. Gerçek azâbın ise ancak Allâh’ın irâdesiyle ve O’nun hik-

meti doğrultusunda gerçekleşeceğini, ilâhî âyetler muhkem kılınıp şeytânın hile ve desi-

seleri bertaraf edilinceye dek bu tür beşerî zaafların vukû bulmasının mümkün olduğunu 

bildirmiştir.456    

el-Leys’in, Yûnus’tan, onun da ez-Zührî aracılığıyla Ebû Bekr b. Abdurrahmân b. 

el-Hâris b. Hişâm’dan rivâyet ettiğine göre, Rasûlüllâh (s.a.s.): Necm Sûresi’ni  َوَالناجْمِ إِذا

أفََرَأيَْتمُُ  ,Battığı zaman yıldıza andolsun ki...”457 âyetiyle tilâvet etmeye başlamış“ هَوَى )1(

ى ) تَ وَالْعزُا (  20( وَمَنَاةَ الثاالِثةََ الْْخُْرَى )19اللاا  “Lât’ı, Uzzâ’yı ve üçüncüleri olan Menât’ı gördün 

mü?”458 âyetlerine ulaştığında ise sehven   ،لترتجى وان شفاعتهن   Şüphesiz“ تلك  الغرانيق  العلا، 

bunlar yüce turnalardır, şefâatleri umulur.” İfadesini söyledi.459 Kureyş müşrikleri, bu du-

rumu işittiklerinde büyük bir memnûniyet duyup ve söz konusu ifadelerde kendi ilâhları-

nın övgüyle anıldığını düşündüklerinden son derece hoşnut oldular. Bunun üzerine top-

luca dikkat kesilerek Hz. Peygamber’i dinlemeye başladılar, hatta ona selâm vererek 

memnûniyetlerini ifade ettiler. Mü’minler ise, her zamanki gibi, Peygamberlerine 

Allâh’tan gelen her vahyi tereddütsüz bir şekilde tasdîk ettiler, onu ne bir hata ne bir 

yanılgı ne de bir sürçme ile itham etme yoluna gitmediler. Peygamber (s.a.s.) sûredeki 

secde âyetine gelip tilâvetini tamamlayınca secde etti. Müslümanlar da onunla birlikte 

secdeye kapandılar. Çünkü getirdiği vahye inanıyor, onun emrine itâat ediyorlardı. Aynı 

şekilde, mescidde hazır bulunan müşrikler –gerek Kureyş’ten olanlar gerekse diğer kabile 

mensûbları– söz konusu ifadelerde kendi ilâhlarının anıldığını işitince secde ettiler. Böy-

 
454 el-En’âm 6/57-58; el-Enfâl 8/32; Yûnus 10/48-53; Hûd 11/8; er-Ra’d 13/6; Yâ-sîn 36/48; es-Saffat 

37/176; Sâd 38/16; eş-Şûrâ 42/18; ez-Zâriyât 51/12-14; el-Mücâdile 58/8; el-Meâric 70/1-3.  
455 İbrâhîm 14/11; el-Kehf 18/110; el-Fussilet 41/6. 
456 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/424-425. 
457 en-Necm, 53/1. 
458 en-Necm, 53/19-20. 
459 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 4/887; Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/602-603; Saîd 

b. Mansûr, Sünenü Saîd b. Mansûr. thk. Ferîkun mine’l-Bâhisîn (Riyâd: Dâru’l-Elûketi li’n-Neşr, 

1433/2012), 7/439. 



122 

 

lelikle o esnada mescitte bulunan herkes –ister mü’min ister kâfir olsun– secde etti. Sa-

dece ileri yaşta olan Velîd b. Muğîre secde etmedi. Yaşlı olduğundan dolayı secdeye gücü 

yetmedi. Bunun üzerine bir avuç çakıl aldı ve önüne koyup onun üzerine secde etti.460 

Namazın sona ermesinin ardından insanlar mescitten dağıldılar. Kureyşliler dışarı çıkar-

ken büyük bir memnûniyet içerisindeydiler ve şöyle diyorlardı: Muhammed, ilâhlarımızı 

en güzel şekilde andı! Onların yüce turnalar olduklarını ve şefâatlerinin makbûl olduğunu 

ifade etti.461 Cebrâîl (a.s.), Hz. Peygamber’e (s.a.s.) gelerek şöyle dedi: “Ey Muhammed, 

ne yaptın! Allâh Teâlâ’dan sana vahyetmediği bir şeyi insanlara aktardın ve O’nun söy-

lemediği bir sözü söyledin!”462 Bu uyarı karşısında Hz. Peygamber (s.a.s.) büyük bir 

üzüntüye kapıldı, Allâh’a karşı son derece büyük bir korku hissetti, bu sözlerin kendisine 

şeytân tarafından telkîn edildiğini beyân ederek bu ifadeleri reddetti ve “Allâh’a iftira 

ettim ve O’nun söylemediği bir sözü sarf ettim.” dedi.463 Bunun üzerine Allâh Teâlâ, rah-

metiyle Peygamberini tesellî etti, içinde bulunduğu bu sıkıntıyı hafifletti ve ona şu âyeti 

inzâl buyurdu: ا   الَِّآَ اِذاَ تمََنَٰٓى الَْقَى الشايْطَانُ فَ۪ٓي امُْنيِاتِه۪ۚ فيَنَْسَ وَمََٓ  ٍ خُ اٰللُّ مَا يلُْقِي ارَْسَلْنَا مِنْ قبَْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلََّ نبَِي 

﴾52الشايْطَانُ ثمُا يحُْكِمُ اٰللُّ اٰيَاتِهِ۪ۜ وَاٰللُّ عَل۪يم  حَك۪يم ِۙ ﴿  “Senden önce hiçbir rasûl ve nebî göndermedik ki, o 

bir temennîde bulunduğunda şeytân ille de onun arzularına bir şeyler katmaya kalkışma-

sın. Fakat Allâh şeytânın katmaya çalıştığını iptâl eder. Sonra Allâh kendi âyetlerini 

(onun kalbine) sağlam olarak yerleştirir. Allâh hakkıyla bilmekte, hikmetle yönetmekte-

dir.”464 Böylelikle Hz. Peygamber’in yaşadığı bu durumun, selef peygamberlerin yaşan-

tısından bağımsız bir istisnâ olmadığı, bilakis nübüvvet silsilesi içerisinde tarihsel bir sü-

rekliliğe sahip olduğu vurgulanmıştır.465  

Şeytânın Hz. Peygamber’e yaptığı iddia edilen telkînin mâhiyeti ve vukû bulma 

biçimi husûsunda müfessirler arasında farklı görüşler ileri sürülmüştür. Tefsîr literatürün-

deki bazı açıklamalara göre, tartışmalı ifadeler doğrudan Hz. Peygamber’in diliyle telaf-

fuz edilmiştir. Diğer bir görüşe göre Nebî (s.a.s.),   َت ى )أفََرَأيَْتمُُ اللاا ( وَمَنَاةَ الثاالِثةََ الْْخُْرَى  19وَالْعزُا

 
460 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 4/162; Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/603; Saîd b. 

Mansûr, Sünenü Saîd b. Mansûr, 7/439; Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-Dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb 

et-Taberânî, el-Mu’cemu’l-Kebîr, thk. Hamdî b. Abdu’l-Mecîd es-Selefî (Kâhire: Mektebetu İbn Tey-

miye), 9/34, Hadîs No: 12449, 12450; Bazı rivâyetlerde secde etmeyen kişinin, Ebû Uhayha Saîd b. el-

Âs veya Ümeyye b. Halef olduğu söylenmiştir. bk. Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/425; İbn 

Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/223. 
461 Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/604-605. 
462 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Sellâm b. Ebî Sa’lebe et-Teymî, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, thk. Hind Şelbî 

(Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425/2004), 1/384. 
463 Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/603. 
464 el-Hacc 22/52. 
465 Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/605, 609; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/425. 



123 

 

(20)  “Lât’ı, Uzzâ’yı ve üçüncüleri olan Menât’ı gördün mü?” âyetlerini tilâvet ettiği es-

nada şeytân onun sesine benzer bir sesle, müşriklerin de duyabileceği bir tonda söz ko-

nusu meşhûr ifadeleri telkîn etmiştir. Bunun sonucunda müşrikler, bu sözlerin bizzat Pey-

gamber tarafından söylendiğini zannetmiş ve olay büyük bir karışıklığa yol açmıştır. Ben-

zer bir yorumu Ebü’l-Meâlî de zikretmiş; telkîni, şeytânın dışarıdan bir sesle müdâhalesi 

şeklinde anlamıştır.466 

Bu telkînin, cinnî şeytânlar değil, insî şeytânlar tarafından gerçekleştirildiği yö-

nünde değerlendirmeler de bulunmaktadır. Nitekim bu görüş, Fussilet Sûresi’nin 26. âye-

tinde yer alan  ِوَالْغوَْا فِيه “okunurken gürültü yapın.” ifadesine dayandırılmaktadır. Bu bağ-

lamda, ilgili telkînin mâhiyetini açıklamaya yönelik olarak Katâde’nin de bir yorumu 

mevcuttur. Katâde’ye göre söz konusu Kur’ân tilâveti, Hz. Peygamber’in hafif bir uyku 

hâlinde bulunduğu bir esnada gerçekleşmiştir.467 Bu görüş, telkînin peygamberlik maka-

mının masûmiyetine zarar vermeyecek şekilde yorumlanması çabasının bir yansıması 

olarak değerlendirilebilir. 

Bu ifadelerin Hz. Peygamber’in (s.a.s.) diliyle sehven telaffuz edildiğini ileri sü-

renler, söz konusu kelimeleri daha önce müşriklerden işittiğini ve bu ifadelerin zihninde 

yer etmiş olmasının muhtemel olduğunu belirtmişlerdir. Dolayısıyla sûre tilâveti esna-

sında, hafızasında kayıtlı bulunan bu sözlerin farkında olmadan dilinden dökülmüş olabi-

leceği, akıldan uzak bir ihtimâl değildir.468 Bu yaklaşıma göre, peygamberler beşer olma-

ları hasebiyle sehven hata yapabilirler ancak bu hatada ısrar etmezler, aksine derhal ilâhî 

tashîhe mazhar olurlar. Bu bağlamda Yüce Allâh, söz konusu âyeti Hz. Peygamber’e bir 

mazeret beyânı ve moral kaynağı olarak indirmiştir. Böylece toplumun, onun daha önce 

okuduğu vahiylerden vazgeçtiği şeklinde bir yanlış kanâate kapılmasının önüne geçilmek 

istenmiştir. Ayrıca bu durumun, geçmişte yaşamış bazı peygamberlerde de benzer şekilde 

sehven vukû bulabilecek türden bir olay olduğu bildirilmiştir. Zira sehiv, yalnızca Allâh 

Teâlâ hakkında söz konusu edilemez, beşer olan peygamberler için ise bu tür yanılgılar 

ihtimâl dahilindedir.469   

Ebü’l-Hasan b. Mehdî ise şu değerlendirmede bulunmuştur: “Burada geçen ‘te-

mennî’, ne Kur’ân’dandır ne de vahiyle gelen bir ifadedir. Bilakis, Peygamber (s.a.s.) 

 
466 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/426. 
467 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 4/162; Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 

1/384; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/426; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/223. 
468 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/223. 
469 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/429. 



124 

 

maddî imkânları tükendiğinde ve ashâbının içinde bulunduğu sıkıntılı hâli gördüğünde, 

kalben dünya nimetlerine yönelik bir temennîde bulunurdu. Şeytân da bu temennîlere 

vesvese karıştırırdı.” el-Mehdevî ise İbn Abbâs’tan şu görüşü aktarmaktadır: Buradaki 

anlam, Peygamber (s.a.s.) konuştuğunda, şeytânın onun sözlerine bir şeyler ilkâ etmesi-

dir. Bu yorum, aynı zamanda Taberî’nin de tercîh ettiği görüştür.470  

İbn Abbâs’tan nakledilen rivâyete göre: الْبيض “el-Ebyad” adlı bir şeytân, Cebrâîl 

sûretinde Rasûlüllâh’a (s.a.s.) gelmiş ve onun tilâveti sırasında   تلك الغرانيق العلا، وأن  شفاعتهن

-Şüphesiz bunlar yüce turnalardır, şefâatleri umulur.” ifadelerini ona telkîn etmiş“ لترُْتجََى

tir.471 Ancak Kurtubî bu görüşün kabul edilemeyeceğini ifade etmiştir.472 

Şöyle de denilmiştir: (تمن ى) kelimesinin anlamı “tilâvet etti” değil, حد ث “konuştu” 

ya da “söz söyledi” demektir.473 Nitekim İbn Abbâs’tan, Ali b. Ebî Talha yoluyla gelen 

rivâyette Yüce Allâh’ın şu sözü hakkında:  ٰإلَِّا إِذاَ تمََناى “Ancak temennâ ettiğinde” ifadesini, 

“Ancak konuştuğunda” şeklinde açıklamıştır.474  ِأمُْنيِاتِه -Şeytân onun te“ ألَْقَى  ٱلشايْطَانُ   فِيۤ 

mennîsine bir şeyler ilkâ eder” ifadesini ise, “Şeytân onun sözünün içine (konuşması es-

nasında) bir şeyler katmıştır” şeklinde yorumlamıştır.   ُٱفيَنَسَخ ُ يلُْقِي    لِلا لشايْطَانُ ٱمَا   “Allâh, 

şeytânın kattıklarını nesheder” kısmını ise, “Allâh, şeytânın kattıklarını geçersiz kılar, 

iptâl eder” şeklinde açıklamıştır.475 Nehhâs, bu âyete dair yapılan yorumlar arasında en 

güzel, en değerli ve en üstün olanının bu tefsîr olduğunu ifade etmiştir. Ahmed b. Mu-

hammed b. Hanbel de Mısır’da, Ali b. Ebî Talha’nın rivâyet ettiği bir tefsîr sahîfesi gör-

müş ve onun hakkında şöyle demiştir: “Eğer bir kimse sırf bu sahîfeyi elde etmek mak-

sadıyla Mısır’a gitmiş olsaydı, bu, küçümsenecek bir şey sayılmazdı.” Bu yorumun an-

lamı şudur: Nebî (s.a.s.) bazen kendi kendine bir şeyler düşündüğünde, şeytân onun için-

den geçirdiği düşüncelere birtakım aldatıcı unsurlar katmaya çalışırdı.476 Örneğin, şeytân 

ona şöyle fısıldayabilirdi: “Keşke Müslümanların durumunun daha ferahlaması için 

 
470 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/431. 
471 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/431. Rivâyetlerde, Hz. Peygamber’e (s.a.s.), Şeytânın Cebrâîl sûre-

tinde geldiği ve ona bu ifadeleri telkîn ettiği aktarılmaktadır. Daha sonra ise gerçek Cebrâîl’in geldiği, 

Peygamber’in de durumu ona anlattığı ve Cebrâîl’in de böyle bir vahyin kendisi tarafından getirilmedi-

ğini bildirdiği ifade edilmektedir. Mâtürîdî bu tür rivâyetleri şu şekilde eleştirmiştir: Eğer bu anlatımlar 

doğru olsaydı, Hz. Peygamber’in ikinci gelişinde onun gerçekten Cebrâîl olduğunu nasıl ayırt ettiği ve 

bunun bir başka şeytânî telkîn olmadığından nasıl emin olduğu sorusu gündeme gelirdi. Aynı şekilde, 

benzer bir durumun başka bir zaman yeniden gerçekleşmeyeceğine dair güvenin kaynağı ne olurdu? Bu 

tür sorular, söz konusu rivâyetlerin doğruluğu konusunda ciddî şüpheler uyandırmaktadır. 
472 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/429-430. 
473 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/432. 
474 Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/609-610. 
475 Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/605; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/430; İbn Kesîr, Tefsîru’l-

Kur’âni’l-azîm, 3/223-224. 
476 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/433; Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 1/383. 



125 

 

Allâh’tan ganîmet talep etseydin.” Ancak Allâh Teâlâ, maslahatın bu yönde olmadığını 

bildiğinden, şeytânın bu tür ilkâ ve vesveselerini geçersiz kılar, onların bir etkisinin kal-

masına müsaade etmezdi. Nitekim bu yorum, İbn Abbâs’tan da benzer şekilde nakledil-

miştir. el-Kisâî ve el-Ferrâ, تمن ى fiilinin “kendi kendine konuşmak” anlamına geldiğini 

nakletmişlerdir ki bu da Arap dilinde bilinen ve yaygın olarak kullanılan bir anlamdır. 

Her iki âlim, aynı fiilin “tilâvet etmek” anlamında da kullanıldığını aktarmışlardır. Bu 

görüş İbn Abbâs’tan başka bir yolla da rivâyet edilmiştir. Ayrıca Mücâhid, Dahhâk ve 

diğer bazı müfessirler de aynı görüştedir.477 

Bu kıssaya dair şu şekilde bir rivâyet aktarılmıştır: Peygamber (s.a.s.): تَ    أفََرَأيَْتمُُ اللاا

ى،  وَمَنَاةَ الثاالِثةََ الْْخُْرَى،  تلك  الغرانيق العلا، وأن شفاعتهن لترُْتجََى  ,Gördünüz mü Lât ve Uzzâ’yı“ وَالْعزُا

üçüncüleri olan diğer Menât’ı? Bunlar Yüce turnalardır! Şüphesiz onların şefâati umu-

lur.” şeklinde tilâvet etmekteydi. Bu anlamda bir rivâyet Mücâhid’den nakledilmiştir. 

Hasan-ı Basrî ise burada geçen الغرانيق العلا ifadesiyle meleklerin kastedildiğini belirtmiş-

tir.478 Aynı şekilde Kelbî de   الغرانيق kelimesini “melekler” şeklinde tefsîr etmiştir. Çünkü 

müşrikler, Allâh Teâlâ’nın da haber verdiği üzere hem putların hem de meleklerin 

Allâh’ın kızları olduğuna inanıyorlardı. Bu bâtıl inanç, Kur’ân’ın söz konusu sûredeki 

-Size erkek çocuklar, O’na ise dişi çocuklar mı?”479 âyetiyle reddedil“ ألَكَُمُ ٱلذاكَرُ وَلَهُ ٱلَّْنثىَٰ 

miştir. Dolayısıyla Allâh Teâlâ, onların bu sözlerini kesin bir şekilde yalanlamış ve bâtıl 

olduğunu beyân etmiştir. Meleklerden şefâat beklemek ise itikâdî olarak sahîh bir anlayış 

olmakla beraber, müşrikler, okunan bu ifadeleri kendi bâtıl inançları doğrultusunda –ilâh-

larının zikredildiği ve övüldüğü şeklinde– te’vîl etmiş; şeytân da bu yorum üzerinden 

onları saptırmıştır. Bu durum üzerine Allâh Teâlâ, şeytânın ilkâ ettiği bu ifadeleri nesh 

etmiş, yani yürürlükten kaldırmış ve âyetlerini muhkem kılmıştır.480 Böylelikle şeytânın 

istismârına yol açan bu iki ifade Kur’ân’dan kaldırılmış, tıpkı bazı diğer âyetlerin tilâve-

tinin neshedilmiş olması gibi, bunların da kırâati ortadan kaldırılmıştır. Ne var ki Kuşeyrî 

bu yoruma itiraz ederek şu değerlendirmede bulunmuştur: “Bu açıklama isâbetli değil-

dir.” Zira Allâh Teâlâ’nın şu beyânı:  ُفيَنَْسَخُ اٰللُّ مَا يلُْقِي الشايْطَان “Allâh, şeytânın ilkâ ettiklerini 

 
477Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/610; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/431; İbn Kesîr, Tefsîru’l-

Kur’âni’l-azîm, 3/223. 
478 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/431, 9/425. 
479 en-Necm 53/21. 
480 Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/605, 608, 610-611; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/223-224. 



126 

 

nesh eder,” ifadesi, bu tür sözlerin geçersiz ve bâtıl kılındığına delâlet etmektedir. Hal-

buki meleklerin şefâati bâtıl değildir; bu nedenle onların zikredilmesi de nesh edilecek 

bir husûs değildir.481   

Şeytânın Hz. Peygamber’e telkînde bulunduğuna dair rivâyetle ilgili bazı müellif-

ler tarafından ileri sürülen diğer bazı yorumlara gelince; örneğin, “şeytânın Hz. Peygam-

ber’i (s.a.s.) bu ifadeleri söylemeye zorladığı ve onun da bu sözleri telaffuz ettiği” şeklin-

deki yaklaşım, Kurtubî tarafından hem aklî hem de naklî açıdan kabul edilemez bir yorum 

olarak değerlendirilmiştir. Zira şeytânın, bir insanın irâdesini tamamen elinden alma gücü 

yoktur. Nitekim Allâh Teâlâ, şeytânın kıyâmet günündeki bu konu ile ilgili sözlerini şöyle 

aktarmaktadır:   أنَْفسَُكُمْ  وَمَا كَانَ لِي عَليَْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ إلَِّا أنَْ دعََوْتكُُمْ فَاسْتجََبْتمُْ لِي فلََا تلَوُمُونِي وَلوُمُوا “Benim 

sizin üzerinizde hiçbir hâkimiyetim yoktu; sadece sizi davet ettim, siz de bana icabet etti-

niz. O halde beni kınamayıni kendinizi kınayın.”482 Eğer şeytânın böyle bir zorlama gücü 

olsaydı, insanın hür irâdesi ortadan kalkar; dolayısıyla Hz. Âdem’in neslinden hiç kimse, 

Allâh’a itâat üzere sebat gösterecek bir imkâna sahip olamazdı. Şeytânın böyle bir güce 

sahip olduğunu zannetmek, iyiliğin Allâh’tan, kötülüğün ise şeytândan geldiğini savunan 

Seneviyye’nin ve Mecûsîler’in inançlarıyla örtüşür ki, bu anlayış İslâm akâidine bütü-

nüyle aykırıdır.483   

Hz. Peygamber’in bu sözleri bizzat telaffuz ettiği, şeytânın kendi sesini Peygam-

ber’in sesine benzeterek dillendirdiği ya da telkînin cinnî değil insî şeytânlar aracılığıyla 

gerçekleştiği yönündeki tüm rivâyetler, çeşitli açılardan değerlendirilmiştir. Birçok âlim, 

bu rivâyetleri aklî muhâkeme, naklî deliller, kelâmî prensipler ve Arap dili kuralları çer-

çevesinde ele almıştır. Yapılan bu değerlendirmeler neticesinde, söz konusu anlatımların 

ilmî temelden yoksun olduğu belirtilmiştir. Ayrıca bu rivâyetlerin gerçeklikle bağdaşma-

dığı ve hayal ürünü yorumlara dayandığı da vurgulanmıştır. Eleştiriye tâbi tutan âlimler, 

bu tür bir durumun peygamberlerin risâlet görevleriyle bağdaşmayacağı ve nübüvvet ma-

kamının hâiz olduğu ismet vasfıyla çelişeceği kanâatindedirler.484 Kurtubî de, bu görüşü 

destekleyici mâhiyette babasından aktardığı rivâyetlere atıfta bulunarak peygamberlerin, 

 
481 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/432. 
482 İbrâhîm 14/22. 
483 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/429. 
484 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/223. 



127 

 

ilâhî vahyin teblîği husûsunda masûm olduklarını vurgulamıştır. Bu yaklaşım tarzı, nü-

büvvet makamının hâiz olduğu vakar ve ihtişamı muhâfaza etme hassasiyeti taşıyan mü-

fessirler nezdinde özellikle rağbet gören bir izâh tarzı olmuştur.485 

Bu yaklaşımı ortaya koyan âlimlerden biri İmâm Mâtürîdî’dir ve meseleyi şu şe-

kilde izâh etmiştir: Hz. Peygamber (s.a.s.), çocukluk döneminde dahi müşriklerin putla-

rının etrafında dolaşmaz, onlara herhangi bir yakınlık göstermezdi. Müşrikler de onun 

küçük yaşlarda bile bu tür bir eğilim sergilemeyeceğini bildiklerinden, böyle bir beklenti 

içine girmemişlerdi. Hal böyleyken, vahiy alarak risâlet göreviyle görevlendirildikten 

sonra putlara yönelmesini nasıl bekleyebilirlerdi ki? Aynı şekilde bazı rivâyetlerde, müş-

riklerin Hz. Peygamber’den, kendisine îmân eden bazı kimseleri yanından uzaklaştırma-

sını istedikleri ve eğer bunu yaparsa onun davetine icabet edeceklerini söyledikleri akta-

rılmaktadır. Bu çerçevede, Hz. Peygamber’in bu talebe olumlu yaklaşma eğiliminde bu-

lunduğu ve bu sebeple   (  73غَيْرَهُ وَإِذاً لََّتاخَذوُكَ خَلِيلًا )وَإنِْ كَادوُا ليَفَْتنِوُنكََ عَنِ الاذِي أوَْحَيْنَا إِليَْكَ لِتفَْترَِيَ عَليَْنَا

(  74وَلوَْلََّ أنَْ ثبَاتنَْاكَ لقََدْ كِدتَْ ترَْكَنُ إِليَْهِمْ شَيْئاً قَلِيلًا )  “73. O putperestler, sana vahyettiklerimizden 

başka şeyleri yalan yere bize yamayasın diye neredeyse seni ayartıp ondan saptıracaklar, 

işte o zaman seni kendilerine dost sayacaklardı. 74. Hatta seni yerinde sağlam tutmasay-

dık neredeyse -biraz da olsaonlara kayacaktın!”486 âyetinin nâzil olduğu rivâyet edilmek-

tedir. Ancak bu anlatım hakîkatten uzak, temelsiz zanlardan ibârettir. Zira müşrikler, Hz. 

Peygamber’i gerektiği şekilde tanıyamamışlardı. Eğer onu gerçek anlamda tanımış olsa-

lardı, böyle bir şey ihtimâlini zihinlerinden bile geçirmezlerdi. Ancak, bu âyetin zâhirî 

anlamı, Hz. Peygamber’in (s.a.s.) müşriklere herhangi bir meyil göstermediğini ortaya 

koymaktadır. Çünkü âyette geçen  َْكِدت kelimesi, “neredeyse” anlamına gelir ve bu da fii-

lin gerçekleşmediğini, sadece yaklaşma durumunun söz konusu olduğunu ifade eder. Ay-

rıca, âyette geçen  شَيْئاً قَلِيلًا ifadesi, eğer böyle bir meyil olsaydı bile bunun “çok küçük bir 

şey” olacağını belirtir. Bu da bazı müfessirlerin iddia ettiği gibi büyük bir sapma veya 

küfre yakın bir durumun söz konusu olmadığını gösterir. Nitekim, eğer böyle bir şey ol-

saydı, bu “şey” büyük ve ciddî bir mesele olurdu, ancak âyette bunun “ شَيْئاً قَلِيلًا” yani “çok 

az bir şey” olduğu belirtilmiştir. Sonuç olarak, bu âyet, Hz. Peygamber’in (s.a.s.) müş-

riklere herhangi bir meyil göstermediğini ve Allâh’ın onu sâbit kıldığını ifade eder. Bu 

da bazı müfessirlerin iddia ettiği gibi büyük bir sapma veya küfre yakın bir durumun söz 

konusu olmadığını gösterir.487   

 
485 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/426. 
486 el-İsrâ 17/73-74. 
487 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/92. 



128 

 

Peygamber’in (s.a.s.) bu söylenenleri söylemesi veya dilinden bu tür ifadelerin 

çıkması mümkün değildir. Zira Allâh Teâlâ şöyle buyurmuştur:  ِلَ عَليَْنَا بعَْضَ الْْقََاوِيل وَلوَْ تقَوَا

(44( بِالْيمَِينِ  مِنْهُ  لَْخََذنَْا   )45( الْوَتيِنَ  مِنْهُ  لقَطََعْنَا  ثمُا   )46( حَاجِزِينَ  عَنْهُ  أحََدٍ  مِنْ  مِنْكُمْ  فمََا   )47  )  “44. Eğer 

peygamber bize atfen bazı sözler uydurmuş olsaydı, 45. Elbette onu kıskıvrak yakalardık. 

46. Sonra onun can damarını koparırdık. 47. Hiçbiriniz buna mâni olamazdınız.”488 Eğer 

böyle bir şeyin onun dilinden çıkması mümkün olsaydı, bu, onun Allâh’a karşı yalan uy-

durduğu zannına yol açardı ki bu, çok uzak bir ihtimâldir. Allâh Teâlâ başka bir âyette 

şöyle buyurmuştur: مِما    حَرَجًا  أنَْفسُِهِمْ  فِي  يَجِدوُا  لََّ  ثمُا  بَيْنَهُمْ  شَجَرَ  فِيمَا  مُوكَ  يحَُك ِ حَتاى  يؤُْمِنوُنَ  لََّ  وَرَب كَِ  ا فلََا 

( تسَْلِيمًا  وَيسَُل ِمُوا  (  65قَضَيْتَ   “Hayır, Rabbine andolsun ki, aralarında çıkan anlaşmazlık 

husûsunda seni hakem kılıp sonra da verdiğin hükümden içlerinde hiçbir sıkıntı duymak-

sızın onu kabullenmedikçe ve boyun eğip teslîm olmadıkça îmân etmiş olmazlar.”489 Eğer 

böyle bir şey mümkün olsaydı, Allâh’ın Hz. Peygamber’in (s.a.s.) diline yalan yerleştir-

mesi de mümkün olurdu. Bu durumda ise, onun verdiği hükümlerde bir tereddüt duyan 

kimseler, Kur’ân’da belirtilen îmân kıstasına ulaşamamış olurlardı ki, bu da küfr olurdu. 

Dolayısıyla, bu rivâyetlerin geçersiz olduğu anlaşılmaktadır. Eğer gerçekten Hz. Peygam-

ber’in dilinden bu sözlerin çıktığı veya şeytânın onun ağzına bu sözleri koyduğu sâbit 

olsaydı –ki bu sözlerle kastedilen ifadeler müşriklerin inancına göre   تلك  الغرانيق  العلا “Şüp-

hesiz bunlar yüce turnalardır.” ve وان شفاعتهن لترتجى “onların şefâatlerinin umulmasıdır.” 

şeklindedir. Bu, Mûsâ’nın (a.s.) şu ifadesine benzerdi: إِلهَِكَ الاذِي ظَلْتَ عَليَْهِ عَاكِفًا ...   إِلَى  وَانْظُرْ 

قنَاهُ ثمُا لنَنَْسِفنَاهُ فِي الْيَم ِ   (97نسَْفًا )لنَحَُر ِ  “Mûsâ: … Tapmakta olduğun tanrına da bak! Yemîn ederim, 

biz onu yakacağız; sonra da onu parça parça edip denize savuracağız!”490 Bu ifadede, 

Hz. Mûsâ’nın kastettiği “ilâh”, muhâtabının inandığı anlamdaki ilâhtır. Aksi takdirde, 

Mûsâ’nın (a.s.) buzağıya ilâh demesi düşünülemez. Benzer şekilde, Allâh Teâlâ’nın şu 

ifadesi de bu bağlamda değerlendirilebilir:  َفَرَاغَ إِلَى آلَِهَتهِِمْ فقََالَ ألَََّ تأَكُْلوُن “Yavaşça putlarının 

yanına vardı. (Oraya konmuş yemekleri görünce:) Yemiyor musunuz?”491 Burada “ilâh-

lar” ifadesi, müşriklerin kendi inançlarına göre kutsadıkları nesneleri ifade etmektedir. 

Ayrıca şu âyet de aynı türden bir kullanıma sahiptir:   َأيَْن فيَقَوُلُ  ينَُادِيهِمْ  كُنْتمُْ وَيوَْمَ  الاذِينَ  شُرَكَائِيَ 

 O gün Allâh onları çağırarak: Benim ortaklarım olduklarını iddia ettikleriniz“ تزَْعُمُونَ 

 
488 el-Hâkka 69/44–47 
489 en-Nisâ 4/65. 
490 Tâ-hâ 20/97. 
491 es-Saffât 37/91 



129 

 

hani nerede? diyecektir.”492 Burada geçen “ortaklarım” ifadesi de müşriklerin Allâh’a 

ortak koştuğu varlıklar hakkındaki yanlış inançlarına işâret etmektedir.493  

Söz konusu rivâyetleri hadîs ilmi perspektifinden değerlendiren bazı âlimler de 

çeşitli gerekçelere dayanarak bu rivâyetlerin sıhhatinin kabul edilemeyeceğini ifade et-

mişlerdir. Bu bağlamda, sened tenkîdi, metin tenkîdi ve rivâyetlerin güvenilirliği gibi kri-

terler dikkate alınarak ilgili rivâyetlerin reddine yönelik argümanlar geliştirilmiştir. 

Bu konu hadîs ilmi açısından değerlendirilmiş ve söz konusu rivâyetin sened ba-

kımından munkatı olduğu ve son derece sıkıntılı bir meseleyi içerdiği belirtilmiştir.494 

Aynı değerlendirme, Katâde’den rivâyet edilen hadîs için de geçerlidir. Bir başka rivâyeti 

Vâkıdî, Kesîr b. Zeyd vasıtasıyla, el-Muttalib b. Abdullâh’tan nakletmiştir. en-Nehhâs, 

bu hadîsin ve özellikle de Vâkıdî’nin el-Muttalib b. Abdullâh aracılığıyla aktardığı ri-

vâyetinin münker ve munkatı bir rivâyet olduğunu ifade etmektedir.495 

Nehhâs ayrıca mezkûr rivâyetin muttasıl bir senedle rivâyet edilmiş olması 

hâlinde metin açısından da makbûl sayılabileceğini ifade etmektedir. Bu durumda, me-

tinde geçen  سها fiili “unutmak” değil, “terk etmek” ya da “atlamak” anlamında değer-

lendirilirdi. Yani, “Gördünüz mü Lât ve Uzzâ’yı?” ifadesiyle cümle tamamlanmış olurdu; 

ardından gelen الغرانيق العلا “yüce turnalar” ifadesi ise –ki burada melekler kastedilmekte-

dir– bu tamlamanın ardından hazfen düşmüş kabul edilirdi. Ardından gelen  وأن شفاعتهن

 .şüphesiz onların şefâati umulur” ifadesindeki zamir de meleklere râci olurdu“ لترُْتجََى

Diğer taraftan, metni “Şüphesiz onlar yüce turnalardır” şeklinde rivâyet edenlere ge-

lince, bu rivâyetin çeşitli açıklamaları yapılabilir. Bunlardan biri, Arap dilinde yaygın 

olan kullanıma paralel biçimde, burada “kavl” (söz) kelimesinin mahzûf (hazfedilmiş) 

olduğu yönündedir. Yahut herhangi bir hazif söz konusu olmaksızın da metin anlamlı 

kabul edilebilir. Bu durumda ise ifade, müşriklere yönelik bir tevbîh (azarlama) ve istihzâ 

(alay) içermektedir. Çünkü metnin başında “Gördünüz mü?” ifadesi, doğrudan bir sor-

gulama ve eleştiri niteliği taşımaktadır. Eğer bu sözler namaz esnasında söylenmişse,496 

o dönemde namaz içerisinde konuşmanın henüz yasaklanmamış olduğu da denilebilir.”497       

 
492 el-Kasas 28/62. 
493 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 9/425. 
494 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/223. 
495 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/425. 
496 Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 1/384. 
497 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/432. 



130 

 

İbn Atıyye şöyle demiştir: İçinde, هي الغرانيق العلا “onlar yüce turnalardır.” ifadesi 

bulunan bu hadîs her ne kadar tefsîr ve benzeri eserlerde yer almışsa da Buhârî 

(öl.256/870) ve Müslim’in (öl. 261/875) bu rivâyeti kendi kitâplarına almadıklarını ayrıca 

meşhûr hiçbir musannef kitâbında olduğuna dair bilgisinin olmadığını dile getirmektedir. 

Hadîs ehlinin genel yaklaşımı, şeytânın, peygamberin sözlerine bir şeyler katmış olabile-

ceği yönündedir; ancak bu olayın sebebi olarak ne bu rivâyeti ne de başka bir nedeni kesin 

olarak belirtmezler. Şeytânın vesvese vermesi meselesinde şüphe olmadığı kabul edil-

mekle beraber, fitnenin çıkmasına sebep olanın, işitilen sesler olduğunu ifade etmekte-

dir.498 

Kâdî İyâz “eş-Şifâ” isimli eserinde, Peygamber’in (s.a.s.) sıdkına dair delilleri 

zikrettikten ve ümmetin, teblîğ alanına giren husûslarda onun, kasıtlı ya da kasıtsız, unu-

tarak ya da hata ederek hakîkate aykırı herhangi bir beyânda bulunmayacağı konusunda 

icmâ ettiğini vurguladıktan sonra, mezkûr rivâyete dair şu değerlendirmede bulunmuştur: 

“Söz konusu rivâyet, iki açıdan problemli görülmektedir: Birincisi, hadîsin aslının zayıf 

ve gevşek olduğu, ikincisi ise sahîh kabul edilemeyeceğidir.499 

Birinci sorun açısından değerlendirme yapıldığında, şu husûs tek başına yeterli bir 

gerekçe teşkil etmektedir: Bu hadîs, sıhhat şartlarını hâiz hadîs kaynaklarının hiçbirinde 

yer almamış bir rivâyettir. Ayrıca sîka râvîlerden hiçbiri bunu sahîh, sağlam ve muttasıl 

bir isnâd zinciriyle nakletmemiştir. Bu tür rivâyetlerle daha ziyâde, olağan dışı ve dikkat 

çekici her bilgiyi aktarmaya meraklı olan bazı müfessir ve tarihçilerin ilgilendiği görül-

mektedir. Bu kişiler, sahîh-zayıf ayrımı yapmaksızın, çeşitli sahîfelerde karşılaştıkları her 

tür bilgiyi derleyip eserlerine dâhil etmişlerdir. Nitekim Ebû Bekir el-Bezzâr bu bağlamda 

şu değerlendirmeyi yapmaktadır: “Bildiğim kadarıyla Şu’be’nin Ebû Bişr’den, onun Saîd 

b. Cübeyr’den, onun da İbn Abbâs’tan yaptığı rivâyet hariç, bu hadîs Hz. Peygamber’den 

(s.a.s.) kayda değer muttasıl bir senetle rivâyet edilmemiştir. Ancak bu rivâyette de birta-

kım şüpheler mevcuttur. Rivâyete dair tereddütlerin kaynağı ise, Hz. Peygamber’in bu 

olay esnasında Mekke’de bulunmasına rağmen, İbn Abbâs’ın kıssayı doğrudan görgü ta-

nığıymış gibi aktarmış olmasıdır.”500    

 
498 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/426. 
499 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/426; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 3/223. 
500 Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdilhâlik el Bezzâr el- Basrî, Müsnedü’l-Bezzâri’l-menşûr bism’l-bahri’z-

zehhâr. thk. Mahfûz er-Rahmân Zeynu’l-Lâh vd. (Medîne: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hakem, 

1988/2009), 11/296; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/427. 



131 

 

Bu hadîsi Şu’be’den muttasıl bir senetle sadece Ümeyye b. Hâlid rivâyet etmiştir; 

diğer râvîler ise bu rivâyeti Saîd b. Cübeyr’den mürsel olarak nakletmişlerdir. Bu rivâyet, 

esâsen el-Kelbî’nin Ebû Sâlih vasıtasıyla İbn Abbâs’tan naklettiği tarîk üzerinden tanın-

maktadır. Ebû Bekir el-Bezzâr da bu hadîsin, zikredilen bu varyantlar dışında güvenilir 

ve sened bakımından kayda değer herhangi bir yolla rivâyet edilmediğini açıkça beyân 

etmiştir. Nitekim senedinde güven telkîn etmeyen râvîlerin bulunması, rivâyetin içerdiği 

şüpheli unsurlar ve metin noktasında tutarsızlıklar dikkate alındığında, bu rivâyetin son 

derece zayıf olduğu ve itimad edilmemesi gerektiği anlaşılmaktadır.501  

el-Kelbî’ye nispet edilen rivâyete gelince, içerdiği aşırı zayıflık ve rivâyet sahibi-

nin yalancılıkla cerh edilmiş olması sebebiyle ne rivâyet edilmeye ne de ilmî metinlerde 

zikredilmeye ehildir. Nitekim el-Bezzâr da bu husûsa işâret etmiştir. Sahîh hadîs kaynak-

larında yer alan rivâyete göre, Nebî (s.a.s.) Mekke’de “Necm Sûresi”ni okuduğunda hem 

Müslümanlar hem müşrikler hem cinler hem de insanlar secde etmişlerdir. Bu sahîh ri-

vâyet, tartışmalı kıssanın isnâd açısından ne denli zayıf olduğunu ortaya koymaktadır.502  

İkinci sorun ise, söz konusu hadîsin sahîh olduğu kabul edilse bile nasıl te’vîl edil-

mesi gerektiği üzerine bina edilmiştir. Her ne kadar, bu rivâyetin sahîh kabul edilmesin-

den Allâh’a sığınılsa da farz-ı muhal olarak sahîh kabul edilmesi hâlinde sahîhliği kabul 

edildiğinde, İslâm âlimleri bu husûsta çeşitli cevaplar vermişlerdir. Bu cevaplar arasında 

hem zayıf hem de güçlü olanlar mevcuttur. Bu cevaplar arasında en makûl ve tercîh edil-

meye en layık olan görüş şudur: Hz. Peygamber (s.a.s.), Rabbi tarafından kendisine em-

redildiği şekilde Kur’ân’ı tertîl üzere, yani tane tane okuyarak ve âyetleri açık bir şekilde 

ayırarak okumaktaydı. Nitekim sîka râvîlerden gelen rivâyetler de bunu te’yît etmektedir. 

Bu çerçevede, şeytânın, Rasûlüllâh’ın okuyuşu sırasında verdiği duraksamaları kollaya-

rak, kendi uydurduğu sözleri bu boşluklara yerleştirmiş olması mümkündür. Şeytân, bu 

sözleri Hz. Peygamber’in ses tonunu taklît ederek etrafında bulunan müşriklerin işitebi-

leceği bir şekilde fısıldamış olabilir. Bunun sonucunda, müşrikler bu ifadelerin Hz. Pey-

gamber’e ait olduğunu zannederek aralarında yaymışlardır.503 Bu durum, bahsi geçen 

sûrenin daha önce Allâh Teâlâ tarafından inzâl buyrulduğu şekliyle sahâbe tarafından ez-

berlenmiş ve muhâfaza edilmiş olması, ayrıca Hz. Peygamber’in (s.a.s.) putları zem-

 
501 Bezzar, Müsnedü’l-Bezzâri’l-menşûr bism’l-bahri’z-zehhâr, 11/296; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân, 14/427. 
502 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/427. 
503 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/428. 



132 

 

metme ve onları kötüleme husûsundaki tutumu Müslümanlar nezdinde bilinen bir gerçek-

lik olarak sâbit bulunduğundan, onların zihninde herhangi bir şüpheye sebebiyet verme-

miştir. Rasûlüllâh’ın (s.a.s.) bu durum karşısında mahzûn olduğuna dair rivâyetler ise, 

böyle bir haberin yayılması, buna bağlı olarak birtakım tereddütlerin ortaya çıkması ve 

bu hâlin bir fitneye zemin hazırlamasıyla ilişkilendirilebilir. Nitekim Yüce Allâh’ın inzâl 

buyurduğu   ا ٍ وَمََٓ ارَْسَلْنَا مِنْ قبَْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلََّ نبَِي   “Senden önce hiçbir rasûl ve hiçbir nebî gön-

dermedik ki...”504 âyeti de bu yorumu te’yid etmektedir.505  

Kurtubî, bu te’vîlin, konuyla ilgili olarak yapılan yorumlar arasında en isâbetlisi 

olduğunu ifade ederek, bu husûstaki kanâatini ortaya koymakta ve açıklamalarını şu şe-

kilde sürdürmektedir: Süleyman b. Harb, âyette geçen “فِي” edatının, “عند” “yanında, es-

nasında” anlamında olduğunu belirtmiştir. Buna göre şeytân, Peygamber’in (s.a.s.) 

tilâveti sırasında, kâfirlerin kalplerine birtakım vesveseler ilkâ etmiştir. Bu yorum Yüce 

Allâh’ın فيِنَا  ,yani “bizim yanımızda kaldın”506 ifadesine benzemektedir. Bu görüş وَلبَثِتَْ 

İbn Atıyye’nin babasından naklettiği ve Doğu âlimleri arasında kabul gören yaklaşımla 

paralellik arz etmektedir. Aynı doğrultuda bir değerlendirme de Kâdî Ebû Bekir İbnü’l-

Arabî tarafından yapılmış, o da kendisinden önce gelen açıklamaları te’yît ederek şöyle 

demiştir: “Bu âyet, bizim görüşümüzün doğruluğuna dair açık bir nas, savunduğumuz 

görüşün sağlamlığına delil ve Hz. Peygamber’in (s.a.s.) kendisine isnâd edilen sözü söy-

lemediğinin kesin bir göstergesidir. Çünkü Yüce Allâh şöyle buyurmaktadır:   ْا ارَْسَلْنَا مِن وَمََٓ

ٍ الَِّآَ اِذاَ تمََنَٰٓى الَْقَى الشايْطَانُ  فَ۪ٓي امُْنيِاتِه۪ۚ   قبَْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلََّ نبَِي   “Senden önce hiçbir rasûl ve hiçbir nebî 

göndermedik ki, o bir temennîde (tilâvette) bulunduğunda, şeytân onun temennîsine 

(tilâvetine) bir şeyler katmamış olsun.” Bu âyet göstermektedir ki, Allâh’ın rasûlleri hak-

kında sünneti ve onlara yönelik adeti şudur: Peygamberler Allâh adına bir söz söyledik-

lerinde, şeytân da -tıpkı diğer günahları işlerken yaptığı gibi- kendi tarafından bu sözlere 

birtakım ilaveler yapma teşebbüsünde bulunur.507 Şöyle ifade edilebilir: Arapçadaki   ألقى

 ,terkîbi, “Eve şunu koydum”, “Torbaya şunu bıraktım” gibi örneklerde olduğu üzere في

bir şeyin belirli bir mekâna veya bağlama dâhil edilmesini ifade eder. İşte bu kullanım 

dikkate alındığında, ilgili âyette geçen ifade de şeytânın Hz. Peygamber’in (s.a.s.) 

beyânına kendi sözlerinden bir şeyler katmaya çalıştığına işâret etmektedir. Dolayısıyla 

 
504 el-Hacc, 22/52. 
505 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/428. 
506 eş-Şuarâ 26/18. 
507 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/428. 



133 

 

burada kastedilen, söz konusu ifadelerin bizzat Peygamber tarafından dile getirildiği de-

ğil, bilakis şeytânın onun sözlerine birtakım ilavelerde bulunmuş olmasıdır. Kâdî İyâz’ın 

değerlendirmesi de bu doğrultudadır. Nitekim o, bu konunun doğru anlaşılmasında yal-

nızca İmâm Taberî’nin isâbetli bir yaklaşım sergilediğini belirtmiş ve onun bu gerçeği 

idrak etmesini; ilmî dirâyeti, zihinsel berraklığı, ilimdeki geniş vukûfiyeti ve derin analiz 

kabiliyetiyle ilişkilendirmiştir. Âdeta bu hakîkate işâret etmiş, hedefi tam isâbetle vurmuş 

ve gayeyi yakalamıştır.” Taberî, bu meseleye dair birçok rivâyet zikrettikten sonra, bun-

ların tamamının asılsız ve temelsiz olduğunu açıkça belirtmiştir. Şâyet Allâh Teâlâ dile-

seydi, bu tür rivâyetlerin hiçbiri nakledilmez, kitâplara geçirilmezdi. Ancak O, mutlak 

kudret ve irâde sahibi bir ilâh olarak dilediğini yapandır.508 

“Kuğuların yüceliğine” atıf yapan ifadeleri içeren rivâyetlerin, hadîs ilmi açısın-

dan güvenilirlikten yoksun olduğu ortaya konulduktan sonra, bu rivâyetlerin sıhhatine 

ilişkin değerlendirmelerde Kur’ân’ın bütüncül bağlamı (siyâk) esâs alınarak söz konusu 

rivâyetlerin mesnetsiz ve uydurma olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bu değerlendirme süre-

cinde, rivâyetlerin metinsel tutarlılık açısından Kur’ân’ın nazmıyla uyuşmaması ve temel 

itikâdî prensiplere aykırılıklar arz etmesi, bu görüşü destekleyen en önemli deliller ara-

sında yer almıştır.   

Kur’ân’dan hareketle konuyla ilgili olarak şu şekilde delillendirmeler yapılmıştır: 

( وَلوَْلََّ أنَْ ثبَاتنَْاكَ لقََدْ كِدتَْ ترَْكَنُ 73 )وَإِنْ كَادوُا ليَفَْتنِوُنكََ عَنِ الاذِي أوَْحَيْنَا إِليَْكَ لِتفَْترَِيَ عَليَْنَا غَيْرَهُ وَإِذاً لََّتاخَذوُكَ خَلِيلًا 

(  74إِليَْهِمْ شَيْئاً قَلِيلًا )  “73. O putperestler, sana vahyettiklerimizden başka şeyleri yalan yere 

bize yamayasın diye neredeyse seni ayartıp ondan saptıracaklar, işte o zaman seni ken-

dilerine dost sayacaklardı. 74. Hatta seni yerinde sağlam tutmasaydık neredeyse -biraz 

da olsaonlara kayacaktın!”509 Bu iki âyet, nakledilen bu rivâyetlerin temelsizliğine işâret 

etmekte ve onların reddini gerekli kılmaktadır. Zira Yüce Allâh, müşriklerin Peygamber’i 

(s.a.s.) iftiraya sürükleyip saptırmak üzere neredeyse kandıracaklarını, ancak kendisinin 

peygamberini bu tür bir sapmadan koruduğunu ve onun, müşriklerin arzularına en ufak 

bir meyil dahi göstermediğini açıkça beyân etmektedir. Bu âyetin açık anlamı şudur: 

Allâh Teâlâ, Peygamber’ini iftiradan muhâfaza etmiş ve müşriklere yönelmekten alıkoy-

muştur. O hâlde, az bir meyletme dahi gerçekleşmemişken, rivâyetlerde geçtiği üzere, 

onların ilâhlarını övmek ve “Allâh’a iftira ettim, O’nun demediği bir şeyi söyledim.” de-

mek gibi daha ileri boyutta bir eylem nasıl gerçekleşmiş olabilir? Bu, âyetin ifade ettiği 

 
508 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/428-429. 
509 el-İsrâ 17/73-74. 



134 

 

anlama doğrudan zıttır. Dolayısıyla bu âyet, söz konusu rivâyet sahîh olsa bile, onun za-

yıflığını gösterir. Kaldı ki, zaten rivâyet sahîh de değildir.510  

Hac Sûresi’nde geçen “temennî” kelimesi, Allâh Teâlâ’nın şu beyânında olduğu 

gibi değerlendirilmelidir.  ُتْ طَائفَِة  مِنْهُمْ أنَْ يضُِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إلَِّا أنَْفسَُه ِ عَليَْكَ وَرَحْمَتهُُ لهََما مْ  وَلوَْلََّ فَضْلُ اللّا

ُ عَليَْكَ الْكِتاَبَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلامَكَ مَا لَمْ تكَُنْ تعَْلَمُ وَكَ  ونكََ مِنْ شَيْءٍ وَأنَْزَلَ اللّا ِ عَليَْكَ عَظِيمًا )انَ وَمَا يَضُرُّ (  113فَضْلُ اللّا  

“Allâh’ın sana lütfu ve esirgemesi olmasaydı onlardan bir gürûh seni yanıltmaya yelten-

mişti; hâlbuki onlar ancak kendilerini saptırırlar, sana hiçbir zarar veremezler. Allâh 

sana kitâbı ve hikmeti indirmiş, bilmediğini sana öğretmiştir. Sana Allâh’ın lütfu gerçek-

ten büyük olmuştur.”511  

Kuşeyrî bu âyet hakkında şu değerlendirmede bulunmaktadır: “Kureyş ve Sakîf 

kabileleri, Rasûlüllâh’tan, (s.a.s.) putlarının yanından geçerken onlara yönelmesini talep 

etmiş, bu davranışı sergilemesi durumunda kendisine îmân edeceklerini vadetmişlerdir. 

Ancak Rasûlüllâh bunu yapmamıştır ve zaten yapması da düşünülemezdi. İbnü’l-Enbârî 

de bu konuda şunları söyler: Peygamber (s.a.s.), müşriklere ne meyletti ne de onlara her-

hangi bir yakınlık gösterdi. Zeccâc ise şu açıklamayı yapar: “Âyette geçen ‘in’ ( ْإِن) ve ‘le’ 

 .edatları, bu eğilimin kesin olarak gerçekleşmediğini vurgulamak üzere kullanılmıştır (لَـ)

Burada sadece bir niyetten bahsedilmiş, ancak bunun fiilî bir sonuca dönüşmediği özel-

likle vurgulanmaktadır”512 

Kurtubî konuyla ilgili şu yorumu yapmaktadır: Allâh Teâlâ’nın   ليجعل ما يلقي الشيطان

 şeytânın ilkâ ettiği şeyi fitne kılmak için” ifadesi, ilgili âyetin bağlamında ‘kendi“ فتنة

kendine konuşma’ yorumunu geçersiz kılmaktadır. Zira İbn Atıyye’nin de belirttiği üzere, 

şeytânın ilkâ ettiği husûsların, işitilebilir ve dışa yansıyan lafızlardan ibâret olduğu konu-

sunda âlimler arasında herhangi bir ihtilâf bulunmamaktadır. Dolayısıyla bu lafızlar va-

sıtasıyla bir fitnenin doğmuş olması, söz konusu yorumun geçersizliğini açıkça ortaya 

koymaktadır.513 

İmâm Kurtubî, söz konusu meseleyi tefsîrinde oldukça kapsamlı bir şekilde ele 

almış, ilgili rivâyetlerin güvenilirlikten yoksun, içerik bakımından problemli ve temelsiz 

olduğuna dair değerlendirmelerde bulunmuştur. Bu değerlendirmeleri yaparken yalnızca 

rivâyetlerin sened zincirlerine değil, aynı zamanda içeriklerinin Kur’ân’ın genel ilkeleri, 

 
510 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/430. 
511 en-Nisâ 4/113. 
512 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/430. 
513 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/431. 



135 

 

bütünlüğü ve bağlamsal akışı (siyâk) ile uyumuna da dikkat çekmiştir. Nitekim Kur-

tubî’nin yaklaşımı, kendisine intikâl eden tüm rivâyetleri olduğu gibi aktarmaktan ziyâde, 

onları çeşitli açılardan titiz bir tahlîle tâbi tuttuğunu göstermektedir. O, rivâyetleri sadece 

aktarım nesneleri olarak görmemiş, aynı zamanda bunların doğruluğunu Kur’ân’ın bü-

tüncül yapısı içerisinde test etme gerekliliğine vurgu yapmıştır. Bu metodolojik tutum, 

onun tefsîr anlayışında Kur’ân’ın lafzî ve manevî bütünlüğünü esâs alan bir yaklaşım ser-

gilediğini ortaya koymaktadır. Özellikle bağlam (siyâk) ve Kur’ân’ın genel muhtevâsı, 

Kurtubî’nin rivâyetlerin kabulü veya reddinde dikkate aldığı başlıca kriterlerden biri ol-

muştur. 

2.2.2. Kur’ân Bağlamının Anlamlara Etkisi 

Kur’ân metninde yer alan her bir kelimenin anlamı, bulunduğu bağlam (siyâk) 

doğrultusunda şekillenmektedir. Aynı kelimenin, farklı bir bağlamda geçerli olan bir an-

lamı, söz konusu bağlam değiştiğinde geçerliliğini yitirebilir. Bu durum, alternatif anla-

mın kendi içinde semantik olarak doğru olmasını ortadan kaldırmaz. Bu itibarla bağlam, 

kelimenin yer aldığı konumla ve metnin genel içeriğiyle uyumlu olacak şekilde, kelime-

den kastedilen mananın tayîninde belirleyici bir işlev üstlenmektedir.  

Dolayısıyla bağlam, kelimenin anlamının tayîninde ve muhtemel anlam karışık-

lıklarının giderilmesinde müessir bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Örneğin السائل 

kelimesinde açık bir şekilde gözlemlenebilir. أسلم للأطفال السائل   Sıvı ilaç, çocuklar“ الدواء 

için daha güvenlidir.” İfadesinde السائل kelimesi    َسَال fiilinden türeyen bir ism-i fâil olup 

“akışkan, sıvı” anlamında kullanılmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan   ْوَالاذِينَ فِي أمَْوَالِهِم

 Mallarında, muhtaç ve yoksullar için bir hak vardı.”514 âyetinde“ حَقٌّ مَعْلوُم  لِلساائِلِ وَالْمَحْرُومِ 

ise السائل kelimesi  ََسَأل fiilinden türetilmiş olup “isteyen, dilenci” anlamında bir ism-i fâil 

olarak geçmektedir. Diğer taraftan سائل العلياء عنا “Yücelerden bizi sor” ifadesinde ise سائل 

kelimesi yine  ََسَأل fiilinden türemiş ancak bu kez emir kipinde (emr-i hazır) kullanılmıştır 

ve “sor” anlamına gelmektedir. Bu örnekler, anlam farklılıklarının tespîtinde ve muhte-

mel anlam hatalarının bertaraf edilmesinde bağlamın belirleyici bir işlev üstlendiğini 

açıkça ortaya koymaktadır. Nitekim bağlam, lafzın murad edilen hakîkî anlamını ortaya 

koymada en kuvvetli karînelerden biri olarak kabul edilmektedir.515 

 
514 ez-Zâriyât 51/19; el-Meâric 70/24-25. 
515 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten-. 99. 



136 

 

Kurtubî’nin tefsîrinde de Kur’ân âyetlerinin anlamlandırılmasında bağlamın be-

lirleyici etkisi müşâhede edilmektedir. Kurtubî, tefsîr metodolojisinde âyetlerin kendile-

rinden önceki ve sonraki âyetlerle olan irtibâtını temel alarak, anlamın doğru ve bütüncül 

bir şekilde tespît edilmesine özen göstermektedir. Kurtubînin bu yaklaşımı çeşitli örnek-

lerle değerlendirelecektir.  

2.2.2.1. Tek Bir Âyetin ve Ardışık Âyetlerin Anlamını Açıklamada Bağlamın Etkisi 

Örnek 1: 

حُوهُنا بمَِعْرُوفٍ وَلََّ تمُْسِ  كُوهُنا ضِرَارًا لِتعَْتدَوُا وَمَنْ يَفْعَلْ  وَإِذاَ طَلاقْتمُُ الن سَِاءَ فبََلغَْنَ أجََلهَُنا فَأمَْسِكُوهُنا بمَِعْرُوفٍ أوَْ سَر ِ

ِ عَليَْكُمْ وَمَا أنَْزَلَ  ِ هُزُوًا وَاذكُْرُوا نعِْمَةَ اللّا كُمْ بِهِ  عَليَْكُمْ مِنَ الْكِتاَبِ وَالْحِكْمَةِ يعَِظُ ذلَِكَ فقََدْ ظَلَمَ نفَْسَهُ وَلََّ تتَاخِذوُا آيََاتِ اللّا

َ بكُِل ِ شَيْءٍ عَلِيم  ) َ وَاعْلمَُوا أنَا اللّا (231وَاتاقوُا اللّا  “Kadınları boşadığınızda, onlar da bekleme süre-

lerini doldurduklarında ya onlarla yeniden evlenip iyilikle tutun ya da iyilikle serbest 

bırakın. Onları zarar vererek haklarını çiğnemek için nikâh altında tutmayın. Bunu yapan 

bilsin ki kendine kötülük etmiştir. Allâh’ın âyetlerini sakın alaya almayın. Allâh’ın size 

bahşettiği nimetleri, kitâptan ve hikmetten size öğüt vermek üzere gönderdiklerini diliniz-

den düşürmeyin. Allâh’tan korkun ve bilin ki Allâh her şeyi bilmektedir.”516 âyetinde ge-

çen بَلَغ fiili Arap dilinde müşterek (çok anlamlı) bir yapıya sahip olup bağlamına göre 

farklı anlamlar kazanabilmektedir. Lügavî bağlamda bu kelime; ulaşmak, bilgilendirmek, 

yeterli olmak, ihtilâm çağına ulaşmak, bir sürenin sonuna yaklaşmak517 gibi çeşitli an-

lamlara gelmektedir. İlgili âyette geçen  فبََلغَْنَ أجََلهَُنا ifadesinde ise bu fiil, kadınların boşan-

dıktan sonra bekleme süresi olan “iddet” müddetinin sonuna yaklaşmaları anlamında kul-

lanılmıştır.518   

Kurtubî, bu husûsta âlimlerim müttefik olduklarını ifade etmektedir. İmâm Kur-

tubî,  َبَلغَْن “ulaştıklarında” fiilini ilgili âyette mecâzî anlamda, yani قاربْن “yaklaştıkla-

rında” şeklinde tefsîr etmesinin gerekçesini, lafzın bağlamıyla ilişkilendirerek izâh et-

mektedir. Çünkü bu kelimenin hemen ardından  فَأمَْسِكُوهُنا “onları tutun” ifadesi gelmekte-

dir. Eğer  َبَلَغْن kelimesi burada hakîkî anlamıyla yani iddet süresinin tamamen sona ermesi 

 
516 el-Bakara 2/231. 
517 İbn Manzûr, “blğ”, 445-446; İsfahânî, Râgıb, Müfredâtü li elfâzi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî 

(Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1430/2009), “blğ”, 144. 
518 Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 2/714; Ebû Bekr Ahmed b. El-Hüseyn b. Ali b. Mûsâ el-

Beyhakî, Ahkâmu’l-Kur’ân, thk. Ebû Âsım eş-Şevâmî (Dâru’z-Zehâir, 1439/2018), 194, 222; 

Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/152; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/277; Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 

2/315. 



137 

 

anlamında kullanılsaydı, kadının tutulması veya bırakılması gibi bir seçenek artık söz ko-

nusu olmayacaktı. Nitekim iddet süresinin tamamen sona ermesi durumunda, kocanın 

eşini nikâh akdi altında tutma veya serbest bırakma yönünde bir tercîhte bulunma hakkı 

kalmamaktadır.519 Bu bağlamdan hareketle İmâm Kurtubî, ilgili âyette yer alan  َبَلغَْن fiilini 

hakîkî değil, mecâzî anlamda, yani “iddet süresinin sonuna yaklaşmak” şeklinde tefsîr 

etmektedir. Kurtubî’ye göre, bu âyette geçen  َبَلَغ “sürenin sonuna yaklaşmak” fiili mecâzî 

bir anlam taşımakta iken, bir sonraki âyette geçen  َبَلغَْن kullanımı “sürenin tamamlan-

ması”520 anlamında olup, burada kelime hakîkî anlamında kullanılmıştır. Bu farklılaşma, 

bağlamın gerekliliği doğrultusunda ortaya çıkmaktadır.521 Buna göre, söz konusu kelime 

ilk kullanımında mecâzî anlamdayken, ikinci kullanımında ise hakîkî anlamda değerlen-

dirilmiştir. Bu yorum, âyetin iç bütünlüğü ve lafızlar arası anlam ilişkisi çerçevesinde 

tutarlı bir şekilde temellendirilmiştir.  

Örnek 2: 

ُ  وَمَنْ لَمْ يسَْتطَِعْ مِنْكُمْ طَوْلًَّ أنَْ ينَْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فمَِنْ مَا مَلكََتْ أيَْمَانكُُمْ مِنْ فَ   تيََاتكُِمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللّا

بِإذِْنِ   فَانْكِحُوهُنا  بعَْضٍ  مِنْ  بعَْضُكُمْ  بِإيِمَانكُِمْ  وَلََّ  أعَْلَمُ  مُسَافِحَاتٍ  غَيْرَ  مُحْصَنَاتٍ  بِالْمَعْرُوفِ  أجُُورَهُنا  وَآتَوُهُنا  أهَْلِهِنا 

 مِنَ الْعَذاَبِ ذلَِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعنَتََ مِنْكُمْ  مُتاخِذاَتِ أخَْداَنٍ فَإذِاَ أحُْصِنا فَإنِْ أتَيَْنَ بفَِاحِشَةٍ فعََليَْهِنا نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ 

ُ غَفوُر  رَحِيم  ) (25وَأنَْ تصَْبِرُوا خَيْر  لكَُمْ وَاللّا  “İçinizden mü’min ve hür kadınlarla evlenmeye gücü 

yetmeyen kimse, ellerinizin altında bulunan mü’min câriye kızlarınızdan alabilir. Allâh 

sizin îmânınızı daha iyi bilmektedir. Birbirinizden türeyip gelmektesiniz. Öyleyse iffetli 

yaşamaları, zina etmemeleri, gizli dost tutmamaları şartıyla ve ailelerinin de izniyle on-

ları nikâhlayın, mehirlerini de âdete uygun olarak verin. Evlendikten sonra bir fuhuş ya-

parlarsa onlara, hür kadınların cezasının yarısı gerekir. Bu (câriye ile evlenmek), içiniz-

den günaha düşmekten korkanlar içindir; sabretmeniz ise sizin için daha hayırlıdır. Allâh 

çok bağışlayıcı ve esirgeyicidir.”522 âyetinde geçen ilk المحصنات kelimesinin anlamı ile il-

gili İslâm âlimlerinin farklı yorumları olmuştur. Yaygın kabul gören yoruma göre, bu 

 
519 Taberî, Câmiu’l-beyân, 4/178; Beyhakî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 194; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-

te’vîl. 1/143. 
520   ِ وَإِذاَ  طَلاقْتمُُ الن سَِاءَ فبَلََغْنَ أجََلَهُنا فَلَا تعَْضُلوُهُنا أنَْ ينَْكِحْنَ أزَْوَاجَهُنا إِذاَ ترََاضَوْا بيَْنَهُمْ   باِلْمَعْرُوفِ ذلَِكَ يوُعَظُ بهِِ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يؤُْمِنُ باِلِلا

( تعَْلَمُونَ  لََّ  وَأنَْتمُْ  يَعْلمَُ   ُ وَاللّا وَأطَْهَرُ  لَكُمْ  أزَْكَى  ذلَِكُمْ  الَْْخِرِ  (232وَالْيَوْمِ   “Kadınları boşadığınızda, onlar da bekleme 

sürelerini tamamladıklarında, aralarında makûl ve meşrû ölçülerde rızalaştıkları takdirde boşayan ko-

calarıyla yeniden evlenmelerine engel olmayın. Bu söylenenler, içinizden Allâh’a ve âhiret gününe îmân 

edenlere verilen öğüttür. Bunlar sizin için en iyi iç ve dış temizliği sağlayan öğütlerdir. Tam manasıyla 

bilen Allâh’tır, siz ise bilmezsiniz.” el-Bakara 2/232; Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-

Ezdî el-Hacrî el-Mısrî et-Tahâvî, Ahkâmu’l-Kur’âni’l-Kerîm, thk. Sadettin Ünal) İstanbul: Merkezu’l-

Buhûsi’l-İslâmiiye et-Tâbi’li vakfi’d-Diyânet’t-Türkî, 1416/1998), 1/176. 
521 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/99-100. 
522 en-Nisâ 4/25. 



138 

 

kelime “hür kadınlar” anlamında523 kullanılmaktadır. Bu yorumun temel dayanağını ise 

aynı âyette yer alan  من فتياتكم المؤمنات yani “mü’min câriyelerinizden” ifadesi teşkil etmek-

tedir. Bu ayrım, المحصنات kelimesinin câriyeleri kapsamadığını ve dolayısıyla “hür kadın-

lar” şeklinde anlaşılması gerektiğini göstermektedir.524 

Bazı âlimler المحصنات kelimesini “iffetli kadınlar” olarak525 tefsîr etmişlerdir. An-

cak bu yorum, İslâm âlimlerinin çoğunluğu tarafından zayıf kabul edilmektedir. Bu za-

yıflığın temel nedeni ise, şâyet المحصنات “iffetli kadınlar” anlamına gelirse, câriyelerin de 

iffetli olabileceği gerçeği göz ardı edilmiş olur. Bu durumda, Kitâp Ehli’nden olan iffetli 

câriyelerle evliliğin câiz görülmesi gerekirken, aynı mantıkla mü’min veya Kitâp 

Ehli’nden olan iffetli olmayan (fahişe) kadınlarla evliliğin harâm kılınması çelişkili bir 

durum ortaya çıkarır.526 Zira iffet vasfı, hür veya câriye ayrımı gözetmeksizin tüm kadın-

lar için geçerli olabilecek bir niteliktir. İbn Meysere ve es-Süddî gibi bazı müfessirler 

tarafından savunulan bu “iffetli kadınlar” yorumu, bu mantıksal tutarsızlık nedeniyle 

eleştirilmekte ve kabul görmemektedir.   

İmâm Kurtubî, المحصنات lafzının anlamını belirlerken, âyetin siyâkında yer alan 

-ifadesine atıfta bulunmak sûretiyle, bu kelimenin “hür kadınlar” anla من فتياتكم المؤمنات

mında anlaşılması gerektiğini vurgulamıştır. Ona göre, söz konusu ibâredeki belirgin ay-

rım, المحصنات kelimesinin câriyeleri değil, yalnızca hür kadınları kapsadığını ortaya koy-

makta ve bu yorumu desteklemektedir.527 

Sonuç olarak, âyetteki dilsel yapı ve ortaya çıkan mantıksal sonuçlar dikkate alın-

dığında, المحصنات ifadesinin “hür kadınlar” anlamında tefsîr edilmesi hem âyetin iç bü-

tünlüğü ve hem de İslâm hukûkunun genel prensipleriyle daha daha tutarlı bir yorum ola-

rak öne çıkmaktadır. Ayrıca câriyelerle hür kadınlar arasındaki hukûkî ve sosyal statü 

farklılıkları da528 bu yorumu destekleyen önemli bir faktördür.   

 
523 Ebü’l-Haccâc Mücâhid b. Cebr el-Mekkî el-Mahzûmî, Tefsîru’l-imâm Mücâhid b. Cebr, thk. Muham-

med Abdu’s-Selâm Ebû’n-Nîl (Medîne: Dâru’l-Fikri’l-İslâmî el Hadîse, 1410/1989), 272; Mukâtil b. 

Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 1/367; Mâlik b. Enes, “Kitâbu’n-Nikâh”, (No.1526); Ebû Ab-

dillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, Tefsîru’l-İmâm eş-Şâfiî, thk. Ahmed b. Mustafâ el-Ferrân 

(Arabistan: Dâru’t-Temüriyye, 1427/2006), 2/582; Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/595-596; Nehhâs, 

Meâni’l-Kur’ân, 2/63. 
524 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/230-231 
525 Süddî, Ebû Muhammed İsmâîl b. Abdirrahmân b. Ebî Kerîme el-A’ver es-Süddî el-Kebîr el-Kûfî. 

Tefsîru’s-Süddî el-kebir, thk. Muhammed Atâ Yûsuf (Dâru’l-Vefâ, 1414/1993), 201; Taberî, Câmiu’l-

beyân, 6/596; Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 2/63. 
526 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/230-231 
527 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/230-231 
528 Mâlik b. Enes, “Kitâbu’n-Nikâh”, (No. 1513, 1526). 



139 

 

Bu örneklerden de açıkça anlaşılacağı üzere, İmâm Kurtubî, lafızların anlamlarını 

tayîn ederken, kelimelerin yer aldığı bağlamsal yapıyı esâs almakta, böylece her bir keli-

menin, geçtiği yere göre anlam kazandığını metodik bir yaklaşımla ortaya koymaktadır.  

Örnek 3: 

اءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغيَْظَ وَالْعَافيِنَ عَنِ النااسِ   را اءِ وَالضا ُ يحُِبُّ الْمُحْسِنيِنَ )الاذِينَ ينُْفِقوُنَ فِي السارا (134وَاللّا  “Onlar (takvâ 

sahipleri) bollukta da darlıkta da Allâh yolunda harcarlar, öfkelerini yenerler, insanları 

affederler. Allâh işini güzel yapanları sever.”529 âyetinde yer alan   َْالَّذِين ism-i mevsûlu 

hem lügat hem de siyâk açısından dikkatle incelenmesi gereken bir unsurdur. Bu âyet, 

Allâh’a karşı sorumluluk bilinci taşıyan ve ahlâkî erdemlerle donanmış bireylerin nitelik-

lerini tanımlayan bir bağlam içerisinde yer almaktadır. Nitekim bir önceki âyette,   ُوَالْْرَْض

(133أعُِداتْ لِلْمُتاقِينَ ) -Rabbinizden olan bir bağış“ وَسَارِعُوا إلَِى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَب كُِمْ وَجَناةٍ عَرْضُهَا السامَوَاتُ  

lanmaya ve Allâh’a karşı gelmekten sakınanlar için hazırlanmış, genişliği göklerle yer 

kadar olan cennete koşun.”530 buyrularak, cennetin “muttakîler” olarak adlandırılan takvâ 

sahipleri için hazırlandığı bildirilmektedir. Müfessirler 134. âyette geçen   َالاذِين ismi 

mevsûlunun kendisinden önceki âyetinden hareketle bu ifadenin, doğrudan doğruya bu 

“muttakîler”e yani Allâh’a karşı gelmekten sakınan kimselere işâret ettiğini ifade etmek-

tedirler.531 Kurtubî de diğer müfessirler gibi ardışık gelen bu âyetlerin siyâkını esâs alarak 

 ,ifadesinin kendisinden önceki müttakîlere işâret etiğini ifade etmektedir.532 Bu tefsîr الاذِينَ  

âyetlerin bütünlüğü ve içeriğiyle uyumlu bir yorum sunmaktadır. Müttakî olarak vasıf-

landırılan bu şahıslar, sadece Allâh’a karşı görevlerinde değil, aynı zamanda insanlarla 

ilişkilerinde de üstün ahlâkî vasıflara sahiptirler. Âyette sıralanan; maddî imkânlarının 

geniş ya da kısıtlı olduğu durumlarda infâkta bulunmaları, öfkelerini kontrol altına alma-

ları ve insanları affetmeleri gibi davranışlar, takvânın pratik tezâhürleri olarak değerlen-

dirilmektedir.533  

Bu durum   َالاذِين ism-i mevsûlüyle kastedilen kimselerin, sadece soyut bir bilinç 

düzeyine sahip olmadıklarını, aynı zamanda bu bilinci sosyal yaşantılarında somut dav-

ranışlara dönüştüren bireyler olduklarını ortaya koymaktadır. Âyetin bütünlüğü göz 

 
529 Âl-i İmrân 3/134. 
530 Âl-i İmrân 3/133.  
531 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/56-57; Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/180; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-

te’vîl, 2/38;  
532 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/317. 
533 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 1/382; Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 4/109; İbn Âşûr, Tefsîru’t-

tahrîr ve’t-tenvîr, 4/90-91. 



140 

 

önünde bulundurulduğunda, bu zamirin kapsadığı anlam alanı hem bireysel hem toplum-

sal düzlemde örnek alınması gereken bir model çizmektedir. 

Örnek 4: 

Tevbe Sûresi’nin 46. ve 47. âyetleri, münâfıkların Tebük seferine katılmamaları-

nın yalnızca tembellik veya isteksizlikle izâh edilemeyeceğini bilakis farklı bir ilâhî mu-

rad ve hikmete dayandığını ortaya koymaktadır.   ُ وَلكَِنْ كَرِهَ اللّا عُداةً  لَهُ  الْخُرُوجَ لَْعََدُّوا  أرََادوُا  وَلوَْ 

(46اقْعدُوُا مَعَ الْقَاعِدِينَ )انْبعَِاثهَُمْ فثَبَاطَهُمْ وَقِيلَ   “Eğer onlar savaşa çıkmak isteselerdi elbette bunun 

için bir hazırlık yapabilirlerdi; fakat Allâh da onların sefere çıkmalarını istemedi, onları 

geri koydu, onlara “Oturun bakalım diğer oturanlarla beraber!” denildi.”534 âyeti, 

münâfıkların sefere katılmaktan kaçınmalarını ve bu davranışlarının ardındaki bozuk ni-

yetlerini eleştirel bir şekilde ortaya koymaktadır. Âyetin siyâk çerçevesinde değerlendi-

rilmesi, bu eleştirinin daha iyi anlaşılmasına katkı sağlar. Önceki âyetlerde, münâfıkların 

savaşa katılmamak için çeşitli mazeretler ileri sürdürdükleri ve bu gerekçelerle Peygam-

ber Efendimiz’den (s.a.s.) izin istedikleri belirtilmektedir.535   

46. âyette ise, münâfıklar eğer gerçekten cihâda çıkmak isteselerdi, bunun için 

hazırlık yapacakları ifade edilmektedir. Ancak herhangi bir hazırlıkta bulunmamaları, on-

ların samimi bir cihât arzusuna sahip olmadıklarının açık bir göstergesi olarak sunulmak-

tadır. Âyetin devamında, Allâh’ın onların cihâda iştirak etmelerini istemediği ve bu ne-

denle onları engellediği ifade edilmektedir. Bu durum, ilk bakışta zorlama izlenimi verse 

de hemen ardından gelen 47. âyet, söz konusu ilâhî müdâhalenin altında yatan hikmeti ve 

rahmeti ortaya koymaktadır:   ْلوَْ خَرَجُوا فيِكُمْ مَا زَادوُكُمْ إلَِّا خَبَالًَّ وَلَْوَْضَعوُا خِلَالكَُمْ يَبْغوُنكَُمُ الْفِتنَْةَ وَفيِكُم

ُ عَلِيم  بِالظاالِمِينَ ) اعُونَ لهَُمْ وَاللّا (  47سَما  “Şâyet onlar sizinle beraber sefere çıkmış olsalardı, size 

bozgunculuktan başka katkıları olmayacak ve sizi fitneye düşürmek istedikleri için ara-

nıza sokulacaklardı; içinizde onlara kulak asacak olanlar da vardı. Allâh zâlimleri çok 

 
534 et-Tevbe 9/46. 
535 et-Tevbe 9/42-45.   ْلَوِ  اسْتطََعْناَ لَخَرَجْناَ مَعَكُم  ِ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيباً وَسَفَرًا قاَصِداً لََّتابَعوُكَ وَلَكِنْ بَعدُتَْ عَليَْهِمُ الشُّقاةُ وَسَيَحْلِفوُنَ باِلِلا

ُ يَعْلمَُ إنِاهُمْ لَكَاذِبوُنَ ) ُ عَنْكَ لِمَ أذَِنْتَ لَهُمْ حَتاى يتَبَيَانَ لَكَ الاذِينَ صَدقَوُا وَتعَْلمََ الْكَاذِبيِنَ )42يهُْلِكُونَ أنَْفسَُهُمْ وَاللّا ( لََّ يسَْتأَذِْنكَُ الاذِينَ 43( عَفاَ اللّا

ُ عَلِيم  باِلْمُتاقِينَ  ِ وَالْيَوْمِ الَْْخِرِ أنَْ يُجَاهِدوُا بأِمَْوَالِهِمْ وَأنَْفسُِهِمْ وَاللّا ِ وَالْيَوْمِ الَْْخِرِ وَارْتاَبَتْ 44)  يؤُْمِنوُنَ باِلِلا ( إنِامَا يسَْتأَذِْنكَُ الاذِينَ لََّ يؤُْمِنوُنَ باِلِلا

(45قلُوُبهُُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يتَرََدادوُنَ )  “42. Eğer yakın bir dünya malı ve kolay bir yolculuk olsaydı (o münâfıklar) 

mutlaka sana uyup peşinden gelirlerdi. Fakat meşakkatli yol onlara uzak geldi. Gerçi onlar, “Gücümüz 

yetseydi mutlaka sizinle beraber çıkardık” diye kendilerini helâk edercesine Allâh’a yemîn edecekler. 

Hâlbuki Allâh onların mutlaka yalancı olduklarını biliyor. 43. Allâh seni affetti. Fakat doğru söyleyen-

ler sana iyice belli olup, sen yalancıları bilinceye kadar onlara niçin izin verdin? 44. Allâh’a ve âhiret 

gününe îmân edenler, mallarıyla canlarıyla savaşmaktan (geri kalmak için) senden izin istemezler. 

Allâh takvâ sahiplerini pek iyi bilir. 45. Ancak Allâh’a ve âhiret gününe inanmayan, kalpleri şüpheye 

düşüp, kuşkuları içinde bocalayanlar senden izin isterler.” 



141 

 

iyi bilir.” Bu âyet, münâfıkların fiilen sefere iştirak etmelerinin, mü’min topluluk içeri-

sinde ciddî karışıklıklara ve iç huzursuzluklara yol açabileceğini bildirmekte; böylece 

ilâhî engellemenin ardındaki korunmacı hikmeti vurgulamaktadır. Nitekim birçok müfes-

sir536 gibi Kurtubî de, bu âyetleri bir bütünlük içerisinde değerlendirmiş ve münâfıkların 

mü’minlerle birlikte sefere çıkmalarının doğurabileceği muhtemel olumsuzluklara dikkat 

çekmiştir.537  

Münâfıkların varlığı, mü’minlerin saflarında  ًَّخَبَال “kafa karışıklığı, fitne, zayıflık 

ve moral bozukluğu” na neden olacaktı. Zaten zayıf olan îmânları ve fitneye olan eğilim-

leri sebebiyle, münâfıklar savaş ortamında mü’minlerin azmini kıracak, topluluk içeri-

sinde nifâk tohumları ekecek ve dolayısıyla İslâmî hareketin bütünlüğünü ciddî bir bi-

çimde tehlikeye atacaktı. Ayrıca ilgili âyette, mü’minler arasında münâfıkların sözlerine 

kulak veren, onlardan etkilenebilecek veya onlara bilgi aktarabilecek bireylerin bulun-

duğu,   َاعُون  dinleyiciler” ifadesiyle vurgulanmaktadır. Bu durum, münâfıkların fitne“ سَما

çıkarma ve mü’minlerin birliğini bozma çabalarını daha da kolaylaştıracaktı.538 Dolayı-

sıyla, Allâh Teâlâ’nın münâfıkları seferden men etmesi, yalnızca basit bir engelleme ola-

rak değil; aynı zamanda mü’min topluluğu içten gelen tehdîdlere karşı muhâfaza etme, 

İslâmî hareketin istikrarını temîn etme, münâfıklığın alenileşmesini sağlama ve ilâhî hik-

metin bir tezâhürü olarak değerlendirilmelidir.  

Bu bağlamda, Tevbe Sûresi’nin 46. ve 47. âyetleri birlikte ele alındığında, 

münâfıkların sefere katılmalarının engellenmesi, yüzeysel bir tedbîrden ziyâde, ilâhî 

irâdenin derin bir muradını ve hikmetini yansıtan stratejik bir tasarruf olarak ortaya çık-

maktadır. Bu durum, ilâhî takdîrin, insan idrâkini aşan daha geniş ve hayırlı gayelere 

matûf olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. 

2.2.2.2. Âyetlerde Konuşmacıyı veya Muhâtabı Açıklamada Bağlamın Etkisi 

Kurtubî, tefsîrinde âyetlerde yer alan zamirlerin, fâillerin ve hitâbın muhâtabları-

nın tespîtinde siyâkın belirleyici bir rol oynadığını göstermektedir. Zira bir âyetin hitâbı-

nın kime yönelik olduğu, hangi zümrenin tasvîr edildiği yahut söz konusu ifadelerin kime 

ait olduğunun tayîni, yalnızca lafzî unsurlar üzerinden değil, aynı zamanda âyetin yer 

 
536 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 5/380-381; Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/481-483; Zeccâc, Meâni’l-

Kurân ve i’râbuhu, 2/450-451; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 2/345. 
537 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 10/229-230. 
538 Seyyid Kutub, Fî Zılâli’l-Kur’ân, çev. Bekir Karlığa vd. (İstanbul: Hikmet Yayınları), 7/309-310. 



142 

 

aldığı bağlamsal bütünlüğün göz önünde bulundurulmasyla anlaşılabilir. Özellikle konuş-

macının veya anlatıcının açık bir şekilde belirtilmediği durumlarda, Kurtubî âyetin önce-

sini ve sonrasını esâs alarak bağlam merkezli bir yorum geliştirir. Bu yöntemin temel 

amacı hem Kur’ân’ın iç bütünlüğünden hareketle âyetlerin anlam tayîninde daha isâbetli 

yorumlara ulaşmaktır. Bu başlık altında Kurtubî’nin söz konusu yaklaşımı, çeşitli âyet 

örnekleri üzerinden incelenerek bağlamın onun tefsîr metodolojisindeki konumu değer-

lendirilecektir.  

Örnek 1: 

ُِبعَْدَِمَوْت هَاِۚفَِ ه ِاللّّٰٰ هَاِۚقَالَِانَّٰىِيحُْيِ۪هٰذ  يَةٌِعَلٰىِعُرُوش  يَِخَاو  ِعَلٰىِقَرْيَةٍِوَه  ِقَالَِِاوَِْكَالَّذ۪يِمَرَّ ائةََِعَامٍِثمَُِّبعَثَهَُُۜ ُِم  امََاتهَُِاللّّٰٰ

كَِوَشَرَا ائةََِعَامٍِفَانْظُرِْا لٰىِطَعَام  ِقَالَِبَلِْلبَ ثتَِْم  ِقَالَِلبَ ثتُِْيوَْمًاِاوَِْبعَْضَِيوَْمٍُۜ كَِِكَمِْلبَ ثتَُْۜ مَار  ِوَانْظُرِْا لٰىِح  ب كَِلَمِْيتَسََنَّهْۚ

اِتبََيَّنَِلَِ ِفَلمََّ زُهَاِثمَُِّنكَْسُوهَاِلَحْمًاُۜ ِكَيْفَِننُْش  ظَام  ِوَانْظُرِْا لَىِالْع  َِِوَل نَجْعَلكََِاٰيَةًِل لنَّاس  ِاللّّٰٰ ِقَالَِاعَْلَمُِانََّ ِشَيْءٍِقَد۪يرٌِهُُۙ عَلٰىِكُل  

﴿259ِِ﴾  “Yahut evlerinin çatıları çöküp üzerine duvarları yıkılarak harap olmuş, ıssız bir 

kasabaya uğrayan kimsenin durumu gibi. Bu kişinin, “Allâh, bütün bunları öldükten 

sonra nasıl diriltecek?” demesi üzerine Allâh onu yüzyıl ölü olarak tuttu, sonra diriltti. 

“Ne kadar kaldın” diye sordu. “Bir gün veya günün bir kısmı kadar kaldım” dedi. Allâh 

“Hayır, yüzyıl kaldın. Anlamak için yiyeceğine içeceğine bak, henüz değişmemiş; eşeğine 

bak, -seni insanlara bir işâret kılmamız için- ve kemiklere bak, onları nasıl düzeltiyor ve 

üzerini etle kaplıyoruz” buyurdu. Artık o adam için durum açıkça ortaya çıkınca, “Bili-

yorum ki Allâh kesinlikle her şeye kâdirdir” dedi.”539 âyetinde geçen  َِۜلبَثِْت  ne kadar“ كَمْ 

kaldın?” ifadesinin muhâtabı, Allâh tarafından yüz yıl süreyle öldürülüp sonra diriltilen 

kişidir. Bu kişi, harap olmuş bir şehre uğrayarak Allâh’ın burayı ölümünden sonra nasıl 

dirilteceğini sorgulamış ve bunun üzerine Allâh tarafından yüz yıl süreyle vefât ettirilen 

ardından yeniden diriltilen zattır. Bu şahıs, viran hale gelmiş bir beldeye uğrayarak 

Allâh’ın orayı ölümünden sonra nasıl ihyâ edeceğini sorgulamış; bunun üzerine Allâh 

tarafından yüz yıllık bir süreyle vefât ettirilmiştir.540 Söz konusu şahsın kimliği âyette 

açıkça belirtilmemekle birlikte, bazı rivâyetlerde onun İrmiya, bazılarında Nemrûd ol-

duğu ileri sürülse de, klasik tefsîr literatüründe hâkim kanâat, bu zatın Üzeyr Peygamber 

olduğu yönündedir.541 Âyetin siyâkı dikkate alındığında, söz konusu sorunun, diriltildik-

 
539 el-Bakara 2/259. 
540 Bu olay tefsîrlerde detaylı bir şekilde anlatılmıştır. bk. Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Sü-

leymân, 1/216-219; Taberî, Câmiu’l-beyân, 4/578-596; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm,1/297; 

Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 3/39-41. 
541 Taberî, Câmiu’l-beyân, 4/578-582. 



143 

 

ten sonra bu kişiye yöneltildiği anlaşılmaktadır. Bu bağlamda, hitâbın muhâtabının diril-

tilen şahıs olduğu husûsu net olmakla birlikte, bu hitâbın fâili konusunda tefsîr kaynakla-

rında farklı görüşler zikredilmiştir. Bununla birlikte, âyetin devam eden kısımlarında yer 

alan ifadeler dikkate alındığında, hitâbın doğrudan Allâh Teâlâ tarafından yöneltildiği 

görüşü ön plana çıkmaktadır.  

Bu sorunun kime ait olduğu husûsunda, Melek/Cebrâîl (a.s.) tarafından542 yönel-

tildiği, gökten gelen bir ses aracılığıyla iletildiği, bir peygamberin bu şekilde soru yönelt-

tiği543 yahut kişinin vefâtı esnasında ona şâhit olan ve diriliş anına kadar hayâtta kalan 

mü’min bir birey tarafından bu sorunun sorulmuş olabileceği yönünde farklı görüşler de 

tefsîr kaynaklarında yer almaktadır.544 Ancak bu görüşler azınlıkta olup, âyetin siyâkı 

dikkate alındığında, sorunun doğrudan Allâh tarafından sorulduğu kanâatinin daha güçlü 

olduğu ortaya çıkmaktadır. Zira,  َِْۜكَمْ لبَِثت sorusununun ardından   وَانْظُرْ اِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ ننُْشِزُهَا ثمُا

-cümlesi gelmiştir. Müfessirlerin çoğu bu ifadenin siyâkından hareketle bu so نكَْسُوهَا لَحْمًاِۜ 

runun fâilinin Allâh olduğunu545 söylemişlerdir. Aynı şekilde Kurtubî de âyetin siyâkın-

dan hareketle bu sözü söyleyenin Allâh olduğunu kabul etmiştir. Çünkü bu soruya 

cevâben   ِۜلَحْمًا نَكْسُوهَا  ثمُا  ننُْشِزُهَا  كَيْفَ  الْعِظَامِ  اِلَى   Şimdi sen kemiklere bak, onları nasıl“ وَانْظُرْ 

düzenliyor, sonra ona nasıl et giydiriyoruz.” cümlesi gelmiştir. Bu cümlenin fâilinin 

Allâh olduğunda şüphe yoktur. Bu cümle yukarıdaki cümlenin devamı olduğu için yuka-

rıdaki cümlenin fâili de tıpkı bu cümlenin fâili gibi Allâh’tır.546 Aynı şekilde َُِْۜكَمِْلبَ ثت soru-

sundan önce de fâili Allâh olan َُُِۜائةََِعَامٍِثمَُِّبعَثَه ُِم   cümleciği geçmiştir. Bu cümlenin فَامََاتهَُِاللّّٰٰ

hemen akabinde bu soru sorulmuştu. Yine bu siyâktan anlaşılır ki sorunun sahibi 

Allâh’tır. 

Sonuç olarak,  َكَمْ لبَثِْت sorusunun Allâh Teâlâ tarafından yüz yıl ölü bırakılıp sonra 

diriltilen kişiye yöneltildiği görüşü, âyetin bağlamı ve klasik tefsîr kaynakları ışığında 

daha isâbetli görünmektedir. 

 

 

 
542 Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm,1/297. 
543 Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 1/156. 
544 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/300. 
545 Taberî, Câmiu’l-beyân, 4/596; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 7/30; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 

1/156. 
546 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/300. 



144 

 

Örnek 2: 

Hz. Mûsâ, kendisinden daha bilgili bir kimsenin bulunup bulunmadığını sordu-

ğunda, Allâh Teâlâ ona “Kulu Hızır”ı işâret eder. Bunun üzerine Hz. Mûsâ, Hızır ile bu-

luşarak ondan ilim tahsil etmek amacıyla bir yolculuğa çıkmıştır. Hızır, bu yolculuk es-

nasında kendisiyle birlikte seyahat etmek isteyen Hz. Mûsâ’ya, sabırlı olması ve herhangi 

bir mesele hakkında soru yöneltmemesi gerektiği şartını koşmuştur. Hz. Mûsâ bu şartı 

kabul etmiş ve birlikte yola koyulmuşlardır.547 Yolculuklarının bir noktasında Hızır, kar-

şılaştıkları bir çocuğu sebepsiz yere öldürmüştür. Bu durum karşısında Hz. Mûsâ büyük 

bir tepki göstermiş ve “Suç işlemediği hâlde masûm bir çocuğu neden öldürdün?” diye-

rek itiraz etmiştir. Bunun üzerine Hızır Hz. Mûsâ’yı, daha önce verdiği söz doğrultusunda 

sabırlı olmaya ve soru sormaması gerektiği konusunda tekrar uyarmıştır.548 Hızır’ın ço-

cuğu öldürmesinin gerekçesi, Kehf Sûresi’nin 80-81. âyetlerinde açıklanmıştır:  ُا الْغلَُام وَامَا

﴾  81﴾ فَارََدنََْٓا انَْ يبُْدِلهَُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكٰوةً وَاقَْرَبَ رُحْمًا ﴿80فكََانَ ابَوََاهُ مُؤْمِنيَْنِ فَخَش۪ينََٓا انَْ يرُْهِقهَُمَا طُغْيَانًا وَكُفْرًاۚ ﴿  

“80. Gence gelince, onun anne babası mü’min kimselerdi; gencin onları sonunda azgınlık 

ve nankörlüğe düşürmesinden korktuk. 81. Böylece istedik ki, Rableri onun yerine kendi-

lerine ondan daha temiz ve daha merhametlisini versin.”549  

Bu bağlamda 80. âyette geçen  َْيرُْهِقهَُمَافَخَش۪ينََٓا ان  “Onları azgınlık ve inkâra sürükle-

mesinden korktuk” ifadesinin kime ait olduğu noktasında müfessirler arasında farklı yo-

rumlar yapılmıştır. Bazı müfessirler, ilgili ifadenin doğrudan Hızır’a ait olduğunu belirt-

miş; zira bu ifadenin Allâh Teâlâ’ya nispet edilmesinin câiz olmayacağını ifade etmişler-

dir.550 Hızır’ın söz konusu eylemleri, kendisine ilâhî bilgiyle verilen özel yetki doğrultu-

sunda gerçekleştirdiği yorumunda bulunmuşlardır. Diğer bazı müfessirler ise bu sözlerin 

 
547 el-Kehf 18/65-70.   ِابِعكَُ عَلَى أنَْ تعُلَ ِمَن فَوَجَداَ عَبْداً مِنْ عِباَدِناَ آتَيَْناَهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِناَ وَعَلامْناَهُ مِنْ لَدنُاا عِلْمًا ) 65( قاَلَ لهَُ مُوسَى هَلْ أتَ

ا عُل ِمْتَ رُشْداً ) ُ صَابِرًا  68( وَكَيْفَ تصَْبِرُ عَلَى مَا لمَْ تحُِطْ بهِِ خُبْرًا )67( قاَلَ إنِاكَ لَنْ تسَْتطَِيعَ مَعِيَ صَبْرًا )66مِما ( قاَلَ سَتجَِدنُِي إِنْ شَاءَ اللّا

(70( قاَلَ فإَنِِ اتابَعْتنَِي فَلَا تسَْألَْنِي عَنْ شَيْءٍ حَتاى أحُْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا )69وَلََّ أعَْصِي لَكَ أمَْرًا )  “65. Derken, kullarımızdan bir 

kul buldular ki, ona katımızdan bir rahmet (vahiy ve peygamberlik) vermiş, yine ona tarafımızdan bir 

ilim öğretmiştik. 66. Mûsâ ona: Sana öğretilenden, bana, doğruyu bulmama yardım edecek bir bilgi 

öğretmen için sana tâbi olayım mı? dedi. 67. Dedi ki: Doğrusu sen benimle beraberliğe sabredemezsin. 

68. (İç yüzünü) kavrayamadığın bir bilgiye nasıl sabredersin? 69. Mûsâ: İnşaallâh, dedi, sen beni sab-

reder bulacaksın. Senin emrine de karşı gelmem. 70. (O kul:) Eğer bana tâbi olursan, sana o konuda 

bilgi verinceye kadar hiçbir şey hakkında bana soru sorma! dedi.” 
548 el-Kehf 18/74-75.   ْفاَنْطَلَقاَ حَتاى إِذاَ لَقِياَ غُلَامًا فَقتَلَهَُ قاَلَ أقَتَلَْتَ نَفْسًا زَكِياةً بِغيَْرِ نَفْسٍ لَقَدْ جِئتَْ شَيْئً ا نكُْرًا )74( قاَلَ ألَمَْ أقَلُْ لَكَ إنِاكَ لَن

مَعِيَ صَبْرًا ) (75تسَْتطَِيعَ   “74. Yine yola koyuldular. Nihâyet bir gence rastladıklarında, o kul hemen onu 

öldürdü. Mûsâ dedi ki: “Mâsum bir insanı, bir cana karşılık olmaksızın katlettin ha! Gerçekten sen fena 

bir şey yaptın!” 75. O kul, “Sana, benimle beraber olmaya asla sabredemezsin dememiş miydim? dedi. 
549 el-Kehf 18/80-81. 
550 Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 3/305; Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 4/278; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

2/495-496; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/290. 



145 

 

aslında Allâh Teâlâ’ya ait olduğu ve Hızır tarafından kelimelere döküldüğü kanâatinde-

dir. Bu görüşe göre, “korktuk” ifadesi, Allâh’ın ilmini, çirkin/tiksindirici görmesini 

temsîl eder ve Hızır, Allâh’ın bilgisi doğrultusunda hareket etmiştir.551 Bu tür ifadeler, 

Kur’ân’da Allâh’ın ilmini temsîl etmek için mecâzi olarak kullanılmaktadır. Kurtubî, bu 

ifadenin Hızır’a ait olduğu yönündeki görüşü zikretmiş ve bu kanâati âyetin siyâkının 

desteklediğini552 belirterek tercîh etmiştir. Ayrıca, birçok müfessir tarafından da bu görü-

şün kabul edildiğini ifade etmektedir. Buna göre, Hızır’ın burada ifade ettiği korku; ço-

cuğun ileride azgınlık ve inkâr içerisine düşerek mü’min ebeveynine manevî zarar vere-

ceği endişesidir. Bu bağlamda Kurtubî فَخَش۪ينََٓا ifadesinin Hızır’a ait olduğu görüşünden ha-

reketle, Allâh Teâlâ’nın Hızır’a, böyle bir zararı önlemek amacıyla nefisler hakkında ic-

tihadda bulunma yetkisi verdiği çıkarımında bulunmaktadır.553 

Örnek 3: 

Kur’ân-ı Kerîm’in aile hukûkuna dair temel ilkeleri ortaya koyduğu sûrelerin ba-

şında gelen Nisâ Sûresi, kadınların evlilik sürecindeki haklarını da çeşitli yönleriyle ele 

almaktadır. Bu bağlamda sûrenin dördüncü âyeti, söz konusu düzenlemeleri yapan âyetler 

arasında önemli bir yer teşkil etmektedir. نْهُِنفَْسًاِِِاوَاٰتوُِ بْنَِلكَُمِْعَنِْشَيْءٍِم  ِفَا نِْط 
ِن حْلَةًُۜ نَّ اءَِصَدُقَات ه  الن  سََٓ

﴿ِ يـًٔا ﴾4فكَُلوُهُِهَنَ۪ٓيـًٔاِمَرَ۪ٓ  “Kadınlara mehirlerini borcunuzu öder gibi verin. Eğer onun bir kısmını 

size gönül razısıyla verirlerse onu da âfiyetle yiyin.”554 Bu âyeti kerîmede geçen ِِوَآتوُا

نِ حْلَةًِ نَّ -Kadınlara mehirlerini borcunuzu öder gibi verin.” ifadesi, kadının me“ الن  سَاءَِصَدُقَات ه 

hir üzerinde şahsî bir hakka sahip olduğunu ve bu hakkın meşrû bir şekilde kendisine 

teslîm edilmesi gerektiğini vurgulayan önemli bir hüküm içermektedir. Ancak bu emrin 

yöneltildiği muhâtabın kim olduğu konusunda tefsîr kitâplarında farklı görüşler bulun-

maktadır. Zira âyetteki hitâb zamiri müzekker kalıpta gelmiş olmakla beraber, bu zamirin 

 
551 Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 4/278-279; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/495-496; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve 

esrâru’t-te’vîl, 3/290. 
552 Kehf Sûresi 80. âyette geçen فخََشِيناَ أنَْ يرُْهِقَهُمَا طُغْياَنًا وَكُفْرًا ifadesinin Hızır’a ait olduğunu destekleyen siyâk, 

özellikle Hızır’ın bu açıklamaları yaparken olayları kendi fiilleri olarak anlatmasından kaynaklanmak-

tadır. Bir önceki âyetten itibâren (Kehf 78-79) Hızır’ın, Hz. Mûsâ’ya neden o işleri yaptığını izâh ettiği 

pasajda: 

- “Ben gemiyi deldim...”,   

- “Çocuğu öldürdüm...”,   

- “Şunu istedik ki...” gibi ifadeler kullanarak fiilleri kendi adına izâh etmektedir. 

Dolayısıyla فَخَشِينَا “korktuk” ifadesi de bu bağlamda, onun kendi sözleri olarak değerlendirilmiştir. Yani 

âyetin siyâkı, Hızır’ın önceki ve sonraki açıklamalarında fiilleri kendi adına konuşmasıyla şekillendiği 

için, bu cümlenin de Hızır’a ait olduğu sonucu çıkarılmaktadır. Bu da müfessirlerin çoğunun ve Kur-

tubî’nin tercîh ettiği görüştür. 
553 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/352. 
554 en-Nisâ 4/4. 



146 

 

kadının kocasına mı yoksa velîsine mi yönelik olduğu husûsunda müfessirler arasında 

görüş ayrılıkları mevcuttur. 

İbn Abbâs, Katâde, İbn Zeyd ve İbn Cüreyc gibi bazı müfessirler, hitâbın kocalara 

yönelik olduğunu ifade etmişlerdir. Bu yoruma göre, Allâh Teâlâ, kocalara, eşlerine ver-

dikleri mehirleri gönüllü bir bağış (hibe) mâhiyetinde vermelerini emretmektedir.555 Di-

ğer bir görüşe göre ise, âyetteki hitâb kadının velîlerine yöneliktir. Ebû Sâlih’e ait olduğu 

söylenen bu yoruma göre câhiliye döneminde velîler, kadının mehrini alıp ona hiçbir şey 

vermedikleri belirtilmektedir. Bu uygulamanın yasaklandığı ve mehirlerin kadınlara ve-

rilmesinin emredildiği ifade edilmektedir.556 Kelbî’nin rivâyetine göre, Câhiliye toplu-

munda bir velî, kadını evlendirdiğinde, eğer kadın onunla birlikte yaşıyorsa, ona mehrin-

den az ya da çok hiçbir şey vermezdi. Eğer kadın yabancıysa, onu sadece bir deveye bin-

dirip kocasına gönderirdi ve bu deveden başka da bir şey vermezdi. Bu bağlamda, “Ka-

dınlara mehirlerini gönül rızasıyla verin” şeklindeki âyetin indiği belirtilmektedir.557 

Muʿtemir b. Süleyman’ın babasından naklettiği rivâyete göre ise Hadramî, bu âyetin, bir 

kadını bir başka kadın karşılığında evlendiren (şigâr nikâhı yapan) kimseler hakkında in-

diğini söylemiştir. Bu tür evlilik uygulamalarında bulunan kimselere mehir vermeleri em-

redilmiştir.558  

Kurtubî, Nisâ Sûresi’nin 4. âyetinde yer alan “Kadınlara mehirlerini gönül rıza-

sıyla verin” emrinin muhâtabının kocalar olduğunu savunan müfessirlerin559 görüşlerini 

benimseyerek, bu yaklaşımın daha isâbetli olduğunu belirtmiştir. O da bu kanâatini, âye-

tin siyâkına dayandırarak temellendirmiştir. Kurtubî’ye göre, âyetteki zamirler müzekker 

sîgasıyla gelmiş olup, bu zamirlerin bağlam içerisindeki tutarlılığı, muhâtabın kocalar ol-

duğunu göstermektedir. Bir önceki âyet olan Nisâ 3’te yer alan وَإِنْ خِفْتمُْ ألََّا تقُْسِطُوا “hakla-

rına riâyet edememekten korkarsanız” ifadesinden başlayarak  وَآتَوُا الن سَِاءَ صَدقَُاتهِِنا “Kadın-

lara mehirlerini gönül rızası ile (cömertçe) verin” bölümüne kadar zamirler aynı bağ-

lamda bir bütünlük arzetmektedir. وَإِنْ خِفْتمُْ ألََّا تقُْسِطُوا “haklarına riâyet edememekten kor-

karsanız” ibâresinin muhâtabı kocalar olduğu için zamirlerin uyum içerisinde olması için 

 
555 Beyhakî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 175; Şâfiî, el-Ümm, 3/221; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 3/14; Taberî, 

Câmiu’l-beyân, 6/380-381; Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/200; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/43; 

Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 2/59. 
556 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/381; Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/200; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-

te’vîl, 2/59. 
557 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/43-44. 
558 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/381-382; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/44. 
559 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/382; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 2/59. 



147 

 

 Kadınlara mehirlerini gönül rızası ile (cömertçe) verin” ibâresinin de“ وَآتَوُا الن سَِاءَ صَدقَُاتهِِنا 

muhâtabı kocalardır.560 Nitekim âyetin devamında yer alan   ُنْهُ نفَْسًا فَكُلوُه فَإنِ طِبْنَ لكَُمْ عَن  شَيْءٍ م ِ

رِيئاً  Eğer kadınlar mehirlerinden bir kısmını gönül rızasıyla size bağışlarlarsa, onu“ هَنيِئاً ما

âfiyetle yiyin” ifadesindeki zamirler de kocalara hitâb etmektedir. Bu durum önceki hitâb 

ile sonraki hitâbın aynı muhâtaba yönelik olduğunu ortaya koymaktadır.    

Örnek 4: 

ي بمَِا تعَْمَلوُنَ عَل۪يم ِۜ ﴿ سُلُ كُلوُا مِنَ الطاي بَِاتِ وَاعْمَلوُا صَالِحًاِۜ انِ ۪ ﴾51يََٓا ايَُّهَا الرُّ  “Ey Peygamber! Tertemiz 

nimetlerden yiyip için, güzel işler yapın. Kuşkusuz ben yaptıklarınızı eksiksiz bilmekte-

yim.”561 âyetteki  ُسُل -kelimesi ile kim (ler)in kastedildiği husûsunda tefsîr âlimleri ara الرُّ

sında farklı görüşler bulunmaktadır. Bazı müfessirler, bu hitâbın Hz. Muhammed’e 

(s.a.s.) yönelik olduğunu,562 ancak Arapça’da tek bir kişiye çoğul zamirle hitâb etmenin 

edebî bir üslûp olduğunu belirtmişlerdir. Bu tarz bir kullanım, muhâtabın yüceliğini ve 

önemini vurgulamak amacıyla tercîh edilmiştir.563 Örneğin, Âl-i İmrân Sûresi’nin 173. 

âyetinde ...  ُالنااس لهَُمُ  قَالَ   kelimesi ile النااسُ  Bir kısım insanlar… dediler.” âyetinde“ الاذِينَ 

bütün insanlar değil de sadece Nuaym b. Mes’ud kastedildiği ifade edilmiştir.564 Yukarı-

daki mezkûr âyette de aynı durum sözkonusudur. ez-Zeccâc der ki: “Bu âyetteki muhâtab 

Nebî (s.a.s.) dir. Burada kelimenin cem’ gelmiş olması bütün peygamberlerin de tıpkı 

Nebî gibi aynı emirlere muhâtab olmalarındandır. Yani hepiniz helâlinden yeyiniz.”565 

Taberî bu âyetteki muhâtabın Îsâ (a.s.) olduğunu söylemiştir. Bu görüşe göre, Hz. 

Îsâ’nın, annesi Meryem’in eğirdiği yünün gelirinden geçindiği rivâyet edilmiştir.566 Ay-

rıca, onun çölde yetişen yabani sebzelerle beslendiği de nakledilmiştir. Bu bağlamda, 

âyetteki hitâbın Hz. Îsâ’ya yöneltilmiş olması, Hz. Muhammed’in (s.a.s.) şerefine işâret 

etmektedir. Zira, bu tür hitâblar, Hz. Muhammed’in diğer peygamberlerle olan ortak yön-

lerini ve onun yüceliğini vurgulamak amacıyla kullanılmaktadır.567 

Hitâb, peygamberlerin farklı zaman dilimlerinde gönderilmiş olmaları sebebiyle, 

onların tamamına eşzamanlı olarak yöneltilmiş bir hitâb değildir. Her bir peygambere 

 
560 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/44. 
561 el-Mü’minûn 23/51. 
562 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/472; Zemahşerî, el-Keşşâf, 3/34. 
563 Sem’ânî, Tefsîru’l-Kur’ân, 3/478. 
564 Taberî, Câmiu’l-beyân, 17/59; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/49-50. 
565 Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 4/15; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/50. 
566 Saîd b. Mansûr, Sünenü Saîd b. Mansûr, 6/361. Hadîs No: 1514. 
567 Taberî, Câmiu’l-beyân, 17/59; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 4/15; Sem’ânî, Tefsîru’l-Kur’ân, 

3/478; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/50;  



148 

 

kendi döneminde yöneltilmiş olması bakımından tüm peygamberleri kapsayan genel bir 

hitâb mâhiyetindedir. Bu itibarla Hz. Îsâ’nın da bu hitâbın öncelikli muhâtabları arasında 

yer aldığı şeklinde daha kapsamlı bir yorum da yapılmıştır.568 

Diğer bir rivâyete göre ise, âyetteki hitâb tüm peygamberlere yöneliktir.569 Zira 

bu, onların tâbi olmaları gereken hayât tarzıdır. Buna göre  ِسُلُ كُلوُا مِنَ الطاي بَِات أيَُّهَا الرُّ  Ey“ يَا 

Peygamber(ler)! Temiz olan şeylerden yeyin.” cümlesindeki emir, şu örnekteki kullanıma 

benzer: Bir ticaret erbabına, “Ey tüccarlar! Sizin fâizden uzak durmanız gerekir.” şeklinde 

hitâb edildiğinde, bu ifade hem muhâtab olan bireyi hem de aynı işle meşgûl olan tüm 

kişileri kapsayan bir anlam taşır. Dolayısıyla, burada da bütün peygamberlerin aynı anda 

muhâtab alınması söz konusu olmayıp, her bir peygamber kendi döneminde bu hitâbla 

muhâtab kılınmıştır.570  

Kurtubî müfessirlerin konu ile ilgili görüşlerini aktardıktan sonra aynı sûrenin 52. 

ve 53. âyetlerinin tefsîrinde, bağlamdan hareketle buradaki muhâtabın bütün peygamber-

ler olduğunu belirtmiştir. Şöyle ki: ( ِةً وَاحِدةًَ وَأنََا رَبُّكُمْ فَاتاقوُن تكُُمْ أمُا ( فَتقََطاعوُا أمَْرَهُمْ بَيْنهَُمْ  52وَإِنا هَذِهِ أمُا

(53زُبرًُا كُلُّ حِزْبٍ بمَِا لَديَْهِمْ فَرِحُونَ )  “52. Biliniz ki, sizin şu ümmetiniz bir tek ümmettir, ben de 

sizin Rabbinizim. Onun için yolumdan çıkmaktan sakının. 53. Ama insanlar, aralarındaki 

inanç bağlarını keserek gruplara ayrıldılar. Her kesim kendi inancını beğenmektedir.”571 

Kurtubî bu âyetlerin  ُسُل  ifadesindeki muhâtabın, bütün peygamberler olduğunu ve يََٓا ايَُّهَا الرُّ

bu hitâbın sanki hep beraber hazır bulunduklarını varsaymış gibi yapıldığı görüşünü güç-

lendirdiğini söylüyor. Çünkü bu hitâbın sadece Muhammed’e (s.a.s.) yapıldığı kabul edi-

lecek olursa bu âyet ile زُبرًُا بيَْنَهُمْ  أمَْرَهُمْ   insanlar işlerini kendi aralarında parça“ فتَقَطَاعوُا 

parça ettiler” âyeti arasında tam bir bağ kurulması sözkonusu olamayacaktır. Ayrıca  وَأنََا

(  52رَبُّكُمْ فَاتاقوُنِ )  “ben de sizin Rabbinizim. Öyle ise benden sakının.” ifadesinde muhâtabın 

peygamberler olduğu kabul edilirse, bu durumda onların ümmetleri de mana itibariyle 

bunun kapsamına girecektir. Şu hâlde فتَقَطَاعوُا “dînlerini parça parça ettiler” âyeti ile an-

lam bütünlüğü sağlanmış olur. Burada فتَقَطَاعوُا “parça parça ettiler”den maksad yani üm-

metler dînlerini bir bütün olarak beraberce yaşamaları emrolunmuşken bunu terk ederek 

dînlerini bölük pörçük ettiler ve birbirlerinden ayrılmış oldular. Daha sonra da Allâh her-

bir grubun kendi görüşlerini beğendiklerinden dolayı dalâlete düştüklerini söylemiştir.572  

 
568 Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 4/89; Zemahşerî, el-Keşşâf, 3/34. 
569 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/472; Sem’ânî, Tefsîru’l-Kur’ân, 3/478; İbn Kesîr, Tefsîru’l-

Kur’âni’l-azîm,3/239. 
570 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/50. 
571 el-Mü’minûn 23/52-53. 
572 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 15/52. 



149 

 

2.2.2.3. Müşterek Lafızların Anlamını Açıklamada Bağlamın Etkisi 

Arap dilinde kelimelerin anlam ilişkileri, dilin zenginliğini ve ifade gücünü yan-

sıtan önemli bir konudur. Bu bağlamda, Arap dilcileri tarafından üç temel anlam ilişkisi 

tanımlanmıştır:  

a. Lafız ve Anlam Farklılığı: Bu durumda, iki farklı lafız iki farklı anlamı ifade 

eder. Örneğin, ذهب “gitti” ve جاء “geldi” kelimeleri hem lafız hem de anlam bakımından 

farklıdır.  

b. Lafız Farklılığı, Anlam Birliği. Eş Anlamlı kelimeler: Bu ilişki, farklı lafız-

ların aynı anlamı taşıması durumudur. Örneğin, ظننت ve حسبت “zannettim” kelimeleri 

farklı lafızlar olmasına rağmen benzer anlamlar taşır.  

c. Lafız Birliği, Anlam Farklılığı. Müşterek/Eş sesli kelimeler: Bu durumda, 

aynı lafız farklı bağlamlarda farklı anlamlar kazanır. Örneğin, وجدت kelimesi hem “bul-

dum” hem de “hissettim” anlamında kullanılabilir.573  

Konu başlığımz, müşterek lafızlar ile bu lafızların anlamlandırılmasında bağlamın 

tayîn edici rolü olduğundan, meselenin ana hatlarıyla ele alınmasının yerinde olacağı 

kanâatindeyiz.   

Müşterek lafız, dil araştırmalarının en önemli konularından biridir ve şerîat âlim-

leri tarafından, dil âlimleri kadar hatta onlardan daha fazla önemsenmiştir. Çünkü bu 

konu, Kur’ân’ın tefsîri, Allâh Teâlâ’nın kelâmından ne murad edildiğinin doğru anlaşıl-

ması ve şer’î hükümlerin kaynağı olan Kur’ân ve Sünnet’ten çıkarılmasıyla doğrudan iliş-

kilidir. Bu durum, usûl, tefsîr ve çeşitli fıkhî eserlerde açıkça görülmektedir.574 

Fahreddîn er-Râzî müşterek lafzı şöyle tanımlamıştır: “Müşterek lafız (sesteş ke-

limeler), bir lafzın, iki ya da daha fazla farklı hakîkî anlama, o anlamların farklılığı dik-

kate alınarak ve öncelikli olarak o anlamlara işâret edecek şekilde konulmasıdır. Yani 

müşterek lafız, birden fazla hakîkî anlama sahip olan lafız için kullanılan bir terimdir. 

Örneğin “القرء (el-kur’)” lafzı hem “hayız” hem de “temizlik (tuhur)” anlamına gelir. Eğer 

bir lafzın bir hakîkî anlamı, diğer anlamı ise mecâzî anlamlar ise, bu durumda o lafız 

müşterek lafız olarak adlandırılmaz. Râzî şöyle demiştir: “Sözümüzün başında geçen 

 
573 Ebü’l-Hasen Ali b. İsmâîl b. Seyyide el-Mürsî, el-Muhassas, thk. Hâkil İbrâhîm Ceffâl (Beyrût: Dâru 

İhyâi’t-Turâsi’Arabî, 1417/1996), 4/173. 
574 Taraş Lahdar, “ed- Dilâlâtü’s -Siyâkiyye li’l-müştereki’l-lafziyyi fî tefsîri’l-Kurtubî”, Mecelletü Fasli’l-

Hitâb. 11/1 (2022), 229. 



150 

 

‘başlangıçta konulmuş’ ifadesiyle, bir şeyin hem hakîkî hem mecâzî anlamlara delâlet 

etmesi durumunu birbirinden ayrı tutmak için kullandık.”575   

Tanımdan, zıt anlamlı kelimelerin (el-mutadâd) de şerîat âlimleri nezdinde müş-

terek lafız kavramı içerisinde yer aldığı anlaşılmaktadır. Zira tanımda, onu bu kapsama 

dâhil etmekten alıkoyacak herhangi bir kayıt bulunmamaktadır. Bu durumu Suyûtî, Kiyâ 

el-Herrâsî’den nakletmiştir.576 

Müşterek lafzın (çok anlamlı kelimenin) varlığı konusunda, zorunlu olduğu, 

imkânsız olduğu ve mümkün olduğu yönünde farklı görüşler ileri sürülmüştür. Dil âlim-

lerinin ve usûlcülerin çoğunluğu, müşterek lafzın hem dilde hem de Kur’ân’da bulunduğu 

görüşündedir. Süyûtî, bu konuda şunları söylemiştir: “Çoğunluğun görüşü, dil âlimlerinin 

birçok lafızda bunu nakletmiş olmalarına dayanarak, müşterek lafzın gerçekten var ol-

duğu yönündedir.” Hatta bazıları, onun varlığını zorunlu görmüştür.577 

Kur’ân-ı Kerîm’de, birden fazla anlama gelebilecek müşterek/eş sesli kelimeler 

bulunmaktadır. Bu kelimelerin anlamını ve doğru yorumunu ise, siyâkın çok boyutlu un-

surları belirler. Çünkü müştereklik, bağlam içerisinde daralır ve kelimenin taşıyabileceği 

anlam sayısı sınırlanır. Ancak bazı kelimelere yüklenen anlamlarda zaman zaman farklı-

lıklar ortaya çıkabilir. Bu durum, bu kelimelerin anlamını tayîn ederken hangi bağlamla-

rın esâs alınacağı konusundaki görüş ayrılıklarından kaynaklanır. Böyle durumlarda an-

lam açısından bir genişlik ve esneklik söz konusu olur. Bu nedenle, geçerli ve makûl 

delillere dayanan farklı görüşlere sahip olan kimseleri eleştirmek doğru değildir.578 

Bağlamın önemini vurgulayan âlimlerden biri olan Râgıb el-İsfahânî, “el-Müf-

redât fî garîbi’l-Kur’ân” adlı eserinde bu konuya özel bir dikkat göstermiştir. Zerkeşî, 

Kur’ân’da hakkında rivâyet bulunmayan bazı âyetlerin tefsîrine dair konuşurken Râgıb’ın 

yöntemini övgüyle anmış ve şöyle demiştir: “Bu âyetleri anlamanın yolu, Arap dilindeki 

kelimelerin anlamlarına ve bağlama göre kullanımlarına bakmaktır.” Râgıb, “el-Müfredât 

fî garîbi’l-Kur’ân” adlı eserinde bu yönteme büyük önem vermiş, kelimelerin anlamlarını 

 
575 Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî, el-Mahsûl, 

thk. Tâhâ Câbir Feyyâd el-Ulvânî (Müessetü’r-Risâle, 1418-1997), 1/261; Lahdar, “ed- Dilâlâtü’s -

siyâkiyye li’l-müştereki’l-lafziyyi fî tefsîri’l-Kurtubî”, 229. 
576 Lahdar, “ed- Dilâlâtü’s -siyâkiyye li’l-müştereki’l-lafziyyi fî tefsîri’l-Kurtubî”, 229. 
577 Râzî, el-Mahsûl, 1/262. 
578 Lahdar, “ed- Dilâlâtü’s -siyâkiyye li’l-müştereki’l-lafziyyi fî tefsîri’l-Kurtubî”, 229-230. 



151 

 

açıklarken dil âlimlerinin sunduğu anlamlara ek olarak, bağlamdan elde ettiği ek açıkla-

malarla kelimenin anlamını daha da derinleştirmiştir.579 

Müfessirlerin kanâatine göre birden fazla anlama gelebilen her lafız, yeterli ilmî 

birikime sahip olmayan kişilerin ictihadda bulunmasının câiz olmadığı lafızlardandır. Bu 

tür lafızların tefsîrinde, şahsî görüşlere değil, sağlam delillere ve şâhitlere dayanmak ge-

rekmektedir. Eğer bu anlamlardan biri diğerine göre daha açık ve belirgin ise, gizli olanın 

kastedildiğine dair açık bir delil bulunmadıkça, açık olan anlam esâs alınmalıdır. Ancak, 

eğer iki anlam eşit derecede muhtemel ise ve her ikisi de gerçek anlamda kullanılıyorsa, 

bu durumda bir anlamın dilsel veya örfî bir gerçekliğe, diğerinin ise şer’î bir gerçekliğe 

sahip olması durumunda, dilsel anlamın kastedildiğine dair bir delil bulunmadıkça, şer’î 

anlamın tercîh edilmesi daha uygundur.”580     

Sonuç olarak, müşterek lafız hem Arap dilinde hem de Kur’ân’da mevcuttur. An-

cak onun kullanımında, mecâzla gerçek anlamın birbirine karışmaması ve bu alanın fay-

dasız bir şekilde gereksiz yere genişletilmemesi için belirli kurallara bağlı kalınması ge-

rekmektedir. 

Kurtubî de, Kur’ân’daki müşterek/eş sesli kelimelerin doğru anlaşılmasında bağ-

lamın önemine dikkat çekmiş ve bu husûsa tefsîrinde yer vermiştir. Müşterek lafızların 

anlamlarının belirlenmesinde siyâkı dikkate alarak, şer’î hükümlerin çıkarımı ve fıkhî 

mezhep görüşlerinin değerlendirilmesinde bağlamın belirleyici rolünü ön plana çıkarmış-

tır. Bu yaklaşımıyla, kelimelerin nasıl anlaşılması gerektiğini bağlam çerçevesinde analiz 

etmiş ve tefsîrinde örneklerle açıklamıştır.581 Şimdi, Kurtubî’nin Kur’ân’daki müşterek 

kelimelerin anlaşılmasında bağlama verdiği önemi örnekler üzerinden incelemeye çalışa-

lım.  

Örnek 1:  

اءُِۜ وَمَا تنُْفِقوُا مِنْ خَيْرٍ فلَِاَنْفسُِكُمِْۜ وَمَا تنُْفِ  قوُنَ الَِّا ابْتغََِٓاءَ وَجْهِ اٰللِِّۜ وَمَا تنُْفِقوُا مِنْ  ليَْسَ عَليَْكَ هُدٰيهُمْ وَلٰكِنا اٰللَّ يَهْد۪ي مَنْ يشَََٓ

﴾  272خَيْرٍ يوَُفا اِليَْكُمْ وَانَْتمُْ لََّ تظُْلمَُونَ ﴿  “Onları doğru yola iletmek senin üzerine borç değildir, 

 
579 İsfahânî, Müfredâtü li elfâzi’l-Kur’ân, 25; Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 2/172; Süyûtî, el-İtkân 

fî ulûmi’l-Kur’ân, 4/221; Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-

dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten-. 108. 
580 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 1/278; Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân,  2/166; Süyûtî, el-İtkân fî 

ulûmi’l-Kur’ân, 4/218; Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâse-

ten nazariyyeten tatbîkiyyeten-. 108. 
581 Lahdar, “ed- Dilâlâtü’s -siyâkiyye li’l-müştereki’l-lafziyyi fî tefsîri’l-Kurtubî”, 230. 



152 

 

fakat Allâh dilediğini doğru yola iletir. Hayır için yaptığınız her harcama kendiniz için-

dir. Verdiklerinizi ancak Allâh rızası için verirsiniz. Hayır için yaptığınız her harcamanın 

karşılığını da hiçbir haksızlığa uğramaksızın tam olarak alacaksınız.”582 Âyetin nüzûl 

sebebiyle ilgili olarak, İbn Abbâs’tan gelen bir rivâyete göre, Ensâr’dan bazıları, Kurayza 

ve Nadîr oğullarından olan akrabalarına sadaka vermek istemezlerdi ve onlara sadaka 

vermek için Müslüman olmalarını talep ederlerdi. Bu durum üzerine bu âyet nâzil olmuş-

tur. Bu bağlamda, âyet, dîn ayrılığı olan akrabalara ve diğer insanlara, ihtiyaç içinde ol-

maları hâlinde, Müslüman ve fakir yakınlar ihmâl edilmeksizin sadaka vermekte bir sa-

kınca olmadığını belirtir.583 

Âyette geçen  ٍخَيْر kelimesinin ne anlama geldiğiyle ilgili müfessirler arasında 

farklı yorumlar yapılmıştır. Zira kelimelerin anlamı, dâhil oldukları cümlelerin bağlamına 

göre şekillenmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’deki kullanımlarında da hayr kelimesi, bulunduğu 

bağlama istinâden çeşitli anlamlar ihtivâ edebilmektedir. Nitekim bazı âlimler, 

Kur’ân’daki her hayr kelimesinin “mâl” anlamına geldiği yönünde bir görüş beyân etmiş-

lerdir. Ancak Kurtubî, Hayr kelimesi, “mâl” anlamında olduğuna dair herhangi bir karîne 

ile beraber gelmiş değilse, ona “mâl” anlamını verme zorunluluğunun olmadığını belirt-

miştir. Hayr kelimesinin “mâl” anlamına gelmesi için ona delâlet eden bir karîne olması 

gerektiğini ifade etmiştir. Onun bu yaklaşımı, bazı müfessirlerin görüşüne karşı bir uyarı 

niteliği taşımaktadır; çünkü kelimenin anlamı bağlama göre değişkenlik gösterebilmek-

tedir. Bu düşüncesini çeşitli âyet örnekleri üzerinden tahlîl etmiş ve kelimenin anlamının 

bağlamsal çerçevede belirleneceğini ifade etmiştir. Furkân 24. ve Zilzal 7. âyetlerde ge-

çen hayr kelimelerinin “mâl” anlamında olmadığını belirterek, her hayr kelimesinin 

“mâl” anlamına geleceği yönündeki İkrime’nin düşüncesinin kabul edilemezliğini ortaya 

koymuştur.584        

Müfessirler, Bakara Sûresi’nin 272. âyetinde yer alan  ٍخَيْر kelimesinin mâl anla-

mında olduğunu ifade etmişlerdir.585 Kurtubî ise bu kelimeye anlam verirken bağlam te-

melli bir yaklaşımla hareket etmiş; anlamlandırma sürecinde delile dayalı bir gerekçelen-

 
582 el-Bakara 2/272. 
583 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/266; Taberî, Câmiu’l-beyân, 5/19-21; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 7/65-

66; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/367; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 1/161; 

Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 3/70; Ayrıca bu anlama gelebilecek paralel başka sebeb-i nüzûller de ri-

vâyet edilmiştir. 
584 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/370. 
585 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/266; Taberî, Câmiu’l-beyân, 5/22. 



153 

 

dirme yaparak, söz konusu lafzın âyetin siyâkı çerçevesinde “mâl” anlamında kullanıldı-

ğını ifade etmiştir. Çünkü ilgili âyet, infâk ve sadaka konularını ele almakta olup  ٍخَيْر ke-

limesinin bu bağlamda yer alması, kelimenin maddî yardım ve mâl ile ilgili olduğuna 

delâlet etmektedir. Bununla birlikte bu âyette, infâkla birlikte kullanılmış olması kelime-

nin “mâl” anlamını ön plana çıkarmaktadır. Ayrıca, âyette geçen  ْوَمَا تنُْفِقوُاْ مِنْ خَيْرٍ فلَأنَْفسُِكُم 

“Her ne hayır harcarsanız, kendiniz içindir” ifadesi, yapılan harcamaların aslında kişinin 

kendi yararına olduğunu ve infâk ettiği kimselere minnet etmemesi gerektiğini vurgu-

lar.586  

Örnek 2:  

Kur’ân-ı Kerîm’de sıkça karşılaşılan müşterek lafızlardan biri olan قَضٰى kelimesi, 

farklı bağlamlarda çeşitli anlamlar kazanabilen yapısıyla dikkat çeker. Bu kelime “hüküm 

vermek”, “emretmek”, “tamamlamak”, “yaratmak” gibi anlamlara gelmektedir.587 Nite-

kim  قَضٰى kelimesinin farklı anlamlara geldiği, cümle içindeki konumuna göre mana ka-

zandığı âyetler üzerinden temellendirme yoluna gidilmiştir. قَضٰى kelimesinin Kur’ân-ı 

Kerîm’deki farklı kullanım şekillerine aşağıdaki âyetler örnek olarak sunulmuştur. Fus-

silet Sûresi 12. âyetinde geçen  ِيوَْمَيْن فِي  سَمَاوَاتٍ  سَبْعَ  -kelimesi “ya قَضٰى ifadesinde فقََضَاهُنا 

rattı” anlamında kullanılmıştır. Tâhâ Sûresi 72. âyetindeki  ٍفَاقْضِ مَا أنَْتَ قَاض ifadesini “hü-

küm ver” anlamında kullanılmıştır. Yûsuf Sûresi 41. âyetinde  ِتسَْتفَْتيَِان فيِهِ  الاذِي  الْْمَْرُ   قضُِيَ 

ifadesinde “iş bitirildi” anlamında yer alır. Âl-i İmrân Sûresi 47. âyetinde   إِذاَ قَضَى أمَْرًا فإَنِامَا

-ifadesinde “irâde etmek” anlamında kullanılmıştır. Kasas Sûresi 44. âye يقَوُلُ لَهُ كُنْ فيََكُونُ 

tinde  َالْْمَْر مُوسَى  إِلَى  قضََيْنَا  إِذْ   ِ الْغَرْبِي  بِجَانِبِ  كُنْتَ   ifadesinde “ahid/söz vermek” anlamında وَمَا 

kullanılmıştır.588  

-kelimesinin yer aldığı âyetlerde, bağlamın belirleyici bir unsur olarak dik الَْقَضَاء

kate alınması gerektiğinden, bu lafza, Kur’ân-ı Kerîm’de geçtiği her yerde aynı anlamı 

verme imkânı ortadan kalkmaktadır. Şâyet kelime, geçtiği cümlenin siyâkına uygun bir 

anlamda tefsîr edilmezse ve her yerde “hükmetti” anlamı verilirse, bu durumda Allâh’a 

masiyetin emretmesini isnâd etmek gibi teolojik açıdan sakıncalı bir durum ortaya çıka-

 
586 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/266; Taberî, Câmiu’l-beyân, 5/22; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 7/66; 

Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/370; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 1/161; Reşîd 

Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 3/71. 
587 İbn Manzûr, “kdy”, 3665-3666. 
588 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/51; İsfahânî, Müfredâtü li elfâzi’l-Kurân, 674676. 



154 

 

bilir ki bu, Allâh’a izâfe edilmesi câiz olmayan bir husûstur. Çünkü Allâh fuhşiyatı em-

retmez.589 Kurtubî bu açıklamalar ışığında İsrâ Sûresi’nin 23. âyetinde geçen قَضٰى keli-

mesini de benzer bir şekilde tefsîr etmiştir. 

ا يبَْلغَُنا عِنْدكََ الْكِبَرَ   ٍ وَقَضٰى رَبُّكَ الََّا تعَْبدَُُٓوا الَِّآَ ايِااهُ وَبِالْوَالِديَْنِ احِْسَانًاِۜ امِا ا افُ  ا اوَْ كِلَاهمَُا فلََا تقَلُْ لهَُمََٓ احََدهُمََُٓ

﴾23وَلََّ تنَْهَرْهمَُا وَقلُْ لهَُمَا قوَْلًَّ كَر۪يمًا ﴿  “Rabbin, sadece kendisine kulluk etmenizi ve anne baba-

nıza iyi davranmanızı emretti. Onlardan biri veya ikisi senin yanında yaşlanırsa onlara 

öf bile deme! Onları azarlama! İkisine de gönül alıcı güzel sözler söyle.”590 âyetinde yer 

alan  ُوَقَضَى رَبُّكَ ألََّا تعَْبدُوُا إلَِّا إِيااه ifadesinde de kelimenin anlamı özellikle bağlam dikkate alı-

narak tayîn edilmelidir. Bu bağlamda, âyetin genel anlamı şu şekilde ifade edilmektedir: 

“Rabbin, yalnızca O’na kulluk etmenizi ve anne babaya iyi davranmanızı emretti.” Âye-

tin devamında yer alan buyruklar, açıkça birer dînî ve ahlâkî yükümlülük niteliği taşı-

maktadır. Eğer “قَضٰى” kelimesi bu bağlamda “hüküm verdi” ya da “takdîr etti” şeklinde 

anlaşılacak olursa, âyetin hitâb tarzı ve anlam bütünlüğüyle uyuşmayan bir sonuç ortaya 

çıkar. Bu sebeple burada geçen “قَضٰى” kelimesinin “emretmek” ( أمر) anlamında kullanıl-

dığı görüşü, klasik dönem tefsîr otoriteleri arasında da kabul görmüştür. Nitekim bu yo-

rumu destekleyen İbn Abbâs, Hasan-ı Basrî ve Katâde gibi erken dönem müfessirleri, 

burada geçen قَضٰى nın bir “hüküm” değil, “emir” anlamı taşıdığını vurgulamışlardır.591  

Ayrıca, İbn Mes’ûd’un mushafında bu kelimenin “ووصى” (vasiyet etti, emretti) 

şeklinde yer alması da592 kelimenin “emir” anlamına geldiğini destekleyen önemli ri-

vâyetlerdendir.593  

Sonuç olarak, İsrâ Sûresi 23. âyetinde geçen “قَضٰى” lafzı, içinde yer aldığı siyâk 

dikkate alındığında bu kelimenin “emretmek” anlamında kullanıldığı görülmektedir. Bu 

da bize, müşterek lafızların anlam tayîninde bağlamın belirleyici ve vazgeçilmez bir unsur 

olduğunu bir kez daha göstermektedir.   

 
589 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/51. 
590 el-İsrâ 17/23. 
591 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/26; Taberî, Câmiu’l-beyân, 14/542; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve 

i’râbuhu, 3/233; Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 1/126; Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 4/139; 

Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/50; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/444. 
592 İbn Abbâs, Ali ve bunların dışında başkaları da aynı kırâatle okumuşlardır. Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân, 13/50. 
593 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/26; Taberî, Câmiu’l-beyân, 14/542-543; Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 

4/139; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/50; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/444. 



155 

 

2.2.2.4 Harflerin Amaçlanan Anlamlarının Belirlenmesinde Bağlamın Etkisi   

“Hurûfü’l-meânî” (حروف المعاني), Arap dilbilgisinin (nahiv) önemli bir bölümünü 

oluşturan ve kelimeler arasındaki anlam ilişkilerini kuran, tek başlarına müstakil bir an-

lamı olmayan, ancak isimlerin ve fiillerin anlamlarını birbirine bağlayarak veya onlara 

çeşitli anlamlar katarak cümlelerin anlam bütünlüğünü sağlayan harflerdir.594 Bu kavram 

hem dilbilgisi (nahiv) hem de tefsîr ilimlerinde önemli bir yere sahiptir. Türkçedeki edat-

lara benzer bir işleve sahip olmakla beraber kapsamları ve kullanım çeşitlilikleri daha 

geniştir. Bu harfler, Arapça metinlerin doğru bir şekilde anlaşılması için hayâtî öneme 

sahiptir. Bir cümlenin anlamı, kullanılan hurûfü’l-meânî nin doğru bir şekilde tespît edil-

mesine ve bağlam içindeki işlevinin anlaşılmasına bağlıdır. Aynı hurûfü’l-meânî farklı 

bağlamlarda farklı anlamlar taşıyabilir.595 Tefsîr ilminde hurûfü’l-meânî, âyetlerdeki gra-

mer yapısının ve bağlamsal anlamın doğru tespîti açısından büyük önem taşır. Özellikle 

Kurtubî, Zemahşerî ve Râgıb el-İsfahânî gibi müfessirler, bu harflerin farklı kullanımla-

rına dikkat çekmiş ve bunların bağlam içinde kazandıkları anlamları detaylıca açıklamış-

lardır. 

Kurtubî Tefsîri’nde harflerin anlamlarının belirlenmesinde Kur’ân bağlamının 

tayîn edici rolünü, çeşitli örnekler üzerinden değerlendirmeye çalışacağız. 

Örnek 1: 

مَ عَليَْكُمُ الْمَيْتةََ وَالدامَ وَلَحْمَ   ِ فمََنِ اضْطُرا غَيْرَ بَاغٍ وَلََّ عَادٍ فلََا إثِْمَ عَليَْهِ  إنِامَا حَرا الْخِنْزِيرِ وَمَا أهُِلا بِهِ لِغيَْرِ اللّا

َ غَفوُر  رَحِيم  ) (173إِنا اللّا  “Allâh size yalnızca murdar eti, kanı, domuz etini ve Allâh’tan baş-

kasının adına kesilmiş olanı harâm kıldı. Ama biri zorda kalırsa, haksızlığa sapmadıkça, 

sınırı aşmadıkça kendisine günah yoktur. Biliniz ki Allâh bağışlayan ve esirgeyendir.”596 

Âyetinde geçen   ََمَ عَليَْكُمُ  ٱلْمَيْتة  edatının kullanımı, harâm kılınan إنِامَا   ibâresinde yer alan إنِامَا حَرا

husûsların sınırlarını belirlemek açısından önemlidir.597 Arap dilinde tahsîs (sınırlama) 

ifade eden bu edat hem olumlamayı hem de olumsuzlamayı içeren yapısıyla, kendisinden 

 
594 Ebû Mûsâ Îsâ b. Abdilazîz b. Yelelbaht el-Cezûlî, el-Mukaddimetü’l-cezûliyye fi’n-nahvi, thk. Şa’ban 

Abdulvehhab Muhammed (Riyâd: Matbaatu Ümmi’l-Kurâ), 4; Abbâs Hasan, en-Nahvü’l-vâfî (Dâru’l-

Meârif), 1/68. 
595 Ebû Muhammed (Ebû Alî) Bedrüddîn Hasen b. Kāsım b. Abdillâh b. Alî el-Murâdî, el-Cene’d-dânî fî 

ḥurûfi’l-meʿânî, thk. Muhammed Nedîm Fâzıl (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1413/1992), 

22-23. 
596 el-Bakara 2/173. 
597 Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 5/191. 



156 

 

sonra gelen hükmün sadece o bağlamda geçerli olduğunu ifade eder.598 Türkçeye “ancak, 

sadece” şeklinde çevrilen “إنِامَا”, lafzî anlamının ötesinde bağlamsal sınır çizme işlevi gör-

mektedir.  

Bu bağlamda, ilgili âyetin öncesinde yer alan “Ey îmân edenler! Size rızık olarak 

verdiğimiz şeylerin temizlerinden yiyin.” (Bakara 2/172) ifadesiyle genel bir helâllik du-

rumu bildirildikten sonra,599 “ إنِامَا” edatının kullanıldığı âyet, bu genel izin kapsamından 

istisnâ edilen, yani harâm kılınan maddeleri tahsîs ederek hem hükmün sınırlarını belir-

lemekte hem de harâm olmayan yiyeceklerin zımnen helâl olduğunu ima etmektedir. Do-

layısıyla, “إنِامَا” edatının bu konumda kullanımı, sadece sayılan gıda türlerinin (leş, kan, 

domuz eti ve Allâh’tan başkası adına kesilenler) harâm olduğunu bildirmekle kalmaz, 

aynı zamanda bu sayılanların dışında kalan tüm yiyeceklerin helâl olduğu hükmünü de 

“mefhûmü’l-muhâlefet” (karşıt anlam çıkarımı) yöntemiyle ortaya koyar.600 Bu ifade, 

Kur’ân’daki hüküm bildiren ifadelerin içinde bulundukları bağlama göre nasıl sınırlandı-

ğını ve anlam kazandığını gösteren önemli bir anlatım biçimidir.  

Âyetin devamında gelen “Kim çaresiz kalırsa, saldırmamak ve sınırı aşmamak 

kaydıyla (bunlardan yiyebilir). Şüphesiz Allâh çok bağışlayandır, çok merhamet eden-

dir.” ifadesiyle birlikte düşünüldüğünde,  إنِامَا edatı harâm kılınanların esâs ve genel hüküm 

olduğunu, ancak zorunluluk hallerinde bu hükmün geçici olarak kalkabileceğini de gös-

terir. Yani, harâm kılınanlar aslında bunlardır, ancak istisnâî durumlarda ruhsat vardır. 

Kurtubî ve İbn Arabî gibi müfessirler, bu edatın bağlam içinde harâmların kapsa-

mını muhâtabın anlayabileceği en açık şekilde belirlediğini ifade etmişlerdir. Ayrıca âye-

tin En’âm Sûresi 145. âyet ile de desteklenmiş olması, bu bağlamın Kur’ân’ın genel ya-

pısıyla uyumlu olduğunu göstermektedir.601 

Sonuç olarak إنِامَا edatı, siyâk içinde harâm kılınan yiyeceklerin kesin bir şekilde 

sınırlandırıldığını, bunların dışındaki temiz ve helâl olanların serbest olduğunu ve zorun-

luluk hallerinde bu hükmün geçici olarak kalkabileceğini güçlü bir şekilde ifade eder. Bu 

 
598 Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu,1/243; Kâdî Muhammed b. Abdullâh Ebû Bekr b. eArabî el-Meâfirî 

el-İşbîlî el-Mâlikî, Ahkâmu’l-Kur’ân, thk. Muhammed Abdulkâdir Atâ (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kü-

tübi’l-İlmiyye, 1424/2003), 1/76; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/22. 
599 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 1/622. 
600 Mâlikî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 1/76-77; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/22; Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-

Menâr, 2/77-79; İbn Âşûr, Tefsîru’t-tahrîr ve’t-tenvîr, 2/115. 
601 Mâlikî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 1/77; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/22. 



157 

 

edat, âyetin hükmünün anlaşılması ve yorumlanması açısından merkezî bir öneme sahip-

tir. 

Örnek 2:   

Kurtubî, Bakara Sûresi 236. âyetinde geçen “ َْأو” (veya) edatının anlamını bağlam 

içinde değerlendirirken, bu edatın “ َو” (ve) anlamında kullanıldığını belirtir. Bu yoruma 

göre,  َلَى الْمُوسِعِ قَدرَُهُ وَعَلَى  لََّ جُنَاحَ عَليَْكُمْ إِنْ طَلاقْتمُُ الن سَِاءَ مَا لَمْ تمََسُّوهُنا أوَْ تفَْرِضُوا لهَُنا فَرِيضَةً وَمَت عِوُهُنا ع

(236الْمُقْتِرِ قَدرَُهُ مَتاَعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنيِنَ )  “Kadınları boşarsanız, onlarla birleşmemiş 

ve mehir de belirlememiş olursanız mâlî bir sorumluluğunuz yoktur. Zengin gücü yettiği 

kadar, eli darda olan da gücü yettiği kadar olmak üzere, onlara makûl, gönül alıcı bir 

şeyler verin; iyiler için bu bir borçtur.”602 âyetindeki “ ًفَرِيضَة لهَُنا  تفَْرِضُوا  أوَْ  تمََسُّوهُنا  لَمْ   ”مَا 

ifadesi, “onlarla birleşmemiş ve mehir de belirlememiş olursanız” şeklinde anlaşılmalı-

dır.603 Kurtubî, bu kullanımı desteklemek için Kur’ân’daki benzer örneklere atıfta bulu-

nur: ( َ4وَكَمْ مِنْ قَرْيَةٍ أهَْلكَْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأسُْنَا بيََاتاً أوَْ هُمْ قَائِلوُن  )  “Nice memleketler helâk ettik ki, azâbı-

mız onlara geceleyin yahut gündüzün istirâhat ederlerken geldi.”604 âyetinde “ َْأو” edatı, 

-anlamında kullanılarak “geceleyin ve onlar gündüz istirâhat ederken” şeklinde anla ”وَ “

şılır. إِلَى مِئةَِ ألَْفٍ أوَْ يزَِيدوُنَ ) (  147وَأرَْسَلْنَاهُ   “Ve onu yüz bin veya daha çok sayıda kişiye gön-

derdik.”605 âyetinde de “ َْأو” edatı, “ َو” anlamında kullanılarak “yüz bin ve daha fazlasına” 

şeklinde yorumlanır.606 )24( كَفوُرًا أوَْ  آثَمًِا  مِنْهُمْ  تطُِعْ  رَب كَِ  وَلََّ  لِحُكْمِ  -Onlardan hiçbir gü“ فَاصْبِرْ 

nahkâra yahut nanköre boyun eğme.”607 âyetinde “ َْأو” edatı, “ve” anlamında yorumlana-

rak, “günahkâr ve nanköre boyun eğme” şeklinde anlaşılabilir. Benzer şekilde ...  ُْوَإِنْ كُنْتم

 Eğer hasta iseniz veya yolculukta iseniz yahut…“ مَرْضَى أوَْ عَلَى سَفَرٍ أوَْ جَاءَ أحََد  مِنْكُمْ مِنَ الْغَائطِِ... 

biriniz ayak yolundan gelmişse...”608 âyetinde de “ َْأو” edatı, “ve” anlamında yorumlana-

 
602 el-Bakara 2/236. 
603 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/195; Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en- Nîsâbûrî, el-

Kitâbu’l-Vesît fî tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Ahmed Abdu’l-Mevcûd vd. (Beyrût-Lübnân: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), 1/347; Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-

Râgıb el- İsfahânî, Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, thk. Muhammed Abdulazîz Besyûnî vd. (Riyâd: Dâru’l-

Vatan, 1424/2003), 1/490. 
604 el-A’râf 7/4. 
605 es-Saffât 37/147. 
606 Nîsâbûrî, el-Kitâbu’l-Vesît fî tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, 1/347; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 6/476. Fahreddîn 

er-Râzî, Bakara Sûresi 236. âyette geçen “ َْأو” edatının anlamı bağlamında yapılan yorumlarda, bu edatın 

 .anlamında kullanıldığına dair görüşlere atıf yapar. Söz konusu görüş için Saffât Sûresi 147 (ve) ”وَ “

âyetinin de delil olarak getirildiğini belirtir. Ancak er-Râzî, bu tür bir yorumun temellendirmeden yok-

sun, zorlama bir te’vîl olduğunu vurgular ve bu yaklaşımın kesin olarak hatalı olduğunu ifade eder. 
607 el-İnsân /24 
608 en-Nisâ 4/43. 



158 

 

rak, “hasta ve yolculukta iseniz ve biriniz ayak yolundan gelmişse” şeklinde anlaşılabi-

lir.609 Ayrıca   َْحَمَلت إلَِّا  مَا  شُحُومَهُمَا  عَليَْهِمْ  مْنَا  حَرا وَالْغنََمِ  الْبقََرِ  وَمِنَ  ظُفرٍُ  ذِي  كُلا  مْنَا  حَرا هَادوُا  الاذِينَ  وَعَلَى 

(146اخْتلَطََ بِعظَْمٍ ذلَِكَ جَزَيْنَاهُمْ ببِغَْيهِِمْ وَإنِاا لَصَادِقوُنَ )ظُهُورُهمَُا أوَِ الْحَوَايَا أوَْ مَا    “Yahûdîlere mahsûs olmak 

üzere bütün tırnaklı hayvanları harâm kıldık. Sırtlarında yahut bağırsaklarında taşıdık-

ları ya da kemiğe karışan yağlar hariç olmak üzere, sığır ve koyunun ise iç yağlarını 

onlara harâm kıldık. Taşkınlıkları yüzünden onları böyle cezalandırdık. Biz elbette doğru 

sözlüyüz.”610 Âyetinde de “ َْأو” edatı, “ve” anlamında yorumlanarak, “sırtlarının taşıdığı 

ve bağırsaklarının içerdiği ve kemiğe karışmış olan” şeklinde anlaşılabilir.611 

Kurtubî, bu tür kullanımların, Arapça’da “ َْأو” edatının bazen “ َو” anlamında kulla-

nılabileceğini gösterdiğini belirtir. Bu bağlamda, Bakara 2/236 âyetindeki “ َْأو” edatının 

da benzer bir şekilde anlaşılması gerektiğini savunur. Ayrıca, âyetin devamında yer alan 

 ifadesi, daha önce mehir tayîn edilmiş ”وَإِن طَلاقْتمُُوهُنا مِن قبَْلِ أنَْ تمََسُّوهُنا وَقَدْ فَرَضْتمُْ لهَُنا فَرِيضَةً “

kadınların boşanması durumunu ele alır. Bu tekrar, “ َْأو” edatının “ َو” anlamında kullanıl-

dığını ve âyetin iki farklı durumu (mehir tayîn edilmemiş ve mehir tayîn edilmiş) kapsa-

dığını gösterir.612   

Sonuç olarak, Kurtubî’nin tefsîrine göre, Bakara Sûresi 236. âyetindeki “ َْأو” edatı, 

 anlamında kullanılarak hem cinsel münâsebette bulunulmayan hem de mehir tayîn ”وَ “

edilmeyen kadınların boşanması durumunu kapsamaktadır. Bu yorum, Arapça’daki edat-

ların bağlama göre farklı anlamlar kazanabileceğini ve bu tür dilsel nüansların tefsîr ça-

lışmalarında dikkate alınması gerektiğini göstermektedir. 

2.2.2.5. Zamirin Merciinin Belirlenmesinde Bağlamın Etkisi 

Örnek 1: 

ل ينَِ ينَِكَفرَُواِإ نِْيَنْتهَُواِيغُْفرَِْلهَُمِْمَاِقَدِْسَلفََِوَإ نِْيعَوُدُواِفَقَدِْمَضَتِْسُنَّةُِالْْوََّ (38ِِ)ِِقلُِْل لَّذ   

“İnkâr edenlere söyle, eğer yaptıklarına son verirlerse geçmiş günahları bağışlanacaktır. 

Yaptıklarına devam ederlerse, daha öncekilere geçmişte ne yapıldığı bellidir!”613 âye-

tinde geçen يَنتهَُوا  Eğer vazgeçerlerse” âyetinin Hz. Peygamberle savaşanlarla ilgili“ إِن 

 
609 İsfahânî, Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, 490. 
610 el-En’âm 6/146. 
611 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/161-162. 
612 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/162. 
613 el-Enfâl 8/38. 



159 

 

olduğunu söyleyenler olduğu614 gibi siyâk açısından değerlendirildiğinde, bu ibârenin kü-

fürden vazgeçmeyi ifade ettiğini söyleyen müfessirler de olmuştur. Aynı âyetin deva-

mında yer alan  َسَلَف قَدْ  مَا  لهَُم   onlara geçmişteki (günahları) bağışlanır” ifadesiyle“ يغُْفَرْ 

birlikte düşünüldüğünde, ilâhî mağfiretin ancak inkârı terk eden, yani tevbe ederek îmâna 

yönelen kimseler için geçerli olduğu açıkça ortaya çıkmaktadır.615 İmâm Kurtubî, İbn 

Atıyye’den naklen bu yorumu te’yît ederek, “إِنْ ينَتهَُوا” ifadesinin anlamının, âyetin deva-

mında yer alan “ َيغُْفَرْ لهَُم مَا قَدْ سَلَف” ibâresiyle açıklık kazandığını belirtmiştir. Zira geçmiş-

teki fiillerin bağışlanması, yalnızca küfrün terk edilip îmâna yönelme şartıyla mümkün 

olan bir ilâhî tasarruf olarak değerlendirilmiştir. Bu bağlamda bağışlanma, mutlak değil; 

îmân temelli bir şartlılık içinde anlaşılmaktadır.616 Bu yorum, bağışlanmanın ancak îmân 

temelinde işleyen bir süreç olduğuna işâret eden siyâk ilişkisiyle de uyumludur.  

Bu anlam, Müslim’in Sahîh’inde yer alan ve Amr b. el-Âs’ın ölüm döşeğindeki 

sözlerini aktaran rivâyetle de pekiştirilmektedir. Bu rivâyete göre Amr b. el-Âs, 

Rasûlüllâh’a olan şiddetli düşmanlığını hatırlatarak, eğer o hâl üzere ölseydi cehennemlik 

olacağını ifade eder. Ancak İslâm’ı kabul ettikten sonra, Rasûlüllâh’tan günahlarının ba-

ğışlanmasını şart koşunca, ona “İslâm, öncesindeki günahları siler” buyruğuyla karşılık 

verilmiştir.617 

Bu rivâyet, Enfâl 38. âyetle doğrudan ilişkilidir. Zira âyette yer alan “eğer vazge-

çerlerse” şartı, sadece savaşmaktan ya da düşmanlıktan değil, bu düşmanlığın temel kay-

nağı olan küfürden dönüşü ifade eder. Nitekim bağışlama vaadi de bu dönüşe bağlı kılın-

mıştır. Rasûlüllâh’ın (s.a.s.) Amr’a hitâben söylediği “İslâm önceki günahları siler” sözü, 

bu ilkeyi hadîsi şerîf düzeyinde pekiştirmekte; yani îmâna yönelişin, geçmişin tamamen 

silinmesiyle sonuçlanan bir ilâhî rahmet kapısı olduğunu ortaya koymaktadır. 

Dolayısıyla Enfâl 38. âyetin siyâkı, İslâm’a girişin bağışlama için vazgeçilmez bir 

ön koşul olduğunu açıkça ortaya koyar ve bu bağlam hadîsi şerîflerle de güçlü biçimde 

desteklenir. Bu, sadece savaşan müşriklere değil, genel olarak inkârda ısrar eden tüm 

 
614 Herâsî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 3/65; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/219; Mâlikî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 2/93. 
615 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/270; Ahmed b. Ali Ebû Bekr er-Râzî el-Cessâs Ahkâmu’l-Kur’ân 

thk. Abdusselâm Muhammed Ali Şâhîn (Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye 1415/1994), 2/360; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/219-220. 
616 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 2/527; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 

9/500; Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 9/552. 
617 Müslim, “Kitâbu’l-Îmân”, (No. 121); Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/501. 



160 

 

kimselere yönelik bir ilâhî çağrıdır. İslâm’ın getirdiği bağışlama ilkesi, ancak bu çağrıya 

olumlu yanıt verildiğinde geçerlilik kazanır. 

Örnek 2: 

فيِهِ شِفَاء  لِلنااسِ إِنا   ثمُا كُلِي مِنْ كُل ِ الثامَرَاتِ فَاسْلكُِي سُبلَُ رَب كِِ ذلُلًُا يَخْرُجُ مِنْ بطُُونهَِا شَرَاب  مُخْتلَِف  ألَْوَانهُُ 

لِقوَْمٍ يتَفَكَارُونَ )فِ  (  69ي ذلَِكَ لَْيََةً   “Sonra her türlü besleyici ürünlerden ye; Rabbinin koyduğu 

kanunlara boyun eğerek çizdiği yollardan git!” Onların karınlarından, farklı renk ve çe-

şitlerde şerbet (kıvamında bir sıvı) çıkar ki onda insanlara şifâ vardır. İşte bunda da dü-

şünen bir topluluk için açık delil bulunmaktadır.”618 âyetinde geçen    فيِهِ شِفَاء ألَْوَانهُُ  مُخْتلَِف  

-zamirinin mercii konusunda müfessirler arasında farklı görüş فيِهِ  ifadesinde yer alan لِلنااسِ 

ler bulunmaktadır. Bazı müfessirler, bu zamirin Kur’ân’a râci olduğunu belirtmişlerdir. 

Bu görüşe göre, anlam “Kur’ân’da insanlar için bir şifâ vardır.” şeklinde olmaktadır.619 

Bu yorumu benimseyenler arasında İbn Abbâs, Hasan, Mücâhid, Dahhâk, Ferrâ ve İbn 

Keysân gibi isimler bulunmaktadır.620 Nehhâs bu görüş için şöyle demiştir: “Bu da güzel 

bir görüştür. Yahut size kıssa olarak aktardığımız âyetler ve delillerde insanlar için bir 

şifâ vardır” şeklinde de anlaşılabilir.621  

Bazı müfessirler de bu zamirin bala râci olduğunu belirtmişlerdir.622 Kâdî Ebû 

Bekir İbnü’l-Arabî, bu görüşe itiraz ederek, zamirin Kur’ân’a râci olduğu yönündeki yo-

rumun zayıf bir ihtimâl olduğunu ifade etmiştir. İbnü’l-Arabî, bu görüşün ilgili şahıslar-

dan sahîh bir şekilde rivâyet edildiği kanâatinde değildir. Şâyet naklen sahîh olsa bile, 

aklen kabul edilebilir değildir. Çünkü âyetin bütün bağlamı bal hakkında olup, Kur’ân’a 

dair herhangi bir atıf bulunmamaktadır.”623   

İbn Atıyye, bu bağlamda, bazı câhil kimselerin âyeti Ehl-i Beyt ve Benî Hâşim’e 

hamlederek, “onlar nahl (arı), şerâb ise Kur’ân ve hikmettir” şeklinde yorumladıklarını 

nakletmiştir. Bu yorumu Abbâsî halifesi Ebû Ca’fer el-Mansûr’un meclisinde dile getiren 

bir kişiye, toplantıya katılanlardan biri şu cevabı vermiştir: “Allâh yemeğini ve içeceğini 

 
618 en-Nahl 16/69. 
619 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 6/532; Saîd b. Mansûr. Sünenü Saîd b. Mansûr, 6/60; Taberî, Câmiu’l-

beyân, 14/289-290; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/618-619. 
620 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 3/406; Mâlikî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 3/138. 
621 Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 4/84; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 12/367-368. 
622 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 6/532; Saîd b. Mansûr. Sünenü Saîd b. Mansûr, 6/61; Taberî, Câmiu’l-

beyân, 14/289-291; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/618-619; Mâlikî, Ahkâmu’l-Kur’ân, 3/136-138. 
623 Taberî, Câmiu’l-beyân, 14/291; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 12/368. 



161 

 

Benî Hâşim’in karınlarından çıkanlardan kılsın!” Bu söz meclistekileri güldürmüş, o id-

dia sahibi ise mahcûp olmuş ve sözünün saçmalığı ortaya çıkmıştır.624  

Âyetin bağlamı dikkate alındığında, zamirin nereye râci olduğu konusu hem lafzî 

hem de anlam açısından önem arz etmektedir.  İmâm Kurtubî ise bu husûsa dikkat ederek 

âyetin bağlamını esâs almış ve cumhûr tarafından kabul edilen görüşü625 benimsemiştir. 

Bu görüşe göre, zamir “şerâb” kelimesine râci olup, bal anlamına gelir. Yani, balda in-

sanlar için bir şifâ vardır. İmâm Kurtubî, bu görüşün daha sağlam bir görüş olduğunu 

kabul etmiştir.626  

Sonuç olarak, “ ِفيِه” zamirinin balı işâret ettiği görüşü, âyetin bağlamı ve içeriği 

dikkate alındığında daha güçlü ve tutarlı bir yorum olarak kabul edilmektedir. 

2.2.2.6. Hazif ve Onun Takdîrinde Bağlamın Etkisi   

Arap dilinde حذف kökü, etimolojik olarak “kesmek”, “koparmak” ve “atmak” 

anlamlarını ihtivâ eder. İbn Manzûr’un Lisânü’l-ʿArab adlı eserinde, bu kelime genellikle 

bir nesnenin uç kısmından kesilmesi veya bir bütünün kenarından çıkarılıp atılması anla-

mında tanımlanmıştır. Nitekim  الحُذافة terimi, “bir şeyden kesilerek ayrılan ve dışlanan 

parçayı” ifade eder. حذف الشيء يحذفه حذفًا terkîbi, sözlüklerde “bir şeyi uç kısmından kes-

mek” şeklinde açıklanırken; حذف رأسه بالسيف örneğinde ise, “başını kılıçla kesmek” anlamı 

mecâzî ve doğrudan kullanımlarıyla yer bulur. أذُنُ  حَذْفاء ifadesi ise, “sanki bir kısmı kesil-

miş gibi görünen –yani eksik/kırpılmış– kulak” anlamına gelir. Yine  ُالحِذْفَة kelimesi, ku-

maştan kesilmiş parça için kullanılırken; وقد احْتذَفَه ifadesi de “onu kesip çıkardı” şeklinde 

anlamlandırılmaktadır.627 Bu kökenler bağlamında, حذف kelimesinin aslî manası, bir şeyin 

bütünlüğünden bilinçli biçimde bir parçanın çıkarılması temeline dayanmaktadır. Bu ta-

nımlar, حذف kelimesinin genellikle üç temel anlamı içerdiğini gösterir:   

a. Kesme القطع: Bir şeyin ucundan kesilmesi. 

b. Koparma القطف: Bir parçanın alınması veya koparılması. 

c. Atma الطرح: Bir şeyin atılması veya düşürülmesi. 

 
624 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 3/407; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 

12/368. 
625 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 3/406. 
626 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 12/368-369. 
627 İbn Manzûr, “hzf”, 810-811. 



162 

 

Terim olarak حذف, bir kelime veya cümlenin bir bölümünün ya da tamamının, an-

lamın anlaşılmasını sağlayan bir delile dayanarak metinden çıkarılmasıdır. Nahiv âlimle-

rinin “delilsiz hazf” olarak nitelendirdiği ve “iktisâr” (kısaltma) terimiyle ifade edilen 

durum ise, bu bağlamda tartışmalıdır. Çünkü bu tür ifadelerde, aslında tam anlamıyla bir 

hazf söz konusu değildir. Zira anlamı tamamlayan bir unsur metinde açıkça yer almasa 

da bağlamdan veya kullanımdan çıkarılabilir. Hazf ile îcâz arasında belirgin bir fark bu-

lunmaktadır. Hazf, metinde eksiltilen bir unsurun, bağlam veya delil aracılığıyla takdîr 

edilmesini gerektirir. 

Örneğin,  َالقَرْيَة  köye sor” ifadesinde aslında “köy halkına sor” anlamında“ وَاسْألَِ 

bir takdîr vardır. Burada “halk” kelimesi hazfedilmiş, ancak bağlamdan anlaşılması bek-

lenmiştir. Buna karşılık îcâz, az lafızla çok anlamı kendi içinde toplayan ifadeler için 

kullanılır, yani îcâzda anlam, az sözle doğrudan verilir, dışarıdan bir takdîre ihtiyaç du-

yulmaz.628     

Hazf konusu, beş ana başlık altında incelenmektedir: Faydaları, sebepleri, delil-

leri, şartları ve türleri.  

Hazfin başlıca faydalarından biri, ifade edilen anlamın etkisini ve yüceliğini ar-

tırmasıdır. Çünkü Hazf, anlamı gizli bırakarak okuyucunun veya dinleyicinin zihnini 

farklı ihtimâller üzerinde düşündürür ve merak uyandırır. Ancak zihin, murat edileni 

tam olarak kavrayamayınca, o anlam daha da önem kazanır ve zihinde daha yüksek bir 

yer edinir. Dikkat edilirse, hazf edilen unsur açıkça zikredildiğinde, zihinde oluşan tüm 

ihtimâller ortadan kalkar ve sadece belirtilen mana kalır.629  

Zerkeşî ayrıca hazfin diğer faydalarını da şu şekilde sıralamaktadır. Hazf edilen 

unsurların zihinsel çıkarımıyla elde edilen anlamlar, estetik haz duygusunu artırmakta ve 

bu süreç, bireyin idrâkine dayalı olarak daha yoğun ve etkili bir deneyim sunmaktadır. 

Gizli bırakılan anlamların çaba ve gayretle açığa çıkarılması, ödüllendirici bir süreç ola-

rak değerlendirilmiş; bu bağlamda, açıkça ifade edilen neden ile istinbât yoluyla ulaşılan 

illet arasında bilgisel açıdan fark bulunduğu belirtilmiştir. Îcâz ve ihtisâr (kısaltma) ara-

yışı doğrultusunda, daha az lafızla daha çok ve kapsamlı bir anlamın ifade edilmesi 

imkânı doğar ki, bu da metne anlam yoğunluğu kazandırır. Hazf, hitâbet ve ifade kudretini 

teşvîk edici yönüyle dikkat çeker. Bu bağlamda İbn Cinnî, hazfi “Arapçanın cesareti” 

 
628 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/102. 
629 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/104. 



163 

 

şeklinde nitelendirerek, onun dilin doğasında yer alan söylem kabiliyetini ortaya koydu-

ğunu belirtmiştir. Hazf, yerinde ve bağlama uygun gerçekleştirildiğinde, zihinsel etkisi 

çoğu zaman lafzen zikredilmesinden daha güçlü olabilir. Nitekim Abdülkâhir el-Cürcânî, 

“Bir kelime, hazf edilmesinin uygun olduğu yerde hazf edilmişse, onun hazf edilmesi 

zikredilmesinden daha güzeldir” diyerek bu husûsa dikkat çeker.630 Zerkeşî hazfin sebep-

leri, delilleri, şartları ve türleri ile ilgili de detaylı bilgi sunmuştur.631 

Hazfin birtakım şartları bulunmaktadır. Bu şartlardan biri, hazfedilen unsurun ya 

doğrudan lafzî bir unsurla ya da metnin siyâkî yapısı aracılığıyla anlaşılabilir kılınmasıdır. 

Aksi hâlde, hazfedilen öğenin anlamlandırılması mümkün olmayacak, bu da ifadenin an-

lam bütünlüğünü zedelemesine ve muğlaklık oluşturarak sözün anlaşılmamasına sebebi-

yet verecektir. Böyle bir durumda, söz belâğat vasfını kaybeder. Nitekim dil âlimlerinin, 

“Hazfedilen unsura, metinde kalan ifadeler içinde mutlaka bir delâlet bulunmalıdır” şek-

lindeki değerlendirmesi de bu duruma işâret etmektedir.632 Örneğin, قَالوُا سَلَامًا “dediler ki: 

selâm”, yani   سلاماسلمنا  “Biz selâm verdik” anlamında olup, fiil hazfedilmiştir. Benzer 

şekilde, “قَالوُا خَيْرًا رَبُّكُمْ  أنَْزَلَ  اتاقوَْا مَاذاَ  لِلاذِينَ  -hayr in“ أنزل خيرًا ,ifadesi خَيْرًا âyetinde de ”وَقيِلَ 

dirdi” şeklinde takdîr edilir ve bu da fiilin hazf edilerek cümlenin bağlamla tamamlandığı 

örneklerden biridir.633  

Bu tür kullanımlarda, hazf edilen unsurun bağlamdan istinbât edilmesi, metnin 

lafzî yoğunluğunu azaltmakla birlikte, anlam bütünlüğünde herhangi bir eksikliğe yol aç-

mamaktadır. 

Kurtubî, hazfi takdîr ederken, lafız yapısına (nazım) ve siyâka uygun olan unsur-

ları esâs alarak istidlâlde bulunmuştur. 

Örnek 1:  

رِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأنَْزَلَ مَعهَُمُ الْكِتاَبَ بِا ُ النابيِ ِينَ مُبشَ ِ ةً وَاحِدةًَ فبَعَثََ اللّا ِ لِيَحْكُمَ بيَْنَ النااسِ فيِمَا  كَانَ النااسُ أمُا لْحَق 

ُ الاذِينَ آمََنوُا لِمَا اخْتلَفَوُا فيِهِ مِنَ  اخْتلَفَوُا فيِهِ وَمَا اخْتلََفَ فيِهِ إلَِّا الاذِينَ أوُتوُهُ مِنْ بعَْدِ مَا جَاءَتهُْمُ الْبيَ نَِاتُ بغَْيًا بيَْنهَُمْ   فهََدىَ اللّا

ُ يهَْدِي مَنْ يشََاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتقَِيمٍ ) ِ بِإذِنِْهِ وَاللّا (  213الْحَق   “İnsanlar bir tek ümmet idi. Sonra Allâh, 

müjdeciler ve uyarıcılar olarak peygamberleri gönderdi; onlar aracılığı ile anlaşmazlığa 

düştükleri konularda insanlar arasında hüküm vermek için gerçeği içeren kitâbı indirdi. 

 
630 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/105. 
631 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/105-134. 
632 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/111. 
633 Muhammed A’lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid et-Tehânevî el-Fârûkī, Mevsûatu keşşâf ıstılâhâti’l-fünûn 

ve’l-ulûm, thk. Alî Dahrûc (Beyrût: Mektebetü Lübnân Nâşirûn, 1416/1996), 1/637. 



164 

 

Ancak kendilerine apaçık gerçekler geldikten sonra aralarındaki kıskançlık yüzünden, o 

kitâp hakkında anlaşmazlığa düşenler de onun kendilerine verildiği kimselerden başkası 

değildi. Sonra Allâh onların, üzerinde ayrılığa düştükleri gerçeği, kendi izniyle mü’min-

lerin bulmasını sağladı. Allâh dilediğini doğru yola iletir.”634 âyetinde geçen   ًة كَانَ النااسُ  أمُا

 insanlar tek bir ümmet idi.” ifadesinde yer alan “insanlar” kavramının kimleri“ وَاحِدةًَ 

kapsadığı husûsu müfessirler arasında ihtilâf konusu olmuştur. Müfessirler arasında bu 

ifadeden maksadın kimler olduğu husûsunda farklı yaklaşımlar ortaya konulmuştur. Bazı 

müfessirler burada kastedilenlerin kâfirler olduğunu savunurken,635 bazıları mü’minlerin 

kastedildiğini ileri sürmüştür.636 

Bazıları şöyle demiştir: Onlar, Âdem ile Nûh arasında yaşayan kimselerdir ki, 

bunlar on nesil boyunca hep hak üzere bir şerîat üzere idiler ancak daha sonra ihtilâfa 

düştüler.637 Diğer bazıları ise şöyle demiştir: Bu ifadenin anlamı, insanların Âdem’in so-

yundan çıkarıldığı gün tek bir dîn üzere tek bir ümmet olmalarıdır. Allâh, onları Âdem’e 

arz etmiştir.638 

Bazı müfessirler, Bakara Sûresi 213. âyetinde geçen “insanlar tek bir ümmet idi” 

ifadesinin, Nûh ve onunla birlikte gemide bulunan mü’minleri kastettiğini belirtmişlerdir. 

Bu görüşe göre, Nûh’un vefâtından sonra bu mü’minler arasında ihtilâflar ortaya çıkmış-

tır. İbn Abbâs’tan nakledilen bir rivâyette ise, Nûh’un gönderildiği dönemde insanların 

tamamının küfür üzere tek bir ümmet olduğu ifade edilmiştir.639 Başka bir rivâyette de 

İbrâhîm döneminde insanların hepsinin kâfir olduğu ve İbrâhîm’in câhiliye ortamında 

doğduğu belirtilmiştir. Allâh Teâlâ İbrâhîm’i ve diğer bazı peygamberleri bu ortamda 

göndermiştir. Bu bağlamda, “kâne” fiili, geçmişte tamamlanmış bir durumu ifade etmek-

tedir.640  

Âyette “insanlar” ifadesini mü’minler olarak değerlendiren müfessirler, metinde 

zımnen bulunduğu kabul edilen  َفَٱخْتلَفَوُا فبَعََث “ihtilâfa düştüler, bunun üzerine Allâh pey-

gamberleri gönderdi” ibâresini takdîr ederler. Bu takdîre göre âyetin anlamı şu şekilde 

 
634 el-Bakara 2/213. 
635 Süddî, Tefsîru’s-Süddî el-kebir, 147; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu,1/284; Mâtürîdî, Te’vîlâtu 

ehli’s-sünne, 2/107; İsfahânî, Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, 440. 
636 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/624-625; Geniş bilgi için bk. Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 6/372-373; İsfahânî, 

Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, 440. 
637 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/621-623; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 1/286. 
638 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/623-624; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/107; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-

vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 1/286. 
639 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/107; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 1/286. 
640 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/405. 



165 

 

olur: “İnsanlar hak dîni üzereydiler, sonra ihtilâfa düştüler, bunun üzerine Allâh pey-

gamberleri gönderdi.” Bu hazfe delil olarak, âyetin siyâkında geçen   َوَمَا ٱخْتلََفَ فيِهِ إلَِّا ٱلاذِين

-O konuda, kendilerine kitâp verilenlerden başkası ihtilâfa düşmedi” ifadesi göste“ أوُتوُهُ 

rilmektedir. Buna göre, kitâp verilenlerin ihtilâfa düştüklerinin beyân edilmesi, “insan-

lar” kelimesiyle kast edilenlerin îmân üzere bulunan mü’minler olduğu anlaşılır641 ve 

mahzûf olduğu varsayılan ifadenin, âyetin metnine yerleştirilmesiyle âyetin metni ve an-

lamı şu şekilde olur:  َوَمُنْذِرِينَ وَأنَْزَل رِينَ  ُ النابيِ ِينَ مُبشَ ِ وَاحِدةًَ على الَّيمان فاختلفوا فبَعََثَ اللّا ةً  النااسُ أمُا كَانَ 

ِ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النااسِ فيِمَا اخْتلَفَوُا فيِهِ  -İnsanlar bir tek ümmet idi. Sonra Allâh, müjde“ مَعهَُمُ الْكِتاَبَ بِالْحَق 

ciler ve uyarıcılar olarak peygamberleri gönderdi; onlar aracılığı ile anlaşmazlığa düş-

tükleri konularda insanlar arasında hüküm vermek için gerçeği içeren kitâbı indirdi.”642   

Bu örnekte Kurtubî, bazı müfessirlerin, âyette zımnen yer aldığı kabul edilen 

-ifadesiyle bir hazfin takdîr edildiği yönündeki görüşüne yer vermektedir. Söz ko فَاخْتلَفَوُا

nusu hazfin meşrûiyyeti ise, âyetin kendi bağlamında geçen ve bu anlamı açıkça destek-

leyen وما اختلف فيه إلَّ الذين أوتوه “O konuda, kendilerine kitâp verilenlerden başkası ihtilâfa 

düşmedi” ifadesiyle temellendirilmektedir. Bu hazf takdîrini destekleyen bir diğer delil 

de şu âyette geçen ifadedir: “İnsanlar ancak tek bir ümmetti, sonra ihtilâfa düştüler”643 

Zira Kur’ân’ın bir bölümü diğerini açıklar ve her iki âyetin amacı ve bağlamı da benzerlik 

göstermektedir.644
 

Örnek 2: 

مِنْ فَضْلِهِ هوَُ خَيْرًا لهَُمْ بلَْ هوَُ شَرٌّ لهَُمْ سَيُ   ُ قوُنَ مَا بَخِلوُا بِهِ يوَْمَ وَلََّ يَحْسَبَنا الاذِينَ يبَْخَلوُنَ بمَِا آتَاَهُمُ اللّا طَوا

 ( خَبيِر   تعَْمَلوُنَ  بمَِا   ُ وَاللّا وَالْْرَْضِ  السامَاوَاتِ  مِيرَاثُ   ِ وَلِِلا (  180الْقِيَامَةِ   “Allâh’ın lütfundan kendilerine 

verdiği nimette cimrilik gösterenler, sakın bunun kendileri için hayırlı olduğunu sanma-

sınlar, bilâkis bu onlar için kötüdür. Cimrilik ettikleri mâl kıyâmet günü boyunlarına do-

lanacaktır. Göklerin ve yerin mîrâsı Allâh’ındır. Allâh yaptıklarınızdan haberdardır.”645 

Âyetinde geçen  َٱلاذِين يَحْسَبَنا  -kelimesi, nahiv açısından merfû bir ko الذين ifadesindeki وَلََّ 

numdadır ve cümlenin birinci mef’ûlü hazfedilmiştir. Halîl, Sîbeveyhi ve Ferrâ’ya göre, 

cümlenin anlamı “bencillik onlar için hayırlıdır” şeklindedir, yani “benciller bencilliğin 

kendileri için hayırlı olduğunu sanmasınlar.” Burada dilbilimciler ve müfessirler, fiilin 

 
641 Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/107; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 1/286; Kur-

tubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/405; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/255. 
642 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/405. 
643 Yûnus 11/19. 
644 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 124. 
645 Âl-i İmrân 3/180. 



166 

 

 doğrudan bir nesneye (mef’ûlün bih) ihtiyacı olmasına rağmen, bu (sanmasınlar - يَحْسَبَنا )

nesnenin açıkça zikredilmediğini belirtirler. Çünkü hazfedildiği söylenen البخل “bencil-

lik” kelimesi, âyetin siyâkında geçen “يبخلون” fiiliyle zaten ima edildiği için hazif yapıl-

mıştır.646 Dolayısıyla, âyetin tam takdîri şu şekilde olur:   لَّ يحسبن الذين يبخلون بما آتاهم الله من

 ,Yani: “Allâh’ın kendilerine lütfundan verdiği şeylerde cimrilik edenler فضله البخلَ خيرًا لهم

bu tutumlarının kendileri için hayırlı olduğunu sanmasınlar.” Bu kullanım, “Kim doğru 

davranırsa bu onun için daha hayırlıdır” ifadesindeki gibi olup, burada da “doğruluk” 

kelimesi hazfedilmiştir. Aynı şekilde şu beyitte de benzer bir yapı görülür:647  

يَِالسَّف ـيهُِجَرَىِإلـَيْهِ   إذاَِنهُ 

لافِ   وخالفََِوَالسَّفـيهُِإلـىِخ 

“Câhile yasak getirildiğinde hemen ona koşar;  

  Ve muhâlefet eder. Çünkü câhil karşı gelmeye meyillidir.”648   

Burada السفه “câhillik” lafzen zikredilmemiştir. Çünkü zaten   ُالسافِيه “câhil” keli-

mesi, hazfedilen السفه anlamını açıkça yansıtmaktadır.  

Hamza’nın  تحَْسَبَنا (muhâtab kipte) şeklindeki kırâati649 ise Nehhâs tarafından zayıf 

kabul edilmiştir. Taberî de muhâtab kipte okunan kırâatin daha doğru olduğunu ifade et-

mektedir.650 Bu kırâat şu şekilde takdîr edilir: “Bencil kimselerin bencilliğinin kendileri 

için hayırlı olduğunu sanma.” Zeccâc, bu yapıyı  َوَٱسْألَِ ٱلْقَرْيَة “şehre sor” âyetine benzet-

miştir.651 Ayrıca âyette geçen “هو” zamiri Basralılara göre “fasıla”, Kûfeli nahivcilere 

göre ise “îmâd” (cümle unsurları arasında bağlantı kuran edat) olarak değerlendirilmiştir. 

Nehhâs’a göre, “هو خير لهم” ifadesi Arapçada mübtede-haber yapısında bir cümle olarak 

da değerlendirilebilir.652  

 
646 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/267; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu,1/492; Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 

1/191; İsfahânî, Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, 3/1011. 
647 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/438. 
648 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/268; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/437; Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 

1/191. 
649 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/266-267; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu,1/493; Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 

1/190. 
650 Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/268-629. 
651 Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu,1/493. 
652 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/438. 



167 

 

Ayrıca, âyetin devamında  ِقوُنَ مَا بَخِلوُا بِهِ يوَْمَ الْقِيَامَة  ifadesiyle, “cimrilik ettikleri سَيطَُوا

şeyin kıyâmet günü boyunlarına dolanacağı” belirtilmektedir. Bu da hazfedilen mef’ûlün 

“cimrilik” olduğunu desteklemektedir.653 

Sonuç olarak, bu tür hazifler, Arap dilinde sıkça görülür ve anlam netliğinden bir 

şey kaybettirmez, aksine lafzî yoğunluğu azaltıp belâğatı artırabilir. Bu çerçevede âyette 

geçen “ لاذِينَ ٱ ” kelimesi merfû bir konumda olup, cümlenin birinci mef’ûlü olan “cimrilik” 

kelimesi hazfedilmiştir. Bu hazif, cümlenin bağlamından ve dilin kullanım özelliklerin-

den anlaşılmaktadır. 

2.2.2.7. Takdîm ve Te’hîr Üzerinde Bağlamın Etkisi  

Takdîm ve te’hîr, belâğatın üslûplarından biri kabul edilmiştir. Çünkü bu üslûb, 

fesâhatteki yetkinliğini, söz üzerindeki hâkimiyetini ve sözün kendisine boyun eğdiğini 

göstermek amacıyla kullanılmıştır. Bu tarzın, kalplerde en güzel etkiyi bıraktığı ve en tatlı 

tadı verdiği kabul edilmiştir.654   

Kur’ân’da kelime takdîmi ve te’hîri meselesi, Kur’ân’ın nüzûlünden bu yana mü-

fessirlerin dikkatini çekmiş, hâlen de dikkat çekmeye devam etmektedir.  

Selef âlimleri de Kur’ân’da takdîm ve te’hîr meselesine dikkat çekmiş, bu bağ-

lamda çeşitli rivâyetler nakledilmiştir. Bu rivâyetler, hem Kur’ân’da takdîm ve te’hîr 

üslûbunun varlığını te’yît etmekte hem de bu üslûbun anlam dünyasına ışık tutmaktadır. 

الدُّنْيَا الْحَيَاةِ  فِي  بِهَا  بهَُمْ  لِيعَُذ ِ  ُ اللّا يرُِيدُ  إنِامَا  أوَْلََّدهُُمْ  وَلََّ  أمَْوَالهُُمْ  تعُْجِبْكَ  )فلََا   ...55)  geçen “O halde onların 

mâlları da evlâtları da seni imrendirmesin; çünkü Allâh onlara dünya hayâtında bunlarla 

eziyet çektirmeyi … murat ediyor.”655 ifadesi bu bağlamda ele alınmıştır. Müfessirlerden 

bazıları, bu âyetteki anlamın takdîm ve te’hîr yoluyla inşâ edildiğini ifade etmiş ve cüm-

leyi şu şekilde yorumlamıştır: “Dünyada mâlları ve evlâtları seni imrendirmesin; Allâh 

onları bunlarla âhirette azâblandırmak istemektedir.”656 Bu yorum, lafzî dizilişten 

ziyâde bağlamsal anlamı esâs alan bir okuma biçimine işâret etmektedir.  

Kur’ân’da takdîm ve te’hîr için verilecek birçok örnek vardır. Tevbe Sûresi 129. 

âyetinin lafzî sırasından farklı olarak, anlam açısından yeniden yapılandırılması gerektiği 

 
653 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 5/438. 
654 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/233. 
655 et-Tevbe 9/55. 
656 Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, 1/442; Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/500; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 

2/454; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 5/388; Nehhâs, Meâni’l-Kur’ân, 3/218. 



168 

 

belirtilmiştir. Âyetin “وَلوَْلََّ كَلِمَة  سَبقَتَْ مِنْ رَب كَِ لكََانَ لِزَامًا وَأجََل  مُسَمًّى” şeklindeki ifadesi,657 anlam 

bakımından “ى لكََانَ لِزَامًا -şeklinde okunmalı; yani “Eğer ön ”لوَْلََّ كَلِمَة  سَبَقَتْ مِنْ رَب كَِ وَأجََل  مُسَمًّ

ceden geçmiş bir kelime ve belirlenmiş bir ecel olmasaydı, azâb kaçınılmaz olurdu.”658 

anlamı kastedilmiştir. 

Benzer şekilde Kehf Sûresi  ( عِوَجًا ِ الاذِي أنَْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتاَبَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ  لِِلا ( قيَ مًِا 1الْحَمْدُ 

الِحَاتِ أنَا لهَُمْ أجَْرًا رَ الْمُؤْمِنِينَ الاذِينَ يعَْمَلوُنَ الصا (  2حَسَنًا )  لِينُْذِرَ بَأسًْا شَدِيداً مِنْ لَدنُْهُ وَيبُشَ ِ  “Kulu üzerine kitâbı 

indirdi ve onda hiçbir eğrilik kılmadı. Dosdoğru bir kitâptır.”659 âyetinde geçen ‘ ً -ifa ’قيَ مِا

desi hakkında şöyle denilmiştir: Allâh, kitâbı adâletle, dosdoğru bir şekilde indirmiştir ve 

onda hiçbir eğrilik yapmamıştır. Müfessirler, başta İbn Abbâs olmak üzere ‘ ً -kelime ’قيَ مِا

sinin hem anlamını açıklamış hem de bu kelimenin, ‘onda hiçbir eğrilik yapmadı’ ifade-

sinden sonra gelmiş olmasına rağmen anlam itibarıyla önceye ait olduğunu belirtmiştir. 

Yani, anlam açısından âyetin düzeni şöyledir:  ً  ,Allâh“ أنزل الله الكتاب قـيـما، ولـم يجعل له عِوَجا

kitâbı kuluna dosdoğru olarak indirmiştir.”660 Bu tür örnekler, Kur’ân’da takdîm ve te’hîr 

sanatının ne derece etkin kullanıldığını göstermektedir. 

Daha sonra âlimler, Kur’ân-ı Kerîm’deki takdîm ve te’hîr üslûbunu bir usûl ko-

nusu olarak incelemiş, bu yöntemin hakîkatini ve gayesini ortaya koymuş, maksatlarını 

ve türlerini açıklamış, beyân ve belâğat açısından taşıdığı değeri vurgulamışlardır. Bu 

bağlamda onlardan nakledilen bazı ifadeleri hatırlamak faydalı olacaktır. Nitekim İmâm 

Cürcânî, Kur’ân’daki takdîm ve te’hîr üslûbunu şu şekilde tasvîr eder: “Faydaları bol, 

güzellikleri çok, kullanım alanı geniş, ulaşılması zor bir kapıdır. Sürekli sana hayranlık 

uyandıran bir incelik sunar, seni zarîf bir anlamla buluşturur. Bazen kulağına hoş gelen, 

gönlünde güzel bir etki bırakan bir şiir işitirsin, sonra bakarsın ki seni etkileyen şey, bir 

kelimenin öne alınması veya yerinin değiştirilmesidir.”661 

Takdîm iki kısımda ele alınır. Bunlardan ilki, “te’hîr niyetiyle yapılan takdîm”dir. 

Bu tür takdîmde, öne alınan unsur cümledeki anlam ve gramer açısından yerini muhâfaza 

eder; yani, cümledeki konumu değişmiş olsa da cümledeki hükmü değişmeden kalır. Ör-

neğin, haberin mübtede üzerine, mef’ûlün fâilden önce getirilmesi gibi durumlarda böy-

 
657 et-Tevbe 9/129. 
658 Mücâhid, Tefsîru’l-imâm Mücâhid b. Cebr, 468; Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 1/292; Ta-

berî, Câmiu’l-beyân, 16/207. 
659 el-Kehf 18/1-2; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/38. 
660 Taberî, Câmiu’l-beyân, 15/140-141; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 3/38. 
661Ebû Bekr Abdu’l-Kâhir b. Abdurrahmân b. Muhammed el- Fârisî el-Asl el-Cürcânî, Delâilu’l-i’câz fî 

ilmi’l-meânî, thk. Mahmûd Muhammed Şâkir Ebû Fihr (Cidde: Dâru’l-Medenî, 1413/1992), 1/106. 



169 

 

ledir. “منطلق زيد” (Zeyd yola çıkmış) ve “ضرب عمروًا زيد” (Zeyd Amr’ı dövdü) cümlele-

rinde görüldüğü üzere, “منطلق” kelimesi cümlede başta yer almasına rağmen, mübtede 

olan “زيد”in haberi konumundadır ve bu nedenle merfûdur. Aynı şekilde “عمروًا” kelimesi 

de takdîm edilmiş olsa da mef’ûl olmaya devam eder ve mansûb olarak kalır. Dolayısıyla, 

takdîm edilen bu unsurların, nahiv açısından cümledeki rolleri değişmez.662  

Bir de “te’hîr niyetiyle olmayan takdîm” vardır. Bu tür takdîmde amaç, lafzı yal-

nızca öne almak değil, aynı zamanda bir unsuru önceki hükmünden çıkarıp ona yeni bir 

hüküm vermek, onu başka bir gramatik konuma yerleştirmektir. Yani kelime, ait olduğu 

konumdan çıkarılarak farklı bir anlam ve i’râb kazandırılır. Bu tür kullanımlarda, iki is-

min yerini değiştirip her birini farklı bir yapı içerisine yerleştirme söz konusudur. Bu tür 

yapılar, iki ismin de hem mübtede hem de haber olma potansiyeline sahip olduğu durum-

ları ifade eder. Bu bağlamda, söz konusu unsurlardan birinin diğerine takdîm edilmesiyle 

cümlede farklı gramatik yapılar meydana gelir. Örneğin, “Zeyd” ve “el-muntalik” (yola 

çıkan) kelimelerinde olduğu gibi, kimi zaman “Zeyd yola çıkandır” ( ُزيد  المنطلق), kimi za-

man da “Yola çıkan Zeyd’dir” (  المنطلقُ زيد) şeklinde bir tertîb mümkündür. Bu örneklerde, 

“el-muntalik” kelimesinin öne alınması, onun önceki konumu olan haberlikten ayrılma-

dığını varsayarak gerçekleşmemektedir; bilakis bu takdîm, söz konusu kelimeyi haber 

olmaktan çıkarıp mübtede konumuna yerleştirme amacı taşır. Aynı şekilde, “Zeyd” keli-

mesinin te’hîr edilmesi de onun mübtede konumunu koruduğu anlamına gelmez. Bu iş-

lemle “Zeyd”, mübtede olmaktan çıkarılıp haber konumuna geçmiştir. Dolayısıyla bu tür 

takdîm ve te’hîr örneklerinde, sadece lafzî bir yer değişikliğinden değil, aynı zamanda 

gramatik ve anlamsal bir görev değişikliğinden söz edilir.663 

Takdîm, bir şeyin önemine vurgu yapmak için yapılmaktadır. Bu bağlamda, 

takdîm olgusuna ilişkin olarak klasik dilbilgisi kaynaklarında esâs alınan yegâne ilkenin 

“önem ve ilgi” unsuru olduğu görülmektedir. Nitekim Sîbeveyhi, fâil ve mef’ûl bahisle-

rini ele alırken şu ifadeyi kullanır: “Görünüşe göre, açıklanması kendileri açısından daha 

öncelikli olan unsuru öne alıyorlar, zira onun açıklanmasına daha fazla önem atfediyorlar. 

Her ne kadar her iki unsur da onlar için önemli olsa da...”664  

Bu yaklaşım, takdîmin çoğu zaman sadece biçimsel bir süsleme değil, asıl olarak 

anlamı vurgulamak için yapılan bilinçli bir anlatım tercîhi olduğunu gösterir. Buna göre, 

 
662 Cürcânî, Delâilu’l-i’câz fî ilmi’l-meânî, 1/106. 
663 Cürcânî, Delâilu’l-i’câz fî ilmi’l-meânî, 1/106-107. 
664 Cürcânî, Delâilu’l-i’câz fî ilmi’l-meânî, 1/107. 



170 

 

cümlede siyâk açısından daha önemli görülen unsur, muhâtabın dikkatini celbetmek üzere 

ön konuma yerleştirilir.   

Takdîm ve te’hîr gibi yapısal tercîhler, metnin siyâkı üzerinden tespît edilebilmek-

tedir. Kurtubî de tefsîrinde bu yöntemi benimseyerek, bağlamı esâs almış ve ilgili âyet-

lerde takdîm ve te’hîr uygulamalarına işâret etmiştir. Bu yaklaşımı, aşağıda verilecek ör-

nekler üzerinden değerlendirilecektir. 

Örnek 1:  

 Ra’d 38. âyetinde  َ ياةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أنَْ يَأتِْيَ بِآ يَةٍ  وَلقََدْ أرَْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قبَْلِكَ وَجَعَلْنَا لهَُمْ أزَْوَاجًا وَذرُ ِ

ِ لِكُل ِ أجََلٍ كِتاَب  ) (  38إلَِّا بِإذِْنِ اللّا  “Andolsun senden önce de peygamberler göndermiş, onlara da 

eş ve çocuklar vermiştik. Allâh’ın izni olmadan hiçbir peygamber mucize getiremez. Sü-

reli her şeyin bir kitâbı vardır.”665 âyetinde geçen   لِكُل ِ أجََلٍ كِتاَب “Her ecelin bir kitâbı var-

dır” ifadesi, müfessirler nezdinde takdîm ve te’hîr bağlamında çeşitli şekillerde yorum-

lanmıştır. Bu bağlamda, bazı müfessirler bu ifadede takdîm ve te’hîr bulunduğunu belirt-

mişlerdir. Örneğin, Ferrâ ve Dahhâk gibi dil âlimleri, ifadenin anlamının لكل كتاب أجل “Her 

kitâbın bir eceli vardır” şeklinde anlaşılması gerektiğini savunmuşlardır.666 Bu yoruma 

göre burada kastedilen “kitâplar”, peygamberlere indirilen vahiy metinleridir. Bu 

kitâplarla belirli bir süre amel edilir, ardından ya hükmü neshedilir ya da onlarla amel 

etmeye son verilir.667  

Bu tür anlam tercîhlerini, Kur’ân’ın siyâkını göz önünde bulundurarak değerlen-

direnler olmuştur. Kurtubî, bu yorum için َِق يل ifadesini kullanmakla beraber başka âyet-

lerde buna benzer ifadelerin olduğunu dile getirerek En’âm Sûresi’nin 67. âyetindeki   ِ لِكُل

مُسْتقََرٌّ   Her haberin bir kararlaştırılmış vakti vardır” ifadeye atıfta bulunur. Bu da“ نبََإٍ 

Kur’ân’ın siyâkına dayalı bir istidlâl örneğidir.668 Kurtubî’nin bu yorumuna göre, azâb 

kavimlerin isteğine bağlı olarak değil, Allâh tarafından takdîr edilen belirli bir vakitte 

iner. Buna karşılık bazı müfessirler, her sürenin Allâh katında yazılı bir hükme ve belir-

lenmiş bir ecele sahip olduğunu, hatta buna meleklerin dahi vakıf olamayacağını ifade 

 
665 er-Ra’d 13/38. 
666 Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, 2/65. 
667 Taberî, Câmiu’l-beyân, 13/558-559; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 6/351; Kurtubî, el-Câmi li 

ahkâmi’l-Kur’ân, 12/87; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 19/50; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 2/500. 
668 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 130. 



171 

 

etmiştir.669 Bu benzerlikler, Kur’ânî ifadelerin bağlam içinde değerlendirilmesinin öne-

mini ortaya koymaktadır.  

Ancak, Dahhâk ve Ferrâ’nın takdîm ve te’hîrle ilgili bu yorumları, birçok müfessir 

tarafından kabul görmemiştir.670 Örneğin, İbn Atıyye, Kâdî Ebû Muhammed’den naklen, 

bu görüşün zorunlu olmadığını ve âyetin lafzının Kur’ân’ın tertîbiyle uyumlu olduğunu 

belirtmiş; bu sebeple bu görüşü reddetmiştir. O, ifadenin mevcut tertîbiyle anlamlı oldu-

ğunu savunmuştur.671   

Örnek 2: 

Müfessirlerin ekseriyetine göre   ََا وَعَشِيًّا وَيوَْمَ تقَوُمُ السااعَةُ أدَخِْلوُا آل الناارُ يعُْرَضُونَ عَليَْهَا غُدوًُّ

(  46فِرْعَوْنَ أشََدا الْعَذاَبِ )  “Bu azâb, onların sabah akşam sokulacakları ateştir. Kıyâmet kop-

tuğunda, “Firavun ailesini en şiddetli azâbın içine atın!” denilecek!”672 âyetinin lafzî 

tertîbi, Firavun ailesinin dünya hayâtında kabir azâbına (sabah akşam ateşe sunulma) ma-

ruz kaldığını ve kıyâmet günü de daha çetin bir azâba sürükleneceğini göstermektedir.673 

Ferrâ ise bu âyette takdîm ve te’hîr bulunduğunu söylemiştir. Ona göre âyetin doğru an-

laşılması için cümleler şu şekilde sıralanmalıdır:   َأدَْخِلوُا آلَ فرِْعَوْنَ أشََدا الْعَذاَبِ«. »الناارُ يعُْرَضُون

ا وَعَشِيًّا  Firavun ailesini en şiddetli azâbın içine atın. Onlar sabah akşam ateşe“ «عَليَْهَا غُدوًُّ

arz olunurlar.” Bu anlayışa göre, sabah akşam ateşe arz edilme olgusu âhirette gerçekle-

şecektir.674 Ferrâ’nın bu yorumu, lafzın sıralanışını değil, anlam önceliğini esâs alarak 

âhiret azâbını vurgulamaya yöneliktir. 

Kurtubî, ilgili âyeti “Firavun ailesi sabah akşam ateşe arz olunurlar” şeklinde tefsîr 

ederek bu ifadenin dünya azâbına işâret ettiğini belirtmiş ve bu yoruma delâlet eden bazı 

hadîs rivâyetlerine yer vermiştir. Ardından Ferrâ’nın âyette takdîm ve te’hîr bulunduğu 

yönündeki görüşünü reddetmiştir. Çünkü Ferrâ bu yorumla ateşe arz edilmenin âhirette 

 
669 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 12/87. 
670 Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 19/50; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 2/500. 
671 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 3/316; Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-

Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten- 130. 
672 el-Mü’min 40/46. 
673 Taberî, Câmiu’l-beyân, 20/337-339; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 9/33; Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/170; 

Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 27/521-522. 
674 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 18/366-367; Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-

Şevkânî es-San’ânî el-Yemenî, Fethu’l-Kadîr (Dımaşk-Beyrût: Dâru İbn Kesîr-Dâru’l-Kelimi’t-Tay-

yib, 1414/1993), 4/567. 



172 

 

gerçekleşeceğini ileri sürmüştür. Kurtubî ise, sözün siyâkına ve akışına dayanarak, bu 

yorumun çoğunluk âlimlerin görüşüne aykırı olduğunu ifade etmiştir.675  

Örnek 3: 

لَمْ  إبِْلِيسَ  إلَِّا  فسََجَدوُا  لَِْدمََ  اسْجُدوُا  لِلْمَلَائكَِةِ  قلُْنَا  ثمُا  رْنَاكُمْ  صَوا ثمُا  خَلقَْنَاكُمْ  )  وَلقََدْ  السااجِدِينَ  مِنَ  (  11يكَُنْ   

“Andolsun sizi yarattık, sonra size şekil verdik, sonra da meleklere, “Âdem’e secde edin” 

diye emrettik. İblîs’in dışındakiler secde ettiler. O secde edenler arasında yer almadı.”676 

âyetinde yer alan  ََرْنَاكُمْ ثمُا قلُْنَا لِلْمَلَائكَِةِ اسْجُدوُا لَِْدم  Andolsun, sizi yarattık; sonra“ وَلقََدْ خَلقَْنَاكُمْ ثمُا صَوا

size şekil verdik, sonra da meleklere: Âdem’e secde edin. diye emrettik.” ifadesi, müfes-

sirler tarafından farklı şekillerde yorumlanmıştır. Özellikle takdîm ve te’hîr ihtimâli çer-

çevesinde yapılan farklı yorumlar, âyeti daha iyi anlamak açısından önem arz etmektedir. 

Ayrıca,  ْوَلقََدْ خَلقَْنَاكُم “Andolsun, sizi yarattık” ifadesinin muhâtabları konusunda müfessirler 

arasında farklı görüşler bulunmaktadır. Bazı müfessirler, bu ifadenin yalnızca Hz. Âdem’i 

kastettiğini belirtmişlerdir; çünkü o, insanlığın atasıdır ve devamındaki “sonra sizi şekil-

lendirdik” ifadesi de ona atfedilmiştir.677 

Diğer bir görüşe göre, bu ifade Hz. Âdem ve Havvâ’yı kapsamaktadır. Zira Âdem 

topraktan, Havvâ ise onun kaburga kemiğinden yaratılmıştır ve ardından her ikisine şekil 

verilmiştir.678 Bir başka yorum ise, bu ifadenin Hz. Âdem ve onun zürriyetini kapsadığı 

yönündedir.679 Bu görüş, Mücâhid tarafından savunulmuş ve İbn Cüreyc ile İbn Ebî Necîh 

tarafından ondan rivâyet etmiştir. Nahhâs, bu görüşü en sahîh yorum olarak değerlendir-

miştir. Mücâhid’e göre, insanlar Âdem’in sulbünden yaratılmış, ardından onlardan misak 

alınırken şekillendirilmişler.680 

Müfessirler,  ْخَلقَْنَاكُم  Andolsun sizi yarattık” ifadesinin muhâtablarıyla ilgili“ وَلقََدْ 

ileri sürdükleri farklı görüşlerin ardından, âyetin devamında geçen meleklerin secdeyle 

emredildiği kısmın da bu muhâtablara yönelik olduğunu kabul etmişlerdir.681 Bu yorum, 

 
675 Şevkânî, Fethu’l-Kadîr, 4/567; Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-

dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten- 131. 
676 el-A’râf 7/11. 
677 Taberî, Câmiu’l-beyân, 10/78-79; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 4/367; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân, 9/162; Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/89; Beyzâvî, Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/6. 
678 Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 2/321; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/162. 
679 Taberî, Câmiu’l-beyân, 10/;75-77; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne,4/367; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 

14/206. 
680 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 2/378; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 

9/162. 
681 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 2/377; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 14/206. 



173 

 

A’râf Sûresi’nin 172. âyetindeki “Rabbin, Âdemoğullarından, onların sulbünden zürri-

yetlerini çıkarıp onlara kendilerini şâhit tutmuştu…” ifadesiyle desteklenmektedir. Ay-

rıca, “Allâh onları zerreler hâlinde çıkardı ve söz aldı” meâlindeki hadîs de bu anlayışı 

güçlendiren rivâyetler arasında yer almaktadır.682  

Bu yaklaşıma göre, yaratılış ve şekillendirme süreci sadece Hz. Âdem’e değil, 

onun zürriyetine de şâmil olup, secde emri bu bütünlük içinde değerlendirilmelidir. 

Bir diğer yoruma göre -ki bu yaklaşım, doğrudan inceleme konumuzu teşkil et-

mektedir- âyette takdîm ve te’hîr bulunmaktadır. Bu yoruma göre âyetin anlamı şu şekilde 

yeniden yapılandırılmalıdır:  ْرْنَاكُم -yani “Sizi yarat ,وَلقََدْ خَلقَْنَاكُمْ، ثمُا قلُْنَا لِلْمَلَائكَِةِ اسْجُدوُا لِْدمََ، ثمُا صَوا

tık” ifadesiyle Âdem’in yaratılması kastedilmekte, ardından “Sonra meleklere Âdem’e 

secde edin dedik” ifadesi gelmekte ve nihâyet “sonra sizi şekillendirdik” şeklinde bir 

sıralama önerilmektedir.683 Bu yorumda, lafzî dizilim ile kronolojik sıra arasında bir fark-

lılık olduğu kabul edilmekte ve âyetin doğru anlaşılabilmesi için takdîm ve te’hîr ilişki-

sine dikkat çekilmektedir. 

 İmâm Kurtubî, A’râf Sûresi’nin 11. âyetinde geçen  ْرْنَاكُم -Andol“ وَلقََدْ خَلقَْنَاكُمْ ثمُا صَوا

sun, sizi yarattık, sonra size şekil verdik” ifadesinin yorumunda, takdîm ve te’hîr yakla-

şımını benimsememektedir. O, bu görüşünü Kur’ân’daki benzer âyetlerin siyâkına daya-

narak temellendirmektedir.684 Örneğin, Mü’minûn Sûresi 12. âyette “Andolsun, insanı 

çamurdan süzülüp çıkarılmış bir özden yarattık” ifadesiyle Hz. Âdem’in yaratılışı, ardın-

 
682 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/162.  
683 Taberî, Câmiu’l-beyân, 10/80-81. Taberî bu âyetteki takdîm ve te’hîr meselesini şöyle açıklamıştır: 

“Bazı kimseler, Arap dili konusundaki bilgisi zayıf olduğundan, bu ifadeyi takdîm ve te’hîr anlamında 

değerlendirmiş ve âyetin anlamının şöyle olduğunu iddia etmişlerdir: “Sizi yarattık, sonra meleklere 

‘Âdem’e secde edin’ dedik, sonra sizi şekillendirdik.” Ancak bu, Arap dilinde câiz değildir. Çünkü 

Araplar, bir haberde “ ثمُا” edatını kullanırlarsa, onunla daha önce gelen bir fiili kastetmezler. Evet, bazen 

-başa alınabilir, fakat bu ancak metinde onun anlamının te’hîr olduğuna dair bir delil varsa müm ”ثمُا “

kündür. Örneğin “Sonra Abdullâh, Amr kalktı” denilebilir. Ama “Abdullâh kalktı, sonra Amr oturdu” 

denildiğinde, eğer bu haber doğruysa, Amr’ın oturması ancak Abdullâh’ın kalkmasından sonra gerçek-

leşmiş olur. İşte Yüce Allâh’ın “Andolsun, sizi yarattık, sonra sizi şekillendirdik, sonra meleklere 

‘Âdem’e secde edin’ dedik” (el-A’râf, 11) ifadesi de bir kimsenin “Abdullâh kalktı, sonra Amr oturdu” 

demesi gibidir. Dolayısıyla, daha önce açıkladığımız gibi, Allâh’ın meleklere secde emri, yaratma ve 

şekillendirmeden sonra gerçekleşmiştir.” Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/162. 
684 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 9/163. 



174 

 

dan şekillendirilmesi ve meleklerin ona secdesiyle onurlandırılması anlatılmakta, ardın-

dan gelen âyetlerde ise insan neslinin yaratılış süreci detaylandırılmaktadır.685 Bu bağ-

lamda, yaratılış ve şekillendirme fiillerinin sıralaması, Kur’ân’ın genel anlatım düzeniyle 

uyumlu bir şekilde ele alınmaktadır. 

Kurtubî, lafzî tertîbe bağlı kalmanın esâs olduğunu ve metnin doğal akışına uygun 

anlamlandırmanın daha isâbetli olduğunu savunur. Bu yaklaşım, Haşr Sûresi 24. âyetteki 

“O, Allâh’tır; yaratan, var eden, şekil veren” ifadesinde de görülmektedir. Burada da 

şekillendirme, yaratmadan sonra zikredilmiştir. Dolayısıyla, Kurtubî’ye göre, lafzî tertîbe 

göre anlam vermekte herhangi bir güçlük bulunmamaktadır ve metnin doğal akışına uy-

gun yorum, anlamın daha doğru kavranmasına katkı sağlar. .686   

2.2.3. Tefsîrle İlgili Bazı İlimlere Bağlamın Etkisi 

Kur’ân tefsîrinde bağlamın belirleyici bir rol üstlendiği bilinmektedir. Aynı şe-

kilde, Kur’ân’la ilgili ilim dallarında -nâsih-mensûh, esbâb-ı nüzûl ve âyetlerin Mekke ya 

da Medîne dönemine âidiyeti gibi konularda- bağlamın dikkate alınması, anlamın isâbetli 

bir şekilde belirlenmesi açısından son derece önemlidir. Bu yönüyle bağlam, sadece lafzî 

anlamlandırma sürecinde değil, Kur’ân ilimlerinin bütüncül ve tutarlı biçimde kavranma-

sında da temel bir araç konumundadır. Kurtubî, tefsîrinde bu bağlam duyarlılığına önem 

atfetmiş hem lafzî yapıyı hem de tarîhî ve tematik bütünlüğü gözeterek âyetleri yorumla-

mıştır. Bu başlık altında, Kur’ân ilimlerinin anlaşılmasında bağlamın rolü, Kurtubî’nin 

tefsîrinden hareketle örnekler eşliğinde ele alınacaktır. 

2.2.3.1. Esbâb-ı Nüzûl Üzerinde Bağlamın Etkisi 

Bu meseleye müfessirler eserlerinde büyük bir titizlikle eğilmiş ve bu sahada müs-

takil çalışmalar te’lîf etmişlerdir. Bu alanda ilk müstakil eser te’lîf edenlerden biri İmâm 

Alî b. el-Medînî’dir. Bunu takiben, bazı eksikliklerine rağmen en meşhûr eserlerden biri 

el-Vâhidî’nin “Esbâbu’n-Nüzûl” adlı çalışması olmuştur.687 Kur’ân’ın nüzûlü iki kısımda 

değerlendirilmiştir: Birincisi doğrudan indirilen âyetler, diğeri ise bir olay veya soruya 

 
685 “Ondan da eşini yarattı” (en-Nisâ 4/1) buyurmuştur. Ardından şöyle denilmiştir: “Sonra onu sağlam 

bir yerde bir nutfe (sperma) yaptık.” (el-Mü’minûn 23/13) âyetine göre, Âdem topraktan yaratılmış, 

ardından şekillendirilmiş ve meleklerin secdesiyle onurlandırılmıştır. Onun soyundan gelenler ise, ba-

balarının sulblerinde ve annelerinin rahimlerinde yaratıldıktan sonra şekillendirilmişlerdir. En’âm 

Sûresi’nin başında her insanın hem nutfeden hem de topraktan yaratıldığına işâret edilmişti. Burada da 

“Sizi yarattık, sonra da size şekil verdik” (el-A’râf 7/11) buyurulmuştur. Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân, 9/163. 
686 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 132. 
687 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/22; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/107. 



175 

 

cevâben inen âyetlerdir. İkinci gruba giren âyetlerle ilgili olarak bazı meseleler gündeme 

gelmiştir. Bazı kimseler, bu tür âyetlerin tarîhî vâkıalara bağlı olarak nâzil olmasını ge-

rekçe göstererek bu ilmin faydasız olduğunu ileri sürmüşlerdir. Ancak bu görüş hatalıdır, 

zira bu ilmin birçok faydası bulunmaktadır:688   

Nüzûl sebeplerini bilmenin başlıca faydaları şunlardır:  

a. Hükmün Hikmetini Anlama: Âyetlerin hangi sebeple nâzil olduğunu bilmek, 

ilâhî hükümlerin arkasındaki hikmeti kavramaya yardımcı olur. Bu da mü’minin îmânını 

kuvvetlendirir ve inkârcıların doğru yolu bulmasına vesîle olabilir. 

b. Manayı Doğru Anlama: Bazı âyetlerin zâhirî anlamı, nüzûl sebebi bilinmedi-

ğinde yanlış anlaşılabilir. Örneğin, içkinin harâm kılındığını bildiren âyetler nâzil olduk-

tan sonra, daha önce içki içip ölen Müslümanların durumu sorulmuş ve bu soruya cevap 

olarak Maide Sûresi’nin 93. âyeti nâzil olmuştur. Nüzûl sebebi bilinmediğinde, bu âyetin 

içkiyi helâl kıldığı şeklinde yanlış bir sonuca varılabilir. 

c. Hasr Tevehhümünü Gidermek: Bazı âyetler, belirli şeylerin harâm kılındığını 

ifade ederken, sadece bu şeylerin harâm olduğu anlamı çıkarılabilir. Ancak nüzûl sebebi 

bilindiğinde, âyetin belirli bir bağlamda indirildiği ve genel bir hüküm ifade etmediği 

anlaşılır. Örneğin, En’am Sûresi’nin 145. âyeti, müşriklerin helâl ve harâm konusundaki 

yanlış uygulamalarına cevap olarak nâzil olmuştur.  

d. Hükmün Tahsîsi: Nüzûl sebebi, âyetin hükmünün belirli bir olaya veya kişiye 

tahsîs edilmesine yardımcı olur. Bu, âyetin genel mi yoksa özel mi olduğunu anlamada 

önemlidir. Örneğin, Mücâdile Sûresi’nin başındaki zıhâr âyetleri, Evs b. Sâmit ve eşi 

Havle hakkında nâzil olmuştur ve bu durum, âyetin hükmünün özel bir olaya tahsîs edil-

diğini gösterir. 

e. Anlamın Kolaylaşması: Nüzûl sebebi bilinen âyetlerin manası daha kolay an-

laşılır ve ezberlenmesi kolaylaşır. Bu da Kur’ân’ın öğrenilmesini ve öğretilmesini kolay-

laştırır.689 

Sonuç olarak, nüzûl sebeplerinin bilinmesi, Kur’ân-ı Kerîm’in doğru anlaşılması 

ve uygulanması açısından vazgeçilmez bir öneme sahiptir. 

 
688 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/22; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/107. 
689 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân,  1/22; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/107-108. Daha ayrıntılı 

bilgiye ulaşmak için adı geçen eserlerin ilgili sayfalarına mürâcaat edilebilir. 



176 

 

Örnek 1: 

فثَُ إلَِى نسَِائكُِمْ هُنا لِبَاس   يَامِ الرا ُ أنَاكُمْ كُنْتمُْ تخَْتاَنوُنَ أنَْفسَُكُمْ فتَاَبَ أحُِلا لكَُمْ ليَْلَةَ الص ِ لكَُمْ وَأنَْتمُْ لِبَاس  لهَُنا عَلِمَ اللّا

يتَبََيانَ لكَُمُ الْخَيْطُ الَْْ عَليَْكُمْ وَعَفَا عَنْكُ  ُ لكَُمْ وَكُلوُا وَاشْرَبوُا حَتاى  بْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ مْ فَالَْْنَ بَاشِرُوهُنا وَابْتغَوُا مَا كَتبََ اللّا

يَامَ إِلَى اللايْلِ وَلََّ تبَُاشِرُوهُنا وَأنَْتمُْ عَاكِفوُنَ فِي الْمَسَ  وا الص ِ ِ فلََا تقَْرَبوُهَا كَذلَِكَ الْْسَْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثمُا أتَمُِّ اجِدِ تِلْكَ حُدوُدُ اللّا

ُ آيََاتِهِ لِلنااسِ لعََلاهُمْ يتَاقوُنَ )  (187يبُيَ ِنُ اللّا  “Oruç gecesinde kadınlarınızla birleşmek size helâl kılındı. 

Onlar sizin için elbisedir, siz de onlar için elbisesiniz. Sizin kendinizi sıkıntıya sokmakta 

olduğunuzu Allâh bilmiş, tövbenizi kabul etmiş ve sizi bağışlamıştır. Şimdi artık onlarla 

birleşin ve Allâh’ın sizin için yazdığını isteyin. Fecrin beyaz ipi siyah ipinden sizin için 

ayırt edilir hâle gelinceye kadar yiyin için, sonra orucu geceye kadar tamamlayın. Mes-

cidlerde ibâdete çekilmişken kadınlarla cinsel ilişkide bulunmayın. Bunlar Allâh’ın koy-

duğu sınırlardır; sakın bu sınırlara yaklaşmayın. Allâh âyetlerini insanlar için işte böyle 

açıklar. Umulur ki sakınırlar.”690 âyetinin nüzûl sebebi, oruç ibâdetinin başlangıcında 

uygulanan bazı uygulamalara getirilen kolaylıkları ve düzenlemeleri açıklaması bakımın-

dan büyük bir öneme sahiptir. Rivâyetlere göre, Ramazân orucu ilk farz kılındığında, 

Müslümanlar yalnızca gündüz değil, geceleri de yemekten, içmekten ve eşleriyle cinsel 

ilişkiden uzak durmak zorundaydılar. Hatta kişi, iftâr vaktinden sonra uyuyup tekrar 

uyansa dahi, bir sonraki akşam vaktine kadar bu yasaklar devam ediyordu.691 Bu uygu-

lama, özellikle uzun yaz günlerinde oruç tutan ve bedenen çalışan kimseler için oldukça 

zorlayıcı ve meşakkatli bir hâl almıştı. 

Bu zorluklara dair çeşitli olaylar nakledilmiştir. Bir rivâyete göre, Ebû Dâvud’un 

(öl. 275/889) İbn Ebî Leylâ’dan (öl. 148/765) aktardığına göre, sahâbe-i kirâmdan oruçlu 

bir kimsenin iftâr ettikten sonra yemek yemeden uyuması hâlinde, sabaha kadar artık ye-

mek yiyemeyeceğini belirtmişlerdir.692 Bir keresinde Hz. Ömer zevcesiyle birlikte olmayı 

arzu etmiş, ancak eşi “Ben uyumuştum” şeklinde beyânda bulunmuştur. Ömer ise eşinin 

hastalık bahanesi ileri sürdüğünü zannedip onunla birlikte olmuştur.693 Bir başka olayda 

ise Ensâr’dan bir şahıs yiyecek talep etmiş, ev ahâlisi “Sana bir şeyler ısıtalım” demişler, 

 
690 el-Bakara 2/187. 
691 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/166-167, 237-241. 
692 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/234-236; İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim,1/315; 

Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 2/50; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz,1/257; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/229. 
693 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/236-237; İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim,1/315; 

Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne,2/50; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz,1/257; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/229. 



177 

 

ancak bu esnada adam uyuyakalmıştır. Bunun üzerine  ْنسَِائكُِم إِلَى  فثَُ  الرا يَامِ  الص ِ ليَْلَةَ  لكَُمْ   أحُِلا 

“Oruç gecesinde kadınlarınıza yaklaşmak size helâl kılındı” âyeti nâzil olmuştur.694   

Buhârî’nin Berrâ’dan naklettiği rivâyette ise, Hz. Muhammed’in (s.a.s.) ashâbın-

dan oruçlu bir kimsenin, iftâr vaktinde uykuya dalması hâlinde, o gece ve müteakip günün 

akşamına kadar herhangi bir şey yiyip içmekten imtinâ ettikleri belirtilmektedir. 

Ensâr’dan Kays b. Sırma695 bir gün oruçluyken, (bir başka rivâyette gündüz hurmalıkta 

çalışıyorken), iftâr vakti geldiğinde eşine, yanında yiyecek bir şey olup olmadığını sor-

muş, karısı ise olumsuz yanıt vererek kendisine yiyecek temîn etmek üzere ayrılmıştır. 

Ancak Kays, gündüz vaktindeki çalışmanın etkisiyle yorgun düşerek uyuyakalmıştır. Eşi 

döndüğünde onu uyur vaziyette bulmuş ve üzüntüsünü dile getirmiştir. Ertesi gün, gün 

ortasında Kays bayılmıştır. Bu durum Hz. Peygamber’e (s.a.s.) aktarılınca, Bakara 

Sûresi’nin 187. âyeti olan  ْفثَُ إِلىَ نسَِائكُِم يَامِ الرا  Oruç gecesinde kadınlarınıza“ أحُِلا لكَُمْ ليَْلَةَ الصِ 

yaklaşmak size helâl kılındı” nâzil olmuş ve sahâbe-i kirâm bu durumdan büyük 

memnûniyet duymuştur. Aynı bağlamda, orucun başlama vaktini belirleyen   وَكُلوُا وَاشْرَبوُا

 Fecrin beyaz ipliği siyah ipliğinden sizce“  حَتاىٰ يتَبََيانَ لكَُمُ الْخَيْطُ الْْبَْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْْسَْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ 

ayırt edilinceye kadar yiyin için” âyeti de nâzil olmuştur.696 

Kurtubî bu bağlamda şu değerlendirmeyi yapmıştır:  فَالْنَ بَاشِرُوهُنا “Artık şimdi on-

larla cinsel ilişkide bulunun” ifadesi cinsel münâsebet için kullanılan kinâyeli bir anla-

tımdır; yani, daha evvel yasak kılınanın artık helâl kılındığı anlamına gelmektedir. Cinsel 

ilişkiye “mubâşeret” denmesi, tenlerin birbirine temas etmesi sebebiyledir. İbnü’l-Arabî 

ise bu husûsta şu tespîti yapmaktadır: “Bu ifade, âyetin nüzûl sebebinin Kays’ın açlığı 

değil, Hz. Ömer’in cinsel ilişkisi olduğunu göstermektedir. Zira eğer âyetin iniş gerekçesi 

Kays’ın açlığı olsaydı, metin ‘Artık şimdi yiyin’ ifadesiyle başlar ve âyetin nüzûlüne esâs 

teşkil eden konuya öncelik verilirdi.”697 

Görüldüğü üzere Kurtubî, bu âyetin nüzûl sebebini değerlendirirken İbnü’l-

Arabî’nin sözlerine atıfta bulunmakta ve tercîhini, âyetin Hz. Ömer’in cinsel birliktelikle 

ilgili yaşadığı bir olay üzerine nâzil olduğu yönünde ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, 

âyetin Hz. Kays’ın açlıkla ilgili yaşadığı durumla bağlantılı olduğu yönündeki rivâyeti 

zayıf bulmaktadır. Kurtubî, bu tercîhini özellikle âyetin siyâkında yer alan  بَاشِرُوهُنا  فَالَْْنَ 

 
694 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/235; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/186. 
695 Bu sahâbînin isminin ne olduğu ile ilgili fraklı rivâyetler de var. Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/234. 
696 Taberî, Câmiu’l-beyân, 3/234; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/186-187. 
697 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/192. 



178 

 

“Artık şimdi onlarla cinsel ilişkide bulunun” ifadesine dayandırmaktadır. Bu örnek, nüzûl 

sebepleri arasında tercîhte bulunurken siyâkın belirleyici bir delil olarak nasıl kullanıldı-

ğını ortaya koyması bakımından önem arz etmektedir.698 

Örnek 2: 

Nisâ Sûresi’nin 34. âyeti, İslâm toplumunda kadın ve erkek arasındaki münâse-

betleri düzenleyen temel âyetlerden biri olarak kabul edilmektedir.   ِامُونَ عَلَى الن سَِاء جَالُ قوَا الر ِ

لِلْ  حَافظَِات   قَانتِاَت   الِحَاتُ  فَالصا أمَْوَالِهِمْ  مِنْ  أنَْفقَوُا  وَبمَِا  بَعْضٍ  عَلَى  بعَْضَهُمْ   ُ لَ اللّا فَضا تِي  بمَِا  وَاللاا  ُ حَفِظَ اللّا بمَِا  غيَْبِ 

َ كَانَ عَلِ تخََافوُنَ نشُُوزَهُنا فعَِظُوهُنا وَاهْجُرُوهُنا فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبوُهُنا فَإنِْ أطََعْنكَُمْ فلََا تبَْغوُا عَلَ  يًّا  يْهِنا سَبِيلًا إِنا اللّا

َ ( وَإِنْ خِفْتمُْ شِقَاقَ بيَْنهِِمَا فَابْعثَوُا حَكَمًا مِنْ أهَْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أهَْلِهَا إِنْ يرُِيداَ إصِْلَاحًا يُ 34كَبيِرًا ) ُ بيَْنَهُمَا إِنا اللّا  كَانَ وَف قِِ اللّا

( خَبيِرًا  ( 35عَلِيمًا   “Allâh’ın, (iki cinse) birbirinden farklı özellik ve lütuflar bahşetmesi ve 

mâllarından harcama yapmaları sebebiyle erkekler kadınların yöneticisi ve koruyucusu-

durlar. Sâliha kadınlar Allâh’a itâatkârdır; Allâh’ın korumasına uygun olarak, kimsenin 

görmediği durumlarda da kendilerini korurlar. (Evlilik hukûkuna) baş kaldırmasından 

endişe ettiğiniz kadınlara öğüt verin, onları yataklarda yalnız bırakın ve onları dövün. 

Eğer size itâat ederlerse artık onların aleyhine başka bir yol aramayın; çünkü Allâh yü-

cedir, büyüktür.”699 Bu âyet, aile içi ilişkilerde erkeklerin kadınlar üzerindeki sorumlu-

luklarını ve aile içindeki rollerini belirlerken, aynı zamanda aile içi huzurun sağlanmasına 

yönelik tedbîrleri de içermektedir. Bu âyetin nüzûl sebepleri, âyetin doğru anlaşılması ve 

yorumlanması açısından büyük önem taşımaktadır.  

Âyetin nüzûl sebepleriyle ilgili çeşitli rivâyetler bulunmaktadır. Bu rivâyetlerden 

bazıları, kadınların kocalarına karşı serkeşlik etmesi veya onlara saygısızlıkta bulunması 

gibi aile içi anlaşmazlıklar üzerine bu âyetin nâzil olduğunu belirtmektedir. Örneğin, Sa’d 

b. er-Rebî’in karısı Habîbe bint Zeyd’in kendisine karşı nüşûz göstermesi ve Sa’d’ın onu 

tokatlaması olayı, bu âyetin nüzûl sebeplerinden biri olarak zikredilmektedir. Bu rivâyette 

kadının babasının, durumu Hz. Peygamber’e (s.a.s.) iletmesi ve Hz. Peygamber’in (s.a.s.) 

başlangıçta kısasa hükmetmesi, ancak daha sonra söz konusu âyetin nâzil olmasıyla hük-

mün değişmesi anlatılmaktadır.700 

 
698 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 138. 
699 en-Nisâ 4/34. 
700 Mücâhid, Tefsîru’l-imâm Mücâhid b. Cebr, 274; Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/688-689; İbn Ebû Hâtim, 

Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim, 3/939; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/278. 



179 

 

Başka rivâyetlerde ise, kadınların mîrâs konusunda erkeklerle eşit haklara sahip 

olmayı arzulamaları üzerine bu âyetin nâzil olduğu ifade edilmektedir. Ümmü Se-

leme’nin, erkeklerin savaşa gitmeleri ve daha fazla mîrâs almaları, kadınların ise savaşa 

gitmemeleri ve daha az mîrâs almaları konusundaki sözleri ve bu durum üzerine   وَلََّ تتَمََناوْا

ا اكْتسََبْ  ا اكْتسََبوُا وَلِلن سَِاءِ نَصِيب  مِما جَالِ نَصِيب  مِما ُ بِهِ بعَْضَكُمْ عَلَى بعَْضٍ لِلر ِ لَ اللّا َ مِنْ فَضْلِهِ إنِا  مَا فَضا نَ وَاسْألَوُا اللّا

َ كَانَ بكُِل ِ شَيْءٍ عَلِيمًا ) (  32اللّا  “Allâh’ın sizi birbirinizden üstün kıldığı şeyleri iç çekerek arzu 

etmeyin. Erkeklerin de kazandıklarından nasipleri var, kadınların da kazandıklarından 

nasipleri var. Allâh’ın lütfundan isteyin; şüphesiz Allâh her şeyi bilmektedir.”701 âyetinin 

nâzil olması, bu bağlamda zikredilmektedir.702 Nisâ 34. âyetinin de bu genel bağlam içe-

risinde, kadın ve erkek arasındaki farklı rolleri ve sorumlulukları açıklamak üzere nâzil 

olduğu ileri sürülmektedir.703 

Bu rivâyetler siyâk açısından değerlendirildiğinde, Nisâ Sûresi’nin genel teması 

kadın hakları, aile hukûku ve toplumsal ilişkilerin düzenlenmesidir. Sûre, mîrâs payla-

şımı, evlilik, boşanma, yetîm hakları gibi çeşitli konularda detaylı hükümler içermektedir. 

34. âyet de bu geniş bağlam içerisinde, aile içindeki otorite ve sorumluluk dengesini ele 

almaktadır. Âyetin hemen öncesinde ve sonrasında yer alan âyetler de bu temayı destek-

lemektedir. Örneğin, 32. âyette kadınların ve erkeklerin farklı meziyetlere ve rızıklara 

sahip olduğu belirtilirken, 35. âyette ise eşler arasındaki anlaşmazlıkların çözümü için 

hakem tayîn edilmesi önerilmektedir. 

Kurtubî, bu âyetin nüzûl sebebine dair çeşitli rivâyetler nakletmiş ve bunlar ara-

sında, âyetin, Nisâ 32-34. âyetleri arasındaki nazm (bağlamsal bütünlük) çerçevesinde 

mîrâs konusunda erkeklerin kadınlara üstünlüğü üzerine konuşan kadınlar hakkında nâzil 

olduğuna dair rivâyeti tercîh etmiştir. Bu tercîh, Nisâ Sûresi’nin 32. âyetinin tefsîrini ya-

parken aktardığı Ümmü Seleme rivâyetiyle de örtüşmektedir. Söz konusu rivâyete göre, 

Ümmü Seleme şöyle demiştir: “Erkekler savaşa gider, kadınlar gidemez; ayrıca bizim 

mîrâstan payımız da sadece yarısı.” Bunun üzerine Yüce Allâh, “Allâh’ın, kiminizi kimi-

nize üstün kıldığı şeyleri temennî etmeyin” (Nisâ 4/32) âyetini indirmiştir.704 Kurtubî bu 

 
701 en-Nisâ 4/32. 
702 Mücâhid, Tefsîru’l-imâm Mücâhid b. Cebr, 274. 
703 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 1/370; Taberî, Câmiu’l-beyân, 6/687-688; İbn Ebû 

Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim, 3/939; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/268, 

279. 
704 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/268, 279. 



180 

 

tercîhini şu ifadeyle pekiştirir: “Sonra Yüce Allâh, mîrâsta erkeklerin kadınlara üstün kı-

lınmasının sebebini, onların mehir ve nafaka yükümlülüğü altında olmalarına bağlamış-

tır.”705 

2.2.3.2. Âyetler Arasındaki Münâsebeti Vurgulamada Bağlamın Etkisi 

Münâsebet ilmiyle ilgili önceki bölümlerde kapsamlı bilgiler sunulduğundan, bu-

rada bu konuya tekrar değinilmeyecektir. 

Örnek 1:  

نْهُ حَبًّا مُترََاكِبًا وَمِنَ وَهوَُ الاذِي أنَْزَلَ مِنَ السامَاءِ مَاءً فَأخَْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُل ِ شَيْءٍ فَأخَْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نخُْرِجُ مِ 

إِلَى ثَ الناخْلِ مِنْ طَلْعِهَا   انَ مُشْتبَهًِا وَغَيْرَ مُتشََابِهٍ انْظُرُوا  ما يْتوُنَ وَالرُّ إِذاَ أثَمَْرَ قنِْوَان  داَنيَِة  وَجَنااتٍ مِنْ أعَْنَابٍ وَالزا مَرِهِ 

لِقوَْمٍ يؤُْمِنوُنَ ) (99وَينَْعِهِ إِنا فِي ذلَِكُمْ لَْيََاتٍ   “Gökten su indiren O’dur. (Buyurdu ki:) İşte biz her 

çeşit bitkiyi onunla bitirdik. O bitkiden de kendisinden üst üste binmiş taneler bitireceği-

miz bir yeşil bitki, hurmanın tomurcuğundan sarkan salkımlar, üzüm bağları, zeytin ve 

nar bahçeleri meydana getirdik; birbirine benzeyeni var, benzemeyeni var. Meyve verir-

ken ve olgunlaştığı zaman her birinin meyvesine bakın! Kuşkusuz bütün bunlarda inanan 

bir topluluk için ibretler vardır.”706 âyeti kerîmesinde geçen   داَنيَِة kelimesi “yakın” anla-

mına gelmekte olup ayakta duran veya oturan bir kimsenin kolaylıkla erişebileceği me-

safedeki nesneleri ifade etmektedir.   قنِْوَان  داَنيَِة “yakın hurma salkımları” ifadesiyle, yere 

yakın hurma salkımları, alçak hurma ağaçları kastedilmektedir; yani salkımları yere de-

ğecek kadar kısa olan hurma ağaçları.707 Bu anlam, İbn Abbâs, Berâ b. Âzib gibi 

sahâbîlerden nakledilen rivâyetlerde de açıkça dile getirilmiştir.708  

Zeccâc,   داَنيَِة kelimesinin, “kolayca ulaşılabilir, yakın” anlamına geldiğini belirt-

miştir. Âyette “bazı salkımlar da uzaktır” denilmemiştir; çünkü iki zıt bölümden birinin 

zikredilmesi diğerine de delâlet eder. Bu nedenle yakın olanın zikredilmesiyle uzak olanın 

zikredilmesine ihitiyaç duyulmamıştır.709 Bu kullanım tarzına, Kur’ân-ı Kerîm’de   َوَجَعَل

-Sizleri sıcaktan koruyan elbiseler”710 buyruğunda da “soğuktan koru“ لكَُمْ سَرَابيِلَ تقَِيكُمُ الْحَرا 

 
705 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 138-139. 
706 el-En’âm 6/99. 
707 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 13/85. 
708 Taberî, Câmiu’l-beyân, 9/446-448; Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/188. 
709 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 13/85. 
710 en-Nahl 16/81. 



181 

 

yan elbiseler” ifadesi geçmez. Çünkü bağlamdan, sıcaklıktan koruyan bir şeyin aynı za-

manda soğuktan da koruyacağı anlaşılmaktadır.711 Kurtubî bu cümlelerden hareketle “ya-

kın” olanın özellikle zikredilmesinin temel nedeninin, “âyetin bağlamında Allâh 

Teâlâ’nın kudretinin ve kullarına olan nimetlerinin vurgulanmak istenmesi” olduğunu be-

lirtmiştir. Zira kişinin kolayca ulaşabildiği nimetler, ilâhî lütuf ve ikrâmın daha belirgin 

şekilde hissedildiği örneklerdir.712    

Görüldüğü üzere Zeccâc,   داَنيَِة kelimesinin hem yakın hem de uzak anlamlarına 

gelebileceğini belirtmiş ve burada özellikle “yakın” anlamının tercîh edilmesinin, 

Allâh’ın kudretinin ve kullarına olan nimetinin vurgulanması açısından yerinde bir kulla-

nım olduğunu ifade etmiştir.713 Aynı şekilde, Kurtubî de söz konusu kelimenin âyette 

geçtiği bağlamda kullanılmasının anlam açısından isâbetli olduğunu vurgulamaktadır. 

Zira âyetin siyâkı, meyvelerin kolayca ulaşılabilir olması üzerinden ilâhî nimetin hem 

bolluğuna hem de ulaşılabilirliğine dikkat çekmektedir. Bu ifade tarzı, Allâh’ın kullarına 

zorluk çıkarmadığını, bilakis onlara lütuf ve ihsânıyla yaklaştığını göstermektedir. Âyet-

teki bu yakınlık vurgusu, nimetin değerini artırmakta ve kulların Allâh’a karşı duyduğu 

şükran duygularını pekiştirmektedir. Bu yönüyle   داَنيَِة kelimesi, âyetin bütününde hâkim 

olan nimet ve rahmet temasına uygunluk arz eden ve bu temayı pekiştiren bir münâsebet 

içindedir.  

Sonuç olarak, “  داَنِيَة” kelimesi, En’âm Sûresi’nin 99. âyetinde Allâh’ın kudretini 

ve nimetlerini vurgulayan bir bağlamda yer almakta olduğundan insanların kolayca ula-

şabileceği nimetlerin Allâh tarafından sunulduğunu ifade etmektedir. 

Örnek 2:  

Bakara 229  ُا آتَيَْت تاَنِ فَإمِْسَاك  بمَِعْرُوفٍ أوَْ تسَْرِيح  بِإحِْسَانٍ وَلََّ يَحِلُّ لكَُمْ أنَْ تأَخُْذوُا مِما مُوهُنا  الطالَاقُ مَرا

ِ فلََا جُنَاحَ عَ  ألََّا يقُِيمَا حُدوُدَ اللّا فَإنِْ خِفْتمُْ   ِ ألََّا يقُِيمَا حُدوُدَ اللّا يَخَافَا  أنَْ  إلَِّا  ِ فلََا شَيْئاً  تِلْكَ حُدوُدُ اللّا بِهِ  افْتدَتَْ  فِيمَا  ليَْهِمَا 

ِ فَأوُلئَِكَ هُمُ الظاالِمُونَ ) (229تعَْتدَوُهَا وَمَنْ يَتعََدا حُدوُدَ اللّا  “Boşama iki keredir. Her ikisinden sonra ya 

iyilikle evlilik içinde tutmak veya güzellikle serbest bırakmak gerekir. (Eşlerin) Allâh’ın 

koyduğu kurallara uymamalarından korkmadığınız sürece onlara verdiğiniz mehirden 

hiçbir miktarı geri almanız sizin için helâl olmaz. Eğer Allâh’ın kurallarına uymamala-

rından korkarsanız, kadının evlilikten kurtulmak için bir meblağ vermesinde taraflara bir 

 
711 Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve   i’râbuhu, 2/276. 
712 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 8/472. 
713 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 149. 



182 

 

vebal yoktur. Bunlar Allâh’ın koyduğu kurallardır, öyleyse onları çiğnemeyin. Her kim 

Allâh’ın koyduğu kuralları çiğnerse işte onlar zâlimlerin tâ kendileridir.”714 Âyeti 

kerîmesinde yer alan Allâh Teâlâ’nın   ُفَلَا تعَْتدَوُهَاتِلْكَ حُدوُد ِ اللّا  “İşte bunlar Allâh’ın sınırları-

dır; onları aşmayın” buyruğu, münâsebet ilmi açısından değerlendirildiğinde, âyetin bağ-

lamıyla güçlü bir ilişki içerisinde olduğu görülmektedir. Bu ifade, boşanma süreçlerine 

dair hükümlerin hemen ardından gelerek, Allâh Teâlâ’nın belirlediği sınırların önemini 

ve bu sınırların aşılmaması gerektiğini vurgulamaktadır.715 Önceki kısımlarda, boşanma-

nın iki defa gerçekleşebileceği, ardından ya iyilikle evliliğin sürdürülmesi ya da güzellikle 

ayrılmanın gerektiği belirtilmiştir. Ayrıca, kadına verilen mehrin geri alınamayacağı, an-

cak tarafların Allâh’ın koyduğu sınırları koruyamayacaklarından korkmaları durumunda, 

kadının fidye vererek boşanmasının mümkün olduğu ifade edilmiştir.  

Bu bağlamda, “Bunlar Allâh’ın sınırlarıdır, onları aşmayın” ifadesi, boşanma ve 

evlilikle ilgili belirlenen kuralların Allâh tarafından konulan sınırlar olduğunu vurgulaya-

rak âyetin önceki kısmıyla doğrudan bir münâsebet kurmaktadır. Âyetin devamında gelen 

“Kim Allâh’ın sınırlarını aşarsa, işte onlar zâlimlerin ta kendileridir” cümlesi ise, bu 

sınırların ihlâlinin zulüm olarak nitelendirildiğini göstermektedir.716  

Bu örnekte Kurtubî, âyette nikâh ve boşanma hükümlerinin açıklandığına vurgu 

yaptıktan sonra Kur’ânî bağlamın münâsebetini ortaya koymaya çalışmıştır. Şöyleki, 

Allâh Teâlâ’nın فلََا تعَْتدَوُهَا ِ -Bunlar Allâh’ın sınırlarıdır, onları aşmayın” buy“ تِلْكَ حُدوُدُ اللّا

ruğunun, kendisinden önceki nikâh ve boşanma hükümlerinin açıklanmasından sonra gel-

mesiyle ilgili olduğunu ifade etmiştir. Bu, söz konusu sınırların, uyulması gereken ilâhî 

emirler olduğunu göstermektedir. Benzer şekilde Bakara 187. âyetten de bir delil getir-

mekte ve ortaya koyduğu düşünceyi şöyle desteklemektedir. Yüce Allâh’ın   فلََا ِ تِلْكَ حُدوُدُ اللّا

-Bunlar Allâh’ın sınırlarıdır, onlara yaklaşmayın”717 buyruğunun orucun yasak“ تقَْرَبوُهَا

larından sonra gelmesiyle olan münâsebetini de bağladığını ve bunun da kaçınma için 

olduğunu ifade etmektedir. Her iki durumda da ilgili cümlelerin öncesindeki konularla 

olan münâsebeti açıkça ortadadır.718   

 
714 el-Bakara 2/229. 
715 Bikâî, Nazmu’d-dürar fî tenâsübi’l-âyâti ve’s-süver, 3/310-311. 
716 Taberî, Câmiu’l-beyân,4/164-165; Bikâî, Nazmu’d-dürar fî tenâsübi’l-âyâti ve’s-süver, 3/310-311; İbn 

Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm, 1/262; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz, 1/308; 

Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 2/309-310; Merâgî, Tefsîru’l-Merâgî, 2/155-156 
717 el-Bakara 2/173. 
718 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 4/230. 



183 

 

Sonuç olarak, âyetin son kısmındaki ifade, önceki hükümlerle doğrudan bağlantı-

lıdır ve bu hükümleri pekiştirici bir nitelik taşımaktadır. Bu durum, münâsebet ilmi açı-

sından âyetin içeriğiyle uyumlu bir bütünlük oluşturduğunu göstermektedir. 

Örnek 3:  

ِ إِنْ كُنْ وَإِنْ كُنْتمُْ فِي  لْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأتْوُا بسُِورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعوُا شُهَداَءَكُمْ مِنْ دوُنِ اللّا ا نَزا تمُْ صَادِقيِنَ  رَيْبٍ مِما

(23)  “Kulumuza indirdiğimiz kitâptan dolayı bir şüphe içinde iseniz onun benzeri bir sûre 

de siz getirin, Allâh’tan başka taptıklarınızı da yardıma çağırın; eğer iddianızda samimi 

iseniz.”719 âyetinde yer alan عَبْدِنَا عَلَى  لْنَا  نَزا ا  مِما رَيْبٍ  فِي  كُنْتمُْ   ifadesi, siyâk açısından ele وَإِنْ 

alındığında, Kur’ân’ın ilâhî menşeini inkâr eden müşriklere, münâfıklara, Ehl-i Kitâbın 

kâfirlerine yönelik doğrudan bir meydan okuma niteliği taşımaktadır.720 Âyetin bağlamı, 

sûrenin önceki bölümlerinde tevhîd ve ubûdiyyet vurgusunun yapılmasıyla şekillenmiştir. 

Nitekim 21. ve 22. âyetlerde, Allâh’ın birliğine ve yaratıcı kudretine dair deliller sunula-

rak insanlar yalnızca O’na kulluk etmeye çağrılmıştır. 

Bu tevhîdî çağrının ardından gelen 23. âyet, bu ilâhî hitâbın ve davetin dayanağı 

olan vahyin, yani Kur’ân’ın hakîkatini ortaya koymakta ve onu beşer sözü olduğu iddia-

sında bulunanlara karşı bir hüccet getirmektedir. Kur’ân’ın, Hz. Muhammed’e (s.a.s.) 

Allâh tarafından indirildiği vurgulanmakta; bu konuda bir şüpheleri olanlara,721 benzeri 

bir sûre getirmeleri istenerek onlardan delil ortaya koymaları talep edilmektedir.722 Bu, 

klasik Arap edebiyatında sıkça rastlanan “tahaddî” (meydan okuma) yöntemidir ve vah-

yin doğruluğunu inkâr edenlerin aczini ortaya koymayı hedefler. 

İmâm Kurtubî de bu âyeti önceki âyetlerle irtibâtlandırarak bu âyetin siyâk bağla-

mındaki yerini ve işlevini şöyle değerlendirmektedir: Bu âyet, Allâh’ın birliğini ve kud-

retini ortaya koyan delillerin hemen ardından gelmekte olup, Kur’ân’ın ilâhî kaynağını 

ve Hz. Peygamber’in (s.a.s.) doğruluğunu vurgulayan bir aşamaya geçişi temsîl etmekte-

dir. Bu sıralamayla, Allâh Teâlâ önce ulûhiyyetini ve kudretini temellendirir, ardından 

Hz. Muhammed’in risâletini ve ona indirilen vahyin hakîkatini ortaya koyar. Bu bütünlük, 

Kur’ân’ın hem muhtevâ hem de üslûp itibarıyla eşsizliğini gözler önüne serer. Âyetin   فَأتْوُا

ثْلِهِ  مِ  ن  مِ   .ifadesi, Kur’ân’ın benzerini getirme yönündeki meydan okuma çağrısıdır بسُِورَةٍ 

Ancak bu çağrı, aynı zamanda muhâtabların bu konuda yetersiz ve âciz olduklarını ortaya 

 
719 el-Bakara 2/23. 
720 Taberî, Câmiu’l-beyân,1/395. 
721 Sâd 38/7-8; es-Sebe 34/43; el-Enfâl 8/31; el-Mutaffifîn /13; Yûnus 10/15. 
722 Taberî, Câmiu’l-beyân,1/395-396; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 1/401; Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/96; 

İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz,1/106; Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Menâr, 1/159. 



184 

 

koymakta; böylece Kur’ân’ın mucizevî yönünü ve vahyî niteliğini te’yît etmektedir. Kur-

tubî’ye göre bu tahaddî, sadece bir iddia değil, inkârcıların susturulmasına yönelik bir 

delildir ve Kur’ân’ın Allâh kelamı olduğunu tasdîk eden önemli bir işârettir. Bu yönüyle 

âyet hem Kur’ân’ın kaynağının ilâhîliğini hem de Hz. Peygamber’in nübüvvetini te’yît 

eden yapısal bir unsur olarak değerlendirilir.”723    

Sonuç olarak, bu âyet, Kur’ân’ın ilâhî kaynağını ve Peygamberin doğruluğunu 

sorgulayanlara yönelik bir meydan okumadır. Allâh, onları Kur’ân’ın benzerini getirmeye 

davet eder, ancak bu çağrı, onların acizliğini ve Kur’ân’ın eşsizliğini ortaya koyar. 

Örnek 4:  

Nisâ 58  ِيَأمُْرُكُمْ أنَْ تؤَُدُّوا الْْمََانَاتِ إِلَى أهَْلِهَا وَإِذاَ حَكَمْتمُْ بيَْنَ النااسِ أنَْ تحَْكُمُوا ب َ ا  إِنا اللّا َ نعِِما الْعَدْلِ إنِا اللّا

َ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا )يعَِظُكُمْ بِهِ إِنا   (58اللّا  “Allâh size, emânetleri mutlaka ehline vermenizi ve in-

sanlar arasında hükmettiğiniz zaman adâletle hükmetmenizi emreder. Allâh size ne güzel 

öğütler veriyor. Şüphesiz Allâh her şeyi işitmekte, her şeyi görmektedir.”724Âyetin nüzûl 

sebebiyle ilgili olarak, Hz. Peygamber’in Mekke’nin fethi sırasında Kâbe’nin anahtarını 

Osmân b. Talha’dan alıp, daha sonra bu âyetin inmesiyle birlikte tekrar ona iâde etmesi 

olayı zikredilmektedir.725 Bu olay, âyetin özel bir duruma hitâb ettiğini gösterse de âyetin 

lafzı ve genel anlamı, tüm mü’minleri kapsayacak şekilde genişletilmiştir.   

Ancak âyeti kerîmede geçen   أهَْلِهَا إِلَى  الْْمََانَاتِ  تؤَُدُّوا  أنَْ  يَأمُْرُكُمْ   َ اللّا  ifadesiyle ilgili إِنا 

olarak müfessirler arasında muhâtab kitlenin kim olduğuna ve emânetlerin ne olduğuna 

dair farklı değerlendirmeler bulunmaktadır. Bazı müfessirler, bu ifadenin muhâtabının 

tüm mü’minler olduğunu belirtmiştir. Buna göre âyet, her bireyin üzerine düşen sorum-

luluğu yerine getirerek emânetleri ehline teslîm etmesi gerektiği genel bir ilkeyi ihtivâ 

etmektedir. Bu yoruma göre, âyetin hitâbı sadece idarecilerle sınırlı olmayıp, emânet ve-

rilen bütün mü’minleri kapsamaktadır.726 Diğer bir görüşe göre ise âyet, özellikle yöneti-

cilere ve kamu görevini ifa eden kişilere hitâb etmektedir.727 Bu görüşü benimseyenler, 

âyette kamuya ait emânetlerin ve görevlerin adâlet prensibi doğrultusunda sahiplerine 

 
723 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 1/349. 
724 en-Nisâ 4/58. 
725 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 1/381-382; Taberî, Câmiu’l-beyân,7/170-171; 

Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve   i’râbuhu, 2/66; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 3/221; İsfahânî, Tefsîru’r-

Râgıb el- İsfahânî, 3/1282. 
726 Taberî, Câmiu’l-beyân,7/172-173; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve   i’râbuhu, 2/66. 
727 Taberî, Câmiu’l-beyân,7/168-170. Taberî, “yöneticilere ve kamu görevini ifa eden kişilere” yönelik ol-

duğunu söyleyen görüşün daha doğru bir görüş olduğunu kabul etmektedir; İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-

Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim,3/986; İsfahânî, Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, 3/1283. 



185 

 

teslîm edilmesinin vurgulandığını ifade etmektedirler. Bu bağlamda, âyet, yöneticilerin 

adâletli davranmalarını ve kamu haklarını gözetmelerini emretmektedir. Ayrıca muhâtab-

ların kim olduğu ile ilgili farklı yorumlar da yapılmıştır.728    

Kurtubî, söz konusu âyetin nüzûl sebebi ve muhâtabının kim olduğu hakkındaki 

farklı tefsîr görüşlerine geniş biçimde yer verdikten sonra,729 âyeti önceki pasajlarla ir-

tibâtlandırma yoluna gitmiş ve bu bağlamda şu değerlendirmelerde bulunmuştur: Önceki 

âyetlerle olan bağlantıya bakıldığında, Allâh Teâlâ’nın, Ehl-i Kitâbın Hz. Muhammed’in 

(s.a.s.) peygamberliğine dair bilgileri gizlediklerini ve müşrikleri kendilerinden daha 

doğru yolda göstermeye çalıştıklarını haber verdiği görülmektedir. Bu tavır, onların 

ihânetini açıkça ortaya koymakta ve bu bağlamda her türden emânetin gündeme getiril-

mesine zemin hazırlamaktadır. Bu çerçevede âyet, nazmı itibarıyla sadece belirli bir 

emânet türünü değil; vedîa (emânet bırakılan eşya), lukata (buluntu mal), rehin ve âriyet 

(ödünç) gibi emânet türlerini kapsamına almaktadır.730      

Bu örnekte Kurtubî, ilgili âyetin önceki pasajla olan münâsebetine dikkat çekerek, 

Yahûdîlerin bazı niteliklerinin zikredilmesinden sonra emânetler konusunun gündeme 

getirilmesini, son derece isâbetli bir irtibât olarak değerlendirmiştir. Zira burada zikredi-

len olumsuz vasıfların temelinde, onların emânete riâyet etmeyip ihânet etmeleri yatmak-

tadır. Bu bağlam, özellikle Nisâ Sûresi’nin 44-57. âyetleri arasında Allâh Teâlâ tarafından 

dile getirilen ifadelerle açıkça ortaya konmuştur.731 Dolayısıyla Kurtubî’ye göre, emânet-

lerin iâdesine dair bu emrin hemen akabinde yer alması, bağlam bütünlüğü açısından an-

lamlı bir tertîbtir. 

 
728 Taberî, Câmiu’l-beyân,7/170; 
729 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/423-425. 
730 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 6/425. 
731 en-Nisâ 4/44-57. “44. Kendilerine kitâptan nasip verilenleri görmüyor musun? Sapkınlığı satın alıyor-

lar ve sizin de yoldan çıkmanızı istiyorlar. 45. Allâh düşmanlarınızı daha iyi bilir. Gerçek bir dost (velî) 

olarak Allâh yeter, bir yardımcı olarak da Allâh kâfidir. 46. Yahûdîlerden bir kısmı kelimeleri yerlerin-

den saptırıyorlar. Dillerini eğip bükerek ve dîne saldırarak “işittik ve karşı geldik; dinle, dinlemez olası, 

râinâ” diyorlar. Eğer onlar “Dinledik ve itâat ettik, dinle ve bizi gözet” deselerdi şüphesiz kendileri 

için daha hayırlı ve daha doğru olacaktı; fakat inkârları sebebiyle Allâh onları lânetlemiştir. Artık pek 

az inanırlar. 47. Ey Ehl-i Kitâp! Biz birtakım yüzleri silip dümdüz ederek arkalarına çevirmeden yahut 

cumartesi yasaklarını çiğneyen kimseleri lânetlediğimiz gibi onları da lânetlemeden önce, sizdekini 

doğrulamak üzere indirdiğimiz kitâba îmân edin. Allâh’ın emri mutlaka yerine gelecektir. 48. Allâh 

kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz; bundan başkasını dilediği kimse hakkında bağışlar. 

Allâh’a ortak koşan kimse büyük bir günah işleyerek iftira etmiş olur. 49. Kendilerini temize çıkaranlara 

ne dersin? Hayır, Allâh dilediğini temize çıkarır ve kimseye kıl payı kadar haksızlık edilmez. 50. Bak, 

nasıl da Allâh üzerine yalan uyduruyorlar! Apaçık bir günah olarak bu yeter. 51. Kendilerine kitâptan 

nasip verilenleri görmedin mi? Putlara ve bâtıla iman ediyorlar, sonra da kâfirler için “Bunlar Allâh’a 

îmân edenlerden daha doğru yoldadır” diyorlar. 52. Bunlar Allâh’ın lânetlediği kimselerdir. Allâh’ın 

rahmetinden uzaklaştırdığı kimseye yardımcı bulamazsın. 53. Yoksa onların mülkten bir nasipleri mi 



186 

 

Sonuç olarak, siyâk bağlamında değerlendirildiğinde, ilgili âyetin muhâtabının 

hem genel anlamda tüm mü’minler hem de özelde yönetici konumundaki kişiler olduğu 

sonucuna ulaşılabilir. Aynı şekilde, “emânet” kavramının da yalnızca tek bir türle sınırlı 

olmadığı, aksine dînî, bireysel, toplumsal ve kamusal boyutlarıyla çok yönlü bir anlam 

taşıdığı görülmektedir.732 Bu durum, Kur’ân-ı Kerîm’in evrensel mesajının bir yansıması 

olarak değerlendirilebilir. Zira Kur’ân, bireysel ve kolektif sorumlulukları birlikte ele ala-

rak, adâletin toplumun tüm katmanlarında te’sîsi yönünde kapsamlı bir ilkeler bütünü 

sunmaktadır. 

2.2.3.3. Neshin Varlığına veya Yokluğuna Bağlamın Etkisi   

Arap dilinde “nesh” terimi üç farklı anlamda kullanılmaktadır. İlk anlamı, Arap-

ların الكتاب  kitâbı neshettim” şeklindeki ifadesidir ki bu, içindekileri başka bir“ نسخت 

kitâba aktarmak anlamına gelir. Bu durumda, asıl metin değişmez; sadece ona benzer, 

yani onun ikinci bir nüshası ortaya çıkmış olur.733 İkinci anlamı ise Arapların ِِنسختِالشمس

 güneş gölgeyi neshetti” ifadesidir. Burada gölge ortadan kaldırılır ve yerine güneş“ الظل

geçer. Bu anlam, Kur’ân’daki nâsih ve mensûh meselesiyle ilgili olarak kullanılır. 

Üçüncü anlam ise Arapların اِلَّثار اِلريح  rüzgâr izleri neshetti” demesidir, yani rüzgâr“ نسخت

izleri ortadan kaldırıp yerlerine başka bir şey koymamıştır. Bu, lügattaki nesh anlamı-

dır.734 

Istılâhî anlamda nesh, şer’î bir hükmün, daha sonraki bir şer’î delille ortadan kal-

dırılmasıdır. Kaldırılan hükme المنسوخ, onu kaldıran delile ise الناسخ denir ve bu kaldırma 

işlemi de النسخ olarak adlandırılır. Bu bağlamda nesh, önceden var olan bir hükmün 

(mensûh) ve sonradan gelen bir delilin (nâsih) varlığını gerektirir. Nesh, yalnızca emir ve 

 
var? Öyle olsaydı insanlara zerre miktarı bir şey vermezlerdi. 54. Yoksa onlar, Allâh’ın lütfundan ver-

diği şeylerden dolayı insanlara haset mi ediyorlar? Oysa İbrâhîm soyuna da kitâbı ve hikmeti verdik ve 

onlara büyük bir hükümranlık bahşettik. 55. Onlardan bir kısmı İbrâhîm’e inandı, kimi de ondan yüz 

çevirdi; kavurucu bir ateş olarak cehennem yeter. 56. Şüphe yok ki, âyetlerimizi inkâr edenleri gün 

gelecek bir ateşe sokacağız; onların derileri pişip acı duymaz hâle geldikçe, derilerini başka deriler ile 

değiştiririz ki acıyı duysunlar. Allâh dâima üstündür ve hikmet sahibidir. 57. Îmân edip dünya ve âhiret 

için yararlı işler yapanları da içinde ebediyen kalmak üzere, altından ırmaklar akan cennetlere soka-

cağız. Orada onlar için tertemiz eşler vardır ve onları koyu bir gölgeliğe alacağız. 
732 İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim, 3/985-986; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 

3/221; İsfahânî, Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, 3/1283-1286. İsfahânî bu görüşün daha doğru olduğunu 

ifade etmektedir. 
733 Katâde, Ebü’l-Hattâb Katâde b. Diâme b. Katâde es-Sedûsî el-Basrî, en-Nâsih ve’l-mensûh, thk. Hâtim 

Sâlih ed-Dâmin (Müessesetü’r-Risâle, 1418/1998), 5-6. 
734 Katâde, en-Nâsih ve’l-mensûh, 6. 



187 

 

yasaklarda geçerlidir, hatta bu emir ve yasaklar haber kipinde ifade edilmiş olsa bile. An-

cak, taleple ilgili olmayan haberlerde nesh söz konusu değildir; örneğin, vaad ve tehdîd 

gibi haberlerde nesh uygulanmaz.735 

Bu bağlamda nesh için şu şartlar gereklidir: 

a. Neshedilen hükmün şer’î bir nitelik taşıması. 

b. Onu ilgâ eden delilin, neshedilen hükümden sonra gelen şer’î bir delil olması. 

c. Neshedilen hükmün belirli bir zamanla sınırlı olmaması; zira süresi belirli olan 

bir hükmün zamanının sona ermesiyle hükmün düşmesi, nesh olarak değerlendirilmez.736  

Selef-i sâlihin, bu ilme büyük bir önem atfetmiş ve şu görüşü belirtmişlerdir: “Hiç 

kimse, nâsih ve mensûh kavramlarını bilmeden Allâh’ın kitâbını tefsîr etmeye çalışma-

malıdır.” Bunun yanı sıra, “Bu kitâbın ilimlerinden herhangi bir konuda görüş beyân eden 

ve nâsih ile mensûh arasındaki farkı bilmeyen kişi eksik bir anlayışa sahip olur” şeklinde 

ifade etmişlerdir.737 

Örnek 1:  

لََّ   حَتاى  )وَقَاتِلوُهُمْ  الظاالِمِينَ  عَلَى  إلَِّا  عُدوَْانَ  فلََا  انْتهََوْا  فَإنِِ   ِ لِِلا ينُ  الد ِ وَيَكُونَ  فتِنَْة   (193تكَُونَ   “Fitne 

ortadan kalkıncaya ve dîn yalnız Allâh’ın oluncaya kadar onlarla savaşın; fakat vazge-

çerlerse, artık zâlimlerden başkasına saldırmak yoktur.”738 Bakara Sûresi’nin 193. âye-

tinin, kendisinden önceki 190-192. âyetleri739 neshedip etmediği meselesi, İslâm tefsîr 

geleneğinde tartışmalı bir konudur. Bu bağlamda, müfessirler arasında iki temel yaklaşım 

öne çıkmaktadır: Bazı müfessirler, özellikle 193. âyetin başındaki  ْوَقَاتِلوُهُم “Onlarla sava-

şın” ifadesini, önceki âyetlerdeki savaşın belirli şartlarını ve sınırlarını ortadan kaldıran 

genel bir savaş emri olarak değerlendirmişlerdir. Bu görüşe göre, 190-192. âyetlerdeki 

“sadece size saldıranlarla savaşın”, “onlar saldırmadıkça Mescid-i Harâm’da savaşma-

yın” ve “vazgeçerlerse savaşmayın” gibi sınırlamalar, 193. âyetin genel ve mutlak savaş 

emriyle neshedilmiştir. Bu yaklaşımı benimseyen âlimler, savaşın amacının sadece nefs-

 
735 Katâde, en-Nâsih ve’l-mensûh, 6; Mennâ’ b. Halîl el-Kattân, Mebâhis fi ulûmi’l-Kur’ân (Mektebetu’l-

Meârif li’n-Neşri ve’t-Tevzî), 238. 
736 Kattân, Mebâhis fi ulûmi’l-Kur’ân, 238 
737 Katâde, en-Nâsih ve’l-mensûh, 8. 
738 el-Bakara 2/193. 
739 el-Bakara 2/190-192. 190. Size karşı savaş açanlara, siz de Allâh yolunda savaş açın. Sakın aşırı gitme-

yin, çünkü Allâh aşırıları sevmez. 191. Onları (size karşı savaşanları) yakaladığınız yerde öldürün. Sizi 

çıkardıkları yerden siz de onları çıkarın. Fitne, adam öldürmekten daha kötüdür. Mescid-i Harâm’da 

onlar sizinle savaşmadıkça, siz de onlarla savaşmayın. Eğer onlar size karşı savaş açarlarsa siz de 

onları öldürün. İşte kâfirlerin cezası böyledir. 192. Eğer onlar (savaştan) vazgeçerlerse, (şunu iyi bilin 

ki) Allâh gafûr ve rahîmdir. 



188 

 

i müdafaa değil, fitnenin (şirkin-küfrün) tamamen ortadan kalkması ve dînin tamamıyla 

Allâh’a ait olması olduğunu savunmuşlardır.740  

Diğer bir grup müfessir ise, 193. âyetin 190-192. âyetleri neshetmediğini, aksine 

bu âyetlerin birlikte savaşın farklı aşamalarını, şartlarını ve amaçlarını açıkladığını belirt-

mişlerdir. Bu yoruma göre, 193. âyetteki “fitne kalmayıncaya kadar savaşın” emri, dînî 

özgürlüğün sağlanması, Müslümanlara yönelik zulmün ve baskının ortadan kaldırılması 

amacına yöneliktir.741 Âyetin sonundaki “eğer vazgeçerlerse” ifadesi de savaşın ancak 

zulüm ve saldırganlık devam ettiği sürece meşrû olduğunu gösterir.742  

Kurtubî, Bakara Sûresi’nin 193. âyetiyle ilgili müfessirler arasında ortaya konan 

görüş ayrılıklarını değerlendirdikten sonra, bağlamsal analiz temelinde, bu âyetin önceki 

190–192. âyetlerin hükmünü neshettiği yönündeki yaklaşımın daha isâbetli olduğunu 

ifade etmektedir. Bu çerçevede, söz konusu emir, kâfirlerin saldırısına bağlı olmaksızın 

mutlak bir savaş talimatı olarak değerlendirilmelidir. Bu görüşü destekleyen deliller ara-

sında, Yüce Allâh’ın  ِ  .Dîn yalnız Allâh’ın oluncaya kadar” buyruğu ve Hz“ وَيكَُونَ الدِ ينُ لِِلا

Peygamber’in “İnsanlar ‘Lâ ilâhe illAllâh’ deyinceye kadar onlarla savaşmakla emro-

lundum” hadîsi yer almaktadır. Söz konusu âyet ve hadîs, savaşın asıl gerekçesinin küfür 

olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Zira âyette yer alan   حَتاىٰ لََّ تكَُونَ فتِْنَة “Fitne kalmayın-

caya kadar” ifadesinde geçen “fitne”den kasıt, inkâr ve şirk olup, bu, savaşın hedefinin 

küfrün ortadan kaldırılması olduğunu göstermektedir. İbn Abbâs, Katâde, Rebî’ ve Süddî 

gibi erken dönem müfessirler de bu fitneden maksadın şirk ve mü’minlere yönelik ezi-

yetler olduğunu ifade etmişlerdir.743    

Örnek 2:   

سُلِ وَلََّ تسَْتعَْجِلْ لهَُمْ كَأنَاهُمْ يوَْمَ يَرَوْنَ مَا يوُعَدوُنَ لَ  مْ يَلْبثَوُا إلَِّا سَاعَةً مِنْ  فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أوُلوُ الْعَزْمِ مِنَ الرُّ

(35نهََارٍ بلََاغ  فهََلْ يهُْلكَُ إلَِّا الْقوَْمُ الْفَاسِقوُنَ )  “Azim ve kararlılık sahibi peygamberlerin sabrettikleri 

gibi sen de sabret. Onlar için de acele etme. Başlarına geleceği vaktiyle söylenen şeyleri 

gördüklerinde sanki gündüzün kısa bir süresini yaşamış gibi olacaklar. Teblîğ konusu işte 

 
740 Taberî, Câmiu’l-beyân,3/299-302; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 1/264; Mâtürîdî, Te’vîlâtu 

ehli’s-sünne, 2/66; Sem’ânî, Tefsîru’l-Kur’ân, 1/193; İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-

kitâbi’l-azîz,1/263. 
741 İbn Atiyye, el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz,1/263; Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 5/291. Râzî, bu 

yaklaşımı İmâm Şâfiî’nin “Âmm (genel) lafız, ister tahsîs edici nasstan önce gelsin ister sonra gelsin, o 

tahsîs ile kayıt altına alınır” kâidesine dayandırmakta ve bu görüşün isabetli olduğunu beyân etmektedir. 
742 Râzî, et- Tefsîru’l-kebîr, 5/291. 
743 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 3/246-247. 



189 

 

budur; hiç günaha sapanlardan başkası helâk edilir mi?”744 Bazı müfessirlerce söz ko-

nusu âyetin muhkem olduğu, yani hükmünün yürürlükte bulunduğu yönünde görüşler 

ileri sürülmüştür. Nitekim Mukâtil’in rivâyetine göre bu âyet, Uhud günü nâzil olmuş ve 

Allâh Teâlâ, Hz. Peygamber’e (s.a.s.), azîm sahibi peygamberlerin gösterdiği sabır gibi, 

onun da başına gelen musibetlere sabırla mukâbelede bulunmasını emretmiştir. Bu emir, 

Rasûlüllâh’a hem bir tesellî hem de sabır konusunda teşvîk mâhiyetindedir. Ancak Kur-

tubî, sûrenin siyâkına, yani Mekkî oluşuna dikkat çekerek, bu âyetin “âyetü’s-seyf” (kılıç 

âyeti) olarak bilinen savaş emri içeren âyetle nesh edildiğini ifade etmektedir. Ona göre, 

bu âyet artık yürürlükte olmayan bir hüküm olup savaş yükümlülüğünü ihtivâ eden son-

raki âyetle ilgâ edilmiştir.745 

Örnek 3:  

ُ وَلََّ تتَابِعْ أهَْوَاءَهُمْ وَاحْذرَْهُمْ أنَْ يفَْتنِوُكَ عَنْ بعَْضِ مَا إِليَْكَ فَإنِْ توََلاوْا    وَأنَِ احْكُمْ بيَْنهَُمْ بمَِا أنَْزَلَ اللّا  ُ أنَْزَلَ اللّا

( لفََاسِقوُنَ  النااسِ  مِنَ  كَثيِرًا  وَإِنا  ذنُوُبهِِمْ  ببِعَْضِ  يصُِيبهَُمْ  أنَْ   ُ اللّا يرُِيدُ  أنَامَا  (  49فَاعْلَمْ   “Aralarında Allâh’ın 

indirdiği ile hükmet, onların arzularına uyma, Allâh’ın sana indirdiği hükümlerin bir kıs-

mından seni saptırmamaları için onlardan sakın (diye onu indirdik). Eğer yüz çevirirlerse 

bil ki Allâh, (öyle istedikleri, bunu hak ettikleri için) onların bazı günahları sebebiyle 

başlarına bir belâ getirmek istiyordur. İnsanların birçoğu gerçekten Allâh’ın yolundan 

çıkmışlardır.”746 Mâide Sûresi’nin 42. âyetinin,747 49. âyet tarafından neshedilip neshe-

dilmediği konusu, İslâm hukûkçuları ve müfessirler arasında tartışmalı bir meseledir.748 

Bu bağlamda, bazı âlimler, 42. âyette Hz. Peygamber’e (s.a.s.) gayr-i  müslimlerin dava-

larına müdâhil olup olmama husûsunda bir serbesti tanındığını, ancak 49. âyette bu ser-

bestiyetin kaldırılarak, Allâh’ın indirdiği hükümlerle hükmetme zorunluluğunun getiril-

diğini savunmuşlardır.749 Bu görüş, hem İbn Abbâs’tan rivâyet edilen bir hadîsle destek-

lenmiş hem de aklî temellere dayanarak bu sonuca varıldığı kabul edilmiştir.750 Söz ko-

nusu rivâyette, “Eğer sana gelirlerse aralarında hükmet yahut onlardan yüz çevir...” 

 
744 el-Ahkâf 46/35. 
745 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 19/236. Her ne kadar Kurtubî, ilgili âyetin “âyetü’s-seyf” ile nes-

hedilip edilmediğine dair farklı görüşlerin bulunduğunu belirtmiş olsa da tarafımızca yapılan incele-

mede bu görüş farklılıklarına dair herhangi bir izâha rastlanmamıştır.  
746 el-Mâide 5/49. 
747 el-Mâide 5/42. “Hep yalana kulak verir, durmadan harâm yerler. Sana gelirlerse ister aralarında hü-

küm ver ister onlardan yüz çevir. Eğer onlardan yüz çevirirsen sana hiçbir zarar veremezler. Ve eğer 

hüküm verirsen, aralarında adâletle hükmet. Allâh âdil olanları sever.” 
748 Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-Anezî, Fehmu’l-Kur’âni ve meânîhi, thk. Hüseyn el-Kûtlî 

(Beyrût: Dâru’l-Kindî-Dâru’l-Fikr, 1398/1978), 443; Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, 4/87. 
749 Muhâsibî, Fehmu’l-Kur’âni ve meânîhi, 444; Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/443-444; İbn Ebû Hâtim, 

Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim, 4/1135-1136; Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, 2/543, 4/87. 
750 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 7/490-493; İsfahânî, Tefsîru’r-Râgıb el- İsfahânî, 4/357-358. 



190 

 

âyetinin neshedildiği ve yerine “Allâh’ın indirdiği ile aralarında hükmet...” âyetinin gel-

diği belirtilmiştir. Diğer taraftan, bazı müfessirler ise 42. âyetin neshedilmediğini, bilakis 

Hz. Peygamber’e (s.a.s.) gayr-i müslimlerin davalarına müdâhil olup olmama konusunda 

bir tercîh hakkı tanındığını ve bu hükmün geçerliliğini koruduğunu ifade etmişlerdir.751 

Bu görüşe göre, 49. âyet, Müslümanlar veya gayr-i müslimler arasında hüküm verirken 

Allâh’ın indirdiği hükümlerle hükmetme zorunluluğunu vurgulamakta olup, gayr-i müs-

limlerle ilgili 42. âyetin hükmünü ortadan kaldırmamaktadır.752 

Kurtubî, Mâide Sûresi’nin 49. âyeti bağlamında Ebû Ca’fer en-Nehhâs’tan aktar-

dığı görüşte, bu âyetin nüzûl sırasına göre daha sonra indiğini ve dolayısıyla önceki âyet-

leri neshettiğini belirtmektedir. Ancak bu nesh iddiası, metinde   إن( ُ وَأنَِ ٱحْكُم بيَْنهَُمْ بمَِآ أنَزَلَ ٱلِلا

-Ve eğer istersen, Allâh’ın indirdiğiyle aralarında hükmet” şeklinde bir takdîr ya“ شئت( 

pılması durumunda geçerli olmayabilir. Çünkü 42. âyette Peygamber’e bir tercîh hakkı 

tanındığı ifade edilmiştir. Dolayısıyla, sonradan gelen 49. âyette bu tercîh hakkı açıkça 

belirtilmemiş olsa da 42. âyetin bağlamı bu serbestliğe işâret etmektedir. Bu bağlamda, 

“Ve aralarında Allâh’ın indirdiğiyle hükmet” ifadesi, 42. âyette yer alan “Eğer hükme-

dersen, aralarında adâletle hükmet” ve “Eğer sana gelirlerse, aralarında hükmet ya da 

onlardan yüz çevir” ifadelerine atıfta bulunmaktadır.753 Dolayısıyla, Kurtubî Nehhâs’tan 

yaptığı rivâyeti kabul ederek bu âyetlerin birlikte değerlendirilmesi gerektiği ve arala-

rında bir çelişki olmadığı sonucuna varılabileceği fikrini benimsemektedir. Âyetler ara-

sındaki siyâka vurgu yapılarak ortaya konulan bu yaklaşım, bu âyetler arasındaki nesh 

iddiasını ortadan kaldırmakta ve âyetlerin birlikte değerlendirilebileceğini ortaya koy-

maktadır.  

2.2.3.4. Mekkî ve Medenî Âyetlerin Bilinmesinde Bağlamın Etkisi 

Âyetlerin Mekkî ya da Medenî oluşunu bilmenin en önemli faydalarından biri, 

nâsih-mensûh ilişkilerinin veya tahsîs durumlarının doğru bir şekilde tespît edilmesini 

sağlamasıdır. Bu husûs, özellikle tahsîsin nassın nüzûlünden sonra gerçekleşebileceğini 

kabul eden görüş açısından önem arz eder. Nitekim Kur’ân ilimleri içerisinde, vahyin iniş 

 
751 Muhâsibî, Fehmu’l-Kur’âni ve meânîhi, 443; Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/443; Kurtubî, el-Câmi li 

ahkâmi’l-Kur’ân, 7/488-489; İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim, 4/1136; 

Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/271; Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, 2/543, 4/87. 
752 Taberî, Câmiu’l-beyân, 8/445-447; İbn Ebû Hâtim, Tefsîru’l-Kur’âni’l- azim li ibn Ebi Hâtim, 4/1136; 

Nehhâs, İ’râbu’l-Kur’ân, 1/271. 
753 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 8/40-41. 



191 

 

sürecine, iniş mahallerine ve Mekke ile Medîne’de nâzil olan âyetlerin kronolojik 

tertîbine dair bilgi sahibi olmak, en faziletli ve temel ilimler arasında yer almaktadır.754 

Kur’ân’daki Mekkî ve Medenî tasnîfiyle ilgili olarak üç temel ıstılâhî tanım bu-

lunmaktadır:  

Birinci yaklaşıma göre, Mekkî âyetler Mekke’de, Medenî âyetler ise Medîne’de 

nâzil olanlardır. Bu sınıflandırma, nüzûl mahalli esâs alınarak yapılmaktadır.755 

İkinci ve en yaygın kabul gören yaklaşıma göre ise, Mekkî olanlar hicretten önce, 

Medenî olanlar ise hicretten sonra nâzil olan âyetlerdir. Bu bakış açısına göre, bir âyetin 

Medîne’de inmiş olması onun Medenî sayılmasına, Mekke’de inmiş olması ise Mekkî 

olarak değerlendirilmesine zorunlu olarak yol açmaz; esâs kriter zaman mefhûmudur.756  

Üçüncü yaklaşıma göre ise, âyetin muhâtab kitlesi dikkate alınarak bir tasnîf ya-

pılmaktadır. Buna göre, Mekkelilere hitâben inen âyetler Mekkî, Medînelilere hitâben 

inen âyetler ise Medenî olarak değerlendirilir. Bu yaklaşım, İbn Mesʿûd’un görüşü doğ-

rultusunda açıklanır. Zira Mekke halkı arasında inançsızlık yaygın olduğundan onlara ge-

nellikle “Ey insanlar!” hitâbıyla seslenilmiş; Medîne halkı arasında îmân baskın olduğu 

için “Ey îmân edenler!” hitâbı tercîh edilmiştir. Her iki hitâb biçimi de esâs muhâtabın 

dışındakileri kapsayabilir.757 

Örnek 1: 

قَلِيلًا ) إلَِّا  يَلْبَثوُنَ خِلَافكََ  وَإِذاً لََّ  مِنْهَا  لِيخُْرِجُوكَ  ونكََ مِنَ الْْرَْضِ  ليَسَْتفَِزُّ (76وَإِنْ كَادوُا   “Yine onlar, 

seni yurdundan çıkarmak için neredeyse sana dünyayı dar etmişlerdi. Ama senden sonra 

kendileri de fazla kalamayacaklar!”758 İsrâ Sûresi’nin 76. âyetinin Mekkî veya Medenî 

oluşu, müfessirler arasında ihtilâfa konu olmuştır.759 Bu âyetin Medenî olduğu söylen-

miştir.760 İbn Abbâs şöyle demiştir: Yahûdîler, Peygamber’in (s.a.s.) Medîne’deki maka-

mını kıskandılar ve şöyle dediler: “Peygamberler yalnızca Şam bölgesine gönderilmiştir; 

eğer gerçekten bir peygambersen oraya git, oraya gidersen sana inanır ve seni tasdîk ede-

riz.” Peygamber (s.a.s.) onların Müslüman olmasını arzuladığı için bu söz kalbine yer etti 

 
754 Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/36. 
755 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân,  1/187; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/37; Muhammed 

Abdu’l-Azîm ez-Zürkânî, Menâhilu’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân (Matbaatu İsâ el-Bâbî el-Halebî), 1/193. 
756 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân,  1/187; Süyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/37; Zürkânî, 

Menâhilu’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/194. 
757 Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/187; Zürkânî, Menâhilu’l-irfân fî ulûmi’l-Kur’ân, 1/193. 
758 el-İsrâ 17/76. 
759 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/136. 
760 Taberî, Câmiu’l-beyân, 15/18. 



192 

 

ve Medîne’den bir günlük mesafeye kadar yola çıktı. Bunun üzerine Allâh Teâlâ bu âyeti 

indirdi. Abdurrahmân b. Ganem ise şöyle demiştir: Rasûlüllâh (s.a.s.) yalnızca Şam’ı he-

def alarak Tebük Gazvesi’ne çıktı. Tebük’e ulaştığında, sûre tamamlandıktan sonra “Ve 

neredeyse seni yeryüzünden sürüp çıkaracaklardı” âyeti nâzil oldu ve Peygamber’e geri 

dönmesi emredildi.761 

Bu âyetin Mekkî olduğu da ifade edilmiştir. Mücâhid ve Katâde’ye göre, bu âyet 

Mekke halkının Hz. Peygamber’i (s.a.s.) Mekke’den çıkarmaya yönelik niyetleri üzerine 

nâzil olmuştur.762 Eğer gerçekten onu çıkarsalardı, kendilerine mühlet verilmezdi. Ancak 

Allâh Teâlâ ona hicreti emretmiş ve o da Mekke’den çıkmıştır. Bu görüş daha doğrudur. 

Çünkü sûre Mekkîdir ve önceki âyetlerde Mekkelilerden bahsedilmektedir, Yahûdîlerden 

ise söz edilmemektedir.   ِمِنَ الْْرَْض “yeryüzünden” ifadesiyle Mekke toprağı kastedilmiş-

tir.763   ِمِنَ الْْرَْض ifadesi ile Mekke’nin kastedildiğini destekleyen bir başka delil, Muham-

med Sûresi 13. âyetidir: ( ْةً مِنْ قَرْيتَكَِ الاتِي أخَْرَجَتكَْ أهَْلكَْنَاهُمْ فلََا نَاصِرَ لهَُم ( 13وَكَأيَ ِنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِيَ أشََدُّ قوُا  

“Senin şehrinden -ki ora (halkı) seni çıkardı- daha kuvvetli nice şehirleri yok ettik; onlara 

bir yardım eden de çıkmadı.” Bu âyette geçen “Seni şehrinden çıkardı” ifadesinde yer 

alan şehir, Mekke’dir ve Mekkelilerin de onu çıkarmaya niyetlendiklerini anlatmakta-

dır.764 Bu yüzden “seni çıkardı” ifadesi kullanılmıştır.765  

Kurtubî, söz konusu âyetin Mekke veya Medîne’de indirildiğine dair görüşleri ak-

tardıktan sonra, âyetin siyâkına dayanarak Mekkî olduğu kanâatine varmıştır. Zira ona 

göre sûre Mekke’de nâzil olmuştur ve sûre içerisinde Yahûdîlere dair herhangi bir atıf 

bulunmamakta, bilakis, önceki âyetlerde Mekke halkından söz edilmektedir. Bu bağlam, 

76. âyetin de Mekkî olduğunu te’yît eden bir iç tutarlılık göstermektedir. 

Örnek 2: 

عتَْ لهَُمْ ثيَِاب  مِنْ نَارٍ يصَُبُّ مِنْ فوَْقِ رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ هَذاَنِ خَصْمَانِ اخْتصََمُوا فِي   رَب هِِمْ فَالاذِينَ كَفَرُوا قطُ ِ

( كُلامَا أرََادوُا أنَْ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَم ٍ أعُِيدوُا 21مِنْ حَدِيدٍ )( وَلهَُمْ مَقَامِعُ 20( يصُْهَرُ بِهِ مَا فِي بطُُونهِِمْ وَالْجُلوُدُ )19)

( 22فيِهَا وَذوُقوُا عَذاَبَ الْحَرِيقِ )  “19. Şu ikisi Rableri hakkında çekişip duran iki taraftır. Bun-

lardan inkârcı olanlar için ateşten giysiler biçilmiştir, başlarının üstünden de kaynar su 

 
761 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîru Mukâtil b. Süleymân, 2/545; Taberî, Câmiu’l-beyân, 15/18; Kurtubî, el-

Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/136; Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/94. 
762 Taberî, Câmiu’l-beyân, 11/139, 15/18-19; Zeccâc, Meâni’l-Kurân ve i’râbuhu, 3/254; Nehhâs, İ’râbu’l-

Kur’ân, 2/281. 
763 Taberî, Câmiu’l-beyân, 15/19-20. 
764 Mâtürîdî, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, 7/93-94. 
765 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 13/136. 



193 

 

dökülecektir. 20. Bununla karınlarının içindekiler ve derileri eritilir. 21. Onlar için bir 

de demirden sopalar vardır. 22. Istıraptan ötürü oradan çıkmaya her teşebbüs ettikle-

rinde oraya geri döndürülecekler ve onlara, “Tadın bakalım bu yakıcı azâbı!” denile-

cek.”766  Hac Sûresi’nin Mekkî veya Medenî oluşu konusunda müfessirler arasında farklı 

kanâatler ortaya çıkmıştır. Sûrenin tamamının ya da 19–21., 19–22. veya 39–41. âyetler 

dışındaki kısmının Mekke döneminde nâzil olduğuna dair rivâyetler bulunduğu gibi, 52–

55. âyetler dışındaki bölümünün veya tümünün Medîne dönemine ait olduğuna ilişkin 

rivâyetler de mevcuttur. Bu ihtilâf, sûre içerisinde hem Mekkî hem de Medenî özellikler 

taşıyan âyetlerin bulunmasından kaynaklanmaktadır.767 Bu çerçevede Kurtubî de söz ko-

nusu tartışmalara katkı sunmuş, 19–22. âyetlerin Medenî olduğunu belirterek cumhûrun 

görüşü doğrultusunda bir değerlendirmede bulunmuştur. Konunun sağlıklı bir biçimde 

anlaşılabilmesi adına öncelikle Hac Sûresi’nin Mekkî ve Medenîliğine dair genel bir bilgi 

sunulduktan sonra Kurtubî’nin bu kanâate ulaşma gerekçesi değerlendirilecektir.  

Cumhûr âlimler, sûrenin hem Mekkî hem de Medenî âyetler içerdiğini kabul et-

mişlerdir. Bu görüşe göre, sûrenin bazı âyetleri Mekke döneminde, bazıları ise Medîne 

döneminde indirilmiştir. Bu yaklaşım, sûrenin içeriğinde hem Mekkî hem de Medenî 

özelliklerin bulunmasını açıklamaya çalışır.768  

Hac Sûresi’nin muhtevâsı incelendiğinde hem Mekkî hem de Medenî sûrelerin 

özelliklerini yansıtan âyetlerin bir arada bulunduğu dikkat çekmektedir. Nitekim sûrenin 

ilk âyetlerinde kıyâmetin dehşeti,769 ve insanın yaratılış süreci,770 Allâh’ın birliği (tevhîd) 

ve şirkten sakındırma çağrısı771 gibi temel İslâmî inanç esâslarının vurgulanması; geçmiş 

peygamberlerin ve helâk olan kavimlerin kıssalarına yer verilerek Mekke müşriklerine 

hitâb eden ibret sahnelerinin sunulması772 bu sûreye Mekkî vasıf kazandıran unsurlar ara-

sında yer almaktadır. Diğer yandan hac ibâdetine ve menâsikine dair detaylı açıklama-

lar,773 cihâdın meşrû kılınması,774 Allâh yolunda mücâdele edenlere yönelik müjdeleyici 

 
766 el-Hacc 22/19-22. 
767 Cemâlü’d-Dîn Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali b Muhammed el-Cevzî, Zâdu’l-mesîr, thk. Abdurrezzâk 

el- Mehdî (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-Arabi, 1422/2001), 3/220. 
768 Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 1/353; Sem’ânî, Tefsîru’l-Kur’ân, 3/416; Ebû Hafs Nec-

müddîn Ömer b. Muhammed b. Ahmed en-Nesefî es-Semerkandî, et-Teysîr fi’t-tefsîr, thk. Mâhir Edîb 

Habûş vd. (İstanbul: Dâru’l-Lübâb li’d-Dirâsâti ve Tahkîki’t-Turâs, 1440/2019), 10/459. 
769 el-Hacc 22/1-5, 6-7, 10, 14-15. 
770 el-Hacc 22/5. 
771 el-Hacc 22/8-9, 11-13, 24-25, 73-76. 
772 el-Hacc 22/17. 
773 el-Hacc 22/26-30, 32-34-38. 
774 el-Hacc 22/39. 



194 

 

ifadeler,775 Müslümanlara yönelik bazı toplumsal düzenlemeler ve ahlâkî öğütler ise 

sûrede Medenî âyetlerin varlığını ortaya koyan husûslardır. Bu durum, Hac Sûresi’nin 

içerik bakımından “karma” bir yapıya sahip olduğunu açıkça göstermektedir. 

Bu durum, sûrenin farklı zaman dilimlerinde parça parça nâzil olduğunu göster-

mektedir. Cumhûr ulemânın görüşü de bu yöndedir ve Hac Sûresi’nin hem Mekkî hem 

de Medenî âyetleri ihtivâ ettiği kabul edilmektedir. Bazı rivâyetlerde sûrenin büyük bir 

bölümünün Mekke’de, belirli âyetlerinin ise Medîne’de nâzil olduğu belirtilmektedir. 

Kurtubî, Hac Sûresi’nin nüzûl zamanı hakkındaki tartışmalara dâhil olmuş, ih-

tilâflı görüşlerin temsîlcilerine ait kanâatleri aktardıktan sonra cumhûr ulemânın görü-

şünü benimseyerek sûrenin hem Mekkî hem de Medenî âyetler içeren “karma” bir sûre 

olduğunu ifade etmiştir.776 Sûrenin 19–22. âyetlerinin Medenî olduğunu belirten birçok 

müfessir gibi777 Kurtubî de bu âyetlerin Medenî olduğunu vurgulamıştır.778 Kurtubî’nin 

bu tercîhi, sûrenin muhtevâsında yer alan çeşitli içerik unsurlarının, Mekkî ve Medenî 

dönemlerin ayırıcı vasıflarını birlikte yansıtmasına dayanmaktadır. Bununla birlikte, bu 

âyetlerin nüzûl ortamı ve muhâtab kitlesi de Medîne dönemine ait şartlara işâret etmekte 

olup, bu durum onun kanâatini destekleyici bir bağlam sunmaktadır.779 

  

 
775 el-Hacc 22/40-41. 
776 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/306, 340-342. 
777 Yahyâ b. Sellâm, Tefsîru Yahyâ b. Sellâm, 1/353; Taberî, Câmiu’l-beyân, 16/489-491; en-Nesefî el-

Hanefî, et-Teysîr fi’t-tefsîr, 10/459. 
778 Kurtubî, el-Câmi li ahkâmi’l-Kur’ân, 14/340. 
779 Muhtâr Muhammed, es-Siyâku’l-Kur’ânî ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-dirâseten nazariyyeten tatbîkiy-

yeten- 174. 



195 

 

SONUÇ 

Bu çalışma, Kur’ân-ı Kerîm’in doğru anlaşılmasında ve tefsirinde siyâk unsuru-

nun belirleyici rolünü ortaya koymayı hedeflemiş; bu bağlamda Kurtubî’nin el-Câmi li-

ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsiri özelinde bağlam merkezli yorum anlayışı ele alınmıştır. 

Kur’ân ayetlerinin isabetli bir şekilde yorumlanabilmesi, yalnızca lafzî anlamların dikkate 

alınmasıyla değil, aynı zamanda ayetlerin öncesi ve sonrası ile ilişkili bağlamın da dikkate 

alınmasını gerektirir. Bu noktada siyâk ve sibâk kavramları, Kur’ân yorumunun metodo-

lojik dayanaklarından biri olarak öne çıkmaktadır.  

Tezimiz “Giriş” ve iki bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın giriş kısmında, araş-

tırmanın konusu, amacı ve önemi ortaya konulmuş; ardından Kurtubî’nin hayâtı, ilmî şah-

siyeti ve el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân tefsîrinin genel özellikleri tanıtılarak tezin ikinci 

bölümünde yapılacak olan Kurtubî’nin siyâk anlayışına yönelik analize zemin hazırlan-

mıştır. Bu çerçeve, çalışmanın teorik zeminini teşkil etmiştir. 

Birinci bölümde, siyâk ve sibâk kavramlarının lügat ve ıstılâhî anlamları ele alın-

mış, bu kavramların Kur’ân tefsîrindeki kullanım alanları ve birbirleriyle olan ilişkileri 

açıklanmıştır. Yapılan klasik ve asri Arapça kaynak taramaları neticesinde, Türkçede yay-

gın şekilde kullanılan “siyak-sibak” terkibinin Arapça literatürde bu şekilde yer almadığı, 

bu iki kavramı ihtiva edecek şekilde sadece “siyâk” teriminin tercih kullanıldığı görül-

müştür. Bu itibarla, ilgili bağlamsal analizlerde yalnızca “siyâk” kavramının kullanılması 

terminolojik açıdan da yeterli kabul edilebileceği sonucu çıkarılmıştır. Siyâkla yakından 

ilişkili olan nazm, insicâm ve münâsebet gibi kavramlar da incelenerek siyâkın daha geniş 

bir perspektiften anlaşılması hedeflenmiştir. Siyâkın, nassların doğru anlaşılması üzerin-

deki belirleyici etkisi hem teorik hem de pratik örneklerle ortaya konmuştur. 

Çalışmanın önemli kısımlarından birini, nassların anlaşılmasında siyâkın oynadığı 

hayâtî rolün vurgulanması oluşturmaktadır. Âyetlerin doğru ve bütüncül bir şekilde yo-

rumlanabilmesi için siyâkın dikkate alınmasının zarureti çeşitli örneklerle açıklanmıştır. 

Çalışma içerisinde verilen örneklerde görüldüğü üzere, âyetler bağlamından koparıldığı 

zaman çok yanlış anlamların ortaya çıktığı görülmektedir. Nitekim bazı mezhep münte-

siplerinin, kelâm ehlinin, tefsîr ekollerinin, siyâsî figürlerin, cemâatlerin, ideolojik görüş-

lere sahip olanların da doğruluğunu ve meşrûiyyetini kanıtlamak üzere âyetleri içinde 

bulunduğu bağlamdan koparma yoluna gittiklerini görüyoruz.  

 



196 

 

Siyâk kavramı, metin içi siyâk ve metin dışı siyâk olmak üzere iki temel katego-

riye ayrılarak incelenmiştir. Metin içi siyâk bağlamında, âyetlerin kendi içindeki bütün-

lüğü, Kur’ân’daki âyet pasajlarının bir arada anlamlandırılması ve Kur’ân’ın tüm âyetle-

rinin bir bütün olarak ele alınmasının önemi vurgulanmıştır. Metin dışı siyâk kapsamında 

ise, ilgili hadîslerin, Esbâb-ı Nüzûl bilgilerinin, zaman ve mekân bilgisinin ve nüzûl or-

tamıyla ilgili diğer bilgilerin Kur’ân’ın doğru anlaşılmasına olan katkıları detaylı bir şe-

kilde açıklanmıştır.  

Son olarak, Kur’ân tefsîrinde siyâka atfedilen önem tarihsel süreç içerisinde Hz. 

Peygamber’in, sahâbenin ve müfessirlerin yaklaşımları üzerinden değerlendirilmiştir. Bu 

değerlendirme, siyâkın erken dönemlerden itibâren Kur’ân’ı anlama ve yorumlama me-

todolojisinde merkezî bir yere sahip olduğunu göstermektedir. 

Bu tezin ikinci bölümünde, Kurtubî’nin siyâk anlayışı ve onun el-Câmi li-

ahkâmi’l-Kur’ân tefsîrinde siyâkı nasıl konumlandırdığı ve kullandığı detaylı bir şekilde 

incelenmiştir. Birinci bölümde siyâk kavramının teorik çerçevesi ve Kur’ân tefsîrindeki 

genel önemi ortaya konulduktan sonra, bu bölümde Kurtubî’nin tefsîr pratiği üzerinden 

siyâkın somut uygulamaları ve etkileri analiz edilmiştir. 

İkinci bölümün başında Kurtubî’nin genel siyâk anlayışı özetlenmiş ve onun 

Kur’ân’ın bütünlüğüne, âyetler arasındaki anlam ilişkisine ve nüzûl ortamına verdiği 

önem vurgulanmıştır. Ardından, Kurtubî’nin tefsîrinde siyâkın çeşitli ilim dalları ve 

tefsîrin farklı aşamalarındaki belirleyici rolü sistematik bir şekilde ele alınmıştır. 

Kurtubî, kırâat ve rivâyetlerin değerlendirilmesinde Kur’ân bağlamını temel refe-

rans noktası olarak kabul etmekte ve bu çerçevede mütevâtir kırâatleri öncelerken, şâz 

kırâatleri zayıf görmesinde ve rivâyetlerin tenkîdinde Kur’ân’ın genel anlam bütünlüğü-

nün ve ilgili âyetlerin bağlamının önemli bir kriter olduğu görülmüştür.  

Çalışmada ayrıca, Kurtubînin tefsîrinde Kur’ân bağlamının anlamlara olan etkisi 

çeşitli örneklerle ortaya konulmuştur. Tek bir âyetin ve ardışık âyetlerin anlamının açık-

lanmasında, âyetlerdeki konuşmacı ve muhâtabın belirlenmesinde, müşterek lafızların an-

lamlarının tayîninde, harflerin amaçlanan anlamlarının anlaşılmasında, zamirlerin merci-

inin belirlenmesinde, hazfin takdîrinde ve takdîm-te’hîr gibi üslûp özelliklerinin yorum-

lanmasında âyetler arasındaki bağlamın merkezî bir rol oynadığı gözlemlenmiştir. 

 Son olarak, Kurtubî’nin tefsîrinde Kur’ân bağlamının tefsîrle ilgili bazı temel 

ilimlere olan etkisi incelenmiştir. Esbâb-ı Nüzûl bilgilerinin değerlendirilmesinde, âyetler 



197 

 

arasındaki münâsebetin vurgulanmasında, neshin varlığı veya yokluğu tartışmalarında ve 

Mekkî-Medenî âyetlerin tespîtinde Kur’ân bağlamının önemli bir referans noktası teşkil 

ettiği sonucuna varılmıştır.  

Bu, Kurtubî’nin tefsîr metodolojisinde siyâkın yalnızca yardımcı bir unsur değil, 

anlam inşâsında önemli bir rol oynadığını göstermektedir.  

Sonuç olarak, bu çalışma, siyâkın Kur’ân âyetlerinin lafzî ve manevî bütünlüğünü 

koruyan, anlam derinliğini ve bağlamsal tutarlılığı sağlayan temel unsurlardan biri oldu-

ğunu ortaya koymuştur. Kurtubî’nin el-Câmi li-ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsîrinde siyâk 

kavramına atfettiği önem ve bu kavramı tefsîrinin çeşitli aşamalarında etkin bir şekilde 

kullanması, onun bağlam merkezli bir tefsîr anlayışına sahip olduğunu göstermektedir. 

Kurtubî, âyetlerin kendi içindeki ve diğer âyetlerle olan bağlamını dikkate alarak 

Kur’ân’ın doğru ve bütüncül bir şekilde anlaşılmasını hedeflemiş ve tefsîrini bu anlayış 

üzerine inşâ etmiştir. Bu bağlamda, Kurtubî’nin siyâk anlayışı ve tefsîrindeki uygulama-

ları, günümüz Kur’ân tefsîri çalışmaları için de önemli bir metodolojik katkı sunmaktadır. 

Ayrıca, Kurtubî’nin tefsîrinden seçilen örneklerde onun ilgili konulara dair yorumları, 

diğer birçok müfessirin görüşleriyle mukayeseli olarak ele alınmış; böylece bağlamın 

tefsîrdeki işlevi daha kapsamlı ve çok boyutlu bir bakış açısıyla değerlendirilmiştir. Bu 

çalışma ile Kurtubî’nin tefsîrindeki bu önemli boyutun daha iyi anlaşılması ve Kur’ân’ı 

anlama çabalarına yeni bir perspektif kazandırılması hedeflenmiştir.  

 

 

  



198 

 

KAYNAKÇA 

Abbâs Hasan. en-Nahvü’l-vâfî. 4 Cilt. Dâru’l-Meârif, 15. Basım, ts. 

Akabe Medya. “İftar Saati Programı”. YouTube. 18 Temmuz 2017. https://www.you-

tube.com/watch?v=iC3QIs336L4 

Albayrak, Halis. Kur’ân’ın Bütünlüğü Üzerine: Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsîri. İstanbul: 

Şûle Yayınları, 1992.  

Altıkulaç, Tayyar. “Kurtubî, Muhammed b. Ahmed”. Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklope-

disi. 26/455-457. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Altın, Mehmet. Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ. Ankara: Akademis-

yen Kitapevi, 2021. 

Ateş, Avnullâh Enes. Kur’ân Yorumunda Siyâkın Yeri-Zemahşerî’nin Keşşâf’ı Özelinde-

. İstanbul: Kitâbî Yayınları, 2018. 

Ateş, Süleymân. “İslâm’ın Kadına Getirdiği Haklar”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 10/4 

(1997), 304-310. 

Ateş, Süleymân. Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsîri. 12 Cilt. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 

1988. 

Aydın, Şükrü. “Tarihsel Süreçte Âyetler Bütünlüğü Karşısında Kur’ân’a Parçacı Yakla-

şım Problemi”. International Engineering, Science and Education Conference 01-

03 December (2016), 690-699. 

Aydın, Şükrü. Kur’ân’ı Anlamak- Türkçe Çeviriler Bağlamında- Ankara: Bilay Yayın-

ları, 1. Basım, 2022. 

Bağdâdî, Ahmed b. Musab. el-Abbâs et-Temîmî Ebû Bekr b. Mücâhid. Kitâbu’s-Seb’ati 

fi’l-kırâati. thk. Şevki Dayf. Mısır: Dâru’l-Meârif, 2. Basım, 1400/1980. 

Balkiyâ el-Herâsî, Ali b. Muhammed b. Ali Ebü’l-Hasen. Ahkâmu’l-Kur’ân. thk. Mûsâ 

Muhammed Ali-İzzet Abdu Atiyye. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 

1405/1985. 

Bayraktar, Mehmet. İslâm’da Bilim ve Teknoloji Tarihi. Ankara: Rehber Yayıncılık, 2. 

Basım, 1992. 

https://www.youtube.com/watch?v=iC3QIs336L4
https://www.youtube.com/watch?v=iC3QIs336L4


199 

 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes’ûd b. Muhammed el-Ferrâ’. 

Meâlimu’t-tenzîl fi tefsîri’l-Kur’ân. thk. Abdurrezzâk el-Mehdî. 5 cilt. Beyrût: 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1. Basım, 1420/1999.  

Beki, Niyazi. “Kur’ân’da İnzâl ve Tenzîl Kavramları”. Ekev Akademi Dergisi 57 (Güz 

2013), 255-268.  

Bel’am, Miftâh es-Senûsî. el-Kurtubî-hayâtühü ve âsârühü’l-İlmiyye ve menhecühü fi’t-

tefsîr- Bingazi: Dâru’l-Kütübi’l-Vataniyye, 1. Basım, 1998. 

Berki, Ali Himmet. Hukûk Mantığı ve Tefsîr: Kanun ve Mukavelelerin Tanzîm ve 

Tefsîrine Ait Kâide ve Asıllar. Ankara: Ankara Açık Ceza İnfaz Kurumu İş Yurdu 

Müdürlüğü Matbaası, 2018. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. El-Hüseyn b. Ali b. Mûsâ. Ahkâmu’l-Kur’ân. thk. Ebû 

Âsım eş-Şevâmî. Dâru’z-Zehâir, 1. Basım, 1439/2018.  

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. El-Hüseyn b. Ali b. Mûsâ. el-Esmau ve’s-sıfatu li’l-Beh-

haki. thk. Abdullâh b. Muhammed el-Haşidi. 2 Cilt. Cidde: Mektebetu’s-Sevday, 

1. Basım 1413/1993. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. El-Hüseyn b. Ali b. Mûsâ. el-Kazâ ve’l-Kader. thk. Mu-

hammed b. Abdullâh Âl-i Âmir. Riyâd: Mektebetü’l-Abikan, 1. Basım, 

1421/2000. 

Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullâh b. Ömer b. Muhammed. 

Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl. thk. Muhammed b. Subhî Hallâk & Mahmûd 

Ahmed el-Etraş. 3 Cilt. Beyrût-Lübnân: Müessetü’l-Îmân, 1. Basım, 1421/2000. 

Bezzâr, Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdilhâlik el Bezzâr el- Basri. Müsnedü’l-Bezzâri’l-

menşûr bism’l-bahri’z-zehhar. thk. Mahfûz er-Rahmân Zeynu’l-Lâh vd. 18 Cilt. 

Medîne: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hakem, 1. Basım, 1988/2009.  

Bikâî, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn İbrâhîm b. Ömer b. Hasen er-Rubât el-Hırbâvî. 

Nazmu’d-dürar fî tenâsübi’l-âyâti ve’s-süver. thk. Abdurrezzâk Gâlib el-Mehdî. 

8 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, I. Basım, 1415/1995. 

Birışık, Abdulhamit. “Kırâat.” Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi. 25/425-432. Ankara: 

TDV Yayınları, 2022. 



200 

 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu’fî. Sahîhu’l-Buhârî. thk. 

Muhammed Züheyr b. Nâsır en-Nâsır. 9 Cilt. Beyrût: Dâru Tavki’n-Necât, 1. Ba-

sım, 1422/2002 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî. Resâilü’l-Câhiz. thk. Ab-

dusselâm Muhammed Hârûn. 4 Cilt. Kâhire: Mektebetü’l-Hancî, 1384/1964. 

Cerrahoğlu, İsmâîl. Tefsîr Usûlü. Ankara: Türkiye Diyânet Vakfı Yayınları, 8. Basım, 

1991. 

Cessâs, Ahmed b. Ali Ebû Bekr er-Râzî. Ahkâmu’l-Kur’ân. thk. Abdusselâm Muhammed 

Ali Şâhîn. 3 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1415/1994. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd. es-Sihâh. thk. Muhammed Muhammed Tâmir. 

Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 1430/2009. 

Cezûlî, Ebû Mûsâ Îsâ b. Abdilazîz b. Yelelbaht. el-Mukaddimetü’l-cezûliyye fi’n-nahvi. 

thk. Şa’bân Abdulvehhâb Muhammed. Riyâd: Matbaatu Ümmi’l-Kurâ, ts. 

Cürcânî, Ebû Bekr Abdülkâhir b. Abdirrahmân b. Muhammed Delâilu’l-i’câz fî ilmi’l-

meânî. thk. Mahmûd Muhammed Şâkir Ebû Fihr. Cidde: Dâru’l-Medenî, 2. Ba-

sım, 1413/1992. 

Çalışkan, İsmail. “Tefsîrde Sahâbe İhtilafları”, VII. Tefsîr Akademisyenleri Koordinasyon 

Toplantısı; Kur’ân ve Sahâbe Sempozyumu, Sivas, 22-23 Mayıs 2015, 217-242. 

Çalışkan, İsmâîl. Tefsîr Usûlü.  Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd b. Osmân ed-Dânî. et-Teysîr fi’l-kırââti’s-seb’. thk. Halef 

Hamûd Sâlim eş-Şeğzelî. Arabistan: Dâru’l-Endülüs li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1. Ba-

sım, 1436/2015. 

Dânî, Osmân b. Saîd b. Osmân b. Ömer Ebû Amr. el-Müktefî fi’l-vakfi ve’l-ibtidâ. thk. 

Muhyiddîn Abdurrahmân Ramadân. Dâru Ammâr, 1. Basım, 1422/2001. 

Dârekutnî, Ebü’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed. Sünenü’d-Dârekutnî. thk. Şuayb el-Ar-

navut. 5 Cilt. Beyrût-Lübnân: Müessesetü’r-Risâle, 1. Basım, 1424/2004. 

Dâvûdî, Şemsüddîn Muhammed b. Alî b. Ahmed el-Mısrî. Tabakâtü’l-Müfessirin. 2 Cilt. 

Lübnân-Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1403/1983. 

Demir, Recep. “Bağlamından Kopuk Kur’ân Okumalarının Serencamı”, Dîn bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 20/2 (2020), 573-604. 



201 

 

Derveze, Muhammed İzzet. et-Tefsîru’l-hadîs. 10 Cilt. Kâhire: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 2. 

Basım, 1421/2000. 

DİB, Diyânet İşleri Başkanlığı. “Din Hizmetleri Genel Müdürlüğü”. Erişim 2 Haziran 

2024. https://dinhizmetleri.diyanet.gov.tr/kategoriler/yayinlarimiz/hutbe-

ler/hutbe-arşivi 

Dînî Gerçekler. “Kur’ân İslâm Eşcinselliğe Nasıl Bakıyor”. YouTube. 17 May 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=QgAngWvv7ng 

Doğan, Mehmet. Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: İz yayıncılık, 11. Basım, 1996.  

Draz, Muhammed Abdullâh. Kur’ân’a Giriş. çev. Salih Akdemir. Ankara: Otto Yayın-

ları, 5. Basım, 2012.  

Ebû Ali, el-Hasen b. Ahmed b. Abdu’l-Gaffâr el-Fârisî el-Asl. el-Hüccetü li’l-kırâati’s-

seb’a. thk. Bedrü’d-Dîn Kahvecî-Beşîr Cüveycâbî. 7 Cilt. Şam-Beyrût: Dâru’l-

Meymûn li’t-Turâs, 2. Basım, 1413/1993. 

Ebû Bekr, Abdullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe İbrâhîm el-Absî el-Kûfî. el-Musannef. 

thk. Sa’d b. Nâsır b. Abdulazîz Ebû Habîb eş-Şuserî. 25 Cilt. Riyâd: Dâru Kunûzi 

İşbilyâ li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1. Basım, 1436/2015. 

Ebû Hafs Ömer b. Abdirrahmân b. Muhaysin es-Sehmî. el-Hâdî şerhu tayyibeti’n-neşri 

fi’l-kırâati’l-aşri. 3 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Cîl. 1. Basım, 1417/1997. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî. Tefsîru’l-

bahri’l-muhît. thk. Âdil Ahmed Abdu’l-Mevcûd. 8 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1413/1993. 

Ebû Mansûr, Muhammed b. Ahmed b. El-Ezherî el-Herevî. Meâni’l-kırâati li’l-Ezherî. 3 

Cilt. Arabistan: Merkezu’l-Buhûsi fi Külliyeti’l-Âdâbi, 1. Basım, 1412/1991. 

Ebû Zehra, Muhammed. Mezhepler Tarihi. çev. Sıbğatullah Kaya. İstanbul: Yeni Şafak 

Gazetesi, ts. 

Ekin, Yunus. “Siyâk Kavramının Semantik Analizi”. Dicle Üniversitesi İlâhiyat Fakül-

tesi Dergisi 15/1 (2013), 93-126. 

Elbânî, Muhammed Nâsıru’d-Dîn. Sahîhu Süneni’n-Nesâî. 3 cilt. Riyâd: Mektebû’t-Ter-

biyyeti’l-Arabî Li Düveli’l-Haliç, 1. Basım,1409/1988. 

https://dinhizmetleri.diyanet.gov.tr/kategoriler/yayinlarimiz/hutbeler/hutbe-arşivi
https://dinhizmetleri.diyanet.gov.tr/kategoriler/yayinlarimiz/hutbeler/hutbe-arşivi


202 

 

Erkal, Mehmet. “Zekât.” Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi. 44/197-207. Ankara: TDV 

Yayınları, 2013. 

Erkut, Abdülkadir. “Tebliğe Dair Üç İlke”, Diyânet İşleri Başkanlığı. Erişim 3 Haziran 

2024. https://webdosya.diyanet.gov.tr/mevlidinebi/UserFiles/00000000-0000-

0000-0000-000000000000/2022/8/3/8d1dba6c-fd2c-42bb-a0bb-

4b575d66d9a9.pdf 

Ferrâ, Ebû Zekeriyya Yahyâ b. Ziyâd b. Abdillâh el-Absî. Meâni’l-Kur’ân. thk. Ahmed 

Yûsuf en-Necati vd. Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Tercüme, 1. Basım, ts. 

Fethî, İbrâhîm. Mu’cemu’l-mustalahati’l-edebiyye. Tûnus: el-Müessesetü’l-Arabiyyetü 

Li’n-Nâşirine’l-Müttedîn, 1986. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya’kûb b. Muhammed. el-Kâmûsu’l-

muhît. thk. Enes Muhammed eş-Şâfiî-Zekeriyyâ Câbir Ahmed. Kâhire: Dâru’l-

Hadîs, 1429/2008. 

Gezer, Arif. Kurtubî’nin Hadîs İlmindeki Yeri. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bi-

limler Ednstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2000. 

Gül, Habip. Taberî Tefsîrinde Siyâkın Yoruma Etkisi. Isparta: Süleyman Demirel Üniver-

sitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2022. 

Gülşen, Ekrem. Kurtubî Tefsîrinde Esbâb-ı Nüzûl. Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 2002. 

Güman, Osman. “Siyâk Kuralının Nassların Yorumuna Etkisi: İbn Dakîkul’Îd örneği”. 

İslâm Hukûku Araştırmaları Dergisi 21 (2013), 29-52. 

Güneş, Abdulbaki. Kur’ân’da Âyet ve Âyet Bütünlüğü. Elâzığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2005. 

Harbî, Hüseyn b. Ali b. Hüseyn. Kavâidu’t-tercîh inde’l-müfessirîn dirâseten nazariyye-

ten tatbîkiyyeten. 2 cilt. Suudi Arabistan: Dâru’l-Kâsım, 2. Basım, 1429/2008. 

Hemedânî, Ebû Yûsuf Müntecebüddîn Hüseyn b. Ebi’l-İz b. Reşîd. el-Kitâbu’l-Ferîdu fî 

i’rabi’l-Kur’ân’i-l-Mecîd. thk. Muhammed Nizamuddîn el-Feth. 6 Cilt. Medîne: 

Dâru’z-Zemâni Li’n-Neşri ve’t-Tevzî, 1. Basım, 1427/2006. 

Humeydî, Ebû Bekr Abdullâh b. ez-Zübeyr b. Îsâ el-Kureşî. Müsnedü’l-Humeydî. Hasan 

Selîm Esedü’d-Dârâni. 2 Cilt. Dımaşk: Dâru’s-Sekâ, 1. Basım, 1418/1996. 

https://webdosya.diyanet.gov.tr/mevlidinebi/UserFiles/00000000-0000-0000-0000-000000000000/2022/8/3/8d1dba6c-fd2c-42bb-a0bb-4b575d66d9a9.pdf
https://webdosya.diyanet.gov.tr/mevlidinebi/UserFiles/00000000-0000-0000-0000-000000000000/2022/8/3/8d1dba6c-fd2c-42bb-a0bb-4b575d66d9a9.pdf
https://webdosya.diyanet.gov.tr/mevlidinebi/UserFiles/00000000-0000-0000-0000-000000000000/2022/8/3/8d1dba6c-fd2c-42bb-a0bb-4b575d66d9a9.pdf


203 

 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî. 

Tefsîru’t-tahrîr ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tûnus: ed-Dâru’t-Tenvîr, 1984. 

İbn Atiyye, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gâlib b. Abdirrahmân b. Gâlib el-Muhâribî el-

Gırnâtî el-Endelüsî. el-Muharreru’l-vecîz fî tefsîri’l-kitâbi’l-azîz. thk. Abdus-

selâm Abd’ş-Şâfî Muhammed. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 

1422/2002. 

İbn Ebû Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-Râzî. Tefsîru’l-

Kur’âni’l- azîm li ibn Ebî Hâtim. thk. Es’ad Muhammed et-Tayyib. Arabistan: 

Mektebetü Nezzâr Mustafâ el-Bâz, 3. Basım, 1419/1999. 

İbn Ferhûn, Ebü’l-Vefâ (Ebû İshâk) Burhânüddîn İbrâhîm b. Alî b. Muhammed el-

Ceyyânî el-Medenî. ed-Dîbâcu’l-müzhib. thk. Muhammed el-Ahmedî Ebû’n-Nûr. 

2 Cilt. Kâhire: Dâru’t-Turâs. 

İbn Hâleveyh, Ebû Abdillâh el-Hüseyn b. Ahmed b. Hâleveyh b. Hamdân el-Hemedânî 

en-Nahvî el-Lugavî. İ’râbu’l-Kırâati’s-Seb’ ve ileluha. thk. Ebû Muhammed el 

Asyûtî. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1327/2006. 

İbn Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî. Müs-

nedü’l-İmâm Ahmed b. Hanbel. thk. Şuayb el-Arnavut. 50 Cilt. Müessesetü’r-

Risâle, 1. Basım, 1421/2001. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-

Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkî eş-Şâfiî. Tefsîru’l-Kur’âni’l-azîm. thk. 

Sâmî b. Muhammed es-Selâme. 9 Cilt. Riyâd: Dârun Tayyibe, 2. Basım, 

1420/1999. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî. Te’vîlu müş-

kili’l-Kur’ân. thk. İbrâhîm Şemsu’d-Dîn. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İl-

miyye, ts. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünenü İbn Mâce. thk. Mu-

hammed Fuâd Abdü’l-Bâkî. 2 Cilt. Haleb: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, ts. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 

er-Rüveyfî. Lisânu’l-Arab. thk. Abdullâh Alî el-Kebîr-Muhammed Ahmed Has-

bullâh-Hâşim Muhammed eş-Şâzelî. Kâhire: Dâru’l-Meârif, ts. 



204 

 

İbn Tantâvî, Arefe. eş-Şüf’atü beyne’l-cem’il-Osmânî ve’l-ahrufi’s-seb’ah. Mısır: Mer-

kezu Te’sîli Ulûmi’t-Tenzîli’l-Buhûsi’l-İlmiyye ve’d-Dirâsâti’l-Kur’âniyye, 1. 

Basım, 1443/2022. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdis-

selâm el-Harrânî. Mecmûu’l-Fetâvâ. Medîne: Mücemmeu’l-Melik Fahd li Taba-

ati’l-Mushafi’ş-Şerîf, 1425/2004. 

İbn Zencele, Abdurrahmân b. Muhammed Ebû Zer’a. Hüccetü’l-kırâat. thk. saîd el-

Efğânî. Dâru’r-Risâle, ts.  

İbnu’l-Arabî, Ebû Bekr Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed el-Meâfirî. Ahkâmu’l-

Kur’ân. 3 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 3. Basım, 1424/2003. 

İbnu’l-Cevzî, Abdurrahmân b. Ali. Câmiu’l-Mesânid. thk. Ali Hasan el-Bevvâb. 8 cilt. 

Riyâd: Mektebetü’r-Rüşd, 1. Basım, 1426/2005.  

İbnu’l-Cevzî, Cemâlü’d-Dîn Ebü’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali b. Muhammed. Zâdu’l-

mesîr fi ilmi’t-tefsîr. thk. Abdu’r-Rezzâk el-Mehdî. Beyrût: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî 

1. Basım, 1422/2001. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî 

b. Yûsuf el-Cezerî. en-Neşru fi’l-kırâati’l-aşr. thk. Ali Muhammed ed-Dabba’. 2 

cilt. el-Matbaatü’l-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, ts. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Alî 

b. Yûsuf el-Cezerî. Müncidü’l-Mukriîn ve mürşidü’t-tâlibîn. Dâru’l-Kütübi’l-İl-

miyye, 1. Basım, 1420/1999. 

İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. Müfredâtü li 

elfâzi’l-Kur’ân. thk. Safvân Adnân Dâvûdî. Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 4. Basım, 

1430/2009. 

İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. Tefsîru’r-Râgıb 

el- İsfahânî. thk. Muhammed Abdulazîz Besyûnî vd.  5 Cilt. Riyâd: Dâru’l-Vatan, 

1. Basım, 1424/2003. 

İslâmoğlu, Mustafa. Hayât Kitâbı Kur’ân – Gerekçeli Meâl-Tefsîr. İstanbul: Düşün Ya-

yıncılık, 2014. 



205 

 

Kâdî, Abdulfettâh. Esbâb-ı Nüzûl-Sahâbe ve Muhaddsilere Göre- çev. Salih Akdemir. 

Ankara: Fecr Yayınları, 2. Basım,1995. 

Kasabî, Mahmûd Zelat. el-Kurtubî ve menhecühü fi’t-tefsîr. Beyrût-Lübnân: el-Mer-

kezü’l-Arabî li’s-Sekâfeti ve’l-Ulûm, ts. 

Katâde, Ebü’l-Hattâb Katâde b. Diâme b. Katâde es-Sedûsî el-Basrî. en-Nâsih ve’l-

mensûh. thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin. Müessesetü’r-Risâle, 3. Basım, 1418/1998. 

Kattân, Mennâ’ b. Halîl. Mebâhis fi ulûmi’l-Kur’ân. Mektebetu’l-Meârif li’n-Neşri ve’t-

Tevzî, 3. Basım, ts. 

Keleş, Ahmet. “Hadîslerin Kabulü ve Reddinde Kur’ân’a Arz Yöntemi”. İslâm Gelene-

ğinde ve Modern Dönemde Hadîs ve Sünnet. haz. Bünyamin Erul. İstanbul: Kura-

mer Yayınları, 2020. 467-501. 

Kınar, Kadir. “Abdülkâhir el-Cürcanî’nin Nazm teorisi”. Sakarya Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi Sakarya 13(2006), 65-101. 

Kur’ân Yolu Meâli. çev. Hayrettin Karaman vd. Ankara: Diyânet İşleri Başkanlığı Ya-

yınları, 8. Basım, 2020. 

Kureşî el-Mısrî, Ebû Recâ Yezîd b. Ebî Habîb Süveyd. Ehâdisü Yezîd b. Ebî Habîb el-

Mısrî. thk. Hamza Ahmed ez-Zeyn. Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 1.Basım, 1424/2004. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed Ebî Bekr b. Ferh. el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân. Abdullâh b. Abdu’l-Muhsin et-Türkî. 23 Cilt. Beyrût-Lübnân: Müesse-

setü’r-Risâle, 1. Basım, 1428/2006. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed Ebî Bekr b. Ferh. el-Câmi li ahkâmi’l-

Kur’ân. çev. M. Beşir Eryarsoy. 20 Cilt. İstanbul: Buruc Yayınları, 3. Basım, 

2005. 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed Ebî Bekr b. Ferh. et-Tezkire fî ahvâli’l-

mevtâ ve umûri’l-âhire. thk. es-Sâdık b. Muhammed b. İbrâhîm. 3 Cilt. Riyâd: 

Mektebetü Dâri’l-Minhâc, 1. Basım, 1425/2003. 

Kutub, Seyyid. Fî Zılâli’l-Kur’ân. 6 Cilt. Kâhire: Dâru’ş-Şurûk, 32. Basım, 1423/2003. 

Kutub, Seyyid. Fî Zılâli’l-Kur’ân. çev. Bekir Karlığa vd. 16 Cilt. İstanbul: Hikmet Ya-

yınları, ts.  



206 

 

Lahdar, Taraş. “ed-Dilâlâtü’s-Siyâkiyye li’l-Müştereki’l-Lafziyyi Fi Tefsîri’l-Kurtubî”. 

Mecelletü Fasli’l-Hitab. 11/1 (2022), 225-238. 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî. 

Muvatta. thk. Beşşâr İvâd Ma’rûf-Mahmûd Muhammed Halîl. 2 Cilt. Beyrût: Mü-

essesetü’r-Risâle, 1. Basım, 1412/1991. 

Mâlikî, Kâdî Muhammed b. Abdullâh Ebû Bekr b. el-Arabî el-Meâfirî el-İşbîlî. 

Ahkâmu’l-Kur’ân. thk. Muhammed Abdulkâdir Atâ. 4 Cilt. Beyrût-Lübnân: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 3. Basım, 1424/2003 

Mâtirî, Abdurrahmân Abdullâh Sürûr Cermân. es-Siyâku’l-Kur’âni ve eseruhu fi’t-tefsîr 

-dirâseten nazariyyeten ve tatbîkiyyeten min hilâli tefsîri ibn kesîr-. Mekke: 

Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, Davet ve Usûlü’d-Dîn Fakültesi, Kitâp ve Sünnet Bö-

lümü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 1429/2008. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd el-Mâtürîdî es-Semer-

kandî. Te’vîlâtu ehli’s-sünne. thk. Mecdî Basellüm. 10 Cilt. Beyrût-Lübnân: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1426/2005. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. en-Nüketü ve’l-uyûnu – 

Tefsîru’l-Mâverdî. thk. es-Seyyid b. Abdu’l-Maksûr b. Abdurrahîm. 6 Cilt. 

Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Merâgî, Ahmed Mustafâ. Tefsîru’l-Merâgî. 30 Cilt. Mısır: Şeriketü Mektebeti ve Matba-

atü Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 1. Basım, 1365/1946. 

Mevdûdî, Ebü’l-A’lâ. Tefhîmu’l-Kur’ân. çev. Muhammed Hân Kayâni. 7 Cilt. İstanbul: 

İnsan Yayınları, 1. Basım, 1991. 

Muhammetb5521. “Cenette Huri Meselesi”. YouTube. 2 Eylül 2017. https://www.you-

tube.com/watch?v=8HoiuAIqsRw&ab_channel=MUHAMMETB  

Muhâsibî, Ebû Abdillâh el-Hâris b. Esed el-Muhâsibî el-Anezî. Fehmu’l-Kur’âni ve 

meânîhi. thk. Hüseyn el-Kûtlî. Beyrût: Dâru’l-Kindî-Dâru’l-Fikr, 2. Basım, 

1398/1978. 

Muhtâr Muhammed Muhdar Ahmed. es-Siyâku’l-Kur’âni ve eseruhu fî tefsîri’l-Kurtubî-

dirâseten nazariyyeten tatbîkiyyeten-. Aden: Aden Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, 

İslâmî Araştırmalar Bölümü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 1434/2013. 

https://www.youtube.com/watch?v=8HoiuAIqsRw&ab_channel=MUHAMMETB
https://www.youtube.com/watch?v=8HoiuAIqsRw&ab_channel=MUHAMMETB


207 

 

Mukâtil b. Süleymân, Ebü’l-Hasen Mukâtil b. Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî. Tefsîru 

Mukâtil b. Süleymân. thk. Abdullâh Mahmûd Şehâte. 5 Cilt. Beyrût-Lübnân: Mü-

essetü’t-Târîhi’l-Arabî, 2. Basım, 1423/2002. 

Mukâtil b. Süleymân, Ebü’l-Hasen Mukâtil b. Süleymân b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî. el-

Vücûh ve’n-Nezâir fi’l-Kur’âni’l-Kerîm. thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin. Bağdad: 

Merkezu Cumuati’l-Mâcid li’s-Sekâfeti ve’t-Turâs, 1. Basım, 1427/2006. 

Murâdî, Ebû Muhammed (Ebû Alî) Bedrüddîn Hasen b. Kâsım b. Abdillâh b. Alî. el-

Cene’d-dânî fî ḥurûfi’l-meʿânî. thk. Muhammed Nedîm Fâzıl. Beyrût-Lübnân: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım: 1413/1992. 

Mücâhid, Ebü’l-Haccâc Mücâhid b. Cebr el-Mekkî el-Mahzûmî. Tefsîru’l-imâm Mücâhid 

b. Cebr. thk. Muhammed Abdusselâm Ebû’n-Nil. Medîne: Dâru’l-Fikri’l-İslâmî 

el Hadîse, 1. Basım, 1410/1989. 

Münâvî, Zeynüddîn Muhammed Abdürraûf b. Tâcil’ârifîn b. Nûriddîn Alî el-Münâvî el-

Haddâdî. Feyzu’l-Kadîr. 7 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Ma’rife, 2. Basım, 

1391/1972. 

Mürsî, Ebü’l-Hasen Ali b. İsmâîl b. Seyyide. el-Muhassas. thk. Halîl İbrâhîm Ceffâl. 5 

Cilt. Beyrût: Dâru İhyâi’t-Turasi’Arabî, 1. Basım, 1417/1996. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî. Sahîhu 

Müslim. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 4 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kü-

tübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1412/1991 

Nehhâs, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî. İ’râbu’l-Kur’ân. 

thk. Abdu’l-Mun’im Halîl İbrâhîm. 5 Cilt. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. 

Basım, 1421/2000. 

Nehhâs, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl el-Murâdî el-Mısrî. Meâni’l-Kur’ân. 

thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî. Mekke: Câmiatu Ümmi’l-Kurâ, 1. Basım, 

1409/1988. 

Nesefî, Ebû Hafs Necmüddîn Ömer b. Muhammed b. Ahmed en-Nesefî es-Semerkandî. 

et-Teysîr fi’t-tefsîr. thk. Mâhir Edîb Habûş vd. 15 Cilt. İstanbul: Dâru’l-Lübâb 

li’d-Dirâsâti ve Tahkîki’t-Turâs, 1. Basım, 1440/2019. 



208 

 

Nîsâbûrî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed. el-Kitâbu’l-Vesît fî tefsîri’l-

Kur’âni’l-Mecîd. thk. Şeyh Ahmed Abdu’l-Mevcûd vd. 4 Cilt. Beyrût-Lübnân: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1415/1994. 

Özdemir, Mehmet Sani. Tek Bir Kitâp ile Arapça Öğretimi. Diyarbakır: Seyda Yayınları, 

2019. 

Özgel, İshâk. “Kur’ân’ın Üç Aşamalı Anlayışının Lügavî Temelleri Üzerine Bir Değer-

lendirme”. Arayışlar-İnsân Bilimleri Araştırmaları 5-6 (2001), 89-114. 

Öztürk, Mustafa. “Kur’ân’ın Cennet Betimlemelerinde Yerel ve Tarihsel Motifler”. 

İslâmiyât Dergisi. 4/1 (2001), 145-162. 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-

Taberistânî. el-Mahsûl. thk. Tâhâ Câbir Feyyâd el-Ulvânî. Müessesetü’r-Risâle, 

3. Basım, 1418/1997. 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-

Taberistânî. et-Tefsîru’l-kebîr. 32 Cilt. Lübnân-Beyrût: Dâru’l-Fikr, 1401/1981. 

Reşîd Rızâ, Muhammed. Tefsîru’l-Menâr. 12 cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Fikr, 1. Basım, 

1428/2007. 

Sabbâğ, Muhammed b. Latîfî. Buhûsü fî usûli’t-tefsîr. Beyrût: el-Mektebü’l-İslâmî, 1. 

Basım, 1408/1988.  

Sâbûnî, Ebû Muhammed Nûruddîn Ahmed b. Mahmûd b. Ebî Bekr. Safvetü’t-Tefasir. 3 

Cilt. Kâhire: Dâru’s-Sâbûnî, 1. Basım, 1417/1997. 

Saîd b. Mansûr. Sünenü Saîd b. Mansûr. thk. Ferîkun mine’l-Bâhisîn. 8 Cilt. Riyâd: 

Dâru’l-Elûketi li’n-Neşr, 1. Basım, 1433/2012. 

Saîdî, Abdu’l-Müteâl. en-Nazmu’l-fenniyyü el-Kur’ân. Mektebetü’l-Âdâbi bi’l-

Cemâmeyyizet, ts. 

San’ânî, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi’ es-San’ânî el-Himyerî. el-Musan-

nef. thk. Merkezu’l-Buhûsi ve Takniyyetü’l-Ma’lûmât. 10 Cilt. Dâru’t-Te’sîl, 2. 

Basım, 1437/2013.  

Sem’ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbâr et-Temîmî el-Mervezî. 

Tefsîru’l-Kur’ân. thk. Yâsir b. İbrâhîm, Ganîm b. Abbâs b. Ganîm. Riyâd: Dâru’l-

Vatan, 1. Basım, 1418/1997. 



209 

 

Sîbeveyhi, Ebû Bişr (Ebû Osmân, Ebü’l-Hasen, Ebü’l-Hüseyn) Amr b. Osmân b. Kanber 

el-Hârisî. el-Kitâb. thk. Abdusselâm Muhammed Hârûn. 4 cilt. Kâhire: Mekte-

betü’l-Hanci, 3. Basım, 1408/1988. 

Sicistani, Ebû Bekr b. Ebî Dâvud Abdullâh b. Süleyman b. El-Eş’as el-Ezdî. Kitâbu’l-

Mesâhif. thk. Muhammed b. Abduh. Kâhire: el-Fârûku’l-Hadîsiyye, 1. Basm. 

1423/2002. 

Süddî, Ebû Muhammed İsmâîl b. Abdirrahmân b. Ebî Kerîme el-A’ver es-Süddî el-Kebîr 

el-Kûfî. Tefsîru’s-Süddî el-kebîr. thk. Muhammed Atâ Yûsuf. Dâru’l-Vefâ, 1. Ba-

sım, 1414/1993. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. el-

İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân. thk. Mustafâ Şeyh Mustafâ. Dımaşk: Müessesetü’r-

Risâleti Nâşirûn, 1. Basım, 1429/2008. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. 

Esrâru tertîbi’l-Kur’ân. thk. Abdulkâdir Ahmed Atâ. Dâru’l-İ’tisâm, 2. Basım, 

1398/1978. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. 

Tenâsüku’d-dürar fî tenâsübi’s-süver. thk. Abdulkâdir Ahmed Atâ. Beyrût-

Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Basım, 1406/1986. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî. ed-

Dürrü’l-me’sûr fi’t-tefsîri’l-me’sûr. 8 cilt. Beyrût: Dâru’l-Fikr, ts.  

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. el-Müsned. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1400/1980. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. el-Ümm. 8 Cilt. Beyrût: Dâru’l-

Ma’rife, 1410/1990. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. er-Risâle. thk. Ahmed Muhammed 

Şâkir. Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1356/1938. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. Tefsîru’l-İmâm eş-Şâfiî. thk. Ahmed b. 

Mustafâ el-Ferrân. 3 Cilt. Arabistan: Dâru’t-Temüriyye, 1 Basım, 1427/2006. 



210 

 

Şâtıbî el-Gırnâtî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî. el-Muvâfekât. thk. 

Ebû Ubeyde Meşhûr b. Hasan Âli Selmân. 6 Cilt. Suudî Arabistan: Dâru İbn 

Affân, 1. Basım, 1417/1997. 

Şensoy, Sedat. “Nazmü’l-Kur’ân.” Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi. 32/464-466. An-

kara: TDV Yayınları, 2002. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San’ânî el-Ye-

menî. Fethu’l-Kadîr. Dımaşk-Beyrût: Dâru İbn Kesîr-Dâru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1. 

Basım, 1414/1993. 

Şinkîtî, Muhammed el-Emîn b. Muhammed el-Muhtâr b. Abdilkâdir el-Cekenî el-Him-

yerî. Edvâul-beyân fî îdâhi’l-Kur’ân bi’l-Kur’ân. 7 cilt. Beyrût: Dâru ibn Hazm, 

5. Basım, 1441/2019. 

Tabâtabâî, Muhammed Hüseyn b. Muhammed b. Muhammed Hüseyn. el-Mîzân fî 

tefsîri’l-Kur’ân. 20 Cilt. Kum: Şebeketü’l-Fikr, ts.  

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb. el-Mu’cemu’l-

Kebîr. thk. Hamdî b. Abdu’l-Mecîd es-Selefî. 25 Cilt. Kâhire: Mektebetu İbn Tey-

miye, 2. Basım, ts. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb. el-Ehâdîsu’t-

Tuvâl. thk. Hamdi b. Abdü’l-Mecîd es-Selefî. Musul: Mektebetu’z-Zehra, 2. Ba-

sım, 1404/1983. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî. Câmiu’l-

beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân. thk. Abdullâh b. Abdu’l-Muhsin et-Türkî, 26 Cilt. 

Kâhire: Dâru Hicr, 1. Basım, 1422/2001. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmülî et-Taberî el-Bağdâdî. 

Târîhu’t-Taberî-Târîhu’r-rusuli ve’l-mülûk. thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrâhîm. 

11 Cilt. Mısır: Dâru’l-Meârif, 2. Basım, 1387/1967. 

Tabersî, Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl. Mecmeu’l-

beyân fî tefsîri’l-Kur’ân. Beyrût: Dâru’l-Murtezâ, 1. Basım, 1427/2006. 

Tahâvî, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî. Ahkâmu’l-

Kur’âni’l-Kerîm. thk. Sadettin Ünal. 2 Cilt. İstanbul: Merkezu’l-Buhûsi’l-

İslâmiye et-Tâbi’ li vakfi’d-Diyânet’t-Türkî, 1416/1998. 



211 

 

Tarihselcilik ve Kur’ân. “Cennet Nimetlerinin Nüzûlünde Tedricilik üzerine”. YouTube. 

22 Nisan 2012. https://www.youtube.com/watch?v=uFXuhwVX2-w. 

Tehânevî, Muhammed A’lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid et-Tehânevî el-Fârûkî. Mevsûatu 

keşşâf ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm. thk. Ali Dahrûc. 2 Cilt. Beyrût: Mektebetü 

Lübnân Nâşirûn, 1. Basım, 1416/1996. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ. Sünenü’n-Tirmizî. thk. Beşşâr İvad Ma’rûf. 6 Cilt. 

Beyrût: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1. Basım, 1996. 

Tosun, Mustafa. “Huri kelimesinin anlamı”. YouTube. 21 Haziran 2012. 

https://www.youtube.com/watch?v=Vb2F0D4nFTk&ab_channel=MustafaTosun  

Turgut, Ali. Tefsîr Usûlü ve Kaynakları. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlâhiyât Fakül-

tesi Yayınları, 1991. 

Udayma, Muhammed Abdu’l-Hâlık. Dirâsâtun li üslûbi’l-Kur’âni’l-Kerîm. 11 Cilt. 

Kâhire: Dâru’l-Hadîs, ts.  

Ünver, Mustafa. Kur’ân’ı Anlamada Siyâkın Rolü. Ankara: Sidre Yayınları, 1996. 

Vâhidî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî. Esbâb-ı Nüzûl. çev. Ne-

cati Tetik-Necdet Çağıl. İstanbul: İhtarYayıncılık, 2. Basım, 1997. 

Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Vâkıdî el-Eslemî el-Medenî. el-

Meğazî. thk. Marsden Jones. 3 Cilt. Londra: Oxford Üniversitesi, 1966.    

Yahyâ b. Sellâm, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Sellâm b. Ebî Sa’lebe et-Teymî. Tefsîru Yahyâ 

b. Sellâm. thk. Hind Şelbi. 2 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1. Ba-

sım, 1425/2004. 

Yanık, Nevzat Hafis. “Arap Şiirinde Göz İmgesi”. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü Dergisi Erzurum 37 (2016), 114-143. 

Yaşaroğlu, Kâmil. “Oku” Emri ile Başlayan Kur’ân’ın İlme Verdiği Değer”. Diyânet İş-

leri Başkanlığı. Erişim 3 Haziran 2024. https://dinhizmetleri.diyanet.gov.tr/Docu-

ments/2016%20Cami%20ve%20Kitap.pdf 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Sarfe”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/140-141. 

Ankara: TDV Yayınları, 2009. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dîni Kur’ân Dili. 9 Cilt. İstanbul: Şura Yayın-

ları&Çelik Yayınları, ts. 

https://www.youtube.com/watch?v=uFXuhwVX2-w
https://www.youtube.com/watch?v=Vb2F0D4nFTk&ab_channel=MustafaTosun
https://dinhizmetleri.diyanet.gov.tr/Documents/2016%20Cami%20ve%20Kitap.pdf
https://dinhizmetleri.diyanet.gov.tr/Documents/2016%20Cami%20ve%20Kitap.pdf


212 

 

Yılmaz, Ali. Fahruddîn er-Râzî’nin et-Tefsîru’l-Kebîr (Mefatîhu’l-Ğayb) adlı eserinde 

Tenâsüb ve İnsicâm. Erzurum: Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Dok-

tora Tezi, 1996.  

Yılmaz, Mehmet Faik. “Münâsebâtü’l-Ayât ve’-Süver.”  Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklo-

pedisi. 31/568-570. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk 

el-Bilgrâmî el-Hüseynî. Tâcu’l-arûs min cevâhiri’l-kâmûs. thk. Alî Hilâlî. 43 Cilt. 

Kuveyt: Matbaatu Hukûmeti’l-Kuveyt, 2. Basım, 1408/1987. 

Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc el-Bağdâdî. Meâni’l-Kurân ve 

i’râbuhu. thk. Abdulcelîl Abduh Şelbi. 5 Cilt. Beyrût: Âlimu’l-Kütüb, 1 Basım, 

1408/1988.  

Zehebî, Muhammed Hüseyn. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. 2 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-

Kalem, 1. Basım, 1407/1987. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşâf. thk. 

Âdil Ahmed Abdu’l-Mevcud & Ali Muhammed Muavvid. 6 Cilt. Riyâd: Mekte-

betü’l-Âbikân, 1. Basım, 1418/1998. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. Esâsu’l-belâğe. 

thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd. 3 Cilt. Beyrût-Lübnân: Dâru’l-Kütübi’l-İl-

miyye, 1419/1998. 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-

Minhâcî eş-Şâfiî. el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân. thk. Ebü’l-Fazl ed-Dimyâtî. 

Kâhire: Dâru’l-Hadîs, 1427/2006. 

Zürkânî, Muhammed Abdu’l-Azîm. Menâhilu’l-irfân fi ulûmi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Matbaatu 

Îsâ el-Babi el-Halebî, 3. Basım, ts.  

 


