
T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

KUR’AN’I KERİM’DE ALLAH’IN SEVDİĞİ VE 

SEVMEDİĞİ İNSAN TİPOLOJİLERİ 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

ERCAN ALİOĞLU 

 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. MEHMET ALTIN 

 

 

HAZİRAN 2025 

BİTLİS 



T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

KUR’AN’I KERİM’DE ALLAH’IN SEVDİĞİ ve 

SEVMEDİĞİ İNSAN TİPOLOJİLERİ 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

ERCAN ALİOĞLU 

ORCID: 0009-0004-2466-5477 

 

 

DANIŞMAN 

DOÇ. DR. MEHMET ALTIN 

 

HAZİRAN 2025 

BİTLİS



T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZ ÇALIŞMASI 

ETİK BEYANI 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Yüksek Lisans 

öğrencisiyim. Hazırlamış olduğum “Kur’an’ı Kerim’de Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği 

İnsan Tipolojileri” başlıklı tezde sunduğum verileri, bilgileri ve dökümanları akademik 

ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi; tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları 

bilimsel etik ve ahlâk kurallarına uygun olarak sunduğumu; tez çalışmasında 

yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi; kullanılan 

verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı; bu tezde sunduğum çalışmanın özgün 

olduğunu bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim. 30/06/2025  

 

 

 

 

Ercan ALİOĞLU 

 

 



T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEZ YAZIM KLAVUZU UYGUNLUK BEYANI 

“Kur’an’ı Kerim’de Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği İnsan Tipolojileri” başlıklı 

yüksek lisans tezi Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım 

Kılavuzuna uygun olarak hazırlanmıştır. 30/06/2025 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan:      Danışman: 

 

Ercan ALİOĞLU     Doç. Dr. Mehmet ALTIN 

 

 

 

 

 

 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Başkanı: 

 

Prof. Dr. Mehmet YOLCU 

 

 

 



T.C. 

BİTLİS EREN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEZ ONAY SAYFASI 

Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Temel İslam Bilimleri 

Anabilim Dalı öğrencisi Ercan ALİOĞLU tarafından hazırlanan “Kur’an’ı Kerim’de 

Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği İnsan Tipolojileri” adlı Yüksek Lisans Tezi ile ilgili tez 

savunma sınavı, 30/06/2025 tarihinde, saat 10:00’da yapılmış ve tezin oy birliği ile kabul 

edilmesine karar verilmiştir.  

JÜRİ:         İMZA 

 

Danışman: Doç. Dr. Mehmet ALTIN   ……………………. 

(Bitlis Eren Üniversitesi)  

 

Üye : Doç. Dr. Hekim TAY     ……………………. 

(Bitlis Eren Üniversitesi)  

 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi Abdullah ÖZCAN   ……………………. 

(Siirt Üniversitesi)  

 

Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun 

…………… tarih ve ………… sayılı kararıyla jüri tarafından kabul edilmiş bu 

çalışmanın yüksek lisans tezi olarak kabulü onaylanmıştır.  

 

….../…../2025 

Prof. Dr. Mehmet Bakır Şengül 

Enstitü Müdürü



I 

T.C. 

Bitlis Eren Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

KUR’AN’I KERİM’DE ALLAH’IN SEVDİĞİ VE SEVMEDİĞİ İNSAN 

TİPOLOJİLERİ 

Yüksek Lisans Tezi 

Ercan ALİOĞLU 

Danışman: Doç. Dr. Mehmet ALTIN 

Haziran, 2025 

ÖZET 

Yüce Allah, insanın fıtrî yapısına nefret, kin, cimrilik, kıskançlık gibi olumsuz; 

sevgi ve merhamet gibi olumlu duygusal eğilimler yerleştirmiştir. Bu fıtrî özellikler, insan 

iradesinin özgür kullanımına açık bir şekilde düzenlenmiştir. Bu özellikler bireyin hem 

erdemli hem de sapkın davranışlar geliştirebilmesine imkân tanıyan bir potansiyel 

taşımaktadır. Sevgi de insana yaratılıştan bahşedilen bu temel duygulardan biridir. İnsan 

fıtratında var olan bu temel sevgi duygusu, bireyin içinde yaşadığı toplumda öncelikle en 

yakınları olan anne, baba, eş ve çocukları olmak üzere tüm canlılara sevgi duymasını 

sağlar. Bu sevgi bağı, sosyal varlık olarak insanın psikolojik ve duygusal sağlığı için 

temel bir gereksinimdir. 

Tüm güzelliklerin temel kaynağı Allah olduğu gibi sevginin de asıl menbaı 

Allah’tır. Bu hakikat, Allah’ın “Vedûd” isminde tecelli etmektedir. “Vedûd” ismi 

“kullarını çok seven” ve “kulları tarafından çok sevilen” şeklinde çift yönlü bir anlam 

taşımaktadır. Bu nedenle mutasavvıflar, sevgiyi tüm varlıkların yaratılışına sebep olan en 

temel güç olarak ifade ederler. Sevgisi sonsuz olan Rabbimizin bu sevgisinin kula 

ulaşabilmesi için kulun da bazı meziyetlere sahip olması gerekir. Kul, yaptığı amellerle 

Allah’a yakınlaşabilir ve O’nun sevgisini kazanabilir veya yaptığı bazı davranışlarıyla 

Allah’ın gazabını ve nefretini celbedip Allah’ın rahmetinden ve sevgisinden 

uzaklaşabilir. Bu kulların kimler olduğu Kur’an’da açıkça beyan edilmektedir.  



II 

Bu çalışmada Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın sevdiği ve sevmediği kişilerin temel 

karakteristiği incelenecek ve bu kişilerin Allah’ın sevgisine veya nefretine sebep olan 

davranışlarının neler olduğu üzerinde durulacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Kur’an, Tefsir, Hubb, Sevgi, İnsan. 

  



III 

Republic of Türkiye 

Bitlis Eren University Graduate School 

Department of Basic Islamic Sciences 

TYPOLOGİES OF PEOPLE THAT ALLAH LOVES AND DİSLİKES İN THE 

HOLY QURAN 

Master Thesis 

Ercan ALİOĞLU 

Advisor: Assoc. Prof. Dr. Mehmet ALTIN 

June, 2025 

ABSTRACT 

The Almighty God has embedded both negative emotional inclinations such as 

hatred, resentment, stinginess, and jealousy, and positive ones like love, affection, and 

compassion into the innate nature of human beings. These innate characteristics are 

arranged in a way that allows for the free exercise of human will. They carry the potential 

for individuals to develop either virtuous or deviant behaviors. Love is one of these 

fundamental emotions bestowed upon humans by their very nature. This innate sense of 

love enables individuals to feel affection and respect for all living beings, starting with 

those closest to them -such as their parents, spouses, and children- within the society in 

which they live. This bond of love is a fundamental necessity for the psychological and 

emotional well-being of humans as social beings. 

Just as God is the ultimate source of all beauty, He is also the true origin of love. 

This truth is manifested in His name “Al-Wadûd” (The Most Loving). The name “Al-

Wadûd” carries a dual meaning: “the One who deeply loves His servants" and "the One 

who is deeply loved by His servants.” For this reason, Sufi scholars regard love as the 

primary force behind the creation of all existence. In order for the boundless love of our 

Lord to reach His servants, those servants must possess certain virtues. Through their 

righteous deeds, they can draw closer to God and earn His love, or through particular 

behaviors, they may incur His wrath and displeasure, thereby distancing themselves from 

His mercy and love. The Qur’an explicitly states who these people are. 

 



IV 

This study will examine the fundamental characteristics of the individuals whom 

God loves and does not love according to the Qur’an, and it will focus on the actions and 

behaviors that lead to either God's love or His displeasure. 

Keywords: Qur’an, Tafsir, Hubb, Love, Human. 



V 

ÖNSÖZ 

Kur’an-ı Kerim, indirildiği çağdan günümüze kadar tüm insanlığı; cehalet, şirk, 

zulüm, kin ve nefret gibi karanlıklardan kurtarıp bilgi, tevhid, adalet, sevgi ve barış gibi 

aydınlık değerlere yönlendirmeyi amaçlayan son ilâhî mesajdır. Bu yönüyle Kur’an, 

bireysel ve toplumsal dönüşümün temellerini atan, hayatın her alanına rehberlik eden 

evrensel bir hidayet kaynağıdır. Kur’an’ın temel amacı, tevhidden uzaklaşan insanlığı 

yeniden tevhid inancına yönlendirmektir. Kur’an’daki mesajlar değerlendirildiğinde, 

Kur’an’ın insanlığı savaş yerine barışa, nefret yerine sevgiye, merhamete, birlik ve 

beraberliğe, dayanışmaya ve yardımlaşmaya yönlendirdiği görülecektir. Bu mesajlar, 

objektif bir bakış açısıyla incelendiğinde, zulme, şirke, haksızlığa ve adaletsizliğe asla 

izin vermediği anlaşılacaktır. 

Müslümanların geçmiş kültürlerinde genellikle “korku ve ümit” temelli bir anlayış 

hâkimdir. Kültürümüzde bazen korku temelli bir Kur’an ve din sunumu 

yapılabilmektedir. Oysa Kur’an, Allah’ın “Vedûd” ismi ile has kullarının hem bu 

dünyada hem de ahirette korkmaları için hiçbir sebep olmadığını, inananların her zaman 

üstün olacağını ve asla üzülmeyeceklerini bildirir. Kur’an’da, “Rahmân” ve “Rahîm” ismi 

ile de Allah’ın sınırsız rahmeti ve merhameti ön plana çıkarılmaktadır. O’nun rahmetinin 

her şeyi kuşattığı bizlere verilen mesajlar arasındadır.  

Günümüzde unutulmaya yüz tutmuş olan sevgi, merhamet, şefkat, empati gibi 

insanlığın her zaman ihtiyaç duyduğu erdemler, Kur’an’da geniş bir anlam yelpazesi 

içinde sunulmaktadır. Bu çalışmamızda, Kur’an perspektifinde sevgi konusunun nasıl 

işlendiğini ve Allah’ın sevdiği ve sevmediği kişilerin kimler olduğunu incelemeye 

çalıştık. 

Çalışma süresince bilgi, beceri ve donanımı ile değerli fikirlerini benden 

esirgemeyen danışman hocam Sayın Doç. Dr. Mehmet ALTIN’a en kalbi teşekkürlerimi 

sunuyorum. Sabrımın tükendiği ve çalışmayı bırakmaya niyetlendiğim bir anda moral ve 

psikolojik desteğiyle yanımda olan Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Sabır ŞAYBAK hocama, bu 

süreçte bana katlanıp her türlü desteğini hissettiğim kıymetli eşim Zeynep ALİOĞLU’na, 

çocuklarım Talha ile Ömer’e ve Bitlis Eren Üniversitesi İslami İlimler Fakültesindeki tüm 

hocalarıma sonsuz teşekkürlerimi arz ediyorum. 

Ercan ALİOĞLU 

      Bitlis-2025 



VI 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .................................................................................................................................I 

ABSTRACT .................................................................................................................. III 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ V 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. VI 

KISALTMALAR .......................................................................................................VIII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. Araştırmanın Konusu, Önemi ve Amacı ................................................................... 1 

II. Araştırmanın Metodu ve Literatür Taraması ......................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE: SEVGİ KAVRAMININ SEMANTİK TAHLİLİ 

1.1. Sevginin Tanımı ve Anlamı ..................................................................................... 4 

1.1.1. İslam Âlimlerine Göre Sevgi ................................................................................ 6 

1.1.2. Felsefecilere Göre Sevgi ........................................................................................ 9 

1.1.3. Kur’an-ı Kerim’de Sevgi .................................................................................... 11 

1.1.4. Hadislerde Sevgi .................................................................................................. 13 

1.2. Hubb Kelimesine Yakın Anlamlı Bazı Kelimeler ............................................... 15 

1.2.1. Vudd ..................................................................................................................... 15 

1.2.2. Alaka .................................................................................................................... 16 

1.2.3. Hevâ ...................................................................................................................... 17 

1.2.4. Rahmet/Merhamet .............................................................................................. 18 

1.2.5. Re’fet/Raûf ........................................................................................................... 19 

1.2.6. Ğarâm .................................................................................................................. 20 

1.2.7. ‘Işk/Aşk ................................................................................................................ 21 

1.2.8. Şevk/İştiyâk .......................................................................................................... 22 

1.3. Hubb Kelimesinin Zıt Anlamlıları ........................................................................ 25 

1.3.1. Buğz ...................................................................................................................... 25 

1.3.2. Makt ..................................................................................................................... 26 

1.3.3. Kerih/Kerâhet ...................................................................................................... 27 

1.3.4. Nefret .................................................................................................................... 28 

1.3.5. La‘net ................................................................................................................... 28 

1.3.6. Ğill/Ğulûl ............................................................................................................. 30 

1.4. Allah’ın Kulunu Sevmesi ....................................................................................... 31 



VII 

1.5. Kulun Allah’ı Sevmesi ........................................................................................... 34 

1.6. Sevgi-İman İlişkisi .................................................................................................. 36 

1.7. Sevgi-Korku İlişkisi ................................................................................................ 39 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’AN’I KERİM’DE ALLAH’IN SEVDİĞİ VE SEVMEDİĞİ İNSAN 

TİPOLOJİLERİ 

2.1. Allah’ın Sevdiği İnsan Tipolojileri ....................................................................... 44 

2.1.1. Müttakîn/Takvâ Sahipleri .................................................................................. 45 

2.1.2. Muhsinîn/İhsan Sahipleri ................................................................................... 50 

2.1.3. Tevvâbîn/Tevbe Edenler ..................................................................................... 57 

2.1.4. Mutetahhirîn/Temizlenenler .............................................................................. 60 

2.1.5. Sabirîn/Sabredenler ............................................................................................ 63 

2.1.6. Mutevekkilîn/Tevekkül Edenler ........................................................................ 66 

2.1.7. Muksitîn/Adaletle Hareket Edenler .................................................................. 69 

2.1.8. Mukâtilîn/Allah Yolunda Savaşanlar ................................................................ 73 

2.2. Allah’ın Sevmediği İnsan Tipolojileri .................................................................. 75 

2.2.1. Kâfirîn/İnkâr Edenler ......................................................................................... 76 

2.2.2. Hâinîn/Hâinlik Edenler ...................................................................................... 79 

2.2.3. Esîm/Günahta Israr Edenler .............................................................................. 82 

2.2.4. Zâlimîn/Zalimler ................................................................................................. 85 

2.2.5. Mufsidîn/Bozgunculuk Yapanlar ...................................................................... 88 

2.2.6. Ferihîn/Şımaranlar ............................................................................................. 92 

2.2.7. Mu‘tedîn/Haddi Aşanlar .................................................................................... 94 

2.2.8. Musrifîn/İsraf Edenler ........................................................................................ 97 

2.2.9. Mustekbirîn/Kibirlenenler ............................................................................... 100 

2.2.10. Muhtâl ve Fahûr/Böbürlenip Büyüklenenler ............................................... 102 

2.3. Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimselerin Dünyevî ve Uhrevî Akıbetleri ...... 106 

2.3.1. İlâhî Sevginin Dünya ve Ahiret Yansımaları .................................................. 107 

2.3.2. Allah’ın Sevmediği Kimselerin Dünyevî ve Uhrevî Akıbetleri ..................... 119 

SONUÇ ......................................................................................................................... 123 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 126 

 

  



VIII 

KISALTMALAR 

b. : Bin, ibn 

by : Basım Yeri Yok 

çev. : Çeviri 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

DİB : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Hz. : Hazreti 

m. : Miladi 

MÖ : Milattan Önce 

ö. : Ölümü 

r.a. : Radiyallahu Anhu 

s.a.v. : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

thk. : Tahkik Eden 

ts. : Tarih yok 

vb. : Ve benzeri 

vd. : Ve diğerleri 



1 

GİRİŞ 

I. Araştırmanın Konusu, Önemi ve Amacı 

Kur’an-ı Kerim, İslam dininin temel kaynağı olmasının yanı sıra insanın inanç, 

ibadet, ahlâk ve toplumsal hayatına yön veren ilâhî bir rehberdir. Aynı zamanda Kur’an-

ı Kerim, insanın Allah ile olan ilişkisini şekillendiren temel prensiplerle doludur. Bu ilâhî 

kitap, sadece ibadetlere dair emir ve yasaklar sunmakla kalmaz; aynı zamanda insanın 

nasıl bir ahlâkî duruş ve kişilik sergilemesi gerektiği konusunda da açık ve yönlendirici 

hükümler içerir.  

Kur’an’da birçok ayette Allah Teâlâ’nın hangi niteliklere sahip insanları sevdiği 

ve hangi özellikleri taşıyan kimseleri sevmediği çeşitli bağlamlarda ifade edilmektedir. 

Kur’an-ı Kerim, insanın fıtratındaki en temel duygulardan biri olan sevgi konusunu hem 

ilâhî hem de beşerî boyutlarıyla ele alarak derin bir anlam zenginliği sunmaktadır. 

Allah’ın sevgisi, kullarına yönelik şefkatinin ve lütfunun bir tezahürü olmakla birlikte, bu 

sevgiyi hak etmenin de birtakım ahlâkî, imanî ve amelî şartları bulunduğunu Kur’an 

bizlere haber vermektedir. 

Çalışmamızın konusu Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın sevdiği ve sevmediği insan 

tiplerini belirleyerek bu kişilerin temel özelliklerini ortaya koymaktır. Çalışmada Allah’ın 

sevdiği insan profilleri ile Allah’ın sevmediğini ifade ettiği kişi ve gruplar, analiz edilecek 

ve sistematik bir tasnife tabi tutulacaktır. 

Bu konunun araştırılmasının önemi, insanın ilâhî değerlerle şekillenen ideal bir 

kişilik inşa etmesine katkı sunması bakımından öne çıkmaktadır. Zira Allah’ın sevgisine 

mazhar olmak, bir mümin için en yüce hedeflerden biri olarak kabul edilmektedir. Bu 

sevgiye layık olabilmek için ise Allah’ın sevgisinin hangi niteliklerle ilişkili olduğunu 

bilmek, bu nitelikleri hayatına yansıtmak ve Allah’ın hoşnut olmadığı davranışlardan 

sakınmak gerekmektedir. 

II. Araştırmanın Metodu ve Literatür Taraması 

Bu çalışma Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın sevdiği ve sevmediği kişilerin kimler 

olduğunu ele almaktadır. Çalışmanın ana kaynağı Kur’an olduğundan, ilk yararlanılacak 

eserler tefsir kaynakları olacaktır. İlk dönem tefsir kaynaklarından günümüze kadar 

yazılmış tefsirler yeri geldiğinde irdelenmiştir. Bunun yanı sıra Kütüb-i Tisa hadis 

kaynaklarından da istifade edilmiştir. Kur’an-ı Kerim ayetlerinin mealleri Diyanet İşleri 



2 

Başkanlığının komisyonu tarafından yazılan Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri’nden 

alınmıştır. Kadim lügatler, İslam alimlerinin eserleri, çeşitli felsefi eserler, bilimsel veya 

genel dergilerde yayınlanmış makaleler, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

tamamlanmış yüksek lisans ve doktora çalışmalarından da yararlanılmıştır. 

Çalışmamız giriş ve iki bölümden oluşmaktadır.  

Birinci bölümde sevgi kavramının semantik tahlili üzerinde durulmuştur. Sevgi 

kavramının Arap dilindeki karşılığı olan “hubb/  kelimesinin kadim lügatlerdeki ”حبّ 

anlamları irdelenmiş, semantik analizin gereği olarak Arap dilinde “hubb/  kelimesine ”حبّ 

yakın ve zıt anlamlı kelimelerin çoğu tanıtılmaya çalışılmıştır. İslam alimlerinin ve 

filozofların sevgiye dair tanımlarına yer verilmiş, Kur’an-ı Kerim ve hadislerde sevgi 

kavramı hakkında bilgi verilmiştir. Allah’ın kulunu sevmesi ile kulun Allah’ı sevmesi 

konularına değinilmiş ve sevginin iman ve korku ile olan ilişkileri irdelenerek birinci 

bölüm sonlandırılmıştır. 

İkinci bölümde ise Allah’ın Kur’an-ı Kerim’de “yuhibbu/  fiili ile sevdiğini ”يحُِبّ 

belirttiği sekiz sınıf insanın ve “la yuhibbu/ يحُِبّ  ّ  fiili ile sevmediği on sınıf insanın ”لَا

kimler olduğu tefsirler ışığında ele alınmış, Allah’ın sevdiği ve sevmediği kulların 

dünyevî ve uhrevî akıbetleri Kur’an-ı Kerim ışığında işlenmiştir. Sonuç kısmında da 

genel bir değerlendirme yapılarak çalışma sonlandırılmıştır. 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın sevdiği ve sevmediği insan tipolojileri başlıklı bir tez 

ve doktora çalışmasına rastlanmamıştır. Fakat sevgi kavramını ele alan çalışmalar 

yapılmıştır. Kur’an’da sevgi kavramını ele alan ilk akademik çalışma, 1992 yılında Hatice 

Kelpetin’in “İman Hayatı Açısından Kur’ân-ı Kerim’de Sevgi ve Korku” başlıklı yüksek 

lisans tezidir. Bu çalışmayı takiben 1998 yılında Zeki Bayık’ın “Din Eğitimi Açısından 

Sevginin Kur’an’daki Yeri” adlı doktora teziyle konu din eğitimi perspektiften ele 

alınmıştır. 1999 yılında bu alanda iki yüksek lisans tezi daha yazılmıştır. Bunlar: Hikmet 

Selçuk’un “Kur’an’da Sevgi Kavramı” ve Zehra Soylu’nun “Kur’an-ı Kerim’de Sevgi” 

başlıklı çalışmalarıdır. 

2000’li yıllarda da sevgi teması akademik ilgi görmeye devam etmiştir. 2000 

yılında Cengiz Güneş “Kur’an’da Sevgi” adıyla yüksek lisans, 2002 yılında Atilla 

Yargıcı “Kur’an’ın Önerdiği İdeal İnsan Modelinin Oluşmasında Sevginin Rolü” adlı 

doktora çalışması yapmışlardır.  



3 

Sonraki dönemlerde de sevgi kavramına dair yüksek lisans tezleri üretilmeye 

devam etmiştir. 2007 yılında Mehmet Bilici “İncil ve Kur’an’da İnsan Sevgisi”, 2009 

yılında Şükrü Maden “Kur’an’da Mal ve Evlat Sevgisi”, 2010 yılında Emine Aslan 

“Kur’an’da Hubb Kavramı” adlı yüksek lisans tezleri yazılmıştır. 2014 yılına 

gelindiğinde sevgi kavramı ile ilgili iki yüksek lisans tezinin yazıldığı görülmektedir. 

Fatma Nurdan Çavuşoğlu “Kur’an-ı Kerim’de Sevginin Yeri” ve Abubaker Duraid 

Abdulqader “Kur’an-ı Kerim’de Sevgi Kavramı”. 2022’de Fatma İlgin, “Kur’ân’da Sevgi 

Kavramının Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi” adlı yüksek lisans çalışması ile bu 

alana katkı sağlayan isimler arasına girmişlerdir. 

Konuya dair bazı makaleler de kaleme alınmıştır. Bu makaleler arasında, içeriği 

ve yaklaşımı bakımından konumuzla en fazla örtüşen çalışma Abdullah Özcan’ın 

“Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın Sevdiği İnsan Tipleri” adlı makalesidir. 

Yukarıda belirtilen çalışmalar incelendiğinde, Kur’an’daki sevgi kavramının din 

eğitimi, ahlâk felsefesi, tefsir ve psikoloji gibi çeşitli disiplinler çerçevesinde sıklıkla ele 

alındığı görülmektedir. Bu tez, mevcut çalışmalardan birkaç yönüyle ayrılmaktadır. 

Çalışmamızın ayırt edici yönleri arasında; sevgi kavramının semantik analizine geniş bir 

yelpazede yer verilmesi, sevginin iman ve korku ile olan ilişkilerinin kapsamlı 

incelenmesi, Allah’ın sevdiği ve sevmediği karakterlerin geniş biçimde tefsir edilmesi ve 

bu karakterlerin dünyevî ve uhrevî akıbetlerinin işlenmesi yer almaktadır. 



4 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE: SEVGİ KAVRAMININ SEMANTİK TAHLİLİ 

1.1. Sevginin Tanımı ve Anlamı 

Bir duygu olarak ele alınan ve birtakım tezahürleriyle tarif edilen sevgi, Arapçada 

“hubb/ /kavramının zıddı olan “hubb ”بغُض/kavramı ile ifade edilmektedir. “Buğz ”حبّ   ”حبّ 

kavramı kadim sözlüklerde; “sevmek, istemek, meyletmek, beğenmek, bağlanmak ve 

kalbin yönelmesi” anlamlarına gelir.1 Ayrıca, “saflık, beyazlık, parlaklık, kalbin özü ve 

esası, güzel olanın kalbe yerleşmesi” anlamlarına da geldiği belirtilmiştir.2 Bu manadan 

hareketle Araplar dişlerinin beyaz ve saf oluşuna “habebu’l esnân/الَسنان  .derler ”حببّ

Bundan dolayıdır ki sevginin saf, duru ve berrak olanına yani katıksız haline muhabbet 

adı verilir.3 

“Hubb/ /kavramı bir şeyin özü, tohumu, çekirdeği manasına gelen “habbe ”حبّ  بّ   ”حا

kavramı ile aynı kökten gelir.4 “Habbe/ بّ   olarak adlandırılan tohum, toprağa ”حا

düştüğünde üzeri örtülür ve ardından yağmur suyuyla beslenir. Güneşin ısı ve ışığı 

sayesinde ihtiyaç duyduğu enerjiyi alarak gelişim sürecine başlar. Üzerinden zaman 

geçer. Kışın soğuğunu, yazın sıcağını görür. Zamanın geçmesi ve havanın değişmesiyle 

o tohumun özü değişmez. Vakti geldiğinde hayat bulur, çiçek açar ve meyve verir. Kalbe 

ekilen “hubb/  sevgi “tohumu” da böyledir.  Bela ve mihnet, ayrılık ve kavuşma gibi ”حبّ 

hallerde değişmez. O sevgi o kalpte baki kalır ve meyvesini verir.5 Tohumun meyve 

vermesi gibi sevgi de davranışları doğurur. Eğer kâinat, Yüce Allah'ın sevgisi ve 

 
1 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, 

Lisanu’l-’Arab (Beyrut: Dâru Sader, 1414), “Hbb”, 1/289; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb 

b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, thk. Muhammed Nuaym el-Arkasûsî (Beyrut, Lübnan: 

Muessesetu’r-Risâle li’t-Tıbâa ve’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 1426), “Hbb” 71; Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. 

Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-’ayn, thk. Mehdî Mahzûmî - İbrahim Samrâî (Daru ve 

Mektebetu’l-Hilâl, ts.), “Hbb”, 3/31. 
2 Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî, Besâiru zevi’t-temyîz fî 

letâifi’l-Kitâbi’l-Azîz, thk. Muhammed Ali en-Neccâr (Kahire: Meclisü’l-A’la li’ş-Şuuni’l-İslamiyye, 

1416). 2/416-422. 
3 Ebü’l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik el-Kuşeyri, Risale-i Kuşeyri, çev. Ali 

Arslan (İstanbul: Arslan Yayınları, 1980), 365. 
4 İbn Manzûr, “Hbb”, 1/294. 
5 Ali b. Osman Cullâbî Hucvirî, Keşfu’l-Mahçup (Hakikat Bilgisi), çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 1996), 443. 



5 

iradesiyle var olmuşsa, insanoğlunun sevgisinden de bir sonuç beklenmelidir. Kalbe 

hangi tür sevgi yerleşmişse, ortaya çıkacak olan ürün de o sevgiye uygun olacaktır.6  

“Hubb/  kavramı şiddetli yağmur yağdığında ”حباب/kökünden türeyen “hubab ”حبّ 

ortaya çıkan kabarcıklar anlamına gelir.7 Bundan dolayı muhabbet, kişinin sevdiğine 

kavuşması ve sevdiğini görme susuzluğu içinde olması demektir.8  

Râgıb el-İsfahânî (ö. V./XI. yüzyılın ilk çeyreği), “hubb/  kökünden türeyen ”حبّ 

“muhabbet” kavramını üç farklı şekilde ele almıştır: Birincisi zevk ve lezzet odaklı 

muhabbettir. Bu tür muhabbet, erkek ve kadın cinsinin birbirine duyduğu aşk yada insanın 

eşyaya duyduğu sevgi durumunu ifade eder. Örneğin: “ ّّياتٖيمًا ّالطَّعااماّعالٰىّحُب ِهّٖمِسْكٖينًاّوا يطُْعِمُونا وا

ااسٖيرًا  Onlar, seve seve yiyeceği yoksula, yetime ve esire yedirirler.”9 ayeti örnek olarak / وا

gösterilebilir. Bu ayetteki “ِّحُبِ ه  ifadesi normal olarak bilinen sevmeyi ifade ”عالىّ

etmektedir. İkincisi yarar odaklı muhabbettir. Bu tür muhabbet, kişinin kendi çıkarı için 

faydalanacağı şeylere duyduğu sevgiyi belirtir. Bu durum: “ ٌّّفاتْح ِّوا ّاللّٰه اّؕناصْرٌّمِنا اخُْرٰىّتحُِب وناها وا

رِّالْمُؤْمِنٖيناّ باش ِ ّوا
 .Hoşunuza gidecek bir şey daha var: Allah’ın yardımı ve yakın bir fetih / قارٖيبٌؕ

Müminleri müjdele!”10 ayetinde açıkça vurgulanmıştır. Bu ayette geçen “ اّ   ifadesi ”تحُِب وناها

faydalanılacağı şeylere duyulan sevgiyi belirtir. Üçüncüsü erdem odaklı muhabbettir. Bu 

tür muhabbet, ilim sahiplerinin birbirlerine duyduğu, fazilet ve erdem eksenli sevgiyi 

ifade eder. İsfahânî, her muhabbetin bir isteme olduğunu ancak her istemenin de 

muhabbet olmadığına belirtir. Çünkü muhabbetin basit bir istekten daha çok derin ve 

kapsamlı bir duygu olduğunu ifade eder.11 

Kuşeyri (ö. 465/1072), Arapların içerisine suyun doldurulduğu ve suların 

saklandığı büyük küpe “hıbbu’l-ma /اّلماء  dediklerini belirtir. Nasıl ki küp içerisindeki ”حب

suyu korur ve muhafaza ederse aynen öyle de seven kişi sevgisini içinde tutar ve 

muhafaza eder. Bu sevginin kalbin her tarafını kaplamasından dolayı başka sevgilere yer 

kalmaz.12 

 
6 Abdullah Özcan, “Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın Sevdiği İnsan Tipleri”, Siirt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 4/2 (2017), 177. 
7 el-Ferâhîdî, “Hbb”, 3/31. 
8 el-Kuşeyri, Risale-i Kuşeyri, 365. 
9 Hayreddin Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2007), el-İnsân 76/8.  
10 es-Saf 61/13.  
11 Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal Râğıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-Ḳurʾân, 

thk. Safvân Adnân ed-Dâvûdî (Dimeşk,Beyrut: Dâru’l-Kalem,Dâru’ş-Şâmiyye, 1412/1992), “Hbb”, 214. 
12 el-Kuşeyri, Risale-i Kuşeyri, 366. 



6 

Yukarıdaki tanım ve yorumlardan “hubb/  kavramının farklı kullanım ”حبّ 

alanlarına sahip bir kelime olduğu anlaşılmaktadır Bazen sevginin en yoğun hâli şeklinde 

kullanılırken bazen de sevginin saf ve katıksız halini yansıtır. Fakat kullanım alanları 

farklı olsa da bunların sevgiye işaret ettiği aşikârdır. 

1.1.1. İslam Âlimlerine Göre Sevgi 

“İnsanı bir şeye veya bir kimseye karşı yakın ilgi ve bağlılık göstermeye yönelten 

duygu”13 şeklinde tanımlanan sevgi kavramı için Müslüman âlimler ve mutasavvıflar 

tanımının yapılıp yapılamayacağı hususunda görüş farklılıklarına girmişlerdir. Sevginin 

tam olarak tarif edilemeyeceğini ancak etkilerinin tanımlanabileceğini belirten görüş ile 

sevgiyi, güzel veya arzulanan bir hedefe yönelme olarak tarif eden iki görüş ortaya 

çıkmıştır. Tarifinin yapılabileceğini savunanlara göre sevgi, Allah’ın emirlerine itaat 

etmek, yasaklarından kaçınmak ve O’nun takdirine rıza göstermektir.14 Genel itibariyle 

sevginin tanımını yapan kişiler de mutasavvıflar olmuştur. 

Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909) sevginin kalbinin derûnî yerinde saklı olan, bu 

sevgi ile karşısındakine cevap veremeyecek derecede sevenin sevgiden erimesiyle 

kendinden geçtiğini ifade eder. Böylece ağlama ve yalvarma gibi eylemlerin dışındaki 

her şey ondan uzaklaşıp onu sevgi ve aşk zayıf düşürecek. Bu sebeple sevgilinin 

sıfatlarına bürünmüş olacaktır.15  

Gazzâlî (ö. 505/1111) ise sevgiyi, insanın doğası gereği hoşlandığı ve zevk aldığı 

şeye yönelmesi şeklinde tanımlar. Bu yönelimin en üst düzeyinin ise “aşk” olarak 

adlandırıldığını belirtir. Ona göre, insanda sevginin ortaya çıkabilmesi için, kişinin 

sevdiği şeyi tanıması ve bilmesi gerekmektedir. Allah sevgisi ise ancak altıncı his olarak 

nitelendirilen kalp ile mümkün olabilir. Bu durum, insanı hayvanlardan ayıran temel bir 

özellik olarak kabul edilir. İnsanın kendi nefsini sevmesi fıtrî bir durumdur; ancak bu 

sevgiyle birlikte, başkalarına yönelik sevgi de mümkündür.16 

Ebu Abdullah el-Kuraşî (ö. 599/1202) de sevgiyi şöyle tanımlar: “Sevgi, sahip 

olduğu her şeyi sevdiği uğruna feda ederek, kendinden geriye hiçbir şey bırakmamaktır. 

 
13 Şükrü Haluk Akalın vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Türk Dil 

Kurumu Yayınları, 2011), 2081. 
14 Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya‘kūb el-Buhârî el-Kelâbâzî, et-Taʿarruf li-

meẕhebi ehli’t-taṣavvuf, (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994), 109-111. 
15 el-Kuşeyri, Risale-i Kuşeyri, 363. 
16 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn, çev. Ali Arslan 

(İstanbul: Merve Yayınları, 2014), 4/619-627. 



7 

Yani, iradesini, azmini, zamanını, nefsini ve malını sevdiğin kişinin tasarrufuna 

bırakmak, onun rızasını gözetmektir. Sevdiği kişinin ikramından başka bir şeyi kabul 

etmemek ve onu da yalnızca onun hoşnutluğunu kazanmak için almak demektir.”17 

İbnu’l-Arabî (ö. 638/1240), âlemin ve insanın varlık âlemine gelişinin sevgiyle 

olduğunu ifade eder. Kudsî hadis olduğu söylenen bir hadiste Allah insanın yaratılışını 

فوُنِي“ ّفابِيّعارا لْقا لاقْتُّالْخا ّفاخا فا احْبابْتُّأانّْأعُْرا خْفِيًّاّفاأ  Ben gizli bir hazineydim. Bilinmeyi“ ” كُنْتُّكانْزًاّما

sevdim/istedim ve mahlûkatı yarattım. Böylece beni tanıdılar.”18 şeklinde zikreder. 

Allah’ın insanı yaratması karşısında, “istedim” şeklinde dar anlamlı bir fiil yerine, 

“sevdim” şeklinde tercüme eder. İbnu’l-Arabî “ahbebtu/ُّأحبابْت” fiilinin kullanılmasını 

varlığın kaynağının sevgi ve aşk olduğu şeklinde açıklamıştır. Ona göre yaratılış, bir 

bakıma bir aşk hikâyesidir. Çünkü aşk, Hak Teâlâ’nın zatî bir vasfıdır ve evrenin varoluşu 

bu ilâhî sevginin tezahürüdür. Bu hakikati dile getirdiği bir pasajda şu ifadeleri kullanır: 

“Bil ki sevgi makamı çok şerefli bir makamdır. Yine bil ki sevgi varoluşun temelidir. Biz 

sevgiden zuhur ettik, sevgi üzerine yaratıldık, sevgiye doğru yöneldik ve sevgiye 

gönlümüzü verdik.”19  

Mevlânâ’ya (ö. 672/1273) göre sevgi, evreni kuşatan ve tüm varlıkların 

yaratılışına sebep olan en temel güçtür. Bu nedenle, var olan her şey sevgiyi bilir ve tanır. 

İnsanı yüce olana ulaştıran da sevgi ve aşktır. Yüce Allah, evreni sevgi ile yaratmış ve 

onu insan için var etmiştir. Bundan dolayı sevgi her türlü derde deva olan bir ilaçtır. 

Sevgi, hayatın her alanında dönüştürücü bir güce sahiptir. Mevlânâ bu düşüncelerini şu 

şekilde ifade eder: 

Sevgiden acılar tatlılaşır, sevgiyle bakır altın olur. 

Sevgiden bulanıklıklar durulur, sevgiyle dertler şifa bulur. 

Sevgiden ölü bile dirilir, sevgiyle padişah köle olur. 

Sevgiden zindan gül bahçesine dönüşür, sevgiyle karanlık evler aydınlanır. 

Sevgiden nâr nûr olur, sevgiyle demir mum olur. 

Sevgiden hastalıklar şifa bulur, sevgiyle kahır rahmet olur.20 

 
17 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyım el-Cevziyye, Medâricu’s-sâlikîn beyne 

menâzili iyyâke naʿbüdü ve iyyâke nesteʿîn, thk. Muhammed el-Mu’tesimbillah el-Bağdâdî (Beyrut: 

Darû’l-Kitâbi’l-Arabî, 1416), 3/14. 
18 Ebü’l-Fidâ İsmâîl b. Muhammed b. Abdilhâdî el-Cerrâhî el-Aclûnî, Keşfü’l-hafâʾ ve müzîlü’l-ilbâs 

ʿammâ iştehere mine’l-eḥâdîs̱ ʿalâ elsineti’n-nâs, thk. Hüssâmüddin el-Kudsî (Kahire: Mektebetü’l-

Kudsî, 1351), 2/132 (No. 2016). 
19 Muhyiddîn Muhammed b. Ali İbnu’l Arabî, İlâhî Aşk, çev. Mahmut Kanık (İstanbul: İnsan Yayınları, 

2005), 26-32. 
20 Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevi, çev. Şefik Can (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2018), 2/1529-1537. 



8 

Mevlânâ, sevgi ağacının dallarının ezel âleminde, köklerinin ise ebed âleminde 

olduğunu belirtir. Bu ağaç, hiçbir yere dayanmayan ve gövdesiz bir yapıya sahiptir. 

Ayrıca, rahmet dalgalarıyla çalkalanan aşk denizinin, canlara hayat verdiğini ve susuzluk 

çekenlere âb-ı hayat olduğunu şöyle ifade eder: 

Aşk, öyle bir denizdir ki rahmet dalgalarıyla coşar, 

Dünyaya bulutlar gönderir, yakınlarına inciler yağdırır.21 

Ey akl-ı kül, kalemini kır; ey nefs-i kül, şekillerle uğraşma! 

Ey sevgiliyi arayan er, su üstünde ayak izi arama! 

Ey gönlü pâk âşık, akar su gibi duru ve berrak yürü! 

Çünkü bu dalgasız, duru su, her an canlara can katar.22 

Âşıkların gönül derdini ne de hoş bir dermana çekiyorsun, 

Tıpkı susuzluğa düşen her canı, âb-ı hayat kaynağına götürdüğün gibi.23 

Yûnus Emre (ö. 720/1320)’nin düşüncesinde sevgi, “yerin ve göğün temel direği, 

tüm varlık ve oluşların özünde bulunan güç” olarak tanımlanır. Ona göre, evrendeki her 

varlığın özünde sevgi mevcuttur. Sevginin en yoğun hali aşktır ve her şeyin özünde aşk 

bulunur. Bu bağlamda, Tanrı aşktır, yaratılış aşktır, insan aşktır, insanın tüm duyguları 

aşktır, iman aşktır, yaşam ve ölüm aşktır, yokluk ve varlık aşktır. Bu perspektiften 

bakıldığında aşk, tanımlanabilen bir kavram olmaktan ziyade, tanımlayan bir unsurdur. 

Anlamın kendisi değil, anlamı oluşturan temel kaynaktır. Aşk, varlığın asli ve özsel bir 

niteliği olarak, varlık ve duygu düzleminde var olan her şeydir. Başka bir deyişle, aşk 

varlığın mahiyetini oluşturan özdür.24 

İbn Kayyım el-Cevziyye’ye (ö. 751/1350) göre sevgi, kalbin azığı, ruhun gıdası 

ve gözün aydınlığıdır. Sevgiden yoksun olan bir kişi, manevî anlamda ölü olarak kabul 

edilir. Sevgi ışığını kaybeden kişi karanlıklar içinde boğulur. Sevginin şifasından mahrum 

kalan kalpler, her türlü hastalığa dûçar olur. Sevginin tadına vakıf olamayanlar hayatlarını 

üzüntü ve keder içinde geçirirler. Sevgi, iman ve amellerin yanı sıra manevî makam ve 

hallerin de özü ve ruhudur. Bu duygudan yoksun olanlar, yalnızca bedenen var olan ancak 

ruhsuz bir ceset gibidirler. Yolculuğa çıkanlar nasıl ki meşakkat ve zorluklar çekerek 

 
21 Mevlânâ, Mesnevi, 3/4367. 
22 Mevlânâ, Mesnevi, 1/931-932. 
23 Mevlânâ, Mesnevi, 1/1846. 
24 Mehmet Bayraktar, Yunus Emre ve Aşk Felsefesi (Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 1994), 

21-25. 



9 

menzillerine ulaşırlar aynen öyle de sevgiden yoksun olanlar ya menzillerine ulaşamazlar 

ya da binbir zahmetle ulaşabilirler.25 

Bediüzzaman Said Nursî (ö. 1960) ise sevgiyi yaratılışın sebebi ve fıtrata 

yerleştirilen bir duygu olarak izah eder: “Muhabbet şu kâinatın bir sebeb-i vücududur. 

Hem şu kâinatın rabıtasıdır hem şu kâinatın nurudur hem hayatıdır. İnsan kâinatın en 

câmi’ bir meyvesi olduğu için, kâinatı istilâ edecek bir muhabbet, o meyvenin çekirdeği 

olan kalbine derc edilmiştir. İşte, şöyle nihayetsiz bir muhabbete lâyık olacak, nihayetsiz 

bir kemâl sahibi olabilir.”26 

Yukarıdaki tanımlardan anlaşıldığı üzere mutasavvıflar ve İslam âlimleri sevginin 

farklı yönlerine vurgu yapmışlardır. Genel olarak sevgiyi, insanî bir duygu olarak 

tanımlasalar da evrenin yaratılışının temelinde yatan ilâhî bir güç ve yaratılışın aslî 

mayası ve özü olarak da görmüşlerdir. Sevginin insanı manevî olarak besleyen, onu 

yücelten ve Allah’a yaklaştıran bir unsur olduğu genel olarak beyan edilmiştir. Sevgi ile 

var eden ve yaratan Allah, bu sevgiyi kalplerde inşa etmiş ve insanda da çeşitli sevgiler 

halk etmiştir. 

1.1.2. Felsefecilere Göre Sevgi  

Sevgi, antik çağlardan günümüze kadar birçok filozof tarafından ele alınmış derin 

ve çok boyutlu bir konu olarak işlenmiştir. Sevgi, insanın varoluşunun temel 

unsurlarından biri olarak kabul edilmiş ve çeşitli felsefî geleneklerde farklı şekillerde 

yorumlanmıştır.   

Empedokles’e (ö. MÖ 437) göre sevgi, evrenin temel işleyişini açıklayan iki ana 

güçten biridir. Empedokles, evrenin dört temel elementten oluştuğunu ve bu elementlerin 

iki karşıt güç olan sevgi ve nefret tarafından yönetildiğini savunur. Ona göre sevgi, 

evrendeki elementleri bir araya getiren ve uyum içinde birleştiren bir güçtür. Sevgi, farklı 

unsurları birleştirerek yeni formlar ve varlıklar yaratır. Örneğin, insanlar, hayvanlar ve 

bitkiler, sevginin etkisiyle elementlerin uyumlu bir şekilde birleşmesi sonucu ortaya 

çıkar. Sevgi, evrende düzen ve uyumu sağlayan yapıcı bir ilkedir. Bu güç, her şeyi 

birbirine bağlar ve bütünleştirir. Nefret, elementleri birbirinden ayıran ve kaosa neden 

olan yıkıcı bir güçtür. Nefretin hâkim olduğu dönemlerde kaos ve ayrışma hüküm sürer. 

 
25 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyım el-Cevziyye, Allah Sevgisi, çev. İshak Emin 

Aktepe - Ahmet Akbaş (İstanbul: Polen Yayınları, 2022), 64. 
26 Said Nursî, Sözler (İstanbul: Envar Neşriyat, 2007), 358. 



10 

Evren, bu iki gücün (sevgi ve nefretin) sürekli mücadelesiyle şekillenir. Sevgi 

birleştirirken, nefret ayırır ve parçalar. Bu sürekli çekişme, evrenin dinamik ve değişken 

yapısını açıklar. Her ne kadar yaşadığımız zaman diliminde bu iki güç savaş içinde iseler 

de sevgi gücü sonunda galip gelecektir.27  

Platon (ö. MÖ 427/347), sevgi kavramını felsefi bir sorgulamanın merkezine alan 

en önemli eserlerinden biri olan ve bir araya gelmiş bir grup entelektüelin sevgi üzerine 

konuşmalarını içeren Şölen adlı eserinde dile getirmiştir. Bu eserde her konuşmacı, 

sevgiyi farklı bir açıdan ele alır ve bu konuşmalar, sevginin doğası, amacı ve insan 

yaşamındaki rolü hakkında derin bir tartışma sunar. Platon bu eserinde sevgiyi “Eros” 

tabiriyle ifade ederek şöyle anlatır: “Eros, sevginin kişileştirilmiş halidir. Eros, bir tanrı 

değil, bir ruhanî varlık olarak tanımlanır. Bu, onun insanlar ile tanrılar arasında bir köprü 

olduğu anlamına gelir. Sevgi, sahip olmadığımız şeyleri arzulama ve onları elde etme 

çabasıdır. Sevgi, güzelliğin ve iyinin peşinde koşma arzusudur. İnsanlar, güzellik ve iyilik 

arayışıyla kendilerini tamamlamaya çalışır. Sevginin nihai amacı, gerçek güzellik ile 

birleşmek ve bu sayede ölümsüzlüğe ulaşmaktır. Bu hem fiziksel hem de ruhsal bir 

süreçtir. Sevgi, ölümsüzlük arzusuyla yakından ilişkilidir. İnsanlar, sevgi aracılığıyla 

kendilerini ölümsüzleştirmeye çalışır. Bu, fiziksel çocuklar doğurarak ya da ruhsal ve 

entelektüel eserler yaratarak gerçekleşebilir.” Sokrates (ö. MÖ 399), Şölen’de sevgiyi en 

derin şekilde sorgulayan kişidir. Ona göre sevgi, bilgelik ve erdem arayışıdır. Sevgi, 

insanı hakikate ve idealara götüren bir yolculuktur. Sokrates, sevginin yalnızca fiziksel 

bir arzu olmadığını, aynı zamanda ruhsal ve entelektüel bir yükseliş olduğunu savunur.28 

X. yüzyılda Basra’da ortaya çıkan, dinî, felsefî, siyasî ve ilmî alanlarda çalışmalar 

yürüten ve faaliyetlerini gizli bir şekilde organize eden İhvan-ı Safa topluluğuna göre 

sevgi, “sevilen varlığın düşüncesi dışındaki tüm düşünceleri, üzüntü ve kaygıları bir 

kenara bırakarak, yalnızca onunla ilgilenmek, onu sürekli anmak ve her işinde onu 

düşünmektir.”29 

İbn Sînâ (ö. 428/1037) ise sevginin ileri bir boyutu olan aşk kavramını hem 

psikolojik hem de ontolojik açıdan ele alır. Ona göre aşk, temelde iyi, güzel ve gerçekten 

değerli olanı fark edip ona yönelme arzusudur. Bu durum, ayrı olan şeyler için onlara 

 
27 Alfred Weber, Felsefe Tarihi, çev. H. Vehbi Eralp (İstanbul: Sosyal Yayınlar, 1998), 29. 
28 Platon, Şölen, çev. Cüneyt Çetinkaya (İstanbul: Kapra Yayıncılık, 2020), 7-25. 
29 Enver Uysal, İhvan-ı Safa Felsefesinde Tanrı ve Alem (İstanbul: Marmara üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 1998), 104. 



11 

duyulan bir çekim, var olan şeyler için ise onlarla bütünleşme isteği şeklinde tezahür 

eder. Aşk, aynı zamanda samimi ve saf bir sevgi olarak tanımlanır. Bu bağlamda aşk, bir 

tür duygu ve his olarak görülür. “Muhabbet” ve “şevk” gibi kavramlarla benzer anlamlar 

taşır. İbn Sînâ, bu nedenle “aşk, özünde muhabbettir” ifadesini kullanır. Ona göre, 

zorunlu varlık (Tanrı), hem sevilen (Ma’şuk) hem de seven (Vedûd) olarak kabul edilir.30 

Bu bilgiler ışığında, sevginin insanlığın varoluşuyla başlayan ve hem Batı hem de 

Doğu kültürlerinde çeşitli biçimlerde ve isimlerde kendini gösteren evrensel bir kavram 

olduğunu söyleyebiliriz. Sevgiyle ilgili ilk derinlikli düşüncelerin Antik Yunan 

felsefesinde ortaya çıktığını görüyoruz. Grek filozoflarının sevgi ve aşk hakkındaki 

görüşleri, İslam düşünürlerini de etkilemiş olsa da İhvan-ı Safa gibi ekoller, özellikle 

Platon ve Aristo’nun eserlerinde belirtildiği üzere, sevgi ve aşkın bir çeşit delilik veya 

hastalık değil, Allah’ın yarattıklarına bahşettiği bir lütuf olduğunu savunmuşlardır.31 

İslam âlimleri, bu sevgi sayesinde filozoflardan farklı bir bakış açısı geliştirerek sevgiyi 

Allah’a ve Allah için beslenen bir duygu olarak tanımlamışlardır. 

1.1.3. Kur’an-ı Kerim’de Sevgi 

Kur’an-ı Kerim’de sevgi kavramı genel olarak “hubb/  ,kökü ile geçmekte olup ”حبّ 

aynı kökten türeyen isim ve fiiller yetmiş iki yerde kullanılmaktadır. Bu ayetlerde, 

sevginin hem Allah’a hem de insanlara nispet edildiği görülür. Özellikle, “Allah onları 

sever, onlar da Allah’ı severler.”32 ayeti, Allah ile kulları arasındaki karşılıklı sevgi bağını 

gösterir.33  

Kur’an-ı Kerim’de sevginin Allah’a nispet edildiği yerlerde sekiz sınıf insanı 

Allah’ın sevdiği ifade edilir. Bunlar: Allah’tan korkup Allah’a karşı duyarlı ve 

sorumluluk bilincinde olan takvâ sahipleri,34 yaptıkları hatalardan pişmanlık duyup 

Allah’a yönelerek tevbe edenler,35 her şeyin Allah’tan geldiği şuur ve bilinciyle hareket 

edip kendisine yapılan kötülüklere dahi iyilikle mukabele eden muhsinler,36 kendilerinin 

yapması gereken sorumluluğu yerine getirdikten sonra Allah’a güvenerek tevekkül 

 
30 Mehmet Bayraktar, “İbn Sîna’da Varlık, Varoluşun Sebebi ve Varlığın Delili Olarak ‘Aşk”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Ankara Üniversitesi Basımevi 27 (1985), 299-306. 
31 Ali Galip Gezgin, Kur’ân’da Sevgi (İstanbul: Rağbet Yayınları, 2010), 56. 
32 el-Mâide 5/54. 
33 Süleyman Uludağ, “Muhabbet”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 30/384. 
34 Âl-i İmrân 3/76, 134. 
35 el-Bakara, 2/222. 
36 el-Bakara, 2/195, Âl-i İmran, 3/134, 148, el-Mâide, 5/13, 93. 



12 

edenler,37 başına gelen bütün maddî ve manevî sıkıntılara sabredenler,38 hem maddî 

kirlerden hem de günah gibi manevî kirlerden temizlenenler,39 en yakınlarının aleyhine 

dâhi olsa adaletten ayrılmayanlar40 ile dini ve kutsal değerleri uğruna Allah yolunda cihat 

edenlerdir. 41 Allah’ın sevmediğini belirttiği kullar da vardır. Bunlar: küfür ehli olanlar,42 

kendini beğenen kibirli kişiler,43  böbürlenip büyüklenenler,44 bozgunculuk yapanlar,45 

haddi aşanlar,46 şımaranlar,47 israf edenler,48 hainlik edenler49 ve zalimlerdir.50 

Kur’an-ı Kerim’de sevginin insana nispet edildiği yerlerde Allah sevgisinden 

bahsedilir ve Allah sevgisinin tüm sevgilerden daha güçlü olması gerektiği ifade edilir. 

“İnsanlar arasında Allah’ı bırakıp da O’na ortak koşanlar vardır. Onları, Allah’ı 

severcesine severler. Müminlerin Allah’a olan sevgisi daha güçlü bir sevgidir. 

Zulmedenler azaba uğrayacakları zaman bütün kuvvetin Allah’ın olduğunu ve Allah’ın 

azabının pek şiddetli olduğunu bir bilselerdi!”51   

İman sevgisinden bahseden ayetlerin birinde Allah, “Bilin ki, aranızda Allah’ın 

elçisi bulunmaktadır. Eğer o, birçok işlerde size uysaydı, sıkıntıya düşerdiniz. Fakat 

Allah, size imanı sevdirmiş ve onu gönüllerinize güzel göstermiş; inkârı, fasıklığı ve 

(İslam’ın emirlerine) karşı çıkmayı da çirkin göstermiştir. İşte bunlar doğru yolda 

olanların ta kendileridir.”52 buyurur. 

Allah’ı seven ve Allah’ın da kendilerini sevdiği kulların, müminler karşısında 

alçak gönüllü, inkârcılar karşısında ise onurlu bir duruş sergiledikleri övgüyle ifade edilir: 

“Ey iman edenler! Sizden kim dininden dönerse, (bilin ki) Allah onların yerine öyle bir 

topluluk getirir ki, Allah onları sever, onlar da Allah’ı severler. Onlar müminlere karşı 

alçak gönüllü, kâfirlere karşı güçlü ve onurludurlar. Allah yolunda cihad ederler. (Bu 

 
37 Âl-i İmrân, 3/109. 
38 Âl-i İmrân, 3/146. 
39 el-Bakara, 2/222, et-Tevbe, 9/108. 
40 el-Mâide, 5/42, el-Hucurât, 49/9, el-Mümtahine, 60/8, 
41 es-Saf, 61/4. 
42 Âl-i İmran, 3/32, er-Rûm, 30/45. 
43 en-Nahl 16/23. 
44 en-Nisâ, 4/36, Lokman, 31/18, el-Hadîd, 57/23. 
45 el-Mâide, 5/64, el-Kasas, 28/77. 
46 el-Bakara, 2/190, el-Mâide, 5/87, el-A’râf, 7/55. 
47 el-Kasas, 28/76. 
48 el-En’âm, 6/141, el-A’râf, 7/31. 
49 en-Nisâ, 4/107, el-Hac, 22/38. 
50 Âl-i İmrân, 3/57, 140, eş-Şûrâ, 42/40. 
51 el-Bakara, 2/165. 
52 el-Hucurât 49/7. 



13 

yolda) hiçbir kınayıcının kınamasından da korkmazlar. İşte bu, Allah’ın bir lütfudur. Onu 

dilediğine verir. Allah, lütfu geniş olandır, hakkıyla bilendir.”53 

Allah’ı sevmenin en önemli göstergesinin Hz. Peygamber’e (s.a.v.) bağlılık ve 

onun yolunu izlemek olduğu da belirtilir: “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun 

ki, Allah da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok 

merhamet edendir.”54 

Sevginin insana atfedildiği ayetlerde insanın dünyaya, mala mülke, kadınlara, 

geçici hazlara aşırı düşkünlüğü, hak etmediği halde övülmeyi sevmesi ve çirkin şeyleri 

ifşa etme eğilimi de eleştirilmektedir. “Kadınlar, oğullar, yük yük altın ve gümüş, salma 

atlar, davarlar ve ekinler gibi nefsin şiddetle arzuladığı şeyler insana süslü gösterildi. 

Bunlar dünya hayatının geçimliğidir. Oysa asıl varılacak güzel yer ancak Allah’ın 

katındadır.”55 “De ki: “Eğer babalarınız, oğullarınız, kardeşleriniz, eşleriniz, aşiretiniz, 

kazandığınız mallar, kesada uğramasından korktuğunuz bir ticaret ve beğendiğiniz 

meskenler size Allah’tan, peygamberinden ve O’nun yolunda cihattan daha sevgili ise, 

artık Allah’ın emri gelinceye kadar bekleyin! Allah, fasık topluluğu doğru yola 

erdirmez.”56 

1.1.4. Hadislerde Sevgi 

Hadis literatüründe sevgi kavramı genellikle farklı düzeylerde ve anlamlarda ele 

alınır. Bu sevgiler Allah sevgisi, peygamber sevgisi, müminlerin birbirlerini Allah rızası 

için sevmesi, dünya sevgisi, makam sevgisi gibi sevgiler zikredilmiştir. 

Allah’ı ve Resulü’nü seven kişinin kıyamette sevdikleriyle beraber olacağı bir 

hadiste şöyle bildirilmiştir: “Bir bedevî Allah Resulüne (s.a.v.) sordu: ‘Kıyamet ne zaman 

kopacak?’ Allah Resulü (s.a.v.) de ona dedi ki: ‘Onun için ne hazırladın?’ Bedevî dedi: 

‘Allah ve Resulünün sevgisini’ Allah Resulü (s.a.v.) ona: ‘Sen, sevdiğinle berabersin’ 

dedi.”57 Başka bir hadiste de Allah Resulünü (s.a.v.) her şeyden çok sevmek gerektiği şu 

ifadelerle belirtilmiştir: “Canımı elinde tutan Allah’a yemin olsun ki, sizden hiçbiriniz, 

 
53 el-Mâide 5/54. 
54 Âl-i İmrân, 3/31. 
55 Âl-i İmrân, 3/14. 
56 et-Tevbe 9/24. 
57  Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim, el-Câmi’u’s-sahîh, thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkī 

(Kahire: Matbaatu Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve Şürekâuhû, 1955), “Birr”, 161. 



14 

beni kendi anne, baba ve çocuğundan daha çok sevmedikçe gerçek anlamda iman etmiş 

olmaz.” 58  

Seven kişinin sevdiğini Allah’ın rızasını gözeterek sevmesi gerektiği şu hadislerde 

ifade edilmiştir: “Sevdiğini Allah için sevmek, yerdiğini de Allah için yermek 

imandandır”59, “Amellerin en üstünü Allah için sevmektir.”60 

Hadis kaynaklarında Allah’ın kulunu sevmesi de yer almaktadır. Allah’ın 

sevgisini kazanan bir kulunu yer ve gök ehli tarafından da sevildiği beyan edilir. “Allah 

bir kulunu sevdiği zaman, Cebrail’i çağırır ve şöyle der: ‘Ben filan kulumu seviyorum, 

sen de onu sev.’ Cebrail de onu sever. Sonra göklerde şöyle nida edilir: ‘Allah filan 

kulunu seviyor, siz de onu sevin.’ Gök ehli de onu sever. Sonra yeryüzündekilerin 

gönlünde o kimseye karşı bir sevgi uyanır. Allah bir kuluna buğzettiği zaman, Cebrail’i 

çağırır ve şöyle der: ‘Ben filan kuluma buğzediyorum, sen de ona buğzet.’ Cebrail de ona 

buğzeder. Sonra gök ehli arasında şöyle nida edilir: ‘Allah filan kuluna buğzediyor, siz 

de ona buğzedin.’ Gök ehli de ona buğzeder. Sonra yeryüzündekilerin gönlünde o kimseye 

karşı bir nefret uyanır.”61 

Müslümanların birbirini sevmesini teşvik eden pek çok hadis bulunmaktadır. Bu 

sevginin, sadece Allah’ın rızasını kazanmak amacıyla beslenmesi gerektiği özellikle 

vurgulanmaktadır. Bu tür bir sevgi, samimi ve kalıcı olup, kişiler arasında gerçek bir 

bağlılık ve dayanışma sağlar. Bir hadiste şöyle buyuruluyor: “Müminler birbirlerini 

sevmekte, birbirlerine acımakta ve birbirlerini korumakta bir vücudun uzuvları 

gibidirler. Vücudun bir uzvu hasta olduğu zaman, diğer uzuvlar da bu sebeple 

rahatsızlanır ve ateşli hastalığa tutulurlar.”62 Başka bir hadiste de: “İman etmedikçe 

cennete giremezsiniz, birbirinizi sevmedikçe de iman etmiş sayılmazsınız.”63 Birbirini 

Allah için seven kişilerin Allah’ın kendi gölgesinden başka hiçbir gölgenin olmadığı 

mahşer gününde Allah’ın gölgesinde barındıracaklarını bildirilmiştir. Hadise konu olan 

yedi sınıf insanlar şunlardır: “Adil yönetici, Allah’a ibadetle büyüyen genç, kalbi 

mescitlere bağlı olan adam, Allah için birbirini seven, Allah için bir araya gelen ve Allah 

 
58 Müslim, “İman”, 69; Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmi’u’s-

sahîh, thk. Mustafa Deyb el-Biğa (Dimeşk: Daru ibn Kesîr, Daru’l Yemâme, 1994), “İman”, 14.  
59 Buhârî, “İman”, 1. 
60 Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk el-Ezdî es-Sicistânî, es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaûd - 

Muhammed Kâmil Karaballı (Dâru’r- Risâletü’l-Âlemiyye, 2009), “Sünnet”, 3 (No. 4599). 
61 Müslim, “Birr”, 157. 
62 Müslim, “Birr”, 65. 
63 Müslim, “İman”, 93. 



15 

için ayrılan iki kişi, makam ve güzellik sahibi bir kadın kendisini davet ettiğinde, ‘Ben 

Allah’tan korkarım’ diyen adam, sağ elinin verdiğini sol elinin bilmeyeceği şekilde 

sadaka veren adam, yalnızken Allah’ı anıp gözleri yaşaran adam.”64 

Allah Resulü (s.a.v.) hem bireysel hem de toplumsal hayatta huzurun ve uyumun 

temelini oluşturan bazı meziyetleri Allah’ın sevdiği meziyetler olarak beyan etmiştir. Bu 

meziyetler: iyilikseverlik, hoşgörü, yumuşak huyluluk, kolaylaştırıcı olma, kusurları 

örtme, hayâ, iffet, zahitlik, takvâ ve güzel davranmadır.65 

1.2. Hubb Kelimesine Yakın Anlamlı Bazı Kelimeler 

1.2.1. Vudd 

Kur’an’da müştaklarıyla birlikte 29 defa geçmekte olan ve sevgiyi ifade etmek 

için kullanılan “vudd/ّ وُد” kelimesi; “saf, halis ve çok temiz sevgi, arkadaşlık ve dostluk” 

anlamlarına gelir.66 Dostluk ve muhabbet anlamını ifade etmek için “vudd/ّ وُد”, “vedd/ّ د  ”وا

ve “vidd/ّ وِد” şeklinde üç farklı biçimde kullanılış ve “Racül vüdd/ّ جُلّوُد  ifadesi ile de ”را

sevgi dolu olan adam anlamında kullanılagelmiştir.67 

“Vedûd/ودوُد” Allah’ın güzel isimlerinden biri olup Allah ile insan arasında 

karşılıklı bir sevgi ilişkisini ifade eder. Arapçada “fa‘ûl” kalıbı, hem ism-i fâil (etken 

ortaç) hem de ism-i mef‘ûl (edilgen ortaç) anlamını taşıdığından, “Vedûd/ودوُد” ismi Allah 

için kullanıldığında “kullarını çok seven” veya “kulları tarafından çok sevilen” anlamına 

gelir. İnsan için kullanıldığında ise “çok seven kişi” manasını taşır.68 Allah’ın “kullarını 

çok seven” manası esas alınırsa, Allah’ın salih kullarını çok sevdiği, lütuf ve ihsanını 

esirgemediği anlamı verilir. Şayet “çok sevilen” anlamında kullanılırsa sevilmeye layık 

tek varlığın Allah olduğu gerçeği ifade edilmiş olur.69 Bu sebepledir ki kişinin günahları 

ne kadar çok olursa olsun, tevbe eder, bağışlanma dilerse “Vedûd/ودوُد” isminin 

tecellisiyle Allah’ın hem rahmetine hem de sevgi ve muhabbetine nail olacağı 

belirtilmiştir.70 

 
64 Müslim, “Zekat”, 91. 
65 Uludağ, “Muhabbet”, 30/384. 
66 Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhah tâcu’l-luga ve sıhahu’l-’Arabiyye, thk. Ahmet 

Abdulğafûr Attar (Beyrut: Dâru’l-’İlm li'l-Melayîn, 1407), 2/549. 
67 İbn Manzûr, “Vdd”, 3/453-454. 
68 Hatice Şahin Aynur, “Kur’ân-ı Kerîm’de Rahmân ve Rahîm’in Esmâ-i Hüsnâ ile Kullanım Alanları”, 

Çanakkale On sekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 12 (2018), 86-87. 
69 Ali Osman Tatlısu, Esmâ’ül-Hüsnâ Şerhi (İstanbul: Yağmur Yayınları, 1987), 132. 
70 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (İstanbul: Azim Dağıtım, 2012), 4/617. 



16 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın “Vedûd/ودوُد” ismi Rahîm ismi ile yakın anlamlı 

olmalarına rağmen beraber zikredilirler. Rahîm ismi ancak zayıf ve acınmaya muhtaç bir 

varlık için tecelli ettiği ifade edilirken, “Vedûd/ودوُد” isminin tecellisi için böyle bir şart 

aranmaz. “Vedûd/ودوُد”un tecellisi, doğrudan sevginin bir sonucu olarak gerçekleşir. 

Örneğin; İnsanlar, kendilerine kötülük yapanları bazen affedebilirler ancak bu affetme 

sevgi kaynaklı olmayabilir, başka duygusal veya ahlâkî nedenlerden de kaynaklanabilir. 

İnsanlar bazen de sevmedikleri kişilere acıyabilirler. Ancak Allah, tevbe eden kulu hem 

affeder hem merhamet eder hem de çok sever. Çünkü O, Ğafûr, Rahîm ve Vedûd’tur.71 

Sonuç olarak “hubb/  ,kavramının yakın anlamlılarından biri olan ve saf, temiz ”حبّ 

halis sevgi anlamına gelen “vudd/ّ وُد” kavramının sevgiyi ifade ettiği görülmektedir. 

“Vudd/ ّ وُد” kökünden türeyen ve Allah’ın esmâ-i hüsnâsından biri olan “Vedûd/ودوُد” 

ismi, Allah’ın kullarını sevgiyle yarattığını ve onlara karşı şefkat ve merhamet beslediğini 

ortaya koyan isimlerindendir. “Vedûd/ودوُد” ismi, hem “çok seven” hem de “çok sevilen” 

anlamlarına gelip Allah ile kulları arasındaki karşılıklı sevgi ilişkisini vurgular ve 

Allah’ın rahmetinin yanı sıra sevgisinin de ne kadar kapsayıcı olduğunu gösterir. 

1.2.2. Alaka 

Arapçada sevgi anlamına gelen bir diğer kelime de “alaka/علق” kelimesidir. 

“Alaka/علق” bir kimseye veya herhangi bir şeye karşı duyulan derin sevgi ve aşk, o varlığa 

yönelik yoğun bağlılık, tutku ve şefkat anlamlarına gelmektedir.72 

Bir yere veya bir şeye tutunmak ve yapışmak manalarına da gelen “alaka/علق” 

kökü embriyonun ana rahminde sülük gibi yapışmasından dolayı bu isimle Kur’an’da 

zikredildiğini görmekteyiz.73 Elmalılı Hamdi Yazır (ö. 1942) bu manayı verdikten sonra 

manevî anlamda aşk ve sevgi anlamlarına da geldiğini beyan eder. Böylece insanın 

yaratılışının hem embriyolojik bir süreç olduğu hem de sevgi gibi bir duygu ile 

yaratıldığını belirtir.74 

Sülük diye bildiğimiz canlıya da Araplar “alaka/ ةعلق ” derler. Sülük vücuda 

yapıştırıldığında yapıştığı yerde yeterli miktarda kanı emip sonra kendini bırakan bir 

hayvandır. Embriyo da tıpkı sülük gibi ana rahmine yapışır ve çocuğun dünyaya gelişine 

 
71 Mehmet Altın, Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ (Ankara: Akademisyen Kitabevi, 

2021), 183. 
72 Ebû Bekr Muhammed bin Hasen İbn Dureyd, Kitabu cemhereti’l-luga, thk. Remzi Munîr Ba’lebekkî 

(Beyrut: Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, 1987), “Alâk”, 2/939-940. 
73 el-Alak 96/2. (  ّ ّمِنّّْعالاق نْسااناّ ّالَِْ لاقاّ  ”.O, insanı alaktan (asılıp tutunan zigottan) yaratmıştır“ , ( خا
74 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 352. 



17 

kadar bu süreç devam eder. Madden bağlılık doğumdan sonraki zamanda manevî bir 

bağlılığa dönüşür. Çünkü çocuk dünyaya geldiğinde annesine sırrı çözülemeyen manevî 

bir duygu ile bağlanır. Bu manevî bağ sevgidir. Seven sevdiğine hiçbir şekilde 

ayrılmamak duygusuyla bağlanır ve hayatını devam eder. İşte “alaka/ ةعلق ” kökünün 

“hubb/  köküyle bağlantısı bu şekilde izah edilebilir.75 ”حبّ 

1.2.3. Hevâ  

“Hevâ/ّى  kelimesi çeşitli anlamlar barındırmakla birlikte, sevgi manasında ”هاوا

kullanılan sözcüklerden biridir. Sözlükte; istemek, heves etmek, mahvolmak, terk etmek, 

sevmek, şefkat göstermek, hasret çekmek, zevk almak, bir şeye yönelmek ve ona 

bağlanmak anlamlarına gelir.76  

Bu kelime, çeşitli çağrışımlara sahiptir: kuşun hızla yere inişi veya düşüşü, 

yıldızların doğuşu ve batışı, perişan olma hali, rüzgârın bir şeyi savurması, nefsanî 

arzuların belirli bir yöne kayması ve boş hevesler peşinde koşma gibi anlamlar taşır. 

Dolayısıyla “hevâ/ى  hem fiziksel hem de duygusal anlamda bir yönelme veya ,”هاوا

sapmayı ifade ederken, aynı zamanda kontrolsüz arzulara ve geçici tutkulara da işaret 

eder.77 

Bir şeye veya bir kişiye karşı yoğun sevgi ve bağlılık, arzu ve istek içerisinde 

olmak, nefsin bir şeye meftun olması ve yüce makamlardan süflî isteklere doğru 

yönelmesi manalarına da geldiği belirtilir.78 Fahreddin er-Râzî (ö. 606/1210) “hevâ/ى  ”هاوا

kavramına “arzu, istek ve sevgi” manalarını vermiştir. Bu sevgi nefsanî arzu, istek ve 

yönelişten kaynaklanmaktadır.79 

Türevleriyle birlikte Kur’an’da 38 defa geçmekte olan “hevâ/ى  kavramı fiil ”هاوا

olarak üç farklı anlamda kullanılmıştır.  

1. Düşmek, inmek ve batmak: Necm Sûresinin 1. ayetinde bu manada 

kullanılmıştır: “Battığı zaman yıldıza andolsun”80 

 
75 Gezgin, Kur’ân’da Sevgi, 147. 
76 İbn Manzûr, “Hvy”, 15/372. 
77 İbn Dureyd, “Hvy”, 1/172. 
78 Ebû Hazzâm Enver Fuad, Mu’cemu mustalahati’s-sufî (Beyrut: Mektebetu Lubnan, 1993), 179. 
79 Fahruddîn Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb (et-Tefsîru’l-kebîr) (Beyrut: Dâru İhyai’t-Turasi’l-’Arabiyye, 1999), 

12/411. 
80 en-Necm 53/1. ( النَّجْمِّاِذااّهاوٰىّ   (وا



18 

2. Sevmek ve hoşlanmak: Bakara Sûresinin 87. ayetinde geçen “hevâ/ى  ”هاوا

kavramı bu mana ile kullanılmıştır: “…Ama ne zaman size bir peygamber nefislerinizin 

hoşlanmadığı bir şey getirdiyse büyüklendiniz…”81 

3. Yönelmek ve meyletmek: İbrahim Sûresinin 37. ayetindeki “hevâ/ى  ”هاوا

kavramı bu manadadır: “İnsanların gönüllerini onlara meylettir ve çeşitli ürünlerden 

onlara rızık ver ki şükretsinler.”82 

Genel bir bakış açısıyla “hevâ/ى /kelimesinin “hubb ”هاوا  kavramı ile yakın ”حبّ 

anlamlı olduğunu belirtebiliriz. Fakat sevgiyi pozitif veya negatif olmak üzere iki 

kategoride analiz ettiğimizde, “hubb/ ى/kavramının pozitif sevgiyi, “hevâ ”حبّ   ”هاوا

teriminin ise negatif sevgiyi ifade etmek üzere kullanıldığını görebiliriz. “Hevâ/ى  ”هاوا

sadece basit bir eğilim değil, bazen hakikate aykırı bir istek ve sevgiyle yönelmeyi de 

içinde barındırır. Bu nedenle hakkın hilafına olan, istek ve sevgiyle yapılan eğilimler 

“hevâ/ى  terimiyle beyan edilmiştir. Örneğin Naziat Sûresinin 40. ayetinde geçen ”هاوا

“hevâ/ى  kelimesi negatif sevgi ve istemeyi ifade eder.83 Çünkü burada cenneti ”هاوا

kazanmak için kötü arzu ve isteklerden korunmak gerektiği vurgulanmaktadır. Yüce 

Allah, insanın bu olumsuz yönlerden sakınmasını istemektedir. 

1.2.4. Rahmet/Merhamet 

“Hubb/  kökünden ”رحم/kavramının yakın anlamlılarından biri olan, “r-h-m ”حبّ 

türeyen “rahîm/رحيم” kelimesi sözlükte; “merhamet etmek, severek ve acıyarak korumak, 

şefkat göstermek ve acımak” anlamına gelir.84 Kelimenin kök anlamında, “yufka yürekli 

olmak, acımak, birinin üzüntüsüne ortak olmak” gibi insanî ve duygusal unsurlar bulunur. 

Bu nedenle, Allah’a nispet edildiğinde, “sonsuz merhametiyle lütuf ve ihsanda bulunan” 

şeklinde yorumlanmıştır. Bu yorum, ilâhî sevginin hem insanî duyguları aşan hem de 

onları kapsayan bir nitelik taşıdığını ortaya koyar.85 

Kur’an-ı Kerim’de “r-h-m/رحم” kavramı hem Allah’a hem de insanlara atıfta 

bulunarak kullanılmıştır. Allah’a izafe edilen rahmet 119 yerde fiil formunda ve 92 yerde 

“rahmet” şeklinde isim/masdar olarak geçmektedir. “Rahîm” ismi, altı ayette “Rahmân” 

 
81 el-Bakara 2/87. ( ىّاانْفسُُكُمُّاسْتاكْبارْتمُّْ  ّتاهْوَٰٓ اّلَا سُولٌّبِما كُمّْرا اءا اّجآَ  (اافاكُلَّما
82 İbrâhîm 14/37. ( اتِّلاعالَّهُمّْياشْكُرُوناّ را ّالثَّما ارْزُقْهُمّْمِنا يّالِايْهِمّْوا ّالنَّاسِّتاهْوَٖٓ  (فااجْعالّْاافْ ـدِاةًّمِنا
83 en-Nâziât 79/40-41.)ّ وٰىّ  ّعانِّالْها ناهاىّالنَّفْسا ب هِّٖوا قااماّرا ّما افا نّْخا اّما اامَّ أوْٰىّّّّؕ()ّوا ّالْما نَّةاّهِيا ّالْجا  Rabbinin huzurunda“ , )ّفااِنَّ

(hesap vermekten) korkan ve nefsine kötü arzuları yasaklayana gelince, onun barınağı da şüphe yok ki 

cennetin ta kendisidir.” 
84 İbn Manzûr, “Rhm”, 12/230. 
85 Suat Yıldırım, “er-Rahman Vasfının Kur’an-ı Kerim’de Kullanılışı”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 4. (1980), 22-23. 



19 

ile birlikte geçerken, diğer yerlerde tek başına kullanılmıştır.86 “Rahîm”, esmâ-i 

hüsnâ’dan olan “Gafûr” (bağışlayıcı), “Azîz” (yüce ve güçlü), “Raûf” (şefkatli), 

“Tevvâb” (tevbeleri kabul eden), “Berr” (iyilik eden) ve “Vedûd” (seven) gibi isimlerle 

birlikte anılmıştır. Ayrıca, bir ayette “Rab” ismiyle birlikte, üç ayette ise özellikle 

müminlerle olan ilişkisi bağlamında zikredilmiştir. Bu kullanımlar, “Rahîm” isminin 

Allah’ın merhametinin hem geniş kapsamlı hem de özel olarak inananlara yönelik 

olduğunu vurgular.87 

Kur’an-ı Kerim’de inanan kullardan Müslüman, mümin ve muhsinlerin Kur’an’ın 

rahmetinden istifade edeceği beyan edilmiştir. Kur’an tüm insanlık için rahmettir. Lakin 

kişi Kur’an’a gönlünü açabildiği nispette istifade eder. Dolayısıyla Müslüman, mümin ve 

muhsinlerin istifadeleri farklı farklı olur. Allah’ı görüyormuşçasına ibadet eden muhsin 

kulların Kur’an’ın hükümlerini daha iyi anlayıp ondan daha çok istifade ettikleri için 

Kur’an’ın onlara hidayet ve rahmet kaynağı olduğunu yine Kur’an belirtir.88 

1.2.5. Re’fet/Raûf 

Sözlükte, “acımak, merhamet etmek, şefkat göstermek ve yumuşak davranmak” 

anlamlarına gelen “re’fet/رأفة” kelimesi, “r-e-f/رأف” kökünden türemiştir. “Rahîm” 

kavramı ile eş anlamlı kelimelerden biridir. Fakat “re’fet/رأفة” kavramı daha güçlü ve 

koşulsuz bir şefkati temsil ederken, “Rahîm” daha genel ve kapsayıcı bir merhamet 

anlamı taşır.89 

“Re’fet/رأفة” kelimesi aşırı acıma ve şefkati ifade etmektedir. Aşırı bir acıma 

duygusu taşıdığı için karşı tarafın iyiliği için bile olsa ona zarar vermeye kesinlikle izin 

vermez. Fakat “Rahim” karşı tarafın iyiliği gözetilse bile, dışarıdan bakıldığında kötülük 

gibi algılanabilecek davranışlara yol açabilir. Örneğin, Allah’ın sevdiği bir kulunu 

uyarması veya terbiye etmesi, “rahmet tokadı” olarak ifade edilen bir duruma örnek teşkil 

eder. Bu durum, merhametin bazen iyilik amacıyla sert bir şekil alabileceğini gösterir. 

Dolayısıyla, merhametin dışa yansıyan görüntüsü her zaman yumuşak ve anlayışlı 

 
86 Bekir Topaloğlu, “Rahmân”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2007), 34/415. 
87 Aynur, “Kur’ân-ı Kerîm’de Rahmân ve Rahîm’in Esmâ-i Hüsnâ ile Kullanım Alanları”, 71.  
88 Mehmet Altın, Âyetler ve Kur’an İsimleri Bağlamında Kur’ân’ın Rehberliği (Ankara: İlâhiyât Yayınları, 

2021), 75-77. 
89 İbn Manzûr, “Re’f”, 9/112. 



20 

olmayabilir; bazen kişinin gelişimi ve iyiliği için disiplin içeren bir tutum da 

sergilenebilir.90  

Allah’ın “Raûf/رؤوف” ismi de “r-e-f/رأف” kökünden türemiştir. Kullarına karşı 

son derecede merhamet ve şefkat gösteren anlamı taşır.91 Kur’an-ı Kerim’de “Raûf/رؤوف” 

ismi, on farklı ayette ilâhî bir sıfat olarak zikredilmektedir. İki yerde tek kullanılmışken 

sekiz yerde “Rahîm” sıfatıyla Allah’ı nitelemektedir. Allah’ın hoşnutluğunu kazanmaya 

çalışanın “Raûf/رؤوف” isminin tecellisiyle şefkat ve merhamete mazhar olacağı 

Kur’an’da beyan edilir.92 Allah’ın insanlara verdiği tüm bilgiler ve koyduğu tüm kurallar, 

aslında kulun iyiliği içindir. Allah’ın koyduğu kurallarda kendi yararını gözetmesi 

mümkün değildir. O’nun emir ve yasakları, tamamen kullarına olan sevgi ve şefkatinden 

kaynaklanmaktadır. Bu sebeple Allah’ın rızasını kazanan kişi aynı zamanda sevgisine ve 

şefkatine mazhar olur.93 

1.2.6. Ğarâm 

Sevgi kavramına yakın anlamlı olan “ğarâm/غرام” kavramı, insandan hiç 

ayrılmayan her daim yapışık olan sevgi anlamına gelmektedir. Bu kavramın kökünde 

ayrılmazlık anlamı bulunmaktadır.94 Muallaka şairlerinden Antere b. Şeddâd’ın (ö. m. 

614) Divan’ında “ğarâm/غرام” kavramının aşk anlamında kullanıldığını görmekteyiz: 

 ياّعبلّنارّالغرامّفيّكبديّّّّترميّفؤاديّباسهمّالشررّ

“Ey ‘Abl, aşkın alevleri kalbimi yakıyor, Öyle bir aşk ki kalbimi ateş okları ile 

vuruyorsun” 95 

“Ğarâm/غرام” kelimesi aynı zamanda felaket, musibet ve kaçınılmaz bela 

anlamlarını da içerir. İsfahânî, “İnsana, bela ve musibet olarak isabet eden şey” anlamına 

geldiğini ifade eder.96 Aynı zamanda Furkan Sûresinin 65. ayetinde daimî azap için bu 

 
90 Emine Arslan, Kur’an-ı Kerim’de Hubb (Sevgi) Kavramı (Elazığ: Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2010), 14. 
91 İbn Manzûr, “Re’f”, 9/112. 
92 el-Bakara 2/207. (ِّفٌّباِلْعِبااد ؤُُ۫ ُّرا اللّٰه اتِّاللّٰهِّؕوا رْضا ّما نّْياشْرٖيّنافْساهُّابْتِغآَاءا ّالنَّاسِّما مِنا  ,İnsanlardan öylesi de vardır ki“ , (وا

kendisini Allah’ın hoşnutluğunu kazanmaya adamıştır. Allah, kullarına çok şefkatlidir.” 
93 Altın, Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ, 205. 
94 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyım el-Cevziyye, ed-Dâ’ ve’d-devâ’ el-cevâbu’l-

kâfî limen se’ele ’ani’d-devâi’ş-Şâfî, thk. Muhammed Cemîl Gâzî (Kahire: Daru’l-Medenî, 1983), 246-

247. 
95 Gezgin, Kur’ân’da Sevgi, 152. 
96 el-İsfahânî, “Ğrm”, 606. 



21 

kavram kullanılmıştır.97 İbn Kayyım bu ayette geçen “ğarâm/غرام” kavramının sürekli 

azap olarak kullanılmasında sevginin güzelliğini ve tatlılığını bitirmiş için bu kelimenin 

kullanıldığını belirtir. Eskiden Arapların sevgiyi ifade etmek için bu kelimeyi pek 

kullanmadıklarını daha çok “sürekli bela” anlamında kullandıklarını fakat sonraki 

dönemlerde ise “sevgi ve aşk” anlamının yaygınlaştığını ifade eder.98 

İbnu’l-Arabî, “ğarâm/غرام” kelimesinin “kişinin sürekli bir sevgi durumunda 

olması ve sevgilide perişan olmayı arzu etme” durumunu ifade ettiğini belirtir. Furkan 

Sûresinin 65. ayetindeki “ğarâm” kelimesinin sevgiliye sürekli bir sevgi bağıyla 

bağlılıktan kaynaklı ortaya çıkan helak olma durumunu beyan ettiğini belirtir. Ona göre 

seveni ve aşığı “ğarâm/غرام” kavramından daha kapsamlı anlatan başka bir sözcük yoktur. 

İbnu’l-Arabî’ye göre “hubb/  kavramı gerçek sevgi, sevgilinin gönlünde yer alan ”حبّ 

muhabbet durumuyken “şevk” kavramı sevginin gönüldeki aşırı halidir. Seven 

sevgisinden dolayı uykusuz ve özlem içerisindeyse ve aşkın bütün sıfatlarına haiz 

olmuşsa işte bu kişiye “muğrem/مغرم” aşığın vasfına da “ğarâm/غرام” adı verilir.99 

Genel itibariyle “ğarâm/غرام”, hem tutkulu derin sevgiyi hem de kaçınılmaz bela 

ve musibet ile sürekli bir azap anlamına gelen çok yönlü bir kelimedir. İlk dönem daha 

çok musibet, bela ve azap için kullanılmışken sonrasında aşk ve sevgi anlamlarında 

kullanılmıştır. Günümüzde muhabbetin ve sevginin sürekliliğini ifade etmede 

kullanılmaktadır. 

1.2.7. ‘Işk/Aşk 

“Hubb/  kavramı ile yakın anlamlı olup Kur’an-ı Kerim’de geçmeyen bir ”حبّ 

kavram olan “ışk/عشق” sözcüğü; “şiddetli ve aşırı sevgi, bir kişinin kendisini tamamen 

sevdiğine adaması, sevgilisinden başka hiçbir güzelliği göremeyecek kadar ona tutkun 

olması” anlamlarında kullanılmıştır.100 Dilimizde bu kavram “aşk” sözcüğü ile ifade 

edilmiştir.  

Lügat kitaplarında, bu kelimenin kökeninin “sarmaşık” anlamına gelen 

“aşeka/عاشقى” ile yakından ilişkili olduğu belirtilir. Tıpkı sarmaşığın sarıldığı ağacın 

suyunu emerek onu zayıflatması ve bazen kurutması gibi, aşırı sevginin de seven kişiyi 

 
97 el-Furkân 25/65. ( ّامًا ّغارا اّكااناّ ّعاذااباها ّاِنَّّ نَّماّ  ها ّجا بَّنااّاصْرِفّّْعانَّاّعاذااباّ ّرا ّياقوُلوُناّ الَّذ۪يناّ  Ey rabbimiz, derler; bizi“ ,(وا

cehennem azabından uzak tut, çünkü onun azabı bitip tükenme bilmez.” 
98 el-Cevziyye, Ravzatu’l-muhibbîn ve nuzhetu’l-muştâkîn, 80. 
99 Muhyiddîn Muhammed b. Ali İbnu’l Arabî, el-Futûhâtu’l-Mekkiyye (Kahire: Darû’l-Kitâbi’l-Arabî, 

1293), 2/448. 
100 İbn Dureyd, “Işk”, 2/869. 



22 

öyle kuşatması ve onu sevdiğinden başka her şeyden uzaklaştırıp onu adeta sarartıp 

soldurması manasında kullanılmıştır.101 “Işk/عشق” kavramının bu anlamı ile “hubb/  ”حبّ 

kelimesinin “bir yerde devamlı kalmak, oradan hiç ayrılmamak” anlamı birbiriyle 

örtüşmektedir. Her iki kavram da bağlılık ve süreklilik içerse de “ışk/عشق” daha yoğun, 

tutkulu ve dönüştürücü bir sevgiyi ifade eder. “Hubb/  ise daha genel ve dengeli bir”حبّ 

sevgiyi temsil eder.102 

Kur’an-ı Kerim’de “ışk/عشق” kavramı geçmese de tasavvuf ehl-i “…inananlar ise 

en çok Allah’ı severler…”103 ayetindeki “حُبًّا  ifadesini “aşk” şeklinde ”ااشادّ 

yorumlamışlardır.104 Bazı âlimler tarafından zayıf hadis olarak kabul edilen ancak 

sûfilerin çokça kullandıkları bir rivayette Allah Resulünün (s.a.v.) şöyle buyurduğu ifade 

etmişlerdir: “ ّّْن ّّما ّّعاشِقا ّّفاكاتاماّّفاعافَّ اتا ّّفاما اتا شاهِيداًما ” “Kim âşık olur da namusunu korur, (derdini) 

gizler ve ölürse o, şehitlik rütbesine yükselir.”105 

İslami literatürde “aşk” kavramı, temelde ilâhî ve beşerî olmak üzere iki ana 

anlamda kullanılmıştır. İlahi aşk, genellikle “hakiki aşk” olarak adlandırılırken, beşerî aşk 

ise “mecazî aşk” şeklinde tanımlanmıştır. İlahi aşk, büyük ölçüde tasavvuf düşüncesinde 

işlenmiş, ayrıca İslam felsefesinde de belirli bir yer bulmuştur. İslam felsefesinde, kozmik 

varlıklar hiyerarşisinde alt seviyedeki bir varlığın üst seviyedeki varlık veya varlıklara 

duyduğu arzu “şevk” terimiyle sevgi de “aşk” terimiyle ifade edilmiştir.106 

Sonuç olarak Kur’an’da yer almamakla birlikte aşk kavramı, tasavvuf ve İslam 

felsefesi bağlamında ilâhî ve mecazî boyutlarıyla ele alınarak, insanın Allah’a yönelişinde 

derin ve dönüştürücü bir sevgi biçimi olarak anlam kazanmıştır. 

1.2.8. Şevk/İştiyâk 

“Şevk/شوق” kavramı da Kur’an-ı Kerim’de geçen kavramlardan biri değildir. 

Sözlük manası itibariyle; “istemek, arzu etmek, nefsin ve kalbin bir şeye özlem duyması, 

sevgiliye yolculuk” anlamlarına gelmektedir.107 Felsefe ve tasavvuf literatüründe daha 

derin bir anlam ifade eder. Bu bağlamda şevk, “bir varlığın, kendi varlık kategorisi içinde 

en yüksek yetkinliğe ulaşabilmek için gerekli niteliklere duyduğu yoğun arzu ve eğilim” 

 
101 Süleyman Uludağ, “Aşk”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1991), 4/17. 
102 Gezgin, Kur’ân’da Sevgi, 183. 
103 el-Bakara 2/165. (  ِّ نَُٓواّااشاد ّّحُبًّاّلِِه ّاٰما الَّذ۪يناّ  ( وا
104 Gezgin, Kur’ân’da Sevgi, 177. 
105 el-Aclûnî, Keşfü’l-hafâʾ, 2/263 (No. 2538). 
106 Uludağ, “Aşk”, 4/17. 
107 İbn Dureyd, “Şvk”, 2/876. 



23 

olarak tanımlanır. Ayrıca, “kalbin sevdiğine kavuşma isteği” veya “sevilenin ismi 

anıldığında kalpte uyanan coşku ve heyecan” gibi duygusal boyutları da içerir.108 

Allah Resulü’nün (s.a.v.) bir duasında şevk kavramı şu şekilde geçer: “ ّّلذَّةّوأسألك

لّقائكوجهك،ّّإلىّّالنظرّّ إّلى والشوقا  ” “ (Allah’ım!)… mübarek veçhine bakma lezzetini tattırmanı 

senden niyaz ederim. Şevk içinde zatınla karşılaşmayı arzu ederim…”109 

Bazı İslam alimleri “şevk” ve “iştiyâk” terimlerinin anlamlarının aynı olduğunu 

ifade etseler de bazıları karşı çıkmış ve ifade gücü noktasında ihtilaf etmişlerdir. Bir 

grup, “Şevk daha güçlüdür, çünkü kalıcı bir niteliktir. İştiyâk ise yapay bir çaba içerir” 

deseler de diğer grup, “iştiyâk daha güçlüdür, çünkü harf sayısı fazladır. Anlam 

güçlendikçe harfler de artar.” diye karşılık vermişlerdir. Başka bir grup ise “İştiyâk, gayb 

olana duyulur. Şevk ise hem hazırda hem uzaktaki şeyler için kullanılır.” diyerek farklı 

bir karşılaştırma yapmışlardır.110 

“Hubb/  kelimesine yakın anlamlı olan bazı kelimeler de mevcuttur. Bunlardan ”حبّ 

biri “Hll/خلل” kökünden türeyen “Hullet/خُلَّة” kelimesidir ve bu kelime “vudd/ّ وُد” kavramı 

ile aynı anlam örgüsüne sahip olup sevgi anlamında kullanılmıştır.111 “Hll/خلل” kökünün 

türevi olan “hille/ لِيل/ve “halîl ”خِلَّّ  ,sözcükleri içten ve samimi dostluk temelli sevgi ”خا

sevgisi kalbe nüfuz etmiş olan dost, birbirinin ayıplarını kapatan dostlar anlamlarına 

gelmektedir. Genel bir sevgi kavramının aksine, özel ve samimi dosta “halîl/لِيل  ”خا

denmiştir. Bu sebeple bu terim, sevginin yalnızca tek bir varlığa yönelik ve paylaşımsız, 

özel bir hâlini ifade etmektedir.112 Türevleriyle birlikte Kur’an-ı Kerim’de 13 defa 

geçmektedir. Allah, Hz. İbrahim’e sevgi ve dostluğunu ifade etmek için bu kavramı 

kullanmıştır.113 

Kalbin zarı anlamına gelen “şeğaf/ شغف” kelimesi de sevgiyi ifade etmektedir. 

Sevginin kalbin zarına işlemesi tabiri sevginin kalbinin en derin noktalarına kadar inmesi 

ve kalbi bütünüyle kuşatması anlamında kullanılmaktadır.114 Bahse konu bu kelime 

Kur’an-ı Kerim’de Yusuf kıssası anlatılırken Yusuf’un nefsinden murat almak isteyen 

azizin karısının Yusuf’a yoğun sevgisini ifade etmek için “şeğaf/شغف” kelimesinin 

 
108 Mustafa Çağrıcı, “Şevk”, TDV İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2010), 39/20. 
109 el-Cevziyye, Ravzatu’l-muhibbîn ve nuzhetu’l-muştâkîn, 49. 
110 el-Cevziyye, a.g.e., 49. 
111 el-İsfahânî, “Hll”, 691. 
112  İbn Manzûr, “Hll”, 11/211. 
113 en-Nisâ 4/125. ( ًّل۪يل ّخا ُّّابِْرٰه۪يماّ ذاّّاللّٰه اتَّخا  ”.ve Allah İbrâhim’i dost edinmiştir“ , ( وا
114 İbn Dureyd, “Şğf”,  2/873; Cevherî, es-Sıhah tâcu’l-luga ve sıhahu’l-’Arabiyye, 4/1382. 



24 

kullanıldığını görmekteyiz.115 Bu ayeti İbn Abbas, “Yusuf’un sevgisi azizin karısının kalp 

zarının altına nüfuz etmiş” şeklinde yorumlamıştır.116 

“Hubb/  yoğun sevgi ve ”صبو/kelimesine yakın anlamlarından biri olan “sabve ”حبّ 

istek anlamlarına gelmektedir.117 Âşık olma ve aşk halindeki derin bağlılık, tutku ve 

düşkünlük manaları da vardır. Nefsin meyletmesi anlamında da kullanılan “sabve/صبو” 

Kur’an-ı Kerim’de bu manada kullanılmıştır.118 “Yusuf Rabbim dedi: Zindan bana 

bunların benden istediklerinden daha iyidir. Eğer onların bana kurdukları tuzağı boşa 

çıkarmazsan, korkarım ki onlara meyleder ve cahillerden olurum.”119  

 “Hanîn/حنيِن” kelimesi de “Hubb/  kelimesine yakın anlamlı olan ”حبّ 

kelimelerdendir ve “yoğun arzu içinde olmak, ruhun bu istek ve arzuyla coşması, kalbin 

yumuşaması, rahmet, şefkat, bereket, muhabbet ve ta‘zim” anlamlarına gelmektedir.120 

Kur’an-ı Kerim’de Allah: “Ayrıca katımızdan ona bir rahmet ve ruh temizliği de (verdik). 

O, kötülükten çok sakınan biriydi.” 121 ayeti ile Hz. Yahya için rahmetin Allah tarafından 

verildiğini bu kavram ile ifade etmiştir. Bu kelimenin aslının “hannân/حنان” olduğunu 

söyleyenler olsa da Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415) bunun aslının “hanîn/حنيِن” olduğunu ve 

rahmet ile şefkat anlamına geldiğini belirtmiştir.122  

“Hubb/  dur ve”فتن/kelimesine yakın anlamlı olan kelimelerden biri de “Fütun ”حبّ 

bu kelime; “bir şeyin kalbe son derece hoş ve sevimli gelmesi sonucu, kişinin sevgiye ve 

aşka kapılarak ne yapacağını bilemeyecek derecede şaşırması” anlamına gelir. Bu 

durumun temel nedeni kişinin kalbindeki aşk ve sevgidir.123 

Sevgi duygusunun farklı derecelerini ifade etmek için kullanılan yaygın ve bilinen 

kelime ve tabirlerin yanı sıra, bazıları Kur’an ve sünnette de geçen başka kelime ve 

ifadeler de bulunmaktadır. Bunlar, “eş-Şe‘af/الشعف”, “el-Kilf/الكلف”, “el-Vecd/الوجد”, “el-

 
115 Yûsuf 12/30. (  ّاّحُبًّا  ”...!sevdası kalbine işlemiş (Yûsuf’un)… “ , ( قادّّْشاغافاها
116 Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî, Tenvîru’l-mikbâs min 

tefsîri ibni Abbas (Mısır: Matbaatu’l-Ezheriyye, 1316), 196. 
117 İbn Dureyd, “Sbv”, 1/351. 
118 Raşit Küçük, Sevgi Medeniyeti (İstanbul: Hayat Yayınları, 2023), 19. 
119 Yûsuf 12/33. ( اهِلٖيناّ ّالْجا ااكُنّْمِنا ّوا ّااصْبُّالِايْهِنَّ يّكايْداهُنَّ ن ٖ ّتاصْرِفّْعا اِلََّ ّوا اّيادْعُونانَٖٓيّاِلايْهِ  ّمِمَّ ّالِايَّ ب  جْنُّااحا ِّالس ِ ب  ّرا  (قاالا
120 İbn Dureyd, “Hnn”, 1/102. 
121 Meryem 19/13. (  ّّتاقِيًّا كااناّ ّوا

كٰوةًّ  زا نااناًّمِنّّْلادنَُّاّوا حا  ( وا
122 el-Fîrûzâbâdî, Besâiru zevi’t-temyiz fi lataifi’l-Kitâbi’l-Az’iz, 2/504. 
123 Mecdu’d-Dîn Ebu’s-Sa’âdât İbnu’l Esîr, en-Nihaye fî ğarîbi’l-Hadîs ve’l-eser, thk. Tâhir Ahmed ez-

Zâvi-Mahmud Muhammed et-Tanâhî (el-Mektebetu’l-İslâmiyye, 1963), 3/410. 



25 

cevâ/الجوى, “et-teteyyûm/التطيوم”, “es-Sedim/السدم”, “ad-Denef/الدنف”, el-Vehel/الوهل”, “el-

Vasab/الوصب”, “eş-Şecn/الشجن”, “el-Veleh/الوله”, “el-Elf/الألف”, “el-Limem/اللمم”’dir.124  

Kur’an-ı Kerim’de ve Arapçada sevgiyi ifade etmek için kullanılan tüm bu 

kelimeleri bütüncül bir şekilde değerlendirdiğimizde, her bir kelimenin sevginin farklı bir 

boyutunu yansıttığını söyleyebiliriz. Aslında bu kelimeler tam olarak eş anlamlı değildir. 

Bazı kelimeler, şiddetli arzu veya tutkuyu ifade etmek için kullanılırken, diğerleri 

sevginin yöneldiği hedefi veya niteliğini belirtmek amacıyla kullanılır. Bu nedenle, bu 

kelimelerin birbirlerinin yerine kullanılması doğru değildir. Her bir kelime, sevginin 

kendine özgü bir yönünü vurgulayan ayrı bir anlam yüklenmiştir. 

1.3. Hubb Kelimesinin Zıt Anlamlıları 

1.3.1. Buğz 

“Hubb/  kelimesi sözlükte; “nefret ”بغُض/kelimesinin zıt anlamlısı olan “buğz ”حبّ 

etmek, tiksinmek, sevimsiz bulmak, hoş görmemek, bir şeyden uzaklaşmak ve iğrenmek” 

anlamlarına gelmektedir.125 “Buğz/بغُض”, nefsin arzulamadığı, istemediği ve uzak 

durduğu bir şeyden kaçması, ona karşı nefret duyması ve ondan imtina etmesidir. 

“Hubb/  ise nefsin bir şeyi istemesi, ona meyletmesi ve onu beğenmesi durumudur.126 ”حبّ 

Bu sebeple “buğz/بغُض” kavramı sözlüklerde “hubb/  teriminin tam karşıtı olarak ”حبّ 

kullanılmıştır.127  

Kur’an-ı Kerim’de “buğz/بغُض” kavramının türevi olan “el-beğdâu/ُّاء  ”الباغْضا

kavramı 5 ayette geçmekte ve kin, nefret manasına gelmektedir. Ali İmran Sûresi 118. 

ayette “el-beğdâu/ُّاء  kavramı tek başına kullanılmaktadır. “Ey iman edenler! Sizden ”الباغْضا

olmayanları sırdaş edinmeyin, onlar size kötülük yapmaktan geri durmazlar, sıkıntıya 

düşmenizi isterler. Onların ağızlarından nefret taşmaktadır; kalplerinin gizlediği ise 

daha büyüktür. Gerçekten size delilleri açıklamışızdır, eğer düşünüyorsanız!”128 Diğer 

dört yerde “velayet/ ياة لَا ةاّ /kavramının zıddı olan “adavet ”وا  .kavramı ile geçmektedir ”عادااوا

“Şeytan, içki ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık ve kin sokmak; sizi Allah’ı anmaktan 

 
124 Küçük, Sevgi Medeniyeti, 22. 
125 İbn Dureyd, “Bğd”, 1/354. 
126 el-İsfahânî, “Bğd”, 136. 
127 İbn Manzûr, “Bğd”, 1/289. 
128 Âl-i İmrân 3/118. (ّا ما ّوا اهِهِمْ  اءُّمِنّْاافْوا ّّقادّْباداتِّالْباغْضآَ اّعانتِ مْ  د واّما ّوا باالًَ  ّياالْوُناكُمّْخا ّتاتَّخِذوُاّبطِااناةًّمِنّْدوُنِكُمّْلَا نوُاّلَا ّاٰما اّالَّذٖينا يآَاّااي ها

يااتِّاِنّْكُنْتمُّْتاعْقِلوُناّ ّقادّْبايَّنَّاّلاكُمُّالَْٰ  (تخُْفٖىّصُدوُرُهمُّْااكْبارُ 



26 

ve namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçiyor musunuz?”129, “Biz onların arasına 

kıyamete kadar düşmanlık ve kin saldık.”130  

Hadislerde de “buğz/بغُض” kavramı geçmekte olup meşhur hadislerden birinde 

Allah Resulü’nün (s.a.v.) şöyle buyurduğu rivayet edilmektedir. “Birbirinize kin 

tutmayınız, hased etmeyiniz, sırt dönmeyiniz ve ilginizi kesmeyiniz. Ey Allah’ın kulları, 

kardeş olunuz. Bir Müslümanın, din kardeşini üç günden fazla terk etmesi helâl 

değildir.”131 

“Buğz/بغُض” kavramı, İslam ahlâkında kaçınılması gereken bir duygu durumu 

olarak öne çıkmaktadır. Gerek Kur’an’ın bu kavrama yer verirken özellikle şeytanın 

vesveseleri ve toplumsal ayrışmalar bağlamında zikretmesi, gerekse hadiste bu duygudan 

iman edenlerin menedilmesi, müminleri bu olumsuz duygudan uzak durmaları 

gerektiğine işaret etmektedir. Nefret ve düşmanlığın insanı Allah’ı anmaktan alıkoyan bir 

tuzak olduğu gerçeği, bu kavramın İslami perspektifte neden olumsuz addedildiğini 

açıkça ortaya koymaktadır. 

1.3.2. Makt 

“Hubb/  ”kelimesi “buğz ”مقت/kavramının zıt anlamlılarından biri olan “mkt ”حبّ 

kavramının şiddetli halini ifade etmektedir.132 Lügatte; “bir şeyden şiddetli nefret etmek, 

hoşlanmamak, tiksinmek, iğrenmek ve öfkelenmek” anlamlarına gelmektedir.133  

“Mkt/مقت” kavramı Kur’an-ı Kerim’de 6 defa geçmektedir. Allah’ın özellikle 

kâfirlere olan nefret ve öfkesini belirten ayetler bu kavram ile ifade edilmiştir. “İnkâra 

sapanlara (ahirette) şöyle seslenilecek: “Siz inanmaya çağırıldığınızda inkâr ederken 

Allah’ın size öfkesi şimdi sizin kendinize öfkenizden elbette daha şiddetlidir.”134 Ayette 

Allah’a nisbet edilen “mkt/مقت” (şiddetli öfkenin) Allah’ın gazabını celbetmesi, O’nun 

yapılanlardan hoşnut olmaması ve yapılanları yasaklaması anlamlarına gelmektedir.135 

Kur’an-ı Kerim'de, kişinin yapmadığı bir şeyi söylemesi “mkt/ّمقت” kelimesiyle 

ifade edilmiş ve Allah katında son derece çirkin bir davranış olarak nitelendirilmiştir. Bu 

 
129 el-Mâide 5/91. ( ُّّْلّْاانْتم ّفاها لٰوةِ  عانِّالصَّ ِّوا ياصُدَّكُمّّْعانّْذِكْرِّاللّٰه يْسِرِّوا الْما مْرِّوا ّفِيّالْخا اءا الْباغْضآَ وا ةاّ ّبايْناكُمُّالْعادااوا اّيرُٖيدُّالشَّيْطاانُّاانّْيوُقعِا انَِّما

 ( مُنْتاهُوناّ
130 el-Mâide 5/64. (  ِّة ّالِٰىّياوْمِّّالْقِيٰما اءاّ الْباغْضآَ ةاّّوا االْقايْنااّبايْناهُمُّّالْعادااوا  ( وا
131 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, Riyâzü’s-sâlihîn (Beyrut: Daru ibn Kesîr, 1428), 

1/440 (No. 1567). 
132 el-İsfahânî, “Mkt”, 772.  
133 el-Ferâhîdî, “Mkt”, 2/132; İbn Manzûr, “Mkt”, 2/90. 
134 el-Mü’min 40/10. ( انِّّفاتاكْفرُُوناّ يما ّالِاىّالَْٖ قْتِكُمّْاانْفسُاكُمّْاِذّْتدُْعاوْنا ِّااكْبارُّمِنّْما قْتُّاللّٰه ّلاما ّكافارُواّينُااداوْنا ّالَّذٖينا  (اِنَّ
135 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 27/494. 



27 

durum şu ayette açıkça belirtilir: “Yapmayacağınız şeyleri söylemeniz Allah katında çok 

çirkin bir davranıştır.”136 Bir başka ayette ise, babaların nikâhladığı kadınlarla 

evlenmenin yasaklandığı bildirilir. Bu davranış, edepsizlik ve şiddetli nefreti celbeden 

iğrenç bir yol olarak zikredilir: “Geçmişte olanlar bir yana, babalarınızın nikâhladığı 

kadınlarla evlenmeyin; çünkü bu bir edepsizliktir, iğrenç bir şeydir ve kötü bir yoldur.”137 

Bir hadiste Allah Resulü (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Kim bir maldaki kusuru 

açıklamadan satarsa, Allah’ın sürekli gazabı (makt) altında kalır ve melekler de ona lanet 

okur.”138 Bu hadiste de Allah’ın gazabı, öfke ve nefreti “mkt/ّمقت” kavramı ile ifade 

edilmiştir.  

Gazzâlî, “mkt/مقت” kavramını şu şekilde izah etmektedir: “Sevgi, lezzetli bir şeye 

insanın tabiatının meyletmesidir. Eğer meyil artarsa o zaman buna aşk adı verilir. Buğz 

ise insanın elem verici şeyden tabiatının nefret etmesidir. İşte bu kuvvet bulursa adına 

makt denir.”139 

Netice itibariyle görmekteyiz ki Kur’an’da “mkt/مقت” kavramı Allah’a nisbet 

edilerek beyan edilmiştir. Allah’ın daimî nefretini, gazabını ve öfkesini beyan niteliği 

taşımaktadır. “Hubb/  kavramının şiddetli halini ifade ettiği ”بغُض/un zıddı olan “buğz”حبّ 

için de sevginin zıddı olarak kullanılmıştır. 

1.3.3. Kerih/Kerâhet 

Arapça “krh/ّكره” kökünden türeyen “kerâhet/كراهة” kelimesi; “bir şeyi istememe, 

onu uygun görmeme, bir şeyden hoşlanmama, onu sevmeme, ondan nefret etme, bir şeyi 

çirkin veya sevimsiz bulma, ondan iğrenme ve tiksinme” gibi anlamları ifade eder. 140  

“Buğz/بغُض” kavramında olduğu gibi bu kavram da “hubb/  kavramının ”حبّ 

zıddıdır. Fakat aralarında bazı farklar bulunmaktadır: “Buğz/بغُض”, genellikle manevî bir 

hoşnutsuzluk ve sevgisizlik durumunu ifade eder ve bu duygu, daha içsel ve dışarıdan 

kolayca fark edilmeyen bir nitelik taşır. “Kerâhet/كراهة” ise daha çok maddî şeylere karşı 

duyulan bir tiksinti ve iğrenme hissini ifade eder. Bu durum, yüz ifadeleri gibi dış 

 
136 es-Saf 61/3. ( ّّتافْعالوُناّ اّلَا ِّّاانّّْتاقوُلوُاّما قْتاًّعِنْداّّاللّٰه ّما  (كابرُاّ
137 en-Nisâ 4/22. ( ّسابٖيلًاّ سآَاءاّ ّوا قْتاً  ما ّفااحِشاةًّوا ّانَِّهُّكاانا اّقادّْسالافا  ّما اءِّالََِّ ّالن سِآَ كُمّْمِنا

ّاٰبآَاؤُُ۬ اّناكاحا ّتانْكِحُواّما لَا  (وا
138 Ahmed bin Hanbel, el-Müsned, thk. Şuayb el-Arnaût - Âdil Mürşid (Müessesetü’r-Risâle, 2001), 25/395 

(No. 16013). 
139 el-Gazzâlî, İhyâ-u Ulûm’id-Dîn, 4/619. 
140 İbn Dureyd, “Krh”, 2/800. 



28 

belirtilerle kolayca gözlemlenebilir. Dolayısıyla “buğz/بغُض”, kalpte gizlenen bir duygu 

iken, “kerâhet/كراهة” daha somut ve dışa vurulan bir tepkidir.141 

Kur’an-ı Kerim’de müştaklarıyla birlikte “krh/كره” kökünden türeyen kelimeler 

41 defa geçmektedir. Bazı ayetlerde de “krh/ّكره” ile “hubb/  aynı ayette geçmekte ve ”حبّ 

birbirinin zıddı olarak kullanılmaktadır. “Savaş, hoşunuza gitmediği hâlde, size farz 

kılındı…”142 “Ey iman edenler! Zannın birçoğundan sakının. Çünkü zannın bir kısmı 

günahtır. Birbirinizin kusurlarını ve mahremiyetlerini araştırmayın. Birbirinizin 

gıybetini yapmayın. Herhangi biriniz ölü kardeşinin etini yemekten hoşlanır mı? İşte 

bundan tiksindiniz! Allah’a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz Allah tevbeyi çok kabul 

edendir, çok merhamet edendir.”143 

1.3.4. Nefret 

“Nfr/نفر” kelimesi sözlükte; “bir şeyden rahatsız olmak, tedirgin hissetmek, 

kaçmak, uzaklaştırmak, sakınmak, hoşlanmamak, sevmemek, nefret etmek, anlaşmazlık 

ve uyuşmazlık” gibi anlamlara gelir.144  

“Hubb/  kelimesinin zıt anlamlısı olan “sevgisizlik ve nefret” anlamına gelen ”حبّ 

“nfr/ّنفر” kelimesi Kur’an-ı Kerim’de 4 yerde kullanılmıştır: “İyice düşünmeleri için bu 

Kur’an’da ayrıntılı açıklamalar yaptık. Ama bu, sadece onların haktan uzaklaşmalarını 

arttırıyor.”145 “…Sen rabbinin Kur’an’daki ismini tek başına andığında canları sıkılmış 

olarak arkalarını dönüp giderler.”146 “…Fakat onlara bir uyarıcı gelince, bu ancak 

onların nefretlerini artırdı.”147 “…Senin bize emrettiğine mi secde edeceğiz?” derler ve 

bu onların nefretini artırır.”148 

1.3.5. La‘net 

Arapçada “l‘an/لعن” kökünden türeyen bir isim olan ve dilimizde de kullanılan 

“lânet” kavramı sözlükte; “kovmak, uzaklaştırmak, iyilik ve faydadan mahrum 

bırakmak” anlamlarına gelmektedir.149  

 
141 Gezgin, Kur’ân’da Sevgi, 191. 
142 el-Bakara 2/216. ( ّّكُرْهٌّلاكُمْا هُوا لايْكُمُّالْقِتاالُّوا ّعا   ( كُتبِا
143 el-Hucurât 49/12. ( ّّْدكُُم ّااحا ّياغّْتابّْباعْضُكُمّْباعْضاًّؕاايحُِب  لَا سَّسُواّوا ّتاجا لَا ّاثِمٌّْوا ّالظَّن ِ ّباعْضا ّاِنَّ ِ

ّالظَّن ؗ نوُاّاجْتانبِوُاّكاثٖيراًّمِنا ّاٰما اّالَّذٖينا يآَاّااي ها

حٖيمٌّ ابٌّرا وَّ اّتاـ ّاللّٰه اّؕاِنَّ اتَّقوُاّاللّٰه يْتاًّفاكارِهْتمُُوهُّؕوا ّااخٖيهِّما ّلاحْما  ( اانّْياأكُْلا
144 İbn Dureyd, “Nfr”, 2/788. 
145 el-İsrâ 17/41. (ًّّنفُوُرا اّيازٖيدهُمُّْاِلََّ ما فْنااّفٖيّهٰذااّالْقرُْاٰنِّلِياذَّكَّرُواّؕوا رَّ لاقادّْصا  (وا
146 el-İsrâ 17/46. (ًّىّاادْباارِهِمّْنفُوُرا

لَّوْاّعالَٰٓ حْداهُّوا ّفِيّالْقرُْاٰنِّوا بَّكا ّرا اِذااّذاكارْتا  (وا
147 Fâtır 35/42. ( ّنفُوُراًّ  اداهمُّْالََِّ اّزا اءاهمُّْناذٖيرٌّما اّجآَ  ( فالامَّ
148 el-Furkân 25/60. (ّّ

ࣖ
اداهمُّْنفُوُراً زا اّتاأمُْرُنااّوا  (ااناسْجُدُّلِما

149 İbn Manzûr, “L‘an”, 3/389. 



29 

Kur’an-ı Kerim’de 41 defa geçen “lâ‘net/لعنة” kavramı Allah’a, Resulüne, 

meleklere, diğer peygamberlere ve insanlara atfedildiği görülür. Allah’a izafe edildiğinde 

Allah’ın rahmet ve bağışından uzaklaştırılmayı, dünyada iyilik ve hidayetten, ahirette ise 

lütuf ve merhametten mahrum bırakılmayı ifade eder. “Onlar “Kalplerimiz 

muhafazalıdır” dediler. Öyle değil. İnkârları sebebiyle Allah onları lânetlemiştir. Bu 

yüzden pek az iman ederler.”150 Kur’an’ın ifadesiyle Allah’ın lânetine; kâfirler151, 

münafıklar152, zalimler153, şeytan154, Yahudiler155, Allah’ın indirdiklerini gizleyenler156, 

namuslu kadınlara zina iftirasında bulunanlar157, Âd kavmi158, Firavun ve adamları159, 

Allah’a ve Resulüne eziyet edenler160, Allah’a verdikleri sözde durmayanlar ve 

yeryüzünde bozgunculuk çıkaranlar161, yalan haber yayanlar162, uğrayacaklardır. 

Lanetleme fiili, insan tarafından yapıldığında “kötülüğünü istemek, küfür, 

hakaret, Allah’ın merhametinden mahrum kalmasını dilemek ve beddua” gibi anlamlar 

taşır.163 Aynı kökten türeyen “mel‘ûn/ملعون” ve “lâ‘in/لَعن” kelimeleri, “kovulmuş, 

 
150 el-Bakara 2/88. ( ّاّيؤُْمِنوُنا ُّبِكُفْرِهِمّْفاقالٖيلًّما ّبالّْلاعاناهُمُّاللّٰه قاالوُاّقلُوُبنُااّغُلْفٌ   ( وا
151 el-Bakara, 2/89. ( ِّّعالاىّالْكاافِرٖينا  ”.İşte bundan dolayı Allah'ın laneti kâfirleredir“ , ( فالاعْناةُّاللّٰه
152 et-Tevbe, 9/68. (  ٌّلاهُمّْعاذاابٌّمُقٖيم ّوا  ُ لاعاناهُّمُّاللّٰه ّوا سْبهُُمْ  ّحا اّؕهِيا ّفٖيها الِدٖينا نَّماّخا ها ّجا ّناارا الْكُفَّارا الْمُناافِقااتِّوا ّوا ُّالْمُناافِقٖينا اللّٰه عاداّ  ,Allah“ , ( وا

erkeğiyle kadınıyla münafıklara ve açıktan inkârcılık yapanlara, içinde ebedî olarak kalacakları cehennem 

ateşini vaad etmiştir. Onlara bu yeter de artar! Allah onları lânetlemiştir ve onlar için devamlı bir azap 

vardır.” 
153 el-A'râf, 7/44. (  ِّّعالاىّالظَّالِمٖينا نٌّبايْناهُمّْاانّْلاعْناةُّاللّٰه ذ ِ ّمُؤا اذَّنا  Ve aralarından bir duyurucu, “Allah’ın lâneti…“ , ( فاا

zalimlerin üzerine olsun!” diye bağırır.” 
154 el-Hicr, 15/35. ( ِّين الد ٖ ياوْمِّ الِٰىّ اللَّعْناةاّ ّ عالايْكا ّ اِنَّ  Şeytana dedi: Kıyamet gününe kadar lânetlenmiş“ , ( وا

bulunmaktasın!”  
155 en-Nisâ, 4/46. ( ًّّقالٖيل ّاِلََّ ّيؤُْمِنوُنا ُّبِكُفْرِهِمّْفالا لٰكِنّْلاعاناهُمُّاللّٰه  Yahudilerden bir kısmı… fakat inkârları sebebiyle“ , ( وا

Allah onları lânetlemiştir. Artık pek az inanırlar.” 
156 el-Bakara, 2/159. ( ُّّيالْعانهُُم وا ُّ يالْعانهُُمُّاللّٰه ّ ئِكا

لَٰٓ اوُُ۬ ّ الْكِتاابِ  فِيّ لِلنَّاسِّ بايَّنَّاهُّ اّ ما باعْدِّ مِنّْ الْهُدٰىّ وا الْباي نِااتِّ ّ مِنا لْنااّ اانْزا اّ مآَ ّ ياكْتمُُونا ّ الَّذٖينا ّ اِنَّ
عِنوُناّ   İndirdiğimiz açık delillerle hidayet bilgisini -kitapta onu insanlara apaçık göstermemizden“ , (  اللَّ

sonra- gizleyenler yok mu, işte onlara hem Allah lânet eder hem de lânet okuyanlar lânet eder.” 
157 Nûr, 24/23. ( ا لاهُمّْعاذاابٌّّّعاظٖيمٌّ  ّوا ةِِۖ خِرا الَْٰ تِّالْمُؤْمِنااتِّلعُِنوُاّفِيّالد نْيااّوا نااتِّالْغاافِلا ّالْمُحْصا ّيارْمُونا ّالَّذٖينا  İmanlı, saf ve“ , ( اِنَّ

namuslu kadınlara iftira atanlar dünyada ve âhirette lânetlenmişlerdir, onlara büyük bir ceza vardır.” 
158 Hûd, 11/60. ( ّ

ࣖ
ّقاوْمِّهُود  ّبعُْداًّلِعااد  بَّهُمّْؕاالَا ّعااداًّكافارُواّرا ّاِنَّ ّاالَآَ

ةِؕ ّالْقِيٰما ياوْما اتُبِْعوُاّفٖيّهٰذِهِّالد نْيااّلاعْناةًّوا  Onlar hem bu dünyada“ , ( وا

hem de kıyamet gününde lânete uğradılar. Evet Âd rabbini inkâr etti. Hûd’un kavmi Âd’ın canı 

cehenneme!” 
159 Hûd, 11/99. (ُّرْفوُد الْما فْدُّ ّالر ِ ّبئِسْا

ةِؕ ّالْقِيٰما ياوْما اتُبِْعوُاّفٖيّهٰذِهّٖلاعْناةًّوا  Onların burada da kıyamet gününde de lânet“ , (وا

peşlerini bırakmadı; verilen “ödül” ne kötü!” 
160 el-Ahzâb, 33/57. ( ًّ لاهُمّْعاذااباًّمُهٖيّنا ااعادَّّ ةِّوا خِرا الَْٰ ُّفِيّالد نْيااّوا سُولاهُّلاعاناهُمُّاللّٰه را اّوا ّاللّٰه ّيؤُْذوُنا ّالَّذٖينا  Allah’ı ve resulünü“ , (  اِنَّ

incitenleri Allah, dünyada ve ahirette lânetlemiş ve onlar için alçaltıcı bir ceza hazırlamıştır.” 
161 er-Ra'd, 13/25. ( ُّّّلاهُمُّاللَّعْناة ئِكا

لَٰٓ ّاوُُ۬ ّفِيّالَْارْضِ  يفُْسِدُّونا ّوا لا ُّبهَِّٖٓاانّْيوُصا ّاللّٰه را اّااما ّمآَ ياقْطاعوُنا ِّمِنّْباعْدِّمٖيثااقهِّٖوا اللّٰه ّعاهْداّ ّيانْقضُُونا الَّذٖينا وا

اّلدَّارِّ لاهُمّْسَُٓوءُ  Allah’a verdikleri sözü pekiştirdikten sonra bozanlar, Allah’ın korunmasını emrettiği bağı“ , ( وا

koparanlar ve yeryüzünde fesat çıkaranlar var ya işte rahmetten mahrum olmak da onlar içindir; dünyanın 

kötü sonu da onlar içindir.” 
162 el-Ahzâb, 33/60-61. ( ّّ اّالََِّ ّفٖيهآَ اوِرُوناكا ّيجُا ّبِهِّمّْثمَُّّلَا دٖيناةِّلانغُْرِيانَّكا ّفِيّالْما الْمُرْجِفوُنا ضٌّوا را ّفٖيّقلُوُبِهِمّْما الَّذٖينا ّوا لائِنّْلامّْيانْتاهِّالْمُناافِقوُنا
قتُ لِوُاّتاقْتٖيلًّ  اّثقُِفَُٓواّاخُِذوُاّوا ّما ّاايْنا لْعوُنٖيناَۛ  Münafıklar, kalplerinde çürüklük bulunanlar ve Medine’de asılsız“ , (قالٖيلًّما

haber yayanlar yaptıklarına son vermezlerse seni onların üzerine sevk edeceğiz; o zaman seninle beraber 

orada fazla oturamayacaklar, Allah’ın lanetine uğramış olarak nerede bulunsalar yakalanıp 

öldürülecekler.” 
163 Hamza Ermiş, Arapça’dan Türkçeleşmiş Kelimeler Sözlüğü (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2008), 375-376. 



30 

reddedilmiş, menfur, iğrenç, lanetli” anlamına gelir.164 Kur’an’da şeytan için Allah’ın 

rahmetinden uzaklaştırıldığından dolayı “mel‘ûn/ملعون” tabiri kullanılmıştır. “Kıyamet 

gününe kadar lânetlenmiş bulunmaktasın!”165 

1.3.6. Ğill/Ğulûl 

“Hubb/ /kelimesinin zıt anlamlılarından biri olan “ğill ”حبّ   ;kelimesi sözlükte ”غلّ 

“kin, nefret, düşmanlık, haset, kıskançlık, çekememezlik, kötülük yapma arzusu ve 

ihanet” gibi anlamlara gelir.166  

Râzî, “ğill/  kavramının “kin, haset ve nefret” anlamına geldiğini belirttikten ”غلّ 

sonra dilbilimcilerin şu açıklamasını aktarır: “Ğill/  ince ve latif olduğu için kalbin en ,”غلّ 

derinlerine nüfuz eden bir duygudur. Aynı kökten türeyen “ğulûl/غلوُل” kelimesi de 

“hileyle sinsice günahlara ulaşmak ve onları işlemek” anlamını taşır. Bir şey, inceliği ve 

latifliği sayesinde başka bir şeyin içine girdiğinde de bu ifade kullanılır. Nitekim kalbin 

derinliklerine işleyen sevgi de benzer bir şekilde tanımlanır.167 

“Ğill/  kalplerde bulunan kötülük yapma dürtüsüdür. Bu duygu, insanları ,”غلّ 

birbirine düşman ederek çatışmalara yol açıyor, suç ve kötülüklerin ortaya çıkmasına 

neden oluyor ve dünyanın huzur ve mutluluk dolu bir yer olmasını engelliyor. Eğer 

insanlarda bulunan bu “ğill/  duygusu iyi anlaşılır ve onu kontrol altına alacak tedbirler ”غلّ 

geliştirilirse, insanlar arasında kin ve düşmanlıktan uzak, daha barışçıl ve huzurlu bir 

ortam oluşturulabilir. Bu düşünce, toplumsal ilişkilerde denge ve uyum sağlamak için 

önemli bir adım olabilir.168 

Kur’an-ı Kerim’de “ğill/  kelimesi “nefret, kin ve düşmanlık” anlamında 3 غلّ 

ayette kullanıldığını görmekteyiz: “Biz onların kalplerinde kin namına ne varsa söküp 

attık.”169 “Biz, onların kalplerindeki kini söküp attık. Artık onlar sedirler üzerinde, 

kardeşler olarak karşılıklı otururlar.”170 “…Kalplerimizde, iman edenlere karşı hiçbir 

kin tutturma! Ey Rabbimiz! Şüphesiz sen çok esirgeyicisin, çok merhametlisin.”171 

 
164 İbn Manzûr, “L‘an”, 3/389. 
165 el-Hicr 15/35. ( ِّين ّاللَّعْناةاّّاِلٰىّياوْمِّّالد ۪ ّعالايْكاّ اِنَّّ  ( وا
166 İbn Manzûr, “Ğll”, 11/499. 
167 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 14/646. 
168 Yaşar Atila, “Kur’an’a Göre Ğıll Kavramı Bağlamında İnsanın Kötülük Yapma Sebeplerini Anlamak”, 

Academic Platform Journal of Islamic Researches 3/3 (2019), 370. 
169 el-A’râf 7/43. ( ارُّ  ّتاجْر۪يّمِنّّْتاحْتِهِمُّّالَْانْها اّف۪يّصُدوُرِهِمّّْمِنّّْغِل ّ  عْنااّما نازا  (وا
170 el-Hicr 15/47. ( ّمُتاقاابلِ۪يناّ اناًّعالٰىّسُرُرّ  ّاِخْوا اّف۪يّصُدوُرِهِمّّْمِنّّْغِل ّ  عْنااّما نازا  (وا
171 el-Haşr 59/10. ( حٖيمٌاّ فٌّرا ؤُُ۫ ّرا بَّنآَاّاِنَّكا نوُاّرا ّاٰما ّلِلَّذٖينا ّتاجْعالّْفٖىّقلُوُبنِااّغِلًّ لَا  (وا



31 

Kur’an-ı Kerim’de “hubb/  kelimesinin zıt anlamlısı olarak kullanılan başka ”حبّ 

kavramların da olduğunu görmekteyiz. Bunlardan biri olan “kalâ/قلي” kavramı sözlükte, 

“nefret etmek, iğrenmek, buğz etmek, soğuk davranmak, darılmak, küsmek” anlamlarına 

gelmektedir.172 Kur’an-ı Kerim’de 2 ayette geçmektedir. “Rabbin seni terk etmedi, sana 

darılmadı da.”173 ayetinde darılma anlamında kullanılmışken “Lût, “Doğrusu ben bu 

yaptığınızdan dolayı sizden nefret ediyorum dedi.”174 ayetinde ise nefret etmek ve 

iğrenmek manasında kullanılmıştır. 

Kur’an-ı Kerim’de “hubb/  kelimesinin zıt anlamlısı olarak kullanılan diğer bir ”حبّ 

kavram “şenee/ ّا  kelimesidir. Bu kelime; “sevimsiz ve sevilmeyen”175 anlamına gelen ”شاناأ

“şenee/ ّا  dır. Sözlükte, “Buğz etmek ve şiddetli kin”شاناآن /kökünün çoğulu “şeneân ”شاناأ

beslemek” anlamlarında kullanılmıştır.176 Kur’an-ı Kerim’de 2 ayette geçmektedir. 

“…Sizi Mescid-i Haram’dan alıkoydular diye birtakımlarına beslediğiniz kin, sakın ha 

sizi, haddi aşmaya sürüklemesin…”177 “…Bir topluma olan kininiz, sakın ha sizi 

adaletsizliğe itmesin. …”178 

Genel bir bakış açısıyla değerlendirildiğinde denilebilir ki bu kavramların her biri 

“hubb/  .kelimesinin zıt anlamlısı olan nefretin farklı derecelerini ifade etmektedir ”حبّ 

“Buğz/بغُض” genel nefreti ifade ederken, “mkt/مقت” Allah’ın gazabını, “kerâhet/كراهة” 

fiziksel tiksintiyi, “nfr/نفر” ve “kalâ/قلي” uzaklaşma hissini, “lâ‘net/لعنة” tamamen 

reddetmeyi belirtirken, “ğill” ve “şeneân/ شاناآن” ise kalbe işleyen kini ifade etmektedir. Bu 

kavramlar içerisinde “mkt/مقت” ve “lâ‘net/لعنة” kavramlarının Allah’a izafe edilmesi, ilâhî 

adalet sisteminde nefretin yerini göstermektedir. Bu kavramlar, özellikle zulüm ve inkâr 

durumlarında devreye giren ilâhî tepkilerin bir yansıması olarak zikredilir. Kısacası bu 

kavramların her biri “hubb/  yani sevgi kavramının farklı açılardan karşıt anlamlıları ”حبّ 

olarak beyan edilmektedir. 

1.4. Allah’ın Kulunu Sevmesi 

Kullarına şah damarından daha yakın olan Allah,179 bizlere kendisini esmâ 

sıfatlarıyla tanıtır. Allah’ın isimlerinden biri olan “Vedûd” esmâsı, O’nun kullarını çok 

 
172 İbn Manzûr, “Kly”, 8/383. 
173 ed-Duhâ 93/3. ( اّّقالٰىّ  ما ّوا ب كاّ ّرا دَّعاكاّ اّوا  (ما
174 eş-Şu’arâ 26/168. ( ّالْقاال۪يناّ  لِكُمّّْمِناّ يّلِعاما ّانِ ۪  (قاالاّ
175 el-İsfahânî, “Şne”, 465. 
176 İbn Manzûr, “Şne” 1/101. 
177 el-Mâide 5/2. ( امِّّاانّّْتاعْتادوُاّ  را سْجِدِّّالْحا د وكُمّّْعانِّّالْما ّاانّّْصا نَّكُمّّْشانااٰنُّّقاوْمّ  ّّياجْرِما لَا  (وا
178 el-Mâide 5/8. ( ّّتاعْدِلوُاّ  ّعالَٰٓىّاالََّ نَّكُمّّْشانااٰنُّّقاوْمّ  ّّياجْرِما لَا  (وا
179 Ayet için bkz. Kâf 50/16. 



32 

sevdiğini ve onlara karşı ne kadar şefkatli olduğunu ifade eder. Yüce Allah’ın kullarına 

olan lütuf ve keremini, şefkat ve merhametini, affedici ve bağışlayıcı olduğunu ifade eden 

“Latîf”, “Kerîm”, “Raûf”, “Halîm”, “Vekîl”, “Ğafûr”, “Velî”, “Birr”, “Ğaffâr”, “Tevvâb” 

ve “Afûvv” gibi isimleri de Allah’ın kullarını sevmesi ile bağlantılı esmâlarıdır. Özellikle 

sevgiyle doğrudan bağlantılı olan “Rahmân” ve “Rahîm” isimleri, Tevbe Sûresi hariç tüm 

sûrelerin başında besmele olarak zikredilir. Bu durum, Allah’ın sevgiye ve merhamete 

verdiği büyük önemi açıkça ortaya koyar. Yüce Allah’ın, “O, kendisine rahmeti farz 

kılmıştır.”180 ifadesiyle rahmetini, yani sevgi ve merhametini vurgulaması, kullarına karşı 

sonsuz şefkatini ve sevgisini gösterir.181 

Kur’an-ı Kerim’de, “Onlar Allah’ı sever, Allah da onları sever.”182 ayetinde 

Allah’ın sevdiği kullarının müminlere karşı alçak gönüllü, hakikat inkârcılarına karşı 

saygınlıklarını koruyacak şekilde onurlu bir duruş sergiledikleri, Allah yolunda cihat edip 

hiçbir kınayıcının kınamasından da korkmadıkları beyan edilir. 

Mümin bir kul Allah’ın emir ve yasaklarına, belirttiği İslami ölçülere, helal ve 

haram çizgisine ne kadar çok riayet ederse o denli Allah’ın sevdiğini kazanmış olacaktır. 

Allah’ın sevgisinin kazananlarında istekleri yerine getirilir. Bir hadis-i kutside Allah’ın 

şöyle buyurduğu belirtilir: “Kim benim sevdiğim kuluma düşmanlık ederse, ben ona savaş 

açmış olurum. Kulum, farz kıldığım şeylerden daha sevimli bir şeyle bana yaklaşamaz. 

Kulum, nafile ibadetlerle bana yaklaşmaya devam eder, sonunda onu severim. Onu 

sevdiğim zaman, artık ben onun işiten kulağı, gören gözü, tutan eli ve yürüyen ayağı 

olurum. Eğer benden bir şey isterse, mutlaka ona veririm. Eğer bana sığınırsa, onu 

korurum.”183 

Allah sevgisini kazanmanın yollarından biri Allah Resulü’ne (s.a.v.) tabi olmak 

ve ona uymaktır. Kur’an-ı Kerim’de: “De ki: Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki, 

Allah da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok 

merhamet edendir.”184 buyrularak Allah’ın sevgisine mazhar olmanın Hz. Peygamber’e 

(s.a.v.) gönülden bağlanmak ve onun emirlerine uymakla mümkün olacağı ifade 

edilmiştir. 

 
180 el-En’âm 6/12. 
181 Fatma İlgin, Kur’an’da Sevgi Kavramının Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi (Edirne: Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2021), 18-19. 
182 el-Mâide 5/54. 
183 Buhârî, “Rikak”, 38. 
184 Âl-i İmran 3/31. 



33 

Allah’ın kulunu sevmesi, onu kendi nefsinin arzularına, şeytana ve diğer Allah 

düşmanlarına uymaktan korumasıdır.185 Yani Allah’ın sevmesi kulun doğru yolda 

kalmasını ve ilâhî rızaya ulaşmasını sağlayan bir işarettir.  

Allah’ın sevdiği ve razı olduğu kullarına ihsan ve ikramını şu şekilde tasnif 

edebiliriz. 

1. Allah, sevdiği ve razı olduğu kullarını cenneti ile müjdelemiş ve onların 

kurtuluşa erdiğini beyan etmiştir. Kur’an-ı Kerim’e bu hakikat şöyle dile getirilmiştir: 

“Onları, içlerinden ırmaklar akan ve içlerinde ebedî kalacakları cennetlere sokacaktır. 

Allah onlardan razı olmuş, onlar da Allah’tan razı olmuşlardır. İşte onlar, Allah’ın 

tarafında olanlardır. İyi bilin ki, Allah’ın tarafında olanlar kurtuluşa erenlerin ta 

kendileridir.”186  

2. Allah, kulunu sevdiğinde yer ve gök ehline de o kişiyi sevdirir. Bir hadiste şöyle 

buyurulur: “Allah bir kulunu sevdiği zaman, Cebrail’i çağırır ve şöyle der: ‘Ben filan 

kulumu seviyorum, sen de onu sev.’ Cebrail de onu sever. Sonra göklerde şöyle nida 

edilir: ‘Allah filan kulunu seviyor, siz de onu sevin.’ Gök ehli de onu sever. Sonra 

yeryüzündekilerin gönlünde o kimseye karşı bir sevgi uyanır.”187 

3. Allah’ın sevgisini kazanan kulların günahları bağışlanır. Kur’an’da şöyle 

zikredilir: “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki, Allah da sizi sevsin ve 

günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”188 

4. Allah bir kulunu severse onun isteklerini yerine getirir. Bir hadiste: “…Onu 

sevdiğim zaman, artık ben onun işiten kulağı, gören gözü, tutan eli ve yürüyen ayağı 

olurum. Eğer benden bir şey isterse, mutlaka ona veririm…”189 buyurulur.  

5. Allah, sevdiklerini korur ve himaye eder. Hadis-i şerifte şu şekilde beyan 

edilmiştir: “Allah bir kulunu sevdiği zaman, onu dünyanın zararlarından korur. Tıpkı 

birinizin hasta olan birini (soğuk) sudan koruduğu gibi.”190 

6. Allah, sevdiği kullarının yanında olup kulun işlerini kolaylaştırır. Bir hadis-i 

kutside Allah şöyle buyuruyor: “Ben, kulumun hakkımdaki zannı gibiyim. O, beni andıkça 

 
185 Muhammed b. Yusuf Ebû Hayyan el-Endelüsî, Bahri’l-muhît (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1999), 2/86-87. 
186 el-Mücâdele 58/22. 
187 Müslim, “Birr”, 157. 
188 Âl-i İmrân 3/31. 
189 Buhârî, “Rikak”, 38. 
190 Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Ebî Bekr b. İsmâîl el-Bûsîrî, İtḥâfü’l-hıyere bi-zevâʾidi’l-mesânîdi’l-

ʿaşere, thk. Ebû Temîm Yâsir bin İbrâhîm (Riyad: Dâru’l-Vatan, 1420), “Zühd”, 1 (No. 7259), 7/431. 



34 

ben onunla beraberim. O, beni içinden anarsa ben de onu içimden anarım. O, beni bir 

cemaat içinde anarsa, ben de onu daha hayırlı bir cemaat içinde anarım. O, şayet bana 

bir karış yaklaşacak olursa, ben ona bir zira yaklaşırım. Eğer o, bana bir zira yaklaşırsa, 

ben ona bir kulaç yaklaşırım. Kim bana yürüyerek gelirse, ben ona koşarak giderim. Kim 

bana şirk koşmaksızın bir arz dolusu günahla gelse, ben de onu bir o kadar mağfiretle 

karşılarım.”191 

7. Allah, sevdiği kulunu musibetlerle imtihan eder. Bu hakikati dile getiren bir 

hadiste Allah Resulü (s.a.v.) şöyle buyuruyor: “Sevabın çokluğu, belanın büyüklüğüne 

göredir. Allah, bir toplumu sevdiği zaman şüphesiz onları (sıkıntı, musibet ve belalarla) 

imtihan eder. Artık kim bir (imtihan edildiği bela ve musibetlere) rıza gösterirse, Allah’ın 

rızası (ve sevabı) o kimseyedir. Kim de (imtihan edildiği bela ve musibetlere) öfkelenir 

(ilâhî hükme rıza göstermez) ise, Allah’ın gazabı (ve azabı) o kimseyedir.”192 

Sonuç olarak “Allah güzeldir güzel olanı sever”193 hadisi sırrınca diyebiliriz ki 

mümin bir kulun Allah’ın sevgisini kazanması için güzel ve Allah’ın rızasına uygun bir 

hayat sürdürmesi gerekmektedir. Allah’ın sevgisi, müminler için hem bir lütuf hem de 

sorumluluktur. Kulun bu sevgiyi hak etmesi; iman, takvâ ve salih amellerle mümkün 

olabilir. İfade edilen bunca hadisler ilâhî sevginin pratik hayattaki yansımalarını 

gösterirken müminlere Allah’a yakınlaşmanın yollarını işaret etmektedir. Nihayetinde, 

Allah’ın sevgisini kazanmak, dünya ve ahiret saadetinin en büyük garantisidir. 

1.5. Kulun Allah’ı Sevmesi 

İslam’da sevgi denilince kulun Allah’a olan sevgisi ilk akla gelmektedir. 

Kur’an’da “iman edenler en çok Allah’ı severler”194 ayeti ile “Ey iman edenler! Sizden 

kim dininden dönerse bilsin ki Allah öyle bir kavim getirecektir ki Allah onları sever, 

onlar da Allah’ı severler…” ayeti gösteriyor ki müminlerin esasında sevmesi ve 

bağlanması gereken yegâne varlık Allah’tır.  

Kulun Rabbini sevmesi, O’na saygı gösterip itaatle bağlı olması ve Allah’ın 

sevap ve ihsanını kazanmayı murat etmesidir. Zaten sevgi, bağlı olmaktır. Çünkü seven 

kişi, sevdiğine mümkün olduğunca bağlı kalır ve bu bağlılık, sevginin en temel 

 
191 Müslim “Tevhid”, 1; Buhârî “Tevhid”, 15. 
192 Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî İbn Mâce, es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût vd. (Dâru’r-

Risâle el-Âlemiyye, 1430), “Fiten”, 23 (No. 4031). 
193 Müslim “İman”, 39. 
194 el-Bakara 2/165. (  ِّ حُبًّاّلِِه نَُٓواّااشادّ  ّاٰما الَّذٖينا  (وا



35 

göstergesidir.195 Zemahşerî (ö. 538/1144), bu görüşü destekler nitelikte kuldaki Allah 

sevgisini, “Kulun Rabbine olan sevgisi; O’na itaat etmesi, rızasını istemesi, gazabını ve 

cezasını gerektirecek şeylerden sakınmasıdır” şeklinde ifade etmektedir.196 

Nursî, kuldaki sevgiyi hakikî ve mecazî sevgi olarak tanımlamıştır. Hakikî sevgi, 

yalnızca Allah’a yönelik olan sevgi iken mecazî sevgi insanın nefsine, yakınlarına, 

milletine veya dünyaya duyduğu sevgidir. Nursî, mecazî sevginin yanıltıcı olduğunu, 

çünkü tüm bu sevgilerin aslında Allah’ın isim ve sıfatlarının yansımalarına duyulması 

gerektiğini savunur. Ona göre kâinattaki her varlık, “Yaratıcının kemalini gösteren bir 

aynadır, bu nedenle sevginin ölçüsü, her şeyi “Mahbub-i Ezelî” adına sevmektir. Bu 

düşüncelerini şu dizeleriyle ifade etmektedir: “Evet insan evvelâ nefsini sever. Sonra 

akaribini sonra milletini sonra zihayat mahlukları sonra kâinatı, dünyayı sever. Bu 

dairelerin her birisine karşı alakadardır. Onların lezzetleriyle mütelezziz, elemleriyle 

müteellim olabilir. Halbuki şu herc ü merc âlemde ve rüzgâr deveranında hiçbir şey 

kararında kalmadığından bîçare kalb-i insan her vakit yaralanıyor. Elleri yapıştığı 

şeylerle, o şeyler gidip ellerini paralıyor, belki koparıyor. Daima ızdırap içinde kalır yahut 

gaflet ile sarhoş olur. Madem öyledir, ey nefis! Aklın varsa, bütün o muhabbetleri topla, 

hakikî sahibine ver, şu belalardan kurtul. Şu nihayetsiz muhabbetler, nihayetsiz bir kemal 

ve cemal sahibine mahsustur. Ne vakit hakikî sahibine verdin, o vakit bütün eşyayı onun 

namıyla ve onun âyinesi olduğu cihetle ızdırabsız sevebilirsin. Demek şu muhabbet, 

doğrudan doğruya kâinata sarf edilmemek gerektir. Yoksa muhabbet, en leziz bir nimet 

iken, en elîm bir nıkmet olur.”197 

İnsan kalbi, kendisine iyilik yapana doğal bir sevgi besler. Bu bakımdan, en büyük 

iyilik sahibi olan Allah, sevgide en ön sırada yer almalıdır. Zira insanın varlığı, hayatını 

sürdürebilmesi için gerekli rızık ve sağlık gibi tüm nimetler doğrudan O’nun lütfudur. 

Allah Resulü (s.a.v.) bu konuda şöyle buyurmuştur: “Allah’ı, size verdiği nimetlerle 

rızıklandırdığı için sevin. Beni de Allah sevgisi için sevin. Ehli beytimi (ailemi) de benim 

sevgim için sevin.”198  

 
195 el-Endelüsî, Bahri’l-muhît, 2/86-87. 
196 Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an hakâikı 

gavâmizi’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî vucûhi’t-te’vîl, thk. Mustafa Hüseyin Ahmed (Kahire-Beyrut: 

Dârü’r-Reyân li’t-Türâs/Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 1407), 1/646. 
197 Nursî, Sözler, 358-359. 
198 Ebû Îsâ Muhammed bin Îsâ bin Sevre et-Tirmizî, el-Câmiu’l-kebîr (Sünenü’t-Tirmizî), thk. Şuayb el-

Arnaût (Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 2009), “Menâkıb”, 104 (No. 4123). 



36 

Allah Resulü (s.a.v.), ümmetine hem yol gösteren hem de örnek teşkil eden bir 

duasında şu şekilde niyazda bulunmuştur: “Allah’ım! Bana, Sen’in sevgini ve Sen’in 

katında sevgisi bana fayda sağlayacak kimselerin sevgisini nasip eyle. Allah’ım! Bana 

sevdiğim şeylerden rızık verdiğin zaman, onu Sen’in sevdiğin şeyler doğrultusunda 

harcamamda bir güç ve destek kıl. Allah’ım! Sevdiğim ama bana nasip etmediğin şeyleri 

de Sen’in sevdiğin şeylere yönelmem için bir huzur vesilesi kıl.”199 Hz. Davud da Allah’a 

duasında şöyle niyaz etmiştir: “Allah’ım! Senden kendi sevgini, seni sevenlerin sevgisini 

ve beni senin sevgine ulaştıracak ameli istiyorum. Allah’ım! Sevgini bana nefsimden, 

ailemden ve soğuk sudan daha sevimli kıl!”200 Allah Resulü (s.a.v.) ve Hz. Davud 

dualarında dile getirdikleri temenniler ile bizlere ilâhî sevginin bir kulun hayatındaki en 

yüce arzu ve hedef olması gerektiğini göstermektedir. Hz. Davud’un duasında geçen 

“soğuk sudan daha sevimli kıl” ifadesi, çölde susamış bir insanın hayatta kalmak için 

duyduğu en büyük arzuyla Allah sevgisini karşılaştırarak, bu sevginin ne kadar içten ve 

zaruri olması gerektiğini mecaz yoluyla anlatmıştır. 

Sonuç olarak tüm varlıklar acizdir ve birbirine muhtaçtır. Mümin, nimetlerin 

kaynağı olan Allah’a tam bir bağlılıkla huzur, sevinç ve dinginlik bulur. Yaratıcıyı 

tanımak ve O’na bağlanmak, insanın psikolojik dengesi için kritik bir ihtiyaçtır. Bu bağ 

koparıldığında içsel çatışmalar ortaya çıkar. Allah’ı sevmek, diğer tüm sevgilerin önüne 

geçmelidir. Bu sebeple Allah sevgisi, dünyevi sevgilerden olan anne, baba, eş, çocuk, 

vatan gibi sevgilerden üstün olmalıdır.201 

1.6. Sevgi-İman İlişkisi 

İman “emn/أمن” fiilinden türeyen bir mastardır; “gönül huzuru, korkudan bertaraf 

olmak ve insanın güven içinde olması” anlamlarına gelmektedir.202  

Sevgi ve iman birbirleriyle yakın bir ilişki içerisindedirler. Şöyle ki insan, kendi 

varlığının farkında olan tek varlık olarak, geçmişin pişmanlıkları ve geleceğin 

belirsizlikleri arasında sıkışıp kalan bir varlıktır. Bu durum, onu ebediyete uzanan bir 

anlam arayışına sürüklerken, aynı zamanda içsel bir çıkmazla yüz yüze getirir. Hayat 

ilerledikçe bu üzüntü ve endişeler birikerek ağır bir yük haline gelir. İnsan, adeta “dertler 

yumağına” dönüşen bir ruh haline hapsolur.203 İşte bu varoluşsal sancının çözümü, kişinin 

 
199 Tirmizî, “Deavât”, 76 (No. 3797). 
200 Tirmizî, “Deavât”, 75 (No. 3796).  
201 Gezgin, Kur’ân’da Sevgi, 354. 
202 el-İsfahânî, “Emn”, 90. 
203 Erich Fromm, Sevme Sanatı, çev. Işıtan Gündüz (İstanbul: Say Yayınları, 2024), 29-32. 



37 

Rabbini tanıması ve ona tam bir teslimiyetle iman etmesiyle mümkündür. İman da 

sevginin bir tezahürüdür. Çünkü seven iman ve itaat eder. Şairin dediği gibi, 

 لوّكانّحبكّصادقاّلأطعته.ّّّّانّالمحبّلمنّيحبّمطيعّ

“Eğer sevginde samimi olsaydın, O’na itaat ederdin. Çünkü seven, sevdiğine itaat 

edendir.”204 Bu sevgiye ve itaate en layık olanda hiç şüphesiz Allah’tır.  

Ayette de iman edenlerin en çok Allah’ı sevdiği dile getirilmiştir.205 Kulun Allah’a 

duyduğu sevgi, imanın en temel unsurlarından biridir. İmanın, sadece duygusal bir olgu 

olarak tanımlanamayacağı açıktır. Ancak iman yalnızca tek bir kavramla ifade edilmek 

zorunda olsaydı, bu kavram büyük ihtimalle sevgi olurdu. İnsan, evrendeki her şeyin 

yaratıcısı ve mutlak sahibi olan, sonsuz merhamet ve iyilik sahibi Rabbine iman ettiğinde, 

O’na karşı duyduğu sevgi doğal bir sonuç olmaktadır.206 

Kur’an-ı Kerim’de sevgi teması ele alındığında, bu kavramın özellikle Allah 

sevgisi etrafında yoğunlaştığı görülür. Bu sevgi, Kur’an’ın genel yapısı içerisinde oldukça 

belirgin bir yer tutar ve tevhid ilkesinin temel taşlarından biri olarak karşımıza çıkar. 

Kur’an-ı Kerim’de, “İnsanlardan kimileri vardır ki, Allah’tan başka bazı varlıkları 

Allah’a denk tanrılar sayar da bunları Allah’ı sever gibi severler. İman edenler ise en 

çok Allah’ı severler. Keşke zalimler -azapla yüz yüze geldiklerinde anlayacakları gibi- 

şimdi de bütün kuvvetin Allah’a ait olduğunu ve Allah’ın azabının çok şiddetli olduğunu 

anlasalardı!”207 ayeti kulluğun temelinde sevginin olduğunu vurgulamakta ve 

müminlerin en büyük sevgiyi Allah’a duydukları belirtilmektedir. İnsan, en çok neyi 

seviyorsa, aslında onu hayatında ilahlaştırmış olur. Bundan dolayıdır ki imanın temel 

unsurları arasında kulun Allah’a olan sevgi ve bağlılığı vardır. Aynı zamanda ayette 

müminler yalnız Allah’ı severler tabiri yerine en çok Allah’ı severler ifadesi bizlere başka 

varlıkların da meşru ve makul ölçülerde sevilebileceği mesajını vermektedir. Yeter ki bu 

sevgiler Allah sevgisinin önüne geçmesin ve Allah’ı unutturmasın.208 

Kur’an-ı Kerim’de Hz. İbrahim’in bir Yaratıcı arama hâleti, iman ve sevgi 

arasındaki sıkı bağı göstermektedir. Hz. İbrahim, yıldızların Tanrı olma ihtimalini 

 
204 Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim Semerkandî, Bahru’l-’ulûm (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1992), 1/110-111. 
205 el-Bakara 2/165. 
206 Arslan, Kur’an-ı Kerim’de Hubb (Sevgi) Kavramı, 28. 
207 el-Bakara 2/165. (ّّ وْنا واّاِذّْيارا ّظالامَُٓ ىّالَّذٖينا لاوّْيارا ّوا  ِ حُّبًّاّلِِه نَُٓواّااشادّ  ّاٰما الَّذٖينا ّوا  ِ ِّاللّٰه ِّاانْدااداًّيحُِب وناهُمّْكاحُب  نّْياتَّخِذُّمِنّْدوُنِّاللّٰه ّالنَّاسِّما مِنا وا

اّشادٖيدُّالْعاذاابِّ ّاللّٰه اانَّ مٖيعاً ّوا ِّجا لِِه ةاّ ّالْقوَُّ ّاانَّ  (الْعاذاابا 
208 Karaman vd., Kur’an Yolu, 250-252. 



38 

değerlendirirken, bir şeyin ilâhî olabilmesi için ona duyulan sevginin de kaçınılmaz 

olduğunu belirtmiştir. Bu bağlamda, “…ben batanları sevmem”209 ifadesi, sevginin 

imanla olan ilişkisini açıkça ortaya koymaktadır. Bu, sevgiyi sadece bir duygu değil, aynı 

zamanda bir ibadet şekli ve doğru inanç olarak ele almaktadır. Hz. İbrahim’in “…ben 

batanları sevmem” demesi, onların Tanrı olamayacağına duyduğu inancın bir 

yansımasıdır. Burada rubûbiyetin ve ubudiyetin temelinde sevgi bulunmalıdır. Çünkü bir 

varlığa Tanrı olarak tapabilmek için, ona en üst düzeyde sevgi ve bağlılık duyulması 

gereklidir.210 

Kur’an-ı Kerim’de imanın Allah tarafından sevdirildiği beyan edilmektedir: 

“Bilin ki Allah’ın elçisi aranızdadır. Birçok durumda o sizin dediklerinizi yapsaydı işiniz 

kötüye giderdi, fakat Allah size imanı sevdirdi ve onu gönlünüze sindirdi; inkârcılığı, 

yoldan çıkmayı ve emre aykırı davranmayı da size çirkin gösterdi. Allah tarafından 

bahşedilmiş bir lütuf, bir nimet olarak doğru yolu bulmuş olanlar işte onlardır (bu 

vasıflara sahip olan sizlersiniz). Allah her şeyi bilmekte, yerli yerince yapmaktadır.”211 

Allah Resulü (s.a.v.) iman ve sevgi arasındaki bağı şöyle izah etmektedir: “Üç 

özellik vardır ki kimde bulunursa o kişi imanın tadını alır: 

1. Allah ve Resulünü her şeyden çok sevmek, 

2. Bir kimseyi yalnızca Allah için sevmek, 

3. Allah kendisini küfürden kurtardıktan sonra tekrar küfre dönmeyi, ateşe atılmak 

kadar çirkin ve tehlikeli görmek.”212 

Tasavvufun önemli isimlerinden Cüneyd-i Bağdâdî, ilâhî sevgiyi tevhid, fenâ ve 

elest bezmi çerçevesinde yorumlamaktadır. Ona göre gerçek manada imanı ve tevhidi 

idrak eden kişi, benliğini aşarak fenâ makamına ulaşır. Bu makamda kişi, “aynü’l-

muhabbe” olarak tanımlanan hakiki sevgiye erişir. Bu sevgi, Allah’ın sevdiğini sevmek 

ve O’nun hoşnut olmadığı şeylerden uzak durmak şeklinde tezahür eder.213 

 
209 el-En’âm 6/76. ( فلِٖيناّ ّالَْٰ ّاحُِب   (لَآَ
210 Seyyid Kutub, Fîzılâl-il Kur’an, çev. İ. Hakkı Şengüler vd. (İstanbul: Hikmet Yayınları, 1986), 308-

309. 
211 El-Hucurât 49/7. (ّّْناهُّفٖيّقلُوُبِكُم يّـَ زا ّوا انا يما ّّالِايْكُمُّالَْٖ بَّباّ اّحا ّاللّٰه لٰكِنَّ ّالَْامْرِّلاعانتِ مّْوا ّمِنا ّاللّٰهِّؕلاوّْيطُٖيعكُُمّْفٖيّكاثٖير  سُولا ّفٖيكُمّْرا واّاانَّ اعْلامَُٓ وا
اشِدوُناّ  ّهمُُّالرَّ ئِكا

لَٰٓ ّاوُُ۬ الْعِصْيااناؕ ّوا الْفسُُوقا ّوا هاّالِايْكُمُّالْكُفْرا كارَّ  (وا
212 Müslim “İman”, 67. 
213 Ebu Abdurrahman es-Sülemi, Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemi’nin Risaleleri, çev. Süleyman Ateş 

(Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1981), 163. 



39 

Allah iman edenler ve samimi bir kalp ile kulluk görevini yerine getirenlerin 

gönüllerine sevgiyi var edeceğini beyan etmektedir. Kur’an-ı Kerim’de şöyle 

buyrulmaktadır: “İman edip salih ameller işleyenler için Rahmân, (gönüllere) bir sevgi 

koyacaktır.”214 Bu formül şu şekilde ifade edilebilir; İman edip salih amel işleme 

sonucunda Allah’ın sevgisine mahzar olunuyorsa, Allah’ın sevdiği ve razı olduğu kişinin 

de cennet ile mükâfatlandırılacağı doğal bir sonuçtur. 215 Bu hakikat birçok ayette de 

beyan edilmektedir.216 

İman-sevgi ilişkisini beyan niteliği taşıyan bir hadiste Allah Resulü (s.a.v.) şöyle 

buyurmaktadır: “…Şüphesiz Allah dünyayı sevdiği ve sevmediği kimselere verir. Fakat 

imanı sadece sevdiği kimselere lütfeder. Öyleyse Allah kime iman nasip etmişse, bilsin ki 

Allah onu seviyordur. Canım elinde olan Allah’a yemin ederim ki, hiçbir kul kalbi ve dili 

teslim olmadıkça (gerçek manada) Müslüman olamaz…”217 

Sonuç olarak insanın varoluşsal arayışında iman ve sevginin birbirini tamamlayan 

iki temel unsur olduğunu görmekteyiz. İmanın “güven ve huzur”, sevginin ise “bağlılık 

ve itaat” boyutları insanın varoluşsal sancılarına çözüm sunan ve birbirini besleyen iki 

dinamik olduğu görünmektedir. Kur’an’da “Rahmân’ın gönüllerde sevgi yaratması” 

vaadi, imanın nasıl ilâhî sevgiye dönüşeceğini göstermektedir. Allah’a duyulan hakikî 

sevgi ise hem dünyada içsel huzurun hem de ebedî saadetin anahtarı olarak beyan 

edilmektedir. Mümin, bu sevgi sayesinde ne geçmişin pişmanlıklarına ne de geleceğin 

belirsizliklerinin esiri olur. Rabbine tam bir teslimiyet ile güvenerek sevginin emân hâlini 

yaşar. 

1.7. Sevgi-Korku İlişkisi 

Korku, Arap dilinde genellikle “havf/وف  .kavramı ile ifade edilmektedir ”خا

“Korku, endişe ve dehşet”218 anlamlarına gelen “havf/وف  zanna ya da bilgiye dayanan“ ,”خا

bir işaretten yola çıkarak istenmeyen bir şeyin meydana geleceğini beklemektir.”219 Bu 

kavram “hoşlanılmayan bir durumun başa gelmesinden veya arzulanan bir şeyin elde 

edilememesinden duyulan kaygı ve korku” olarak da tanımlanmaktadır.220 

 
214 Meryem 19/96. (حْمٰنُّوُدًّا ياجْعالُّلاهُمُّالرَّ اتِّسا الِحا عامِلوُاّالصَّ نوُاّوا ّاٰما ّالَّذٖينا  (اِنَّ
215 İsmail Karagöz, Allah Sevgisi Allah Korkusu (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2014), 27-28. 
216 Bkz. et-Teğabün 64/9; et-Talâk 65/11. 
217 Ahmed bin Hanbel, el-Müsned, 6/189 (No. 3672). 
218 İbn Manzûr, “Hvf”, 9/99. 
219 el-İsfahânî, “Hvf”, 303. 
220 Mustafa Kara, “Havf”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1997), 

16/328-329. 



40 

Tanımı yapılan korku kavramının istenmeyen bir hal olduğunu görmekteyiz. Hiç 

kimse korkmaktan veya korkutulmaktan zevk almaz. Lakin yaratılıştan gelen bu korku 

duygusunun sevgi duygusu kadar gerekli ve yararlı olduğu ifade edilmektedir: “Korku 

duygusu, belirli sınırlar dahilinde, insanın hem fiziksel hem de toplumsal konumunu 

gözetmesi, görev ve sorumluluklarını koruyarak hayatını denge içerisinde sürdürmesi 

açısından önemli ve işlevsel bir özelliktir. Bu yönüyle faydalı bir duygudur.”221 

İbn Kayyım’a göre, insanın belirli bir dengede taşıdığı korku duygusu gerekli ve 

faydalıdır. Ona göre bu duygu, kişinin kendini güvende hissetmesine yol açabilecek 

rehavetten kurtulmasını, ilâhî tehdidi ciddiye almasını, işlediği günahları kabul etmesini 

ve amellerinin sonuçlarını düşünmesini sağlar. Bu tür bir korkunun oluşması için ise 

bilinç ve bilgi temel şarttır. Çünkü kişi, neyle karşılaşacağını bilmiyorsa ondan korkması 

da mümkün değildir. Korku iki temel unsura bağlı olarak gelişir: İlki, doğrudan 

hoşnutsuzluk duyulan ve yaşanması arzu edilmeyen durumun kendisidir. İkincisi ise bu 

sonuca götüren etkenler ve yollar. Kişi hem sonucun hem de bu sonuca götüren sebeplerin 

farkında olduğu ölçüde gerçek bir korku yaşar. Bunlardan herhangi birine dair bilgisinin 

eksikliği ise korkunun zayıflamasına neden olur.222 

Kur’an-ı Kerim’in temel kavramları arasında yer alan korku, çoğunlukla “el-

havf/الخوف” terimiyle ifade edilmekle birlikte, bu anlam etrafında şekillenen ve bazen 

eşanlamlı olarak değerlendirilen başka kelimeler de bulunmaktadır. Bu kelimeler 

şunlardır: “el-haşyet/223”الخشية, “el-vecel/224”الوجل, “el-fez‘/225”الفزع, “er-rahbet/ ّ226”الرهبة, 

“er-rav‘/227”الروع, “el-işfâk/228”الإشفاق, “er-ru‘b/229”الرعب ve “el-vecs/ّ230”الوجس. Bu 

kavramlar, görünüşte eş anlamlı gibi görünse de Kur’an’ın farklı bağlamlarında teknik ve 

anlam derinliği olan bir üslûpla kullanıldığından aralarında ince farkların olduğu 

 
221 Özcan Köknel, KorkularTakıntılar Saplantılar (İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi, 1995), 15-18. 
222 el-Cevziyye, Medâricu’s-sâlikîn, 1/511. 
223 Kur’an’da geçtiği yerler için bkz. el-Bakara 2/74; en-Nisâ 4/77; el-İsrâ 17/31,100; el-Enbiyâ 21/28; el-

Mü’minûn 23/57; el-Haşr 59/21. 
224 Kur’an’da geçtiği yerler için bkz. el-Enfâl 8/2; el-Hicr 15/52, 53; el-Hac 22/35; el-Mü’minûn 23/60. 
225 Kur’an’da geçtiği yerler için bkz. el-Enbiyâ 21/103; en-Neml 27/87, 89; Sebe' 34/23, 51; Sâd 38/22. 
226 Kur’an’da geçtiği yerler için bkz. el-Bakara 2/40; el-A'râf 7/116, 154; el-Enfâl 8/60; en-Nahl 16/51; el-

Enbiyâ 21/90; el-Kasas 28/32; el-Haşr 59/13. 
227 Hûd, 11/74. 
228 Kur’an’da geçtiği yerler için bkz. el-Kehf, 18/49; el-Enbiyâ, 21/28, 49; el-Mü'minûn, 23/57; el-Ahzâb, 

33/72; eş-Şûrâ, 42/18, 22; et-Tûr, 52/26; el-Mücâdele, 58/13; el-Meâric, 70/27. 
229 Kur’an’da geçtiği yerler için bkz. Âl-i İmrân, 3/151; el-Enfâl, 8/12; el-Ahzâb, 33/26; el-Haşr, 59/2; el-

Kehf, 18/18. 
230 Kur’an’da geçtiği yerler için bkz. ez-Zâriyât 51/28; Hûd 11/70; Tâhâ 20/67. 



41 

görünmektedir.231 Kur’an-ı Kerim’de, “havf/وف  kökünden türeyen ya da benzer anlamı ”خا

taşıyan bu kavramlar yaklaşık 124 kez yer almaktadır. Korku anlamı taşıyan kavramlar 

oldukça çeşitli bir içerik yelpazesine sahiptir. Bu kullanımların neredeyse yarısı dünyevî 

nitelikteki korku ve endişeleri ifade ederken, diğer kısmı ise Allah’a karşı duyulan saygı 

temelli korku, ilâhî azaptan çekinme, âhiret endişesi ve günah işlemekten kaçınma gibi 

dinî hassasiyetlere işaret etmektedir.232 Müminlerin, Allah’a karşı saygısızlıktan 

kaçınmaları, O’nun rızasını kaybetme endişesi taşımaları ve Allah’a duyulan saygıdan 

doğan içsel bir ürperti hissetmeleri gibi anlamlarda da yine bu kavramlara yer verilir. 

Aynı zamanda, Allah’a iman etmiş kimselerin O’ndan başka hiçbir güçten korkmamaları 

gerektiği de vurgulanır. Öte yandan, inkârcılar, münafıklar ve kafirler için söz konusu 

olan korkular; ebedî azapla karşılaşma ve kötü bir akıbetle yüzleşme endişesi bağlamında 

ele alınır. Buna karşın, iman eden ve salih amel işleyen kimseler için Kur’an’da korkuya 

yer olmadığı açıkça ifade edilir. Zira bu kişiler, Allah’ın koruması altında olup hüzne 

kapılmayacaklardır.233 

Genel olarak toplumda Allah sevgisinden ziyade Allah korkusunun ön planda 

tutulduğu görülmektedir. Oysaki bu iki temel duygunun da aşırılıktan uzak, dengeli bir 

şekilde yaşanması gerekmektedir. Eğer Allah’tan korkma anlayışı doğru 

temellendirilmez ve sınırları iyi çizilmezse, bu duygu kişiyi umutsuzluğa sürükleyebilir. 

Oysa ümitsizlik, bireyin manevî anlamda çöküş yaşamasına neden olur. Kur’an’da geçen 

Allah korkusu ifadesi, İsfahânî’nin de dikkat çektiği üzere, aslan gibi vahşi bir hayvan 

karşısında duyulan ani ürküntü ve korku anlamında değildir. Burada kastedilen, 

günahlardan kaçınmak, Allah’ın buyruklarına muhalefet etmemek ve O’na tam bir 

teslimiyetle yönelmektir. Dolayısıyla, günah işlemeye devam eden bir kimse, Allah’tan 

gerektiği gibi korkan biri olarak değerlendirilemez.234 

Muhabbete en çok layık olan Allah hem sevilen hem korkulan bir zat olarak 

Kur’an’da zikredilir. Birbirinin zıddı gibi görünse de birçok İslam alimi korkunun 

Allah’ın şefkat ve merhametine iltica edilecek bir yol olduğunu beyan etmektedirler. 

Nursî, bu konuda şöyle izahta bulunur: “İnsanın havfa ve muhabbete âlet olacak iki cihaz, 

fıtratında derç olunmuştur. Alâküllihal, o muhabbet ve havf, ya halka veya Hâlıka 

 
231 Ali Galip Gezgin, “Eşanlamlılık Bağlamında Kur’ân’da ‘Korku’ İfade Eden Kelimeler Üzerine Analitik 

Bir Değerlendirme”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 16./1 (2003), 38-62. 
232 Kara, “Havf”, 16/329. 
233 Gezgin, Kur’ân’da Sevgi, 304. 
234 el-İsfahânî, el-Müfredât fî ğarîbi’l-Ḳurʾân, 303. 



42 

müteveccih olacak. Halbuki halktan havf ise elîm bir beliyyedir; halka muhabbet dahi 

belâlı bir musibettir. Çünkü sen, öylelerden korkarsın ki sana merhamet etmez veya senin 

istirhamını kabul etmez. Şu hâlde havf, elîm bir belâdır. Muhabbet ise sevdiğin şey ya 

seni tanımaz, Allah’a ısmarladık demeyip gider (gençliğin ve malın gibi) ya muhabbetin 

için seni tahkir eder. Görmüyor musun ki mecazî aşklarda yüzde doksan dokuzu, 

maşukundan şikâyet eder. Çünkü Samed âyinesi olan bâtın-ı kalble sanem-misal dünyevî 

mahbuplara perestiş etmek, o mahbupların nazarında sakildir ve istiskal eder, reddeder. 

Zira fıtrat, fıtrî ve lâyık olmayan şeyi reddeder, atar. Demek, sevdiğin şeyler ya seni 

tanımıyor ya seni tahkir ediyor ya sana refakat etmiyor, senin rağmına mufarakat ediyor. 

Madem öyledir; bu havf ve muhabbeti öyle birisine tevcih et ki, senin havfın lezzetli bir 

tezellül olsun, muhabbeti zilletsiz bir saadet olsun. Evet, Hâlık-ı Zülcelâlinden havf 

etmek, O’nun rahmetinin şefkatine yol bulup iltica etmek demektir. Havf bir kamçıdır, 

O’nun rahmetinin kucağına atar. Malûmdur ki, bir valide, meselâ bir yavruyu korkutup 

sinesine celb ediyor. O korku, o yavruya gayet lezzetlidir. Çünkü şefkat sinesine celb 

ediyor. Halbuki bütün validelerin şefkatleri, rahmet-i İlâhiyenin bir lem‘asıdır. Demek 

havfullahta azîm bir lezzet vardır. Madem havfullahın böyle lezzeti bulunsa, 

muhabbetullahta ne kadar nihayetsiz lezzet bulunduğu malûm olur. Hem Allah’tan havf 

eden, başkaların kasavetli, belâlı havfından kurtulur. Hem, Allah hesabına olduğu için, 

mahlûkata ettiği muhabbet dahi firaklı, elemli olmuyor.”235 

Ebû Hafs el-Haddâd (ö. 260-874) bu konuyu şöyle ifade etmektedir: “Korku, 

Allah’ın kırbacıdır. Onunla kapısından uzaklaşanları terbiye eder. Korku, kalpte bir 

kandildir. Onunla kişi kalbinde bulunan hayrı ve şerri görür. Herhangi birinden korkarsan 

ondan kaçarsın. Ancak Allah’tan korktuğunda ona doğru kaçarsın. Yani korkan kimse, 

Rabbinden Rabbine kaçar.236 

İbn Kayyım korkuya bir amaca bağlı olan bir vesiledir der. Bu yüzden, korkulan 

şey ortadan kalkınca korku da ortadan kalkar. Nitekim cennet ehli için “onlara korku 

yoktur, onlar üzülmeyeceklerdir.” buyrulmuştur. Korku, amellere bağlıdır, muhabbet ise 

Allah’ın zatına ve sıfatlarına bağlıdır. Bu yüzden, müminlerin cennete girdiklerinde 

Allah’a olan sevgileri kat kat artar ama artık korku diye bir şey kalmaz. İşte bu sebeple, 

sevgi makamı, korku makamından daha yüksek ve daha yüce bir makamdır.237 

 
235 Nursî, Sözler, 358. 
236 el-Cevziyye, Medâricu’s-sâlikîn, 1/509. 
237 el-Cevziyye, Medâricu’s-sâlikîn, 1/510. 



43 

Sonuç olarak korku ne salt bir ürküntü ne de umutsuzluğa kapılma sebebidir. 

Bilakis, insanı ilâhî rahmete yönelten bir kamçı ve tevbenin kapısını aralayan bir 

uyarıcıdır. İman edenler için Allah korkusu, O’nun azameti karşısında duyulan haşyet ve 

günahlardan sakınma bilincidir. Allah’a yönelik sevgi ve korku duyguları, müminin inanç 

ve ibadet hayatında birbirini tamamlayan iki asli unsur olup, bireyin dini sorumluluk 

bilinciyle hareket etmesini ve manevî olgunluğa ulaşmasını sağlamaktadır.



44 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’AN’I KERİM’DE ALLAH’IN SEVDİĞİ VE SEVMEDİĞİ İNSAN 

TİPOLOJİLERİ 

2.1. Allah’ın Sevdiği İnsan Tipolojileri 

Bu başlık altında Kur’an-ı Kerim’de doğrudan “Allah sever/ يحُِبّ  ُّ  ifadesiyle ”اللّٰه

belirtilen mümin vasıfları işlenecektir. Allah’ın sevdiği kulların nitelikleri yalnızca bu 

ifadeyle sınırlı değildir. Mesela Âl-i İmrân Sûresinde Allah, “De ki: Eğer Allah’ı 

seviyorsanız bana uyun ki, Allah da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın…”238 ayeti ile 

bizlere Allah’ın sevgisini kazanmak için Allah Resulüne (s.a.v.) uymamız gerektiği 

mesajı verilmektedir. Bunun yanı sıra Allah’ın razı olduğunu belirttiği ve cennet ile 

mükafatlandıracağını ifade ettiği239 veya veli kullarım diye zikrettiği240 kişilerin de Allah 

nezdinde ödüllendirileceği dolaylı olarak Allah’ın sevdiği kullar olduğu sonucu 

çıkmaktadır. Bu bölümde örneklerde belirtildiği gibi genel mesajlar değil sadece “Allah 

sever/ يحُِبّ  ُّ  formundaki ayetler esas alınarak başlıklar oluşturulmuştur. Bu esaslar ”اللّٰه

doğrultusunda bu formda Allah sekiz sınıf insanı sevdiğini belirtir. Bunlar: müttakîn 

(takvâ sahipleri), muhsinîn (ihsan sahipleri), tevvabîn (tevbe edenler), mutetahhirîn 

(temizlenenler), sabirîn (sabredenler), mutevekkilîn (tevekkül edenler), muksitîn (adaletle 

hareket edenler) ve mukatilîn (Allah yolunda savaşanlar)’dır.  

Salih bir müminin en büyük hedeflerinden biri, Allah’ın sevgisine mazhar olmuş 

kullardan biri olabilmektir. Bu yüce hedefe ulaşabilmek için Allah’ın hangi kullarını, 

hangi niteliklerinden ötürü sevdiğini bilmek gerekir. Zira bu bilgi, bireyin yalnızca kendi 

ahlâkî ve manevî hayatını şekillendirmesine değil, aynı zamanda ailesi, çevresi ve içinde 

bulunduğu topluma karşı sorumluluk bilinciyle hareket etmesine de vesile olur. Nitekim 

çoğu insan, sevgiyi bir eylemden ziyade bir sonuç olarak görme eğilimindedir. 

Sevmekten çok sevilmeye odaklanırlar. Bu sebeple, “Nasıl sevilirim, nasıl sevilen biri 

olurum?” sorusu, onların değer sisteminde öncelikli bir yere sahiptir. Allah’ın sevgisine 

mazhar olan kulların temel niteliklerini tanımak hem teorik hem de pratik anlamda, 

eğitim-öğretim süreçlerinde, bireysel gelişimde ve toplumsal yapının inşasında önemli 

katkılar sağlayacaktır. Bu katkılar hem kişisel hem de toplumsal düzeyde ahlâkî ilkeler 

 
238 Âl-i İmrân 3/31.  
239 el-Beyyine 98/8.  
240 Yûnus 10/62.  



45 

kazanılmasına yardımcı olacak, dolayısıyla bireyde ve toplumda davranışsal dönüşümleri 

beraberinde getirecektir. Kanaatimizce, bu yönüyle söz konusu bu bilgiler, ahlâklı 

bireylerin ve sağlıklı toplumların inşasında önemli bir aşamaya ışık tutacaktır. 

2.1.1. Müttakîn/Takvâ Sahipleri 

Takvâ kavramı, Arapçada “vky/وقى” kökünden türemiştir. Bu kökün fiil formu 

“vekâ/وقي” olup, masdarı “vikâye/وقاية”dir. Aynı kökten türeyen farklı masdarlar arasında 

“vakyen/ّوقيا”, “vâkiyeten/241,”واقية “tevkiyeten/242”توقية ve “vikâen/243”وقاء gibi biçimleri 

de bulunmaktadır. Müttakî ise, “itteka/إتَّق” kökünün ism-i fâili olup “takvâ sahibi kişi” 

anlamına gelmektedir. Takvâ sözlükte; “bir şeyi onu rahatsız edecek ve ona zarar verecek 

şeylerden korumak, muhafaza etmek ve himaye etmek” gibi anlamlara gelir.244 Allah 

Resulü (s.a.v.): “Yarım hurma ile de olsa sadaka vererek kendinizi cehennemden 

muhafaza edin”245 buyurarak, takvâ kavramının temel anlamını vurgulamıştır. 

İslam öncesi Arap toplumunda takvâ kavramı hem insanlar hem de hayvanlar için 

kullanılan ve dışsal, yıkıcı ya da zararlı bir güce karşı geliştirilen savunma refleksini ifade 

eden bir terim olarak öne çıkmaktaydı.246 Bu bağlamda kelime, esasen fiziksel ve maddî 

tehditlere karşı korunmayı ifade eden bir anlam çerçevesinde kullanılmaktaydı. Ancak 

Kur’an-ı Kerim, söz konusu terimi temel anlamını tamamen yitirmeksizin daha kapsamlı 

bir muhtevayla yeniden biçimlendirmiştir. Böylece kavram, insanın ruhsal, ahlâkî ve 

manevî boyutlarını da içine alan çok yönlü bir anlam kazanmıştır. Sadece takvâ kavramı 

değil, birçok kelime Kur’an-ı Kerim’de yeni ve çok katmanlı anlamlarla yeniden 

yapılandırılmıştır. Kur’an, cahiliye döneminde toplum tarafından bilinen ve kullanılan 

bazı kelimelere farklı içerikler yüklemiş, bu suretle onları ilâhî mesajın daha etkili bir 

biçimde aktarılmasına imkân tanıyacak şekilde yeniden anlamlandırmıştır. Vahyin 

yönlendirmesiyle, önceden yüzeysel ve sınırlı anlamlara sahip olan bu kelimeler, adeta 

 
241 İbn Manzûr, “Vky”, 15/401.  
242 el-Fîrûzâbâdî, “Vky”, 5/256. 
243 el-İsfahânî, “Vky”, 881. 
244 İbn Manzûr, “Vky”, 15/401; el-Fîrûzâbâdî, “Vky”, 5/256; el-İsfahânî, “Vky”, 881; Ebü’l-Feyz 

Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî, 

Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-kāmûs (Kuveyt: Meclisü’l-Vatani li’s-Sekafe ve’l-Fünun ve’l-Edeb, 1965), 

“Vky”, 40/226. 
245 el-Buhârî, “Zekat”, 9;ّMüslim, “Zekat”, 20. (ِّداقاة ّالصَّ الْقالِيلِّمِنا ة ّوا ّتامْرا ِ لاوّْبشِِق  ّوا  (اتَّقوُاّالنَّارا
246 Toshihiko İzutsu, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar, çev. Selahattin Ayaz (İstanbul: Pınar Yayınları, 

2019), 299-304. 



46 

boş bir peteğin hakikat ve marifetle dolması gibi, daha derin ve yol gösterici birer 

kavrama dönüşmüştür.247 

Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415) takvâ kavramının Kur’an-ı Kerim’de çeşitli anlamlarda 

kullanıldığını beyan etmiştir:248 

1. Allah’tan Korkmak: “Elinizdekini (Tevrat) tasdik edici olarak indirdiğime 

(Kur’an) iman edin; sakın onu inkâr edenlerin ilki olmayın! Ayetlerimi az bir karşılığa 

satmayın. Yalnız benden korkun.”249 ayetinde takvâ kavramı Allah’tan korkma anlamında 

kullanılmıştır. Birçok ayette bu mana ile geçtiği beyan edilmiştir.250 

2. İtaat ve kulluk: “Ey iman edenler! Allah’a karşı gereği gibi itaat edin ve ancak 

Müslüman olarak can verin.”251 ayetinde bu mana ile kullanılmıştır. 

3. Kalbin günahlardan sakınması ve günahların terk edilmesi: Müttakî kulun 

günahlardan kaçındığı takvâ kavramı ile ifade edilmiştir: “…İyilik, evlere arkalarından 

girmeniz değildir. Ama iyi davranış, takva sahibi (Allah’a karşı gelmekten sakınan) 

insanın davranışıdır. Evlere kapılarından girin. Allah’a karşı gelmekten sakının ki 

kurtuluşa eresiniz.”252 

4. İman ve tevhid: İnsan, şirkten sakınıp tevhid inancında kararlılıkla yol 

aldığında, hakikî amacına ulaşır, böylece Allah’ın dostluğunu kazanarak O’nun rızasına 

erişir. Tevhid anlamına gelen takvâ kavramı da Kur’an’da şöyle beyan edilmektedir: 

“İnkâra sapmış olanlar o zaman kalplerini o gurura, Câhiliye dönemine ait büyüklenme 

duygusuna kaptırmışlardı, Allah da resulünün ve müminlerin gönüllerine huzur ve güven 

duygusu verdi, onları takvâ (tevhid) sözüne bağlı kıldı. Zaten onlar bu sözü hak 

etmişlerdi, onlar buna lâyıktı. Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir.”253 

5. İhlas ve Samimiyet: İnsan, ibadet ve hayırlı amellerini gösterişten, çıkar 

beklentisinden ve riyadan uzak tutarak, yalnızca Allah'ın rızasını hedeflediğinde ihlas 

derecesine ulaşmış olur. Allah: “Allah resulünün yanında seslerini alçaltanlar var ya, 

işte onlar, Allah’ın kalplerini takvâ (ihlas ve samimiyet) hususunda sınadığı kimselerdir. 

 
247 Lütfullah Cebeci, Kur’ân’a Göre Takva ve Muttakî (İstanbul: Server Yayınları, 2021), 24-25. 
248 el-Fîrûzâbâdî, Besâiru zevi’t-temyîz fî letâifi’l-Kitâbi’l-Azîz, 256-264. 
249 el-Bakara 2/41. (ِّّفااتَّقُون ايَِّاىا ّوا

ناًّقالٖيلًؗ ّتاشْتارُواّبِاٰيااتٖىّثاماّ لَا ّوا ّبهِِٖۖ ّكاافِر  لا ّتاكُونَُٓواّااوَّ لَا عاكُمّْوا اّما قاًّلِما د ِ لْتُّمُصا اّاانْزا اٰمِنوُاّبِمآَ  (وا
250 Kur’an’da geçtiği diğer yerler için bkz.  el-Bakara 2/180; Âl-i İmrân 3/200. 
251 Âl-i İmrân 3/102. ( اانْتمُّّْمُسْلِمُوناّ ّّوا ّالََِّ ّّتامُوتنَُّّ لَا ّتقُااتهِّّ۪وا قَّّ اّّحا نوُاّاتَّقوُاّاللّٰه ّاٰما اّالَّذ۪يناّ   (يآَاّااي ها
252 el-Bakara 2/189. ( اّلاعالَّكُمّْتفُْلِحُوناّ اتَّقوُاّاللّٰه اِّۖوا ابِها ّمِنّْاابْواّ اتْوُاّالْبيُوُتا ّوا نِّاتَّقٰى  ّما ّالْبِرَّ لٰكِنَّ ّمِنّْظُهُورِهااّوا انّْتااتْوُاّالْبيُوُتا ّباِ ّالْبِر  لايْسا  (وا
253 el-Fetih 48/26. (…ااهْلاهاا اّوا ّبِها قَّ كاانَُٓواّااحا ةاّالتَّقْوٰىّوا هُمّْكالِما ما االْزا  (…وا



47 

Onlar için büyük bağışlanma ve büyük bir ödül vardır.”254 buyurarak takvânın samimi 

bir duygu olduğunu zikretmiştir. 

6. Allah’ın azabından korunmak: “Ey insanlar! Sizi ve sizden öncekileri 

yaratan rabbinize kulluk edin ki takvâya eresiniz (korunasınız).”255 ve “İnananlarla alay 

ederek inkâra sapanlar dünya hayatının çekiciliğine kapıldılar. Ama Allah’a karşı takvâlı 

olanlar (sakınanlar) kıyamet gününde onlardan üstün olacaklardır. Allah dilediğine 

hesapsız rızık verir.”256 

Takvâ bağışıklık aşısıdır. Bilindiği üzere, fiziki sağlığımızı korumak ve bağışıklık 

sistemimizi güçlü tutmak için aşı yapılması gereklidir. Benzer şekilde, manevî bünyemizi 

korumak ve daima zinde tutmak için bununla birlikte manevî mikroplara ve günahlara 

karşı bir nevi “manevî aşıya” ihtiyaç vardır. Bu özel ve derin aşıyı ise sadece Yüce Allah 

lütfeder. Elbette asıl mesele, bu ilâhî takvâ aşısına lâyık hâle gelmek ve o lütfa mazhar 

olabilmektir. Bu konuya Fetih Sûresi’nin 26. ayetinde dikkat çekilmektedir. Orada şöyle 

buyrulmaktadır: “İnkâra sapmış olanlar o zaman kalplerini o gurura, Cahiliye dönemine 

ait büyüklenme duygusuna kaptırmışlardı. Allah da resulünün ve müminlerin gönüllerine 

huzur ve güven duygusu vermişti; onlara takvâ sözünü aşılamıştı. Zaten onlar bu sözü 

hak etmişlerdi, onlar buna lâyıktı. Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir.”257 

Kur’an-ı Kerim, takvâ sahibi kimseleri çeşitli niteliklerle tanımlar. Onlar, 

gayba,258 Allah’a, ahiret gününe, meleklere, kitaplara ve peygamberlere iman eden, 

Allah’ın rızasını gözeterek yakınlarına, yetimlere, yoksullara, yolda kalanlara, ihtiyaç 

sahiplerine ve esaret altında bulunanlara yardım eden kimselerdir. Ayrıca namazı 

dosdoğru kılan, zekâtı veren, yaptıkları sözleşmelere sadık kalan, zorluk, hastalık ve 

savaş zamanlarında sabır gösteren ve doğruluğu ilke edinen kimselerdir.259 Dahası tevbe 

edenler,260 Allah’ın mağfiretine mazhar olanlar, bollukta da darlıkta da Allah yolunda 

harcayanlar, öfkelendiği zaman öfkesini yenenler ve insanları affedenlerdir.261 Bunlar 

 
254 el-Hucurât 49/3. (ٌّااجْرٌّعاظٖيم ةٌّوا غْفِرا ُّقلُوُباهُمّْلِلتَّقْوّٰىّؕلاهُمّْما ّاللّٰه نا ّامْتاحا ّالَّذٖينا ئِكا

لَٰٓ ِّاوُُ۬ سُولِّاللّٰه را اتاهُمّْعِنْداّ ّااصْوا ّياغضُ ونا ّالَّذٖينا  (اِنَّ
255 el-Bakara 2/21. ( ّمِنّْقابْلِكُمّْلاعالَّكُمّْتاتَّقوُناّ  الَّذٖينا لاقاكُمّْوا بَّكُمُّالَّذٖىّخا اّالنَّاسُّاعْبُدوُاّرا  (يآَاّااي ها
256 el-Bakara 2/212. (…ِّؕة ّالْقِيٰما ّاتَّقاوْاّفاوْقاهُمّْياوّْما الَّذٖينا نوُاّۘوا ّاٰما ّالَّذٖينا ّمِنا رُونا ياسْخا يٰوةُّالد نْيااّوا ّكافارُواّالْحا ّلِلَّذٖينا  (زُي ِنا
257 Bayraktar Bayraklı, Kur’ân’a Göre Takva (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020), 26. 
258 el-Bakara 2/2. 
259 el-Bakara 2/177. 
260 el-A’râf 7/201 
261 Âl-i İmrân 3/133,134. 



48 

aynı zamanda hakikati taşıyan ve ona tasdik eden kişilerdir.262 Müttaki olan bu kişilerin 

mükafatı da altından ırmaklar akan, sürekli meyveleri ve gölgeleri olan cennettir.263 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın sevdiğini ifade ettiği insanlardan biri takvâ sahibi olan 

müttakîlerdir. Kur’an-ı Kerim’de yer alan üç farklı ayette Allah’ın takvâ ehli müminleri 

sevdiği vurgulanmaktadır. Birinci ayet Âl-i İmrân Sûresinin 76. ayetidir: 

ّالْمُتَّقٖيناّ اّيحُِب  ّاللّٰه اتَّقٰىّفااِنَّ نّْااوْفٰىّبعِاهْدِهّٖوا ّبالٰىّما  

“Hayır, öyle değil! Her kim ahdine vefa gösterir ve günah işlemekten sakınırsa, 

bilsin ki Allah o sakınanları sever.”264 

Bu ayetin girişindeki “Hayır, öyle değil!” ifadesinden anlaşılıyor ki öncesinde bir 

konu beyan edilmiş ve Allah tarafından bu olay tekzib edilmiştir. Önceki ayet şöyledir: 

ّ ّلَا نْهُّبِدٖيناار  نّْاِنّْتاامْا مِنْهُمّْما ّوا هَّٖٓاِلايْكا  د ِ ّيؤُا نْهُّبقِِنْطاار  نّْاِنّْتاامْا مِنّْااهْلِّالْكِتاابِّما ّّّوا ّذٰلِكا لايْهِّقآَائمًِا  ّعا اّدمُْتا ّما ّالََِّ هَّٖٓاِلايْكا د ِ يؤُا

هُمّْياعْلامُوناّ ّوا ِّالْكاذِبا ّعالاىّاللّٰه ياقوُلوُنا ّوا
ّسابٖيلٌ  نا ي ٖ لايْنااّفِىّالَْمُ ِ ّعا انَّهُمّْقاالوُاّلايْسا ّبِا  

“Ehl-i Kitap’tan öylesi vardır ki, ona yüklerle mal emanet etsen onu sana 

noksansız öder; içlerinden öylesi de vardır ki, ona bir dinar emanet etsen tepesine dikilip 

durmadıkça onu sana ödemez. Çünkü onlar “Ümmîlere yaptıklarımızdan dolayı bize bir 

vebal yoktur” derler. Onlar bile bile Allah adına yalan söylemektedirler.”265 

Bu ayetlerin sebeb-i nüzulü olarak şu olay zikredilir: Yahudi bilginlerinden olup 

daha sonra İslam’a giren Abdullah b. Selam, kabilesinden bir şahsın kendisine emanet 

ettiği bin iki yüz okka altını eksiksiz şekilde iade etmiştir. Ancak yine Yahudilerden olan 

Fenhas b. Azûrâ, başka bir Kureyşli’nin emanet ettiği bir dinarı inkâr ederek geri 

vermemiştir. Bu davranışının ardındaki kirli düşüncesi dikkat çekicidir. Ona göre, okuma 

yazma bilmeyen ümmîlerin –yani müşrik Arapların– hak talep etmeleri geçerli değildir. 

Hatta yazılı belge sunamayan, icra gücü bulunmayan ve farklı bir dine mensup olan 

kişilerin mallarını zimmete geçirmeyi caiz görmüştür.266 

Burada Allah, hiçbir birey ya da topluluğa başkalarının haklarını gasp etme izni 

vermemiştir. Her ne suretle olursa olsun, başka insanların malına, canına veya haysiyetine 

 
262 ez-Zümer 39/33. 
263 er-Ra’d 13/35. 
264 Âl-i İmrân 3/76. 
265 Âl-i İmrân 3/75. 
266 Nâsırüddîn Ebû Saîd Ebû Muhammed Abdullāh b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve 

esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî (Beyrut: Daru İhyai Turasi’l-Arabiye, 1418), 

2/24; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/438. 



49 

haksız yere el uzatmak ilâhî adaletle bağdaşmaz. Kendilerini bu konuda ayrıcalıklı ve 

üstün gören kimseler ise, aslında Allah’a iftira etmektedirler. Zira böyle bir anlayış hem 

vahyin ruhuna hem de temel ahlâk ilkelerine tamamen aykırıdır.267 Nitekim bu anlayışı 

reddeden bu ayet nazil olduğunda, Hz. Peygamber (s.a.v.) şu sözleriyle durumu açıklığa 

kavuşturmuştur: “Allah’ın düşmanları yalan söylemişlerdir! Cahiliye dönemine ait her 

türlü kötü uygulama ayaklarımın altındadır. Emanet konusuna gelince; kişi ister iyi ister 

kötü biri olsun, emaneti mutlaka sahibine teslim etmek gerekir.”268 

Ayet ahde vefa göstermenin önemini ifade etmektedir. Çünkü ibadetler iki temel 

esasa dayanır: Allah’ın emrine ta’zim (saygı göstermek) ve Allah’ın kullarına şefkat. 

Ahde vefa göstermek her iki anlamı da içerir. Çünkü bu, kulların menfaatine sebep olur. 

Dolayısıyla ahde vefa Allah’ın kullarına şefkatidir. Allah bunu emrettiği için ahde vefa 

aynı zamanda O’nun emrine tazim anlamına gelir. Böylece bu ifade, bütün ibadet 

çeşitlerini kapsar.269 Allah Teâlâ, verdiği sözde duran yani ahde vefa gösteren kullarını 

takvâ ehli olarak tanımlar ve onları sevdiğini bildirir. 

Kur’an-ı Kerim’de Allah Teâlâ’nın takvâ ehli müminleri sevdiği beyan ettiği diğer 

iki ayet de Tevbe Sûresinde yer almaktadır: 

اّ داًّفاا لايْكُمّْااحا لامّْيظُااهِرُواّعا ّثمَُّّلامّْيانْقصُُوكُمّْشايْ ـاًّوا ّالْمُشْرِكٖينا ّعااهادتْمُّْمِنا ّالَّذٖينا اّالََِّ ّاللّٰه واّاِلايْهِمّْعاهْداهُمّْاِلٰىّمُدَّتهِِمّْؕاِنَّ تمِ َٓ

ّالْمُتَّقٖيناّ ّيحُِب   

“Ancak kendileriyle antlaşma yaptığınız müşriklerden bilâhare yükümlülüklerini 

eksiksiz yerine getiren ve sizin aleyhinize kimseye arka çıkmayanlar müstesna; onlara 

verdiğiniz söze süresi doluncaya kadar riayet ediniz. Allah (haksızlıktan) sakınanları 

sever.”270 

سْجِدِّالْحاّ الْما ّعااهادتْمُّْعِنْداّ ّالَّذٖينا سُولِهَّٖٓالََِّ را عِنْداّ ِّوا اللّٰه ّعاهْدٌّعِنْداّ ّياكُونُّلِلْمُشْرِكٖينا اّاسْتاقاامُواّلاكُمّْفااسْتاقٖيمُواّلاهُمّّْؕكايْفا ّفاما امِ  را

ّالْمُتَّقٖيناّاِنَّّ اّيحُِب  ّاللّٰه  

“Müşriklerin Allah’ın yanında, peygamberinin yanında geçerli ahdi nasıl 

olabilir? Ancak Mescid-i Harâm yanında kendileriyle antlaşma yaptıklarınız 

müstesnadır. Onlar size verdikleri söze sadık kaldıkları sürece siz de onlara verdiğiniz 

sözde durun. Şüphesiz Allah (günahtan) sakınanları sever.”271 

 
267 Karaman vd., Kur’an Yolu, 1/608. 
268 Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 56 (No. 1905). 
269 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 8/265. 
270 et-Tevbe 9/4. 
271 et-Tevbe 9/7. 



50 

Tevbe Sûresinin ilk ayetlerinde, Mekke’nin fethinden sonra müşriklerle olan 

ilişkilerin nasıl sürdürüleceği açıklığa kavuşturulmuştur. Bu bölgede yaşayan 

müşriklerden ya İslam’ı kabul etmeleri ya da Mekke çevresinden ayrılmaları talep 

edilmiştir. Ancak bu noktada müşrikler arasında bir ayrım yapılmıştır. Müslümanlarla 

savaşmayan, savaşanlara destek vermeyen ve Allah Resulü (s.a.v.) ile daha önce 

yaptıkları anlaşmaya sadık kalan müşriklerle yapılan sözleşmelere riayet edilmesi, bu 

anlaşmaların süresi dolana kadar onlara dokunulmaması emredilmiştir.272 Verilen söz, 

muhatabı kim olursa olsun isterse bir müşrikle yapılmış olsun Allah katında kıymetlidir 

ve O’nun rızasına ulaşmada önemli bir vesiledir. Bu durum, İslam’da sözleşmelere 

bağlılığın ne denli değerli olduğunu ve din farkı gözetmeksizin verilen sözün geçerliliğini 

ortaya koymaktadır.273 Allah, müşriklerle yapılan anlaşmalara karşı taraf ihlal etmediği 

sürece sadık kalan müminleri takvâ sahibi olarak tanımlamış ve bu tutumlarından ötürü 

onları sevdiğini ifade etmiştir.274  

Sonuç olarak takvâ, İslam’ın en temel kavramlarından biridir. Sadece korku veya 

çekinme değil, Allah’a karşı samimi bir saygı, O’nun emirlerine titizlikle uyma ve her an 

O’nun rızasını gözetme bilincinde olup günahlara karşı manevî bir aşıdır. Kur’an-ı Kerim, 

takvâ sahiplerini ahde vefalarından, adaletli davranışlarına; imanlarından, merhametli 

oluşlarına kadar pek çok erdemle övmüş ve onları Allah’ın sevdiği kullar olarak 

nitelendirmiştir. Müttakîler, dünyada hakikatin takipçileri, ahirette ise cennetin hakiki 

varisleridir. Bu yüzden takvâ, müminin hayatının her anını kuşatan bir rehber, Allah’a 

yakınlaşmanın en sağlam yoludur. Nihai kurtuluş, ancak takvâ ile mümkündür. Çünkü o, 

insanı hem dünyada hem de ahirette gerçek huzura ve Allah’ın sonsuz rahmetine ulaştıran 

bir mihenk taşıdır. 

2.1.2. Muhsinîn/İhsan Sahipleri 

Muhsin kavramı, “ḥsn/حسن” kökünün if‘âl kalıbından türemiştir. “Hsn/حسن” kökü 

sözlükte; “güzellik, hoşluk, mükemmellik, iyilik yapmak ve bir işi eksiksiz yapmak” gibi 

anlamlar içerir. Bu kökten türeyen “ihsan/إحسان” kavramı; “doğru ve özenli davranmak, 

iyilikte bulunmak ve yardım etmek” manalarına gelir. “Muhsin/محسن” ise bu fiilin ism-i 

 
272 Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, thk. Muhammed Hüseyin Şemsuddin (Beyrut: Darû’l-

Kutubu’l-’İlmiyye, 1419), 4/97; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 527-531. 
273 Vehbe Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec (Dimeşk: Dâru’l-Fikr, 1411), 

10/119. 
274 Fatma Nurdan Çavuşoğlu, Kur’ân-ı Kerîm’de Sevginin Yeri (İstanbul: Fatih Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2014), 111. 



51 

fâil kalıbı olup; “işlerini en güzel şekilde yapan, başkalarına karşı iyilikle davranan ve 

yardım elini uzatan” demektir.275 

İhsan kavramı, iki temel anlamda kullanılmaktadır; Bunlardan biri, bir başkasına 

iyilikte bulunmak, diğeri ise kişinin kendi davranışlarında güzel ve düzgün olmasıdır. 

İhsan, adaletten daha yüksek bir değere sahiptir. Çünkü adalet, bir kişiye yalnızca hak 

ettiğini vermekle sınırlıdır. Buna karşılık ihsan, kişiye hak ettiğinden fazlasını gönüllü 

olarak vermesi, alması gerekenin ise daha azını alması anlamını içerir.276 Meşhur Cibril 

hadisinde ihsan, kulun Allah’a, O’nu görüyormuşçasına ibadet etmesi olarak 

tanımlanmıştır. Her ne kadar insan, Allah’ı doğrudan müşahede edemese de Allah’ın 

kullarını her an görüp gözetmekte olduğu bilinciyle ibadet etmek ihsan kavramı ile 

açıklanmıştır.277 

İhsan kelimesi ve türevleri, sözlük anlamıyla uyumlu şekilde, Kur’an-ı Kerim’de 

genel olarak üç temel bağlamda kullanılmaktadır:278 

1. İyilik etmek ve iyi davranmak: “Rabbin, sadece kendisine kulluk etmenizi ve 

anne babanıza iyi davranmanızı emretti…”279 

2. İyi ve güzel işler yapmak: “İyi ve güzel yapanlara daha güzeli, bir de fazlası 

vardır…”280 

3. Bir ameli, bir işi veya bir görevi en güzel, en doğru ve en kaliteli şekilde 

yerine getirmek: “İman edip dünya ve ahiret için yararlı işler yapanlar bilmelidirler ki, 

biz güzel iş yapanların ecrini asla zayi etmeyiz.”281 

Kur’an-ı Kerim’de beş farklı ayette Allah, muhsin olan kullarını sevdiğini beyan 

etmektedir: 

ّالْمُحّْ اّيحُِب  ّاللّٰه ّاِنَّ ااحْسِنوُا  ّوا
ةِ  ايْدٖيكُمّْاِلاىّالتَّهْلكُا ّتلُْقوُاّبِا لَا ِّوا اانْفِقوُاّفٖيّسابٖيلِّاللّٰه سِنٖيناّوا  

 
275 İbn Manzûr, “Hsn”, 13/114-115. 
276 el-İsfahânî, “Hsn”, 236.   
277 Müslim “İman”, 1. ( اكاّ اهُّفاإنَِّهُّّيارا ّتاكُنّْتارا ّإِنّْلَا اهُ.ّفاإنَِّكا ّتارا انَّكا اّكاأ ّ"أانّْتاخْشاىّاللَّّٰ ّالله!ّماّلإحسان؟ّقاالا سُولا  (.قاال:ّيااّرا
278 İsmail Karagöz, “Çok Anlamlı Kur’ân Kavramları Bağlamında İhsân ve Muhsin Kelimelerinin Anlamı 

ve Türkçe’ye Çeviri Sorunu”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/2 (2021), 154-156. 
279 el-İsrâ 17/23. ( الِدايْنِّّاِحْسااناًّ  باِلْوا ّّايَِّاهُّّوا

ّّتاعْبدَُُٓواّالَََِّٓ ّاالََّ ب كاّ قاضٰىّرا  ,Kur’an’daki diğer kullanımlar için bkz: el-Bakara (وا

2/83; en-Nisâ 4/36; el-En’âm 6/151; el-Ahkâf 46/15; el-Kasas 28/77; Yusuf 12/100. 
280 Yunus 10/26. (ّ زِيااداةٌّ  ّااحْسانوُاّالْحُسْنٰىّوا  .Kur’an’daki diğer kullanımlar için bkz: en-Necm 53/31 (لِلَّذ۪يناّ
281 el-Kehf 18/30. ( لًّ  ّعاما نّْااحْسانا ّما ّنضُٖيعُّااجْرا اتِّانَِّاّلَا الِحا عامِلوُاّالصَّ نوُاّوا ّاٰما ّالَّذٖينا  Kur’an’daki diğer kullanımlar için (اِنَّ

bkz: el-Mü’min 40/64; et-Teğâbün 64/3; es-Secde 32/7. 



52 

“Allah yolunda harcama yapın; kendi ellerinizle kendinizi tehlikeye atmayın. 

İyilik edin, kuşkusuz Allah iyilik edenleri sever.”282 

Bu ayetin sebebi nüzulü olarak haram aylar ile Hudeybiye antlaşması olduğu 

rivayet edilir. Allah Resulü (s.a.v.) hicrî 6. yılın haram aylarında, muhacirlerin Mekke’ye 

ve Kâbe’ye duyduğu hasreti bir nebze olsun gidermek ve umre ibadetini eda etmek 

amacıyla ashabıyla birlikte Mekke’ye doğru yola çıkmıştır. Ancak bu hareket, Mekkeliler 

tarafından savaş amacı taşıyan bir girişim olarak algılanmış ve bunun üzerine bir askeri 

birlik hazırlanarak Müslümanların üzerine gönderilmiştir. Hz. Peygamber (s.a.v.), 

gerilimi tırmandırmaktan kaçınarak bu birliği etkisiz hâle getirmiş ve esir aldıkları kişileri 

bir iyi niyet göstergesi olarak serbest bırakmıştır. Ardından, görüşmelerin sağlıklı 

yürütülebilmesi adına Hz. Osman’ı Mekkelilere elçi olarak göndermiştir. Yapılan 

diplomatik temaslar sonucunda, zahiren Müslümanların aleyhine hükümler içeren 

Hudeybiye antlaşması imzalanmıştır. Umre ibadetinin o yıl yapılamaması ve Mekke’nin 

ziyaret edilememesi Müslümanları hayal kırıklığına uğratmışsa da Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) basiretli liderliği sayesinde bu antlaşma uzun vadede İslam’ın tebliği açısından 

önemli kazanımlar sağlamıştır. Bu gelişmelerin ardından Müslümanlar Medine’ye geri 

dönmüşlerdir.283 

Allah Teâlâ, bu ayetle bu olaydan sonra Müslümanların herhangi bir yılgınlık, 

kararsızlık ya da çöküntüye kapılmaksızın, bilakis daha büyük bir azim ve kararlılıkla 

Allah yolunda maddî ve manevî fedakârlıkta bulunması gerektiğini belirtmiştir. Aksi bir 

tutum ise hem bireysel hem de toplumsal düzeyde ciddi riskler doğuracaktır. Zira böyle 

bir tavır, Allah’ın açık emrine muhalefet etmenin yanı sıra, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) 

önderliğinde birlik olma şuurundan sapmayı, savaş gibi kritik durumlar için gerekli 

hazırlıkların ve harcamaların ihmal edilmesini beraberinde getirir. Bu durum ise 

Müslümanların düşman karşısında zayıf düşmelerine, hatta düşmanlara stratejik üstünlük 

sağlama fırsatının verilmesine sebep olabilir. Nitekim Allah Teâlâ, barış zamanında 

barışı, savaş zamanında savaşı ve anlaşma zamanında ise anlaşma hükümlerini eksiksiz 

şekilde yerine getiren, Allah ve Resulünün emirlerine tam bir itaatle bağlı kalan, bu 

 
282 el-Bakara 2/195. 
283 Karaman vd., Kur’an Yolu, 1/301. 



53 

uğurda maddî ve manevî her türlü fedakârlığı göze alabilen kimseleri sevdiğini 

zikretmektedir. 284 

Bu ayet ile alakalı Eslem Ebû İmrân şöyle der: “Biz, Konstantiniyye (İstanbul) 

seferine çıkmıştık. Mısırlıların kumandanı Ukbe b. Âmir, ordunun başkumandanı ise 

Abdurrahman b. Hâlid b. Velîd idi. Ordu saf tuttu ve ben daha önce bu kadar uzun ve 

geniş bir saf görmemiştim. Rumlar şehir surlarına sırtlarını dayamışlardı. İçimizden bir 

adam tek başına düşman saflarına hücum etti. Halk, ‘Suphanallah! Lâ ilâhe illallah! Bu 

adam kendini helâke attı!’ diye tepki gösterdi. Bunun üzerine Ebû Eyyûb el-Ensarî (r.a.) 

şöyle dedi: ‘Ey insanlar! Bu ayeti yanlış tefsir ediyorsunuz. Bu ayet, düşmana cesurca 

saldıran veya şehit olmayı arzulayan kimseler hakkında nazil olmadı. Bu ayet biz Ensar 

hakkında indi. Allah, Resulüne zafer nasip edip İslam’ı üstün kıldıktan sonra biz kendi 

aramızda şöyle konuştuk: “Artık Allah, Peygamberine yardım ettiğine göre, biz de 

ailelerimize dönüp mallarımızı kurtaralım.” Bunun üzerine Allah Teâlâ şu ayeti indirdi: 

‘Allah yolunda infak edin; kendi ellerinizle kendinizi tehlikeye atmayın.’ Tehlikeye 

atmak; mallara yönelip cihadı terk etmek, Allah yolundaki gayreti bırakmaktır.” Ebû 

İmrân’ın aktardığına göre Ebû Eyyûb el-Ensarî (r.a.) bu seferin ardından da Allah yolunda 

cihat etmeye devam etmiş ve nihayetinde Konstantiniyye kuşatmasında şehit düşerek 

orada defnedilmiştir.285 

Bu ayette dikkat edilmesi ve iyi anlaşılması gereken önemli bir husus da İslam’da 

infak etmenin ne denli ehemmiyet arz ettiğidir. İnfak, bir kimsenin Allah’ın rızasını 

kazanmak niyetiyle kendi mal varlığından harcama yapması ve ihtiyaç sahiplerine aynî 

ya da nakdî yardımlarda bulunmasıdır.286 Kur’an-ı Kerim’de çoğunluk olarak harcama 

manasında kullanılan infak, Allah’a samimiyetle inanan takva sahibi ve iyilik sahibi 

muhsin kulların özelliği olarak zikredilmektedir.287 “Allah yolunda sevdiğiniz şeylerden 

harcamadıkça iyiliğe asla eremezsiniz. Ne harcarsanız Allah onu hakkıyla bilir.”288 ayeti 

ile de iyiliğe erişmenin Allah yolunda sevilen şeyleri infak etmekten geçtiği beyan 

edilmektedir. Allah’ın muhsin kulların bir özelliği olarak bolluk ve darlıkta infak 

 
284 Muammer Erbaş, “İslam’ın Temel Değer ve Nihai Hedeflerini Tespit Bağlamında Kur’an-ı Kerim’de 

Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler ve Bunlara Ait Asli Özellikler”, Bakü Devlet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Elmi Məcmuəsi, (2009), 44-45. 
285 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, thk. Abdullah b. 

Abdülmuhsin et-Türki (Kahire, Mısır: Dâr Hacer, 1422), 3/322. 
286 Mustafa Çağrıcı, “İnfak”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000), 

22/289. 
287 el-Bakara 2/2. 
288 Âl-i İmrân 3/92. 



54 

ettiklerini anlatan ve sonunda da bu muhsin kullarını sevdiğini zikrettiği ayette Allah 

şöyle buyurmaktadır: 

ُّيحُِبّ  اللّٰه ّوا ّعانِّالنَّاسِؕ الْعاافٖينا ّالْغايْظاّوا الْكااظِمٖينا اءِّوا رََّٓ الضَّ اءِّوا ّفِيّالسَّرََّٓ ّينُْفِقوُنا ّالْمُحْسِنٖيناّ االَّذٖينا  

“Onlar (takvâ sahipleri) bollukta da darlıkta da Allah yolunda harcarlar, 

öfkelerini yenerler, insanları affederler. Allah işini güzel yapanları sever.”289 

Bir önceki ayette mevzubahis edilen takvâ sahiplerinin aynı zamanda ihsan sahibi 

kullar oldukları bu ayetle vurgulanmaktadır. Allah Teâlâ, burada üç farklı davranış 

biçiminden söz ederek, bu davranışları sergileyen müminleri hem “müttakî” hem de 

“muhsin” sıfatlarıyla nitelendirmekte ve bu kimseleri sevdiğini açıkça ifade etmektedir. 

Bu ayette darlıkta ve bollukta yani zengin, refah, mutluluk, bolluk, imkân sahibiyken veya 

sıkıntı, darlık, geçim zorluğu, fakirlik ve hüzünlü zamanda infak edenler,290 

öfkelendikleri zaman karşı tarafa gücü yetmesine rağmen sinirlerine hâkim olup intikam 

almaya kalkışmayanlar ve buna rağmen insanları affedenler,291 Allah’ın sevdiği muhsin 

kullar olarak zikredilmektedir. Takvâ ve ihsan kavramının beraber zikredildiği ve 

sonunda Allah’ın muhsin kullarını sevdiğini belirttiği bir ayet daha bulunmaktadır: 

عامِلوُاّا نوُاّوا اٰما اّاتَّقاوْاّوا واّاِذااّما اّطاعِمَُٓ اتِّجُنااحٌّفٖيما الِحا عامِلوُاّالصَّ نوُاّوا ّاٰما ّعالاىّالَّذٖينا ّّلايْسا نوُاّثمَُّ اٰما اتِّثمَُّّاتَّقاوْاّوا الِحا لصَّ

ّ
ࣖ
ّالْمُحْسِنٖينا ُّيحُِب  اللّٰه ااحْسانوُاّؕوا   اتَّقاوْاّوا

“İman edip dünya ve ahiret için yararlı işler yapanlara, günahlardan sakındıkları 

ve imanlarını koruyup iyi işler yapmayı sürdürdükleri, sakınmaya devam edip imanlarına 

bağlı kaldıkları hem günahlardan sakınıp hem en iyiyi yapmaya çalıştıkları takdirde daha 

önce yiyip içtiklerinden ötürü bir günah yoktur. Allah, iyi ve güzel davrananları sever.”292 

Bu ayetin öncesinde, İslam’da ruhbanlık anlayışının bulunmadığına dikkat 

çekilerek, Müslüman bireylerin dünya nimetlerinden meşru sınırlar içerisinde gönül 

huzuruyla faydalanabilecekleri ifade edilmektedir. Devamında yemin konusuna dair bazı 

önemli prensipler ortaya konmuş, ardından ise içki, kumar, dikili taşlar, fal ve şans okları 

gibi cahiliye dönemi uygulamaları açık bir ifadeyle yasaklanmıştır. Bu yasaklamalar 

içerisinde özellikle içki ve kumar üzerinde durulmakta, bu tür alışkanlıkların bireyleri 

hem Allah’a kulluktan hem de kötülükten alıkoyacak olan namaz ibadetinden 

uzaklaştırdığı belirtilmektedir. Aynı zamanda bu vasıtalarla şeytanın, insanlar arasında 

 
289 Âl-i İmrân 3/134. 
290 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 9/366. 
291 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/472. 
292 el-Mâide 5/93. 



55 

kin ve düşmanlık oluşturmayı hedeflediği de dile getirilmektedir. Bu nedenle insanlardan, 

bu tür zararlı uygulamalardan uzak durarak Allah’a ve Resulü’ne itaat etmeleri 

istenmektedir. Ancak bu çağrıya kulak verilmemesi durumunda, Hz. Peygamber’in 

(s.a.v.) görevinin insanları zorla bu hükümlere uymaya sevk etmek değil, onlara hakikati 

en güzel ve en açık şekilde tebliğ etmek olduğu hatırlatılmaktadır.293 

Bu noktada, daha önce bahsedilen haram fiilleri işlemiş olmakla birlikte sonradan 

iman edip salih amellerde bulunan kişilerin durumu gündeme getirilmiştir. Bu hususta 

Kur’an’ın yaklaşımı son derece açıktır. Eğer bir kimse, geçmişteki hatalarına rağmen 

Rabbine karşı sorumluluk bilinci geliştirir, samimi bir imanla Allah’a yönelir ve bu 

inancını salih amellerle desteklerse, ardından takvâya dayalı bu halini istikrarla sürdürür, 

imanında kararlılık gösterir ve iyilik yolunda gayretli olursa, daha önce farkında olmadan 

işlediği günahlardan dolayı sorumlu tutulmaz. Çünkü Allah Teâlâ, bu niteliklere sahip 

olan ve iyilik yapmayı yaşam düsturu hâline getiren muhsin kullarını sevmektedir. Bu 

bağlamda, samimi bir tevbe, takvâ, istikamet ve hayır üzere bir hayat tarzı, geçmişteki 

günahların bağışlanmasına vesile olur.294 

Allah’ın muhsin kullarını sevdiğini zikrettiği diğer ayette Allah şöyle 

buyurmaktadır: 

ّ
ࣖ
ّالْمُحْسِنٖينا ُّيحُِب  اللّٰه ةِّؕوا خِرا ابِّالَْٰ ّثاوا حُسْنا ّالد نْيااّوا ابا ُّثاوا ّفااٰتٰيهُمُّاللّٰه   

“Bu yüzden Allah onlara dünya nimetini ve ahiret nimetinin de güzelini verdi. 

Allah muhsinleri sever.”295 

Bu ayetin siyakında Uhud Savaşında okçuların mevzilerini terk etmeleri nedeniyle 

Müslümanlar zor bir duruma düşmüş olmaları ve savaşın sona erdiğini sanan askerlerin 

ganimet toplama amacıyla pozisyonlarını terk etmesi durumu anlatılmaktadır. Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) şehit olduğu haberi yayıldığında, bu durum Müslümanların 

moralini daha da bozmuş ve adeta inançlarında bir geri adım atılacak gibi bir hal 

oluşmuştur. Bu kötü ortamda, Allah Teâlâ, geçmiş peygamberler ve onların ümmetlerinin 

karşılaştıkları zorlukları örnek vererek, sabırlı olmayı ve gayretin devamını vurgulamıştır. 

Bu sabırlı kişiler, Allah yolunda yaşadıkları sıkıntılara rağmen, korkuya kapılmamış, 

düşmana boyun eğmemiş ve her durumda Rablerine yönelip bağışlanma, güç ve yardım 

 
293 Mahmud bin Abdullah el-Âlûsî, Rûḥu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-ʿAẓîm ve’s-sebʿi’l-mes̱ânî, thk. Ali 

Abdülbari Atiye (Beyrut: Darû’l-Kutubu’l-’İlmiyye, 1415), 4/17-18. 
294 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 48. 
295 Âl-i İmrân 3/148. 



56 

dilemişlerdir.296 Bu sebeple Allah, sabırlı ve samimi olan muhsin kullarına hem dünyada 

başarı ve kazanç verdiğini hem de ahirette en güzel mükafatları vaat ettiğini beyan 

etmektedir. Bu kişiler, geçici dünya nimetlerini düşünmeden hem iyi zamanlarda hem de 

zorluklarla karşılaştıklarında sabırla ve güvenle Allah’a yönelip, sorumluluklarını yerine 

getirmeye çalışmışlardır. Olumsuz durumlar karşısında hatalarını görüp, bu durumu 

düzeltmek için güven ve umutla tekrar Rablerine dua etmişlerdir. Bu sebeple Allah, sabır 

ve samimiyetin muhsinlerin özelliği olarak beyan etmekte ve muhsinleri sevdiğini de 

zikretmektedir.297 

Allah’ın muhsin kullarını sevdiğini beyan ettiği son ayet şöyledir: 

نا ّوا اضِعِهٖ  وا ّالْكالِماّعانّْما فوُنا ر ِ ّيحُا
عالْنااّقلُوُباهُمّْقااسِياةً  جا اّناقْضِهِمّْمٖيثااقاهُمّْلاعانَّاهُمّْوا الُّتاطَّلِعُّفابمِا ّتازا لَا ّوا رُواّبِهٖ  اّذكُ ِ ظًّاّمِمَّ سُواّحا

ّالْمُحْسِنٖيناّ اّيحُِب  ّاللّٰه ّانَِّ اصْفاحْ  ّقالٖيلًّمِنْهُمّْفااعْفُّعانْهُمّْوا ّمِنْهُمّْالََِّ ائنِاة   عالٰىّخآَ

“Ahitlerini bozdukları için onları lânetledik ve kalplerini katılaştırdık. Onlar 

kelimelerin yerlerini değiştiriyorlar. Kendilerine bildirilenlerden (Tevrat) önemli bir 

kısmını da unuttular. İçlerinden pek azı hariç olmak üzere onlardan daima bir hainlik 

görürsün. Sen yine de onları affet, hoş gör. Çünkü Allah muhsinleri sever.”298 

Bu ayettin öncesinde, İsrailoğulları’ndan birtakım ahitler alındığı belirtilmektedir. 

Bu ahitler arasında; namazı dosdoğru kılmak, zekâtı hakkıyla vermek, gönderilen 

peygamberlere iman ederek onları her durumda desteklemek ve Allah’a “güzel bir borç” 

vermek (yani karşılığını yalnızca Allah’tan bekleyerek salih amellerde bulunmak) yer 

almaktadır. Şayet bu yükümlülükleri yerine getirip ahitlerine sadakat gösterirlerse, Allah 

tarafından işledikleri günahların affedileceği ve kendilerine altından ırmaklar akan 

cennetlerin vaat edildiği ifade edilmiştir. Buna karşılık, verilen sözlere riayet 

etmeyenlerin ise, hakikatten tamamen sapmış kimseler olacakları beyan edilmiştir. 

İsrailoğulları da doğru yolu bulmalarına rağmen iradelerini doğru kullanamayarak 

sapkınlığa düşmüşler ve böylece büyük bir hüsrana uğramışlardır. Tarih boyunca 

İsrailoğullarının çoğunluğu da bu duruma örnek teşkil etmektedir. Zamanla dünyevi 

hırslarına yenik düşerek Allah’la yaptıkları ahdi bozmuşlar ve bu yüzden ilâhî rahmetten 

mahrum kalarak gazaba uğramışlardır. Sürekli olarak yanlış davranışlarda bulunmaları 

neticesinde kalpleri katılaşmış, artık hiçbir öğüt onlara tesir etmez olmuştur. Dünya 

 
296 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, thk. 

Ahmed el-Berdûnî - İbrâhîm Etfîş (Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-’Mısriyye, 1384), 227-231. 
297 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 46. 
298 el-Mâide 5/13. 



57 

sevgisi o kadar kalplerine yerleşmiştir ki, ilâhî sorumluluklarını tamamen unutmuşlar ve 

kendi isteklerine uygun davranabilmek için Allah’ın vahyini tahrif etmeye, değiştirmeye 

ve kendi arzularına göre yorumlamaya başlamışlardır. Bu olumsuz tutum nesiller boyu 

devam etmiş ve Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde de kendini göstermiştir. Medineli 

Yahudiler, Resulullah’ın (s.a.v.) varlığını sona erdirmek için her türlü entrikaya 

başvurmuş, hatta düşmanlarla iş birliği yapmışlardır. Buna rağmen Yüce Allah, 

Peygamberine onlara iyi davranmasını ve affedici olmasını emretmiştir. Neticede 

Allah’ın iyi davranış sergileyenlere muhabbet beslediği ifade edilmiştir.299 

Allah’ın sevdiği bu muhsin kullar Kur’an’da: Namaz dost doğru kılan, zekatını 

layıkıyla veren ve ahirete de kesin olarak inananlar,300 Allah’a (azabından) korkup 

rahmetini umarak dua edenler ve Allah’ın rahmetine yakın olanlar,301 bollukta ve darlıkta 

Allah yolunda harcayanlar, öfkelerini yenenler, insanları affedenler,302 Allah yolunda 

cihat edenler,303 kendini Allah’a teslim edenler,304 işlerini en güzel şekilde yapanlar305 

şeklinde zikredilmiştir.  

Sonuç olarak Kur’an-ı Kerim’de muhsin kavramı, hem Allah’a karşı samimi bir 

kulluk bilincini hem de insanlara karşı merhametli, adaletli ve fedakâr bir tavrı ifade 

etmektedir. Muhsinler, ibadetlerinde ihlaslı, davranışlarında özenli, zorluklar karşısında 

sabırlı, affedici ve daima iyilik peşinde olan kimselerdir. Allah’ın sevdiği bu kullar, dünya 

hayatında bollukta ve darlıkta infak eder, öfkelerine hâkim olur, hataları bağışlar ve her 

işi en güzel şekilde yapmaya çalışırlar. Ahirette ise onlar için ebedî mükâfatlar vardır. 

Nitekim Kur’an’ın pek çok ayetinde vurgulandığı gibi, Allah’ın sevgisine mazhar 

olmanın yolu, ihsan şuurunu kuşanmaktan geçer. Bu nedenle her mümin, hayatının her 

alanında “muhsin” olma bilinciyle hareket etmeli ve Rabbi katındaki değerini bu üstün 

ahlâkî niteliklerle yükseltmelidir. 

2.1.3. Tevvâbîn/Tevbe Edenler 

Tevbe kelimesi, Arapça “tvb/ّتوب” kökünden türetilmiş olup sözlük anlamı 

itibarıyla “dönmek, rücû etmek” manasına gelir.306 Tevbe, insanın işlemiş olduğu günah 

 
299 Karaman vd., Kur’an Yolu, 231-234. 
300 Lokmân 31/4. 
301 el-A’râf 7/56. 
302 Âl-i İmrân 3/134. 
303 el-Ankebût 29/69. 
304 el-Bakara 2/112. 
305 el-Bakara 2/195. 
306 İbn Manzûr, “Tvb”, 1/233.  



58 

ya da hatadan dolayı derin bir pişmanlık duyması, bu yanlış davranışı terk etmesi ve bir 

daha aynı suça dönmemek üzere kararlılık göstermesi sürecidir.307 Tevvâb kavramı ise 

tevbe kelimesinin mübalağalı ism-i fâil kalıbındadır. Allah’ın esmâsından biri olan 

Tevvâb, çokça ve sürekli tevbeleri kabul eden, her fırsatta kullarına dönüş kapısını açık 

tutan anlamına gelir.308 

Kur’an-ı Kerim’de tevbe kavramı, farklı harf-i cerlerle kullanıldığında anlam 

bakımından iki temel kategoriye ayrılmaktadır: 

a. Tevbenin tek başına ya da “ilâ/إلى” harf-i cer-i ile kullanımı: Bu durumda 

tevbe kişinin kendi iradesiyle, gönülden gelen samimi bir pişmanlıkla günahlarından 

vazgeçmesi ve Allah’a yönelmesi anlamını taşır. Bu kullanım, kulun içten bir dönüş 

yaparak Rabbine yönelmesini ifade eder: “Hâlâ Allah’a tövbe edip O’nun bağışlamasını 

dilemeyecekler mi? Allah çok bağışlamakta, çok esirgemektedir.”309 

b. Tevbenin “alâ/على” harf-i cer-i ile kullanımı: Bu biçimde ise Allah’a nispet 

edilen tevbe anlam değiştirir ve “affetmek, rahmetiyle yönelmek” gibi manalara gelir. 

Böylece Allah’ın kuluna yönelik tevbesi, onu bağışlaması ve lütufkâr bir şekilde kabul 

etmesi anlamını taşır. Kul açısından ise bu, bağışlanma ümidiyle yaşamak ve ilâhî affa 

yönelmek şeklinde tezahür eder:310 “Ancak tövbe edenler, kendilerini düzeltenler ve 

gerçeği açıkça ifade edenler bunun dışındadır. İşte bunların tövbesini kabul edeceğim. 

Doğrusu ben tövbeleri çokça kabul eden ve rahmeti bol olanım.”311 

Elmalılı tevbeyi kula ve Allah’a nispet edilen yönleriyle ele almaktadır. Ona göre 

kula nispet edildiğinde tevbe, geçici olan günahkâr hâli terk edip, fıtraten kendisine uygun 

olan sâlih ve düzgün yaşantıya dönüş anlamını taşır. Yani kulun, işlediği günahı fark 

ederek bu durumdan pişmanlık duyması, o davranışı terk etmesi ve bir daha aynı hataya 

dönmemeye kararlı olması şeklinde tanımlanır. Allah’a nispet edildiğinde ise tevbe, 

geçici olan gazap veya azap bakış açısından vazgeçip, aslî olan rahmet ve mağfiret 

nazarına yönelmek anlamına gelir. Bu bağlamda, Allah’ın kuluna rahmetiyle yönelmesi, 

onun tevbesini kabul edip bağışlaması anlamı öne çıkar.312 

 
307 el-İsfahânî, “Tvb”, 169. 
308 Altın, Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ, 210. 
309 el-Mâide 5/74. (ٌّّحٖيم ُّغافوُرٌّرا اللّٰه ّوا

ياسْتاغْفِرُوناهُ  ِّوا ّالِاىّاللّٰه ّياتوُبوُنا  (اافالا
310 Halil İbrahim Yıldırım, Tövbe Kavramı ve Kelam Ekollerinin Tövbe Anlayışlarının Mukayesesi 

(Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2006), 

56-57. 
311 el-Bakara 2/195. (ُّحٖيم ابُّالرَّ اانااّالتَّوَّ ّوا لايْهِمْ  ّااتوُبُّعا ئِكا

لَٰٓ بايَّنوُاّفااوُُ۬ ااصْلاحُواّوا ّتاابوُاّوا ّالَّذٖينا  (الََِّ
312 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/340. 



59 

Kur’an-ı Kerim’de, Allah Teâlâ, tevbe eden kullarını sevdiğini bildirdiği bir ayet 

bulunmaktadır:  

تهىّياطّْ ّحا بوُهُنَّ ّتاقْرا لَا ّوا حٖيضِ  ّفِىّالْما اءا ّفااعْتازِلوُاّالن سِآَ ّااذىً  ّقلُّْهوُا حٖيضِ  ّعانِّالْما ياسْـَٔلوُناكا ّمِنّْوا ّفااتْوُهُنَّ ّفااِذااّتاطاهَّرْنا هُرْنا 

رٖيناّ ّالْمُتاطاه ِ يحُِب  ّوا ابٖينا ّالتَّوَّ اّيحُِب  ّاللّٰه ّاِنَّ  ُ كُمُّاللّٰه را يْثُّااما  حا

“Sana kadınların âdet dönemi hakkında soru soruyorlar. De ki: O sıkıntılı bir 

haldir. Bu sebeple âdet günlerinde kadınlardan ayrı durun, temizlenmedikçe onlarla 

cinsel ilişkide bulunmayın. İyice temizlendiklerinde onlara Allah’ın emrettiği şekilde 

yaklaşın. Allah çok tevbe edenleri sever ve içi dışı temiz olanları sever.”313 

Medine’de yaşayan Müslümanlar ile Yahudi toplulukları arasında tarihsel süreçte 

yakın ilişkiler bulunmaktaydı. Bu etkileşim, zamanla bazı örf, âdet ve sosyal pratiklerin 

Müslümanlar arasında da benimsenmesine neden olmuştur. Bu etkilenmenin dikkat çeken 

örneklerinden biri, kadınların ay hali (hayız) dönemlerinde toplumsal muameleye dair 

uygulamalardır. Yahudiler, Tevrat’ta yer alan hükümler doğrultusunda hayız halindeki 

kadınları dinî bakımdan pis kabul eder, bu dönemde kadınlarla fiziksel temastan ve aynı 

ortamda bulunmaktan kaçınırlardı. Öyle ki âdetli kadına dokunan veya onunla aynı yatağı 

ya da oturma alanını paylaşan kişiler de bu durumdan etkilenmiş sayılır ve temizlik 

(gusül) yapmaları gerektiğine inanılırdı. Medine’de yaşayan bazı kabileler de Yahudi 

geleneklerinden etkilenerek, hayız halindeki kadınlara karşı benzer mesafeli ve dışlayıcı 

tutumlar sergilemişlerdir. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) Medine’ye hicreti sonrasında, bu tür 

uygulamalar sahabiler tarafından bizzat yaşanan olaylar ve yöneltilen sorular vasıtasıyla 

gündeme getirilmiş, bunun üzerine ilgili ayetler inerek konuya dair İslamî yaklaşım net 

bir biçimde ortaya konmuştur.314 Bu durumda birçok insan, geçmişte bu konuda yaptıkları 

hataları düşünerek akıbetlerinin ne olacağını merak etmiştir. Bunun üzerine Allah Teâlâ, 

ilgili ayetin sonunda genel bir ifade kullanarak, geçmişte veya hâlen benzer hatalara 

düşmüş olsa da sonradan pişmanlık duyarak tevbe eden ve bu tevbesine bağlı kalan 

kullarını sevdiğini ve onları affettiğini bildirmiştir.315 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın rahmetinden ümit kesmemek gerektiğini ve Allah’ın 

bütün günahları bağışladığını zikreder.316 Allah’a içtenlikle (nasuh) tevbe edilmesi 

gerektiği,317 Allah’ın kabul edeceği tevbenin de ancak bilmeyerek günah işleyen sonra 

 
313 el-Bakara 2/222. 
314 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 6/414; Karaman vd., Kur’an Yolu, 1/353. 
315 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 36. 
316 ez-Zümer 39/53. 
317 et-Tahrîm 66/8. 



60 

çok geçmeden tevbe eden kişiler olduğu beyan edilir.318 Kötülükleri yapıp da ölüm 

kendisine gelip çatınca, “Ben şimdi tevbe ettim” diyenler ile kâfir olarak ölenlerin 

tevbelerinin kabul edilmediği,319 bu kişiler hariç diğer günahkarların tevbelerinin Tevvâb 

ismiyle affedileceği ifade edilmiştir.320 Yukarıdaki ayette de tevbe eden kimse için 

“Tevvâb/ٌّاب  şeklinde mübalağa sığasında bir sıfat kullanılması ve ifadenin özel değil ”تاوَّ

genel bir üslupla sunulması, burada anlatılan affın yalnızca söz konusu suça ve geçmişteki 

bir hataya yönelik olmadığını, bilakis benzer mahiyetteki tüm günah ve hataları kapsayan, 

süreklilik arz eden ve herkes için geçerli olan evrensel bir ilâhî rahmet ve mağfiret 

prensibini ima ettiğini göstermektedir.321 

Kur’an-ı Kerim’de tevbenin elest bezminde Allah ile kul arasında yapılan ahdin 

yenilenmesi veya her bireyin fıtrat çizgisine dönmesi ve bunu muhafaza etmesi anlamına 

geldiği görülür. Çünkü insan, selim fıtratına sahip olmasına rağmen zaman zaman bu ahit 

bilincinden sapmakta veya onu tamamen unutabilmektedir.322 

Sonuç olarak tevbe, insanın günahlardan samimiyetle dönüşünü ve Allah’ın 

rahmet kapısının sürekli açık oluşunu ifade eden temel bir kavramdır. Tevbe, hatalardan 

pişmanlık, köklü bir dönüşüm, fıtrata dönüş ve ilâhî rahmete yöneliştir. Ayetlerde, 

tevbenin kabul şartları olarak içtenlik (nasuh tevbe), günahta ısrar etmeme ve hakkı iade 

etme gibi unsurlar öne çıkar. Aynı zamanda, tevbe kapısının ölüm anına kadar açık 

olduğu, ancak son nefeste yapılan tevbelerin geçersiz sayıldığı da hatırlatılır. Bu 

bağlamda, tevbe hem kulun Allah’a yönelmesi hem de Allah’ın rahmetiyle kullarına 

dönmesi şeklinde iki boyutlu bir ilişkidir. Mümin, her hata sonrasında yeniden tevbe 

ederek Rabbiyle olan ahdini tazeler ve daima ümitvar bir şekilde affa ve rahmete sığınır. 

Kur’an’ın bu mesajı, insana düşüşlerinde bile yeniden ayağa kalkma cesareti verir ve ilâhî 

rahmetin enginliğini gösterir. 

2.1.4. Mutetahhirîn/Temizlenenler 

Kur’an-ı Kerim’de temizlik anlamında kullanılan “thr/طهر” sözcüğü, necasetin 

zıddı olan “temiz olmak” anlamına gelmektedir.323 Bu temizlik, cismin temizliği (maddî 

 
318 en-Nisâ 4/17. 
319 en-Nisâ 4/18. 
320 el-Bakara 2/37, 54, 128, 160; en-Nisâ 4/16, 64; et-Tevbe 9/104, 118; Nûr 24/10; el-Hucurât 49/12; en-

Nasr 110/3.   
321 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 36-37. 
322 Topaloğlu Bekir, “Tövbe”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 

2010), 41/279-280. 
323 İbn Manzûr, “Thr”, 4/504.  



61 

temizlik) ve nefsin temizliği (manevî temizlik) olmak üzere iki kısım olarak ayetlerde 

zikredilir.324 Bunun yanı sıra Kur’an-ı Kerim’de “thr/طهر” kökünden türetilmiş pek çok 

kelime, temizlik kavramını çeşitli bağlamlarda ele alır. Bu kökten gelen ifadeler; hayızdan 

arınma,325 abdest, gusül ve teyemmümle ilgili temizlik uygulamaları,326 suyun temiz ve 

temizleyici özelliği,327 Mescid-i Harâm’ın temiz tutulması,328 ve elbiselerin temiz 

tutulması,329 gibi farklı ayetlerde yer almaktadır.  

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın hem maddî hem de manevî temizliğe önem verdiği ve 

kendini bu yönlerden arındıran kullarını sevdiğini beyan ettiği iki ayet bulunmaktadır. İlk 

ayet yukarıda da zikredilen Bakara Sûresinin 222. ayetidir: 

تهىّياطّْ ّحا بوُهُنَّ ّتاقْرا لَا ّوا حٖيضِ  ّفِىّالْما اءا ّفااعْتازِلوُاّالن سِآَ ّااذىً  ّقلُّْهوُا حٖيضِ  ّعانِّالْما ياسْـَٔلوُناكا ّمِنّْوا ّفااتْوُهُنَّ ّفااِذااّتاطاهَّرْنا هُرْنا 

رٖيناّ ّالْمُتاطاه ِ يحُِب  ّوا ابٖينا ّالتَّوَّ اّيحُِب  ّاللّٰه ّاِنَّ  ُ كُمُّاللّٰه را يْثُّااما  حا

“Sana kadınların âdet dönemi hakkında soru soruyorlar. De ki: O sıkıntılı bir 

haldir. Bu sebeple âdet günlerinde kadınlardan ayrı durun, temizlenmedikçe onlarla 

cinsel ilişkide bulunmayın. İyice temizlendiklerinde onlara Allah’ın emrettiği şekilde 

yaklaşın. Allah çok tevbe edenleri sever ve içi dışı temiz olanları sever.”330 

Daha önce nüzul ortamı ve bağlamına değinilen bu ayetin sonunda Yüce Allah, 

samimiyetle tevbe edenleri ve bu sayede hem içsel hem de dışsal anlamda arınma yoluna 

girenleri sevdiğini bildirmektedir. Kurtubî (ö. 671/1273), ayette geçen “tevvâbîn” 

ifadesini manevî arınma, “mutetahhirîn” kelimesini ise bedensel temizlik bağlamında 

değerlendirmiş ve bu iki kavramı ruhî ve fizikî temizlik açısından birbirinden ayırarak 

kategorize etmiştir.331 

İkinci ayet ise Tevbe Sûresinin 108. ayetidir: 

الٌّيُّ ّفٖيهِّؕفٖيهِّرِجا ّاانّْتاقوُما ق  ّااحا لِّياوْم  ّعالاىّالتَّقْوٰىّمِنّْااوَّ سا سْجِدٌّاسُ ِ ّتاقمُّْفٖيهِّااباداًّؕلاما ّّلَا ُّيحُِب  اللّٰه ّاانّْياتاطاهَّرُواّؕوا حِب ونا

رٖيناّ ّالْمُطَّه ِ  

 
324 el-İsfahânî, “Thr”, 525. 
325 el-Bakara 2/222. 
326 el-Mâide 5/6. 
327 el-Enfâl 8/11; el-Furkân 25/48. 
328 el-Bakara 2/125; el-Hac 22/26. 
329 el-Müddessir 74/4. 
330 el-Bakara 2/222. 
331 el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 3/91. 



62 

“Orada asla namaza durma! Daha ilk günden takvâ temeli üzerine kurulan mescit 

ise namaz kılman için elbette daha uygundur; burada gerçekten arınmak isteyen adamlar 

vardır. Allah da arınmaya çalışanları sever.”332 

Hicret sonrası Medine’de gelişen İslam toplumunda, müminler ve kâfirlerin yanı 

sıra üçüncü bir grup olarak münafıklar ortaya çıkmıştı. Görünüşte Müslüman olduklarını 

iddia eden bu kişiler, fırsat buldukça İslam toplumunu bölmeye ve Peygamber’e (s.a.v.) 

tuzak kurmaya çalışmışlardı. Bunun en belirgin örneklerinden biri, Mescid-i Dırar 

olayıdır. Münafıklar, Medine’nin dış mahallelerinde yaşayan bazı Müslümanların 

mescide uzak kalmasını bahane ederek, Salim b. Avf kabilesinin bölgesinde ayrı bir 

mescit inşa etmişlerdir. Ancak asıl amaçları, Müslümanları bölmek ve düşmanla iş birliği 

yapmaktı. Hz. Peygamber’i (s.a.v.) bu mescidin açılışına davet ederek meşruiyet 

kazanmayı hedeflemişlerdi. Allah Teâlâ, bu ayet ile tuzaklarını ortaya çıkarmış ve Hz. 

Peygamber’e (s.a.v.) durumu bildirmiştir. Bunun üzerine Resulullah (s.a.v.), bu mescidin 

fitne yuvası olduğunu belirterek yıktırmış ve münafıkların planlarını bozmuştur.333 

Ayetin sonunda Allah temizlenenleri sevdiğini zikretmiştir. Ayette beyan edilen 

“tetahhur ve mutetahhir” ifadesi, sadece abdest ve gusül gibi şekli temizliği değil, aynı 

zamanda ruhsal ve fiziksel arınmayı da içine alan zengin bir kavramdır. Zira insanın hem 

beden hem de ruh yönüyle arınması, onun ahlâkî ve manevî olgunluğa ulaşmasının 

temelidir. Bedeni temizliğe gereken özeni göstermeyen kimseler hem fıtrî dengelerini 

hem de edep duygularını kaybetme riski taşır. Daha da önemlisi, kişi ruhunu kirleten 

günahlara ve kötü huylarla bezenmiş davranışlara bulaşırsa, bu durum manevî çöküşe yol 

açar. Münafıklara özgü olan riyakârlık, gösteriş için yapılan ibadetler ve cimrilik gibi kirli 

tutumlardan da uzak durmak gerekir. Gerçek temizlik, yalnızca görünen değil, iç dünyayı 

da kapsayan bir arınmadır.334 

Râzî, ayette zikredilen “tetahhur ve mutetahhir” kavramı ile ilgili alimlerin üç 

farklı görüş beyan ettiğini ifade etmektedir: 

Birinci görüşe göre ayette övülen temizlik, günahlardan arınma, yani ruhsal bir 

temizlenme anlamına gelir. Ayette kötülenen Dırar Mescidi ehli, Müslümanlar arasında 

fitne çıkarmak, zarar vermek ve inkârcılıkla anılması onların manevî kirler içinde 

 
332 et-Tevbe 9/108. 
333 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 4/184-190. 
334 Reşîd Rızâ, Tefsîru’l-Ḳurʾâni’l-Hakîm (Tefsîrü’l-Menâr) (Mısır: Hey’etu’l-Mısriyyeti’l-Amme li’l-

Kitab, 1990), 11/35. 



63 

olduklarını gösterir. İkinci görüşe göre ayetteki temizlik, ihtiyaç giderme sonrası yapılan 

bedensel temizliktir. Özellikle taşla yapılan ilk temizliğin ardından su ile yapılan temizlik 

kastedilmiştir. Bu, rivayet birçok müfessirin benimsediği görüştür. Üçüncü görüş önceki 

iki görüşü birleştirici bir yaklaşımla ele alır. Yani hem maddî hem de manevî temizliğin 

bir arada kastedildiğini savunur. Kişi hem fiziksel temizlikte titiz olmalı hem de kalbini 

ve davranışlarını kötü huylardan arındırmalıdır. İşte bu bütünlük, Allah’ın sevdiği kullar 

arasında yer almayı sağlar.335 

Sonuç olarak, Kur’an-ı Kerim’de temizlik kavramı sadece fiziksel arınmayı değil, 

aynı zamanda ruhsal saflığı da içine alan çok boyutlu bir anlayışla ele alınmaktadır. 

“Thr/طهر” kökünden türeyen ifadeler, abdest, gusül, hayız sonrası temizlik gibi maddî 

temizliği kapsarken; tevbe, takvâ ve riyadan uzak durma gibi manevî temizlik alanlarına 

da vurgu yapmaktadır. Bu bağlamda, gerçek temizlik; sadece dış görünüşle sınırlı 

kalmayan, aynı zamanda insanın iç dünyasında da yansımasını bulan bir arınma sürecidir. 

Maddî ve manevî temizlik birbirini tamamlayan iki temel değerdir ve her ikisini de 

hayatında ilke edinen kişi, Allah’ın sevdiği kullar arasına girme şerefine nail olur. 

2.1.5. Sabirîn/Sabredenler 

“Sbr/صبر” kökünden türeyen sabır kelimesi, Arapçada çeşitli anlamlar 

taşımaktadır. Sözlük bağlamında bu kelime; “nefsin zararlı şeylere karşı hapsedilmesi, 

kişinin kendini tutması, bir duruma karşı direnç göstermesi, acele etmeyip itidalli 

davranması ve başına gelen musibetler karşısında sükûnetini koruması” gibi anlamlara 

gelir.336 Aklın ve şeriatın emrettiği şeyleri yerine getirmek de sabırdır. Mesela musibet 

anında sarsılmamak, savaş gibi zor şartlarda cesur ve metin kalmak, sırları muhafaza 

ederek güvenilirliği korumak ve yeri geldiğinde konuşmamak, yani susarak iradeyi ortaya 

koymak da sabrın tezahürleridir.337 

Kur’an-ı Kerim’de, sabreden ve ilâhî ölçülere uygun bir şekilde yaşamlarını 

sürdüren müminlere, inkârcıların herhangi bir zarar veremeyeceği, kötülüğe karşı sabırla 

mukabele ederek affedici ve hoşgörülü davranmanın daha büyük bir erdem olduğu ifade 

edilir.338 Kişinin sabırla Allah’a yönelip yardım istenmesi gerektiği339 ve müminlerin 

 
335 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 16/148. 
336 İbn Manzûr, “Sbr”, 4/437-440.  
337 el-İsfahânî, “Sbr”, 474. 
338 Âl-i İmrân 3/120.   
339 el-Bakara 2/153.   



64 

zorluklar karşısında sabır istedikleri beyan edilir.340 Bunun yanı sıra toplumsal hayatta 

karşılaştıkları çeşitli sıkıntı, zorluk ve musibetlere sabreden müminleri Allah cennet ile 

müjdelediği zikredilir.341  

Kur’an’da sabrın, bir imtihan olduğu342 ve peygamberlerin en belirgin 

niteliklerinden biri olduğu vurgulanır. Onlar, tebliğ görevlerini yerine getirirken türlü 

zorluklara sabırla göğüs gerdikleri anlatılır.343 Müslümanların da savaş gibi olağanüstü 

durumlarda sabırlı ve disiplinli davranmaları gerektiği, bu durumda Allah’ın melekleriyle 

onları destekleyeceği ifade edilmiştir.344  

Sabır, sadece bireysel değil, aynı zamanda toplumsal bir değer olarak da ön plana 

çıkmaktadır. Kur’an’da düşmanlıkların sabır ve güzel davranışlarla dostluğa 

dönüşebileceği vurgulanır.345 Adaletin gereği olarak kişiye bir ceza verilecekse misliyle 

ceza verilmesi gerektiği ancak sabır gösterilmesinin daha hayırlı olduğu ifade edilir.346 

Hz. Lokman’ın oğluna verdiği nasihatler arasında da sabrın önemli bir yerinin olduğu 

görülmektedir.347 

Kur’an, sabrın sadece kişisel bir tutum değil, aynı zamanda müminlerin birbirine 

tavsiye etmesi gereken bir değer olduğunu da ortaya koyar.348 Allah’ın sabredenlerle 

beraber olduğu,349 onların Allah tarafından sevildiği,350 ecirlerinin zayi olmayacağı351 ve 

kendilerine kat kat mükâfat verileceği müjdelenmiştir.352 Hatta Allah rızası için 

sabredenler meleklerin selamı ve tebrikiyle karşılanacaktır.353 

Kur’an-ı Kerim’de Allah Teâlâ’nın sabreden kimseleri sevdiğini açıkça zikrettiği 

bir ayet bulunmaktadır: 

عُّ اّضا ما ِّوا اباهُمّْفٖيّسابٖيلِّاللّٰه اّااصا هانوُاّلِمآَ اّوا ّفاما ثٖيرٌ  ّكا عاهُّرِبِ ي ونا ّما قااتالا   ّ اي ِنّْمِنّْنابِي  كاا ّّوا ُّيحُِب  اللّٰه اّاسْتاكاانوُاّؕوا ما فوُاّوا

ابِرٖيناّ  الصَّ

 
340 el-Bakara 2/250; el-A’râf 7/126. 
341 el-Bakara 2/155. 
342 el-Furkân 25/20. 
343 el-Ahkâf 46/35. 
344 Âl-i İmrân 3/125.   
345 Fussilet 41/34-35. 
346 en-Nahl 16/126. 
347 Lokmân 31/17. 
348 el-Asr 103/3; el-Beled 90/17. 
349 el-Bakara 2/153; el-Enfâl 8/46, 66. 
350 Âl-i İmrân 3/146.   
351 Hûd 11/115; Yûsuf 12/90. 
352 en-Nahl 16/96; en-Nisâ 4/25. 
353 er-Ra’d 13/20-24. 



65 

“Nice peygamber vardır ki onunla birlikte birçok Allah erleri savaştılar. Allah 

yolunda başlarına gelenlerden ötürü gevşemediler, yılmadılar, boyun eğmediler. Allah, 

sabredenleri sever.”354 

Bu ayetin sebeb-i nüzulü ile ilgili anlatılan vakıa şöyledir: “Uhud Savaşı sırasında 

müşrikler, savaşın seyrini değiştirmek amacıyla “Muhammed öldürüldü!” şeklinde bir 

söylenti yaydılar. Bu haber, bazı müminler arasında paniğe neden oldu ve saflarda 

dağılmalar yaşandı. Ancak sahabeden Ka‘b b. Mâlik, savaşın hengâmesi içinde 

Resulullah’ın (s.a.v.) miğferinin altından gözlerinin parladığını fark etti ve heyecanla 

“işte Allah’ın Resulü!” diye haykırdı. Bunun üzerine Hz. Peygamber (s.a.v.), eliyle ona 

sessiz kalmasını işaret etti. Bu olayın akabinde, Müslümanların moralini ve dirençlerini 

yeniden kuvvetlendirmek amacıyla ilgili ayet nazil oldu. Yüce Allah, söz konusu ayette, 

zorluklar karşısında irade zayıflığı gösteren müminlere kararlılıklarını yeniden 

kazandırmak ve mücadeleye devam etmeleri yönünde teşvikte bulunmak amacıyla, 

geçmiş peygamberlerin sadık takipçilerinden örnekler sunmaktadır. Bu örneklerle 

Müslümanlardan da peygamberlerinin etrafında kararlılıkla durmaları, yılgınlığa 

kapılmadan mücadele etmeleri, gevşeklik göstermemeleri; aksine, sabır ve sebat 

içerisinde hareket etmeleri gerektiğini hatırlatmaktadır.”355 

İşte Allah Teâlâ, inandığı değerler uğruna mücadele eden, bu yolda karşılaştığı 

her türlü sıkıntı ve zorluk karşısında direnç gösteren, sabrını koruyarak yoluna devam 

eden kimseleri sevdiğini beyan etmektedir. Zor zamanlarda isyana yönelmek ya da geri 

adım atmak yerine sabırla sebat eden bu kişiler, önce kendi kusurlarını fark etmiş, 

ardından da Allah’a yönelerek bağışlanma dilemiş ve yeniden başarıya ulaşmak için 

O’ndan yardım istemişlerdir.356 

Enes b. Malik, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) sabır ile ilgili naklettiği şu rivayeti 

konuyu özetler niteliktedir: “Allah Resulü (s.a.v.), bir mezar başında büyük bir üzüntüyle 

ağlayan bir kadının yanından geçiyordu. Ona yaklaşarak, “Allah’tan sakın ve sabırlı ol!” 

dedi. Kadın, acısının etkisiyle kiminle konuştuğunu bilmeden, “Beni rahat bırak! Benim 

yaşadığım acıyı sen yaşamıyorsun!” diyerek karşılık verdi. Daha sonra oradakiler ona bu 

sözleri söyleyenin Hz. Peygamber (s.a.v.) olduğunu bildirdiler. Bunun üzerine kadın 

hemen Hz. Peygamber’in (s.a.v.) evine geldi. Kapıda herhangi bir engelle karşılaşmadan 

 
354 Âl-i İmrân 3/146.   
355 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 4/227-231. 
356 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 50. 



66 

içeri girdi ve “Ey Allah’ın Elçisi! Seni tanımamıştım.” diyerek özür diledi. Resulullah 

(s.a.v.) ise ona şu hikmetli cevabı verdi: “Asıl sabır, musibetin ilk anında 

gösterilendir.”357 

Netice itibariyle sabır, müminlerin hem bireysel hem de toplumsal hayatlarını 

şekillendiren temel bir erdem olarak öne çıkar. Allah Teâlâ, peygamberlerin ve salih 

kulların zorluklar karşısında gösterdikleri metaneti örnek göstererek, sabrın insanı ilâhî 

sevgiye ve ebedî mükâfata ulaştıran bir yol olduğunu vurgular. Sabır, yalnızca 

musibetlere katlanmak değil; aynı zamanda ibadetlerde istikrarı, günahlara karşı direnci, 

hakikati tebliğde azmi ve toplumsal ilişkilerde affediciliği de ifade eden kapsayıcı bir 

fazilettir. Müminler, Uhud’da olduğu gibi zafere giden yolda sabrı bir kalkan bilmeli, 

nefsin aceleciliğine, dünyanın geçici sıkıntılarına ve şeytanın vesveselerine karşı dirençle 

Allah’a sığınmalıdır. Zira Allah’ın sevdiği “sâbirûn” zümresi, O’nun rızası uğruna her 

türlü zorluğa göğüs geren, ecrini Rabbinden bekleyen ve nihayetinde cennetle 

müjdelenen bahtiyar kullardır. 

2.1.6. Mutevekkilîn/Tevekkül Edenler 

Tevekkül kavramı, sözlük anlamı itibarıyla “bir kişiye güvenmek, onu kendi 

yerine vekil tayin etmek” anlamına gelen “vkl/وكل” kökünün mezid fiili olan “tevekkele/ّّ

 ,ün masdarıdır.358 Mütevekkil ise her şeyin teminatının Yüce Allah olduğunu bilen”توكَّل

bu bilinçle yalnızca O’na güvenip sığınan ve teslimiyet gösteren kişidir.359 

İsfahânî, tevekkül kavramını iki yönlü olarak değerlendirmiştir. Ona göre, 

tevekkül bazen “bir kimsenin vekili olmak, onun işlerini üstlenmek” anlamında 

kullanılırken, bazen de “birine güvenip dayanmak ve işlerini ona bırakmak” şeklinde, 

kişinin kendisine vekil tayin ettiği kimseye duyduğu güveni ifade eder. Vekil kavramı 

çoğu zaman “kefil” ile karıştırılsa da aslında daha kapsayıcıdır. Çünkü her kefil aynı 

zamanda vekil sayılabilir. Ancak her vekil kefil olmak zorunda değildir.360 Arapçadan 

Türkçeleşmiş kelimelerden biri olan tevekkül genel olarak “Her şeyin sonucunu Allah’a 

bırakma, Allah’a güvenip dayanma, Allah’tan iyilikler bekleme, kadere boyun eğme” 

anlamlarında kullanılmaktadır.361 Râzî tevekkülü, bir işin gerçekleşmesi için gerekli 

görünen sebepleri yerine getirdikten sonra, gönlünü bu sebeplere değil, doğrudan Allah’ın 

 
357 el-Buhârî, “Cenaiz”, 31. 
358 el-İsfahânî, “Vkl”, 882.  
359 İbn Manzûr, “Vkl”, 11/736. 
360  el-İsfahânî, “Vkl”, 882. 
361 Ermiş, Arapça’dan Türkçeleşmiş Kelimeler Sözlüğü, 675. 



67 

kudretine, himayesine ve koruyuculuğuna bağlamak olarak tanımlar. Ona göre asıl güven 

kaynağı, sebepler değil, sebepleri yaratan Allah’tır.362 

Kur’an-ı Kerim, Allah’a güvenip dayanmayı sahih bir imanın doğal bir yansıması 

olarak beyan eder. Müminlere, eğer gerçekten iman sahibi iseler yalnızca Allah’a 

tevekkül etmeleri gerektiği emredilmiştir.363 Bu da tevekkülün, imanın ayrılmaz bir 

parçası olduğunu ortaya koyar. Bu anlayışa göre, müminlerin yalnızca Allah’a 

güvenmeleri, başka güçlerden medet ummamaları beklenir.364 Kur’an’da “Vekil olarak 

Allah yeter” buyurularak, tevhid inancı çerçevesinde müminlerin güven duyacağı tek 

mercinin Allah olduğu vurgulanır.365 Zira Allah bir zarar vermek isterse bunu 

engelleyecek kimse yoktur, bir rahmet ulaştırmak istediğinde de kimse onu 

engelleyemez.366 O’nun izni olmadan hiçbir musibet meydana gelmez ve bilgisi her şeyi 

kuşatır.367 Allah’ın desteklediği bir topluluğa kimse galip gelemez. Tüm bu sebeplerle 

Kur’an, tevekkülü hem bir emir hem de bir sevgi vesilesi olarak gösterir. Nitekim Allah, 

kendisine güvenip dayananları sever ve bu onlara yeter.368 

Şeytanın, Allah’ın izni olmadan müminlere herhangi bir zarar verme gücünün 

bulunmadığı Kur’an’da açıkça belirtilmiştir. Bu durum, inananların yalnızca Allah’a 

güvenmeleri ve O’na dayanıp sığınmaları gerektiği gerçeğini pekiştirir. Aynı zamanda, 

Allah’a samimiyetle tevekkül eden kimseler üzerinde şeytanın hiçbir etkisinin veya 

hâkimiyetinin olamayacağı özellikle vurgulanmaktadır.369 

Dünya hayatında insana verilen nimetlerin, aslında geçici birer rızık olduğu 

vurgulanır. Buna karşılık, Allah katında bulunan nimetlerin ise O’na güvenip dayanan 

kimseler için hem kalıcı hem de daha hayırlı olduğu belirtilir.370 Zulme uğradıktan sonra 

Allah rızası için hicret edenlere, dünya hayatında huzur bulacakları bir yurt verileceği, 

ahirette ise çok daha büyük bir mükâfatın kendilerini beklediği haber verilir. Bu kimseler, 

zorluklar karşısında sabreden ve daima Rablerine tevekkül edenlerdir.371 

 
362 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 9/410. 
363 el-Mâide 5/23. 
364 Âl-i İmrân 3/122,160; el-Mâide 5/11; et-Tevbe 9/51; Yûnus 10/84; İbrâhîm 14/11,12; Yûsuf, 12/67; ez-

Zümer 39/38; el-Mücâdele 58/10. 
365 en-Nisa 4/81; el-Ahzâb 33/ 3,48. 
366 ez-Zümer 39/38. 
367 et-Teğâbün 64/11. 
368 Âl-i İmrân 3/159; et-Talâk 65/3. 
369 el-İsrâ 17/65; en-Nahl 16/98,99; el-Müzzemmil 73/10. 
370 eş-Şûrâ 42/36. 
371 en-Nahl 16/41,42. 



68 

Kur’an-ı Kerim’de Allah Teâlâ’nın tevekkül eden kimseleri sevdiğini beyan ettiği 

bir ayet bulunmaktadır: 

ّفااعْفُّعانْهُّ وْلِكاِۖ نْفاض واّمِنّْحا ّفاظًّاّغالٖيظاّالْقالْبِّلَا لاوّْكُنْتا ّوا ّلاهُمْ  ِّلِنْتا ّاللّٰه ّمِنا ة  حْما اّرا شااوِرْهُمّْفِىّفابمِا اسْتاغْفِرّْلاهُمّْوا مّْوا

لٖيناّ ك ِ ّالْمُتاوا اّيحُِب  ّاللّٰه ّاِنَّ  ِ كَّلّْعالاىّاللّٰه ّفاتاوا مْتا ّفااِذااّعازا ّالَْامْرِ   

“Sen onlara sırf Allah’ın lütfettiği merhamet sayesinde yumuşak davrandın. Eğer 

kaba, katı kalpli olsaydın, hiç şüphesiz etrafından dağılır giderlerdi. Onları affet, onların 

bağışlanmasını dile, iş hakkında onlara danış, karar verince de Allah’a güven, doğrusu 

Allah kendisine güvenenleri sever.”372 

Kaba ve sert kalpli bir insan, sahip olduğu diğer güzel özelliklere rağmen 

insanlarda itici bir etki bırakır. Böyle kimseler, çevresindekilerin ilgisini kaybeder ve 

dostlukları uzun sürmez. Alemlere rahmet olarak gönderilen373 ve üstün bir ahlâka sahip 

olduğu bildirilen374 bir Peygamber’in böyle olumsuz nitelikler taşıması düşünülemez. İbn 

Atiyye’nin aktardığına göre önceki kutsal kitaplarda da Hz. Peygamber’in (s.a.v.) bu tür 

kötü vasıflardan uzak olduğu vurgulanmıştır.375 Kur’an-ı Kerim de aynı noktayı teyit 

ederek Hz. Peygamber’in (s.a.v.) şefkat ve merhamet dolu bir kalbe sahip olduğunu 

göstermektedir. O, Allah’ın kendisine bahşettiği bu yumuşak mizaç sayesinde, özellikle 

Uhud Savaşında yaptığı hatalarla büyük tehlikeler doğmasına sebep olan sahâbilere bile 

hoşgörüyle yaklaşmıştır. Eğer onlara karşı sert davranmış olsaydı, etrafındakilerin dağılıp 

gitmesi kaçınılmaz olurdu. Ayetin sonrasında “İş konusunda onlara danış” emriyle, 

yalnızca Hz. Peygamber’e (s.a.v.) değil, onun şahsında tüm ümmete, özellikle de 

yöneticilere, önemli meselelerde istişare ederek hareket etmeleri tavsiye edilmiştir. Daha 

sonra da Allah’a yönelmenin, O’na güvenip dayanmanın ve gönülden bağlanmanın İslam 

inancının temel esaslarından biri olduğu beyan edilmiştir. Sonrasında böyle kişilerin 

Allah’ın sevgisine mazhar olacağı ifade edilmektedir.376 

Sonuç olarak Kur’an-ı Kerim’de tevekkül, müminlerin imanının temel bir 

tezahürü olarak karşımıza çıkmaktadır. Allah’a tam bir güvenle bağlanmayı ve sebeplere 

riayet ettikten sonra sonucu O’na havale etmeyi ifade eden bu kavram, müminin 

 
372 Âl-i İmrân 3/159. 
373 el-Enbiyâ 21/107. 
374 el-Kâlem 68/4. 
375 Ebû Muhammed Abdülhak b. Gālib b. Abdurrahman b. Temmâm ibn Atiyye el-Endelüsî el-Muhâribî, 

el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-Kitâbi’l-‘Azîz, thk. Abdüsselam Abdüşşafi Muhammed (Beyrut: Darû’l-

Kutubu’l-’İlmiyye, 1422), 1/534. 
376 Karaman vd., Kur’an Yolu, 1/700-705. 



69 

hayatında hem bir eylem prensibi hem de ruhî bir huzur kaynağıdır. Nitekim Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) şahsında tüm müminlere, kararlarını istişareyle almaları ancak 

nihai noktada yalnızca Allah’a dayanmaları emredilmiş ve “Allah tevekkül edenleri 

sever” buyurularak bu erdemin ilâhî sevgiye vesile olduğu vurgulanmıştır. 

2.1.7. Muksitîn/Adaletle Hareket Edenler 

Sözlükte; “hisse, ölçü, insaflı davranma, adalet ve adaletli pay” gibi anlamlar 

taşıyan “kıst/قسط” kelimesi, mastar olarak kullanıldığında zıt anlamlı bir yapı gösterir. 

Hem “adaletli davranmak, birine hakkını hakkıyla vermek” hem de “haksızlık yapmak, 

birinin hakkını eksiltmek” anlamlarını barındırır. İsim olarak kullanıldığında ise 

doğrudan “adalet” anlamına gelir. Kâsıt “zâlim kişi”, muksıt ise “âdil kişi” anlamında 

kullanılır. 377 

Kur’an-ı Kerim’de “kıst/قسط” kelimesi on beş yerde, türevleri ise on farklı ayette 

yer almakta olup bu kullanımların hepsinde adalet veya adalete yakın anlamlar ifade 

etmektedir. Bu ayetlerin bir kısmında Allah’ın ahirette insanlara adaletle muamele 

edeceği belirtilmektedir.378 Allah İslam’ın temel ahlâk ve hukuk prensiplerinden birini de 

şöyle ifade etmektedir: “Ey iman edenler! Allah için hakkı ayakta tutun, adaletle şahitlik 

eden kimseler olun. Herhangi bir topluluğa duyduğunuz kin, sizi adaletsiz davranmaya 

itmesin. Adaletli olun; bu, takvâya daha uygundur. Allah’tan korkun. Şüphesiz Allah 

yaptıklarınızdan haberdardır.”379 Benzer şekilde müminlere, kendi aleyhlerine veya 

yakınlarının aleyhine dahi olsa adaleti gözetmeleri, Allah için şahitlik etmeleri ve fakir, 

zengin ayrımı yapmaksızın duygularına kapılmadan adaletle hareket etmeleri 

emredilmektedir.380 Bazı ayetlerde tartıda ölçülü ve adil yapılması gerektiği hususu aynı 

kavram ile ifade edilmiştir.381 İki ayette de “zalim” anlamında kâsıt kavramı 

kullanılmıştır.382  

Kur’an-ı Kerim’de üç ayrı ayette Allah, “muksitîn/  ifadesiyle adaletli ”مُقْسِطٖيناّ

olanları sevdiğini bildirmektedir. Bu ayetlerden ilki Mâide Sûresinin 42. ayetidir: 

 
377 İbn Manzûr, “Kst”, 7/377; el-İsfahânî, “Kst”, 670.  
378 Yûnus 10/4,47; el-Enbiyâ 21/47. 
379 el-Mâide 5/8. (…ّّتاعْدِلوُاّؕاِعْدِلوُا ّعاّلَٰٓىّاالََّ نَّكُمّْشانااٰنُّقاوْم  ّياجْرِما لَا ّوا

ّبِالْقِسْطِؗ دآَاءا ِّشُها ّلِِه امٖينا نُواّكُونوُاّقاوَّ ّاٰما اّالَّذٖينا  (يآَاّااي ها
380 en-Nisâ 4/135. 
381 el-En’âm 6/152; Hûd 11/85; er-Rahmân 55/9. 
382 el-Cin 72/14, 15. 



70 

اِنّْتعُْرِضّْ ّوا ّفااحْكُمّْبايْناهُمّْااوّْااعْرِضّْعانْهُمْ  كا اؤُُ۫ ّفااِنّْجآَ ّلِلس حْتِ  ّلِلْكاذِبِّااكَّالوُنا اعُونا اِنّْسامَّ ّوا ّشايْـًٔا  وكا عانْهُمّْفالانّْياضُر 

ّالْمُقْسِطٖيناّ اّيحُِب  ّاللّٰه ّاِنَّ ّفااحْكُمّْبايْناهُمّْبِالْقِسْطِ  كامْتا  حا

“Onlar, hep yalana kulak veren ve durmadan haram yiyen kimselerdir. Sana 

gelirlerse aralarında hüküm ver veya onlardan yüz çevir. Onlardan yüz çevirirsen sana 

hiçbir zarar veremezler. Eğer hüküm verirsen aralarında adaletle hükmet. Şüphesiz Allah 

âdil olanları sever.”383 

Yahudilerden bir grup, bir dava için Hz. Peygamber’e (s.a.v.) başvurmadan önce 

kendi aralarında görüşerek, hüküm kendi çıkarlarına uygun olursa kabul edeceklerine, 

aksi durumda reddedeceklerine karar vermişlerdi. Onların Hz. Peygamber’e (s.a.v.) 

başvurusu, adaleti sağlama amacı taşımıyordu, yalnızca arzularına uygun bir sonuç elde 

etme niyetini yansıtıyordu. İlgili ayet, bu samimiyetsiz tavrı açıkça ortaya koydu. Zira 

Tevrat’ta Allah’ın hükmü bulunmasına rağmen onu bir kenara bırakıp, peygamberliğine 

inanmadıkları Hz. Muhammed’e yönelmeleri ve verilen hükme razı olmayarak yüz 

çevirmeleri, sadece kendi heva ve heveslerine bağlı olduklarını göstermektedir.384  

Hz. Peygamber (s.a.v.), bu kimseler hakkında isterse hüküm verebilir, isterse 

onlardan yüz çevirebilirdi. Eğer yüz çevirseydi, bu durum ona hiçbir zarar vermezdi. 

Ancak hüküm vermeyi kabul ederse, o zaman adaletle, yani Allah’ın Tevrat’ta ve 

Kur’an’da koyduğu hükümler doğrultusunda karar vermesi gerekirdi. Çözümünü 

aradıkları meselelerin hükümleri Tevrat’ta açıkça belirtilmişti. Yahudilerin amacı ise 

Allah’ın hükmüne ulaşmak değil, Hz. Peygamber’i (s.a.v.) kendi arzularına göre hüküm 

vermeye ikna etmek ve böylece onu da adaletten sapmaya zorlayarak durumu kendi 

lehlerine kullanmaktı. Ancak Allah Teâlâ, Hz. Peygambere (s.a.v.) her şart altında 

adaletten ayrılmaması gerektiğini neticesinin de Allah’ın sevgisini kazanmak olduğunu 

bu ayetle bildirmektedir.385 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın adaletli kişiler sevdiğini bildirdiği ikinci ayet 

şöyledir: 

اّعالاىّالَْخُْرٰىّفاّ ّفااِنّْباغاتّْاِحْدٰيهُما ا  اصْلِحُواّبايْناهُما ّاقْتاتالوُاّفاا ّالْمُؤْمِنٖينا ائفِاتاانِّمِنا اِنّْطآَ ّاِلَٰٓىّوا يءا تهىّتافَٖٓ قااتِلوُاّالَّتٖيّتابْغٖيّحا

ّالْمُقْسِطٖيناّ اّيحُِب  ّاللّٰه ااقْسِطُواّؕاِنَّ اّبِالْعادْلِّوا اصْلِحُواّبايْناهُما تّْفاا ّفااِنّْفآَاءا  ِ  اامْرِّاللّٰه

 
383 el-Mâide 5/42. 
384 Kutub, Fîzılâl-il Kur’an, 245-251. 
385 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 41-42. 



71 

“Eğer müminlerden iki grup birbiriyle kavgaya tutuşursa hemen aralarını 

düzeltin; ikisinden biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa -Allah’ın emrine geri 

dönünceye kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın; dönerlerse aralarındaki 

anlaşmazlığı adaletle çözüme bağlayın ve herkese hakkını verin. Allah hakkı yerine 

getirenleri sever.”386 

Allah Teâlâ, bu ayetin öncesinde müminleri fasık bir kişiden gelen haberlere karşı 

uyardıktan sonra, böyle bir haberin doğurabileceği sonuçları ve bu sonuçlardan nasıl 

kurtulacağını anlatmıştır. Şöyle demektedir: “Eğer bir fasık kişinin sözüne dayanarak 

aranızda bir anlaşmazlık çıkar ve bu anlaşmazlık iki mümin grubun birbirleriyle 

savaşmasına yol açarsa, o zaman bu fasığın ortaya çıkardığı durumu ortadan kaldırın ve 

iki grup arasında barışı sağlayın. Eğer gruplardan biri diğerine zulmederse, o zaman 

zalime karşı savaşın.” Buradaki maksat, haksızlık yapanı durdurmaktır. Eğer zulmedenler 

halk ise, onları durdurmak emire (yöneticilere) düşer. Eğer yönetici zalim ise, bu durumda 

Müslümanların üzerine düşen görev, ona nasihatle ve gerekiyorsa daha fazlasıyla engel 

olmaktır. Ancak bu müdahale, iki grup arasındaki savaş veya daha büyük bir fitneye sebep 

olmamalıdır.387 

Bu ayette, zalim kişi Müslüman olsa bile, Müslümanların her zaman adaletin ve 

mazlumun yanında yer almaları gerektiğini vurgulamaktadır.388 Bu şekilde hareket eden 

Müslümanların da Allah’ın sevgisine mazhar olacakları müjdesi verilmektedir. 

Adaleli kulların sevildiğinin beyan edildiği diğer ayette Allah şöyle 

buyurmaktadır: 

وهُّ بار  لامّْيخُْرِجُوكُمّْمِنّْدِياارِكُمّْاانّْتاـ ينِّوا ّلامّْيقُااتِلوُكُمّْفِيّالد ٖ ُّعانِّالَّذٖينا ّيانْهٰيكُمُّاللّٰه ّّلَا اّيحُِب  ّاللّٰه تقُْسِطَُٓواّاِلايْهِمّْؕاِنَّ مّْوا

ّالْمُقْسِطٖيناّ  

“Allah, din konusunda sizinle savaşmayan ve sizi yurtlarınızdan çıkarmayanlarla 

iyi ilişkiler içinde olmanızı ve onlara adaletli davranmanızı yasaklamaz. Allah adaletli 

olanları elbette sever.”389 

Abdullah b. Zübeyir’in nakline göre, söz konusu ayet Hz. Ebû Bekir’in kızı Esma 

hakkında inmiştir. Rivayete göre Esma’nın müşrik olan annesi Kuteyle, ona bazı 

 
386 el-Hucurât 49/9. 
387 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 28/104. 
388 Mehmet Okuyan, Geniş Açıklamalı Kur’an Meal-Tefsir (İstanbul: Haliç Üniversitesi Yayınları, 2022), 

1242. 
389 el-Mümtehine 60/8. 



72 

hediyeler getirmiş fakat Esma annesini kabul etmeyip eve girmesine izin vermemiştir. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber (s.a.v.), Esma’ya annesini kabul etmesini, ona iyilikle 

davranmasını ve ikramda bulunmasını tavsiye etmiştir. İbn Abbas’tan gelen bir başka 

rivayette ise ayette bahsedilenlerin, aralarında babası Abbas’ın da bulunduğu 

Haşimoğullarından bir grup olduğu belirtilir. Bedir günü bu kişiler, müşrikler tarafından 

savaşmaya zorlanmışlardı. Hasan-ı Basrî’den nakledilen bir rivayete göre ise, bazı 

Müslümanlar, müşrik akrabalarıyla görüşmek ve akrabalık bağlarını sürdürmek için Hz. 

Peygamber’den (s.a.v.) izin istemişler, bunun üzerine Allah Teâlâ bu ayeti indirmiştir. 

Ayrıca ayetin tüm müşrikleri kapsadığı da ifade edilmiştir.390 

Ayetin gereği olarak erdem sahibi insanın söz, fiil ve kararlarında adalet ve 

hakkaniyet ölçülerine bağlı kalması gerekmektedir. Gerçek adalet ise ancak Yüce 

Allah’ın belirlediği hükümlerin uygulanmasıyla sağlanabilir. Burada özellikle dikkat 

çekilmesi gereken husus, Müslüman olmayanlarla kurulan ilişkilerde dahi adalet ilkesine 

riayet edilmesinin emredilmiş olmasıdır. Bu durum, İslam’ın evrensel boyutunu ve barışa 

dayalı misyonunu açık bir şekilde ortaya koyan önemli göstergelerden biri olarak 

değerlendirilebilir.391 

Ebü’l-Hasen el-Mâverdî (ö. 450/1058), dünya düzeninin altı temel ilkeye 

dayandığını belirtir ve bu esaslardan birinin, Müslüman veya gayrimüslim ayrımı 

yapmaksızın herkesi kapsayan adalet olduğunu dile getirir. Ona göre adaletin 

sağlanmasıyla insanlar arasında sevgi gelişir, şehirler ve ülkeler imar edilir, mal ve servet 

artar. Adaletin sevgi doğurması ise, sevenin sevdiğine itaat edeceği gerçeğini ortaya 

koyar. Allah’ın sevgisi de ancak adaletin tesisiyle mümkün olacağını ifade eder.392 

Hz. Peygamber’in (s.a.v.) yaşantısında en hassas olduğu şeylerden birinin de 

adalet olduğunu görmekteyiz. Hz. Peygamber (s.a.v.), Huneyn dönüşü ganimetleri taksim 

ettiği bir sırada Ben-i Temîm’den bir adam Peygambere (s.a.v.) hitaben şöyle dedi: “Ey 

Muhammed! Adaletli ol!” Bunun üzerine Resulullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: “Yazıklar 

olsun sana! Eğer ben adaletli olmazsam kim adaletli olur? Şüphesiz ki eğer ben adaletli 

değilsem, ziyana uğramış ve kaybetmiş olursun.”393 

 
390 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 29/521; et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 22/571-572; ez-

Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/516. 
391 Özcan, “Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın Sevdiği İnsan Tipleri”, 193. 
392 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, Edebü’d-Dünyâ ve’d-dîn (Dâru 

Mektebetü’l-Hayât, 1986), 139. 
393 Müslim, “Zekât”, 142.  



73 

Sonuç olarak, Kur’an-ı Kerim’de adalet kavramı, İslam’ın temel ahlâk ve hukuk 

prensiplerinden biri olarak öne çıkmaktadır. Allah Teâlâ, iman eden kullarından gerek 

Müslümanlar arasında gerekse gayrimüslimlerle ilişkilerde adaleti gözetmelerini, her 

şartta hakkaniyetten sapmadan hareket etmelerini istemektedir. Adaletli olmak, Allah’ın 

sevgisini kazanmaya vesile olduğu gibi, toplumların barış ve huzur içinde yaşamasının 

da temelini oluşturur. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hayatında da adalet, her zaman en hassas 

ve tavizsiz şekilde korunan bir değer olmuştur. Dolayısıyla İslam, adaleti sadece bireysel 

bir erdem olarak değil, evrensel bir yaşam ilkesi olarak emretmekte ve bu doğrultuda adil 

davranmayı, iman ve takvânın ayrılmaz bir gereği olarak kabul etmektedir. 

2.1.8. Mukâtilîn/Allah Yolunda Savaşanlar 

“Kital/قتِال” kavramı “ktl/قتل” kökünden mezid fiil olan “katele/قاتل”den masdardır. 

İnsanlar veya Allah’tan kullara yönelik kullanıma göre sözlük anlamının değiştiği 

görülmektedir. İnsanlar için kullanılınca; “cesetten ruhun çıkması, savaşmak, silahlı 

mücadele içerisine girmek, harp etmek, çatışmaya girmek” gibi anlamlara gelir. Allahtan 

kullara yönelik kullanıldığında; “lanet etmek, yok etmek” manalarına gelmektedir.394 

Kur’an-ı Kerim’de “ktl/قتل” kökünden türeyen kelimeler birçok anlamda kullanılmıştır.395 

Bunlar: 

1. Kişinin ölümüne neden olan eylem: “Kim de bir mümini kasten öldürürse 

cezası, içinde devamlı kalmak üzere cehennemdir. Allah ona gazap etmiş, onu lânetlemiş 

ve onun için büyük bir azap hazırlamıştır.”396 

2. Savaşmak: “… Şayet sizinle savaşmaya kalkışırlarsa o zaman onları öldürün. 

İşte kâfirlerin cezası böyledir!”397 

3. La‘net Etmek: “Lanet olsun o koyu yalancılar!”398 “Lanet olsun o hendeğin 

sahiplerine.”399 

4. Cezalandırmak: “Nerede bulunsalar yakalanıp mutlaka cezalandırılırlar”400 

 
394 Ebû Hilâl Hasan b. Abdullah b. Sehl b. Saîd b. Yahyâ b. Mihrân el-Askerî, el-Vucûh ve’n-nezâir, thk. 

Muhammed Osman (Kahire: Mektebetü’s-Sekâfe ed-Dîniyye, 1428), 402; İbn Manzûr, “Ktl”, 11/549. 
395 Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed ed-Dâmegānî el-Kebîr, el-Vucûh ve’n-nezâir (Beyrut: 

Dâru’l-’İlm li’l-Melayîn, 1992), 370-373. 
396 en-Nisâ 4/93. (ااعادَّّّلاهُّعاذااباًّعاظٖيمًا لاعاناهُّوا ُّعالايْهِّوا ّاللّٰه غاضِبا اّوا الِداًّفٖيها نَّمُّخا ها هُّجا

اؤُُ۬ زآَ داًّفاجا نّْياقْتلُّْمُؤْمِناًّمُتاعام ِ ما  (وا
397 el-Bakara 2/191. ( اءُّالْكاافِرٖيناّ زآَ ّجا  (فااِنّْقااتالوُكُمّْفااقْتلُوُهمُّْؕكاذٰلِكا
398 ez-Zâriyât 51/10. ( اصُوناّ  رَّ ّالْخا  (قتُِلا
399 el-Burûc 85/4. (ّ ابُّالَُْخْدوُدِّ  ّااصْحا  ( قتُِلا
400 el-Ahzâb 33/61. (ًّقتُ لِوُاّتاقْتٖيل اّثقُِفَُٓواّاخُِذوُاّوا ّما  (اايْنا



74 

5. Diri diri gömmek: “Fakirlik korkusuyla çocuklarınızı diri diri gömmeyin; biz, 

sizin de onların da rızkını veririz.”401 

6. Kısas: “Haklı bir sebep olmadıkça Allah’ın dokunulmaz kıldığı cana kıymayın. 

Bir kimse haksızlıkla öldürülürse velisine yetki verdik; ancak o da öldürme hususunda 

sınırı aşmasın; çünkü o, yeterince yardıma mazhar olmuştur.”402 

7. Boğazlamak: “Hani Firavun’un adamlarından sizi kurtarmıştık. Onlar sizlere 

işkencenin en kötüsünü yapıyorlardı; oğullarınızı boğazlıyorlar, kızlarınızı sağ 

bırakıyorlardı. İşte bunda rabbinizden büyük bir imtihan vardır.”403 

8. Nefsi öldürmek (nefsi terbiye etmek): “Mûsâ kavmine demişti ki: “Ey 

kavmim! Şüphesiz siz buzağıyı (tanrı) edinmekle kendinize zulmettiniz. Onun için 

yaratanınıza tevbe edin de nefislerinizi öldürün. Öyle yapmanız yaratıcınızın katında 

sizin için daha iyidir; böylece Allah tevbenizi kabul etmiş olur. Çünkü acıyıp tevbeleri 

kabul eden ancak O’dur.”404 

Kur’an-ı Kerim’de Allah kendi yolunda savaşanları sevdiğini şöyle beyan eder: 

اّّاِنَّّ فًّاّساب۪يلِهّّ۪ف۪يّيقُااتِلوُناّّالَّذ۪يناّّيحُِبّ ّاللّٰه انَّهُمّّْصا رْصُوصٌّّبنُْياانٌّّكاا ما  

“Bilin ki Allah kendi yolunda sağlam örülmüş bir duvar gibi kenetlenmiş saflar 

halinde çarpışanları sever.”405 

İbn Kesir, bu ayeti şöyle açıklamaktadır: İslam’ın ilk dönemlerinde Müslümanlara 

savaş izni verilmemesi, toplum içinde farklı söylemlere yol açmıştır. Samimi müminler, 

kendilerine izin çıktığında Allah yolunda mallarıyla ve canlarıyla savaşacaklarını beyan 

ederken, münafıklar ve imanında zayıf olanlar bu durumu istismar etmeye çalışmıştır. 

Nitekim savaş izni geldiğinde, münafıkların sözlerinden döndüğü, bazı Müslümanların 

ise gevşeklik gösterdiği görülmüştür. Bu süreç, İslam toplumundaki samimiyet 

derecelerini ortaya çıkaran bir imtihan niteliği taşımıştır. Özellikle Bedir ve Uhud 

savaşlarında müminlerin gösterdiği farklı tavırlar, bu ayrımı net bir şekilde gözler önüne 

sermiştir. Bu ayetler, Müslümanların karşılaştıkları zorluklar karşısında sabırlı olmaları 

 
401 el-En’âm 6/151. ( ايَِّاهمُّْ  ّناحْنُّنارْزُقكُُمّْوا ق   داكُمّْمِنّْاِمْلا ّتاقْتلَُُٓواّااوْلَا لَا  (وا
402 el-İsrâ 17/33. (…ِّّؕيسُْرِفّْفِيّالْقاتْل لِي هِّٖسُّلْطااناًّفالا عالْنااّلِوا ظْلوُماًّفاقادّْجا ّما نّْقتُِلا ما ّوا ِ قؕ  ّباِلْحا ُّالََِّ ماّاللّٰه رَّ ّالَّتٖيّحا ّتاقْتلُوُاّالنَّفْسا لَا  ( وا
403 el-A’râf 7/141. (…ّْؕكُم ّنسِآَّاءا ياسْتاحْيوُنا كُمّْوا ّاابْنآَاءا ّيقُات ِلوُنا ّالْعاذاابِ  ّياسُومُوناكُمّْسَُٓوءا يْنااكُمّْمِنّْاٰلِّفِرْعاوْنا اِذّْاانْجا  ( وا
404 el-Bakara 2/54. (…ّ كُمْ  ّفاتوُبَُٓواّالِٰىّباارِئِّكُمّْفااقْتلَُُٓواّاانْفسُا اذِكُمُّالْعِجْلا لامْتمُّْاانْفسُاكُمّْباِت ِخا ّمُوسٰىّلِقاوْمِهّٖيااّقاوْمِّانَِّكُمّْظا اِذّْقاالا  ( وا
405 es-Saf 61/4. 



75 

gerektiğini, ancak haklarını korumak için gerektiğinde mücadele etmelerinin de meşru 

olduğunu vurgulamaktadır.406  

Böylece Allah kendi yolunda saf saf savaşanları, bir bina gibi tarif etmektedir. 

Hiçbir usta kendi inşa ettiği binanın düzensiz olmasını istemez. Aynı şekilde, Allah’ın da 

müminler için istediği budur. Allah Teâlâ müminleri savaşlarındaki disiplinlerini, 

namazlarındaki düzenlerine benzetmiştir. Öyleyse müminler Allah’ın emrine sarılmalılar 

çünkü ona tutunan kimse için bu emir bir koruma kalkanıdır.407 

Sonuç olarak Allah Teâlâ, kendi yolunda disiplinli ve kenetlenmiş bir şekilde 

mücadele eden müminleri sevdiğini bildirerek, mücadelenin yalnızca bir savaş değil, aynı 

zamanda iman ve samimiyetin bir göstergesi olduğunu vurgulamaktadır. Müminler için 

Allah yolunda savaş, rastgele bir eylem değil, Allah’ın rızasını kazanma amacı taşıyan 

bir sorumluluktur.  

2.2. Allah’ın Sevmediği İnsan Tipolojileri 

Kur’an-ı Kerim, insan davranışlarını değerlendirirken sadece emir ve yasaklar 

bağlamında kalmamış, aynı zamanda Allah’ın sevgisini kazanan ya da O’nun 

rahmetinden uzaklaşan kimseleri örnek tipolojiler üzerinden tanımlamıştır. İlahi hitabın 

önemli bir kısmı, insanın iç dünyasını, ahlâkî tutumunu ve sosyal ilişkilerini şekillendiren 

değerler etrafında şekillenmiştir. Bu bağlamda Allah Teâlâ’nın sevgisine mazhar 

olmayan, O’nun razı olmadığı davranışları benimseyen kimseler, Kur’an’da çeşitli 

kavramlarla tanımlanmış ve bu niteliklere sahip olan bireylerin ilâhî rahmetten uzak 

oldukları beyan edilmiştir. Genellikle toplumsal düzeni bozan, adaleti zedeleyen veya 

insanın fıtratına aykırı davranış sergileyen bu kişiler Allah’ın nefretini celbeden kişiler 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Bu başlık altında “Allah sevmez/ يحُِبّ  ّ لَا اّ اللّٰه ّ  ifadesiyle Kur’an-ı Kerim’de ”اِنَّ

doğrudan Allah’ın sevmediğini belirttiği insan tipleri detaylı bir şekilde ele alınıp, ilgili 

ayetler ışığında bu davranışların anlam dünyası ve neden bu kişilerin ilâhî sevgiden uzak 

oldukları ifade edilmeye çalışılacaktır. Kur’an-ı Kerim’in doğrudan “Allah sevmez/ّّا ّاللّٰه اِنَّ

يحُِبّ  ّ  ifadesiyle Allah’ın sevmediğini zikrettiği insan tipolojileri şunlardır: Kâfirîn  ”لَا

(inkâr edenler), hâinîn (hâinlik edenler), havvân ve kefûr (hâinlikte ve inkârda ısrar 

edenler), keffâr ve esîm (inkârda ve günahta ısrar edenler), havvân ve esîm (hâinlikte ve 

 
406 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 133-135. 
407 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 22/611. 



76 

günahta ısrar edenler), zâlimîn (zalimler), mufsidîn (bozgunculuk yapanlar), ferihîn 

(şımaranlar), mu‘tedîn (haddi aşanlar), musrifîn (israf edenler), mustekbirîn 

(kibirlenenler), muhtâl ve fahûr (böbürlenip büyüklenenler) . 

2.2.1. Kâfirîn/İnkâr Edenler 

“Kâfir/كاافِر” kavramı “kfr/كفر” kökünün ism-i fâil kalıbıdır. “Kfr/كفر” sözcüğü “bir 

şeyi örtmek, gizlemek, perdelemek, gerçeği reddetmek” gibi anlamlara gelir.408 Küfrü 

benimseyen kimseye, “fıtrî yeteneğini köreltip hakikatin üzerini örten” anlamında kâfir 

denilmektedir.409 Tohumu toprağa gömerek örten çiftçiye de bu sebeple “kâfir/كاافِر” 

denildiği nakledilmiştir. Zira bu kavramların tamamı bir şeyi gizleme veya örten bir işlev 

üstlenmektedir. Zamanla imanın karşıtı olma anlamında kullanılmaya başlanmıştır. 

Çünkü küfür, Allah’ı ve O’nun peygamberlerini yalanlamak ve inkâr etmek suretiyle 

hakikatin üstünü örtmeyi ifade etmektedir. Bununla birlikte nimetlere karşı nankörlük 

yapanlar da bu isim ile anılmaktadır.410  

Kur’an-ı Kerim’de kâfirlerin Allah’ı inkâr etmeleri,411 O’na oğul isnat etmeleri,412 

O’nun yolundan yüz çevirmeleri413 ve O’na ortak koşarak şirke düşmeleri,414 gibi 

tutumlar açıkça dile getirilmiştir. Ayrıca Allah’ın ayetlerini,415 peygamberlerini,416 

melekleri inkâr etmeleri,417 Hz. Peygamber’in (s.a.v.) getirdiği vahyi,418 öldükten sonra 

dirilişi419 ve ahiret hayatını420 reddetmeleri gibi hususlar da bireysel küfre götüren 

inançlar arasında zikredilmiştir. 

Kur’an, insanların iman veya inkâr tercihlerinde özgür bırakıldıklarını421 

vurgulamakla birlikte, Allah’ın küfre asla rıza göstermediğini de belirtmiştir.422 Bunun 

yanı sıra kâfirlerin, iman etme niyetleri olmaksızın Hz. Peygamber’den (s.a.v.) sürekli 

 
408 İbn Manzûr, “Kfr”, 144-145. 
409 Mustafa Sinanoğlu, “Küfür”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 

2002), 26/533. 
410 el-İsfahânî, “Kfr”, 716. 
411 en-Nisâ 4/136, 150; et-Tevbe 9/54; en-Nahl 16/106. 
412 el-Mâide 5/72-73; et-Tevbe 9/30. 
413 en-Nisâ 4/167. 
414 Âl-i İmrân 3/151; el-Beyyine 98/1, 6. 
415 el-En‘âm 6/39; el-Enfâl 8/31. 
416 en-Nisâ 4/42; Yûnus 10/2; er-Ra‘d 13/42-43. 
417 en-Nisâ 4/136. 
418 el-İsrâ 17/41, 46; Meryem 19/73, 77; el-Enbiyâ 21/2-3. 
419 Yâsîn 36/78-79. 
420 el-A‘râf 7/45; Hûd 11/7, 19. 
421 el-Kehf 18/29. 
422 ez-Zümer 39/7. 



77 

mucize talebinde bulundukları aktarılmış,423 farklı ayetlerde de düşünmeye teşvik 

edilerek iman etmeleri için onlara çeşitli misaller sunulmuştur.424 

Buna rağmen küfürde ısrar edenlerin amellerinin boşa çıkacağı,425 kâfir olarak 

ölenlerin ahirette kurtuluş umudunun bulunmadığı ve şiddetli bir azapla 

karşılaşacakları,426 cehennemde ebedî kalacakları ve azaplarının hafifletilmeyeceği 

bildirilmiştir.427 

Öte yandan, Kur’an’da küfür kavramı sözlük anlamında da kullanılmıştır. Mesela, 

tohumu toprağa eken çiftçilere küffâr adıyla atıf yapıldığında428 ve şükretmenin 

gerekliliği, nankörlükten sakınılması gerektiğini ifade edildiğinde küfür kökünden 

türeyen kelimelere yer verilmiştir.429 Bu bağlamda küfür, sadece inanç bağlamında bir 

inkâr değil, aynı zamanda nimete nankörlük ve hakikatin örtülmesi anlamlarına da 

sahiptir.430 

Kur’an-ı Kerim’de, Allah’ın kâfir kimseleri sevmediğini zikrettiği iki ayet 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki Âl-i İmrân Sûresinin 32. ayetidir: 

ّالْكاافِرٖيناّ ّيحُِب  اّلَا ّاللّٰه لَّوْاّفااِنَّ ّفااِنّْتاوا سُولا  الرَّ اّوا  قلُّْااطٖيعوُاّاللّٰه

“De ki: “Allah’a ve resule itaat edin.” Eğer yüz çevirirlerse bilsinler ki Allah 

kâfirleri sevmez.”431 

Allah’ın kâfirleri sevmediğini zikrettiği bu ayetin inmesine sebep olan olay, 

Yahudi kökenli münafık Abdullah b. Übeyy’in Hz. Peygamber (s.a.v.) hakkında sarf 

ettiği sözlerle ilişkilidir. Rivayete göre, “De ki: Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyun ki 

Allah da sizi sevsin”432 mealindeki ayet nazil olduğunda, Abdullah b. Übeyy şöyle 

demiştir: “Muhammed, ibadet ve itaati kendisine yönlendirmek istiyor; bizden de 

Hristiyanların İsa’ya duyduğu türden bir sevgiyle kendisini sevmemizi talep ediyor.” Bu 

sözleri, onun ve benzerlerinin Hz. Muhammed’e tabi olmayı reddettiklerini 

göstermektedir. Oysa Hz. Peygamber’e (s.a.v.) tabi olmamak, onun peygamberliğini 

 
423 el-En‘âm 6/37, 109; el-İsrâ 17/90-95. 
424 el-En‘âm 6/65; Yûnus 10/5-6, 67; Yûsuf 12/105; er-Ra‘d 13/2-4; er-Rûm 30/20-28. 
425 el-Mâide 5/5; el-A‘râf 7/147; ez-Zümer 39/65; Muhammed 47/8. 
426 Âl-i İmrân 3/91; el-Mâide 5/36; el-Meâric 70/11-18. 
427 el-Bakara 2/161-162. 
428 el-Hadîd 57/20. 
429 el-Bakara 2/152; er-Rûm 30/34. 
430 el-İsfahânî, “Kfr”, 714-717. 
431 Âl-i İmrân 3/32. 
432 Âl-i İmrân 3/31. 



78 

inkâr anlamına gelmekteydi. Bunun üzerine yukarıdaki ayet nazil olmuştur.433 Bu ayet, 

doğrudan bir önceki ayetle bağlantılıdır. Burada Allah’a itaatle birlikte Resulüne itaat de 

zorunlu kılınmış, peygambere itaat etmeyenlerin küfür içinde oldukları ve Allah’ın 

sevgisinden mahrum kaldıkları açıkça belirtilmiştir.434 

Kur’an-ı Kerim’de, Allah’ın kâfir kimseleri sevmediğini beyan ettiği diğer ayet 

de şudur: 

ّالْكاافِرٖيناّ ّيحُِب  اتِّمِنّْفاضْلِهّٖؕانَِّهُّلَا الِحا عامِلوُاّالصَّ نوُاّوا ّاٰما ّالَّذٖينا  لِياجْزِيا

“Zira Allah, iman edip rızasına uygun davrananları lütfuyla ödüllendirecektir. 

Şüphesiz O, inkârcıları sevmez.”435 

Kur’an-ı Kerim, günlük hayatımızda sıradan gibi görünen doğa olaylarının aslında 

Allah’ın varlığının ve birliğinin en açık delilleri olduğunu vurgular. Gökyüzündeki 

bulutların hareketi, yağmurun yağışı, bitkilerin yeşermesi gibi olaylar, aslında ilâhî 

kudretin tezahürleridir ve derin düşünenler için büyük ibretler taşır. Sûrenin 41. ayetinde 

insan eliyle bozulan doğal dengenin altı çizilmiş, bu mükemmel sistemin korunması 

gerektiğine işaret edilmiştir. Kur’an, tabiattaki bu işaretleri görüp Allah’a iman eden ve 

O’nun rızasına uygun yaşayanların mükafatlandırılacağını, inkârcıların ise Allah’ın 

sevmediğini belirtmiştir.436 

Nâsıruddîn el-Beyzâvî (ö. 685/1286), bu ayeti şöyle izah etmektedir: “Sadece 

müminlerin mükâfatının zikredilmesi, esas hedefin onlar olduğuna işaret eder. Ayrıca 

“Allah kâfirleri sevmez” ifadesi de bunu destekler. Çünkü bu ifade, kâfirlere olan buğzun 

kesin olduğunu ve buna karşılık müminlere olan sevginin sabit bulunduğunu ima 

etmektedir.”437 

Sonuç olarak, kâfir kavramı Kur’an-ı Kerim’de yalnızca Allah’a ve hakikate 

bilinçli bir şekilde sırt çeviren kimseleri tanımlamakla kalmamış, aynı zamanda 

nankörlük ve hakikati örtme gibi daha geniş anlamlarda da kullanılmıştır. Kâfirler, 

fıtratlarını örttükleri, peygamberlerin tebliğine kulak tıkadıkları ve nimetlere nankörlük 

ettikleri için ilâhî sevgiden uzaklaşmışlardır. Buna karşılık müminlerin, hakikati kabul 

 
433 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 8/198. 
434 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 2/381-382. 
435 er-Rûm 30/45. 
436 Karaman vd., Kur’an Yolu, 4/325. 
437 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 4/209. 



79 

edip amel-i salih işleyerek hem dünyada huzura hem de ahirette ebedî mükâfata 

erişeceğini Allah va‘d etmiştir.  

2.2.2. Hâinîn/Hâinlik Edenler 

“Hâin/خائن” kavramı, “hvn/خون” kök harflerinden türetilmiş bir ism-i fâil olup, 

sözlüklerde “hvn/خون” veya “hane/خان” maddeleri altında ele alınmıştır. “Sadakatsizlik, 

ihanet etmek, aldatmak, sözünde durmamak, alçaklık yapmak” anlamlarına 

gelmektedir.438 Hâin kişi; “hıyanet eden, zarar vermekten ve üzmekten hoşlanan, kötü 

niyet taşıyan” manasında dilimizde de kullanılmaktadır.439 İsfahânî, hıyanet ile nifak 

kavramları anlam bakımından bir olduğunu belirtir. Ancak hıyanetin, sözleşme ve emanet 

temelinde gerçekleşen bir sadakatsizliği ifade ettiğini, nifakın daha çok dinî inanç temelli 

bir ikiyüzlülüğü tanımladığını beyan eder. Dahası bu iki kavramın, anlam itibarıyla 

birbirinin alanına giren bir ilişki taşıdığını, hıyanetin, özellikle bir sözleşmeyi gizlice ihlal 

etmek suretiyle hakka aykırı davranmak anlamında kullanıldığını zikretmektedir.440 

Kur’an-ı Kerim’de ihanet kavramı, çoğunlukla emanetin karşıtı anlamında 

kullanılmaktadır. Bununla birlikte ihanet; Allah’a, Peygambere ve emanetlere yönelik 

sadakatsizlik,441 hırsızlık,442 yapılan anlaşmalara riayet etmemek, kalp katılığı, kin 

beslemek, namazı terk etmek veya gösteriş amacıyla kılmak,443 zekâtı ihmal etmek, 

peygamberlere iman etmeyip onları desteklememek, kutsal kitabın bir kısmını unutmak 

yahut bilerek görmezden gelmek gibi anlamlarda da geçmektedir.444 Ayrıca sırları ifşa 

etmek,445 bireyin kendi nefsine ihanet etmesi,446 helal olmayan göz bakışlarıyla 

hıyanet,447 hasetle bakmak448 ve kadının eşine sadakatsizlik göstermesi veya erkeklerin 

ev içinde çalışan kadına yönelik helal olmayan davranışlarda bulunması449 gibi farklı 

ihanet türlerine de işaret edilmektedir. 

 
438 İbn Manzûr, “Hvn”, 13/144. 
439 Ermiş, Arapça’dan Türkçeleşmiş Kelimeler Sözlüğü, 187. 
440 el-İsfahânî, “Hvn”, 305. 
441 el-Enfâl 8/57. 
442 en-Nisâ 4/105. 
443 el-Maûn 107/4-5; en-Nisâ 4/142; et-Tevbe 9/54. 
444 el-Mâide 5/13; el-Enfâl 8/56-58. 
445 el-Enfâl 8/27. 
446 el-Bakara 2/187. 
447 el-Mü’min 40/19. 
448 el-Felak 113/5. 
449 el-Yusuf 12/52. 



80 

Kur’an-ı Kerim’de hâinlerin sevilmediği ifade edilen Enfâl Sûresi 58. ayet 

şöyledir: 

ّ
ࣖ
ائنِٖينا ّالْخآَ ّيحُِب  اّلَا ّاللّٰه ّاِنَّ اءؕ  ّخِيااناةًّفاانْبِذّْاِلايْهِمّْعالٰىّساوآَ ّمِنّْقاوْم  افانَّ اّتاخا امَِّ ّوا   

“Eğer bir topluluğun antlaşmayı bozacağından endişe edersen antlaşmayı derhal 

sona erdirdiğini onlara açıkça bildir. Allah ahdini bozanları asla sevmez.”450 

Allah Teâlâ, bazı ayetlerde Hz. Peygamberi (s.a.v.) yumuşaklık ve nezakete 

yönlendirmiştir. Bu ayetlerden biri; “Biz seni ancak âlemlere rahmet olarak 

gönderdik”451 ayetidir. Bir diğeri ise, “Onları affet, onlar için mağfiret dile ve işlerinde 

onlara danış”452 ayetidir. Bununla birlikte, bazı durumlarda da sertlik ve kararlılıkla 

muamele etmeyi emretmiştir. Bir önceki ayette bu duruma örnek teşkil eden bir ifade yer 

almaktadır. Allah Teâlâ, ahitlerini sürekli ihlal eden topluluklardan bahsettikten sonra, 

onlarla nasıl muamele edileceğini açıklamıştır. Antlaşmalı bir kavmin ihanet edeceğine 

dair açık işaretler ve emareler görülürse, o zaman onlara karşı antlaşmayı açık bir şekilde 

bozmasını Hz. Peygambere (s.a.v.) emretmiştir. Bu, onlara antlaşmanın feshedildiğini 

açıkça ilan etmek anlamına gelir ki, gizli ve dolaylı yollardan değil, herkesin anlayacağı 

şekilde aleni olarak duyurulmalıdır. Bunun amacı, karşı tarafın antlaşmanın hâlâ 

yürürlükte olduğunu zannederek hazırlıksız yakalanmasını engellemektir. Zira, bir kavme 

antlaşmanın geçerli olduğunu düşündükleri bir anda aniden saldırmak, İslam ahlâkında 

yasaklanan bir hıyanet davranışı olurdu. Nitekim Allah, hıyanet edenleri sevmediğini 

açıkça bildirmiştir.453 

Netice itibariyle Kur’an-ı Kerim’de “hıyanet” kavramı, emanete ihanetten ahde 

sadakatsizliğe kadar geniş bir davranış yelpazesini kapsar. Hâinlik, yalnızca insanlara 

değil, aynı zamanda Allah’a ve peygamberlere karşı da bir sadakatsizlik olduğu, bu tür 

davranışların toplum düzenini ve bireysel ahlâkı zedelediği kaçınılmaz gerçektir. Allah 

Teâlâ, antlaşmaları bozan, emanete ihanet eden kimseleri sevmediğini açıkça belirtmiş ve 

müminlerin her durumda dürüstlük ve şeffaflık ilkesine bağlı kalmalarını emretmiştir.  

 
450 el-Enfâl 8/58. 
451 El-Enbiyâ 21/107. 
452 Âl-i İmrân, 3/159. 
453 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 15/497. 



81 

2.2.2.1. Havvân ve Kefûr/Hâinlikte ve İnkârda Israr Edenler 

“Hvn/خون” kökünden türeyen “havvân/ان  kelimesi, daha önce anlamını ”خو 

belirttiğimiz “hâin/خائن” kelimesinin mübalağa sigasında kullanımı olup, söz ve 

davranışlarında hıyaneti sürekli bir alışkanlık hâline getiren kimseyi ifade eder.454 

“Kefûr/ّكفوُر” kelimesi de “kfr/ّكفر” kökünden türemiş olup mübalağa sigasında bir 

isimdir. Kâfir ile aynı anlamı taşısa da “kefûr/ّكفوُر” kavramı, küfürde daha ileri düzeyde 

olan ve daha yoğun bir inkâr tavrını benimseyenleri ifade etmektedir.455 

Kur’an-ı Kerim’de hıyaneti alışkanlık haline getiren ve küfürde ileri giden 

kimseleri sevmediğini beyan ettiği ayet şöyledir:  

ّ
ࣖ
ّكافوُر  ان  وَّ ّخا ّكُلَّ ّيحُِب  اّلَا ّاللّٰه نوُاّؕاِنَّ ّاٰما اّيدُاافِـعُّعانِّالَّذٖينا ّاللّٰه   اِنَّ

“Biliniz ki Allah iman edenleri korur. Şu da muhakkak ki Allah hiçbir haini, hiçbir 

nankörü sevmez.”456 

Bu ayetin siyakında, Allah yoluna ve Mescid-i Harâm’a erişimi engelleyen 

inkârcıların şiddetli bir azaba uğrayacakları belirtilmiştir. Aynı zamanda hac ve kurban 

ibadetlerinin taşıdığı dinî öneme vurgu yapılmıştır. Ayet, bir yandan inkârcıların 

sergilediği fiilî tutumu ortaya koyarken, diğer yandan haccın ve özellikle Mescid-i Harâm 

çevresinde eda edilen kurban ibadetinin değeri bağlamında oluşabilecek muhtemel 

tereddütlere açıklık getirmektedir. Bu çerçevede, Allah’ın iman edenlerle birlikte olduğu 

ve onları koruyup destekleyeceği güvence altına alınarak müminler teselli edilmiştir.457 

Ayette “yudafiu/ُّيدُافِع” şeklinde okuyanlara göre Allah, müminleri savunma konusunda 

son derece kararlıdır. Onları korumak için yoğun bir çaba gösterir. Çünkü “müfâale” 

kalıbı, karşılıklı ve güçlü bir gayreti, aynı zamanda süreklilik ve yoğunluk içeren bir 

savunma anlamını taşır.458 

Râzî’nin aktardığına göre Mukâtil b. Süleyman (ö. 150/767) ayetin sonunda kâfir 

ve hâin kavramının beraber verilmesini şöyle açıklamıştır: “Yüce Allah, müminleri 

savunmasının gerekçesi olarak onların hain ve nankör kimseler olmamasını istemektedir. 

Hain ve nankör ifadesiyle kastedilen, Allah’ın emanetine ihanet eden ve O’nun 

nimetlerine nankörlük eden kimsedir. Kâfirler Allah’ın var ve bir olduğunu biliyorlardı 

 
454 İbn Manzûr, “Hvn”, 13/146. 
455 el-İsfahânî, “Kfr”,  715-716. 
456 el-Hac 22/38. 
457 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 23/228. 
458 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 3/109. 



82 

ama O’na iman etmediler. Verdiği nimetler karşısında O’nu tanımadılar. Bundan daha 

büyük bir ihanet olamaz.”459 

Sonuç olarak, Kur’an-ı Kerim’de “havvân/ان  gibi mübalağa ”كفوُر/ve “kefûr ”خو 

kalıplarında kullanılan kelimelerle, hıyaneti alışkanlık hâline getiren ve inkârda ısrarla 

direnen kimseler özellikle vurgulanmıştır. Allah’ın bu niteliklere sahip kimseleri 

sevmediğini açıkça belirtmesi, iman edenleri hem bu tür davranışlardan sakındırmakta 

hem de onları ilâhî destek ve koruma altında oldukları bilinciyle teselli etmektedir.  

2.2.3. Esîm/Günahta Israr Edenler 

“İsm/إثِم” kelimesi, sözlük anlamı olarak; “günah, isyan, kötülük ve suç” gibi 

manalar taşır. Bu kökten türeyen “esîm/أاثيِم” sıfat-ı müşebbehe olup “suçlu veya günahı 

sürekli işleyen yani günahkâr kimseyi” tanımlar. “Esîm/أاثيِم”; “helal olmayan 

davranışlarda bulunan, hayırdan alıkoyan ve yanlış işler yapan kimse” anlamına gelir.460  

“İsm/إثِم” terimi, aynı zamanda, “bireyin cezalandırılmasını gerektiren ve onu 

erdemli davranışlardan ya da sevap kazandıran amellerden uzaklaştıran eylemleri ya da 

bu tür eylemlerden kaynaklanan sorumluluğu” ifade eder.461 

Kur’an-ı Kerim’de otuz beş yerde geçen “ism/إثِم” kelimesi, genel anlamının 

ötesinde küfür, inkâr, düşmanlık, yalan, içki, kumar ve faiz gibi çeşitli günahları 

tanımlamak için de kullanılmıştır.462 Bu kavramın Kur’an’daki kullanımını şirk, günah, 

suç, zina ve hata şeklinde beş temel anlam çerçevesinde geçtiği zikredilmektedir.463 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın sevmediğini bildirdiği ayetler arasında, “esîm/أاثيِم”, 

kavramının yer aldığı iki ayete rastlanmaktadır. Bu ayetlerin birinde “keffâr/كفَّار”, 

diğerinde ise “havvân/ان  sıfatları ile birlikte kullanılmıştır. Bunları ayrı başlıklar ”خو 

altında inceleyelim. 

2.2.3.1. Keffâr ve Esîm/İnkârda ve Günahta Israr Edenler 

“Keffâr/كفَّار”, kelimesi, daha önce anlamını açıkladığımız “kfr/ّكفر” kökünden 

türeyen, mübalağa sigasında bir isimdir. Bu tür sigalar, aşırılık ve süreklilik ifade 

 
459 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 23/228. 
460 İbn Manzûr, “İsm”, 12/5-6; el-İsfahânî, “İsm”, 63-64; İbn Dureyd, “İsm”, 2/1036. 
461 Adil Bebek, “Günah”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1996), 

14/282. 
462 Bebek, “Günah”, 14/282. 
463 Muhammed Yılmaz, “Kur’an’da Büyük Günah Kavramı”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 15/2 (2011), 265. 



83 

ettiğinden “keffâr/كفَّار”, sadece inkâr eden değil, inkârı sürekli ve yoğun bir şekilde yapan 

nankör kimse anlamına gelmektedir.464 

Kur’an-ı Kerim’de, Allah’ın “keffâr/كفَّار” ve “esîm/أاثيِم” olan kimseleri 

sevmediğini zikrettiği ayet şöyledir: 

ّااثٖيمّ  ّكافَّار  ّكُلَّ ّيحُِب  ُّلَا اللّٰه ّوا داقااتِؕ يرُْبِيّالصَّ بٰواّوا ُّالر ِ قُّاللّٰه  يامْحا

“Allah faizi tüketir, sadakaları ise arttırır ve Allah hiçbir inkârcı günahkârı 

sevmez.”465 

Bu ayetin öncesinde, malını gece-gündüz, gizli-açık infak edenlerin Allah katında 

büyük bir mükâfata erişeceği, onların ne korku ne de üzüntü yaşayacağı bildirilir. Buna 

karşılık, servetini bilerek faiz yoluyla artırmaya çalışanların, mezarlarından şeytan 

çarpmış gibi kalkacakları ve bunun yalnızca faiz yemelerinden değil, aynı zamanda inatla 

faizi alışverişle eş tutmalarından kaynaklandığı beyan edilir. Oysa Allah, alışverişi helal, 

faizi ise haram kıldığını, uyarıyı aldıktan sonra faizi terk edenlere önceki kazançlarının 

onların olduğunu zikreder.466 Fakat bütün uyarıya rağmen Allah, faizi mahvettiğini, 

sadakayı katlayarak arttırdığını ifade ederek faizi helal sayıp küfründe ısrar edenleri ve 

haram olduğunu bildiği halde faiz yemeye devam edip günahında ısrar edenleri de 

sevmediğini beyan etmektedir.467 

Sonuç olarak bu ilâhî mesaj, insanları faizden uzak durmaya ve sadakaya 

yönelmeye davet ederek, iki farklı ekonomik davranışın gerçek mahiyetini ortaya 

koymaktadır. Faiz, dışarıdan bakıldığında kârlı bir işlem gibi görünse de hakikatte manevî 

ve maddî kayıplara yol açan bir azalıştır. Sadaka ise ilk bakışta bir kayıp gibi algılansa da 

gerçekte hem dünyada hem de ahirette berekete vesile olan bir artıştır.468 

2.2.3.2. Havvân ve Esîm/Hâinlikte ve Günahta Israr Edenler 

Kur’an-ı Kerim’de, Allah’ın “havvân/ان ّ”خو  ّve “esîm/أاثيِم” olan kimseleri 

sevmediğini beyan ettiği ayet şöyledir: 

انًاّااثٖيمًاّ  وَّ ّخا نّْكاانا ّما ّيحُِب  اّلَا ّاللّٰه ّاِنَّ ّاانْفسُاهُمْ  ّياخْتاانوُنا ادِلّْعانِّالَّذٖينا ّتجُا لَا  وا

 
464 el-İsfahânî, “Kfr”, 715-716. 
465 el-Bakara 2/276. 
466 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 56-57. 
467 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 3/84. 
468 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 7/80. 



84 

“Kendilerine hıyanet edenleri savunma. Çünkü Allah, hainlik edenleri, günahta 

ısrarcı olanları sevmez.”469 

Ensar’dan, Benî Zafer kabilesine mensup Te‘âme adında bir kişi, başka bir 

Müslümanın zırhını çalmış ve ardından onu bir Yahudi’nin evine gizlemişti. Zırhın sahibi 

durumu fark edince meseleyi Hz. Peygamber’e (s.a.v.) taşıdı ve Te‘âme’den 

şüphelendiğini belirtti. Ancak suçlu olan Te‘âme, yakın çevresiyle birlikte hareket ederek 

kabahati gizlemek amacıyla suçu Yahudi bir adamın üzerine attılar. Te‘âme’nin yakınları, 

kendilerini savunurken şöyle dediler: “Allah ve Resulüne inanmayan bir Yahudi’nin 

sözüne mi güvenilecek? Biz müminiz, güveniliriz; bizim sözümüz esas alınmalıdır.” Bu 

savunma, zahiren ikna edici görünüyordu ve Hz. Peygamber (s.a.v.), bu ifadelerden 

etkilenerek neredeyse Yahudi aleyhine hüküm verecekti. Ancak konuyla ilgili gerçek, 

gelen vahiy sayesinde ortaya çıktı ve Allah Nisâ Sûresinin 105-107. ayetlerini indirdi: 

“İnsanlar arasında Allah’ın sana gösterdiğine göre hükmedesin diye hakkı içeren kitabı 

sana indirdik; hainlerden taraf olma! Allah’tan mağfiret dile. Şüphesiz Allah çok 

bağışlayıcı, ziyadesiyle esirgeyicidir. Kendilerine hıyanet edenleri savunma. Çünkü 

Allah, hainlik edenleri, günahta ısrarcı olanları sevmez.”470 

Allah Teâlâ bu ayetle özelde peygambere genelde de tüm Müslümanlara şu mesajı 

vermektedir: Kendi nefislerine ihanet eden kimseler için mücadele etme! Çünkü onların 

yaptığı bu ihanetin sorumluluğu, yine kendilerine aittir. Burada geçen ihanet ifadesi, 

günahın nefse karşı işlenen bir zulüm olarak değerlendirilmesiyle ilişkilidir. Bu sebeple 

günah, aynı zamanda bir tür ihanet olarak nitelendirilmiştir. Ayetteki zamir, doğrudan 

Te‘âme’ye dönebileceği gibi, onunla birlikte hareket eden kavmine de işaret ediyor 

olabilir. Zira onlar da onun suçsuz olduğuna dair yalan yere şahitlik ederek bu ihanete 

ortak olmuşlardır.471 

Netice itibariyle, “havvân” ve “esîm” sıfatlarının birlikte zikredildiği bu ayet, 

bireysel suçun toplumsal savunusuna dönüşmesini ve günaha ortak olmanın vahametini 

gözler önüne sermektedir. Allah Teâlâ, sadece bireysel olarak hainlik eden ve günaha 

saplananları değil, aynı zamanda bu suçu örtbas etmeye çalışan topluluğu da sorumluluk 

 
469 en-Nisâ 4/107. 
470 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 2/359; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/562; Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 

11/213. 
471 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 2/95. 



85 

altına almaktadır. Dolayısıyla müminler, kim olursa olsun hıyanet ve günah karşısında 

tavizsiz durmalı, adalet ve doğruluk ilkelerini her koşulda korumalıdır. 

2.2.4. Zâlimîn/Zalimler 

“Zlm/ظلم” kökünden türeyen zulüm kavramı sözlükte iki anlama gelmektedir. İlk 

anlamı “bir şeyi kendi yerinden başka bir yere koymak veya bir şeyi olması gereken 

yerine koymamak”, diğer anlamı da “karanlık anlamına gelen ziya ve nurun zıddı” olarak 

tanımlanır. Bu yönüyle zulüm, hakikatin aydınlığından sapmayı, doğru yoldan 

uzaklaşmayı ifade eder. Yani haddi aşmak, bir şeyi yerli yerince yapmamak veya 

adaletsizlik yapmak anlamına gelir.472 Zâlim de zulüm kelimesinin ism-i fâilidir. 

Kur’an-ı Kerim’de zulüm kavramı hem doğrudan zulüm kelimesi hem de onun 

çeşitli türevleriyle oldukça geniş bir şekilde yer bulmuştur. Toplamda yirmi ayette açıkça 

zulüm kelimesi geçerken, türevleriyle birlikte bu sayı yaklaşık 269 defayı bulur. 200’den 

fazla yerde, zulüm; küfür, şirk, Allah’ın emirlerine karşı gelme, yani dini hükümleri 

çiğneme ve günah işleme anlamlarında geçer.473 Yirmiye aşkın ayette, insanların 

birbirlerine karşı yaptığı haksızlıklar, adaletsizlikler ve beşerî ilişkilerdeki bozulmalar 

bağlamında kullanılır.474 Yetmişten fazla ayette ise Allah’ın asla zulmetmeyeceği, 

insanların karşılaştığı sıkıntı ve cezaların kendi fiillerinin sonucu olduğu vurgulanır.475 

Bu çerçevede Kur’an, zulmün kaynağının insanın kendi nefsine yönelttiği kötülükler 

olduğunu ifade eder.476 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın zâlimleri sevmediğini beyan ettiği üç ayet 

bulunmaktadır. Birincisi Âl-i İmrân Sûresi 57. ayetidir: 

ا اامَّ نوُاّالَّذ۪يناّّوا عامِلوُاّاٰما اتِّّوا الِحا يهِمّّْالصَّ ف ۪ هُمّْ ّفايوُا ُّّاجُُورا اللّٰه ّّوا الظَّالِم۪يناّّيحُِبّ ّلَا  

“İman edip dünya ve ahirete faydalı işler yapanlara gelince, Allah onlara 

mükâfatlarını eksiksiz verecektir. Allah zâlimleri sevmez.”477 

Allah Teâlâ, bu ayetten önce Hz. İsa’nın kavmini hak dine çağırdığını, bu çağrıya 

karşılık olarak onların bir kısmının iman ettiğini, bir kısmının ise onu inkâr ettiğini 

 
472 İbn Manzûr, “Zlm”, 12/373; İbn Dureyd, “Zlm”, 2/934; el-İsfahânî, “Zlm”, 537; ez-Zebîdî, “Zlm”, 

33/33-39. 
473 Meselâ bkz. el-Bakara 2/229; el-A‘râf 7/19; et-Talâk 65/1. 
474 Meselâ bkz. Yûsuf 12/23, 79; Sâd 38/22-24. 
475 Meselâ bkz. Yûnus 10/44; Âl-i İmrân 1/117; en-Nisâ 4/40. 
476 Mustafa Çağrıcı, “Zulüm”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 

2013), 44/507. 
477 Âl-i İmrân 1/57. 



86 

bildirmektedir. İnkârcıların Hz. İsa’ya eziyet ettikleri ve onu öldürmeye teşebbüs ettikleri 

aktarılır. Ancak Allah, Hz. İsa’yı koruyarak onu kendi katına yükselttiğini ve inkârcıların 

tuzaklarından kurtardığını ifade ettikten sonra onu yalanlayan ve ona zulmedenlerin bu 

tutumlarının karşılığı olarak cezaya çarptırılacakları zikredilmiştir. Öte yandan, Hz. 

İsa’nın peygamberliğini kabul eden, onun getirdiği ilkelere uyan ve salih ameller işleyen 

kimselerin ise Allah katında ecirlerini eksiksiz şekilde alacakları beyan edilmiştir. 

Bu ayette de Hz. İsa’nın Allah tarafından hak üzere gönderilmiş bir peygamber 

olduğunu inkâr etmek, onun tebliğini yalanlamak, gösterdiği mucizeleri reddetmek, ona 

eziyet etmek ve onu öldürmeye teşebbüs etmek gibi fiiller zulüm olarak tanımlanmakta, 

bu tür haksızlıkları yapan zâlimlerin Allah tarafından sevilmediği ifade edilmektedir.478 

Ayette geçen “ez-zâlimîn/الظَّالِمِين” ifadesi, genel anlamda haksızlık edenler 

şeklinde anlaşılır ancak bağlam iman ve salih amel olunca bu kavram, şirki de içine 

almaktadır. Nitekim Lokman Sûresi 13. ayette geçen “şirk büyük bir zulümdür” ifadesi 

bu anlamı destekler. Adalet, her şeyi yerli yerinde yapmaktır. Zulüm ise, bir şeyi hak 

ettiği yerden saptırmak demektir. Bu durumda, inançta adalet tevhid ile sağlanır. Şirk ise 

en büyük adaletsizlik, yani zulümdür. Allah’a ortak koşmak, O’nun uluhiyet hakkını 

başkasına vermektir ve bu, Allah’a yapılacak en ağır haksızlıktır. Hz. İbrâhim de 

muhataplarına hitaben müşriklerle muvahhitleri karşılaştırmış ve imanlarına şirk 

bulaştırmayanların gerçek güvenlik ve hidayet ehli olduklarını dile getirmiştir.479 

Allah’ın zalimleri sevmediğini beyan ettiği diğer ayet şöyledir: 

تِلْكاّّمِثْلهُُّ ّقارْحٌّّالْقاوْماّّماسَّّّفاقادّّْقارْحٌّّيامْساسْكُمّّْاِنّْ اّالَْايَّامُّّوا ّّبايْناّّندُااوِلهُا لِياعْلاماّّالنَّاسِ  ُّّوا نوُاّالَّذ۪يناّّاللّٰه ياتَّخِذاّّاٰما دآَاءاّ ّمِنْكُمّّْوا ّشُها

ُّ ُ اللّٰه ّّوا الظَّالِم۪يناّ ّيحُِبّ ّلَا  

“Eğer siz (Uhud’da) bir yara aldıysanız bilin ki o topluluk da benzeri bir yara 

almıştı. O günleri biz insanlar arasında döndürüp duruyoruz ki Allah gerçek müminleri 

ortaya çıkarsın ve uğrunda şehitleri olsun diye. Allah, zalimleri sevmez.”480 

Müfessirler ayette anlatılmak isteneni şöyle izah etmektedir: Eğer Uhud gününde 

sizden bazıları yara aldıysa, daha önce Bedir Savaşında siz de onları benzer şekilde 

yaralamıştınız. Ancak onlar Bedir yenilgisinden sonra ne zayıflık gösterdiler ne de korkup 

geri çekildiler. O halde siz Uhud’da neden zayıflık gösteriyorsunuz.481 Eğer daima 

 
478 Çavuşoğlu, Kur’ân-ı Kerîm’de Sevginin Yeri, 135-136. 
479 Mehmet Okuyan, Kur’an Okuyan. “Âl-i İmran Sûresi 57. Ayet”. (Erişim 03 Mayıs 2025). 
480 Âl-i İmrân 1/140. 
481 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 2/40. 



87 

kâfirler cezalandırılıp müminler korunmuş olsaydı, iman zorunlu hâle gelir ve imtihanın 

anlamı kalmazdı. Bu sebeple Allah, hem müminleri hem de kâfirleri sınadığını böylece 

iman edip bu imtihanı sabırla aşanlara büyük mükâfat vereceğini beyan etmektedir. 

Müminlerin bazen günahları sebebiyle dünyevî sıkıntılarla terbiye edilir, kâfirlerin 

sıkıntısı Allah’ın gazabının sonucudur.482 

Bu gibi ayetler, müminlerin maneviyatını güçlendirmek, zorluklar karşısında 

sarsılmamalarını sağlamak ve onları teselli etmek amacı taşımaktadır. Aynı zamanda 

Allah’ın kâinattaki değişmez sünnetine, yani sebepler ile sonuçlar arasındaki ilişkiye ve 

O’nun mutlak kudretine iman etmeyi vurgular. Önceki kavimlerin helâkiyle ilgili 

hatırlatmalar, Uhud günü yaşanan mağlubiyetin geçici bir imtihan olduğunu ve nihai 

zaferin müminlerin olacağını göstermektedir. Bu bağlamda, savaşta yaşanan zorluklar 

müminler için bir muhasebe ve yeniden yapılanma fırsatı olarak değerlendirilmiştir. 

Acizlik ve geri durmak yasaklanmış, aksine cihada teşvik edilmiştir. Allah’ın “siz 

üstünsünüz” vaadi, hem Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde hem de sahabe neslinde ardı 

ardına gelen zaferlerle tecelli etmiş, bu da ümmetin faziletine işaret etmiştir. Savaşlardaki 

galibiyet ve mağlubiyetin dönüşümlü oluşu ise, Allah’ın müminlerle münafıkları ayırt 

etme sünnetinin bir yansımasıdır.483 

Zalimlerin sevilmediği zikredilen son ayet şöyledir: 

ا ؤُُ۬ زَٰٓ جا اّ ّساي ئِاةٌّّساي ئِاةّ ّوا نّّْمِثْلهُا ااصْلاحاّّعافااّفاما اجْرُهُّّوا ِّ ّعالاىّفاا ّّانَِّهُّّاللّٰه الظَّالِم۪يناّّيحُِبّ ّلَا  

“Bir kötülüğün karşılığı ona denk bir kötülüktür; ama kim bağışlar, düzeltme 

yolunu tutarsa onun mükâfatını Allah verir. Hiç şüphe yok ki O haksızlık edenleri 

sevmez.”484 

Ayetin önceki kısmında, Rablerinin çağrısına uyan ve bu çağrı doğrultusunda 

namaz kılan müminlerin, toplumsal meselelerini istişare ve dayanışma esaslarına göre 

çözmeleri, kendilerine verilen nimetleri başkalarıyla paylaşmaları ve haksızlığa 

uğradıklarında yardımlaşarak buna karşı koymaları gerektiği vurgulanmaktadır. 

Yüce Allah, bir kötülüğün karşılığının sadece ona denk bir ceza olabileceğini 

bildirdikten sonra, kim ki kendisine yapılan kötülüğü affeder ve barış yolunu tercih 

ederse, bu erdemli davranışının mükâfatının Allah katında olacağını ifade eder. Affetmek, 

 
482 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 9/372. 
483 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 4/102. 
484 eş-Şûrâ 42/40. 



88 

düşmanlıkların sona ermesini sağlayan en etkili yoldur. Fussilet Sûresi 34. ayetinde de 

belirtildiği gibi, bir kötülüğe iyilikle karşılık verildiğinde, aradaki soğukluk yerini sıcak 

bir ilişkiye bırakabilir ve düşmanlık dostluğa dönüşebilir. Bu âyet, intikam yerine affı ve 

barışı tercih etmenin hem bireysel hem toplumsal açıdan daha yapıcı sonuçlar 

doğuracağını vurgulamaktadır.485 Kişi kendisine yapılan haksızlığı bağışlamayı ve 

barışçıl bir yol izlemeyi tercih ederse, onun hakkının karşılığını Allah verir. Çünkü Allah, 

haksızlık yapanları sevmez ve zulme asla razı olmaz.  

Sonuç olarak Kur’an-ı Kerim’de zulüm, hakikati örtmekten adaletsizliğe kadar 

geniş bir yelpazede ele alınmış ve Allah’ın bu nitelikteki kimseleri sevmediği üç ayrı 

ayette vurgulanmıştır. Âl-i İmrân Sûresi 57. ayetinde peygamberlere yapılan haksızlıklar, 

Âl-i İmrân Sûresi 140. ayetinde Uhud mağlubiyeti bağlamında imtihanın hikmeti, Şûrâ 

Sûresi 40. ayetinde ise bireysel ve toplumsal ilişkilerde affın üstünlüğü zikredilerek 

zulmün her türlüsünün ilâhî sevgiden mahrum bıraktığı bildirilmiştir. Bu ayetler, İslam’ın 

zulme karşı tavrını net bir şekilde ortaya koymaktadır. Zulüm, sadece insanlara değil, 

öncelikle Allah’ın haklarına karşı işlenen bir suçtur. Müminlerden beklenen, şirkten uzak 

durarak tevhidin adaletini tesis etmeleri, tarihteki peygamber kıssalarından ibret alarak 

zorluklarda sabretmeleri ve bireysel ilişkilerde affedici olmalarıdır. Zira Allah’ın 

sevmediği zâlimler, hem dünyada huzursuzluğa mahkûm olur hem de ahirette şiddetli bir 

azap ile karşılaşırlar. Gerçek kurtuluş ise adaleti ayakta tutmakta, zulme rıza 

göstermemekte ve her durumda Allah’ın rızasını gözetmektedir. 

2.2.5. Mufsidîn/Bozgunculuk Yapanlar 

“Fsd/فسد” kökünden türeyen fesad kavramı lügatte; “kötülük, bozulma, çürüme, 

sapma ve yanlışlık” gibi anlamlara gelmektedir. Bu kökün if‘âl babındaki türevi olan 

“ifsâd/إفساد” ise; “başkalarını bozma, yoldan çıkarma ve saptırma” fiilini ifade 

eder. “Müfsid/مُفْسِد” terimi ise bu fiilin ism-i fâili olup; “bozgunculuk yapan, fesada sebep 

olan kişi” için kullanılır.486 

İbn Dureyd (ö. 321/933), “fesâd/فساد” kelimesini “bir şeyin bozulması veya 

değişmesi” olarak tanımlamış, bir şeyin doğal halinden sapması anlamını vermiştir. 

Örneğin, sütün ekşimesi veya sütün pıhtılaşıp kesilmesi gibi.487 

 
485 Okuyan, Geniş Açıklamalı Kur’an Meal-Tefsir, 1169. 
486 İbn Manzûr, “Fsd”, 3/335; ez-Zebîdî, “Fsd”, 496; el-İsfahânî, “Fsd”, 636. 
487 İbn Dureyd, “Fsd”, 3/1249. 



89 

Türkçede de “bozukluk, karışıklık, kargaşa, ara bozucu, hile, herhangi bir konuda 

iyimser olmayan, ortalığı karıştıran”488 anlamında kullanılan fesat kavramı Kur’an-ı 

Kerim’de kozmik düzende,489 toplumsal, siyasî, hukukî ve dinî yapıda490 ve ahlâkî 

sistemde491 dengenin bozulmasını ifade etmektedir.492 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın fesad ve müfsid kimseleri sevmediğini zikrettiği üç 

ayetten birincisi şöyledir: 

اِذاا لهىّوا اّلِيفُْسِداّّالَْارْضِّّفِيّساعٰىّتاوا يهُْلِكاّّف۪يها رْثاّّوا النَّسْلاّ ّالْحا ُّّوا اللّٰه ّّوا الْفاسااداّّيحُِبّ ّلَا  

“Hâkimiyeti ele aldığında ise ülkede bozgunculuk çıkarıp ürünleri ve nesilleri yok 

etmeye çalışır. Allah bozgunculuğu sevmez.”493 

Bu ayet Benî Zühre kabilesinden Übey b. Şerîk hakkında nazil olmuştur. O, Hz. 

Peygamber’in (s.a.v.) yanına gelip İslam’ı kabul ettiğini söylemiş ancak içten içe iman 

etmeyerek azgın münafıklardan biri olmuştu. Bedir savaşında Zühre oğullarından 300 

kişiyi Hz. Peygamber’le (s.a.v.) birlikte savaşmamaları için geri çevirdiğinden “el-

Ahnas” (geri çekilen) lakabını almıştı. Bu şahıs dış görünüşü etkileyici, hitabeti kuvvetli, 

günah işleyerek bozgunculuk yapmaya çalışan, insan ve hayvanları yakan bir kişiydi. 

Nitekim, Taif’te bir Müslüman’a ait bir saman yığınını yakıp onun bineğini yaralamıştır. 

494 

Ayetin bağlamında bu tür kimselerin, Hz. Peygamber’i (s.a.v.) kandırmak 

amacıyla söylediklerine Allah’ı da şahit göstererek güven kazanmaya çalıştıkları ifade 

edilir. Kur’an, bu kişileri Müslümanlara yönelik en tehlikeli düşmanlar olarak tanımlar. 

Bu münafıklar, önce hoş ve samimi görünümlü sözlerle Müslümanların gönlünü 

kazanmaya çalışmış, ardından gizlice inkârcılarla ittifak kurarak Müslümanlara zarar 

verme niyetlerini ortaya koymuşlardır. Allah ise, bozgunculuğu yaymayı amaç edinen bu 

tür kişileri sevmediğini açıkça bildirmiştir.495 

 
488 Ermiş, Arapça’dan Türkçeleşmiş Kelimeler Sözlüğü, 161. 
489 Meselâ bkz. el-Enbiyâ 21/22. 
490 Meselâ bkz. en-Neml 27/34; el-A‘râf 7/127; el-Mü’min 40/26; Yûsuf 12/73. 
491 Meselâ bkz. Hûd 11/85; Muhammed 47/22; el-Bakara 2/205. 
492 İlhan Kutluer, “Fesad”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1995), 

12/421. 
493 el-Bakara 2/205. 
494 Ebü’l-Hasen Mukâtil bin Süleyman, Tefsîr-i Mukâtil bin Süleyman, thk. Abdullah Mahmûd Şehhâte 

(Beyrut: Dâru İhyai’t-Turas, 1423), 1/178. 
495 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 2/230. 



90 

Fesad çıkaran ve bozgunculuk yapan kimselerin sevilmediğinin ifade edildiği 

diğer ayet şöyledir: 

قاالاتِّ ِّّيادُّّالْياهُودُّّوا ّّاللّٰه
غْلوُلاةٌ  لعُِنوُاّاايْد۪يهِمّّْغُلَّتّّْما اّوا بْسُوطاتاانِّ ّيادااهُّّبالّّْقاالوُاّ ّبمِا اءُّ ّكايْفاّّينُْفِقُّّما لاياز۪يدانَّّّياشآَ اّّمِنْهُمّّْكاث۪يرًاّوا مآَ  

ب كِاّّمِنّّْاِلايْكاّّانُْزِلاّ كُفْرًاّ ّطُغْياانًاّرا االْقايْنااّوا ةاّّبايْناهُمُّّوا اءاّّالْعادااوا الْباغْضآَ ةِّ ّياوْمِّّاِلٰىّوا اّالْقِيٰما رْبِّّناارًاّااوْقادوُاّكُلَّمآَ اهااّلِلْحا ُّ ّااطْفاا واّّاللّٰه

ُّّفاسااداًّ ّالَْارْضِّّفِيّياسْعاوْناّ اللّٰه ّّوا الْمُفْسِد۪يناّّيحُِبّ ّلَا  

“Yahudiler: “Allah’ın eli bağlanmış!” dediler. Asıl kendi elleri bağlanmıştır ve 

söyledikleri yüzünden lânetlenmişlerdir. Aksine O’nun iki eli de açıktır, dilediği gibi 

verir. Rabbinden sana indirilen, onlardan birçoğunun azgınlığını ve inkârcılığını 

kuşkusuz arttıracaktır. Onların arasına kıyamete kadar sürecek düşmanlığı ve kini saldık. 

Ne zaman savaş ateşini tutuşturmuşlarsa Allah onu söndürmüştür. Onlar yeryüzünde 

bozgunculuk için çaba harcarlar; Allah ise bozguncuları sevmez.”496 

Yahudilerin, “Allah’ın eli bağlıdır” şeklindeki ifadeleri, çeşitli sebeplerle farklı 

anlamlar ve niyetlerle dile getirilmiştir. Onların bu sözü kullanmaları genellikle alay, 

inkâr ya da edebe aykırı bir üslup taşıyordu. Rivayetlere göre, “Allah’a kim güzel bir borç 

verirse”497 şeklindeki ayeti duyduklarında, bunu mecaz anlamından uzak biçimde 

değerlendirerek Allah’ın ihtiyaç sahibi olduğunu iddia etmişlerdir. Bununla da 

yetinmeyip, fakirlik içerisinde yaşayan Müslümanları gördüklerinde, “Muhammed’in 

Rabbi fakirdir ve eli bağlıdır” diyerek alay etmişlerdir.498 Bazı müfessirler, Yahudiler, 

önceden zengin ve refah içindeyken Hz. Muhammed’in (s.a.v.) gönderilmesiyle ve ona 

inanmamaları sebebiyle rızıklarının daraldığını onların da: “Allah’ın eli bağlı” yani 

“Artık Allah cömert değil, bizi rızıklandırmıyor” dediler. Yani Yahudilerin bu ifadeyi, 

İslam’a karşı gösterdikleri inat ve kibir sonucunda Allah’ın rızkı üzerlerinden çekmesiyle 

söylediklerini aktarırlar.499 Diğer yandan, bazı alimler de bu sözün, Yahudilerin “Bize 

ancak az bir süre azap edilecektir”500 iddialarını ifade etme biçimi olduğunu ve bu 

ifadenin hem anlam hem de edep bakımından uygunsuzluğu nedeniyle lanete sebep 

olduğunu belirtmişlerdir.501 

Taberî (ö. 310/923), Yahudilerin yeryüzünde bozgunculuk yapmalarını, Allah’a 

isyan etmeleri, O’nun ayetlerini reddetmeleri, peygamberlerini yalanlamaları ve bu 

 
496 el-Mâide 5/64. 
497 el-Bakara 2/245. 
498 el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 6/238. 
499 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 12/394. 
500 Hûd 11/8. 
501 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 12/394. 



91 

peygamberlerin getirdiği emir ve yasaklara karşı gelmeleri şeklinde yorumlamıştır. Bu 

tutumlarının, onların yeryüzündeki fesatlarının asıl kaynağı olduğunu belirtmiştir.502 

Zemahşerî ise bu fesadı daha çok İslam’a yönelik plan ve entrikalarla ilişkilendirerek, 

onların Hz. Peygamber’e (s.a.v.) karşı tuzak kurduklarını ve onun ismini kutsal 

kitaplarından silmeye çalıştıklarını ifade etmiştir.503 

Fesad kimselerin sevilmediğinin beyan edildiği son ayette de Allah Teâlâ şöyle 

buyurmaktadır: 

ابْتاغِّ اّوا ُّّاٰتٰيكاّّف۪يمآَ ةاّّالدَّاراّّاللّٰه خِرا ّّالَْٰ لَا ااحْسِنّّْالد نْيااّمِناّّناص۪يباكاّّتانْساّّوا اّوا ُّّااحْساناّّكامآَ ّّاِلايْكاّّاللّٰه لَا ّّفِيّالْفاسااداّّتابْغِّّوا ّاِنَّّّالَْارْضِ 

اّ ّّاللّٰه الْمُفْسِد۪يناّّيحُِبّ ّلَا  

“Allah’ın sana verdiğinden âhiret yurdunu kazanmaya bak ve dünyadan nasibini 

unutma! Allah sana ihsan ettiği gibi, sen de insanlara ihsanda bulun. Yeryüzünde 

bozgunculuk çıkarmaya çalışma! Şüphesiz Allah bozguncuları sevmez.”504 

Bu ayette dile getirilen fesad ve bozgunculuğun temel nedeni, bir önceki ayette 

belirtilen şekilde, Karun adlı kişinin sahip olduğu mal ve servet dolayısıyla gurura 

kapılması ve şımararak haddini aşmasıdır. Allah Teâlâ, ard arda bu iki ayette hem mal-

mülk sebebiyle kibirlenen ve azgınlaşanları hem de bu tutumlarının doğal bir sonucu 

olarak yeryüzünde fesat çıkaran kimseleri sevmediğini açık bir şekilde ifade etmektedir. 

Karun’un kim olduğu ve yaptıklarıyla ilgili detaylı bilgiyi ferihin/şımaranlar başlığında 

daha detaylı bir şekilde işleyeceğiz. 

Netice itibariyle diyebiliriz ki Kur’an-ı Kerim’de “fesad/فساد” kavramı hem maddî 

hem de manevî dengeleri bozan, toplumsal huzuru ve ilâhî nizamı altüst eden bir eylem 

olarak tanımlanmıştır. Bakara Sûresi 205. ayetinde münafıkların ikiyüzlü tutumu, Mâide 

Sûresi 64. ayetinde Yahudilerin azgınlık ve entrikaları, Kasas Sûresi 77. ayetinde ise 

servetin şımarttığı zorbaların kibri örnek gösterilerek, Allah’ın “müfsidleri” sevmediği 

vurgulanmıştır. Bu ayetler, bozgunculuğun sadece fiziksel yıkımla sınırlı olmadığını, 

inançta sapma, ahlâkî çöküş, sosyal adaletsizlik ve siyasi entrikalarla da 

gerçekleşebileceğini ortaya koymaktadır. Müminlerden beklenen, Karun örneğindeki gibi 

servetin şımartıcı etkisinden kaçınmak, Übey b. Şerîk’in münafıkça tutumlarından ibret 

almak ve Yahudilerin tarih boyu sürdürdüğü fitne çabalarına karşı uyanık olmaktır.  

 
502 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 8/561. 
503 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/657. 
504 el-Kasas 28/77. 



92 

2.2.6. Ferihîn/Şımaranlar 

“Frh/فرح” kavramı sözlükte; “hazır bir lezzet karşısında göğsün genişlemesi, 

sevinmesi ve ferah bulması” anlamlarına gelir. Bu daha çok, dünyevî ve bedensel sevinç 

ve hazlarda olur.505 Bu sebepten dolayı sıfat-ı müşebbehe olan “ferih/ّّفارِح” kelimesi de 

dünyevî sevinçlerden gelen şımarıklık anlamında kullanılmıştır.506 

Ferah kelimesi, Kur’an-ı Kerim’de toplamda yirmi iki defa yer almaktadır. Bu 

kelime bağlamına göre üç temel anlamda kullanılmaktadır: 1. “eşer-betar/ بطرّّ-أشارّّ ” 

(taşkınlık ve azgınlık), 2. “rıza/رضى” (memnuniyet ve hoşnutluk) ve 3. “sürur/ روسرّّ ” 

(sevinç ve neşe). Ayetlerde “eşer-betar/ بطرّّ-أشارّّ ” anlamında, yani şımarıklık, azgınlık, 

nankörlük, nimetlerle övünme ve kibirlenme gibi olumsuz tutumları ifade eden bir 

anlamda kullanılmaktadır. “Rıza/رضى” bağlamında ise bireyin sahip olduğu inanç ya da 

durumdan memnuniyet duyması anlamına gelir. Ancak bu anlam zaman zaman 

böbürlenmeyi de içerebilir. “Sürur/ روسر ” bağlamındaki kullanımlarda ise kelime hem 

olumlu hem de olumsuz bir bağlamda sevinç anlamını taşımaktadır.507 

Kur’an-ı Kerim’de “ferihîn/فرحين” kelimesi, şımaranlar, kendini beğenip 

böbürlenen kimseler anlamında kullanılır ve şu ayette geçmektedir: 

لايْهِمِّّْۖفاباغٰىّمُوسٰىّقاوْمِّّمِنّّْكااناّّقاارُوناّّاِنَّّ اٰتايْنااهُّّعا اّالْكُنوُزِّّمِناّّوا هُّّاِنَّّّمآَ فااتِحا ولِيّبِالْعصُْباةِّّلاتانَُٓوأُّّما
ةِّ ّاُُ۬ ّّقاوْمُهُّّلاهُّّقاالاّّاذِّّْالْقوَُّ

ّ حّّْلَا اّّاِنَّّّتافْرا ّّاللّٰه الْفارِح۪يناّّيحُِبّ ّلَا  

“Kârûn Mûsâ’nın kavmindendi. O, gücüne dayanarak onlara haksızlık 

etmekteydi. Biz ona öyle hazineler vermiştik ki sadece anahtarlarını güçlü kuvvetli bir 

ekip bile zor taşırdı. Halkı ona şöyle demişti: “Sakın şımarma! Bil ki Allah şımarıkları 

sevmez.”508 

Allah Teâlâ, bu ayette Kârûn örnekliğinde mal-mülk sebebiyle kibirlenen ve 

azgınlaşanları öncesindeki ayette de bu tutumlarının doğal bir sonucu olarak yeryüzünde 

fesat çıkaran kimseleri sevmediğini açık bir şekilde ifade etmektedir. 

Kârûn’un kimliği ve kişiliği hakkında klasik kaynaklarda yer alan bilgilere göre, 

onun Hz. Musa’nın amcasının oğlu olduğu ve annesi tarafından da kuzeni sayıldığı 

belirtilmektedir. İbn Abbas’ın aktardığına göre Kârûn, yakışıklı siması nedeniyle “el-

 
505 el-İsfahânî, “Frh”, 628. 
506 İbn Manzûr, “Frh”, 2/541. 
507 İsa Nas, Kur’an-ı Kerim’de Şımarıklık ve Şımarık Bir Kişilik Örneği Olarak Kârûn (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2017), 28. 
508 el-Kasas 28/76. 



93 

Munavvar” yani aydınlık yüzlü lakabıyla anılmakta, Tevrat’ı en iyi bilen ve en güzel 

okuyan İsrailoğulları’ndan biri olarak tanımlanmaktadır. İşte bu ayetlerde Kârûn’un, 

Allah tarafından kendisine büyük bir servet verilen bir kişi olduğu ifade edilir. Öyle ki, 

hazinelerinin anahtarları dahi birçok güçlü adamın zor taşıyabileceği ağırlıktaydı. Kavmi 

içinden birtakım basiret ve irşat ehli kimseler, Kârûn’u kibir, taşkınlık ve yeryüzünde 

bozgunculuk yapma gibi eğilimlerinden sakındırmış, kendisine malını Allah rızası 

doğrultusunda kullanmasını, sadece dünya için gerekli olan kadarını alıkoyup geri 

kalanını infak etmesini önermişlerdir. Ayrıca, bu nimetlerin şükredilmediği takdirde 

elinden alınabileceği uyarısında bulunmuşlardır. Buna rağmen Kârûn, nasihatleri dikkate 

almamış ve mal varlığı hakkında “Bu servet bana ancak ilmim sayesinde verilmiştir”509 

diyerek servetini kendi bilgi ve birikiminin bir sonucu olarak görmüştür. Oysa daha önce 

kendisinden daha güçlü ve zengin nice kibirli kişinin Allah’ın azabına uğradığı gerçeğini 

göz ardı etmiştir. Zenginliğiyle övünen Kârûn, süslü elbiseler içinde ihtişamlı bir şekilde 

toplum önüne çıkmakta, bu gösterişli yaşam tarzıyla halkın dikkatini çekmekteydi. Bazı 

insanlar onun bu zenginliğine imrenmiş, onun gibi olmayı arzulamışlardır. Ancak ilim ve 

hikmet sahipleri, Kârûn’a özenilmemesi gerektiğini, Allah’ın sevabının iman edip salih 

amel işleyen kimseler için daha hayırlı olduğunu vurgulamışlardır. Neticede Kârûn’un 

kibri, taşkınlığı ve nankörlüğü, onun ilâhî bir azapla karşılaşmasına sebep olmuş, Allah 

tarafından yerin dibine geçirilmiş, ne kendisine yardım edecek bir kimse bulunabilmiş ne 

de herhangi bir destekçiden medet umabilmiştir.510 

Nasıl ki Firavun tarih boyunca siyasal baskı, zulüm ve otoriter yönetimin sembolü 

hâline gelmişse, Kârûn da ekonomik sömürü, servetle böbürlenme ve malî gücü kötüye 

kullanma bağlamında tipik bir kapitalist figür olarak temayüz etmiştir.511 

Sonuç olarak Kur’an-ı Kerim, Kârûn kıssasını yalnızca tarihî bir olay olarak değil, 

özellikle Mekkeli müşrikler ve Medineli Yahudiler başta olmak üzere bütün insanlık için 

ibret alınması gereken sembolik bir örnek olarak sunmuştur. Zira Mekkeli müşrikler sahip 

oldukları servet ve toplumsal statüyle övünmüş, zaman zaman bu üstünlüklerini Hz. 

Peygamberle olan akrabalık ilişkileri üzerinden meşrulaştırmaya çalışmışlardır. Öte 

yandan Medineli Yahudiler, Kârûn’un Hz. Musa’ya karşı sergilediği reddedici ve 

hasmane tutumu Hz. Muhammed’e karşı da tekrarlamış ve onu inkâr etmişlerdir. Kârûn 

 
509 el-Kasas 28/78. 
510 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 20/159-160. 
511 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/223. 



94 

kıssasında açıkça ortaya konulduğu üzere, iman ve salih amelden yoksun bir servet ve 

güç, bireyi ne dünyevî felaketten ne de uhrevî azaptan koruyabilir. Bu anlatı, dünyevî 

imkanların kurtuluş için yeterli olmadığını, asıl değerin Allah’a iman ve O’nun rızasına 

uygun yaşamaktan geçtiğini güçlü bir şekilde vurgulamaktadır.512 

2.2.7. Mu‘tedîn/Haddi Aşanlar 

“Adv/عدو” kökünden türeyen “i‘tida/اعتداء” kavramı sözlükte; “geçmek, sınırı 

aşmak, zulmetmek, aşırıya gitmek, çizmeyi aşmak, haksızlık yapmak, hakka tecavüz 

etmek ve saldırmak” anlamında kullanılmıştır. 513  Bu kavramın ism-i fâil formu olan 

“mu‘ted/مُعتاد”; “sınırı ihlâl eden, başkasının hakkını çiğneyen, düşmanca tavırlar 

sergileyen, haddi aşan veya saldırgan davranışlarda bulunan kimseyi” ifade eder.514 

Kur’an-ı Kerim’de “mu‘tedî/معتدي” kavramı, Allah’ın belirlediği sınırları aşan 

kimseler olarak nitelendirilirler. Bu tür insanlar, ilâhî ölçülere riayet etmeyen, ahlâkî ve 

hukukî çerçeveyi ihlâl eden bireylerdir. Kur’an’a göre Allah, sınırları ihlâl edenleri 

sevmez.515 Bu kişiler verdikleri ahitleri bozmakta tereddüt etmez, müminlere üstün 

geldiklerinde dostluk ya da antlaşma gözetmezler. Aynı zamanda ikiyüzlü davranışlar 

sergileyip toplumda fesat çıkartırlar. Allah’ın ayetlerini dünya menfaati karşılığında 

satarak hak yoldan saptırmaya çalışırlar.516 Dahası, onlar hesap gününü yalanlayan ve 

ahiret bilincinden uzak kimselerdir.517 Kur’an’a göre bu tür bireyler, heva ve heveslerine 

ölçüsüz şekilde tâbi olur, ilâhî sınırları dikkate almazlar. Ancak Allah, sınırları aşanların 

kim olduğunu en iyi bilendir.518 Bu nedenle, bu tavrı sürdürenler için Kur’an’da sürekli 

kalacakları, elem verici bir azabın bulunduğu cehennem tehdidi vardır.519 

Kur’an-ı Kerim’de haddi aşan kimseleri sevilmediği üç ayette beyan edilmektedir. 

Bunlardan ilki şöyledir: 

ّالْمُعْتادٖيناّ ّيحُِب  اّلَا ّاللّٰه ّتاعْتادوُاّؕاِنَّ لَا ّيقُااتِلوُناكُمّْوا ِّالَّذٖينا قااتِلوُاّفٖيّسابٖيلِّاللّٰه  وا

 
512 Resul Şahin, “Tevrat ve Kur’an’a Göre Karun; Şımarık Bir Kapitalistin Trajik Sonu”, Akademik Matbuat 

8/1 (2024), 72-73. 
513 el-İsfahânî, “Adv”,  554. 
514 İbn Manzûr, “Adv”, 15/33-34. 
515 el-Bakara 2/190; el-Mâide 5/87; el-A’raf 7/55. 
516 et-Tevbe 9/7-10. 
517 el-Mutaffifîn 83/12. 
518 el-Enʿâm 6/119. 
519 en-Nisâ 4/14. 



95 

“Size karşı savaşanlarla siz de Allah yolunda savaşın, fakat aşırılığa sapmayın; 

Allah aşırılığa sapanları sevmez.” 520 

Bu ayetin iniş sebebiyle ilgili iki farklı görüş bulunmaktadır: 

Birinci görüşe göre, bu ayet savaşla ilgili inen ilk ayettir. Rebi ve İbn Zeyd’in 

rivayetlerine göre, bu ayetin ardından Hz. Muhammed (s.a.v.) sadece kendisine savaş 

açanlarla çarpışmış, tarafsız kalanlara dokunmamıştır. Bu tutumu, Tevbe Sûresi 5. 

ayetteki “Müşrikleri öldürün” emri gelinceye kadar sürmüştür. Bu ayetle birlikte genel 

savaş izni verilmiş, önceki sınırlı mücadele dönemi sona ermiştir. İkinci görüşte ise, 

ayetin iniş sebebi Hudeybiye Antlaşması bağlamında açıklanır. Hz. Peygamber (s.a.v.), 

sahabesiyle birlikte umre yapmak üzere yola çıkmış, ancak müşrikler onları Mekke’ye 

sokmamıştır. Bunun üzerine taraflar arasında bir barış antlaşması yapılmış ve 

Müslümanların o yıl geri dönmesi, ertesi yıl ise üç günlüğüne Mekke’ye girerek ibadet 

etmeleri kararlaştırılmıştır. Hz. Peygamber (s.a.v.) bu şartları kabul edip Medine’ye 

dönmüştür. Ertesi yıl umre hazırlığı yapılırken sahabe, müşriklerin sözünde 

durmayabileceğinden ve harem bölgesinde savaşın caiz olup olmadığından endişe 

duymuştur. Bu esnada inen ayet, gerektiğinde savaşılabileceğini bildirerek Müslümanlara 

yol göstermiştir.521 

Bu konuda yapılan bir değerlendirmeye göre, “Sizinle savaşanlarla savaşın” 

ifadesi, düşmanın saldırgan tutumuna karşılık verme amacı taşımaktadır. Yani düşmanlar 

Müslümanlara nasıl savaş açıyorsa, Müslümanlar da onlara aynı karşılığı vermelidirler. 

Bu yaklaşım, Tevbe Sûresi 36. ayette geçen, “Müşriklerle topyekûn savaşın; onlar da 

sizinle topyekûn savaşıyorlar” ifadesiyle paralellik göstermektedir. Ayetin devamında 

yer alan “Onları yakaladığınız yerde öldürün ve sizi çıkardıkları yerden onları çıkarın” 

buyruğu da düşmana karşı kararlı ve net bir duruş sergilenmesini öğütlemektedir. Ancak 

aynı ayette geçen “Ve haddi aşmayın; Allah haddi aşanları sevmez” uyarısı ise savaşın 

belirli ahlâkî sınırlar içinde kalması gerektiğine işaret eder.522 Yani burada bahsedilen 

sınır ve ölçüler, şüphesiz ki savaş hukukuna dairdir. Çünkü Kur’an’a göre savaş, keyfi ve 

sınırsız bir düşmanlık biçimi değil, belirli şartlar ve gerekçelerle başvurulabilen, belli 

kurallara bağlı bir dünya gerçeğidir. Bu yönüyle savaş, yalnızca fiziki bir çatışma değil, 

 
520 el-Bakara 2/190. 
521 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 5/287. 
522 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 1/387. 



96 

aynı zamanda ahlâkî ve hukuki bir sorumluluk alanı olarak ele alınır.523 Bu noktada 

Hasan-ı Basrî, aşırılığı; ölülerin cesetlerini parçalamak, ganimetten izinsiz almak, 

kadınları, çocukları veya yaşlıları öldürmek, din adamlarını hedef almak, ağaçları yakmak 

ve hayvanları boş yere öldürmek gibi davranışlar olarak açıklamıştır.524 Allah bu ayet ile 

gerek savaş alanında olsun gerekse de sosyal çevrede her türlü aşırılıktan uzak 

durulmasını, kişinin İslam’ın belirlediği vasat ve hak çizgisinden ayrılmaması gerektiğini 

beyan etmektedir.  

Allah’ın haddi aşanları sevmediğini beyan ettiği diğer ayet şöyledir: 

ّيُّ اّلَا ّاللّٰه ّتاعْتادوُاّؕاِنَّ لَا ُّلاكُمّْوا ّاللّٰه لَّ اّااحا مُواّطاي بِااتِّمآَ ر ِ ّتحُا نوُاّلَا ّاٰما اّالَّذٖينا ّالْمُعْتادٖيناّيآَاّااي ها حِب   

“Ey iman edenler! Allah’ın size helâl kıldığı iyi ve güzel şeyleri haram saymayın, 

sınırı da aşmayın. Allah sınırı aşanları sevmez.”525 

Bu ayette, müminlere Allah’ın rızasını kazanmak uğruna, kendilerini ya da 

başkalarını hayatın helal ve güzel nimetlerinden mahrum bırakmamaları gerektiği 

hatırlatılmaktadır. Ayetin iniş sebebi olarak Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde bazı 

sahabelerin dünyadan tamamen el etek çekerek zahitçe bir hayat yaşamayı arzuladıkları, 

bu nedenle temel insanî ihtiyaçlar olan yeme, içme, giyinme, dinlenme, evlenme gibi 

konularda dahi kendilerini aşırı kısıtladıkları zikredilir. Hatta bu tavırları ailelerini de 

olumsuz etkileyince, Hz. Peygamber (s.a.v.) bu yaklaşımı doğru bulmadığını ve onları 

itidalli olmaları gerektiğini ifade etmiştir.526 Bu rivayet, İslam’da ruhbanlık anlayışının 

reddedildiğini ve Müslümanların dünyayı tamamen terk ederek kendilerini ibadete 

adayan bir hayat tarzına zorlanmadığını açıkça ortaya koymaktadır.527 

Bu ayetin indiği dönemde Müslümanlar, Allah’ın belirlediği sınırlar çerçevesinde 

bir hayat sürmeye davet edilmektedir. Ayetler, dini hükümlerde keyfî yorumlara gitmenin 

ve helal-haram konusunda kendi kendine karar vermenin, bireyin yetki alanını aşması 

anlamına geldiğini vurgulamaktadır. Bu bağlamda, helal ve haram kılma yetkisinin 

yalnızca Allah’a ait olduğu açıkça belirtilmektedir. Ayette doğrudan müminlere hitap 

 
523 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 1/235. 
524  İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 1/387. 
525 el-Mâide 5/87. 
526 Müslim, “Nikâh”, 5. 
527 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 8/609. 



97 

edilerek, Allah’ın helal kıldığı şeyleri kendi arzularıyla haram saymamaları istenir. Aksi 

takdirde bu tutum, sınırı aşmak anlamına gelir ki Allah sınırları aşanları sevmez.528 

Allah’ın haddi aşanları sevmediğini zikrettiği son ayet şu şekildedir: 

ّالْمُعْتادٖيناّ  ّيحُِب  ّانَِّهُّلَا
ًؕ
خُفْياة عاًّوا ر  بَّكُمّْتاضا ّادُْعُواّرا  

“Rabbinize yalvara yakara ve gizlice dua edin. Bilesiniz ki O, haddi aşanları 

sevmez.”529 

Bu ayetin öncesinde Kur’an’ın ulûhiyet anlayışı özlü bir biçimde ortaya 

konduktan sonra, bu ayette insanlara önemli bir uyarı yapılmaktadır. Bu uyarı: insanların 

Allah’a içtenlikle, alçak sesle ve gizlice dua etmeleri gerektiğidir. Çünkü Allah, sınırları 

aşanları sevmez. Bu bağlamda, dua ederken de yakarışın ölçüsünü kaçıranlar bu kapsama 

girer.530 Böylece ayette duanın samimiyetle, içtenlikle, gösterişten uzak ve sessizce 

yapılması gerektiği zikredilir. Aynı zamanda dua ederken istekte haddini aşmamak, 

yalnızca Allah’tan istemek ve peygamberlerin bile ulaşamayacağı dereceleri istememek 

gerektiği de ifade edilir.531 

Sonuç olarak, Kur’an-ı Kerim’de “mu‘tedî/ّمعتدي” kavramı, Allah’ın belirlediği 

sınırları aşan, hakkı çiğneyen ve ölçüsüz davranışlar sergileyen bireyleri tanımlamak için 

kullanılmaktadır. Bu kişiler, savaşta aşırıya kaçan, Allah’ın helal kıldıklarını keyfî şekilde 

haram sayan ya da dua gibi ibadetlerde samimiyet ve ölçüyü yitiren kimseler olarak 

örneklendirilmiştir. Kur’an, bu tür davranışları bireysel bir ahlâk sorunu olarak beyan 

eder ve toplumsal düzeni bozan, ilâhî dengeyi zedeleyen bir tutum olarak da görür. Netice 

itibariyle Allah Teâlâ bu kimseleri açıkça sevmediğini zikrederek uyarıda bulunur.  

2.2.8. Musrifîn/İsraf Edenler 

“Srf/سرف” kökünden türeyen israf kavramı her ne kadar harcama konusunda daha 

meşhur olmuşsa da kişilerin herhangi bir işte haddi ve sınırı aşması anlamına 

gelmektedir.532 Kadim sözlüklerde; “aşırıya kaçmak, bilinçsizce harcama yapmak, haddi 

aşmak” manalarını kapsamaktadır.533 “İsraf” ile “seref” kavramları arasında bazı 

yorumcular bir ayrım yapmış ve israfı “haddi aşmakta ifrat”, “seref”i ise “tefrit” olarak 

 
528 Erbaş, “Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler”, 69. 
529 el-A’raf 7/55. 
530 Karaman vd., Kur’an Yolu, 2/538. 
531 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 10/249. 
532 el-İsfahânî, “Srf”, 407. 
533 İbn Manzûr, “Srf”, 9/148. 



98 

değerlendirmiştir. Ancak genel kabule göre her iki kavram da sınırların dışına çıkmayı, 

yani inanç, tutum ve davranışlarda aşırılığı ifade etmektedir.534 Müsrif israf eden 

anlamında kelimenin ism-i fâilidir. 

Kur’an-ı Kerim’de israf kavramı dört farklı bağlamda ele alınmaktadır: 

1. Dini inanç ve davranışlarda aşırıya kaçma: Bazı ayetlerde israf, tevhid 

inancından uzaklaşmayı, Allah hakkında asılsız iddialarda bulunmayı ve Müslümanlara 

karşı kibirli, saldırgan veya yıkıcı tavırlar sergilemeyi ifade etmektedir.535 

2. Günah ve isyanda aşırıya kaçma: “De ki (Allah şöyle buyuruyor): “Ey kendi 

aleyhlerine olarak günahta haddi aşan kullarım! Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin. 

Allah (dilerse) bütün günahları bağışlar; doğrusu O çok bağışlayıcı, çok 

merhametlidir.”536 Bu ayette günah ve isyanda aşırıya kaçma anlamında kullanılmıştır. 

3. Dinî hükümlere karşı gelme: Bazı ayetlerde israf, helâl nimetleri haram 

sayma537 veya haksız yere cana kıyma538 gibi dinin kurallarını ihlal etme anlamında 

kullanılır. 

4. Mal ve imkânları savurganca kullanma: Nisâ Sûresi 6. ve Furkân Sûresi 67. 

ayetlerinde olduğu gibi, kişinin sahip olduğu maddî varlıkları gereksiz yere tüketmesi de 

Kur’an’da israf olarak nitelendirilmiştir.539 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın müsrifleri sevmediğini zikrettiği iki ayetten ilki 

şöyledir: 

يْتُّ الزَّ رْعاّمُخْتالِفًاّاكُُلهُُّوا الزَّ ّوا النَّخْلا ّوا عْرُوشاات  ّما غايْرا ّوا عْرُوشاات  ّما نَّات  جا اّ ّالَّذَٖٓىّاانْشاا هوُا ّّوا غايْرا ّمُتاشاابهًِاّوا انا مَّ الر  ّوا ونا

ّا ّيحُِب  ّانَِّهُّلَا ّتسُْرِفوُا  لَا ادِهّٖؗوا صا قَّهُّياوْماّحا اٰتوُاّحا ّوا را رِهَّٖٓاِذآَاّااثمْا ّكُلوُاّمِنّْثاما مُتاشاابِه  
لْمُسْرِفٖيناّ   

“Çardaklı ve çardaksız bağları, değişik ürünleriyle hurmaları, ekinleri, birbirine 

benzeyen ve benzemeyen biçimlerde zeytin ve narları meydana getiren O’dur. Her biri 

ürün verdiğinde ürününden yiyin; hasat günü de hakkını verin, fakat israf etmeyin. Çünkü 

Allah israf edenleri sevmez.”540 

 
534 Cengiz Kallek, “İsraf”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2001), 

23/179. 
535 Meselâ bkz. el-A‘râf 7/81; Yûnus 10/83; eş-Şuarâ 26/151-152; Yâsîn 36/19. 
536 Ez-Zümer 39/53. 
537 En‘âm 6/141. 
538 İsrâ 17/33. 
539 Kallek, “İsraf”, 23/179. 
540 En‘âm 6/141. 



99 

İbn Abbas’tan aktarılan bir rivayete göre, Sabit b. Kays b. Şemmas beş yüz hurma 

ağaçlarından topladığı bütün mahsulü aynı gün fakirlere dağıtmış ve ailesine hiçbir şey 

bırakmamıştır. Bu davranışı üzerine söz konusu ayetin indirildiği belirtilmektedir.541 

Suyûtî’nin (ö. 911/1505) naklettiği bir rivayete göre ise bazı Müslümanların zekât 

dışında da mal verip ardından aşırı harcamalarda bulunarak mallarını israf etmeleri bu 

ayetin nazil olmasına neden olmuştur.542 

Ayetin iniş sebepleri dikkate alındığında, “israf etmeyin, çünkü Allah müsrifleri 

sevmez” ifadesine yönelik çeşitli yorumlar yapılmıştır: Bu ifadeyle malın ölçüsüzce 

harcanması ve aynı zamanda kişinin kendisini ve ailesini zarara uğratacak derecede 

aşırıya kaçması kastedilmiştir.543 Bazı müfessirler, yemek, içmek, harcamalar ve hatta 

sadaka verirken dahi israf etmekten kaçınılması gerektiğini ifade eder. Bazılarına göre ise 

Allah’ın emirlerinin aşıldığı her şey israftır.544 Malını günah ve haram işlerde harcayan 

kişi de israf etmiş olur. Çünkü israf, sadece fazla harcama yapmakla sınırlı değildir, aynı 

zamanda malın doğru ve helal olmayan yerlerde harcanması da israf olarak kabul 

edilmiştir. Bu bağlamda, zekât toplarken vacip olan miktardan fazlasını isteyen idareciler 

de israf etmiş olduğu beyan edilir. Çünkü zekât, belirli bir miktarda ve belirli kurallara 

göre verilmesi gereken bir ibadettir. O yüzden idarecilerin bu miktarı aşarak fazladan 

talep etmeleri hem hukuken hem de dini açıdan israf olarak değerlendirilmiştir.545 

Müsriflerin sevilmediğinin beyan edildiği diğer ayette Allah şöyle buyurmaktadır: 

ّالْمُسّْ ّيحُِب  ّاِنَّهُّلَا ّتسُْرِفوُا  لَا بوُاّوا اشْرا كُلوُاّوا ّوا سْجِد  ّما كُل ِ ّخُذوُاّزٖيناتاكُمّْعِنْداّ يّاٰداما ّيااّبانَٖٓ
ࣖ
رِفٖينا   

“Ey Âdemoğulları! Her namaz kılacağınız zaman güzelce giyinin, yiyin, için fakat 

israf etmeyin. Çünkü Allah israf edenleri sevmez.”546 

Tefsirlerden aktarılan bilgilere göre, bu ayet müşriklerin “günah işlediğimiz 

elbiselerle tavaf etmeyiz” diyerek Kâbe’yi çıplak şekilde tavaf etmeleri üzerine nazil 

olmuştur. Bu bağlamda, ayette geçen “zînet” kelimesi bazı yorumlara göre “elbise” 

anlamında değerlendirilmiş ve buradan hareketle mescide giderken veya namaza 

 
541 Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’ el-Begavî, Meâlimü’t-

tenzîl fî tefsîri’l-Kur’ân, thk. Abdürrezzâk el-Mehdî (Beyrut: Daru İhyai Turasi’l-Arabiye, 1420), 2/164. 
542 Abdurrahman b. Ebî Bekr es-Suyûtî Celâleddin, ed-Durru’l-mensûr fi’t-tefsîri bi’l-me’sûr (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, ts.), 3/369; et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 9/615. 
543 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 13/165. 
544 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 3/314. 
545 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 9/616-617. 
546 el-A‘râf 7/31. 



100 

dururken en azından avret yerlerini örtecek kadar bir giysi giymenin gerekli olduğu ifade 

edilmiştir.547 

Benî Âmir kabilesi, hac mevsiminde az yemek yiyerek ve yağlı yiyeceklerden 

uzak durarak haclarını daha değerli kılmaya çalışıyorlardı. Bu durumu gören bazı 

Müslümanlar, onların bu tutumunu örnek alarak, “Bu davranış bize daha çok yakışır” 

dediler. Bunun üzerine bu ayetle Allah onları uyardı: “Yiyin, için fakat israf etmeyin. 

Çünkü Allah israf edenleri sevmez.” Ayrıca İbn Abbas’tan rivayet edilen bir sözde şöyle 

buyrulur: “İstediğini ye, dilediğini giy; ancak israftan ve kibirden uzak durmak 

şartıyla.”548 

Sonuç olarak israf, maddî harcamalardan inanç ve davranışlara kadar hayatın her 

alanında sınırları aşmayı ifade eden kapsayıcı bir uyarıdır. En’âm Sûresi 141. ayetinde 

ürünlerin hakkını verirken ölçüyü kaçırmamak, A’râf Sûresi 31. ayetinde ise ibadet 

ederken bile giyim, kuşam ve nimetlerden faydalanmada dengeyi korumak emredilerek 

“Allah müsrifleri sevmez” denilmiştir. Helal nimetlerden faydalanırken aşırılıktan 

kaçınmak, infak ederken aileyi muhtaç bırakmamak, ibadetlerde gösterişten uzak durmak 

ve her işte itidalli olmak müminlerin temel vasfıdır. Zira Allah’ın sevmediği müsrifler, 

nimetleri küçümseyen, kibirle tüketen veya din adına aşırılığa kaçan kimselerdir. 

2.2.9. Mustekbirîn/Kibirlenenler 

“Kbr/كبر” kökünden gelen kibir kelimesi lügatte; “büyüklük, azamet ve gurur” 

anlamlarına gelir.549 Bu kökün “istif‘âl” kalıbından olan “istikbâr” kavramının ism-i fâili 

olan “mustekbir” kelimesi genel olarak iki farklı biçimde tezahür eder. İlk olarak, bireyin 

meşru çaba ve gayretlerle yücelme, toplumsal veya manevî bakımdan olgunlaşma 

arzusuna dayalı bir yükselme isteği söz konusudur. Bu tutum, eğer uygun yöntemlerle, 

doğru yer ve zamanda gerçekleştirilirse olumlu bir anlam taşıyabilir ve kişisel gelişim 

açısından teşvik edici bir özellik gösterebilir. İkinci biçimde ise kişi, gerçekte sahip 

olmadığı nitelik ya da meziyetleri varmış gibi göstererek kendisini olduğundan üstün 

gösterme çabasına girer. Kibir olarak değerlendirilen ve dinî bağlamda olumsuz görülen 

davranış biçimi esasen budur. 550 

 
547 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 14/228; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 3/365; et-Taberî, Câmiu’l-beyân an 

te’vîli âyi’l-Kur’ân, 10/150-151; es-Suyûtî, ed-Durru’l-mensûr fi’t-tefsîri bi’l-me’sûr, 3/439. 
548 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/100. 
549 İbn Manzûr, “Kbr”, 5/126. 
550 el-İsfahânî, “Kbr”, 697. 



101 

Kur’an-ı Kerim’de istikbâr kavramına yapılan atıflar ikinci anlam çerçevesinde 

ele alınmaktadır. Bunun yanı sıra, çeşitli bağlamlarda inanç ve ahlâkî sapmalarla birlikte 

zikredilmektedir. Bu çerçevede istikbâr, ilâhî mesajlara karşı direnç göstermek, hakikati 

inkâr etmek, kalbi ve aklı fıtratın doğal çizgisinden uzaklaştırmak, ayrıca insanları hak 

yoldan saptırma çabası içinde olmak gibi tutumlarla birlikte değerlendirilir.551 Müstekbir 

bireylerin kalpleri inkârı onaylayan, hakikati kabule kapalı ve ahireti inkâr eden kibirli 

kişiler olduğu belirtilir.552 Kur’an’daki anlatıma göre istikbâr eyleminin ilk örneği, 

Allah’ın Hz. Âdem’e secde etmelerini emrettiği ve bu emre karşı gelen İblis’in tutumunda 

görülmektedir. İblis, Âdem’in yaratılış üstünlüğünü kabul etmeyip ona secde etmeyi 

reddetmiş, böylece kibrin ve büyüklenmenin ilk temsili hâline gelmiştir.553 Aynı zamanda 

geçmiş toplumların peygamberlerine karşı sergilediği kibirli ve üstünlük taslayan 

tutumlara Kur’an’da sıkça dikkat çekilir. Bu bağlamda Hz. Nûh,554 Hz. Hûd,555 Hz. 

Sâlih556 ve Hz. Şuayb,557 ilâhî mesajı tebliğ ettikleri kavimler tarafından büyüklük 

taslayan, gerçeği kabule yanaşmayan kimselerle karşı karşıya kalmışlardır. Aynı şekilde, 

Kur’an’da “yeryüzünde büyüklük taslayan” ve “ölçüsüz bir zorba” olarak tanımlanan 

Firavun ve yandaşları da Hz. Mûsâ ve Harun’un davetlerine karşı benzer bir kibirli tutum 

sergilemişlerdir.558 Hz. Mûsâ’nın ümmeti olan İsrailoğulları da zaman zaman aynı 

tavırları sergilemiş ve Allah’ın gönderdiği peygamberlere karşı büyüklük tasladıkları 

Kur’an’da ifade edilmiştir.559 

Kur’an-ı Kerim’de büyüklük taslayanların sevilmediği ifade edilen ayet Nahl 

Sûresi 23. ayettir. Ayet şu şekildedir: 

ّالْمُسْتاكْبِرٖيناّ ّيحُِب  ّانَِّهُّلَا اّيعُْلِنوُناؕ ما ّوا ونا اّيسُِر  اّياعْلامُّما ّاللّٰه ّاانَّ ما را ّجا  لَا

“Hiç kuşku yok ki Allah onların saklı tuttuklarını da açığa vurduklarını da 

bilmektedir. O, ululuk taslayanları sevmez.”560 

 
551 el-A‘râf 7/36, 40; Nûh 71/7; en-Nisâ 4/172; el-Münâfikūn 63/5. 
552 en-Nahl 16/22. 
553 el-Bakara 2/34. 
554 Nûh 71/28. 
555 Fussilet 41/54. 
556 el-A‘râf 7/75. 
557 el-A‘râf 7/88. 
558 el-Kasas 28/4; ed-Duhân 44/31. 
559 el-Bakara 2/87. 
560 en-Nahl 16/23. 



102 

Ayetin öncesinde putperestlerin inançları geçersiz kılınmış, bu batıl yollar kesin 

delillerle çürütülmüştür. Ardından “Sizin ilahınız tek bir ilahtır”561 buyruğu ile tevhid 

akidesi vurgulanmıştır. Devamında ise kâfirlerin şirkte ısrar etmelerinin ve Allah’ın 

birliğini inkâr etmelerinin temel nedeni açıklanır: “Ahirete inanmayanların kalpleri 

inkârcıdır ve onlar kibirlidir.”562 Bu durum göstermektedir ki, ahirete iman eden 

kimseler, ilâhî uyarılar karşısında hem mükâfat beklentisiyle umutlanır hem de cezadan 

korktukları için delilleri düşünür ve onlardan fayda sağlarlar. Buna karşın, ahireti inkâr 

edenler ne mükâfata yönelir ne de cezadan endişe ederler. Bu nedenle kendi görüşlerine 

ters düşen her hakikati reddeder, başkalarının doğrularını kabule yanaşmaz ve kibirle yüz 

çevirirler. Bu da onların cehalet ve sapkınlıkta ısrar etmelerine neden olur. Bu bağlamda, 

“Şüphesiz Allah, onların gizlediklerini de açığa vurduklarını da bilir” ayeti, körü körüne 

taklit, atalarının yolunu kutsama, hakkı kabule direnme ve kibir gibi derin ahlâkî zaafların 

yattığını ortaya koyar. Râzi, ayetin devamındaki “O, kibirlenenleri sevmez” ifadesinin 

sadece müşriklerle sınırlı olmadığını tüm kibirli insanlara yönelik evrensel bir uyarı 

niteliği taşıdığını ifade etmektedir.563 

Sonuç olarak kibir, bireyin hakikati kabule kapalı oluşunu ve ilâhî mesaja karşı 

sergilediği büyüklük taslama tutumunu yansıtan önemli bir ahlâkî zaaf olarak ortaya 

çıkmaktadır. Nahl Sûresi 22. ayet örneğinde görüldüğü üzere, kibir yalnızca bireysel bir 

davranış bozukluğu değil, aynı zamanda tevhidi reddeden ve ahiret inancını inkâr eden 

derin bir kalp hastalığı olarak tasvir edilmiştir. Bu bağlamda kibir, ilk olarak Şeytan’ın 

Âdem’e secde etmeyi reddetmesiyle tezahür etmiş, tarih boyunca Firavunlar, müşrikler 

ve peygamberleri yalanlayan kavimlerde de ortak bir özellik olarak varlığını 

sürdürmüştür. Müstekbir olarak tanımlanan bu kimseler, hakikati küçümseyen, diğer 

insanları değersiz gören ve kendilerini olduğundan üstün gösterme eğiliminde olan 

bireylerdir. Kur’an’a göre Allah’ın hoşnut olmadığı bu tutum, yalnızca dünyevi anlamda 

bireysel yalnızlığa ve toplumsal çözülmelere yol açmakla kalmaz, aynı zamanda ahirette 

de ilâhî rahmetten mahrum bırakılma gibi ağır sonuçlar doğurur. 

2.2.10. Muhtâl ve Fahûr/Böbürlenip Büyüklenenler 

“İhtiyal/إِختيِاال” kelimesi, sözlük anlamı itibariyle; “bireyin kendini beğenmesi, 

kibirlenmesi ve büyüklük taslaması” gibi tutumları ifade eder. Bu kavramın ism-i fâili 

 
561 en-Nahl 16/22. 
562 en-Nahl 16/22. 
563 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 20/196. 



103 

olan “muhtâl/مُختاال” ifadesi ise, söz konusu özellikleri taşıyan, yani “gururlu, mağrur ve 

kibirli kimseler” için kullanılan bir sıfattır.564 

“Fahr/فخر” kelimesi ise “övünme, iftihar etme, gurur duyma, onur ve şeref” gibi 

anlamlara gelir. Bu kavramın ism-i fâili olan “fahûr/فخُور” kelimesi, övünme davranışını 

abartılı bir biçimde gerçekleştiren kişiyi nitelendiren mübalağa sigasında bir sıfattır. Bu 

bağlamda fahûr kişi, sahip olduğu değerleri sürekli öne çıkaran, bu yönüyle topluma karşı 

üstünlük taslayan ve nihayetinde kibir derecesine ulaşan bireyi ifade etmektedir.565 

Kur’an-ı Kerim’de muhtâl ve fahûr kavramları üç yerde beraber zikredilip 

Allah’ın bu vasıflara sahip kişileri sevmediği zikredilir. Muhtâl kavramı bu yerlerin 

dışında bu manada kullanımı olmayıp fahûr iki yerde bu manalarda kullanılmaktadır. 

Birinde insana Allah’ın bir nimet tattırdıktan sonra ondan çekip aldığında insanın 

tamamen ümitsizliğe düşeceği ve nankörleşeceği, bununla birlikte başına gelen bir 

sıkıntıdan sonra ona bir nimet tattırıldığında da “Kötü durumlar benden uzaklaşıp gitti” 

deyip sevinip ve övündüğünü böylece nimeti kendinden bilip kibre kapıldığını Allah 

beyan etmektedir.566 Diğer ayette de dünya hayatının oyun, eğlence, gösteriş, bir övünme, 

mal ve evlâtta bir çokluk yarışından ibaret olduğu zikredilirken fahur kavramı 

kullanılmıştır.567 

Kur’an-ı Kerim’de muhtâl ve fahûr vasıflarına sahip kişilerin sevilmediği 

zikredilen bir ayette Allah Teâlâ şöyle buyurmaktadır: 

سااكّٖ الْما الْياتاامٰىّوا بِذِىّالْقرُْبٰىّوا الِدايْنِّاِحْساانًاّوا بِالْوا ّتشُْرِكُواّبِهّٖشايْـًٔاّوا لَا اّوا اعْبدُوُاّاللّٰه ارِّوا الْجا ارِّذِىّالْقرُْبٰىّوا الْجا ينِّوا

ّمُخّْ نّْكاانا ّما ّيحُِب  اّلَا ّاللّٰه ّاِنَّ انكُُمْ  لاكاتّْاايْما اّما ما ّوا ابْنِّالسَّبٖيلِ  نْبِّوا احِبِّبِالْجا الصَّ تاالًَّفاخُورًاّ الْجُنبُِّوا  

“Allah’a kulluk edin ve ona hiçbir şeyi ortak koşmayın. Anne babaya, akrabaya, 

yetimlere, yoksullara, yakın komşuya, uzak komşuya, yakın arkadaşa, yolcuya, ellerinizin 

altında bulunanlara iyi davranın. Allah kendini beğenen ve böbürlenip duran kimseyi 

asla sevmez.”568 

Ayetin öncesinde, eşler arasındaki ilişkiler ele alınmakta ve anlaşmazlık 

durumunda yapılması gerekenler belirtilmektedir. Bu ayette ise insana üç önemli tavsiye 

yapılmaktadır: Allah’a kulluk etmek, O’na hiçbir şeyi ortak koşmamak ve ayette belirtilen 

 
564 İbn Manzûr, “Hvl”, 11/228. 
565 el-İsfahânî, “Fhr”, 627; İbn Manzûr, “Fhr”, 5/49. 
566 Hûd 11/10. 
567 el-Hadîd 57/20. 
568 en-Nisâ 4/36. 



104 

kimselere iyilikte bulunmak. Allah Teâlâ kendisine iyilik edilmesini emrettiği ilk kişiler 

ebeveynlerdir. Bu ayette ve bundan farklı iki ayette569 ebeveynlere iyilik emrini kendi 

ibadeti ve tevhidiyle birlikte zikretmiş olması ana-babaya iyilik etmenin ne kadar önemli 

bir görev olduğunu ve onların hakkının ne kadar büyük olduğunu açıkça 

göstermektedir.570 Ayetin devamında da Allah, akrabaya, yetimlere, yoksullara, yakın 

komşuya, uzak komşuya, yakın arkadaşa, yolcuya, ellerinizin altında bulunanlara yani 

köle ve cariyelere ihsanda bulunulmasını emretmektedir. Ayetin sonunda da Allah 

kendini beğenip böbürlenen kimseleri sevmediğini vurgulamaktadır. 

Allah’ın sevmediği, insanları küçümseyen bu kimseler, başkalarının haklarını 

gözetmeyerek adaletsiz davranışlarda bulunan kimselerdir. Anne-babalarına, 

akrabalarına, yetimlere ve yoksullara, komşularına, çalışanlarına ya da dost çevrelerine 

karşı iyilikte bulunmaz, onlara destek olma sorumluluğunu yerine getirmezler. Zaman 

zaman iyilikte bulunuyor gibi görünseler de bunu çoğunlukla toplumsal itibar kazanmak, 

övgü almak ya da şöhret elde etmek amacıyla yaparlar.571 Bu tür biri yalnızca kendisi 

cimri kalmakla yetinmez, aynı zamanda başkalarını da aynı tutuma teşvik eder. Allah’ın 

insanlara lütfettiği nimet ve imkanları gizleyerek onları kendi çıkarına kullanmaya 

çalışır.572 

Allah’ın böbürlenip kendini beğenenleri sevmediğini beyan ettiği diğer ayet 

şöyledir: 

ّفاخُور  ّ ّمُخْتاال  ّكُلَّ ّيحُِب  اّلَا ّاللّٰه حاًّؕاِنَّ را ّتامْشِّفِيّالَْارْضِّما لَا ّلِلنَّاسِّوا دَّكا رّْخا ع ِ ّتصُا لَا  وا

“Gurura kapılarak insanlara burun kıvırma, ortalıkta çalım satarak yürüme; 

unutma ki Allah gurura kapılıp kendini beğenen hiç kimseyi sevmez.”573 

Ayetin bağlamı Hz. Lokman’ın oğluna yaptığı uyarı ve nasihatleri içermektedir. 

Hz. Lokman: “insanlarla konuşurken ya da onlar seninle konuştuğunda, yüzünü onlara 

kibirle çevirmeye kalkma!” demektedir. Yani bu, insanları küçümsemek ve onlara karşı 

kibirli davranmak demektir. “Aksine, yumuşak huylu ol ve insanlara güler yüzlü yaklaş!” 

 
569 el-İsrâ 17/23; Lokmân 31/14. 
570 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 10/76. 
571 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 5/68-69. 
572 el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 5/192. 
573 Lokmân 31/18. 



105 

diye tavsiyede bulunmaktadır.574 Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

“Kardeşinle karşılaştığında ona güler yüz göstermen bile sadakadır.”575  

Kur’an-ı Kerim, insanlara yeryüzünde gurur ve kendini beğenmişlik içinde 

dolaşmamalarını emreder.576 Zira bu tür bir davranış, gerçek bir üstünlük değil, kişinin 

kendinde olmayan özelliği kendinde varmış gibi göstermesinden ibarettir. Hz. Peygamber 

(s.a.v.), kendini beğenerek kibirli olmanın ne kadar kötü bir özellik olduğunu özellikle 

vurgulamış, kalbinde küçücük bir kibir bulunan kimsenin cennete giremeyeceğini 

bildirmiştir.577 Olgun, bilgili ve fazilet sahibi kimselerin ortak özelliği, mütevazi ve vakur 

olmalarıdır. Bu konuda en güzel örnek, hiç kuşkusuz Hz. Peygamber (s.a.v.)’dir. O, 

kibirden daima sakınmış ve bütün müminlerle ilişkilerinde tevazu içerisinde davranmayı 

prensip haline getirmiştir. Müslümanların kendisine büyük bir sevgiyle bağlanmalarının 

arkasında da onun bu alçak gönüllü tutumunun büyük payı vardır. Bu nedenle, İslam 

ahlâkında tevazu, peygamberlerin temel ahlâkî özelliklerinden biri sayılır. Nitekim 

Furkan Sûresinin 63. ayetinde Allah’a gönülden bağlı kulların ilk belirtisi olarak alçak 

gönüllülük gösterilmiştir.578 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın muhtal ve fahur olanları sevmediğini ifade ettiği son 

ayet şöyledir: 

ّفاخُور ّ  ّمُخْتاال  ّكُلَّ ّيحُِب  ُّلَا اللّٰه اّاٰتٰيكُمّْؕوا حُواّبمِآَ ّتافْرا لَا اّفااتاكُمّْوا ّتاأسْاوْاّعالٰىّما  لِكايْلا

“Kaybettiklerinize üzülmeyesiniz ve O’nun size verdikleriyle şımarmayasınız diye 

(böyle yapmıştır). Allah kendini beğenen, böbürlenen hiç kimseyi sevmez.”579 

Bu ayetin öncesinde Allah: “Yeryüzünde vuku bulan veya başınıza gelen hiçbir 

musibet yoktur ki, biz onu yaratmadan önce bir kitapta yazılı olmasın. Kuşkusuz bu 

Allah’a göre kolaydır.”580 buyurmaktadır. Yani dünyadaki bu musibetlerden hiçbiri Allah 

katında yazılı olmaksızın gerçekleşmez. Hepsi kader ve takdir iledir. İster yeryüzündeki 

musibetler gibi kuraklık, kıtlık, bitki örtüsünün azlığı, ekinlerin bozulması, meyvelerin 

azalması, fiyatların artması, açlığın peş peşe gelmesi; ister nefislerdeki musibetler gibi 

hastalıklar, fakirlik, geçim darlığı, evlat kaybı, cezaların uygulanması gibi tüm bunlar, bu 

 
574 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 6/302. 
575 Tirmizî, “Deavât”, 36 (No. 2071). 
576 el-İsrâ 17/37. 
577 Müslim “İman”, 147. 
578 Karaman vd., Kur’an Yolu, 3/482. 
579 el-Hadîd 57/23. 
580 el-Hadîd 57/22. 



106 

mahlûkat yaratılmadan önce Levh-i Mahfuz’da yazılıdır denilmektedir.581 Bunların 

hepsinin takdir edilip yazılmasının Allah için kolay olduğunu, insanların bunu anlamakta 

zorlanabileceğini ifade edilmektedir. Ardından: “Kaybettiklerinize üzülmeyesiniz, size 

verdiklerimizle şımarmayasınız diye” beyanı ile, kişiye her şeyin Allah katında takdir 

edildiğini bilmesi ve kaçırdığı nimetler için aşırı üzülmemesi, sahip olduklarıyla da 

gereğinden fazla sevinmemesi mesajını vermektedir. Çünkü bir kimse, sahip olduklarının 

zaten kendisine yazılmış olduğunu bilir ve onları kaybettiğinde derin bir üzüntüye 

kapılmaz. Aynı şekilde, bir iyiliğin mutlaka kendisine ulaşacağını bilen kimse, ona 

kavuştuğunda ölçüsüz bir sevinç yaşamaz. Buna karşın “Allah, kendini beğenip övünen 

kimseyi sevmez” ifadesi de bu bağlamda değerlendirilmelidir. Zira dünyadan bir pay elde 

eden kişi, aşırı sevinçle kendini beğenmeye, başkalarına karşı büyüklenmeye 

meyledebilir. 582 Elbette insan, başına bir musibet geldiğinde üzülür veya bir nimet 

ulaştığında sevinir. Ancak ayette kastedilen, sabır ve Allah’ın takdirine teslimiyeti 

unutturacak kadar derin bir üzüntü ya da şükürden uzaklaştıracak derecede taşkın bir 

sevinçtir. Teslimiyetle birlikte gelen doğal üzüntü ya da Allah’ın lütfuna karşı duyulan 

şükür dolu sevinç ise bir sakınca taşımamaktadır.583 

Sonuç olarak, insanın kendini beğenmesi, kibirlenmesi ve sahip olduğu nimetlerle 

övünerek başkalarına üstünlük taslaması Allah katında sevilmeyen davranışlardan biri 

olduğu belirtilmektedir. Allah Teâlâ sevmediği kişileri ifade ederek insanın şahsi 

terbiyesinde ve toplumla olan ilişkilerinde tevazu sahibi, adalet ve merhamet duygularına 

sahip bir mümin olunması gerektiğini emretmekte; kibir, gösteriş ve benlik iddiası gibi 

nefsi hastalıklardan da Müslümanın sakınması gerektiğini beyan etmektedir. Bu 

doğrultuda, Müslüman birey, Allah’ın hoşnutluğunu kazanmak için tevazuyu hayatının 

merkezine yerleştiren ve her türlü kibirli davranıştan uzak duran bir fert olmalıdır. 

2.3. Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimselerin Dünyevî ve Uhrevî Akıbetleri 

Yeryüzünün halifesi olan,584 en güzel şekilde yaratılan,585 sayısız nimetler586 ve 

özgür irade ile donatılmış olan insan587 ferdi yaşamında ve sosyal yaşantısında bazen nasıl 

hareket edeceğini bilemez. Bir rehbere ve bir yol göstericiye ihtiyaç duyar. Kur’an-ı 

 
581 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 27/326-327. 
582 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 4/479-480. 
583 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 22/422. 
584 el-En’âm 6/165. 
585 et-Tîn 95/4. 
586 İbrâhîm 14/34. 
587 el-İsrâ 17/15. 



107 

Kerim bu noktada insanların dünya ve ahiret saadetini temin eden bir rehber konumunda 

karşımıza çıkmaktadır. Yaratıcının insanlara hitabı olan Kur’an, bizlere yaratılış gayesini, 

ibadet yollarını, ahlâk ilkelerini, ferdî, hukukî ve içtimaî hayatta nasıl hareket edileceğini 

öğreten ilkesel bir hidayet rehberidir. En mühim maksadı ise tevhid akidesini 

yerleştirmek, şirki ortadan kaldırmak ve insanları Allah’a kul olmaya davet etmektir. 

Allah Teâlâ’ya hakiki kul olanlar Allah’ın sevgisine mazhar olanlardır. Allah, bazı 

insanları sevdiğini, bazılarını ise sevmediğini zikrederek de yarattığı kullarının hem 

bireysel hem de toplumsal hayatlarında belirli ilkelere göre yaşamasını istemiştir. 

Allah’ın sevdiği ve sevmediği insanlar zikredilirken, yalnızca bireyin manevî durumu 

değil, bu durumun topluma etkisi de dikkate alınmıştır. Zira Allah’ın sevdiği kul, sadece 

şahsî salahı için değil, cemiyetin ıslahı için de gayret gösteren kişidir. Aynı şekilde, 

Allah’ın sevmediği özellikleri taşıyan kimse de yalnız kendi nefsini değil, etrafını da 

zarara uğratan bir tehlike arz etmektedir. Bu sebeple bu bölümde Allah tarafından sevilen 

ve sevilmeyen kişilerin bireysel ve toplumsal rolleri ve dünyevî ve uhrevî sonuçları 

üzerinde durulacaktır. 

2.3.1. İlâhî Sevginin Dünya ve Ahiret Yansımaları 

2.3.1.1. Allah’ın Sevdiği Kimselerin Dünyevî Sonuçları 

Allah Kur’an’da herhangi bir etnik grubu veya herhangi bir dine mensup kişileri 

sevdiğini ifade etmez. Allah takvâ ve ihsan sahibi olan duyarlı ve iyi insanları, tevbe edip 

temizlenen, tevekkül edip sabreden, adaletli olup Allah yolunda savaşan kullarını 

sevdiğini zikrederek ferdi ve toplumsal planda ıslah ve inşa edici bir insan profili 

oluşturmayı hedeflemektedir.  

Kur’an ve sünnet ışığında değerlendirildiğinde Allah’ın sevgisini kazanan kulların 

bireysel ve toplumsal açıdan şu sonuçlarla karşılaştıkları görülmektedir: 

1. Manevî Doyum ve İç Huzur: Kur’an’da Allah, gerçek erdemin yalnızca 

yüzleri doğuya ya da batıya çevirmekle değil, Allah’a, ahiret gününe, meleklere, kitaba 

ve peygamberlere iman etmekle başladığını belirtir. Sonunda da bu niteliklere sahip 

olanların hem doğru yolda oldukları hem de takvâ sahibi kimseler oldukları ifade edilir.588 

Ayrıca Allah, iman edenlerin gönül huzuruna ulaşmalarını kendi zikrine bağlar ve şöyle 

buyurur: “Bunlar, iman edenler ve Allah’ı zikrederek gönülleri huzura kavuşanlardır. 

 
588 el-Bakara 2/177. 



108 

Bilesiniz ki gönüller ancak Allah’ı zikrederek huzura kavuşur.”589  Sonuç olarak, iman 

edenlerin hem iç huzura eriştikleri hem de Allah’ın sevdiği kullar arasında yer aldıkları 

açıkça beyan edilir. Kısacası Kur’an-ı Kerim’de, gerçek huzurun ve kalp sükûnetinin 

ancak İslam’ın gönülde yer bulmasıyla mümkün olacağı, bu sayede kalbin aydınlanacağı 

ve göğsün genişleyeceği ifade edilmektedir.590 

Razî, mümin bir kimsenin başına musibet veya hastalık geldiğinde isyana 

yönelmek yerine, işlediği günahları hatırlayacağını, tevbeye yöneleceğini, Allah’ın 

huzuruna çıkarken utanma duygusu taşıyacağını ve bu durumun onun Allah’a duyduğu 

saygı ve iç huzurunu artıracağını ifade etmektedir.591 Netice itibariyle Allah’ın sevdiği 

kullar psikolojik ve manevî olarak iç huzuru yaşayan kimselerdir. Bu kimseler ihsan 

sahibidirler. Sürekli Allah’ın razı olduğu iyi işlerle uğraşırlar.592 Başlarına bir bela ve 

musibet gelince isyan yerine sabrı kendilerine şiar edinirler.593 Tevekkül ederek Allah’ı 

her işlerinde vekil tayin eder, Allah’a çok güvenirler.594 Yeryüzünde adaleti ayakta 

tutarlar.595 Allah yolunda cihat edileceği zaman şecaat sahibidirler. Allah yolunda 

savaşırlar.596 Korku ve hüzün nedir bilmezler.597 İşte bu vasıflara sahip biri manen 

huzurlu, dünya ve ahiret saadetini yaşayan kimse olarak karşımıza çıkmaktadır. 

2. Bireysel Ahlâkî Olgunluk: Allah’ın sevgisini kazanmış bir kul ahlâkî 

olgunluğa erişmiş bir kuldur. Örneğin Allah bir ayetinde takvâ ve ihsan sahibi insanlardan 

bahsederken: “Onlar (takvâ sahipleri) bollukta da darlıkta da Allah yolunda harcarlar, 

öfkelerini yenerler, insanları affederler. Allah işini güzel yapanları (ihsan sahibi kulları) 

sever.”598 buyurmaktadır. Allah’ın sevdiğini beyan ettiği takvâ ve ihsan sahibi kulların 

darlıkta ve bollukta Allah yolunda harcayan, öfkelerini yenen ve insanları affeden bir 

ahlâk yapısında olduklarını beyan edilir. Sonraki ayette de bir yanlış yaptıklarında hemen 

Allah’ı hatırlayıp tevbe ettikleri ifade edilir. 599  Böylece Allah’ın sevdiği kul özelliği olan 

takvâ, muhsin ve tövbekâr olanların ahlâkî olgunluğa sahip oldukları zikredilmiş olur. 

 
589 er-Ra’d 13/28. 
590 el-En’âm 6/125; ez-Zümer 39/22. 
591 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 16/175. 
592 el-Bakara 2/195. 
593 Âl-i İmrân 3/146. 
594 Âl-i İmrân 3/159. 
595 el-Hucurât 49/9. 
596 es-Saf 61/4. 
597 el-A’raf 7/35. 
598 Âl-i İmrân 3/134. 
599 Âl-i İmrân 3/135. 



109 

3. Güçlü irade: Allah’ın sevdiği kullar, genellikle güçlü bir iradeye sahip 

olanlardır. Çünkü Allah’ın sevgisini kazanmak, nefsin arzularına ve dünyanın geçici 

heveslerine karşı direnç göstermeyi, sabırlı ve kararlı olmayı gerektirir. Kur’an-ı Kerim 

Allah’ın sevdiği kulların özelliklerini açıklarken, onların irade, sabır ve azim sahibi 

olduklarına dikkat çeker. Mesela: sabır, zorluklara karşı direnç göstermek ve iradeyi 

korumak demektir. Bu sebeple “Allah sabredenleri sever”600 buyrulmaktadır. Takvâ, 

nefsin kötü arzularına karşı koyarak Allah’ın emirlerine uymaktır, bu da güçlü bir irade 

ister. Allah takvâ sahiplerini de sever.601 Allah adil olanları sevdiğini zikreder.602 Adaletli 

olmak, kişisel çıkarlara yenik düşmemek ve hakkaniyetle davranmak demektir. Bu da 

güçlü bir iradeyi gerektirir. Bir hadis-i şerifte Allah Resulü (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: 

“Allah’ın sevdiği üç kişi vardır. Bunlar: Gecenin bir vaktinde kalkıp Allah’ın kitabını 

okuyan kimse, sağ eliyle sadaka verip, sol eli bile bunu fark etmeyecek şekilde gizlice 

veren kimse, bir askeri birlikte yer alan, arkadaşları kaçtığında düşmana karşı duran 

kimse.”603 Bütün bu vasıflar güçlü bir iradeye sahip olmayı gerektiren vasıflardır. 

4. İlâhî Yardıma Nail Olma: Allah Teâlâ, Kur’an’da sevdiğini beyan ettiği 

kullarına ilâhî yardım ve inayetini gönderdiğini zikretmektedir. Bu ilâhî yardım, bazen 

görünür, bazen de hikmet perdesiyle örtülü şekilde tecelli eder. Allah’ın yardımının, 

sevdiği kullarıyla beraber olduğunun en açık göstergesi şu ayette ifade buyurulur: 

“…Şüphesiz Allah, takvâ sahipleriyle ve muhsinlerle beraberdir…”604 Bu ayet, ilâhî 

yardımın Allah’ın sevdiği kul özelliği olan takvâ ve ihsan ehline yönelik olduğunu beyan 

eder. Başka bir ayette Allah müşriklere ve kafirlere karşı cihadı emrettikten sonra 

müttâkilerle beraber olduğunu zikretmektedir.605 Allah sevdiği kullarına (takvâ 

sahiplerine) ilâhî yardımını nasip etmektedir.606 Bu kullara zafer ve üstünlük vererek 

onları koruması altına alır. Çünkü Allah’ın onlarla beraber olması demek rahmetinin, 

ikramının ve ihsanının onlar üzerinde olacağını beyan içindir.607 

Bir diğer ayette de Allah: “…Eğer sabreder ve sakınırsanız, onların tuzağı size 

hiçbir zarar vermez.”608 buyurarak sabır ve takvânın neticesi olarak ilâhî koruma ve 

 
600 Âl-i İmrân 3/146. 
601 et-Tevbe 9/4. 
602 el-Hucurât 49/9. 
603 Tirmizî, “Cennet”, 24 (No. 2747). 
604 en-Nahl, 16/128 
605 et-Tevbe 9/36, 132. 
606 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/80. 
607 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 16/44. 
608 Âl-i İmrân 3/120. 



110 

yardıma nail olacağını beyan etmektedir. Çünkü Allah sabredenleri ve takvâ sahiplerini 

koruyacağına söz vermiştir.609 İlahi yardımın bir başka yönü de tevekkül ile ilgilidir. 

Allah’a güvenen, O’na dayanan kimse asla yalnız bırakılmaz: “…Kim Allah’a dayanıp 

güvenirse Allah ona yeter…”610 Bu ayet, Allah’ın sevdiği ve kendisine tevekkül eden 

kulunu sahipsiz bırakmayacağını, her türlü ihtiyaçta, darlıkta ve kaygılarında onun 

yardımına koşacağını müjdelemektedir.611 

Bir ayette Allah: “…Kim Allah’a saygısızlıktan sakınırsa, Allah ona bir çıkış yolu 

gösterir.”612 buyurmaktadır. Bu ayet takvâlı olanların dünyada ve ahirette her türlü 

sıkıntıdan kurtulacaklarını ve insanların sıkıştığı her durumdan kurtuluş ve Allah’ın 

inayetinin geleceğini ifade etmektedir.613 

Bir hadis-i kutsi’de de Allah’ın şöyle buyurduğu belirtilir: “Kim benim sevdiğim 

kuluma düşmanlık ederse, ben ona savaş açmış olurum. Kulum, farz kıldığım şeylerden 

daha sevimli bir şeyle bana yaklaşamaz. Kulum, nafile ibadetlerle bana yaklaşmaya 

devam eder, sonunda onu severim. Onu sevdiğim zaman, artık ben onun işiten kulağı, 

gören gözü, tutan eli ve yürüyen ayağı olurum. Eğer benden bir şey isterse, mutlaka ona 

veririm. Eğer bana sığınırsa, onu korurum.”614 

Kur’an-ı Kerim’de geçmiş kavimlerin kıssalarına yer verilirken, çoğunlukla 

olayların inkârcıların helakıyla sonuçlandığı görülmektedir. Ancak bu topluluklar 

içerisinden peygamberler ve iman eden kimseler kurtarılmıştır.615 Örneğin, Allah Teâlâ 

Semûd kavminin helakını anlattıktan sonra şöyle buyurur: “İman edip Allah’a karşı 

gelmekten sakınanları ise o felâketten kurtardık.”616 Bu ayette, onların kurtuluşa 

ermesinin, iman etmeleri ve takvâ sahibi olmalarıyla bağlantılı olduğu açıkça ifade 

edilmektedir.617 Bu da Allah’ın sevdiği kullardan biri olan müttâkilerin dünya hayatındaki 

bireysel faydalarından biri olarak değerlendirilebilir. 

5. Malda Bereket: Allah’ın sevdiği kullarının bireysel ve ferdi sonuçlarından biri 

de kişinin malına bereket verildiği ve ummadığı yerlerden rızıklandırıldığıdır. Takvâ 

 
609 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 2/35. 
610 et-Talâk, 65/3. 
611 el-Begavî, Meâlimü’t-tenzîl fî tefsîri’l-Kur’ân, 5/110. 
612 et-Talâk, 65/2. 
613 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 23/43-44. 
614 Buhârî, “Rikak”, 38. 
615 Cebeci, Kur’ân’a Göre Takva ve Muttakî, 173. 
616 en-Neml, 27/ 53. 
617 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 4/163. 



111 

örnekliğinde bunu görmekteyiz. Allah bir ayette: “…Kim Allah’a saygısızlıktan sakınırsa 

(takvâlı olursa), Allah ona bir çıkış yolu gösterir. Ve ona hiç beklemediği yerden rızık 

verir…”618 buyurmaktadır. Zeccac bu ayet hakkında şöyle der: “Eğer kişi Allah’tan 

korkar, haramdan sakınır, ailesine sabrederse, eğer darlık içindeyse Allah ona kapılar açar 

ve onu ummadığı yerden rızıklandırır.”619 

Allah’ın mallara ve amellere bereket verdiği başka bir ayette şöyle ifade 

buyrulmuştur: “O ülkelerin halkı inansalar ve günahtan sakınsalardı, elbette onların 

üstüne gökten ve yerden nice bereket kapıları açardık. Fakat yalanladılar; biz de ettikleri 

yüzünden onları yakalayıverdik.”620 İşte bu ayetten de anlaşılacağı üzere iman ve takvâ 

ilâhî aleme erişince Allah yerden ve gökten bereket kapılarını açar ve bunlar maddî ve 

manevî berekete dönüşür.621 

6. Allah’ın Rahmet ve Mağfiretini Elde Etme: Çok bağışlayan ve çok 

merhametli olan Allah,622 tevbe edenleri sevdiğini zikreder.623 Bunun yanı sıra Allah’ın 

rahmetinden ümit kesilmemesi gerektiği ve bütün günahları bağışladığını beyan 

etmektedir.624 “Kullarıma benim gerçekten çok bağışlayıcı, çok esirgeyici olduğumu 

bildir.”625 demek suretiyle Allah’ın sevgisine mazhar olan kulların, aynı zamanda O’nun 

rahmet ve mağfiretine de erişen kullar olduğunu beyan etmektedir. Bir ayette: “Islah 

edilmesinden sonra yeryüzünde bozgunculuk yapmayın. Allah’a korkuyla ve ümitle dua 

edin. Muhakkak ki iyilik edenlere Allah’ın rahmeti çok yakındır.”626 buyurulmaktadır. Bu 

ifade, özellikle rahmet beklentisinin ön planda tutulduğunu ve duanın kabulü için bir 

vesileye işaret edildiğini göstermektedir.627 

7. Toplumda Adaletin Hâkim Olması: Allah’ın sevdiği kullarının toplumsal 

hayata etkisi, özellikle adaletin toplumda hâkim olması bakımından son derece mühimdir. 

Allah İslam’ın temel ahlâk ve hukuk prensiplerini şöyle ifade etmektedir: “Ey iman 

edenler! Allah için hakkı ayakta tutun, adaletle şahitlik eden kimseler olun. Herhangi bir 

topluluğa duyduğunuz kin, sizi adaletsiz davranmaya itmesin. Adaletli olun; bu, takvâya 

 
618 et-Talâk, 65/2-3.  
619 el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 18/161. 
620 el-A’râf 7/96. 
621 Bayraklı, Kur’ân’a Göre Takva, 143. 
622 el-Bakara 2/199. 
623 el-Bakara 2/222. 
624 ez-Zümer 39/53. 
625 el-Hicr, 15/49. 
626 el-A’râf 7/56. 
627 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/16. 



112 

daha uygundur. Allah’tan korkun. Şüphesiz Allah yaptıklarınızdan haberdardır.”628 

Benzer şekilde müminlere, kendi aleyhlerine veya yakınlarının aleyhine dahi olsa adaleti 

gözetmeleri, Allah için şahitlik etmeleri ve fakir, zengin ayrımı yapmaksızın duygularına 

kapılmadan adaletle hareket etmeleri emredilmektedir.629 Bazı ayetlerde de tartıda ölçülü 

ve adil yapılması gerektiğine dikkat çekilmektedir.630 Bütün bu hususlar toplumda 

huzurun tesisi için adaletin ne denli gerekli olduğunu göstermektedir.  

Allah’ın adaletli olanları sevdiğini ifade ettiği ayette Allah şöyle buyurmaktadır: 

“Eğer müminlerden iki grup birbiriyle kavgaya tutuşursa hemen aralarını düzeltin; 

ikisinden biri diğerinin hakkına tecavüz etmiş olursa -Allah’ın emrine geri dönünceye 

kadar- haksızlığa sapanlara karşı savaşın; dönerlerse aralarındaki anlaşmazlığı adaletle 

çözüme bağlayın ve herkese hakkını verin. Allah hakkı yerine getirenleri sever.”631 Allah 

Teâlâ, bu ayette şöyle demektedir: “Eğer bir fasık kişinin sözüne dayanarak aranızda bir 

anlaşmazlık çıkar ve bu anlaşmazlık iki mümin grubun birbirleriyle savaşmasına yol 

açarsa, o zaman bu fasığın ortaya çıkardığı durumu ortadan kaldırın ve iki grup arasında 

barışı sağlayın. Eğer gruplardan biri diğerine zulmederse, o zaman zalime karşı savaşın.” 

Buradaki maksat, haksızlık yapanı durdurmaktır.632 Toplumda adalet hâkim olursa ancak 

toplum barış ve güven ortamını yakalayabilir. 

8. Toplumsal Yardımlaşma ve Dayanışma: Allah’ın sevgisine mazhar olan 

kullar, sadece bireysel kulluklarını ihya etmekle kalmaz, aynı zamanda içinde 

bulundukları topluma huzur, güven, merhamet ve yardımlaşma ruhunu taşırlar. Allah’ın 

sevdiği kulların toplum içindeki varlığı, ictimai hayatını dirilten, sosyal bağları 

kuvvetlendiren bir rahmet vesilesidir. Bu rahmetin en bariz tezahürlerinden biri de 

toplumsal yardımlaşma ve dayanışmanın artmasıdır. Takvâ ve ihsan sahibi kulların 

darlıkta da bollukta da Allah yolunda infak ederek toplumsal yardımlaşma ve 

dayanışmayı ayakta tutan kullar olduğu Kur’an’da zikredilmektedir.633 Başka bir ayette: 

“…İyilik ve takvâ hususunda yardımlaşın, günah ve haksızlık yolunda 

yardımlaşmayın…”634 buyrularak Allah’ın razı olduğu kulların yardımlaşma temelli bir 

toplum inşasında aktif rol aldığını göstermektedir. “Allah yolunda harcama yapın; kendi 

 
628 el-Mâide 5/8. 
629 en-Nisâ 4/135. 
630 el-En’âm 6/152; Hûd 11/85; er-Rahmân 55/9. 
631 el-Hucurât 49/9. 
632 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 28/104. 
633 Âl-i İmrân 3/134. 
634 el-Mâide 5/2. 



113 

ellerinizle kendinizi tehlikeye atmayın. İyilik edin, kuşkusuz Allah iyilik edenleri 

sever.”635 ayeti de Allah yolunda harcama ve iyilik yapılmasını emretmekte ve bu 

vasıfları taşıyan kulların da sevildiği ifade edilmektedir. 

9. Birlik ve Kardeşlik Ruhunun Güçlenmesi: Allah’ın sevdiği kullar, nefsani 

ihtirasları ile değil, Rahmâni değerleri esas alarak yaşayan kullardır. Bu sebeple Allah’ın 

sevgisine mazhar olan kullar toplumda birlik ve kardeşlik ruhunun taşıyıcılarıdırlar. 

“Müminler birbirlerini sevmekte, birbirlerine acımakta ve birbirlerini korumakta bir 

vücudun uzuvları gibidirler. Vücudun bir uzvu hasta olduğu zaman, diğer uzuvlar da bu 

sebeple rahatsızlanır ve ateşli hastalığa tutulurlar”636 hadisi ile Allah Resulü (s.a.v.) 

müminlerin birlik ruhu içerisinde yaşamaları gerektiğinin ehemmiyetini beyan 

etmektedir. “Müminler ancak kardeştirler, öyleyse iki kardeşinizin arasını düzeltin, 

Allah’a itaatsizlikten sakının ki rahmetine mazhar olasınız.”637 ilâhî fermanı müminleri 

bir ümmet olarak tanımlar ve onların aralarındaki bağın kan ile değil, iman bağı olduğunu 

ifade eder. Allah’ın sevdiğini beyan ettiği kulların hepsi toplumdaki halleriyle 

müminlerin sevgisini kazanıp kardeşlik ruhunun güçlenmesine katkıda bulunurlar. 

Örneğin “Bilin ki Allah kendi yolunda sağlam örülmüş bir duvar gibi kenetlenmiş saflar 

halinde çarpışanları sever.”638 ayeti ile Allah Müslümanların karşılaştıkları zorluklar 

karşısında sabırlı olmaları gerektiğini, ancak haklarını korumak için gerektiğinde 

mücadele etmelerinin de meşru olduğunu vurgulamaktadır.639 Bu şekilde saf tutup 

birbirine kenetlenmek Müslümanların birliğini ve kardeşlik dürtülerini güçlendiren birer 

unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. 

10. Toplumda İtibar Sahibi ve Sevilen Şahsiyetler: Allah kulunu sevdiğinde 

yer ve gök ehline de o kişiyi sevdirir. Bir hadiste şöyle buyurulur: “Allah bir kulunu 

sevdiği zaman, Cebrail’i çağırır ve şöyle der: ‘Ben filan kulumu seviyorum, sen de onu 

sev.’ Cebrail de onu sever. Sonra göklerde şöyle nida edilir: ‘Allah filan kulunu seviyor, 

siz de onu sevin.’ Gök ehli de onu sever. Sonra yeryüzündekilerin gönlünde o kimseye 

karşı bir sevgi uyanır.”640 Hadisten anlaşılacağı üzere toplumda Allah’ın sevdiği kullara 

karşı kalplerde Allah sevgi var eder ve sevilen şahsiyetler arasında yer alır. Bir ayette de 

Allah: “Ey iman edenler! Sizden kim dininden dönerse bilsin ki Allah öyle bir kavim 

 
635 el-Bakara 2/195. 
636 Müslim, “Birr”, 65. 
637 el-Hucurât 49/10. 
638 es-Saf 61/4. 
639 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm, 133-135. 
640 Müslim, “Birr”, 157. 



114 

getirecektir ki Allah onları sever, onlar da Allah’ı severler; müminlere karşı alçak 

gönüllü, kâfirlere karşı vakarlıdırlar; Allah yolunda cihad ederler ve hiç kimsenin 

kınamasından korkmazlar. İşte bu Allah’ın dilediğine verdiği bir lütfudur. Allah’ın lütfu 

geniştir; O, her şeyi bilir.”641 buyurmaktadır. Bu ayette Allah’ın sevdiğini beyan ettiği 

kulların özelliği olarak alçak gönüllü, izzet ve itibar sahibi oldukları zikredilmektedir.  

Sonuç olarak, Kur’an ve sünnetin beyanları ışığında değerlendirildiğinde, 

Allah’ın sevgisini kazanan kulların hem bireysel hem de toplumsal düzeyde yüksek bir 

ahlâkî seviye, sarsılmaz bir irade, ruhi huzur, ilâhî yardım ve rahmet ile müşerref 

oldukları görülmektedir. Bu kullar, iç dünyalarında manevî doygunluğa ulaşarak sabır, 

tevekkül, ihsan, takvâ ve adalet gibi yüce değerleri şahsiyetlerinde cem etmişlerdir. Bu 

yüksek vasıflar sadece ferdî bir kazanım olarak kalmayıp, topluma da adalet, 

yardımlaşma, kardeşlik ve güven iklimi taşır. Bu itibarla, her mümin, Allah’ın sevgisine 

layık olmak için ahlâken olgun, irade bakımından güçlü, ibadette samimi ve toplumla 

ilişkilerinde merhametli ve adil olmayı gaye edinmelidir. 

2.3.1.2. Allah’ın Sevdiği Kimselerin Uhrevî Karşılıkları 

İslam akaidinin temel esaslarından biri ahiret inancıdır. Allah Teâlâ Kur’an-ı 

Kerim’de: “(Oysa onların tek gerçek kabul ettikleri) bu dünya hayatı hakikatte sadece 

bir oyun ve eğlenceden ibarettir; ahiret yurduna gelince işte asıl hayat odur; keşke bunu 

bilselerdi!”642 buyurarak bu dünyanın geçici zevkler barındırdığını asıl yurdun ve 

lezzetlerin ahirette verileceğini beyan etmektedir. Allah Teâlâ, sevdiği kullarına bu 

dünyada ihsan ettiği lütufların ötesinde, ahirette ebedî nimetler ile mükâfatlandıracağını 

vaat etmiştir. Bu mükâfatlar şunlardır: 

1. Cennet ve Cennet Nimetleri ile Ödüllendirilme: Kur’an-ı Kerim, Allah’ın 

sevdiği kullarına cennetle mükâfat verileceğini ve bu cennetteki nimetlerin dünyada 

tasavvur edilemeyecek derecede yüce olduğunu beyan etmektedir. Cennetin takvâ 

sahipleri için hazırlanan bir yer olduğu beyan edilen ayette Allah: “Rabbinizin 

mağfiretine mazhar olmak ve takvâ sahipleri için hazırlanmış olup gökler ve yer kadar 

geniş olan cennete girmek için yarışın!”643 buyurmaktadır.  

 
641 el-Mâide 5/54. 
642 el-Ankebût 29/64. 
643 Âl-i İmrân 3/133. 



115 

Takvâ sahipleri için hazırlanan cennetin mahiyeti şöyle zikredilir: “Takvâ 

sahiplerine vaad olunan cennetin özellikleri şöyledir: Zemininden ırmaklar akar; 

yemişleri ve gölgesi süreklidir. İşte bu, günahtan çekinenlerin mutlu sonudur; inkâr 

edenlerin sonu ise ateştir.”644 “Esenlikle, güvenle girin oraya!” (denecek).”645 “ … 

İçinde doğal nitelikleri bozulmamış su ırmakları, tadı bozulmamış süt ırmakları, içenlere 

lezzet veren şarap ırmakları, süzülmüş bal ırmakları bulunan bir bahçedir. Onlar için 

ayrıca orada her meyveden mevcuttur, üstelik rablerinden bir de bağışlama lütfu. Şimdi 

bunlar, ateşte devamlı kalan, bağırsaklarını parçalayan kaynar su içirilen kimseler gibi 

olur mu hiç?”646 Orada, asla bozulmayan berrak su ırmakları vardır. Dünyadaki sular 

zamanla yosun tutar, tadı değişir ve içilemez hâle gelirken, cennetteki suyun böyle bir 

bozulma ihtimali yoktur. Yine, tadı asla değişmeyen sütten nehirler bulunur. Dünyada süt 

zamanla ekşirken, cennetteki süt daima taptaze kalır. İçenlere lezzet veren el değmesiyle 

bulanıklık kazanmamış şaraptan nehirler vardır. Bu şarap hem temizdir hem de hoş bir 

içime sahiptir. Ayrıca, süzülmüş ve en saf hâliyle sunulan baldan nehirler de cenneti 

süsler. Böylesi nimetlerle donatılmış cennet ile, kaynar su (hamim) ve zakkumun 

bulunduğu cehennem kıyas kabul eder mi? Elbette etmez. Sonsuz nimetler içinde yaşayan 

cennetliklerle, sürekli azap içinde kalan cehennemlikler asla bir olamaz.647 

Muhsin kulların cennet ile ödüllendirileceğini beyan eden ayetlerden birinde 

Allah: “Böyle söylemelerine karşılık Allah da onları, içinde ebedî olarak kalmak üzere 

altından ırmaklar akan cennetlerle ödüllendirdi. İşte iyi davrananların mükâfatı 

budur.”648 buyurmaktadır. Başka bir ayette de: “Rableri katında onlar için diledikleri her 

şey vardır; işte bu, güzel davrananların ödülüdür.”649şeklinde muhsinlerin diledikleri her 

şeyi bulacakları beyan edilmektedir. 

Tevekkül eden kulların zikredildiği ayette Allah, “Size verilen her şey dünya 

hayatının geçici zevklerinden ibarettir. Allah katında olanlar ise daha iyi ve daha 

kalıcıdır. Bunlar, iman eden ve rablerine dayanıp güvenenler içindir.”650 beyanı ile 

tevhid inancına dikkat çekmiş sadece arzu ve isteklerle sınırlı olan dünya hayatının 

geçiciliğini “metâ” kelimesiyle ifade etmiştir. Allah ayette, “Allah katında olanlar daha 

 
644 er-Ra’d 13/35. 
645 el-Hicr 15/46. 
646 Muhammed 47/15. 
647 el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 16/236-237. 
648 el-Mâide 5/120. 
649 ez-Zümer 39/34. 
650 eş-Şûrâ 42/36. 



116 

hayırlı ve kalıcıdır” ifadesiyle de ahiretin, dünya nimetlerinden üstün ve değerli olduğunu 

vurgulamış ve bu kalıcı ve üstün hayata ise ancak Allah’a samimiyetle iman eden ve O’na 

güvenip dayanan kimselerin ulaşabileceğini ifade etmiştir.651 

“…Allah bize iyilik etti. Kim Allah’tan korkar ve sabrederse, şüphesiz Allah güzel 

davrananların mükâfatını zayi etmez.”652 Bu ayetle Allah’ın azabından sakınan, 

günahlardan uzak duran ve sabreden kişinin Allah tarafından muhsin yani iyilik yapanlar 

olarak nitelendirildikleri ve onların mükafatının asla boşa çıkmayacağı beyan 

edilmektedir. Takvâ, sabır ve iyilikte üstün olanın Allah katındaki mükafatlarının da 

üstün olacağı vurgulanmaktadır.653 

“Sedeflerinde saklı incilere benzeyen genç hizmetçileri etraflarında dönüp 

dururlar.”654 ayeti de Allah’ın sevdiği kullarından müttakilere cennette verilecek 

ödüllerden biri olarak zikredilmektedir. Zuhaylî, bu ayeti güzellik ve parlaklık 

bakımından, kabuklarının içinde korunmuş ve dış etkilerden uzak kalmış incilere 

benzeyen gençler, cennet ehline çeşitli kaseler, meyveler, yiyecek ve içecekler sunarak 

onlara hizmet ederler şeklinde yorumlamıştır.655 “Orada kendileri için sonsuza kadar 

istedikleri her şey vardır. Bu, rabbinin, gerçekleşmesi istenen bir vaadidir.”656 ayetin 

fermanıyla cennet ehli olan kulların orada ebedi kalacakları ve sonsuza kadar istedikleri 

her şeye sahip olacakları bizlere bildirilmektedir.  

2. Azaptan Kurtuluş: Allah’ın sevdiği kulların azaptan kurtulacağına dair birçok 

ayet bulunmaktadır. Bunların birinde Allah, “Orada ilk ölümlerinden başka bir ölüm 

tatmayacaklar. Rabbin, onları bir lütuf olarak cehennem azabından da koruyacak. İşte 

büyük kazanç budur!”657 buyurmaktadır. Allah’ın sevdiği takvâ sahibi kullarına bir lütuf 

olarak çeşitli nimetler sunmuş ve onları cehennem azabından korumuştur. Gerçek 

mutluluk, asıl kazanç ve kurtuluş da budur. “İşte büyük kazanç budur” demesi, Allah’ın 

ihsanının, insanların amellerine karşılık kazanacakları sevaptan daha yüce olduğunu 

ortaya koymaktadır. Bu ifade, ilâhî lütfun, hak edilen mükâfatın ötesinde ve çok daha 

değerli olduğunu göstermektedir.658 

 
651 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 27/603. 
652 Yûsuf 12/90. 
653 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 2/502. 
654 et-Tûr 52/24. 
655 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 27/69. 
656 el-Furkân 25/16. 
657 ed-Duhân 44/56. 
658 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 25/241-242. 



117 

“Allah’a saygısızlıktan sakınanlar ise, rablerinin kendilerine verdiğiyle mutluluk 

bularak cennetlerde ve nimetler içinde olacaklardır. Rableri onları cehennem azabından 

da korumuş olacaktır.”659 “Şimdi ise Allah bize lütfuyla muamele etti de bizi kavurucu 

azaptan korudu.”660 ayetleri de Allah’ın sevdiği kullarını cehennem azabından 

koruyacağını bildirmektedir. Allah, dünyadayken emirlerine uyan, yasaklarından sakınan 

ve kendisine karşı derin bir saygı besleyen sevdiği kullarını, takvâları ve salih amelleri 

sebebiyle cehennem azabından koruyacaktır. Bu kimselere cehennemin hiçbir zararı 

dokunmaz. Ayrıca dünyadayken ulaşamadıkları bazı şeyler için de üzüntü duymazlar. 

Çünkü artık Allah’ın ikramına ve cennetin sonsuz nimetlerine kavuşmuşlardır.661 

3. Allah’ın Rızasına Nail Olma: Mümin bir kul için dünya hayatında yaptığı her 

ibadet, her iyilik ve her fedakârlık, nihayetinde Allah’ın rızasını ve hoşnutluğunu elde 

etmek içindir. Çünkü O’nun rızası, cennetten daha değerli, her nimetten daha üstündür. 

Bu hakikat Kur’an’da şöyle ifade edilmektedir: “Allah mümin erkeklere ve mümin 

kadınlara içinde ebedî olarak kalmak üzere altından ırmaklar akan cennetler ve adn 

cennetlerinde güzel meskenler vaad etmiştir. Allah’ın rızası ise hepsinden büyüktür, işte 

büyük bahtiyarlık da odur.”662 Bu ayette Allah’ın rızasının her şeyden üstün bir nimet 

olduğu zikredilmiştir. Çünkü Allah’ın rızası her türlü mutluluğun ve şerefin kaynağıdır. 

O’nun rızasına ulaşmak ve O’nunla buluşmak en büyük başarıdır.663 

Allah’ın razı olduğu kulların zikredildiği ayette Allah, “Muhacirlerin ve ensarın 

ilkleri ile onlara ihsanda bulunanlardan Allah razı olmuştur, onlar da O’ndan razıdırlar. 

Onlara, sonsuza dek hep içinde kalmak üzere altından ırmaklar akan cennetler 

hazırlamıştır. Büyük bahtiyarlık işte budur.”664 buyurmaktadır. Bu ayette Allah üç grup 

insandan razı olduğunu, kulluklarını kabul ettiğini ve amellerini beğendiğini beyan 

etmektedir. Onların da Allah’ın dini ve dünyevi nimetlerine şükrederek Allah’tan razı 

olduklarını zikretmektedir. Bu kişiler: Hudeybiye Antlaşması’ndan önce hicret eden 

Muhacirler, Birinci Akabe Biatı’na katılan Ensar ve ilk öncülere güzelce tabi olan 

kıyamet gününe kadar iman ve itaatle onların yolunu izleyen muhsin kullardır.665 

 
659 et-Tûr 52/17-18. 
660 et-Tûr 52/27. 
661 et-Taberî, Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân, 20/240-241. 
662 et-Tevbe 9/72. 
663 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 3/89. 
664 et-Tevbe 9/100. 
665 Zuhaylî, et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec, 11/20-21. 



118 

Takvâ sahibi kimselere verilecek mükâfatlar arasında cennet, tertemiz eşler ve 

Allah’ın rızası yer almaktadır: “De ki: Size bunlardan daha iyisini bildireyim mi? Takvâ 

sahipleri için rableri katında, altlarından ırmaklar akan, ebediyen kalacakları cennetler, 

tertemiz eşler ve Allah’ın rızası vardır. Allah kullarını eksiksiz görmektedir.”666 

Bir hadiste Allah Resulü (s.a.v.), “Cennet ehline Allah şöyle buyurur: ‘Size daha 

fazlasını da vermemi ister misiniz?’ Onlar da şöyle derler: ‘Rabbimiz! Yüzümüzü ak ettin 

ve bizi cennete koydun. Bundan daha üstün ne olabilir?’ Bunun üzerine Allah şöyle 

buyurur: ‘Size rızamı veriyorum. Artık sonsuza dek sizden razıyım.’”667 buyurarak 

Allah’ın rızasının cennet nimetlerinden daha üstün olduğunu ifade etmiştir. 

4. Korku ve Hüzünden Emin Kılınma: Kur’an-ı Kerim’de, Allah’ın sevdiği 

kulların ahirette korku ve hüzün yaşamayacakları müjdelenmiştir. Ayette: “Bilesiniz ki 

Allah dostlarına asla korku yoktur; onlar üzüntü de çekmeyecekler.”668 buyurulmaktadır. 

Korku ve üzüntünün ortadan kalkmasının bu dünyada mı yoksa ahirette mi olacağı hususu 

tartışmalıdır. Ancak ahirette olacağı kanaati ağır basmaktadır. Çünkü dünya mümin için 

imtihanlarla, endişe ve hüzünlerle dolu bir yerdir. Nitekim Allah Resulü (s.a.v.): “Dünya 

müminin zindanı, kâfirin cennetidir”669 buyurarak bu gerçeğe işaret etmiştir. Mümin, 

dünya nimetlerinden belli ölçüde faydalansa bile, daima ahiret hesabı ve kullukta kusur 

etme korkusuyla yaşar. Bu nedenle ilgili ayette geçen korku ve hüzünden uzaklık, ahiret 

hayatına yönelik bir müjdedir denilmektedir.670 “Her kim iyi amel getirirse, ona ondan 

daha hayırlısı vardır. Onlar o gün korkudan emindirler.”671 ayeti de korkudan emin 

oldukları yerin ahiret hayatı olduğu hakikatini pekiştirmektedir. 

Allah’ın sevdiği kullarına ahirette korku ve hüznün olmayacağını ifade eden 

ayetlerde Allah şöyle buyurmaktadır: “Ey Âdemoğulları! İçinizden ayetlerimi size 

anlatacak peygamberler gelir de (onları dinleyerek) kim kötülükten sakınıp kendini ıslah 

ederse, onlara korku yoktur ve onlar üzülmeyeceklerdir.”672 “Güzel yapanlara daha 

güzeli, bir de fazlası vardır. Onların yüzlerinde ne toz toprak bulaşığı olur ne de 

aşağılanmışlık izi. İşte bunlar cennetlik kullardır, kendileri orada sonsuza kadar 

 
666 Âl-i İmrân 3/15. 
667 Buhârî, “Rikak”, 51.  
668 Yûnus 10/62. 
669 Tirmizî, “Zühd”, 12 (No. 2477). 
670 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 17/276. 
671 en-Neml 27/89. 
672 el-A’râf 7/35. 



119 

kalıcıdırlar.”673 “‘Rabbimiz Allah’tır’ deyip de dosdoğru çizgide yaşayanlar, işte onların 

üzerine melekler şu müjdeyle inerler: “Korkmayın, kederlenmeyin, size vaad olunan 

cennetle sevinin!”674 “Bilâkis, kim güzel niyet ve davranış sahibi olarak kendini Allah’a 

teslim ederse rabbinin katında onun mükâfatı vardır. Öylelerine korku yoktur, onlar 

üzülmeyecekler de.”675 Ayette verilen mesaj şudur: Kim ki insanın görünen en şerefli 

uzvu, duyuların merkezi, izzet ve zilletin belirgin şekilde görüldüğü yüzünü Allah’a 

dönerse, bununla birlikte amelini yalnızca Allah için ihlasla yaparsa ahiretin dehşetli 

anlarında bile korkmayacak ve sonu hüzünle bitecek bir şeyle karşılaşmayacaktır.676 

Netice itibarıyla, Allah’ın sevdiği kullar, dünya hayatında iman ve takvâ üzere 

yaşayan, ibadet ve ahlâkî güzelliklerle donanmış kimseler olarak Allah’ın vaadine mazhar 

olacak ve kıyamet günü insanların korku ve hüzünle sarsıldığı o dehşetli günde, 

Rahmân’ın özel koruması altında olacaklardır. Onlar için korku yoktur. Çünkü Rablerine 

sadakatle bağlanmışlardır. Onlar mahzun da olmayacaklardır. Çünkü dünyevi 

mahrumiyetlerinin yerine ebedî nimetlerle muamele göreceklerdir. 

2.3.2. Allah’ın Sevmediği Kimselerin Dünyevî ve Uhrevî Akıbetleri 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın sevmediği insan özellikleri bahsedilirken aynı 

zamanda onların dünyada ve ahirette karşılaşacakları kötü akıbetleri de açıkça 

bildirilmektedir. Allah’ın sevmediği davranışları sergileyen inkârcılar, Allah’a isyan 

etmeleri hem kendilerine hem de diğer varlıklara zulmetmeleri ve sayısız nimete karşı 

nankör davranmaları sebebiyle, dünyada hem Allah’ın hem de meleklerin lanetine 

uğramışlardır. Ayetlerde lanet edilmeleri şöyle zikredilir: “İndirdiğimiz açık delillerle 

hidayet bilgisini kitapta onu insanlara apaçık göstermemizden sonra gizleyenler yok mu, 

işte onlara hem Allah lânet eder hem de lânet okuyanlar lânet eder.”677 “Gerçekleri inkâr 

eden ve inkârcılığa saplanmış olarak ölenlere gelince, Allah’ın, meleklerin ve bütün 

insanların lâneti onların üzerinedir!”678 

Allah’ın sevmediği kâfirlerin dünyada karşılaştığı cezalardan biri de inkârlarının 

bir sonucu olarak Allah’ın şeytanı onların üzerine musallat etmesidir. Ayette: “Görmedin 

 
673 Yûnus 10/26. 
674 Fussilet 41/30. 
675 el-Bakara 2/112. 
676 el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 2/75. 
677 el-Bakara 2/159. 
678 el-Bakara 2/161. Benzer ayet için bkz. Âl-i İmrân 3/87. 



120 

mi? Biz, inkârcıların üzerine kendilerini isyana itip duran şeytanları saldık.”679 

buyurulmaktadır. Ayette geçen şeytanın onun üzerine salınmasıّّşeytanların, vesvese 

vererek, arzuları süsleyerek onları günahlara teşvik etmesi, kötülüklere yönlendirmesi ve 

sürekli kışkırtması anlamına gelmektedir.680 Kâfirlerin hidayetten mahrum olmaları,681 

küfürlerindeki inatları sebebiyle kalplerinin mühürlenmiş olması,682 dost ve yardım 

bulamamaları683 ve öfkelerinden parmaklarını ısıracak kadar hiddetlenmeleri684 dünyada 

karşılaştığı cezalar arasında sayılabilir. 

Allah’ın sevmediği insan tipolojilerinden biri olan zalimlerin dünyadaki 

akıbetlerinden biri de helak ile karşılaşmalarıdır: “Zulmedenleri de o korkunç ses 

yakaladı, yurtlarında diz üstü çöküp kaldılar. Sanki orada hiç oturmamışlardı. İşte böyle, 

Semûd kavmi rablerini inkâr etti. Vay Semûd’un haline!”685 Allah zalim değil onlar 

yaptıkları zulüm sebebiyle böyle korkunç helake uğramışlardır. Mesela Allah bir ayette 

inkârcıların evlerinin harap olmasının, yani yok oluşlarının sebebi olarak işledikleri 

zulümleri göstermektedir: “İşte zulümleri yüzünden çökmüş evleri! Anlayan bir kavim 

için elbette bunda ibret vardır.”686 

Sevilmeyen ve yeryüzünde fesad çıkaran kimseler rahmetten mahrum kalıp 

akıbetlerinin kötü son ile olacağı beyan edilmektedir: “Allah’a verdikleri sözü 

pekiştirdikten sonra bozanlar, Allah’ın korunmasını emrettiği bağı koparanlar ve 

yeryüzünde fesat çıkaranlar var ya işte rahmetten mahrum olmak da onlar içindir; 

dünyanın kötü sonu da onlar içindir.”687 

Müstekbir olup kendini beğenen kimselerin dünyevî akıbetlerinden biri 

kalplerinin mühürlenmiş olmasıdır: “Onlar, kendilerine ulaşmış kesin bir kanıt olmadan 

Allah’ın ayetleri hakkında tartışmaya girişirler. Bu tutum gerek Allah yanında gerekse 

inananlar yanında büyük bir nefrete sebep olur. Allah, kendini beğenmiş her zorbanın 

kalbini işte böyle mühürler.”688 

 
679 Meryem 19/83. 
680 el-Beyzâvî, Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, 4/19. 
681 el-A’râf 7/186. 
682 el-Bakara 2/7, 8. 
683 el-Mümtehine 60/1. 
684 Âl-i İmrân 3/119. 
685 Hûd 11/67-68. 
686 en-Neml 27/52. 
687 er-Ra’d 13/25. 
688 el-Mü’min 40/35. 



121 

Allah yeryüzünde fesad çıkaranlara uygulanması gereken cezayı bir ayette şöyle 

zikretmektedir: “Allah’a ve peygamberine karşı savaşanların ve yeryüzünde bozgunculuk 

çıkarmaya çalışanların cezası ancak ya öldürülmeleri veya asılmaları yahut el ve 

ayaklarının çapraz olarak kesilmesi ya da bulundukları yerden sürgün edilmeleridir. Bu, 

onların dünyada uğradıkları aşağılayıcı cezadır. Ahirette ise onlar için büyük bir azap 

vardır.”689 

Allah Teâlâ, sevmediği insanlara dünyada ibret olsun diye ceza vermiştir. Ancak 

bu, onların alacakları nihai ceza değildir. Asıl ceza onlar için ahirette hazırlanmıştır. 

Ayrıca şunu da unutmamak gerekir ki, Allah, herkesin dünyada hak ettiği cezayı tam 

olarak vermemiştir. Zira esas ceza yeri dünya değil, ahirettir. Nitekim Allah (cc), her 

kuluna dünyada tam anlamıyla karşılık verilmediğini şöyle ifade etmektedir: “Eğer Allah 

insanları haksızlıkları yüzünden hemen cezalandıracak olsaydı yeryüzünde hiçbir canlı 

bırakmazdı. Fakat onlara belirlenmiş bir sürenin sonuna kadar mühlet tanıyor. Ama 

süreleri dolduğunda onu bir an bile ne erteleyebilirler ne de öne alabilirler.”690 

Allah’ın nefretini celbeden kulların ahiretteki akıbeti son derece acı ve elem 

vericidir. Onların dünyada yaptıkları ameller boşa gider ve hiçbir değeri kalmaz.691 Bu 

durum, derin bir pişmanlık duymalarına neden olur.692 Ancak artık iş işten geçmiş, o 

kişilere dönüş imkânı verilmeyecektir. Dönmek için fidye vermek isteseler de bu asla 

kabul edilmeyecektir: “Haksızlık yapmış olan her insan, dünyadaki her şey kendisinin 

olsa (o gün) kurtulmak için onu feda ederdi. Onlar azabı gördükleri vakit pişmanlıklarını 

içlerinde saklayacaklar. Onlar hakkında adaletle hüküm verilecek, kendilerine haksızlık 

edilmeyecektir.”693 Bu kişiler ebedi cehenneme girecek694 ve orada sürekli bir azaba 

maruz kalacaklardır.695 Sürekli azaba uğramaları ayetlerinden biri şöyledir: “Hem 

kendileri inkâr eden hem de insanların Allah yolundan gitmesini engelleyenler yok mu, 

bozgunculuk yapmış olmalarından ötürü işte onlara azap üstüne azap vereceğiz.”696 

Başka bir ayette de: “Rabbinin dilediği hariç, onlar gökler ve yer durdukça o ateşte ebedî 

kalacaklardır. Rabbin gerçekten istediğini yapar.”697 buyrulmaktadır. Müfessirler bu 

 
689 el-Mâide 5/33. 
690 en-Nahl 16/61. 
691 Âl-i İmrân 3/21-22. 
692 en-Nebe 78/40; eş-Şûrâ 42/44-45. 
693 Yûnus 10/54; el-Meâric 70/11-14; Âl-i İmrân 3/91. 
694 el-Ahzâb 33/64-65; el-Kehf 18/29; Hûd 11/106; et-Tevbe 9/68. 
695 en-Nisâ 4/56; Hûd 11/107. 
696 en-Nahl 16/88. 
697 Hûd 11/107. 



122 

ayette geçen “gökler ve yer durdukça” ifadesini iki şekilde açıklamışlardır. Birinci 

yoruma göre bu ifade, Arapçada ebediliği anlatan mecazî bir anlatımdır ve ayet, 

bedbahtların cehennemde sonsuza dek kalacaklarını belirtmektedir. İkinci yoruma göre 

ise burada kastedilen, ahiret âlemindeki gökler ve yerdir. Ahiret sonsuz olduğu için, 

bedbahtların cehennemde kalış süresi de sonsuz olacaktır.698 

Sonuç olarak Kur’an-ı Kerim, Allah’ın sevmediği davranışları ve bu davranışları 

sergileyenlerin dünya ve ahirette karşılaşacakları acı sonuçları açıkça bildirmektedir. 

Allah’ın razı olmadığı kimseler, dünyada lanete uğrama, kalplerinin mühürlenmesi ve 

helak gibi çeşitli cezalarla karşılaşırlar. Ancak asıl büyük azap ahirette onları 

beklemektedir. Orada amelleri boşa çıkacak, pişmanlıkları fayda vermeyecek ve ebedî 

cehennem azabıyla karşı karşıya kalacaklardır. Bu ayetler, insanlara hem bir uyarı hem 

de ibret niteliğindedir. Nitekim Allah, adaletiyle kimseye zulmetmez, fakat herkes 

yaptıklarının karşılığını mutlaka görecektir. 

 
698 Râzî, Mefâtîhu’l-ğayb, 18/401. 



123 

SONUÇ 

Kur’an-ı Kerim’de Allah Teâlâ’nın belirli bir etnik ya da dini grubu doğrudan 

sevdiğine veya sevmediğine dair açık bir ifade yer almamaktadır. Aynı şekilde, Allah’a, 

peygamberlere veya ahiret gününe inanıp inanmamak gibi iman esaslarına doğrudan bir 

gönderme yapmamaktadır. Benzer şekilde, yalnızca ibadetlerin yerine getirilip 

getirilmemesi (namaz, oruç, faiz, içki, vb.) de tek başına belirleyici değildir. Bunun yerine 

Kur’an, daha çok bireylerin ahlâkî tutum ve davranışları üzerinden değerlendirme yapar. 

İyilik, tevbe, iç ve dış temizlik, takvâ, sabır, tevekkül ve adalet gibi olumlu erdemler 

övülürken; inatçılık, kibir, nankörlük, zulüm, isyan, bozgunculuk, aşırılık ve şımarıklık 

gibi olumsuz tavırlar eleştirilir. Bu yönüyle Kur’an temel ahlâkî erdemler ve 

zaaflar üzerinden bir ayrım yapar. 

Tüm bu değerlendirmelerden bazı önemli sonuçlara ulaşmak mümkündür. 

Öncelikle Kur’an’da vurgulanan olumlu niteliklerin insan fıtratına uygun evrensel 

değerleri oluşturduğu ve aynı zamanda insanı eriştirmek istediği nihai gayeler olduğu 

anlaşılmaktadır. Buna karşılık, olumsuz tutum ve davranışlar ise İslam’ın tasvip etmediği, 

bireyi uzak durmaya çağırdığı olumsuz ahlâkî özelliklerdir. Bu bağlamda, Kur’an’da yer 

alan iman ve ibadet esaslarının temel amacının, bireyi bu ahlâkî erdemlere ulaştırmak 

olduğu söylenebilir. 

Bu durumda, her Müslüman sahip olduğu inanç ve amellerin niteliğini ve 

geçerliliğini yani Allah katındaki değerini, başta sayılan temel ahlâkî erdemler 

doğrultusunda değerlendirerek kendisi hakkında sağlıklı bir kanaate varabilir. Başka bir 

ifadeyle, iman ve amel bir ağacın gövdesi ve dalları gibidir. Ahlâk ise bu ağacın 

meyvesini temsil eder. Bu nedenle, bir ağacın durumu hakkında en doğru bilgi, onun 

verdiği meyvelere bakarak elde edebiliriz. 

Burada dikkat çeken bir başka önemli nokta, Kur’an’da sevilen ya da sevilmeyen 

kişilere atfedilen özelliklerin genel ifadelerle ve mutlak bir şekilde sunulmuş olmasıdır. 

Bu durum, her bir değerin önemli olduğunu ve birbirini tamamlayan erdemler olduğunu 

göstermektedir. Örneğin adalet, iyilik, temizlik ve sabır gibi erdemler, bir kişinin 

inancından bağımsız olarak evrensel doğrular ve ulaşılması gereken ortak insanî 

hedeflerdir. İslam tarihinde de görüldüğü üzere, bu değerlere sahip olan kimseler İslam’a 

daha kolay ve daha samimi bir şekilde yönelmişlerdir. Müslüman olduktan sonra da bu 

olumlu niteliklerini daha ileri seviyelere taşımışlar ve bu sayede daha olgun, daha kaliteli 

bir Müslüman kimliği sergilemişlerdir. Söz konusu ahlâkî erdemler hem bireyin İslam ile 



124 

tanışmasında bir köprü olmuş hem de onun ideal bir Müslüman olma sürecinde önemli 

bir rol üstlenmiştir. Elbette İslam yalnızca ahlâktan ibaret değildir. Ancak bu değerler, 

İslam’ın özünü ve ulaşmak istediği nihai hedefleri temsil ettiğinden hem dine yönelişte 

hem de dindarlığın niteliğinde son derece belirleyici bir yer tutmaktadır. 

Bir diğer önemli husus ise Kur’an’da sevildiği ya da sevilmediği belirtilen 

tutumların, yalnızca Müslümanların birbirlerine karşı yükümlü oldukları değerler değil, 

tüm insanlık için geçerli ve benimsenmesi gereken evrensel ahlâkî ilkeler olduğudur. 

Nitekim takvâ konusuna dair ele aldığımız iki örnekten ilki, takvâyı doğrudan Ehl-i 

Kitap’tan talep etmektedir. İkinci örnekte ise Müslümanların, anlaşmalarına bağlı kalan 

müşriklere karşı takvâlı bir tutum sergilemeleri istenmektedir. Benzer biçimde, muhsin 

kullar ile ilgili örnekte de Müslümanların sadece Müslümanlara karşı değil, ister dost 

olsun ister düşman, ister inanan ister inanmayan olsun, herkese karşı iyilikle yaklaşmaları 

emredilmektedir. Aynı şekilde, adalet bağlamında incelediğimiz üç örnekten de 

anlaşılacağı üzere, Müslümanlardan yalnızca kendi aralarında adil davranmaları 

emredilmemekte, aynı zamanda Ehl-i Kitap’a ve müşriklere karşı da adaletle hareket 

etmeleri istenmektedir.  

Allah’ın sevdiği kul vasıflarının doğrudan ya da dolaylı şekilde takvâ kavramıyla 

ilişkilendirilmesi, dikkat çeken önemli hususlardan biridir. Örneğin, Allah’ın muhsin 

kullarını sevdiğini bildiren bir ayet, takvâlı kişilerin özellikleri zikredildikten sonra 

gelmiştir. Yine, bir kavme duyulan kin ve nefretin Müslümanları adaletsizliğe sevk 

etmemesi gerektiği bildirilen ayette de adaletli olmanın takvâya daha yakın olduğu 

zikredilmiştir. Bu da bize, takvânın bir üst değer olarak konumlandığını ve 

Müslümanların kötülüğe karşı kendilerini takvâ zırhıyla korumaları gerektiğini 

göstermektedir. 

Böylece Müslümanlar, takvâ, adalet ve iyilik gibi temel insanî değerlerle hareket 

ettiklerinde, İslam’ın özünü de insanlığa yansıtmış olacaklardır. Çünkü bu erdemler, 

yaratılışa uygun olan İslam dininin de en temel ilkeleridir. Dolayısıyla bu değerlerle 

birebir karşılaşan insanlar, sadece bu güzel hasletlerle değil, aynı zamanda İslam’la da 

tanışmış olurlar ve bu dine daha kolay yakınlık duyarlar. Bu bağlamda, eğer Müslümanlar 

İslam’ın ahlâkî yönünü içselleştirip davranışlarına yansıtırlarsa, bu tutumları aracılığıyla 

insanlık da İslam’ın gerçek yüzünü görme ve bu değerlere yaklaşarak dine ısınma imkânı 

elde edecektir. 



125 

Yüce Allah’ın sevdiği davranış kalıplarını Kur’an’da özellikle vurgulaması, 

bireysel terbiyeyi aşarak toplumsal bir dönüşüm hedeflediğini göstermektedir. Bu 

çerçevede sevgi temelli bir eğitim anlayışı ön plana çıkmakta, müminlerin Allah’ın 

sevdiği vasıflarla donanarak kâmil bir şahsiyet kazanmaları amaçlanmaktadır. Böylece 

bireylerin hem içsel dünyalarında hem de toplumsal ilişkilerinde takva, adalet, ihsan ve 

sabır gibi erdemleri kuşanarak İslam’ı en güzel şekilde temsil etmeleri sağlanmaktadır. 

Bütün bu göstergeler, Allah’ın yalnızca bireysel faziletler değil, aynı zamanda bu 

faziletler üzerine kurulu bir sevgi toplumu inşa etmeye çalıştığını da açıkça ortaya 

koymaktadır. 

Müslümanlar dünya ve ahiret saadeti için Allah’ın sevdiği ve sevmediği insan 

özelliklerinin neler olduğunu bilerek hareket etmeli ve İslam’ın evrensel ahlâk yönünü 

tüm insanlığa lisan-ı hal ile yaşayarak göstermelidir. Velhasıl Allah’ın sevgisini hak eden 

ve nefretinden içtinap eden kimseler, Allah’ın rızasına ve büyük mükafatlara mazhar 

olacaklardır. 



126 

KAYNAKLAR 

Aclûnî, Ebü’l-Fidâ İsmâîl b. Muhammed b. Abdilhâdî el-Cerrâhî el-. Keşfü’l-hafâʾ ve 

müzîlü’l-ilbâs ʿammâ iştehere mine’l-eḥâdîs̱ ʿalâ elsineti’n-nâs. thk. 

Hüssâmüddin el-Kudsî. 2 Cilt. Kahire: Mektebetü’l-Kudsî, 1351. 

Akalın, Şükrü Haluk vd. Türkçe Sözlük. Ankara: Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek 

Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları, 11. Basım, 2011. 

Altın, Mehmet. Âyetler ve Kur’an İsimleri Bağlamında Kur’ân’ın Rehberliği. Ankara: 

İlâhiyât Yayınları, 1. Basım, 2021. 

Altın, Mehmet. Dil ve Bağlam Açısından Kur’ân’da Esmâ-i Hüsnâ. Ankara: 

Akademisyen Kitabevi, 2021.  

Âlûsî, Mahmud bin Abdullah. Rûḥu’l-meʿânî fî tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-ʿAẓîm ve’s-sebʿi’l-

mes̱ânî. thk. Ali Abdülbari Atiye. 16 Cilt. Beyrut: Darû’l-Kutubu’l-’İlmiyye, 

1415. 

Arslan, Emine. Kur’an-ı Kerim’de Hubb (Sevgi) Kavramı. Elazığ: Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Askerî, Ebû Hilâl Hasan b. Abdullah b. Sehl b. Saîd b. Yahyâ b. Mihrân. el-Vucûh ve’n-

nezâir. thk. Muhammed Osman. Kahire: Mektebetü’s-Sekâfe ed-Dîniyye, 1428. 

Atila, Yaşar. “Kur’an’a Göre "Ğıll” Kavramı Bağlamında İnsanın Kötülük Yapma 

Sebeplerini Anlamak”. Academic Platform Journal of Islamic Researches 3/3 

(2019), 365-377. 

Atiyye el-Endelüsî el-Muhâribî, Ebû Muhammed Abdülhak b. Gālib b. Abdurrahman b. 

Temmâm. el-Muḥarrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-Kitâbi’l-‘Azîz. thk. Abdüsselam 

Abdüşşafi Muhammed. 6 Cilt. Beyrut: Darû’l-Kutubu’l-’İlmiyye, 1. Basım, 1422. 

Aynur, Hatice Şahin. “Kur’ân-ı Kerîm’de Rahmân ve Rahîm’in Esmâ-i Hüsnâ ile 

Kullanım Alanları”. Çanakkale On sekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 12 (2018), 69-94. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’ân’a Göre Takva. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 1. Basım, 2020. 

Bayraktar, Mehmet. “İbn Sîna’da Varlık, Varoluşun Sebebi ve Varlığın Delili Olarak 

‘Aşk”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Ankara Üniversitesi 

Basımevi 27 (1985), 299-306. 



127 

Bayraktar, Mehmet. Yunus Emre ve Aşk Felsefesi. Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 1994. 

Bebek, Adil. “Günah”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 14/282-285. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1996. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne el-Hüseyn b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ferrâ’. 

Meâlimü’t-tenzîl fî tefsîri’l-Kur’ân. thk. Abdürrezzâk el-Mehdî. 5 Cilt. Beyrut: 

Daru İhyai Turasi’l-Arabiye, 1. Basım, 1420. 

Bekir, Topaloğlu. “Tövbe”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 41/279-283. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2012. 

Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd Ebû Muhammed Abdullāh b. Ömer b. Muhammed. 

Envaru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vîl. thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî. 5 

Cilt. Beyrut: Daru İhyai Turasi’l-Arabiye, 1. Basım, 1418. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmi’u’s-sahîh. thk. 

Mustafa Deyb el-Biğa. 7 Cilt. Dimeşk: Daru ibn Kesîr, Daru’l Yemâme, 5. Basım, 

1994. 

Bûsîrî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Ebî Bekr b. İsmâîl. İtḥâfü’l-hıyere bi-

zevâʾidi’l-mesânîdi’l-ʿaşere. thk. Ebû Temîm Yâsir bin İbrâhîm. Riyad: Dâru’l-

Vatan, 1. Basım, 1420. 

Cebeci, Lütfullah. Kur’ân’a Göre Takva ve Muttakî. İstanbul: Server Yayınları, 1. Basım, 

2021. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd. es-Sıhah tâcu’l-luga ve sıhahu’l-’Arabiyye. thk. 

Ahmet Abdulğafûr Attar. Beyrut: Dâru’l-’İlm li’l-Melayîn, 1407. 

Cevziyye, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyım. Allah Sevgisi. 

çev. İshak Emin Aktepe-Ahmet Akbaş. İstanbul: Polen Yayınları, 1. Basım, 2022. 

Cevziyye, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyım. ed-Dâ’ ve’d-

devâ’ el-cevâbu’l-kâfî limen se’ele ’ani’d-devâi’ş-Şâfî. thk. Muhammed Cemîl 

Gâzî. Kahire: Daru’l-Medenî, 1983. 

Cevziyye, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyım. Medâricu’s-

sâlikîn beyne menâzili iyyâke naʿbüdü ve iyyâke nesteʿîn. thk. Muhammed el-

Mu’tesimbillah el-Bağdadî. 2 Cilt. Beyrut: Darû’l-Kitâbi’l-Arabî, 1416. 



128 

Cevziyye, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb İbn Kayyım. Ravzatu’l-

muhibbîn ve nuzhetu’l-muştâkîn. thk. Muhammed Azîr Şems. Beyrut: Darû İbn 

Hazm, 4. Basım, 1440. 

Çağrıcı, Mustafa. “İnfak”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 22/289-290. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2000. 

Çağrıcı, Mustafa. “Şevk”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 39/20-22. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2010. 

Çağrıcı, Mustafa. “Zulüm”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 44/507-509. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2013. 

Çavuşoğlu, Fatma Nurdan. Kur’ân-ı Kerîm’de Sevginin Yeri. İstanbul: Fatih Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2014. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk el-Ezdî es-Sicistânî. es-Sünen. thk. Şuayb el-

Arnaûd-Muhammed Kâmil Karaballı. 7 Cilt. Dâru’r- Risâletü’l-Âlemiyye, 1. 

Basım, 2009. 

Ebu’l-Leys Semerkandî, Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim. Bahru’l-’ulûm. 3 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1992. 

Endelüsî, Muhammed b. Yusuf Ebû Hayyan. Bahri’l-muhît. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1999. 

Enver Fuad, Ebû Hazzâm. Mu’cemu mustalahati’s-sufî. Beyrut: Mektebetu Lubnan, 

1993. 

Erbaş, Muammer. “İslam’ın Temel Değer ve Nihai Hedeflerini Tespit Bağlamında 

Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın Sevdiği ve Sevmediği Kimseler ve Bunlara Ait Asli 

Özellikler”. Bakü Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Elmi Məcmuəsi, 33-76. 

Ermiş, Hamza. Arapça’dan Türkçeleşmiş Kelimeler Sözlüğü. İstanbul: Ensar Neşriyat, 1. 

Basım, 2008. 

Ferâhîdî, Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm. Kitâbu’l-’ayn. thk. 

Mehdî Mahzûmî-İbrahim Samrâî. 8 Cilt. Daru ve Mektebetu’l-Hilâl, ts. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. Besâiru 

zevi’t-temyîz fî letâifi’l-Kitâbi’l-Azîz. thk. Muhammed Ali en-Neccâr. 6 Cilt.  

Kahire: Meclisü’l-A’la li’ş-Şuuni’l-İslamiyye, 1416. 



129 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. el-Kâmûsu’l-

muhît. thk. Muhammed Nuaym el-Arkasûsî. Lübnan: Muessesetu’r-Risâle li’t-

Tıbâa ve’n-Neşr ve’t-Tevzî‘, 8. Basım, 1426. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. Tenvîru’l-

mikbâs min tefsîri ibni Abbas. Mısır: Matbaatu’l-Ezheriyye, 1. Basım, 1316. 

Fromm, Erich. Sevme Sanatı. çev. Işıtan Gündüz. İstanbul: Say Yayınları, 15. Basım, 

2024. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. İhyâ-u Ulûm’id-Dîn. çev. Ali 

Arslan. 4 Cilt. İstanbul: Merve Yayınları, 2014. 

Gezgin, Ali Galip. “Eşanlamlılık Bağlamında Kur’ân’da ‘Korku’ İfade Eden Kelimeler 

Üzerine Analitik Bir Değerlendirme”. İslâmî Araştırmalar Dergisi 16./1 (2003), 

38-62. 

Gezgin, Ali Galip. Kur’ân’da Sevgi. İstanbul: Rağbet Yayınları, 2. Basım, 2010. 

Hanbel, Ahmed bin. el-Müsned. thk. Şuayb el-Arnaût-Âdil Mürşid. 50 Cilt. by: 

Müessesetü’r-Risâle, 1. Basım, 1421. 

Hucvirî, Ali b. Osman Cullâbî. Keşfu’l-Mahçup (Hakikat Bilgisi). çev. Süleyman Uludağ. 

İstanbul: Dergâh Yayınları, 2. Basım, 1996. 

İbn Dureyd, Ebû Bekr Muhammed bin Hasen. Kitabu cemhereti’l-luga. thk. Remzi Munîr 

Ba’lebekkî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-İlmi li’l-Melâyîn, 1. Basım, 1987. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. Tefsîrü’l-Kur’âni’l-Azîm. thk. Muhammed Hüseyin Şemsuddin. 9 

Cilt. Beyrut: Darû’l-Kutubu’l-’İlmiyye, 1. Basım, 1419. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. es-Sünen. thk. Şuayb el-Arnaût 

vd. 5 Cilt. by: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1. Basım, 1430. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 

er-Rüveyfiî. Lisanu’l-’Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sader, 3. Basım, 1414. 

İbnu’l Arabî, Muhyiddîn Muhammed b. Ali. el-Futûhâtu’l-Mekkiyye. 4 Cilt. Kahire: 

Darû’l-Kitâbi’l-Arabî, 1293. 

İbnu’l Arabî, Muhyiddîn Muhammed b. Ali. İlâhî Aşk. çev. Mahmut Kanık. İstanbul: 

İnsan Yayınları, 1. Basım, 2005. 



130 

İbnu’l Esîr, Mecdu’d-Dîn Ebu’s-Sa’âdât. en-Nihaye fî ğarîbi’l-Hadîs ve’l-eser. thk. Tâhir 

Ahmed ez-Zâvi-Mahmud Muhammed et-Tanâhî. by: el-Mektebetu’l-İslâmiyye, 

1963. 

İlgin, Fatma. Kur’an’da Sevgi Kavramının Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi. 

Edirne: Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, 2021. 

İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal Râğıb. el-Müfredât fî 

ğarîbi’l-Ḳurʾân. thk. Safvân Adnân ed-Dâvûdî. Dimeşk: Dâru’l-Kalem, Beyrut: 

Dâru’ş-Şâmiyye, 1. Basım, 1412. 

İzutsu, Toshihiko. Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar. çev. Selahattin Ayaz. İstanbul: 

Pınar Yayınları, 7. Basım, 2019. 

Kallek, Cengiz. “İsraf”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 23/178-180. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2001. 

Kara, Mustafa. “Havf”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 16/528-531. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1997. 

Karagöz, İsmail. Allah Sevgisi Allah Korkusu. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

8. Basım, 2014. 

Karagöz, İsmail. “Çok Anlamlı Kur’ân Kavramları Bağlamında İhsân ve Muhsin 

Kelimelerinin Anlamı ve Türkçe’ye Çeviri Sorunu”. Dicle Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 5/2 (2021), 150-164. 

Karaman, Hayreddin vd. Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 3. Basım, 2007. 

Kebîr, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed ed-Dâmegānî. el-Vucûh ve’n-

nezâir. Beyrut: Dâru’l-’İlm li’l-Melayîn, 1992. 

Kelâbâzî, Ebû Bekr Tâcülislâm Muhammed b. Ebû İshâk İbrâhîm b. Ya‘kūb el-Buhârî. 

et-Taʿarruf li-meẕhebi ehli’t-taṣavvuf. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Köknel, Özcan. Korkular Takıntılar Saplantılar. İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi, 3. 

Basım, 1995. 



131 

Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh. el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-

Ḳurʾân. thk. Ahmed el-Berdûnî - İbrâhîm Etfîş. 20 Cilt. Kahire: Dâru’l-Kutubi’l-

’Mısriyye, 2. Basım, 1384. 

Kuşeyri, Ebü’l-Kāsım Zeynülislâm Abdülkerîm b. Hevâzin b. Abdilmelik. Risale-i 

Kuşeyri. çev. Ali Arslan. İstanbul: Arslan Yayınları, 2. Basım, 1980. 

Kutluer, İlhan. “Fesad”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 12/421-422. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1995. 

Kutub, Seyyid. Fîzılâl-il Kur’an. çev. İ. Hakkı Şengüler vd. 16 Cilt. İstanbul: Hikmet 

Yayınları, 1. Basım, 1986. 

Küçük, Raşit. Sevgi Medeniyeti. İstanbul: Hayat Yayınları, 2023. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî. Edebü’d-Dünyâ ve’d-dîn. 

Dâru Mektebetü’l-Hayât, 1986. 

Mevlânâ, Celâleddîn-i Rûmî. Mesnevi. çev. Şefik Can. 6 Cilt. İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

17. Basım, 2018. 

Mukâtil bin Süleyman, Ebü’l-Hasen. Tefsîr-i Mukâtil b. Süleyman. thk. Abdullah 

Mahmûd Şehhâte. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-Turas, 1. Basım, 1423. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmi’u’s-sahîh. thk. Muhammed Fuâd 

Abdülbâkī. 5 Cilt. Kahire: Matbaatu Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve Şürekâuhû, 1955. 

Nas, İsa. Kur’an-ı Kerim’de Şımarıklık ve Şımarık Bir Kişilik Örneği Olarak Kârûn. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-. Riyâzü’s-sâlihîn. Beyrut: Daru ibn 

Kesîr, 1. Basım, 1428. 

Nursî, Bediüzzaman Said. Sözler. İstanbul: Envar Neşriyat, 7. Basım, 2007. 

Okuyan, Mehmet. Geniş Açıklamalı Kur’an Meal-Tefsir. İstanbul: Haliç Üniversitesi 

Yayınları, 1. Basım, 2022. 

Okuyan, Mehmet. Kur’an Okuyan. “Âl-i İmran Sûresi 57. Ayet”. Erişim 03 Mayıs 2025. 

https://www.kuranokuyan.com/3-aliimran-suresi-57-ayet 

Özcan, Abdullah. “Kur’an-ı Kerim’de Allah’ın Sevdiği İnsan Tipleri”. Siirt Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/2 (2017), 173-208. 



132 

Platon. Şölen. çev. Cüneyt Çetinkaya. İstanbul: Kapra Yayıncılık, 1. Basım, 2020. 

Râzî, Fahruddîn. Mefâtîhu’l-ğayb (et-Tefsîru’l-kebîr). 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-

Turasi’l-’Arabiyye, 3. Basım, 1999. 

Rızâ, Reşîd. Tefsîru’l-Ḳurʾâni’l-Hakîm (Tefsîrü’l-Menâr). 12 Cilt. Mısır: Hey’etu’l-

Mısriyyeti’l-Amme li’l-Kitab, 1990. 

Sinanoğlu, Mustafa. “Küfür”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 26/533-536. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2002. 

Suyûtî, Abdurrahman b. Ebî Bekr Celâleddin. ed-Durru’l-mensûr fi’t-tefsîri bi’l-me’sûr. 

8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

Sülemi, Ebu Abdurrahman. Tasavvufun Ana İlkeleri Sülemi’nin Risaleleri. çev. Süleyman 

Ateş. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1981. 

Şahin, Resul. “Tevrat ve Kur’an’a Göre Karun; Şımarık Bir Kapitalistin Trajik Sonu”. 

Akademik Matbuat 8/1 (2024), 71-90. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kur’ân. thk. 

Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türki. 24 Cilt.  Kahire, Mısır: Dâr Hacer, 1. Basım, 

1422. 

Tatlısu, Ali Osman. Esmâ’ül-Hüsnâ Şerhi. İstanbul: Yağmur Yayınları, 1987. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed bin Îsâ bin Sevre. el-Câmiu’l-kebîr (Sünenü’t-Tirmizî). thk. 

Şuayb el-Arnaût. 6 Cilt. by: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 1. Basım, 2009. 

Topaloğlu, Bekir. “Rahmân”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 34/415-417. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2007. 

Uludağ, Süleyman. “Aşk”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 4/11-17. İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1991. 

Uludağ, Süleyman. “Muhabbet”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 30/384-386. İstanbul: TDV 

İslâm Araştırmaları Merkezi, 2020. 

Uysal, Enver. İhvan-ı Safa Felsefesinde Tanrı ve Alem. İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1998. 

Weber, Alfred. Felsefe Tarihi. çev. H. Vehbi Eralp. İstanbul: Sosyal Yayınlar, 5. Basım, 

1998. 



133 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. 10 Cilt. İstanbul: Azim 

Dağıtım, 1. Basım, 2012. 

Yıldırım, Halil İbrahim. Tövbe Kavramı ve Kelam Ekollerinin Tövbe Anlayışlarının 

Mukayesesi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Yıldırım, Suat. “er-Rahman Vasfının Kur’an-ı Kerim’de Kullanılışı”. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1980), 21-40. 

Yılmaz, Muhammed. “Kur’an’da Büyük Günah Kavramı”. Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/2 (2011), 255-276. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk 

el-Bilgrâmî el-Hüseynî. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-kāmûs. 40 Cilt. Kuveyt: 

Meclisü’l-Vatani li’s-Sekafe ve’l-Fünun ve’l-Edeb, 1965. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşâf an 

hakâikı gavâmizi’t-tenzîl ve uyûni’l-ekâvîl fî vucûhi’t-te’vîl. thk. Mustafa Hüseyin 

Ahmed. 4 Cilt. Kahire-Beyrut: Dârü’r-Reyân li’t-Türâs/Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, 3. 

Basım, 1407. 

Zuhaylî, Vehbe. et-Tefsîrü’l-Münîr fi’l-akîde ve’ş-şerîa ve’l-menhec. 30 Cilt. Dimeşk: 

Dâru’l-Fikr, 1. Basım, 1411. 

 


