
 

 

 

K. T. 

ZANÎNGEHA MARDÎN ARTUKLUYÊ 

ENSTÎTUYA ZIMANÊN ZINDÎ YÊN LI TIRKÎYEYÊ  

ŞAXA MAKEZANISTA ZIMAN Û ÇANDA KURDÎ 

 

Teza Lîsansa Bilind 

 

 TÊGEHA “EMRÊ TEZE” DI ROMANÊN KURDÎ YÊN  

ÊWRA SOVYETÊ DE 

 

Hüseyin KAR 

22711027 

 

Şêwirmend 

Prof. Dr. Mustafa ÖZTÜRK 

 

Mêrdîn 2025 



 

 

K. T. 

ZANÎNGEHA MARDÎN ARTUKLUYÊ 

ENSTÎTUYA ZIMANÊN ZINDÎ YÊN LI TIRKÎYEYÊ  

ŞAXA MAKEZANISTA ZIMAN Û ÇANDA KURDÎ 

 

 

Teza Lîsansa Bilind 

 

TÊGEHA “EMRÊ TEZE” DI ROMANÊN KURDÎ YÊN  

ÊWRA SOVYETÊ DE 

 

 

Hüseyin KAR 

22711027 

 

 

Şêwirmend 

Prof. Dr. Mustafa ÖZTÜRK 

 

 

Mêrdîn 2025 



 

 

T. C. 

MARDİN ARTUKLU ÜNİVERSİTESİ 

TÜRKİYE’DE YAŞAYAN DİLLER ENSTİTÜSÜ 

TEZ ONAYI 

 

 

Enstitümüz Kürt Dili ve Kültürü Anabilim Dalı 22711027 numaralı yüksek lisans 

öğrencisi Hüseyin KAR’ın hazırladığı “Têgeha Emrê Teze di Romanên Kurdî 

yên Êwra Sovyetê de” başlıklı YÜKSEK LİSANS tezi ile ilgili TEZ SAVUNMA 

SINAVI, Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliği uyarınca 23.09.2025 

günü saat 21.00’da yapılmış, tezin onayına OY BİRLİĞİYLE karar verilmiştir. 

 

Başkan: Doç. Dr. Mustafa ASLAN 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Mehmet YILDIRIMÇAKAR 

Üye: Prof. Dr. Mustafa ÖZTÜRK 

 

 

ONAY 

Bu tezin kabulü, Enstitü Yönetim Kurulu’nun. . . .. . . . . . tarih ve. . . . . . . . ...sayılı 

kararı ile onaylanmıştır. 

......../......../2025 

 

 

Doç. Dr. Ahmet KIRKAN 

Enstitü Müdürü 

 



 

 

ETİK BEYAN 

 

Mardin Artuklu Üniversitesi Türkiye’de Yaşayan Diller Enstitüsü Tez Yazım 

Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında;  

 

 Tez içindeki bütün bilgileri etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde 

ettiğimi,  

 Tez çalışmasının hazırlık, bilgi, belge, veri toplama, analiz ve bilgilerin sunumu 

olmak üzere tüm aşamalarda bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun davrandığımı, 

 Tez çalışmasında kullanılan tüm eserlere eksiksiz atıf yaptığımı ve kullanılan tüm 

eserlere kaynaklar/kaynakçada yer verdiğimi, 

 Tez çalışmasının özgün olduğunu,  

 Tez çalışmasının Mardin Artuklu Üniversitesi tarafından kullanılan “bilimsel 

intihal tespit programı” ile tarandığını ve hiçbir şekilde “intihal içermediğini” beyan 

eder, aksinin ortaya çıkması durumunda her türlü yasal sonucu kabullendiğimi 

bildiririm.  

 

 

Hüseyin KAR 

 25.08.2025 

  



IV 

 

KURTE 

Teza Lîsansa Bilind 

Têgeha “Emrê Teze” di Romanên Kurdî yên Êwra Sovyetê de 

Hüseyin KAR 

Zanîngeha Mardîn Artukluyê 

Enstîtuya Zimanên Zindî yên li Tirkîyeyê 

Makezanista Ziman û Çanda Kurdî 

111 Rûpel 

 

Ev vekolîn, li ser têgeha "Emrê Teze" di romanên Kurdî yên êwra Sovyetê de, disekine û 

bandora îdeolojîya fermî ya Sovyetê li ser Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê çi bûye, 

dinirxîne. Armanca vekolînê, di çarçoveya Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de, şîrovekirin 

û analîzkirina têgeha "Emrê Teze" û têkilîya wê bi Realîzma Sosyalîst re ye. Lêkolîn, li ser 

bingeha "nivîskarên Kurd ên êwra Sovyetê, bi awayê edebî, çawa xizmeta propagandaya 

Sovyetê kirine?" hatiye avakirin. Lêkolîn, li ser bingeha teorîya Realîzma Sosyalîst a 

Jdanov-Stalîn û têkildarîya wê bi edebîyata kêmneteweyan re ye. Lêkolîn, li ser sê temayên 

sereke yên têgeha "Emrê Teze" di romanên Kurdî yên Sovyetê de disekine: Xwendin û 

Zanist, Aborî û Çandinî, Çand û Huner. Di encama lêkolînê de hat bidestxistin ku têgeha 

"Emrê Teze", bi pêşveçûnên aborî, zanistî, hunerî û teknolojîk ve tê temsîlkirin û li gor vê 

dîtinê, têgeha "Emrê Teze" ne tenê guherîneke dîrokî bû, herwiha projeyeke îdeolojîk bû ku 

diviyabû bi edebîyatê were normalîzekirin. Ev vekolîn, ji bo Edebîyata Kurdî ya giştî dikare 

bibe çavkanî, wekî mînaka têkilîya huner û sîyasetê û rola avakirina edebîyatê di avakirina 

civakan de.  

Peyvên Sereke: Emrê Teze, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, minetdariya ji bo Sovyetan, 

Realîzma Sosyalîst.  

 

 

 

 



V 

 

ÖZET 

Yüksek Lisans Tezi 

Sovyet Dönemi Kürt Romanlarında “Yeni Hayat” Kavramı 

Hüseyin KAR 

Mardin Artuklu Üniversitesi 

Türkiye’de Yaşayan Diller Enstitüsü 

Kürt Dili ve Kültürü Anabilim Dalı 

111 Sayfa 

 

Sovyet Kürt edebiyatının ilk adımları, Ekim Devrimi’nden sonra Sovyetlerin kültürel 

politikaları doğrultusunda, Ermenistan’da birkaç Kürt yazarın ve Kürtçe bilen Ermeni 

aydınların katkısıyla atılmıştır. Bu dönemde Erebê Şemo, Egîdê Xudo, Eliyê Evdilrehman ve 

Heciyê Cindî gibi yazarlar, Sovyet resmi ideolojisi olan Sosyalist Realîzm doğrultusunda 

eserler üretmişlerdir. Bu çalışmada, söz konusu yazarların Hopo ve Jiyana Bextewar (Erebê 

Şemo), Dê û Demarî (Egîdê Xudo), Morof (Eliyê Evdilrehman) ve Hewarî (Heciyê Cindî) 

adlı romanları incelenmektedir. Bu romanlar, yoksul köylü, çoban, işçi gibi karakterlerin 

sosyalizmle bilinçlenerek dönüşümünü konu alır. Kahramanlar, Sovyet sistemine bağlı, 

çalışkan ve fedakâr bireyler olarak betimlenirken, ağa ve bey gibi geleneksel otoriteler 

mahkûm edilmektedir. İncelemede, bu romanlarda “yeni insan” anlayışı ile "Yeni Hayat" 

kavramı arasındaki ilişki kuramsal bir çerçevede değerlendirilmiş; Sosyalist Realîzm’in 

anlatı stratejileri ve ideolojik etkileri irdelenmiştir. Ayrıca, eserlerde Sovyet sistemine 

duyulan minnettarlık ve yeni rejime bağlılık söylemi çözümlenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Yeni Hayat, Sovyet Kürt Edebiyatı, Sosyalist Realizm, Sovyetlere 

minnettarlık. 

 

 

 

 

 

 



VI 

 

ABSTRACT 

Master Thesis 

The concept of “New Life” in Soviet Kurdish Novels 

Hüseyin KAR 

Mardin Artuklu University 

Institute of Graduate Education 

Department of Kurdish Language and Culture 

111 Pages 

 

The first steps in Soviet Kurdish Literature were taken in Armenia after the October 

Revolution, thanks to the official policies of the Soviet Union, under the leadership of 

several Kurdish writers and with the assistance of Armenian intellectuals who knew Kurdish. 

Kurdish writers such as Erebê Şemo, Eliyê Evdilrehman, Egîdê Xudo, and Heciyê Cindî 

wrote about the lives and struggles of shepherds, peasants, workers, and farmers within this 

literature, employing the methods of Socialist Realism, the official doctrine of the Soviet 

Union, which required writers to act as social engineers. In their novels, they addressed the 

helplessness and poverty of these people, then enlightened them through Socialism, leading 

them to happiness and peace. Their protagonists are self-sacrificing guardians of the new 

system and are always grateful to the Soviets. In their novels, they condemn landlords, beys, 

and exploiters while praising Lenin and the Soviet system. They also present the prototype of 

the "new Soviet person." In this study, we analyze the novels Hopo (Erebê Şemo), Jiyana 

Bextewar (Erebê Şemo), Dê û Demarî (Egîdê Xudo), Morof (Eliyê Evdilrehman) and 

Hewarî (Heciyê Cindî) within the framework of the concept of the "New Era" and examine 

the influence of Socialist Realism on these novels. Additionally, we explore and analyze 

traces of gratitude toward the Soviet system in these works.  

Key Words: New Life, Soviet Kurdish Literature, gratitude to the Soviets, Socialist 

Realism. 

 

 

 

 

 



VII 

 

PÊŞGOTIN 

Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê beşek ji Edebîyata Kurdî ya giştî tê 

hesibandin. Lê wekî Edebîyata modern a êwra Stenbol û Silêmanîyeyê, li ser hîmên 

Edebîyata Kurdî ya Klasîk bilind nabe. Salên dûredirêj di bin hukmê îdeolojîya 

Yekîtîya Sovyetan de dimîne, loma hem bi awayê naverok hem jî bi awayê teşe ji 

Edebîyata Kurdî ya giştî gelekî cuda ye. Salên pêşî wekî salên hînbûn, werger û 

perwerdehîyê derbas dibin. Yekem car li vê deverê pirtûkên Kurdî tên nivîsandin, 

çapkirin û belavkirin. Piştî salên 60î, bi navên nû û perwerdekirî re, rengekî nû peyda 

dibe li vê edebîyatê. Giranîya îdeolojîya Sovyetan kêm dibe, temayên cuda, wekî 

xweza, eşq û evîn û hesreta welatê bav û kalan derdikevin pêş.  

Berhemên pêşîn yên vê edebîyatê, pirtûkên dersan in. Li dû wan berhevok û li 

dû wan jî helbest, roman, pîyes û çîrok tên nivîsandin. Ev berhem, bi temamî bi 

rêbazên doktrîna Realîzma Sosyalîst, bi armanca avakirina civakeke nû û belavkirina 

pergala Sosyalîzmê tên nivîsandin. Ew, ji nav fabrîqeya îdeolojîyê ya Sovyetê 

derdikevin. Helbet mîna berhemên klasîk, di naveroka van berheman de beşa 

methîyeyê tune lê xwendevan ti car ji vê bêpar namînin. Spasî, şikurdarî û 

minetdarîya ji bo Sovyetan, ya di van berheman de, tim û daîm heye. 

Romanên vê êwrê, ên ku bûne mijara vê xebatê jî, ji bo têgeha “Emrê Teze” 

hatine nivîsandin, ku ev têgeh bi xwe îdeolojîk e û amûrên propagandayê yên 

Sovyetê ew bi awayekî sîstematîk û plankirî li nav hemû edebîyatên Sovyetê bi cih 

kirine. 

Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, ji ber sedemên polîtîk, herçiqas ji Edebîyata 

Kurdî ya Klasîk dûr mabe jî, pişta xwe hertim daye çand û folklora Kurdî û pê xwedî 

bûye. Loma cureyên edebî yên vê edebîyatê, heman demê ji bo me nimûneyên arşîva 

ziman û çanda Kurdî ne jî. Bi hezaran gotinên pêşîyan, çîrok, stran, biwêj, mamik û 

wekî wan nimûneyên folklorîk hatine komkirin, pê re di helbest, çîrok û romanan de 

cih girtine. Qeyda zimanê Kurdî -Kurmancîya Serhedê- hatiye girtin û taybetîyên vê 

devokê hatine parastin. 



VIII 

 

Ji destpêka Şoreşa Cotmehê heta îro, bi sedan berhemên giranbiha hatine 

nivîsandin û li nav hemû Kurdan berbelav bûne. Bi peyrewîya kesên wekî Erebê 

Şemo, Ehmedê Mirazî û Heciyê Cindî, ku piranîya wan Kurdên Êzidî ne, li devera 

Kavkazê, di bin serwerîya Sovyetê de, derbasî êwreke din bûne. Ev êwr, êwra 

afirandin û hilberîna berhemên hunerî ye. Îro gava em van berhemên wan dixwînin, 

folklora Kurmancî, edet û tore, zimanê bav û kalan, ew zimanê çîrok û meselokên kal 

û pîran tên hizra me. 

Di amadekirina vê tezê de, birêz Prof. Dr. Mustafa Öztürk şêwirmendîya min 

kir. Ji ber alîkarîyên wî û zehmetîyên ku min danê spasiya wî dikim. Herwiha 

spasiya Doç. Dr. Mustafa Aslan û Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Yıldırımçakar dikim ku bi 

û şîrove û rexneyên xwe, rê li ber min xistin. Herî dawî, spasîya malbata xwe, 

hevjîna xwe Zeyneb û kurê xwe Ferzad, dikim ku di vê pêvajoyê de min ew îhmal 

kirin. 

 

Hüseyin KAR 

Mêrdîn-2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IX 

 

NAVEROK 

  

KURTE................................................................................................................. IV 

ÖZET...................................................................................................................... V 

ABSTRACT ......................................................................................................... VI 

PÊŞGOTIN ......................................................................................................... VII 

NAVEROK........................................................................................................... IX 

KURTEBÊJE ....................................................................................................... XI 

DESTPÊK .............................................................................................................. 2 

Mijar û Angaşta Xebatê ................................................................................................... 5 

Mebest (Armanc) û Giringiya Xebatê .............................................................................. 9 

Çarçove, Sînor, Rê û Rêbazên Xebatê.............................................................................10 

Plana Xebatê: Danasîna Beşên Xebatê ............................................................................11 

BEŞA YEKEM ......................................................................................................13 

1. HEBÛNA KURDAN A LI KAVKAZÊ, KUNYEYA EDEBÎYATA KURDÎ 

YA ÊWRA SOVYETÊ Û REALÎZMA SOSYALÎST .........................................13 

1.1. Civaka Kurdên Li Kavkazê, Berîya Sedsala 20an .....................................................13 

1.2. Di Sedsala 20an de Hebûna Kurdan li Kavkazê û Îmkanên ku bi Dest Ketin ............15 

1.2.1. Rûdanên şerê cihanê yê yekem li serhedê û kavkazê ..........................................16 

1.2.2. Avabûna yekîtîya sovyetan û tesîra wê li ser kurdên kavkazê ............................17 

1.2.3. Îmkanên ku bi dest ketin ...................................................................................19 

1. 3. Kunyeya Edebîyata Kurdî ya Êwra Sovyetê ............................................................23 

1.3.1. Êwra yekem (1920-1937): .................................................................................25 

1.3.2. Êwra duyem (1937-1955): ................................................................................27 

1.3.3. Êwra sêyem (1955-1991): .................................................................................28 

1.4. Teorîya Realîzma Sosyalîst ......................................................................................37 

1.4.1. Têkilîya realîzma sosyalîst bi edebîyata kurdî ya êwra sovyetê re ......................40 

1.4.2. Minetdarîya ji sovyetan re .................................................................................41 

BEŞA DUYEM ......................................................................................................44 



X 

 

2. TÊGEHA "EMRÊ TEZE" DI ROMANÊN KURDÎ YÊN ÊWRA SOVYETÊ 

DE ..........................................................................................................................44 

2.1. Danasîn û Analîzeke Kurt ........................................................................................44 

2.2. Xwendin, Perwerdehî û Zanyarî ...............................................................................51 

2.3. Aborî û Çandinî .......................................................................................................64 

2.4. Çand û Huner ..........................................................................................................82 

ENCAM .................................................................................................................92 

ÇAVKANÎ .............................................................................................................95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XI 

 

KURTEBÊJE 

 

hb.: heman berhem  

hg.: heman gotar  

hm: heman malper  

hn: heman nivı̂s  

hr.: heman rûpel  

hwd.: her wekîı̂ din  

j.: jimar  

r.: rûpel  

wer.: wergêr  

weş.; weşan/weşanên  

YKSS: Yekı̂tîya Komarên Sosyalı̂st ên Sovyetê  

YS: Yekı̂tîya Sovyetan  

 

 

 

 

 

  

 



 

 

DESTPÊK 

Tevgerên sîyasî û aborî, yên ku di sedsala 18. de zêde dibin, di destpêka 

sedsala 19. de dibin sedema şerekî cihanî ku Rojhilata Navîn û Kavkaz jî di nav de 

ne. Ji ber şerên dirêj ên navbera Osmanî û Rûsan û li pey wê şerê cihanê yê yekem, li 

herêma Serhed û Kavkazê pirsgirêkên mezin ên civakî, aborî û sîyasî rû didin. Ev 

xeleka tund û tûjîyê ku dibe sedema wêranîyeke giran li hemû alîyên civakê, piştî 

tevgerên gel û nakokîyên navxweyî yên li Împeretorîya Rûsyayê, bi dawî dibe. 

Pergaleke nû saz dibe û dewleta nû ya ku wekî Yekîtîya Komarên Sovyet ên Sosyalîst 

(YKSS) bi nav dibe, bi vê pergala nû tê birêvebirin. Pêvajoyeke nû ya avakirina 

civakî û çandî dest pê dike. Pergala kevn a ku li ser desthilatdarîya bûrjûwazîyê ava 

bûbû, tê terkkirin û karker û gundî dibin xwedîyê mafên rêvebirinê. Di çarçoveya 

pêvajoyê de, ji hêla perwerde, çand û aborîyê reform têne kirin ku herkes, bi taybetî 

karker, gundî û neteweyên kêmjimar ên ku di dema împeretorîyê de hatibûn 

paşguhkirin, sûd jê werdigrin. Bi saya van reforman, ciwanên Kurd li komarên 

Sovyetê yên wekî Ermenîstan, Azerbaycan û Gurcîstanê dest bi xwendinê dikin. 

Herwisa bi alîkarîya rewşenbîr û nivîskarên Ermen ên ku bi Kurdî baş dizanibûn, 

derîyê bizaveke nû ya edebî vedikin. Herçiqas berdewamîyeke bi rêk û pêk çê nebe 

jî, bi sedan berhemên wêjeyî tên nivîsîn, dibistanên ku perwerdehîya bi Kurdî didin 

tên vekirin, komên şanoyê tên avakirin, rojnameyên Kurdî, ku ya herî navdar Rya 

Teze ye, dest bi weşanê dikin û di radyoyên dewletan de weşanên Kurdî tên kirin. Bi 

van derfetan, digel ku nîyeta propagandaya Komunîzmê heye jî, ji bo Kurdan 

guherîn û pêşketineke rasterast çê dibe. Kurdên ku koçer, gundî û belengaz in bi 

perwerdehîyeke sîstematîk dikevin ber bayê guherînê. Bi vî bayî re dibin xwende, 

rewşenbîr û nîvîskar. Gelek berhemên ku bûne arşîvên ziman, wêje û çanda Kurdî, ji 

me re hiştine. 

Nivîskar û edîbên civaka Kurdan jî mîna miletên din ên Sovyetê, berhemên 

xwe bi rêbaza Realîzma Sosyalîst nivîsandine. Li gor vê rêbazê, ku di salên 1930an 

de bûbû polîtîkaya fermî ya Sovyetê, edebîyat û hemû dîsîplînên din hêza xwe ji 

aborîyê distînin û hewce ye berê xwe bidin rastîyên civakî. Nivîskar û hunermendên 

ku vê rêbazê dipejirînin, berhemên xwe wekî amûrên pêşketina civakî dibînin, ji 



2 

 

nivîskar û hunermendîyê wêdetir, ruhê sîyasetmedaran hildigirin û bi hemû 

huner û hêza xwe pesnê Marksîzmê didin, ku ew çavkanîya şoreş û Realîzma 

Sosyalîst bi xwe ye. “Ê kevin” bi “ê nû” re tê berawirdkirin, tiştên nû yên ku 

Sosyalîzm bi xwe re tîne, tên pesinandin. Rê û rêbazên bûrjûwazî û feodalîyê têne 

lenetkirin, ji bo gundî û karkeran, ku ew çîna karker in, destan têne nivîsandin û stran 

têne xwendin. Romanên Kurdî yên ku vê demê hatine nivîsandin, tevî yên ku bûne 

mijara xebata me jî, li gorî vê rê û rêbazê hatine honandin. Ev, bi Erebê Şemo dest pê 

dike, bi Eliyê Evdilrehman, Heciyê Cindî, Ahmedê Hepo, Sehîdê Îbo, Egîtê Xudo, 

Wezîrê Eşo, Ezîzê Gerdenzerî, Eskerê Boyîk û Tosinê Reşîd berdewam dike. 

Erebê Şemo, nîvîskar û rewşenbîrê ji nifşa ewil ê vê êwrê ye. Ji destpêka êwrê 

heta demên herî xweş û berhemdar ên vê êwrê, bi hêzeke mezin tevdigere, da ku 

civaka xwe bigihîjîne asta miletên serdest. Romana yekem dinivîse, piştre jî sê 

romanên din. Romana wî ya sêyem (Dimdim) ne tê de, di romanên xwe yên din de 

(Şivanê Kurmanca, Jiyana Bextewar û Hopo) behsa jiyan û halê Kurdên Kavkazê, ya 

berî û piştî şoreşê dike. Şivanê Kurmanca, romaneke otobiyografîk e û her tişt berîya 

şoreşê diqewime. Di vê romana xwe de qala serpêhatîyên Mistoyê belengaz, ku tê 

qebûlkirin ew bi xwe ye, dike. Jiyana Bextewar û Hopo jî, ji bo ku halê Kurdan ê 

piştî şoreşê bê dîtin, hatine nivîsîn. Herçiqas bûyerên ewilîn ên di Jiyana Bextewar 

de li ser gengeşîyên serdemê bin jî, berevajîyê Şivanê Kurmanca, di van her du 

romanan de demên xweş ên piştî şoreşê jî bûne mijar. Ew demên ku wekî “Emrê 

Teze” hatine binavkirin. Li gor Erebê Şemo û karakterên wî yên Komunîst ên 

romanê, ev demên xweş bi saya Partîya Komunîst û bi saya dîwana Sovyetê pêk 

hatine. Loma, ew her gavê minetdarê Sovyetê ne û dê bi dil û can ji bo berdewamîya 

wê û Komunîzê bixebitin. 

Li gel Erebê Şemo, Heciyê Cindî di romana xwe Hewarî de, Eliyê 

Evdilrehman di romana xwe Morof de, Egîdê Xudo di romana xwe Dê û Demarî de 

demên jiyana nû kirine mijara xwe û ketine hewla îspatkirina xweşîya wê. Ji ber vê 

ye, her tişta xerab û karakterên nelihev bi rojên berê yên berî şoreşê ve, yên baş û 

dirust jî bi erêbûna şoreşê ve girê dane. Herwiha vê wekî derfet û destkeftîyeke 

mezin dîtine û berhemdarê vê destkeftîyê jî Sovyet bi xwe nîşan dane, ku ew bi 



3 

 

têkoşîna Bolşevîkên kedkar ava bûye û li gorî wan, rê li ber wekhevî û biratîyê 

vekirîye. 

Heciyê Cindî, di beşa yekem a Hewarîyê de, rasterast berê me dide nav ew 

demên “Emrê Teze” ku Kurdên Serhedê piştî ewqas salên zor û zehmet, ew li 

derdora çîyayê Elegezê, nêzîkê bajarê Yêrêvanê, li gundê Kûrekendê peyda kirine. 

Piştî salên dijwar, ew bi cî bûne, warê xwe şên û ava kirine. Şênîyên gundê 

Kûrekendê, êdî kar û barên xwe yên rojane dikin û bi aramî tevdigerin. Qîz û xort, 

dixwînin, dizewicin û tevlî kêf û şahîyan dibin. Civak ji hev razî ye, şevbihêrkan li 

dar dixin û dibin mêvanên hev. Rojên xerab li paş mane. Helbet ev rewş ji ber xwe 

ve çê nebûye. Nivîskar, van dîmenan li ber me radixe da ku em li sebebên vê 

xweşîyê bigerin. Jixwe lehengê sereke yê romanê, ku ew vegêr e jî, vê wezîfeyê dike. 

Ew li gundên derdorê digere, dibe mêvanê gundîyan, mesele û çîrokên kal û pîran, ên 

li ser zilm û tehdeya cimetê guhdar dike. Di beşa duyem de, herwekî beşa yekem 

tunebe, em rasterast xwe li nav ew jiyana zor û zehmet a êl û eşîrên Serhedê dibînin. 

Berî Sovyetan, li vê deverê şer û pevçûn, zilm û zordarî, talan û tehdeyî, birçîtî, 

nexweşî, kuştin û koçberî heye. Bêguman nerazîbûna ji vê demê fikreke berbelav e, 

loma şoreşgerê navdar Ferîk Polatbekov, ku ew di dîrokê de jî wekî şoreşgerê Kurd ê 

Komunîst tê naskirin, bi jiyana xwe ya tije têkoşîn dibe lehengekî ji vê beşê. 

Di Dê û Dêmarîya Egîdê Xudo de, wekî mekan em diçin gundekî Kurdan û 

wekî zeman em diçin dema şerê Ûris û Almanan. Mêrên gund bi piranî çûne şer û 

venegerîyane. Jin, dixebitin û bi zarên xwe re mijûl dibin. Li gund êtîmxaneyek heye 

û lehenga me ya sereke Karê li wir dixebite. Gundî li bendê ne ku şer bi dawî bibe û 

careke din vegerin demên xwe yên xweş, ew demên ku bi saya Sovyetê bûbû para 

wan. 

Morofa Eliyê Evdilrehman, herçiqas ji alîyê weşanxaneyan ve ne wekî roman 

lê wekî novel hatibe pejirandin jî, bi ya me hem ji alîyê bûyersazîyê ve hem ji alîyê 

hejmara karakteran ve ti cudahîya wê ji romanên din ên Kurdên Sovyetê tune. Hem ji 

ber vê, hem jî ji ber ku çavkanîyeke girîng e di vî warî de, em ê vê berhemê jî tevlî 

xebata xwe bikin û li gorî rê û rêbazên xebata xwe li ser bisekinin. 



4 

 

Morof, xortekî çê ye li devera Bidlîsê û şivantîya Xalit Begê zalim û zulimkar 

dike. Ji destê Xalit Begê ku hemû wesfên nebaş pê re hene, gelekî tehde û neheqîyê 

dibîne, lêdanê dixwe û bi kuştinê re rûbirû dimîne. Ji neçarîyê, berê xwe dide zom û 

zozaneke din ku li wê derê jî heman pirsgirêk hene. Begê li wir jî, ku jê re dibêjin 

Selîm Beg, ne kêmî Xalit Beg e. Ew jî her derfeta ber destê xwe, ji bo pelçiqandin û 

bêrêzkirina mirovên derdora xwe bi kar tîne. Berjewendîperest e û navê qencîyê 

nizane. Morof û hevalên xwe, wekî mirovên din ên zoma Selîm Begê, ji vî halê xwe 

yê belengaz û bindest ne razî ne. Her roj hinekî din zêdetir dixebitin, da ku xwe 

bigihînin ew welatê aram, yanî Sovyetê. Piştî ku diçin Sovyetê çîroka wan diqede û 

em rastî dîmenên aram û bi kêf tên. Çîrokeke din dest pê dike. Ev çîroka xwendin û 

evîndarîya Mehmedê lawê Silêman e. Em hîn dibin ku Silêman jî wekî Morof ji destê 

Romê, axa û began gelekî kişandiye û ji bêgavîyê revîyaye Sovyetê. Xeyala wî ew e 

ku her du zarokên wî, Mehmed û Kewser, bixwînin û bibin xizmetkarê miletê xwe. 

Gava em Morof û hevalên wî bînin bîra xwe, em ê bibînin ku xeyalên wan jî bi vî 

rengî bûn. Bi çîroka Mehmed re, em dibînin ku ev xeyal pêk hatine. 

Ji bo vê xebata xwe, gava ku em li çavkanîyan digerîyan, bêguman çi romanên 

Kurdên Sovyetê hene, me berê xwe da wan û di çarçoveya vê xebatê de em li bersiva 

pirsên xwe gerîyan. Me di hinekan de bersivên xwe dîtin û di hinekan de jî nedîtin. 

Lê romanek heye ku li ser vê mijarê divê em hinekî behsa wê bikin. Ji ber ku ev 

roman nîvco maye û negîhîştîye armanca xwe, em nikarin tevlî xebata xwe bikin. Ev 

roman, Kurdê Rêwî ya Sihîdê Îbo ye. Di beşa “Gotina Dawî” ya di dawîya vê romanê 

de em rastî vê hevokê tên; "Beşa yekê kuta bû". Dîyar e nivîskar, nîyeta pirtûka 

duyem kiriye û berê me daye wê. Lê ka pirtûka duyem? Wisa xuyaye pirtûka duyem 

qet nehatiye nivîsîn an jî hatibe nivîsîn nehatiye çapkirin û negihîştiye ber destên me. 

Agahîyên zêdetir em nizanin. Xana Omerxalî jî di pêşgotina vê pirtûkê de li ser vê 

pirsê disekine û piştrast dibe ku Sehîdê Îbo beşa duyem a vê romanê nenivîsîye. Di 

vê romanê de em li gundên derdora Îdirê ên di bin hukmê axa û began de digerin, 

çavdêrîyê li jiyan û xebatên gundîyan dikin. Gundî, ji zilm û zordarîya axa û begên 

milkedar bêzar in, ji kar û barên xwe yên rojane dûr ketine, loma tedarika xwe ya 

reva “Sovyeta aram” dikin. Gava ku ew wext tê, bi zorê canê xwe xelas dikin û xwe 

digihîjînin axa Sovyetê û tam li vir pirtûk diqede. Çi dibe? Ew gundî êdî çi dikin? 



5 

 

Rewşa wan çawa dibe? Helbet em nizanin. Lê em dikarin texmîn bikin. Eger pirtûka 

duyem bihata nivîsandin, bêguman, dê Sihîdê Îbo jî wekî Erebê Şemo, çawa ku di 

romana Hopo de dike, di vê pirtûkê de li ser jiyana bextewar a van gundîyan 

bisekinîya. Ew jiyana ku di bin hukmê Sovyetê de bûbû warê kêfxweşî, rehetî û 

aramîyê. Jixwe nivîskar di beşa “Sivte” ya vê pirtûkê de nîyeta xwe di serî de eşkere 

dike: 

Merivekî wexta tasa ava sar ji kanîkê vexwar gotî wê tucar bîr neke. Ew 

kanî bona me Oktyabra azadar e. Ewê li ber me dergê emrekî teze 

vekirin. Ewê da destê min qelema hana, ji wê jî ev nêtana dirijine ser 

kaxezê.1 

Di xebata xwe de wekî berxebat û çavkanî, me ev pênc roman hilbijartin; Hopo 

(Erebê Şemo), Jiyana Bextewar (Erebê Şemo), Dê û Demarî (Egîdê Xudo), Morof 

(Eliyê Evdilrehman) û Hewarî (Heciyê Cindî). Me ev roman hilbijartin, ji ber ku hem 

têgeha “Emrê Teze” wekî peyv di nav wan de heye, hem jî naveroka wan li dor 

wateya vê têgehê hatiye honandin. Ev pênc roman, dikarin romanên Edebîyata Kurdî 

ya êwra Sovyetê bi rehetî temsîl bikin, ji ber ku nivîskarên wan, hem di warê 

nivîskarîyê de hem jî di warê ronakbîrîya Kurdên Sovyetê de kesên naskirî û 

xwedînav bûn û cihê wan diyar bû. 

Mijar û Angaşta Xebatê 

Ev xebat, bi awayekî berfireh û analîtîk, têkilîya di navbera îdeolojîya Sovyetê 

û Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê (1920–1991) de vedikole. Armanca wê ew e ku 

têgeha “Emrê Teze” bi awayekî krîtîk, di pênc romanên Edebîyata Kurdî ya êwra 

Sovyetê de vekole: Hopo û Jiyana Bextewar (Erebê Şemo), Hewarî (Heciyê Cindî), 

Dê û Dêmarî (Egîdê Xudo) û Morof (Eliyê Evdilrehman). 

Di vê xebatê de, tê angaştkirin ku, ev berhem, bi awayekî stratejîk û bi rêbazên 

îdeolojîk hatine nivîsandin. Di heman demê de, hin taybetmendîyên çandî û neteweyî 

yên Kurdî jî di nav xwe de diparêzin. Têgeha "Emrê Teze" di vê çarçoveyê de wekî 

                                                
1   Sehîdê Îbo, Kurdê Rêwî, Avesta, Stenbol, 2009, r. 16. 



6 

 

amûrekê tê dîtin ku bi Realîzma Sosyalîst re têkildar e. Herwiha di Edebîyata Kurdî 

ya êwra Sovyetê de rola wê ya taybet heye. 

Xebat, li ser vekolîna bingehên îdeolojîya Sovyetê disekine û dinirxîne bê ka 

çawa ev îdeolojî bandor li Edebîyata Kurdî kiriye. Piştre, li ser romananên Kurdî ên 

êwra Sovyetê disekine û analîz dike, bê têgeha "Emrê Teze" di van berheman de 

çawa derbas dibe. Wekî mînak, di Hopo û Jiyana Bextewar de, Erebê Şemo 

projeyeke îdeolojîk ku bingeha wê Komuzîm û rêbaza wê Realîzma Sosyalîst e, çawa 

li ser gundekî Kurdan pêk tîne û jiyana gundîyan li ser wê ava dike û wî çawa hewl 

daye ku di nav çarçoveya îdeolojîyek de, hin taybetmendîyên çandî yên Kurdî 

biparêze. Herwiha, di Hewarî de rola jinan di civaka nû ya Sovyetê de çawa tê 

nişandan, di Morof de hewla avakirina jiyaneke nû, li gel şerê bi axa û began re çawa 

tê vegotin û di Dê û Dêmarî ya Egîdê Xudo de jî, di navbera kevneşopî û 

modernîteyê de pevçûna çandî çawa tê çêkirin û nakokîyên nifşên nû û nifşên kevin 

bi çi awayî tên safîkirin. Ji ber ku xebat bi gelemperî li ser têgeha “Emrê Teze” 

disekine, divê em raveya vê têgehê bikin, da ku meqseda me zelaltir bibe. 

Têgeha “Emrê Tezê” 

Piştî Şoreşa Cotmehê, ev têgeh, ji alîyê Bolşevîkan ve wekî fikreke sereke ya 

guherîna civakî, li ser hemû alîyên jiyanê tê bikaranîn. Ev têgeh, ne tenê guherînên 

aborî û sîyasî dihewîne, herwiha çandeke nû, têkilîyên civakî û awayê jiyana rojane jî 

di nav xwe de digire. Lê hêjayê gotinê ye mirov bibêje, ev têgeh, di demên cuda de 

bi wateyên cuda jî hatiye bikaranîn. Di dema Sovyetê de bi wateya “jiyana nû”, yanî 

“serdema nû” hatiye bikaranîn. Bêguman mirov dikare bingeha wê bigihêjîne fikrên 

Engels û Marks, ên derbarê Sosyalîzmê de lê yekem car, yê ku ev têgeh bi kar aniye, 

di rojnameyek bi navê “Новая Жизнь-Novaya Zhizn” (Nû Jîn) de, Maksim Gorki ye, 

ku sala çapkirina vê rojnameyê 1905-1906 e.2 Ji ber ku ev rojname weşaneke fermî 

ya Bolşevîkan e, Gorki, li gel Lenîn, di vê rojnameyê de nêrînên xwe yên derbarê 

pergala heyî û jiyana nû de dinivîse.3 Tişteke din heye, ku mirov qal neke nabe; ev 

rojname ji alîyê Împeretorîyê ve tê qedexekirin. Herçiqas bi heman navî, di 1917an 

                                                
2    https://electro.nekrasovka.ru/books/6179694 (erişim tarihi: 17.07.2025) 
3   Maxim Gorky, Untimely Thoughts: Essays on Revolution, Culture and the Bolsheviks 1917-1918, 

Translate; Herman Ermolaev, New Haven: Yale University Press, 1995, r. 45-50. 

https://electro.nekrasovka.ru/books/6179694


7 

 

de careke din dest bi weşanê dike jî, ji ber rexneyên tund ên li dijî desthilatdarîya 

Bolşevîkan, vê carê ji alîyê Lenîn û Bolşevîkan ve tê girtin.4 Di vê rojnameyê de jî 

Gorkî dibêje jiyana nû mimkun e tenê bi veguherîna çandî çê bibe.5 Lenîn jî, wê 

demê li ser vê fikrê bû ku, li gorî wî, divê dinyaya kevn bê hilweşandin û dinyayeke 

nû (jiyaneke nû) bê avakirin. Nivîs û axaftinên wî, bi temamî li ser vê bingehê bûn.6 

Bolşevîk, têgeha “Emre Teze” mîna sloganekî netewî bi kar tînin û li hemû 

qadên jiyanê, ji bo rakirina kapîtalîzmê û avakirina civaka sosyalîst reng didinê. Di 

nîgar, helbest, edebîyat, sînema û belgeyên partîyê de bi cih dikin. Ev têgeh, ji bo 

Bolşevîkan pir giring bû. Lewra ev ne tenê slogan bû, projeyeke endezyarîya civakî 

bû. Armancên ji vê projeyê ev bûn: Rakirina bermahiyên Çarîzmê, Afirandina 

mirovê Sosyalîst (Homo Sovieticus) û şoreşa çandî.7 

Louis Althusser, ku teorîsyenekî Marksîst e û derbarê têkilîya dewlet û 

kesayetê de bal dikşîne ser rola amûrên îdeolojîk ên dewletê (dibistan, medya, dîn, 

malbat û wd.), diyar dike ku îdeolojî, kesayetan wekî sûbje dibîne.8 Li gor vê nêrînê, 

em dibînin ku ji bo jiyana nû, Bolşevîk, bi rêya medya, huner û perwerdehîyê, hewl 

didin ku kesayetan wekî “sûbjeyên sosyalîst” nîşan bikin ku ew divê bi nirxên 

kolektif û antî kapîtalîst ve girêdayî bin.  

Antonio Gramsci, ku di warê îdeolojîya Marksîst de bi fikrên xwe yên 

“serwerîya çandî” tê nasîn, di wê bawerîyê de ye ku jiyana nû ya sosyalîst ne tenê 

guhertineke aborî an jî sîyasî ye, ew guhertineke kûr a çandî û rewşenbîrîyê ye jî. 

Loma, çîna karker divê serwerîyeke çandî ava bike, da ku civak bi awayekî xwezayî 

nirxên sosyalîzmê qebûl bike. Pêvajoyeke wiha jî, bi rêya sazîyên çandî, 

perwerdehîyê û rewşenbîran pêk tê. Gramsci tekez dike ku serdestî, berîya 

                                                
4 Ji bo arşîva rojnameya Новая Жизнь-Novaya Zhizn (Menshevik) 1917-1918: 

https://nlr.ru/res/inv/ukazat55/record_full.php?record_ID=126741 (erişim tarihi: 17.07.2025) 
5    Maxim Gorky, h.b., r. 72. 
66   V. I. Lenin, Ekim Devrimi Dosyası, Çeviren; Kenan Somer, Sol Yayınları, Ankara, 1999, r. 37-41. 
7   Stephen Kotkin, Magnetic Mountain: Stalinism as a Civilization, University of California Press, 

1995, r. 89-92.  
8   Louis Althusser, Lenin and Philosophy and Other Essays, Monthly Review Press, New York and 

London, 1971, r. 12. 

https://nlr.ru/res/inv/ukazat55/record_full.php?record_ID=126741


8 

 

bidestxistina desthilatdarîyê, bi “rêberîya rewşenbîrî û exlaqî” tê bidestxistin, ku ev 

yek ji bo afirandina civakeke sosyalîst girîng e.9 

Di serdema Sovyetê de, yek ji teorîsyenên sereke yên şoreşa jinan, Aleksandra 

Kollontai, têgeha “Emrê Teze” bi azadîya jinan û şikandina qalibên kevneperest ve 

girê dide. Li gor wê, divê di “Emrê Teze” de, yanî di jiyana nû de, jin ji bin desthilata 

mêr derkevin û qedexeyên civakî red bikin, da ku karibin di warê aborîya sosyalîst de 

aktif bin.10  

Ji bo bicihkirina ramana vê têgehê, dîwana Sovyetê gelek şêwazên hunerî û 

çandî bi kar anî. Posterên propagandayê, yên mîna slogana “xera bike jiyana kevn, 

ava bike jiyana nû!” hatin belavkirin.11 

Herçiqas di serdema Lenîn de, têgeha "Emrê Teze" temsîleke dinamîk a 

guherînê be jî, di dema Stalîn de, ev têgeh rengê formulên burokratîk digre û ji 

temsîla şoreşa çandî û civakî ya radîkal, vediguhere amûreke parastinê ya 

partîyekê.12 Di rêbaz û şêwaza hunerê de jî, Realîzma Sosyalîst dibe qaîdeya fermî û 

her tişt divê li gor dilê partîyê bê kirin. Bi vî rengî, "Emrê Teze" ku di destpêkê de 

xeyala avakirina jiyaneke xweş bû, di dawîyê de dibe amûrek ji bo zextê û 

standardîzasyonê. Bi gotineke din, dibe pergaleke mekanîk a kontrolkirinê. Sheila 

Fitzpatrick, ku ew dîroknas û pisporê Yekîtiya Sovyetan e, derbarê vê veguherînê de 

wiha gotiye:  

Mirovê nû yê Sovyetê ji dayîk nebû; ew, bi rêya şêwe, pîvan û çavdêrîyên 

bêdawî hate afirandin.13 

Di Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de, têgeha “Emrê Teze” bi awayê temsîla 

guherînê û pêkanîna pergala sosyalîzmê pir caran derdikeve pêşiya me. Bêguman ne 

                                                
9   Antonio Gramsci, Selections from the Prison Notebooks, translate by Quintin Hoare û Geoffrey 

Nowell Smith, International Publishers, New York, 1971, r. 57. 
10  Alexandra Kollontai, The Autobiography of a Sexually Emancipated Communist Woman, Foreword 

by Germaine Greer, Herder and Herder, 1971. R. 30-35.  
11 Victoria E. Bonnell, Iconography of Power: Soviet Political Posters under Lenin and Stalin, 

University of California Press, 1997. R. 67-70.  
12  Orlando Figes, A People's Tragedy: The Russian Revolution 1891–1924, Penguin Books, London, 

1996, r. 521-523.  
13  Sheila Fitzpatrick, Everyday Stalinism: Ordinary Life in Extraordinary Times Soviet Russia in 

The1930s, Oxford University Press, Inc, 1999, r. 54. 



9 

 

tenê guherîn, lê hêvîyên ji bo siberojeke xweştir, avakirina cihaneke nû û civakeke 

adil, azad û wekhev jî dihewîne. Herwiha, ew wekî metaforeke têkoşînê jî tê dîtin, ku 

tê de çîna karker û gundî, bi awayekî kollektîf, li hemberî zordestîya feodalîzm û 

kapîtalîzmê serî hil didin. Rizgarbûna ji zincîrên kevneperestî, nezanî û koletîyê û 

vekirina derîyê zanist û ronahîyê, pêvajoyên misoger ên vê demê ne. Dibistanên nû, 

nexweşxaneyên modern, kolxoz û sovxozên ku bi keda kollektîf hatine avakirin, 

temsîlên berbiçav ên vê jiyana nû ne. Di vê jiyana nû de, bêguman şertê sereke yê 

serkeftinê, têkoşîna li dijî bermahîyên berî şoreşê ye. Lehengên vê têkoşînê, bi 

gelemperî, bi perwerdehî û hişmendîya sosyalîzmê hatine kemilandin û ji bo 

silametîya Sosyalîzmê rastî azmûnên giran ên fedakarîyê tên. Ew, ne tenê sembola 

îdealên şoreşê ne, herwiha ew parêzerên dilsoz ên “Emrê Teze” ne. Naxwe, di 

Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de, wekî mînaka van lehengan em dikarin navê 

Sehîd (Jiyana Bextewar), Hesen û Zînê (Hopo), Morof û Mehmed (Morof), Sîsê û 

Îsko (Dê û Dêmarî) û çend kesên din bidin, ku nivîskarên van berheman, berhemên 

xwe li ser bingeha fikra “Emrê Teze” nivisîne. 

Li nav Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, ên ku bi awayekî sîstematîk li ser 

têgeha “Emrê Teze” sekinîne û li ser vê bingehê roman nivîsîne, herwiha romanên 

wan bûna mijara vê xebatê Erebê Şemo, Egîdê Xudo, Eliyê Evdilrehman û Heciyê 

Cindî ne. Ligel wan, divê em behsa du berhemên din jî bikin ku li ser vê fikrê hatine 

nivîsîn û ji ber vê nav jî girtine, lê ji ber ku ne roman in, me ew nexistine nav vê 

xebatê. Yek, Ber Bi Emrê Teze ye, ku ev pirtûkeke xwendin û hînkirina Kurmancî 

ye. Di 1931ê de ji alîyê R. Drambjan ve hatiye nivîsandin û li Yerêvanê hatiye 

çapkirin. Ya din, rojnameya Rya Teze ye, ku ew jî di 1930î de bi awayekî fermî dest 

bi weşanê dike û li gor polîtîkayên Sovyetê, herwiha li gor fikra têgeha “Emrê Tezê” 

berdewam dike. 

Mebest (Armanc) û Giringîya Xebatê 

Giringîya vê xebatê bi çend alîyan e. Pêşî, ev lêkolîn qeydeke dîrokî ye, ji ber 

ku Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê şahidê guherîna civakî ye: ji koçberîyê û 

adaptasyona Kurdan heta pêşxistina wan a çandî, zimanî û aborî di bin serdestîya 

Sovyetê de. Ya din, herçend berhemên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê di bin 

bandora îdeolojîyek de hatibin nivîsandin jî, bêguman ji bo ziman û folklora Kurdî 



10 

 

arşîveke giring in. Wekî din, ev xebat dikare bibe çavkanîyeke akademîk bo 

lêkolînên li ser Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê. Herwiha, ew dikare bibe mînak ji 

bo têkilîya çand û sîyasetê û rola edebîyatê di avakirina civakan de. Em hêvî dikin ku 

encamên vê lêkolînê bibin bingeh ji bo lêkolînên siberojê yên derbarê Edebîyata 

Kurdî ya êwra Sovyetê de û bibin alîkar ji bo vekolînên kûrtir ên mîrasa edebî ya 

Kurdên Sovyetê. 

Çarçove, Sînor, Rê û Rêbazên Xebatê 

Di vê lêkolînê de, rêbazên analîza naverokî û berawirdî hatin bikaranîn. 

Romanên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê bi hûrgilî hatin xwendin û têgeha “Emrê 

Teze” di van berheman de hate naskirin. Hate lêkolînkirin ku ev têgeh çawa hatiye 

pênasekirin û pêşkêşkirin û her weha têkilîya karakterên van romanan bi vê têgehê re 

çi ye. Dûv re, analîzeke berawirdî hate kirin û cudahî û wekhevîyên di awayê 

şîrovekirina vê têgehê de, di nav romanên cuda de hatin ronîkirin. Herwiha 

nirxandineke dîrokî-civakî jî hate kirin, da ku çarçoveya sîyasî û civakî ya dema 

Sovyetê bê diyarkirin û bandora wê li ser afirandina van berheman bê fêmkirin.  

Bêguman di pêkanîna vê xebatê de hin astengî û kêmasî jî hene. Yek ji wan 

bidestxistina çavkanîyên orjînal e. Ji ber ku gelek sal di ser re derbas bûne, roman û 

berhemên din ên ji dema Sovyetê kêm peyda dibin an jî tenê li hin arşîv û 

pirtûkxaneyên taybet hene. Herwiha, divê em bînin ziman, eger me ev berhemên 

orjînal bi dest jî bixistana, astengîyeke din li pêşîya me hebû: ew jî alfabeya Kirîlî bû. 

Digel vê yekê, piranîya çavkanîyên derheqê vê serdemê de bi zimanê Rûsî an jî 

Ermenî ne. Ev jî bû sedem ku pêvajoya lêkolînê dijwartir bibe. Di vî warî de eger em 

berê xwe bidin lêkolînên akademik ên guncaw, em ê navê çend kesan bibînin; 

Remezan Alan, Zülküf Ergün, Mehmet Yıldırımçakar, Zahir Ertekin, Güneş Kan 

(2016), Betül Çoban (2017) û Bahar Enç (2024). 

Betül Çoban, di 2017an de, teza xwe ya mastirê bi navê Şopên Realîzma 

Sosyalîst di Romanên Kurdî yên Sovyeta Berê de, li ser Edebîyata Kurdî ya êwra 

Sovyetê amade kiriye. Di vê tezê de, bandora Realîzma Sosyalîst li ser romanên 

Kurdî yên ku di serdema Sovyetê de hatine nivîsandin, lêkolîn dike. Tez, balê 

dikişîne ser teorîya Realîzma Sosyalîst ku di naverok û şêwaza romanên Kurdî yên 



11 

 

serdema Sovyetê de çawa cih girtiye. Analîza vê dike, ku nivîskarên Edebîyata Kurdî 

ya êwra Sovyetê, realîteya civakî, di çarçoveya Realîzma Sosyalîst de çawa nîşan 

dane û ji bo ku di nav sînorên îdeolojîk de dengê xwe bidin bihîstin çi kirine. Ev tez, 

ji bo ku bê têgihiştin, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê di bin şert û mercên sîyasî 

yên taybet de çawa bi pêş ketiye, girîng e.14  

Güneş Kan, teza xwe ya mastirê bi navê Îmaja Ermenî di Romanên Kurdî yên 

Sovyeta Berê de, di 2016an de, li ser Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê amade kiriye. 

Di teza xwe de, têkilîyên Kurd û Ermenan û îmaja Ermenan di romanên Kurdî yên 

Sovyetê de analîz dike. Xebat, bi taybetî li ser vê yekê rawestiyaye ku di van 

romanan de karakter û civaka Ermen çawa hatine teswîrkirin û ev teswîr bi faktorên 

dîrokî, çandî û îdeolojîk ve çawa hatine girêdan.15 

Bahar Enç, teza xwe ya mastirê bi navê Edebîyata Kurdî ya Zarokan di 

Serdema Kafkasyayê de, di 2024an de, amade kiriye. Têkilîya vê tezê jî bi Edebîyata 

Kurdî ya êwra Sovyetê re heye. Di tezê de, di nav çarçoveya Edebîyata Kurdî ya 

êwra Sovyetê de, bi taybetî li ser pêşketinên edebîyata zarokan, pirtûkên 

perwerdehîyê, helbest û çîrokên ku ji bo zarokan hatine nivîsandin û wergerandin, 

disekine. Herwiha tez, kurtedîroka êwra Sovyetê û xebatên edebîyata zarokan ên ku 

li wir hatine kirin analîz dike.16 

Ev her sê xebat û xebatên din ên li ser Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, 

herçiqas li dor sebeb û encamên bandora Realîzma Sosyalîst ya li ser vê edebîyatê, 

diçin û tên jî, di hêla danasîn û ravekirina têgeha “Emrê Teze” de, ku ew bingeha 

fikrî ya Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê ye, kêm dimînin. Giringî û cudahîya vê 

xebatê, ji ên berîya xwe, yek jê ew e ku vê valahîyê dadigire. 

Plana Xebatê: Danasîna Beşên Xebatê 

Xebat, ji xeynî destpêk û encamê, ji du beşan pêk tê. Beşa yekem li ser 

Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê û konteksta wê ya dîrokî disekine. Di vê çarçoveyê 

                                                
14  Betül Çoban, Şopên Realîzma Sosyalîst di Romanên Kurdî yên Sovyeta Berê de, Teza Lîsansa 

Bilind a Zanîngeha Mardin Artûklûyê, 2017.  
15  Güneş Kan, Îmaja Ermenî di Romanên Kurdî yên Sovyeta Berê de, Teza Lîsansa Bilind a 

Zanîngeha Mardin Artûklûyê, 2016. 
16  Bahar Enç, Edebîyata Kurdî ya Zarokan di Serdema Kafkasyayê de, Teza Lîsansa Bilind a 

Zanîngeha Bîngolê, 2024.  



12 

 

de, dîroka Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê û tesîra Şoreşa Cotmehê li ser çanda 

Kurdan tê nirxandin. Herwiha di vê beşê de li ser teorîya Realîzma Sosyalîst û 

têkilîya wê ya bi Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê re tê sekinîn. Minetdarîya li 

hemberî Sovyetan ya ku di Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de tê dîtin, tê nirxandin. 

Di beşa duyem de, romanên Hopo û Jiyana Bextewar (Erebê Şemo), Dê û 

Demarî (Egîdê Xudo), Morof (Eliyê Evdilrehman) û Hewarî (Heciyê Cindî), di 

çarçoveya têgeha “Emrê Teze” de, bi hûrgulî tên analîzkirin. Li ser awayê ku têgeha 

"Emrê Teze" di van romanan de hatiye şîrovekirin, tê sekinandin û têkilîya vê têgehê 

bi sê taybetmendîyên sereke re tê nirxandin: perwerde û zanist, pêşveçûnên aborî, û 

guherîna çandî. Herwiha di vê beşê de, analîza vê tespîtê tê kirin ku ev roman ne tenê 

bûyerên dîrokî hewandine, bi awayekî çalak, xizmeta modela civaka îdeal ya Sovyetê 

kirine. Berdewam, di vê beşê de, bandor û mîrasa vê edebîyatê tê nirxandin. Tesîra 

vê edebîyatê li ser nifşên nû û cihê wê di dîroka Edebîyata Kurdî de tê vekolîn. 

Di encama xebatê de, hat bidestxistin ku têgeha “Emrê Teze” di romanên 

Kurdî yên Sovyetê de bi pêşveçûnên aborî, zanistî, hunerî û teknolojîk ve tê 

temsîlkirin. Di encamê de tê destnîşankirin ku ev têgeh ne tenê guherîneke dîrokî bû, 

herwiha projeyeke îdeolojîk bû ku diviyabû bi edebîyatê were normalîzekirin.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

BEŞA YEKEM 

1. HEBÛNA KURDAN A LI KAVKAZÊ, KUNYEYA 

EDEBÎYATA KURDÎ YA ÊWRA SOVYETÊ Û REALÎZMA 

SOSYALÎST 

1.1. Civaka Kurdên Li Kavkazê, Berîya Sedsala 20an 

Hebûna Kurdan a li Kavkazê digihîje serdemên kevnar. Wekî dîrok rasterast 

nayê zanîn Kurd cara pêşîn çi wextî çûne li wir, lê bermahî û şûnwarên li herêmê bi 

me didin zanîn ku ev demeke dirêj e ew di navbera çemê Aras û Kûrayê de niştecih 

in. Pêşîyên Kurdan ji Mezopotamya û Îranê xwe gîhandine li vir û di avabûna 

dewletan de bûne xwedî rol.17 Di nav 2 hezar salên B.Z. de, miletên ku ji alîyê 

dîroknasan ve wekî proto-Kurd tên binavkirin, heta van deran hatine.18 Ji van deman 

heta sedsalên 10. û 11. mîrektîyên wekî Şeddadî û Rewadîyan tên avakirin.19 Ji van 

mîrektîyan Şeddadî, heta demekê li herêma xwe gelekî bi hêz dibin û di encama şer û 

pevçûnên li gel Ermen, Gurc, Oxûz û Bîzansîyan de axa xwe firehtir dikin.20 

Di sedsalên 18. û 19. de, şerên navbera Osmanî, Îranî û Rûsan, dibin sebeb ku 

gelek Kurdên Serhed û Kavkazê cihên xwe biguherînin. Vê demê hejmareke zêde ji 

Kurdên Serhedê, li herêma Kavkazê bi cih dibin, ku ew bi piranî wekî Kurdên 

Şemsedînov tên naskirin. Ew di serî de niştecihên devera Serhedê ne, lê ji ber şer û 

pevçûnan berê xwe didin Kavkazê, heta hinek ji wan digihîjin gund û bajarên 

Împeretorîya Rûsyayê jî û li wir bi cih dibin.21 Împeretorîya Rûsyayê bi hêza wan 

dihese, bi hinek îmtîyazan, wan li kêleka xwe tevî şerê Osmanîyan dike.22 Bi vê 

tevgerê, Osmanî jî li hemberî Rûs û Ermenan alayên Hemîdîye ava dikin, ku ew bi 

gelemperî ji serok û eşîrên Kurdên Misilman ên Sunnî pêk tên. Kurdên Êzidî yên li 

devera Serhedê, digel Ermenên li wir rastî tehde û talanê tên. Gelek jê, ji ber zilm û 

                                                
17   Hejarê Şamil, Diaspora Kürtleri, Pêrî, İstanbul, 2005. s. 23. 
18   İsmet Konak, Sosyalist Kürtler, Nûbihar, İstanbul, 2022, s. 17. 
19   Ezîzê Zîyo Bedîrxan, Kızıl Kürdistan, çev. Hejarê Şamîl, Dara, İstanbul, 2022, s. 17. 
20   Nevzat Keleş, Şeddadiler(951-1199) Orta Çağda Bir Kürt Hanedanı, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 

2016, s. 83. 
21   Özkan Öztaş, Sovyetler Birliği’nde Kürt Sanatı, Yazılama, İstanbul, 2016, r.12. 
22   Rohat Alakom, “Kürt-Rus İlişkileri Tarihinden Şemsedinov Kürtleri”, Kürt Tarihi, s. 1, İstanbul, 

2012, s. 30. 



14 

 

zordarîyê koçber dibin, dikevin rêyan, berê xwe didin Ermenîstan û Gurcîstanê.23 Ew 

ji bajar, gund û zozanên xwe dûr dikevin, mal û milk û dewarên wan talan dibin.24 Di 

şerê mezin ê Rûs û Osmanîyan de (1877-1878), ku ev şer ji ber sala 1293 ya Rûmî 

wekî şerê 93yan tê binavkirin, gelekî Kurd bê mal û milk dimînin. Xela radibe, 

nexweşîyên girseyî çê dibin, talan, neheqî, bêduzenî zêde dibe. Ji ber bacên giran ên 

dewletê, gel feqîrtir û hejartir dibe.25 

Bêguman, berî şerên Osmanî û Rûsan, Kurd jixwe li Kavkazê hene. Hinek ji 

wan jî Kurdên Îranê ne ku ew li devera Xorosanê, ji alîyê şahên Îranê Şah Ebbas û 

Şah Nadir ve di sedsalên 17. û 18. de li ser sînorê Tirkmenîstanê hatine bicihkirin. 

Sedema bicihkirina wan ew e; da ku êrîşên Rûs, Ozbek û Qazaxan, ên li ser sînorê 

Îranê bişkînin.26 Ya rast Kurdên vê deverê divê em wekî Kurdên Kavkazê 

nehesibînin, ji ber ku, ji xeynî hejmareke kêm, Kurdên Xorosanê her tim di bin 

hukmê Îranê de bûne û têkilîya wan bi Rûsan re, çi Împeretorîya Rûsyayê çi jî 

Rûsyaya Sovyet, zêde çê nebûye. Jixwe devera Xorosanê jî, ji alîyê erdnîgarîyê ve ne 

nêzîkê Kavkaz e. Helbet me belasebeb behsa wan nekir. Di şerên Îran û Rûsyayê de 

Kurdên Xorosanê jî cih digrin û hinek ji wan di nav çend salan de li Kavkazê bi cih 

dibin. 

Li gorî lêkolînan, berî ku şerê yekem ê cîhanê dest pê bike, hejmara Kurdan a li 

Kavkazê digihîje 500.000 kesî, ku ji nîvî zêdetirê wan li Azerbaycan û Ermenîstanê 

ne. Herwisa divê em bi bîr bixin, Êzidîyên li Ermenîstanê ji neteweya xwe bêtir, bi 

dînê xwe dihatin binavkirin. Yanî li gorî dewleta Ermenîstanê ew ne Kurd lê Êzidî 

bûn û ji Kurdan (ên Misilman) cuda bûn.27 

Li gel alozî û tevgerên tund ên dewletên herêmê, axa û derebegên ji civakê jî, 

tehde û zilma li ser xelkê ji xwe re kiribûn wezîfe. Nexasim ên li herêma Serhedê, bi 

piştgîrîya rêvebiran dest didan ser erdên gundîyan, pez û dewarên koçeran talan 

dikirin, jin û qîzên xelkê direvandin, zar û zêçên derdorê kom dikirin, dibirin şer. Ên 

                                                
23   Öztaş, h.b., r. 15. 
24   Mehmet Gültekin, “Kurdên Qafqasyaya Başûr”, Nûbihar, j. 126 (jimara taybet), Zivistan, Istanbul, 

2014, r. 21- 22. 
25   Konak, h.b., r. 47. 
26   Şamil, h.b., r. 15. 
27   David McDowall, Modern Kürt Tarihi, Doruk, İstanbul, 2004, s. 642.  



15 

 

ku derfet bi xwe re didîtin, ji ber vê zilm û zordarîyê direvîyan, berê xwe didan 

Kavkazê, ji ber ku wê demê Kavkaz di bin hukmê Împeretorîya Rûsyayê de bû.28 

Helbet gengeşî, şer û pevçûnên li devera Kavkazê jî ne kêm bûn lê qet nebe 

Împeretorîya Rûsyayê, wekî Împeretorîya Osmanî tunekirina Kurdên Êzidî nekiribû 

armanca xwe ya sereke. 

Di van salan de, Kurdên devera Serhedê bi piranî bê kar, bê sewal, bê erd û bê 

xwedî ne. Piraniya wan xulamî, şivantî, gavantî û bêdervanîya axa, beg û şêxan 

dikin. Hinek jê bi rojheqa xwe, di karên zor û zehmet de dixebitin.29 Heman rewş ji 

bo Kurdên li welatên Kavkazê jî heye. Li gorî lêkolînerê Sovyetan A. B. Bukşpan, 

berîya pergala Sosyalîzmê, Kurdên Azerbaycanê di navbera hovîtî û şaristanîyê de 

dijiyan.30 

Gelek Kurdên ku niştecihê Ermenîstan û Gurcîstanê bûn, dîsa bê kar, bê erd û 

bê sewal bûn. Ên ku li bajaran diman hemalî, nobedarî û dergevanîya derdorê dikirin. 

Hinekan bazirganî dikir. Ên li gundan jî, eger hebûya bi heywan û erdên xwe re, 

tunebûya, bi xulamtî û rênçberîya dewlemendan debara xwe dikirin.31 

1.2. Di Sedsala 20an de Hebûna Kurdan li Kavkazê û Îmkanên ku bi Dest 

Ketin 

Eger em berê xwe bidinê, em ê bibînin ku di navbera Osmanî û Rûsan de pir 

şer çê bûne. Herî dawî, di destpêka sedsala 20an de, li herêma Serhed û Kavkazê tên 

hemberî hev û bi salan şer dikin. Her du alî jî bi piranî ji Kurd û Ermenan pêk tên, ku 

ji bo serwerîya van her du dewletan bi hev dikevin. Piştî şoreşa Bolşevîkan, Yekîtiya 

Sovyetan tê damezrandin. Bi polîtîkayên nû, Kurdên Kavkazê derfetên çandî û 

hunerî bi dest dixin. Dibistanên Kurdî tên vekirin û berhemên edebî tên nivîsandin. 

Lê di dema hikumeta Stalîn de, sîyaseta tundiyê tê kirin, destkeftiyên miletan ên 

çandî û hunerî têne rakirin, rewşenbîrên Kurdan tên sirgûnkirin an jî qetilkirin.32 Piştî 

                                                
28   Eskerê Boyîk, Çanda Kurdên Sovêtê, Peywend, Istanbul, 2019, r. 14.  
29   Konak, h.b., r. 66. 
30   A. B. Bukşpan, Azerbaycan Kürtleri, çev. Hejarê Şamil, Peri Yayınları, İstanbul, 2007, s. 33. 
31   Konak, h.b., r. 69. 
32 Müslih Sezer, “Destpêka Romana Kurdî; Panoramaya Romana Êwra Kavkazê (1935-1991)”, 

Edîtor; M. Zahir Ertekin-Mehmet Yıldırımçakar, Destpêka Romana Kurdî, Peywend, Van, 2020, r. 
25. 



16 

 

Stalîn, derfetên nû çê dibin û Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê dikeve qonaxeke 

rengîn û berhemdar.  

1.2.1. Rûdanên şerê cihanê yê yekem li serhedê û kavkazê 

Di şerê cihanê yê yekem de Osmanî li gel Alman û Macaran, Rûs jî li gel 

Îngilîz, Frensî û Yewnanan ketibûn şer. Osmanî û Rûs, Ji Serhedê heta Kavkazê hev 

dibirin û dianîn. Jixwe berê jî li vê herêmê şerê wan hebû. Rûs heta Qers, Erdêxan, 

Erzirom û Erzinganê hatibûn, van devaran bi dest xistibûn.33 Leşkerên Osmanî, bi 

piranî Kurdên herêmê bûn, ên Rûsan jî bi piranî dîsa Kurd û Ermenên vê herêmê 

bûn. Yanî li her du alîyan jî Kurd hebûn û ji bo serwerîya van dewletan li herêmê, bi 

hev re şer dikirin.34 Ev şerên dirêj bi xwe re tehde, feqîrî û neçarîyê tîne. Bi sed 

hezaran malbat ji Serhedê direvin, berê xwe didin Kavkazê, deverên aramtir. Ji ber 

ku Împeretorîya Rûsyayê, wan, wekî leşkerên xwe yên siberojê dibîne, hatina wan 

dipejirîne, rê li ber wan vedike û cî dide wan.35 

Ji ber şer û alozîyên wê demê, îmkanên pêşketinê çê nebûbûn li nav gel. Jiyana 

koçerî û gundîtîyê jî asteng bû li ber vê. Ronakbîr û rewşenbîrên Kurdan pir kêm, 

hema bêje qet tunebûn.36 Di navbera salên 1900-1904ê de ji alîyê Împeretorîya 

Rûsyayê ve sê dibistan ji bo Kurdan tên vekirin. Lê tev jî bi zimanê Rûsî ne. Jixwe 

zêde jî vekirî namînin, ji ber tevger û alozîyên navxweyî.37 Ji bilî van her sê 

dibistanan, ji alîyê edebî, hunerî û kulturî ve gaveke din nehatibû avêtin. 

Di şerê yekem ê cîhanê de, herçiqas zîyaneke mezin li herêma Serhed û 

Kavkazê çê bûbe jî, ji ber tevger û bûyerên navxweyî yên Rûsyayê, şerê Osmanî û 

Rûsan zêde berdewam nake. Heta em dikarin bêjin, ev dibe şerê dawîn ê Tirk û 

Rûsan. Piştî şoreşa Bolşevîkan, Rûs, ji Serhedê vedikişin û bi peymana Brest-Litovsk 

bajarên wekî Erdêxan, Qers, Artvîn û Batûmê ji Osmanîyan re dihêlin.38 Lê aloziyên 

li deverê heta çend salên din jî bi dawî nabin, Gurc û Ermen, şerê xwe yê bi 

                                                
33   Herman Taels, Eski Sovyetler Birliği’nde Kürtler, çev. Nadire Işık, Pêrî, İstanbul, 2001. s. 42. 
34   Taels, h.b., r.42. 
35   Taels, h.b., r.43. 
36   Cristine Allison û Philip Kreyenbroek, Kürt Kimliği ve Kültürü, Avesta, İstanbul, 2008, s. 112. 
37   Boyîk, h.b., r.14. 
38   Muhammed Emin Zeki Beg, Kürtler ve Kürdistan Tarihi, Nûbihar, İstanbul, 2010, s. 37. 



17 

 

Osmanîyan re didomînin. Şer û pevçûnên dirêj gelên herêmê bêzar dikin. Bi piranî 

Kurdên Êzîdî rastî tehdeyên giran tên. Bi milyonan însan dimrin an jî cî diguherin. 

1.2.2. Avabûna yekîtîya sovyetan û tesîra wê li ser kurdên kavkazê 

Împeretorîya Rûsyayê, gava ku dikeve şerê dinyayê yê yekem, Împeretor 

Nikolayê II. li ser text e. Rewşa hilberîn û aborîya dewletê ne baş e, di warê teknolojî 

û sanayîyê de li paş maye. Şerên dirêj ên bi salan, barê gel girantir dike, feqîrî û 

hejarî belavtir dibe. Zext û tehdeyên çîna serdest û milkedar (Bûrjûva), ên li ser 

karker û gundîyan (Proleterya) zêdetir dibin. Bi van sedeman, tevgerên guherînê dest 

pê dikin. Karker, gundî û her kesê ku xwe bindest didît nerazîbûnên xwe eşkere 

dikin, dest bi çalakîyan dikin, li hemberî bûrjûvazîyê, di bin serwerîya V. Lenin de 

şer dikin. Ev tevgerên ku di dawîya sedsala 19an de dest pê dikin, di Cotmeha 

1917an de bi serkeftina Lenîn û Bolşevîkan bi dawî dibe.39 Du kes hene di nav 

tevgerên vê demê de, ku ew ji bo me girîng in. Wan li ser navê Kurdan, di şerê 

azadîya kedkaran de barên giran hilgirtine ser milê xwe. Yek ji wan Fyodor Agitoviç 

Litkin e, bi navê xwe yê din Ferîk Polatbekov e. Ew, di dema Şoreşê de li hemberî 

Împeretorîyê sekînîye û li Sîbîryayê piştgirîya Bolşevîkan kiriye, paşê li ser vê rêyê 

hatiye kuştin.40 Gelek helbestên wî yên li ser Şoreşê hene.41 Yê din jî edîp û nivîskarê 

navdar Erebê Şemo bi xwe ye, ku wî jî di Şoreşa Sovyetê de rasterast cih girtîye. 

Erebê Şemo, li malbateke feqîr hatiye dinyayê û bêkes bûye. Wextê Şoreşê di temenê 

xwe yê ciwan de ye û li gundên devera Qersê, fikra Komunîzmê belav dike. Piştî 

Şoreşê jî nasekine, di avakirina civaka nû de, hem bi tevgerên xwe hem bi qelema 

xwe, alîkarîyên mezin dike.42 

Ji ber tevger û şerên navxweyî, Împeretorîya Rûsyayê, ji şerê dinyayê yê 

yekem vedikişe. Bi navê Yekîtiya Komarên Sovyet a Sosyalîst, dewleta Rûsyayê ji 

nû ve tê avakirin û dîzaynkirin. Ev şoreşa mezin, tesîrê li hemû derdora xwe dike. 

Desthilatdarîya nû, bi artêşa xwe ya bi navê “Artêşa Sor”, ku di dema împeretorîyê 

                                                
39   İsmet Konak, “Mustafa Suphi’nin Rusya İç Savaşındaki Rolü”, Ayrıntı Dergi, s. 23, Ekim- Kasım 

2017, s. 40-43. 
40  Rohat Alakom, Candan Badem “Karslı Bir Kürdün Digor’dan Sibirya’ya Uzanan Öyküsü”, Kürt 

Tarihi, s. 3, İstanbul, 2012, s. 10-17. 
41   İsmet Konak, “1917 Ekim Devrimi’nde Kürtler”, Kürt Tarihi, s. 30, İstanbul, 2017, s. 4-7. 
42   Rohat Alakom, Çokkültürlülük Işığında Kars Kürtleri, Avesta, İstanbul, 2009, s. 423. 



18 

 

de navê artêşê “Artêşa Spî” bû, careke din, di Adara 1921ê de, berê xwe dide 

Kavkazê û li herêmeke berfireh (Gurcîstan, Azerbaycan, Ermenîstan…) belav dibe.43 

Ev pergala nû, ku ji yekîtiya komaran pêk dihat, fikra “biratî” û “azadîya 

gelan” ji xwe re dike binaxe (binyad), ku binaxeya vê fikrê jî prensîba şoreşa 

Fransayê bû. Rê li ber vê vedibe, ku her netewe karibe bi temsîliyeta xwe, di nav vê 

yekîtîyê de îdara xwe bike.44 Polîtîkaya ku wekî “herêmparêzî” jî dihat binavkirin, 

entegrasyoneke nerm çê dike di navbera pergala Sovyet û gelên kêmar ên Sovyetê 

de.45 Wekî miletên din, Kurdên Kavkazê jî, vê wekî derfeteke mezin dibînin.46 Li 

herêma Kurdan, ku ev herêm di navbera Azerbaycan û Ermenîstanê de bû, bi piştgirî 

û pêşnîyazên V. Lenîn, di 16ê Tîrmeha 1923an de, ji alîyê Partîya Komunîst a 

Azerbaycanê, bi navê “Kurdistana Sor” herêmek tê avakirin.47 Rêveberîya vê herêmê 

dikeve destê Kurdan û herçiqas kêm be jî, çend gavên çandî û edebî tên avêtin. 

Dibistanên ku perwerdeya Kurdî didin, vedibin û ji bo nivîsîna Kurdî xebat tên kirin. 

Di salên 30î de, polîtîkaya “herêmparêzî” û fikrên mîna “wekhevî” û “azadîya 

gelan”, tên terkkirin. Stalînê ku her roj hinekî din otorîtertir û hişktir dibe, ji bo ku 

serdestîya xwe bide berdewamkirin, li hundir û derve, polîtîkayên tund dide 

destpêkirin. Asîmîlasyon û Rûsperestî dibin fikrên sereke.48 Vê demê statuya 

Kurdistana Sor, Bi sedemên cuda lê bi piranî ji ber têkilîyên bi Tîrkîyeyê re, di 

1929an de, Bi erêkirina Sovyetan û bi mudaxaleya rasterast a Azerbaycanê, bi 

biryarnameyekê bi dawî dibe.49 Li Azerbaycanê, sansura li ser Kurdan zêdetir dibe, 

peyva “Kurd” bi xwe jî tê qedexekirin. Li ser nasnameya Kurdan ku berê “Kurd” 

dihat nivîsandin, ji ber qedexeyan, êdî wekî “Azerbaycanî” tê nivîsandin.50 Vê demê, 

Kurd ji alîyê rêvebirîya Stalîn ve wekî miletê “neewle û pênebawer” tên 

destnîşankirin. Edîb û rûsipîyên Kurdan, digel gelekî Kurdên din tên girtin, 

                                                
43   Taels, h.b., r. 42. 
44   Hüseyin Can, Sosyalist Sovyetler Birliği‟nde Kürtler, Pêrî, İstanbul, 2005, s. 11-13. 
45   Konak, Sosyalist Kürtler, s. 151. 
46  İsmet Konak, “Kürt Tarihinde Bir Özerklik Modeli: KIZIL KÜRDİSTAN”, Kürt Tarihi, s. 14, 

İstanbul, 2014, s. 37. 
47   Bedîrxan, h.b., r. 20. 
48   Konak, Sosyalist Kürtler, s. 157. 
49   Şamil, h.b., r. 13. 
50   Konak, Sosyalist Kürtler, s. 158.  



19 

 

sirgûnkirin û kuştin. Polîtîkayên asîmîlasyonê tên amadekirin.51 Piştî mirina Stalîn 

(1953), rêvebîrîya Sovyetan û pê re polîtîkaya Sovyetan, careke din diguhere. Stalîn 

gunehkar û polîtîkayên wî şaş tên dîtin, lêborîn ji miletên tehdedîtî yên wekî Kurdan 

tê xwestin. Rê li ber îmkanên nû vedibin. 

1.2.3. Îmkanên ku bi dest ketin 

Bi avabûna sîstema Sovyetê re, ji bo Kurdên Kavkazê îmkan û derfetên 

perwerdehîyê û pêşketinên edebî çê dibin. Lê belê Kurdên ku wê demê hema bêje bi 

temamî gundî û rênçber bûn, di vî warî de pir qels diman. Kesên xwende û ji 

edebîyat, dîrok û çanda xwe haydar pir kêm bûn. Edebîyat û dîroka ku dihat zanîn, bi 

tenê zargotin bû. Em bi lêv nekin nabe, Ermenên ku li devera Serhedê bi Kurdan re 

cîrantî kiribûn, wekî zimanê dayîka xwe bi Kurdî dizanibûn, loma di destpêkê de 

para zêde ya nivîsîna Kurdî ya wan bû. Di 1921an de li Ermenîstanê, Agop Xazaryan 

(Lazo) bi alîkarîya Ahmedê Mirazî bi tîpên Ermenkî pirtûkekeke Kurdî ya dersan 

dinivîse, bi navê Şems. Heta sala 1929an him di dibistanên gundên Kurdan de û him 

jî li nav Kurdên bajarê Tiblîsê, zarokên Kurdan bi vê kitêbê hînê xwendin û 

nivîsandina bi zimanê dê dibin.52 Di salên pey re Museyîp Axundov elîfbayeke Latînî 

ji bo dibistanên herêma Kurdan amade dike. Dîsa 1928an de Erebê Şemo û Îsheq 

Marogulov bi navê Xo Xo Hînbûna Xandina Nivîsara Kurmancî pirtûkeke bi tîpên 

Latînî çap dikin. Di 1922an de bi însiyatîfa Ahmedê Mirazî, Lazo û hinek edîbên din, 

li bajarê Tiblîsê Ji bo zarokên Êzidî û êtîm, ên ku dê û bavê xwe di şer û komkujiyên 

wê demê de winda kirine, dibistaneke Kurdî tê vekirin. Di wê dibistanê de zarok hem 

hînê xwendina Kurdî dibin û hem jî hinê kar û xebatê dibin û bi şev jî li wir 

radikevin. Kesên wekî Qanatê Kurdo, Çerkezê Beko, Semend Sîyabendov û Tîtal 

Mûradov li vê dibistanê dixwînin.53 Hêjayê gotinê ye, salên ewilîn ên Sovyetê, 

mamosteyên Kurdî piranî rewşenbîrên Ermen in. Ji ber ku piranîya Kurdan hê 

nexwende bûn. 

                                                
51 Michiel Leezenberg, “Tarih Tarafından Unutulmuş Bir Halk: Kürtler Hakkındaki Sovyet 

Çalışmaları”, Kürt Tarihi, çev. Metin Yüksel, s. 52, İstanbul, 2023, s.12. 
52   Boyîk, h.b., r. 44. 
53  Tosinê Reşîd, “Sovyetler Birliği’nde Kürt Edebîyatı”, Derleyen; Vecdi Erbay, İ̇natçı Bir Bahar; 

Kürtçe ve Kürtçe Edebiyat, Ayrıntı, İstanbul, 2012, s. 203. 



20 

 

Xebatên ku tên kirin, di nav wan de ya ku pirtirîn bala mirov dikşîne çêkirina 

fîlmeke Kurdî ye. Helbet ên ku vê filmê kişandine ne Kurd lê Ermen in. Ev fîlm, ji 

çîroka nivîskarê Ermen, Lazo, ya bi navê Zerê, bi derhênerîya Hamo Baknazaryan bi 

heman navî tê kişandin. Mijara wê, çîroka evîndarîyeke romantîk e. Rexneya li 

sîstema feodal û milkperest, fikra wê ya sereke ye. Lîstikvanên sereke dîsa Ermen in 

û temsîla Kurdên koçer dikin.54 

Di 1930an de, rojnameya Rya Teze li Yêrêvanê bi Kurdî û tîpên Latînî, bi 

hejmara xwe ya yekem dest bi weşanê dike.55 Salek di pey re dîsa li Yêrêvanê 

Akademîya Pedagojîyê ya Transkavkazê, Teknîkum, vedibe. Di nav xebatên wê demê 

de, cihekî girîng ê vê dibistanê çêdibe li nav Kurdên Sovyetê. Ne tenê ji Ermenistanê, 

herwiha ji komarên Sovyetê yên din jî, xwendekarên Kurd tên vê dibistanê. Digel 

xwendekarên Kurd, ên Ermen jî hene. Di navbera şeş salan de, ji vê akademîyê 

nêzîkê heftê xwendekar mezûn dibin. Di navbera van mezûnan de, kesên ku îro navê 

wan bi me nas tên, hene: Erebê Şemo, Heciyê Cindî, Emînê Evdal, Wezîrê Nadirî, 

Casimê Celîl û wd.56 

Di dema perwerdehîya ciwanên Kurdan de û piştî perwerdehîya wan, hejmara 

berhemên Kurdî her ku diçe zêdetir dibe. Berhemên ku yekem car tên dayîn, wekî 

her derê, li vir jî werger in. Di navbera salên 1929-1938an de, ji 70yî zêdetir pirtûkên 

Kurdî çap dibin. Ji van pirtûkan nêzîkê 20 heb, ên dersê ne.57 Herwiha di berhevokan 

de, ku ew bi xwe jê re dibêjin “Efrandin”, gelek helbest, şano û çîrokên girîng û hêja 

tên civandin. 

Piştî van xebatan, du xebatên din ên girîng tên kirin ku yek jê avabûna Koma 

Şanoya Dewletê ya Elegezê ye (1937- 1947) û ya din jî vekirina beşa Kurmancî ye, 

di nav Radyoya Yêrêvanê, 1955- ….., de.58 

Koma Şanoya Elegezê, bi keç û xortên Kurdan tê avakirin, ew lîstikvan in lê 

senarîst û mamosteyên ku perwerdeya wan didin Ermen in. Herwiha fînansekirin jî ji 

                                                
54   Boyîk, h.b., r. 116. 
55   Rohat Alakom, Riya Teze, Avesta, Stenbol, 2023, r. 15. 
56   Şamil, h.b., r. 96. 
57   Şamil, h.b., r. 97. 
58   Boyîk, h.b., r. 116, 67. 



21 

 

alîyê dewletê ve tê kirin.59 Ev koma şanoyê, ji berhemên Kurdî yên folklorîk re dibe 

ruh û can. Bi saya wê, destan û çîrokên wekî Mem û Zîn, Dimdim, Siyabend û Xecê, 

Gur Heso, Kerr û Kulik, Keça Mîrekî ji nû ve belav dibin li nav civakê.60 

Di Radyoya Yêrêvanê de, gava ku carên pêşîn weşanên bi Kurdî tên kirin, hem 

saetên weşanê kêm in û hem jî ne fermî ye. Lê di sala 1955an de, piştî ku Stalin 

dimre û Komara Sovyetê ji nû ve dîzayn dibe, beşa Kurdî di bin banê Radyoya 

Yêrêvanê de bi awayekî fermî vedibe û xebatkarên wê li nav dewletê wekî karmend 

tên qebûlkirin.61 Weşanên pêşî, bi tenê nûçe tên xwendin. Piştî ku saetên weşanê 

zêdetir dibin, digel wê naverok jî diguhere. Stran, pîyes û çîrok li weşanan zêde 

dibin.62 

Radyoya Yêrêvanê, wekî dibistaneke hunerî, hem dengbêjên ku turikên wan tije 

çîrok û destan in bi dengê wan ê xweş derxistiye pêşberî gel, hem jî cewherên ku 

dengxweş in lê nayên nasîn, bi gel daye nasandin. Ew dengbêjên hêja ku îro bi nav û 

deng in, hinek jê ev in: Şeroyê Bîro, Karapetê Xaço, Dawîdê Xilo, Zadina Şakir, 

Nûra Cewar, Aslika Qadir, Egîdê Cimo, Xelîlê Evdile, Şamilê Beko, Mecîdê 

Silêman, Hovhannes Badalyan, Fatma Îsa, Aramê Tîgran, Sûsika Simo û wd.63 

Berpirsyarê Radyoyê yê yekem Casimê Celîl e. Dûv re Xelîl Mûradov û 

Ehmedê Gogê vî barî hildigirin ser milê xwe. Herwiha gelek kesên din jî, bi dil û can 

di vê arşîva dengîn de xebitîne, wekî Temûrê Xelîl, Îşxanê Eslan, Hesenê Mehmûd, 

Tîtalê Efo, Cemîla Casim, Mirazê Evdo, Cemalê Ûsiv... ku gelekî ji wan îro ne li 

heyatê ne. Pêşkeşvanê binavûdeng Keremê Seyad jî divê neyê jibîrkirin, ku wî bi 

salan dengê xwe yê bi hêz daye vê radyoyê, digel pêşkeşvanên din Eznîfa Reşîd, 

Sêvaza Evdo, Gulîzera Casim, Lûsika Huseyn.64  

Piştî salên 60î, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê dikeve dema xwe ya herî 

rengîn û berhemdar. Nifşên nû û perwedekirî, wekî Eliyê Evdilrehman, Qaçaxê 

                                                
59   Şamil, r. 99. 
60   Boyîk, h.b., r. 119. 
61  Hasan Akboğa, “Kürt Aydınlanmasının Kalesi: Radyoya Yêrêvanê”, Kürt Tarihi, s. 4, İstanbul, 

2013, s. 16-19. 
62   Boyîk, h.b., r. 75. 
63   Öztaş, h.b., r. 103. 
64   Boyîk, h.b., r. 73. 



22 

 

Mirad, Usivê Beko, Mîroyê Esed, Ferîkê Usiv, Qanatê Kurdo, Ehmedê Hepo, Celîlê 

Celîl, Şikoyê Hesen, Mîkayîlê Reşît, Sehîdê Îbo, Ordîxanê Celîl, Egîtê Xudo, Egîtê 

Şemsî, Wezîrê Eşo, Emerîkê Serdar, Sîma Semend, Tosinê Reşîd, Çerkezê Reş û wd. 

digihêjin nifşên kevn û bi tecrube, wekî Erebê Şemo, Emînê Evdal, Casimê Celîl, 

Heciyê Cindî û Ehmedê Mirazî. Erebê Şemo, piştî ku ji sirgûnê vedigere, ji nû ve 

dest bi nîvîsandinê dike. Berhemên xwe yên ku di salên 30î de nivîsîbû, careke din 

dinivîse, nûjen dike. Emînê Evdal, Ehmedê Mirazî, Casimê Celîl û Heciyê Cindî 

berhemên xwe yên girîng vê demê dinivîsin.65 Herwiha di vê serdemê de digel 

berhemên edebî, yên akademîk jî tên nivîsandin. Di vê de, para vebûna Beşa 

Kurdzanîyê li nav Enstîtuya Rojhilatzanîyê ne hindik e, ku ev enstîtu jî di bin banê 

Akademîya Ermenîstanê ya Zanyarîyê de bû. Qanatê Kurdo û Kurdologên din bi saya 

vê beşê, xebatên muhîm dikin ji Edebîyata Kurdî re.66 

Bi avabûna Sovyetê re, pêşketina ku li nav Kurdan dest pê dike, ne bi awayekî 

rîtmîk e. Ji bo ku sîstema Komunîzmê zû û li her derê Sovyetê rûne, ji bo 

kêmneteweyan gavên girîng û bi lez tên avêtin. Kurd jî yek ji wan miletan e ku cara 

yekem derfetên pêşketin û zanyarîyê bi dest dixin. Di 1937an de, di dema Stalîn de, 

îmkan û derfetên ku ji bo pêşketina miletan hatibûn çêkirin, yek bi yek tên binpêkirin 

dîsa. Rê li ber xebat û tevgerên edebî tê girtin. Weşana Rya Teze, ya ku ji bo 

propagandaya Komunîzmê bi Kurdî derdiket, ji ber ku bi tîpên Latînî bû, bi îddîaya 

“propagandaya emperyalîst û dijminê gelan” tê sekinandin.67 Du salan piştî mirina 

Stalîn, di 1955an de, careka din dest bi weşana xwe dike.68 Di dema dîktatoriya 

Stalîn de, Kurdên ku ji zilma Romê reviyabûn hatibûn li Nehciwan, Azerbaycan, 

Gurcîstan û Ermenîstanê bi cih bûbûn, gelekî ji wan careke din tên sirgûnkirin. 

Piranîya wan di rê de ji ber birçîtî û nexweşîyan dimirin. Rewşenbîrên vê civakê jî 

nikarin xwe ji vê zilm û zordarîya Stalînîzmê biparêzin. E. Şemo, H. Cindî, E.Mirazî, 

C. Genco, Cangîr Axa û Şamil Têmûr bi îddîaya “Kurdperestîyê û Sîxurên Rojava” 

tên derdestkirin. Erebê Şemo piştî derdestkirinê, tê sirgûnkirin bo Sibîryayê.69 

                                                
65   Boyîk, h.b., r. 18. 
66   Şamil, h.b., r. 102. 
67   Amir Hassanpour, Kürdistan’da Milliyetçilik ve Dil, Avetsa, İstanbul, 2005, s. 338 
68   Boyîk, h.b., r. 56. 
69   İsmet Konak, “Sovyet Kürtlerinin 1937-1938 Sürgünü”, Kürt Tarihi, s. 4, Istanbul, 2014, s. 22. 



23 

 

Herwiha elîfbayên Latînî tên qedexekirin, dibistanên ku dersa Kurdî didan tên 

girtin.70 

1. 3. Kunyeya Edebîyata Kurdî ya Êwra Sovyetê 

Bi qasî ku tê zanîn, berîya avabûna Sovyetê, li Kavkazê ti nimûneyeke 

Edebîyata Kurdî tune. Ji serdemên kevn ta niha, Kurd niştecihên vê herêmê bûne. 

Gelo qet berhemek jî nedane? Helbet mimkun e dabin, lewra bi sedsalan hakimîyet û 

serdestîya Kurdan çê dibe li wir, lê ji ber ku berdewamîya vê hakimîyetê nayê, dîrok 

û çanda heyî jî parçe dibe. Talana çandî û hunerî çê dibe. Ji ber ku gelek avahî û 

berhemên mîmarî yên serdema Şeddadîyan, ne li ser navê Kurdan lê li ser navê 

miletên din ên ku piştî Kurdan hakimîyeta li wir kirine, hatine qeydkirin. Ev jî, 

îxtîmala hebûna berhemên Kurdî yên wê demê piştrast dike lê xuyaye negihîştine 

heya serdema nêzîk û îro, loma nayên zanîn. Helbet divê em vê jî bidin ber çavan, 

piştî ku hakimîyet li Kavkazê ji destê Kurdan diçe, bişaftineke sîstematîk dest pê 

dike, heta sedsala 19an kesên ku bi Kurdî xeber didin pir kêm dimînin.71 Eger 

koçberî û tevgerên sîyasî yên sedsalên dawî çê nebûna, yanî bi sed hezaran Kurd ji 

Serhedê derbasî Kavkazê nebûna, bi îxtîmaleke mezin îro edebîyateke Kurdî ya 

Sovyetê ku em ê niha behsa wê bikin dê tunebûya.  

Bi avabûna Sovyetan re, bi piştgirî û pêşnîyazên rêvebirîya hikûmeta Sovyetê, 

Kurd bi alîkarîya edîbên Ermen ên Kurdîzan dest bi xebatên nivîsandinê dikin. Bi vî 

awayî, rê li ber Kurdan vedibe û Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê dest pê dike.72 Di 

serî de çend dibistanên Kurdî vedibin, pirtûkên dersan û elifbayên Kurdî ji bo van 

dibistanan tên amadekirin, çend sal paşê xwendekarên van dibistanan mezin dibin, 

dest bi lêkolîn û nivîsandinê dikin, pêşî wergeran dikin, paşê berê xwe didin klasîk û 

folklora Kurdî. Her çiqas ne bi awayeke rîtmîk be jî, bi sedan berhemên Kurdî bi 

destên wan derdikevin bazarê. Ne tenê pirtûk, lê radyo, muzîk, rojname û şano jî. 

Destê wan gîştibe ku derê, para xwe ya xebatê ji wir kêm nekirine. Zanîn û 

pêşdebirina miletî, kirine armanca xwe û li gorî wê bi dil û can xebitîne. 

                                                
70   Şamil, h.b., r. 98. 
71   Şamil, h.b., r. 56. 
72   Boyîk, h.b., r. 16. 



24 

 

Ji bo salên destpêkê em dikarin Ermenîstan, Gurcîstan û Azerbaycanê wekî 

navenda vê edebîyatê bihesibînin, lê ji salên 30î û bi şûn ve Ermenîstan derdikeve 

pêş û li her du dewletên din, bazara Kurdî qels dibe. Kedkar û xebatkarên Kurdî li 

navenda Yêrêvanê kom dibin, wê derê dikin cineta Kurdî. Lê çawa ku Gurcîstan û 

Azerbaycan du dewletên Sovyetê bûn, Ermenîstan jî dewleteke girêdayî Sovyetê bû. 

Loma wekî Ergun jî dîyar dike, rengûrûyê rasteqîne yê vê edebîyatê Sovyet bi xwe 

ye, ji ber ku bikerê rasteqîne yê vê dîyardeyê sîyaseta Sovyetê ye. Ji ber vê ye, cihê 

vê edebîyatê Ermenîstan be jî ruhê wê Sovyet e.73 

Gava rêvebirîya Sovyetê ji bo xwendin û nivîsandinê rê li ber kêmneteweyan 

vedike, helbet ne ji ber bejn û bala wan a dirêj, çavê wan ê reş û belek e, bêguman 

berjwendîyên xwe difikire. Ji ber ku armanca wan, belavkirin û rûniştandina îdeolojî 

û pergala Sosyalîzmê bû. Li hemû komarên Sovyetê, bêyî destûra komîteyên Partîya 

Komunîst ti berhem nedihat weşandin an belavkirin. Mîsal, tiştekî balkêş e, Kurdên 

Ermenîstan û Gurcîstanê wê demê hema bêje bi tevahî Êzidî ne, herwisa dîndar in û 

îbadetên xwe terk nekirine, lê gava em bala xwe didinê, di nav ewqas salan de bi 

sedan pirtûk hatine nivîsin ku ji wan pirtûkan yek jî behsa dînê Êzdayetîyê nake. 

Wisa xuyaye, komîteyên Partîya Komunîst ti carî destûra vê yekê nedane. Jixwe 

gava em berê xwe didin naverok, karakter, bûyer û temaya berheman jî, dîsa em 

derdikevin ser heman rêyê. Yên salên dawîya Sovyetê ne tê de, hema bêje di hemû 

berhemên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê da (roman, helbest, şano, radyo, 

rojname…) propagandaya Komunîzmê, minetdarîya ji Sovyetan re û lenetkirina dîn 

û feodalîzmê heye. Bêguman ev ne sebeb e ku ev berhem li ber çavên me reş bibin, ji 

ber ku keyseke mezin a xwendin û nivîsandinê bi dest ketibû û bi xêra vê xwendin û 

nivîsandinê, herwiha bi fedekarîyeke mezin, Kurdên Sovyetê qeyda ziman û çanda 

xwe girtin û xwe ji asîmîlasyon, helandin û tunebûnê parastin. Ji me re jî çavkanî û 

arşîveke têr û tije hiştin. 

Hewcehî pê heye, em Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê li ser sê êwran 

binirxînin. Ji ber ku atmosfera sîyasî ya Sovyetan tim ne wekî hev bûye û rewşa 

Kurdên Sovyetê bi vê atmosferê girêdayî bûye. Êwra yekem, em dikarin bêjin bi 

avabûna Sovyetê dest pê dike. Kurd bi awayeke fermî tên naskirin, heqê 

                                                
73   Zülküf Ergün, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, Nûbihar, Ankara, 2023, r. 20. 



25 

 

perwerdehîya zimanê zikmakî û temsîlkirina miletî tê dayîn. Di salên 20î de, ji alîyê 

edebî ve gavên pêşîn tên avêtin. Pirtûkên dersên Kurdî û elîfbayên Kurdî tên 

amadekirin. Di salên 30î de gelek werger tên kirin û digel romana yekem a Kurdî 

(Şivanê Kurmanca-Erebê Şemo) berhemên girîng ên pêşîn tên nivîsandin (Folklora 

Kurmanca-Heciyê Cindî, Emînê Evdal).74 

Di 1937an de, Stalîn tehde û zilma xwe dibe asteke din. Bi hincetên pûç, berê 

gelek Kurdan dide sirgûn û xerîbîyê dîsa. Edebîyat û hunera Kurdî qedexe dike, dide 

sekinandin. Em dikarin vê demê wekî êwra duyem bi nav bikin. Ev dem, heta mirina 

Stalîn dewam dike. Piştî ku Stalîn dimre, careke din atmosfera sîyasî diguhere, pê re 

jî rewşa edebîyat û hunera Kurdî. Em dikarin vê demê jî wekî êwra sêyem bi nav 

bikin. Rojnameya Rya Teze bi kadroyên nû careke din dest bi weşanê dike, di 

Radyoya Yêrêvanê de beşa Kurdî vedibe. Rewşenbîr û edîbên nû û ciwan, bi xebat û 

pirtûkên xwe yên nû, tevlî refên Kurdî dibin. Amatorî kêm dibe, xebatên akademik 

dest pê dikin. Herçiqas 1991ê de komarên Sovyetê belav bûbin û ev bizava edebî 

wekî nav bi dawî bûbe jî, hindek nivîskarên vê edebîyatê, îro jî li welatên Ewropa û 

Rûsyayê dinivîsin.  

1.3.1. Êwra yekem (1920-1937): 

Me li jorê behsa vebûna dibistanên Kurdî û amadehîyên bo van dibistanan 

kiribû. Herwiha me dabû zanîn elîfbayên Kurdî çawa û bi alîkarîya kê hatine 

amadekirin. Ev di salên 20î de diqewimin. Di salên 30î de ji xeynî pirtûkên dersan, 

berhemên ewil ên Kurdî tên nivîsandin li Kavkazê. Kesên wekî Heciyê Cindî, Emînê 

Evdal, Cerdoyê Genco, Casimê Celîl, Ûsivê Beko ku ew berê li dibistan û 

êtîmxaneyan mezin bûne, dest bi nivisîna Kurdî dikin. Erebê Şemo, Ehmedê Mirazî, 

Wezîrê Nadirî, Etarê Şêro, Qaçaxê Mirad û nivîskarên Ermen ên wekî Rûbên 

Drampyan, Hovakîm Margaryan û Îsheq Marogûlov, ku ew jî Mexînî ye, tevlî van 

xebatan dibin.75 

Yekem berhema ku ji hêla van nivîskarên Kurd ve hatiye amadekirin û 

nivîsandin, rojnameya Rya Teze ye, ku ev rojname di 25ê Adara 1930an de li 

                                                
74   Reşîd, h.b., r. 206. 
75   Reşîd, h.b., r, 205. 



26 

 

Yêrêvanê dest bi weşanê dike û heta niha berdewam dike76 Di 1931ê de, berhema 

Erebê Şemo a bi navê Koçeke Derewîn tê çapkirin.77 Li dûv van, berhema hevkarîyê 

a bi navê Efrandina Ewlîn tê amadekirin ji hêla van nivîskaran. Ev berhem wekî 

antolojîyek e, ku di 1932an de li Yêrêvanê tê çapkirin. Di vê berhemê de nivîsên 

çend helbestkar û nivîskarên Kurd û Ermen hene, wekî Heciyê Cindî, Emînê, Etarê 

Şêro…78 Di 1934an de Antolojîya duyem tê weşandin bi navê Efrandina Duda. Di 

vê berhemê de nivîsên Heciyê Cindî, Cerdoyê Genco, Emînê Evdal, Ehmedê Mirazî 

û Casimê Celîl cih digrin.79 Heman nivîskar û helbestkar, di 1935an de antolojîya 

xwe ya sêyemîn diweşînin bi sernavê Nivîskarê Kurmanca Şêwirî; Efrandina Sisêya. 

Û ji bilî van antolojiyan, di 1935an de Emînê Evdal pirtûka xwe ya bi navê Bihar, 

Nûrî Hîzanî pirtûka xwe ya kurteçîrokan a bi navê Şewqa Sibê, Ehmedê Mirazî 

pirtûka xwe ya bi navê Zemanê Çûyî, Etarê Şêro pirtûka xwe ya bi navê Birqandina 

Ewlîn, Erebê Şemo pirtûka xwe ya bi navê Şivanê Kurmanca, Wezîrê Nadirî jî 

pirtûkên xwe yên bi navê Nûbar û Reva Jinê diweşînin.80 Di 1936an de berhema 

berhema Erebê Şemo Kurdê Elegezê û berhevoka zargotina Kurdî ya navdar, ku bi 

hevkarîya Heciyê Cindî û Emînê Evdal hatiye nivîsîn, Folklora Kurmanca tên 

weşandin.81 Di 1937an de, li gundê Elegez ê bi ser Yêrêvanê ve Koma Tîyatroya 

Kurdî ya Dewletê tê avakirin. Rêvebir û derhênerên wê yên pêşîn Ermen, lîstikvan jî, 

bi piranî xort û ciwanên Kurdan in. Di lîstikên xwe de nimûneyên ji zargotina Kurdî 

û pîyesên nivîskarên wê demê dilîzin.82 Hin berhemên ku derxistine ser dikê ev in; 

Kerr û Kulik, Sîyabend û Xecê, Mem û Zîn, Lûr de Lûr (Celatê Koto), Miraz (Heciyê 

Cindî), Xûşka Doxtirîyê, Bira (Cerdoyê Genco).83 

Hêja ye em bibêjin, para wergerandina berhemên ji Rûsî û Ermenî di pêşketina 

Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de ne hindik e. Ji salên 30î heta 38an gelekî 

                                                
76   Boyîk, h.b., r. 59. 
77   Reşîd, h.b., r. 204. 
78   Têmûrê Xelîl, Antolojiya 35 Helbestvan û Nivîskarên Kurd Ên Sovyeta Berê, Îzmîr, 2014, r. 19.  
79   Xelîl, h.b., r. 19. 
80   Xelîl, h.b., r. 19. 
81   Boyîk, h.b., r. 18. 
82   Boyîk, h.b., r. 116. 
83   Boyîk, h.b., r. 119. 



27 

 

berhemên bi Rûsî û Ermenî tên wergerandin bo Kurdî. Ji van wergeran piranîya wan 

ên Ermenên Kurdîzan in.84 

Nivîs û berhemên vê demê, bi piranî ji bo pesindayîn û şîrînkirina sosyalîzm, 

V. Lenîn, Kolxoz, Partîya Komunîst û sazîyên pergala Sovyetê dihatin amadekirin. Ji 

alîyê hevoksazî û derûnîya lehengan ve, qels û bê ser û ber in. Zimanê berheman 

tamsarkî û xav e, ji hunera edebî dûr in.85 Herçiqas wekî bingeh, zargotina Kurdî 

bûbe bingeh jî, gelek caran mudaxele li metnan hatiye kirin û bi îdeolojîya 

Komunîzmê hatine dagirtin. 

Vê demê, Sovyet bi îmkan û kirinên xwe li pişta kêmneteweyan, herwhiha li 

pişta Kurdan jî sekinîye, lê kadroyên Kurdî pir kêm bûne. Ji ber vê ye, zêdetir 

berhem nehatine nivisîn lê dîsa jî wekî destpêk gavên baş hatine avêtin. 

1.3.2. Êwra duyem (1937-1955): 

Di 1937an de ewrên reş û tarî careke din li ser Kurdên Sovyetê digerin. Stalîn 

bi hemû kîn û xezeba xwe li wan dibe teyrok û dibare. Bi hincetên pûç û bereday, ew 

rihetîya ku çend sal in bi dest xistibûn, careke din di devê wan re dike xwar. Di serî 

de bi hinceta Elîfbaya Latînî, edîbên Kurd, wekî Heciyê Cindî, Cerdoyê Genco, 

Ehmedê Mirazî, Cangîr Axa û Şamîl Têmûrov bi tohmeta xizmeta ji emperyalist û 

dijminên Sovyetan re sûncdar dike û wan dişîne kamp û zindanan. Nivîskarê navdar 

Erebê Şemo jî wekî sirgûn dişînin Sibîryayê, ku ji 19 salan bêtir li wir dimîne, heta 

ku Stalîn dimre.86 

Weşana rojnameya Riya Teze di 1938an de tê rawestandin. Heta 1955an 

weşana wê nayê kirin. Di navbera van salan de bi temamî nebe jî, Edebîyata Kurdî ya 

êwra Sovyetê parek zêde radiweste. Bi biryara desthilatdarîya Sovyetê, bi armanca 

ku çanda gelên Sovyetê nêzîkê hev bibe li şûna Elîfbaya Latînî, Elîfbaya Kirîlî tê 

bikaranîn êdî. Di destpêka salên 40î de komek zanyarên Kurd û Ermen, ji bo 

amadekirina Elîfbaya Kirîlî dixebitin, lê barê girantir dibe yê Heciyê Cindî. Li ser vê 

gelekî dixebite. Di 1947an de, berhevoka xwe ya novelan a bi navê Siba Teze, bi 

                                                
84   Boyîk, h.b., r. 19. 
85   Boyîk, h.b., r. 19. 
86   Reşîd, h.b., r. 204. 



28 

 

tîpên Kirîlî çap dike. Di 1948an de antolojîya 4. ya berhemên nivîskarên Kurd, bi 

navê Efrandina Nivîskarê Kurmancê Sovêtîyê li Yêrêvanê tê çapkirin. Ya 5. jî di 

1954an de bi sernavê Nivîskarê Kurmancê Sovêtîyê tê çapkirin. Nivîskarên nû yên 

wekî Qaçaxê Mirad, Mîkayîlê Reşîd û Ûsivê Beko bi nivîsên xwe tevlî nivîskarên 

destpêkê dibin. 87 

Bêguman di vê dema dijwar de, ti tiştî heta dawî berdewam nekiriye. Yek ji 

wan Koma Şanoyê ya Elegezê ye, ku ew jî dikare heta 1947an xebatên xwe 

berdewam bike. Di salên 40î de bi lîstikên xwe, li gund û bajaran derdikevin 

tûrneyan û ji hêla gel ve rastî eleqeyeke mezin tên.88 Digel destanên Kurdî, berhemên 

Ermenî û Rûsî jî wekî şano derdixin ser dikê. Vê demê, ji ber ku duyemîn şerê 

dinyayê dest pê dike, ew jî repertûara xwe li gorî şert û mercên demê diguherin. 

Şanoyên welatparêzî, mêrxasî û qehremanîyê dilîzin, ku hinek ji wan ev in; Heso (Ş. 

Gênosyan), Heyfhildan (Nayrî Zaryan), Mêrgên Elegezê (H. Şaybûn), Jêlêzniyakê 

Partîzan (B. Staffl).89  

1.3.3. Êwra sêyem (1955-1991): 

Di 1953an de, Stalînê ku bi tehde û zilma xwe ya mezin navdar dibe, dimre. 

Partîya Komunîst a Sovyetê ji ber biryarên wî yên tund lêborîna xwe ji gelên Sovyetê 

dixwaze, ku Kurd jî di nav de ne. Stalîn, gunehkar tê dîtin û careke din rê li ber 

tevgerên edebî, çandî û hunerî tê vekirin.90 Ew agirê destpêkê ku hindik mabû 

vemire, ji nû ve geş dibe. Îja ne wekî berê ye jî. Kadroyên destpêkê bûne xwedî 

tecrube û xwendekarên wan ên pêşî li kêleka wan cihê xwe digrin, bi hev re 

dinivîsin. Ji alîyê teknîk û hunerî ve xurttir dibin. Tesîra zimanê îdeolojîk û sloganîk 

kêm dibe, cihê xwe dide yê edebî û hunerî. Di standardbûna ziman de gavên girîng 

tên avêtin. Naverok dewlemendtir dibin, cureyên nû yên edebî tên nivîsandin û 

temsîlkarên ku di warê xwe de navdar dibin derdikevin. Mijar û temayên nû, wekî 

evîn, xerîbî, welatperwerî û hesreta rastîn, yanî Serhed-Kurdistan, peyda dibin. 

Helbet divê em ji bîr nekin, di vê peydabûna hestên netewî de sebebek girîng heye. 

                                                
87   Xelîl, h.b., r. 22. 
88   Öztaş, h.b., r. 84. 
89   Boyîk, h.b., r. 118. 
90   Xelîl, h.b., r. 22. 



29 

 

Ew jî ev e; Serokê navdar Mistefa Barzanî û pêşmergeyên li gel wî, ji ber şerê xwe 

yê bi dewleta Îraqê re piştgirîya Sovyetan distînin û dikevin rojeva Yekîtîya Miletan. 

Ev dibe gaveke girîng bo hemû Kurdan, herwisa bo Kurdên Sovyetê jî. Tovên 

Kurdbûnê ên ku bi salan di bin axê de mabûn û her qalik girtibûn, bi vê hêvî û 

kelecanîyê zîl didin û şîn dibin dîsa. Ji hêla Kurdbûn û netewebûnê ve, hişyarbûn 

dest pê dike û bi Kurdên din re têkilî çê dibe. Transkrîpsîyona berhemên Kurdî yên 

derveyî Sovyetê tên kirin, wekî helbestên Cegerxwîn û berhemên Kurdî yên klasik.91  

Di 1963an de xwendekarên Kurd, li Yêrêvanê, komeleyek bi navê Şêwra 

Xwendekarên Kurd ava dikin. Ev yekem rêxistina civakî ye li nav Kurdên Sovyetê. 

Armanca wan ev bû, gele Kurd ê li Sovyetê ji hêla Kurdbûnê ve hişyar bikin û 

yekîtîya wan çê bikin. Heta derekî bi ser dikevin jî, ji ber ku wê demê temaya sereke 

ya Edebîyata Kurdên Sovyetê, nexasim ya helbestê, rasterast dibe serxwebûnxwazî û 

azadîxwazîya Kurdistanê.92 Em dikarin du navan bi lêv bikin ku di vê mijarê de 

derketine pêş: Şikoyê Hesen û Fêrîkê Ûsiv. Wan, herçiqas ji çem û kanîyên Elegezê 

av vexwaribin jî, fikr û sewta wan her welatê bav û kalan, Kurdistan e. Li ser wê 

dinivîsin, bi bîr tînin, pê diêşin, qedir didinê, bêrîya wê dikin û hesreta wê dikêşin. 

Gava dîrok digihêje 1955an, weşana Rya Teze careke din dest pê dike. Di 

Radyoya Yêrêvanê de para axaftina Kurdî çê dibe. Ne tenê li Ermenîstanê, li nav 

hemû Kurdan dengê wê belav dibe.93 Li Ermenîstan, Gurcîstan, Azerbaycan û 

Rûsyayê beşên Kurdnasîyê vedibin û dersên li ser ziman û çanda Kurdî tên dayîn. 

Bajarên wekî Yêrêvan, St. Petersburg, Moskova, Tîflîs û Bakû dibin navendên 

perwerde û lêkolînên Kurdî. Kurdolog Joseph Abgarovich Orbeli, ku wî di navbera 

salên 1916-1937an de li Zankoya Lenîngradê dersên Kurdî dida, di 1959an de li 

Lenîngradê, di avabûna Beşa Xebatên Kurdî (Kurdskiy Kabinet) de pêşengîyê dike, 

ku ev beş di bin banê Enstîtuya Gelên Asyayî de û ew jî di bin banê Akademîya 

Zanistên Sovyetê de bû. Di 1961ê de serokatîya vê beşê ji Qanatê Kurdo re dihêle.94 

Di vê beşê de Kurdolog û nivîskarên hêja dixebitin. Yek ji wan lêkolîner û 

                                                
91   Reşîd, h.b., r. 211. 
92   Reşîd, h.b., r. 209. 
93   Reşîd, h.b., r. 208. 
94 Michiel Leezenberg, “Sovyet Kürdolojisi ve Kürt Oryantalizmi”, Çev. Menaf Êlî, Kürt 

Araştırmaları Dergisi-Dosya; Kafkasya Kürtleri, s. 8, 2022, s. 103. 



30 

 

Kurdologê navdar Margaret Rudenko ye. Ew berhemên Kurdî yên klasik, wekî Mem 

û Zîna Ehmedê Xanî, Zembîlfiroşa Melayê Bateyî, Şêxê Sen’ana Feqîyê Teyran, Leyl 

û Mecnûna Harisê Bitlîsî û Adet û Rusûmatnameyê Ekradîyeya Mele Mehmûdê 

Bazidî çap dike.95 

Di vê dema geş de, di warê fikr û jiyana Kurdan de guherînên mezin çê dibin. 

Hejmareke zêde xwendekarên Kurd diçin zanîngehan. Li beşên Kurdnasîyê yên 

enstîtu û zanîngehan, di warên lêkolîn û û berhevkarîyê de kesên hêja radibin. Heciyê 

Cindî, Qanatê Kurdo, Ordîxanê Celîl, Celîlê Celîl ji wan hinek in. 

Heciyê Cindî, di temênê xwe yê dirêj ê nivîskarîyê de bi dehan pirtûk û metnên 

Kurdî dinivîse. Ji ber ku êtîm û sêwî ye, li êtîmxaneyan mezin dibe û Kurmancîya 

xwe ji bîr dike. Lê gava ku dibe dersdar û li gundên Kurdan dersdarîyê dike, vedigere 

ser zimanê bav û kalan. Ji bo zarokên Kurdan pirtûkên dersan amade dike û gund bi 

gund digere, da ku cureyên Zargotina Kurdî berhev bike. Li pey xwe, ligel pirtûkên 

xwe yên navdar Hewarî û Folklora Kurmanca, 15 pirtûkên folklorzanî û 

edebîyatzanîyê, 12 berhevokên zargotinê, 7 pirtûkên zanista pedagojîyê û 33 pirtûkên 

dersan dihele.96 

Qanatê Kurdo jî wekî Heciyê Cindî, li êtîmxaneyan mezin dibe. Di 1922an de, 

bi însîyatîfa nivîskarê Kurd Ehmedê Mirazî, dostê Kurdan Lazo (Hakob Xazaryan) û 

hinekên din, li Tiblîsê ji bo zarokên Kurdan dibistan vedibe. Li vê dibistanê hem 

zarokên Kurdan dixwend, hem hînê kar dibûn, hem jî tê de radizan. Q. Kurdo jî yek 

ji wan xwendekaran e. Xwendina xwe ya bilind, bi alîkarîya Erebê Şemo, li 

zanîngeha Lenîngradê di beşa ziman, dîrok û edebîyatê de dike. Di dema xwe de, bi 

jîr û zanatîya xwe û xebatên xwe zû bal dikşîne ser xwe. Bi dehan pirtûk û gotarên 

wî yên zanyarîyê hene li ser ziman, zargotin, dîrok û çanda Kurdî. Hinek xebatên wî 

ev in; Rêzimana Zimanê Kurdî (1957), Ferhenga Kurdî (Kurmancî)-Rûsî (1960), 

Ferhenga Kurdî (Soranî)-Rûsî (1983) ligel Zara Yûsûpovayê, Tarîxa Edebîya Kurdî 

                                                
95   Leezenberg, h.b., r. 106. 
96   Boyîk, h.b., r. 150. 



31 

 

cilda pêşîn (1983), Tarîxa Edebîya Kurdî cilda duyem (1985), Gramera Zimanê 

Kurdî (1990), Duwazdeh Varîant, Mem û Zîn (1996).97 

Ordîxanê Celîl, lêkolîner û fîlologekî navdar e li nav Kurdên Sovyetê. Piştî ku 

xwendina xwe ya li Ermenîstanê bi awayeke serkeftî diqedîne, diçe Lenîngradê û di 

warê folklora Kurdî de doktorayê dixwîne. Ligel Kurdologên mezin Î. A. Orbelî, Q. 

Kurdo, Î. Sûkêrman, Ş. Rûdenko dixebite û di warê fîlolojîyê de digihîje dereceya 

profesorîyê.98 Hinek xebatên wî ev in: Şiêr û Poyêm (1959), Têlî Hemze (1963), 

Lêkolîna li ser Kela Dimdim û Serhildana Emîrxanê Lepzêrîn, Poêzîya Cegerxwîn a 

Bajarvanîyê (1986), Zargotina Kurdan (1978), Stranên Kurdî yên Dîrokî (2003), 

Gulançik Zêrîn û Gulçin. 

Celîlê Celîl, li nav malbateke rewşenbîr û Kurdperwer mezin dibe. Bavê wî 

helbestvanê navdar Casimê Celîl e, dêya wî Xanima Celîl e. Birayê wî yê mezin 

fîlologê navdar Ordîxanê Celîl e. Cemîla Celîl û Zîna Celîl jî du xwişkên wî ne, ku 

ew jî bi xebatên xwe yên berhevkarî û wergerê tên nasîn. Casimê Celîl û Xanima 

Celîl, digel ku ne li gund lê li bajêr in jî, zarokên xwe bi çand û zimanê Kurdî mezin 

dikin û girîngîyê didin perwerdehîya wan a di vî warî de. Celîlê Celîl wekî birayê 

xwe yê mezin Ordîxanê Celîl, piştî xwendina xwe ya li Yêrêvanê berê xwe dide 

Lenîngradê, Enstîtuya Rojhilatnasîyê. Li ser dîrok û çanda Kurdan dixwîne û bi 

serkeftî temam dike. Salên dûvedirêj wekî Kurdzan-xebatçîyê zanyarîyê li Yêrêvanê 

kar dike.99 Di sala 1991ê de li Moskovayê digihêje dereceya profesorîyê. Piştî 

belavbûna Sovyetan berê xwe dide Wîyanayê û heta niha jî li wir dijî. Di zanîngeha 

Wîyanayê de wekî Kurdzan, li ser ziman, dîrok, çand û Edebîyata Kurdî kar dike û 

dersan dide. Gelekî xebatên wî yên berhevkirin û tomarkirinê hene di warê Zargotina 

Kurdî de. Ew di Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de yekem kes e ku li ser bîr û 

bawerîyên Êzdîyan nivîsîye û nimûneyên qewlên Êzdîyan berhev kiriye û çap kiriye. 

Herwisa lêkolînên wî yên li ser Sûfîzmê jî bal dikişînin. Xebateke wî ya din heye ku 

wekî berhevokeke pir girîng tê qebûlkirin. Navê vê berhevoka wî Keşkula Kurmancî 

ye. Di vê berhevokê de gelek helbestên destnivîs ên helbestvanên ku nehatine 

                                                
97   Boyîk, h.b., r. 502. 
98   Boyîk, h.b., r. 545. 
99   Boyîk, h.b., r. 552. 



32 

 

naskirin civandiye.100 Di 1994an de ew û hevalên xwe li Wîyanayê Enstîtuya 

Kurdzanîyê ava dikin û heta niha jî xebatên xwe li wir didomînin.101 Va ne hin xebat 

û pirtûkên wî yên naskirî: Mesele û Metelokên Kurda (1972) tevî Ordîxanê Celîl, 

Gulçîn (1972) tevî Ordîxanê Celîl, Çîrokê Cimaeta Kurda (1974) tevî Ordîxanê 

Celîl, Zargotina Kurda cilda 1. û 2. tevî Ordîxanê Celîl, Zargotina Kurdê Sûryayê, 

Avsûnên Kurdî (1987) tevî Ordîxanê Celîl û Zîna Celîl, Kurdên Ermenistana 

Sovêtiyê Bîblografya 1920-1980 (1987), Sêzde Rûpelên Balkêş ji Dîroka Gelê Kurd 

(2002), Keşkûla Kurmancî Sedsalîya X-XX (2004). 

Di destpêka salên 70yî de li Gurcîstanê derfetên nû çê dibin bo pêşketina 

civaka Kurdî. Jiyana çandî ya Kurdên Gurcîstanê geş dibe. Komên şano, muzîk û 

govendan tên avakirin û karê wênesazîyê tê kirin. Nivîskarên wekî Ezîzê Îsko, 

Cerdoyê Esed, Baxçoyê Îsko, Taharê Biro ligel çend nivîskarên Kurd ên Gurcîstanê, 

di bin banê Yekîtîya Nivîskarên Gurcîstanê de beşa Nivîskarên Kurd vedikin.102 

Herwisa li Azerbaycanê jî gavên girîng tên avêtin. Di Akademîya Zanistên 

Rojhilatnasîyê de beşa Kurdnasîyê tê vekirin. Nivîskarên wekî Rehîm Qazî, Şamîl 

Esgerov, Elî Gelawêj, Zumrûd Şafîyêva, Ehmedê Hepo, Mehemed Şemsî, Huseyîn 

Kurdoxlî li vî welatî bi xebatên xwe yên Kurdî tên naskirin. 

Gava Erebê Şemo dest bi nivîsandinê dike û romana xwe ya yekem, Şivanê 

Kurmanca (1935) dinivîse, di vî warî de ew bi tenê ye. Şemo, demeke dirêj ji xeynî 

Şivanê Kurmanca romaneke din nanivîse, ta ku ji sirgûnê vedigere û Şivanê 

Kurmanca bi awayeke berfireh û nûjenkirî, bi navê Berbang (1959) dîsa diweşîne. 

Piştî wê, her sê romanên xwe yên din diweşîne. Jiyana Bextewar (1965), Dimdim 

(1965) û Hopo (1969).103 Di êwra sêyem de, di warê romannivisîyê de Erebê Şemo 

ne bi tenê ye. Qelema Kurdî xurt dibe û romannûsên nû peyda dibin. Ew berhemên 

xwe li vê edebîyata ciwan û nû zêde dikin. Eliyê Evdilrehman Gundê Mêrxasan 

(1968), Xatê Xanim (1969) Şer Çiya da (1989) dinivîse. Sehîdê Îbo romana xwe ya 

bi navê Kurdê Rêwî (1979) dinivîse. Egîdê Xudo romana xwe ya bi navê Dê û 

Dêmarî (1986), Heciyê Cindî jî romana xwe ya bi navê Hewarî (1967) dinivîse. 

                                                
100   Boyîk, h.b., r. 554. 
101   Boyîk, h.b., r. 555. 
102   Reşîd, h.b., r. 211. 
103   Xelîl, h.b., r. 94. 



33 

 

Ezîzê Gerdenzerî romana xwe Fîncana Ferfûrî (1990), Ehmedê Hepo her du 

romanên xwe Birîn (1996) û Bawerî (1990) dinivîse. Tosinê Reşîd romana xwe 

Mestûre Serê Hêjayî Tac Bû (2005) û Rehîmê Qazî jî romana xwe ya navdar 

Pêşmerge (1959) dinivîse.104  

Divê em li vir balê bikşînin ser du tiştan, da ku hinek nêrîn zelaltir bibin. Ya 

yekî, wekî me berê jî gotibû, Kurdên li Kavkazê bi temamî Kurmancî diaxivin û 

nimûneyên Edebîyata xwe jî bi zaraveyê Kurmancî dinivîsin. Lê Rehîmê Qazî 

romana xwe Pêşmerge bi Soranî nivîsîye. Ji ber ku ew ne Serhedî lê Rojhilatî bûye û 

bala wî bi temamî li ser bûyer û serpêhatîyên Rojhilat bûye. Bi gotinekî din, her çiqas 

li Azerbaycanê jîya be jî, ew ne endamê vê tradîsyonê ye lê para xwe ji derfetên heyî 

stendîye. Ya duduyan, di 1991ê de Sovyet hildiweşe û Kurdên ku di bin hukmê wê 

de dijîn, berbelav dibin. Nivîskarên wekî Celîlê Celîl, Tosinê Reşîd, Eskerê Boyîk û 

Têmûrê Xelîl ku gelek berhemên xwe di demên nêzîk de çap kirine, ji vê tradîsyonê 

tên û êdî li dîyasporayê dijîn. Heqê me ye em pirseke wiha bikin; Gelo em dikarin 

berhemên wan di nav berhemên Kurdî yên êwra Sovyetê de bihesîbinin? Helbet em 

dikarin lê tenê ew berhemên ku di dema Sovyetê da nivîsîne û çap kirine. 

Piştî salên 60î di warê Çîroknûsî û Şanonûsîyê de çend navên girîng derdikevin 

pêş. Emerîkê Serdar yek ji wan e. Ew salên dûr û dirêj di rojnameya Rya Teze de 

dixebite. Keda wî ne hindik e. Destê Dê (1974), Êdî Dereng bû (1979), Dengê Dil 

(1985), Gundê Me (2006), Heja Emir (2008), Dawet Du Cara Kirin (2005), Heta 

Kengê (2007) pirtûkên wî yên kurteçîroka ne.105 Di warê çîroknûsîyê de em behsa 

Wezîrê Eşo nekin nabe. Sê pirtûkên wî yên çîrokan hene, ku navê wan ev in; Mizgînî 

(1976), Dengbêj Kal Bûbû (1983), Pamp-Sîpan (1986).106 Têmûrê Xelîl, ku wekî 

lêkolîner û rojnemavan tê nasîn, pirtûkek çîrokan nivîsîye bi navê Dengê Xûnê 

(2009).107 Ne mimkun e gava em behsa berhemên çîrokan bikin û em navê Babayê 

Keleş bi lêv nekin. Ew li derdoreke çîrokbêj, dengbêj û qewlbêj mezin dibe. Gelekî 

helbest, çîrok û gotarên wî di rojnameya Rya Teze de tên weşandin. Pîrtûka wî ya 

                                                
104   Xelîl, h.b., r. 105. 
105   Boyîk, h.b., r. 381. 
106   Boyîk, h.b., r. 389. 
107   Boyîk, h.b., r. 462. 



34 

 

kurteçîrokan Nîşanî di sala 1983an de li Yerêvanê tê weşandin.108 Eskerê Boyîk, ku 

ew ji bo Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê wekî çavkanî tê zanîn, xwedîyê gelek 

xebat û berhemên Kurdî ye. Sê pirtûkên wî yên çîrokan hene, ku navê wan ev in; Li 

Çiya (1991), Çîrokên Oda Me (2004), Merivê Bê Derd (2021). Fîlolog, Pêşkeşvan û 

redaktora navdar a Radyoya Yêrêvanê Sîma Semend xwedî çend pirtûkên çîrokan e. 

Navê pirtûkên wê Xezal (1961), Du Şahî (1967) û Guman (1982) e. Helbet ew hêjayê 

pesindayînê ye, ji ber ku ew tekane jin bû, ya ku wê demê nivîskarî dikir.109 

Hovakim Margaryan, ku ew wekî Nûrî Hîzanî dihat naskirin, Zargotina Kurdî baş 

nas dikir. Bi eslê xwe Ermen bû lê li nav Kurdan mezin bûbû û berhemên xwe bi 

Kurdî dinivîsand. Pirtûka wî ya çîrokan Şewqa Sibê di 1934an de hatiye çapkirin.110 

Ji ber ku komên şanoyan li nav civaka Kurdên Sovyetê rastî eleqeyên mezin 

hatine, nivîskar û rewşenbîrên Edebîyata vê deverê, xwe ji nivîsandina şanonameyan 

bêpar nehiştine. Hinek şanoname ji ber eleqeya mezin a temaşevanan, bi salan ji ser 

dikê nehatine xwar, serbilindî ji nivîskarê xwe re çê kirine, hinek ji wan jî qet 

nehatine pêşberî temaşevanan, lê gihîştine ber destê xwendevanan. Herwisa hinek ji 

wan bûne pîyes û di Radyoya Yêrêvanê de hatine weşandin. Piştî salên 60î 

hejmareke zêde şanoname hatine nivîsîn. Hinek ji wan ev in; Huba Bêdil (1964) ya 

Îsmayîlê Dûko, Zarîna Çîya (1989) ya Ezîzê Gerdenzerî, Bêqelen ya Ferîkê Ûsiv, 

Remo, Şemo, Temo (1970) ya Wezîrê Eşo û Sinco Keça Xwe Dide Mêr (1980), Heyf, 

Birînên Rojên Bihorî yên Eskerî Boyîk, Sîyabend û Xecê ya Tosinê Reşîd, 

Elenewêrek û Mem û Eyşê yên Xelîlê Çaçan, Gulîzer ya Emînê Evdal, Hisret ya 

Hraçya Koçar, Gîkor ya H. Tûmanyan.111 

Di salên pêşîn ên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de berhemên ku tên 

nivîsandin bi piranî pexşan in û parek zêde jî karên zargotin û berhevkarîyê ne. 

Gelekî sal di ser re derbas dibin heta ku helbestvan tevî berhemên xwe yên helbestan 

tevlî vê edebîyatê dibin. Di serî de herçiqas bêhna hubra berhemên Rûsî û Ermenkî ji 

wan tê jî, salên di pey re resenî û xwemalîyek mezin çê dibe bi wan re. Bi taybetî 

piştî salên 60î, gava ku xwendekarên Kurd ên perwerdekirî tevlî vê edebîyatê dibin û 

                                                
108   Boyîk, h.b., r. 455. 
109   Boyîk, h.b., r. 373. 
110   Boyîk, h.b., r. 27. 
111   Xelîl, h.b., r. 24. 



35 

 

têkilî bi Edebîyata dinyayê û Kurdên deverên din re çê dikin, şêwaz û awayên xwerû 

diafirînin û li ser vê qelema xwe tûj dikin. Temayên nû, ên wekî welat, xerîbî, sirûşt, 

netewetî, hesret û evînîyê dibin temayên sereke. Hestên millî û hişyarkirina netewî 

dibin para yekemîn. Berîya wê cara yekem Qaçaxê Mirad di helbesta xwe ya bi navê 

Hisret de behsa Kurdên derveyî Sovyetê kiribû, piştî salên 60î ev tema dikeve pêşîya 

hemû temayên din û nexasim di helbesta Kurdî de xuya dibe.112 

Helbestvanên navdar Fêrîkê Ûsiv, Şikoyê Hesen û Qaçaxê Mirad di serî de 

berê xwe didin folklor û helbesta klasîk û ji wir rêyekî nû peyda dikin. Di pey wan re 

Egîtê Şemsî, Rizalîyê Reşîd û Eskerê Boyîk jî heman tiştî dikin, pişta xwe dispêrin 

helbesta klasîk a Kurdî û gavên nû diavêjin. Mîkaîlê Reşîd, şêweya nû ya Ewropaî bi 

kirasê Kurdî diceribîne û bi vê berdewam dike. Sihîdê Îbo û Simoyê Şemo didin pey 

wî.113 Gava em qala helbesta Kurdî ya civata Kurdên Sovyetê bikin hewce ye em van 

navan jî bi bîr bînin, ku wan bi qelema xwe Kurdî neqişandine; Baxçeyê Îsko, Ezîzê 

Îsko, Cerdoyê Esed, Şerefê Eşir, Şamîl Eskerov, Tosinê Reşîd, Çerkezê Reş, Korda 

Mad (Ezîzê Cewo Mamoyan), Ezîzê Gerdenzerî, Egîdê Ehmed, Vanîkê Elîxan, 

Torinê Ozman, Barîyê Bala, Paşayê Erfût, Mecîtê Silêman, Cemalê Ûsiv, Svêtlana 

Silêman, Zîna Emer û wd.114 Fêrîkê Ûsiv û Şikoyê Hesen bi qelema xwe ya xurt 

pêşengîya vê demê dikin. Êşa nav gel, bi xwe re digerînin û her tînin ziman. Dilê her 

neferekî Kurd, dikin nav dilê xwe û pê re dijîn, heta ku karibin. Şikoyê Hesen çawa 

ku bi tijî kul û keser tê dinyayê wisa jî bi tijî kul û keser ji vê dinyayê bar dike diçe. 

Pirtûka wî ya pêşîn berhevoka helbestan Qalçîçek e, ev berhevok di 1961ê de çap 

dibe. Ew bi vê berhevoka xwe, li nav civata Kurdên Sovyetê deng vedide. Di 

rojnameya Rya Teze de gotar li ser tên nivîsîn. Teknîka helbestên wî ya helbestên 

klasîk bûn, lê zimanê wî sade û yê axaftinê bû. Ji ber ku zarokatîya xwe li nav 

xwezaya çîyayê Elegezê derbas kiribû, piranîya helbestên xwe jî li ser xweşikbûn û 

bedewîya xwezayê dinivîsî.115 Di 1965an de berhevoka wî ya duyem bi navê 

Tembûrê Kurda tê çapkirin. Gelek helbestên wî yên di vê berhevokê de paşê dibin 

stran û dikevin devê gel, wekî helbesta wî ya navdar Zimanê Kurdî. Berhevoka wî ya 

                                                
112   Reşîd, h.b., r. 209. 
113   Reşîd, h.b., r. 209. 
114   Xelîl, h.b., r. 23. 
115   Boyîk, h.b., r. 95. 



36 

 

sêyem Meremê Dilê Kurd e, ku di 1970an de tê çapkirin. Di 1977an de, salek di pey 

mirina wî re berhevoka wî ya çarem Perwezê Wetîn çap dibe. 

Bêguman di nav helbestvanên Kurdên Sovyetê de, yê herî navdar û berhemdar 

Fêrîkê Ûsiv e. Ew bi hunera xwe ya xurt gul vedide li mêrg û çîmenên Elegezê, li 

newal û kanîyên Pampa xwe ya kubar û mîna Bûkan. Bêhna gul û kulîlkên Elegezê 

tên ji helbestên wî yên xwezayê, wisa jî bîranînên zarokatîya wî. Derd û kulên gel bi 

hostetî raxistîye ber me û evîna xwe ya welat her anîye bîra me. Wekî Şikoyê Hesen, 

gelekî helbestên wî jî dibin stran û di nav gel de tên gotin. Pirtûkên wî dibin 

dîyarîyên dost û hevalan. Helbestên wî dibin mêvanên şîn û şahîyan. Berhevoka wî 

ya pêşîn a helbestan bi navê Çavkanî (1961) tê weşandin. Ev pirtûka wî di demeke 

kin de tê firotin û diqede. Bijîşkê navdar Sihîdê Îbo di rojnameya Rya Teze de 

gotareke berfireh li ser vê berhemê dinivîse û qîmeteke mezin didê.116 Berhevokên 

wî yên din jî rastî eleqeyên mezin tên, ku navê wan ev in; Gula Elegezê (1964), 

Lîrîka (1967), Destana Ûsivê Nevya (1973), Narê (1977), Hisretdefter (1984), Dinya 

Delal (1987). Çîrokehelbestên wî yên ku wekî destan tên qebûlkirin, jiyan, xweza û 

civaka gundê wî bi xwe temsil dikin. Destanên wî Hisret, Rihana Reşo, Rizayê 

Kurmet, Dewatiyê Dîlbend û şanoya wî Bê Qelen û gelek afirandinên wî yên din ji 

jiyana gundê wî bi xwe ne. Gava xwendevanekî van berheman dixwîne, li nav gund 

digere, însanên wî, deşt û çîyayên wî nas dike, bi şivan re diçe ber pez, bi jinan re 

nan li tenûrê dixe, bi ciwanan re dilîze, bi kal û pîran re digîrî. Fêrîkê Ûsiv ji gundê 

xwe Pampê (Sîpan) pir hez dikir û bi hunera xwe ya xurt bi xwendevanan jî dida 

hezkirin. Me qala destanên wî kir, divê em van destanên wî yên din jî ji bîr nekin; 

Ûsivê Nevîya, Xewna Mîrmih, Hubê Xwedêhiz û Heja Hêle. Heja Hêle ne tê de, ew 

ên din bi naveroka xwe nimûneyên zargotinê ne.117 Destanên wî Dewatîya Dîlbend, 

Rihana Reşo û Rizayê Kurmet jî trajedyayên biçûk ên ji bûyerên rastîn û dîrokî ne.118 

Fêrîkê Ûsiv herçiqas di hêla helbestvanîyê de nav û dengê xwe belav kiribe jî, 

ew di wergerandina berhemên bîyanî de jî hosteyekî bêqisûr e. Ji kesên wekî William 

Shakespeare, George Gordon Byron, Heinrich Heine, Aleksandr S. Puşkin, Mihail 

                                                
116   Boyîk, h.b., r. 263. 
117   Boyîk, h.b., r. 278. 
118   Boyîk, h.b., r. 279. 



37 

 

Lermantov, Sergey Yesenin, Sayat Nova û gelekên din wergeran kiriye.119 Hindek 

stranên ku wî ji helbestvan û dengbêjê navdar ê Ermen, Sayat Nova, wergerandine, ji 

alîyê stranbêja navdar Aslîka Qadir ve di Radyoya Yêrêvanê de hatine xwendin.120 

Di dawiyê de, em dikarin bibêjin ku hebûna Kurdan li Kavkazê dîrokeke dirêj 

û tevlihev e, ku ji serdema kevnare heta niha berdewam kiriye. Bi avabûna Yekîtiya 

Sovyetê, Kurdên Kavkazê bi awayê fermî wekî miletekê tên nasîn û rêya xwendin û 

nivîsandinê li ber wan tê vekirin. Her çend di dema Stalîn de rastî zilm û zordarîyê 

hatibin jî, piştî wî derfetên nû çê dibin û Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, ji berê 

geştir dibe. Bi xebat û nivîsên gelek edîb û rewşenbîran, ziman û çanda Kurdî tê 

parastin û pêş xistin. 

1.4. Teorîya Realîzma Sosyalîst 

Mirov dikare Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, di nav edebîyata giştî ya 

Sovyetê de wekî beşeke biçûk qebûl bike ku ev edebîyat li gorî taybetmendîyên 

Realîzma Sosyalîst ava bûye. Di bin çarçoveya polîtîk a Sovyetê de, tu derfet ji bo 

çêkirina edebîyateke cûda tunebû; rejîmê, bi sansureke giran li ser hemî cureyên 

weşanan kontrol hebû. Ji ber vê yekê, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, wekî 

naverok û şêwaz, bi tevayî li gorî îdeolojîya Sovyetê saz bûye, ku ev jî teorîya 

Realîzma Sosyalîst e. Li ser vê binyadê, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê bi piranî ji 

alîyê Kurdên Êzîdî ve hatiye berhemanîn, ku di encama şerên dirêj ên di navbera 

Împeratoriyên Rûs û Osmanî de xwe li Rûsan girtibûn. Bi vê sedemê, ev edebîyat 

xwe li ser sosyolojîyeke diyar a Kurdewarî datîne, ku rû û rûyên komeke etnîkî ya 

paşdemayî jê xuyaye..121 Di vê edebîyatê de, têkilîyên civakî, dîrokî û çandî yên 

Kurdên êzîdî bi awayekî berbiçav têne nîşandan. Bi vî rengî, ev edebîyat ne tenê 

qeydeke çandî û zimanî ye, lê di heman demê de şahidê guhertinên mezin ên dîrokî û 

civakî ye, ku vê koma etnîkî, di navbera du împeratorîyên mezin de ew tecrube 

kiriye. Loma, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê ne tenê wekî beşek ji Edebîyata 

Sovyetê, lê wekî dîmeneke taybet ji çanda Kurdî jî tê dîtin. 

                                                
119   Boyîk, h.b., r. 263. 
120   Boyîk, h.b., r. 264. 
121  Zülküf Ergün, “Ducemseriya Realîzma Soayalîst di Romanên Erebê Şemo û Heciyê Cindî de”, e-

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, 9(2), 2017, r. 644-661. 



38 

 

Binaxeya Realîzma Sosyalîst a felsefîk digihîje felsefeya marksîst, ya polîtîk 

digihîje tevgera Bolşevîzmê û ya estetîk û edebî jî digihîje Edebîyata Rûsî ya Klasîk. 

Binaxeya herî kevin a Realîzma Sosyalîst jî digihîje nivîskar, feylesof û rexnegirê 

Rûs N. G. Çernişevskî (1828-1889) ku, ew li ser têgihîştina vê hunerê sekiniye û 

berhemên xwe li ser estetîka vê teorîyê daniye. Çernişevskî, di 1855an de teza xwe 

ya doktorayê bi navê Boçûna estetîk a hunerê ber bi rastiyê ve parastiye. Fikra sereke 

ya vê tezê ev e: “Ya xweşik, jiyan bi xwe ye.” Herwiha li gorî Çernişevskî “jiyan, bi 

awayê ku em dixwazin wê bibînin xweş e.” Ev hevok, bi temamî binyada estetîka 

marksîst pêk tîne. Çernişevskî, vê têgihîştina estetîka xwe di romana xwe ya bi navê 

Şto Dyelat? (Çi Bikin?) de xwestiye bi awayekî pratîkî nîşan bide. Wî di vê romana 

xwe de hêza edebîyatê ya li ser sîyaset û perwerdehîyê destnîşan kiriye. Lehengê 

Çernişevskî, ewil pirtûkan dixwîne xwe bi pêş dixe, piştre bi rêya edebîyatê, kesên 

derûdora xwe ji gelemşeyên jiyanê rizgar dike. Bi rêya lehengê xwe, fikrên xwe yên 

sîyaset û felsefeyê digihîjîne xwendevanan.122 

Binyada esasî ya Realîzma Sosyalîst, felsefe û îdeolojîya Marksîst e. Di 

berhemên afirînerên Marksîzmê, Marks û Engels de, digel ku li ser edebîyatê fikrên 

zêde tunene jî, dîsa di wê fikrê de ne ku guherîna şikl û naveroka berhemên hunerî bi 

guherîna civakê re hevyek e. Herwiha ji bo Marks û Engels edebîyat, ji bo têkoşîna 

îdeolojîyê girîng e. Piştre ev fikr, ji gotara V. Lenîn ya bi navê “Teşkîlata Partîyê û 

Edebîyata Partîyê” re bû sermijar. Ev gotara ku ji bo weşanên partîyê hatibû nivîsîn, 

demekê bi şûn ve di warê edebîyat û hunerê de dibe “Binyada Teorîk” a polîtîkayên 

Partîya Komunîst a Sovyetê. Li gorî Lenîn, nivîskarê ku dixwaze rastîyê têbigihîje, 

ne tenê yê xwe, herwiha fikr û hestên derûdora xwe û civaka xwe jî nîşan dide. Loma 

li gorî Lenîn, edebîyateke serbixwe û bêalî ne mimkun e. Ev boçûn, dibe binyada 

têgihîştina Edebîyata Sovyetê û Realîzma Sosyalîst jî li gorî vê fikrê tê sazkirin. 

Herweha bingeha esasî ya vê têgehê jî, têgihîştina hunerî ya Marksîst-Lenînîst danî. 

Li gorî vê “Huner pêwîstîyên civak, çîn, komên estetîk û cîvakî bi cih tîne, şikil dide 

dinyaya menewî ya ferdan, norm û fikrên ku ji paşila çandê derketine li ferdan belav 

dike.123 

                                                
122   Leyla Tagızade, h.b., r. 10. 
123   Leyla Tagızade, r. 10. 



39 

 

Realîzma Sosyalîst ku bi Lenîn re di nav Edebîyata Sovyetê de belav dibe, ne 

bi awayekî tundewarî û zordarî ye, lê di dewra desthilatdarîya Stalîn de, Partîya 

Komunîst a Sovyetê rêyek tenê daye pêşîya nivîskaran, ku ew rê jî pesindayîna 

sîstema sosyalîzmê ye. Bi serkêşîya rêhevalê Stalin, Jdanov, edebîyateke partîperest 

tê avakirin.124 Di hemû berheman de îdeolojîya Sosyalîzm-Komunîzîmê serwer e. 

Yek ji armancên sereke ku tê qebûlkirin endazyarîya civakî ye. Afirandina welatîyên 

nû yên Sovyetan cihê herî giring digre di vê îdeolojîyê de.125 Ev yek, vê gotina 

nîvîskarê desthilatdarîya Stalîn, Karl Redek piştrast dike ku wî di “Kongreya 

Diyarkirina Rê û Rêbazên Edebîyata Realîzma Sosyalîst” de wiha gotiye: 

Rastî, ne ew e ku tenê hilweşîna kapîtalîzmê û çanda wê ya rizandî nişan 

bide, di heman demê de nîşandayîna civakeke nû û afirandina çîneke nû 

ye ku bi wê çînê çandeke nû jî bê afirandin.126 

Jdanov, dîsa di heman kongreyê de li ser vê yekê wiha dibêje: 

Divê Edebîyata Sovyetê, bi lehengên erênî were têr û tijekirin. Bila ev, 

wekî xeyalekî utopîk neyê dîtin. Lewra ev leheng, însanên pêşerojeke 

plankirî ne.127 

Li gorî Realîzma Sosyalîst, rastîya ku di hunerê de ye, rastîya civakî ye. Ev 

rastî, di nav pêşketina şoreşê de tê dîtin û ji bo pedagojîya çîna karker tê bikaranîn.128 

Lehengên vê edebîyatê, ku ji bo perwerdekirin û terbîyekirina welatîyan hatine 

afirandin, bi cewherên payebilind hatine dagirtin. Ev lehengên ku fezîleteke polîtîk 

nîşan didin, dibin rêberê rêya rast û mînakeke bêhempa ji bo gel.129  

Bêguman, Realîzma Sosyalîst, bi awayekî berbiçav, hunerê wekî amûreke 

sîyasî dibîne ku divê hem rastîya niha nîşan bide hem jî plansazîya paşerojeke 

sosyalîst bike. Di vê çarçoveyê de, lehengên vê edebîyatê, bi taybetmendîyên îdeal û 

                                                
124   Berna Moran, Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İletişim, İstanbul, 2009, s. 52.  
125   Haşim Ahmedzade, Ulus ve Roman, Pêrî, İstanbul, 2004, s. 49. 
126   Berna Moran, h.b., r. 54. 
127   Berna Moran, r. 61. 
128   Berna Moran, r. 53. 
129   Alan, h.b., r. 197. 



40 

 

erênî, ne tenê refleksa civakê ne, her wiha mînakên pêşeng ên ji bo guhertinê ne. 

Armanca bingehîn ew e ku xwendevan, bi navgînîya hunerê, ji bo avakirina civaka 

nû ya sosyalîst bêne teşwîqkirin an jî perwerdekirin. Ji ber vê, em dikarin Realîzma 

Sosyalîst wekî rêbazeke perwerdehîyê jî bi nav bikin. 

1.4.1. Têkilîya realîzma sosyalîst bi edebîyata kurdî ya êwra sovyetê re 

Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê bi temamî li ser hîmên Realîzma Sosyalîst 

ava dibe. Di berhemên vê edebîyatê de, ji bo guherîna Kurdên vê herêmê, 

nasnameyeke ku bi nirxên sosyalîzmê hatiye ristin, tê pêşkêşkirin.130 Ji ber rêgezên 

Realîzma Sosyalîst, berhemên vê edebîyatê, hewla guherîna civakê di xwe de 

dihundirînin. Armanca van berheman, helbet ne tenê avakirina pergaleke nû ya 

civakî ye. Bêguman ew şahidê rabirdûyê ne jî û bi qasî ku di van berheman de em 

serkeftina tîpên erênî dibînin, em binkeftin û pûçbûna tîpên neyînî jî dibînin.131 

Lewra li gorî rêgezên Realîzma Sosyalîst ev jî mecbûrîyetek e, ku xwendevan yanî 

civak têkeve nav wê bawerîyê ku sosyalîzm hebe serkeftin heye, ji xeynî wê her 

binkeftin e. 

Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, ne encamek vejîna neteweyî an jî 

pêşveçûnên çandî yên xwezayî ye. Ev edebîyat, di bin şert û mercên guncaw ên 

sîyasî û civakî de, bi alîkarîya dewletê, ji bo pêşketinê derfetan dibîne û berheman 

diafirîne, ku ev berhem jî, bi awayê fikrî, ji manîfestoya sosyalîzmê pir ne dûr in. 

Wekî nimûne em dikarin van berheman bi nav bikin, ên ku li nav Edebîyata Kurdî ya 

êwra Sovyetê bi ruhê îdeolojîya Sosyalîzmê hatine nivîsîn û hişyarkirina gel ji xwe re 

kirine armanc; Romanên Erebê Şemo Şivanê Kurmanca, Jiyana Bextewar, Hopo û 

Dimdim, Romana Hewarı̂ ya Heciyê Cindı̂, romana Kurdê Rêwî ya Sehîdê Îbo, 

romana Bawerî ya Ahmedê Hepo, romanên Eliyê Evdilrehman Gundê Mêrxasan, 

Xatê Xanim, Şer Li Çîya, romana Dê û Dêmarı̂ ya Egı̂dê Xudo, romana Fîncana 

Ferfûrîyê ya Ezîzê Gerdenzerî. 

                                                
130 Mehmet Nur Yavuzer, “Panoramaya Nasnameya neteweyî di Romana Êwra Kavkazê de (1935-

1991)”, Edîtor; M. Zahir Ertekin-Mehmet Yıldırımçakar, Destpêka Romana Kurdî, Peywend, Van, 
2020, r. 55. 

131 Mehmet Yıldırımçakar, “Bi Perspektîfa Hînwerîya Lehengên Erênî Tîpê Şoreşger ê Rûs di Romana 

Kurdê Rêwî ya Sehîdê Îbo de”, Edîtor; M. Zahir Ertekin-Mehmet Yıldırımçakar, Destpêka 
Romana Kurdî, Peywend, Van, 2020, r. 156. 

 



41 

 

1.4.2. Minetdarîya ji sovyetan re 

Bi avabûna Sovyetan re, ligel miletên din, li nav Kurdên Sovyetê jî guhertineke 

mezin û sîstematîk a çandî, aborî û civakî dest pê dike. Bi polîtîkayên fermî yên 

rêvebirîya Sovyetan, Kurd tevlî çalakî û xebatên xurtkirina destkeftîyên şoreşê dibin. 

Ev civaka ku hertim stûxwar û bêderfet bûn, hatina Sosyalîzmê bi dil û can qebûl 

dikin û ji bo avabûna civaka nû li çareyan digerin, dixwînin, dinivîsin, dilîzin, 

dibêjin, berhev dikin. Wekî Îsmet Konak jî anîye ziman, Qamyona tijî ya 

qûrabîyeyan berê xwe dabû kuçeya Kurdan jî û Kurdan şoreşa Cotmehê bi kêfxweşî 

pêşwazî kiribûn. Şoreş, çawa ku li nav herkesî wekî rêya rizgariyê dihat dîtin, wiha li 

nav gundî û xebatkarên Kurd jî hatibû erêkirin.132 

Ji destpêka Şoreşê, sala 1917an, heta hilweşîna Sovyetan, Kurdên Sovyetê 

hemû gavên xwe li gorî rê û rêbazên fermî yên rêvebirîyên komarên Sovyetan 

diavêjin. Ew, di sazîyên dewletê de dixebitin û wekî berpirsîyarên dewletê 

tevdigerin. Polîtîkayên tund ên dema Stalîn wekî meseleyeke şexsî dinirxînin û ji 

dewletê naxeydin. Wekî mînak em dikarin behsa Erebê Şemo bikin. Di dema 

rêvebirîya Stalîn de, nêzîkê nozdeh salan li Sîbîryayê sirgûn dimîne lê gava Stalîn 

dimre û vedigere, mîna ku sûncê kesekî din an jî Sovyetan bi xwe tunebe, dest bi 

nivîsandina berhemên xwe yên nû dike û wekî berê dîsa pesnê Partîya Komunîst û 

Sovyetê dide û minetdarîya xwe ji wan re tîne ziman. Helbet em dikarin sebebên 

cuda bibînin ji vê re. Ya pêşîn sansur e, ku bêyî destûra komîteyên kontrolkirinê tu 

nivîs nedihatin pêşîya xwendevanan. Ya duyem wefadarî ye. Wekî ku me di serî de jî 

got, hem di bin hukmê Osmanîyan de, hem di bin hukmê Împeretorîya Rûsan de tu 

mafê însanî yên Kurdan tunebûn, lê piştî Şoreşa Cotmehê, her tişt diguhere. 

Di romanên Kurdî Yên Sovyetê de, tişta ku zêde rastî me tê, yek jê minetdarîya 

ji Sovyetan re ye. Di van romanan de, gelek caran em dibînin ku nivîskar dev ji 

neqilkirina mijarê berdidin, dest bi pesindayîna dîwana Sovyetê, Partîya Komunîst, 

Lenîn û Bolşevîkan dikin. Vê yekê carna bi xwe, carna jî bi devê lehengên xwe 

dikin. 

                                                
132   İsmet Konak, Sosyalist Kürtler, s. 233. 



42 

 

Di romana Hopo ya Erebê Şemo de razîbûn û minetdarîya Kurdan a ji Sovyetê 

re, tim tê pêşberî me. Li gor vê pirtûkê, Kurdên ku di bin hukmê Osmanî, axa, beg û 

şêxan de rastî zilm û zordarîyê dihatin, bi saya Artêşa Sor azad bûne. Herwiha 

wefadarîya welêt li ber dilê wan çêdibe, ku teqsîr nakin li hember faşîstan can û ruhê 

xwe bidin. Di “şerê wetenîyê” de, ku ev şer di navbera Sovyet û Împeretorîya 

Almanyayê de bû, jin, ji bo zilamên xwe yên ku diçin şer nagrîn, serûçavên xwe 

venarûn. Bereksê wî, ji ber ku mêrên wan dê ji bo “weten” şer bikin kêfxweş 

dibin.133 

Di destpêka romana Jiyana Bextewar de, berawirdîya ku di navbera Rom û 

Rûsan de tê kirin, piştî ku Kurd koçberî Sovyetê dibin, dibe berawirdîya Bolşevîk û 

Molşevîk, karker û milkedaran. Carna çardeh dewletên Emperyalîst ên Ewropî jî para 

xwe ji vê berawirdîyê distînin.134 

Li gorî Sosyalîzmê perwerde, ji bo terbîyekirina mirovan pêwîst e. Perwerde 

nebe, ne mimkun e hînkirina îdeolojîyê bigihêje serî. Mistoyê di van her du romanan 

de, Ereb bi xwe ye ku ewil golikvanî û wergêrîya zimanan dike, piştre dest bi 

xwendinê dike. Dê paşê jî bibe endamê Partîya Bolşevîkan, bixwîne, tezên Lenînê ku 

xwediyê milletê belengaz û kesîban e, hîn bibe û ji milletê xwe re bixebite.135 

Xwendina ku bi xêra Lenîn û Bolşevîkan dikeve nav Kurdan, dibe sedema 

hişyarbûnekê di nav Kurdan de, bi taybetî jî di nav jinên Kurd de. Dibistan vedibin, 

keç û xortên mîna Zînê û Hesen dibin xwende û ji gundên xwe re xizmetê dikin. 

Edetên berê yên xerab, wekî qelendayîn û bi zorê keçbirin an revandin ji holê 

radibin. Lewra keçrevandin ne şanê Komunîstan e.136 Ew edeta ku, ji dêvla qelendekî 

mezin keçikeke ciwan bo zilamekî zewicandî, salmezin û têrpere dihat dayîn, kevin 

dibe. Mîna berê êdî xwediyê qîzan ne bav û birayên wan in ku wan bidine mêr, lê 

xwediyê qîzan dîwana Sovyetê ye.137  

Gava mirov van romanan dixwîne dibêje qey ew daxwaza welatekî serbixwe, 

ku di dilê her Kurdî de ji xwe re quncikek peyda kiriye, hatiye cih. Çimkî ew têkilîya 

                                                
133   Erebê Şemo, Hopo, Lîs, 2016, Diyarbakır, r. 18, 50. 
134   Erebê Şemo, Jiyana Bextewar, Deng, 1994, İstanbul, r. 164. 
135   Şemo, J. Bextewar, r. 154, 161. 
136   Şemo, Hopo, r. 246. 
137   Şemo, Hopo, r. 124 



43 

 

herrojîn, ya ku Kurd bi dewletên serdest re dijber in, li vir berovajî dibe. Kurdên ku 

di dîrokê de çîyayî, kovî, dijwar û serhildêr tên nasîn, di navbera wan û dewletan de 

hertim şer heye, li vir bûne hezkir û minetdarê Sovyetê. Ji bo pêşketina Komunîzm û 

Sovyetê bi dil û can dixebitin. Ji bo Sovyetan, bi faşist, axa, milkedar, daşnak, 

Emberyalîst û Kapîtalîstan re şer dikin, dibin eskerên sor, dikujin, birîndar dibin û 

tên kuştin. Nahêlin zirar bigihêje Sovyetê. Lewra hemû hebûna wan bi saya 

Komunîzmê ye, bi wê pêş ketine û jiyana bextewar bi wê bûye para wan. Bi saya 

serê dîwanê, jiyana bextewar bi pakî berdewam dike û diçe. 138 

Ev dîmênên dilsozî û welatparêzîyê, ku ji bo parastina destkeftîyên Sosyalîzmê 

can tên fedakirin, peyamên xurt dide xwendevanên ne Kurd jî. Bi vê yekê, ne tenê 

rewşa Kurdan a nû di nav sîstema Sovyetê de tê ronîkirin, herwiha peyama yekîtîya 

hemî miletên Sovyetê di bin banê Partîya Komunîst de tê xurtkirin. Di van berheman 

de, ne tenê Kurd, lê hemî miletên Sovyetê tên temsîlkirin. Yanî, Edebîyata Kurdî ya 

Êwra Sovyetê, di çarçoveyeke berfirehtir de, esasen amûrek e ji bo hewldanên 

Partîya Komunîst, ku armanc jî çêkirina nasnameyeke nû ji bo Sovyetê ye. 

Di vê çarçoveyê de, Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, herçiqas wareke hunerî 

be jî, ji ber hîmên Realîzma Sosyalîst, wekî platformeke ragihandin û endezyarîyê ya 

sîstema Sovyetê kar kiriye. Berhemên wekî Hopo, Jiyana Bextewar, Morof û Hewarî 

ên vê edebîyatê, bi lehengên erênî yên bi nirxên Sosyalîzmê xemilandî, hem 

guhertinên civakî yên Kurdan di bin banê Sovyetê de nîşan didin, hem jî 

xwendevanan ji bo xebata bi dilsozî ya ji bo civaka nû teşwîq dikin, Bi vî awayî, 

hewl didin ku nasnameyeke kolektîf a Sovyetî ava bikin. 

                                                
138 Mûrad Celalî, “Di romanên Erebê Şemo Jiyana Bextewar û Hopo de: Tîpên Şoreşger ên 

Romantîk”, Nûbihar, 126 (Jimara Taybet), 2014, r. 75. 

 



 

 

BEŞA DUYEM 

2. TÊGEHA "EMRÊ TEZE" DI ROMANÊN KURDÎ YÊN 

ÊWRA SOVYETÊ DE 

2.1. Danasîn û Analîzeke Kurt  

Her du romanên Erebê Şemo, Hopo û Jiyana Bextewar, wekî du cildên kitêbekî 

bên hesibandin, dê şaş çê nebe. Ji ber ku, ji hemî alîyan ve hev û du temam dikin. Di 

Jiyana Bextewar de, destpêkê em rastî ew jiyana baxtewar nayên lê gav bi gav 

amadehîya wê tê kirin û ew jiyana zor û zehmet a Kurdên Serhedê, ku di despêka 

pirtûkê de li ser wan hatiye sekinandin, êdî ber bi bextewarbûnê ve diçe. Li şûna 

neyînî û tundîyên salên berê, demên xweş û aram dest pê dikin. Şerê di navbera 

dewlet, karker û milkedaran de xilas dibe, jiyaneke nû dest pê dike. Kurdên ku li 

Sovyetê bi cih bûbûn jî, ji vê jiyana nû para xwe distînin û jê re dibêjin Emrê Teze. 

Di vê jiyana nû de ne şer û pevçûn, ne bîr û bawerîyên pûç, ne erf û edetên paşverû lê 

wekhevî, zanîn, aştî û kêfxweşî heye. Herwisa di Hewarîya Heciyê Cindî, Morofa 

Eliyê Evdilrehman û Dê û Dêmarîya Egîdê Xudo de em rastî van nîşaneyan tên. Di 

van romanan de ev dema nû, wekî muqayese li hemberî dema berê, ku di wê demê de 

hertim şer, pevçûn û birçîtî hebû, hatiye nîşandan. Hewildana nivîskarên van 

romanan li ber çav e ku dixwazin nîşan bidin ew demên şer, zilm û zorê li paş mane, 

êdî dem dema xebat û kirinê ye ji bo miletê xwe û dîwana Sovyetê. Lewra divê wisa 

bê zanîn ku ev aramî û jiyana nû bi saya serê dîwana Sovyetê bûye para wan.139 

Jiyana Bextewar, romana Erebê Şemo ya duyemîn e. Ev roman, cara pêşîn di 

1959an de tê çapkirin. Di nav romanên Erebê Şemo de ya herî berfireh e. Nivîskar, 

jiyana êla Sîpkan dike navenda mijarê. Bûyerên dîrokî ji xwe re dike paşxane û li ser 

vê fonê jiyana Kurdên herêma Serhedê û Sovyetê nîşan dide. Qehremanê sereke 

Emerîk e û bûyer li dora malbata wî û Kurdên vê herêmê pêk tên. Bûyerên di vê 

romanê de li pey hev diqewimin. Zêdebûna bûyeran, heta astekê dibe sedema 

tevlihevîyê jî. Rêyeke ji alîyê nivîskar ve kifşkirî, yan plankirî ku xwendevanan li 

pey xwe bibe, tune. 

                                                
139   Murad Celalî, h.g., r. 75. 



45 

 

Beşeke zêde ya romana Jiyana Bextewar, wekî mekan li devera Serhedê derbas 

dibe û bûyerên ku di romanê de cih digrin, bi temamî bûyerên trajîk ên vê deverê ne. 

Miletê li vir di nav tengasiyê de ye. Piştî ku berê xwe didin welatê Ûrisan, hinekî din 

jî bi zehmetî û dijwariyên jiyanê re rû bi rû dimînin. Lewra Kurdên ku ji şer direvin, 

careke din xwe li nav şer dibînin. Ev, şerê Bolşevîk û Monşevîkan e ku di dawîyê de 

Bolşevîk bi ser dikevin. Paşê, Kurdên koçber li gundan tên bicihkirin. Şertên jiyanê 

yên nû li ber wan tên raxistin. Dest bi karûbarên rojane dikin. Hîmên jiyana nû tê 

avêtin. 

Jiyana Bextewar, bi temamî li ser hîmên Realîzma Sosyalîst hatiye nivîsandin. 

Lehengên erênî, ên di vê romanê de, kesên serkeftî û bêqisûr in. Ew xebatkarên bi 

heysîyet, paqij û zana ne. Ji bo heqî, pêşveçûn, edalet û dostanîyê şer dikin.140 Ew, ne 

bi dilê xwe, lê bi hişê xwe yê îdeolojîk tev digerin. Di rewşên zehmet de jî, civaka 

xwe hêvîdar û bi cesaret dikin. Ew, tu caran ji armanca xwe û ji fikr û ramanên xwe 

dûr nakevin.141 Axa û milkedar jî ewqas zalim û tehdekar in ku, di dema xelayê de, 

wexta ku ji birçîna dest û lingên xelkê diwerimin û dimirin, jixwe li rewşa wan 

nafikirin, bi ser de jî dawetê dikin. Erebê Şemo, di Jiyana Bextewar de, bi van 

hevokan axa û kedxwer mehkûm kirine:  

Gava ku ji ber derê Resûl Axa bîna nanê petî û qeliyê kete nava gund, 

çend kesîb, jin û zarên birçî temûl nekirin, hatine ber mala wî. Ciyê qelî 

diqelandin dûr ve sekinîbûn stûyê xwe xwar kiribûn lê dinihêrîn. Waxtê te 

li wan meriyê birçî dinihêrî, ew pirçûkirî bûn, çavên wan çûbûne kort, 

dest û piyên wan werimîbûn. Ji dûr ve meriv tirê xurt bûne, hema ku 

meriv nêzîkî wan dibû, dihate xuyakirinê wekî ewana werimîne.142 

Hopo, romana Erebê Şemo ya dawî ye. Mirov dikare Hopo, wekî berdewama 

Jiyana Bextewar bihesibîne, ji ber ku lehengên sereke yên her du romanan jî yek in û 

mijar hevûdu temam dikin. Lê Hopo, temayên wekî aramî û kêfxweşîyê bêtir di xwe 

de dihewîne. Bûyerên li ser şer, pevçûn, tevgerên şoreşê, guherînên mezin, hilweşîn 

                                                
140  Boyîk, h.b., r. 137. 
141  Betül Çoban, (2017). “Lehengên Erênî û Şoreşger di Romanên Kurdî yên Sovyeta Berê de”, Wêje 

û Rexne, 9/10, r. 122. 

142  Şemo, J. Bextewar, r. 55. 



46 

 

û wd. ku di Jiyana Bextewar de cî digrin, di Hopo de tunene. Di Hopo de bûyer kêm, 

teswîra çîya û banî, newal û kanîyan zêde ye. Mekan, ne herêmeke berfireh, lê 

gundekî piçûk e, ku ev gund di bin hukmê Sovyetê de ye. Li gund, sîstema 

kolxozvanîyê hatiye avakirin û gundî bi awayekî serfiraz û jidil, di karên gund de 

dişixulin. Zilma beg, axa û şêxan ji holê rabûye. Jixwe serdema desthilatdarîya wan 

qedîyaye. Şerên giran li paş mane. Civak, di nav aramî û serfirazîyê de ye. Bi hatina 

sîstema Sosyalîzmê re, li nav civakê xwendin belav bûye. Ciwanên gundên Kurdan 

diçin bajarên wekî Yêrêvanê, Moskovayê, Tiflîsê û li wir dest bi xwendina bilind 

dikin û diqedînin. Dibin bijîşk, mamoste, rojnamevan, endazyarê çandinîyê û hwd. û 

vedigerin gundê xwe. Li gundê xwe di xebata kolxozê de dibin rêvebir. Di vê romanê 

de, guherîn û peşketina li nav civakê, ast bi ast û bi awayekî eşkere ye. Pergaleke nû 

ava bûye û ev pergal wekî kirasekî li civakê tê dirûtin. Bi hatina Sosyalîzmê re 

mercên jiyanê hêsan bûne. Gundî bi xwe dikin û bi xwe dixwin. Ew, ji xanîyên bin 

erdê derketine. Di hilberînê de teknîka herî pêşketî dixebitînin. Zarok tev dixwînin. Ji 

bo zarokên ku hê naçin dibistanê, bexçeyên zarokan hatine avakirin. Her wisa 

têkilîyên nav malbatê jî guherîne. Jin xwedîmaf û gotin in. Lehenga bi navê Zînê, 

mînaka guherîn û pêşveçûna jinan e. Ew keçeke sêwî ye, xwendiye û bûye endazyara 

çandinîyê û ji bo pêşveçûna gelê xwe ji dil û can dixebite. 

Şemo, bi vê romanê, wêneyê jiyana gundên Kurdên li dora Çiyayê Elegezê 

girtiye, ku ew di bin hukmê Sovyetê de ne. Guherîn û pêşketina di civakê de qeyd 

kiriye. Xwezî û daxwazîyên ku di her sê romanên xwe yên pêşîn de ji bo jiyaneke 

bextewar ji bo gelê xwe dikir, di vê romanê de bi dest dixe. Gelê wî jî, mîna her gelî 

azad dibe. Bi zimanê xwe dixwîne û keda xwe dide xwe. Loma ew her minetdarê vê 

pergalê û dîwana Sovyetê ye û bi devê lehengên xwe, ku di vê romanê de yek ji wan 

Morov e, vê minetdarîyê her gavê tîne ziman: 

- Werin em gişk kasên xwe vexwin eşqî Partîya Lenîn, eşqî Dîwana 

Sovêtê, ya ku azayî da me, em ji qetla Romê xelas kirin, ji destê wan axa, 

beg û miftexuran, ên ku em bi hesabekî bêpere ji xwe ra didane xebatê! 

Lê niha şikur hûn dibînin, em aza dijîn, êdî kesek me naşêlîne! Û niha 



47 

 

gelek cahilêd me, ên mîna Zînê û Hesen, dixebitin, çêdikin emrê teze, 

çêdikin deb û edetên teze. 143 

Di romana Dê û Dêmarî ya Egîdê Xudo de helbet em rastî nîşaneyên dema 

Emrê Teze tên, herwisa tê de berawirdîya edetên kevn û nû jî heye lê bereksê 

romanên din ên Kurdên Sovyetê, ew pevçûna di navbera axa, gundî, kedkar û 

dewletê de, ku diviyabû roman li ser vê bihata sazkirin, ji xwe re cih nedîtiye. Em 

dibêjin “diviyabû”, ne ku ev xwestina me ye, ji ber ku nivîskarên romanên din bi 

tevahî ji vê pirsgirêkê dest pê kirine, da ku mesajên xwe yên ku bi rêya berhemê 

didin, meşrû bikin. Xerabî tunebe, dê çawa behsa qencîyê bê kirin? Herwisa, 

lehengên kedkar ên ku li hemberî xerabîyan disekinin û ji bo welatê xwe, ji bo 

wekhevî, biratî û aramîyê bi dil û can şer dikin, dixebitin, dixwînin û pirsgirêkan 

çareser dikin dê çawa bihatana peydakirin? Jixwe tê zanîn ku di berhemên Edebîyata 

Sovyetê de hertim du karakter hene; karakterên reş û sipî yanî baş û xerab. 

Karakterên baş, ku wekî “lehengên erênî” tên binavkirin, nûnerên îdeal ên civaka nû 

ya Sovyetê tên dîtin, yên xerab jî wekî bermayîyên împeretorîyê tên teswîrkirin ku 

ew astengên li pêş şoreşê ne. Ji bo lehengên erênî, wekî mînaka yekem, em dikarin 

Pavel Vlasov nîşan bidin ku ew lehengê romana The Mother ya Maxim Gorki ye. Di 

destpêka romanê de, Pavel wekî ciwanekî bêdeng, xebatkar û rûken xuya dike, lê di 

dilê xwe de gelekî hêrs e li hemberî neheqî û pergala heyî. Bi rêya xwendinê û 

hevaltîya komên şoreşger, dinyaya wî diguhere. Ew li ser mafên karkeran û pêkanîna 

şoreşê têdikoşe û bi ramanên xwe derdora xwe hişyar dike. Gava ku ew alaya sor ya 

1'ê Gulanê hildide û li kolanan dimeşe, ew dibe wekî sembolekê. Ev çalakî ne tenê 

cesareta wî nîşan dide, lê di heman demê de wî wekî rêberekî karkerên din jî dide 

nasîn.144 Bêguman, em dibînin ku Pavel Vlasov ne tenê karakterek e, ew felsefe û 

îdeolojîya şoreşger ya Sovyetê ye ku Gorkî bi rêya wî dixwaze nîşan bide ku kesekî 

sade jî dikare bibe rêberekî mezin û dîroka civakekê biguherîne. Karakterên wekî 

Pavel, ku ew fedakar, jîr, paqij û zana ne, bêguman ne bi dilê xwe, lê bi hişê xwe yê 

                                                
143   Şemo, Hopo, r. 259. 
144   Maxim Gorky, The Mother, Translated by Hugh Aplin, Alma Classics, 2015. r. 161. 



48 

 

îdeolojîk tev digerin. Di rewşên zehmet de jî, civaka xwe hêvîdar û bi cesaret dikin. 

Ew, tu caran ji armanca xwe û ji fikr û ramanên xwe dûr nakevin.145 

 Di Dê û Dêmarîya Egîdê Xudo de ew xerabîya ku em behs dikin û mijar li dor 

wê diçe û tê, helbet bîr û bawerîyên pûç ên kevin in, ku gel amade ye wan terk bike û 

dewleta Almanyayê ye, ku ew bi Sovyetan re di nav şer de ye. Bêguman, di vê 

romanê de wekî dijmin û neyarê gelan ji xeynî Almanyayê, em rastî bawerîyên pûç 

tên. Ew erf û edetên ku li gorî nivîskar diviyabûn bên terkkirin, hê berdewam dikin û 

dibin sedem ku pirsgirêkên nû peyda bibin, lê aqilê Sovyetê çawa ku li hemberî 

hemû pirsgirêkan disekine, rê li ber van pirsgirêkan jî digre û miletê xwe digihîjîne 

rehetîyê. Di meseleya Xwestina Sîsê bo Îsko (Saşa) de, em vê pirsgirêkê û çareserîya 

wê gav bi gav dibînin. 

Di vê romanê de wekî mekan em diçin gundekî Sovyetê, Mêrgesorê. Mêrgesor 

gundekî xweş û aram e. Karê, jineke ciwan e û li vir di sazîya êtîman de dixebite. 

Cemalê destgirtîyê wî, bi Artêşa Sor re çûye şerê Almanyayê. Şevekê, Karê, gava li 

mala xwe rûniştiye, jinikeke rûs tevî pitika xwe tê li derîyê wê dixe û jê re behsa halê 

xwe yê xerab dike. Roja din gava Karê diçe ser îşê xwe, jinika Rûs tevî nameyekê, 

pitika xwe li mala wê dihêle û diçe. Di nameyê de dibêje ez bêçare bûm û ez ê rojekî 

vegerim. Karê, hem pitika wê mezin dike hem jî piştî ku xebera mirina Cemal digre, 

bi Ûsivê hevalê Cemal re dizewice. Ûsiv jî mîna Cemal yekî baş e lê zewaca wan 

zêde dewam nake. Ew bi erebeya xwe ya bergîran rêwîyan vediguhêzîne. Rojekê, 

gava bi hespên xwe re mijûl dibe, hespek pehînekê li sîngê wî dixe û wî dikuje. Karê, 

dîsa bi tenê dimîne. Lawikê Rûs, ku navê wî Saşa ye, ji xwe re mezin dike û hemû 

jiyana xwe pê ve girê dide. Gundî ji Saşa re dibêjin Îsko. Gava mezin dibe, wekî yekî 

jîr û jêhatî tê nasîn. Dil dikeve Sîsê. Ji ber ku Rûs e lê ne Êzidî ye, dê û bavê Sîsê jê 

ne razî ne, lê gundî dixwazin miradê wan çê bibe, ji ber ku li gorî wan ferqa xortekî 

Êzidî û Îsko tune. Ji dê û bavê Sîsê re dibêjin "Erê Îsko Rûs e lê Rûs ne miletê xerab 

in, bi xêra wan em gihîştine rehetîyê, herwisa Îsko bi xwe li nav Kurdan mezin bûye 

û ji ciwanên Kurdan bêtir rabûn û rûniştin, erf û edetên bav û kalan dizane". Miradê 

herdukan çê dibe û çend roj paşê dêya rastîn a Îsko, bi mêrê xwe yê nû û keça xwe ya 

                                                
145 Betül Çoban, 2017, Lehengên erênî û şoreşger di romanên Kurdî yên sovyeta berê de, Wêje û 

Rexne, 9/10, r. 122.  



49 

 

piçûk re tê gund. Wekî ku di nameyekê xwe de gotibû, Cemal û bavê Saşayê wî li 

Ûkraynayê li kêleka hev şer kirine û gava mirine, wan bi hev re binax kirine, gotina 

xwe dubare dike û tevî Îsko, Sîsê û Karê vedigerine Ûkraynayê. Piştî çend rojan, 

Karê vedigere gund lê Îsko û Sîsê, bi alîkarîya mêrê dêya Îsko, bo xwendina bilind 

diçine Petersbûrgê. 

Di Morofa Eliyê Evdilrehman de wekî dîmenên pêşîn, helbet dîmen û bûyerên 

devera Serhedê tên pêşberî me. Şer û pevçûnên şexsî û civakî, têkilîyên axa, beg û 

dewletan, feqîrî, hejarî, zilm û zorî, tehde… Kêlîyek aramî, parîyek nan hesreta 

gelekan e. Lehengên me yên şoreşger û fedakar Morofê şivan û hevalên xwe ne, ku 

ew ê bi vîn û xebata xwe ya xurt, însanên dora xwe bigîjînin bextewarîya li nav axa 

Sovyetê. Morof, xortekî jêhatî ye û şivanê Xalit Begê ye li devera Bidlîsê. Rojekê ji 

Xalit Begê lêdaneke giran dixwe û bi alîkarîya hevalên xwe, ku Şemo jî yek ji wan e, 

lê dixe diçe zomeke din, cem Memo û Eyşê, ku ew jî feqîr in, wekî Morof 

xizmetkarîya Selîm Begê dikin digel sê keçikên xwe. Morof li cem wan dimîne û bi 

Memo re diçe ber pez. Çend sal şûn de bi keça wan Nûrê re dizewice. Ji ber ku dengê 

wî xweş e, dibe dengbêjê Selîm Begê. Gava ku ev bûyer diqewimin, Morof xeberên 

şerê kedkar û dewlemendên Împeretorîya Rûsyayê li nav şivan û xizmetkarên Selîm 

Begê digerîne. Ew û hevalên xwe, feqîrî û bindestîya xwe hergavê bi lêv dikin, 

hêvîya jiyaneke xweş li nav erdê Rûsan dikin. Biryara xwe didin, plana xwe dikin û 

tevî gelek malbatên zoma Selîm Begê direvin diçin Ermenîstanê, hêla Elegezê. Li vir 

çîroka Morof diqede û bi çîrokeke din pirtûk berdewam dike. Ev çîrok, li ser temaya 

bextewarîyê hatiye sazkirin. Rojên zilm û tehdayê li paş mane, Kurdên Kavkazê 

ketine bin perê Sovyetê, loma di nav rehetîyê de ne. Silêmanê nexweş, piştî ku rojên 

berê ên zilm û zordarîyê tîne bîra xwe, ji niha re şikur dike û spasîya xwe li Partîya 

Komunîst û Lenîn dike, bo ku ev derfet dane wan. Lê xeyaleke wî heye û berî ku 

bimre dixwaze bi lêz pêk were. Xeyala wî ev e, zarokên xwe Mehmed û Kewserê 

bide ber xwendinê. Helbet, piştî ku dimre ev xeyala wî pêk tê. Dayka Mehmed û 

Kewserê, Mirdêsî, xeyala mêrê xwe ji bîr nake û zarokên xwe dide ber xwendinê. Ew 

jî xwendina xwe bi serkeftî temam dikin û ji bo xizmeta miletê xwe û Sovyetê dest bi 

kar dikin. Helbet ew ne bi tenê ne, em dibînin ku gelek ciwanên gund êdî bûne 



50 

 

xwende û ji hev re nameyan dişînin. Dilê xwe li nav gul û çîçekan, li ber av û baya 

hênik a xwezaya Elegezê ji hev re vedikin, evîna xwe eşkere dikin. 

Hewarîya Heciyê Cindî, ji du beşan pêk tê. Beşa yekemîn wekî bîranîn e û tê 

de behsa serborîyên xwe yên ku li nav Kurdên Sovyetê digere dike. Ew di vê beşê de 

li pey çîrokên berîya Sovyetê digere û bi çend şahidan re hevdîtinan dike. Ji wan 

şahidan yek jê Apê Şewêş e û yê din hevalê Apê Şewêş, Moskov e. 

Ji axaftin û nîşaneyan, em fam dikin salên destpêkê ên Sovyetê ne. Kurd, ji şer 

û pevçûnan xelas bûne, bi kar û barên xwe yên rojane re mijûl dibin, jiyaneke aram û 

bi xebathezî dijîn. Birînên salên borî tên dermankirin, kêmasî tên temamkirin û 

îmkanên berdest tên zêdekirin. Bi qalkirina bîranînan, car caran em diçin serdemên 

berî sovyetan, dîmenên êş û tehdeyan li pêşberî me rêz dibin. 

Di beşa duyem de, nivîskar berê me dide herêma Îdir û Qersê, berî avabûna 

Sovyetan. Em jiyan û tevgerên wê demê ên êl û eşîrên Kurdên wê herêmê, bi taybetî 

yên malbata Emerîkê Axê û her du zarokên wî Elî û Egîd dibînin. Têkilî û tevgerên 

Êla Sîpkan û Hesenîyan, ge bi hev re ge jî bi derdorê re, wekî êlên din an jî bi Rom û 

Rûsan re dîsa dibin mijara vê beşê. Şer û pevçûnên wê demê, koçerî, hezkirina xort û 

qîzan, danûstendina axa û began bi hev re an jî bi gel re wekî çîrok li ber me tên 

raxistin. Di dawîya beşê de nivîskar berê me dide jiyana şoreşgerê navdar Fêrik... 

Çawa ji bo gelê xwe dixebite û di nav şoreşê de bi çi awayî cih digre. Divê em bînin 

ziman, beşa duyem çawa ku çîroka serborîyên êla Sîpkan û Hesenîyan be, bi vê re jî 

çîroka sê nifşên malbatekî ye, ya mala Emerîkê Axê ye. Dawîya van serborîyan bi 

avabûna Sovyetan tê. Malbata Emerîkê Axê û êlên din ên Kurdan, bi hev re, bi zor û 

zehmet derbasî erdên Ermenîstanê dibin û li wir li bendî hewarîya eskerên Sovyetê 

disekinin. Lê heta demekî li wir jî rehetîyê nabînin, ji ber ku eskerên Osmanîyê didin 

pey wan û şevekî diavêjin ser konan, mêrên êlê, herwisa Elî Axa bi îşkenceyan 

dikujin. 

Têgeha Emrê Teze di rastîya xwe de têgeheke îdeolojîk e, ku ji hêla amûrên 

propagandayê yên Sovyetê ve gelek caran hatiye bikaranîn. Bi vê îdeolojîyê armanc 

e ew bû ku, jiyaneke nû yanî taze li pêşberî gelên Sovyetê ye. Ji bo vê jiyana nû, divê 

herkes bi dil û can ji bo dewletê bixebite, biafirîne û bi dijminên Sovyetê re şer bike. 



51 

 

Herwisa cihê bîr û bawerîyên dînî, çandî û edetî ku wekî paşverûtî tên hesibandin, di 

vê jiyana nû de tuneye. 

Rûdanên fikra Emrê Teze li seranserî Sovyetê, herwisa li nav Kurdên Sovyetê 

pêk tê. Gelên Sovyetê li gorî vê fikrê tên dîzaynkirin û birêvebirin. Kar û xebat, hêvî 

û daxwazên wan li gor babetên vê têgehê şikl digrin. Jixwe ji ber vê ye ku, berhemên 

xwe jî li dor vê fikrê ava kirine. Nîşaneyên vê dema Emrê Teze, ku di hemû qadên 

jiyana miletên Sovyetê de, herwisa Kurdên Sovyetê de bi cih bûye, ji hemû alîyan ve 

dertên pêşîya me. Di metn û berhemên Kurdên Sovyetê de, ji hunerê bêtir em rastî 

van nîşaneyan tên ku ew delîlên mezin ên veguherîna vê civakê ne. Ev veguherîna 

civakî û nîşaneyên fikra Emrê Teze zêdetir di van waran de tên xuyakirin, ku ev war 

bi xwe jî babetên girîng ên civakekê ne: 

2.2. Xwendin, Perwerdehî û Zanyarî 

Berîya şerê yekem ê cihanê û di dema vî şerî de, li hêla Serhedê û Kavkazê tu 

îmkanekî Kurdan tunebû ku rêya wan bi xwendinê û dibistanan bikeve, lê piştî ku 

Bolşevîk bi ser dikevin û Sovyeta sosyalîst ava dibe, rêya xwendinê li ber Kurdan jî 

vedibe. Çawa ku xwendin wekî mafê herkesî tê qebûlkirin, wisa mafê Kurdan jî tê 

dîtin. Li nav gundên Kurdan dibistanên bi Kurdî tên vekirin, mamosteyên Kurdîzan 

tên wezîfedarkirin û pirtûkên dersan ên bi Kurdî tên amadekirin. Herwisa li Yêrêvan, 

Moskov û St. Petersburgê beşên Rojhilatnasîyê û di bin banê wan de beşên 

Kurdnasîyê tên vekirin. Gelekî zarokên Kurd, ku hinek ji wan êtîm in, li van 

dibistanên gundan hînê xwendin û nivîsandinê dibin, paşê diçin bajarên Sovyetê û di 

beşên bilindttir de dixwînin. Paşê vedigerin gundê xwe û wekî berpirsiyarên dewletê 

zanîna xwe bi gundîyên xwe re parve dikin. Em dikarin bibêjin romana Hopo bi 

temamî li ser vê pergala xwendinê ya Sovyetê hatiye nivîsandin. Di romana Hopo de, 

bikerên sereke ên vê pergalê bêguman Hesen û Zînê ne. Wekî me li jor qala vê 

rêbazê kir, ew pêşî li gund, paşê li bajêr dixwînin û pişt re dîsa vedigerin gundê xwe, 

lê îja ne ji bo xwendina dibistanê, helbet ji bo hînkirin û xîzmeta civaka xwe. Gelo 

sedema vegera wan bi tenê ev e? Naxêr, ew êdî dibin qasidên dîwana Sovyetê û wekî 

mînakên baş ên vê pergalê li nav gel tên bicihkirin. Divê ew bi dil û can bixebitin, da 

ku gel jî çav li wan bikeve û wekî wan bixebite, pê re pê re jî hînê pergala 

Komunîzmê bibe. Jixwe wisa jî dibe, lewra di romana Hopo de gundî her roj hinekî 



52 

 

din zêdetir dixebitin û di rola karkerên hilberîn û berhemdarîya ji bo Sosyalîzmê de, 

her carê hinekî din jêhatîtir dibin. 

Di Jiyana Bextewar de, piştî ku Kurd koçî xaka Gurcîstan, Ermenîstan û 

Împeretorîya Rûsyayê dikin, berîya ku Sovyet ava bibe, Sehîd û bavê xwe Emerîk ji 

bo xebata rojane diçin Tiflîsê. Li wir, Sehîd ji hevalên xwe dibîne û cara yekem 

daxwaza xwendinê dikeve dilê wî, lê gotineke wiha xerab jê re tê gotin, ji alîyê 

xwedîyê pastexaneya ku tê de dixebite: 

- Wekî tu bixûnî, lê kê bixebite? Ancax pera qezenc kî xwe xweyî kî. Perê 

bavê te hene, wekî te bide ber xwendinê? Ji wê şûnda Kurd gişk hemal in, 

xulam in û dergevan in, çi te, çi xwendin e.146  

Ev gotin Sehîd diêşînin. Sehîd dilê xwe ji bavê re jî vedike, bav wiha dibêje û 

bi gotinên bavê re nîyeta nivîskar jî eşkere dibe: 

- Lao, xwendin tiştekî zef pak e, lê em nikarin ewqas pere destxin bidne 

heqê xwendinê. Tereqê me jî dibên: “Xwendin ji me ra gune ye” nizam 

çima hemû mileta ra ne gune ye, her me ra gune ye? Bi aqilê min ewê ku 

xwendinê ji me ra kiriye qedexe, ew dijminê me ye. Ewî çima ew tiştê pak 

kiriye qedexe?147 

Piştî ku Bolşevîk bi ser dikevin, Sovyet ava dibe, rêya xwendinê çawa heqê her 

gelî be, wisa dibe heqê Kurdan jî. Daxwaza Sehîd tê cih. Ew jî wekî hevalên xwe yên 

ji miletên din dest bi xwendinê dike: 

Ew meremê ku Sehîd ser bû, şev û ro li ser difikirî, lê ew çend sal bûn 

nedihate serî, îcar hate serî. Ewî jî her bi saya partîya bolşevîka. Ew 

partîya ku rê û hemû derge vekirin û hemû zehmetkêşa ra, usa jî vekir 

bona Kurdêd zehmetkêş, ê gele sal û zemana çetinî û zelûliyê da bûn, bin 

                                                
146   Şemo, J. Bextewar, r. 183. 
147   Şemo, J. Bextewar, r. 183. 



53 

 

nîrê siltanê Romê û şahê Îranê, usa jî bin nîrê bega, axa û şêxê 

milkedar.148 

Herçiqas bi xêra Sovyetê di warê xwendin û zanyarîyê de bayê guherînê li nav 

Kurdan werzîyabe jî, li derve, fikrên derbarê xwendin û pêşketina Kurdan, bi temamî 

wekî berê ne. Di trênê de, piştî ku Sehîd xwendina xwe diqedîne û dikeve rê bo 

vegera malê, rastî kalekî tê. Sohbetek wiha di navbera wan de çê dibe, ku xuyaye ew 

“kalê berê” di wextê xwe de pir Kurd dîtine, lê niha cara yekem Kurdekî xwende 

dibîne, loma şaş dibe: 

- Heval, ez dibînim tu diqicqicî û lez î? 

- Belê heval ez î lez im! 

- Hûn meriyê kîderê ne? 

- Ez meriyê Kavkasê me. 

- Dibe hûn ermenî ne? 

- Naxêr, ez ne ermenî me. 

- Dêmek hûn gurc in? 

- Naxêr, ez ne gurc im jî. 

- Pey, erê, erê hûn adêrbêcan in. 

- Na, ez ne adirbêcan im jî. 

- Bisek, wekî usane, hûn mi ra rast nabêjin, ez li bajarê Qersê û Tibilîsê 

salêd 1910 a heta 1917 a mame, min li wê derê qulix kiriye û miletê 

Kavkasê tevî nas dikim, lê tu çi milet î?Sehîd got: 

- Ez Kurd im. 

                                                
148   Şemo, J. Bextewar, r. 189. 



54 

 

Kalê devê xwe vekir, çav beliqandin, berçavkê xwe rast kirin, li Sehîd û 

kince wî nihêrî, got: 

- Hûn mi ra rast nabêjin, berî ewlîn, ew kince li te, ew xeberdana we kivş 

nake, wekî hûn Kurd in, ya duda jî çi şuxulê Kurda Lênîngradê heye? Çi 

qewî hûn hatibûne Lênîngradê? 

Sehîd wê xeberdana kalê ra texmîn kir, wekî ev kal ji qewrê berê ye, hê 

tek tek peyda dibin, ewî kalê ra şîrove kir, wekî rastî jî Kurd e, înstîtu 

kuta kiriye û wê niha here gundê xwe da bixebite. Lema lez dike. 

Kalê got: 

- Weleh min qe bawer nedikir, wekî Kurd jî bene Lênîngradê. 

Sehîd wa qurbetî got: 

- Erê, geleka bawer nedikirin, wekî Kurd jî bêne Lênîngradê, lê bi saya 

Partîya Komunîst û dewleta Sovêtê niha Kurd jî têne vî bajarê mezin.149 

Bi avabûna Sovyetê re, xwendeyên Kurdan her ku diçe zêdetir dibin. Ciwanên 

Kurdan, li bajaran dixwînin û berê xwe didin gundê xwe, da ku ji bo gundê xwe 

bixebitin, gundê xwe bi pêş bixin. Me gotibû di Hopo de Hesen û Zînê, vî barî 

hildigrin ser milên xwe. Ew, piştî xwendina xwe dibin agronomê (muhendîsê zîreetê) 

gundê xwe. Bi dil û can dixebitin da ku gundê xwe, miletê xwe û dîwana Sovyetê bi 

pêş bixin. Bereksê Hesen û Zînê, yên ku xwendina xwe kuta dikin û venagerin gundê 

xwe jî hene, ku ji van kesan yek jê hevalê Hesen, Letîf e. Letîf, di nameyeke xwe de, 

ku ji bo Hesen dişîne, ji Hesen dixwaze ku ew jî neçe gund, lê Hesen di bersiva xwe 

de van gotinan dibêje: 

- Ez dizanim tu yê bibêjî ezî şaş im. Lê ez ne şaş im, ew zanîna ku min 

stendiye, lazim e bidim gund… Letîf, hinek cahilên me ji gundan çûne 

şeheran, hînê xwendinê bûne û di şeher da hema wisa mane, êdî 

venagerin, nayên gund. Ji te tirê wan tiştekî pak kiriye? Tê bîra te, em 

                                                
149   Şemo, J. Bextewar, r. 203. 



55 

 

çûn Moskovayê seyrangehê, me bi çavên xwe dît çiqas cahil komsomol, 

xwendekar, kur û keç diçûne Sibîryayê, Qazaxistanê û Altayê, ne li wan 

garan bi hezaran cahil bûn, ên ku diçûn bixebitin? Çima em jî ne 

komsomol in?150 

Em dizanin ku di berhemên Realîzma Sosyalîst de, nivîskar dikevin rola 

endezyarîyê û bi devê karakterên xwe an jî bi tevgerên wan, rê li ber civakê dixin. Di 

romana Hopo de xwendekarekî û hevalekî mîna Letîf heye, ku ji nameyên di navbera 

wî û Hesen de em fam dikin, ew serê xwe bi rewşa civakê naêşîne û bi tenê li kêfa 

xwe dinêre, loma rastî bertekên tund ên Hesen tê. Di vê romanê de hebûna Letîf 

zerûrîyetek e. Li gorî teorîya Realîzma Sosyalîst divê yekî wekî Letîf teqez hebe da 

ku xwendevan fikrên Hesen (a rast fikrên nivîskar û jê wêdetir polîtîkaya xebat û 

perwerdehîyê ya Sovyetan) ên derbarê xebata piştî perwerdehîyê de bibihîsin. 

Hesen di nameyeke din de, ku wê jî ji bo Zînê dişîne, zelalîya xwe ya di fikra 

xebata ji bo gund de xurt dike û di dawîya nameyê de vê wekî wezîfeyekî pir girîng 

destnîşan dike: 

…ez çawa komsomol im, wekî gaziya partîyê neqedînim, neçim gundêd 

me Kurdan, li kê derê zanîna ku min bi saya partî û dîwana Sovêtê 

standiye, niha gelekî lazim e, bidim gundê me.151 

Helbet em dizanin ev name jî, herçiqas Hesen nivîsîbe jî, bersiveke din ya 

nivîskar e, ji bo fikrên neyînî yên vê derbarê de. 

Di romana Hewarîyê de, di beşa yekemîn de, lehengê me yê sereke ku ew 

vegêr e jî (û herwisa tê qebûlkirin wekî ew nivîskarê romanê Heciyê Cindî bi xwe 

ye), yekî xwende û zana ye. Ew li Yêrêvanê dijî, derdora wî, nas û dostên wî 

profesor, xwendekar, nivîskar û edîb in. Ji bo tomarkirina serpêhatî û bûyerên ku 

berîya Sovyetê li nav Kurdên Serhedê qewimîne, berê xwe dide gundekî bi navê 

“Kûrekend”ê, ku ew gund bi ser Yêrêvanê ye. Kûrekend, gundekî şên û ava ye. 

Şênîyên wî, bi kar û barên xwe yên rojane re mijûl in. Ê ku şivan be bi pezê xwe re, ê 

                                                
150   Şemo, Hopo, r. 87. 
151   Şemo, Hopo, r. 73. 



56 

 

ku gavan be bi dewarên xwe re û yê ku cotkar be bi erdê xwe re mijûl e. Jin bi kar û 

barên malê re, mamoste û xwendekar jî bi xwendin û zanînê re mijûl in. Li gund 

dibistanek heye û perwerdehîya tê de bi Kurdî û herwisa bi zimanên din e. Hema 

bêje hemû Kûrekendîyan li vê dibistanê xwendine: 

Cimeatê xwe li xwendinê girtiye, li kûltûrê, li ronahiyê. Û va ye, hema ev 

gundê me Kûrekend, li vê derê, herçî bû cahil -qîz be, kur be- kesekî 

nexwendî tune. Li her malekê, kitêb hene, qelem, kaxiz û têne pesinandin 

ew mirovên ku rind dixwînin, di xwendinê da li pêş in, gelekî dixwînin û 

bi gelek zimanan dizanin.152 

Di gund de hinekan, ku yek ji wan Rizalîyê Reşîd e, xwendina xwe di nivî de 

hiştine û hinekan jî, ku yek ji wan kurê Rizalîyê Reşîd bi xwe ye û yê din jî kurapê 

wî Keleş e, heta dawîyê çûne û xwendina xwe bi serkeftî temam kirine û li cihên 

payebilind dixebitin, dersan didin xwendekarên xwe. Rizalîyê Reşîd, ji ber ku 

xwendina navî û ya bilind bi dest nexistiye li ber xwe dikeve û pê diêşe, lewra ew di 

wê bîrê de ye ku hikûmeta Sovyetê ji bo xwendinê her mecal û îmkan daye wan. 

Yanî di vir de sûncê hikûmetê tune, guneh di stûyê wî de ye: 

 ...lê ne axir min bi xwe jî dixwest kûrahîya zanînê bi dest bianîya, axir 

hukimetê her mecal û mekan dane me ji bo bipêşdeçûyînê, zanebûnê.153 

Gava serlehengê me diçe gund, şênîyê kal ê gund Apê Moskov nas dike û bi 

hev re rûdinin, Apê Moskov qala bîranîn û serpêhatîyên xwe dike û derheqê 

perwerdehî û zanyarîya civakê de agahîyan dide. Ew û lehengê me, di vê mijarê de 

dikevin sohbeteke kûr û navê hin kesên xwende ku bi xebat û berhemên xwe yên 

Kurdî em wan ji Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê jî (Cerdoyê Gênco, Egîdê Xudo) 

nas dikin, bi bîr tînin. Bêguman, gava Apê Moskov û lehengê me diaxivin, ew 

minetdarîya xwe ya ji bo dîwana Sovyetê jî ji bîr nakin û di vê sohbeta xwe de her bi 

lêv dikin: 

                                                
152   Heciyê Cindî, Hewarî, Lîs, 2008, Amed, r. 35. 
153   Cindî, Hewarî, r. 35. 



57 

 

- Erê lawo, -wî got,- ez tevîhev bûm, min xwe winda kir Baweriya te 

hebe, heke ew êtîmxane nîn bûya, ew zarokên din jî wê ji destê me 

biçûna. Dîwana Sovêtê ew xelas kirin ji birçîbûnê, ji xolor û mirinê. 

Herçî hukimetê xweyî kirin, givrik bûn, derketin nava emir, bûn xweyî 

mal û nav. Berra, ez dibê'm te nas dikir, hema yek Cerdo bû. 

- Cerdoyê Gênco, dêmek li wê derê bûye? 

- Lê çawa, -wî got, - du bira jî bi wî re bûn, yek Fêrîk, ew mir, lê ê din û 

xwîşka wî Tazo hê hene. 

- Cerdo, -min gotê,- li nava cimeata me, zilamekî gelekî hezkirî bû, bi 

saya merîfetên xwe ew qas bi pêş de çû, wekî bû redaktorê gazêteya Riya 

Teze, bû nivîskarekî Kurdên Sovêtiyê yê berbiçav û gelek şuxul kiriye ji 

bo bipêşdebirina literatûra cimeata me. Lê heyf, hê di xemla xwe de 

temirî û hesreta emir di nava çavan de, ji vir deh sal berê vêsiya çawa 

çirayeke bêdon. 

- Sed heyfa wî zilamî, - qisekirê min got,- lê gelo jin û zarokên wî çawa 

bûn? 

- Kurekî wî sala tê li Livovê Înstîtûta Ekonomiyê kuta dike, yekî din di 

dersxaneya heştan de dixwîne. 

- Dêmek warê wî şîn e? 

- Belê! 

- Ê erhemdilah şukir, - wî got û bi dest xwe re sêwiyekî wê êtîmxaneyê yê 

din, Biro, anî bîra xwe, wekî heylo çû Lênîngiradê, xwendina xwe hilda û 

hat bû dîrektorê Têxnîkûma Kurdan a Pêdagogiyê li Yêrêvanê, - ew jî 

niha tune-wi di ber xwe de got,- lê ez dibê'm keçika wî jî niha mezin bûye, 

wisa nîn e? 



58 

 

- Wisa ye, -min got,- qîzika wî Rîma li Înstîtûta Zoovête de, di kûrsa 

çaran de dixwîne, zûtirê wê bibe doxtira heywanet.-Çi rind e,- şabûyî wî 

got,- lê gelo jina wî, Hesreta Mîrze çawa bû? Ne axir ew jî tevî gelek 

qîzikan dîsa di êtîmxaneya me de mezin bû, tê bîra min, teze diranên xwe 

diguhest. 

- Wê çawa be?! -min gotê,- di pey Nûre re ew bi du sê hevalên xwe yen 

din ve di nava kulfetên Kurdan de bûn xwendiyên pêşîn, Têxnîkûma 

Kurdan a Pêdagogiyê kuta kirin, bûne dersdar û terbiyetdarên zarokan. 

Êdî wê çawa be? 

- Belê, belê, giliyeke xweş e, -wi xebera xwe ducar kir,- Dîwanê ew kirin 

meriv, çi qas rind e, gava ku xeberên wiha dibihêyî. 

- Lê wekî din êdî kê nas dikî? 

- Gelek bûn, -wî caba min da.- hene kolxozvan, pale, dersdar, hema yek 

Xudo ye… 

- Xudo dersdar nîn e, -min gotê,- ew niha li Moskovayê ye, Çawa ilimdar 

li Akadêmiya Ilman de, di Dereceya Zimanê Kurdî de dixebite. 

- Berra? 

- Belê. 

- Maşelah, -wî bi dengekî wisa bilind got, wekî nêriyê li pêşiya me silikî.- 

Gava ku tu wiha dibêjî, -wî giliyên xwe bi pêş de bir,- hatin bîra min 

xeberên Elîxanê Serdêr, wekî li vir, di nava me de dersdarekî li pêş bû. 

- Ew jî li cem we xebitiye? Sed korayî, di salên xwe yên paşîn de ew ji 

çavan belengaz bû û li Samîramê mir. 

- Korayî bi dijminê te de bê, -wî got,-erê lê, ew jî li cem me dixebitî, sifte 

dersdar bû, paşê bû serwêr. Wî gelekî ji zarokan hez dikir, gunehê xwe bi 

wan diani, digot, "Ez hew dizanim zarokên min in." Gelek caran nan di 



59 

 

ber de nediçû, dianî dida zarokên nexweş, ên biçûk î bêsihet. Erê, carekê 

jî, tê bîra min, wî û Nûrê ji min re gotin, "Moskovo, gidiyo, miqati van 

tifalan be, wextê wê bê, ku ew ê rabin, ji xwe re bibin malavayî û wê eseh 

te bi bîr bînin." 

- Ew zarok ne ku bi tenê rabûne bûne malavayî, lê hinek ji wan bûne 

xebatkarên gelekî berbiçav, hinek jî, çawa min bi bîr anî, bûne hîmdarên 

lîteratûra û kûltûra Kurdan a Sovêtiyê. -min bi dileşq gotê.- Diwana me 

per û bask da wan û hezaran, hezarên mîna wan bi firê xist. Lê kirina 

Elîxan û Nûrê, ya we gişan tu caran ji bîra me naçe, apo!154 

Di berdewama vê sohbetê de em rastî navekî din jî tên, ku ew jî ji bo Edebîyata 

Kurdî ya êwra Sovyetê navekî pir girîng e. Wî, di salên ewilîn ên Sovyetê de, digel 

Ahmedê Mirazî, ji bo zimanê Kurdî, bi tîpên Latînî pirtûkeke dersan bi navê Şems 

amade kiriye. Herwisa li dibistan û êtîmxaneyan dersên Kurdî daye û gelek 

xwendekar li ber destên wî mezin bûne û di warê zanyarî û edebîyatê de serkeftine. 

Helbet ew kesê ku di vê sohbetê de behsa wî tê kirin, dostê Kurdan ê ermen Agop 

Xazaryan e ku li nav Kurdên Sovyetê wekî Apê Lazo dihat naskirin. 

Di beşa yekemîn a romana Hewarîyê de mîna ku bîranîn, yanî bûyerên rastî û 

çîrok tevlihev bûne. Vegêr ti carî xwe eşkere nake ka ew kî ye, lê kesên ku pê re 

diaxivin wî nas dikin û hurmetê didine wî. Ev jî tenê nivîskarê romanê Heciyê Cindî 

tîne bîra me, lewra jiyana wî jî bi temamî bi vê şêweyê derbas bûye. Bi salan li 

gundan gerîyaye û li nav civatan rûniştiye, berhevkarîya nimûneyên folklorîk kiriye. 

Xuyaye Heciyê Cindî herçiqas bi nav xwe tevlî vê romanê nekiribe jî, ew bi 

bîranînên xwe di nav de ye. Ev hêla rastî ye, lê çîrok li ku derê ye? Em dikarin bêjin 

çîrok jî çîroksazîya romanê bi xwe ye. Helbet gotinên ku ji devê hin kesan tên 

neqilkirin jî. Mîsal, gava Apê Moskov û lehengê me (vegêr) qala Agop Xazaryan 

dikin, em ji devê Agop Xazaryan van fikrên wî yên derheqê xwendin û Sovyetê de 

hîn dibin û vê pirsê ji xwe dikin “Bi rastî jî ev gotinên Agop Xazaryan in û nivîskar 

wan wekî bîranîn neqil kiriye an nivîskar xwestîye ya dilê xwe bêje û Agop 

Xazaryan wekî berdevkê dilê xwe bi kar anîye?”: 

                                                
154   Cindî, Hewarî, r. 42. 



60 

 

- Gelî zarên delal, kur û qîzên min, gelî qulixdaran, xwişk û birayên 

şêrîn, gava ku min hûn dîtin, lingên min erd negirtin. Êdî roja we xweş 

vebûye. Dîwana xebatkaran temamîya cimeatan azad kir ji her tehlî û 

tengiyan, emir anî, emir da me. Û ew nivîsara ku vê qîzika hane ew qas 

xweş got bi zimanê Ermenkî, zûtirê wext ê bê, wekî şaîrên Kurd wê 

tercume bikin û hûn ê bi zimanê xwe jî nivîsarên şaîrê me yê hezkirî 

Hovhannês Tûmanyan bixwînin û jê hîn bibin. Lê îro ez dixwazim we 

bimbarek bikim û şa bikim bi kitêbeke teze, wekî bi zimanê we ye. 

…………. 

- Ji vî aliyî wiha de hûn ê êdî bi zimanê diya xwe bixwînin. Diwanê 

spartîbû min, wekî ez li ser hîmê elifbaya Ermenan elîfbayeke ji Kurdên 

rêspûblîka me re biafirînim. Û ez bi hezkirin bi şevan bê xew mam, bi 

rojan min xwe ji bîr kir, ro kir û pîva, pirsî, nivîsara xwe rast kir, çêkir û 

afirand ev elîfbaya han ji bo we, ji bo rojeke wiha... Razîbûna xwe didime 

Diwana Sovêtiyê, wekî her mecal û mekan dane min ji bo vî şuxulî, wekî 

her mecal û mekan dane min ji bo vî şuxulê cimeatekê.155 

Di romana Morof de gava em berê xwe didin civaka Kurdan a berî Sovyetê, 

bêguman ji alîyê xwendin û perwerdehîyê ve em rastî tu tiştekî nayên. Kurd 

koçberîyê dikin û konên xwe her carê li zozanekî datînin. Axa û beg, ku ew xwedîyê 

her tiştî ne, bi dewleta Romê re dibin yek, wan ji mafên însanî bêpar dihêlin, bi zilm 

û zordarîyê hukmê xwe xurttir dikin. Êla Selîm Begê jî yek ji wan êlan e ku rastî van 

tehdeyan tê. Selîm Beg bi xwe jî wekî neyar bi êla xwe re tevdigere lê Morof û 

hevalên xwe bi kelecanîya fikra Komunîzmê, hêvîyên derdorê geş dikin û rêya 

rizgarîyê li ber civaka xwe vedikin. Helbet hêvî û daxwazên wan ên li ser zanyarî, 

xwendin û perwerdehîyê jî hebûn. Piştî ku gihaştin Sovyetê, wan bi xwe jî dest bi 

xwendinê kir an nekir em nizanin lê di rûpelên dawîn ên pirtûkê de, em dizanin ku 

ew hêvî û daxwazên wan ên li ser xwendin û zanînê, li nav civakê pêk hatine. Keç û 

xort êdî xwende ne û ji hev re nameyên eşq û evînê dinivîsin û dişînin. Mehmedê 

                                                
155   Cindî, Hewarî, r. 47-48. 



61 

 

Silêman jî yek ji wan xortan e ku di rûpelên dawîn ên pirtûkê de em serpêhatîyên wî 

yên xwendin û evîndarîyê dibînin. Bavê wî Silêman pir li ber halê xwe dikeve, ji ber 

ku mecala xwendinê jê re çênebûye, lewra berî Sovyetê şert û mercên Kurdan ên 

jiyanê pir dijwar bûn û niha di vê bawerîyê de ye ku hikûmeta Sovyetê ev mecal 

daye wan, loma divê ew lawê xwe Mehmed û keça xwe Kewserê bide ber xwendinê 

û wan rojên xweş bi çavên xwe bibîne: 

Sal bi sal, welatê Sovyetiyê bi kûltûr, senayî û malhebûna gundîtiyê ve 

kulîlk vedida, wisa jî pê re halê cimaetê xweş dibû. Silêmanê aza bi dil û 

ceger dixebitî. Derd û kulên wî tunebûn, fikra wî bi şev û bi roj bi tenê 

hînbûna Mehmed û Kewserê bû. Ew car caran dikete nava mitaleyan û 

digot: 

- Min derdên dinyayê gelek dîtine, ez zehf hatime zêrandin, bi şev û bi roj 

diçûme ber pezên axa û dewlemendan, min ji wê zilma wan nexweşî 

standiye, Xwedê çend salên dirêj bida min, ku ez nemirama, zarokên min 

biçûna mektebê, min ew yek li ber çavên xwe bidîta û ez bi wan re têr şa 

bûma, paşê mirin emrê Xwedê ye... 

Hema di nava van mitaleyan de Eyîbê cîranê wî serê xwe bilind kir û lê 

nihêrî Silêman dîsa ketiye nava fikran, wî got: 

- Silêman, mala te ava be, li Romê tu der heqa azabûnê de difikiriyî, te 

digot,"Gelo roj ê bê em herine welatê aza, bextê me û zarongên me gul 

vede?" şukir ji vê rojê re, em êdî aza ne, lê ev mitaleyên te çi lazim in, 

he? Şukir Mehmed û Kewser jî mezin dibin. Xwestin û meremên te jî 

hatine sêrî, êdî çi dixwazî? 

Silêman di binê simbêlan de vebişirî û got: 

- Eyîb, bira can! Tu rast dibêji. Kesek vê rastiyê nikare bi cureyên mayîn 

bide guhestin, wê bi her du çavan kor be û bi destan şil be. Em niha bi 

saya sîyasetiya Leninê Mezin aza ne û bextewar in. Bira can! Êdî bi te ve 

'eyan e ku du sal in em ji Romê hatine, halê me roj bi roj xweş dibe, bi 



62 

 

keda min û Mirdêsiya helal bîst pez û du çêlekên me hene. Eyîb can! Pirs 

ne der heqa wê de ye, mitaleyên min bi temamî der heqa tişteki mayîn de 

ne. 

Ew hinekî disekine, dor û berê xwe raçav dike û di ber çavên xwe re 

derbas dike. Eyîb bê sebir dibêje: 

- Xeberdana xwe kuta bike, camêr! 

Ew wiha dest pê dike: 

- Eyîb can! Ku wisa ye, tu heta niha hay ji nexweşiya min tuneyî û ew e 

giran e. Nêt û merema min bi tenê ew e ku min xwendina zarokên xwe li 

ber çavên xwe bidîta. Helbet, şik tune ku li vî welatê aza de hemû mecal 

bo cimaeta hatine afirandin, bêyî min jî zarongên min dikarin bixwînin, 

lê heke min bi çavên xwe bidîta, xerab nedibû. Hi? Bira, rast e, yanê na? 

- Helbet, bi temamî tu rast dibêjî. Weylê mala te neşewitî, bes e, wan 

mitalan ji serê xwe derxe. Lo mala te ava be, ya ku kal û bavên me di 

'emrê xwe de nedîtibûn, em niha dibînin. şukir niha di her gundekî 

Kurdan de doxtirxane, mekteb, klûb, kitêbxane hene û 

gişk bê pere ne...156 

Bêguman, ji ber nexweşîyê, emrê Silêman têrê nake ku wan rojan bibîne lê 

dêya zarokan Mirdêsî, her du zarokên xwe dide ber xwendinê. Kewser xwendina 

xwe berdewam dike nake em nizanin lê kurê wan Mehmed heta dawîyê dixwîne: 

Çendekî û bi şûn de, Mehmed bi serfinyazî îmtihan dan û di zanîngeha 

Kurdî de hate qebûlkirin. Wehdeyekî dirêj derbas nebûbû, sala xwendinê 

êdî dest pê bû, lawikên Kurdan bi zimanê xwe li Yêrêvanê dixwendin.157 

Piştî xwendina xwe, Mehmed, bi qasî çend salan li gundên Kurdan dersdarîya 

zarokan dike. Lê şerê “Germanyaya Faşîst, devbixwîn û Sovyeta Ezîz” dest pê dike. 

                                                
156   Elîyê Evdilrehman, Morof, Lîs, 2012, Amed, r. 88. 
157   Evdilrehman, Morof, r. 92. 



63 

 

Helbet Mehmed neçe vî şerî û ji bo welatê xwe mêrxasîyan neke, deynê xwe û miletê 

xwe nede, nabe. Lewra, li gorî rê û rêbazên teorîya Realîzma Sosyalîst, lehengên baş 

divê hertim baş bin. Eger şer hatibe ber derî, divê ew bêtirs û ji bo xwefedakirinê 

amade bin, da ku ji civakê re bibin mînak. Helbet Mehmed, li hemberî Almanyayê bi 

“qehremanî” şerê xwe dike yanî “borcê” xwe dide û vedigere malê. Lê ji “mêrikê 

sosyalîst” re sekn heram e. Gava jê dipirsin “Tu dixwazî çi xizmetê bikî?” dibêje 

“Dixwazim di kolxoza gund de bixebitim”. Îja wekî kolxozvanekî jêhatî, xizmetê ji 

miletê xwe û gelên Sovyetê re dike. 

Di romana Dê û Dêmarîyê de herçiqas nivîskar xwestibe bala me bikşîne ser 

encamên giran ên şerê Almanya û Sovyetê li ser civaka Mêrgesorê jî, hinek caran, 

her wekî şer tunebe, em xwe li nav kar û barên rojane ên gundîyan dibînin. Gundîyên 

Mêrgesorê, ew îmkan û derfetên kû Sovyetê daye wan, bi temamî qebûl kirine û bi 

her awayî jê sûd werdigrin. Herçiqas piranîya mêrên vî gundî bi -qehremanî- çûbin 

şer û hinek ji wan, wekî Cemalê mêrê Karê, qet venegerîya bin jî, jinên gund ji bo 

debara xwe û bêguman ji bo silametîya Sovyetê qet ji karê xwe namînin, her 

dixebitin. Karê bi xwe jî, digel ku rastî ewqasî bobelatan tê, nexweş dikeve, dîsa jî 

dev ji kare xwe yê êtîmxaneyê bernade. Kurê wî Îsko û zarokên din ên gund ji ber 

îmkana heyî, ya ku Sovyetê daye wan, li dibistan û êtîmxaneya gund dixwînin, ta ku 

dîplomeya derçûnê distînin, mîna ku wextekî dê û bavê wan jî li wê dibistan û 

êtîmxaneya gund xwendibûn û derçûbûn: 

Rewşa gundê Mêrgesorê hatiye guhastinê. Hukumatê û daîrên curebicure 

mal û xaniyên nû çêkirine. Hemû tişt bi tevayî hatine guhastinê, cahilên 

gund pir bûne, dixwînin, bi jiyaneka nû dijîn û dixebitin. Di ew êtîmxana 

gund e wextekê da, kêm kes mane. Zarên bê dê û bav mezin bûne, ber firê 

ketine, bûne pêşekzanên curbicur, di gund û bajaran da dixebitin, lê 

Mêrgesorê ji bîr nakin; salê careke têne wergê bîraniyên zarotiya xwe, li 

ba heval-hogir, dersdar û terbiyetdarên xwe. Ji wan hinek hela hê 

dixebitin, ji wan yek jî Karê ye.158 

                                                
158   Egîdê Xudo, Dê û Dêmarî, Nûbihar, 2016, Stenbol, r. 41. 



64 

 

Piştî xwendina li dibistan û êtîmxaneya gund, ên ku bixwazin dikarin herin 

bajarên mezin ên Sovyetê û li wir dest bi xwendina xwe ya bilind bikin, li wir bijîn û 

bixebitin. Îsko û Sîsê jî, ku ew hevalên hev ên dibistanê bûn û bi hev re zewicîyabûn, 

gava piştî şer bi malbatî diçin Ûkraynayê bo serdana gora Cemal û bavê Îsko yê heq, 

biryar didin ku herin Moskovayê û li wir li Enstîtuya Moskovayê bixwînin: 

- Awqas tiştên gotinê hene ku ji we ra bêjim, birayê Efo... Gênadiyê mêrê 

Evdokiyayê mesela xwendina Îsko jî, Sîsê jî safi kir. Ewê li vir bijîn û 

bixebitin, lê wê demekê li înstîtuya Moskovayê bixwînin...159 

Wekî gotina dawî, di van romanan de, xwendin û perwerdehî mîna mifteya 

rizgariya ji cehaletê û pêşketina civakê tê destnîşankirin. Li gor van romanan, 

Kurdên ku berê ji mafên xwendinê bêpar in, bi xêra dîwana Sovyetê digihêjin 

dibistan û zanîngehan. Lehengên mîna Hesen, Zînê, Sehîd, Mehmed, Îsko û Sîsê bi 

xwendina xwe ne tenê jiyana xwe, lê belê jiyana gund û civaka xwe jî diguherînin. 

Herwiha di van romanan de, ev pêvajo wekî “Emrê Teze” tê binavkirin, ku li gorî 

nivîskarê van romanan, ne tenê xwendin û zanyarîyê, herwiha azadî, wekhevî û 

bextewarîya civakê jî temsîl dike.  

2.3. Aborî û Çandinî 

Di romanên Jiyana Bextewar, Hopo, Dê û Dêmarî, Hewarî û Morof de, di warê 

aborî û çandinîyê de, pêşketineke mezin di jiyana gundî û karkeran de tê dîtin. Di van 

romanan de, pergalên nû yên aborîyê, kolxoz û sovxoz, nîşaneyên girîn ên têgeha 

“Emrê Teze” ne. Li gorî van romanan, ev pergal, ne tenê rêyeke nû çê kirine ji bo 

hilberîn û parvekirina berhemên çandiniyê, di heman demê de têkiliyên nû yên civakî 

û aborî jî afirandine. 

Di romana Jiyana Bextewar de, berîya dema Emrê Teze, yanî berî ku Kurd 

derbasî axa Sovyetê bibin, em Kurdên Serhedê di nav tengasîyên mezin û 

belengazîyeke giran de dibînin. Piranîya wan koçer in, şivantî û rênçberîya axa û 

began dikin. Hinek ji wan li bajaran hemalîyê dikin, an jî li gundan bi destheqa kêm 

ji xelkê re dixebitin. Ji alîyê rêvebir, axa, beg û dewlemendên zalim ve tên rêvebirin 

                                                
159   Xudo, Dê û Dêmarî, r. 93. 



65 

 

û şeliandin. Parîyeke nan ku di destê wan de hebe, ew jî, ji alîyê dewleta Romê û 

şirîkên wî ve wekî bac û xerac tê stendin. Ên koçer di bin konên kevn û peritî de 

dijîn, ên li gundan di xanîyên xirbe û kavil ên axî de dijîn. Ew xanî, hema bêje bi 

temamî di bin erdê de ne, tavê û ronahîyê nabînin. Erdê ku diçînin, pez û dewarên ku 

şivantî û gavantîya wan dikin, ne yê wan lê yên axa û bega ne. Herwiha xwarina wan 

timî nanê cehî ye ku ev jî nîşana herî mezin a feqîrîyê tê qebûlkirin ji alîyê nivîskar 

ve, loma gelek caran em rastî vê sembolê tên, ji ber ku nivîskar naxwaze hejarîya 

civakê bi me bide jibîrkirin. Helbet ev pirsgirêk û bi taybetî aborîya lawaz a civakê, 

piştî ku Kurd ji Serhedê bar dikin û li derdora çîyayê Elegezê kom dibin, hema 

yekser bi dawî nabin, ji ber ku hê Şoreşa Cotmehê pêk nehatiye û Sovyet ava nebûye. 

Loma nîvîskar, xwendevanên xwe ji wê atmosfera reş û tarî, bi êş û keder dernaxe. 

Ew Jiyana Bextewar ya ku nivîskar xwendevanên xwe ji bo wê amade kiribû, hê jî 

nehatiye, ji ber ku dixwaze em bizanibin çawa li Serhedê zilm û tehde ji dewlet, axa 

û began dihat, li vir jî hê ku Sovyet ava nebûye, heman pirsgirek û arîşe berdewam 

in. Helbet piştî avabûna Sovyetê, em di şêwaz û vegotina nivîskar de çend guherînên 

berbiçav dibînin. Teswîrkirina bûyer û kesan zêdetir dibe, hevokên hunerî û lihevhatî 

pirtir dibin (Di romana Hopo de hê pirtir dibin.). Bêguman ev ji ber guherîna 

atmosferê ye jî, ya ku ji serî ve nivîskar em ji bo wê amade dikirin. Di romanê de em 

derbasî qonaxeke din dibin, lewra di şerê Monşevîk û Bolşevîkan de Monşevîk, yanî 

Lenîn û hevalên xwe bi ser dikevin, hikmê Bolşevîkan diqede, pê re jî pergala sîyasî, 

civakî, aborî û hunerî diguhere. Karker, gundî û rênçber dibin xwedîgotin. Li gundan 

“kolxoz” yanî koperatîfên xebat û çandinîyê û komîteyên alîkarîyê ên gundîyan ava 

dibin. Li bajaran bankayên gundîyan vedibin. Emerîkê ku berîya şoreşê rastî gelek 

zor û zehmetîyan hatibû, têra xwe kul û derd dîtibûn, vê xebera xweş ji gundîyên 

xwe re dişîne û mizgînîya xwe li wan dike, ew ên ku li bajarê Tiblîsê ji bo debara 

xwe dixebitîn: 

… giliyê teze gund da zef in. …Li gunda “Komîta Komekiya Gundiya” 

teşkîl bûye. Li bajara da “Banka Gundiya” vekirine. Ew kesîbê ku gayê 

wan tunene, dîwan pera dide wana ku ji xwe ra ga bistînin, wekî 

belengaz nebe. Ê toximê wî tunebe pere didinê, wekî ew merî bona 

çandinê toxim bike; lê ku doşaniyê wî tunebe, pere dide, wekî xwe ra 



66 

 

doşanî bistîne. Geleka usa bi alîkarîya dîwana Sovêtê halê xwe xweş 

kirine. Gereke ez bêjme we: Komekê dide wan meriya, ê ku ji gund 

kaxezê tînin: belê rast e, ew meriyê gund e, besa xeberê: ji Sengerê ye û 

xebatçî ye, paşê pera dide… Wan pera jî dîwan dide, lê 10 sala şûnda, 

kengê halê te xweş bû, wî çaxî distîne...160 

Di romana Jiyana Bextewar de, berîya avabûna Sovyetê, “sifreyên xwarinê yên 

vala” ku hejarîya civakê nîşan dide û di dema Sovyetê de “sifreyên xwarinê yên têr û 

tije” ku ne hejarî lê bereksê wê dewlementîya civakê nîşan dide, ji alîyê nivîskar ve 

pir hatiye bikaranîn. Berîya Sovyetê, sifreyên xwarinê yên karker û gundîyan her tim 

vala ne, yên ku li ser wê sifreyê birçî rûdinin, wisa birçî jî radibin. Xwedîyê malê, ji 

ber desttengîyê û sifreya xwarinê ya vala, li ber mêvanê xwe dikeve şermê. Lê di 

dema Sovyetê de, yanî di dema “Emrê Teze” de nivîskar êdî sifreya têr û tije dide ber 

me, mîna ku Rîhana jina Emerîk, dide ber kurê xwe Sehîd û mêrê xwe Emerîk: 

Êdî êvarekê dereng bû, bav û kur rûniştin, şîv dixwarin. Dê, bona 

şandinê, kur ra hewle, kade, mirtoxe, penêr, toraqa eyara bi pincara 

biharê çêkiribû û kupek jî rûn. Ewê çend heb jî keşk dagirtibû. Wextê 

Rihanê ew hedayî kur ra dadigirt, xeber dida digot: 

- Mêrik, dewla xwedê serê te, Sehîdê min û dîwana Sovêtê be, şikir 

doşanî heye, nan heye, ne wekîa wexta berê ye, bên nav çavê me 

xin, ji me bistînin.161 

Di vê dema nû de, lehengên romanê mîna ku di nav ayînekê de bin, hema bêje 

di her sohbetê de rojên berê bi bîr tînin û ji bo halê xwe yê niha şikur dikin, paşê 

spasîya xwe li Lenîn û dîwana Sovyetê dikin. Helbet, nivîskar vê berawirdîya ku bi 

devê lehengan hertim tîne pêşîya me, bi hêvîya armancekî dike, ku ew jî ji ruhê 

edebîyata Realîzma Sosyalîst pê ve ne tiştekî din e. Li gor vê ruhê di nav edebîyatê 

de, gava ku ji alîyê aborî ve behsa dema berê bê kirin, ji xeynî tunebûnê, bêguman 

divê her tişt kevn û perîtî be, bereksê vê, her tişta nû û nûjen jî divê “niha” hebe. 

                                                
160   Şemo, J. Bextewar, r. 192. 
161   Şemo, J. Bextewar, r. 193. 



67 

 

Bêguman divê “hebe”. Lewra “hebûn” dîwarekî zexim ê Edebîyata Sovyetê ye, ku 

nivîskarên vê edebîyatê pir caran pala xwe didinê. Helbet afirîner û xwedîyê vê 

“hebûn”ê jî, li gor van nivîskaran, ji dîwana Sovyetê pê ve ne kesekî din e: 

Lê wextê tarî kete erdê, li ezmanê şîn tiji stêyrk bûn, cahil ji hev bela bûn, 

herkes ber bi mala xwe çû. Meriyê kal man. Wana derheqa xebata 

kolxozê da xeberdida, wekî bi maşînê xebat çiqas zû dibe, xebata 

kolxozvana çiqas sivik kirine. Wê êvarê wana xebata berê û yê niha 

anegorî hev dikirin: Wextê bi cotê darîn zevî radikirin, wextê bi dasa, 

melendiya û kêlendiya giha û nan didrûtin, wextê bi kama nan dikutan: 

cote ga kamê da girêdayî, sibê heta êvarê ber tava havinêye germ, merî 

diqijlîn, serî li merîya dibû mînanî "dew'. Wextê wana ceh tenê li erdê 

diçandin, hine sal ew ceh surê dibir, şîn nedibû. Bedo digot: 

- Lê icar? Îcar maşînê erdê diqelêşe, cot dike, gihê û nan didrû, nan 

dikute, hemû xebatê rind, temiz û zû jî dike. Tê bira we, berê cem me xên 

ji ceh, tiştek şîn nedibû, lê niha bi ulmê agronomiyê genimê kirik û 

bostanê kartola, gizêra, pîvaza û silqa şîn dibe.162 

Di Jiyana Bextewar de, wextê şer û pevçûnan, peyv û axaftinên gundîyan 

piranî li ser zilm, tehde, kuştin û birçîbûnê bûn. Lê di dema Sovyetê de, gundî wê 

rojevê li paş xwe dihêlin û vedigerin ser karên xwe yên rojane ên gundan. Helbet 

sohbetên xwe jî li ser kar û barên xwe yên rojane dikin. Bêguman, di her axaftina 

wan de dîyar dibe ku ew dîzaynkerê fedakar ên vê pergalê ne û ji bo pêşvebirina 

aborî ya gundê xwe û esas ya Sovyetê, divê her bi dil û can bixebitin, da ku jiyaneke 

bi qelîte û bereket per û baskên xwe ji wan re veke: 

Wê êvarê wana derheqa avê û derheqa êlektirîkê da xeberdidan. Wana 

şêwr kir, wekî kolxozvan jî komekê bidin: cewê bikolin bona avê, erdê 

bikolin bona kêranêd êlektirîkê û gele şixûlêd mayîn. Biro got: 

                                                
162   Şemo, J. Bextewar, r. 219. 



68 

 

- Sehîd, gundê Elegezê xanîyê rind ji kevirê birî, mînanî koşka çêdikin. 

Gerekê em jî usa bikin, wekî kolxozvanê me jî xanîyê rind xwe ra çêkin. 

Derheqa wê yekê de, Sehîd got, emê pirsê daynin ber komnehîya partîyê 

û komşuxulkira Sovêta nehîyê, wekî texta, kêrana, sûsa û tiştêd 

mayîn bidne gundîya.163 

Di vê romanê de hêja ye em hinekî li ser van her du lehengên sereke Emerîk û 

kurê wî Sehîd bisekinin. Emerîk, piranîya emrê xwe li Serhedê, di nav zor û 

zehmetîyan de derbas dike. Têra xwe kul û kederan dibîne. Carekî, leşkerên Romê bi 

milê wî digrin, berê wî didin zindanan. Wextekî ku her kes hêvîya xwe jê dibire, bi 

xîreteke derasayî li ber xwe dide, paşê direve tê malê. Ji neçarî, tevlî eşîra xwe 

Sîpkan derbasî Ermenîstanê dibe, ku wê demê Ermenîstan di bin kontrola 

Împeretorîya Rûsyayê de ye. Heta ku Sovyet ava dibe, ji bo ku debara xwe bike, 

gelek caran bi lawê xwe Sehîd re diçe Tiblîsê dixebite, li wir hemalîyê dike. Piştî ku 

Sovyet ava dibe, em wî bi awayeke din dibînin. Ew êdî ji dewletê û leşkeran nareve. 

Em wî wekî parêzvan û fedakarê hikumeta Sovyetê dibînin. Berî Sovyetê, tenê ji bo 

ku zikê xwe û malbata xwe têr bike dixebitî lê niha hemû xebata wî ji bo silametîya 

Sovyetê û civaka wî ye. Sibehan berîya herkesê ji xew radibe diçe ser kar, êvarê piştî 

herkesê vedigere, tê malê. Gava nexweş dikeve jî, dîsa ji karê xwe namîne. Li gorî wî 

ew û civaka xwe, yanî Kurdên Sovyetê deyndarê Lenîn û Sovyetê ne, ji ber wê, divê 

ew di xebata xwe de her serkeftî bin. Loma ji ber vê ye, gava ku Sehîd diçe leşkerîya 

Sovyetê û bi Artêşa Sor re li hember "Faşîstan" (Almanan) şer dike, ew û Rihana jina 

xwe qet xemgîn nabin û çûna wî bi rehetî qebûl dikin û bi ser de jî wî temî dikin ku 

dijmin qir bike, tune bike û ji welat derîne164 

Sehîd jî di jêhatîbûnê de bi temamî yekî mîna bavê xwe ye û hemû liv û 

tevgerên wî ji bo berjewendîyên Sovyetê ne. Ew, mînakê herî baş ê civaka xwe ye ku 

li gor Realîstên Sosyalîst divê karakterên wiha hebin, ji ber ku ew ji bo dîzaynkirina 

civakê pêwîst in. Loma Sehîd gava ku wextê xebatê tê dixebite, gava ku şer tê ber 

derî (a rast şerê bi almanan re ji ber derîyê wî gelekî dûr e) bêyî tirs diçe şer. Çawa 

ku di xwendin û xebata xwe de jêhatîbû, wisa di şer de jî jêhatiye. Heta ewqasî 

                                                
163   Şemo, J. Bextewar, r. 220. 
164   Şemo, J. Bextewar, r. 242. 



69 

 

jêhatiye ku nav û dengê wî, tirs û xofê dixe dilê dijminên wî. Mîna ku "Cin ji hesin 

bitirsin" ji wî ditirsin.165 Gava ku şer diqede û Sovyet bi ser dikeve, Sehîd mîna 

qehremanan tê pêşwazîkirin û xelatkirin, lê piştî çend rojan dîsa dest bi kar û xebata 

xwe ya gund dike. Divê em bala xwe bidinê, lehengên wekî Emerîk û Sehîd hema 

bêje qet nawestin, eger biwestin û nexweş bikevin jî qet nasekinin, lewra ev jî 

sebebek wê heye, ku ev sebeb jî bi îdeolojîya Komunîzmê re rasterast têkildar e. 

Em dikarin bibêjin Erebê Şemo, çîroksazîya beşên dawî yên Jiyana Bextewar 

bi temamî li dor jiyana gundîyan a çandinîyê ava kiriye. Lewra, piştî ku Sehîd 

xwendina xwe temam dike û vedigere gund, li wir dimîne, heta ku diçe şerê almanan. 

Gava ku Sehîd li gund e, em bi liv û tevgerên wî, jiyana însanên wî gundî û kar û 

barên wan ên her rojîn nas dikin. Em dibînin ku bi navê “Kolxoz” pergalek çandinî û 

ajaldarîyê hatiye avakirin û gundî di bin banê wî de li gor hunera xwe her roj 

dixebitin û mehane an jî salane heqê destê xwe wekî heywan an jî wekî zad/tene 

distînin. Li gor dîyalogên gundîyan, em têdigihîjin xebata ku dikin û heqê ku distînin 

hev derdixe, yanî ew keda ku didin, mîna berê ne badilhewa ye. Helbet vê jî bi 

hebûna pergala heyî, ya ku Sovyetê damezirandiye, girê didin. Kolxozvan yanî pale, 

serê sibehê zû ji xew şîyar dibin, bi kêfxweşî berê xwe didin nav erd û zevîyan û li 

wir bi dil û can dixebitin, heta ku dibe êvar. Ji bo ku performansa wan nekeve, carna 

di navbera xwe de dikevine lecê, ên serkeftî di rojnameya Rya Teze de dibin mijara 

nûçeyan û ji alîyê Rêvebirîya Kolxozan ve tên xelatkirin. Bêguman ev dîmen, 

dîmeneke afirandîye ku li ber çavên me hatiye xêzkirin. Helbet mimkun e, xebatkar 

di kar û barên xwe de hergavê jêhatî bin û lecê bikin û ên serkeftî jî bibin mijara 

nûçeyên rojname û radyoyan. Lê gelo çiqasî mimkun e, xebatkarên gundekî bi 

temamî (pale, şivan, gavan, bêrîvan…) her roj serê sibehê zû şîyar bibin û bêyî 

gazinc û rexneyekî, bi kêfxweşî herin ser karê xwe, heta êvarê têra xwe bixebitin û 

dîsa bêyî gazinc û rexneyan vegerin malê? Helbet, gava em vê romanê û hemû 

berhemên din ên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê bixwînin, divê em her tim bînin 

bîra xwe ku ev berhem, ji komîteyên sansûra edebîyat û hunerê derbas bûne ku ew 

komîte jî bi temamî di bin kontrola hikûmeta Sovyetê de bûne. Bêguman berhemên 

ku fikr û ramanên fermî yên Sovyetê di mijarên xwe de bi cih nekirine û karakterên 

                                                
165   Şemo, J. Bextewar, r. 248. 



70 

 

xwe li gor wê ava nekirine, ji komîteyê derbas nebûne. Îja em vê pirsê ji xwe bikin 

dê rewş zelaltir bibe. Kolxozvanên ku her sibehê ne bi gazinc û gotin lê bi kêfxweşî 

diçin ser karê xwe û êvarê jî wisa vedigerin malê, hema tenê gazincek jî bikirana dê 

ev pirtûk îro li ber destê me bûya? Bêguman, gava em dibêjin gilî û gazin tunene, 

divê neyê wê wateyê ku di xebata kolxozvanîyê de herkes karê xwe bêqisûr, rast û 

durust dike. Lewra em dibînin ku hinek kolxozvan ji hinek kolxozvanên din kêmtir 

dixebitin û performansa wan ji ya kolxozvanên din zêdetir nabe. Lê di vê rewşê de jî, 

bi hinceta motîvekirinê, em li fikrên îdeolojîk ên nivîskarî diqelibin û em dibînin ku 

ev barê ne giran lê li gor fikra sereke ya pirtûkê gelekî muhîm, piranî li ser milê 

Sehîd e: 

…lazim e herkes ji me xîred, dil û can bixebitin. Nav me da merî hene ku 

rind, dil û can dixebitin, lê hê zef heyf, merî jî hene ê çawa em dibên: 

"xwe tê da dixapînin". Wextê dibe civat jî, ew merî ji teva zeftir qewrîya 

xwe diqelêşe, zêde xeber dide. 

- Ew kolxozvan pak nafikire, wekî ew bona xwe dixebite, wekî ew bona 

zarê xwe û mala xwe dixebite; dixebite, wekî dîwana Sovêtê, ya ku azayî 

daye wan û mexlûqetê wan, qewet be, ne hê bîra me teva dane zulma 

padşê Romê, qirkirina Kurdêd me, ne hê bîra me da ne dîwana daşnaka, 

ximbapêtê wane talançî û begêd me Kurda, ê ku ji hemûşka zêdetir em 

dizêrandin, sal û zemana ji bona xwe em bê heq didane xebatê. Mînanî 

qaçaxa jî em dişêlandin.166 

Di Morofa Eliyê Evdilrehman de berî ku Morof û heval û nas û dostên xwe 

derbasî Ûrisetê bibin, Morof bi xwe heta demekê şivantîya Selîm Begê dike, paşê 

dibe dengbêjê wî. Digel ku ewqas salên dûredirêj li cem wî dixebite jî, Selîm Beg ti 

car heqê wî bi temamî nadê û bi ser de jî tehde û heqaretan lê dike. Ne ku tenê nade 

wî, hema bêje ji bo hemû mirovên êla xwe wiha bi neheqî tevdigere. Ew her gavê 

xwarinên xweş dixwe lê mirovên civaka wî gelek caran birçî radikevin, li ber 

mêvanên xwe dikevin şermê. Ew di konên herî xweşik û mezin de dimîne lê mirovên 

                                                
166   Şemo, J. Bextewar, r. 217. 



71 

 

êla wî di konên perîtî û piçûk de dimînin. Bêguman em dikarin berawirdîyeke wiha 

bi rûpelan dirêj bikin lê ji bo ku em bigîjin fikra sereke ewqasî bes in û zêde ne jî. 

Nivîskarê Morof, Eliyê Evdilrehman, hema bêje heta dawîya pirtûkê, mijarê li dor vê 

nakokîyê dibe û tîne, lewra dixwaze em bizanibin di dinyayeke wiha de hizûr tune, 

hebe jî tenê ya axa û began heye. Jixwe, ji ber ku hizûr tune, debar nabe, Morof û 

hevalên xwe, digel malbatan berê xwe didin erdê Sovyetê. Ji vir û pê ve haya me ji 

Morof û hevalên wî û Selîm Begê çê nabe, lewra mîna ku me dest bi çîrokeke din 

kiribe, mijar û leheng diguherin. Nivîskarê ku heta li vir, bi kêmasî û neyînîyên di 

nav civakekî de çîrok dihonand, yanî ew rewşa xerab dianî ziman, ji vir û pê ve berê 

xwendevanên xwe dide kelecanîyên hewldana avakirina jiyaneke nû. Ji vir û pê ve li 

şûna rexneyan, em pesn û methîyeyan dibînin. Destên ku em dibînin radibin jorê, ne 

ji bo nifiran lê ji bo şikurdarîyê ne. Gilî û gotin, ne li ser neçarîya çarenûseke reş û 

tarî lê li ser plansazî û hûrgilîyên siberojekê ne. Kar û xebat, ne bi zor û zordarîyê lê 

bi dilxweşî û şahîyê ne. Bêguman, Mehmedê Silêman tam jî mînaka vê ye, ku gava 

ew ji eskerîyê vedigere malê, careke din naçe bajêr û bi dildarî di kolxoza gund de 

dixebite.167 Hemû huner û zanîna xwe bi gundîyan re parve dike. Bi zanebûna wî û bi 

jêhatîbûna kolxozvanan, rewşa gundîyan a aborî her carê hinekî din baştir dibe, halê 

wan xweştir dibe. Tiştên ku berê bi destên wan nediket, êdî li ber destên wan in. 

Xanîyên wan bi kevirên tûfê hatine çêkirin û bi lembeyên Îlyîç hatine ronîkirin. 

Gundê wan bi bax û bexçeyan hatiye xemilandin. Tê de mekteb, nexweşxane, 

pirtûkxane, hemam û dernên din ên çandî, civakî û hunerî hatine avakirin. Li kêleka 

zimanê Ermenî, Rûsî û Adirbêcanî, di radyoyê de, êdî Kurdî jî heye: 

Kolxoza gundê Nêcirlûya Jorîn li Deşta Araratê û kêleka Çemê Zengûyê 

cîwar bûye. Wexta ku meriv ji dûr ve li wê dinihêre, tê qey bibêjî 

avahîyeke biçûk e, lempeyên Îlyîç mîna stêrkan diçirûsin. Zingîniya 

dengê radyoyê ye, bi zimanê Ûrisî, Ermenî, Adirbêcanî, Kurdî xeber 

dide. Wisa jî gelek avahiyên duqatî, yekqatî yên bi kevirên tûfê çêkirî têne 

kifşê. Li wê derê, mekteba heftsale, klûb, kitêbxane, doxtirxane, 

nivîsxaneya kolxozê, hemam, tewle, gom û gelek ocaxên kûltûrîyê û 

ronahîyê yên mayîn hene. Gund bi bax û rezan ve hatiye xemilandin. 

                                                
167   Evdilrehman, Morof, r. 93. 



72 

 

Helbet, ev bipêşdeçûyîn gişk bi saya sîyasetîya Lenîniyê ya miletîyê ye, lê 

di karê çekirin û avakirina wî de keda kolxozvanan û Mehmed jî ne 

hindik e. 

Gund têr û tijî ye. Bi saya xebata kolxozvanan a baş û teşkîlkirina xebatê 

ya rind, kolxozvanan ji ber her rojxebateke xwe ve, bi hesabê orte, 65 

manat standibûn. Çi qasî diçe, halê kolxozvanan xweş dibe. Nêcirlû 

gundekî înternasyonal e; Ermenan, Adirbêcanîyan û Kurdan dest dane 

destên hev du, mîna bira şerkarîyê dikin bo ji wehde zûtir qedandina 

hemû qerarên partîyê û hukimetê. 

Niha êdî çil û yek sal e temamîya cimaeta Sovyetîyê bi saya sîyasetîya 

Lenînê Mezin aza ye, bûne xwedanên bext û textê xwe, xwendin û kûltûra 

xwe, wisa jî di nava wan de Kurdên Sovyetîyê gihiştine wan nêt û 

meremên xwe, ku bi qirnan li hêvîyê bûn168 

Di romana Dê û Dêmarîyê de em bandora şerê Almanyaya Hîtler û Sovyetê li 

ser gundîyên Mêrgesorê dibînin. Nivîskar, berê me dide vê fikrê ku her çiqas Kurd li 

Sovyetê gihîştibin rehetîyê jî, ji ber Almanyaya -faşîst- ev rehetî nemaye. Hêvî û 

daxwaz, ji bo bidawîbûna şer û serkeftina Sovyetê ne. Rojên xweş û bi aram, ew roj 

in ku ew li bendê ne. Gundîyên Mêrgesorê, di wan rojên zor û zehmet de, bi hemû 

hêza xwe, çi jin û çi mêr (bêguman Karê yek ji wan jinan e), bi dil û can dixebitin, da 

ku ji bo rojên xweş û bextewar amade bin.169 

Piştî ku şer bi dawî dibe û di wî şerî de Sovyet bi ser dikeve, rewşa gund jî ber 

bi başbûnê ve diçe. Hikûmeta Sovyetê, mal û xanîyên nû çê dike. Xort û ciwanên 

gund pir bûne, jiyaneke nû dijîn û dixwînin, dixebitin. Zarokên êtîmxaneyê mezin 

bûne û bi xwendin an jî bi kar û xebatên curbicur mijûl dibin. Hinek ji wan diçin 

bajaran dixebitin an jî dixwînin û Mêrgesorê, bi taybetî êtîmxaneya gund û li 

êtîmxaneyê jî Karê, ji bîr nakin, salê carekî tên serdanê.170 Bêguman, ji vê bi şûn ve 

em rastî nîşaneyên aborî yên li ser rewşa gundîyên Mergesorê nayên, ji ber ku şer bi 

                                                
168   Evdilrehman, Morof, r. 94. 
169   Xudo, Dê û Dêmarî, r. 34. 
170   Xudo, Dê û Dêmarî, r. 41. 



73 

 

dawî dibe û li gor nivîskar pirsgirêkek aborî ku bê qalkirin an jî safîkirin namîne. 

Eger em wekî nivîskar bifikirin, hemû meseleyên ku bi hikûmeta Sovyetê ve 

girêdayîne, wekî aborî û perwerdehîyê, piştî şer tên safîkirin, lê hinek edet û 

kevneşopîyên di nav gel de dibin pirsgirêkên sereke, ku çareserîya wan jî gel bi xwe 

ye.171 

Di romana Hewarîyê de, gava ku serleheng (vegêr) ji Yêrêvanê diçe gundê 

Kûrekendê, herçiqas ne bi hûrgilî be jî û xisûsen çîroka romanê li ser vê nehatibe 

sazkirin jî, li ser rewşa aborî û debara şênîyên Kûrekendê zanînên me çê dibin. Hinek 

caran vegêr bi xwe van zanyarîyan vediguhêze xwendevan û hinek caran em ji devê 

Apê Moskov û Apê Şewêş dibihîsin. Gava ku qala serpêhatîyên borî dikin, bêguman 

rewşa aborî ya dema xwe jî tînin pêş çavan û ji bo vî halê xwe yê ku niha tê de ne 

şikur dikin û dîwana Sovyetê wekî xelaskerê xwe dibînin: 

- Çi bibêjim, lawo!.... gava ku wan salan tînim bîra xwe, xwîna reş 

hildişe nava dilê min. De sala hezar û neh sed û hijdehan, wehdê şerê 

Romê û Daşnakan bû, gelekên me li serên rêya mirin, gelek di Ava Reş 

de xeniqîn, gelek jî hatin kuştin. Êlên me yên rengîn temam pêpes dibûn. 

Zarezara birçîyan bû, nexweşan, hinek bi tayê diketin, xolorê jî jixwe em 

hildabûn. Li ber dîwaran, tijî kal, pîr, zarokên bêxweyî ü bêxwedan bûn, 

nêzenêza wan bû, hesreta wan kirtolek nanê reş, fìrek ava sar... Ji xelayê 

dê ewledê xwe dihişt. Cimeat hatiba ah û zarê. Bi xeberekê, zulm bû 

dibarî, xwîn bû dikişîya. Erê lawo, ya ku me dîtiye, bila here, venegere. Û 

em ê li rûyê dinyayê winda bûna, heke wan salan Lenin hewara xwe bi 

me re negihanda. Wan çaxan ji me re gotin, ku dinya êdî ya me ye, ya 

pale û gundîyan, welat êdî ji destê kedxuran azad bû. Ruh bi ber me de 

hat û herçî qudûm di ber çongên me de hebû, em jî rabûn, me berî 

dijminê welêt da….. Paşê, hema wan mehan, hatin ji me re gotin, ku ji bo 

zarokên me yên bêdê û bêbav li Aştarakê êtîmxaneyek vekirine.172 

                                                
171   Xudo, Dê û Dêmarî, r. 70. 
172   Cindî, Hewarî, r. 41. 



74 

 

- Erê lawo!... ez tevîhev bûm, min xwe winda kir. Baweriya te hebe, heke 

ew êtîmxane nîn bûya, ew zarokên din jî wê ji destê me biçûna. Dîwana 

Sovêtê ew xelaskirin ji birçîbûnê ji xolor û mirinê. Herçî hukimetê xweyî 

kirin, givrik bûn, derketin nava emir, bûn xweyî mal û nav.173 

Gava ku vegêr teswîra gundê Kurekendê dike û derheqê aborî û çandinîya 

gundîyan de agahîyan dide, bêguman fikr û hestên xwe yên derheqê Hikûmeta 

Sovyetê de jî dide der. Li gor wî, Kûrekend berê bajareke xerabe bû û warê bûmên 

kor bû, lê niha bi xêra Hikûmeta Sovyetê careke din ew şên bûye û gundî êdî dikarin 

debara xwe bikin û bi rihetî çandinîya rez û zevîyên di destên xwe de bikin: 

Kûrekend sî û çend salan berê xerabe bû, meskenê bûmê kor, guhera 

pezê payîza dereng û bihara zûhatî, Hukimeta Sovêtiyê guhdarî da ser wê 

qijleyê jî, şên kir, kire ber pîlanê, bi tîpa teze dewsa axilan, guhêrên pêz, 

otaxên teze yê çendpencere çêkir û ava kir. Rêncberê berê bere bere bi 

rieatiyê ve hate girêdan, hêja bû xweyîyê gund, kewşen û avê û konê 

hizhizî bi çît û berçîtə xwe ve, wekî tevî kolozê terrikî hê di binê stêrên 

hinek malan de dimîne, her cara gava ku çavê mirov pê dikeve, xwîna reş 

hildişe nava dil û hinavê wî, derd û kulên kevin tev radibin. Tê ber çavan 

emrê berê yê reş î hiş, şerên qebîleyan ên bavobavo, hewar û gazîyê, halê 

zelâlîyê, kuştinê, qirkirinê, talan û tajan.. Û îro ew rojên qetlê, ku 

wextekê hebûne, êdî derbas bûne, winda bûne û mane çawa xewnerojkên 

reş, wekî mirov tu caran naxwaze bîne bîra xwe, çima ku di xwe de hêrs 

dibe, dikewgire, dişewite wekî agirê tenûrê. 

Kûrekendîyan giş di kolxozê de ne û tevî kolxozvanên gundê Haytaxê yên 

cînar, dostên kal û bavan, pembû, tirîyan, bax û rezan, bostan û pincarê 

bêcer dikin, onceyê hiltînin datînin. Xwelîya deşta Yerêvanê ya tev de zêr 

bi xebatkarên xwe yên teze re gul vedide, dixemile, bi gûşîyên tirîyên 

şêrin î cinetî, bi hezar turletehmî...174 

                                                
173   Cindî, Hewarî, r. 42. 
174   Cindî, Hewarî, r. 34. 



75 

 

Bêguman, eger mirov di rewşa xwe ya aborî de bi kêmasî nebe û pê re, ji jiyana 

xwe kêf û zewqê bistîne, helbet dê rojên pêşî û paşîya xwe jî zêde neyne bîra xwe lê 

ev berhema ku bi rêbazên teorîya Realîzma Sosyalîst hatiye nivîsandin, herçiqas 

rojên berê ên şer û pevçûnan bîne bîra me jî, rojên ku hê tam nehatine, yanî ew rojên 

“teze” li nav serê me bi cih dike û bi xurtkirina daxwaz û hêvîyan, berê me dide 

xebata ji bo Komunîzmê:  

Belê li vî gundî kesek di par re nanihêre, bi pey roja bihurî nakeve, giş bi 

pêş de dinihêrin, li roja sibehê û bi sibeha teze re teze dibin, emrê xwe 

xweş dikin, bi serecem, dewlemend û bextewar dikin, berbirrî sibeha xwe 

ya teze dibin, sibeha Komûnîzmê.175 

Gava ku Şewêşê kal û lehengê me yê bênav li nêzîkê gund dimeşin û Şewêşê 

kal qala serpêhatîyên xwe dike, tirextorekî di ber wan re derbas dibe û Şewêşê kal 

bala lehengê me dikşîne ser tirextor û jê re girîngîya hebûna vê tirextorê rave dike. 

Helbet em krîtîka van gotinên Şewêşê kal bikin, em ê baş serwext bibin ku, di rastîya 

xwe de ev ne gotinên Apê Şewêş lê gotinên nivîskarî bi xwe ne û armanc ew e ku 

bala xwendevan bikşîne ser xebatên hikûmeta Sovyetê:  

Ez û Şewêşê kal ku nêzîkê gund bûn, tirextorek di ber me re derbas bû, çû 

alîyê kîlerên kolxozê. Şewêşê kal lê nihêrî, got. - Evê han jî, kurê Mistoyê 

Kalo ye, qerewîlê gund. Niha bûye tirextorîst. Wextekê, bi serê te kim, me 

çetin maça cot digirt, lê evê te li rasta hanê dide pêşîya xwe, heta em bi 

vir de, heta em bi wê de diçin, ew radike û tê.176 

Romana Hopo, em dikarin bibêjin bi temamî romaneke çandinî û aborîyê ye. 

Mijar her li ser çi be jî, dawîya dawî bi çandînî û debara gundîyan ve tê girêdan. Ji 

ber vê ye, nîvîskar, her fersendê diceribîne, da ku bala me bikşîne ser rewşa wan. Ji 

demên borî yên berîya Sovyetê, bi devê lehengên xwe agahîyan dide me û halê wan ê 

ku ew niha tê de ne, mîna ku ta bi derzîyê ve bike, yeko yeko li ber me rêz dike. Di 

xisûsîyeta pergala Komunîzmê de, îdare, rêveçûn û xebitîna kolxozan, li nav gundên 

                                                
175   Cindî, Hewarî, r. 36. 
176   Cindî, Hewarî, r. 144. 



76 

 

Kurdên Ermenîstanê ku ew penaberên şer in, diceribîne an jî serborîya vê 

ceribandinê, ku îxtîmal e ji alîyê hikûmeta Sovyetê ve jixwe hatiye kirin, dinivîse, 

neql dike. Ji ber vê ye, “kolxoz” û “kolxozvan” du peyvên sereke ne di vê romanê de 

û hewce ye em koka wan zanibin û di rastîyê de, ew kanîya ku jê zane (Komunîzm) 

bi bîr bînin.  

Peyva “kolxoz”, ji du peyvên Rûsî (kollektivnoye hzyaystvo) çê bûye, ku bi 

wateya xwe ya Kurdî “çandinîya hevpar” e. Kolxoz, pergaleke çandinî û hilberînê ye 

ku hikûmeta Sovyetê, li gel polîtîkaya xwe ya aborî û hilberînê, li nav gund û 

navçeyên Sovyetê daye destpêkirin. Di vê sîstemê de, erdên çandinîyê milkên 

dewletê ne û dewlet van erdan, tevî alav û kelûpelên çandinîyê teslîmê kolxozan 

dike. Gundî jî, ji bo van kolxozan, bi hevkarî dixebitin û heqnanê xwe mehane an jî 

salane distînin. Helbet di van kolxozan de ne tenê çandinî, herwisa ajelvanî jî heye. 

Mîna ku em di romana Hopo de jî dibînin, şivan û gavan diçin ber heywanên ku 

malên kolxozê ne û bêrîvan jî diçin dotina wan. Eger em li roja xwe ya îro binêrin, 

bêguman tişta ku kolxozan bîne bîra me, herçiqas ji hinek alîyan ve ji hev cuda bin jî 

(lê di xebata hevpar de yek in), koperatîf in.  

Ji bo romana Hopo, eger em gotina xwe ya dawî di serî de bibêjin, bêguman, ji 

sedî sed romaneke îspatkirinê ye. Çi ye ev îspatkirin? Berîya Sovyetê jixwe em 

dizanin Kurd di halekî çawa xerab de ne lê piştî ku Sovyet ava dibe? Gelo sozên ku 

bo Kurdan û miletên din tên dayîn, cihê xwe dibînin an na? Zikê mirovên hejar, 

gundî û karkeran êdî têr dibe an na? Komunîzm, pergaleke kêrhatiye yan na? Em 

dikarin pirsên bi vî rengî zêdetir bikin û guman nîne ku ev roman dê bibe bersiva van 

pirsên me jî. Herçiqas, roman di dema destpêka Sovyetê de derbas dibe û di vê demê 

de li bin hukmê qaîdeyên Sovyetê qala jiyana rojane ya gundekî Kurdên Ermenîstanê 

dike jî, nivîskar, gelek caran bi zanebûn rewşên xerab ên berîya Sovyetê an jî bûyer û 

serpêhatîyên berîya Sovyetê tîne dide ber me, da ku di hewla xwe ya îspatkirinê de li 

hemberî me bi hêz be û karibe pirsên me bi rehetî bibersivîne. 

Di destpêka romana Hopo de, bi Cimo re em diçin nav gundê Axbaranê, ku ew 

piştî “şerê wetenîyê” biryar dide vegere gundê xwe û ji bo Sovyetê xebata xwe li wir 

berdewam bike. Bêguman ev awayê vegerînê, di heman romanê de li çend cihên din 

jî tê pêşîya me, ku dîyar e wê demê ev wekî polîtîkayeke fermî dihat dîtin. Hesen û 



77 

 

Zinê jî, ku du lehengên sereke ên vê romanê ne, piştî tehsîla xwe, vedigerin gund û li 

kolxozên gundê xwe rêveberîyê dikin. Di vir de em hesta dildarîyê dibînin, lewra 

tişta ku nivîskar dixwaze bi me bide zanîn jî ev e. Ji ber vê ye, gelek caran gava tê 

pêşîya me, em dibînin ku Hesen, Zînê, Sertîp, Cimo, Hopo û gelek lehengên din ên 

romanê birçî û bêxew dimînin lê dîsa jî ji xebata xwe kêm nabin. 

“Lembeyên Îlyîç (Lenîn)”, “nanê genimi”, “xanîyên bilind ên kevirîn”, 

“maşîn” û “tirextor” çend têgehên sereke yên vê romanê ne, ku ew hertim wekî pîvan 

hatine bikaranîn û dubarekirin di navbera berîya Sovyetê û wextê di bin hukmê 

Sovyetê de. Her gava ku nivîskar dixwaze berîya Sovyetê li ber çavên me reş bike û 

dema ku roman tê de derbas dibe, yanî wextê Sovyetê, bi me şîrîn û xweş bike, ji van 

têgehên jorîn yek teqez der tê pêşîya me. Ev têgeh, temsîla Sovyeta pêşketî ne û pê re 

nîşaneyên Emrê Teze ne. Herwisa em dikarin bibêjin, ev têgeh, bi sedemên ku me li 

jor gotin, armanca nivîsandina vê romanê jî di xwe de dihewînin. 

Eger em hinekî li ser bisekinin, em dikarin lembeyên Îlyîç, hem bi awayê rastî, 

hem jî bi awayê mecazî wekî temsîla ronahîyê bibînin. Awayê rastî jixwe eşkere ye, 

lembe ne û derdora xwe ronî dikin. Awayê mecazî, ew fikr û peyam e ku nivîskar pir 

caran hewl dide bigihêjîne me. Çi ye ew fikr û peyam? Helbet “ronahîya fikrî” ye, ku 

li gor nivîskar, Sovyet destpêk û çavkanîya wê ye. Bêguman, bi çi armancî hatibe 

behskirin jî ji bo me hebûna wê (eger hebe, ji bo me nîşane ye) girîng e. Lewra tişta 

ku em li pey digerin niha ew e. 

Gava Sertîp diçe tewleya çêlekan, tewle bi lembeyan ronî ye û Sertîp tîne bîra 

xwe ku berê li tu maleke Kurdan ev lembe tunebûn, lembeyên neftê hebûn lê ew jî bi 

kêr nedihatin: 

Kete bîra Sertîb: Beriya dîwana Sovêtiyê ronahîya wiha di tu malên 

Kurdan da tunebû. Lempeyên niftê jî, di mala hemû kesî da tunebûn. Di 

malan da çirayêd niftê vêdixistin, an çiralixêd ji donê bizinan. Ew jî 

hemangî birûsî didan. Lê gava ku mirov sibehtirê radibû, ber bêvilêd 

mirovan bi teniyê reş dikirin.177 

                                                
177   Şemo, Hopo, r. 20. 



78 

 

Bêguman, ew cihê ku dibêje “Sertîp tîne bîra xwe”, eger em li gor armanca 

sereke ya vê romanê bifikirin, em ê serwext bibin ku naxêr, Sertîp van tiştan nayne 

bîra xwe, di rastîyê de nivîskar tîne bîra xwendevan, da ku berawirdîya her du deman 

bê kirin. 

Di Hopo de, nanê cehî û genimî bûne temsîla feqîrî û dewlemendîyê. Ya rast ne 

tenê di Hopo de, Erebê Şemo, di Jiyana Bextewar de jî, pir caran ev her du temsîl bi 

kar anîne, da ku em rewşa aborî ya wan kesên ku qala wan tê kirin bizanibin. Di 

Hopo de Hesen û Zînê li du gundên cîran, agronom (Endezyarê Zîreetê) in. Zînê bi 

hunera xwe dike ku gundîyên wê, salekî berîya gundîyên Hesen nanê genimî bixwin, 

ku nanê genimî berîya Sovyetê tenê para dewlemendan bû û bi destê xelkê nediket. 

Hedefa Hesen û gundîyên wî jî ew e ku êdî ne nanê cehî lê nanê genimi bixwin, ji ber 

ku wan îmkan heye û lazim e van îmkanên ku Sovyetê daye wan (wekî toximê genim 

ê Kûbanê, erd, terextor, maşîn…) badilhewa neçin: 

Hesen ketibû mitalan der heqa wê yekê de, wekî gundê wî hê nanê ceh 

dixwin. Wî divîya wisa bikira, wekî nanê wan jî rind şîn bihata û ji nanê 

gundên cîranan kêmtir nebûya.178 

Dîsa di warê aborîyê de, da ku em bizanibin rewşa gundîyan çiqas baş e û ji 

halê xwe razî ne, nivîskar, gelek caran bala me dibe ser tirextor û maşînan, ku ew jî li 

gor nivîskar bi xêra dîwana Sovyetê hatine ber destê van gundîyan, loma gundî her 

gavê şikurdarî û minetdarîya xwe tînin ziman: 

Carinan kal di odeyan da rûdiniştin: 

- Şukir ji partîya Lenîn ra; kê bawer dikir wê wexteke wisa bê, wekî kurê 

Kurdan jî hînî maşîneke wisa bibe, a ku xwe bi xwe di rêyan da here û ji 

ga, hespan, deveyan jî zûtir here, şukir…179 

............ 

                                                
178   Şemo, Hopo, r. 150. 
179   Şemo, Hopo, r. 26. 



79 

 

Gundî, biçûk û mezin derketin derve û bi ken û eşq digotin, “Hatin hatin, 

maşînên me hatin” û bi bez bi pêşîyê da çûn. Berî gişan zarokêd biçûk 

xwe gihandin maşînan. Keçan destên xwe dirêj dikirin, digotin, “Ewê 

han Egît e, ewê han Lûlo ye, ewê han jî Îsko ye.”180 

Eger ji alîyê aborîyê ve em li vê romanê binêrin û qala qelî û birincê nekin 

nabe. Çawa ku me li jor behsa nanê ceh û genimî kir û me got di Hopo de pir caran 

derbas dibin û ew wekî temsîla hejarî û dewlemendîyê tên dîtin, bi heman awayî qelî 

û birinc jî di Hopo de pir caran cih digrin. Xelkê ku di Jiyana Bextewar de devê wî bi 

çênîyekî goş neketibû, di Hopo de hema bêje her roj qelî û birincê dixwe.181 

Di Hopo de, “xanî” jî yek ji wan temsîlan e ku nivîskar pir li ser sekinîye û 

gelek caran bi devê lehengan agahî daye xwendevanan, bê xanîyên berê û niha çawa 

ne. Helbet em van agahîyan wekî nîşaneyên dema Emrê Teze qebûl dikin û wekî 

referans dibînin ji bo rewşa aborî ya wê demê. Bi saya van nîşaneyan, xwendevan fêr 

dibin ku xanîyên berîya Sovyetê binerd, piçûk û tarî bûne, lê yên di dewra Sovyetê 

de modern in, ji kevirên tûfê hatine çêkirin, bilind in û ronahîyê dibînin. Helbet ev jî 

bi xêra dîwana Sovyetê ne, ku li ser navê nivîskar, leheng careke din şikûrdarî û 

minetdarîya xwe ji Lenîn, Partîya Komunîst û Sovyetê re tînin ziman: 

…Wî dît, di nava wan pênc salên ku ew çûbû Êrêvanê de, gund lap 

hatibû guhestin. Êdî ew xanîyên berê yên binerd qet tune bûn. Xanî giş ji 

kevirên tûfê yên birî hatibûne avakirin.182 

………. 

- Ji min tirê gundê we mîna gundêd me yên li welatê Mûşê ne? Gişke 

binerd bûn, lê ev xanîyêd we mîna xanîyêd geheran in tu firqî tune, weleh 

min nizanîbû gundêd Kurdan wisa gund in. 

- Xaniyêd me yên berê binerd bûn, lê bi saya Diwana Sovêtiyê em ji binê 

erdê derketin ronîyê.183 

                                                
180   Şemo, Hopo, r. 26. 
181   Şemo, Hopo, r. 64. 
182   Şemo, Hopo, r. 81. 



80 

 

………. 

…sal bi sal halê me hê pak dibe, hûn li xanîyê xwe binihêrin, hûn ê bi 

dest xwe ra bibînin halê xwe yê berê û halê niha. Gelo begêd me, an 

axayêd me, wexta ku hemû mecal di destên wan da bû, di xaniyên wiha 

da qe dijiyan? Komunîstan ev yek da me…184 

Di Jiyana Bextewar de, gava me bala xwe didayê, pirsgirêka herî mezin 

bêguman feqîrî û hejarî bû. Zilma axa, beg û dewletan rê nedidan ku xelk bi kar û 

barên xwe yên rojane re mijûl bibin. Kesekî hal û mecal nemabû ku siberoja xwe 

bifikire. Eger di roja xwe de karîbûna zikê xwe têr kiribana, ew roj ji bo wan 

kêfxweşî bû. Hemû û kul derdên wan, hinekî hizûr û aramî bû. Li ser vê mijarê, gava 

em berê xwe didin romana Hopo, em xweş dibînin ku ev metirsî bi temamî qedîyane. 

Ew mirovên ku ketine bin hîmayeya Sovyetê li gundan bi cih bûne, bi alîkarîya 

Sovyetê ji xwe re xanî çê kirine, erd ketine destên wan û çandinîyê dikin. Ji vê demê 

û pê ve, hemû jiyana wan, kul û derdên wan, karûbarên gund yanî heywan, erd û 

çandinî ye. Hêvî û daxwazên wan, xewn û xeyalên wan bi temamî li ser vana ne. Ji 

bo wan kêfxweş an jî xemgîn dibin. Helbet em dizanin nivîskar dê vê jî bibe li 

hebûna Sovyetê biqelibîne. Lewra ev erkekî Realîzma Sosyalîst bi xwe ye, ku Sovyet 

sedema hemû xêr û xweşîyan e, mîna ku berîya Sovyetê, ji bo ku gundî rewşa 

hewayê bizanibin divê biçûna cem faldar, şêx û melayan, nivişt çê bikirana an jî 

qurbanî bidana, lê di dema Sovyetê de, bi xêra dîwana Sovyetê, tenê li nûçeyên 

radyoyê temaşe dikin an jî rojnameyan dixwînin: 

Kolxozvan ketibûn tefekurîyê, wekî ekinê wan bi derengîyê nekeve, çimkî 

heke ekinê wî çîyayî bi derengîyê ket, êdî hebek nan nade û mexlûqet ê bê 

nan bimîne, lewma ew wisa di heyra bihîstina radyoyê da bûn. 

Êvarekê, klûb tijî kolxozvan bû, ji nişkê ve dengê Radyoya Rurdî ji 

Êrêvanê hat, diktor got: "Hevalêd radyoguhdar, ew berfa ku van rojan 

toisa gele barî li nebyêd Ermenistanê ye çîya, ew hukmê sîklonê bû ji 

                                                                                                                                     
183   Şemo, Hopo, r. 112. 
184   Şemo, Hopo, r.168. 



81 

 

şîmalê, rast e, berf gele ket, lê sîklon êdî vekişîya. Van roja tav ê dîsa 

bide û bihar ê wextê da bê. Xeber da Radyoya Kurdî, Êrêvan... 

Kolxozvan giş şa bûn, kalekî got: 

- Ê wekî ev bager berî Diwana Sovêtiyê biqewimîya, gelo me yê çi 

bikira? Em ê biçûna cem faldaran, an jî cem mele û şêxan çi ka ew çi 

dibêjine me. Wan ê bigotana: "Herin qurbanan bidin, pêz şerjê bikin, 

çiralixan bidin, me jî ji bîr mekin.185 

Romana Hopo, romaneke kolxozvanîyê ye. Lehengên romanê, hema bêje bi 

temamî kolxozvan in. Hinek diçin ber heywanan, hinek jî bi erdên dora gundê xwe re 

mijûl in. Ne tenê mêr, jin jî di nav vê pergalê de ne. Li gor romanê, ji bo ku însanek 

bixebite, hemû îmkan hatine çêkirin. Eger jinek bixwaze bixebite lê zarokên wê 

hebin, hewce nake mitalan bike, dîwana Sovyetê çareya vê jî peyda kiriye û nahêle 

ku zarok li nav herî û gemarê qirêj bibin û bi ser de jî dike ku xwarina baş bixwin: 

....baxçeyê zarokan vekirîye. Her uzvê kolxozê izna wan heye zarokên 

xwe bibe bexçe, bila zarokên wan di nava herî û gemarê da negerin, bila 

di bêxçe da xwarina baş bixwin û li cîyê rihet razên. 

Çend jinan got: "Me zarokên xwe daye baxçeyê zarokan, li wê derê bi 

rastî zehf pak e ji bo zarokan.”186 

………. 

Jinikê jî got: "Em jin ji hevalê Morov zehf razî ne." 

- Seba çi hûn ji min razî ne? 

- Seba wê yekê ye, wekî te baxçeyê zarokan vekir. Em niha serfinyaz 

zarokan dibin wê derê, dihêlin û diçin ser xebatê. 

- Çima min baxçe vekiriye? Partîya me û Lênîn baxçe vekir.187 

                                                
185   Şemo, Hopo, r. 39.  
186   Şemo, Hopo, r. 54. 



82 

 

Kolxozvan eger jêhatîbin û rind bixebitin, wêneyê wan li ser rojnameya Rya 

Teze tê weşandin û di Radyoya Yêrêvanê de pesnê wan tê dayîn. Bêguman ev bi 

armanca motîvekirinê ye, da ku xebata wan li paş nemîne.188 Helbet ji bo 

motîvekirinê ne tenê ev heye, carinan kolxozvan di navbera xwe de dikevin lecê jî, 

ku jê re dibêjin “leca sosyalîstîyê”. Wekî em di Hopo de dibînin, Sertîp û Zînê, tevî 

kolxozvanên xwe ji gundê Axbaranê diçin gundê Darebîyê û doza lecê li Hesen û 

kolxozvanên wî dikin, bi armanca ku di nav salekê de kolxoza kîjan gundî pirtir 

bixebite û têkeve karê.189 

Romana Hopo, li gel berhemên din ên wekî Jiyana Bextewar, Dê û Dêmarî, 

Hewarî û Morof, ne tenê guherînên aborî û çandiniyê nîşan dide, herwiha bi şêwaza 

Realîzma Sosyalîst, mîsyoneke îdeolojîk jî pêk tîne. Di van romanan de, bi sembolên 

wekî “kolxoz”, “lembeyên Îlyîç”, “nanê genimî” û “xanîyên kevirîn” berawirdiya 

berîya Sovyetê û serdema Sovyetê tê kirin. Nivîskarên van berheman, bi rêya 

lehengên xwe yên fedakar û xebatkar, ne tenê serkeftinên aborî û civakî yên pergala 

Sovyetê vedibêjin, herwiha xwendevanan teşwîq dikin ku bi xebata kolektîf û 

bawerîya bi Komunîzmê, siberojeke geştir biafirînin. Bi vî awayî, ev roman, wekî 

tabloyên hunerî yên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, hem çîrokên jiyana gundîyan 

vedibêjin û hem jî armancên îdeolojîk ên wê demê diparêzin. 

2.4. Çand û Huner 

Di romanên Kurdî yên Sovyetê de, têgeha "Emrê Teze", bi awayekî berfireh 

çand û hunerê, wekî amûrên sereke yên guherîna civakî temsîl dike. Ev berhem nîşan 

didin ku, edetên Kurmancî (govend, stran, zewac, beranberdan û edetên êlî) çawa bi 

nirxên nûjen ên Sosyalîst re têne tevlihev kirin, ku di encamê de çandeke têkel a 

Kurmancî-Sosyalîst peyda dibe. Huner, di van romanan de ne tenê wekî vegotineke 

şexsî, lê wekî amûreke kolektîv a şoreşê tê dîtin, ku armanca wê avakirina kesayetîya 

"mêrê nû" û "jina nû" ya bi fikr û ramanên îdeolojîya Sovyetê ye. Di van romanan de 

hêmanên folklorîk, li gorî îdeolojîya Sovyetê tên adaptekirin, herwiha hêmanên 

sereke yên nasnameya Kurdî, wekî ziman û hin edetên êlî, têne parastin. Ev yek 

                                                                                                                                     
187   Şemo, Hopo, r. 39. 
188   Şemo, Hopo, r. 61. 
189   Şemo, Hopo, r. 190. 



83 

 

nîşan dide ku "Emrê Teze" ne tenê temsîla guherîneke aborî û sîyasî dike, herwiha 

temsîla şoreşeke çandî û hunerî jî dike, ku di navbera kevneşopî û modernîteyê de 

pevçûneke dîyalektîk çêdike. 

Di Hewarîya Heciyê Cindî de, beşa duyem, bi temamî li ser jiyan, çand, erf û 

edetên berê yên Kurdan e. Li gor vê romanê, berî ku Kurdên Êzîdî derbasî Sovyetê 

bibin, li hêla Serhedê, li derdora Qersê niştecih in. Di nav şer û pevçûnên di navbera 

dewletên herêmê de, li gor qaîde û edetên xwe dijîn. Lê ji ber şer û pevçûnan, dek û 

dolabên Osmanî û Împeretorîya Rûsan û şirîkên wan, ku dixwazin dudulîyê têxin 

navbera Kurdên Misilman û Êzidî, ji halê xwe bêzar dibin. Jixwe piştî ku Sovyet ava 

dibe, em dizanin, dibin niştecihên wê û rewşa wan a çandî, hunerî, aborî û zanyarî jî 

di beşa yekem de, gava ku lehengê me li nav gundê wan digere, em dibînin. Helbet 

cihê ku em ê li ser bisekinin jî beşa yekem e. 

Di beşa yekem de, gava ku vegêr yanî lehengê sereke diçe gundê Kûrekendê, 

em jî pê re li nav gund digerin û dibin mêvanê Apê Şewêş û Moskov. Ew zemanê şer 

û pevçûnan li paş maye. Gundî, bi kar û barên xwe yên rojane re mijûl dibin. 

Herçiqas ji welatê xwe dûr mabin û ketibin bin hikmê Sovyetê jî, çanda xwe ya 

mêvandarî, mirovhezî û qedirzanîyê diparêzin. Li şevbihêrkan rûdinin û sohbetan 

dikin. Esl û nesebê xwe ji bîr nekirine û girîngîyê didin derdora xwe. Li ziman û zarê 

xwe xwedî derketine û hay ji kevneşopîyên xwe hene. Li gel van hemûyan, em 

dibînin ku ji gelek alîyan ve, bi taybetî jî di warê rola jinan de, guhertinên mezin çê 

bûne ku Apê Şewêş vê yekê wiha tîne ziman: 

- Bi serê te, dinya hate guhestinê. Gelo kê dîtibû, wekî li vî erdê me jina 

Kurmanc bê, li deştê pembû û tiriyan hilde dayne…190 

Dîsa di sohbetên navbera Apê Moskov û lehengê me de, em hîn dibin, ji ber 

îmkanên ku dîwana Sovyetê daye Kurdan, li gundê Kûrekendê û derdorê, keç û law 

tev bi hev re li dibistanan dixwînin û dibin xwedî kar. Helbet di vir de, tişta ku 

nivîskar bi xwe jî dixwaze bala me bikşîne ser, nêrîna Sovyetê ya derheqê maf û 

statuya jinan de ye. Di beşa duyem de, yanî berîya avabûna Sovyetê, gava ku Kurd di 

                                                
190   Cindî, Hewarî, r. 109. 



84 

 

bin hikmê Osmanî û Împeretorîya Rûsyayê de ne, em dibînin ku jin tenê ji bo 

xizmeta malê, zewacê û zarokçêkirinê ne. Tên kuştin an jî revandin. Gotin û biryara 

wan bêqîmet e. Lê di beşa yekem de, yanî piştî ku Sovyet ava dibe û Kurd xwe li wir 

digirin, rola wan diguhere. Êdî tevlî civatê dibin, serbilind digerin, dixwînin û di karê 

xwe de bilind dibin.191 

Ji alîyê çand û hunerê ve eger em lê binêrin, Morofa Eliyê Evdilrehman, têr û 

tije ye. Êl û eşîrên ku bûne mijara vê berhemê, li zozanan, tevî pez û dewarên xwe bi 

şêweyê kurmancî dijîn, ta ku ji hev diqetin û piranîya wan derbasî axa Sovyetê dibin. 

Helbet li zozanan, belkî jî ji ber ku nivîskar hertim bala me dikşîne ser vê, tehde û 

zilma ku Selîm Beg li mirovên derdora xwe dike, bêtir xuya dibe. Lê dîsa jî, jiyan û 

çanda wan a koçerîyê berbiçav e, ku bi taybetîyên xwe jî ji çanda tevahîya Kurdên 

derdorê ne cudatir e. Jin, bi karûbarên malê re, mêr jî li derve, bi pez û dewaran re 

mijûl dibin.  

Di Morof de, heta dawîyê jî hewleke mezin heye, ji bo ku guherînek çê bibe li 

nav civakê. Ew guherîn, piştî ku Morof û hevalên xwe derbasî Sovyetê dibin, çê 

dibe. Lê Morof û hevalên xwe para xwe jê distînin an jî nastînin em nizanin. Lewra 

çîroka wan berdewam nake. Em xwe li nav civak û çandeke nû dibînin ku mirovên 

wê ne koçer, lê gundî ne. Li şûna zozanan, di gund de dijîn. Keç û xort naçin ber pez 

û dewaran lê diçin dibistan û bajaran. Li seyrangehan bi hev re dilizîn û nameyên bi 

eşq û evînî ji hev re dişînin. Bi dilê xwe ji hev hez dikin û bêyî pirsgirêk digihîjin 

hev. Di dawetan de li gor erf û edetên xwe kêf û şahîyan dikin û razîbûn û hezkirina 

xwe ya ji bo Partîya Komunîst û Sovyetê bi lêv dikin: 

Gundê Hebilkendê di orta çemên Hrazdanê û Erez de cîwar bûye. Li wê 

derê, daweta Mehmed û Xanimzerê ye. Qîz, bûk û jinên Kurdan algevez li 

xwe kirine, govend girtine û direqisin. Di odeyekê de jî, dengbêj kilamên 

siwaran û yên bengîtiyê dibêjin, cimaetê mijûl dikin. Di odeyeke din de 

dixwin û vedixwin, fincanan bilind dikin, bo saxiya her du gulan 

vedixwin, dê û bavên zavê û bûkê caba wan kasên saxiyan didin, 

                                                
191   Cindî, Hewarî, r. 43. 



85 

 

razîbûna xwe 'elamî vexwariyan dikin. Paşê dê û bavên bûk û zavê 

dikevine govendê, direqisin, şa dibin û dibêjin: 

- Şayiyên wihaya bila li ber derê mala her bineciyekî be. Em bo şayiyê 

razîbûn û hezkirina dilê xwe didine Partîya Komûnîst û hukimeta xwe ya 

Sovyetîyê.192 

Di Dê û Dêmarîya Egîdê Xudo de, serê pêşî em şerê du dewletên mezin -

Sovyet û Almanya- dibînin ku gundekî Kurdan, Mêrgesor, para xwe ji vî şerî distîne. 

Gelek kes diçin şer lê venagerin. Zarok bê dê û bav dimînin lê Sovyet êtîmxane û 

dibistanan dide çê kirin û li wan xwedî derdikeve. Ne tenê ji bo zarokan, ji bo 

malbatan jî xanîyên nû û ji bo xizmeta wan a fermî, sazîyên nû dide çê kirin. Wext 

derbas dibe, rojên berê li paş dimînin, birîn derman dibin, êş û azar diqedin û ciwan 

dikemilin. Jiyana nû, tê avakirin. Lê vê carê şerekî din dest pê dike ku ev ne di 

navbera dewletan de ye û ne şereke çekan e jî. Helbet ev şerekî çandî ye ku li nav 

gundîyên Mêrgesorê bi peyv û gotegotan dest pê dike. Bêguman em dizanin ku ev 

şer bi daxwaza nivîskar dest pê dike, lewra, herçiqas Sovyet ava bûbe û bi milyonan 

milet tabiê wê bûbin jî, dîyar e pirsgirêkên çandî di navbera nav miletan de hene, ku 

ji bo pratîka qaîde û qanûnên Sovyeta Komunîst xeterîyê çê dikin. Berhemên ku bi rê 

û rêbazên Realîzma Sosyalîst hatine nivîsandin, kanîya pirsgirêk û çareserîyan in jî. 

Di van berheman de pirsgirêk hertim hene û çareya wan jî hazir e. Lewra ew, bi 

pirsgirêk û çareserîyên xwe, berhemên sîparişkirî ne. Di Dê û Dêmarîyê de çi 

pirsgirêk û çareserî hene, em hinek em qala wan bikin. Saşa, gava ku ji Sîsê hez dike 

û dixwaze pê re bizewice, mîna ku li dîwarekî biqelibe, rastîyên civakî der tên pêşîya 

wî. Civaka ku tê de mezin bûye, Êzidî ne û ew bi eslê xwe Rûs e. Hem ji alîyê dînî 

ve, hem jî ji alîyê etnîkî û çandî ve zewaca wan dikeve xeterê. Li gund, nîqaşên 

mezin dest pê dikin. Hinek (li gor ku terîfa wan tê kirin, ev kesên nezan in) dibêjin 

Saşa Rûs e, Sîsê Êzidî ye, loma ne mimkun e her du bi hev re bizewicin, hinek jî (li 

gor terîfê ev kesên zana û şareza ne) dibêjin ma çi ferqa Rûs û Êzidîyan heye, divê 

bizewicin. Lehengê bi navê Apê Reşîd, ku li gor terîfê ew yekî zana ye, li hemberî 

bavê Sîsê, Efo, wiha piştgirîya Saşa û Sîsê dike: 

                                                
192   Evdilrehman, Morof, r. 101. 



86 

 

Canê min hela ji min re bêjin, çiyê Ûrisa di wî xortî da heye, we kiriye 

serê xwe, Ûris e ha Ûris e! Li wî, xeberdana wî, rabûn-rûniştandina wî 

dinhêrî, bi çend cara ji cahilên me yên din baştir e... Hela bêje, Efo, te çi 

qusûr di wî da dîtiye? Hema em miletê Ûris hildin pêş çavan, axir ev 

miletekî dinyayê yî here birehm û qenc e, Xudênas! Qedera wî xortî jî 

rûyê vî şerî, awha li hev hatiye. Karê jî, bi Xudê va eyan e, jineka bi nav-

namûs e, ew mezin kiriye, çawa hewce ye usa terbiye-tore dayê, xort jî 

ketiye kirasê me, îdî çi dixwazi, hela bêje!. Em xilaskiriyê kê ne? Hûn 

cahil in, nayê bîra we, salên reve-revê ji destê Roma Reş, wextê em ji 

welatê xwe der ketin, kê em xelas kirin, hi? Em çima dûr diçin? Di vî şerî 

da Ûris nebûya kê zane ew Hîtlerê merivxur wê çi bihaniya serê me? We 

ji bîr kiriye?193 

Bêguman di vî şerê civakî de daxwaza nivîskar û li paşnûmaya vê daxwazîyê, 

îdeolojîya Sovyetê bi ser dikeve. 

Wekî din jî, di vê romanê de, hinek pirsgirêkên erf û edetî (mîna qelenddayînê) 

hene ku li gor nivîskar (herwiha li gor îdeolojîya Sovyetê) divê bên terikandin. Ji ber 

ku ti fêdeya wan ji mirovan re tuneye. Em van pirsgirêkan ji Sîsê hîn dibin. Lê berî 

ku qala van pirsgirêkan bike, xweşîyên erf û edetî yên civaka xwe jî tîne ziman: 

- Dayê, tu zanî, di nav edetên me yî miletiyê da giştan zehftir çi bi min 

xweş tê? ... 

- A, wekî, roja eydê gundî hemû diçine malên hev, eyda hev pîroz dikin. 

Yên ku bi hev ra ne xweş bin jî wê rojê li hevdu tên. Tu zanî ev tiştekî 

çiqas rind e? Paşê, waxtê ku yek dimre, gund hemû şînê dikin, hewariyê 

mala mirî dibine mala xwe, wextê dawetan jî gund gişk şadibe, mêvanan 

di nav hev da belav dikin. Tiştekî kûr û mezin di nav qewimandinan da 

heye. Ez awqas kitêbên nivîskarên cur bi cur miletan dixwînim, tu rastî 

edetên awha nehatime... 

- Tu rastî, qîza min, te rast texmîn kiriye, lê çi bi te xweş nayê? 

                                                
193   Xudo, Dê û Dêmarî, r. 60. 



87 

 

- Heyf, dayê can, li rex tiştên ha yên rind, yên xirab jî hene. Behsa 

xeberê, qelendê qîzan. Ew tiştekî sosretî ye, dê û bavê qîzê û xort rûdinin, 

bazarê dikin, qey bêjî dewar yan jî tiştekî din dikirin, difroşin. Tiştên bi vî 

tehrî dîsa hene, çima hûn nizanin?194 

Jiyana Bextewar, li ser êleke Kurdan, Sipîkan, hatiye nivîsin. Li gor romanê, 

ew li devera Entabê, ku dikeve navbera çiyayên Sîpan, Kosedax, Eledax û 

Dûmanlîyê, dijîn. Herçiqas şer û pevçûn, zilm û zordarîyên axa, beg û dewletan li 

serê wan bûbin bela jî, li gor çanda xwe, bi erf û edetên xwe yên kurmancî dijîn. Piştî 

ku ji devera Entabê direvin û li derdora çiyayê Elegezê binecî dibin, heta ku Sovyet 

ava dibe, rewşa jiyana wan zêde naguhere. Bêguman ew guhertina ku ji hemû alîyan 

ve bandorê li jiyana wan dike, bi avabûna Sovyetê re dest pê dike. Piştî ku Sovyet 

ava dibe, li nav vê êlê û derdora wê, di warê hizrî, aborî, çandinî û perwerdehîyê de, 

nîşaneyên guherînê pir tên dîtin lê di warê çandî de divê em berê xwe bidin romana 

Hopo, ji ber ku di Hopo de, jiyana van însanan stabîle dibe û bi vê sedemê nivîskar 

bala me dikşîne ser çand û jiyana wan a rojane. 

Hopo, mîna gelek romanên din ên Kurdî, romaneke gundewarî ye. Ji ber ku 

mijar, tim û daîm li ser çandinî, heywandarî û têkilîyên li ser kar û barên rojane ên 

gundîyan e. Lê tişteke din heye ku Hopo cudatir dike. Gundên ku wekî mekan hatine 

bijartin, têkilîya wan her bi dewletê re heye. Helbet dewleta ku em behs dikin Sovyet 

e. Sovyet, bi sazîyên xwe yên wekî kolxoz, nexweşxane û dibistanan li van gundan e. 

Gundî bi xwe jî, lingekî wan timî li bajarên Sovyetê ye. Zarokên wan pêşî li gund, 

pişt re diçin bajaran dixwînin. Mezin jî li nav erd, zevî û bostanan dixebitin û diçin 

ber heywanan. Bi rêya kolxoz û berpirsiyaran, kêmasîyên xwe yên her gavîn temam 

dikin. Herçiqas têkilîya wan bi medenîyetê re, ango bi bajar û bajarvanîyê re zêde 

bûbe û îdeolojîya Komunîzmê li ser wan hatibe ferzkirin jî, em di rewşa wan a 

Kurdbûnê de kêmasîyeke mezin nabînin. Ew bi zimanê xwe diaxivin û herçiqas 

hinek guherîn çê bûbin jî, bi piranî li gor çanda xwe ya berê dijîn. Wekî mînak, hê jî 

şerm e ku keç û kur biçin ba hev. Hesen gava diçe serdana Zînê, ji ber vê şermê, 

Zînê, wî wekî nasê xwe dide nasîn: 

                                                
194   Xudo, Dê û Dêmarî, r. 70. 



88 

 

Zînê dizanibû edetên kevn di gund da hê berk in û hê zehf şerm û kirêt e, 

wekî xortekî xerîb bi ser keçikan da bê, lewma wê got, wekî Hesen nasê 

wê ye.195 

Di gengeşîya navbera Zînê û Hesen de, em pê dihesin ku ev edet divê bên 

rakirin, ji ber ku kevn mane û ne li gor demê ne. Mîna ku dîyar dikin, ev bar li ser 

milê ciwanan e û rakirina van edetan ne karekî hêsan e: 

- Te çima caba min neda? Te çima nenivîsî tu yê kîngê bêyî? Çima tu 

nizanî gundî hê li ser edetên kevne? 

- Rastîyê bibêjim, Zînêcan, min kir ku binivîsim, lê paşê min da hişê xwe, 

heta ku name bigihîje te, hazir ez ê bême cem te. Ê bila gundî bibêjin, em 

çima bitirsin? 

- Şixul ne di tirsandinê da ye, Hesen, tu dibînî gelek guhestin ketine 

gundêd me, lê hê gelek edetên kevn jî di gundan da mane, em nikarin di 

wexteke kin da wan edetên sal û zemanan bidin hildanê. Xebata min jî, di 

nava wan da ye, timî li ber çavên wan e, aqilê min î birî famdarî ye ez çi 

dibêjim. 

- Na, Zînê, gerek em cahil wan edetên kevn bidin hildanê. 

- Tu rast dibêjî, Hesen, lê ew yek di derbekî da nabe. Xwe ew ne xanîyek 

e tu bihedimînî û yekî din li dewsa wî çê bikî.196 

Ev edetên ku bûne belayê serê ciwanan, li gor nivîskar, ji alîyê jinên pîr ên 

xurîfî ve tên parastin. Lê zû an jî dereng, dê rojekî bê û ev edetên kevn ji holê bên 

rakirin.197 

Edetekî din jî heye ku di vê berhemê de wekî pirsgirêkeke mezin hatiye 

destnîşankirin, di warê mafê jinan de, ku ev pirsgirêk qelenddayîn e. Loma em her 

                                                
195   Şemo, Hopo, r. 85. 
196   Şemo, Hopo, r. 86. 
197   Şemo, Hopo, r. 92. 



89 

 

gavê, ji ber qelenddayînê, rastî îtîraz û nîqaşên keç û jinan tên, ku bi piranî ji vê edeta 

kevn ne razî ne, lê ji gotinên wan jî dîyar dibe ku pêvajoya guherînê dest pê kiriye: 

- Niha êdî ne ew wext e, gava ku qîzên cahil bi zorê didan mêrên kal, ji 

bo ku qelenê pir bistînin, ew wext çû, êdî tune.198 

Di Hopo de, dîyar dibe ku rol û statuya jinan a li nav civakê, ne mîna berê ye. 

Jin, mîna berê di mala xwe de rûnanin û tenê bi karê malê re mijûl nabin. Ew 

xwedîgotin û xwedîyê heqê biryardayînê ne êdî. Jinên ciwan, li hemberî edetên 

kevin, ên ku pêşîya wan digrin û li hemberî kesên ku van edetan diparêzin, 

derdikevin. Li gor wan, xwediyê wan êdî ne bav û bira ne, dîwana Sovyetê bi xwe 

ye. Zelêxeya dêya Hesen jî yek ji wan jinan e ku, mafê xwe yê jinanîyê diparêze. Ew, 

li ser vê mijarê, bi dêya xwe re pir caran dikeve nîqaşê û wiha mafê xwe diparêze: 

- Çima ez ê bê xweyî me? Xweyiyê min dîwana Sovêtê ye, ya ku azadî da 

min û da we jî… Tu dibêjî ez miqabilî edetên me Kurdan diçim, lê çawa 

ez miqabilî wan edetan neçim? Çima te ji bîr kiriye, we dixwast bi zorê, 

bêyî dilê min, ez bidama kurê wî dewletiyê, wî dînikî û bêaqilî…199 

Ji gotinên Dûko jî, ku ew bavê Zelêxê ye, tê piştrastkirin ku dem, ne ew dema 

berê ye. Êdî dîwana Sovyetê li pişt jinan e: 

- Niha ne wextê berê ye, wekî ez herim gulîyên wê li destê xwe bialînim û 

bi kutanê bînim malê. Dîwan, niha li pişt wan e.200 

Di meseleya qîzrevandinê de jî, em rastî guherînên bi vî rengî tên. Ev tevger, 

mîna berê bi xweşî nayê pejirandin û mîna edetekî aqilane û maqûl nayê dîtin. Wekî 

mînak, Egîdê ku dil dikeve Zînê, gava daxwaza revandina Zînê pê re çê dibe, carinan 

di nav xwe de dikeve nav muhasebeyan, ka ev tevger rast e an na. Ji ber ku ew 

Komunîst e û tiştên wiha ji zû ve neqewimîne.201  

                                                
198   Şemo, Hopo, r. 112. 
199   Şemo, Hopo, r. 124. 
200   Şemo, Hopo, r. 129. 
201   Şemo, Hopo, r. 256. 



90 

 

Gava ku Egîd hewarîya xwe digihîjîne hevalên xwe û daxwazîya xwe rave 

dike, bersivên hevalên wî, ji bo me jî dibin bersiv, ku guherînek çawa çê bûye li nav 

civakê: 

- We soz daye hev du, ew razî ye? 

- Na, min qe tu caran negotîyê, wekî dilê min ketiye te. 

- Dêmek tu dixwazî bi zorê wê birevînî? Mîna berê? Û dixwazî em 

komekê bidine te? 

- Çima tu nizanî, ev şixul ji bo me komsomolan tiştekî ne pak e û 

bênamûsî ye? 

Yekî din jî got: 

- Egît, ne tu çûyî qursan, tu bûyî sinetçî, tirextorçî, xwe tu ne sersax î? 

Niha êdî kesek qîzan narevîne, ew wext çû, bira, ne tu komsomol î? E'mrê 

teze tu yê çê bikî, tu diçî pey wan şixulan, ên ku berê kal û pîrêd me 

dikirin, heyran!202 

Di romana Hopo de, mijareke din jî heye, ku ji hêla çandî ve pir bala me 

dikşîne. Di romanên din de, wisa bi girîngî û hûrgilî, li ser edetekê ku civak bi 

temamî jê razî ye, nehatiye sekinandin. Sedem herçiqas îspata jiyana nû ya aram be 

jî, Erebê Şemo, pîrozbahîya Beranberdanê ji bîr nekiriye û di vê berhema xwe de cih 

dayê. Di vê pîrozbahîyê de, bi qasî beran û mîyan, gundî jî têra xwe kêf û şahîyê 

dikin û dawîya dawî spasîyên xwe li Partîya Komunîst dikin, ji ber ku ev rehetî û 

derfet daye wan: 

- Ez ê vê fîncanê vexwim bi eşqa Partîya Komûnîstan, ya ku azayî da me, 

Kurdêd belengaz ên ku timî nuxsan û bindest bûn; bi eşqa xebatçiyên me 

kolxozvanan, hûn niha êdî xebata me ya aza û xebata me ya bitifaq 

dibînin. Sal bi sal halê me hê pak dibe, hûn li xanîyên xwe binêrin, hûn ê 

bi dest xwe ra bibînin halê xwe yê berê û halê niha. Gelo begêd me, an 

                                                
202   Şemo, Hopo, r. 264. 



91 

 

axayêd me, wexta ku hemû mecal di destên wan da bû, di xanîyen wiha 

da qe dijiyan? Komûnîstan ev yek da me... 

Di pey van gilîyên Sertîb re, giş rabûn ser pîyan û bi hev ra vexwarin bi 

eşqa komûnîstan û Dîwana Sovêtê.203 

Romanên Kurdî yên Sovyetê, bi têgeha "Emrê Teze", diyardeyeke çandî û 

civakî pêşkêş dikin, ku tê de huner û edetên Kurdî bi îdeolojîya Sovyetê re tên ba 

hev. Di van romanan de tê nîşandan ku Kurd, di nav şertên Sovyetê de, hêmanên xwe 

yên nasnameyî, wekî çand û ziman, diparêzin. Herwiha bi guherînên mezin, wekî 

rola jinan, gihîştina perwerdehîyê û tevlêbûna jiyana kolektif, têne dewlemendkirin. 

Ev roman, hunerê wekî navgîniyeke afirandina civakeke nû bi kar tînin, ku tê de 

edetên kevnar ên wekî qelenddayînê tên rexnekirin û nirxên nû, wekî wekhevî û 

azadî, tên pesinandin.  

Gotina dawî, têgeha "Emrê Teze" di romanên Kurdî yên Sovyetê de ne tenê 

temsîla guherîneke sîyasî û aborî ye, lê temsîla şoreşeke giştî ya çandî, civakî û 

hunerî ye jî. Nivîskarên wekî Erebê Şemo, Heciyê Cindî, Egîdê Xudo û Eliyê 

Evdilrehman, bi karakterên xwe yên xebatkar û pêşverû, modela “însanê nû yê 

Sovyetê” pêşkêş dikin, ku ew ji bo civakeke wekhev, azad û pêşketî bi dil û can 

dixebitin. Ev roman, her çend bi bandora îdeolojîya Sovyetê hatibin nivîsandin jî, 

wekî berhemên edebî yên girîng ên Kurdî dimînin, ku ne tenê dîroka Kurdên 

Sovyetê, herwiha hewildana wan a ji bo jiyaneke nûjen û bextewar îfade dikin. Bi vî 

awayî, "Emrê Teze" ne tenê demeke nû ya dîrokî ye, bêguman ceribandineke nû ya 

jiyanê ye, ku di Edebîyata Kurdî de cihê xwe yê taybet girtiye.  

                                                
203   Şemo, Hopo, r. 168. 



 

 

ENCAM 

Di vê xebatê de, bi awayekî berfireh û analîtîk, têkilîya di navbera îdeolojîya 

Sovyetê û Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê (1920–1991) de hat vekolan. Armanc 

ew bû ku têgeha “Emrê Teze” bi awayekî krîtîk, herwiha wekî projeyeke îdeolojîk û 

edebî, di van pênc romanên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê de bê vekolîn: Hopo û 

Jiyana Bextewar (Erebê Şemo), Hewarî (Heciyê Cindî), Dê û Dêmarî (Egîdê Xudo) 

û Morof (Eliyê Evdilrehman). Bêguman, bi rêya vê vekolînê, hat dîtin ku têgeha 

“Emrê Teze”, di van romanan de wekî temsîla guherîneke dîrokî tê pêşkêşkirin. 

Herwiha ev guherîn, ne tenê guherîneke civakî-aborî ye, lê belê stratejîyeke îdeolojîk 

a Sovyetê ye ku bi amûrên edebî tê normalîzekirin.  

Bi analîza romanên Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, em dibînin ku têgeha 

“Emrê Teze”, wekî metaforeke têkoşîna jiyanê û projeyeke demdirêj a îdeolojîk tê 

bikaranîn, ku tê de çîna karker û gundî bi rengekî kolektîf li hemberî zordestîya 

feodalîzm û kapîtalîzmê serî hil didin. Ev têgeh, ji statûya metaforeke edebî ya sade 

derdikeve û dibe navendeke mezin a îdeolojîk û estetîk, ku hem dîroka Kurdên 

Sovyetê û hem jî guherîna wan a çandî, civakî û aborî bi awayekî têkûz radigihîne. 

Di vê çarçoveyê de, têgeha “Emrê Teze” ne tenê guherîneke demkî ya dîrokî ye, lê 

stratejîyeke edebî ye ku tê de Kurdên Sovyetê ji bindestîyê ber bi azadî, yekîtî û 

pêşketinê ve têne birin û ev yek di bin çarçoveya teorîya Realîzma Sosyalîst de tê 

pêşkêşkirin. Li gorî vê felsefeyê, ku bi bingehên Marksîst-Lenînîst ve girêdayî ye, 

huner divê rastîya civakê nîşan bide, lehengên erênî yên bi nirxên kolektîf xemilandî 

biafirîne û ji bo pêşketina civakê xizmet bike.  

Di romanên Hopo û Jiyana Bextewar ya Erebê Şemo de, em dibînin ku têgeha 

“Emrê Teze” rasterast bi pêşveçûnên aborî û perwerdehîyê ve tê girêdan, ku di wan 

de lehengên wekî Sehîd, Hesen û Zînê, wekî endezyarên civakî têne temsîlkirin. Ev 

leheng, bi xwendin û xebata kolektîf, ne tenê guherîna kesane lê belê avakirina 

civakeke nû jî sembolîze dikin, ku ev civak bi her awayî amade ye ji bo guherînê. 

Di Hewarî ya Heciyê Cindî de, têgeha “Emrê Teze” bi bîranînên dîrokî tê 

honandin, ku minetdarîya ji Sovyetan re wekî temayeke sereke tê dîtin û rola Sovyetê 

di rizgarîya Kurdan de wekî bingeha “Emrê Teze” tê destnîşankirin.  



93 

 

Di Dê û Dêmarî ya Egîdê Xudo de, têgeha “Emrê Teze” bi pevçûnên nifşî û 

çandî ve tê girêdan, ku zewaca di navbera miletên cuda de wekî sembola yekîtîya 

Sovyetê tê dîtin û ev yek têkilîya di navbera nasnameya Kurdî û enternasyonalîzma 

Sovyetê de bi awayekî têkûz nîşan dide.  

Di Morof a Eliyê Evdilrehman de jî, têgeha “Emrê Teze”, bi guherîna ji jiyana 

koçeriyê, ber bi jiyana gundewarî ya modern ve tê îfadekirin. Lehengên wekî Morof 

û Mehmed, wekî şoreşgerên pratîk, yên ku bi xebata xwe di civaka xwe û kolxozan 

de guherîna civakî temsîl dikin, têne nîşandan. Bi senteza van mijaran, tê dîtin ku 

“Emrê Teze” wekî guherîneke dîyalektîk tê temsîlkirin: ji pevçûna di navbera 

kevneşopî û modernîteyê de, civakeke nû ya Sosyalîst derdikeve holê, ku tê de 

Kurdên Sovyetê wekî parçeyeke yekpare ya civaka Sovyetê têne temsîlkirin. 

Mirov dikare bi rehetî bibêje ev roman, xisûsen ji bo bernameya polîtîk a edebî 

hatine nivîsandin. Di vê bernameyê de, bi rêya Realîzma Sosyalîst, “Însanên nû yên 

Sovyetê” hatine destnîşankirin. Ev însanên nû, ku ji bo Sovyetan divê karibin her 

fedakarîyê bikin, wekî prototîp, hema bêje di hemû berhemên vê serdemê de hatine 

bicihkirin. Di van berheman de, herçiqas bi navên xwe cuda bin jî, bi taybetîyên xwe 

yên wekî hev, ji me re xerîb naxuyên. Ne tenê di berhemên Edebîyata Kurdî ya êwra 

Sovyetê de, di berhemên hemû edebîyatên gelên ku bin hukmê Sovyetê de ne, em 

rastî vê bernameya polîtîk a edebî tên. Bêguman, ev ne ji encama tercîhan çê bûye, 

ev gavên ji bêgaviyê bûn. Ji ber ku rêyeke din tunebû. Loma, gava em berê xwe 

bidinê, hema yek be jî, ti nimûneyeke rexneyê, ku wê demê li ser Sovyet û 

Komunîzmê hatibe kirin peyda nabe. Ji ber ku ne mimkun bû, berhemek bêyî destûra 

hikûmeta Sovyetê here ber çapê û bê weşandin. Bêguman, gava em bi berfirehî berê 

xwe bidinê, bi xêra reformên Sovyetê, bizaveke pir girîng li Edebîyata Kurdî ya giştî 

zêde bû. Herwisa li huner û arşîva Kurdî jî. 

Di encamê de, ev xebat destnîşan dike ku têgeha “Emrê Teze” di romanên 

Kurdî yên Sovyetê de wekî projeyeke îdeolojîk hatiye bikaranîn. Ev berhem, her 

çend di bin sansûra Sovyetê de, bi armanca propagandayê hatibin nivîsandin jî, 

dengê têkoşîn, xeyal û xwestekên Kurdan ya ji bo jiyaneke çêtir vediguhêzin. 

Herwiha tê dîtin ku ev berhem, li gel şahidîya xwe ya dîrokî, têkilîya tevlihev a di 

navbera huner û sîyasetê de û rola edebîyatê di avakirina civakan de dihewînin. 



94 

 

 Bêguman, Sovyet tava Kurdên Serhedê-Kavkazê bû, ku ew gelek caran pê 

germ jî bûn û pê şewitîn jî. Helbet, ji bo pêşketin û nûjenîyê, îmkanên pir mezin ji bo 

wan hatin amadekirin, lê derd û kulên Kurdên vê herêmê ti car neqedîyan. Sirgûnî û 

heps, birçîtî û mirin dîsa hebû. Lê xizmeta mecbûrî ya ji bo hikumet û rêvebiran? Ew 

jî hebû. Loma mirov bibêje, ew bextewarîya ku li ser navê têgeha “Emrê Teze” hate 

pesinandin û bû mijara vê xebatê jî, bextewariyeke îdeolojîk e, dê ne şaş be.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ÇAVKANÎ 

Ahmedzade, Haşim (2004). Ulus ve Roman, İstanbul: Pêrî. 

Akboğa, Hasan (2013). “Kürt Aydınlanmasının Kalesi: Radyoya Yêrêvanê”, Kürt  

Tarihi, s. 4, İstanbul, s. 16-19. 

Althusser, Louis (1971). Lenin and Philosophy and Other Essays, New York and 

London: Monthly Review Press. 

Alakom, Rohat (2009). Çokkültürlülük Işığında Kars Kürtleri, İstanbul: Avesta. 

Alakom, Rohat (2012). “Kürt-Rus İlişkileri Tarihinden Şemsedinov Kürtleri”, Kürt 

Tarihi, s. 1, İstanbul. s. 30-35. 

Alakom, Rohat û Badem, Candan (2012). “Karslı Bir Kürdün Digor’dan Sibirya’ya 

Uzanan Öyküsü”, Kürt Tarihi, s. 3, İstanbul, s. 10-17. 

Alakom, Rohat (2023). Riya Teze, Stenbol: Avesta. 

Alan, Remezan (2009). Bendname, Stenbol: Avesta. 

Allison, Cristine & Kreyenbroek, Philip (2008). Kürt Kimliği ve Kültürü, İstanbul: 

Avesta. 

Bedîrxan, Ezîz Ziyo (2022). Kızıl Kürdistan, çev. Hejarê Şamîl, İstanbul: Dara. 

Bukşpan, A. B. (2007). Azerbaycan Kürtleri, çev. Hejarê Şamil, İstanbul: Peri 

Yayınları. 

Can, Hüseyin (2005). “Sosyalist Sovyetler Birliği‟nde Kürtler, İstanbul: Pêrî. 

Celalî, Mûrad (2014). “Di romanên Erebê Şemo Jiyana Bextewar û Hopo de: Tîpên 

Şoreşger ên Romantîk”, Nûbihar, 126 (Jimara Taybet), r. 72-76. 

Çoban, Betül (2017). Şopên Realîzma Sosyalîst di Romanên Kurdî yên Sovyeta Berê 

de, Teza Lîsansa Bilind a Zanîngeha Mardin Artûklûyê. 



96 

 

Çoban, Betül (2017). “Lehengên Erênî û Şoreşger di Romanên Kurdî yên Sovyeta 

Berê de”, Wêje û Rexne, j. 9/10, r. 105-124. 

E. Bonnell, Victoria (1997). Iconography of Power: Soviet Political Posters under 

Lenin and Stalin, University of California Press. 

Egîdê Xudo (2016). Dê û Dêmarî, Stenbol: Nûbihar. 

Eliyê Evdilrehman (2012), Morof, Amed: Lîs. 

Emin Zeki Beg, Muhammed (2010). Kürtler ve Kürdistan Tarihi, İstanbul: Nûbihar. 

Ergün, Zülküf (2017). “Ducemseriya Realîzma Soayalîst di Romanên Erebê Şemo û 

Heciyê Cindî de”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, 9(2), r. 644-661. 

Erebê Şemo (2016). Hopo, Diyarbakır: Lîs. 

Erebê Şemo (1994). Jiyana Bextewar, İstanbul: Deng. 

Ergün, Zülküf (2023). Edebîyata Kurdî ya êwra Sovyetê, Ankara: Nûbihar. 

Eskerê Boyîk (2019). Çanda Kurdên Sovêtê, Stenbol: Peywend. 

Enç, Bahar (2024). Edebîyata Kurdî ya Zarokan di Serdema Kafkasyayê de, Teza 

Lîsansa Bilind a Zanîngeha Bîngolê. 

Figes, Orlando (1996). A People's Tragedy: The Russian Revolution 1891–1924, 

London: Penguin Books. 

Fitzpatrick, Sheila (1999). Everyday Stalinism: Ordinary Life in Extraordinary Times 

Soviet Russia in The1930s, Oxford University Press Inc. 

Gorky, Maxim (1995). Untimely Thoughts: Essays on Revolution, Culture and the 

Bolsheviks 1917-1918, Translate; Herman Ermolaev, New Haven: Yale 

University Press. 

Gorky, Maxim (2015). The Mother, Translated by Hugh Aplin, Alma Classics. 



97 

 

Gramsci, Antonio (1971). Selections from the Prison Notebooks, translate by Quintin 

Hoare û Geoffrey Nowell Smith, New York: International Publishers. 

Gültekin, Mehmet (2014). “Kurdên Qafqasyaya Başûr”, Nûbihar, j. 126 (jimara 

taybet), Zivistan, Istanbul, r. 21- 22. 

Hassanpour, Amir (2005). Kürdistan’da Milliyetçilik ve Dil, İstanbul: Avesta. 

Heciyê Cindî (2008). Hewarî, Amed: Lîs. 

Hejarê Şamil (2005). Diaspora Kürtleri, İstanbul: Pêrî. 

Kan, Güneş (2016). Îmaja Ermenî di Romanên Kurdî yên Sovyeta Berê de, Teza 

Lîsansa Bilind a Zanîngeha Mardin Artûklûyê. 

Keleş, Nevzat (2016). Şeddadiler, (951-1199) Orta Çağda Bir Kürt Hanedanı, 

İstanbul: Bilge Kültür Sanat. 

Konak, İsmet (2017). “1917 Ekim Devrimi’nde Kürtler”, Kürt Tarihi, s. 30, Istanbul, 

s. 4-7. 

Konak, İsmet (2012). “Kürt Tarihinde Bir Özerklik Modeli: KIZIL KÜRDİSTAN”, 

Kürt Tarihi, s. 14, İstanbul, s. 37-40. 

Konak, İsmet (2017). “Mustafa Suphi’nin Rusya İç Savaşındaki Rolü”, Ayrıntı 

Dergi, s. 23, Ekim- Kasım 2017, s. 40-43. 

Konak, İsmet (2022). Sosyalist Kürtler, İstanbul: Nûbihar. 

Konak, İsmet (2014). “Sovyet Kürtlerinin 1937-1938 Sürgünü”, Kürt Tarihi, s. 4, 

İstanbul, s. 20-25. 

Kollontai, Alexandra (1971). The Autobiography of a Sexually Emancipated 

Communist Woman, Foreword by Germaine Greer, Herder and Herder. 

Kotkin, Stephen (1995). Magnetic Mountain: Stalinism as a Civilization, University 

of California Press. 



98 

 

Leezenberg, Michiel (2022). “Sovyet Kürdolojisi ve Kürt Oryantalizmi”, Werger; 

Menaf Êlî, Kürt Araştırmaları Dergisi- Dosya; Kafkasya Kürtleri, s. 8, s. 97-

114. 

Leezenberg, Michiel (2023). “Tarih Tarafından Unutulmuş Bir Halk: Kürtler 

Hakkındaki Sovyet Çalışmaları”, Kürt Tarihi, çev. Metin Yüksel, s. 52, s. 10-

15. 

Lenin, V. I. (1999). Ekim Devrimi Dosyası, Çeviren; Kenan Somer, Ankara: Sol 

Yayınları. 

McDowall, David (2004). Modern Kürt Tarihi, İstanbul: Doruk. 

Moran, Berna (2009). Edebiyat Kuramları ve Eleştiri, İstanbul: İletişim. 

Öztaş, Özkan (2016). Sovyetler Birliği’nde Kürt Sanatı, İstanbul: Yazılama. 

Sehîdê Îbo (2009). Kurdê Rêwî, Stenbol: Avesta. 

Sezer, Müslih (2020). “Destpêka Romana Kurdî; Panoramaya Romana Êwra 

Kavkazê (1935-1991)”, Edîtor; M. Zahir Ertekin-Mehmet Yıldırımçakar, 

Destpêka Romana Kurdî, Van: Peywend. r. 23-47. 

Taels, Herman (2001). Eski Sovyetler Birliği’nde Kürtler, çev. Nadire Işık, İstanbul: 

Pêrî. 

Tagızade, Leyla (2006). “Sosyalist Realîzm: Kökeni, Oluşum Süreci ve Kavramı”, 

Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, s. 3(4). s. 7-24. 

Temûrê Xelîl (2014). Antologiya 35 Helbestvan û Nivîskarên Kurd ên Sovyeta Berê, 

İzmir: Na. 

Tosinê Reşîd (2012). “Sovyetler Birliği’nde Kürt Edebîyatı”, Derleyen; Vecdi Erbay, 

İ̇natçı Bir Bahar; Kürtçe ve Kürtçe Edebîyat, İstanbul: Ayrıntı. 



99 

 

Yavuzer, M. N. (2020). “Panoramaya Nasnameya neteweyî di Romana Êwra 

Kavkazê de (1935-1991)”, Edîtor; M. Zahir Ertekin-Mehmet Yıldırımçakar, 

Destpêka Romana Kurdî, Van: Peywend, r. 49-78. 

Yıldırımçakar, M. (2020). “Bi Perspektîfa Hînwerîya Lehengên Erênî Tîpê Şoreşger 

ê Rûs di Romana Kurdê Rêwî ya Sehîdê Îbo de”, Edîtor; M. Zahir Ertekin-

Mehmet Yıldırımçakar, Destpêka Romana Kurdî, Van: Peywend, 155-169. 

https://electro.nekrasovka.ru/books/6179694 (dîroka jêgirtinê: 17.07.2025) 

Arşîva rojnameya Новая Жизнь-Novaya Zhizn (Menshevik) 1917-1918: 

https://nlr.ru/res/inv/ukazat55/record_full.php?record_ID=126741 (dîroka 

jêgirtinê: 17.07.2025) 

https://electro.nekrasovka.ru/books/6179694
https://nlr.ru/res/inv/ukazat55/record_full.php?record_ID=126741

	KURTE
	ÖZET
	ABSTRACT
	PÊŞGOTIN
	NAVEROK
	KURTEBÊJE
	DESTPÊK
	Mijar û Angaşta Xebatê
	Mebest (Armanc) û Giringîya Xebatê
	Çarçove, Sînor, Rê û Rêbazên Xebatê
	Plana Xebatê: Danasîna Beşên Xebatê

	BEŞA YEKEM
	1. HEBÛNA KURDAN A LI KAVKAZÊ, KUNYEYA EDEBÎYATA KURDÎ YA ÊWRA SOVYETÊ Û REALÎZMA SOSYALÎST
	1.1. Civaka Kurdên Li Kavkazê, Berîya Sedsala 20an
	1.2. Di Sedsala 20an de Hebûna Kurdan li Kavkazê û Îmkanên ku bi Dest Ketin
	1.2.1. Rûdanên şerê cihanê yê yekem li serhedê û kavkazê
	1.2.2. Avabûna yekîtîya sovyetan û tesîra wê li ser kurdên kavkazê
	1.2.3. Îmkanên ku bi dest ketin

	1. 3. Kunyeya Edebîyata Kurdî ya Êwra Sovyetê
	1.3.1. Êwra yekem (1920-1937):
	1.3.2. Êwra duyem (1937-1955):
	1.3.3. Êwra sêyem (1955-1991):

	1.4. Teorîya Realîzma Sosyalîst
	1.4.1. Têkilîya realîzma sosyalîst bi edebîyata kurdî ya êwra sovyetê re
	1.4.2. Minetdarîya ji sovyetan re


	BEŞA DUYEM
	2. TÊGEHA "EMRÊ TEZE" DI ROMANÊN KURDÎ YÊN ÊWRA SOVYETÊ DE
	2.1. Danasîn û Analîzeke Kurt
	2.2. Xwendin, Perwerdehî û Zanyarî
	2.3. Aborî û Çandinî
	2.4. Çand û Huner

	ENCAM
	ÇAVKANÎ

