
FÂRÂBÎ’DE İYİLİK KAVRAMININ                                 

ONTOLOJİK HÜVİYETİ 

 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MERVE TOZ 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

KAHRAMANMARAŞ 

AĞUSTOS-2024 



FÂRÂBÎ’DE İYİLİK KAVRAMININ                                 

ONTOLOJİK HÜVİYETİ 

 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

                           

  

 

 

 

DANIŞMAN: Prof. Dr. İbrahim ÇETİNTAŞ 

JÜRİ             : Doç. Dr. Ayşe EROĞLU 

JÜRİ             : Dr. Öğr. Üyesi ZEYNEP ÇELİK 

                            

                            

 

Merve TOZ 

 

 

 YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

KAHRAMANMARAŞ 

AĞUSTOS-2024 



I 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

ÖZET 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

FÂRÂBÎ’DE İYİLİK KAVRAMININ                                 

ONTOLOJİK HÜVİYETİ 

 

 

Merve TOZ 

 

Danışman : Prof. Dr. İbrahim ÇETİNTAŞ  

Yıl  : 2024, Sayfa: VII+68 

                             Jüri  : Prof. Dr. İbrahim ÇETİNTAŞ (Başkan) 

: Doç. Dr. Ayşe EROĞLU          (Üye)   

: Dr. Öğr. Üyesi Zeynep ÇELİK (Üye) 

 

Fârâbî felsefesinde iyilik kavramının metafizik karakteri üzerine yürüttüğümüz 

bu çalışmamızda; Tanrı ve iyilik arasındaki ilişkinin mahiyeti; iyilik kavramının 

ontolojik yapısı, varlıkla ilişkisi bağlamında irtibatlı olduğu kavramlar ve insan 

hayatının pratik alanındaki izdüşümleri ortaya konulmaya çalışılmıştır. Nitekim 

Fârâbî’de iyilik olgusu bütün boyutlarıyla araştırılarak, teorik ve pratik alandaki tüm 

uzantılarıyla incelenmeye çalışılmıştır. Bu çalışma sırasında iyiliğin, Antik Yunan 

filozoflarından beri ele alınış biçimleri ve İslam kültüründe sahip olduğu anlamlar 

araştırılarak konunun tarihsel arka planı incelenmiş, buradan elde edilen verilerin Fârâbî 

felsefesindeki etkileri izah edilmiştir. Teorik anlamda Tanrı, âlem ve yaratma eksenli 

izahlarla iyiliğe yüklenen anlamın boyutları araştırılmıştır. Bu anlamda filozofun 

sisteminde varlık ve iyilik arasında nasıl bir ilişki olduğu, metafizik temelleriyle ortaya 

konulmuştur. Sonrasında iyilik ve insan arasındaki irtibatın mahiyeti metafizik 

uzantılarıyla birlikte ele alınarak, iyiliğin insan hayatındaki tezahür biçimleri ve 

yansımaları araştırılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Fârâbî, Tanrı, İyilik, Varlık, İnsan.  

file:///C:/Users/Local%20Settings/Temp/teziç.doc%23özet


II 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

DEPARTMENT OF PHILOSOPHY AND RELIGIOUS 

 SCIENCESDEPARTMENT 

 

ABSTRACT 

 

MASTER’S THESIS 

THE ONTOLOGICAL IDENTITY OF THE CONCEPT 

OF GOODNESS IN FÂRÂBÎ 

 

Merve TOZ 

 

Supervisor : Assoc. Prof. İbrahim ÇETİNTAŞ 

Year  : 2024 , Pages: VII+68 

Jury  : Assoc. Prof. İbrahim ÇETİNTAŞ (Chairperson) 

: Assoc. Prof. Ayşe EROĞLU            (Member) 

: Asst. Prof. Üyesi Zeynep ÇELİK     (Member) 

 

In our study on the metaphysical character of goodness in Fârâbî's fame; The 

nature of the relationship between God and goodness; The ontological structure of the 

existence of goodness, its relationships with beings, the concepts it is related to, and its 

projections in the practical field of humans continue to emerge. The dimensions of the 

meaning attributed to goodness have been investigated through explanations of God, 

universe and creation-centered structures. During this study, the background of the 

subject can be found by investigating the ways in which goodness has been discussed 

since the ancient Greek philosophers and the meanings it has in Islam. Calculations in 

Fârâbî's chemistry are explained in connection with the properties of the properties 

obtained here. At this scale, the relationship between our philosopher's activity entities 

and goodness was revealed with its metaphysical foundations. The nature of the 

connection between goodness and humans, its metaphysical expansions, as well as the 

manifestations and reflections of goodness in the practical field for humans have been 

revealed. 

 

Keywords: Fârâbî, God, Good, Being, Human. 

  



III 

ÖN SÖZ 

 

İnsan hayatının nihaî gayesine dair sorgulamalar geçmiş dönemlerden itibaren, 

insanların ilgilendiği temel soru/sorunlardan olmuştur. Bu sorunun birçok felsefe 

kuramı içerisinde iyi yahut iyilik olarak cevap bulması ve insan hayatını varoluşsal 

olarak anlamlandırması sebebiyle önemli görülen iyi-iyilik olgusu, felsefî düşüncenin 

erken dönemlerinden itibaren birçok düşünürün ve özellikle ahlâk filozoflarının 

araştırma konusu olmuştur.   

İyilik olgusu üzerine yapılan çalışmalar daha önceki dönemlerde de müşahede 

edilmekle birlikte bu kavram Sokrates’le beraber felsefenin merkezine yerleşmiştir. 

Platon felsefesinin temelini oluşturan bu kavram, onun metafiziğinin de temel kurucu 

ilkesi olarak kabul edilmektedir. Buna göre iyilik, bütün varlıkların temeli olan ve 

idealar ideası olarak ifade edilen İyi İdeasından yansımaktadır. Var edici bir niteliğe 

sahip olan İyi İdeası varlığın da kaynağıdır ki bu anlamda var olan her şey, ondan 

yansıyan iyilik sayesinde varlık kazandığı için iyi olarak kabul edilmektedir. Yeni-

Eflâtunculuk’ta Platon’a benzer şekilde aşkın bir yapıya sahip olan iyilik olgusu, Salt 

İyilik olan Tanrı’dan feyezan ederek varlığı meydana getirmektedir. Bu sebeple âleme 

hâkim olan ve varlığın temelini oluşturan bir iyilik olgusu söz konusudur. 

Bizde bu çalışmamızda iyi-iyilik olgusunu Fârâbî nazarından ele aldık. İyilik 

olgusu onun metafiziğinin de en önemli boyutlarından birini oluşturmaktadır. Fârâbî’de 

de Platon ve Yeni-Eflâtunculuğa benzer şekilde Hayr-ı Mahz (Salt İyilik) olan Tanrı, 

varlığın kaynağı olup, bütün varlık iyiliğinin taşmasıyla ontolojik bir hüviyet 

kazanmaktadır. Buna göre Fârâbî felsefesinde merkezi bir konumda yer alan iyiliğin, 

yalnızca pratik boyutuyla insan hayatına etki eden ahlâki bir anlama sahip değil; aynı 

zamanda metafizik kökenleriyle aşkın bir boyuta da sahip olduğu ortaya çıkmaktadır ki 

biz de bu ontolojik boyutu ele almaya çalıştık. 

Fârâbî’nin Hayr Mahz (Salt İyilik) olarak ifade ettiği Tanrı, bütün iyiliklerin 

kaynağıdır ve bizatihi sahip olduğu iyiliği âleme yansıtarak, varlığı ortaya 

çıkarmaktadır. Dolayısıyla âlem de dahil olmak üzere bütün mevcudat bu iyilikten pay 

alarak meydana gelmektedir. Var edici bir yapıya sahip olan iyilik olgusu, varlığın her 

alanına pek çok boyutuyla tezahür etmekte ve bu sebeple varlık düzeni aynı zamanda 

iyilik düzeni olarak ifade edilmektedir. Tabiatıyla bu âlemin bir parçası olan insan için 

de iyilik, çok boyutlu bir anlama sahip olmaktadır.  

Çalışmamızda Fârâbî’nin felsefesinde bilhassa ontolojik alanda incelemeye tabii 

tutulan iyilik kavramı, hem teorik hem pratik alanda araştırılmıştır. Giriş ve girişin 

ardından üç ana bölümden oluşan çalışmamızın birinci bölümünde Fârâbî’nin hayatı, 

eserleri ve yetiştiği ilmi, kültürel çevre hakkında bilgi verilmektedir.  

İkinci bölümde iyiliğin tarihsel arka planını sunmak için Sokrates, Platon, 

Aristoteles olmak üzere Antik Yunan filozoflarında ve Helenistik kültürde iyilik 



IV 

kavramı ve son olarak İslam düşüncesinde iyilik olgusu incelenmiştir. İslam 

düşüncesinde iyilik, Kur’ân’da, tasavvuf düşüncesinde ve felsefi düşüncede ele 

alınmıştır. 

Son bölümde ise Fârâbî’de iyilik kavramı ele alınmış, meseleyi bütün 

boyutlarıyla değerlendirebilmek için ilk olarak Fârâbî ontolojisi hakkında açıklamalar 

yapılmıştır. İyiliğin sahip olduğu anlamları tüm yönleriyle ele alabilmek adına teorik ve 

pratik olarak ayrım yapılmış, her iki bölüm de irtibatlı olduğu kavramlarla alt başlıklara 

ayrılarak izah edilmiştir. 

 

 

                                                                               Merve TOZ 

                                                              KAHRAMANMARAŞ -AĞUSTOS-2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

 

 

TEŞEKKÜR 

 

Bu çalışma sürecinde desteklerini gördüğüm kişilere teşekkürü bir borç bilirim. 

Lisans eğitimimden bugüne derslerini heyecanla takip ettiğim ve tez sürecinin her 

aşamasında ilminden ve tecrübesinden istifade ettiğim kıymetli danışman hocam Prof. 

Dr. İbrahim ÇETİNTAŞ’a çok değerli katkıları nedeniyle minnettarım. Yalnızca tez 

sürecimde değil, akademik yolculuğumun şekillenmesinde, ufuk açıcı 

yönlendirmeleriyle ilmî ve metodolojik anlamda yolumu aydınlatıp adımlarımı 

kolaylaştırdığı, güveni ve desteği ile beni cesaretlendirdiği ve hiçbir zaman yardımını, 

özellikle de sabrını esirgemediği için kendisine şükran duygularımı sunmak isterim. 

Benzer süreci paylaşırken yol arkadaşlığından memnuniyet ve mutluluk duyduğum 

arkadaşım Tuba SARIKAYA’ya ve her soruma cevap vererek destek olan arkadaşım 

Arş. Gör. Nesibe ASLAN AKIN’a teşekkür ederim. Sadece bu süreçte değil hayatımın 

her anında gösterdikleri sonsuz sevgi, sabır ve destekleriyle bana güç veren değerli 

annem Selvi TOZ’a ve değerli babam Ekrem TOZ’a minnettarım, her şey için çok 

teşekkür ederim. 

                                                                                                  

                                                                           

                                                                               Merve TOZ 

                                    KAHRAMANMARAŞ -AĞUSTOS-2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



VI 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ................................................................................................................................. I 

ABSTRACT ..................................................................................................................... II 

ÖN SÖZ .......................................................................................................................... III 

TEŞEKKÜR ..................................................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... VI 

1. GİRİŞ ............................................................................................................................ 1 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Amacı ............................................................................. 1 

1.2. Araştırmanın Yöntemi ve Kapsamı ........................................................................ 1 

2. FÂRÂBÎ ........................................................................................................................ 2 

2.1. Hayatı ve Eserleri ................................................................................................... 2 

2.1.1. Hayatı .............................................................................................................. 2 

2.1.2. Eserleri ............................................................................................................. 2 

2.2. Yetiştiği İlmî ve Kültürel Ortam............................................................................. 4 

3. İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI ....................................................... 6 

3.1. Klasik Yunan'da İyilik ............................................................................................ 6 

3.1.1. Sokrates’te İyilik.............................................................................................. 6 

3.1.2. Platon’da İyilik ................................................................................................ 7 

3.1.3. Aristoteles’te İyilik ........................................................................................ 11 

3.2. Helenistik Kültürde İyilik .................................................................................... 16 

3.3. İslam Düşüncesinde İyilik Kavramı ..................................................................... 20 

3.3.1. Kur’ân’da İyilik Kavramı .............................................................................. 20 

3.3.2. Tasavvuf Düşüncesinde İyilik ....................................................................... 23 

3.3.3. Felsefî Düşüncede İyilik ................................................................................ 26 

4. FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI .............................................................................. 31 

4.1. Fârâbî’de Ontolojik Düzen ................................................................................... 31 

4.1.1. İlk Sebep ........................................................................................................ 31 

4.1.2. Varlığın Oluşumu ........................................................................................... 33 

4.1.3. Ay Altı Âlem .................................................................................................. 35 

4.2. Fârâbî Felsefesinde İyilik ..................................................................................... 37 

4.2.1. İyilik Kavramının Teorik Boyutu .................................................................. 37 

4.2.1.1. İyiliğin Kaynağı Olarak Hayr-ı Mahz ..................................................... 38 

4.2.1.2. İyilik ve İnayet ........................................................................................ 42 

4.2.1.3. İyilik Olgusunun Varlığı İnşası ............................................................... 45 

4.2.2. İyilik Kavramının Pratik Boyutu ................................................................... 48 

4.2.2.1.İyilik ve Mutluluk Arasındaki Varoluşsal İlişki ....................................... 49 

4.2.2.2. Ahlâkın Oluşumunda İyiliğin Rolü ......................................................... 52 

4.2.2.3. Siyaset Kültürü ve İyilik ......................................................................... 56 



VII 

5. SONUÇ ....................................................................................................................... 63 

KAYNAKLAR ............................................................................................................... 65 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



GİRİŞ                                                                                                                Merve TOZ 

  1 

1. GİRİŞ 

 

1.1. Araştırmanın Konusu ve Amacı 

 

Bu çalışmanın temel konusu Fârâbî felsefesinde iyilik kavramının hüviyetinin 

araştırılmasıdır. Fârâbî felsefesinde iyilik olgusunun incelenerek metafizik alanla 

irtibatı, varlıkla ilişkisi ve varlık üzerindeki etkisi araştırılmıştır.  

Siyaset ve ahlâk anlayışı metafizik temellerden bağımsız düşünülemeyecek 

Fârâbî’nin felsefi sisteminde iyilik olgusunu tüm yönleriyle ortaya koyabilmek adına 

bütüncül bir okuma yapılarak, etkisinin görüldüğü alanlar incelemeye dahil edilmiştir. 

Bu sebeple iyilik, metafizik alanda incelendikten sonra doğal olarak fizikî alandaki 

uzantıları takip edilmiş ve mesele bu yönüyle de analiz edilmiştir.  

Metafizik bir karaktere sahip olan iyilik olgusunun varlık üzerindeki tezahürleri 

araştırılarak ahlâktan siyasete kadar birçok alanda iyiliğin izleri sürülmüş, bireyin ferdî 

ve içtimaî hayatında etkisi incelenmiştir.  

 

1.2. Araştırmanın Yöntemi ve Kapsamı  

 

Fârâbî’de iyilik olgusu değerlendirilirken öncelikle iyilik kavramının tarihsel 

arka planı sunularak filozofun beslendiği kaynaklarda iyilik olgusu ortaya konulmuştur. 

Zira sentezci bir filozof olan Fârâbî’nin kendisine gelen mirastan ayrıldığı özgün 

yönlerinin ortaya konulabilmesi adına onu tarihsel süreçten bağımsız ele almak 

imkansızdır. İyilik olgusu felsefî anlamda Sokrates’le birlikte incelemeye tabi 

tutulduğundan, tarihsel süreci buradan başlatarak araştırmamıza başladık.  

Filozofun içinde yetiştiği kültürün izlerini takip edebilmek ve bunlarla birleşip 

ayrıldığı yönleri ortaya koyabilmek için İslam düşüncesinde iyilik olgusunu bazı 

boyutlarıyla inceledik. 

Fârâbî’nin kendi felsefesinde iyiliğin dayandığı kökenleri tespit edebilmek adına 

ontolojik sistemi ilgili bağlam içinde ele alınmıştır. İyilik olgusunun ontolojik 

incelemesi varlıkla ilişkisiyle devam ettirilmiş ve hem teorik hem pratik boyutuyla ele 

alınarak tüm yönleriyle araştırılmaya çalışılmıştır. 

Çalışmamızda filozofların ve ele alınan düşünürlerin okumaları birincil 

kaynaklardan okunarak mesele incelenmiştir. Fârâbî’nin bütün eserlerine odaklanılmış, 

yer yer bazı izahlar için ikincil kaynaklara başvurulmuştur. 

 

 

 

 



FÂRÂBÎ                                                                                                           Merve TOZ 

  2 

2. FÂRÂBÎ 

 

2.1. Hayatı ve Eserleri  

 

2.1.1. Hayatı 

 

Ebû Nasr Muhammed İbn Muhammed İbn Tarhân İbn Uzluğ el-Fârâbî, 

Türkistan’ın Fârâb ilinde, yaklaşık H. 257/M. 870 yılında doğmuştur. Hayatıyla ilgili 

bilgiler oldukça sınırlı olan filozofun Türk soyuna mensup olduğu bilinmektedir. 

Ailesinin, ileri gelen ailelerden olduğu ve babasının Samanî Sarayı’nda kumandan 

olması dışında ailesi hakkında bilgi yoktur.1 Gençlik yıllarını geçirdiği ve önemli bir 

kültür merkezi konumunda bulunan Fârâb’ta iyi bir tahsil alarak kadılık yapmıştır. 

Ancak, kesin tarihi bilinmemekle birlikte, ilerleyen yıllarda ilme duyduğu merak 

sebebiyle yaşadığı yerden ayrılarak seyahatlere başladığı belirtilmektedir. Kendi 

bölgesinin ve İran’ın önemli merkezlerini ziyaret ettikten sonra Bağdat’a ulaştığı ve 

burada yaklaşık 20 yıl kadar kaldığı bilinir. O, uzun yıllar kaldığı, döneminin en önemli 

ilim merkezlerinden biri olan Bağdat’ta, kendini yetiştirmek için önemli hocalardan 

dersler almış ve kendisi de dersler vermiştir. Eserlerinin birçoğunu da burada kâleme 

almıştır. Şehirde yaşanan iç karışıklıklar sebebiyle 941 yılları civarında Bağdat’tan 

ayrılarak Şam’a seyahat etmiştir. Burada Hâmdâni Emîri Seyfüddevle ile yakın ilişki 

içinde olup, dostluk kurmuştur. Hayatının son dönemlerinde ilerleyen yaşına rağmen 

Mısır’a kısa bir seyahatte bulunduğu bilinmektedir. 950 yılında seksen yaşlarında 

Suriye’de vefat etmiş, cenazesine devlet yönetimini elinde bulunduran, dostu 

Seyfüddevle ile birçok devlet adamı katılmıştır. Şam’a defnedildiği bilinmekte ancak 

mezarının yeri tam olarak bilinmemektedir.2 

 

2.1.2. Eserleri 

 

Fârâbî’nin kaynaklarda belirtilen eserlerinin yalnızca bir kısmı günümüze 

ulaşmıştır. O, Aristoteles’in hemen bütün eserlerine şerh yazmış, bunun yanı sıra Yahya 

en-Nahvi, İbn Ravendi ve Ebu Bekir er-Razi’ye reddiyeler yazdığı bilinmektedir. Ancak 

bunlar da günümüze ulaşmamıştır. Bu bağlamda aşağıda Fârâbî’nin günümüze ulaşan 

bazı eserlerine yer verilecektir.3 

A) Mantık: 

• et-Tavtie (Mantığa Başlangıç) 

 
1 Henry Corbın, İslâm Felsefesi Tarihi, çev. Hüseyin Hatemî (İstanbul: İletişim Yayınları, 2020), 1/283;  
2 Yaşar Aydınlı, Fârâbî (İstanbul: İsam Yayınları, 2019), 23-26; Mahmut Kaya, “Fârâbî”, TDV İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 12/146-163; Ayrıca bk. Mehmet Bayrakdar, İslam 

Felsefesine Giriş (Ankara: TDV Yayınları, 2016), 230. 
3 Burada zikredilecek eserler ve bunların tasnifi Yaşar Aydınlı’nın Fârâbî kitabından alınmıştır.  



FÂRÂBÎ                                                                                                           Merve TOZ 
 

3 

• el-Fusûlü'l-hamse 

• Kitâbü Îsâgūcî 

• et-Ta’lik alâ Îsâgūci 

• Kitâbü Kateguryas (el-Maʻkūlât/Kategoriler) 

• Şerhu Kitâbi'l-Maʻkūlât 

• Kitâbü'l-İbâre (Kitâbü Barî Ermînyâs / Önerme Üzerine) 

• Kitâbü'l-Kıyâs.  

• Kitâbü'l-Kıyâsi's-sagir (Küçük Kıyas Kitabı) 

• Kitâbü't-Tahlîl (Önerme) 

• Kitâbü'l-Emkineti'l-mugallita (Safsata)  

• Kitâbü'l-Cedel (Diyalektik)  

• Kitâbü'l-Burhân (İspat Teorisi) 

• Kitâbü Şerâiti'l-yakîn (Kesin Bilginin Şartları) 

• Şerhu'l-Fârâbî li-Kitâbi Aristûtâlîs fi'l-İbâre (Birinci Analitikler'e Şerh)  

• Kitâbu'l-Hatâbe (Retorika)  

• Risâle fî Kavânîni sınâati'ş-şi'r (Poetika)  

• el-Elfâzü'l-müsta'mele fi'l-mantık (Mantık Terimleri) 

 

B. Matematik / Riyâzî İlimler: 

• Kitâbü'l-Mûsika'l-kebîr. 

• el-Medhal fi'l-mūsīkā (Müzik Bilimine Giriş). 

• Fî İhsâi'l-îkāât. Eser melodi hakkındadır. 

 

C. Tabiat İlimleri: 

• Risâle fi'l-Halâ (Boşluk Üzerine) 

• Vūcûbū sınâati'l-kimya.  

• Risâle fî Sınâati't-tıb.  

• en-Nüket fî mâ yesıhhu ve mâ lâ yesıhhu min ahkâmi'n-nücûm  

• A'zâu'l-hayevân ve efâlühâ ve kuvâhâ  

• Fi'r-Red alâ Câlînûs (Galen'e Reddiye) 

 

D. Metodoloji ve Metafizik: 

• Fî Zuhûri'l-felsefe (Felsefenin Doğuşu Üzerine) 

• İhsâü'l-ulûm (İlimlerin Sayımı)  

• Kitâbü'l-Cem' beyne re'yeyi'l-hakîmeyn Eflâtûn ve Aristûtâlis (Eflatun ile 

Aristoteles'in Görüşlerinin Uzlaştırılması) 

• el-İbâne an garazi Aristûtâlîs fî Kitâbi Mâ ba'de't-tabîa (Aristoteles'in 

Metafizik'teki Gayesinin Açıklanması) 



FÂRÂBÎ                                                                                                           Merve TOZ 
 

4 

• Risâle fî mâ yenbagî en yukaddeme kable taallümi'l-felsefe (Felsefe 

Öğreniminden Önce Bilinmesi Gereken Konular) 

• Uyûnü'l-mesail (Felsefenin Temel Meseleleri) 

• Risâle fî mesâile müteferrika (Çeşitli Felsefî Meseleler) diğer ismiyle el-

Mesâilü'l-felsefiyyetü ve'l-ecvibetü anhâ (Felsefî Sorular ve Cevapları)  

• et-Ta’lîkât (Felsefe Üzerine Kısa Notlar) 

• ed-Deâva'l-kalbiyye (Felsefi Meseleler) 

• Felsefetü Aristūtālîs (Aristoteles'in Felsefesi) 

• Felsefetü Eflâtûn (Eflatun'un Felsefesi)  

• Telhîsū Nevâmîsi Eflâtûn (Eflatun'un Kanunlarının Özeti) 

• Risale fî İsbâti'l-mufârakāt (Soyut Varlıkların İspatı)  

• Kitâbu'l-Vahid ve'l-vahde (Bir ve Birlik Üzerine)  

• Kitâbü'l-Hurûf (Harfler Kitabı / Metafizik) 

• Risâle fî Meâni'l-akl/(Aklın Anlamları Üzerine) 

• Fî Fazîleti'l-ulûm (İlimlerin Üstünlüklerine Dair)  

• Merâtibü'l-ulûm (İlimlerin Dereceleri)  

• Fi'r-Red alâ Yahyâ en-Nahvî 

 

E. Ahlâk ve Siyaset: 

• Kitâbü Mebâdii Ârâi Ehli'l-Medîneti'l-Fâzıla (Erdemli Şehir Halkının 

Görüşlerinin İlkeleri) 

• Fusûlü Mebâdii Ârâi Ehli'l-Medîneti'l-Fâzıla  

• Kitâbü's-Siyâseti'l-Medeniyye (Siyaset Felsefesi) 

• Kitâbü Tahsîli's-Saâde (Mutluluğun Kazanılması) 

• Kitâbü't-Tenbîh alâ Sebili's-Saâde (Mutluluk Yoluna Yöneltme)  

• Fusûlü'l-medeni (Siyaset Felsefesine Dair Görüşler) diğer ismiyle Fusûlün 

Müntezea  

• Kitabu'l-Mille (Din Üstüne)  

• Fusûsü'l-Hikem 

 

2.2. Yetiştiği İlmî ve Kültürel Ortam 

 

İslam felsefesinin kurucu düşünürü olan Fârâbî’nin gençlik yıllarında tefsir, fıkıh 

gibi dinî ilimlerde eğitim aldığı bilinmektedir. O, ilim elde etmek için doğduğu şehri 

terk ederek Horasan ve İran bölgesinde bulunan önemli ticaret ve kültür merkezlerini 

ziyaret etmiştir. Bu anlamda Fârâbî, henüz gençlik dönemlerinde felsefe ve aklî ilimlere 

merak duymaktaydı. Nitekim onun, henüz gençken, lisan ve dinî ilimlerin yanı sıra aklî 

ve felsefî ilimlerde de eğitim aldığı bilinmektedir. Daha sonra ilme duyduğu ilgi 



FÂRÂBÎ                                                                                                           Merve TOZ 
 

5 

sebebiyle kırk yaşına geldiğinde, döneminin en önemli kültür ve ilim merkezi olan 

Bağdat’a gelir ve burada kendini geliştirmek için çalışmalar yapar. Bağdat’ın zengin 

ilmî birikimi, ilim meraklıları için birçok alanda geniş çalışma imkânı sunmaktaydı. 

Böyle bir ortam Fârâbî’nin kendini yetiştirmesi için büyük bir imkân anlamına 

gelmekteydi ki filozofun da bu büyük imkanlardan geniş ölçüde yararlanarak, ilmî 

inkişâfında büyük mesafeler aldığı ifade edilmektedir.4  

Bağdat, Aristocu felsefe geleneği için önemli bir ilim ve kültür merkeziydi yanı 

sıra burada birçok önemli Yunanlı hocanın bulunmakta ve felsefî kaynaklara doğrudan 

ulaşma imkânı vardı. İşte böyle bir ortamda Fârâbî Bağdat’ta Aristo’nun bütün eserlerini 

incelemiş ve bunları anlamaya çalışmıştır. Ayrıca o, zengin ilmi ve kültürel çeşitlilik 

içinde birçok yabancı hocalardan dersler alıp, çalışmalarda bulunmuştur. Yunan asıllı 

hocalar, Süryanice bilen meslektaşları lisan konusunda kendini geliştirmesine katkıda 

bulunmuştur. Bununla birlikte Fârâbî’nin kaç dil bildiği net olarak bilinmediğinden bu 

konuda tartışmalar mevcuttur ancak Arapça, Süryanice, Grekçe, Farsça bildiği tahmin 

edilmektedir. Diğer taraftan Fârâbî Bağdat’ta mantık, musikî, felsefe, matematik gibi 

birçok alanda ilim tahsil etmiştir. O, döneminin en büyük dil alimlerinden Ebû Bekir 

İbnü’s-Serrâc’tan mantık ve gramer dersleri ve mantık tahsilinde önemli bir yer tutan 

hocası Ebu Bişr Mettâ b. Yûnus’tan dersler almıştır. Bunun yanı sıra Yuhanna b. 

Haylan’dan felsefe ve mantık dersleri almıştır ki mantığı esasen bu hocasından 

öğrenmiştir. Her ikisi de Hristiyan olan bu iki mantık hocası Fârâbî’nin mantığı 

öğrenmesinde önemli olmuştur.  Fârâbî en büyük başarısını bu alanda göstererek 

Aristo’nun mantık kitapları üzerine şerhler yazmış ve birçok meseleyi açıklığa 

kavuşturmuş; bunun yanı sıra kendisi de müstakil kitaplar kâleme almıştır. Bunun doğal 

bir sonucu olarak mantık ilminde bir otorite kabul edilmiş; çalışmalarından ve 

katkılarından dolayı kendisine “Muallim-i Sâni” unvanı verilmiştir. Fârâbî, ilmi 

tahsilinin yanı sıra birçok eserini de Bağdat’ta kâleme almıştır, onun birçok alanda 

çalışmaları vardır. Öte yandan filozof ilim tahsil etmek için Harran’a seyahat etmiştir. 

Öyle ki Yuhanna b. Haylan’dan burada mantık dersleri aldığına dair rivayetler bulunsa 

da -mekan açısından- bunların doğruluğu kesin değildir. Hayatının son dönemlerine 

doğru Bağdat’ta yaşanan siyasî ve toplumsal kargaşa ortamı, ilim için uygun koşulları 

elverişsiz hale getirince, Fârâbî Suriye bölgesine geçmiştir. Buranın devlet yöneticisi 

Hamdânî Emîri Seyfüddevle ilim adamlarına hürmet duyduğu için Fârâbî ile dostluk 

bağları gelişmiş ve vefatına kadar Fârâbî’ye imkanlar sunulmuştur. Bu bağlamda onun 

bazı eserlerini de Suriye’de kâleme aldığı bilinmektedir. O, ilme olan merakı sebebiyle 

Farab, Bağdat, Mısır ve Şam’ı da içine alan geniş bir coğrafyada çalışmalar ve 

araştırmalarda bulunmuş, birçok eser kâleme almıştır.5 

 

 
4 Aydınlı, Fârâbî, 23-25.  
5 Aydınlı, Fârâbî, 25-27; Şahin Filiz, Fârâbî (İstanbul: İnsan Yayınları, 2005), 12; Kaya, “Fârâbî”; 

Bayrakdar, İslam Felsefesine Giriş, 231. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

  6 

3. İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI 

 

3.1. Klasik Yunan'da İyilik  

 

3.1.1. Sokrates’te İyilik 

 

Her şeyin göreceli olarak kabul edildiği Sofistler içerisinde yetişen Sokrates, 

diğerlerinin aksine âlemde; hiç değişmeden hep aynı kalan bir özün, tümel bir 

gerçekliğin olduğunu savunmaktadır. Aynı düşünceyi iyilik konusuna taşıyan filozofa 

göre bu erdem, insanı aşan bir boyuta sahip olmasının yanı sıra mutluluğun da 

kaynağıdır. Bu bakımdan iyilik, değişmeyen bir öze sahiptir ve insanı mutlu eden şeydir. 

Onun felsefesinde mutluluk ise doğru bilgiyle temellendirilmiş olan erdemdir. Zira 

doğru bilgi insanı, erdeme; erdem ise mutluluğa götürmektedir.6 Nitekim Sokrates 

iyiliği, erdem ve bilgi kavramlarıyla birlikte ele almakta ve insanın doğru bilgi 

aracılığıyla erdemli davranışları yapabileceğini ifade etmektedir.  

Sokrates’e göre insanın kendini ahlâkî yönden geliştirmesi, tümel doğrulara 

ulaştıracağı için aynı zamanda bilgisinin artmasını sağlayacaktır. Bu anlamda ahlâklı 

olmak bilgiyi zorunlu kılmaktadır. Bilgi ise, ahlâkî bir değer taşıdığı için gerçek 

anlamda doğru bilgiye sahip olan kimse, aynı zamanda erdeme de sahip olarak iyiye 

ulaşacak ve mutluluğu elde edecektir. Bu bağlamda filozofa göre bilgiyle, erdem 

özdeştir ancak her konuya yahut alana dair bilgi de insanı mutlu kılmamaktadır. Buna 

göre özü erdem olan bilgi, insanın tabiatıyla uyumlu olan, insanı mutluluğa götüren ve 

netice itibariyle iyi bir hayat yaşamasını sağlayan bir bilgidir. İşte bu türden bilgi, 

insanın ahlâkî eylemlerinin kaynağı olan erdem olarak kabul edilmektedir. Tabiatıyla 

insanın ahlâkî eylemlerinin kaynağı bilgi olduğundan, bilgili insan erdemli, erdemli 

insan bilgili insandır. Bununla birlikte erdemli yani bilge kişi iyi eylemler ortaya koyar 

ve bunun sonucunda mutlu olur. Bu bağlamda Sokrates’te mutluluk ve iyinin yeri ruh 

olarak belirlendiği için, temeli ve özünde bilgi olan iyi, insanı mutlu kılmasının yanı sıra 

insan ruhuna esenlik ve dinginlik kazandıracaktır.7 

Sokrates felsefesinde iyi olan, aynı zamanda güzel ve yararlı olandır.8 Bununla 

birlikte ahlâkî iyi de, insanların ihtiyaç duyduklarını düşünerek arzu ettikleri şey değil; 

gerçekten insan tabiatına uygun olan ve elde edildiğinde insanı tamamlayacak şeydir. 

İnsanı manevi yönden tamamlayıp yetkinleşmesini sağlayarak gerçek anlamda onun 

 
6 Macit Gökberk, Felsefe Tarihi (İstanbul: Remzi Kitabevi, 2018), 43; Ahmet Arslan, İlkçağ Felsefe 

Tarihi 2 -Sofistlerden Platon’a- (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008), 153. 
7 Platon, Menon, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2023), 64-67; Platon, Gorgias, çev. 

Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2011), 81, 470e. Platon, Sokrates’in Savunması, çev. Furkan 

Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2016), 72, 30b; Ayrıca bk. Ahmet Cevizci, Sokrates (İstanbul: Say 

Yayınları, 2011), 52. 
8 Platon, Gorgias, 128, 499d. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

7 

tabiatına ait olan şey ise mutluluktur.9 Tabiatıyla Sokrates’e göre mutluluk, ahlâklı 

olmakla aynı kabul edilir. Bu anlamda ahlâkın temelinde yer alan iyinin insana mutluluk 

kazandırdığı ortaya çıkmaktadır. Buna göre ifade edilmelidir ki iyilik, insanı mutlu 

kılmakta, bu ise insan ruhunun manevi anlamda yetkinleşmesini, esenlik bulmasını 

sağlamaktadır. Bu noktada Sokrates iyinin yararlı olmasını, kişinin ruhuna esenlik 

sağlaması olarak ifade etmektedir. Dolayısıyla iyi, insana mutluluk kazandırmasının 

yanı sıra manevi anlamda esenlik bulmasını da sağlamaktadır. Bu anlamda Sokrates’te 

iyinin insan doğasıyla uyum içerisinde olduğu ve onu yetkin kıldığı ifade edilmelidir.10  

Erdemle bilgi özdeş kabul edildiği için bilgili insanın kötülük yapmayacağına 

inanan Sokrates, bir insanın kötü eylemler yapmasını yalnızca bilgisizlikle izah eder. Bu 

sebeple iyinin ortaya çıkabilmesi için insanın bilgisizlikten/ cehaletinden arınması 

gerekir. Zira kişinin iyiyle kötüyü kuvvetli bir şekilde ayırt ederek doğru davranışları 

ortaya koyabilmesi onu bilge ve erdemli kılmaktadır. Bu anlamda erdemli insan iyi ve 

doğru davranışlar ortaya koyacağından onun mutluluğu elde edebilmesi de mümkün 

olmaktadır. Tabiatıyla bilgili insanın erdemli davranışlarıyla ahlâklı olması, aynı 

zamanda iyi davranışlar ortaya koyarak mutluluğu elde etmesi anlamına gelmektedir. 

Buna bağlı olarak bilgili olmak erdemliliği, bu ise ahlâklılığı ortaya çıkarırken aynı 

zamanda bu kimse iyi eylemleriyle mutluluğu elde etmektedir. 11 

Sokrates’te iyilik nihai amaç olarak ifade edilmektedir. Buna göre her eylem 

iyilik için yapılmalı ve iyilik araç olmamalıdır. Ancak bu şekilde gerçekleştirilecek 

eylemler iyi kabul edilmektedir. Bu sebeple insan ruhu dinginlik ve esenliğe, özünde 

bilgi olan iyinin amaç edinilmesiyle kavuşabilecektir. Böylece insanın erdem ve bilgi 

aracılığıyla iyiyi elde edip mutlu olması, ruha dinginlik sağladığından, kendi tabiatını 

gerçekleştirmesi anlamını taşıyacaktır.12   

 

3.1.2. Platon’da İyilik 

 

Platon felsefesinde, ontolojik ayrıma dayalı ikili bir dünya tasarımı vardır. Bu 

ikili sistemde duyularımızla algılayarak içinde yaşadığımız dünya, görünüşler 

dünyasıdır ve burada sürekli bir değişim söz konusudur. Filozofa göre bu değişen şeyler 

gerçek varlığa sahip olamayacağından kalıcı, sabit ve değişimden uzak varlıklar, asıl 

varlıklar olarak kabul edilir. İşte değişimi kabul etmeyen bu sabit varlıklar, ikili dünya 

tasarımının diğer kısmını oluşturan idealar âlemidir. İdealar, ilk örnekler olarak vardırlar 

ve diğer şeylerin var olabilmesi için bu idealardan pay almaları ve idealarına 

 
9 Ahmet Cevizci, “Sokrates”, Büyük Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Say Yayınları, 2020), 2/1715 . 
10 Platon, Gorgias, 81-82. 
11 Platon, Menon, 42-43; Bedia Akarsu, Mutluluk Ahlâkı -Ahlâk Öğretileri I- (İstanbul: İnkılap, 1998), 38-

43. 
12 Platon, Gorgias, 128, 500a. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

8 

benzemeleri gerekli görülmektedir.13 Nitekim görünüşler dünyasındaki güzellik, 

doğruluk, iyilik gibi nitelikler, varlıklarını borçlu oldukları idealarından pay alarak var 

olmaktadır.14 

Platon’a göre yaşadığımız bu dünya yani görünen dünya, gerçekliğin bir kaynağı 

olamaz. Zira içinde yaşadığımız dünyada sürekli bir değişim söz konusudur. Yukarıda 

da ifade ettiğimiz gibi filozofa göre gerçek dünya, bütün değişim, başkalaşım veya 

farklılaşmanın arkasında daima değişmeden sabit kalan ideaların dünyasıdır. Nesnelerin 

asıl gerçekliğini ifade eden bu ideaların oluşturduğu dünya, varlığını, idealar ideası 

olarak ifade edilen İyi İdeasından almaktadır. Bu anlamda Platon’un, iyiye salt varlığın 

ötesinde bir konum yüklediği ve onu varlığın temeli kabul ettiği ifade edilmelidir. 

Bunun doğal bir sonucu olarak diğer varlıklar varlığını İyi’den aldıkları gibi, İyi İdeası 

da idealar ideası olarak en üst bir konuma yerleştirilir. Buna göre filozofun sisteminde 

idealar, en yüksek ideadan aşağıya doğru inen bir hiyerarşi içinde yer almakta; diğer 

tüm varlıkların temel açıklama ilkesi olan İyi İdeası, idealar hiyerarşisinin en üstünde 

bulunmaktadır.15  

Platon’da İyi İdeası var edici bir niteliğe sahiptir, bu anlamda varlığın 

kaynağıdır. Ona göre iyiye ve güzele dair olan tüm şeyler İyi İdeası sayesinde var 

olurlar ve ondan gelirler. Tabiatıyla bizler görülebilir dünyada iyi ve güzele dair olan 

tüm şeyleri İyi İdeası sayesinde bilmekteyiz.16 Öte yandan İyi İdeası var olan tüm 

şeylerin açıklama sebebi olsa da, onun kendisi tam ve açık bir şekilde ifade 

edilememektedir. Buna göre ideaların kendisini bilemeyiz.17 İdealar tam olanı ifade 

ederler. Örneğin İyilik İdeasından pay almış olan nesne güzel-iyi niteliğini ideadan pay 

aldığı ölçüde taşırken, güzellik ideası ise iyiliğin tam ve mükemmel halini ifade 

etmektedir. Bu anlamda Platon’a göre doğruluk, güzellik, iyilik gibi idealar da dahil var 

olan tüm idealar mümkün olan en mükemmel şekilde vardırlar.18  

Bu umumi değerlendirmeden sonra çalışmamızın esasını oluşturan iyi, iyilik 

veya bunların varlıkla ilişkisi meselesine gelecek olursak, Platon var olan her şeyin 

temeli buna dayandırır. Ona göre, varlığın iyi olduğu veya iyinin var olduğu… İşte en 

büyük kabul, varsayım ve açıklama ilkesi budur.19 Tabiatıyla Platon var olan tüm 

şeylerin açıklama ilkesi olarak iyi veya iyiliği kabul etmektedir. Bununla birlikte bir 

şeyin varlığa gelişi için, özünü meydana getiren şeyden pay alması gerekmektedir. Bu 

anlamda her şeyin özünde iyilik bulunması sebebiyle, Platon’a göre her şey iyilikten 

pay aldığı ölçüde varlığa gelmektedir. Bunun doğal bir sonucu olarak insanın, var olan 

 
13 Platon, Euthydemos Parmenides, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2020), 98; Platon, 

Devlet, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2022), 264. 
14 Platon, Euthydemos Parmenides, 95. 
15 Ahmet Cevizci, “İdea” ve “İyi İdeası”, Büyük Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Say Yayınları, 2020), 1/1006; 

1077. 
16 Platon, Devlet, 263-264. 
17 Platon, Euthydemos Parmenides, 101-102. 
18 Platon, Euthydemos Parmenides, 102. 

     19 Arslan, İlkçağ Felsefe Tarihi-2, 100. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

9 

şeylerdeki iyiliği anlayabildiği kadar ya da gördüğü varlıktaki iyiliğin, İyi İdeasından 

yansıdığını fark ettiği kadar doğru düşünebildiği ifade edilmektedir. Nitekim iyilikten 

bağımsız doğru veya gerçek düşünce anlayışı Platon felsefesinde kendine yer bulmaz. 

Dolayısıyla insanlar bu temel kabulle/düşünceyle hareket ettikleri ölçüde asıl iyiliğe, İyi 

İdeasına yaklaşmaya başlarlar.20  

Platon’a göre İyi İdeası varlık vermesinin yanı sıra, kendisinden yansıyan ışık 

sayesinde, insanlar iyi ve kötü davranışları birbirinden ayırt edebilmektedirler. Bu 

anlamda insan daha iyiyi bulmaya dair bir eğilim gösterdiğinde İyi İdeasından kendisine 

yansıyan ışık artacak ve daha kolay bir şekilde iyiyi kötüden ayırt edebilecektir. İnsan 

bu ayrıma başladığında ise mağara metaforundaki sürece benzer şekilde hareket edecek 

yani yapısının hakikate meyyal olması sebebiyle21 iyi fiiller ortaya koymak için 

çabalayacaktır. Bu süreç içerisinde insanın daha iyiyi diğerinden ayırt etme yetisi 

kuvvetlenmektedir. Platon sisteminde bilme süreci olarak ifade edilen bu süreçte insan, 

pratik olarak doğru davranışları sergilerken idealar âleminden aldığı ışık ile, teorik 

yanını kuvvetlendirerek doğru davranışı ortaya koyma sürecinde kendini 

geliştirecektir.22 

Görünen dünyadaki tüm iyi ve güzel şeylerin İyi İdeası sebebiyle var olduğunu 

ve İyi İdeasından yansıyan ışık sayesinde varlık kazandıklarını anlayabilen insanın, 

buradan kavranan dünyaya geçiş yapabilmesi mümkün görülmektedir. Bir başka 

ifadeyle, insan doğru davranışlar ortaya koyduğu sürece, İyi İdeasına doğru yol alabilir 

ve kavranan dünyada bulunur. Ancak insan ideaları bizatihi göremez sadece 

kavrayabilir. Tabiatıyla insanların evrenin asıl nedeni olan İyi İdeasını da görebilmesi 

mümkün değildir. Zira idealar, ilahi âlemde bir gerçekliğe sahiptir ve insanın bu âleme 

geçmesi mümkün görülmez. Böylece Platon sisteminde insan iyiye sadece yaklaşabilir 

ve iyiye ulaşma yolunda mesafe alabilir. Kişinin İyi İdeasına ulaşması gibi bir durum 

söz konusu değildir.23  

İyinin aslıyla ondan yansıyan ve bu dünyada bize güzel olarak görülen şeyleri 

birbirine karıştırmamak gerekir. Nitekim aklın bilmesini sağlayan İyi İdeası, gerçeklik 

ve bilimin temelinde yer alır ancak özünde onlardan daha yukarıda bir yere sahiptir. 

Zira iyi, güneşin ve bilimin çok üstünde yer almaktadır. Bu bağlamda Platon sisteminde 

iyi salt varlık olarak görülmez, bunun ötesinde İyi İdeası var edici/varlık veren bir 

karaktere sahiptir. Diğer idealara varlıklarını, İyi İdeası verir ve bilinen her şey İyi 

 
20 Platon, Phaidon, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2022), 105-106; Platon, Euthydemos 

Parmenides, 95-98. 
21 Platon’a göre insan yapısında iyiye yönelim söz konusudur. İyiyi bir defa fark etmiş olan kişi istese de 

kendini bundan geri çekemez ve hakikate yöneliş devam eder. Bu yönelme ve kendini çekememe aslında 

Platon’un insanın yapısı ve hakikatle ilişkisine dair kabulüne de işaret etmektedir. Ayrıca bk. Platon, 

Devlet, 270-273. 
22 Platon, Devlet, 262-264; Hasan Çetin, Aristoteles’in, Platon’un İyi İdeasına Ahlâk Felsefesi 

Bakımından Yönelttiği Eleştiriler (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2017), 30. 
23 Platon, Devlet, 272-273. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

10 

İdeası sayesinde bilinir olurlar.24   Bu anlamda İyi İdeası varlığı ortaya çıkarırken bir 

ölçü ve düzene göre bunu gerçekleştirmektedir. Nitekim Platon’a göre evrende yaratılan 

şeyler, nesneler ve bizatihi evrenin kendisi olabilecek en iyi halleriyle var edilmişlerdir. 

Nesnelerin birbirlerine ve diğer nesnelere karşı oran ve ölçüye tabi olarak25 uyum ve 

ahenk içerisinde, mümkün olanın en iyisi olacak biçimde yaratılmış olmasının belli bir 

güce dayandırılması gerekmektedir. Nitekim Platon, evrendeki nesneleri birbirine 

bağlayıp bir arada tutan şeyin iyilik olduğunu vurgulamaktadır.26           

Bu anlamlar ışığında Platon felsefesinde iyi, her şeyi anlamlandıran temel ilke 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Buna göre iyi, Platon felsefesinin kurucu ilkesi olarak 

tanımlanabilmektedir. Nitekim Platon iyiyi en önemli, en değerli, en üstün şey olarak 

nitelendirmektedir. Bu doğrultuda iyi; varlığa anlam kazandıran, değerleri anlamlı kılan, 

var edici karaktere sahip bir kaynaktır. İyi’nin şeylere/nesnelere yansıdığı ölçüde, 

görülebilir dünyayı anlamlandırmamız mümkün olmaktadır. Bu bağlamda iyi, 

değerlerin bir ölçütü de olmaktadır. Zira bir değer, kişiyi iyiye götürdüğü ölçüde yararlı 

görülmektedir. İnsanlar için önemli görülen doğruluk, dürüstlük gibi kavramlar da 

değerini iyiye ulaştırdığı ölçüde kazanmaktadırlar. Eğer kişinin sahip olduğu değer, 

ortaya koyduğu eylem, onu iyiye götürmüyorsa gerçek anlamından uzak olacağı için 

erdemli bir hayat sürme yolunda kişiye fayda sağlamayacaktır. Bu bağlamda iyi, 

değerlerde bulunması gereken temel niteliktir.27 

İnsanların iyiliğin özünü araması gerektiğini vurgulayan Platon,28 iyiliğin 

özünün mükemmel ve her şeyden daha yetkin olduğunu ifade etmektedir. Bu bağlamda 

iyiliğin kendi kendine yetmesi, onu diğer şeylerden ayıran en önemli niteliğidir. 

İnsanların iyiliği istemesi ve onu elde edebilmek için de çaba sarf etmesi gerekmektedir. 

Zira insan için istenilmeye ve çabalanmaya değer asıl şey iyiliktir. Platon’a göre zeki 

insanlar bunun farkındadırlar ve onu elde etmek için çaba harcarlar. Öte yandan iyilik 

niteliğinden yoksun olan diğer şeyler çabaya değer görülmez.29 Platon iyiyi arayan 

insanların zeki/akıllı kişiler olduğu vurgusuyla iyi için çabalamayı da bir ön koşula 

bağlamaktadır. Nitekim her insandan iyiyi elde etme çabası beklenmez, ve iyi “en üstün 

olan” olarak kabul edildiğinden rastgele birinden bunu araması istenmez. Bu bağlamda 

o, akıllı kişilerin iyi fiiller ortaya koyabileceğine inandığından iyinin ve aklın 

birlikteliğiyle insanın doğru yolda ilerleyebileceği aktarılır.30  

Eudaimonist karakterde bir ahlâk felsefesi olan Platon’da, insanın doğal amacı 

olarak ifade edilen mutluluk, en yüksek iyi olarak kabul edilmektedir. Mutluluk iyiye 

ulaşmak, ona sahip olmaktır. İyi ise, herkes tarafından istenen, yararlı olan şeydir ve 

 
24 Platon, Devlet, 263. 
25 Platon, Timaios, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2022), 37-38 ve 87. 
26 Platon, Phaidon, 103; Arslan, İlkçağ Felsefe Tarih-2 Sofistlerden Platon’a, 106. 
27 Platon, Devlet, 257-274. 
28 Platon, Devlet, 258-259. 
29 Platon, Philebos, 20-22 
30 Platon, Euthydemos Parmenides, 40-41. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

11 

mutluluk da ondan gelmektedir. Böylece filozofun sisteminde varlık iyiden geldiği gibi, 

ahlâkî hayat da iyiye dayandırılmaktadır. Bu sebeple insan davranışlarında amaç 

iyiliktir31 ve Platon’un ahlâk sistemi topluma dayalı ve en yüksek iyiyi temele alan bir 

anlayışa sahiptir. İyinin, toplumsal düzeyde hâkim olması istenmekte ve toplumsal 

düzeni sağlayan yöneticilerin de iyinin bilgisini elde etmiş kimseler olması gerekli 

görülmektedir. İyiye ulaşmak ve mutlu bir yaşam sürmek için, insanın eylemlerini 

erdeme uygun bir şekilde ortaya koyması gerekmektedir. Bu anlamda filozof iyiye 

ulaşmasını istediği için, insanlara iyinin ne olduğunu tarif eder, ona ulaşabilmek için 

erdem kavramını açıklar ve bu şekilde mutlu olmanın yollarını öğretir. Ona göre erdem, 

ahlâkî pratikleri ifade etmekte ve erdem sahibi olabilmek için bilgili olmak gerekli 

görülmektedir. Kişinin erdeme sahip olabilmesi için aklın hakimiyetinde bir hayat 

sürmesi ve tutkularından arınmış olması gerekir. Nitekim erdemli kişinin mutluluğu elde 

edebileceği ifade edilmektedir.32  

Platon’da iyiye ve mutluluğa ulaşabilmek için erdemin yanı sıra bilmek, bilgili 

olmak şarttır. Bilgili kimse kendisine ait olanı ve kendisine ait olana ait olanı bildiği için 

iyi ve doğru olana da uygun davranmış olacaktır. Bu bağlamda mutluluğa ulaşmanın 

yolu, ruhun erdemi olan bilgeliğe sahip olarak iyi ve doğru olana uygun davranışlar 

sergilemekten geçer. Zira erdemin yokluğunda kötülüklerin önüne geçilemez. Bilgisizlik 

insanı kötüye ve mutsuzluğa götürür. Bununla birlikte filozofa göre erdem, insanı özgür 

de kılmaktadır.33 

 

3.1.3. Aristoteles’te İyilik 

 

Aristoteles’te iyilik, erekseldir ve bu anlamda o, amaçların en üstünü olarak 

ifade edilir. Buna göre iyi, “her şeyin arzuladığı şey”dir.34 Burada sanatsal faaliyetler ve 

insan davranışları gibi bütün işlerin iyi ile anlam bulduğu görülür. Zira iyi istenilen, 

amaçlanan olduğundan tüm insanlar davranışlarını nihayetinde bu amaç doğrultusunda 

ortaya koyarlar. Bunu davranışlar üzerinde daha somut hale getirecek olursak, örneğin 

insanlar ortaya koyduğu her eylemi/etkinliği neticesi iyilik olması arzulanan bir amaç 

için yaparlar. 35  

İnsanların gerçekleştirdiği eylemler çeşitlilik barındırdığı için bu etkinliklerin 

içeriğine uygun olarak amaçlar da farklılık göstermektedir. Nitekim “her şeyin 

arzuladığı şey” tanımından hareketle insanların eylemleri her ne olursa olsun, hangi 

yoldan ilerlerse ilerlesinler nihai ortak hedefe ulaşabilmeleri mümkün görülmektedir. 

 
31 Platon, Devlet, 96; Necla Arat, Etik ve Estetik Değerler (İstanbul: Telos Yayıncılık, 1996), 20-22. 
32 Platon, Devlet, 259-260; Akarsu, Mutluluk Ahlâkı -Ahlâk Öğretileri I-, 103; Arat, Etik ve Estetik 

Değerler, 20. 
33 Platon, Alkibiades I-II, çev. Furkan Akderin (İstanbul: Say Yayınları, 2019), 89-96; Platon, Euthydemos 

Parmenides, 40-42; Platon, Menon, 65-66. 
34 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, çev. Saffet Babür (Ankara: BilgeSu, 2012), 9. 
35 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 9-10 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

12 

Dolayısıyla Aristoteles’te insan eylemlerinin farklılığına ve çeşitliliğine bağlı olarak, 

iyiye ulaşmanın pek çok yolu olduğu anlaşılmaktadır. Tıbbın amacının sağlık, 

ekonominin zenginlik olması gibi amaçlarda çokluk olsa bile, önemli olan bu farklı 

amaçların da amaçladığı ortak bir gaye olarak istenen şey nedir, sorusuna cevap 

aramaktır. Buna cevaben iyi, her eylemin, davranışın, sanatsal faaliyetin nihai gayesi 

olmaktadır.36  

Aristoteles sisteminde iyinin daha da netleşmesi adına sorgulama, insan için iyi 

nedir, sorusuyla devam etmektedir. Buna göre insan için iyi, diğer tüm amaçları içine 

alan bir etki alanına sahiptir. Farklı gayelerle gerçekleştirilen eylemlerin bir üst amacıdır 

ve nihai gaye olarak insan yaşamı için özel bir önem teşkil etmektedir. Dolayısıyla bu 

sistem içerisinde, insan için iyi düşüncesinin, yaşamı anlamlandıran ve yaşama 

dinamizm kazandıran şey olduğunu söylemek mümkündür. Bununla birlikte 

Aristoteles’in bu kabulü, insan hayatı için bir zenginlik de barındırmaktadır. Nitekim -

herhangi bir sınırlama olmaksızın- iyiye ulaşmanın yollarının çeşitliliği insanlar için 

geniş bir özgürlük alanı sunmaktadır.37 Bunun yanı sıra Aristoteles’in iyi anlayışının 

insan yaşamına dinamizm kazandırması, iyiyi huyda taşımakla eylemde göstermek 

arasında yapılan ayrıma dayanmaktadır. Bu anlamda Aristoteles’in iyisi, eylemekle-

yapmakla ilişkilidir. O, insanın iyiye bilkuvve sahip olması bir anlam ifade etmeyeceği 

için iyinin-iyiliğin bilfiil olarak gerçekleşmesini istemektedir. Bu yüzden iyiyi elde 

etmek isteyen insan iyi eylemlerde bulunmalıdır. Diğer bir ifadeyle Aristoteles’te iyi 

statik, sabit değil, aksine insan için dinamik ve aktif bir sürecin parçası olmalı ve bilfiil 

meydana getirilmelidir.  

İnsanı iyiye ulaştıracak bu eylemler, doğal yapısı gereği hoş-güzel olan ve 

yalnızca kişi için güzel olanlar şeklinde iki çeşittir. İnsanın iyi olabilmesi için, güzel-hoş 

olan eylemleri sevmesi bir gerekliliktir. Bu eylemler tabiatları gereği hoş-güzel 

oldukları için aynı zamanda erdeme uygun olan eylemlerdir. Buna göre erdeme uygun 

eylemler ve iyi eylemler aslında bir ve beraberdirler. Nitekim filozofun sisteminde, 

erdemli davranan kişinin iyi davrandığı, iyiyi tercih eden kimsenin de erdemli olanı 

tercih ettiği ifade edilmektedir. Böylece Aristoteles’te en üst iyi olarak, erdeme uygun 

eylemler varlık göstermektedir.38 Buradan da anlaşılacağı üzere Aristoteles’e göre 

önemli olan insanın iyiyi gerçekleştirirken kendi çabası ve yapıp etmesidir. Bu yönüyle 

Aristoteles, insan fiillerine, dinamizm kazandırmasının yanı sıra insanın yapıp 

etmelerine de değer kazandırmaktadır. Diğer yandan iyinin insan eylemleriyle ilişkili 

olarak ortaya çıkması, Aristoteles’in insanı gerçek fail olarak gördüğüne de işaret 

etmektedir. Nitekim hakikatin ölçüsünü insanda bulan filozof, benzer şekilde iyinin de 

bazı şartları taşıyan davranışlarla tezahür ettiğini ifade etmektedir. Bu anlamda onun 

 
36 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 11-12. 
37 Aristoteles Aristoteles, Eudemos’a Etik, çev. Saffet Babür (Ankara: BilgeSu, 2020), 20-21; Aristoteles, 

Nikomakhos’a Etik, 10-13. 
38 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 20-21. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

13 

sisteminde iyi, bizatihi insan fiilleriyle ortaya konulduğundan, bu dünyada somut bir 

biçimde geçekleşebilir mahiyete sahiptir. Tabiatıyla, Aristoteles sisteminde insanın 

merkezde olduğu bu cihetiyle de kendini ortaya koymaktadır. 

İyinin ferdi anlamda bir gerçekliğe sahip olduğunu benimseyen Aristoteles’e 

göre “iyi yaşam nedir?” sorusu için, ortak iyi kavramının bir faydası yoktur.39 Zira 

filozofun sisteminde iyinin ölçüsü insan olduğundan, her insanın iyi kabul ettiği şey 

diğerine göre değişiklik gösterebilmektedir. Bunun da ötesinde iyi kabul edilen şeyler 

aynı kişide bile zaman ve durumun şartlarına göre farklılık içerebilmektedir. Örneğin 

kişi hastalandığında sağlığı, yoksulken zenginliği en iyi olarak kabul edebilir. Bu 

bağlamda Aristoteles felsefesinde, tek bir iyi yahut mutlak iyiden söz 

edilememektedir.40 Nitekim onun felsefesinde iyi kişiye özgüdür ve kolayca ondan 

alınmaz.41 Bu anlamda filozof iyinin; nelik, nitelik, görelik, yer ve zaman açısından tüm 

kategorilerin içinde yer aldığını belirterek, birçok anlama gelebileceğini şu şekilde ifade 

etmektedir;42 “İyi, var olan’la da eşit biçimde -var olan kaç şekilde dile getiriliyorsa, iyi 

de o kadar şekilde dile getirilir- çok anlamda kullanılır. Başka yerlerde de ayırdığımız 

gibi, var olan hem ne’lik imler hem de nasıllık, nicelik, zaman imler; üstelik kimileyin 

devinme, kimileyin devindirme kategorisi içinde. İyi de bu kategorilerin her birinde 

bulunur: varlık, töz kategorisinde us, Tanrı; nasıllık kategorisinde adil; nicelik 

kategorisinde doğru ölçü, zaman kategorisinde uygun an; devinimle ilgili olarak da 

öğreten ile öğrenen. Nasıl söylenen durumlarda var olan tek bir şey değilse, iyi de tek 

bir şey değil.43 Tabiatıyla her insanın kendine özgü durumları için kendi iyisi olduğu 

kabul edilmektedir. Yukarıda da zikredildiği üzere Aristoteles varlığın ve durumların 

çeşitliliğiyle paralel olarak iyinin de birden fazla olduğunu ifade etmektedir.  

Aristoteles tarafından tek bir şeye indirgenmesi mümkün görülmeyen iyi 

kavramı veya iyilik olgusu, kendi içinde sınıflandırarak üçe ayrılır. Bunlar; dış iyiler, 

bedenle ilgili iyiler ve ruhsal iyilerdir. Dış iyiler, en iyi olan etkinliğin 

gerçekleştirilebilmesi için gerekli olan iyilerdir. Bunlar, insan için destekleyici iyilerdir 

fakat aletler gibidirler. Yani müstakil olarak en iyiyi ifade etmemekle birlikte bunlardan 

yoksun olmak da tam iyinin gerçekleşmesini kötü etkilemektedir. Bu sebeple insan tam 

anlamda iyi kabul edilen ruhsal iyilere ulaşabilmek için destekleyici olan dış iyilere de 

ihtiyaç duymaktadır. Ruhsal iyiler, tam anlamda iyi olup bu sınıflamanın en üstünde yer 

almaktadır. Aristoteles’te tam iyinin gerçekleşmesi mümkün kabul edilmekte ve tam 

iyinin, destekleyici nitelikte olan dış iyiler ve bedensel iyilerden daha üst seviyede 

olduğu ifade edilmektedir. Herkes için gerçekleşmesi ve ulaşılması mümkündür. Tüm 

bunlar ışığında anlaşılacağı üzere, Platon’un aşkın İyi İdeasının aksine Aristoteles iyinin 

 
39 Aristoteles, Eudemos’a Etik, 20. 
40 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 13-15; Aristoteles, Eudemos’a Etik, 19. 
41 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 12. 
42 Aristoteles, Magna Moralia -Erdemler ve Kötü Huylar-, çev. Y. Gurur Sev (İstanbul: Pinhan, 2019), 

15; Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 14. 
43 Aristoteles, Eudemos’a Etik, 18. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

14 

ölçütünü insana indirgemiştir. Nitekim ona göre her insanın iyisi farklı olabilir, hatta bir 

insan farklı durumlarda farklı şeyleri iyi olarak kabul edebilmektedir. Bu anlayışın, 

Aristoteles sisteminde hakikatin ölçüsünün insana indirgenmesine paralel bir anlayış 

olduğu ifade edilmişti. Zira iyi söz konusu olduğu zaman da, aşkın bir iyi anlayışı 

yerine bizatihi insan, kendi iyisinin ölçütü olmaktadır.44 Buna anlamda filozofa göre 

ruhun işi erdemli yaşamaktır ve bu tam iyi olarak ifade edilmektedir. Mutluluk da iyi bir 

ruh etkinliği olarak görülmektedir.45 

Yukarıda da dikkat çektiğimiz gibi Aristoteles’e göre iyi veya iyilik olgusu 

gayeseldir. Bu anlamda, yaptığımız şeylerde kendisi için istediğimiz, başka yaptığımız 

şeyleri de onun için istediğimiz bir amaç varsa ve her yaptığımız şeyi bir başka şey için 

tercih etmiyorsak, bu iyi ve en iyi şeydir.46 İnsan eylemlerinde, kendisi için istenir 

olmak daha değerli olandır. Eğer her şey bir başka şey için tercih ediliyor olsaydı bu 

sonsuza kadar devam ederdi ve insanların da arzuları bir karşılık bulamazdı. Dolayısıyla 

Aristoteles etiğinde, yapılan eylemin bir amaca bağlı olması asıl istenen durumdur. Öte 

yandan eylemlerin amacı için son bulması gereken yerin ne olduğu bilgisi ve hangi 

bilimin konusu olduğuna bulunacak cevaplar insan hayatı için büyük öneme sahiptir. Bu 

sorgulamanın neticesinde siyaset biliminin amacının insan için iyi nedir sorusu olduğu 

ortaya çıkmaktadır. Bu sebeple insan yaşamının ereği nediri problem edinen siyaset 

bilimi, Aristoteles felsefesinde en yüksek bilim olarak kendine yer bulmaktadır.47  

Siyaset biliminin aradığı ve tüm iyilerin ucunda olan bu en iyi şeyin ne olduğu 

hakkında herkes hem fikirdir. Üzerinde uzlaşılan bu şeyin ne olduğuna geçmeden önce 

bununla bağlantılı olarak ifade edilmelidir ki iyi, nihai amaç olduğundan kendisine 

ulaşıldığında başka bir şey elde edilmek istenmez. Nihai amaç olmak, son olarak ve 

kendisi için hedeflenmeyi gerektirmektedir. İşte bu noktada Aristoteles kendisinden 

ötesi istenmeyen, başka şey için araç niteliğinde olmayan, son istenen ve en iyi şeyin 

mutluluk olduğunu açıklamaktadır. Buna göre mutluluk nihai olarak istenendir, kendisi 

için istenmesi sebebiyle, insanlar onun aracılığıyla bir başka şeye ulaşmayı 

hedeflemezler. Nitekim Aristoteles, mutluluğu insanın nihai gayesi kabul eder. Ve 

kendisi amaç olan olduğu için en iyi olarak tanımlar. Mutluluğun nihai hedef olarak 

ilerisinin veya ötesinin düşünülmesine gerek duyulmamasının sebebi, kendi kendine 

yeter niteliğidir. Tabiatıyla insan tüm aradığı şeylerde, gerçekleştirdiği eylemlerde asıl 

amaç olarak mutluluğu arzu etmektedir.48 Böylece Aristoteles etiğinde insanın, iyinin 

somut bir şekilde gerçekleşmesi olarak niteleyebileceğimiz mutluluğa ulaşması da 

mümkün kabul edilmektedir.49  

 
44 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 18-22; Aristoteles, Magna Moralia, 125. 
45 Aristoteles, Eudemos’a Etik, 23. 
46 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 9. 
47 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 10-11. 
48 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 11; Aristoteles, Magna Moralia, 23-24. 
49 Aristoteles, Magna Moralia, 19-22, 125. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

15 

İyi istenilen ve amaçlanan olduğu için aynı zamanda bilinçli bir eylem sürecini 

de ifade etmektedir. Bunun bir gereği olarak iyiye ve mutluluğa ulaşması mümkün 

görülen insan için bunların hangi yaşam tarzlarında olduğu açıklanmaya ihtiyaç 

duyulmuştur. Bu bağlamda Aristoteles’e göre haz, siyaset ve teoria yaşamı olmak üzere 

üç tür yaşam vardır. İnsanların çoğu haz yaşamının mutluluğu ve iyiliği getirdiğini 

düşünürler fakat bu kimseler filozof tarafından kaba saba insanlar olarak tarif edilirler. 

Siyaset yaşamına bağlı insanlar, iyinin ve mutluluğun onurda olduğunu düşünürler. 

Ancak bu yaşam biçiminde önem atfedilen onur, yüzeysel ve başkalarına bağlıdır. 

Aristoteles’te ise iyi kişiye özgü ve kolayca ondan alınamayacak şekilde 

tasarlandığından, bu iki yaşam biçimi de insanı iyiye ve mutluluğa götürecek yaşam 

biçimi değildir. Zira filozofa göre iyi, kişiye özgüdür ve kolayca ondan alınmaz.50 Bu 

anlamda o, insana özgü olanı araştırır. Ve insana özgü olarak onu diğer varlıklardan 

ayıran hususun, akıl sahibi bir varlık olarak etkinlik halinde olan bir eylem yaşamına 

sahip olmasını ifade eder. Tabiatıyla, ruhun akla uygun etkinliği insan için iyi yaşam 

olarak kabul edilir. İstenen yaşam biçimi akla uygun eylemlerden meydana gelmeli ve 

sürekli bir biçimde erdemleri içermelidir. Akla uygun etkinliklerde bulunarak yaşanan 

bir hayat tarzı, Aristoteles tarafından mutluluğu barındırır. Buna göre insanların teoria 

yaşamında erdeme uygun etkinlikleri tercih ederek tam mutluluğa ulaşabilmeleri 

mümkün görülür.51  

Mutluluğun en iyi şey olduğunda bir uzlaşı olduğunu aktaran Aristoteles, onun 

ne olduğunu daha açık bir şekilde ifade edebilmek için insanın işinin ne olduğunu 

ortaya koymaya çalışmaktadır. Bu anlamda insanın doğal ve yapısal olarak işinin ne 

olduğu bilinirse mutluluğun ne olduğuna dair daha net açıklamalar mümkün 

görünmektedir. Gözün, ayağın ve diğer organların yapısı gereği sahip olduğu temel işler 

gibi insanın da doğal ve yapısal olarak bir işinin olduğu belirtilir. İnsana özgü olanın 

arandığı bu sorgulamanın devamında yaşamak bitkilerle ortak olan yanımızken duyulara 

sahip bir yaşam da hayvanlarla ortak olan yanımız olarak ifade edilir. İnsanı diğer varlık 

türlerinden ayıran ve daha üstün kılan nitelik ise akıldır. Tabiatıyla akıl sahibi insanın 

eylemde bulunması, yani aktif bir şekilde, bilfiil sürece katıldığı eylem yaşamı insanın 

kendine özgü işi olarak ifade edilir. Bununla ilgili olarak -yukarıda ifade ettiğimiz 

üzere- iyiye eylem ile birlikte ulaşılabileceğini aktaran Aristoteles, bu süreci insanın 

doğal yapısı gereği kendine özgü işi olarak kabul eder. Eylemde bulunan insan, insansal 

iyiye ulaşabilir. Diğer yandan mutluluk iyi eylemlerle ve erdemle ilişkili bir kavramdır. 

Tanrısal şeylerden biri ve en iyi amaç olarak kabul edilir. Dolayısıyla rastlantı sonucu 

ulaşılması mümkün olmayan mutluluğu elde etmek isteyen kimse, belli bir çaba, eğitim 

veya erdeme sahip olmalıdır. Buna göre Aristoteles’te iyi ve mutluluk kavramlarının iç 

içe olduğu görülmektedir. Nitekim mutluluk ve iyi kavramları için yakın tarifler yapılır 

 
50 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 12-13. 
51 Aristoteles, Magna Moralia, 23-25; Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 18-19. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

16 

ve insansal iyi ruhun erdeme uygun etkinliği olarak tarif edilirken mutluluk da ruhun 

erdeme uygun bir tür etkinliği şeklinde ifade edilir.52 Bu bağlamda mutluluk, yaşam 

boyu erdemli olmayı veya erdemliliği sürdürmeyi gerektirir. Ki buna göre mutluluk, 

kendine özgü bir erdem olarak teoria yaşamına ait olan bir etkinlik olarak ifade edilir.53  

Mutluluk iyilerden meydana gelmekle birlikte dikkat edilmesi gereken bir nokta 

olarak Aristoteles, mutluluk ve onu meydana getiren iyiler arasında hangisinin daha iyi 

olduğuna dair bir karşılaştırmanın da gereksiz ve yersiz olduğunu belirtmektedir. 

Nitekim ona göre “mutluluk, bunlardan -onu oluşturan iyilerden- ayrı başka bir şey 

değil, bilakis bunlar”dır.54 Diğer taraftan Aristoteles’e göre iyinin ve tabiatıyla 

mutluluğun eylem yaşamının bütünlüğüne uygun olacak şekilde insan hayatında 

süreklilik içermesi gerekir. Bu bağlamda onun sistemine insan hayatının belli bir 

döneminde olup daha sonra kaybolan değil, yaşam boyu var olması istenen bir iyi 

anlayışı söz konusudur.55  

 

3.2. Helenistik Kültürde İyilik 

 

Helenistik kültürle beraber iyinin anlamının daraldığını yahut yalnızca pratik 

ahlâkî alanla sınırlandırıldığını söylemek mümkündür. Zira bu dönemde insana pratik 

anlamda fayda sağlayacak olan iyinin arayışına girilmiştir. Yaşanılan dönemin sosyo-

politik etkisinin insanlar üzerindeki bir yansıması olarak bireyin pratik hayatının nasıl 

değerli kılınacağı sorgulanmaya başlanmış, bunun neticesi olarak da iyi-en yüksek iyi, 

insanın yaşadığı hayatı anlamlandırması gereken ve eylemlerini değerli kılan bir 

karakter kazanmıştır. Bu anlamda Helenistik felsefenin pratik bir felsefe olduğunu ifade 

edebiliriz.56  

Helenistik kültür içinde her biri farklı bir okul olarak varlık göstermiş felsefe 

gelenekleri yer almaktadır. Epikurosçuluk, Stoacılar, ve Yeni Platonculuk, Helenistik 

dönemin en önemli okulları olarak zikredilebilir. Bununla birlikte, çalışmamızda bu 

kültürde varlık göstermiş her okula aynı ölçüde yoğunlaşılmayacağını belirtmek isteriz.   

M.Ö. 3. yüzyılın başlarında kurulan Stoa okulunda ve temsilcisi Epiktetos’ta 

etkilenmeme ahlâkı (apatheia) söz konusudur. Buna göre insanın günlük telaş içerisinde 

olaylara karşı fazla tepki vermemesi gerekli görülür, hatta olabildiğince tepkisiz kalması 

istenir. Zira etkilenmeme ahlâkında bu bir olgunluktur ve insan ruhu istenilen dinginliğe 

bu şekilde ulaşabilecektir. Bu anlamda Stoik iyi, kişinin başına gelenlere tepkisiz bir 

 
52 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 17-22. 
53 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 206-210. 
54 Aristoteles, Magna Moralia, 21. 
55 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 25-26. 
56 Ernst Von Aster, İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi, çev. Vural Okur (İstanbul: İm Yayın Tasarım, 2005), 

281-282; Epikür, Mektuplar ve Maksimler, çev. Hayrullah Örs (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1962), 13; 

Cevizci, “Antik Felsefe”, 141. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

17 

şekilde kabul göstermesi olarak ifade edilebilir.57 Epiktetos’ta insanın yapısı, ruhu, 

iyiliğe kötülükten daha yakındır ve iyiliği kendine çekmektedir. Ona göre iyilikle 

insanın arasında yakın bir ilişki söz konusudur. Tabiatıyla kötülüğe nazaran iyilik, insan 

yapısına daha uygun ve uyumlu olandır. Epiktetos, Tanrı’nın da bu prensibe bağlı 

olduğu aktarır. Bununla birlikte ruhun, iyiliği elde edebilecek dinginliğe kavuşabilmesi 

için insanın, olaylar veya olanlar karşısında iradesini aşacak şekilde tepki vermemesi 

gereklidir. Bizden yani irademizden bağımsız gerçekleşen olaylar için bize bağlı olarak 

meydana gelmiş gibi tepkilerde bulunmak doğru değildir. Nitekim insanın, iradesinden 

bağımsız gerçekleşen olayların kendisinin dışında gerçekleştiğini anladığında ve tepkiye 

gerek duymadan teslimiyet gösterdiğinde iyiliği elde edeceği kabul edilmektedir. Buna 

göre insanın kendini aşan olaylara tepki göstermesi, ruhunu dinginlikten uzaklaştıracak, 

haliyle insanın yapısında menfi anlamda birtakım farklılıklar ortaya çıkaracaktır. Bu 

anlamda Epiktetos her ne kadar iyinin pratik boyutuna yoğunlaşmış olsa da, onun 

sisteminde iyinin-iyiliğin asıl olduğunu söylemek mümkün görünmektedir. Zira Stoa 

okulunda, olanların kendisinden bağımsız gerçekleştiğini kabul etmesi kişi için 

ulaşılması gereken iyilik hali olarak ifade edilmekte ve ondan kalıcı ve gerekli görülen 

iyi için çaba göstermesi istenmektedir.58 

Helenistik kültürün bir diğer okulu, Epikürosçuluk okulunda iyi, haz merkezli 

bir yaklaşımla açıklanmaktadır. Okulun kurucusu ve Helenistik dönemin önemli 

düşünürlerinden Epiküros, etik alanında hazcı etik anlayışını benimser. Bu bağlamda 

hazcılığın tanımını yapmak meseleyi daha anlaşılır kılacaktır. Hazcılık, “yaşamda 

gerçekten ve bizzat kendi için istenen tek şeyin, ahlâk alanındaki en yüksek değer, nihai 

ve en yüksek iyinin haz olduğunu savunan öğreti” olarak tarif edilmektedir.59 Benzer 

şekilde Epikürosçu anlayışta haz, iyinin ölçütü ve eylemlerin değer belirleyicisi olarak 

karşımıza çıkar. Buna göre insanın mutlu bir yaşama ulaşabilmek ve iyiyi elde 

edebilmek için temel belirleyicisi haz olduğundan, her eylemin insanı hazza ulaştırması 

gerekli görülmektedir.  

Epiküros’un hazzı için pasif haz tanımlaması yapılmaktadır.60 Bu noktada hazlar 

arasında ayrımını ortaya koyan düşünür, acıdan ayrı olan aklî yani ölçülü hazların, insan 

için iyiyi ifade ettiğini belirtir. Ona göre pratik alanda akli olanı veyahut akılla ulaşılan 

hazları tercih eden insan, ruhunu dinginliğe kavuşturacak ve böylece iyiyi elde 

edecektir. O halde Epiküros’ta insanın iyiye ulaşabilmesi mümkün görülmektedir. 

Nitekim haz, insan yaşamı için en yüksek iyi olarak kabul edilmektedir. İtidalli bir haz 

anlayışına sahip olan Epiküros’a göre fazlalık hazza, dolayısıyla iyiye ulaşmayı 

engelleyeceğinden insan, aşırılıklardan uzak bir hayat yaşamalıdır. Böyle bir yaşamla 

 
57 Murat Demirkol (ed.), İslam Ahlâk Esasları ve Felsefesi (Ankara: Bilay, 2018), 171-172. 
58 Epiktetos, Düşünceler ve Konuşmalar, çev. Özge Özköprülü (İstanbul: İnkılâp Kitabevi, 2020), 221-

223. 
59 Ahmet Cevizci, “Hazcılık”, Büyük Felsefe Sözlüğü (İstanbul: Say Yayınları, 2020), , 1/916. 
60 Ahmet Arslan, Felsefeye Giriş (Ankara: Serbest Akademi, 2022), 144-145. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

18 

insan, iyi sayesinde ruh huzuruna da kavuşacaktır. Tabiatıyla ruhun dinginliğe 

kavuşması ve sükûn içinde olması, insanı hazza, dolayısıyla iyiye ulaştırdığından, 

hedeflenen durumdur ki insanın da bunun için çabalaması gerekmektedir. Bununla 

birlikte Epiküros, maddeden uzak bir haz anlayışını savunmakta, bu sebeple ruhun 

dinginliğini ön planda tutarak gelip geçici, maddeye bağlı bir hazdan öte manevi hazzın 

önemli olduğunu vurgulamaktadır. Bunun içinse insanların sonunda veya sonrasında 

pişmanlık ve acı vermeyen akli hazları tercih etmesi gerekir. Zira insan, ruhuna esenlik 

sağlayan bu hazlarla iyiye ulaşabilecektir. Bunun yanı sıra en yüksek iyi ile bilgelik 

arasında bir ilişki söz konusu olmaktadır. Buna göre bilge insan, az ile yetinmeyi 

öğrenerek, en yüksek haz olan dinginlik ve ruh sükunetine kavuşacak ve böylece en 

yüksek iyiyi de elde edecektir. Dolayısıyla Epiküros’a göre en yüksek iyi elimizin 

altında ve kolayca elde edilebilirdir. Çünkü haz doğuştan itibaren bizimle gelen iyiliktir. 

Hasılı Epiküros iyiliği hazla aynı kabul etmektedir. Ona göre haz ve iyi eşittir.61 Bu 

anlamda en büyük haz ise, ruhsal sükunettir.  

Helenistik dönemin en önemli okullarından olan Yeni-Eflâtunculuğun kurucu 

ismi Plotinus ve Proklos’un iyi anlayışları oldukça benzer özellikler gösterir. Burada 

bizleri var edici yahut varlık verici ilke olarak aşkın bir iyilik anlayışı karşılamaktadır. 

Onlara göre İyi, Bir ile özdeştir, varlıktan ve çokluktan uzak olandır. Ve İyi, aktarım 

yoluyla geçen bir mahiyete sahiptir. 

Yeni-Eflâtunculuğun kurucu ismi ve döneminin önemli Platon takipçisi olan 

Plotinus felsefesinde Tanrı’nın özü birlik ve iyiliktir.62 Sırf İyi, yapısı itibariyle 

mevcudun üstünde ve varlığın ötesinde olarak ifade edilir. Her şey O’na bağlıdır ancak 

kendisi hiçbir şeye bağlı olmayandır. “Her şeyin arzuladığı şey” olan Salt İyilik, 

kendisinden başka bir şeye ihtiyaç duymaz ve arzulamaz. Plotinus Bir ve İyiliğin doğru 

anlaşılması için bir noktaya dikkat çeker. Buna göre Bir’in iyiliği, ona yüklenen bir 

nitelik değildir, bizatihi kendisidir. Onun sisteminde Bir ve İyi aynıdır, özdeştir. Bir, 

kendisi için iyilik değildir, Plotinus böyle kabul edilirse Bir’in indirgendiğini düşünür. 

Ancak kendisinden başka her şey için iyilik yahut iyiliğin kaynağı olarak kabul edilir. 

Çünkü Bir’den sadır olarak varlık kazanan tüm varlıklar onun iyiliğiyle varlığa gelir, 

varlık kazanırlar. Nitekim Bir’in mahiyeti, iyiliklerin kaynağıdır. Ancak O, varlıklara 

verdiği iyiliğin üstündedir. Bir’in özsel yapısı ile diğer varlıklar için ifade ettiği 

mahiyet/anlam farkı, Plotinus’ta dikkat edilmesi gereken önemli bir husus olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Buna bağlı olarak Bir için herhangi bir iyilik yoktur denilebilir. 

Çünkü iyiliği meydana getiren O’dur.63  

 
61 Epikür, Mektuplar ve Maksimler, 36-39; Ahmet Cevizci, Etik-Ahlâk Felsefesi (İstanbul: Say Yayınları, 

2021), 53-59. 
62 Plotinus, Enneadlar, çev. Zeki Özcan (Bursa: Asa Kitabevi, 1996), 82. 
63 Plotinus, The Enneads, ed. Lloyd P. Gerson, çev. George Boys-Stones vd. (United Kingdom: 

Cambridge University Press, 2017), 845 ve 890; Plotinus, The Enneads, çev. Stephen Mackenna 

(London: Oxford University Press, ts.), 591 ve 620; Plotinus, Enneadlar, 87-89. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

19 

Tüm şeylerin İyi’den bir şeyler taşıdığı kabul edilmektedir. Ruh taşımayan tüm 

şeyler ruha yönelirler ve ruh da akıl aracılığıyla İyi’yle ilişki içinde olur. Varlıklar 

özelinde düşünüldüğünde ise varlıkların ihtiyaç duymaları ve İyilik arasında bir ilişki 

olduğu görülmektedir. Buna göre var olanlar, birçok zaman birçok şeye ihtiyaç duyar. 

Ve varlık, çokluk barındırdığından kendisini meydana getiren her bir parçaya, bu 

parçaların bir araya getirilip birbirlerine bağlanmasına da ihtiyaç duyar. Bu sebeple 

varlığı devam ettiği müddetçe Bir’e muhtaçtır. Bu anlamda Plotinus’un sisteminde 

varlıkların var olmaları için ihtiyaç duydukları nitelikleri Bir’in barındırması ve 

varlıklara yüklemesi, Bir ve varlıklar arasındaki iyiliktir. Dolayısıyla Bir’in var etmesi 

ve nitelik vermesi varlıklar için bir iyilik olarak ifade edilir. Bu anlamıyla da Bir’in 

iyiliği, varlıklardaki iyiliklerden üstündür. Dolayısıyla O, tüm başka iyiliklerin üstünde 

olan İyilik’tir.64 

Yeni-Eflâtunculuğun diğer önemli ismi Proklos, âlemde sebep-sonuç ilişkisinin 

varlığını savunmakta ve bu sebeplilik zincirinin İlk Neden’de son bulduğunu ifade 

etmektedir. Onun aşkın Tanrı anlayışında İlk Neden’i tanımlayacak şeyler bir yönden 

eksiklik barındıracaktır. Bu sebeple İlk’i tarif ederken, ne olmadığını ifade etmek 

(negatif teoloji), daha doğru olacaktır. Onun sisteminde sırf varlık olan Bir, İlk Neden, 

İlk İyilik veya Saf İyilik özdeştir. Bu kavramların aynı şeyi tarif ederken birbirinin 

yerine kullanıldığını görmekteyiz. Saf iyilik birdir, onun birliği iyiliktir ve iyiliği tek ve 

birdir.65 Bu Saf İyilik’in sınırı ve boyutu yoktur, ayrıca dikkat etmek gerekir ki O, bir 

şeyin iyisi değil iyinin kendisidir.66 Tabiatıyla İlk İyilik; özü, gücü ve varlığı nedeniyle 

iyiliktir. Proklos’a göre Saf İyilik, aynı zamanda evrenin varlığa geliş nedenidir ve tüm 

şeyleri iyilikle doldurmaktadır.67  Evreni var ederken, varlığa iyiliği aktarım sürecinde, 

akıl aktif rol oynar. Buna göre ilk olarak tüm iyilikleri akla akıtır ve bu akıl vasıtasıyla 

diğer bütün varlıklara iyilikler aktarılır.68 Bununla birlikte O, var ettiği şeylerden 

farklıdır daha açık bir ifadeyle, akıl, ruh, göksel güç değildir, bunları var edendir. Saf 

İyinin, var edici ilke olarak iyiliğini diğer varlıklara aktarması ve varlıkların iyiliği, 

Proklos’un sisteminde neden-sonuç bağlantılı bir varlığa geliş süreci ile 

gerçekleşmektedir. Mertebeli varlık kategorisindeki bir varlık, kendi üstündeki varlığın 

sonucu iken, altındaki varlığı meydana getiren neden olarak kabul edilir. Bu durumda 

bir varlık, altında bulunan varlığın nedeni olmakla birlikte aynı zamanda kendi 

üstündeki varlığın da sonucudur. Bu neden-sonuç silsilesinde ilk sonuç, İlk Neden’den 

yani Saf iyilik’ten gelen akıldır. Akıl, İlk nedenin yarattığı ilk sonuçtur. İfade edildiği 

üzere tüm iyilikler ilk sonuç olan akla ve akıl aracılığıyla diğer tüm sonuçlara aktarılır.69 

Ancak her varlığın iyiliğinin aynı olmadığı da ifade edilmektedir. İlk İyilik tek bir akışla 

 
64 Plotinus, The Enneads, 619-620; Plotinus, Enneadlar, 89-94. 
65 Nedenler Kitabı: (Liber de Causis), çev. Mehmet Barış. Albayrak (İstanbul: Notos Kitap, 2014), 58. 
66 Nedenler kitabı, 57. 
67 Nedenler kitabı, 10. 
68 Nedenler kitabı, 41. 
69 Nedenler kitabı, 50-51. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

20 

tüm iyilikleri şeylerin üzerine aktarırken, var olan tüm şeyler kendi kapasitelerine göre 

iyilikleri almaktadır. İşte varlıklardaki iyiliğin farklı oluşu bu şekilde izah 

edilmektedir.70 

Görüldüğü üzere Yeni-Eflâtunculuğun önemli iki temsilcisi Plotinus ve 

Proklos’un Bir ve İyilik hakkındaki görüşleri büyük ölçüde benzerlik göstermektedir. 

Bununla birlikte benzerlikler yalnızca bu iki filozofla sınırlı kalmamaktadır. Zira 

zikredilen iyilik anlayışının Fârâbî ontolojisinde de kendine yer bulduğu görülür. Fârâbî 

Müslüman bir filozof olarak Tanrı-varlık ilişkisini izah ederken, kendi dönemine kadar 

gelmiş felsefi birikimden istifade etmiş ve bu anlamda Yeni-Eflâtuncu sudur teorisi 

ekseninde açıklamalar yapmıştır. Yeni-Eflâtunculuğun aşkın Tanrı anlayışı ve Tanrı’nın 

Salt İyilik olarak kabul edilmesi de yine Fârâbî’yi etkileyen meselelerden biridir. 

Nitekim Fârâbî’nin iyilik anlayışıyla Yunanlı Şeyh olarak bilinen Plotinus’un iyilik 

anlayışının birçok yönden benzerlikler gösterdiğini ifade etmek mümkündür. Bu 

anlamda örneğin; İlk Neden olan Bir’in aşkın kabul edilmesi ve sırf varlık olması, bu ilk 

nedenin Saf İyilik olması, Bir’den çıkan akıl ve bu akıl aracılığıyla hiyerarşik bir 

mertebelenişe sahip varlıklar kategorisinin ortaya çıkması gibi pek çok hususta 

paralellikler görülür. Yukarıda zikredilen bu hususlar benzer şekilde Fârâbî felsefesinde 

de kendine yer bulur. Yeni-Eflâtunculuk’ta aşkın olan bir İyi vardır ve bu, var olan tüm 

şeylere, iyiliğinin taşması sonucu varlık vermektedir. Saf İyi’nin varlığından iyiliğin 

taşması, var olan tüm şeyler için var edici bir mahiyete sahiptir. Dolayısıyla O’nun 

varlığının Saf İyilik olması, âleme var edici ve varlık veren bir sonuç olarak yansır, bir 

diğer ifadeyle akar. İşte Yeni-Eflâtuncu ontolojideki bu iyilik anlayışı akıllar silsilesinin, 

tabiatın, göksel varlıkların ve var olan diğer tüm şeylerin varlık sebebi olmaktadır. Ki bu 

hususlar Fârâbî’de benzer şekilde yer alırlar.  

 

3.3. İslam Düşüncesinde İyilik Kavramı  

 

3.3.1. Kur’ân’da İyilik Kavramı  

 

Kur’ân’da, iyilik kavramının felsefi düşüncede olduğu gibi varlığın bütününe 

yönelik değerlendirmeleri söz konusu olsa da, yoğunluklu olarak asıl karşılığı, insan ve 

sosyo-kültürel olarak insanın ilgili olduğu alanlar üzerinde müşahede edilmektedir. 

Bununla birlikte insanın bütün eylemlerinin iyi-kötü kategorisinde değerlendirmesi; 

iyinin, somut ve pratik anlamda görünür kılınmak isteyen bir mahiyete sahip olduğunu 

göstermektedir. Nitekim inançları gereği insanın hesaba çekilerek sevap-günah 

değerlendirmesine tabi tutulması, insan için ortaya konulan eylemlerde sorumluluk 

hissini arttırmasının yanı sıra müsbet anlamda bir yönlendirme de içermektedir. Bu 

 
70 Nedenler kitabı, 57-59; Nejdet Durak, "Plotinus Felsefesinin Etkileri", Celal Türer-Hakan Olgun (ed.), 

Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni (İstanbul: İnsan Yayınları, 2015), 2/449. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

21 

anlamda insanın nihai mutluluğu elde edebilmesi, yaşadığı dünyadaki iyi eylemlerine 

bağlı kılındığı için iyi-iyilik kavramı bilhassa önem arz etmektedir.  

Vahiy meselesine benzer şekilde iyilik olgusu da; felsefi düşüncede daha ziyade 

teorik, dinde ise pratik yönüyle önce çıkmaktadır. Burada, hatta tasavvufi düşüncede 

iyilik tamamıyla pratik alana mahsus olay ve olgularla açıklanmaktadır. Bu anlamda 

belirli nitelikleri taşıyan pratikler, iyi olan fiiller yahut iyilik şeklinde, Kur’ân’da pek 

çok ayet zikredilmiştir. İyi-iyilik olan eylemlere gelince, insan hayatını kolaylaştıran, 

toplumsal yardımlaşmayı destekleyen, kulun Allah’la irtibatını güçlendiren… bir 

mahiyete sahip olduğu ve iyiliğin pratik ve toplumsal yönünün ön planda tutulduğu 

görülmektedir. Bu bakımdan Kur’ân’da iyiliğin yeryüzüne hâkim olması istenir ve 

insanların iyiliği yaygınlaştırması için tavsiyeler yer alır. Bu durum Kur’ân’ın pek çok 

ayetinde kendini göstermektedir. Bu bağlamda Kur’ân’da iyilik; birr, ihsan, hayr, mâruf, 

hasene, salih, hüsn gibi anlam bakımından çeşitli kavramlarla ifade edilmektedir.  

Bu anlamda örneğin Bakara sûresi 177. ayette iyilik anlamında kullanılan birr 

kavramı şu şekilde açıklanmaktadır; “Yüzlerinizi doğu ya da batı tarafına çevirmeniz 

iyilik değildir. Asıl iyilik; Allah’a, âhiret gününe, meleklere, kitaplara ve peygamberlere 

inanan; malını sevdiği halde akrabasına, yetimlere, yoksullara, yolda kalan gariplere, 

dilenenlere, hürriyetine kavuşmak isteyen köle ve esirlere veren; namazı dosdoğru kılıp 

zekâtı ödeyen; antlaşma yaptığında sözünde duran; sıkıntı, darlık, hastalık ve şiddetli 

savaş zamanlarında sabredenlerin yaptığıdır. Kulluklarında samimi ve dürüst olanlar işte 

bunlardır; gerçek takvâ sahipleri de yine bunlardır.”71 Buna göre iyilik kapsamında 

birçok amel zikredilmesinin yanı sıra ayetin sonunda, sıralanan iyilikleri yapanlar takva 

sahibi ve doğru yolda olanlar şeklinde nitelenmektedir. Buradan da anlaşılacağı üzere 

iman-amel birlikteliğinde yer alan ameller, iyi kavramıyla tarif edilmekte ve bunların 

inananlar için varoluşsal keyfiyet barındırdığı ortaya çıkmaktadır. Nitekim Kur’ân’ın 

zikrettiği iyiliklerin hem imanî davranışlar olarak kişinin inancını güçlendirmesi hem de 

iki dünya saadetine vesile olmaları insan için iyinin ve iyiliğin önemini ortaya 

çıkarmaktadır.  

Kur’ân’daki iyilik olgusuna yakın kavramlardan bir diğeri olan mâruf ise 

genellikle zıddı olan münkerle birlikte, ‘mârufu emredip münkerden sakındırma’ olarak 

bir tenbih biçiminde kullanılmaktadır. Buna göre mâruf kelimesi, kuşatıcı bir kavram 

olarak, imanla uyumlu olan ve dinen iyi kabul edilen davranışlar, tutumlar için 

kullanılmaktadır.72  

Hayr kelimesi, oldukça kuşatıcı bir kavram olarak yalnızca dinen iyi kabul 

edilen davranışları değil, herkesin elde etmek istediği faydalı, değerli görülen her türlü 

şeyin kaynağı olarak kullanılmaktadır. Buna bağlı olarak Kur’ânı Kerimde hem dünyevi 

 
71 Bakara 2 /177. 
72 Toshıhıko Izutsu, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar, çev. Selahattin Ayaz (İstanbul: Pınar Yayınları, 

2019), 326; Tevbe 9/ 71 , Âl-i İmrân 3/ 104-110. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

22 

hem de dini şeylerle 73 ilgili olarak kullanılmaktadır.74 Allah’ın iyilikleri lütfetmesi ve 

ihsanı anlamında örneğin “De ki: “Ey mülkün gerçek sahibi olan Allah’ım!..Dilediğini 

aziz kılar, dilediğini alçaltırsın. Her türlü iyilik senin elindedir.”75 ve salih amel 

anlamında “…Hayırlarda yarışın.”76 şeklinde kullanılmaktadır. 

 Kur’ân’daki iyilik olgusunu, insan pratikleriyle örneklendiren bir kavram olarak 

salihât, imanın amel aracılığıyla dışa vurumudur.77 Bu sebeple iyiyle iman arasında 

doğrudan bir ilişkinin varlığından söz edebiliriz. Salih amel olarak zikredilen 

davranışların yanı sıra bu kavram insanlar için bir nitelik olarak da kullanılmaktadır. 

Buna göre salih kullar, iman edip iyi davranışlarda bulunmak için birbirleriyle yarışan 

kimseler olarak zikredilmektedir. Salih amel ise Allah’ı hoşnut edecek, iyi 

davranışlardır.78 Buradan da anlaşılacağı üzere iyiliğin insan için varoluşsal bir hüviyet 

arz ettiği ortaya çıkmaktadır. Nitekim iman edip salih amel işleyenler ifadesi Kur’ân’ın 

sıkça vurguladığı bir ifadedir.  

İnsan tarafından güzel görünme ya da hoş karşılanma gibi anlamlara gelen 

iyilikle ilgili Kur’ân’da geçen bir diğer kavram ise “Hüsn” kelimesidir. Buna göre insan 

için akıl, arzu ve duygular tarafından bir güzel görme söz konusudur. Bu kavramla 

insanın fıtratına uygun olarak hem aklın hem kalbin güzel ve doğru kabul ettiği şeyler 

iyilik olarak zikredilmektedir. Örneğin; “Eğer onlar bir iyilikle karşılaşırlarsa bu 

Allah’tandır derler.” ayetinde geçtiği gibi.79  

İhsan kavramı da hüsn kökünden türemiş, Kur’ân’da iyilik anlamına gelen 

kavramlardan biridir. Eyleme dönük yönü ağırlıklı olarak zikredilen ayetler sebebiyle 

insan fiillerine rengini veren temel ahlâkî nitelik olarak ifade edilebilir. İhsan içeren 

davranışlardan öte eylemlerini ihsanla yapmak, insan için ihsanın yani iyiliğin pratik 

yaşamının her alanında etkili olması gerektiğine işaret etmektedir. Nitekim ihsanın 

Kur’ân’daki kullanımlarına bakıldığında anne babaya iyilik yapmak, güzel söz 

söylemek, doğru davranmak, adaletli olmak gibi farklı eylemlerin ihsan içeren 

davranışlar olarak zikredilmesi ve iyilik anlamına gelen diğer kavramların da 

kullanımları; iyiliğin belli şekilleri aşarak eylemlerin sahip olması gereken rengi, 

niteliği, ilkesi, özü, ruhu olduğunu göstermektedir.  

Tüm bunlardan anlaşılacağı üzere iyiliğin çoğalması için insan eylemlerine 

yönelik bir teşvik söz konusudur. Tabiatıyla iyilik kavramlarının kullanımına 

bakıldığında, pratik anlamda görünür kılınmak istenilen düzene bir yönlendirme vardır. 

Bu sebeple iyilik, birçok pratik eylem şeklinde ifade edilmiştir. Bununla birlikte iyilik 

 
73 Dünya işleriyle ilgili olarak bk. Âdiyat 100/8; Bakara 2/ 180; Dini şeylerle ilgili olarak bk. Bakara 2/ 

272-274 ve 215. 
74 Ragıp el-İsfahanî (İstanbul: Çıra Yayınları, 2010), “Müfredât”, 364, “Hayr”; Izutsu, Kur’an’da Dînî ve 

Ahlâkî Kavramlar, 330. 
75 Âl-i İmrân 3/ 26; Ayrıca bk. Bakara 2/ 269; Nahl 16/ 30. 
76 Mâide 5/ 48. 
77 Izutsu, Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar, 310. 
78 Âl-i İmrân 3/ 113-114; Neml 27/ 19. 
79 el-İsfahanî, “Müfredât”, 284, “Hüsn”; Nisâ 4/78. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

23 

için ayetlerdeki eylemlerin farklılığı/çeşitliliği, diğer insanlarla ilişkilerde asıl değer 

olarak ortaya konulması ve davranışların şekilselliğinden ziyade taşıdığı nitelik olarak 

zikredilmesi, iyiliğin insan hayatının her alanında bulunması gereken temel vasıf 

olduğunu ortaya çıkarmakta bu sebeple iyilik insan hayatını varoluşsal olarak anlamlı 

kılmaktadır. 

İyiliğin, insanın yaşadığı hayatı aşan bir boyutu da söz konusudur. Buna göre 

inananlar bu dünyada yaptığı iyiliklerin karşılığını inancı gereği ahiret hayatında 

mükafat olarak alacaktır. Tabiatıyla Kur’ân’da geçen iyilik kavramının hem içkin hem 

de aşkın boyutunun olduğunu ifade edilmelidir. Bu bağlamda Kur’ân’daki iyilik 

anlayışı, İslam dininin varlığa ve insana bakış açısıyla ilişkilidir.  Nitekim insanın 

yalnızca görünen maddi boyutundan ibaret olmayıp manevi bir yönünün de olması, 

aşkın olanla irtibatının bulunması ve varlığının yalnızca içinde yaşadığı dünyayla 

sınırlandırılmaması; iyiliğin aşkın boyutuyla insan arasında varoluşsal bir irtibat 

sağlamaktadır. 

 

3.3.2. Tasavvuf Düşüncesinde İyilik   

 

12. y.y. mutasavvıflarından İbnü'l-Arabî’ye göre Mutlak Varlık olan Allah, 

varolan tüm şeylerde kendini sergilemektedir. Buna göre Allah, varlık üzerine isim ve 

sıfatlarının özelliklerini yansıtarak kendini âlemde ve insanda görünür kılmaktadır. Bu 

durum onun sisteminde Allah’ın tecelli etmesi olarak isimlendirilir. Bu anlamda 

Allah’ın tecellisi olarak meydana çıkan âlem, O’nun güzelliği olarak kabul 

edilmektedir. Nitekim Arabi’ye göre Tanrı güzeldir dolayısıyla yarattığı da güzel olarak 

meydana çıkmakta ve güzellikten bir pay taşımaktadır. Bunun yanı sıra onun sisteminde 

Tanrı, aynı zamanda Mutlak İyi olduğu için âlem de iyilik olarak kabul edilmekte ve 

Tanrı’nın iyiliğinden bir pay taşımaktadır. Dolayısıyla âlemdeki iyiliklerin kaynağı olan 

Tanrı, bizatihi sahip olduğu iyiliği, varlık üzerine yansıtarak görünür kılmaktadır.80  

İbnü’l-Arabî iyilik ve kötülük kavramlarını birlikte ele alarak hakikat ve görünüş 

âlemi üzerinden meseleyi açıklamaktadır. Buna göre hakikat sahası, Mutlak İyilik’in 

(el-Hayr el-Mahz) alanıdır. Tabiatıyla ona göre iyilik asıl gerçekliğe sahip olan, hakikati 

temsil eden niteliktir. Kötülük ise insan iradesine bağlı olarak ortaya çıkarken yalnızca 

görünüş âleminde var olmaktadır. Bu anlamda İbnü’l-Arabî’ye göre kötülüğün gerçek 

varlığından söz edilemez. Zira iyilik varlığa, kötülük ise yokluğa tekabül etmektedir. 

Nitekim o, iyiliği; asıl, öz, gerçeklik olarak kabul ederek hakikat sahasına tekabül 

 
80 İbrahim Coşkun, “Muhyiddin İbnü’l-Arabî’nin Felsefesinde ‘Allah’ Mefhumu”, İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi 21 (2008), 131. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

24 

ettiğini ifade etmektedir. Bu sebeple iyilik daima Tanrı’ya nispet edilmelidir. Bunun 

yanı sıra o, sırf iyiliğin, sırf nurun ve sırf varlığın aynı olduğunu aktarmaktadır.81 

İbnü’l-Arabî sisteminde Tanrı, Mutlak İyi olarak kendini tecelli ettirmesi 

sebebiyle varlık, iyilik anlamına gelmektedir ki o bu hususu “İyilik varlıkta, kötülük 

yokluktadır.” diyerek ifade etmektedir.82 Bu anlamda Tanrı, mutlak varlık sahibi olarak 

kötülükten uzaktır. Bununla birlikte İbnü’l-Arabî’ye göre Tanrı’nın iyiliği varlıklar 

üzerine yansıdığından insan da varlığı itibariyle iyilik taşımaktadır. Tabiatıyla insan için 

aslolan iyilik olmaktadır. Bu bağlamda iyiliğin insan hayatına yansıyan pratik görünümü 

de söz konusu olmaktadır ki bununla ilgili olarak Arabî, insanların bilinçli olmasını 

istemektedir. Nitekim ona göre insan, Tanrı’dan ulaşan iyiliklerin ilahi kökenli olduğu 

bilmeli ve bunun, insana Tanrı’nın bir lütfu, ihsanı olduğunun bilincinde olarak 

şükretmelidir. Nitekim onun sisteminde bu bilinç ve şükür hali yani insanın iyilikleri 

kendinden bilmemesi ve ilahi kaynağa dayandırması ise takva olarak ifade 

edilmektedir.83  

Tasavvuf düşüncesi veya felsefesinin önemli isimlerinden bir diğeri olan 

Mevlâna’ya gelecek olursak, o iyilik kavramını kötülük kavramıyla birlikte ele almakta 

ve meseleyi daha çok pratik boyutuyla konu edinmektedir. Bu bağlamda iyilik de 

kötülük de Allah’ın yaratmasıyla ortaya çıkmıştır ve bu iki kavramın bir arada olması 

sebebiyle dünya yaratılmıştır. Mevlâna’ya göre âlemin düzenini devam ettirebilmesi 

için zıtların bir arada olması gereklidir. Nitekim Tanrı’nın takdiriyle iyi ve kötünün bir 

arada bulunması, dünyada düzenin sağlanıp devam edebilmesi için bir gereklilik olarak 

ifade edilir. Bu bakımdan dünya, Hz. Adem’in yaratılmasından beri iyilik ve 

kötülüklerin sahnesi olmuştur. Ona göre iyinin değerinin anlaşılması için dünyada her 

ikisinin bir arada bulunmasını bir gerekliliktir. Bununla birlikte iyi ve kötü için 

mücadele eden insanlar, gruplar her dönem için vardır ve iyiyi tercih edenler ebedi 

saadeti kazanacaktır. Nitekim insanın varlığı için iyilik asıl olandır. Bu sebeple insanın 

kendisi için aslolan ve ebedi saadetine de aracı olacak iyiliği her durumda tercih ederek 

Mutlak İyi’ye yaklaşması gerekmektedir. 84 Bu noktada Mevlâna düşüncesinde insanın 

iyiye yönelebilmesi için tasavvuf aracılığıyla nefsini arındırması istenir. Tabiatıyla 

tasavvuf insanın iyiye yönelebilmesi için aracıdır.85  

 
81 A.E. Affifi, Muhyiddîn İbnu’l-Arabî’nin Tasavvuf Felsefesi, çev. Mehmet Dağ (Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1974)., 139; Musa Kaval, “İbnü’l-Arabî Ontoloji’sinde İnsan 

Metaforları”, Journal of Turkish Studies 10/Volume 10 Issue 14 (01 Ocak 2015), 443. 
82 Muhyiddin İbnü’l-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayıncılık, ts.), 

1/118. 
83 Muhyiddin İbnü’l-Arabî, Fusûsu’l-Hikem, çev. Ekrem Demirli (İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2006), 44. 
84 Celâleddîn Rûmî Mevlânâ, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, çev. Mustafa Avni Konuk (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2006), 1/262; Celâleddîn Rûmî Mevlânâ, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, çev. Mustafa Avni Konuk 

(İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2006), 2/86-88. 
85 Nejdet Durak, “Mevlânâ’nın Ahlâk Öğretisinde İyi Ve Kötü Kavramları”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 6 (Şubat 2007), 5. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

25 

Mevlâna’ya göre şeyler, insanların algısına bağlı olarak subjektif 

değerlendirmeleri neticesinde iyi- kötü vasfını kazanmaktadır.86 Buna göre yaşadığımız 

dünyada mutlak anlamda yahut kendiliğinden kötü yoktur. İyilik asıl olduğu için insan 

yapısıyla uyum içerisinde olan da iyiliktir. Bu sebeple insan ebedi mutluluğu elde 

edebilmek için, iyi fiilleri tercih etmeli ve bunun için istekli olmalıdır.87 (Mesnevi II, 

1265)383 Nitekim insanın ibadet gibi iyi olan davranışlar neticesinde iç rahatlığı ve 

huzur bulması gerektiği belirtilmektedir. Tabiatıyla Mevlâna, insanların bu dünya 

hayatını iyilikle anlamlandırabileceklerini ve insana asıl gerekli olanın iyilik olduğunu 

ifade etmektedir.88  

Bunların yanı sıra Türk-İslam tasavvuf düşüncesinin en karakteristik isimlerinin 

başında gelen Yunus Emre, şiirlerinde özellikle sevgiyi ön plana çıkarır ki insan 

sevgisine tanıdığı öncelik sebebiyle hümanist olarak anılır.89 Yunus Emre’nin felsefesi 

ise; doğruluğa, iyiliğe, güzelliğe ve özellikle sevgiye yönelik olmuştur. Bu anlamda ona 

göre bütün iyilikler ve güzellikler Tanrı’dan gelmektedir ve tekrar O’na dönecektir. 

Nitekim o, düşüncelerinin ifade aracı olan şiirlerinde, iyiliğin kaynağı olarak Allah’ı 

göstermektedir. Tabiatıyla Yunus’a göre âlemdeki yani varlıktaki iyiliğin kaynağı 

Allah’tır. Allah, Mutlak İyilik sahibi olarak varlığa iyiliğini yansıtmaktadır.90  

Yunus, tıpkı İslam filozofları gibi, iyiliğin âleme inayetle verildiğini ifade 

etmektedir. Buna göre Tanrı, inayetiyle âleme iyilik vermekte yani inayeti gereği, 

yardımı ve lütufta bulunarak varlığa iyiliği yansıtmaktadır. Onun sisteminde iyilik 

kavramı, genellikle hayır ve ihsan kavramlarıyla ifade edilmektedir. Diğer taraftan o, 

iyiliği genellikle, zıddı olan kötülük kavramıyla birlikte ele almaktadır. Ancak bu 

dünyada insan için gerekli olan asıl nitelik iyiliktir. Nitekim iyi ahlâk sahibi olup iyi 

ameller işlemek insan için gerekli görülmektedir. Bu husus, "Evvel bize vacib budur iyü 

hulk u amel gerek" mısrasında dile getirilirken, insanın iyi ve kötü davranışlarının bu 

dünyayı aşan bir boyuta sahip olduğu ve bununla ilgili olarak sorguya çekileceği, "Gök 

perdelerin açalar İyü (yi) yavuzdan seçeler" şeklinde ifade edilmektedir.91 

Yunus insanların iyi amellerinin karşılığını alacağını bildirir ve "Şol kahr ile 

kazananlar güle güle yidürenler" diyerek,92 kazançlarını Allah rızası için harcayanları, 

Tanrı’nın cemalini görmekle müjdeler. Bu ise iyi eylemlerde bulunan insan için iyilikten 

payının artacağı anlamına gelmektedir. Nitekim -bu ifadelerin sembolik bir anlam 

taşıyıp taşımaması meselesi ayrı bir tartışma konusuyken, kendi konumuz bağlamında- 

ifade edilmelidir ki; iyi davranışların cennetle mükafatlandırılması, insan için esasen bir 

 
86 Mevlânâ, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, 2006, 1/163-164. 
87 Mevlânâ, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, 2006, 2/383. 
88 Celâleddîn Rûmî Mevlânâ, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, çev. Mustafa Avni Konuk (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2007), 4/197 ve 480. 
89 Bekir Özcan, “Yunus Emre’deki Sevginin Kaynağı”, D.E.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 6 (1989), 559. 
90 Müjgan Cunbur, “Yunus Emre’de İyilik ve Hayır Duygusu”, Türk Vakıf Medeniyeti Çerçevesinde 

Yunus Emre Ve Dönemi (Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 1991), 97. 
91 Yunus Emre, Dîvân, çev. Mehmet Kanar (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2021), 77 ve 166. 
92 Yunus Emre, Dîvân, 63. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

26 

iyilik anlamına gelmesinin yanı sıra iyilikten payının artması anlamını da taşımaktadır. 

Zira Yunus’un sisteminde Mutlak İyi olan Allah’a yaklaşılmakta ve insana mükafat 

olarak O’nun cemalini görme müjdesi haber verilmektedir.93 Ona göre insan, hayatını 

iyiliklerle geçirmeli ve bu dünya, iyiliğin hâkim olduğu bir dünya olmalıdır. "Şerri 

azaltmak elinde hayrı çok    Hayr için etmek değil mi hayrı çok” dizeleriyle iyiliğin 

insan hayatında hâkim kılınmasını istemektedir. Nitekim Yunus, Hayr için hayrı 

çoğaltmak derken bu durumu ifade etmektedir. İnsanın iyilikten yana payının artması ve 

Mutlak İyiye yaklaşılabilmesi için, iyi fiiller gerekli görülmektedir.94 Yunus’un bu 

düşünceyi bütün şiirlerinde işlediği görülmektedir.  

Yunus Emre’ye göre insan, asıl mutluluğu ve huzuru Tanrı’ya yaklaştıkça elde 

edecektir. Bu ise insanın Tanrı’ya duyduğu aşk ve sevgiyle, maddeden uzaklaşmasıyla 

mümkün olabilmektedir. İnsanın ilk yurdu Tanrı’nın yanı olduğu için asıl mutluluğu 

elde edeceği yerde oradadır. Ona göre Tanrı’ya iyi olanı tercih edip iyi bir ahlâka sahip 

olarak ve gerçek aşk yoluyla ulaşılmaktadır.95  

İfade edilen hususlardan da anlaşılacağı üzere, Yunus Emre iyiliği pratik 

anlamıyla ele almaktadır. Onun insanları iyiliğe çağırması, iyilik yapanlara Allah’ın 

cemalini görme müjdesini vermesi, birçok beytinde iyilik yapmanın değerini ifade 

etmesi, gibi pek çok husus iyilik anlayışını örneklendirmektedir. Nitekim şiirlerinde 

işlediği sevgi kavramıyla iyilik kavramının birbirlerini anlam olarak desteklemesi de, 

onun sisteminde iyiliğin önemli bir kavram olarak yer aldığını göstermektedir. 

 

3.3.3. Felsefî Düşüncede İyilik 

 

İbn Sînâ’ya göre Tanrı, Sırf İyilik olarak kabul edilmektedir. Bu sebeple 

Tanrı’nın varlık vermesi aynı zamanda bizatihi sahip olduğu iyiliği de vermesi anlamına 

gelmektedir. Tabiatıyla Fârâbî’nin halefi olan İbn Sînâ felsefesinde de varlık, aynı 

zamanda iyilik anlamına gelmektedir. İyiliğin varlık olması hususunun, İbn Sînâ’da 

daha belirgin ve açık bir şekilde ifade edildiği görülmektedir. Bu anlamda örneğin o, 

“Özü gereği zorunlu varlık Sırf İyiliktir. İyilik, kısaca, her şeyin arzuladığı şeydir. Her 

şeyin arzuladığı şey ise varlıktır veya varlığın varlık açısından yetkinliğidir 

…Binaenaleyh varlık, sırf iyilik ve sırf yetkinliktir.”96 diyerek iyilikle varlığın özdeş 

olduğunu ifade etmektedir. Bu anlamda tıpkı Fârâbî gibi İbn Sînâ’da da ‘varlık varsa 

iyilik vardır yahut iyilik varsa varlık vardır’ önermesinin hâkim olduğunu ifade etmek 

mümkündür.97  

 
93 Yunus Emre, Dîvân, 203. 
94 Yunus Emre, Dîvân, 137. 
95 İbrahim Agâh Çubukçu, “Yunus Emre’nin Felsefesi”, A.Ü.İ.F.D. 25/3-4 (1981), 76; İbrahim Agâh 

Çubukçu, “Yunus Emre Ve Din Felsefesi”, A.Ü.İ.F.D. 19/1-4 (1973), 5. 
96 İbn Sînâ, Kitabu’ş-Şifa, 676. 
97 İbn Sînâ, Risâle fi Mâhiyeti’l-Işk, çev. Ahmed Ateş (İstanbul: Büyüyen Ay, 2017), 13. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

27 

İbn Sînâ’da Tanrı’nın Sırf İyilik98 olması sebebiyle ondan sâdır olan varlığın da 

iyilik olarak kabul edildiğini görmekteyiz. Nitekim Tanrı, Mutlak İyilik olması 

sebebiyle bütün iyiliklerin de kaynağı olmaktadır. Tabiatıyla iyilik asıl olan, her şeye 

hâkim olan ilkedir.99 Bu bağlamda âlemin var edilmesi Tanrı’nın iyiliğiyle meydana 

gelirken âlemdeki varlık düzeni de iyilik düzeni anlamına gelmektedir. Filozof bunu şu 

şekilde izah eder; “Yine O, iyiliğin her şeyde bulunmasının keyfiyetini de zatından 

bilir…O, iyilik düzeninin varlıkta bulunuşunun keyfiyetini ve bunun kendisinden 

olduğunu bilir…”100  

İbn Sînâ, Tanrı’nın Sırf İyilik olmasının ne anlama geldiğini, “Sırf iyilik (hayr 

mahz) denildiğinde, O’nun, varlığının mükemmel olup, kuvve’den ve noksanlıktan uzak 

olduğu kastedilir. Zira herhangi bir şeyin kötü olması, onun kendine has olan eksikliği 

demektir. O’na ‘iyi’ de denilir. Çünkü her şeye iyi olma özelliğini veren O’dur.” 

şeklinde izah etmektedir. Buna göre mükemmellik ve noksanlıktan uzak olmak, 

Tanrı’nın Sırf İyilik oluşunun anlamıdır. Tabiatıyla varlıklar, kendi varlıklarıyla 

yetkinleştiklerinde Sırf İyilik olana yaklaşmaktadırlar. Zira İbn Sînâ’da yetkinleşmek 

varlığın amacı olarak görülmüştür. Bunun doğal bir sonucu olarak, iyilik, varlığın 

yetkinliği olduğundan, insan yetkinleştikçe iyilikten payı artacaktır. Nitekim iyiliğin 

mahiyetiyle ilgili Metafizik’inde açık ifadelere yer veren İbn Sînâ, iyiliği, “her şeyin 

tanımında arzu duyduğu ve varlığının kendisiyle tamamlandığı şeydir” olarak tanımlar. 

Bu sebeple varlığın yetkinleşmesi iyilikle gerçekleştiğinden bu aynı zamanda varlığın 

Mutlak İyilik’e yaklaşması anlamına gelmektedir.101 İbn Sînâ bunu, “O halde varlık 

iyiliktir; varlığın yetkinliği ise varlığın iyiliğidir.” diyerek kendisi de ifade etmektedir.102  

İbn Sînâ’da varlık iyilik anlamına gelirken, yokluk kötülüğü ifade etmektedir. 

Tabiatıyla filozof, iyilik ve kötülük arasındaki ayrımın varlık ve yokluk ayrımına 

dayandığını belirtmektedir. Buna göre o kötülükle ilgili olarak şunları ifade etmektedir; 

“kötülük, her şeyde o şeye ait yetkinliğin yokluğuna, iyilik ise varlığına bir yönden 

delalet eder. Aralarında varlık-yokluk farklılığı vardır.”103  

Ahlâk alanındaki çalışmaları sebebiyle Muallimu's-Sâlis olarak tanınan İbn 

Miskeveyh’e göre Tanrı, İlk İyilik’tir ve tüm iyiliklerin kaynağı O’dur. Tanrı’nın iyiliği 

bu dünyada yaşayan insanlar için yol gösterici olmalıdır. Zira O, insanların yaşadığı 

âleme iyilikleri kendi yapılarıyla uyumlu olacak şekilde aktarmıştır. Bu sebeple 

Miskeveyh’e göre insan için ortak olan genel bir iyiliğin varlığı söz konusudur ve bu 

 
98 Ayrıca bk. Metafizik, 742 ve Aşkın Mahiyeti, 15; ve Risaleler, 62-63.  
99 Ayrıca bk. Aşkın Mahiyeti, 3. 
100 İbn Sînâ, Kitabu’ş-Şifa, 666. 
101 İbn Sînâ, Kitabu’ş-Şifa, 649-650. 
102 Ayrıca bk. “Deriz ki, varlıklardan her birinde, kemaline karşı gırizi bir aşk bulunduğundan ve bu da 

kemalinin iyiliğinin kendisi ile meydana çıktığı bir mana olmasından ileri geldiğinden, bellidir ki, bir şeye 

nerede bulunursa bulunsun ve nasıl bulunursa bulunsun iyiliğini meydana getiren bir şeyin, iyiliği 

kazanan için ma'şuk olması lazımdır. Sonra bütün şeyler arasında buna ilk illetten daha lâyık bir şey 

yoktur.” (Aşkın Mahiyeti 16) ve benzer ifadeler için bk. İbn Sînâ, Necat, 207. 
103 İbn Sînâ, Kitabu’ş-Şifa, 550. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

28 

iyilik, özü itibariyle herkes tarafından arzu edilmektedir. Bu anlamda o iyiliği, “bütün 

tarafından amaçlanan son gaye” olarak tarif etmektedir. İnsanı bu gayeye ulaştıran 

şeylere de iyilik denilmektedir.104 Ona göre akıllı bir varlık olan insanın eylemleri 

iyiliğe doğru yönelmelidir, zira iyiliğe yönelmeyen şeyler insan için bir anlam ifade 

etmemektedir. Bu sebeple insanın aklı vasıtasıyla anlamsız işlerden uzaklaşması 

gereklidir. 

İbn Miskeveyh’e göre insanın, kendisi için son gaye olarak ifade edilen iyiliklere 

yönelmesi gereklidir. Bu anlamda insanı iyiliklere ulaştıracak temel enstrüman iradedir 

ve onu diğer varlıklardan ayıran bu iradenin temelinde iyilik ve kötülükler yer 

almaktadır. Bununla birlikte insan iyi olanı tercih edip, iyiye yöneldiğinde varoluş 

amacına uygun hareket edecektir. Zira filozofa göre iyilik, insanın varlığıyla uyumlu ve 

uygun olandır. Tabiatıyla o iyiliğin, insanın yaratılış amacıyla uyum içerisinde olduğunu 

ifade etmektedir. Bu bağlamda iyiliğin, diğer filozoflarda olduğu gibi insan ve varlık 

için asıl olduğu ortaya çıkmaktadır. Nitekim insan, varlık ve iyilik arasındaki uyum, 

uygunluk hali iyiliğin; insan için varoluşsal bir ilke olduğunu ortaya çıkarmaktadır. Bu 

açıdan İbn Miskeveyh’e göre insanın görevi, tabiatıyla uyumlu olan iyilikleri istemek ve 

elde edebilmek için çaba göstermektir.105  

İbn Miskeveyh iyiliğin kendi içinde bölümlere ayrıldığını nakletmektedir. Buna 

göre iyilikler; üstün iyilikler, övülen iyilikler, güç halinde olan iyilikler ve iyilikler için 

yararlı olan şeyler olmak üzere dört kısma ayrılmaktadır. Buna göre üstün iyilikler; 

hikmet ve akıldır. Bunlar özü itibariyle iyiliktirler ve sahip olan insanları şerefli 

kılmaktadırlar. Faziletler, övülen iyiliklere örnek iken; güç halinde olan iyilikler, iyi 

olan şeylere yatkınlığı ifade etmektedir. Son olarak iyilikler için yararlı olan şeyler ise, 

özü itibariyle iyilik olmayan ancak iyiliğe götürmeye aracı olan şeylerdir. Diğer taraftan 

İbn Miskeveyh’e göre tam olan gaye iyiliğe, mutluluk örnek verilebilir. Buna göre 

insanlar için iyiliklerin en üstünü mutluluktur. Kendi tabiatına uygun yaşayan kişinin, 

mutluluğu elde etmesi de mümkün görülmektedir.106  

Meşşaî filozof İbn Rüşd’e göre İlk Mevcut aynı zamanda mutlak iyilik sahibidir. 

O bunu, “İlk İlke salt iyiliktir; en yetkin ihtişam ve güzellik O'na aittir.”107 şeklinde 

ifade etmektedir. Ona göre Tanrı’nın Salt İyilik olması, varlığının tüm eksikliklerden ve 

yokluktan uzak olması anlamına gelmektedir. Bunun yanı sıra Tanrı, her şeyin 

düzeninin ilkesidir ki İbn Rüşd bunun iyilik anlamına geldiğini ifade eder. Örneğin 

âlemdeki düzenin nedeni de iyiliktir. Tabiatıyla âlem var olması bakımından bir iyiliktir. 

 
104 İbn Miskeveyh, Tehzîbu’l-Ahlâk, çev. Abdulkadir Şener vd. (İstanbul: Büyüyen Ay, 2017), 97-100. 
105 İbn Miskeveyh, Tertîbu’s-Sa’adat ve Meâzilu’l-ulûm, çev. Hümeyra Özturan (İstabul: Klasik 

Yayınları, 2017). 
106 İbn Miskeveyh, Tehzîbu’l-Ahlâk, 98-99. 
107 İbn Rüşd, Tehâfüt et-Tehâfüt, çev. Kemal Işık - Mehmet Dağ (Samsun: OMÜ Yayınları, 1986), 167. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

29 

Nitekim İbn Rüşd, varlığın varlık olması bakımından bir iyilik olduğunu ifade 

etmektedir.108  

İbn Rüşd iyilik ve kötülük kavramlarını birlikte ele almaktadır. O, konuyla ilgili 

çalışmalarını, bu kavramların Allah’a isnat edilip edilemeyeceği yahut iyi ve kötüyü 

belirleyen kaynağın din mi akıl mı olduğu tartışması etrafında şekillendirmiştir. Ve 

adalet-zulüm (ta’dil ve tecvir) kavramlarıyla irtibatlandırarak bu eksende izahlarda 

bulunmuştur.109 Bu anlamda iyiliği, adalet kavramıyla birlikte ele alan filozofa göre, 

adalete uygun olan iyidir yahut kötü olan adalete de uygun olmayandır. O bununla ilgili 

olarak, “Zira adaletin hayır olduğu bizatihi malum olduğu gibi, zulmün de şer olduğu 

kendiliğinden bilinen apaçık bir şeydir.”110 diyerek iyiliğin ve adaletin âlemde bizatihi 

bulunduğunu ifade etmektedir. Bu bağlamda o, Eşarilerin, iyinin ve kötünün varlığını 

Allah’ın belirlemesi görüşünü eleştirmektedir.111 Zira İbn Rüşd’e göre iyiliğin bizatihi 

varlığı vardır. Ve bu, varlıklar üzerinde kendini göstermektedir. Tabiatıyla varlık, iyilik 

anlamına gelmekte, varlıktaki düzen de yine bir iyiliğe tekabül etmektedir. 112 

İbn Rüşd’e göre iyiliğin bizatihi kendisi ve iyiliğin mahiyeti aynıdır hatta böyle 

olması zorunludur. Zira aksi durumda mahiyetiyle bilinir olan iyiliğin cevheri 

bilinmezdi. Anlaşılacağı üzere iyiliğin varlığı bizatihi mahiyetini zorunlu kılmaktadır. 

Yahut iyiliğin mahiyetinin olması onun bizatihi cevhere sahip olduğuna işaret 

etmektedir. O bunu, “iyi olan şeyin iyilik mahiyeti vardır.” şeklinde ifade etmektedir.113  

İbn Rüşd, Aristoteles şerhinde, yetkinleşmeye doğru hareket eden tüm şeylerin 

gaye sebebe sahip olduğunu ifade etmekte ve bu gaye sebebi de ‘kendisiyle 

yetkinleşmek ve varlığının onunla tamamlamak isteyen şeyin kendisine doğru hareket 

ettiği şey’ olarak tanımlamaktadır. Gaye sebep, iyilik ve güzellikle nitelenmesi 

sebebiyle, yetkinleşmeye doğru hareket eden şeylerde de bizatihi iyilik bulunduğu kabul 

edilmektedir. Tabiatıyla varlık, varlık olması bakımından bir yetkinleşme çabası 

gösterdiği için, onun bu çabası aynı zamanda iyilik olması anlamını taşımaktadır.  Gaye 

sebep ve iyiliğin her ikisi de arzulanan olması sebebiyle iyiliğin gaye sebep olduğunu 

ifade etmek mümkündür.114 Nitekim İbn Rüşd’e göre iyilik, güzellik ve gaye sebeple -eş 

 
108 İbn Rüşd, Tehâfüt et-Tehâfüt, 166. 
109 Hüseyin Sarıoğlu, İbn Rüşd Felsefesi (İstanbul: Klasik, 2020), 265. 
110 İbn Rüşd, Faslu’l-Makâl el-Keşf an minhâci’l-edille, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2020), 249. 
111 “Çünkü onlar, fizik dünyadaki fiillerin kötü (cevr) ve iyi (adl) şeklinde nitelendirilmesinin, bu konuda 

dinin ortaya koyduğu belirlemeden ileri geldiğini, yani insanın din açısından iyi sayılan bir fiil işlemesi 

halinde 'adil', dinin kötü saydığı bir iş yaptığında ise 'zâlim' (câir) olacağını sanmaktadırlar.” ifadeleriyle 

eleştirmektedir. İbn Rüşd, Faslu’l-Makâl, 249. 
112 Varlığın iyilik anlamına gelmesiyle ilgili olarak ayrıca bk. “Semavi cisim, kendisinden daha üstün bir 

arzu edilenler sebebiyle hareket eder. Bu varlığı mutlak iyilik olan şeydir. Arzu eden iyilik olunca, arzu 

ettiği iyiliğin de arzu edilenlerin en üstünü ve iyilerin en tamamı olması gerekir.” İbn Rüşd, Metafizik 

Büyük Şerhi 2,  
113 İbn Rüşd, Metafizik Büyük Şerhi 2, 220-224. 
114 İbn Rüşd, Metafizik -Büyük Şerhi- çev. Muhittin Macit (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2021), 1/321-322. 



İYİLİK KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI                                            Merve TOZ 

30 

anlamlı olmamakla birlikte- aynı şey kast edilir ve bunlar gaye ilkeler olarak ifade 

edilir.115  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
115 İbn Rüşd, Metafizik -Büyük Şerhi-, 1/764. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

  31 

4. FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI  

 

4.1. Fârâbî’de Ontolojik Düzen  

 

4.1.1. İlk Sebep 

 

Fârâbî felsefesinde Tanrı, merkezî bir konumda yer almaktadır. Onun metafizik 

başta olmak üzere ahlâk ve siyaset anlayışında da bu tutum kendini gösterir. Tanrı, 

Zorunlu Varlık olduğu için varlığının keyfiyeti ve nitelikleri, tevhide dayalı bir anlatım 

ile tenzihî ifadelerle izah edilmeye çalışılmaktadır. Bununla birlikte Fârâbî’ye göre 

insanın en önemli görevlerinden biri Tanrı’yı tanımaktır. Nitekim felsefe de buna hizmet 

etmektedir; öyle ki felsefe öğrenmemizin amacı Tanrı’yı bilmek ve tanımak olarak ifade 

edilmektedir.116  

Fârâbî, varlık hiyerarşisinde Tanrı’yı tarif ederken genellikle İlk ismini kullanır. 

Buna göre Tanrı aynı zamanda İlk Mevcut olduğundan varlığı, tüm varlıklardan öncedir. 

O, hiyerarşik varlık düzeninde en yukarıda bulunur. Dolayısıyla varlıksal konumu diğer 

mevcutlardan farklıdır. Bu durum, aynı zamanda ontolojik bir farklılığı 

vurgulamaktadır. Nitekim Fârâbî, varlık kavramının İlk ve diğer mevcutlar için aynı 

anlama gelmediğini, sadece bir isim benzerliği olduğunu izah ederken, Bir’in varlığının 

mevcudattan her anlamda daha farklı bir mana taşıdığının ve kendine has bir varlığa 

sahip olduğunun altını çizmektedir. Bu anlamda İlk, varlık bakımından da tektir ve 

kendi kendine yeterlidir.117  

İlk Mevcut, hiyerarşik varlık düzeninde en yukarıda yer aldığı için aynı zamanda 

İlk Sebep’tir. Kendinden aşağıda bulunan bütün varlığın nedeni olması sebebiyle tüm 

varlığa varlık vermektedir. Nitekim Fârâbî’nin ifadesiyle, “İlk Mevcut kendinden var 

olunandır.”118 Ancak altını çizmek gerekirse bu varlık verme, bizim anladığımız 

manadan farklı bir nitelik taşır ve O’ndan hiçbir şey eksiltmez. Tabiatıyla bu varlık 

verişi insanın kendi yapısındaki bir paylaşım gibi düşünmemesi gerekmektedir.119 Diğer 

taraftan İlk Sebep tüm mevcudun varlığa gelmesinin sebebi iken O’nun varlığının sebebi 

yoktur yahut O’nun varlığı hiçbir sebebe dayanmamaktadır. Zira İlk Varlık’ın varlık 

düzeninin en yüksek mertebesinde bulunması aynı zamanda varlık bakımından en 

mükemmel olduğu anlamına da gelmektedir. Buna göre varlığı en yetkin olduğundan 

 
116 Fârâbî, "Risâle fimâ Yenbağî en Yukaddeme Kable Te’allümi’l-Felsefe", çev. Mahmut Kaya, İslam 

Filozoflarından Seçme Felsefe Metinleri, içinde (İstanbul: Klasik Yayınları, 2022), 113. 
117 Fârâbî, Es-Siyâsetü’l-Medeniyye veya Mebâdi’ül-Mevcûdât, çev. Mehmet S. Aydın vd. (İstanbul: 

Büyüyen Ay, 2017), 38. 
118 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2022), 46-48; Fârâbî, 

Fusûlü’l-Medenî, çev. Hanifi Özcan (İstanbul: MÜİFV Yayınları, 2017), 72-73; Fârâbî, Siyâsetü’l-

Medeniyye, 41. 
119 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 56. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

32 

Tanrı, hiçbir sebebe ihtiyaç duymamaktadır. Dolayısıyla O, “zatı ve cevheri bakımından 

daimî varlığa sahip olarak ezelidir.”120 

Fârâbî Medînetü’l-Fâzıla’da İlk Mevcut ve mevcudat arasındaki noksanlık ve 

‘tam’lık ayrımına vurgu yapmaktadır. Buna göre ontik statü farklılığı sebebiyle Tanrı, 

noksanlık türlerinin tamamından uzakken; O’nun dışındaki bütün mevcut varoluş 

mertebelerine göre, bir veya birden fazla türden, noksanlık barındırmaktadır.121 Bu, 

Tanrı ve diğer varlıklar arasındaki önemli farklılıklardan birini ifade etmesinin yanı sıra 

Tanrı’nın tam ve mükemmel olmasına da yapılan bir vurgudur. Nitekim Tanrı, 

büyüklük, güzellik, cevher, kudret, irade ve varlık gibi nitelikler açısından tam olandır. 

O’nun varlığı diğer tüm mevcudatı kuşatır. İşte varlık bakımından bu üstünlüğü ve 

yetkinliği Tanrı’nın önceliğini ortaya çıkarmaktadır.122 Filozof bahsi geçen bu farklılığı, 

varlıkların yapısal kategorik ayrımına dayandırarak izah etmektedir. Bu bağlamda Tanrı, 

Zorunlu Varlık’tır ve yokluğunun düşünülmesi imkânsız olandır. Tanrı dışında var olan 

tüm şeyler ise, varlığı ile yokluğu birbirine eşit mesafede iken varlığa gelmiş olan ve 

yokluktan varlığa gelmek için bir illete muhtaç olan mümkün varlıklardır. Bu sebeple 

mümkün varlıklar, vücudu bizatihi vacip olana dayanmak zorundadırlar. Bu varlıklar, 

varolmaları zorunlu olmadığı için varlık yönünden noksanlık barındırırlar.123 

Tanrı basittir ve cevheri, niceliği ve niteliği bakımından hiçbir bölünmeyi kabul 

etmez. Bu durum aynı zamanda O’nun birliğine de işaret etmektedir. Zira bölünemezlik 

Bir’in barındırdığı anlamlardan birisidir. Diğer taraftan O, çokluk bakımından herhangi 

bir ihtimal barındırmaz. Dolayısıyla her bakımdan Bir’dir.124Diğer taraftan Bir veya 

İlk’in varlığına eş yahut zıt bir varlık da bulunamaz. Zıddının olması, varlığına eşit 

mertebede bir varlığın bulunması anlamına gelir ki bu mümkün değildir. Tanrı’nın, 

varlığı dahil her bakımdan Bir’dir ve tek olması, zıddı olmamayı gerektirir. Ki bu 

niteliği, onu mevcudattan ayıran en önemli yönüdür.125   

Varlığı en yetkin ve en üstün olan Tanrı, cevheri itibariyle de bütün mevcuttan 

ayrılır. O’nun varlığı kuvve halinde değildir ve cevherinde bir yokluk bulunmaz. Zira 

kuvve halinde var olmak esasen varlık ve yokluk ihtimalinden varlığa geçmek anlamına 

gelir. Ancak O’nun cevheri ezeli olarak varlığını gerektirmektedir. Dolayısıyla daimî 

olarak varlığa sahiptir. Bununla birlikte Tanrı bazı müspet niteliklere sahiptir. Buna 

göre özü düşünmek veya akletmek olan Tanrı aynı zamanda doğruluk, güzellik, 

yetkinlik veya iyilik gibi diğer müspet niteliklerin de membâıdır. O, bu müspet 

 
120 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 48; Fârâbî, Uyunü’l-Mesâil, çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan 

(Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940), 208. 
121 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 46; Fârâbî, Deâvii Kalbiye, çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan 

(Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940), 116. 
122 Fârâbî, Et-Talikât, çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan (Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940), 81; 

Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 51; Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 52-53. 
123 Fârâbî, Zenon Risâlesi, çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan (Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940), 

109; Yaşar Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı-İnsan İlişkisi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2017), 30. 
124 Fârâbî, Zenon Risâlesi, 111. 
125 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 52-56; Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 117; Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 51. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

33 

niteliklerde de en yetkin, en mükemmel olandır. Böylece Tanrı bu niteliklere mutlak 

anlamda tek sahip olandır. Öyleyse Tanrı aynı zamanda Mutlak Güzellik, Mutlak 

İyilik’tir.126  

 

4.1.2. Varlığın Oluşumu  

 

Fârâbî’nin ontolojik düzeninde Tanrı’nın varlığı meydana getirme süreci Sudur 

teorisiyle izah edilmektedir. Buna göre İlk Varlık’la maddî âlem arasındaki irtibat bu 

teori aracılığıyla tesis edilmektedir.127 Bu sistemde varlık, İlk Mevcut’tan feyezan 

ederek yani taşma sonucu meydana gelmektedir. Tabiatıyla Tanrı’nın varlığının 

taşmasıyla yani feyz yoluyla tüm mevcudat varlık kazanmaktadır. Ancak bu varlık 

verme O’nun varlığının ne sebebi ne de gayesidir bu sebeple O’na yetkinlik 

kazandırdığını düşünmek de yanlış olur. Zira O, varlığı sebepsiz olan İlk Sebep ve en 

mükemmel olduğu için varlık verme yoluyla yetkinliğini arttırmaya muhtaç değildir. 

Diğer yandan Tanrı, cevheri bakımından da tam olduğundan varlıkların taşması 

hususunda hiçbir şeye ihtiyaç duymaz. Ve “O’nun cevheri, her varlığın kendisinden 

taştığı/feyezan ettiği bir cevherdir.”128 Nitekim bütün mevcudat Tanrı’nın varlığının 

eseri olarak görülür.129 

Fârâbî metafiziğinde mevcut, düşünmeye/akletmeye dayalı bir süreçle varlık 

kazanmaktadır. Daha önce ifade ettiğimiz gibi İlk Varlık cevheriyle akl, mâkul ve 

âkildir. Yani O, hem kendi zatını hem de diğer varlıkları bilmekte ayrıca bütün 

mevcudat tarafından bilinmekte ve bu bilmenin şuurundadır. Tabiatıyla O, bilfiil olarak 

düşünen, düşünülen ve düşünme olmaktadır.130 Bu anlamda Tanrı’nın düşünmesi 

mevcudun varlığının nedeni olmakta ve O, varlığa, bireysel varlığını, Müfârık Akıllar 

aracılığıyla düşünerek, vermektedir.131   

Fârâbî varlığı, üç varlık mertebesine ayırarak izah etmektedir. Buna göre varlık 

derecelerinde en mükemmel varlığa sahip olan Tanrı, ilk basamaktadır. İkinci derecede 

soyut akıllar yer almaktadır. Üçüncü varlık mertebesinde ise maddi yapıya sahip olan 

Ayaltı âlemde bulunan varlıklar yer almaktadır.132  

İlk Varlık, her varlığa hak ettiği paya göre varlık vermektedir. Her mevcudun 

varlıktan pay alması Tanrı’nın cömert olması sebebiyledir. İlk Mevcut’tan alınan varlık 

payında en mükemmel olandan en eksik, en basit varlık mertebesinde bulunan ilk 

maddeye kadar, bir hiyerarşiye göre varlık düzeni ortaya çıkmaktadır ki bu düzen de 

 
126 Fârâbî, Et-Talikât, 80; Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 116-117. 
127 Bekir Karlığa, Bir Medeniyet Düşünürü Fârâbî (İstanbul: İşaret Yayınları, 2019), 55. 
128 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 72-76. 
129 Fârâbî, Uyûnu’l-Mesâil, çev. Şerife Gürel (İstanbul: İnsan Yayınları, 2020), 53. 
130 Fârâbî, Zenon Risâlesi, 111; Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 53; Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 58. 
131 Fârâbî, Et-Talikât, 79; Fârâbî, Zenon Risâlesi, 112; Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 82. 
132 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 37. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

34 

O’nun cevheri sayesindedir.133 Bu düzende varlıklar, iki boyutlu bir âlem anlayışıyla 'Ay 

Üstü Âlem' ve 'Ay Altı Âlem' olarak varlık türlerine göre derecelenirler. İlk olarak 

madde-dışı varlıklar ile göksel cisimlerin yer aldığı Ayüstü Âlem varlığa gelmektedir. 

Burası soyut varlıkların dünyasıdır çünkü Fârâbî'ye göre bu âlemdeki varlıklar duyular 

ile algılanamaz. Buradaki varlıklar “tözlerinde en üstün mükemmelliğe baştan beri sahip 

olanlardır.”134 Burada on Ayüstü akıl vardır. Ve bu akıldan her biri aşağıya doğru her 

inişte ilk Neden'in her yönden mükemmel olmasından daha az pay alırlar. Yani bu 

âlemdeki varlıklar en mükemmelden daha az mükemmele doğru sıralanmaktadır. 135 

Tanrı’dan sâdır olan ilk varlık Birinci Akıldır. Zira Fârâbî’ye göre “Bir’den 

ancak bir sudur eder.”136 Bu nedenle İlk Sebep’ten feyezan ederek varlığa gelen ikinci 

yani ilk akıl da birdir. Meydana gelen ilk varlık, Tanrı’nın bir, gayr-i maddi ve yalın 

olmasına zıt düşmeyecek şekilde gayr-i maddi, yalın ve çokluktan uzaktır.137 Cisimsiz 

bir cevher olan ilk aklın, kendini ve Tanrı’yı olmak üzere iki türlü akletmesi söz 

konusudur. Bu akletme neticesinde ondan yeni bir varlık sudur eder. Bu anlamda onun 

Tanrı’yı akletmesiyle üçüncünün varlığı, kendi zatının vacip yönünü düşünmesiyle İlk 

Semâ’nın nefsi, kendi zatının mümkün yönünü düşünmesiyle de İlk Sema’nın cismi 

varlığa gelir. Üçüncünün Tanrı’yı düşünmesiyle dördüncü akıl varlığa gelirken kendi 

özünün vacip yönünü düşünmesi sebebiyle Sabit Yıldızlar Küresi’nin nefsi, özünün 

mümkün yönünü düşünmesiyle bu feleğin cismi meydana gelir. Bu sûretle akılların 

Tanrı’yı düşünmesiyle, kendinden sonraki akıl varlığa gelmektedir. Akılların her birinin 

kendine has zatıyla cevherleşmesi yahut kendi zatını akletmesi sebebiyle de felekler 

varlığa gelmektedir. Varlığın çıkış süreci onuncu akıl olan Faal Akla kadar bu düzende 

devam eder.138 Bu on aklın Fârâbî’nin ifadesiyle on ayrık şeyin zıddı yoktur. Zira onlar 

varlıkları ve mertebelerinde tektir.139 Maddeden uzak olarak soyut varlıkların sonuncusu 

olan Faal Akıl kendini ve Tanrı’yı düşünür ancak kendi türündeki mevcutların varlığı 

burada son bulur. Onun kendi zatını düşünmesi sebebiyle varlığı meydana gelen Ay 

Küresi’nde de semavi cisimlerin varlığı son bulmaktadır.140  

Sudur teorisine bağlı olarak izah edilen bu kozmik düzenin Ayüstü âleminde 

akıllar ve felekler yer almaktadır. Fârâbî’ye göre felekler, bir ruh (Nefis- Akıl-Zeka) 

sayesinde hareket etmektedirler. İşte Fârâbî, Ayüstü âlemde maddesiz varlıklardan 

Ayaltı âlemdeki maddi yapıya sahip varlıkların meydana gelmesini bu ruh aracılığıyla 

izah etmektedir. Diğer taraftan Ayüstü âlemde bulunan Faal Akıl, Ayaltı âlemdeki maddi 

 
133 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 76. 
134 Aydınlı, Fârâbî’de Tanrı-İnsan İlişkisi, 62. 
135 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 82-86. 
136 Fârâbî, Zenon Risâlesi, 112. 
137 Karlığa, Bir Medeniyet Düşünürü Fârâbî, 47. 
138 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 61; Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 119; Fârâbî, Zenon Risâlesi, 113; Fârâbî, 

“Uyûnu’l-Mesâil”, çev. Mahmut Kaya, İslam Filozoflarından Seçme Felsefe Metinleri, içinde (İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2022), 120. 
139 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 98. 
140 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 84-86. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

35 

yapıya sahip varlıkları harekete geçirmekte, tabiatıyla maddi ve gayri maddi âlem 

arasındaki irtibatı sağlamaktadır. Böylece Fârâbî’nin maddi dünyadaki düzenin 

sağlanmasını akıllar teorisiyle temellendirdiği anlaşılmaktadır.141  

Varlık; Zorunlu (İlk Varlık), zorunlu-zorunsuz (Akıllar âlemi), mümkün (oluş ve 

bozuluş âlemi, yani dünya âlemi) olmak üzere üç kısımdan oluşmaktadır. Mümkünlerin 

varlığı ile yokluğu birbirine eşit mesafede olduğundan onların vücuda gelmeleri için 

illete ihtiyaçları vardır. Onların illet sayesinde vücudları vacip olur. Ancak vücuda 

gelmeden önce yokluğa da eşit mesafede bulunduklarından yokluklarının düşünülmesi 

imkânsız değildir. Bu mevcutların yani vücudu mümkün olanların vacip olana 

dayanması gerekir. Diğer yanda yokluğunun düşünülmesi imkânsız olan Vacibül Vücud 

vardır. Vücudu zorunlu olan bu İlk Mevcut, mümkün varlıkların ilk sebebidir ve varlığı 

bilfiildir. Vücudu en mükemmel olandır ve hiçbir illete ihtiyaç duymayandır. O’nun 

varlığı ile mahiyeti aynıdır yani vacib’ül vücudluktan başka mahiyeti yoktur.142  

 

4.1.3. Ay Altı Âlem 

 

Fârâbî ontolojisinde, soyut varlıkların yer aldığı Ayüstü Âlem, Fa’al Akıl’da son 

bulur ve iki boyutlu âlem anlayışının ikinci kısmını teşkil eden Ayaltı Âlem başlar. 

Burada ateş, hava, su ve toprak gibi tabii unsurlar ve bu dört unsurun belli oranda 

karışımlarıyla ortaya çıkan maddi varlıklar bulunmaktadır. Madde, burada yer alan 

bütün varlıkların ortak unsurudur. Tabiatıyla bu âlem, oluş ve bozuluşa tabii olan maddi 

varlıkların dünyasıdır ve bu varlıkların cevherleri bilfiil değil bilkuvve halde 

olduğundan buradaki varlıklar en noksan halleriyle bulunmaktadırlar. Bilkuvve haldeki 

bu varlıklar, kendisiyle bilfiil olacağı sûrete ulaşmak için çabalamaktadırlar.143  

Ayaltı âlemde hava, su, toprak ve ateşten oluşan dört unsurun uygun oranlarda 

birbiriyle karışması neticesi nefs oluşur ki bunun ilk veya en basit hali bitkisel olanıdır. 

Sonra hayvanî ve insanî nefs olmak üzere nefs kategorileri aşağıdan yukarıya doğru 

sıralanır. Varlık bu âlemde de hiyerarşik bir düzen içerinde sıralanmakta, bu hiyerarşinin 

en tepesinde 'nutk yetisi'ne sahip olan insan yer alırken en aşağısında cemadat denilen 

maddeler ayrışarak ilk madde yer almaktadır.144 Bu âlemdeki her şey mümkün olarak 

varlığa gelmektedir. Mümkünün kendi tabiatına verilmiş bir varlığı olmadığından onun 

varlık sahasına çıkması için harici bir etki gerekmektedir. Bu âlemdeki varlıklar madde-

sûret ayrımına tabi olduklarından, maddeye sûretleri veren harici Fa’al Akıl’dır. Buna 

göre Vahibus-Suver olan Fa’al Akıl, maddeye sûretler giydirerek bilkuvve durumdan 

 
141 Karlığa, Bir Medeniyet Düşünürü Fârâbî, 48. 
142 Fârâbî, Müfârikat, çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan (Kanaat Kitabevi, 1940), 102; Fârâbî, 

Deâvii Kalbiye, 115-117; Fârâbî, Zenon Risâlesi, 109. 
143 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2022), 92-94 ve 114-

116; Fârâbî, Es-Siyâsetü’l-Medeniyye veya Mebâdi’ül-Mevcûdât, çev. Mehmet S. Aydın vd. (İstanbul: 

Büyüyen Ay, 2017), 43 ve 63. 
144 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 88-90; Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 45-46. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

36 

bilfiil hale gelmesini yani var olmasını sağlamaktadır. Bu durumda maddenin ortak 

olmasına rağmen varlığın çeşitlilik içermesi, verilen sûretler aracılığıyla 

gerçekleşmektedir. İşte maddeye farklı sûretler vererek, varlığın ortaya çıkması 

Tanrı’nın ilahi tasarrufudur. Tanrı, Fa’al Akıl aracılığıyla varlığını akıtarak, mevcudu 

ortaya çıkarmaktadır.145  

Tabiatları gereği; Ayüstü âlem yalnızca iyilikler âlemiyken Ayaltı âlemde 

iyilikler ve kötülükler bir arada bulunmaktadır. Burada insan iradesine bağlı olarak 

ortaya çıkan kötünün varlığı söz konusuyken Ayüstü âlemde varlıklar kötülük 

barındırmazlar. Zira Fârâbî, ilahi âlemde liyakatsiz bir varlığın bulunmadığını, 

liyakatiyle bulunan her şeyin de iyi olduğunu ifade etmektedir.146 

İnsanın zihnî çabası sonucu Ayüstü âlemle irtibat kurması mümkün 

görülmektedir. Ancak bu, insanın yapısında bulundurduğu bir yetiden/yeterlilikten 

dolayı değil Fa’al Akıl aracılığıyla gerçekleşmektedir. İşte bilkuvve halde bulunan insan 

aklını bilfiil hale geçirerek bilgi edinmesini sağlayan güç, sürekli fiil halinde olan Fa’al 

Akıl’dır. Bu anlamda Fârâbî, Fa’al Aklın insan aklı üzerindeki etkisini güneşin görme 

üzerindeki etkisine benzeterek izah eder. Güneşin, verdiği ışık sayesinde görmeyi bilfiil 

hale getirmesi gibi Fa’al Akıl da bilkuvve olan makulleri bilfiil hale getirmektedir.147 

Diğer taraftan insan aklının kavraması, ancak soyutlama yoluyla şeylerin sûretlerini elde 

ederek gerçekleşir. Nitekim akıl, şeylerin sûretlerini soyutlama yoluyla makul hale 

getirmektedir. Böylece bilkuvve akledilirler bilfiil akledilir hale gelmekte ve insan, akıl 

aracılığıyla bilgiyi elde etmektedir.148 

Fârâbî’ye göre insanın aklî anlamda yetkinleşmesi bazı şartlara ve aşamalara 

bağlıdır. Aklî yetkinliğini elde etmek isteyen insan için, aklî mertebeler aracılığıyla 

bilgiyi elde etmesine bağlı bir yetkinleşme süreci söz konusudur. Zira Fârâbî’nin 

felsefesinde insanî akıl türleri de hiyerarşik bir düzene sahiptir. Buna göre insan aklı, 

nazarî ve amelî olmak üzere ikiye ayrılır ve nazarî akıl da kendi içinde üçe ayrılır. Bu 

anlamda insan, bilgiyi elde etmek için ilk olarak, teorik aklın birinci basamağında yer 

alan Heyûlânî akılla veya Bi’l-kuvve akılla, eşyanın sûretlerini maddeden soyutlayarak 

kavramlaştırır. Nitekim zihinle kavramak, şeyleri soyutlama yoluyla maddelerinden 

ayrıştırarak kavramayı içerir. Heyûlâni akıl, sûretleri almaya başladığı andan itibaren 

insan için bilkuvve makuller, bilfiil makul hale gelir ve yine bilkuvve olan akıl, Bi’l-fiil 

akla dönüşür. Fârâbî’ye göre teorik aklın ikinci basamağında bulunan Bi’l-fiil akıl, 

varlığın, düşünce haline gelmesidir.  Böylelikle bilgi edinme sürecinde mesafe kateden 

akıl, düşünce haline gelmiş yani artık maddesinden soyutlanmış olarak yalnızca zihinde 

yer etmiş olan soyut nesneleri akletmeye başlar ki bu aşama, Müstefâd aklı ifade 

 
145 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 92-96. 
146 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 99-100; Fârâbî, Fusûlü’n-Müntezea, çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2022), 100. 
147 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 162. 
148 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 42-43; Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 164. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

37 

etmektedir. Müstefâd aklın madde ile ilişkisi yoktur ve bu akıl derecesinde, insanın 

ulaşabileceği akıllar mertebesi son bulmaktadır. Zira bu akıl derecesinde insan, Fa’al 

Akıl aracılığıyla Ayüstü âlemle irtibat kurmaya başlayacaktır. Bu ise fizikî âlemle 

metafizik âlem yahut beşerî âlemle ilahî âlem arasında irtibat kurulması anlamına 

gelmektedir.149 

İnsanın zikredilen akıllar hiyerarşisinde mesafe katetmesi, sürecin başından 

itibaren Fa’al Aklın yardımıyla gerçekleşmektedir. Buna göre Fa’al Akıl, varlığa sûretler 

vermesinin yanı sıra, insanın bilgiyi elde etme sürecinde de aracı konumda olan bir akıl 

türüdür ki insanın sahip olduğu aklı bilkuvveden bilfiil hale getirebilmesi onun 

aracılığıyla mümkün olmaktadır. Bu sûretle o, fiziki âlemle, metafizik âlem arasındaki 

irtibatı sağlamak adına birleştirici bir rol oynamaktadır. Diğer yandan filozofa göre 

insan için ulaşılabilecek en yüksek aklî seviye, Fa’al Akıl’la irtibatın kurulabileceği 

Müstefâd akıl seviyesidir. Fa’al Akılla ittisalin gerçekleşmesi ise, onun Allah’tan aldığı 

şeyi (feyz) insana aktarması anlamına gelmektedir. Fa’al Akıl’dan kendisine 

mütehayyile gücü aracılığıyla akan feyz ile akleden kişi, aklî yetkinliğe ulaşmış kabul 

edilir ve bu kişilere filozof veya hâkim denmektedir. Fa’al Akıl’la etkileşime geçmek 

veya ona yaklaşmak insanlar arasında mertebeler oluşturmaktadır. İşte Fârâbî'ye göre 

insanın ilâhi olandan dem vurması da sahip olduğu tahayyül gücünü son mertebesine 

kadar kullanmasıyla ilişkilidir.150  

 

4.2. Fârâbî Felsefesinde İyilik 

 

4.2.1. İyilik Kavramının Teorik Boyutu 

 

Genel olarak İslam özel olarak da Fârâbî felsefesinde Tanrı’ya dair isimlendirme 

veya nitelemeler oldukça fazladır. Vacibü’l-Vücud, İlk Aşk, İlk Sevgi, Mutlak Kemal, 

Mutlak İyilik gibi isimlendirmeler bunlardan bir kısmını oluşturmakta olup, bütün bu 

farklı nitelendirmeler Tanrı’da özce birdir.151 Sudur yoluyla oluşan varlık âlemi, 

Tanrı’dan taşarken bütün bu niteliklerle birlikte taştığından varlık âlemindeki 

aksiyolojik çeşitlilik veya çokluğun temeli de buraya dayanmaktadır. Bir başka ifadeyle 

mümkün varlığa hâkim olan iyilik, güzellik, doğruluk, yetkinlik, sevgi veya aşk gibi 

aksiyolojik niteliklerin kaynağı ve bizatihi kendisi de örneğin Mutlak Güzel, Mutlak 

Doğru ya da Mutluk İyi’dir. Bu sebeple varlık âleminin tözü veya müşterek maddesi 

heyûlâ olduğuna göre varlık üzerindeki aksiyolojik dil, doku ve anlam, İlk Varlık’ın 

aksiyolojik özünün taşmasıyla veya onun varlık vermesiyle ortaya çıkmaktadır. Bu 

 
149 Fârâbî, “Risâle fî Meânî’l-Akl”, çev. Mahmut Kaya, İslam Filozoflarından Seçme Felsefe Metinleri, 

içinde (İstanbul: Klasik Yayınları, 2022), 130-135. 
150 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 92-93; Karlığa, Bir Medeniyet Düşünürü Fârâbî, 51. 
151 Mübahat Türker-Küyel, “Değer ve Fârâbî”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 20/1-4 

(1975), 82. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

38 

anlamda biz meselenin iyilik boyutuna yoğunlaşıp, Tanrı’nın iyiliğin kaynağı olmasını 

ve bunu varlığa nasıl yansıttığı gibi hususları açıklayarak; Fârâbî’de Tanrı ve varlık 

arasındaki iyilik ilişkisini ortaya çıkarmaya çalışacağız. 

 

4.2.1.1. İyiliğin Kaynağı Olarak Hayr-ı Mahz 

 

Fârâbî’de varlığın Tanrı’dan sudur yoluyla meydana geldiğini yukarıda ifade 

etmiştik.  Bu teoriye göre İlk Mevcut’tan feyz yoluyla ortaya çıkan varlık, belirli bir 

hiyerarşik düzene göre sıralanmaktaydı. Bu bağlamda İlk Mevcut’tan sudur ederek 

ortaya çıkan her mevcut, bazı niteliklerle birlikte varlık kazanmakta ve Tanrı, varlıktaki 

bu niteliklerin membaı veya kaynağı olmaktadır. Tabiatıyla İlk Sebep olan Tanrı aynı 

zamanda en güzel, en yetkin, en iyi gibi müspet niteliklere sahip olduğu için âlemdeki 

nizamın, güzelliğin ve iyiliğin de kaynağı olmaktadır. Bununla birlikte Tanrı’da tek olan 

bu müspet nitelikler, varlıktaki çeşitliliğe de bağlı olarak çokluk içermektedir. Nitekim 

yaşadığımız dünyada iyiliğin, güzelliğin ve doğruluğun pratik karşılığı -tabi bile olsa- 

farklı görünümlerde tezahür etmektedir. Maddi âlemden manevi âleme gidildikçe bu 

müspet niteliklerin yoğunluğu artarak Tanrı’da bir hale gelmektedir.  

Fârâbî’de Tanrı, en güzel, en mükemmel olmasının yanı sıra aynı zamanda Salt 

İyilik (Hayr-ı Mahz)’tir.152 Filozofa göre, Mutlak İyilik sahibi olan Tanrı’dan varlığın 

sudur etmesi aynı zamanda iyiliğin sudur etmesi; varlık düzeninin ortaya çıkması ise -

yine aynı zamanda- iyilik düzeninin ortaya çıkması anlamına gelmektedir. Dolayısıyla 

bütün mevcudat, Salt İyilik’ten ilahi rızaya uygun olarak sudur ettiğinden, âlemdeki 

mükemmel nizamın ve iyiliğin kaynağı da Mutlak İyilik olmaktadır.153  

Fârâbî’nin metafizik sisteminde iyilik, var edici bir karaktere sahiptir. Zira o 

iyiliği; varlığı ve varlık düzenini meydana getiren temel ilke olarak değerlendirmektedir. 

Bu iyiliğin kaynağı, Mutlak İyilik (Hayr-ı Mahz) olan Tanrı’dır. Tabiatıyla Mutlak 

İyi’den sudur eden varlık, aynı zamanda iyilik olarak tezahür etmektedir. Fârâbî bu 

hususu, “O, Sırf İyilik’tir (Hayr Mahz)… O, zatını bildiği için ve bu ideal varlıkta iyilik 

düzeninin ilkesi O olduğu için eşya O’ndan zuhur etmiştir.” şeklinde ifade eder.154 Buna 

göre Sırf İyilik olan Tanrı, bizatihi kendinde bulunan iyilik sebebiyle iyilik düzenini var 

etmektedir. Bununla ilgili olarak Fârâbî’nin diğer eserlerinde de benzer ifadelere 

rastlanır. Örneğin; “Her şey iyiliktir, şu hâlde Allah Mutlak İyiliktir.”155 gibi ve yine bir 

başka eserinde; “O, Hayr-ı Mahz’dır. Kemalin ve güzelliğin son derecesindedir.”156 

şeklinde benzer ifadeler yer almaktadır. Demek ki, Fârâbî felsefesinde Tanrı, Sırf İyilik 

 
152 Fârâbî, Uyunü’l-Mesâil, 208; Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 117. 
153 Fârâbî, Kitâbü’l-Mille, çev. Yaşar Aydınlı (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2021), 66; Fârâbî, El-

Medînetü’l-Fâzıla, 76-78. 
154 Fârâbî, "Uyûnu’l-Mesâil", çev. Mahmut Kaya, İslam Filozoflarından Seçme Felsefe Metinleri, içinde 

(İstanbul: Klasik Yayınları, 2022), 119. 
155 Fârâbî, Et-Talikât, 80. 
156 Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 117. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

39 

(Hayr-ı Mahz) olduğundan O’ndan sâdır olan ancak iyilik olacaktır. Bu sebeple filozof 

iyilik ve varlığı özdeş kabul etmektedir. Tabiatıyla mevcudun varlık kazanması ile 

iyiliğin ortaya çıkması özdeş olmaktadır. Bu anlamda Mutlak İyilik’ten sudur eden 

varlık aynı zamanda iyilik olarak varlık kazanmaktadır. 157   

Bu anlamda Sudur nazariyesinde nasıl ki varlık ile bilgi; İşrak düşüncesinde nur 

ile varlık arasında bir özdeşlik ilişkisi varsa burada da iyilik ile varlık arasında 

varoluşsal bir ilişkiden söz edebiliriz. Buna göre Fârâbî’nin iyilik doktrininde nerede 

varlık varsa bu Tanrı’nın iyiliğinin sonucudur. O halde bu yönüyle varlık demek iyilik 

demektir. 

Varlık ve iyiliğin özdeş kabul edilmesi, varlık düzeninin aynı zamanda iyilik 

düzeni olduğunu ortaya çıkarmaktaydı. Fârâbî bunu şöyle ifade etmektedir; 

“Mevcutların, ondan vücude gelmesi, vücut sahasındaki iyilik nizamının mebdei olan 

zatını teakkul etmesiyledir ki, o nizam üzere bulunması lazımdır.”158 Öyleyse varlık 

düzenindeki hiyerarşik derecelenme, aynı zamanda iyilik düzeni için de söz konusu 

olmaktadır. Bu düzende İlk Mevcut’tan uzaklaştıkça varlık derecesinin azalması aynı 

zamanda Mutlak İyilik’ten uzaklaştıkça iyilik nizamındaki iyilik derecesinin azalması 

anlamına gelmektedir. Nitekim filozofun bütün bir âlemi iyilik nizamı olarak nitelemesi 

de bunu göstermektedir.  

Varlığın meydana geliş sürecinde, akılların aracılığı ifade edilmişti. Buradan 

hareketle şunu söyleyebiliriz ki Fârâbî, “Mezkûr akıllardan her birinin, kâinatta 

bulunması lazım gelen nizamı bilmeleri zaruridir.”159 ifadesiyle akılların belirli bir 

nizam üzere görevlerini yerine getirdiğini belirtmektedir. Buna benzer şekilde yine 

filozof; “Akıllardan her biri kendisinden çıkması gereken iyilik nizamını (nizamü’l-

hayr) bilir. İşte bu hal O’ndan ortaya çıkması gerekli olan iyiliğin varlığına sebep 

olur.”160 demektedir. Bu ifadelerden anlaşılmaktadır ki akıllar, salt varlığın meydana 

gelmesinde değil aynı zamanda bu varlığın iyilik düzenine göre ortaya çıkmasında da 

aynı rolü oynamaktadır. Öyleyse, iyilik düzeninin de tıpkı varlık düzenindeki hiyerarşik 

yapılanma gibi aynı nizam üzere akıllar aracılığıyla var edildiği ortaya çıkmaktadır. 

Bununla birlikte Mutlak İyi’den sâdır olan iyilik mevcutla, Tanrı’nın adaleti gereği bir 

hak ve liyakate göre birleşmektedir. Bu sebeple her mevcut, hiyerarşik varlık düzeninde, 

kendi mertebesine göre varlıktan yani iyilikten hak ettiği payı alarak meydana 

 
157 Konuyu izah eden benzer ifadeler için hem Fârâbî’ye hem meseleyi işleyen diğer kaynaklara ayrıca bk. 

“Eşyanın kendisinden çıkması kendi kendine alim olmasından, vücutta iyiliğe başlangıç bulunmasından 

dolayıdır.” (U.M. 208) ve “İlk varlık bütün varlıkların ilk sebebi olan varlıktır. Allah, saf iyiliktir.”, ve 

“Zarurî varlık, karşıtı olmayan varlıktır. O her şeyi kendisinden çıkaran saf iyilik, saf yetkinliktir.” Hilmi 

Ziya Ülken, İslâm Felsefesi (İstanbul: Ülken Yayınları, 1983), 59 ve 62; ve “Fârâbî’ye göre âlemdeki 

iyilik düzeni, özü aynı zamanda Salt İyi (Hayr Mahz) olan Bir’den hiçbir zorlama olmaksızın, tam bir 

nizam içerisinde, nasıl olması gerekiyorsa öylece sudur etmiştir.” İbrahim Çetintaş, İslâm Düşüncesinde 

Değerler Metafiziği (Ankara: Elis Yayınları, 2019), 111.  
158 Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 118. 
159 Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 120. 
160 Fârâbî, Uyûnu’l-Mesâil, 2022, 121. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

40 

gelmektedir.161 Tabiatıyla “İlk Sebep veya Allah hem İyi’nin bizatihi kendisi hem de 

meydana gelen ve belirli bir teselsül içerisinde âleme yayılan iyilik düzeninin kaynağı 

olmaktadır.”162  

Fârâbî’ye göre Tanrı mevcudatı, kendi zatına âşık olduğu için gayesi olarak var 

etmiştir. Filozof bunu; “O, zatına aşıktır. Ve bütün mevcudat, zatı için onun gayesidir. 

Yani onun işinde gaye kendi zatı olmaktadır.”163 şeklinde ifade eder. Ancak bu gayenin 

yetkinleşme vesilesi gibi noksanlık barındıran bir gaye olmadığına dikkat etmek 

gerekir.164 Filozof, Tanrı’nın gayesi olarak var olan mevcudatın, esasen yine Tanrı’nın 

kendi zatı için olduğunu açıklamaktadır. Demek ki Tanrı’nın zatı için olan gayesi, 

mevcudatın varlık kazanması anlamına gelmektedir. Diğer taraftan Fârâbî, Tanrı’nın her 

gayesinin aynı zamanda iyilik anlamına geldiğini, “Gaye ancak vacibü’l-vücuttur. Zira 

her şey Allah’ın dediği veçhiyle, ona müntehidir, her gaye hayırdır, şu hâlde o Hayr-ı 

Mutlaktır.” diyerek belirtmektedir.165 Buna göre her varlık zatı için Tanrı’nın gayesidir 

ve Tanrı’nın her gayesinin de iyilik olduğu belirtilmektedir. O halde varlık demek, iyilik 

demektir. Bunun doğal bir sonucu olarak yukarıda da ifade edildiği üzere Mutlak İyilik 

olan Tanrı’nın varlık vermesi aynı zamanda iyilik vermesi anlamına gelmektedir.  

Öyleyse, Mutlak İyilik’ten sudur yoluyla varlığa gelen mevcudat, O’nun 

varlığının taşmasıyla varlık kazanır ifadesini, O’nun iyiliğinin taşmasıyla varlık kazanır 

şeklinde anlamak gerekir. Nitekim Tanrı’nın yaratmasıyla ilgili olarak Nur Felsefesinde 

yer alan ‘nerede nur var orada varlık var’ veya ‘varlık varsa nur vardır’ anlayışını, 

Fârâbî’de ‘nerede varlık var orada iyilik var’ yahut ‘iyilik varsa varlık vardır’ olarak 

ifade etmek mümkündür. Bu husus Fârâbî’nin halefi olan İbn Sînâ’nın eserlerinde daha 

belirgin bir şekilde kendini göstermektedir. Buna göre İbn Sînâ’da da varlık ve iyilik 

özdeş kabul edilmekte166 ve mesele, eserlerinde çok kez izah edilmektedir. Örneğin; 

“Varlık, sırf iyiliktir.” ve “Tanrı, iyiliğin her şeyde bulunmasının keyfiyetini de zatından 

bilir.”167 ve “Zira daha önce iyiliğin O’ndan zorunlu olarak çıktığını/taştığını (feyezân) 

belirtmiştik.” ve “Yani demek istiyorum ki Yüce Allah bizatihi iyiliktir ve her iyiliğin de 

sebebidir.” şeklinde ifade edilmektedir.168 İbn Sînâ’nın eserlerinde varlık ve iyiliğin 

özdeşliğine dair bu ve benzeri ifadeler Fârâbî’ye göre daha geniş bir yer tutmaktadır. 

Bununla birlikte örneğin İbn Bacce’de de varlık iyilikle özdeştir. Tanrı Mutlak iyi 

olduğu için, O’ndan varlığın çıkması iyiliğin çıkmasıdır.  

 
161 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 122 ve 130; Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 73. 
162 Çetintaş, İslâm Düşüncesinde Değerler Metafiziği, 112. 
163 Fârâbî, Et-Talikât, 73. 
164 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 56. 
165 Fârâbî, Et-Talikât, 80; Ayrıca bk. Fârâbî, Deâvii Kalbiye, 118. 
166 Ayrıca bk. “Fârâbî ile İbn Sînâ'nın öncülüğünü yaptığı İslam düşüncesi geleneği Tanrı'yı mutlak iyi 

(hayr mahz) olarak görmüş ve evrene de Tanrı'nın iyiliğinin tecellisi (yansıması) olarak bakmıştır. Bu 

yaklaşıma göre, iyi olan Tanrı'nın bilgisi ve takdiri de elbette ki iyi olacaktır.”, Aydın Topaloğlu, “Tanrısal 

İnayetin Felsefi Anlamı ve Tarihsel Arka Planı”, 113-114. 
167 İbn Sînâ, Kitabu’ş-Şifa, çev. Ekrem Demirli - Ömer Türker (İstanbul: Litera, 2022), 650 ve 666. 
168 İbn Sînâ, Risaleler, çev. Alparslan Açıkgenç - M. Hayri Kırbaşoğlu (Ankara: Kitâbiyât, 2004), 39. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

41 

 

Filozofa göre mevcudat için bir yandan kendi varlığının en yetkin haline ulaşma 

temayülü diğer taraftan En Yetkin olana ulaşma arzusu söz konusudur. Zira bütün 

mevcudat, kendi varlığında yetkinleşmek istemekte ve en yetkin haline ulaşabilmek için 

varlığıyla çaba göstermektedir. Bu anlamda Fârâbî varlığın yetkinliğini iyilikle elde 

ettiğini ifade ederek bu durumu şu şekilde açıklamaktadır; “Hayır, mesela insan ve felek 

gibi her şeyin, kendi hududuna göre, (istihkakına göre), nüzu’ ve iştiyak gösterdiği ve 

onunla vücudu yani rütbesi ve hakikati tamamlandığı şeydir. Zira bunlardan her birisi 

kendisine layık olan ve eli eren hayra müştaktırlar. Diğer şeyler de böyledir.”169 O halde 

iyilik, varlığın kendisiyle hakikatini ve yetkinliğini elde ettiği şeydir. Bununla birlikte 

mevcudat, yetkinliği arttıkça İlk Mevcut’a yaklaşmakta, bu ise aynı zamanda varlığın 

Mutlak İyilik’e yaklaşması anlamına gelmektedir. Böylece varlığın yani iyiliğin 

yetkinleşmesi İlk Varlık’tan alınan payın artmasının yanı sıra aynı zamanda iyiliğinin de 

artması manasına gelmektedir.  

Fârâbî’ye göre Tanrı’nın Sırf İyilik olmasıyla güzel olması arasında güçlü bir 

ilişki vardır. O, bu ilişkiyi, “O’nun varlığının ilk olması ve her çeşit eksiklikten uzak 

olması gerekir. Şu hâlde onun varlığının tam, fâil gâye gibi sebeplerden uzak, en 

mükemmel varlık olması gerekir. O Sırf İyilik’tir (Hayru’l-Mahz). O son derece güzel ve 

mükemmeldir”170 şeklinde ifade etmektedir. Bununla birlikte bir başka yerde benzer 

şekilde iyilik ve kemal arasında ilişki kurulmaktadır. “Çünkü her varlık, varlık 

düzenindeki özel konumuna uygun olarak gerçekleştirme imkanına sahip olduğu en 

yüksek kemale erişmek için meydana getirilmiştir.”171 “Bu anlamda ilahi inâyet ve 

nizamdan nasibini alması onun (varlığın) iyiliği, bu ise aynı zamanda onun kemali 

anlamına gelmektedir. Öyleyse iyilik, varlığın kemal ve kemalleşme haline, işaret 

etmektedir.”172 Bu anlamda varlık düzenindeki iyilik, güzellik ve mükemmelliğin 

kaynağı olan Tanrı’da bu müspet nitelikler birleşmektedir.173  

İyilik, Tanrı için söz konusu olan iyilik ve varlıklar için kullanılan iyilik olmak 

üzere iki kısma ayrılmaktadır. Plotinus’un da vurguladığı gibi Bir için kullanılan 

iyilik/iyi ile diğer varlıklar için kullanılan iyilik/iyi aynı değildir.174 Tanrı tam ve 

mükemmel olduğu için O’nun iyi olması da tam ve mükemmel anlamda mutlak 

iyiliği/iyiyi ifade etmektedir. Bu sebeple iyilik, mutlak anlamda yalnızca Tanrı için söz 

konusudur. Varlıkla Tanrı arasındaki en büyük farklılıklardan olan, varlıkta bulunan 

noksanlık ise, Tanrı’dan yansıyan iyiliği kabul etme potansiyelinde de kendini 

göstermektedir. Bu anlamda varlık noksanlık barındırdığından onun sahip olduğu iyilik 

 
169 Fârâbî, Et-Talikât, 84. 
170 Fârâbî, Uyûnu’l-Mesâil, çev. Şerife Gürel (İstanbul: İnsan Yayınları, 2020), 51; Fârâbî, Uyûnu’l-

Mesâil, 2022, 118. 
171 Fârâbî, Tahsîlu’s-Sa’âde, çev. Hüseyin Atay (İstanbul: M. Kabalcı Yayınevi, 2023), 36. 
172 Çetintaş, İslâm Düşüncesinde Değerler Metafiziği, 67. 
173 Türker-Türker-Küyel, “Değer ve Fârâbî”, 81-82. 
174 Plotinus, The Enneads, 591; Plotinus, The Enneads, 845. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

42 

de noksanlıkla birleşmiş olan iyiliktir. Her ne kadar Tanrı’dan yansımış olsa da, 

birleştiği varlığın yapısı itibariyle, söz konusu iyiliğin mahiyeti de farklılık 

göstermektedir. Dolayısıyla tam ve mükemmel olan Tanrı için mutlak iyi söz konusu 

iken varlık ve daha özelinde insan için kullanılan iyilik noksanlık barındıranla birleştiği 

için, bir yönüyle, O’nun iyiliğinden farklı bir yapı arz eder. Tanrı’nın iyiliği mutlak 

anlamda olup en yüksek seviyededir.  

Tüm bunlardan anlaşılacağı üzere Fârâbî felsefesinde Tanrı, Mutlak iyiliktir. Ve 

O’nun iyiliğinin âleme yansıması var edici bir karaktere sahip olduğundan Fârâbî’ye 

göre varlık ve iyilik özdeştir. Bir başka ifadeyle varlık, Mutlak İyilik’in iyiliğinin 

taşması sonucu meydana geldiğinden, varlık demek iyilik demektir, nerede bir varlık 

varsa orada Mutlak İyilik olan Tanrı’dan sudur ederek varlık kazanmış bir iyilik vardır. 

Bu hususların, İbn Sînâ ve İbn Bacce’de Fârâbî’ye göre daha belirgin ifadelerle yer 

aldığı kanaatini taşımaktayız. Ancak bu durumu İslam Felsefesi’nin tarihsel gelişim 

sürecini göz önünde bulundurarak değerlendirdiğimizde, Yaşar Aydınlı’nın da ifade 

ettiği üzere kendinden önce açıklayıcı bir metin bulunmayan Fârâbî’nin sistem kurucu 

bir filozof olması ve Klasik Yunan’dan gelen verileri ilk sistemli ve kapsamlı işleyen 

filozof olması izah eder niteliktedir. Nitekim Fârâbî, Aristoteles ve Platon’un eserlerini 

ilk kez sistemli olarak çalışan filozof olduğu için her konu tüm detayıyla yahut sarih bir 

şekilde ifade edilmemiştir.175 Ancak veriler ışığında değerlendirildiğinde, -sonraki 

başlıklarda detaylandırılacağı üzere- Tanrı’nın cömert olduğu için mevcuda varlık 

vermesi, adaleti gereği her bir varlığa hak ettiği varlığı vermesi ve bunun liyakatle ifade 

edilmesi, liyakatten uzak hiçbir varlığın bulunmadığının vurgulanması ve liyakatiyle 

bulunan her şeyin iyi olduğunu ifade etmesi gibi tüm hususlar, Fârâbî’de varlığın 

Tanrı’dan iyilik olarak sâdır olduğu, varlık ve iyiliğin özdeş olduğu anlamını açığa 

çıkarmaktadır. 

 

4.2.1.2. İyilik ve İnayet  

 

Daha önce ifade ettiğimiz gibi Platon felsefesinde iyilik kavramı merkezi bir 

konumda yer almaktaydı. Bu anlamda örneğin varlık âlemi, özü Mutlak İyi olan 

Tanrı'nın bir yansımasıydı. Bu durum bize varlığın kendisinin de iyiliğin sonucu ortaya 

çıktığını göstermektedir ki bu aynı zamanda Tanrı'nın inâyetini vurgulamaktadır. Bunun 

izleri İslam Felsefe geleneğinde de gözlenmektedir. Buna göre Platon ve Aristoteles'in 

yanı sıra Yeni-Platoncu unsurlarla şekillenen inâyet kavramı Fârâbî başta olmak üzere 

Sudurcu İslam filozof veya düşünülerini de etkilemiştir. Bununla ilgili genel bir tanım 

vermek gerekirse inâyeti; Tanrı'nın Mutlak İyi olması sebebiyle küllî bilgisi ve 

 
175 Yaşar Aydınlı, “‘El-Îzâh Fi’l-Hayr’l-Mahz’ Ve Onun Tesirini Yansıtan Bir Grup Risâle”, Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi 2/1 (2002), 106. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

43 

takdirinin âlemin iyiliği üzere tecelli etmesi ve böylece varlığı, en mükemmel bir nizam 

ve tertip üzere ortaya çıkarması şeklinde tanımlamak mümkündür.176 

Kindi, Fârâbî, İbn Sînâ ve İbn Rüşd gibi Meşşâî filozoflar, inâyetin anlamını 

Tanrı’nın sıfatlarını, âlemin yaratılmasını ve yaratılanların yaratıcıyla olan ilişkisini de 

ihtiva eden geniş bir yelpazede ifade etmişlerdir. Bu anlamda örneğin Kindi’de inâyet, 

Tanrı’nın hikmetiyle irtibatlı olarak açıklanmıştır. Buna göre Tanrı’nın hikmeti gereği 

âlemdeki düzen ve güzelliği var etmesi inâyet düşüncesine işaret etmektedir.177 Tüm 

varlığın en mükemmel şekilde, en uygun ve ideal düzeyde bir düzen içerisinde 

yaratılması Tanrı’nın ilahi inâyetiyledir.178  

Fârâbî inâyeti, liyakat ve adalet kavramlarıyla birlikte uygunluk, tenasüp veya 

düzen gibi anlamları içine alacak şekilde kullanmaktadır. Bu bağlamda inâyet, ilahî 

nizamın yeryüzündeki tezahürüdür ve mutlak adaletin de temelini oluşturmaktadır. 

Tanrı’nın var ettiği ve özü iyilik olan bu ilahî düzende inâyet, Tanrı’nın adaleti 

ölçüsünde varlığa yansımaktadır.179 Bu anlamda Fârâbî’de inâyet kavramının, Tanrı’nın 

cömertliğiyle varlığı meydana getirmesi, adaleti ve liyakatiyle tüm varlığın belirli bir 

gaye ve düzene sahip olmasını içeren bir anlamda kullanıldığı görülmektedir. Adalet, 

liyakat ve cömertlik kavramları bir araya geldiğinde varlık için ilahi inâyet söz konusu 

olmaktadır. Öyleyse Fârâbî’nin eserlerinde zikrettiği, âlemde var olan düzenin kusursuz 

işleyişi ve bu âlemde bulunan mevcudun her birine belirli nitelikler yüklenmiş olması, 

Tanrı’nın iyiliğinin inâyeti aracılığıyla varlık üzerine yansımasıdır.180 O bu hususu şu 

 
176 Kasım Turhan, "İnâyet", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2020), 

22/265.  
177 Kindî, Felsefî Risâleler, çev. Mahmut Kaya (İstanbul: Türkiye Yek Başkanlığı Yayınları, 2015), 94. 
178 Kindî, Felsefî Risâleler, 110 ve 308. Bir diğer İslam filozofu İbn Sînâ’da inâyet, âlemin düzeninin 

nizam ve mükemmelliğe vurgu yapılarak açıklanmakta ve bu düzenin iyilik düzeni şeklinde Tanrı’dan 

sudur etmesi, anlamına gelmektedir. Bu bakımdan filozof inâyeti farklı eserlerinde tanımlamaktadır. 

Örneğin “O hâlde inâyet, her şeyde iyilik düzeninin düşünülmesidir (tasavvur).” (İbn Sînâ, Risaleler, 55) 

ve bir başka eserinde şu şekilde izah eder; “O halde bilmek gerekir ki inâyet, İlkin (el-Evvel) varlığın 

bulunduğu iyilik düzenini zatı gereği bilmesi; mümkün olan iyilik ve yetkinliğin, zatı gereği illeti olması; 

belirtilen tarzda ondan hoşnut olarak mümkün olan en mükemmel şekilde iyilik düzenini akletmesi ve 

böylece en mükemmel şekilde düzen ve iyilik olarak aklettiği şeyin, O'ndan mümkün olan en mükemmel 

düzene götürecek tarzda bir taşma ile taşmasıdır. İşte inâyetin anlamı budur." İbn Sînâ, Kitabu’ş-Şifa, 

768. Bu bağlamda İbn Sînâ’ya göre inâyet, iyiliğin Tanrı’dan taşmasıdır. Kâinatın Sırf İyi’den sudur 

ederek en mükemmel biçimde varlık kazanması ve böylece âleme iyilik düzeninin hâkim olması 

demektir.  Bunun yanı sıra Meşşai filozof, İbn Rüşd ise inâyeti Tanrı’nın varlığının en önemli 

delillerinden biri olarak kabul eder ve yaratmayı inâyetle temellendirir. Bu bağlamda İbn Rüşd’e göre 

inâyet, kainattaki tüm mevcudatın insanın varlığına uygun olması ve insan-kâinat arasındaki bu uyumun 

tesadüf sonucu değil; kasd ve irade eden bir fail tarafından gerçekleştirilmesi anlamını taşımaktadır. 

Dolayısıyla filozof, açık bir şekilde âlemde var olan inâyetin Tanrı’nın varlığının en büyük delillerinden 

olduğunu ifade etmektedir. Buna göre insan ve içinde yaşadığı âlemin birbiriyle ahenkli iki varlık olması 

ve bu ikisi arasındaki uygunluk ve uyumluluk hali, insanı zorunlu olarak bunları meydana getiren bir 

yaratıcının varlığına götürmektedir.İbn Rüşd, Faslu’l-Makâl, 159-160; Hüseyin Sarıoğlu, İbn Rüşd 

Felsefesi, 223. 
179 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 228. 
180 Bk. “Felsefe öğrenmekteki amacın ne olduğu hususuna gelince; amaç Yüce Yaratıcı’yı bilmek, O’nun 

hareket etmeyen değişikliğe uğramayan Bir olduğunu, her şeyin etkin sebebinin O olduğunu; O’nun kendi 

cömertliği, hikmet ve adaleti ile bu âleme düzen veren olduğunu bilmektir.” Fârâbî, Risâle fimâ Yenbağî 

en Yukaddeme Kable Te’allümi’l-Felsefe, 113. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

44 

şekilde ifade eder; “Allah’ın inâyeti bütün varlıkları kuşatmış ve herkese ulaşmıştır.”181 

ve “Şanı yüce Tanrı bütün âlemin yöneticisidir, bir hardal tanesi bile O’ndan uzak 

kalamaz. O’nun inâyeti en küçükten en büyüğe kadar bütün âleme yayılmıştır. Âlemin 

bütün cüzleri ve onların durumları en sağlam ve en uygun biçimde yerleştirilmiştir.”182  

O halde Fârâbî’ye göre âleme yayılmış olan iyiliğin belirli bir nizam üzere en 

mükemmel şekilde kendini dışa vurması inâyetin bir tezahürüdür. 

Fârâbî’de varlık düzeni ve varlıklar, Tanrı’dan taşmasının yanı sıra varlıklarını 

sürdürmek için de O’na muhtaç olduklarından, inâyetin iki boyutundan söz etmek 

mümkündür. Buna göre hem varlığı meydana getirme hem de varlığın, nizam ve uyum 

üzere devamlılığını sürdürme Tanrı’nın ilahi inâyetiyle olmaktadır.183 Bu çift yönlü 

anlamı Fârâbî şöyle ifade etmektedir; “Âlemin müdebbiri nasıl ki âlemin parçalarında, 

aralarında uyum, düzen, irtibat ve fiillerde dayanışmayı sağlayan birtakım tabii 

yatkınlıklar var kılmış ve böylece âlem, parçalarının ve onların fiillerinin çokluğuna 

rağmen bir ve aynı amaç doğrultusunda bir ve aynı fiili yapan tek bir şey gibi 

olmuşsa…” ve “Kısaca onun [yöneticinin], mevcutların sınıflarına verdiği şeyler 

hususunda ve mertebesine göre âlemlerin her bir sınıfında ve bütün mevcutlarda tabii 

iyiliklerin gerçekleşmesi için onlara yerleştirdiği doğal eğilimler, fıtratlar ve tabii 

hey'etler aracılığıyla âlemdeki olayları nasıl yönettiği hususunda Allah'ı örnek alması 

ve âlemin müdebbirinin tedbirini takip etmesi gerekir.”184 

Filozofun devlet yöneticisine tavsiye verirken âleme yayılmış olan iyiliği ve 

düzeni vurguladığı bu ifadelerinden de anlaşılacağı üzere, âlemdeki mükemmel nizam 

ancak en mükemmel olan Tanrı’nın eseri olabilir. Varlık, kendisinde bulunan tabii 

iyiliklerin gerçekleşmesi için belirli bir tabiatla var edilmiş ve mevcut düzen; en yetkin 

olan Tanrı’nın iyiliğinin, inâyeti aracılığıyla bir tertip ve nizam üzere varlığa akmasıyla 

meydana gelmiştir. Binaenaleyh filozofa göre inâyet, bir yönüyle kainattaki düzenin, 

uyumun ve estetiğin kaynağı olurken diğer taraftan âlemdeki iyilik düzenin var edilerek 

belirli bir nizam üzere varlığını devam ettirmesi anlamını da gelmektedir. Öyleyse 

inâyet; iyiliğin, düzenin ve nizamın her varlık üzerinde kendini göstermesidir. Ortaya 

çıkan varlık yahut iyilik düzenindeki her bir varlığın birbirleriyle olan uyumu ve 

uygunluğu da yine bu ilahi inâyetledir.  

Sudur sürecini Tanrı’nın inâyetiyle ilişkili bir şekilde ele alan Fârâbî’de bu 

anlayış yalnızca varlığın ortaya çıkması anlamına gelmemektedir. Buna göre inâyetin 

anlamını dışarıda bırakacak tarzda, İlk Mevcut’tan varlığın meydana gelmesi şeklinde 

bir ifade eksiklik barındıracaktır. Nitekim filozofa göre inâyet, Tanrı’dan iyiliğin taşarak 

 
181 Fârâbî, Uyûnu’l-Mesâil, 2022, 126. 
182 Fârâbî, "Kitâbü’l-Cem’ beyne Re’yeyi’l-Hakîmeyn Eflâtûn el-İlâhî ve Aristûtâlis", çev. Mahmut Kaya 

İslam Filozoflarından Seçme Felsefe Metinleri, içinde (İstanbul: Klasik Yayınları, 2022), 174. 
183  Bk. “İnayeti ilahiye her şeyi kuşatır.” (U.M. 210) 
184 Fârâbî, Kitâbü’l-Mille, 66-68. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

45 

varlığın ortaya çıkması ve kâinatın en mükemmel şekilde varlık kazanması, bu 

varlığındaki nizamı belli bir tertip üzere sürdürmesi anlamına gelmektedir.185  

Zikredilen bu anlamlar ışığında inâyetin, Tanrı’nın varlıkla olan ilişkisini ifade 

etmek için kullanılan bir kavram olduğu anlaşılmaktadır. Tanrı tarafından âlemin nizam, 

gaye ve hikmet üzere var edilmiş olması ve mevcudatın bir düzen içerisinde varlığını 

sürdürmeye devam etmesi inâyetin kendisidir. Öyleyse inâyet, yeryüzünde ve her 

seviyedeki varlığa Allah’ın tedbirinin iyilik aracılığıyla yansımasını içermektedir. Bu 

itibarla inâyeti, uyumun ve tertibin uygun şekilde bir araya gelerek varlık üzerinde 

Tanrı’nın iyiliğinin kendini dışa vurması olarak ifade etmek mümkündür. Nitekim 

Tanrı’nın tedbirinin/inâyetinin mevcutların tamamına ulaşması veya tüm mevcudu 

kapsaması O’nun iyiliği olarak kabul edilir. Demek ki inâyet, iyiliğin İlk Sebep’ten 

mümkün âleme bir düzen ve ahenk ihtiva ederek feyezan etmesidir. Dolayısıyla 

Tanrı’nın iyiliği, Tanrı’nın inâyetiyle yahut inâyeti gereği varlığa yansımaktadır.  

 

4.2.1.3. İyilik Olgusunun Varlığı İnşası 

 

Fârâbî metafiziğinde Tanrı’nın bizatihi sahip olduğu iyiliğin, varlık veren bir 

karakterde olduğu kabul edilmekteydi. Bir başka ifadeyle iyilik, var edici ilkeydi. Buna 

bağlı olarak Salt İyilik olan Tanrı’nın mevcuda varlık vermesi aynı zamanda iyilik 

nizamının da ortaya çıkması anlamını taşımaktaydı. Dolayısıyla “iyilik olgusu burada 

varoluşsal bir keyfiyet arz etmektedir.”186 Bununla birlikte Fârâbî’de inâyet, liyakat, 

adalet ve cömertlik; iyiliğin varlığı meydana getirme sürecinin inşâi kadrosu içerisinde 

yer almaktadır. Bu sebeple süreç, bu kavramlarla birlikte izah edilecektir.   

Fârâbî’de mevcudat Tanrı’nın cömert olması sebebiyle varlık kazanmaktadır. 

Bununla birlikte Tanrı aynı zamanda adil olduğu için mevcudat hak ettiği varlığı alarak 

ortaya çıkmaktadır. Buna göre Fârâbî’nin varlık düzenine bakıldığında adaletin, her 

varlığın hiyerarşik düzende bulunduğu dereceye göre varlıktan pay almasıyla sağlandığı 

anlaşılacaktır. Böylece Tanrı’nın sahip olduğu ‘adil’ ve ‘cömert’ niteliklerinin, âlemin 

mükemmel nizamının tezahür etmesindeki rolü ortaya çıkmaktadır. Fârâbî bunu şöyle 

ifade eder; “Bu isimler, dünyamızla ilgili olarak öyle bir üstünlük ve mükemmelliğe 

işaret ederler ki, bu mükemmelliğin kendisi dışındaki bir şeyle ilişkisi, O’nun bir 

parçasını teşkil eder. Öyle ki, bu ilişki, o ismin işaret ettiği bütünün bir parçasını 

oluşturur veya (başka deyişle) bu üstünlük veya mükemmellik bir başka şeyle ilişkili 

olarak vardır. Şimdi bu tür isimler İlk Olan’a nakledildiklerinde ve O bu isimlerle 

adlandırıldığında, onlarla, İlk Olan’ın kendisinden taşan varlıktan ötürü diğer şeylerle 

olan ilişkisine işaret etmek amaçlanır.”187  

 
185 Fârâbî, Kitâb el-Fusûs fi’l-Hikme, çev. Mehmet Dağ (İstanbul: Endülüs, 2020), 104. 
186 Çetintaş, İslâm Düşüncesinde Değerler Metafiziği, 51. 
187 Fârâbî, İdeal Devlet, çev. Ahmet Arslan (İstanbul: İş Bankası Yayınları, 2022), 30. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

46 

Filozofa göre zikredilen bu isimler İlk Sebep’in varlıkla olan ilişkisini ifade 

etmektedir. Bu anlamda varlık, Tanrı’dan sudur ederken adaletine bağlı olarak 

cömertliğiyle ortaya çıkmaktadır ki bu da âlemdeki mükemmel düzenin ortaya 

çıkmasına sebep teşkil eder. Bununla birlikte Tanrı’nın varlık vermesi ve varlığının 

altındaki hiçbir varlığa karşı bir ihmalin bulunmaması kendi özüne bağlı olan cömertliği 

sebebiyledir. O, varlık vermesinin yanı sıra varlık verdiklerinin varlığını sürdürebilmesi 

için gerekli olan nizamı tesis eden ve bunu devam ettirendir. Bu bağlamda Fârâbî 

Tanrı’nın cömertliğini ve adaletini bir başka yerde şöyle ifade eder; “O’nun cevherinin 

kendi varlığının altında hiçbir varlık ihmal edilmeksizin bütün mevcutların kendisinden 

taştığı cevher olması sebebiyle, O cömerttir ve O’nun cömertliği kendi cevherindedir. 

Mevcutların sıradüzeninin O’na dayanması ve her mevcudun O’nun karşısındaki 

mertebesine göre varlıktaki payını alması sebebiyle, O adildir ve onun adaleti kendi 

cevherinde olup cevherinin dışındaki bir şey için değildir.”188 Demek ki Mevcut, 

Tanrı’nın adaleti gereği hak ettiği iyiliği alırken, yine O’nun cömert olması sebebiyle 

iyiliğini kazanmaktadır. Bu anlamda adalet ve cömertlik Tanrı’nın âlemle ilgili 

mükemmelliğine işaret etmekte ve böylece Tanrı’nın adalet ve cömertliğiyle birlikte 

iyilik düzeni inşa edilmektedir.  

Fârâbî’ye göre varlık, iyilik demektir ancak liyakatiyle bulunan varlık iyilik 

demektir. O Medînetü’l-Fâzıla’da, Tanrı’nın varlık verdiği her şeyin yani bütün 

mevcudun liyakatiyle birlikte var olduğunu belirtmektedir.189 Bu anlamda filozofun 

sisteminde liyakat, Mutlak Adalet sahibi olan Tanrı’nın adaletinin varlık üzerinde 

tahakkuk etmesi anlamına gelmektedir. Tabiatıyla Tanrı’nın varlığı meydana getirirken, 

adaletine bağlı olarak her varlığın hak ettiği varlık payını alması, mevcudun liyakatiyle 

birlikte var olması anlamını taşımaktadır. Fârâbî bu durumu şöyle izah etmektedir; 

“Âlemlerdeki iyiliğe gelince, o, İlk Sebep’tir ve her şey O’na bağlıdır; bir başkasının 

varlığı da O’na bağlı olana bağlıdır. Ve her ne olursa olsun bu bağlılıklar zinciri 

sonuna kadar böylece devam eder gider. Çünkü bunların hepsi liyakatte bir nizam ve 

adalete göredir. Liyakat ve adaletten dolayı meydana gelenin ise hepsi iyidir.”190 O 

halde Mutlak İyilik olan Tanrı’nın mevcuda bunu yayma sürecinde adalet ve liyakat 

kavramlarının esas noktayı oluşturduğu görülmektedir. Mutlak İyi’den sâdır olan iyilik, 

varlıkla, Tanrı’nın adaleti gereği bir hak ve liyakate göre birleşmektedir. Bu sebeple 

bütün mevcudat, hiyerarşik varlık düzeninde bulunduğu mertebeye göre varlıktan yani 

 
188 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 76-78. 
189 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 122-124. 
190 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 100; ve Ayrıca Macit Fahri de bu hususu şöyle izah etmektedir. “Fârâbî’ye 

göre âlemde var olan ve insan iradesinden bağımsız olan her şey tamamen iyidir. Çünkü biz, İlk Sebep ve 

bir düzen içerisinde ondan kaynaklanan bir dizi varlıklar varsayınca, bu serinin her bir parçası kendisiyle 

ilgili “düzen ve ehliyetin (isti’hal) gereğine uygun olarak” var olacaktır ki, bu da iyiliğin esasıdır.” Macid 

Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, çev. Muammer İskenderoğlu - Atilla Arkan (İstanbul: Litera Yayıncılık, 

2021), 144. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

47 

iyilikten hak ettiği payı alarak meydana gelmektedir.191 Bununla birlikte ilahi adaletin 

varlığa yansıması ve varlık düzeninin nizam ve tertip üzere olması da bir iyilik haline 

işaret etmektedir.192  

Tanrı’nın adaletinin liyakate bağlı olarak varlık üzerine yansımasıyla ortaya 

çıkan her şey, Fârâbî’nin ifadesiyle “bütünüyle iyidir.” Ona göre tabii haliyle liyakatten 

pay almamak noksanlığı ifade eder ve varlık ortaya çıkmaz. Bu ise imkansızdır. Zira var 

olan her şeyin liyakate bağlı olarak meydana geldiğini Fârâbî şu şekilde ifade 

etmektedir; “Varlık ancak liyakatle olduğunda iyidir ve yokluk da liyakat olmaksızın 

olduğunda kötüdür. Liyakate dayalı olmayan varlık ve yokluğa gelince; bunların hiçbiri 

ruhani âlemlerden herhangi bir şeyde mevcut değildir. Çünkü hiçbir kimse, ruhani ve 

semavi âlemlerde liyakate/hak etmeye dayalı olmaksızın cereyan eden herhangi bir 

şeyin bulunduğunu zannetmez. Tabii mümkün şeylere gelince; onlarda liyakat 

korunduğu ve iradi olan liyakatler aranmadığı sürece, onlarda hiçbir şey liyakate 

dayalı olmaksızın cereyan etmez. Mümkün tabiatta liyakatler ya sûret iledir ya madde 

iledir. Her bir şeyin hak ettiği ya çoklukla ya nadiren/azlıkla veya eşitlikledir ve elde 

ettiği şey de bunun dışına çıkmaz; o halde onların hepsi iyidir.”193 Bu anlamda filozofa 

göre Tanrı, Mutlak İyi olmasının yanı sıra aynı zamanda Mutlak Adalet sahibi 

olduğundan varlığın gayri iradî alanda liyakatten bağımsız veya uzak olması 

düşünülemez. Zira bu alanda iradenin kaynağı ilahidir ve mevcudat, Tanrı’nın adaleti 

gereği liyakatiyle varlık kazanmaktadır. Bu sebeple bütün mevcudat sahip olduğu 

yapıya uygun olan varlıkla birleşmektedir. Böylece âlemin bütünündeki düzen ve 

nizamını; buradaki varlıkların birbirleriyle olan uyumu ve tertibini; her bir mevcudun 

kendi yapısına uygun olarak varlığa gelişindeki uygunluk halini; tüm bunların hepsini, 

Mutlak İyilik olan Tanrı’nın iyiliğinin, liyakate bağlı olarak inâyeti gereği varlık 

üzerinde serimlenişi olarak okumak mümkündür.194  

Liyakat, zikredilen anlamlarının yanı sıra varlığın, kendi tabiatına uygun olarak 

var edilmesi ve içinde bulunduğu düzene en uygun biçimde uyum sağlamasını da ifade 

etmektedir. Bir başka ifadeyle liyakat bir yönüyle mevcudun kendi varlığında uyumlu 

yaratılmasını ifade ederken diğer yönüyle varlıkların birbirleriyle olan uyumlu 

ilişkilerinde de kendini gösterir. Bu anlamda varlık için liyakat, her iki yönden de 

sağlanmaktadır. Öyle ki hem sûrete verilen madde hem de maddenin birleştirildiği sûret 

yönünden, hak edene hak ettiğinin verilmesi liyakat gereğidir. Bununla birlikte 

Tanrı’nın adaletine bağlı olarak, varlığın hak ettiği payı alması, varlığın hem hak edene 

hem de hak edilene olmak üzere adaletin de iki yönden tahakkuk edilmesidir. Diğer 

 
191 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 122 ve 130; Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 73. 
192 Çetintaş, İslâm Düşüncesinde Değerler Metafiziği, 66. 
193 Fârâbî, Fusûlü’n-Müntezea, 100. 
194 Ayrıca bk. “Bu cisimlerden her birisinin sûreti bakımından bir hak ve liyakati olduğu gibi maddesi 

itibariyle de bir hak ve liyakati vardır. Sûreti itibariyle hakkı; olduğu gibi kalarak zail olmamasıdır. 

Maddesi itibariyle hakkı; vücuduna zıt olan başka bir vücut bulmasıdır. Adalet ise, bunlardan her 

birisinin, kendi liyakatinin icaplarını ifa etmesidir.” Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 122. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

48 

taraftan varlık için gayri iradi alanda liyakatsiz olma gibi bir durum mümkün değilken 

insan iradesinin olduğu yerde liyakatin bozulması söz konusu olabilmektedir. Bu ise 

yani gayri ilahi alanda liyakatin bozulmasıysa, esasen varlığın tabiatının bozulması 

anlamına gelmektedir. İnsan eliyle gerçekleşen bu durum, yaşadığımız dünyada 

birtakım bozulmaların yaşanmasına sebep olmaktadır. Bu durumda insanın, varlıkla 

ilişkilerinde, varlığın tabii yönünü dikkate alarak uygun davranış biçimleri ortaya 

koyması gerekmektedir. Nitekim varlığın tabii olarak sahip olduğu doğası yani 

liyakatiyle yaratılmış olması, insan için bunu gerekli kılmaktadır. Bu bağlamda 

varlıktaki liyakatin insan için söz konusu olan yanı, varlığın tabiatına uygun ilişki 

biçimleri geliştirmesidir. İnsan elinin yahut iradesinin değmediği her yer liyakate 

uygundur. Bununla birlikte varlık düzenindeki uyum ve insicam liyakatin bir 

sonucudur.195  

Tanrı’nın uyum ve uygunluk içinde ortaya çıkardığı varlık, şekilsiz madde 

denilen heyûlâ ve sûretten oluşmaktadır. Bunun başlangıcı da heyûlânın varlık kazanma 

yahut cevherleşme iştiyakıyla ortaya çıkar. Bu nedenle heyûlâ yokluğa düşmekten 

çekindiğinden, kendisiyle cevherleşeceği yeni bir sûret ile birleşerek bilfiil var olmak 

istemektedir. Aksi durumda sûretin olmadığı bir heyûlâ yokluk demektir. Tabiatıyla 

heyûlânın, kendisi ile bilfiil var olup yetkinleşeceği sûrete ulaşmak için çaba içerisinde 

olması; varlığın arzu edilen durum iken yokluğun ise kaçınılan bir durum olduğunu 

göstermektedir. Buradan hareketle mevcutlar için var olma iştiyakının, varoluşsal bir 

nitelik arz ettiğini ifade etmek mümkündür. Zira âlemdeki her şey varoluşa 

yönelmektedir. Bununla birlikte varlıkla iyiliğin özdeş olması sebebiyle, mevcudun var 

olma arzusunu aynı zamanda iyiliğe yönelme arzusu olarak anlamak mümkün 

görünmektedir. Dolayısıyla bütün varlıkların iyiliğe yönelişi söz konusudur. Bunun yanı 

sıra mevcudun tabiatı gereği varlığı yani iyiliği arzu etmesi aynı zamanda Mutlak İyi’ye 

yönelmesi anlamına da gelmektedir. Buna göre varlık için iyilik ve Mutlak İyi’ye 

yaklaşma arzusu varoluşsal bir anlam taşımaktadır.196 

 

4.2.2. İyilik Kavramının Pratik Boyutu 

 

Fârâbî’ye göre Mutlak İyilik’ten varlığa yansıyan bir iyilik akışı söz konusudur 

ki bu iyilik düzeni olarak da ifade edilmekteydi. Yukarıda teorik boyutunu ele aldığımız 

iyilik düzeninin tabii varlığın yanı sıra gayri tabii/üretilmiş alana yani insan hayatının 

farklı veçhelerinde de etkisi söz konusudur. Buna göre iyiliğin kültür, ahlâk, siyaset ve 

ev yönetimi gibi farklı alanlarda tezahür ettiği görülmektedir. Bu bağlamda iyilik, insan 

hayatında ferdî yönüyle ahlâkî alanı inşa ederken; bu fiiller neticesinde ulaşılan iyilik 

hali olarak mutluluk şeklinde tezahür etmektedir.  

 
195 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 99. 
196 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 92-94. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

49 

4.2.2.1.İyilik ve Mutluluk Arasındaki Varoluşsal İlişki 

 

Mutluluk, Klasik Yunan’dan bu tarafa bütün eylemlerin, davranışların ulaşmak 

istediği ana gaye olarak kabul edilmektedir. Nitekim eudaimonist bir karaktere sahip 

olan Klasik Yunan felsefesinde mutluluk, en yüksek iyi olarak ifade edilir. Örneğin 

Platon ve Aristoteles insanın, iyi eylemleri neticesinde elde edeceği nihaî gayenin 

mutluluk olduğunu aktarmaktadır. Onlara göre mutluluğa ulaşmanın yolu, ruhun erdemi 

olan bilgeliğe sahip olarak iyi ve doğru olana uygun davranışlar sergilemekten geçer. 

Buna göre mutluluk, iyiden gelmektedir. Nitekim her insanın doğal amacı olarak kabul 

edilen mutluluğa iyi fiillerle ulaşılmaktadır. Bu bağlamda iyi, herkes tarafından istenen 

şeydir. Öyleyse mutluluk iyiye ulaşmak, ona sahip olmak anlamına gelmektedir.197  

Fârâbî’nin insan felsefesinde de, ‘her insan doğal olarak mutlu olmak ister’ 

ilkesinin hâkim olduğu görülmektedir. Mantıktan metafiziğe, etikten estetiğe, kültürden 

siyasete, felsefi sisteminin her alanında etkisi görülen mutluluk Fârâbî’ye göre, bütün 

iyilikler arasında sadece kendisi için istenen biricik amaçtır. Bu sebeple, iyi şeyler 

arasında en iyi olarak kabul edilmekte ve amaçların en yetkin olanı şeklinde tarif 

edilmektedir. Bunun doğal bir sonucu olarak mutluluk en çok tercih edilen şeydir.198  

Her varlığın sahip olduğu yetkinleşme çabası tabii olarak insanda da 

görülmektedir. İnsan bu çabayla ilk yetkinlikten son yetkinliğine ulaşmak ister. Bu 

noktada insanın ilk yetkinlikten son yetkinliğe ulaşması nazarî akla dayalı yapılan 

tercihlerle mümkündür. Varlığında yetkinleşerek mutluluğa ulaşabilecek insan için bu, 

türüne özgü olan tabii bir durumdur. Fârâbî bu durumu şöyle ifade etmektedir; “Her 

varlık, son olgunluğu elde etmek için yaratılmıştır ve varlık düzeninde kendine has olan 

yere uygun başarı gösterebilecek durumdadır. Bu olgunluktan insana ayrılana en üstün 

mutluluk denir; ve bu, her insana insanlık düzenindeki yerine göre, kendi nevi olan 

insana özgü en yüksek mutluluktur.”199 İnsanın türüne özgü olan yetkinliğe 

ulaşabilmesi, hayatı boyunca iyiliği bizzat iyi olduğu için tercih ettiği takdirde, Faal 

Aklın yardımıyla, bilkuvve akıl mertebesinden bilfiil akıl mertebesine yükselerek 

mümkün olacaktır. Bu takdirde insanın ulaşabileceği en son beşerî yetkinlik derecesine 

ulaşmasının yanı sıra mutluluğu da elde edeceği bildirilmektedir.200 O halde mutluluk, 

insanın ulaşabileceği en son yetkinlik derecesi olmaktadır. Bu noktada iyiliğin, insanın 

mutluluğu elde etme sürecinde onu yapısal anlamda tamamlayan bir niteliğe sahip 

olduğu görülmektedir.  

 
197 Platon, Alkibiades I-II, 93-96; Platon, Euthydemos Parmenides, 41; Platon, Menon, 65; Aristoteles, 

Nikomakhos’a Etik, 11-13; Aristoteles, Magna Moralia, 125; Arat, Etik ve Estetik Değerler, 20-22. 
198 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, çev. Hanifi Özcan (İstanbul: MÜİFV Yayınları, 2017), 145; 

Mübahat Türker-Küyel, Aristoteles ve Fârâbî’nin Varlık ve Düşünce Öğretileri (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Yayınları, 1969), 68. 
199 Fârâbî, Tahsîlu’s-Sa’âde, 61. 
200 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 64. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

50 

Mutlak İyilik’ten âleme ve varlığa yansıyan bir iyilik akışının olduğu ifade 

edilmişti. İşte bu iyiliğin insan hayatında pratik alanda ortaya çıkma hali mutluluktur. 

İnsan, iyi fiiller aracılığıyla yine bir iyilik ancak en yüksek iyi olan mutluluğa ulaşır. 

Böylece mutluluk, insanın pratik hayatında ulaşabileceği en yüksek iyiyi ifade 

etmektedir. Bu mutluluğa yahut iyiliğe bizzat kendisi için tercih edilen iyi fiillerle 

ulaşılmaktadır ki bunlar erdemler olarak ifade edilir. Fârâbî, bunu şu şekilde ifade eder; 

“Bilakis mutluluk, öyle bir amaçtır ki, bu amaca, (bilginin, öğrenim ve tahsilin; 

sanatların, bu sanatları öğrenmenin ve onları yapmakta sebat göstermenin bir neticesi 

olması gibi), erdemli fiillerle ulaşılır.”201 İnsanlar bu erdemler-iyi fiiller aracılığıyla 

mutluluğa ulaşabilir. 

Her iyi fiil insana mutluluk kazandırmamaktadır. İnsanın yalnızca iyi olduğu için 

iyiyi tercih etmesi ve bunu hayatı boyunca devam ettirmesi gerekli görülmektedir. 

Fârâbî bu durumu şöyle izah etmektedir; “İnsan iyi fiilleri isteyerek ancak bazı şeylerde 

ve bazen yapar. Fakat o, mutluluğu yine bununla değil bilakis bütün yaptıklarında ve 

baştan sona bütün hayatında “iyi”yi tercih etmesiyle elde edebilir...“İyi” iyi olduğu için 

amaçlanmadığında, onunla da mutluluğa ulaşılamaz. İnsan “iyi”yi sadece iyi olduğu 

için tercih ettiğinde, yani onunla zenginliğe veya başkanlığa ya da benzeri bir şeye 

ulaşmayı amaçlanmayıp bizzat kendisi için tercih edildiğinde ancak onunla mutluluğa 

erişebilir.”202 İyi, iyi olduğu için tercih edildiğinde kişiyi mutluluğa ulaştırabilir. 

Herhangi bir amacı elde etmek için aracı kılındığında insanın mutluluğa ulaşması 

mümkün görülmemektedir. İşte burada iyilik ve mutluluk arasındaki varoluşsal ililarışki 

ortaya çıkmaktadır. İnsan için mutluluk söz konusu olduğunda yahut insan mutluluğu 

elde ettiğinde bu kişinin aynı zamanda iyiliği de elde etmiş olduğu kabul edilir. Bu ikisi 

arasındaki varoluşsal ilişki neticesinde ifade edilmelidir ki mutluluğa iyilikle 

ulaşılmakta yahut iyilik insanı mutluluğa ulaştırmaktadır.  

Fârâbî, başka bir amaç için vasıta olan ve bizzat kendileri için tercih edilen 

şeyler olmak üzere insanların amaçlarını ikiye ayırmaktadır. Buna göre kendilerinden 

dolayı tercih edilen amaçlar, başkalarından dolayı tercih edilenlerden daha yetkindir. Ve 

bazı amaçlar başka şeyler için vasıta değil, her zaman sadece kendilerinden dolayı tercih 

edilirler. En yetkin, en makbul ve en iyi amaç bunlardır. İşte mutluluk her zaman 

kendisinden dolayı tercih edilen amaçtır. Zira mutluluk hiçbir zaman başkasından dolayı 

tercih edilmez, başka bir amaç için vasıta kılınmaz. Buna göre mutluluk, iyi şeylerin en 

çok tercih edileni, en büyüğü ve en yetkini olarak tanımlanmaktadır. Mutluluğu elde 

eden kimsenin ondan başka bir şeye ihtiyaç duymadığı görülür. Bu sebeple mutluluk, 

kendi kendine yeterli olan şeydir. Zira o, tek başına yeterli olan şeklinde 

tanımlanmaktadır ki onu diğer amaçlardan ayıran en önemli niteliği de budur. Mutluluk 

 
201 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 102. 
202 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 147. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

51 

kendisinden başka veya sonra bir amaca yönelmeye, başka bir şeyi elde etmeye ihtiyaç 

duyulmayan şeydir.203  

Mutluluğa ulaşabilmek için fiillerin sahip olması gereken nitelikler açısından 

önemli olan diğer bir husus onların bilfiil olması gerektiğidir. Buna göre Fârâbî’de son 

yetkinlik olan mutluluğa, ilk yetkinlik aracılığıyla ulaşılır. İlk yetkinlik ise erdemli 

fiiller aracılığıyla elde edilmektedir. Fârâbî’ye göre burada dikkat edilmesi gereken bir 

husus vardır ki insanın erdemli fiillere sahip olmasıyla o fiilleri gerçekleştirmesi ayrı 

şeylerdir. Ve ilk yetkinlik, fiillerin bilfiil gerçekleştirilmesiyle elde edilebilir. Örneğin 

kâtibin yazma sanatını bilmesi değil bizzat yazma fiilini gerçekleştirmesi onun 

yetkinliğidir. Fârâbî bu hususu şöyle izah eder; “Yetkinlik, insanın fiilleri meydana 

getiren melekelere sahip olmasında değil, bizzat o fiilleri yapmasıdır. Bu yetkinlik; bizim 

için, son mutluluk (es-sa’âde el-kusvâ), yani mutlak iyi olan son yetkinliği meydana 

getirir. Bu bakımdan, o, her ne zaman olursa olsun, başka bir şey için değil bizzat 

kendisi için tercih edilen ve istenendir.”204 Demek ki insanda erdemli fiillerin bulunması 

değil o erdemli fiillerin bizzat gerçekleşmesi istenilir ve insan bu sayede ilk yetkinliği 

elde eder. O halde erdemlerin bilkuvve hali değil bilfiil hali insanı yetkinliğe 

ulaştırmaktadır. 

İyilik insanın, yetkinliğini elde etmesinde gerekli olandır. Zira insanın 

yetkinleşme süreci iyilikle birlikte gerçekleşmektedir. O halde iyilik, insanı yaşanılan 

dünyada mutluluğa ulaştırırken varoluşsal anlamda da onu tamamlayan bir karakter arz 

etmektedir. Bununla birlikte her varlık kendi yetkinliğini gerçekleştirmek üzere bir çaba 

sarf etmektedir. Bu yetkinlik her mevcut için, özelde kendi varlığının en yetkin haline 

ulaşmakla gerçekleşirken genel varlık düzeni içerisinde İlk Varlık’a yaklaşmak sûretiyle 

gerçekleşir. Bu düzen içerisinde insanın yetkinleşebilmesi, onun için en son beşerî 

yetkinlik olarak ifade edilen mutluluğu elde etmesiyle gerçekleşmektedir ki mutluluğa, 

ifade edildiği üzere bizatihi kendisi için tercih edilen iyiyle ulaşılır. İnsan için iyiliğin 

mutlulukla olan varoluşsal ilişkisi, onun için bir yetkinleşme süreci anlamına gelmekte 

ve kişi varoluşsal gayesini gerçekleştirmiş kabul edilmektedir.205 Bunun yanı sıra 

mutluluk, insanın iyilikten daha fazla pay alması veya iyilik düzeninde derece olarak 

yükselmesi anlamına geldiği için insan mutluluğu elde ettiğinde Mutlak İyi’ye daha 

yakın olmaktadır.  Nitekim Fârâbî tarafından mutluluğun salt iyilik olduğu, “Mutluluk 

(sa’adet) salt iyilik (hayr) tir.206 şeklinde ifade edilmektedir. 

 
203 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 145; Fârâbî bu durumu şöyle izah etmektedir; “Mutluluğu elde 

ettikten sonra, onu kendisinden başka bir amaca yöneltmeye asla gerek duymadığımızı neticede 

anladığımıza göre, mutluluğun hiçbir zaman başkasından dolayı değil, bizzat kendisinden dolayı tercih 

edildiği ortaya çıkmıştır. Bundan, mutluluğun, iyi şeylerin en çok tercih edileni, en büyüğü ve en yetkini 

olduğu ortaya çıkar.”146. 
204 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 65. 
205 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 166; Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 1145-1148. 
206 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 84. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

52 

Fârâbî’nin ahlâk sisteminde mutluluk, insanın yalnızca bu dünyada ulaşabileceği 

bir netice olarak görülmemektedir. Ona göre bu dünyada mutluluğu elde edebilen insan, 

ahiret hayatında da mutluluğu elde edebilir ve sonsuza kadar bu hayatı sürdürebilir. Bu 

anlamda dini literatürde yer alan saâdetü’l-dareyn kavramının Fârâbî’de de anlam 

bulduğu görülmektedir. Nitekim filozof insanın erdemli fiillerle, yaşadığı dünyada elde 

edebileceği mutluluğa ahirette de ulaşabileceğini ifade etmektedir. Bununla birlikte 

saadetü’l-dareyn olarak ifade edilen, hem bu dünyada hem de ahirette mutluluğa 

ulaşmak Fârâbî’de insan için en yüksek iyi anlamına gelmektedir. Böylece insanın nihaî 

hedefi olan mutluluğun en yüksek iyi olarak ifade edilmesi, bu ikisi arasındaki 

varoluşsal ilişkiye işaret etmektedir.207  

 

4.2.2.2. Ahlâkın Oluşumunda İyiliğin Rolü 

 

Gerek genel felsefe tarihinde gerekse İslam Felsefe geleneğinde filozofların 

diğer konuların yanı sıra ahlâka özel bir ehemmiyet atfettikleri görülmektedir. Ahlâk, 

insanda kalıcı olan, yerleşmiş, kökleşmiş ve insanın doğal bir uzantısı haline gelmiş 

ilkeler ve iradeli davranışlar bütünü olarak ifade edilebilir. Bu anlamda insanda yer 

edindiği için, insan nefsinden eylemlerin kolay bir şekilde çıkmasını sağlayan meleke 

olarak tanımlanmaktadır.208  

İslam Felsefesinin kurucu filozofu Fârâbî, gerek ilmî bir disiplin, gerekse bir 

yaşam biçimi olarak ahlâka büyük önem vermiştir. O bu konudaki görüşlerini genel 

olarak metafizik, psikoloji, ahlâk ve siyaset gibi konuları içine alan eserlere serpiştirerek 

ele almaktadır. Ona göre ahlâk, fiillerin ve nefse arız olan şeylerin iyi ya da kötü 

olmasına vasıta olan yani insanın iyi ve kötü eylemleri yapmasını sağlayan şeydir.209 

Buna bağlı olarak ahlâk ilmi de iyi ve kötünün ne olduğunu ortaya koymakta ve 

erdemin ne olduğunu araştırmaktadır. Filozof, ahlâkı teorik ve pratik olmak üzere iki 

boyutuyla ele almaktadır ki teorik boyutu İslam felsefesinde hikmet-i nazarîye, pratik 

boyutu ise hikmet-i ameliye olarak bilinmektedir.  

Bir kurallar ve ilkeler bütünü olarak ahlâkın kaynağı söz konusu olduğunda, 

bazen toplumun belirlediği değerler sistemi bazen de din gündeme gelmektedir.210 

Fârâbî’de ise ahlâkın izleri, ilahî âlemden gayri ilahî alana uzanmaktadır. Buna göre 

Fârâbî felsefesinde ahlâkın kökeni varlığın da kaynağı olan Mutlak İyilik’e 

dayanmaktadır. Nitekim Mutlak İyilik olan Tanrı’nın iyiliği, varlık üzerine taşmakta ve 

bunun insanın pratik hayatında düzenin, huzurun ve mutluluğun temeli olan ahlâk 

şeklinde tezahür ettiği görülmektedir.  

 
207 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 65 ve 113; Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 84. 
208 Ahmet Hamdi Akseki, Ahlâk İlmi ve İslâm Ahlâkı (Ankara: Nur Yayınları, 1979), 28; Mehmet S. 

Aydın, “Ahlâk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 2/10-12. 
209 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, çev. Hanifi Özcan (İstanbul: MÜİFV Yayınları, 2017), 149. 
210 Cevizci, Etik-Ahlâk Felsefesi, 17. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

53 

Fârâbî, iyi ahlâkın sonradan kazanıldığını ifade eder, bu sebeple ahlâkî niteliğini 

yahut ahlâkî kimliğini kendisi inşa eden insanın iyiyi ve kötüyü doğru bir şekilde ayırt 

etmesi gerekli görülür. O, kişinin istemli davranışları yahut tercihleri sonucu ortaya 

koyduğu fiillerin gerçek ve hakiki anlam ifade edeceğinin altını çizer ve iyi eylemler 

ortaya koyan insanda bunun kendi iradesiyle gerçekleşmesini ister. Bununla birlikte 

Fârâbî, insanın ahlâkî kimliğini inşa ederken alışkanlık kavramına dikkat çekmekte ve 

alışkanlığı, bir şeyin sürekli yapılması olarak açıklamaktadır. Buna göre insan iyi ahlâkı, 

iyi davranışların uzun süre sık tekrar edilmesiyle kazanır ve böylece nefsine yerleşir.211  

Fârâbî, ahlâk görüşlerini insanın tabiatını ve gayesini dikkate alarak ortaya 

koymaktadır. Ona göre kendi varlığında yetkinleşmek isteyen insanın, tabiatına uygun 

bir şekilde hayatının amacını bilmesi ve buna uygun yaşaması gerekmektedir. Nitekim 

Fârâbî bu hususu, “Çünkü her varlık, varlık düzenindeki özel konumuna uygun olarak 

gerçekleştirme imkanına sahip olduğu en yüksek kemale erişmek için meydana 

getirilmiştir.” şeklinde izah eder.212 Bu bağlamda Fârâbî’ye göre insanın 

yetkinleşmesini sağlayabilecek olan, erdemli bir hayat tarzıdır ve insanın hayatının 

tamamında erdemi tercih etmesi istenmektedir.  

Erdemler, insanların övülmesine sebep olan ve kendisiyle iyi ve güzel şeyler 

yaptığı nefsi durumlardır. Tahsîlu’s-Saâde’de erdemler; nazarî erdemler, fikrî (düşünme) 

erdemler, ahlâkî erdemler ve amelî sanatlar olarak dört kısımda ifade edilir.213 Burada 

daha ayrıntılı olarak dörde ayrılan erdemlerin Fusûlu’l Medenî’de ise; “Erdemler, ahlâki 

(hulkıyye) ve akli (nutkıyye) olmak üzere iki çeşittir. Akli erdemler hikmet, akıl, akıllılık, 

zeka, anlayış mükemmelliği (cevdetu'l-fehm) gibi akli kısmın erdemleridir. Ahlâkî 

erdemler ise, iffet, şecaat, cömertlik, adalet gibi arzuyla ilgili kısmın (el-cüzü'n-nüzûî) 

erdemleridir. Aşağılıklar da, bunun gibi, iki kısma ayrılır.”214 şeklinde izah edilerek 

ikiye ayrıldığı görülür. Tasniflere bakıldığı zaman Fârâbî’nin erdemi temelde bir teorik 

bir de pratik yönüyle ele aldığı görülmektedir. Bu bağlamda erdemler, insanın iyi ve 

doğruya dair bilgisini eyleme dönüştürmesi anlamına gelmektedir. Zira Fârâbî’ye göre 

erdemli insan teorik bilgisini pratik alanda uygular ve böylece o, teorik ve pratik açıdan 

yetkinliğe sahip olabilir. Tabiatıyla insan, ulaşmak istediği yetkinliği iyi fiillerin pratik 

ifadesi olan erdemler aracılığıyla elde edebilecektir. Bu sûretle erdeme sahip olmak, 

insanın hem bu hayatı hem de ahiret hayatı için önem arz etmektedir. Nitekim Fârâbî’de 

insanın iyi/erdemli eylemleri, ilahî bir kaynağa dayandığı için; erdemler aracılığıyla 

yetkinleşen insan, her iki dünyada mutluluğu elde edebilecektir. Bu ise insanın, yaşadığı 

hayatta erdemli bir yaşam sürmesinin yanı sıra kendi varlığı için iyi olanı bulması 

sebebiyle, yetkinleşerek Mutlak İyilik’e yaklaşması anlamını taşımaktadır. 

 
211 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 150-151. 
212 Fârâbî, Tahsîlu’s-Sa’âde, çev. Ahmet Arslan (İstanbul: İş Bankası Yayınları, 2018), 36. 
213 Fârâbî, Tahsîlu’s-Sa’âde, 2018, 23. 
214 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 53. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

54 

Fârâbî’nin ahlâk sisteminde insan, nihai gayesi olan mutluluğa ancak erdemler 

sayesinde ulaşabileceğinden, erdem kavramı önemli bir yere sahiptir. Söz konusu 

erdemlere sahip olabilmek için filozofa göre ilk olarak, insan nefsinin sağlıklı olması 

gerekir ki bu insanın iyi fiiller ve güzel işler yapması anlamına gelmektedir. O halde 

insanın erdemi, iyi fiiller işlemesidir. Bu erdemlerin de, tıpkı iyi ahlâkın alışkanlık 

haline gelmesi istendiği gibi, insan hayatında sürekli bir biçimde her zaman yer alması 

istenir. Tabiatıyla ahlâklı olmak için gerekli görülen erdem, iyi eylemleri tercih etmek 

anlamını taşıdığı için; ahlâklı olmak, iyi fiillerin sürekli işlenmesi anlamına 

gelmektedir.215 Yani ahlâkın varlığından söz edilebilmesi için insan fiillerinin iyi 

niteliğini taşıması gerekir. Öyleyse Fârâbî’de, iyi veya iyiliğin, ahlâkın mahiyetini teşkil 

ettiği ortaya çıkmaktadır.216 Bu sebeple Fârâbî’ye göre erdemli hayat sürdürmek, ahlâklı 

yaşamak ve ahlâklı yaşamak ise iyiliğin insan hayatındaki hakimiyeti demektir. Zira 

ahlâk, insanın iyiliğinin dışa vurum aracıdır.  Bu sebeple insanı, nihai gaye olan 

mutluluğa götürecek yol ahlâklı olmaktan geçmektedir.   

Fârâbî’de erdemler iyi fiiller, bu iyi fiiller ise bulunduğu şartlara göre takdir 

edilen mutedil fiillerdir.217 Bir fiilin ölçütü, içinde bulunduğu durumun şartlarına göre 

belirlendiği için filozofa göre her fiilde orta yani mutedil olan, içinde bulunduğu durum 

ve şartlara kıyasla orta olandır. Buna göre erdemler de, ifrat ve tefritten uzak olarak, 

nefsin orta durum ve melekeleri olarak ifade edilmektedir. Demek ki iyi fiiller, mutedil 

fiiller; erdemler ise nefsin mutedil melekeleridir. Bu durumda insanın ahlâklı olması, 

mutedil melekelerle mutedil olan fiilleri tercih etmesidir.218  

Mutedillikten uzak olmak, ifrat veya tefriti ifade ettiğinden iyi ahlâkın meydana 

gelmesi mümkün değildir, bu ise esasen kötü ahlâkın ortaya çıkması demektir. Fârâbî 

bunu, “İyi ahlâkı meydana getiren fiiller ancak “orta” bir durumda bulunduklarında 

onu meydana getirebilirler… Fiiller orta olduklarında iyi ahlâkı meydana getirirler.” 

şeklinde ifade eder.219 İnsanın, kendi fiillerinin iyi olup olmadığını değerlendirebilmesi 

mümkün görülmektedir. Bunun için, hangi fiilin haz verdiğini ve eziyet vermediğini 

düşünerek sahip olduğu ahlâkın niteliğini öğrenebilecektir. Söz konusu ahlâk, iyi bir 

ahlâk ise korunmalı, kötü bir ahlâk ise ondan kurtulması gerekir. İnsan tıpkı doktorun 

bedendeki hastalığı tedavi etmesi gibi nefsi hastalıklarını da tedavi etmelidir. Bunun için 

kötü ahlâkın kaynağı tespit edilerek, bir eksiklik veya aşırılık durumu varsa mutedil hale 

getirilmesi gerekmektedir.220  

 
215 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 56-57; Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 150-151. 
216 Ahlâk kavramı müspet manasıyla kullanılmakta ve ahlâk ifadesiyle esasen ve olması istenen iyi ahlâk 

kast edilmektedir. 
217 Bk. “Çünkü fiillerin kemiyetlerinin, sayı ve miktar bakımından; keyfiyetlerinin, şiddet ve zayıflık 

bakımından fiilin faili, objesi ve sebebiyle münasebetine, zaman ve yere göre takdir edilmesi gerekir.” 

Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 60. 
218 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 58. 
219 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 152. 
220 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 155-156. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

55 

İnsanın, özü itibariyle iyiye, güzele ve doğruya meyyal olması sebebiyle, kendi 

yapısıyla erdemin uyum içinde olduğu görülmektedir. Tabiatıyla insan erdemli fiilleri 

işlemeye bilkuvve mütemayildir. Zira Fârâbî’ye göre aslolan iyiliktir ve kötülük 

fer’îdir.221 Buna göre ilahi tabii doku yahut fıtrat, bozulmadığı takdirde iyiliğe daha 

mütemayildir. Diğer taraftan tabiatı itibariyle iyiye/ iyiliğe mütemayil olan insanın 

ahlâklı kabul edilebilmesi için, erdemli eylemleri bilfiil ortaya koyması gerekmektedir. 

Nitekim Fârâbî insanın erdemli fiilleri işlemeye bilkuvve yatkın olmasının bir 

erdemlilik hali olarak nitelenemeyeceğini vurgulamaktadır. O halde bilen ve eyleyen 

insanın ahlâkî yönünden söz etmek mümkündür.222   

Fârâbî’ye göre hiçbir insan, ilk andan itibaren mükemmelliğe, ahlâkî ve akli 

bütün erdemlere haiz olarak yaratılmamıştır. Genel olarak her insan belli erdemlere 

mütemayildir. Ancak bu genelin dışında kalan bazı kişilerin varlığı da söz konusudur. 

Bu bakımdan, Fârâbî’ye göre bütün erdemlere doğuştan haiz olan ve onları adet haline 

getiren insanların erdemi, çoğu insanda bulunan erdemlerden daha üstün kabul 

edilmektedir. Bu insanlar, erdemleriyle insandan daha üstün bir sınıfa yükselirler ve 

ilahi insan olarak adlandırılırlar. Öyleyse insanın iyi fiilleri işleyerek erdeme sahip 

olmasıyla, ilahi olanla irtibatının kuvvetlenmesi arasında bir ilişkinin varlığı söz konusu 

olmaktadır. Bu anlamda insan, iyi fiiller işleyerek erdeme sahip olunca ilahi yönü 

güçlenmekte ve ilahi olanla irtibatının kuvvetlendiği kabul edilmektedir. Böylece 

insanın iyilikle olan varoluşsal ilişkisi ortaya çıkmakta ve ifade edildiği üzere, o 

erdemle, ilahi yönünü güçlendirerek Mutlak İyi’ye yaklaşmaktadır. 223   

Fârâbî’ye göre zikredilen bu ahlâkî fiiller, akli bir süreç neticesinde ortaya 

çıkmaktadır. Bu süreçte, iyi fiilleri ortaya çıkaran mükemmel düşünme gücü olan ameli 

hikmet, Fârâbî tarafından şu şekilde tanımlanmaktadır; “Ameli hikmet (et-ta'akkul); ister 

mutluluk olsun, isterse mutluluk elde etmek için gerekli olan bir şey olsun, bir insan için 

gerçekten büyük bir iyilik, erdemli ve şerefli bir amaç meydana getirmek için yapılan 

şeyde en mükemmel ve en iyi şeyleri ortaya çıkarma ve mükemmel düşünme gücü (el-

kudratu)dür”224 Beşerî iyilikleri elde ederek nihai mutluluğa ulaşmak için, fiilin ortaya 

çıkma sürecinde gerekli olan ameli hikmettir. Ahlâkî fiilin ortaya çıkmasında iyi olan 

fiillerin tercih edilmesi, ameli hikmetin bu konudaki mükemmelliğinden dolayıdır. 

 
221 “Hayır ve nizam, kâinatta bizzat maksuddur. Şer ise vücutları zaruri olan birtakım eşyaya lahik olup o 

eşya hayır ve insanların ona uyması zaruri olduğu için dolayısıyla maksuddur.” Fârâbî, Deavi Kalbiye, 

127. ve “Kötülük asla mevcut değildir; bu âlemlerden herhangi bir şeyde de, genel olarak, varlığı asla 

insan iradesi ile olmayan şeylerde de; fakat onların hepsi iyidir.” Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 99. ve “Her 

olup biten Allah’ın kaza ve kaderiyledir. Kötülükler de O’nun kaza ve kaderiyledir. Çünkü eşyada 

bulunması gereken kötülükler izafidir; kötülükler, değişen (süfli) âlemle ilgilidir. Bunların arızi olarak 

yararları vardır, çünkü kötülükler olmasaydı iyilikler çok ve sürekli olmazdı. Şayet gerekli olan azıcık 

kötülükten sakınılarak büyük bir iyilikten vazgeçilirse, bu durum kötülüğün çoğalmasına yol açar.” 

Fârâbî, Uyunü’l- Mesail, 126.  
222 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 54-55. 
223 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 55 ve 124. 
224 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 74. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

56 

Nitekim insan ameli hikmet aracılığıyla iyiyi tercih etmektedir. Fârâbî’ye göre ameli 

hikmet tecrübeyle kazanılmaktadır ve ameli hikmetin birçok çeşidi vardır.225  

Aklî sürece dayanan her fiil ahlâkî bir nitelik kazanmamaktadır. Bir fiilin ahlâkî 

niteliğe sahip olabilmesi için, akli bir sürece dayanmasının yanı sıra taşıması gereken 

bazı şartlar vardır. Buna göre Fârâbî insanın, fiillerinin iyi veya kötü olması, nefsine arız 

olan şeyler ve ayırt etmesi olmak üzere üç durumdan dolayı övüldüğünü veya 

kınandığını ifade eder. Bu üç durum istenilen ve olması gerektiği hal üzere olduğunda 

insanda ahlâkî fiiller teşekkül eder ve bu sayede mutluluğu elde eder.226 Bu şekilde 

mutluluğa ulaşması mümkün görülen insan için; iyiyi iyi olduğu için tercih etme, iyi 

fiili gönüllü ve isteyerek yapma ve hayatı boyunca iyi fiilleri tercih etmesi, onun 

mutluluğu kazanmasını sağlayan fiillerde bulunması gereken şartlardır.227 Bu sûretle 

Fârâbî’nin, insanda ahlâkî fiilin meydana geliş sürecinde iradeye ve gönüllülük haline 

vurgu yaptığı görülmektedir. Böylece insanın bilinçli tercihi sonucu ortaya koyacağı fiil 

istenilen nitelikte bir iyilik halini ifade edecek ve bu da onun mutluluğa ulaşmasını 

sağlayacaktır. Nitekim insan, nihai gaye olan mutluluğa iyi ahlâk aracılığıyla 

ulaşılabilmektedir.  

İnsanın iyi fiilleri tercih etmesi, onu bu noktada yetkinleştirecek ve daha fazla iyi 

fiiller ortaya koyacaktır. Bu bir anlamda da ahlâkî kişiliğini kendisi inşa eden insanın, 

ilahi varlıktan payının artması anlamına gelmektedir. Zira ahlâkın ifadesi olan iyinin 

insan fiilleriyle tercih edilmesi, insanı iyiliğin kaynağı olan Salt İyilik’e yaklaştıracaktır. 

Böylece insanın ahlâkî inşa sürecinde ilahi olandan payının artmasının yanı sıra görünen 

yönüyle de hayatında iyi fiiller hâkim olacaktır. Bu insanın ameli hikmetle davranışlar 

ortaya koyması anlamına gelecektir. Ameli yönü gelişen insan, ameli yetkinliği elde 

edecek, bunun içinse nazarî hikmetten faydalanarak o alanda da yetkinleşecektir. Bu ise 

yani nazarî ve ameli yetkinliğin tek kişide bir araya gelmesi ise insanın nihai gayesi 

olan mutluğu elde etmesi anlamına gelecektir.228  

 

4.2.2.3. Siyaset Kültürü ve İyilik  

 

Sözlük anlamı itibariyle “insan topluluklarını yönetme sanatı” anlamına gelen 

siyaseti,229 insanların bir arada yaşayıp iyilikleri elde edebilmeleri için, uygun ve gerekli 

koşulların sağlanmasını mümkün kılan birtakım faaliyetlerin, örgütlenme yoluyla 

yürütülmesi şeklinde ifade etmek mümkündür. Fârâbî felsefesinde siyaset, en yüksek iyi 

 
225 Örneğin, “Mutluluğu elde etmede iyi ve gerekli olan zenginlik, büyüklük vb. beşerî iyilikleri elde etmek 

sûretiyle, üstün bir maişete kavuşmak için gerekli olan en iyi ve en üstün şey üzerinde düşünme 

mükemmelliği de bunlardan biridir. Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 75.  
226 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 148. 
227 Fârâbî, Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde, 147-148. 
228 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 95; İbrahim Çetintaş, Aksiyoloji Yazıları (Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2022), 89. 
229 Murat Köse, Siyaset (İstabul: TDV Yayınları, ts.), “Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi”. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

57 

olan mutluluğun nasıl elde edileceğini gösteren sanattır. Bu bağlamda, en yüksek iyiye 

ulaşmak isteyen insan, kendisini bu amaca ulaştıracak fiillerin ne olduğu üzerine 

düşünerek teorik alanda bazı ahlâki ilkeler belirlemiştir. Ahlâkî ilkelerin toplumsal 

düzeyde pratik anlamda uygulanabilmesi için siyaset sanatı gerekli görülmüştür. Buna 

göre siyaset sanatı, iyiliğin toplumsal düzeyde hâkim olmasını sağlamaya çalışarak 

gerekli düzenin, uygun koşulların temin edilmesi için faaliyet göstermektedir.  

Mahiyeti itibariyle toplumsal bir varlık olan insanın ahlâkî gelişimini 

gerçekleştirip yetkinleşebilmesi ancak toplum içinde mümkün olabilmektedir. Zira 

insan, toplumsal bir varlıktır ve her insan ferdi olarak bir yönden eksiklik ifade 

etmektedir. İnsanın kendinde ferdi anlamda bulunan bu eksikliği, toplum içinde yahut 

toplumla birlikte gidermesi mümkün hatta gereklidir. Fârâbî bu gerekliliği şöyle ifade 

etmektedir; “Bundan dolayı insanın, tabii fıtratına kendisinden dolayı sahip kılındığı 

yetkinliğe ulaşması, ancak her birinin her birine ihtiyaç duyduğu şeylerden birini temin 

edeceği tarzda yardımlaşma içerisinde olan pek çok grubun/cemaatin bir araya 

toplanmasıyla mümkün olur.”230 Nitekim Fârâbî’ye göre bir insanın her yönden tam ve 

mükemmel olması mümkün olmadığından her insanın, yapısında bulunan 

mükemmellikle toplumun bir parçasını teşkil etmesi gerekmektedir. Böylece ortaya 

çıkan düzen içerisinde insanın, iyi fiiller işleyerek yetkinleşebilmesi mümkün hale 

gelecektir. 231 

İnsanın sahip olduğu yapı ve bir arada yaşama gerekliliği, toplumsal bir 

düzeninin varlığını gerekli kılmaktadır. Fârâbî’ye göre bu düzen içerisinde şehirde 

erdeme en yüksek derecede sahip olan kimse sultan/devlet adamıdır.232 Bu yöneticinin 

görevi, tıpkı bedenleri tedavi eden doktor gibi, toplumdaki bozuk insan nefislerinin 

hastalıklarını tedavi ederek erdemlerin nefse yerleşmesini sağlamaktır. Ancak doktor iyi 

veya kötü fiilleri yapması fark etmeksizin bedendeki hastalıkları tedavi ederken; 

yönetici nefsi iyi fiiller yapması için tedavi eder. Bu noktada Fârâbî, yöneticinin 

görevini ve nefis hakkında bilmesi gerekenleri açıklarken, fiillerin kendisinden sadır 

olduğu insan nefsine bilhassa vurgu yapmaktadır. Buna göre yönetici insan nefsini 

tedavi edebilmek için öncelikle nefs, nefsin kısımları ve nefsteki noksanlıkların kaynağı 

gibi hususlar hakkında bilgiye sahip olmalıdır ki233 bu suretle şehir halkının nefsine 

erdemleri yerleştirebilmesi mümkün olacaktır.  

 
230 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 188. 
231 Çetintaş, Aksiyoloji Yazıları, 91. 
232 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 56. 
233 Fârâbî bu durumu “nefsleri tedavi eden devlet adamı (el-medenî) ve sultan (el-melik)ın da, bir bütün 

olarak nefsi, nefsin kısımları (ecza)'nı, nefsde ve onun kısımlarının her birinde meydana gelen noksanlık 

ve aşağılıkları, bunların nereden ve birinden ne miktarda meydana geldiğini, insanın, kendileriyle iyi 

işler yaptığı nefsin durumlarının neler olduğunu ve sayılarını, şehir halkından aşağılıkların nasıl 

uzaklaştırılması gerektiğini, şehir halkının nefsinde onları (yani erdemleri) yerleştirecek ustalığı (el-hile) 

onların, şehir halkı arasında, yok olmayacak şekilde, korunmasını sağlayacak muamele metodu (vechü't-

tedbir)nu bilmesi gerekir. Fakat sadece sanatında ihtiyacı kadar doktorun beden, marangozun tahta, 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

58 

Fârâbî’ye göre gerçek yönetici, halkının gerçek mutluluğu elde etmesi için 

çalışan kişidir. Zira yöneticiliğin asıl gayesinin bu olduğu ifade edilmektedir.234 Yönetici 

bu gayeyi yerine getirirken, âlemde var olan düzeni kendine örnek almalıdır. Bu durumu 

Fârâbî şöyle açıklar; “Kısaca onun [yöneticinin], [a] mevcutların sınıflarına verdiği 

şeyler hususunda ve [b] mertebesine göre âlemlerin her bir sınıfında ve bütün 

mevcutlarda tabiî iyiliklerin gerçekleşmesi için onlara yerleştirdiği doğal eğilimler, 

fıtratlar ve tabiî hey’etler aracılığıyla âlemdeki olayları nasıl yönettiği hususunda 

Allah’ı örnek alması âlemin müdebbirinin tedbirini takip etmesi gerekir. Böylece o da, 

ulusların ve şehirlerin her birinde liyakat ve mertebesine göre öngördüğü iradî 

iyiliklerin gerçekleşmesi ve bu sayedeki şehir ve uluslardaki toplulukların bu hayatta ve 

ahiret hayatında mutluluğa ulaşması için, şehirlere ve uluslara onlara [Allah’ın 

yerleştirdiklerine] karşılık gelen sanatları, iradî hey’et ve melekeleri yerleştirir.”235 O 

halde Fârâbî’ye göre yöneticinin görevi, iyiliğin toplumsal düzeyde temin edilmesi için 

faaliyet göstermektir. O, âlemdeki nizamı örnek alarak insanların nefslerini tedavi 

etmeli ve iyilikleri yerleştirmek için çalışmalıdır.  

İyilik insanın nihai gayesi olduğundan, bunu insanlar arası teminde görevli olan 

devlet başkanlığı, en yüksek sanat olarak kabul edilmektedir. Bu bağlamda sultanlık 

sanatı yahut siyasi sanat, yöneticinin görevine yüklenen önem dolayısıyla şehirdeki 

diğer sanatlar arasında en üstün olanıdır. Fârâbî bu durumu mimarlar arasında baş 

mimarın durumuna benzeterek açıklar.236 Şehirdeki diğer sanatlar siyasi sanatın amacını 

gerçekleştirmek için iş yapmaktadır. 

Öyleyse, Fârâbî erdemli şehrin inşasında da iyiyi/iyiliği temele alarak düzeni 

tesis etmektedir. Kurulan erdemli şehirde yöneticinin görevi insan nefislerini tedavi 

ederek iyi fiiller işlemesi için çalışmak olduğundan burada insan hayatını şekillendiren 

temel ölçünün iyilik olduğu ortaya çıkmaktadır.237 Bu anlamda Fârâbî yöneticinin 

yapması gerekenleri iyiliğe vurgu yaparak şu şekilde izah etmektedir; “Şehrin 

yöneticisinin de, şehrin parçalarından her birine iyilik kazandıran şeyi, ne bütün şehre, 

ne de şehrin parçalarından herhangi birine zarar veren, bilakis genel olarak şehre ve 

şehre yararlılık derecesine göre bu parçalardan her birine yararlı olan bir iyilik haline 

getirmeyi araştırmak sûretiyle, ister bir insan gibi küçük, ister bir aile gibi büyük bir 

parça olsun, şehrin parçalarından her birinin işini idare etmesi onu tedavi etmesi; 

bütün şehirle ve şehrin diğer parçalarından her biriyle münasebetine göre, onu iyiliğe 

kavuşturması gerekir.”238Demek ki yöneticinin görevi, insanların iyiliği tercih etme 

 
demircinin demir hakkında bilmesi gerektiği gibi, devlet adamı ve sultanın da nefs hakkında bilmesi 

gerekir.” şeklinde izah etmektedir. Fârâbî, Fusûlü’l-Medeni, 49 ve 47. 
234 Fârâbî, Fusûlü’n-Müntezea, 52. 
235 Fârâbî, Kitâbü’l-Mille, 68. 
236 Fârâbî, Fusulu’l Medeni 48 
237 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 47-48; Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 188. 
238 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 62-63. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

59 

imkanına sahip olduğu şartları temin etmek için hem şehrin hem de insanların idaresini 

sağlamaktır.  

Devlet, insanın yetkinleşebilmesi için gerekli olan iyi fiillerin ortaya 

konulmasına zemin hazırlayan bir yapıdır. Bu bağlamda insanlar ve onların oluşturduğu 

toplumsal yapının bir gereği olan devletler kuruluş amaçlarına göre farklı gruplara 

ayrılmıştır. Fârâbî’nin siyaset felsefesinde, hâkim olan ahlâkî yapıya göre erdemli, fasık, 

dalalette olan ve cahil olmak üzere dört devlet şekli bulunmaktadır. Bunlar yani erdemli 

ve diğer toplumlar arasındaki ayrım, temelde insanların ve yönetimlerin, ahlâkî alandaki 

niteliksel farklılıklarına dayanmaktadır. Buna göre erdemli devlet dışındaki devlet 

halkları, iyiyi iyi olduğu için tercih etmezler ve zenginlik, mevki gibi farklı şeyleri nihai 

gayeleri edinip, bunları elde etmeye çalışırlar. Dolayısıyla bu yönetimler ve halkları, 

iyiye ulaşabilmekten uzak olmalarının yanı sıra nihai gaye olan mutluluğu da elde 

edemezler.239 Cahil şehirlerin zıddı olan erdemli şehirler ise Fârâbî’nin kendi 

ifadeleriyle şöyle tarif edilmektedir. “Erdemli şehir, onların nazarında, halkı en uzak/en 

son mutluluk olan son yetkinliğe ulaşmada birbiriyle yardımlaşan [şehirdir]. Bundan 

dolayı, sâir şehirlerin [halkının] değil, hâsseten onun halkının birtakım erdemlere 

sahibi olması lazım gelir.”240 Öyleyse erdemli şehrin isimlendirmesi de dahil olmak 

üzere bu ifadeler bize, erdemli şehrin yönetimine ve insanların eylemlerine rengini 

veren temel ilkenin iyilik olduğu göstermektedir. Zira Fârâbî iyilik eksenli bir şehir inşa 

etmiş ve insan topluluklarını yahut yönetim biçimlerini iyiliğe yakınlıklarına göre 

sınıflandırmıştır.  

Fârâbî’ye göre iyi fiillerden teşekkül eden erdem kavramı, bir şehir yahut devlet 

için düşünüldüğünde, iyiliğin hâkim olduğu şehir/devlet düzeni ortaya çıkmaktadır. 

Buna göre iyiliğin topluma hâkim olması yahut fertlerin bunun için çalışması ve özü 

iyilik olan erdem kavramının kendine sistematik bir temel bulması, Fârâbî’nin siyaset 

felsefesinde iyilik olgusunun metafizik boyutuna işaret etmektedir. Bir başka ifadeyle 

filozofun siyaset felsefesinin metafizik kökenleriyle irtibatın sağlandığı temel unsurun 

iyilik olduğu ortaya çıkmaktadır. Nitekim erdemli şehrin de üzerine tesis edildiği bu 

temel iyilik olmaktadır. Tabiatıyla siyasetin metafizik karakteri iyilik üzerinden inşa 

edilmektedir. Demek ki yöneticinin âlemdeki iyilik nizamını örnek alarak şehirdeki 

düzeni kurması gerekliliği, şehir halkından iyilikleri engelleyen nefsleri tedavi etmekle 

görevli olması gibi hususlar; siyaset ve metafizik kökenleri arasındaki irtibatın iyilik 

üzerinden sağlandığını ortaya çıkarmaktadır.  

Erdemli topluluklar, insan için gerçek nihai gayeyi hedef edinirler ve bu gayeye 

ulaştıracak olan iyi fiilleri tercih ederler. Bu topluluklar, nihai gayelerini elde etmek için 

iyinin/iyi fiillerin gerçekleştirilme imkanına sahip olduğu ve bunun toplumsal düzeyde 

uygulanabildiği topluluklardır. Bir başka ifadeyle, ayırt edici bir nitelik olarak erdemli 

 
239 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 206-208. 
240 Fârâbî, Fusûlü’n-Müntezea, 50. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

60 

şehirde iyilik, toplumsal düzeyde gerçekleştirilebilme imkanına sahiptir. İyiliğin toplum 

hayatında hâkim ve sürekli olmasını sağlamak için de tüm şehir halkı ve yöneticiler 

çalışmalıdır.241 Diğer taraftan iyiliğin hâkim olduğu erdemli şehirde yaşamak, insanın 

dinî literatürde saadet-i dareyn olarak ifade edilen iki dünya mutluluğunu elde etmesini 

mümkün kılacaktır. Bu ise, iyilikler aracılığıyla elde edilen mutluluğun yalnızca bu 

dünyayla sınırlı olmayıp ahiret hayatı içinde geçerli olması, iyiliğin insan için varoluşsal 

bir mahiyete sahip olduğunu göstermektedir.242   

İlk yetkinlik, insanın erdemli fiilleri yalnızca bilmesi değil bizzat yapmasıdır. 

İnsanlar bu ilk yetkinlik sayesinde mutlak iyi olan son yetkinliği yani son mutluluğu 

elde ederler. Erdemli şehrin sakinleri de son mutluluğu elde etmek için karşılıklı 

yardımlaşmada bulunarak243 ve bireysel anlamda son yetkinliği elde etmek için çaba 

gösterirken aynı zamanda toplumsal anlamda da şehrin bütününe ve düzenine hâkim 

olan karşılıklı yardımlaşmayı sürdürürler.244 Böylece onlar, bir yandan mutluluğu elde 

etmek için çabalarken diğer yandan şehre iyiliğin / iyilik düzeninin hâkim olmasını 

sağlamaktadırlar. Bu bakımdan erdemli şehirler, insanın yetkinleşebilmesi ve iyiliği elde 

edebilmesi mümkün olan ve bunlar için yeterli imkana ve düzene sahip olan şehirlerdir. 

Dolayısıyla erdemli şehrin temel birleştirici unsuru yahut kurucu gücü iyilik olmaktadır. 

Bu anlamda iyiliğin insan hayatında bireysel anlamının yanı sıra toplumsal anlamda da 

büyük bir öneme ve yere sahip olduğu görülmektedir. Bununla birlikte iyiliğin insanın 

toplumsal varlık yönüne de hitap etmesi ve dahi onu düzenlemesi, Fârâbî sisteminde 

önemli bir yer tuttuğuna işaret etmektedir.   

Fârâbî’ye göre mutluluğa tek başına yaşayarak ulaşılmaz zira insanın toplumsal 

yönü onun mutluluğu elde etmesini mümkün kıldığından mutluluk, ancak toplum içinde 

ulaşılabilir bir gayedir. Bunun yanı sıra mutluluğa ulaşabilmek için tüm kötülüklerin 

ortadan kaldırılıp, iradi ve tabii iyiliklerin tamamının elde edilmesi gerekir. O halde 

mutluluğun elde edileceği yer Fârâbî’de erdemli şehirdir. Bundan dolayı şehrin 

yöneticisinin görevi; kötülüklerin şehirden kaldırılması ve şehrin bölümleri arasındaki 

uyumun sağlanması için; halkın birbirleriyle iş birliği yaparak iyilikleri elde edebileceği 

düzeni kurmaktır. İşte şehir halkı böyle bir düzende iyilikleri elde etme imkânı 

bulacaktır.245 Bu noktada erdemli şehirde yaşayanların da yapması ve bilmesi gereken 

şeyler vardır ki Fârâbî bunu şu şekilde izah etmektedir; “Erdemli şehir halkından her 

 
241 Bununla ilgili olarak Fârâbî,“Gerçek sultan, kendisiyle şehirleri idare ettiği sanatındaki amacı ve 

maksadı, bizzat kendisine ve diğer şehir halkına gerçek mutluluğu vermek olan sultandır. Bu ise sultanlık 

maharetinin (el-mihne el-melikiyye) yegâne hedef ve amacıdır. Erdemli şehirlerin sultanının, mutlulukta 

şehir halkının en mükemmeli olması kesinlikle zaruridir. Çünkü şehir halkının mutluluğunun sebebi odur. 

Onlardan bazıları, bu amaca, şehir halkı için erdemi kullanmak, onlara iyilik yapmak, onları kendilerince 

iyi kabul edilen şeylere kavuşturmak, iyi şeyleri onlar için korumak ve orada onları kendilerinden üstün 

tutmak sûretiyle ulaşırlar. Böylece onlar, büyük şeref elde ederler” Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 66-67. 
242 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 188 ve 214. 
243 Fârâbî, Fusûlü’l-Medenî, 69. 
244 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 188. 
245 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 98. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

61 

birinin, varlıkların yüksek ilkelerini, onların mertebelerini, mutluluğu, erdemli şehrin 

birinci derecede yönetimini ve bu yönetimin mertebelerini bilmesi gerekir.”246 Bu 

suretle şehir halkı bildiklerini yapmalı, yönetici de bu doğrultuda onları 

yönlendirmelidir.  

İnsanların toplumsal yardımlaşma ile mutluluğu elde edebileceği ifade edilmişti. 

Erdemli şehir, sağlıklı bedene benzetilir. Bedenin her bir parçasının, beden için gerekli 

ve farklı derecelerde öneme sahip görevleri yerine getirmesi gibi erdemli şehirdeki fıtrat 

bakımından birbirinden farklı olan bu insanlar da, toplum için şehirde erdemli bir 

düzenin sürdürülmesi adına farklı derecede öneme sahip görevleri yerine getirirler. Bu 

noktada insanların sahip olduğu yetkinlik doğrultusunda; halkın tamamının yaptığı ve 

her bir mertebeye has olmak üzere iki yönden yapmaları gereken şeyler vardır. Her 

insan bu fiilleri yaptığında iyi ve erdemli bir heyet/fazilet kazanır ve bu fiilleri devam 

ettirdiği sürece heyeti/fazileti artmakla birlikte erdemli olur. İşte erdemli şehir halkının 

mutluluğu elde etmesi bu itibarla mümkün olmaktadır ki zikredilen fiiller yapıldıkça 

insan nefsi yetkinleşerek, iyilikten ve mutluluktan payı artmaktadır.247  

Erdemli şehrin zıddı olan şehirlerden fasık şehir, erdemli şehrin görüşleriyle aynı 

görüşlere sahiptir ancak bu sadece bilmeyle sınırları kalmaktadır ve fiilleri cahil şehrin 

halkının fiilleriyle aynıdır. Onlar gerçek iyiliği gaye edinmezler. Değiştirilmiş şehir ise 

erdemli şehirle hem görüşleri hem de fiilleri aynı olan ancak sonradan bunların 

değiştirildiği şehirdir. Sapkın şehir de görüşleri bozuk olan şehirdir.248 Cahil şehrin halkı 

gerçek mutluluğu bilmez ve ona dair bir fikir bulunmaz onlar hakikî iyilikten uzaktırlar. 

Bunun yerine iyilik ve mutluluk zannettikleri zenginlik, üstünlük ve saygınlık gibi 

aldatıcı hazları ve zannî iyilikleri kendilerine gaye edinirler. Onların içinde bulunduğu 

durum gerçek iyiliğin gerçekleşmesini mümkün kılmaz. Gerçek iyilik ve mutluluğa 

yönlendirildiklerinde ona inanmazlar. Fârâbî’ye göre şehir halkının gerçek iyilikten 

uzak şeyleri kendilerine gaye edinmeleri ve bu konuda yardımlaşmaları onları 

yetkinleşmekten alıkoyar.249  

O halde toplumsal düzeni sağlayan siyasal örgütlenme olan devletin çeşidi ve bu 

devletin halkları iyiliği veya farklı şeyleri gaye edinmeleri ölçüt alınarak bir sınıflamaya 

tabi tutulmuştur. İyiliği gaye edinen şehirler ideal yani erdemli şehirler olurken iyilikten 

uzak olmaları durumuna göre diğer şehirler cahil, fasık ve sapkın şehir olarak 

gruplanmıştır. Fârâbî’nin siyaset felsefesinde devletin yapısına, topluluğun amacına ve 

toplumsal düzene iyiliğin hâkim olması istenilir ve buna göre bir sınıflama yapılır. Bu 

bağlamda dikkat edilmelidir ki erdemli şehir, yalnızca iyiliğin gaye edinildiği şehir değil 

aynı zamana gaye edinilen iyiliğin elde edilme imkanına sahip olan şehirdir. Yani ferdî 

 
246 Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 99. 
247 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 214. 
248 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 210; Fârâbî, Siyâsetü’l-Medeniyye, 122. 
249 Fârâbî, El-Medînetü’l-Fâzıla, 206-207 ve 221-222. 



FÂRÂBÎ'DE İYİLİK KAVRAMI                                                                     Merve TOZ 

62 

anlamda her insan için ve içtimai olarak toplumun tamamı için iyiliğin gerçekleşme 

imkânı mümkündür.  

 



SONUÇ                                                                                                             Merve TOZ 

  63 

5. SONUÇ 

 

İslam felsefesinin sistem kurucu filozofu Fârâbî’de iyilik olgusu, tezimizin 

konusunu teşkil etmektedir. Bu çalışmada iyilik olgusu bağlamında Fârâbî’ye kadar 

gelen felsefi mirası ve bunların Fârâbî’ye etkisini, bunun yanı sıra Fârâbî’de iyilik 

olgusunun ilk olarak metafizik karakteri, varlıkla ilişkisi ve daha sonra iyiliğin teorik ve 

pratik anlamda ilişkili olduğu konuları, çeşitli yönlerden ele alarak, filozofta iyilik 

olgusunu bütüncül bir mahiyette ortaya koymaya çalıştık.  

İyilik kavramı yahut iyilik olgusu, tarihsel süreç içerisinde birçok filozofun 

inceleme konusu olmuştur. Filozof Fârâbî de meseleyle ilgili olarak Antik Yunan’dan 

kendi dönemine kadar gelen mirastan bazı yönleriyle etkilenmiştir. Bu anlamda 

filozofun iyilik anlayışında Platon’un İyi İdeasının ve özellikle Yeni Eflâtuncu 

geleneğin Mutlak İyi kabulünün izlerini takip etmek mümkündür. Bazı yönlerden büyük 

benzerlikler taşıdığını da ifade etmek gerekir. Yeni-Eflâtunculuğun önemli iki temsilcisi 

Plotinus ve Proklos’un var edici ilke olarak aşkın İyilik anlayışları, Fârâbî’de de yer alır. 

Tanrı yahut Bir, Sırf İyilik’tir tabiatıyla Bir ve İyilik özdeştir ve O’nun iyiliği varlık için 

varlık veren bir mahiyete sahiptir. Saf İyilik, bizatihi sahip olduğu iyiliği varlıklara 

akıllar aracılığıyla aktarmaktadır ve âlem onun iyiliğiyle meydana gelmektedir. Plotinus 

ve Proklos’un iyilik anlayışı için zikredilen bu hususların Fârâbî’de de büyük oranda 

benzerliklerle bazen aynılıklarla yer aldığı görülmektedir. Nitekim filozofta da Tanrı, 

Sırf İyilik’tir. O’nun iyiliği var edici bir karaktere sahip olduğundan âlem, iyilikle 

meydana gelmektedir. Bununla birlikte Tanrı-varlık yahut Tanrı-âlem arasındaki ilişkiyi 

açıklamak adına ortaya konulmuş olan Yeni-Eflâtuncu Sudur teorisi de Fârâbî’nin 

âlemdeki iyiliği ve bunun meydana geliş tarzını açıklamasında temel noktayı 

oluşturmaktadır. 

Ancak bu düşünsel etkilenmenin bir taklit olmadığına da dikkat etmek gerekir ki 

sentezci bir filozof olan Fârâbî’nin pek çok özgün olduğu husus vardır. Bu noktada 

Yeni-Eflâtuncu geleneğin Sudur ve İyilik hakkındaki görüşlerinin; Fârâbî’nin tevhide 

dayalı Tanrı anlayışıyla ters düşmemesi hatta büyük benzerlikler göstermesi bu 

etkilenmenin makuliyetini izah eder niteliktedir. Bir başka ifadeyle Plotinus’un 

Enneadlar’ında Bir’i, monist bir perspektiften ele alan izahların ve ontolojik 

temellendirmelerin bulunması, tevhide dayalı Fârâbî felsefesini etkilemesini izah 

etmektedir. 

İslam düşüncesinde iyilik anlayışına Kuran ve tasavvufî perspektiften 

bakıldığında meselenin pratik boyutuna yoğunlaşıldığı görülmektedir. Ancak daha çok 

pratik veçhesiyle ele alınan iyilik olgusunun izleri de yine ilahi kaynaklıdır ve ilahi 

olana dayanmaktadır. İnsanlar için sevgi, cömertlik, adalet gibi birçok husus Mutlak 

İyi’nin lütfu ve yardımı olarak görülmekte ve iyilik kapsamında değerlendirilmekte, 

insandan da Allah’a yaklaşabilmesi için iyi fiiller ortaya koyması istenmektedir. Yine 



SONUÇ                                                                                                             Merve TOZ 

64 

hem dünya hem ahiret hayatında mutluluğu elde etmek isteyen kimsenin iyi eylemler 

yapması gerekli görülmektedir ki bu zikredilenler; her ne kadar iyiliğin pratik veçhesine 

yoğunlaşılsa da esasen insan için varoluşsal bir yapıya sahip olduğunu ortaya 

çıkarmaktadır. 

Fârâbî’nin felsefi sisteminde teorik ve pratik olarak iki yönden ele aldığımız 

iyilik olgusunun kaynağı Salt İyilik olan Tanrı’dır. O’nun, bizatihi sahip olduğu iyilik 

var edici bir karaktere sahip olduğundan, mevcudat kendisinden iyiliğin sadır olmasıyla 

varlık kazanmakta bu sebeple iyilik ve varlık özdeş kabul edilmektedir. Âlemdeki varlık 

düzeni, iyilik düzeni anlamına gelmektedir. Salt İyilik, inayeti aracılığıyla varlığı 

meydana getirmekte ve varlığın sahip olduğu düzeni devam ettirmesi de yine inayet 

aracılığıyla gerçekleşmektedir.  

Mutlak İyilik’in iyiliğinin taşmasıyla âlemdeki aksiyolojik doku inşa edilmekte 

ve iyilik insan hayatında farklı veçheleriyle etkili olmaktadır. Ahlâktan, siyasete, ferdi 

yaşamdan toplumsal yaşama, iyiliğin insan hayatında etkili olduğu pek çok alan 

bulunmaktadır. 

  

 

 



KAYNAKLAR                                                                                                 Merve TOZ 

  65 

KAYNAKLAR 

 

A.E. Affifi. Muhyiddîn İbnu’l-Arabî’nin Tasavvuf Felsefesi,. çev. Mehmet Dağ. Ankara: 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1974. 

Akarsu, Bedia. Mutluluk Ahlâkı -Ahlâk Öğretileri I-. İstanbul: İnkılap, 1998. 

Akseki, Ahmet Hamdi. Ahlâk İlmi ve İslâm Ahlâkı. Ankara: Nur Yayınları, 3. Basım, 

1979. 

Arat, Necla. Etik ve Estetik Değerler. İstanbul: Telos Yayıncılık, 1996. 

Aristoteles. Metafizik -Büyük Şerhi-1,İbn Rüşd. çev. Muhittin Macit. 3 Cilt. İstanbul: 

Litera Yayıncılık, 2. Basım, 2021. 

Aristoteles. Nikomakhos’a Etik. çev. Saffet Babür. Ankara: BilgeSu, 4. Basım, 2012. 

Aristoteles, Aristoteles. Eudemos’a Etik. çev. Saffet Babür. Ankara: BilgeSu, 2. Basım, 

2020. 

Aristoteles, Aristoteles. Magna Moralia -Erdemler ve Kötü Huylar-. çev. Y. Gurur Sev. 

İstanbul: Pinhan, 2019. 

Arslan, Ahmet. Felsefeye Giriş. Ankara: Serbest Akademi, 32. Basım, 2022. 

Arslan, Ahmet. İlkçağ Felsefe Tarih-2 Sofistlerden Platon’a. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2. baskı., 2008. 

Aster, Ernst Von. İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi. çev. Vural Okur. İstanbul: İm 

YayınTasarım, 3. Basım, 2005. 

Aydınlı, Yaşar. “‘El-Îzâh Fi’l-Hayr’l-Mahz’ Ve Onun Tesirini Yansıtan Bir Grup Risâle”. 

Marife Dini Araştırmalar Dergisi 2/1 (2002), 105-128. 

Aydınlı, Yaşar. Fârâbî. İstanbul: İsam Yayınları, 4. Basım, 2019. 

Aydınlı, Yaşar. Fârâbî’de Tanrı-İnsan İlişkisi. İstanbul: İz Yayıncılık, 5. Basım, 2017. 

Bayrakdar, Mehmet. İslam Felsefesine Giriş. Ankara: TDV Yayınları, 12. Basım, 2016. 

Cevizci, Ahmet. Büyük Felsefe Sözlüğü. 2 Cilt. İstanbul: Say Yayınları, 2. Basım, 2020. 

Cevizci, Ahmet. Büyük Felsefe Sözlüğü. 1 Cilt. İstanbul: Say Yayınları, 2. Basım, 2020. 

Cevizci, Ahmet. Etik-Ahlâk Felsefesi. İstanbul: Say Yayınları, 4. Basım, 2021. 

Cevizci, Ahmet. Sokrates. İstanbul: Say Yayınları, 3. Basım, 2011. 

Corbın, Henry. İslâm Felsefesi Tarihi. çev. Hüseyin Hatemî. 2 Cilt. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 12. Basım, 2020. 

Coşkun, İbrahim. “Muhyiddin İbn Arabi’nin Felsefesinde ‘Allah’ Mefhumu”. İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi 21 (2008). 

Cunbur, Müjgan. “Yunus Emre’de İyilik ve Hayır Duygusu”. Türk Vakıf Medeniyeti 

Çerçevesinde Yunus Emre Ve Dönemi. Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü 

Yayınları, 1991. 

Çetin, Hasan. Aristoteles’in, Platon’un İyi İdeasına Ahlâk Felsefesi Bakımından 

Yönelttiği Eleştiriler. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2017. 



KAYNAKLAR                                                                                                 Merve TOZ 
 

66 

Çetintaş, İbrahim. Aksiyoloji Yazıları. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022. 

Çetintaş, İbrahim. İslâm Düşüncesinde Değerler Metafiziği. Ankara: Elis Yayınları, 2. 

Basım, 2019. 

Çubukçu, İbrahim Agâh. “Yunus Emre Ve Din Felsefesi”. A.Ü.İ.F.Y. 19/1-4 (1973). 

Çubukçu, İbrahim Agâh. “Yunus Emre’nin Felsefesi”. A.Ü.İ.F.Y. 25/3-4 (1981). 

Demirkol, Murat (ed.). İslam Ahlâk Esasları ve Felsefesi. Ankara: Bilay, 2018. 

Durak, Nejdet. “Mevlânâ’nın Ahlâk Öğretisinde İyi Ve Kötü Kavramları”. Süleyman 

Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 6 (Şubat 2007). 

Epiktetos. Düşünceler ve Konuşmalar. çev. Özge Özköprülü. İstanbul: İnkılâp Kitabevi, 

2020. 

Epikür. Mektuplar ve Maksimler. çev. Hayrullah Örs. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1962. 

Fahri, Macid. İslam Ahlâk Teorileri. çev. Muammer İskenderoğlu - Atilla Arkan. 

İstanbul: Litera Yayıncılık, 6. Basım, 2021. 

Fârâbî. Deâvii Kalbiye. -Fârâbî- içinde çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan. 

Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940. 

Fârâbî. El-Medînetü’l-Fâzıla. çev. Yaşar Aydınlı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 4. Basım, 

2022. 

Fârâbî. Es-Siyâsetü’l-Medeniyye veya Mebâdi’ül-Mevcûdât. çev. Mehmet S. Aydın vd. 

İstanbul: Büyüyen Ay, 3. Basım, 2017. 

Fârâbî. Et-Talikât. -Fârâbî- içinde çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan. Ankara: 

Kanaat Kitabevi, 1940. 

Fârâbî. Fusûlü’l-Medenî. çev. Hanifi Özcan. İstanbul: MÜİFV Yayınları, 3. Basım, 

2017. 

Fârâbî. Fusûlü’n-Müntezea. çev. Yaşar Aydınlı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2022. 

Fârâbî. İdeal Devlet. çev. Ahmet Arslan. İstanbul: İş Bankası Yayınları, 16. Basım, 

2022. 

Fârâbî. Kitâb el-Fusûs fi’l-Hikme. çev. Mehmet Dağ. İstanbul: Endülüs, 2020. 

Fârâbî. Kitâbü’l-Cem’ beyne Re’yeyi’l-Hakîmeyn Eflâtûn el-İlâhî ve Aristûtâlis. çev. 

Mahmut Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 13. Basım, 2022. 

Fârâbî. Kitâbü’l-Mille. çev. Yaşar Aydınlı. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2. Basım, 2021. 

Fârâbî. Müfârikat. -Fârâbî- içinde çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan. Kanaat 

Kitabevi, 1940. 

Fârâbî. Risâle fî Meânî’l-Akl. çev. Mahmut Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 13. Basım, 

2022. 

Fârâbî. Risâle fimâ Yenbağî en Yukaddeme Kable Te’allümi’l-Felsefe. çev. Mahmut 

Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 13. Basım, 2022. 

Fârâbî. Tahsîlu’s-Sa’âde. çev. Ahmet Arslan. İstanbul: İş Bankası Yayınları, 3. Basım, 

2018. 

Fârâbî. Tahsîlu’s-Sa’âde. çev. Hüseyin Atay. İstanbul: M. Kabalcı Yayınevi, 2023. 



KAYNAKLAR                                                                                                 Merve TOZ 
 

67 

Fârâbî. Tenbîh Alâ Sebîli’s-Sa’âde. çev. Hanifi Özcan. İstanbul: MÜİFV Yayınları, 3. 

Basım, 2017. 

Fârâbî. Uyûnu’l-Mesâil. çev. Şerife Gürel. İstanbul: İnsan Yayınları, 2020. 

Fârâbî. Uyûnu’l-Mesâil. çev. Mahmut Kaya. İstanbul: Klasik Yayınları, 13. Basım, 

2022. 

Fârâbî. Uyunü’l-Mesâil. -Fârâbî- içinde çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan. 

Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940. 

Fârâbî. Zenon Risâlesi. -Fârâbî- içinde çev. Hilmi Ziya Ülken - Kıvamettin Burslan. 

Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940. 

Filiz, Şahin. Fârâbî. İstanbul: İnsan Yayınları, 2005. 

Gökberk, Macit. Felsefe Tarihi. İstanbul: Remzi Kitabevi, 31. Basım, 2018. 

Izutsu, Toshıhıko. Kur’an’da Dînî ve Ahlâkî Kavramlar. çev. Selahattin Ayaz. İstanbul: 

Pınar Yayınları, 7. Basım, 2019. 

İbn Miskeveyh. Tehzîbu’l-Ahlâk. çev. Abdulkadir Şener vd. İstanbul: Büyüyen Ay, 3. 

Basım, 2017. 

İbn Miskeveyh. Tertîbu’s-Sa’adat ve Meâzilu’l-ulûm. çev. Hümeyra Özturan. İstabul: 

Klasik Yayınları, 2017. 

İbn Rüşd. Faslu’l-Makâl el-Keşf an minhâci’l-edille. çev. Süleyman Uludağ. İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 13. Basım, 2020. 

İbn Rüşd. Tehâfüt et-Tehâfüt. çev. Kemal Işık - Mehmet Dağ. Samsun: OMÜ Yayınları, 

1986. 

İbn Sînâ. Kitabu’ş-Şifa. çev. Ekrem Demirli - Ömer Türker. İstanbul: Litera, 2. Basım, 

2022. 

İbn Sînâ. Risâle fi Mâhiyeti’l-Işk. çev. Ahmed Ateş. İstanbul: Büyüyen Ay, 2017. 

İbn Sînâ. Risaleler. çev. Alparslan Açıkgenç - M. Hayri Kırbaşoğlu. Ankara: Kitâbiyât, 

2004. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddin. Fusûsu’l-Hikem. çev. Ekrem Demirli. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 2006. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddin. Fütûhât-ı Mekkiyye. çev. Ekrem Demirli. İstanbul: Litera 

Yayıncılık, ts. 

İsfahanî, Ragıp el-. Müfredât. İstanbul: Çıra Yayınları, 2010. 

Karlığa, Bekir. Bir Medeniyet Düşünürü Fârâbî. İstanbul: İşaret Yayınları, 2019. 

Kaval, Musa. “İbn Arabi Ontoloji’sinde İnsan Metaforları”. Journal of Turkish Studies 

10/Volume 10 Issue 14 (01 Ocak 2015), 433-433. 

https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.8917 

Kaya, Mahmut. “Fârâbî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, ts. 

Kindî. Felsefî Risâleler. çev. Mahmut Kaya. İstanbul: Türkiye Yek Başkanlığı Yayınları, 

2015.  

Köse, Murat. "Siyaset". TDV İslâm Ansiklopedisi, İstabul: TDV Yayınları, ts. 



KAYNAKLAR                                                                                                 Merve TOZ 
 

68 

Mevlânâ, Celâleddîn Rûmî. Mesnevî-i Şerîf Şerhi I çev. Mustafa Avni Konuk. İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2006. 

Mevlânâ, Celâleddîn Rûmî. Mesnevî-i Şerîf Şerhi II çev. Mustafa Avni Konuk. İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2006. 

Mevlânâ, Celâleddîn Rûmî. Mesnevî-i Şerîf Şerhi IV çev. Mustafa Avni Konuk. 

İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2007. 

Nedenler Kitabı: (Liber de Causis). çev. Mehmet Barış. Albayrak. İstanbul: Notos 

Kitap, 2014. 

Özcan, Bekir. “Yunus Emre’deki Sevginin Kaynağı”. D.E.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 

6 (1989), 559-580. 

Platon. Alkibiades I-II. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 2. Basım, 2019. 

Platon. Devlet. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 5. Basım, 2022. 

Platon. Euthydemos Parmenides. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 2. 

Basım, 2020. 

Platon. Gorgias. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 2011. 

Platon. Menon. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 5. Basım, 2023. 

Platon. Phaidon. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 5. Basım, 2022. 

Platon. Sokrates’in Savunması. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 6. Basım, 

2016. 

Platon. Timaios. çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 4. Basım, 2022. 

Plotinus. Enneadlar. çev. Zeki Özcan. Bursa: Asa Kitabevi, 1996. 

Plotinus. The Enneads. ed. Lloyd P. Gerson. çev. George Boys-Stones vd. United 

Kingdom: Cambridge University Press, 1. Basım, 2017.  

Plotinus. The Enneads. çev. Stephen Mackenna. London: Oxford University Press, ts. 

Sarıoğlu, Hüseyin. İbn Rüşd Felsefesi. İstanbul: Klasik, 5. Basım, 2020. 

Turhan, Kasım. İnâyet. İstanbul: TDV Yayınları, ts. 

Türer, Celal - Hakan Olgun (ed.). Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni. İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2015. 

Türker-Küyel, Mübahat. Aristoteles ve Fârâbî’nin Varlık ve Düşünce Öğretileri. 

Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları, 1969. 

Türker-Küyel, Mübahat. “Değer ve Fârâbî”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 20/1-4 (1975), 71-84. 

Ülken, Hilmi Ziya ve Burslan, Kıvamettin. Farabi. Ankara: Kanaat Kitabevi, 1940. 

Ülken, Hilmi Ziya. İslâm Felsefesi. İstanbul: Ülken Yayınları, 3. Basım, 1983. 

Yunus Emre. Dîvân. çev. Mehmet Kanar. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2021. 

 


