
T. C. 

MARDĠN ARTUKLU ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

FELSEFE ANABĠLĠM DALI 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

POSTKOLONYAL TARTIġMALARDA AYDINLANMA 

ELEġTĠRĠLERĠ 

 

 

Tuğba Ekinci 

 

 

 Tez DanıĢmanı 

Doç. Dr. Mehmet Nesim Doru 

 

 

Mardin 2019 



i 

 

T. C. 

MARDĠN ARTUKLU ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

FELSEFE ANABĠLĠM DALI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

POSTKOLONYAL TARTIġMALARDA AYDINLANMA 

ELEġTĠRĠLERĠ 

 

Tuğba Ekinci 

 

 Tez DanıĢmanı 

Doç. Dr. Mehmet Nesim Doru 

 

Mardin 2019 





ii 

 

ÖZET

 

          Postkolonyal TartıĢmalarda Aydınlanma EleĢtirileri 

Tuğba Ekinci 

 

Aydınlanma Dönemi, 18. yüzyılda özellikle ilerleme düşüncesiyle belirginleşen 

bilimsel düşünceye bağlı iyimser söylemlerle öne çıksa da; 20. yy.‟da önemli eleştirilerin 

referans noktasıdır. Bu eleştirilerin önemli bir bağlamını oluşturan postkolonyal ve 

postyapısal görüşlere göre, Avrupa; bir yandan kültürel deneyimini evrenselci kılarken, öte 

yandan farklılıklara merkezci bir zeminden yaklaşmakta ve tarihsel/kültürel varoluşlara ırkçı 

bakışı belirginleştirmektedir. İlerlemeci üstünlük paradigmasının da etkisiyle söz konusu 

Avrupamerkezci ve ırkçı söylemler, bazı Aydınlanmacı filozoflar eliyle gerçekleşmiş, bu 

söylemler bilimle desteklenmiş ve bu bilimsel/felsefi süreç kölecilik ve sömürgeciliğin 

meşrulaştırılmasında da etkili olmuştur. Bu nedenle postkolonyal çalışmaların çıkış noktası, 

Avrupa-merkezci arşivi ve disiplinlerden kaynaklanan temsil sorunlarını çözüme uğratmak 

olarak özetlenebilir. Aydınlanma dönemi, bir ölçüde köleliğe karşı mücadele ve özgürlük 

söylemi olarak tebarüz etmiş, fakat Aydınlanma‟nın teorik idealleri pratik alanda köleci ve 

sömürgeci süreci engelleyememiş, hatta bu pratikleri manipüle etmek/örtmek için 

kullanılabilmiştir. Bu durumda, postkolonyal eleştiriler bağlamında, Aydınlanma‟nın “soyut 

insan” tasarımı ve insan hakları söylemi, önemli ölçüde “beyaz Avrupalı” eril özneyi 

imlemektedir. Nihayetinde Avrupa kültürel/coğrafi bir olguya karşılık gelmekte, 

Aydınlanma da söz konusu coğrafi kültürün bir ölçüde pragmatik deneyimi olarak 

kalmaktadır. Aydınlanma‟nın çift anlamlı dili, modernliğin bölünmüş bir görüntüsü olarak 

bazı problematikler ortaya çıkarmaktadır. Bu bağlamdaki eleştiriler de; Aydınlanma‟nın 

genellikle hümanizma etrafında dönen soyut idealleri ile ırkçı söylemleri/pratikleri 

arasındaki yarılmayı “felsefi bir tavır”la irdelemek için bir çıkış sunmaktadır. Fakat bu 

çalışmada soyut/evrensel insanlık idealleri değil; söz konusu ideallerin sömürgecilik 

zemininde haklılaştırdığı durumlar ve bir baskı vesilesine dönüşen ve gücünü 

Aydınlanma‟nın bilimsel dilinden alan evrenselcilik iddiası sorunsallaştırılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Aydınlanma, Irkçılık, Avrupamerkezcilik, Postkolonyalizm. 

 

 



iii 

 

ABSTRACT 

The Critique of the Enlightenment in Postcolonial Discussions

 

Tuğba Ekinci 

 

Even though the age of the Enlightenment in eighteenth-century occurred with 

scientific reasoning and optimist discourse which grounded on the notion of progress, in 

twentieth-century age of the Enlightenment was the reference point for the numerous 

critiques. According to poststructural and postcolonial studies which occupy a significant 

role in these critiques, Europe, on the one hand, make‟s its cultural values universal, on the 

other hand it approaches varieties as an essentialist. Fort his reason, it crystallizes the racist 

perspective about these historical/cultural varieties. Under the influence of the progressive 

superiority paradigm, Eurocentric and racist discourses were realized by some 

Enlightenment philosophers, and these discourses were supported by science and this 

scientific philosophical process was also effective in legitimating slavery and colonialism. 

That's why the starting point of postcolonial studies can be summarized as a the solution of 

the Eurocentric archives and the representation problems arising from the disciplines. The 

age of the Enlightenment was, to some extent, the struggle against slavery and its main 

discourse was freedom. But the theoretical ideals of the enlightenment were not able to 

prevent the slave and colonial process in the practical field. On the contrary, its ideals were 

used to manipulate cover these process. On this perspective, Enlightenment's discourse of 

human rights and the definition of "human beings" only includes the "white European" 

masculine agent. Europe is a geographical place and enlightenment is the pragmatic 

experience of this geography. This study, will not focus on abstract/universal ideas but will 

focus on how these ideas affect the process of colonialism. Additionally, this study will 

problematize the idea of universalism which grounds on Enlightenment's scientific 

discourses. 

Keywords: Englightenment, Racism, Eurocentrism, Postcolonialism 

 

 

 



iv 

 

TAKDĠM/TEġEKKÜR  

 

Bu çalışmaya; değerlendirme, teşvik ve önerileriyle katkıları içindanışman hocam 

Doç. Dr. Mehmet Nesim Doru‟ya,tezin bazı başlıklarını incelikle okuyan abim Yusuf 

Ekinci‟ye, felsefe tercihimin daima karşısında yer alsa da babama çok teşekkür ederim. Tez 

savunması sırasında ve sonrasında, bundan sonraki çalışmalarıma da rehberlik edecek-

çalışmanın postkolonyal vurgusunun artırılmasında da-önemli eleştirel katkıları olan Doç. 

Dr. Mümin Köktaş‟a, savunma sırasında eleştiri ve yorumları için Yrd. Doç. Dr. Kamuran 

Gökdağ‟a teşekkür etmesem eksik kalacak. Mümin hocanın Aydınlanma konusundaki 

entelektüel birikimi, çalışmanın bazı eksiklerini bildirme noktasında oldukça işe yarar oldu. 

Ayrıca tez gündemime ve yazım sürecime “katlanan” ve yolu bir şekilde bu tez 

çalışmasına uğrayan ailemin her bir ferdine ve arkadaşlarıma çok teşekkür ederim. Manevi 

destekleri ve hatta tezle ilgili önerileri ile daima yanımda olan anneme ne kadar teşekkür 

etsem az. 

                                                                                                                Tuğba Ekinci 

                                                                                                                Ocak 2019, BATMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

ÖZET ....................................................................................................................................... i 

ABSTRACT ............................................................................................................................ ii 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................. iv 

GĠRĠġ ...................................................................................................................................... 1 

1.BÖLÜM: AYDINLANMA NEDĠR? ............................................................................... 25 

1.1. Kant ve Aydınlanma ................................................................................................ 36 

2.BÖLÜM: POSTKOLONYAL BĠR BAKIġ VE ĠDEOLOJĠK BĠR SONUÇ: 

AVRUPAMERKEZCĠLĠK ................................................................................................. 42 

2.1. Avrupa Ġlerlemesi: Tümüyle HakedilmiĢ Bir Pozisyon mu? ............................... 45 

2.1.1. Aydınlanma Döneminde Doğu ve Batı‟nın İnşa Edilişi....................................... 52 

2.1.2. Uygarlığın Başlangıcı Sorunu ve “Geleneğin İcadı”……………………………57 

2.1.3. Batılı Entelektüalizmin Barikatı: Tarihin Sonu İddiası ........................................ 63 

2.2. Sömürgeciliğin HaklılaĢtırılması Bağlamında Doğu'yu Ġhya Görevi: Batılı 

Bilginin EvrenselleĢtirilmesi ........................................................................................... 66 

2.3.Ortak Avrupa DüĢüncesi ya da “Fark” Olarak Avrupa: Homojen Bir Batı 

Algısının Handikapları .................................................................................................... 70 

3. BÖLÜM: POSTKOLONYAL ÇALIġMALAR AÇISINDAN 

   AYDINLANMA VE IRKÇILIK...................................................................................... 78 

3.1.Uygarlığın Irkçı Tezahürleri ..................................................................................... 78 

3.2.Bilginin IrkçılaĢma Süreçleri: Bir Etno-Bilimin Temellendirilmesi ..................... 84 

3.3. Aydınlanma ve Sömürgeci Irkçılık .......................................................................... 93 

3.4. Aydınlanma Filozoflarının Irkı ĠnĢa EdiĢi ............................................................ 104 

3.4.1.Aydınlanma Irk Düşüncesinin İdeal Bir Tipi Olarak Kant ................................. 110 

3.4.2.Hegel, Dünya Tarihi ve Tarihin Tali Unsurları ................................................... 121 

3.4.3. Montesquieu‟nün Düşüncesinde Çift Anlamlılık ............................................... 138 

3.4.4. John Locke‟da İnsan ve Hukuk Gerilimi: İnsan Nedir? ..................................... 144 

3.4.5. Bir –karşı- Aydınlanmacı Olarak Herder ........................................................... 149 

4.BÖLÜM: POSTKOLONYAL BĠR ALTERNATĠF DENEMESĠ .............................. 158 

4.1.Aklın ve IĢığın Ġstisnası mı Sömürgeci Modern Kural mı? .................................. 163 

    4.2.BaĢka Faillikler: Alternatiflerin Değerlendirilmesi .............................................. 165 

4.3. Aydınlanma ve ÖzgürleĢme Ġhtiyacı ..................................................................... 172 

4.3.1. İnsan Hakları: Manipülasyon mu Devrim mi? ................................................... 173 

4.3.2. Sahih Bir Evrensel/Hümanist Çaba Mümkün mü? ............................................ 178 

SONUÇ/DEĞERLENDĠRME .......................................................................................... 188 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………………...205 



vi 

 

ÖZGEÇMĠġ……………………………………………………………………………….217 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GĠRĠġ 

Felsefi hareket olarak 18. yüzyıl ile özdeşleştirilen Aydınlanma, dönemin baskın 

düşünce akımı olarak kalmamış, modernliğin temel dinamiklerini belirleyen önemli 

kopuşların da başlangıcı olmuştur. Aydınlanma, modern toplumu şekillendirmiştir; 

modern toplumda gelenek arkaikleşirken, yine bir gelenek ve yerel kültür olarak 

modern Batı yeniden geçerli kılınarak tahkim edilmiştir. Bu yükselme sürecinin bir 

üstünlük ve tahkime dönüşmesi bağlamında fark‟ın belirlenmesi ile “biz” 

hattının/aynı‟nın üretimi yan yana ilerleyen süreçler olarak düşünülmelidir. Bu 

bağlamda özdeşlik ve başkalık/fark sorunu, pratik bir problematik olmanın ötesinde, 

özellikle 20. yüzyılın ikinci yarısında postmodern ve postyapısal gündemle felsefenin 

en temel problematiklerinden biri haline gelmiştir.
1
 Platon‟un şairleri Devlet‟inden 

dışlamasından, Aydınlanma/modernlik deneyimlerine, buradan Hegelyen “tarihin 

nesri”ne kadar Batı felsefesini yönlendiren temel metin ve süreçlerde özdeşlik sorunu 

bir iz olarak sürülebilir.
2
 Özdeş/türdeş felsefi ufuklar, ortaya koydukları evrensel 

görüşleri, -çeşitli sebeplerle- başkalıkları ötekilik kalıbında ele alan 

evrenselci/mutlakçı bir zeminde ortaya koyabilmektedirler. Bu bağlamda irdelemeye 

tabi tutulan ve bilimsel evrenselci bir hattı temsil eden; kritik süreçlerle gelen 

yükselmenin –siyasal ve ekonomik alanda Fransız ve Sanayi devrimleri- söylemsel 

motoru olarak Aydınlanma ve sonrası, özellikle 20. yüzyılda ortaya çıkardığı krizler 

doğrultusunda önemli sorgulamalara tabi tutulmuştur. 

                                                           
1
Örneğin Deleuze, Levinas, Foucault gibi kısmen yapıbozum bağlamında birlikte düşünebileceğimiz 

isimlerin yanı sıra yine bu gelenekten Derrida‟nın “difference” –fark- ve aynılık kavramlarıyla öne 

çıkan ve bir Levinas değerlendirmesi de olan Şiddet ve Metafizikadlı eseri bu irdelemelere bir örnek 

oluşturabilir: Jacques Derrida, “Şiddet ve Metafizik”, sayı 47-48, s. 62-150; Cogito, YKY 

2006.Kimlik ve başkalık meselesini aynı ve fark bağlamında konuşmak, kimlik kavramının Latince 

idem -“aynı”- anlamına gelen etimolojik kökeni ile de uyumludur (Phillip Gleason, 2014:23). Kimlik 

kavramı psikoloji alanında yoğun bir literatür sunsa da, bu çalışmada sözü edilen, kimliğin politik 

belirlenimleri ve ilişkisel düzeyde problematik olarak ortaya çıkan dünyasalsonuçlarıdır.  

2
Young‟a göre postkolonyal alan, öznel ve kişisel olana değer biçmeye dayalı söylem geliştirebilen 

edebiyat alanını dayanak olarak kullanır (Young, 2016:87). Edebiyat alanı özdeşlik ve Hegelyen 

anlamda tarihin nesri düşüncesi gibi tekçi ve zorunluluk taşıyan felsefelere karşı bir tavır geliştirebilir. 

 



2 

 

18. yüzyıl felsefesi, büyük ölçüde toplumsal dönüşümlerle irtibatlı olarak ilerlemiştir. 

Felsefenin siyasallaştığı bu yüzyıl, kendi tarihselliği içinde siyasal somut dönüşümler 

üzerine oldukça etkili bir dönemi ifade eder (Timuçin, 2008:12 ve 15). Aydınlanma 

dönemindeki kopuşlarla birlikte, Aydınlanmacılar Locke‟un deneyci felsefesinden 

esinlenen bilimci bir yöntemi seslendirmişlerdir. Bu düşünürler dizgesel bir sistem 

kurmasa da, sağlam bir siyasal düzen, kiliseye karşıtlık ve bilimci bir pozisyon alma 

noktalarında ortaklaşabilmişlerdir (Timuçin, 2008:22 ve 25). Timuçin, John 

Locke‟unSiyaset Anlayışı adlı eserinde, Locke‟un insan ve usunu, özgürlük ve eğitim 

meselelerini ele almakla; usçuluktan insanı anlamaya yönelen 18. yüzyıl felsefesine 

geçişte -Aydınlanma düşüncesinde- önemli bir belirleyiciliği olduğunu söyler 

(Timuçin, 2006:9). Aydınlanma düşüncesinde Rousseau istisnası haricinde yaygın 

bir iyimser hava vardır. Sanayi Devrimi dalgasıyla gelen dönüşümlerin yol açtığı 

olumsuzluklar ise Rousseau tarafından erken dönemde irdelenmiştir (Timuçin, 

2008:15).
3
 Genel iyimser havaya rağmen Aydınlanma düşünürlerinin türdeş bir 

düşünsel evren/alan sunduklarını belirtmek doğru olmaz. Aydınlanmacı düşünce 

karşıtlıklarla kurulmuştur. Bu durum onu hem çelişkili hem de devinimsel 

kılmaktadır (Goyard-Fabre, 2011:126 ve 134).
4
 Dolayısıyla Aydınlanma‟nın 

ilerleyen süreçlerinde ortaya çıkan belli başlı ideolojilerdegeç dönemde kimi 

ortaklaşmalar tespit edilse de; erken dönemde ideolojik bir birlikten ziyade farklı 

Aydınlanma kabulleri söz konusudur. Yine de özellikle Fransız devrimi etkisiyle bu 

düşüncede bir ortaklaşmadan söz edilebilir. Ayrıca Aydınlanma daha başından beri iç 

eleştirel bir potansiyeli de içkindir. Dolayısıyla Aydınlanma düşüncesini 20. yüzyıl 

bağlamında ve eleştirel açıdan değerlendirirken bu çağın siyasal düşünce biçimini 

uzlaşmacı, kavgasız ve birçok açıdan angaje olarak görme ihtimaline karşı uyanık 

olmak gerekir. Aydınlanma‟yı, süreklilikleri ile beraber, fakat nispeten yakın 

                                                           
3
Rousseau, örneğin Diderot‟ya karşı Aydınlanma‟nın bilimciliğinin doğurduğu kötücül sonuçlara, 

mülkiyet ilişkilerinin getirdiği karmaşık sorunlara eleştirel biçimde odaklanmıştır. Fakat Rouuseau da 

eğitim ve kanun düzeninin –toplumsal sözleşme ve genel istemin- insanları eski mutlu haline 

döndüreceğini dile getirirken (Timuçin, 2008:22-23) Aydınlanmacı çözüm diline yaklaşmaktadır. 

Roussesau‟da akla karşı yine akılsal bir kurtuluş yöntemi -bir tür erken düşünümsellik- benimsenmiş 

gibidir. 

4
Örneğin İtalya‟da Illuminismo denen olguya, İngiltere, Fransa ve Almanya‟da farklı adlar verilirken, 

-bunun bir dil farklılığını aşan- farklı algılara işaret ettiğinin farkında bir ortam söz konusudur. 

Outram‟a göre bu nedenle Almanya‟da kavramın tanımlanması için en iyi yanıtın ödüllendirileceği 

duyurusuna -1783-  şaşırmamak gerekir (Outram, 2007:18).   



3 

 

dönemin –postkolonyal sürecin- siyasal krizlerinin ve aktif sömürgecilik çağının 

dolayımıyla okurken, Aydınlanma sürecindeki iç eleştirel ve siyasal çalkantıları, 

kavga ve mücadeleleri göz ardı etmemek gerekir. Bu bağlamda bazı Aydınlanma 

filozoflarının siyasal pozisyonları bir açıdan yaşadıkları dönemin kurumsal siyasal 

normlarına muhalif açılımlar olarak da okunabilir. Yani Aydınlanma, alternatif 

tarihsel okumaları da mümkün kılan geniş açılımlar ve çeşitlilikler taşımaktadır. 

Fakat bu çalışma özelinde Aydınlanma sürecinde, hem “gölgede kalan” hem de bir 

açıdan norm ifade eden felsefi/bilimsel ırksal değerlendirmeler ve gitgide şekillenen 

Avrupamerkezci dönüşüm kritik edilmiştir. Ötekine karşı ırksallaştırıcı dil; 

aydınlanan Avrupa‟ya karşı karanlık, çocuksu ve durgun ötekiler düalizmi, aynı 

zamanda Aydınlanmacı dilin kendi geçmişi ve kurumları ile kavgası/hesaplaşması 

olarak da düşünülmelidir. Fakat bu vurguyu da bir kenara atmaksızın, çalışmanın 

konusu bağlamında Avrupa-içi yüksek standartlar, kapsayıcı düşünsel/kurumsal 

dönüşümler ve iyimser dilin, “ötekiler” söz konusu olduğunda şiddet içeren bir çeşit 

başkalaşıma uğraması sorunsallaştırılmıştır. 

Bir düşüncenin kendisini sunuş biçimi ile angajmanları doğrultusunda hakiki 

soykütüğü arasındaki açıklığı tespit etmek, entelektüel yorumlama sürecinin bir 

parçası olarak düşünülmelidir. Söylem ve pratik arasındaki yarılma ile bir fikrin 

kendisini nasıl haklılaştırdığı, felsefi bir dert olarak önemsenmelidir. Bu bağlamda 

evrensel bir epistemolojinin korunaklılığında tanımlanan Aydınlanma düşüncesi, 

filozofların düşünce sistemlerinde boşluklar, çelişkiler ve çarpıtmalar olarak da takip 

edilebilir. Avrupa‟nın ilerleyen süreçlerdeki merkezci söylemlerinin Aydınlanmacı 

evrensellikle bir arada düşünülmesi, eleştirel açıdan da Aydınlanma‟nın etkili bir 

başlangıç olarak alınabileceğini düşündürmektedir.
5
 

                                                           
5
Burjuva Aydınlanmasına karşı bir “emekçi Aydınlanmacı” çizgiden söz eden yazısında Ender 

Helvacıoğlu, bu bağlamda örneğin Marx‟ın bir Aydınlanma mirasçısı olarak bu geleneği reddetmek 

yerine eleştirel bir aşma tavrı gösterdiğini ve burjuvazi-Aydınlanma ilişkisini sorunsallaştırdığını 

söyler (Helvacıoğlu, 2008:69). Bu bağlamda Aydınlanma‟nın sömürgecilik ve kölelikle irtibatını 

kurarken, emekçi Aydınlanma arayışlarının da birer imkân olarak dillendirilmesi anlamlıdır. 

Aydınlanmacı olumsuzluklarınarkasındaki burjuva emelleri ve aklın sınırlılıklarını görmek gerekir. 

Bu nedenle kapitalist ve eşitsiz sonuçlar adına Aydınlanma‟dan vazgeçmek gerekmez. 

Aydınlanma‟nın, halk ve emekle düşünülmesi de mümkündür. Bu bağlamda postkolonyal geleneği de 



4 

 

Aydınlanma döneminde, -özellikle İskoç Aydınlanma‟sının Kıta Avrupa‟sına 

etkisi ile- hoşgörü kavramının yükselişe geçmesiyle devrimcileşen bir pratikle karşı 

karşıya olduğumuzu zannederken, paradoksal şekilde ırkçı kuram ve pratiklerin 

yükselmesine tanık oluyoruz (Akay, 2000:5). Aydınlanma, evrensel ve genel 

kavramlarla ifade edilse de burjuvazinin dünyaya bakma biçimiyle 

örtüşebilmektedir: “Aydınlanma sonuna kadar Batı‟ya ait bir söylemdi -başından 

itibaren. Aslında Aydınlanma için yaşayan, canlı ve somut bir diğeri yoktu. 

Aydınlanma‟nın tek ve belirleyici sınırı vardı: Kendisi” (Çiğdem, 2015:95-98). 

Aydınlanmacı çok anlamlılığa hizmet eden yükleme işlemi, anlamsızlığa ve 

iktidarlar için manipülasyon tehdidine dönüşebilmiştir.
6
 

“Kuşkusuz uygarlık, (…) köleliğe, sömürgeciliğe ve sefalete karşı savaşla 

birlikte insan haklarının, özgürlüğün, eşitliğin, kamu yardımının da savunusu ile 

başlar” (Goyard-Fabre, 2011:131). Aydınlanma, söylemleri itibariyle devrimci ve 

insani birtakım söylemleri bayraklaştırmış; fakat vadettiklerinden uzağa düşen 

söylem ve pratikleri de beraberinde içermiştir. Bu bağlamda özellikle Frankfurt 

Okulu‟ndan Adorno ve Horkheimer‟ın Aydınlanma‟nın ikircikli kuruluşuna 

odaklanan çalışmaları önemli bir eleştirel referans olabilir. İnsanların doğaya bakışını 

belirleyen araçsal aklın ve bilimin sömürgeci tavrını eleştiren Horkheimer, insanın 

doğaya bakışının, insana bakışına da yansıyacağına dikkat çeker (Horkheimer, 

2003:131).Bu bağlamda Horkheimer‟a göre Rönesans liderleri ve çağımızın faşist 

şeflerine kadar bireyselliğin değerini öne sürenler başka bireysellikleri ezmek 

pahasına kendi bireyselliklerini geliştirme fırsatı bulanlar olmuştur (Horkheimer, 

2003:180).  

Frankfurt Okulu düşünürleri Adorno ve Horkheimer‟a göre Aydınlanmacı 

pozitif dilin mitoslaşması ile Aydınlanma‟nın, bir anlamda ışık çokluğundan 

                                                                                                                                                                     
çeperde kalanların kendi geleceğini tayin haklarını arayışı şeklinde –düşünümsellik bağlamında- bir 

aydınlanma ufku olarak okumak mümkündür. 

6
Bu bağlamda Mollaer‟in hem bir folk kategorisi hem de analitik bir kavram olarak tanımsal düzeyde 

çekişmeli bir yerde duran kimlik meselesi için söylediği, Hegelyen okumada karşımıza çıkan 

Spinozacısonuçlardan biri olarak, “Her yerde olan hiçbir yerde değildir.”ifadesi kullanım yaygınlığı 

ve açıklama gücü arasındaki paradoksu örnekler (Mollaer, 2014:10-11). Aydınlanma ifadesi de büyük 

harflerle analitik alanından bir kayma ile “folk kategorisi” olmaya aday bir “folk” kavram olarak 

değerlendirilebilir. 



5 

 

körleştiği bir vasat ortaya çıkmaktadır ve insanlığın durumunu değiştirmek adına 

bayraklaştırılan optimist tavrın/vaatlerin, insani duruma varmak yerine neden bir tür 

barbarlığa -örneğin ilerleyen süreçlerde Holokost‟a- evrildiği (Adorno ve 

Horkheimer, 2014:10) problematiği, Aydınlanma‟nın Diyalektiği‟ni büyük ölçüde 

dinamik kılan bir sorudur.  Onlara göre çöküş sürecinde -büyük ölçüde- optimist 

tavrı güdüleyen bilimin anlamı da kuşkulu hâle gelecektir (Adorno ve Horkheimer, 

2014:10). Bunu erken dönemde ilk fark edenin, kölelik ve ırkla ilgili kusurlu 

fikirlerine rağmen Rousseau olduğu söylenebilir. Bu süreçte Aydınlanma‟nın kendi 

kendini tahrip edişi söz konusudur. İlerlemenin yıkıcı sonuçları Aydınlanma 

açısından mitolojiye gerileyiş anlamına gelmektedir (Adorno ve Horkheimer, 

2014:10). Doğa üzerinde egemen olan insanın gitgide insan üzerindeki egemenliği, 

Aydınlanma‟nın totaliter yanını ortaya koyar (Outram, 2007:23). Foucault ve 

Arendt‟e göre ise, “rasyonellik” çağrısı ırkçılığı hafifletmeyecektir (Taylor, 

2012:141). Aydınlanma kendi içinde akılsal bir imkân olarak var olan “düşünmenin 

düşünülmesi” ya da kendisini düşünümsellik diyeceğimiz zeminde algılamayı, 

praksisten/faydadan/ilerlemeden uzak düşme kaygısıyla bir kenara itmiştir (Adorno 

ve Horkheimer, 2014:46). Üstelik Aydınlanmacı düşünümselliğin, zaman zaman 

pragmatizmle daha çok kazanç ve ilerleme sağlama adına devreye girdiğinden söz 

edilebilir. 

Modern anlayışta, dünya siyasetini ulus devletlerin ve dolayısıyla uluslararası 

ilişkilerin belirlediği bir vasatta, kimlik politikaları yükselişe geçerken Avrupa‟nın 

söz konusu kültürcü tavrı daha anlaşılır olmaktadır. Bu bağlamda Mollaer‟in, sınıf 

“yasa”sına benzer şekilde, tarihsel anlamda belli bir kimliğin merkezlenip güç 

kazanmasıyla öteki kimliklerin kırılganlaşacağı ve dışa düşeceği bir tür kimlik 

“yasa”sından söz etmesi anlamlıdır (Mollaer, 2014:8). Avrupa tarih ve felsefesinin, 

Antik Yunan‟dan beri kendisini üstünlük durumuyla tanımladığına ilişkin görüşler 

olsa da, felsefenin/aklın Antik Yunan paradigmasıyla başlatılmasının tarihi, 

Aydınlanma‟nın tarihi kadar yenidir. Eski Yunan geleneği, modern Avrupa‟yı 

belirleyen dinamiklerden biri olsa da; Avrupa‟nın kendisini haklılaştırma davasında 

abartılı biçimde icat ettiği geleneklerin(Hobsbawm ve Ranger, 2006) başında gelir. 

“Avrupa‟nın icadı” Eski Yunan projesiyle birleşerek, Doğulu kökenlerini de 



6 

 

perdelemek amacıyla kendisine gelenek arama derdinde olmuş; böylece Antik 

Yunan‟ın modern dönemdeki etkisi abartılmıştır. Söz konusu sistematik çarpıtmalar 

dışında ise Grek düşüncesinde özellikle -Aristoteles‟in de öğrencisi olan- Makedonya 

kralı Büyük İskender (M.Ö. 323) etkisiyle “insanlık” kavramı gibi evrenselci 

temalar, Stoacılıktaki “dünya yurttaşlığı” anlayışı ve doğa filozoflarının modern 

bilime ilham sağlaması Aydınlanma felsefesi ile Grek felsefesi arasındaki entelektüel 

süreklilik noktalarını ifade edebilir. Aydınlanma açısından uç kökenler Antik 

Yunan‟a dayandırılmakla birlikte, 18. yy. öncesi felsefelerde Aydınlanma‟nın 

düşünsel nüvelerine rastlanmaktadır. 15. yy. Rönesans, 16. yy. Reformasyon ve 17. 

yy. Kartezyen felsefesi bir anlamda Aydınlanma çağını müjdeler. Aydınlanma çağı, 

bütünlüklü olarak “Akıl çağı” şeklinde de okunabilir. Aydınlanma ve takip eden 

süreç, -insanı merkeze alan evrensel mesajlarının yanı sıra-; Batı dışı ile Batı‟nın 

aşılamaz ve dikotomik zıtlığının inşa edildiği bir döneme tekabül eder (Said, 

2016:262-63; Loomba, 2000:65). Tüm bunlarla birlikte Aydınlanma, geniş açılımlı 

eleştirel/düşünümsel imkânlar da taşımaktadır. Bu doğrultuda Lee‟ye göre, 

Aydınlanma düşüncesinin, geleneksel ya da burjuvaziye dayalı imtiyazların 

haklılaştırılmasına dönüşmesi yönüyle, Aydınlanma bir sapmaya işaret etse de; 

gelişmenin tek formu olarak kendini yücelten anlayışa karşı çıkışların potansiyelini 

de taşımaktadır (Lee, 2002:256). 

Aydınlanma, olumsuz anlamda hurafelerden/zincirlerden kurtulmayı, -bireyi 

“ergin olamama durumundan kurtulma”yadavet ederek (Kant, 1784)- aklı ve bireyi 

sınırlayan olumsuzlukları yine akla ve bireye güvenerek aşmayı öğütleyen bir 

felsefedir. Habermas‟ın modernliği “tamamlanmamış bir proje” (2010) şeklinde 

tanımlamasına atıfla biz de Aydınlanma‟yı bir yönüyle tamamlanmamış ve 

dinamik/modern karakteriyle öne çıkarabiliriz.
7
 Bu süreklilik ve tamamlanmamışlık 

                                                           
7
 Aslında tamamlanmanın mümkün olup olmadığı da tartışma konusudur. Zira modernliğin ve elbette 

onun bir ürünü olan Aydınlanma‟nın kendi doğası gereği dinamik olduğu ve “bitiş çizgisini sürekli 

ileriye itme” pratiğiyle düşünümsellik ve süreklilik niteliğine sahip olduğu bilinmektedir. Bauman, 

moderniteden “tamamlanmamış bir proje” olarak söz etmenin bir totoloji olduğunu iddia etmektedir. 

Ona göre modernite, doğası gereği ebediyen koşu halindedir, daima (ve çaresiz bir şekilde) “henüz 

olmamıştır”. Bir projenin modernliği, kesinlikle gerçekliğin bir yahut iki veya yüz adım ileride 

olmasıdır; modernitenin modernliği kendi doğasından gelen bir kendini dönüştürme, koşu sırasında 

bitiş çizgisini sürekli ileriye itme ve böylece kendini oraya varmaktan daima men etme 

kapasitesindedir (Bauman, 2016:325).  



7 

 

düşüncesi, Kant‟tan (öl. 1784) iki asır sonra modern felsefeyi hâlâ “Aydınlanma 

nedir sorusuna yanıt arayan felsefe” olarak tanımlayan Foucault (2000:69)‟nun 

tavrıyla da bağdaşır. 

18. yy.‟ın felsefesi olarak anlaşılan Aydınlanma, önceki yüzyıllarla 

zihinsel/entelektüel illiyet kursa da, aslında kendisinden öncesiyle “kopuş”u ima 

eden bir yapıya sahiptir. Çünkü Aydınlanma felsefesini kendinden önceki felsefeden 

ayıran, bir azınlığın ve entelektüel grubun tavrını, eğitimle -özellikle Fransız 

modelinde ansiklopediyle- topluma, hatta döneme mal etme şeklindeki ilerlemeci 

iddiadır (Kıllıoğlu, 2015:335). Aydınlanma felsefesi, kendinden önceki çağı 

“karanlık” olarak görmekte ve kendisini bunun zıtlığıyla var etmektedir. Düşünce 

tarihinin bütününde “aydınlanma” ve “ışık” metaforları, ortaya çıkmakta olan 

akımları kendinden önceki geleneklerden ayırmak için işlevsel bir araç olarak 

kullanılagelmiştir. Neredeyse bütün fikir akımları ve paradigmalar, kendilerinden 

öncesini karartma ve kendi fikirlerini “aydınlık” gösterme çabası içerisinde olmuştur. 

Fakat biz burada özgül bir Aydınlanma sorusu ve sorunundan yola çıkacağız. Esasen 

Aydınlanma deyince aklımıza 18. yy.‟da Avrupa‟da aklı merkeze alan felsefenin 

geliyor olması bile Avrupa-merkezci kültürcülüğün tarihi seyrinin hem Batı hem de 

bizim zihinlerimiz açısından başatlığını ortaya koyuyor. Aydınlanma paradigması, 

kendisini hem evrensel hem de özgül bir fenomen olarak ve büyük harflerle tahkim 

ediyor. 

Aydınlanma, akla, başatlığın ötesinde mitsel bir değer biçmekle eleştirilmiştir 

(Adorno ve Horkheimer, 2014:10). Aydınlanma‟nın evrensellik iddiaları ve mutlak 

ilerleme anlayışı, özellikle de Avrupa-dışına karşı alınan pozisyonlarda ve kendini 

yeniden inşa ederken -ampirik ve özcülük karşıtı bilim anlayışına rağmen- özcülüğe 

düşebilmiştir. Bireysel özgürlük, hümanist temellere dayanan “insan hakları” 

kavramı gibi temalar; Rönesans, Aydınlanma ve Fransız Devrimi‟nin kavramlarıdır. 

Bu çalışmada söz konusu soyut/teorik ideallerin gerekliliği değil, Avrupamerkezci 

kültürcülüğün önemli bir eleştirmeni olan Amin‟in de vurguladığı bir nokta olan 

evrenselcilik iddiası tartışılmaktadır (Amin, 1993:22). Üstelik söz konusu evrensel 

mesajlara rağmen, teorik ve pratik temayüllerin son derece ırkçı bir kültürcülüğe 

işaret etmesi oldukça şaşırtıcıdır. Esas sorun, Aydınlanma‟nın evrensellik iddialarını; 



8 

 

kültürcülüğünü evrensellik, evrenselliği de kültürcülük şeklinde dayatarak 

kurmasıdır. Burada, kültürel eskatolojik “tarihin sonu” iddialarının erken bir 

versiyonunu görüyoruz ve apriorik ön kabullerin evrensel sunumuyla karşı 

karşıyayız. Gitgide hattı belirginleşen Aydınlanmacı benlik bilincini (aynı zamanda 

Avrupa-merkezli kültürcülüğü) aşmak ise, tarihin hiçbir zaman sona ermediği 

anlayışını belirginleştirmekle mümkündür.  

Avrupa-merkezcilik; seyyahlar, kâşifler, antropologlar eliyle başlayan ve 

oradan Aydınlanma filozoflarına ilham olan sistemli bir çarpıtmadır (Bernasconi, 

2000:66). Çarpıtmaların sistematik bütünlüğüne bakılınca olumlu değerler 

meşrulaştırma işlevlerine dönüşür. Söz konusu olumlu içeriklerin bilimsel bilgiyi 

bilinçli bir şekilde nasıl araçsallaştırdığına bakmak gerekir. Bu bağlamda 

postkolonyal çalışmaların en belirgin özelliği de alternatif ve melez okumalarla 

“Avrupa merkezli okumayı deşen” metinler olmalarıdır. Fakat tam da bu bağlamda 

Spivak, postkolonyal entelektüeli, homojenleştirme ve romantikleştirmeye 

düşmemesi konusunda uyarır (Sustam, 2010:132-133). 

Avrupa‟nın kendi içindeki ırk mücadeleleri ve heterojenliği, ortak bir 

Avrupalılık bilincini yadsısa da; evrensel değerler, modern kapitalizm ve 

Aydınlanma tecrübesi üzerinden, gitgide hattı belirginleşen –daima dönüşümlerle 

takip edilmesi gereken- ortak bir Avrupa bilincinin ortaya çıktığı söylenebilir. Bu 

bağlamda Said; ortak Avrupalı bilince şöyle işaret eder: "Şarkiyatçılık, Denys Hay'in 

Avrupa fikri dediği, tüm o Avrupalı olmayanlar karşısında „biz‟ Avrupalılar‟ın 

kimliğini belirleyen ortak düşünceye hiç de uzak değildir". Avrupalı olmayan 

halklarla karşılaştırıldığında Avrupalı kimliğinin diğerlerinden üstün olduğu fikri, 

örneğin Şarkiyatçılığı ortaklaşa sürdüren önemli bir motivasyon olarak düşünülebilir 

(Said, 2016:17). Rönesans‟ın sonlarından bugüne Avrupa hükümranlığının tutarlı bir 

göstergesi olarak Şarkiyatçı birikim, 18. yy.‟ın sonlarında sistemli ve modern bir 

karakter kazanmıştır.
8
Avrupa‟nın, Aydınlanma‟nın geç döneminde ve 19. yy.‟da 

                                                           
8
Modern disipliner ayrışma, tam da 18. ve 19. yüzyıllarda ortaya çıktığı için analitik değerlendirmeler 

ve bölünmüş bilgi alanı, sistemin tümel amaçsallığını gizleyebilmektedir.Örneğin bilgi, siyaset ve etik 

arasındaki modern disipliner kompartımanlaşma, siyaseti Makyavelist kâr ve fayda güdüsüne 

indirgediği gibi, bilgi alanının da kültürel ve ideolojik angajmanlara dayalı ilişkisini gizleyerek 

çelişkiyi gözden kaçırır. Batı‟nın kendini ikame biçiminin bu disipliner duvarlardan istifade ettiği 

söylenebilir. Örneğin dikkatli bakıldığında ırkçılık olarak ibraz edilecek durum, doğa bilimsel bir 



9 

 

kendisini medenilik ve hâkimiyet bağlamında yeniden tasarlaması söz konusudur. Bu 

anlayışta Asya ve Afrika; tıkalı, tarihsel diyalektiği olmayan ve hatta “tarihin 

dışında”, “tatilde”
9
 (Shayegan, 2002:21)kültürler olarak kurgulanır ve bu genel 

çerçeve bilimsel bir sunumla kendisini meşrulaştırır. “Bilimsel ırk” kategorisinin 

buradan beslendiği söylenebilir.  

İlkçağ‟da Yunanlar‟ın kendilerinden olmayanlara "barbar" demesine benzer 

şekilde farklılığa verilen en klasik tavır olarak özdeşliğin kapsamının dışında kalan 

bir alan daima söz konusudur. Batı uygarlığının sonraki süreçte -romantik bir 

kapsama ve etkilenme durumunu kastederek- "yaban" şeklinde nitelendirdiği durum 

da aynı refleksten kaynaklanır. Farklılığın ürküntüsü de başkalıkları doğaya ve 

kültürün, tarihin dışına atmakla sonuçlanır. İnsanlık kavramının da görece geç 

zamanda kapsayıcı bir model olarak ortaya çıkışı hatırlanırsa bu süreçte de gelişme 

söylemine rağmen insanlık dışı gelişmemişliklerden nasibini alan topluluklar söz 

konusu olmuştur (Strauss, 1995:25). Burada sorunsallaştırılması gereken önemli bir 

nokta “dışa atma”nın sistematik şekillerinin tam da kapsayıcı insanlık modeli ve 

evrenselci iddiaların ortaya çıkışına -Aydınlanmacı ve liberal heyecana- 

rastlamasıdır. Evrensel ve hümanist söylemler insanlık dışı pratikleri ya da bilimsel 

kabulleri gözden kaçırmaya yarayabilmiştir.  

Avrupamerkezciliğe karşı geliştirilen eleştirel ve sarsıcı bazı eserlerden söz 

eden Blaut, Sömürgeciliğin Dünya Modeli adlı eserinde, Abu-Lughod'un (Avrupa 

Hegemonyası‟ndan Önce Dünya Sistemi), Avrupa‟nın diğer medeniyetlere göre 

ilerlemeye daha yatkın olmadığı yönünde bir yaklaşım sergilediğini belirtir. Yine 

Blaut‟ya göre, Samir Amin de bir çok çalışmasında Avrupa‟nın Ortaçağ‟da geri 

                                                                                                                                                                     
şemada gizlenebilmektedir. Wallerstein‟a göre de;  dünyanın –ve bilginin- iki kültürlü hale geldiği 

modern epistemik yarılmada evrenselcilik, doğa bilimcilerinin alanı haline gelirken, ahlaki eleştirileri 

öznelleştirerek muktedirleri ahlaki hedef olmaktan kurtarmaya yaramıştır (Wallerstein, 

2010:90).Wallerstein,“Dünya tarihinde hiçbir zaman doğru olanın arayışı ile iyi ve güzel olanın 

arayışı arasında keskin bir ayrım olmamıştı.” (Wallerstein, 2010:74).diyerek söz konusu bölünmeye 

temas etmektedir. 
9
Descartesçı öznenin ortaya çıkışıyla Doğu düşüncesinin sona erme evresinin eşgüdümünden söz eden 

Shayegan, neredeyse Hegel‟e katılıp, dünya tininin çeperden çekilerek Batı‟ya sığındığını kabul 

edecek düzeyde olunduğunun söylenebileceğini ifade eder. Çünkü eller kavuşturulmuş şekilde âdeta 

zamanın dışında durulmaktadır (Shayegan, 2002:21). Shayegan‟ın çabası karşılaştırmalı ve içkin bir 

eleştiri olarak düşünülebilir. 

 



10 

 

kalan dünyadan daha gelişkin olmak bir yana daha dengesiz ve istikrarsız olduğunu 

ve bunun da kapitalizme geçişi kolaylaştırdığını yazmaktadır. Bernal‟in Kara Atena 

(2016) kitabı, Batı medeniyetinin Antik kökenlerinin Yunan efsanesini abartırken, 

Afrikalı ve Asyatik kökenlerin aynı ölçüde silindiğine -siyah Mısır‟ın Grekler 

üzerindeki rolünün yadsınması (Loomba, 2000:87)- temas ediyor. Bu şekilde Avrupa 

biliminin etno-merkezci ve ideolojik kökenleri ortaya çıkarılmış oluyor (Blaut, 

2015:92). Bu literatüre Edward Said‟in Oryantalizm‟ini de ekleyen Blaut, yer yer 

eleştirel bir devamlılıkla kendisini de bu geleneğe eklemiş oluyor. Bu eleştirel 

geleneğinin karşı kutbunda ise Blaut‟nun “karşı eleştiri” dediği Weberci gelenek 

olarak özetleyebileceğimiz ve Avrupa akılsallığı inancını farklı biçimlerde dile 

getiren Avrupa‟ya özgülük olgusu yer alıyor (Blaut, 2015:94). 

Kuramlar ve tarihsel/toplumsal koşullar arasındaki bağlamsal ilişki, epistemik 

zeminde buluşur. Aydınlanma başından itibaren Batılı bir kurgu olduğundan 

(Çiğdem 2015:98), felsefi/bilimsel ırkçılığın Avrupamerkezci bir zeminde ortaya 

çıkması tutarlı bir sonuçtur. Batı Aydınlanmacılığının medeni farkındalığı ve 

uygarlık ideolojisi (pragmatik nedenler eklenince) barbarlığı ereksel anlamda 

tanımlayarak (ve hatta uygarlık götürme iddiasıyla) ırkçı biçimde var kılmıştır. 

Martin Bernal‟in Kara Atena (2016:48) adlı eserinde öne sürdüğü, Avrupa‟nın Asya 

ve Afrika‟yı tarihsel gelişme yatağının dışında sayarak ilerici kabullerini pekiştirdiği 

ve böylelikle ırkçı ve sömürgeci pratiklerini haklılaştırdığı şeklinde 

yorumlanabilecek tezi de, söz konusu uygarlık ve barbarlık hikâyesinin özü olarak 

görülebilir. 

Postkolonyal çalışmalar; kısaca, Batı ve diğerleri arasındaki dikotomik 

şekillenişin ve sömürgeciliğe eşlik ederek Avrupa‟yı üst konuma taşıyan sürecin etik 

ve epistemik eleştirisini üstlenmektedir. Sömürgeci ideolojiyi gözden geçiren ya da 

kritik eden bu irdelemeler, literatürü genişleten ve daha çok Hindistan merkezli 

Madun çalışmaları dahil edilmediğinde bile oldukça geniş bir çalışma alanının 

konusu olmuştur (Loomba, 2000; Young, 2016; Shohat, 1994; Dirlik, 2005). Örneğin 

Young‟a göre, hem sömürgesizleşme dönemi ve çabalarına, hem de yeni emperyalist 

bağlama işaret eden postkolonyalizm, kuramsal ve siyasal bir mevki olarak 



11 

 

diyalektik bir kavramdır. Küresel adaletsizlik şartlarında ise buna maruz kalanlar için 

gerekli bir konumdur (Young, 2016:77-78).  

Young‟a göre sömürge söylem çözümlemesinin kutsal üçlüsü olarak Said, 

Bhabha ve Spivak öne çıkmaktadır (Young, 1997:190).
10

 Rattansi ve Westwood‟a 

göre ise, politikanın akademik çalışmalarla içli dışlı olduğunu çıkış noktası yapan 

sömürge söylem çözümlemelerine önemli bir katkıyı, Martin Bernal‟in, Batı‟nın 

diğerlerine olan borcunu gizlemeye dayalı işlevsel bir model olarak Yunanistan 

söylemine karşı Avrupa medeniyetinin Afrika-Asya kökenleri araştırmasına dayalı 

tezi yapmıştır (Rattansi ve Westwood, 1997:14-15). Yine Young, Martin Bernal'in 

"Siyah Atina"sının, Batı bilgisi tarihinde Afrika‟yı merkeze taşıması yanında esas 

öneminin, onun “siyah” tarihini yeniden değerlendirmesinde yattığını söyler (Young, 

1997:191). Young'a göre Bernal‟in tezi, Said‟in oryantalizminden çok daha fazla ırk 

sorununu odağa taşıdığından ve bilginin ırkçılaşma süreçlerini tespit etmekle birlikte, 

Afrika‟yı Batı bilgisinin ortasına taşıması, bilginin akademik statüsüne ilişkin 

"uygun" ve "uygun olmayan bilgi"nin sınırlarına temas etmesi yönleriyle oldukça 

önemlidir (Young, 1997:194). Olgu-değer ayrımına dair pozitivizmdeki katı ayrıma 

rağmen bilginin tarafsızlığı iddiasının altına, olgu görünümünde birçok Batılı önyargı 

ve değer sığdırılması ve buradan doğan paradoksal durumun karşı eleştirilere rağmen 

kurumsal bir “norm”a dönüşmesi dikkate değerdir.
11

 Söz konusu sistemliliğin 

motivasyonlarını irdelemek gerekir.  

                                                           
10

Kolonyalizm/Postkolonyalizm adlı eserinde, fikirlerle toplumsal ilişkilerin temasından söz eden 

Loomba; Said, Bernal ve Spivak gibi kolonyal söylem analizleriyle öne çıkan isimlerin Avrupa 

Aydınlanması‟nın ırksal ve kolonyal bilgi sistemleriyle nasıl iç içe geçtiğini gösteren çalışmalarının, 

Foucault gibi postyapısalcıların  Aydınlanma‟yı sarsmasına yaradığını söyler (Loomba, 2000:88). 

Aynı zamanda Aydınlanmacı evrensel insan hakları da uzun vadeli postkolonyal teorinin temellerini 

atmıştır. Young‟a göre bu gelenek, Las Casas‟la başlayan sömürgeciliğe etik ve politik itiraz 

geleneğiyle ilişkilendirilebilir (Young, 2016:109). Fransızlar artık evrensellik ve sömürgeciliği tutarlı 

şekilde savunamayacaklarını göre; bu haklar sömürge karşıtı mücadelenin elinde devrimci pratikler 

için aracı olacaktır (Young, 2016:115).   

11
Batılı normatif bilgiden söz ederken, bunları, üreten isimlerin kişisel hatası olmaktan öte; söz konusu 

söylemsel bütünün kurumsal, yapısal ve somut yansımaları olarak düşünmek daha sağlam bir zemin 

sunabilir.Burada Batılı norm ve kural derken bunun kişisel istisnaları olmadığına değil, fakat özellikle 

politik ve felsefi açıdan geçerlilik mekanizmaları kazandırılmış söylemlere atıf yapıyoruz. Bu 

bağlamda örneğin Spivak, Üçüncü dünya(laştırma) söz konusu olduğunda, örneğin Foucault ve 

Deleuze‟ün karşılıklı yazılarında –radikal eleştirmenlerde bile- belli belirsiz seçilen, üçüncü dünyayı 

kuran uluslararası emperyalist ideolojiyi yok sayan tavra odaklanırken; aynı şekilde Kant‟ın da etik, 

Aydınlanma, sürekli barış ve kozmopolitliğine odaklanmak yerine Dördüncü dünya ve Aborijinler‟e 



12 

 

Yunan tarihinin Avrupalı okumasının modern zamana rast gelmesi, bir 

üstünlük pozisyonu oluştuktan sonra, tarihin Avrupa eliyle Avrupa lehine yeniden 

yazıldığının göstergesidir. Ziyaüddin Serdar, Merryl Davies ve Asis Nandy‟nin ortak 

çalışması olan Batı Irkçılığının Kaynakları (1997) adlı eser, medeni-barbar ayrımını 

ve kendini üstünlük bağlamında tanımlamanın tarihini; Yunan, Roma ve Hıristiyan 

kökenleri hatırlatarak başlasa da, böylesine uzun bir tarihsel sürecin bir süreklilik 

olarak okunmasına temkinli yaklaşmak gerekir.  

Bu nedenle bu çalışmada ırkçılığın bilimsel/felsefi kategori olarak icadı ve 

19. yüzyılda belirginleşen bir ideoloji (Avrupa-merkezcilik) lehine haklılaştırılması, 

Aydınlanma ve modernliğin sömürgecilikle irtibatı bağlamında ele alınmaktadır. Bu 

çalışmada, söz konusu Avrupa-merkezci bilincin yaratılmasının, Aydınlanma dönemi 

felsefi düşüncesindeki izi de takip edilmektedir. Bu açıdan özellikle Kıta Avrupa‟sı 

felsefesi çalışmalarıyla tanınan Bernasconi‟nin Irk Kavramını Kim İcat Etti? (2015) 

çalışması ve Frankfurt Okulu üzerine yaptığı çalışmalarla bilinen Susan Buck-

Morss‟un; Hegel, Haiti ve Evrensel Tarih (2012)adlı eseri; felsefi düşüncede ırk ve 

ırkçılığın izini süren çarpıcı çalışmalar olarak dikkat çekmektedir. Morss‟ta daha çok 

Hegel ön plana çıkarken; Bernasconi‟nin eserinde Locke ve Hegel ile de açımlanan 

ırkçı düşünce, özelde Kant felsefesinde “bilimsel ırk” kategorisinin yaratılmasının 

tarihi olarak deşifre edilmektedir. Kant‟ın özellikle fiziksel coğrafya ve antropoloji 

dersleriile Çeşitli İnsan Irkları Üstüne adlı makalesinde ırkçı olarak 

nitelendirilebilecek pek çok kanıt bulunabilir. Böylece Kant‟ın “aklını kullanma 

cesaretini göster” mottosu, kozmopolitanlığı ve ödevsel etiği ırkçı düşüncesi 

bağlamında sorgulanmayı gerektirmektedir. Hegel ise Batılı muzafferiyetin daha 

baskın olduğu bir dönemde diyalektikten doğacak eşitlik/sentez ve özerklik fikrini 

vurgularken; diğer yandan Batılı politik ve felsefi akla önemli yatırımlar yapmıştır. 

                                                                                                                                                                     
yaptığı saygısızlığa yönelmeyi seçtiğini söyler. Metni çözecek “marjinal” ana odaklanmasını ise, 

metnin normalize ettiği durumun tespiti için işlevsel bulur. Spivak, öğretim sürecinin hem bir 

dönüştürme süreci, hem de homojen bir ortam, bir özdeşlik varsaydığını söyler (Spivak, 2016:114-

115). Bir “eğitim” projesi olarak Aydınlanma da, daha çok dönüşümü ifade ederken, özdeşlik kurucu 

bir rol de üstlenmiştir.  



13 

 

Bu anlamda burada basit bir teorik çelişkiden ziyade; uygar insanı haklılaştıran 

pratiklerle paslaşan bilinçli teorik katkılar olduğu düşünülmektedir.
12

 

Afrika‟nın bir tarihi olmadığını iddia eden Hegel ve sömürgeciliği "insani" 

duygularla eleştirse de Hindistan üzerindeki İngiliz sömürgeciliğinin Batı‟nın 

evrimci tarihine Hindistan‟ı dahil etmek ve böylece sınıf mücadelelerine alan açtığı 

gibi nihai “hayırlı” sonucuna değinen Marx hatırlanacak olursa bu kibirli ve “kendine 

mâl eden” anlatının Avrupa nezdinde ötekilerin yaratılması, tâbi kılınarak 

sahiplenilmesi ve sömürgeleştirilmesine hizmet ettiği açıkça görülecektir (Young, 

2000:13). Young, Batı felsefesinin dünya tarihi kurucuları olarak önemli bir yerde 

duran bu tarihsel/diyalektik felsefelerde ortaya çıkan ötekilik nosyonlarından yola 

çıkarak, Tarih'in, ötekiliğe tahammül edemeyen ve onu kendi dâhil etme ve 

bütünselleştirme mantığında tarihsizleştiren ötekilik/aynılık kutuplaşmasına değinir 

(Young, 2000:15). Diyalektiğin mimarlarında sorunsallaştırılan söz konusu 

ötekileştirici mantık, Horkheimer ve Adorno'nun, diyalektiğin faşizme nasıl saptığı 

irdelemesi ve büyük harflerle tarihin yaptığı hatayı sorunsallaştırmakla akla içkin 

akıldışılık ve barbarlıkların yol açtığı hegemonik ve faşizan çelişkiyi açıklamaya 

yöneliktir. Aydınlanma‟nın özgürleşmeci ve iyimser akılcılığı, söylemlerin aksine 

totaliter sonuçlara da yol açmıştır. İnsanın doğaya tahakkümünün açtığı yolda 

öznelliğin araçlaşması ile insanın insana hakimiyetine dönüşen bir tür akılsallık 

gelişmiştir (Young, 2000:21). 

Irkçılığın pre-modern pratikleri ile Aydınlanma arasında süreklilik noktaları 

var olmakla birlikte modern anlamda ırkçılık bir 17. yy. fenomenidir (Bernasconi, 

2015:35). 18. yüzyılda bir ölçüde Locke, Montesquieu gibi düşünürlerde ırk ve 

kölelikle ilgili vurgulara rastlanırken, özellikle de geç dönemde Kant felsefesinde 

yaygın biçimde bilimselleştirilmiş radikal bir teorik çerçeve kazanır. Aydınlanma 

davetini üstlenen Locke, Hume, Voltaire, Kant ve hatta Rousseau gibi düşünürlerin; 

evrensellik, hümanizma, özerklik ve hoşgörü şeklindeki akla ve insana güven duyan 

                                                           
12

Fakat “uygarlığın” karşıt düşünceleri barındıracak kazanımlarından da söz etmek gerekir. Örneğin 

Kaptan Cook‟la dünyayı gezen ve Kant‟ın ötekilerle ilgili ırkçı değerlendirmelerinin ampirik düzeyde 

yanlışlayan Georg Forster ve ırk düşüncesi yerine kültürel farklara eğilen Kant‟ın öğrencisi Herder, 

Kant‟ın ırkçılığını henüz erken dönemde sorguya açmışlardır. Kant‟ın ırkla ilgili iki makalesi de bu 

eleştirilere savunu niteliğindedir (Kleingeld, 2007:577; Bernasconi, 2000:39). 



14 

 

insancı yeni söylemlerine karşılık; mutlakçı, evrenselci ve ırkçı temayülleri de güçlü 

biçimde taşıdıkları söylenebilir. Söz konusu Avrupa-merkezci temalar da bir tür 

yapı-çözümünü zorunlu kılar. Aydınlanma tarihi tabiatla birlikte ele alındığından 

Aydınlanma‟nın temel temalarında (insanlık, akıl gibi) tarihsiz bir evrensellikle 

karşılaşmaktayız. Batı-dışının, Hegelyen anlamda tarihsel diyalektiğin dışına itilmesi 

ve kavramlardaki soyutluk, evrensel temaları en başından sakatlamaktadır.
13

 Esasen 

evrensel ortaklıklar için de tarihsel/kültürel insanlık durumlarından söz etmek 

gerekir. Çünkü ancak tekil ve tikel olan bir evrensellik imkanı taşıyabilecektir. 

Aydınlanma, zincirlerden ve hurafelerden kurtulma, özgür aklın “taşma”sı 

dinamizmi olarak tarif edilmiştir; fakat bu açılımla, kendi ötekilerini doğurmuş ve 

Aydınlanmacı tavır, bir “dışa atma”lar (abjection) (Butler, 2014:10) tarihi olarak 

yaşanmıştır. Aydınlanma‟nın evrensel temalı söylemleri; kapsarken dışlayıcı, 

evrenselleştirirken özcü olabilmiştir. Burada özcülük Aydınlanma‟nın bilgi 

anlayışına ters bir kategori olarak görünse de, Said‟in Şarkiyatçılık‟ı (2016) 

örneğinde gördüğümüz gibi ötekilerin tarihsiz bir özsellikle tanımlanması söz 

konusudur. Burada özdeşlik eleştirisi yapılırken postmodern kaygan zemini temel 

alan post-yapısalcı dilin nihilistik biçimde kurduğu özdeşsizlik konumuna düşmek 

yerine, farklı özselliklerin kendisini var kılabileceği bir zeminin imkanlarını 

konuşmak daha anlamlı görünmektedir. Evrensellik ve özdeşliğin tikeli ihmal edip 

etmediği devamlı sınanması gereken bir durum olarak düşünülebilir.   

Bu çalışmada “icat edilmiş” bir kategori olarak ırkçılık ve Avrupa-

merkezciliğin post-yapısal çalışmalar üzerinden Aydınlanma filozoflarındaki 

kökenleri üzerinde durulacaktır.
14

 Aydınlanma, etik ve hukuk bağlamında coşkulu bir 

                                                           
13

Postkolonyal –Madun çalışmaları alanı- entelektüellerden Chakrabarty, Avrupa düşüncesinin 

analitik ve yorumbilgisel şeklinde ikili mirasının etrafında dönen bir tartışma yürütürken, analitik 

geleneğin soyut evrensel diliyle yerel olana temas edemediğini/teğet geçtiğini söyler ve ona göre 

Heidegger‟de başarılı temsil bulan yorumbilgisel gelenek analitik afakiliği eleştirmek için 

kullanışlıdır. Marx ve Heidegger üzerinden bir özgürlük anlatısı geliştirmeye çalışan Chakrabarty, 

Marx‟ın Aydınlanma‟dan miras aldığı evrensel soyut insanına, aidiyet ve farklılık şeklindeki 

Heideggerci bağlamı katarak eleştirel kuramını şekillendirir (Chakrabarty, 2012:59-60). 

14
Irk ideolojisinin, "iyi tohuma" dayalı üstün ırk söylemlerinin, üstün halkları geçerli kılmaya yaradığı 

söylenebilir (Arendt, 2016:95; Şenel, 1993:90; Taş, 1999:44).Avrupa merkezli bir sömürgecilik ve 

ırkçılık arasında, aynı zamanda bu ikisinin de Aydınlanma ile irtibatı kurulurken, söz konusu 

ilişkiselliğin bir sonralığa ve ayrımı takip eden bir ilişkiselliğe dayalı olarak inşa edildiğini 

belirtmemiz gerekir. Bağlantılandırma, birbirine indirgeme veya aynılaştırma anlamına 



15 

 

kırılma noktasını müjdelese de; paradoksal şekilde ırkçılığın bilimsel/felsefi icadı 

Aydınlanma‟nın söylemlerine içkindir. Bilimsel ırk kategorisi Aydınlanma 

hümanizmasına rağmen aynı yüzyılda yaygın bir tecessüs alanı haline gelmiştir. Yine 

de yekpare bir Aydınlanma anlayışından söz edilemeyeceği tekrar vurgulanmalıdır.
15

 

Homojen bir tavırdan söz edilemese de çalışmanın ana motivasyonu şu 

sorudan beslenmektedir: Nasıl oluyor da Aydınlanma‟nın evrensel ve iyimser soyut 

idealleri ile dışlayıcı söylemleri/pratikleri arasındaki makas bu kadar açılabiliyor? 

Diğer bir ifadeyle hümanizma ve evrensellik düşüncesini temel ideal olarak kabul 

eden Aydınlanma felsefesi, nasıl oluyor da hümanizma söylemine rağmen ırkçı, 

evrensellik söylemine rağmen farklı kültürleri “tarih dışına” iterek –bu süreçte 

ampirik bilginin ön plana çıkmasına rağmen- ötekilere karşı özcü bir kimliğe 

bürünebiliyor? 

Bu tez çalışması, Aydınlanma‟nın genel entelektüel tarihini ortaya koyan 

bütünlüklü bir Aydınlanma okuması yapma amacında değildir. Fakat 18. yy. 

sonlarında başlayan ve 19. yy.‟da belirginleşen Avrupalı sömürgeci pratiğin 

                                                                                                                                                                     
gelmemektedir. Bu bağlamda modern ırkçılık, Avrupalı bir bağlamdan doğarken, Avrupalı bir zaman-

mekanı kavramsal olarak merkezleştirdiği için Avrupamerkezcilikle ilişkilenmektedir. Özgüllük ve 

evrensellik arasında gidip gelen ırkçı ve merkezci görüşler ise, bir Batı tecrübesi olan Aydınlanma ve 

sonrasının tarihinde serpilme alanı bulmuş; Batı sömürgeciliğinin arşivsel ve düşünsel gerekçeleri 

olarak sistemlilik kazanmıştır.  

15
Batılı Doğu değerlendirmelerinde, “Doğu despotizmi” kavramının merkeziliğini vurgulayan  

Mardin‟e göre, Aydınlanma döneminde “içerdeki” –Batılı- despotik varlığa karşı Doğu olumlu bir 

içerik olarak da anılmıştır ve bu, Aydınlanma‟nın, birbirine karşıt dünya görüşlerinin bir arada 

yaşayabilmesini sağlayan karakterine ilişkindir. Mardin, Aydınlanma‟nın ötekilere bakışında karşıt ve 

kurtarıcı bir isim olarak Duperron‟dan söz eder. Bu bağlamda Aydınlanma-içi farklı yönelimlerin 

olduğunu vurgulayan Mardin, Said‟in Şarkiyatçılık‟ta cımbızlayarak oluşturduğu egemen söylemin 

aslında daha karmaşık söylemlerden oluştuğu -örneğin Batı‟daki Batı eleştirileri- uyarısında bulunur. 

Güç ilişkilerinden bahsederken mevcut çeşitliliği inkâr etmemek gerektiğini söyleyen Mardin, kendi 

çıkarlarımızı savunurken bile bu çeşitliliği kabul ederek işe başlamak gerektiğini savunur (Mardin, 

2002:115). Bu bağlamda Mardin‟in eleştirisi doğrultusunda, Batı‟daki, hatta oryantalist birikimin 

bütünündeki farkları ve çeşitliliği görmezden gelmemek önem taşır. Bu noktada örneğin Young‟a göre 

Batılı sömürgecilik karşıtlığı, sömürgecilik tarihi kadar eskidir. Bu bağlamda farklı eleştirel 

motivasyonlarla da olsa –evrensel insancıl, liberal ve Marksist pozisyonlar-, 16. yüzyılda Las 

Casas‟tan Bentham‟a dile gelen Batılı sömürge karşıtlığı geleneği vurgulanmalıdır. Söz konusu 

eleştirel gelenek postkolonyalliği de beslemiştir. Hatta bu çeşitlilik aynı düşünürde bile 

gözlemlenebilmektedir. Örneğin Marx hem sömürgecilik yanlısı hem karşıtıdır. Marx‟tan önce de etik 

ya da ekonomik sebeplerle sömürgeciliğe karşı çıkılmıştır. Young‟a göre 18 ve 19. yüzyıllardaki 

sömürgeciliğe Batılı radikal karşı çıkışlar, postkolonyal kimi yorumlarda es geçilmektedir. 

Postkolonyalizmin tek tutarlı yanlışı da emperyalizm ve sömürgeciliği birbirine indirgemek; ayrıca 

emperyalizmin de çeşitliliğini göz ardı etmek (Young, 2016:90-97-98-99). Geniş anlamıyla 

postkolonyal sürecin Marksist ilhamı ise fikirlerin tutarlı kırılmalarla farklı alanlara kanalize 

edilebileceğini ifade eder.  



16 

 

Aydınlanmacı hümanizma ile irtibatını, bu sürece önemli ölçüde ilham olduğu 

düşünülen Aydınlanmacı filozofları, postkolonyal çalışmaların referanslarıyla 

bakarak açıklamayı amaçlamaktadır. Aydınlanma, bu eleştiriler için önemli bir 

referans noktasıdır. Bu çalışma açısından söz konusu filozoflar, analitik ve soyut bir 

kategori olarak evrenselliği vurgulayan isimler olmanın yanında; postkolonyal 

çalışmalarda merkezci, oryantalist ya da ırkçı görüşleri nedeniyle eleştirel referanslar 

olmaları yönüyle tercih edilmiştir. Aydınlanma döneminin sonlarında elde edilmeye 

başlanan iktidar pozisyonu, 19. yy.‟ın sömürgeci bağlamına önemli referans ve 

haklılaştırmalar sunmuştur. Bu noktada bilgi ve gücün ikamesinde özellikle eylem ve 

teoride ortaya çıkan yarılma, ötekileri tarihin dışında düşünen teorik ve disipliner 

işbirliği; postkolonyal bakış olarak düşünebileceğimiz 20. yüzyıl tartışmalarında 

irdelenmektedir.
16

 Bu bağlamda genellikle postyapısal düşünürlerin kullandığı 

yapısöküm yöntemi, postkolonyal düşünceye referans çerçevesi sağlayan Batılı -öz-

eleştiri geleneklerinden biridir. Fakat bu çalışmada Aydınlanma, bir meta-anlatı 

olmaktan öte, Taylor‟cı anlamda (1995) birtakım “sıkıntı”lara sebep olduğu için 

kritik konusudur. Bu bağlamda postmodernliğin meta-anlatılara yönelik eleştirisinde 

(Lyotard, 1990) somutlaşan –postmodern- kaygan zemine de temkinli bir mesafeden 

yaklaşmak gerekir. Bu doğrultuda, Wallerstein‟a göre Said‟de oksidentalizm ve 

postmodernizm eleştirisi ile birlikte postkolonyal geleneğe ilişik bir tavır söz 

konusudur. Postkolonyal teorik ve pratik çabalar, Şarkiyatçılığın da mevzi 

kaybederek gücünün çözülmesine yaramıştır (Wallerstein, 2010:49 ve 52). 

                                                           
16

Aydınlanma‟nın projeye dönüştürülen felsefesi, evrenselci tutumunun ortaya çıkardığı “fark” 

sorunsalı sebebiyle önemli eleştirilere uğramıştır (Yeğenoğlu, 2003:138). Young, tam da evrensel 

olmadığı için dayatılan evrensel değerlerin, Aydınlanma‟nın mirası olarak şekillendiğini söyler. 

Medenileştirme misyonunun ise Aydınlanmacı eşitlikçi ilkelerden üretilmesi ironiktir (Young, 

2016:119). Aydınlanma döneminin seküler ve insan merkezci ortamına zemin hazırlayan "hümanizm" 

insanlık fikrini hem Avrupa‟ya mal eden hem evrensel kılan bir mantıkla kurmuştur. Söz konusu başat 

modern mantığın, postmodern dönemde de farklılıkları ön plana çıkaran ve homojenliği 

sorunsallaştıran bir dille eleştirisi yapılmıştır. Bu bağlamda Avrupalı entelektüel cenahın 

düşünümselleştirdiği bir Avrupalı tarihsel kökenler ve efsanelerin sorgulanır hale geldiği bir vasatın 

oluştuğunu söyleyebiliriz. Evrenselci söylemin Aydınlanmacı kökenleri bağlamında, post kolonyal 

çalışmalarla evrenselciliğin eleştirisi yapılırken Aydınlanma‟nın halesi de çözülmüştür. Bu bağlamda 

Aydınlanma, ancak yapıçözümcü bir irdelemeden sonra ve daimi eleştirel kontrolle bir imkan olarak 

düşünülebilir. Aydınlanma ve liberalizm, medenileştirme misyonu bağlamında çelişkili olduğu kadar 

çeşitli ve alternatif imkanlar da sunar. Örneğin medenileştirmeye karşı liberal ilkeler doğrultusunda 

bir muhalefet de mümkündür. Young‟ın ifadesiyle söylemek gerekirse liberal sömürge eleştirisi ve 

liberal sömürgecilik eş zamanlı süreçlerdir (Young, 2016:123). Çünkü Spivak‟a göre “sömürgecilik ve 

kapitalizm” birlikte yürüyen süreçlerdir (Spivak, Yetişkin, 2010:80).   



17 

 

Postkolonyalizm üzerine yazdığı önsözde Akay, kavramın düşünülme 

biçimlerinin 1970 ve 1990‟larda kelimenin kazandığı farklı anlamlar ve ilgi alanları 

olarak ayrıştığını söyler. Said, Bhabha ve Spivak gibi ünlü isimlerin edebiyat 

dolayımıyla yeni bir tarih okumasına girişmeleri, kavramın seksenlerde bir başlangıç 

olarak belirginleşmesine tekabül eder. Homojen bir yapı arz etmeyen bu çalışmaların 

İkinci Dünya savaşı sonrası sömürgesizleşme mücadelesinin sonucu olarak da 

doğduğu söylenebilir (Akay, 2010:5-6-7). Postkolonyal irdelemeler bağlamında ırk 

ve kolonyalizm meselesi birçok bağlamda Gramsci‟ye atıfla dile gelmiştir (Loomba, 

2000:50). Örneğin Guha, Gramsci‟nin madun kavramını, liberal ve pozitivist bilgi 

alanını dağıtma çabası olarak, 1970‟lerde sömürge Hindistan‟ına uyarlamıştır. Yakın 

zaman aralıkları ile Said, Spivak ve Bhabha‟nın elitist bilgisel dizge eleştirisi bir 

postkolonyal çalışmalar geleneği oluşturmuştur. Fakat tek yönlü ve ortaklaşan bir 

postkolonyalizm çalışmaları alanından değil, süreksizliklerden de söz etmek gerekir 

(Yetişkin, 2010:9). Madun çalışmalarından çıkan postkolonyal düşüncenin, bir meta-

anlatı olarak postkolonyalizme dönüşme tehlikesini sezen Spivak, 1999 yılında “A 

Critique of Postcolonial Reason” –Postkolonyal Aklın Eleştirisi- adlı eseriyle 

kuşatma altındaki postkolonyal çalışmaların değişkenliğini kurtarmayı denemiştir. 

Tuzaklarına rağmen, postkolonyal düşüncenin iktidar ve küresel sermaye ilişkisi ile 

bilgi ve iktidar bağlantılarını eleştirmek için –cins ve sınıfsal kimliklerin de 

tartışmaya eklenmesiyle- postmodern ve postyapısal kavramlarla da işbirliği yapan 

kullanışlı bir düşünme alanı olduğu söylenebilir (Yetişkin, 2010:10). Fanon ve 

Said‟in sömürülenlerden yana tavır alan irdelemeleri, postkolonyal eleştiriyi 

“gelişigüzel” biçimde beslemiştir (Spivak, 2010:59-60). Gramsci‟nin, klasik 

Marksist proleteryadan farklılaşan ve sesi/temsil gücü olmayanları tarif etmek için -

1934/1935- kullandığı madun kavramı, Guha ve Spivak‟ın kullanımında 

sürekliliklerle birlikte farklılaşan, dinamik bir “başka” olma halini imlemiştir. Güney 

Asya tarihçileri tarafından kurulan Madun Çalışmaları Kolektifi‟nin 1970‟lerde bu 

kavramı; sınıfsal, cinsel ve kasta dayalı geniş bir “başkalık”lar alanına uyarlamasıyla 

kullanım yaygınlık kazanmıştır. Fakat 1990‟larda kültürel çalışmaların elinde 

kavramın her türlü mazlumluğu dile getirmek için kullanılması,
17

 kavramın ekonomi-

                                                           
17

 Bu bağlamda Spivak‟a göre kurban olmakta da bir tür güç stratejisi devreye girmektedir (Spivak, 



18 

 

politik araçsallığına yol açmıştır. Spivak‟ın, madun kavramına feminist ve Marksist 

okumayı dahil etmesi ise ırk/sınıf/kimlik ilişkiselliğine dayalı çok yönlü bir okuma 

sağlamıştır (Yetişkin, 2010:16). 

Postkolonyal çalışmalar, kendi içerisinde kusursuz bir birlik ve süreklilik 

taşımasa da, Mutman -sorunsallaştırarak irdelediği makalesinde
18

- bu kavramı, 

“kolonyalizm ve emperyalizmin epistemolojik ve ontolojik varsayımlar düzeyinde 

eleştirel bir çözümlemesi” olarak özetler (Mutman, 2010:122). Bu bağlamda 

emperyal özne ve hükümranlığı çözümlemeye odaklanan Spivak, Aydınlanma aklını 

hem zehir hem ilaç olma potansiyeli taşıyan bir “pharmakon” olarak değerlendirir. 

Mutman da –eğer bir imkan taşıyacaksa- postkolonyalizmin şık bir metafor olarak 

değil, eleştirel uyanıklığa taşıyacak analitik bir bilinç olarak düşünülmesini önerir 

(Mutman, 2010:121 ve 126). Benzer şekilde Loomba da postkolonyalizmin, ihtiyatlı 

ve çekinceleriyle beraber kullanılması durumunda yararlı olabileceğini 

düşünmektedir (Loomba, 2000:36). Üstelik bu iş, etik değil epistemolojik bir iştir 

(Spivak, 2010:79).  

Aydınlanma‟dan doğan ideolojik sonuçlardan biri olarak Avrupamerkezcilik, 

kendisini ırkçı biçimde kurarken, buna etki eden filozofların da bütünüyle ideolojik 

bir birlik ve sömürgeci niyetlerle hareket ettiklerini söylemek doğru olmaz.
19

 Tarihin 

deterministik bir zorunlulukla ilerlemesi fikrine mesafeli yaklaşacaksak, Aydınlanma 

düşünürlerinden doğan dolaylı sonuçların, niyetleriyle büsbütün uyumlu olduğunu 

söylemek de yanlış olur. Fakat özellikle geç Aydınlanma döneminde, Avrupalı 

                                                                                                                                                                     
2010:76). Yetişkin‟e göre ise herkes ve her şey madun olamaz (Yetişkin, 2010:153). Bu nedenle 

kavramın dondurulmaması; fakat ayrıştırılarak eleştirel belirlemelere tabi tutulması gerekir.  

18
 Örneğin Homi Bhabha‟da –sömürüye uğrayan için birçözüm alanı olarak melezlik kategorisinin, 

Mutman‟a göre aslında bir kimliğe karşılık geldiği, bu nedenle farklılıklar noktasında melezlik 

sorununun da özsellikten ve saflıktan ayrılamayacağı,(Mutman, 2010:124) postkolonyal fark 

söyleminin de tözselleşebileceğini örnekler.   

19
Fransız postyapısal teori geleneğinin iki önemli ismi Deleuze ve Foucault doğrultusunda, Spivak, 

entelektüel görevin yanı sıra bazı handikaplara değinir. Örneğin açığa çıkarılması gereken iktidar/arzu 

ve çıkar ilişkisinin karmaşık heterojenliği, bunların tek bir anlatıya indirgenmesini sorunlu 

kılmaktadır, burada eleştiri kendi niyetini baltalayabilmektedir. Bu nedenle uzun vadeli bir çözüm 

gereklidir ve toplumun Öteki‟sinin deşifre edilmesi entelektüel bir yükümlülüktür (Spivak, 2016:18). 

Spivak, örneğin Deleuze ve Foucault gibi eleştirmenlerin ideolojik pekişmeyi sağlayan ve uluslararası 

işbölümüne katkı sağlayan entelektüelleri fark etmediğini söyler. Entelektüelin, ideolojik bakımdan 

işe koşulma ihtimali ile ezilenlerin somut deneyimini önemsemesi arasındaki fark ise Spivak‟a çelişki 

olarak görünür (Spivak, 2016:25-26). 



19 

 

düşüncenin ırkçı ve oryantalist bir genellik teşkil ettiğini söyleyebiliriz. Bu da, sözü 

edilen fenomenin anlaşılması için bir “niçin” sorusunu zorunlu kılar. Bu sorunun ve 

özellikle de verilebilecek cevapların yeni bağlamsal sorularla desteklenmesi önem 

kazanmaktadır. Söz konusu irdeleme, Aydınlanma‟yı yargılamaya dönüşen bir 

sonucu değil; 19. yüzyıl ve sonrasının sömürgeci ve emperyalist bağlamını açıklayan 

veriler olarak kullanılmalıdır. Bir Aydınlanma fenomeni olarak ırkçılığın bilimsel 

icadı ve felsefi temellendirmesi, bu çalışmada temelde –postkolonyal çalışmalarda 

eleştirel bağlamda öne çıkan- bazı Aydınlanma filozofları özelinde işlenecektir. 

Özellikle de 19 ve 20. yüzyılda belirginleşen Avrupamerkezci bağlamın sorun ve 

hatta çözüm anlayışı da; bu çalışmada Aydınlanma sürecinin mirasçısı olarak 

düşünülmektedir. Aydınlanma ve modernliğin kilit ismi olan Kant‟ın, ırk 

düşüncesinin önemli mimarlarından olması ile sürekli barış ve kozmopolitanlığa 

dayalı, insanın daima amaç olması idealine yaslanan etik felsefesi arasındaki 

paradoks, ırkçılığın Aydınlanma‟yla bağlantısını irdeleme ruhsatını tanımaktadır. 

Hegel‟in tarihsel diyalektiğin dışına sürdüğü Batı-dışı efsanesi ve bir ırk fikri 

konusunda Kant‟a karşı Herder‟in, Aydınlanma ve Avrupamerkezciliğin hem içinden 

hem dışından seslenen eleştirisi de irdelemeye tabi tutulmaktadır. Irkçı tavrı özelde 

Kant ve genel itibariyle Alman idealizminden seçmemizin nedeni, söz konusu 

idealizmin, gerçekliğin değiştirilmesi açısından etiğe alan açması ve söz konusu etik 

teorilere rağmen ırkçı bakışın bilimsel haklılaştırmasının engellenememesidir. 

Dolayısıyla filozoflardaki ırkçı düşünce birtakım genellikler arz etse de, Alman 

tecrübesi ayrıca vurgulanmayı hak etmektedir. Çünkü Alman tecrübesi genel olarak 

hem Avrupa-merkezcilik olgusuna katkıdır; hem de romantikler eliyle ayrıca güç 

kazanmıştır. Almanya, hem Aydınlanma‟ya dahil olan evrensel yönüyle hem de 

kendisini özgüllükle kavrayan yerel/milli tavrıyla ırkçılığı tecrübe etmiştir.  Alman 

kimliği kendisini -daha belirgin bir biçimde- Yunan kimliği ile birlikte inşa etmiştir 

(Direk, 2013:30). Irkçılık ve kölecilik noktasında tutarsızlaşabilen 

değerlendirmeleriyle doğal hukukçu ve özgürlükçü, Locke ve Montesquieu gibi -

liberal- filozofların söylem ve pratikleri ise liberalizm ve Aydınlanma‟nın ikircikli 

dilini eleştirme imkânı sağlarken; aynı zamanda Aydınlanma‟nın erken dönemlerinde 

bile Fransa ve İngiltere gibi farklı merkezlerde süreklilik/genellik gösteren ırkçı ve 

köleci tavırda ortaklaşabilen Avrupa ekonomi-politiğini açıklamaktadır. Fransız 



20 

 

düşüncesi; evrenselcilik ve jakobenliği, entegrasyon mantığı ve Fransız İhtilali‟yle 

Avrupalılığın bir işaretine dönüşmesi bağlamında çalışmada yer edecektir. Söz 

konusu filozofların hukuki ve politik reformları, kölecilik karşıtı teorileri göz önüne 

alınınca, ırk ve kölelik noktasındaki dışlayıcı söylemleri, teorilerini bütünüyle iptal 

etmez; fakat çelişik ve ikili değerlendirmelerini irdelemeyi gerekli kılar. Direk‟e 

göre, felsefi düşüncenin söz konusu ırkçı tavrını eleştirmek için de, “felsefi bir tavır” 

gereklidir. Çünkü “Felsefe yalnızca kavram yaratmaz; fikrin nasıl haklılaştırıldığını 

sorgular” (Direk, 2013:43). 

Aydınlanma filozoflarında ırk meselesini sorunsallaştırmamızın belirleyici bir 

sebebi de, -söz konusu dönemin mutlakiyetçi niteliklerine rağmen-  dönemin önemli 

filozoflarının tikel düzeyde de olsa belirgin biçimde liberal eğilimleri seslendirmeleri 

ve hatta liberalizmin kurucusu olarak görünmeleri çelişkisidir. Bu çalışmada liberal 

hümanizmanın Batılı güç lehine işlemesi ve bu doğrultudaki modern bilginin üretimi 

sorgulanırken, Aydınlanma‟nın tümüyle reddi yerine, bir yönüyle Aydınlanma‟nın 

sonul bir bahanesi olarak ortaya çıkan güç söylemi sorunsallaştırılacaktır.
20

 

Modern bir ideoloji olarak liberalizm, kapsamlı bir felsefe olmak yerine siyasi 

bir doktrin olarak ortaya çıksa da bazı düşünürler bu doktrinde bütüncül bir ahlaki 

ideal görürler. Doğrunun/hakikatin insan aklına dayalı inşa edilebileceğini ikame 

ederek Tanrı yerine insan merkezli bir sistem kuran liberal eğilimli düşünürler büyük 

ölçüde Aydınlanma‟yı kuran isimlerdir ve liberalizm, Akıl Çağı‟nın ürünü olarak 

ortaya çıkmıştır. Liberalizmin fikri kökeni, John Locke, İskoç Aydınlanması ve 

Kant‟a dayanır. Liberalizmin ilk düşünürü 17. yüzyılda -erken liberal dönemde- eser 

vermiş Locke‟tur. Locke‟a göre doğa durumundaki insanlar doğal haklara dayalı 

olarak anlaşmış ve devleti kurarak “hayat, hürriyet, mülkiyet” haklarını muhafaza 

                                                           
20

Madun çalışmaları düşünürlerinden Sumit Sarkar, gerek Aydınlanma‟nın gerekse buna karşı 

duruşların tek yönlü övgü ya da kabulün ötesine geçen yeni kavramlaştırmalar ve düşünme yöntemleri 

ile sürdürülmesini önerir. Bu bağlamda sivil ve liberal hakların topyekün bir Aydınlanma reddine 

dayalı olarak itibarsızlaştırılmasını da sorunsallaştırır (Sarkar, 2010:49-50). Benzer şekilde 

Chakrabarty, Avrupa siyasal düşüncesini vazgeçilmez bulurken, kendi ifadesiyle ortaya çıkan “temsil 

sorunlarını” çözmeyi amaçlar (Chakrabarty, 2012:64). Projesini Avrupa düşüncesine dönük öfkeli bir 

karşılık olarak değil, tarihselciliği aşmak olarak özetler (Chakrabarty, 2012:343). Sonuca giderken de 

son hatırlatma olarak Chakrabarty, Avrupa‟yı taşralaştırmanın, bu düşünceden kopuş anlamına 

gelmeyecek şekilde düşündüğünü özellikle belirtir (Chakrabarty, 2012:351). Fakat Avrupa‟dan ziyade 

modernlikten kop(a)mamak ve modernliği küresel anlamda teneffüs etmek, modernliği 

düşünümsellikle yorumlamayı ve alternatif alanlar açmayı gerektirir. 



21 

 

edecek -liberal- bir sözleşmeye girişmişlerdir. Buna göre devletin kendisine tevdi 

edilen hakları çiğnemesi, bireyin isyan ve direniş hakkını ifade eder (Erdoğan, 

2005:23-24). Liberalizm üzerinde Kant‟ın etkisi ise otonomi-kişisel özerklik, 

bireylerin ahlaki eşitliği ve evrenselci adalet anlayışı gibi liberal eğilimli kavramlar 

ve Kant akılcılığıdır (Erdoğan, 2005:25). Siyasal olarak liberalizm temelde bireysel 

özgürlük ve insan haklarına dayanır; insan hakları ise kimi düşünürlerde doğal haklar 

bağlamında düşünülürken örneğin Kant‟ta ve bazı liberallerde insanlık onuru 

bağlamında düşünülür (Erdoğan, 2005:28-29). 20. yüzyılda ise eleştirel akılcılık 

kapsamında Karl Popper ve Hayek gibi isimler, soyut akla dayalı liberal 

“mühendisliğin”, totalitarizme götürme tehlikesi bakımından makro düzeyde 

uygulanabilir ve kullanışlı olmadığını dile getirmişlerdir (Erdoğan, 2005:23).  

Aydınlanma Batı‟ya ait bir söylem olduğu için ırkçılığın bilimsel icadına 

teorik katkıları Avrupa-merkezcilikle yan yana düşünmemiz gerekmektedir.
21

 Bu 

nedenle felsefi düşüncedeki ırkçı bakışı büyük ölçüde Aydınlanma ve sonrasındaki 

süreçte radikalleşen Avrupa-merkezcilik ve Batı/Doğu kategorilerinin icadı 

bütünlüğünde ele alacağız. Aydınlanma‟nın özellikle Hegelyen özerklik felsefesi ve 

Kant Aydınlanması‟nda dile gelen yeniden söz sahibi olma ve insani saygınlık 

söylemleriyle bir tür etik aşkınlık durumu olarak gözüken, fakat Avrupamerkezciliği 

bütünleyen söylemsel mantığı açık bir çelişki olsa da, çelişkinin aşırılığı Avrupa-

merkezci iç-tutarlılığı aşikâr etmektedir. 

Çalışma kapsamında büyük harflerle Aydınlanma iddiasından bahsedilirken, 

bunun kapsamı aydınlatma çağrışımlarını içine alacak şekilde genişletilmiş; fakat 18. 

                                                           
21

Modern anlamda ırkçılık, Avrupa‟yı merkezleştiren bir zeminden türemiştir. Modern anlamda 

ırkçılık, bir bakıma Avrupamerkezciliğin bilimsel sabitelerle dile gelmesidir. Bu nedenle Aydınlanma 

ve modernlik bağlamında ortaya çıkan ırkçılığı değerlendirirken ırklara değil, ırksal ayrışmanın neden 

ve motivasyonlarına odaklanmak gerekir. Çünkü ırkçılık; sömürge ve kölelik kurumlarının “güçlü” bir 

haklılık gerekçesi olarak ortaya çıkmıştır. Bu nedenle ırkçılığın Aydınlanma ve sonraki süreçte 

gelişen, Batı‟nın ötekilerle ilişkilenmesinin bir ürünü olduğu- dolayısıyla biyolojik ve genetik kader 

olmadığı- vurgulanmalıdır. Bu doğrultuda Engin Sustam‟ın yaptığı söyleşide Negri, kapitalizmi 

bağımlılık dışında daima –sömürgeci- bir ikililik olarak tanımlar (Negri ve Sustam, 2010:87). 

Irkçılığın modernlikten ayrılamayacağının küresel bir argümanın inşasını gerekli gören 

Wieviorka,modernliğin Avrupalı kök ve buhranlardan kaynaklandığını, Rönesans'tan sonra 

Avrupa‟nın merkezlendiği vasatta yükselişe geçtiğini söyler. Bu bağlamda geniş bir mekansal ve 

zamansal bağlama işaret etmesi yönüyle de ırkçılığın çoğul biçimlerinden söz edilebilir. Bu nedenle 

çağdaş ırkçılıktaki birliği teşhis edebilmek için ırkçılığın farklı yönelimlerine bakmak gerekir 

(Wieviorka, 1997:214-215). 



22 

 

yüzyıla sıkıştırılmış bir çabadan öte modernliğin değişken biçimleriyle süreklilik 

gösteren ve 19. yüzyılda oldukça keskinleşen Batılı fark arayışlarına ve bundan 

doğan eşitsizlik eşiklerine odaklanılmıştır. 

Nihayetinde bu çalışmanın amaçlarından biri de, evrensellik iddiasına karşı 

çıkmak değil; fakat evrenselliği iddia düzeyinden arayış seviyesine indirmektir. 

Burada “indirmek” ifadesi özellikle önem taşımaktadır; çünkü postkolonyal çabalarla 

ve aşağıdan/tikellerle buluşabilen dinamik ve engebeli –çizgisel olmayan- 

evrensellikler peşinde koşturmak, evrenselliğin tahakkümcü biçimlerine karşı 

koruyucu olabilir.    

Tezin birinci bölümünde, -çalışmada eleştirisi yapılacak olan- süreç olarak 

Aydınlanma‟nın temel tema ve kişileriyle özet niteliğinde farklı Aydınlanma 

modelleri açıklanırken, bölüm sonunda Kant‟a özel bir yer verilmesinin nedeni, onun 

–bir yönüyle Aydınlanma‟nın bu en bariz adının- Aydınlanma‟ya kazandırdığı 

dinamizm ve modern düşünümsellik bağlamıdır. Bu bağlam, Aydınlanma‟yı 

postkolonyal bağlamda dönüştürme ve özgürleşme sorununa bir cevap olma imkânını 

içkin olduğundan özellikle önemsenmiştir.  

İkinci bölümde Aydınlanmacı özgüvenle yükseltilen Avrupamerkezci 

mantığın başkalığa yönelik yanılgıları ile teori ve pratikte yarattığı alternatifsizlik 

ortamı çeşitli bağlamlarda sorguya açılırken, Avrupalı bilincin çelişkili 

hukuksuzluklarının özcü bir temelde değil, tarihsel ve tikel hadiselerden yola 

çıkılarak çözülmesi gereği bir ihtiyat olarak -Avrupa düşmanlığı şeklindeki yanlış 

anlamalara engel teşkil etmesi için- dile getirilmiştir. 

Üçüncü bölümde ise postkolonyal çözümlemeler ışığında uygarlıkla ırkçılık, 

Aydınlanma ve sömürgecilik gibi paradoksal görünen başlıklar arasındaki göbek bağı 

hatırlatılırken; Avrupa‟ya mâl edilen bilgi ve bilimin etnik ve ırkçı olarak üretildiği 

savlanmıştır. Bölümün devamında birer örneklem niteliğinde bazı Aydınlanma 

filozoflarının Avrupamerkezci, ırkçı ve oryantalist felsefeleri irdelenerek, etik ve 

hukuk bağlamındaki söylemlerine karşın ırkçı söylemsel birikime nasıl dâhil 

oldukları açıklanmıştır. Söz konusu filozoflar, 20. yüzyıl Aydınlanma eleştirileri ve 

sömürge söylem çözümlemeleri bağlamında öne çıkan referanslar olmaları yönüyle 



23 

 

tercih edilmiştir. Verilen filozoflardan kimi yönleriyle ayrılan -Aydınlanma‟nın hem 

içine hem dışına düşen- Herder‟deki Aydınlanma eleştirisi ve Avrupamerkezcilik 

karşıtlığı ise,  Herder‟in eleştirdiği soyut evrensellik ve Avrupalı özdeşlik 

felsefesinin, ırkçılık ve sömürgecilikle bağlantısını ortaya koymaktadır.  

Dördüncü bölüm Aydınlanma eleştirisi ile açılırken, alternatifler 

bağlamında ise başka dünyaların imkân, ses ve faillikleri, “Batı‟dan çıkış”ın 

gerekliliği bağlamında ele alınmış; bir manipülasyon ve hamiliğe dönüşen evrensel 

insan hakları söyleminin, gerçek bir arayışın önünü kesmemesi adına evrensellik ve 

hümanizm düşünümsel bir dinamizmle değerlendirilmiştir. Postkolonyal çalışmalarla 

öne çıkan isimlerin Aydınlanma‟yı eleştirirken ona sırtını dönmeme tavrının bu 

sonucu kolaylaştırdığı söylenebilir.
22

 Son olarak bu çalışmada, mutlakçılığın 

kendisini evrensellik görüntüsünde ortaya koyması eleştirilirken, postmodernizmin 

“Ne olursa gider.”ci saçılma mantığına savrulmak yerine -belki postmodernliğin 

hermenötik imkânları da kullanılarak- yeni ve sahih bir evrensellik ve hümanizmanın 

imkânları değerlendirilmiştir. 

Çalışmanın temel tezini örnekleyecek yaklaşımlar, -20. yüzyılın 

Aydınlanma eleştirileri açısından- Aydınlanma ve sonrasında öne çıkan kimi 

filozoflardan seçileceği gibi; tezimizi destekleyecek yaklaşımlar için postyapısal ve -

daha dar biçimde- postkolonyal
23

 “fark” söylemlerinin ırkçılık/özdeşlik eleştirileri ve 

önerileri değerlendirilecektir. Aydınlanma‟yı daha düşünümsel kılan eleştirel 

Kant‟tan ve etik/hukuk noktasında çığır açan farklı Aydınlanma uğraklarındaki 

liberal filozofların söylemlerinden -bir tür tersine çevirmeyle- ilham alınarak, söz 

                                                           
22

Spivak, Aydınlanma‟yla ilgili konumunu şöyle özetler: “Akademik özgürlük davasında, sırtımızı 

Aydınlanma‟ya dönmeyi önermekten çok aşağıdakilerden öğrenilecek dersleri nasıl geri 

dönüştürebileceğimizi ve revize edeceğimizi öğrenmeyi öneriyorum…” (Spivak, 2010:72). 

23
Young‟a göre bir –izm olarak dile gelince postkolonyal düşüncenin türdeş sayılması ve çeşitliliğinin 

göz ardı edilmesi kolaycı bir gözden kaçırma olacaktır (Young, 2016:86).İhtiyaçlar ve problemler 

postkolonyal mevzileri de belirler ve çeşitlendirir.  Çeşitliliğin görmezden gelinmesine karşın burada 

postkolonyallik, bir kuram olmaktan ziyade kullanışlı bulduğu farklı yöntemleri harmanlayan-örneğin 

psikanaliz, feminizm, yapıbozum- ve bir dizi entelektüele ve kavrama atıf yaptığımız, kendisini 

Üçüncü dünyaya yakın konumlayan bir düşünce geleneği olarak özetlenebilir.Dolayısıyla 

postkolonyallik bu çalışmada bir “bakış” olarak benimsendi.Bu doğrultuda çalışmada 

postkolonyal“izm” kavramını tercih etmeme sebebimiz, postkolonyalliğin esneme ve süreksizlik 

payını belirterek kavrama keskin bir kalıp dayatmaktan kaçınmak; yanı sıra bu düşünceyi, ideolojik 

olarak belirginleşmeden önceki aşamalarla -örneğin Fanon ve konuya kültür ve bilgi sorgulamalarını 

dahil eden Saidçi kolonyalizm eleştirisi- bir süreklilik içerisinde okumak. 



24 

 

konusu etik ve evrensel teoriler Aydınlanma‟dan doğan problematikler aleyhine 

ödünç alınacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

1. AYDINLANMA NEDĠR? 

Aydınlanma felsefesi geniş bir literatüre, tarihsel/coğrafi ve düşünsel bağlama 

işaret ettiği için tanımlarda da farklı referanslar ve Aydınlanma tavırları ile 

karşılaşmaktayız. Örneğin Yeni-Kantçı Cassirer, Aydınlanma‟yı, Alman felsefesinde 

tamamlanan ve aşılan bir uğrak olarak görürken; Peter Gay, -ansiklopedistçe bir 

tavırla- daha çok Fransa‟ya özgü entelektüel bir oluşum olarak değerlendirir 

(Çiğdem, 2015:7). Amerika‟nın Aydınlanma programına dâhil edilmesi ise, 

Amerikan Bağımsızlık Bildirgesi‟nde "Yaşam, Özgürlük ve Mutluluk” arayışı olarak 

özetlenen anlayışın Aydınlanma‟ya eklemlenişi şeklinde olmuştur (Outram, 

2007:20). Cevizci, Aydınlanma‟yı, Avrupa‟da 17. yüzyılın ilk yarısıyla 19. yüzyılın 

ilk çeyreğini kapsayan, birtakım filozofların aklı insan yaşamındaki mutlak yol 

gösterici yapma, insan zihni ve bireyin bedenini bilginin ışığıyla aydınlatma 

çabalarıyla seçkinleşen kültürel bir dönem, bilimsel keşif ve felsefi eleştiri çağı 

şeklinde özetler (Cevizci, 1996:57).  

1680 ile 1770-80 arasında, Chaunu'nun yoğun ve reddedilemez bir yoğunluk 

olarak tanımladığı bir gerçekliğin kendini dayatması söz konusudur: Aydınlanma 

Avrupa‟sı (Chaunu, 2000:7). Bu belirgin dayatmayı, Aydınlanma‟nın kendine dair 

ışığıyla uyumlu bir şekilde bir tür zuhur olarak tanımlamak mümkündür. Keşif 

duygusunun yoğun olarak hissedildiği bu süreçte akıl ve ilerlemeye yapılan vurguyla 

insan bilincinin, hatta insanın keşfinden söz edilebilir. Farklı Aydınlanma tanımlarına 

rağmen Aydınlanma‟nın ortaya çıkışında hep bir ışık ve bu doğrultuda bir karanlık 

tasavvuru vardır. Esasen dönemin parlaklığını ve ışığını vurgulamak için de önceki 

aşamaların ve başka kültürlerin karanlığını vurgulamak, Aydınlanma‟nın zorunlu bir 

tarihsel stratejisi olarak anlaşılmalıdır. 

Makineler çağı uygarlığının toplum sözleşmesini, bir Aydınlanma sözleşmesi 

olarak değerlendiren Chaunu, yaklaşık 1680-1780 olarak dönemleştirilebilecek 

dilimi şimdiki zamanımızı da belirgin şekilde etkileyen bir gerçeklik olarak anlar. Bu 

doğrultuda Aydınlanma‟nın 18. yy.‟la tamamen iç içe geçmediği düşüncesini, 



26 

 

Aydınlanma‟nın yüzyılın ötesine taşmasıyla açıklamaktadır (Chaunu, 2000:11).
24

 

Aydınlanma deyince, 18. yy.‟da hem Amerika hem de hemen hemen tüm 

Avrupa‟da etkili olan, İngiliz Devrimi ile başlatılıp Fransız Devrimi ile bitirilen bir 

hareket ve bu hareketin sonuçlarıyla belirginlik kazanan toplumsal ve siyasal bir 

sürece göndermede bulunulmaktadır. Kısaca bir idea ve süreç olarak 

Aydınlanma‟dan söz edilebilir (Çiğdem, 2015:13). Eleştirel Aydınlanma tavırlarıyla 

öne çıkan Adorno ve Horkheimer‟da Aydınlanma kavramı; ilerlemecilik, insanları 

mitten arındırıp efendi yapmak, “dünyanın büyüsünü bozmak”, kuruntu yerine 

rasyonaliteyi ikame etmek şeklinde ifadesini bulur (Adorno ve Horkheimer, 

2014:19). Aydınlanma düşünürlerinin ortaklaşa kabul ettikleri temel ilkeler; akılcılık, 

bilimcilik, metafiziğin reddi, ilerlemecilik, insancılık, bireycilik, insan 

hakları/özgürlük ve evrenselcilik olarak sıralanabilir (Çüçen, 2012:60-61-62). 

Cevizci, Aydınlanma‟yı belirleyen -ya da Aydınlanma ufkunun belirlediği- üç genel 

tavırdan söz eder: Hümanizm, akılcılık ve evrenselcilik. Hümanizmle doğal dünya 

sınırları ve şartları yerine insani dünya ön plana çıkmıştır (Cevizci, 1996:57). Bu 

düşünsel kopuş, insanın doğaya hâkimiyeti ve gücünü savlayan bilimsel devrimlerin 

getirdiği özgüvenle birlikte düşünülmelidir. 

Akıl Çağı olarak anlaşılabilecek Aydınlanma düşüncesinin alamet-i farikası, 

akılcılık ve hümanizm bağlamında, insanın kusurlu -dolayısıyla 

mükemmelleşemeyecek- doğası şeklindeki dinsel söyleme karşılık, bilginin kesinlikli 

bir forma kavuşturulması ve bu doğrultuda, ilerleme ve mükemmelleşmeye doğru 

dünyevi ve içkin mutluluğun tesis edilebileceği düşüncesidir (Lee, 2002:252-253). 

Hazard‟a göre de Aydınlanma döneminde mutluluğun yeryüzüne indirilmesi ve aklın 

ürünlerini hemen şimdi toplamaya dönük dünyasal ve beşeri bir tavır söz konusudur 

(Hazard, 1981:311). Aristokrasinin devri sona ermekte ve yeni bir insan modeli 

olarak burjuvazinin doğumuna tanık olunmaktadır (Hazard, 1981:345). Hazard‟a 

                                                           
24

Yüzyılları değerlendirirken keskin bölünme hatlarından uzak durmamız gerektiğini ve kronolojik 

olmaktan çok imgesel düşünülmesini tavsiye eden Hentsch'e göre; çağlar, kopuş ve sürekliliklerin yan 

yana ilerlediği iç içelikle değişir. Bu nedenle Rönesans'ın, ilânından önce tesirleri hissedilmiştir. 

Rönesans ile Aydınlanma arasında keskin bir bölünme çizgisi olmadığı gibi, 19. yy. da Aydınlanma'yı 

tümden karartmamıştır. Batı, karşıt terimi olan Doğu ile birlikte ve aynı nedenle Batılı zihinde olan bir 

imge, düşünce olmuştur (Hentsch, 2016:21). 



27 

 

göre “Batı düşüncesinde büyük değişme”leri yüklenen bu çağda şiirin geri çekilişi ve 

yerini nesre bırakması söz konusudur (Hazard, 1981:356). Şiir ve nesir, felsefe ve 

metafizik arasındaki bu yarılmayı Hazard şöyle özetler: “Metafiziği terkeden bir 

felsefe; bile bile kendini insan zihninin doğrudan doğruya kavrayabileceği şeylerle 

sınırlayan felsefe.” Bu doğrultuda din, hukuk ve eşitliğin tabiileşmesinden söz 

edilebilir (Hazard, 1981:354).  

Kant, Aydınlanma‟nın yararına olarak düşündüğü özel aklın kullanımının, 

pratik alanda, kişinin yurttaşlık ve kamu görevleri kapsamında kullanılmamasını 

salık verir. Bu bağlamda Alman Aydınlanması Fransız Aydınlanması kadar radikal 

olmamış, baskıcı yönetime karşı daha çekinik kalmıştır. Bu bağlamda Alman 

Aydınlanması -özel olarak Kant‟ta da- daha felsefi kalırken; Fransız düşünürlerinde 

düşünce ve eylem arasında farkı kabul eden ve kuran ılımlılığa pek yanaşılmamıştır 

(Goldman, 1999:17-18, Timuçin, 2008:13). 

Goldmann, Aydınlanma‟nın tematik belirlenimlerini şöyle sıralar: bireyin 

özerkliği (Goldmann, 1999:34), siyasi alanda öne çıkan sözleşme mantığı, eşitlik ve 

evrensellik (Goldmann, 1999:37-38-39), hoşgörü, özgürlük ve mülkiyet (Goldmann, 

1999:40-41). Aydınlanma ile; akıl, hümanizm, özgürlük ve hoşgörü gibi iyimser 

temaların ancien regime‟i (eski düzen) aşmak için bayraklaştırıldığı söylenebilir 

(Köktaş, 2010: 23). Tematik açıdan Aydınlanma, gelişime inanmak (ilerlemecilik), 

akla ve insana güven iyimserliği (akıl çağı); olumsuz anlamda ise dinsel ve 

geleneksel önyargılardan arınmak (sekülerizm/pozitivizm/önyargısız bilimcilik) 

şeklinde özetlenebilir (Timuçin, 2013:17). Bu bağlamda, “Temelinde insan 

sevgisinin, iyilikseverliğin, ilerlemenin, kozmopolitizmin yer aldığı bu hümanizmaya 

iyimser bir coşku egemendir” (Goyard-Fabre, 2011:127). Görüldüğü üzere 

Aydınlanma‟nın optimizmi hümanizma düşüncesi ile insanın akıl (us) ve 

düşlemesine (ideal) biçtiği rolle doğrudan ilişkilidir. Aydınlanmacıların siyaseti 

temelde hümanizma ve akılla kurulmuş bir “aydınlanmış” toplum tasavvuruna 

dayalıdır. Aydınlanma bağlamında aklın düzenini tesis ederken (kendisini filozoflarla 

danışıklı biçimde aydınlanma bağlamında tanımlayan yöneticilerin) “aydınlanmış 

despotlar”ın da amaçları arasında “ayrıcalıklara son vermek” (Goyard-Fabre, 

2011:129) vardır. Foucault ise Aydınlanma ilkelerinin rasyonel yönetim adına 



28 

 

mutlakiyetçi siyaset ile birleştiğini öne sürmüştür (Köktaş, 2010:27). Aydınlanma 

düşüncesinde artık kilise ve devlet ayrı alanlar olarak görülecektir; çünkü 

Aydınlanmacılar çağın ruhunu daha seküler ve dinamik algılamışlardır. Aydınlanma 

bu anlamda da tamamen oluşmuş bir Avrupa kimliğinin ifadesi olarak görülebilir. 

Kültürel bir model olarak Avrupa fikri 18. yy.‟da şekillenmeye başlamıştır. Fransız 

Devrimi de Eski Düzen‟e karşı bir devrim olması yönüyle Fransa ile sınırlı değil, 

Avrupa çapında bir hareket olmuştur.
25

 Aydınlanma‟da gelişen Avrupa nosyonu, 

“akıl, ilerleme, bilim” şeklinde evrensel ilkeler üzerine kuruludur. Bu idealler 

Avrupa kimliğinin özünde yatar ve modernlik fikrinde somutlaşır (Delanty, 

2014:165-170). 

Russ, Avrupa Düşüncesinin Serüveni kitabında burjuvazinin yükselen başlıca 

kavramları üzerinden bir Aydınlanma tanımı yapar. Bu tanımlamanın en şemsiye 

kavramı olarak karşımıza “aklın doğal ışığı”na olan inanç çıkar. -Söz konusu eleştirel 

aklın, metafiziği reddedip deneyime dayanan içeriği, deneyimin alanını da “bilimsel” 

standartlara indirgemiştir.- Bu süreçte doğa düşüncesi ve tarih düşüncesinin dünya 

tarihi olarak işlenmesinin yanında doğanın da belli bir tarihsellikle ele alınmasından 

söz edilebilir. Aydınlanma‟nın tarih inancını pekiştiren ilerleme olgusu ise 18. 

yüzyılda oldukça belirgindir. Russ da 18. yüzyılda modern dünyayı şekillendiren bir 

çok temel düşüncenin belirginleştiğini söyler. Dinsel düşünce biçimlerinden bir 

uzaklaşma ile birlikte doğal din kategorileri ve bunun hukuka uygulanması söz 

konusudur. Yine Kant‟ı Aydınlanma‟nın direği kılan, eleştirellik, aklın kapsamı ve 

sınırları üzerine düşünüp daima ötesine geçme -üstesinden gelme anlayışı- düşüncesi 

önemlidir. Russ‟a göre bu dönemde -Rousseau‟nun sürekli barış düşüncesinin de 

örneklediği- Rousseau ve Voltaire‟in “halkların cumhuriyeti” söylemi ile 

Napolyon‟un Avrupa‟yı siyasi birlik olarak kurma çabaları bize “tek Avrupa” 

fikrinin de bu dönemde belirginleştiğini söyler (Russ, 2011:196-97). 

Aydınlanma ile güneş yerine dünyanın merkezde olduğu bilimsel kuramın 

felsefeye yansıtılması sebebiyle insanın doğaya hakimiyeti inancı pekişmiştir. 

                                                           
25

 Aydınlanma‟nın da motivasyonuyla gerçekleşen Fransız Devrimi‟nin etkilerinin Fransa‟da 

kalmayacağına dair ilk kaygıların İngiliz aristokrat muhafazakârlarından Edmund Burke tarafından 

dile getirildiğini söyleyebiliriz (Burke, 2016:119).  



29 

 

Galileo ve Newton isimleri batıl astrolojik temayüllere karşı savaşta kilit isimlerdir. 

Bacon‟ın deneysellik ve tümevarım mirası ile bilimsel tüm alanlarda geleneğin 

yetkesini ret teması baskındır. Buna Newton‟ın bilim felsefesi de eklenirse doğa, -

gizemli güçler yerine- formüle edilerek kognitif bir içerik kazanmıştır (Kıllıoğlu, 

2015:341). Fakat tüm bu bilimsel sıçramaların da etkisiyle etiko-politik alanda 

mekanik ahlâkın ön plana çıktığını söyleyebiliriz. Bu bağlamda vurgulu şekilde 

işlenen çıkar ve fayda ahlakı ve bunun siyasi sözleşmelerle yumuşatılması, 

Aydınlanma‟nın temel karakteridir.  

Aydınlanma; hurafelerden, mitlerden ve özgür akla gem vuracak tüm 

dogmalardan, kısacası ancien regime‟den aklın düzenine geçiştir. Burada aklın 

düzeni apriorik iyi‟dir ve Aydınlanma‟nın optimist bakışında akıl, büyük önemi 

haizdir. Aydınlanmacı anlamda tek bir ilerleme biçimi olmasa da, düz bir çizgide 

seyreden ilerlemeci anlayışın aynı Akıl‟dan kaynaklandığı söylenebilir. Aydınlanma 

için girişilen dönemselleştirmelerde özellikle Kant, Turgot, Condorcet gibi son kuşak 

düşünürlerde Aydınlanma‟nın felsefi geleceğine yönelik bir çaba vardır ve bu 

geleceğin teminat altına alınması isteği ilerleme fikrine yol açmıştır (Çiğdem, 

2015:22). 

Koselleck‟e göre sanayileşmenin bir göstergesi olarak ilerleme, modern 

dönemde neredeyse dinsel bir umudu barındıran olumlu bir içerikle düşünülmüştür 

(Koselleck, 2007:21). Bu bağlamda ilerlemenin anlamlarında bir laikleşmeden söz 

edilebilir. İlerlemenin farklı anlamsal göndermelerine değinen Koselleck, kavramın 

Antik Çağ‟daki içerimlerine değindikten sonra, ilk kez Hıristiyan Tanrı anlayışının 

da etkisiyle Roma İmparatorluğu‟nun kendisini dünya tarihini kapsayan bir 

ereksellikte kavradığını söyler. Bu bağlamda Hıristiyan geleneğinde yer yer 

insanlığın mükemmelleşmesine dayalı bir ilerleme anlayışından söz edilebilir 

(Koselleck, 2007:35-36). Modernçağ ilerleme tablosuna gelince Koselleck‟e göre bu 

ilerleme anlayışını dinsel ilerlemeden ayıran en önemli etken, dünyanın sonuna dair 

bir beklenti yerine “açık bir geleceğe” işaret edilmesidir. Tinselliğin yerini dünyevi 

bir ilerleme -progressus- almıştır. Doğanın “yöntemli” keşfi egemenlik -tarihi 

yönlendirme- hissini pekiştirmektedir (Koselleck, 2007:49-50). Aklın özerkleşmesi 

vurgusuyla yeniliğe olan inanç ve heyecanın; eskiliği, ironi ve alayla mahkûm ederek 



30 

 

yargıladığından söz edilebilir. İlerlemenin modern dönemde aldığı birikimsel olarak 

birbirine eklenen bilgiler mantığıyla eskiliğin “kıdem” hâkimiyeti şimdi ve sonranın 

imkânları yanında sönecektir. 

Turgot ve Condorcet‟de insan türünün sürekli mükemmelliğe gidebilecek bir 

potansiyeli barındırdığı inancı başattır. Condorcet‟ye göre bu mükemmellik 

gerçekleşmese bile mükemmelleşme arayışı bizzat kendisi için istenen ve amaçlanan 

sonsuz bir şeydir (Koselleck, 2011:57-58). Rousseau, ilerlemenin olası sınırlarına ve 

varacağı yere dair kaygılar bildirse de insanı diğer canlılardan ayıran bir fark olarak 

kendini mükemmelleştirme yetisinden söz eder (Koselleck, 2011:59). 

Mükemmelleşme olarak belirlediği ufuk ilerlemeye işaret etse de Rousseau, 

“ilerleme yolunda kayboluş”, ilerleme ve uygarlığa içkin zıt kuvvetlere ilişkin olarak 

düşüş ihtimallerinden ve özel mülkiyete dayalı düzenin toplumsal eşitsizliğe dayalı 

bozulmaya yol açacağını söyler (Russ, 2011:215). Bu bağlamda ilerleme noktasında 

Rousseau  istisnası -Aydınlanma‟nın yekpare ve homojen olmadığının kanıtı olarak 

da- vurguyu hak eder. Rousseau, ilerlemenin/medeniyetin bozucu ve eşitsiz kılıcı 

karakterine -erken dönemde- işaret eder (Kayhan, 2000:59). İlerleme temasının 18. 

yüzyılın ikinci yarısında sıklıkla karşımıza çıktığını söyleyen Russ, bu etkinin 

geçmişin çöküşü ile kol kola ilerlediğini söyler (Russ, 2011:213). Aydınlanma‟yı bir 

18. yüzyıl hareketi ve çelişkilerle, karşıtlıklarla kurulan dinamik bir süreç olarak 

değerlendirirsek buna Locke ve Kant kadar Rousseau da dahildir. Fakat Rousseau 

Aydınlanma‟nın vicdanı olarak Aydınlanma‟nın zaferine ilişkin kendi kendini 

tüketme potansiyelini iyi teşhis etse de doğal insan şeklindeki romantik varsayımı ile 

ilkellik/uygarlık dikotomisine katılmıştır.  

Aydınlanma‟nın başat teması olarak ilerleme düşüncesi, Rousseau‟yu 

bastırarak Buffon, Condorcet ve Turgot‟da biçimlenmiştir. Buffon ve Turgot‟da 

insan dehasına güven ve uygarlığın mükemmelleşmesi teması, Condorcet‟de coşkulu 

bir ilerleme düşüncesine taşınacaktır. Condorcet, Russ‟a göre soyut insan türünün 

kaydetttiği entelektüel gelişmelere dayalı bir ilerleme tablosu çizer (Russ, 2011:216-

17). İlerlemeci tarih anlatısının liberal ekonomik gelişmeciliğe ve kazanma hırsına 

sağlayacağı ideolojik katkılar dışında, Condorcet, İnsan Zekasının İlerlemesi Üzerine 

Bir Tablo Taslağı eserinde, uygarlığın ilerlemesini zorunlu bir determinizme 



31 

 

dayandırmış; bu ilerlemenin de hoşgörü ve evrensel insanlık gibi temaları içkin 

Aydınlanma düşüncesinde kendini gerçekleştireceğini ortaya koymuştur (Durgun, 

2013:290). Condorcet, ilerleme üzerine bir taslak olarak hazırladığı söz konusu 

eserinde geçmişten bugüne insanın vadettikleri bağlamında insan doğasının yeni 

gelişmeleri hızlı bir biçimde sürdürebileceği bir ilerleme tablosu çizer: “İnsanın 

mükemmelleşmesi gerçekten sınırsızdır.” diyerek daima ileriye doğru bir yürüyüşü 

kast eder (Condorcet, 1944:9). Condorcet, insanlığın devirlerini farklı evrelerde ve 

gitgide yükselen bir eğride düşünür. Avrupamerkezci klasik ilerleme anlatısını 

seslendiren Condorcet, alfabe yazısının bilindiği, ilerlemenin başladığı tarihsel evre 

olarak Yunanistan‟ın, kesintisiz bir zincirle Avrupa‟nın aydın ülkelerinde bugünkü 

gelişmiş ve aydınlanmış zekâya bağlandığını söyler (Condorcet, 1944:11-12). 

18. yüzyıl öncesinde tarih karşısında alınan mesafe, tarihe yönelik bir ilgiye 

dönüşmüştür. Uzun erimli doğa bilimsel sıçramalar, 18. yüzyılda ilerlemeye olan 

inanca evrilmiştir. Bu bağlamda Özlem‟e göre ilerleme düşüncesi Avrupa 

toplumlarının tümü tarafından paylaşılırken, aynı zamanda ulusal bilincin oluşmaya 

başlaması ile koşutluklar göstermektedir. Tarih ve ilerlemenin birlikte düşünülmesi 

ve bunun felsefede denenmesi, Avrupalı ilerlemeci tarih felsefesini doğurmuştur 

(Özlem, 1998:48-49).  

Aydınlanma yüzyılı -Fransız modelinde- özellikle ansiklopediyle tüm 

birikimlerin araştırıldığı ve sorgulandığı bir yüzyıl olmuştur (Çiğdem, 2015:41). 

Turgot‟da simgeleşen ilerleme fikri toplumsal/kültürel olanın tabiat ve bilimle 

birlikte ele alınmasının sonucu olarak evrensel bir tarih kurgusu yaratmıştır. İlerleme 

fikrinin evrenselcilikle sonuçlanması dönemlerin de bilimsellikte olduğu gibi 

birikimsel değerlendirilmesiyle irtibatlandırılabilir. Bu anlamda Comte‟çu 

pozitivizm, daha erken dönemdeki ilerleme düşüncesi ile irtibatlandırılabilir.  

Robert Nisbet‟e göre, modern düşünce açısından ilerleme düşüncesi, 

insanlığın ilkellik ve barbarlık gibi tarihsel durumlardan düzenli bir sıçrama ile elde 

edilen gelişmenin, gelecek açısından da devam edeceği düşüncesine dayalıdır. 

Teleolojik-ilerlemeci tarih yazıcılığı, 18. yy. Aydınlanma tarihçiliği ve 19. yy.‟da da 

akademik tarihçiliğin gelişmesiyle birlikte modern tarihyazıcılığını büyük ölçüde 

şekillendirmiştir (Durgun, 2013:286).  



32 

 

Rönesans, her ne kadar Aydınlanma geleneğini oluşturan kırılma 

noktalarından birine işaret etse de, Aydınlanma, ilerlemeci tarih anlatısının da 

etkisiyle kendisini Rönesans‟a göre daha gelişmiş ve aydınlanmış bir aşamada 

görmüştür (Durgun, 2013:289). Modern eğitim sistemi Batı-dışı toplumları da büyük 

ölçüde etkilemiş, “Ortaçağ karanlığı”na ve dogmatizme karşı savaş, Skolastik 

düşüncenin reddi gibi Aydınlanma döneminden Ortaçağ‟a bakan Avrupamerkezci 

dil, standart bir ilerleme anlatısı geliştirmiştir. Bu bağlamda Aydınlanma 

tarihçiliğinin modern tarihçiliğe bıraktığı olumsuzluklardan biri de ilerlemeci tarih 

anlatısını evrensel bir kategori olarak sistemleştirmesi, böylece Avrupamerkezci 

şemayı güçlendirmesi olmuştur (Durgun, 2013:289-290). Başkalıkları durgunluk 

temelinde hareketsiz ve hatta tarih dışı sayan ilerlemeci mantığın sonucu olarak 

karşılaştırmalı mantık, evrensel tarih ve evrensel insanlık fikri taşıyan 

Aydınlanma‟nın, Avrupamerkezci bakışının sonuçlarındandır. Aydınlanma‟nın 

filolojik göndermesinden anlaşılacağı üzere Aydınlanma düşüncesi Orta Çağ‟a 

dönük bir aşağılama -ve zafer- olarak tecessüm etmiştir (Durgun, 2013:292). 

Metodolojik öncül ilerlemeci olunca tarihsel anlatı da Avrupa‟yı merkezleştiren bir 

mantıkla inşa edilecektir (Durgun, 2013:295). 

Doğayı mekanikleştiren ve araçlaştıran görüşün yanında bu yüzyılda doğanın 

insana erdemlilik kazandıracağını ifade eden “soylu vahşi/yaban” ifadesi de kayda 

değerdir. Diderot ve Rousseau‟da “doğa ana” imgesi buna dayanır (Russ, 2011:204). 

Fakat doğaya atfedilen bu “kadınsı” natüralizmle doğayı dişil ve arzulanabilir alana 

çeken ve doğayı ele geçirerek tahrip eden paradigma arasında irtibat kurulabilir.
26

 

Alman tipi Aydınlanma‟da ilkesel anlamda diğer Aydınlanma gelenekleriyle 

ortaklıklar olsa da, bu geleneğin Aydınlanma‟ya katkı mı yoksa ondan sapma mı 

olduğu şeklinde bir sorunla karşılaşmaktayız. Sturm und Drang hareketi
27

, Alman 

                                                           
26

Fakat,Rousseau gibi eleştirici olmaktan çok bilime yakınlığıyla daha çok araştırmacı olarak –

Ansiklopedi çalışmalarıyla- öne çıkan Aydınlanmacı Diderot, özgürlükler bağlamında, hiçbir insanın 

başka insanlar üzerinde yetke kurmasının doğadan çıkarsanamayacağını, doğal hak olarak 

görülemeyeceğini söyler. Bu bağlamda Diderot da genel istem ve toplumsal sözleşme “gücünü” 

önemser (Diderot, 2008:53-54-55). Aydınlanma‟nın, Avrupa-içi bir fenomen olarak söylemsel ve 

pratik düzeyde önemli siyasal açılımları ifade ettiği söylenebilir.  
27

 Aydınlanma Karşıtlığı olarak homojen bir potada düşünebileceğimiz, Aydınlanma‟dan doğan 

politik ilkelere ve soyut insan haklarına dönük farklı eleştiriler mevcuttur. 19. yüzyılın şafağında 

“Sturm und Drang hareketi” romantizm öncesi Aydınlanma eleştirisinin önemli bir temsilcisi 



33 

 

idealizmi, romantizm gibi alternatif çıkışlarla Alman Aydınlanması kendi tarihini 

karşıtı ile birlikte yazmıştır (Çiğdem, 2015:79). Aydınlanma‟yı aşan söz konusu 

geleneklerin Aydınlanma‟ya katkı olmadığı aşikâr olsa da, karşı-Aydınlanma 

ideallerini de Aydınlanma‟nın tarihine dâhil edebiliriz. Alman Aydınlanma geleneği, 

Aydınlanma ve onun eleştirisi şeklinde birlikte ilerleyen dinamik bir süreci akla 

getirmelidir. Aydınlanma, özellikle Kant Aydınlanması‟nda somutlaşan özsellikten 

uzak bir tür içkinlik fikridir. Akay‟ın vurguladığı gibi içkinlik ise, “bir tür 

Aydınlanma başlangıcıdır” (Akay, 2000:7). Yine Kant‟ın tanımına uygun olarak 

“başkasının etkisinde kalmadan aklını kullanabilen kişi” ile aşkınlıktan uzak bir rol 

belirmektedir. Fakat bu kez, özden uzaklaşırken daha katı özsellikler -akıl gibi- ve 

homojenlikler -kozmopolitlik düşüncesi- kurma şeklinde problemler tezahür 

etmektedir.  

Russ, bu yüzyılı, “uçarı ve yüzeysel” bulan görüşlere karşılık, oldukça 

karmaşık ve ciddi -bize miras kalan girişim ve problemlerin bu yüzyılda 

temellendiğini söyler- girişimlerin yüzyılı olarak resmeder (Russ, 2011:197). 18. 

yüzyılın cevapları ve bize miras bıraktığı sorularını yüzeyselleştirmek konuya 

yüzeysel bir bakış olacağı gibi Aydınlanma‟ya hala tartışılabilir dinamizmi veren şey 

onun öneminden kaynaklanmaktadır. Fakat 18. yüzyılı “yüzeysel” kılacak bir durum 

varsa daha ziyade kendine dönük bilincini abartan, üstelik bunu ayrıcalıklar yaratarak 

yapan ve tam da her şeyi yeni baştan yaratmaya ve iddialı prensiplere dayalı fazlalık 

olarak ortaya çıkan özgüvenidir.   

Russ‟un Fransız Devrimi‟ni abartarak onu “güneşin doğuşu” olarak 

resmetmesi abartılı bir iyimserliğe işaret eder. Akıl ve inanç arasındaki yarılmanın 

etkisiyle 18. yüzyılda doğal ahlakın gereği olarak “hoşgörü” teması belirgindir. 

Özgürlük düşüncesinin gelişimine dayalı söylemler, Ancien Regime‟i aşma olarak 

ortaya çıkar. Bu içeriğiyle Aydınlanma, kendini Avrupa‟nın bütününe özgü olarak 

var kılan ortak bir Avrupalı anlayışa dayanır: “…bu insanları bilime ve bilgeliğe 

                                                                                                                                                                     
olacaktır. Akla karşı duygunun öne çıkarıldığı bir kopuş dönemi başlamıştır (Russ, 2011:269). Bu 

harekette hem romantizmin hem de felsefi idealizmin nüvelerini görmekteyiz. Kantçı aklın 

evrenselliği özellikle Hamann ve öğrencisi Herder‟de aklın tarihsel/kültürel kurgulanışına 

dönüşmektedir. Sturm und Drang ile Aydınlanma‟nın soyut, evrensel ve imandan bağımsız aklının 

çatırdadığı ve böylece Alman romantizmi ve idealizmine alan açıldığı söylenebilir (Çiğdem, 2015:93). 



34 

 

götüren, onlara çoğunluk, yetişkinlik ve özerklik kazandıran doğal aklın ışığı 

düşüncesidir.” Bu da Kant‟ın “aklını kullanma cesareti göster” mottosuyla bağdaşır 

ve özetle Aydınlanma, her türlü vesayetten aklın ışığıyla kurtulma bağlamına yerleşir 

(Russ, 2011:198-99). Vesayetten kurtulma iradesine dayalı “düşünce planı” ile 

özgürlüğün yeterince olmadığı “eylem planı” Kant‟a göre bir arada düşünülmelidir. 

Bu süreçte metafiziği bırakıp olgular alanına yönelmek özellikle önem taşıdığından, 

metafizik akıl yerine eleştirel aklın geçtiğini söyleyebiliriz. Özellikle Locke‟un 

duyulara dayalı -sınırlandırıcı- bilgi anlayışı önemli bir geçiş evresidir ve Locke ile, -

Descartes‟ta ise Tanrı ve matematiğin doğuştanlığından söz edilir- “gözleme dayalı 

bir ratio”ya geçişten söz edilebilir (Russ, 2011:200). Doğuştancılık yerine ampirizm 

geçerli hale gelirken Aydınlanma‟nın başlangıç dönemlerinden sonra Kartezyen 

paradigmanın reddi söz konusudur. Filozofun evrensel Akıl ve akılcı deneyimlerle 

uğraşan yeni versiyonunda, evrene sürgün edildiğine inanan filozof temsilinin yerine 

akılsal uğraşlarla eylemsel bir filozofik anlayıştan söz edilebilir (Russ, 2011:201-

202). Bu bağlamda 18. yüzyılın felsefesi, aklın egemenliği ve filozofların 

mücadelesinde somutlaşır. Akıl ve Aydınlanma taraftarlığının yanısıra monarşiye 

aldırmayan eleştirel düşünce tavrından söz edilebilir (Russ, 2011:202). Bu anlamda 

Locke, hatta Kant‟tan pozitivizme giden yolu -belki de beklenecek bir sonuç olarak- 

görmek gerekir. Aydınlanma filozofları insanın bilgi alanını deneyime dayalı olarak 

sınırlandırma temkinine başvururken deneyimin alanını daraltmışlardır. Ampirik 

iddialara dayalı özgüvenin kendisi metafizik bir aşkınlığa dönüşmeye eğilimlidir. 

Bilginin bugünkü anlamda fen bilimlerine indirgendiği modern dönemde “ratio”nun 

doğuşuyla filozofun ve felsefenin radikal dönüşümünden söz edilebilir. Bu bağlamda 

birikimsellik ve önceki geleneği takip etmeden ziyade gelenekle bile pragmatik 

ilintiler kuran, bir “patlama” olarak Aydınlanma‟dan söz edilebilir. 

Mendelsohn‟da (1784) Aydınlanma, eğitim ve kültür bağlamında akla dayalı 

bilgi ve düşünme olarak tanımlanır. Mendelssohn, eğitim, kültür ve Aydınlanma‟yı 

toplumsal yaşamı düzeltmenin çeşitli tarzları ve insani çabanın sonucu olarak 

görmüştür (Mendelssohn, 2000:13). Kültürü, eğitimin pratik alanında, 

Aydınlanma‟yı ise teorik alanında görür. Bu doğrultuda Çinliler çok kültüre az 

Aydınlanma‟ya; Eski Yunanlar ise her ikisine de sahiptiler (Mendelssohn, 2000:14). 



35 

 

Ona göre kültür ve Aydınlanma kol kola ilerlerse yozlaşmaya karşı korunma 

mümkün olacaktır. Aynı doğrultuda kültür ve Aydınlanma yeşerdiğinde ne kadar asil 

ise çürümesinde ve yozlaşmasında o kadar iğrençtir: “Aydınlanma‟nın kötüye 

kullanılışı ahlak duygusunu zayıflatır; anarşiye, bencilliğe, katılığa ve inançsızlığa 

götürür” (Mendelssohn, 2000:14). Mendelssohn, Aydınlanma‟yı teoriyle; kültürü de 

ahlaki ve toplumsal olanla sınırladığında, epistemik alanı, etik ve deneyim alanından 

ayrı kurmuş olmaktadır. Her ne kadar bunların birbirini gerektirdiğini söylese de, 

Aydınlanma‟nın eksik kültürellik durumunda katılığa, bencilliğe yol açma 

tehlikesinin bu yanlış kurgudan beslendiğini söyleyebiliriz. 

Aydınlanma‟yı, büyük ölçüde Alman tecrübesinde şekillenen ve aşılan bir 

uğrak olarak gören Yeni-Kantçı Cassirer, Aydınlanma tanımını da büyük ölçüde 

Kant geleneği üzerinden inşa etmiştir. Cassirer‟e göre bu çağın biçtiği en önemli 

görev, kendi hakkında bir bilince sahip olmayı içeren bir tür çağ bilincidir (Cassirer, 

2000:38). Gelecekteki sonuçlar için öngörüyü de içeren kendilik/çağ bilinci, 

ilerlemecilik ve akılsal kontrol ile biçimlenir. Aklı, Aydınlanma yüzyılı için coşkuyla 

ve birlik noktası olarak tanımlarken; aklın şaşmazlığını, tüm bireyler/uluslar için bir 

ve aynı olduğunu (Cassirer, 2000:38) ortaya koyarak evrensel akıl mitine katkıda 

bulunur. Fakat aynı Cassirer, aklın tarihsel etkisinden bağımsız ele alınmasının onu 

koflaştıracağını da ifade eder.  

        Çiğdem‟e göre Aydınlanma, dolaylı toplumsal ve ekonomik sonuçlarıyla hem 

de Akılsal devrim denilen oluşumun alt yapısını oluşturarak “modern toplum”un 

entelektüel temellerini vücuda getirmiştir (Çiğdem, 2015:16). Esasen modernite de 

Galileo ve Descartes‟ın yeni ve akılcı yöntemlerine kadar geri götürülebilir. Tanrı 

yerine bilim ve sıkı akılcılaştırma (Kıllıoğlu, 2015:335) ile bir kopuştan söz 

edebiliriz. Aslında Aydınlanma‟ya tekaddüm etmesi bakımından, -doğa ve insan 

algısının değişmesiyle- asıl sıçrama ve dönemeç noktası Rönesans‟tır (Kıllıoğlu, 

2015:335). Bu süreçte doğa bilimlerine güvenle birlikte Aydınlanma felsefesinde 

eğitim de büyük önem taşımaktadır (Timuçin, 2013:25). Böylece felsefe; gerek 

bilimsel gerekse toplumsal ilerleme düşüncesi için araçsal işlevler görmüştür. 

Araçsallığın dışında da felsefe-bilim iç içeliğinin bunda payı vardır. Aydınlanma 

kavramı ve içeriği bizi modern olana taşıdığından; modernlik bağlamında birtakım 



36 

 

kaygılar hâsıl olmuştur: bireycilik, dünyanın büyüsünün bozulması, bireyciliğin ve 

araçsal aklın siyasal hayat üzerindeki korkutucu sonuçları (Kıllıoğlu, 2015:336). 

Özelikle Frankfurt okulunda öne çıkan ve “çağcıllığın eksiklikleri” olarak 

adlandırılan; Aydınlanma‟nın usçuluğu, soyutlaması, evrenselciliği, bireyselciliği, 

ütopik gerçek-dışılığı temel eleştiri konularıdır (Goyard-Fabre, 2011:137). 

Modernliğin bir süreç olarak düşünülmesi ve eleştirinin Aydınlanma programına 

dahil edilmesi ile modernliğin düşünümsel karakterinin ön plana çıkarıldığını 

söyleyebiliriz. Bu bağlamda Aydınlanma‟nın hem eleştirisi hem de Aydınlanma‟dan 

hâsıl olacak potansiyellerin açığa çıkarılması açısından akla Kant gelmektedir. Kant‟ı 

çalışmamız açısından da önemli kılan şey, tekilcilik ve evrenselcilik arasında 

problemli bir Aydınlanma‟nın inşasında olduğu kadar, daimi bir sorgulama ve imkân 

süreci olarak da okunabilecek çok/çoğul anlamlara gelebilecek bir Aydınlanma 

söylemi yaratabilmiş olmasıdır.         

1.1. Kant ve Aydınlanma 

      Outram, Aydınlanma‟nın -kavrama verilen isimler itibariyle de- İtalyan, Fransız 

ve Alman modellerinde ifade ettiği farklı anlamlara değinir ve 1783 yılında 

Berlinische Monatsschrift‟in “Aydınlanma nedir?” sorusunu ortaya atarak bir tür açık 

görüş ve tartışma imkânı oluşturmasının söz konusu farklı Aydınlanma anlayışlarına 

işaret ettiğini yazar. Bu doğrultuda Yahudi filozof Mendhelson, Aydınlanma‟yı 

yayacak bir popüler felsefe akımını desteklemiş ve Aydınlanma‟nın insan aklının 

kullanımına dair henüz tamamlanmamış ve herkese açık olması gereken bir eğitim 

süreci olduğunu söylemiştir. Başka bir yaygın görüşe göre Aydınlanma, estetikle 

tanımlanmalıdır  (Outram, 2007:17). 

        Kant ise aklı sınırsız olarak kullanmanın karmaşık ve paradoksal sonuçlarının 

farkında olmakla birlikte yine de Aydınlanma‟ya olumlu bir işlev yüklemiş ve 

insanın kendisinin -kendisi yüzünden- düştüğü olgunlaşmamışlığından kurtulması 

gerektiğini Aydınlanma‟nın düstûru olarak belirlemiştir. Kant‟ın Aydınlanma 

tanımındaki çelişki ve çeşitliliklerin döneminin kralında somutlaştığı söylenmektedir. 

Prusya kralı 2. Friedrich Wilhelm (öl. 1786) kendisini "aydınlanmış" bir kişi hatta 

filozof olarak nitelendirmektedir. Kant‟ın özel alan ve kamusal alan ayrımının bu 



37 

 

doğrultuda konjonktürel şekillenişinden söz edilebilir (Outram, 2007:18). Bu 

ayrımın, siyasal sistemin lehine felsefi angajmanları içerdiği söylenebilir.  

Kant, Mendhelson‟da kısmen değinilen, Aydınlanma‟nın sınırları ya da 

tamamlanmamışlığı konusu üzerine kafa yorar. Ona göre Aydınlanma tamamlanmış 

değildir; belirsizlik, tehlike ve sorunlarla dolu süreçler bütünüdür. Basitçe 

çözümlenebilir ve pürüzsüz bir ilerleme süreci olarak düşünülmemelidir (Outram, 

2007:19). Bu anlamda Aydınlanma‟nın bütüncül bir akılsal ilerlemeci sürece işaret 

ettiği şeklinde homojen algılanışı elbette sorgulanmalıdır. Yine de kavramlar bir 

ölçüde yekpare ve sistemli bir bütünü imlediklerinden Aydınlanma kavramını 

kullanır kullanmaz bir dizi entelektüel birliğe, dizgeye referans vermiş oluruz. Ayrıca 

Aydınlanma‟nın çelişkilerinin birleştiği noktadan da bütünsel sıkıntılar doğabilmiştir. 

Aydınlanma‟nın tutarlı olduğu noktalarda arz ettiği bütünlük kadar çelişkileri ve 

paradoksları noktasında da homojen ve bütüncül bir soykütüğü vardır. Aydınlanma 

açısından değerler ve fikirlerin toplum ve siyasetle etkileşimi de çelişkili ve olumsuz 

olabilmiştir.   

Bu bağlamda Kant‟ın Aydınlanma içerisindeki yeri büyük ölçüde, -

Mendelssohn‟la yakın zaman aralığıyla- Berlinische Monatsschrift Dergisi‟nin 

yönelttiği “Aydınlanma nedir?” sorusuna verdiği çarpıcı yanıtta aranmalıdır. Verdiği 

cevapta şöyle der Kant:  

Aydınlanma, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu bir ergin olmama durumundan 

kurtulmasıdır. Bu ergin olmayış durumu ise insanın kendi aklını bir başkasının kılavuzluğuna 

başvurmaksızın kullanamayışıdır. İşte bu ergin olmayışa insan kendi suçu ile düşmüştür; 

bunun nedenini de aklın kendisinde değil fakat aklını başkasının kılavuzluğu ve yardımı 

olmaksızın kullanmak kararlılığını ve yürekliliğini gösteremeyen insanda aramalıdır. Sapere 

aude! Aklını kendin kullanmak cesaretini göster! Sözü şimdi Aydınlanma‟nın parolası 

olmaktadır” (Kant, 2000:17).   

Kant etiğinde de ortaya çıkan insanın özerk ve sorumlu olması bununla 

ilişkilidir. Daha da önemlisi aklını kullanmaya cesaret etmenin gereği olarak Kant‟ta 

eleştiri kavramı ve Aydınlanma‟nın da bir eleştiri çağı olduğu vurgusu öne 

çıkmaktadır. Bağımsız düşünmeyi bir tür ödev sayan Kant, Aydınlanma için gereken 

tek şeyin özgürlük olduğunu belirtir. Bütün toplumsal ve kurumsal sistemin adeta 

“Düşünmeyin; aklınızı kullanmayın” dediğini söyleyen Kant, ilginçtir ki Prusya kralı 

2. Friedrich‟in, “İstediğiniz kadar düşünün, fakat itaat edin” parolasını bir 



38 

 

Aydınlanma ufku olarak alabiliyor. Kant buna yorum getirirken de memuriyet gibi 

itaat gerektiren alanlarda “aklın özel kullanımı”nın devreye girmemesi gerektiğini 

söyler (Kant, 2000:18). Kant, yaşadığı çağı Aydınlanmış bir çağ olarak değil de 

Aydınlanma‟nın devam ettiği bir çağ olarak anlamıştır. Bu sürerlik hali evrensel bir 

Aydınlanma‟ya açılacağı düşüncesiyle “ilerleme” fikrine zemin hazırlamıştır. 

Kant‟ın Aydınlanma derken büyük ölçüde anladığı aynı zamanda döneminin kralı 

Friedrich‟in yüzyılıdır. Bu örneği, barbarizmin ve despotizmin aksine hoşgörünün 

devreye girmesiyle büyüklük kompleksinin ortadan kalkması olarak anlar (Kant 

2000:20). James Schmidt, Mendelssohn‟un, yurttaş aydınlanması ve insani 

aydınlanma arasında felsefeyi susmaya zorlar biçimde yaşanacak çatışma olasılığını 

gündeme getirmesine karşılık, Kant‟ın bunu ilgiye değer bulmadığını –Kant‟ta 

yurttaşlık bağlamında aklını kullanmanın değil, itaatin öne çıkması sorunu- söyler 

(Schmidt, 2000:31). Hatta Kant‟ın Friedrich Çağı güzellemeleriyle bu yarılmayı 

derinleştirdiği söylenebilir.  

Aydınlanma yüzyılında, Aydınlanma düşünürlerini örnek alan yöneticiler 

hatırlanırsa, bir “aydınlanmış despot”un -Friedrich‟in- yurttaşlar arası eşitliği 

övmekle birlikte, soylu olmayanların onursuz olduğunu söyleyebiliyor olması 

(Goyard-Fabre, 2011:132), Aydınlanma insancılığının ve etiğinin şüpheli ve ikircikli 

karakterini açığa çıkarmaktadır. Söz konusu çelişkilerin Aydınlanmacı ülküler ve 

yöneticilerin uygulamaları arasındaki tesadüfi yarılmadan kaynaklanmadığını öne 

sürmek için temel insani ülküleri seslendiren filozofların ırk düşüncesini ele veren 

epeyce kanıt var. Kant‟ın temellendirdiği “us sınırları içinde” insan 

saygınlığına/onuruna yaraşırlık, yine „us sınırları içinde‟ fakat “insanın saygınlığına 

yaraşmaz” kuram ve pratiklerle desteklenmiştir. Irkçılığın akıldışı bir kalıntı olarak 

değil de bizzat usun sınırlarından doğması söz konusudur. Kant‟ın, devrim için 

“kuramda iyi olanın uygulamada kötüleştiği” (Goyard-Fabre, 2011:136) şeklindeki 

değerli tespitini Kant‟a uyarladığımızda Kant haklı çıkmamaktadır. Çünkü 

kuramında saygınlığa ve onura ve cosmopolise çelişki oluşturan epeyce malzeme var. 

“Tarih, usun kendisiyle çelişkilerine de sahne olmuştur. Kuşkusuz Aydınlanmacılar 

başlattıkları Yeni Çağ‟da öngörülenden çok daha az ışık verdiler” (Goyard-Fabre, 

2011:136). Fakat bunu basit bir “ben bunu istememiştim” öngörüsüzlüğü şeklinde 



39 

 

okumak da meseleyi basitleştirmektedir. Çünkü ortaya çıkan ışık kadar, çelişkiler de 

usun kendi sınırlarından doğmuştur.  

Alman Romantizmi geleneğinin önemli isimlerinden ve Herder‟in hocası olan 

Hamann, bir Kant eleştirmeni olarak “ergin olmama hali”nden kişinin kendisinin 

sorumlu tutulmasının nasıl olabildiğini sorar. Bu noktada ergin olamayış, mottolarda 

canlı ve çarpıcı dururken, tasvirde ve ayrıntılandırmada eksik kalmaktadır (Schmidt, 

2000:28). Hamann, Kant‟ın ergin olamama ve cesaret edememe durumlarını bireyin 

kendisine yükleyen tavrını eleştirerek, ergin olmama payını büyük oranda 

“ötekiler”e, yani vasilere/egemenlere yüklemek gerektiğini düşünür (Çılgın 

2016:30). Ayrıca Hamann büyük oranda Kant‟ın “Aklını kullanmaya cesaret et!” 

tavrını da, Kant‟ın kendisine biçtiği vasi rolüyle ve bu durumda da kitlelerin kendi 

akıllarını değil, sözgelimi Kant‟ın aklını kullanmış olacakları şeklindeki 

problematiğe işaret eder. Benzer şekilde Hamann, -James Schmidt‟in de kısmen 

işaret ettiği- Kant‟ın aklın özel kullanımı ve kamusal kullanımı şeklindeki ayrımını 

problemli bulur ve bununla ilintili olarak Friedrich Çağı‟nı bir Aydınlanma Çağı 

olarak selamlayışını kritik eder (Çılgın, 2016:31). 

           Kantçı eleştirellik aklın güçsüz olduğunun itirafı olmuştur ve bilimlerin 

birbirinden ayrıldığı bu süreçte parçalanmış bilginin Aydınlanma ufkunda birleşmesi 

söz konusudur. Aydınlanma‟nın disiplinerleşmiş ve parçalı çokluğu, Descartesçı 

cogito'nun temel gerilimini miras almıştır (Chaunu, 2000:30). 

 Kant‟ın estetik yüceye dönük bakış açısındaki sonsuzluk düşüncesi daima 

ulaşılması hedeflenen fakat ulaşılamayan bir ideali temsil eden insana yönelik bir 

düşüncedir (Russ, 2011:232). Bu bağlamda Aydınlanma döneminde bir tür olarak 

insanı anlama düşüncesi belirgindir. Kant da felsefesinin merkezine insanı yerleştirir 

ve doğa bilimlerinin ışığında gerçekleşecek bu anlama çabası insan bilimlerine giden 

yolu açar. Bu bağlamda antropoloji ve sosyolojinin teşekkülünün zemin itibariyle 18. 

yüzyılda gerçekleştiği söylenebilir (Russ, 2011:234). Cins ve tür olarak insana dair 

hiyerarşik modeller öneren ırk ve cinsiyete dayalı tasniflerin doğabilimsel temelleri 

bu arka planla açıklanabilir. Kant insanın mükemmelleşme yetisine dair beklentileri 

bir ilerleme söylemine dönüştürmüş, fakat bu mükemmelliğe gidişin insani ve 

ödevsel tarafına özellikle anlam yüklemiştir. İlerlemenin eskatolojiden arındırılmış 



40 

 

bu zamansal-dünyasal içeriği hiç sonlanmayacak bir “ahlaki” tamamlanmamışlığı 

ifade eder (Koselleck, 2007:64-65). Bu bağlamda Koselleck‟e göre evrensel ilerleyiş, 

modern bir eleştirellik ve düşünümsellikle tarihsel-felsefi bir kategoriye 

dönüşmüştür. Fakat ilerlemenin safında yer alma zorunluluğu ve bu ahlaki yük, 

ilerlemeyi bir ideolojiye, siyasi bir partiye dönüştürecektir (Koselleck, 2007:66-67). 

İnsanlığın keşfi ve bunun deneysel ortaya konuluşu, “vahşi” olanın da keşfi anlamına 

gelecektir: “İlerlemiş Avrupalılar‟ın, yerinde sayan Çinliler‟in ve geri kalmış 

primitiflere ilişkin üçlü bütün 18. ve 19. yüzyılda yaygındır.” (Koselleck, 2007:84-

85). 

Kant‟ın, görev olarak insanlık teması, -Hegelci anlamda bir tarih felsefesi 

geliştiremese de- ereksel tarih ve ilerleme inancı, süreç ve eğitime dayalı gelişen 

insan merkezli düşünce anlayışları, eleştirel felsefesi ve pratik akla dayalı etiğiyle 

çağdaş düşüncenin -modern hatta postmodern- belkemiğine yerleştiği söylenebilir 

(Russ, 2011:268). Sınır ve eleştirel kopuş, sübjektiviteye dayalı evrensellik gibi 

görüşleri Kant‟ı modern ve post-modern bağlam ile Aydınlanma arasında geçiş 

filozofu yapmaktadır. Bu bağlamda Foucault‟yu Kant‟ın ardılı olarak düşünmek 

oldukça anlamlıdır.
28

 

Max Horkheimer, Adorno, Habermas ve Foucault gibi düşünürlerin, 

günümüzü yorumlarken Aydınlanma‟yı etkili bir başlangıç olarak almaları Kant 

Aydınlanması‟nda süreklilik ve kopuş durumu ile ilişkilendirilebilir (Outram, 

2007:22). Aydınlanma‟nın ikircikli gerçekliğine temas eden Chaunu, sürekli 

büyümenin başlangıcı ve geleneksel toplumun sonu olarak hiçbir uygarlığın 

Aydınlanma dönemi kadar hem bir başlangıç hem bir son olmadığını söyler (Chaunu, 

2000:423). Bu bağlamda Kant‟ın “Aydınlanma”ya bitmemiş ve her „şimdi‟de 

yeniden kurulabilir dinamizmi verdiğini hatırlayacak olursak, Habermas‟ın 

“tamamlanmamış bir proje” şeklindeki modernlik tasarımı ve Giddens‟ın 

“düşünümsel modernite”si -Foucault‟da olduğu gibi- Kant‟ın Aydınlanma geleneği 

                                                           
28

Örneğin Foucault‟nun bilgideki süreksizlik ve kopuşları göz ardı etmeksizin arkeolojik bir yöntemle 

bilginin normalleşme biçimlerinin izini sürdüğü Bilginin Arkeolojisi eserindeki şu sözleri: "Problem 

artık gelenek ve iz problemi değil, kopma ve sınır problemidir; Problem artık sürüp giden temel 

problemi değil, temel ve temellerin yenilenmesi olarak değer kazanan dönüşümler problemidir. 

(Foucault, 2011:16). 



41 

 

ile belirgin süreklilikler taşımaktadır.  

Adorno ve Horkheimer‟i takip etmese de "tamamlanmamış bir proje" olarak 

Aydınlanma ve modernliği olumlu kavrayan Habermas da Aydınlanma‟nın kültürü 

metaya, bilgiyi enformasyona dönüştürdüğünden söz eder (Outram, 2007:23). Fakat 

modernliği görece düşünümsel ve eleştirel bir dinamizmle kavrayan Habermas, 

Aydınlanma‟dan doğan olumlulukları ön plana çıkarır ve tadil etmeye girişir. Fakat 

Aydınlanma‟nın özgürlük, adalet ve hatta nesnellik gibi evrensel değerlerini yeniden 

sahiplenerek ve olumlu bir içeriklendirmeyle kabul eder.  Bu anlamda Kant‟ın 

eleştirel Aydınlanma anlayışını ve evrensel dünya vatandaşlığı da denebilecek 

kozmopolitizmini benimser. Habermas, Kant‟ın özel alanına çok benzeyen kamusal 

alan açısından da özgür ve tartışılabilir bir zemin arayışındadır (Outram, 2007:24). 

Foucault da Aydınlanma ile modern dünya arasında süreklilik kurarak Kant‟ın 

Aydınlanma‟nın tamamlanmamışlığı görüşüne katılarak -fakat devrimci bir biçimde 

dönüştürerek- aklın kamusal alanda eleştirel kullanımına ilişkin yorumuna 

eklemlenmiştir (Outram, 2007:24). Bu bağlamda Kant‟ın Aydınlanma‟daki 

dinamizm ve sürekliliğe işaret etmesi, Aydınlanma‟nın -ve Kant‟ın- verimli ve çıkış 

noktası sunan bir biçimde eleştirisini mümkün kılacaktır.   

Sonuç olarak Kant, ilerlemeyi insanın görevi olarak sorumluluk etiği 

çerçevesinde dünyasallaştırırken her yeni şimdide eklenerek çoğalan bir iyileşme 

sürecine eleştirel felsefesini dahil eder. İlerlemenin dünyasallığı Avrupa‟ya özgü 

düşünülen fakat evrensel biçimde sunulan ilerleme hikâyesi sebebiyle soyut ve mitik 

bir çerçeve kazanır. Batılı ideolojik üstünlük anlayışı ise zaman zaman bu soyutluğu 

manipülasyon ve haklılaştırma işlevi olarak kullanabilmiştir. Bu nedenle 

modern/Kantçı evrenselliğin Avrupalı zaman-uzam düzleminde okunması ve 

Aydınlanma‟nın bir yönü olarak ortaya çıkan Avrupamerkezci ilerlemeci şemanın 

kritik edilmesi önem taşımaktadır. Kantçı eleştirelliğin, söz konusu 

Avrupamerkezciliği kendi akılcılığıyla vurmayı sağlamanın yanında, bir tür 

üstesinden gelme ile alternatif akıllara alan açma imkânını içkin olduğu söylenebilir. 

 

 

 



42 

 

2. POSTKOLONYAL BĠR BAKIġ VE ĠDEOLOJĠK BĠR 

SONUÇ: AVRUPAMERKEZCĠLĠK 

Avrupa ve Amerikan hakimiyetinin etkisi, Batı‟nın tarihsel deneyimine göre 

kurulan ve genelleştirilen sosyal bilim kavramlaştırmalarında etkili olmuştur. Batılı 

bilginin ikame ettiği paradigmayla Avrupa‟ya tevdi edilen "biricik" değerlerin 

genelleştirilmesi söz konusudur. Avrupamerkezci deneyim, farkları daha yaygın ve 

özcü varsayarak diğer kültürleri tarih dışına, dolayısıyla deneyimsizliğe iterken, 

başkalıkları asal birer eleman olarak ve Batı‟nın merkeziliğini vurgulamak için 

kullanmıştır. 

Hentsch, "..Batı‟nın dünya üzerindeki ezici maddi üstünlüğünün entelektüel 

bir ifadesi olarak Avrupamerkezcilik"ten söz eder (Hentsch, 2016:213). Said 

de,Avrupalılar ve Avrupalı olmayanlar arasında yerleşik bir biz ve onlar fikrinden 

söz ederek Avrupamerkezci dikotomik şekillenişin tarihine atıf yapar. Said‟e göre 

Yunanların barbar nitelemesiyle başlayan bu ayrım, modern dönemde emperyalist 

kültürler kadar buna maruz kalan kültürler arasında da belirleyici bir kimliğe dayalı 

belirlenim oluşturmuştur (Said, 1998:30). 16. yy.‟da kısmen keşifler, ticaret 

faaliyetleri ve Rönesans tecrübesiyle başlayan teleolojik ve ilerlemeci süreçte, 

özellikle 18. yy.‟ın sonuna doğru Sanayi Devrimi‟nden dolayı ekonomik gücün 

pekişmesiyle, Avrupa‟nın egemen konumu artmıştır (Goody, 2017:7). Batı 

modernliğini ifade eden bu söz konusu tarih ve ona mündemiç egemen ekonomik 

süreç, kölecilik ve sömürgecilikten ayrı düşünülmemelidir. Bu bağlamda Blaut da; 

Avrupamerkezciliğin pratik tezahürü olarak yayılmacı paradigmayı mercek altına 

alır. Blaut, yayılmacılığı; insanların büyük çoğunluğunun yaratıcılıktan uzak olduğu 

ve yalnızca bir-birkaç topluluğun ve kültürün, dünya tarihine ve kültürün gelişimine, 

ilerlemeye yön vermesi şeklinde açıklar. Yayılmacılık, küresel ölçekte tek merkezli 

bir dünya modeli sunmaktadır. Merkezden uzaklaşma kademeli bir geriliği akla 

getirmelidir (Blaut, 2015:34). 

Tarihin yerine miti ve icadı koymaya yönelik çabaların, kötü entelektüel 

şakalar olarak geçiştirilmemesini söyleyen Hobsbawm, mit ve icadın, "Biz 



43 

 

ötekilerden farklıyız" düşüncesine dayalı kimliksel bir ayrışma istenci olduğunu 

söyler. Üstelik bu ayrışmanın mimarları da bütünüyle eğitimli insanlardır. 

Hobsbawm, tarihin klişe tanımlardaki gibi ataların belleği ya da kolektif gelenek 

değil; insanların, din adamları, dergi editörleri ve televizyon programı 

hazırlayanlardan öğrendikleri şeyler olduğuna dikkat çeker (Hobsbawm, 2009:9). 

Söz konusu merkezci sürecin mitsel oluşu, bu kabullerin arkaik ve istisnai bir 

zeminde paylaşıldığını göstermez; fakat burada mit ve icatlar bilim ve felsefenin 

diline entegre edilmektedir. 

      Khella, Tarihin Yeniden Keşfi kitabında Avrupa‟nın sunumu ve Avrupa-dışı 

tarihin işlenmesinde bir saptırma durumu olarak Avrupamerkezcilikten söz eder 

(Khella, 2005:33). Avrupa, ilgi merkezine insanı değil, kendi pragmatik önceliklerini 

yerleştiren bir egoizm mevzisinden konuşur (Khella, 2005:35). Dünya tarihçisi 

Hodgson da, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek eserinin ilk makalesinde modern 

Batı‟nın Orta Çağ ırk merkezli dünya tasavvurlarının izini sürmenin önemli olacağını 

düşünür ve bu bağlamda haritalarda karşılık bulan, biz ve ötekilerle sonuçlanan 

coğrafi ayrımı takip eder (Hodgson, 2001:32). Batılı ideolojik arkaplanın bilimsel ve 

nötr projeksiyonlar gibi gözüken haritalara yansıtılması söz konusudur. Bu bağlamda 

Hodgson, sözgelimi Avrupa‟nın Afrika‟dan daha büyük gösterildiğine dikkat 

çekerek, “harita projeksiyonu ile kavrayışların çarpıtıldığını”na dikkat çeker 

(Hodgson, 2001:33-34). Ayrıcalık tanımayan bir dünya haritasının gerekliliğine 

değinen Hodgson, Batılı sınırlı perspektifin bırakılması ve radikal bir gözden 

geçirme üzerinde durur (Hodgson, 2001:35). Aynı bağlamda Oryantalizm, 

Hegemonya ve Kültürel Fark kitabında, Hindistan ve Çin‟in Amerika‟ya göre 

dünyanın Batı‟sında yer almasına karşılık, dünyanın doğusunda konumlandırılmasına 

karşı eserin yazarları dünyanın neresi olduğu sorusunun bu bağlamda önem 

kazandığını söylerler. Aynı şekilde “Orta”, “Uzak” gibi coğrafi belirlemelerin öznel 

bir konumu merkezleştirdiği de açıkça ortadadır. Tüm bu mitsel betiler, Doğu‟yu 

Batı‟dan radikal farklı kılan söylemsel birikimin belirlemeleridir (Keyman, Mutman, 

Yeğenoğlu, 1996:7-8).   

Çırakman, Avrupa fikrinin Avrupamerkezciliğe evrimini, Osmanlı 

aynasından Batı‟nın kendini görme biçimi bağlamında incelediği makalesinde, 



44 

 

Avrupa fikrinin Avrupamerkezciliğe evriminin modern bağlamda oluştuğunu ve bu 

bakışın belli bir düşünce akımıyla -18. yüzyıl akılcılığı- ilişkili olarak ortaya çıktığını 

söyler. Yaygın tanıma göre Yunan-Roma mirası ve Hıristiyanlık etkisi yanında 

Avrupa‟ya modern dönemde üstünlük sağlayan Sanayi Devrimi etkisi, Avrupalı 

özgüllüğü oluşturan temel etkenlerdir (Çırakman, 2001:28-29). Çırakman‟a göre 

Avrupa, bir takım toplama -Yunan, Roma, Hıristiyanlık, modern dönem- ve Avrupa-

dışını oluşturan çıkarma işlemlerinin sonucu olarak karşımıza çıkar. Bu sonuçta ise 

çıkarılanlar -sınıfta kalanlar- kısmı özellikle önem taşır. Ayrıca Avrupa‟yı dışsal 

görüngüler ve örneklerle tanımlama ihtiyacı, Avrupa‟nın özdeş bir kimliği 

olmadığının ve Avrupa‟nın karşılaştırmalı kıyas ile tanıma dayalı istikrar ihtiyacını 

açıklayıcıdır. Bu da Avrupa‟nın özdeş ve “içsel” sabit bir tanımı olmadığını, çeşitli 

ve göreceli olarak oluşturulduğunu gösterir (Çırakman, 2001:30-31).  

Özellikle 19. yy.‟ın başlarında sömürgeci fetihler ve Sanayi Devrimi‟yle 

dünyanın geri kalanındaki uygulamalarıyla Avrupa, dünya tarihinin kurgusunda 

egemen olmuştur. Avrupa tarihinin mitselleştirilerek etnikmerkezci modelle 

dünyanın geri kalanına dayatılması, büyük oranda öteki sömürülen coğrafyadaki 

egemenliğiyle ilgilidir (Goody, 2017:15). Bu bağlamda Morss‟a göre koloni 

köleciliğini modern kılan şey, tüketici talebini karşılamak için toprağın-doğanın ve 

emeğin-insanın "pestilini çıkararak" azami değer elde etme üzerine yükselen 

kapitalist biçim ve mantıktır (Morss, 2012:99). Söz konusu sistem, Avrupa‟nın 

yaratılmasında modern koloni köleciliğinin rolünü açıklar. Bu süreç, eleştirel ve 

diyalektik karşı çıkışların –örneğin Marksist- tarihini de içermekle birlikte pratik 

alanda kapitalist güç ilişkileri söz konusu eleştirileri bastırarak tahkim edilebilmiştir.  

Batı‟nın ötekiler üzerinde zamansal ve mekansal hakimiyeti, tarihe yukarıdan 

aşağıya bakarak deneyimden uzaklaşır. Goody, tarihe, bugünden geçmişe değil; 

aşağıdan yukarıya bakmayı önerir (Goody, 2017:16). Bu bağlamda soyut ve tepeden 

tarih yerine deneyimden yola çıkan eleştirel kuşkucu bir tarih yazıcılığını 

benimsemek gerekir. Tarihin bugünden geçmişe giden kontrol ve üretim işlevi ile 

yukarıdan aşağıya hegemonik modeli, zulüm doğurur ve tarih yazıcılığı eğer zulüm 

doğuruyorsa eleştirisi gereklidir. Çünkü eleştiri mitsel olanı geriletme imkanı 

verebilir. Söz konusu eleştirellik bağlamında Avrupa‟nın ilerleyişini hem mucizevi 



45 

 

bir özgüllükle hem evrensel; hem doğal hem tarihsel ele alan Avrupamerkezci tarih 

dilinin sorunsallaştırılması gerekir.  

Avrupa ilerlemesini özgüllükle evrensellik arasında çelişkili bir “mucizevi” 

başarı durumu olarak değerlendiren merkezci ve yayılmacı dilin açıklanması için, 

Avrupa ilerlemesinin tarihsel açıdan -bugünün bakışının yanıltıcılığına düşmeden- 

temel uğraklarıyla değerlendirilmesi ve “bütünüyle” hak edilmiş bir üstünlük ve 

başarı süreci olarak sunulan sömürgeci gerçekliğin kritik edilmesi önem 

kazanmaktadır. Bu bağlamda sömürgeci ranta dayalı arkaplan akıl ve emek 

dolayımıyla gözden kaçırılmaktadır. Fakat bu eleştirideki amaç, Avrupalı üretim 

sürecinin yağma ve kapitalist sömürüye indirgenmesi değildir. Kuşkusuz üretim ve 

zenginleşme sürecinin iş etiği gibi farklı ekonomik-politik birçok motivasyona dayalı 

olarak yürütüldüğü çıkarsanabilir.  

2.1.Avrupa Ġlerlemesi: Tümüyle Hak EdilmiĢ Bir Pozisyon mu? 

Zenginliğin ve yoksulluğun kökenlerini, Ulusların Düşüşü adlı eserde 

kuramsal nedenlerle değerlendiren Acemoğlu ve Robinson, bugün dünyadaki 

ekonomik farkların, 500 yıl önce oluşmaya başlamakla birlikte yoğun olarak son 200 

yılda geliştiğini söylerler. Bu bağlamda, kurumsal sebeplere ve tarihin bu kurumları 

üretme süreçlerine odaklanırlar. Sömürücü ve kapsayıcı siyasal ve ekonomik 

kurumlar arasında da bir ayrıma giden yazarlara göre kapsayıcı kuramlar; mülkiyet 

hakları, eşit rekabet, bilgi ve teknoloji yatırımına öncelik verme gibi sebeplerle 

şekillenir. Mülkiyeti korumayı ve ekonomiyi teşvik etmeyi başaramayan kurumlar 

ise kapsayıcı kurumlar gibi elverişli değildir. Kapsayıcı ekonomik kurumlar ile 

siyasal kurumların karşılıklı etki ve koşutlukları söz konusudur. Aynı şekilde 

sömürücü siyasal kurumlar ile sömürücü ekonomik kurumlar da ilişkilidir. Sömürücü 

kurumlar ekonomik olarak ilerlese de sürdürülebilir büyüme gerçekleştiremez ve kısa 

ömürlüdür. Çünkü sürdürülebilir ekonomik büyüme yenilik gerektirdiğinden bu 

durum elitist sömürücü iktidarın işine gelmeyecektir. Tarih içerisinde azınlıkta da 



46 

 

olsa, bazı toplumlar çemberi kırarak kapsayıcı kurumlara geçerler.
29

 Büyük 

ekonomik değişim içinse, örneğin Sanayi devrimi gibi büyük kurumsal değişimler 

gereklidir. Küçük kurumsal değişim ve sürüklenmelere, kritik dönemeçler eşlik 

ettiğinde aradaki fark açılır. Fransa ve İspanya‟da ekonomik sıçramalardan monarşi 

güçlü çıkarken, avantajlı durum, -Atlantik ticaretinin sağladığı kurumsal sürüklenme- 

İngiltere‟de monarşi karşıtı gruplara dönmüştür (Acemoğlu ve Robinson, 2013:407-

408-409). 

Ekonominin icadı için Adam Smith'e ve İskoç Aydınlanması‟na bakmak 

gerektiğini hatırlatan Morss da,Avrupa‟nın sömürge sisteminin dünya piyasasını ilk 

tasvir eden Hegel'e odaklanır. Ticari mübadele ağı, modern anlamda bir toplum 

yaratır ve bu toplum geleneksel anlamda volk‟un çözülüşüdür (Morss, 2012:19-20). 

Hegel; yeni toplumu -Adam Smith'i- okurken Aydınlanma‟nın doğa durumu 

temeline meydan okuyan bir toplum tasviri görmüştür. Hegel'in ekonomiden devlete 

geçişte, devleti, bu yeni toplumu kontrol edecek bir makina işlevinde düşündüğü 

savunulabilir. Efendi köle ilişkisi ile yeni toplumun küresel ekonomisinin gerilimli 

bağlantısı bağlamında Morss (Morss; 2012:21-22), Hegel fenomeni ile Haiti 

fenomeninin nasıl olup da akademik incelemelerde kesişmediğini sorunsallaştırır. Bu 

durumu, Avrupamerkezciliğin belirlediğini düşünmekle birlikte Haiti meselesinin 

Avrupamerkezci sürecin inşasındaki yerini mesele edinir (Morss, 2012:24). Morss‟a 

göre, Huntington‟ın medeniyetler tarihinin çeperinde kaldığını ve "yalnız, 

diğerleriyle kültürel ortaklığı olmayan kültür" olarak kodladığı Haiti meselesinin 

geçiştirilmesi, dünya tarihinin Avrupamerkezci tasavvurdaki yerini açıklar(Morss, 

2012:25). Tarihsel bağlam, modern felsefeye nüfuz eder ve bu nedenle Morss'a göre 

modern özgürlük felsefelerinde Haiti'nin görmezden gelinmesi aksaklığa yol açar. 

                                                           
29

Çemberi kırma bağlamında da yazarlar bazı eksi ve artılardan söz eder. Örneğin ekonomik kriz 

dönemeçlerinde tarihin -fakat determinizmin değil-  belirgin bir önemi vardır. Fakat bu tarihsellik, 

uzak zamanlardan öngörü sağlayan açıklamalar sunmaz. Yine de kurumsal çemberi kırma durumu 

gelecekte başka ülkeler lehine dönebilir (Acemoğlu ve Robinson, 2013:410 ve 412). Kısaca eser, son 

üç yüzyılda gelişen tüm devletlerin, bu duruma kapsayıcı kurumlar yoluyla ulaştığı tezini 

savlamaktadır. Ayrıca yazarlara göre refah inşa edilebilen bir şey değildir (Acemoğlu ve Robinson, 

2013:421-423). Kapsayıcı siyasal ve ekonomik kurumları inşa etmenin de bir reçetesi yoktur. 

Birtakım inşalar yapılabilir; fakat bu süreç oldukça yavaş işler (Acemoğlu ve Robinson, 2013:435-

436).  Bunun için de sömürücü kurum ve politikalarla yüzleşmek gerekir. İlerleme, ekonomik ve 

siyasal kurumların geçmişine, küçük farklara ve tarihsel olumsallıklara/kriz anlarına –belki krizden 

başarı oluşturmaya- bağlıdır (Acemoğlu ve Robinson, 2013:426 ve 438). 



47 

 

Hegel, -Haiti hakkında bildiklerine oranla- metinlerinde işlediği efendi-köle 

sorunsalına rağmen, onun eserlerinde Haiti‟ye açık bir göndermeye rastlanmaz. 

Hegelin bazı malumat kaynaklarını görmezden gelme ya da sessiz kalma tavrı da bu 

noktada etkili olmuştur (Morss, 2012:28). 

Avrupa‟nın “iç dinamik”lerinden öteye, sömürgeci bağlamına odaklanan 

Fanon da, Avrupalılar‟ın sömürgelere karşı "uygarlık yükü" bağlamında kullandığı 

gölgede bırakan söylemi devrimci bir tersine çevirmeyle "Zencilerin, Araplar‟ın, 

Hintliler‟in ve sarı ırkların ter ve cesetleriyle gerçekleştirilmiş Avrupa refahı ve 

ilerlemesi"nden söz eder. Bu bağlamda "Avrupa düpedüz Üçüncü dünyanın 

yaratısıdır." Sartre da Yeryüzünün Lanetlileri‟ne yazdığı önsözde Avrupa 

ilerlemesinin arkasında duran sömürgeci gerçeği çarpıcı biçimde dile getirir (Said, 

1998:299-300).Bu bağlamda Niçin Aztekler Avrupa‟yı Keşfetmedi? adlı eseri 

derleyen Peter Wahl, Kristof Kolomb‟un Amerika‟ya ayak basışını Avrupa 

yayılmacılığının başlangıcı olarak görür ve bu durumun “İç Pazar” olarak 

kapitalizmle yeniden yükselişe geçen Avrupa‟nın, evrenselliğini pekiştirdiğini söyler. 

Bu bağlamda “kendinden şüphe etmek” tavrı yerine Wahl, Avrupalı galiplerin 

Amerika‟nın keşfini “kutladığını” söyler. Bugünkü dünya ekonomi düzeneği 

bütünüyle, galip ve kaybedenlerinin baştan belli olduğu sömürgeciliğin 

sürdürülmesidir (Wahl, 1993:7-8-9). Dünyanın Batılılaşması adlı eserinde, 

"Dünyanın Batılılaşması hareketi öncelikle bir haçlı seferidir" diyen Latouche ise, 

Batı‟nın dinsel ve seküler yayılma süreçlerini ilişkisel ele almış olmaktadır 

(Latouche, 1993:19). "Batı, ilkin Hıristiyanlık, sonra Aydınlanma Avrupası olarak 

düpedüz hem kendinde, hem kendisi için vardı." diyen Latouche, kendisi için olan 

Batı‟nın evrensellik modelinin, kaynaşmaya dayalı "doğal" bir süreç olmadığına 

değinerek, bunun yıkıma dayalı bir egemenliği ifade ettiğini söyler (Latouche, 

1993:15). Sartre da, “istismarcılar” olarak biz dediği Avrupalılar‟dan ve Avrupa 

ilerlemesinden söz eder. “Kendine meftunluk” hastalığına tutulmuş Avrupa‟dan, “bu 

besili beyaz benizli kıta” olarak söz ederken de aynı yağmacı ve yayılmacı kültürü 

imlemektedir. Bu bağlamda “insan” olmak sömürgeciliğe suç ortağı olmak 

sayılacaktır (Sartre, 1984:37). Sömürge dünyasından maniheist bir dünya olarak söz 

eden Fanon da, sömürgeleştirilenin bütünüyle kötülük bağlamında ve hatta “zoolojik 



48 

 

bir dille” tanımlandığını söyler (Fanon, 1984:50-51). Fanon, sömürgecinin varlığını 

sömürgeleştirmeye borçlu olduğunu söylerken, Avrupalı sömürge öznesinin kurulum 

sürecini ele vermiş olmaktadır (Fanon, 1984:46). Avrupa ve Avrupa-dışı güç 

ilişkilerinin bir varlıklar-yokluklar şeması olarak tanımlanması bu şemanın Avrupa 

dışı üzerindeki Avrupa egemenliğine işaret ettiğini gösterir (İslamoğlu, 1997:21). 

Avrupa‟nın yükselişinin benzersiz bir şemayla mutlak özelliklere atfedilerek 

tanımlandığı Avrupa mucizesi anlayışının sorunsallaştırılması gerekir. 

Karşılaştırmalı bir anlayış, tarihin karmaşıklığını ve gerileme-ilerlemeyi arızi 

perspektifte düşünerek yeniden kurmalıdır.  

Tarihin ilerleyici ve içerici biçimleri ve kısmi birikimselliği vakıa olarak 

kabul edilmelidir, ilerlemeyi temkinli karşılamak için ilerlemeyi yadsımak gerekmez 

(Strauss, 1995:35). Bilimsel-arkeolojik açıdan bir art arda diziliş ve ilerleme söz 

konusuysa da bu ilerlemenin oluşumu düşüşler ve sıçramalar, süreklilik ve kopuşları 

içkin gerilimli bir dinamizmle ve karşılıklı etkileşimlerle mümkün olmuştur. 

Strauss, ilerleyen kültürler ve dural kültürler arasındaki farkın sebeplerine 

değinirken bir odaklama farkına değinmektedir: "Çünkü hep „oradan‟ bakılır." Aynı 

şekilde görelilik kuramında cisimlerin hareketlerindeki boyut ve hızların mutlak 

değerler olmak yerine gözlemcinin durumuna göre değiştiğini hatırlatır (Strauss, 

1995:38). Bu açıdan ilerlemenin hızı ve odağı belirlenirken; -kültürler bir yere ve 

kültürel olaylar zamansal ve uzamsal bağlama işaret ettiğinden- ilerleme ve gerilik, 

uygarlık ve barbarlık gibi ikilikler büyük ölçüde kültürel, hatta politik varsayımlara 

dayandığından göreli tutumlara ve değerlendirmelere mutlaklık atfedilmesi söz 

konusudur.  

Strauss, Irk, Tarih ve Kültür‟de, "Batının üstünlüğü gönül rızasıyla 

kabullenilmiş değilse eğer, onu oluşturan ve bu rızayı zorla elde etmesine olanak 

veren, tam da bu en büyük enerji miktarına sahip olması olgusu değil midir?" 

diyerek Batılı maddi güce ve temellerine göndermede bulunur (Strauss, 1995:45). 

Keyman, Mutman ve Yeğenoğlu, kapitalist modernliğin Batı‟ya özgülüğü ve Batılı 

ilerlemenin, Batı‟nın içsel dinamiklerinden kaynaklandığı şeklindeki görüşü 

sorunsallaştırırlar. Kapitalist büyümeyi akılsal potansiyellerin doğal sonucu olarak 

değil, “yeni dünya”nın keşfi ve 15. yüzyılla başlayan Afrika kıyılarının Portekiz 



49 

 

işgaline uğramasını temel alarak erken dönemde görürler. Bu bağlamda Batılı 

“evrensel” aklın kendinden menkul bir başarı olarak anlaşılması yerine söz konusu 

aklın ve zenginliğin neye dayalı olarak kurulduğu, bu aklın ideolojik, ekonomik, 

kültürel arkaplanı ve bunda öteki kılınanların rolü değerlendirilmelidir (Keyman, 

Mutman, Yeğenoğlu, 1996:13).
30

 

Sömürgeciliğin yalnızca Avrupamerkezli modeline takılıp kalmak yerine, 

sömürgeciliği bir dünya hareketi olarak anlayan Ferro, farklı sömürgecilikleri 

Avrupalı sömürge biçimleriyle karşılaştırmalı bir anlayışla incelemeyi amaçladığı 

çalışmasında, 16. yy.‟dan 20. yy.‟a kadar süren sömürgecilik hareketleriyle 19. yy. 

sonu emperyalizmini ayrı, fakat kesintiye uğramamış süreçler olarak düşünür (Ferro, 

2017:14). Ferro'ya göre sömürgeciliğin başat öğelerinden biri de -16. yüzyıldan 20. 

yüzyıla kadar geçen süreçte- dünyanın birleşme sürecini başlatması, fakat sömürgeci 

yakınlık sürecinin farklılıkları daha da derinleştirmekle sonuçlanmasıdır (Ferro, 

2017:573). Yabancı bir toprağın işgali, işlenmesi ve oraya göçmenlerin 

yerleştirilmesini ifade eden sömürgecilik, Yunan ve Roma dönemlerine kadar gider 

(Ferro, 2017:19). Fakat Ferro'ya göre Avrupa sömürgecilik tarihi Hıristiyanlığa yakın 

bir bağlamdan başlar (Ferro, 2017:24). Bu görüşe göre altın arama amaçlı Kristof 

Kolomb seyahati ekonomik temeller dışında Hıristiyanlığı yayma amaçlı bir dinsel 

eğilim -hatta Haçlı seferi eğilimi- taşımaktadır (Ferro, 2017:28). Hıristiyanlaştırma 

düşüncesi 16. ve 17. yüzyıllarda uygarlaştırma ve barbarları ıslah etme göreviyle 

özdeşleşmiştir (Ferro, 2017:36). Bu anlamda Batı‟nın uygarlık söyleminin dinsel ve 

seküler biçimlerini kopuşlarına rağmen süreklilik ilgisi kurarak düşünmek gerekir. 

Hıristiyan kapsama idealinin Aydınlanma‟nın seküler diline tercüme edildiğinden 

söz edilebilir. 

         Modern kolonyalizmin Batı Avrupa‟da kapitalizmle eşgüdüm gösterdiğini, 

kolonyalizmin, “Avrupa kapitalizminin doğumuna yardım eden ebe” olduğunu 
                                                           
30

"Rönesans, Aydınlanma, demokratik devrim, Sanayileşme ya da genel bir simgeye göre 

modernleştirme çağı neden Avrupa'da?" Bu sorgulamayla başlayan Pieterse, buna dair sayısız mucize 

tezini sıralamak yerine tüm etkenlerin, yalnızca Avrupa‟da dinamik sentez yaratılmasındaki etkisine 

değinir. Ona göre Acemoğlu ve Robinson‟ın, zenginliğin temellerini iklimbilimsel ya da kültürel 

üstünlükle değil; tarihle açıklaması da gerçeklik ve rasyonellik arasındaki açıklığı dolduramayacaktır. 

Avrupa‟nın melez ve çok kültürlü özellikler taşıdığını savunan Pieterse‟a göre, Avrupa‟nın "ünlü 

durakları"na tek tek bakıldığında -Yunanistan, Roma, Hıristiyanlık, Rönesans, Aydınlanma- her 

birinin kültürel bir karışım olduğu dikkat çekecektir (Pieterse, 1997:180-181). 



50 

 

söyleyen Loomba, bu süreçte daima “anayurda” akan kârlardan söz eder (Loomba, 

2000:21). Fakat Avrupalı iktisat tarihi yazıcılığı, tarihsel olarak Avrupa-içi ekonomik 

dinamiklerden söz ederken, sömürgeciliğin modernleşme ve kapitalizmdeki payı yok 

sayılmıştır.
31

 Blaut‟a göre söz konusu Avrupa-merkezci coğrafya ve tarih kavrayışı 

hatalıdır (Blaut, 2015:13). Sonuç olarak Avrupa'nın üçüncü dünya üzerinde "tarihsel" 

üstünlüğü tümüyle müktesep haklara ilişkin değildir. Bu bağlamda “mucizevi” Batılı 

ekonomik bağlamın karşıtı olarak dengi bir problematik de, Batılı modelin tümüyle 

istismarcı kazanımlara indirgenmesi sorunudur. Bu çalışmada, Avrupa bağlamda 

gölgede bırakılan egemen ve sömürgeci ekonomik sürece odaklanıldığı için, 

Avrupalı ekonomik süreci yürüten başka dinamikler çalışmanın kapsamı dışına 

düşmektedir. Fakat Avrupalı ekonomi-politiğin çoklu sebep ve dinamiklerinin var 

olduğunu belirtmek gerek.
32

 

Avrupa'da Afrikalı kölelerin özgürlük ilkeleriyle hak arayışı, hürriyet 

noktasında ırk ayrımını icap etmiştir. Köle ve zenci arasında eş anlamlılık da bunu 

doğrular. Soyut özgürlük mefhumu ile kolonilerde artarak devam eden kölelik 

arasındaki çelişki, köleliğin örtük ya da açık gerekçelendirmesi ve sonucu, ırksal 

faktörlerle olmuştur (Morss, 2012:102). Irksal ayrımlar efendilerin mülkiyet hakkına 

gerekçe sağlarken, kölelerle özgürlük arasındaki mesafeyi de kontrol etmektedir 

(Morss, 2012:103). Irk ve mülkiyet ilişkilerinin bağlamsal olarak açığa çıkarılması 

gerekir. Kapitalizm için bireycilik, özgürlük, kent gibi ön şartlar, tümüyle Batı‟nın 

soykütüğüne eklenirken kapitalist kentin sebep olduğu eşitsizlik de refah, özgürlük 

                                                           

31
Bu tavrı örnekleyecek şekilde, Eric Jones'un Avrupa ekonomik tarihine odaklanan Avrupa Mucizesi 

kitabı, temel bir soruyla başlıyor: "Ekonomik büyüme ve kalkınma neden Avrupa'da başladı?" (Jones, 

2009:19). Avrupa Mucizesi teorisyeni Jones, karşılaştırmalı bir yol izlerken "büyük kuramlar"ın 

muhtemel sıkıntılarından sıyrılıp ön-belirlenimsiz bir usül takip ettiğini söylese de, temel sorusu 

itibariyle Avrupa‟da neyin özel olduğuna odaklandığı için, nesnellik görüntüsündeki karşılaştırma, 

özel Avrupa kavrayışına yol açmakla mucizevi bir ekonomik model çiziyor. 

32
Avrupa ilerlemesini sorgularken tümüyle hak edilmiş bir pozisyonun karşı; “tamamen 

sömürgelerden elde edilen ekonomik güç” indirgemeciliğine düşülmemesi gerektiğini belirtmek 

gerek. Fakat çalışma, gelişme ve ilerlemenin gözden kaçan sömürgeci temellerine odaklanmaktadır. 

Bu durum, kazanılmış tarihsel hakların ve kritik dönemeçlerden gelen akıllı stratejilerin olmadığı ya 

da etkisiz olduğu anlamına gelmez. Avrupa‟nın özellikle Aydınlanmacı liberal ekonomik siyasetle 

“içerde” kapsayıcı kurumlar oluşturduğundan söz edilebilir.  



51 

 

ve ilerleme söylemlerinin arkasında görünmezleşmiş ve yeterince irdelenmemiştir.
33

 

Frank‟a göre, “Batı‟nın yükselişinin bizzat Batı tarafından yorumlanması, 

„eğreti gerçekliklerden‟ zarar görmüştür.” (Frank, 2010:33). Avrupamerkezci 

yayılma efsanelerinden biri de Amerika‟nın Avrupalılar tarafından keşfidir (Blaut, 

2015:257). Bu efsane keşfedilen coğrafyayı insansız bir boşluk olarak saymak bir 

yana, Avrupa‟nın yayılmacılığını bütünüyle iç güçlerle -ilerlemeci, atılımcı, modern- 

açıklayan tez de buna eklendiğinde, sömürge noktalarında yerlilerin varlığı "Yeni 

Dünya", "keşif" gibi manipülasyonlarla görmezden gelinerek Avrupa‟nın 

sömürgeciliğe dayalı keşfi haklılaştırılırken, keşfedilen ya da keşiften geri kalan taraf 

-toprağın asıl sahipleri- daima gözden kaçmış olmaktadır.  

“1492 yılında keşfedilen yeni kıta „Batı‟ için yeni bir efsanenin başlangıcıydı. 

Batı düşüncesi dış dünyaya açılan bir hareket olmaya başladı” (Delanty, 2014:126). 

Benzer şekilde Batı Irkçılığının Kaynakları (1997) adlı eserde de 1492 ile başlayan 

tarihi süreç Avrupa açısından yeni bir devrin başlangıcı olarak ve  “farklı halklar için 

benzeri görülmemiş bir baskı dönemi” olarak anlaşılır (Serdar, Davies, Nandy, 

1997:7). Söz konusu sürecin neredeyse başından itibaren trajik olarak olması gereken 

şey -doğa yasası- doğallığında sunulması dışında, bu seyahat, Avrupa‟nın öteki 

halklarla farklılaşma sürecinin halen telafi edilemeyen bir kırılma noktasını 

başlatmıştır (Serdar, Davies, Nandy 1997:8). Kristof Kolomb‟un Batı‟dan Doğu‟ya 

doğru çıktığı yolculuğu, “dünyanın yuvarlaklığının ispatı” için yaptığı şeklindeki 

görüşün naifliği bir yana; Avrupa‟da Ortaçağ‟da dünyanın yuvarlak olduğu 
                                                           
33

Ulusların Düşüşü (2013) adlı eserde, ilerlemeyi -ekonomik ve politik olarak- siyasal merkeziyet, 

sağlam kurumlar ve krizleri yönlendirme kabiliyetine bağlayan yazarların; Afganistan, Somali ve 

Haiti gibi devletlerin durumunun önümüzdeki on yıllarda değişmeyeceği öngörüleri, bu değişmezliği 

yalnızca kapsayıcı kurum geliştirememeye bağlamaları naif, hiç değilse eksik bir yorum olarak 

değerlendirilebilir (Acemoğlu ve Robinson, 2013:413). Eleştirel bir değerlendirme gerekirse; 

zenginliğin temellerini açıklayan bu kuram, ekonomi ve siyaset ilişkisini başarılı bir şekilde 

açıklarken, eşitlik ve yoksulluğun kökenlerini bütünüyle ulusların “başarısızlığı” ya da çemberi 

kıramama olarak adlandırınca küresel ekonomik baskılar ve neoliberal ekonomik siyasetin çifte 

standartları görünmezleşmektedir (Acemoğlu ve Robinson, 2013:430). İngiltere‟nin sıçrama 

gösterdiği evrede yoğun olarak sorgulanan bir alan olarak “sözleşme”/genel istem meselesi ve hem 

siyaset hem ekonomideki liberal özgürlükler söylemi, söz konusu ekonomik genişleme açısından 

kapsayıcı bir siyasi modele ve çemberi kırma şartlarına işaret etse de; meseleyi tümüyle kimi krizsel 

dönemeçlere ve kapsayıcı siyasete bağlamak kölelik ve sömürü arkaplanını örtmektedir. Fakat bu 

kuramın, ekonomi ve siyasetin çoklu ilişkisi bağlamında, ekonomik sıçramaların geneline ilişkin soyut 

bir kuram olması yönüyle ekonomik ve siyasi koşutlukları başarılı bir şekilde açıkladığını 

söyleyebiliriz. Dolayısıyla ekonomik gelişmenin soykütüğünü irdeleyen bu kuramın, sömürgecilik 

eleştirisi içinde bir temkin ve önemli bir dipnot olarak durması da önem taşımaktadır. 



52 

 

düşüncesi zaten hâkimdir. Bu tez, Amerika‟nın Avrupa fikriyatına açık tesirini bir 

kişiye indirgemektedir (Serdar, Davies, Nandy, 1997:18-26). Söz konusu turizm, 

açık şekilde bilimsel bir merak olmamakla birlikte, deniz yollarının keşfini sağlayan 

Kristof Kolomb ile Macellan‟ı ortaya çıkaran saik de “Faust uygarlığının doymak 

bilmez merakı”dır (Shayegan, 2008:86). Dünya tarihinin ilerlemeci hikâyesinin -

Kristof Colomb‟tan başlayarak- Batı‟nın yükselişi ve zaferiyle sonuçlandırılması, 

“doğal”laştırılmış bir Avrupa-merkezci kurgudur ve bu kurgunun şekillenişi büyük 

ölçüde 18. ve 19. yy.‟larda geçerlilik kazanmıştır (Hobson, 2015:18). Kolomb‟tan 

beri “küresel bir proje” olarak ötekiliği inşa etme süreci, Avrupa ana karasından 

uzaklaşıldıkça dünyanın şeklini daha çarpık ve hayali kılmaktadır (Serdar, Davies, 

Nandy, 1997:42). Avrupa-merkezci iddia, -oryantalist başkalıklar yaratmanın da 

yardımıyla- Aydınlanma çağında büyük ölçüde “dünyalılaşan devlet” mitiyle 

desteklenmiştir (Shayegan, 2008:76).  

Aydınlanma yüzyılında Batı‟nın Doğu‟ya bakışı zaman zaman olumlu 

içerikler sunsa da, Batılı gücün belirginleşmesiyle söz konusu yüzyılın bilimsel 

devrimlerden alışık olduğu doğabilimsel incelemelerin adeta uzantısı olarak Doğu 

incelemeleri entelektüel tecessüsün alanına girmiştir. Aydınlanma Dönemi‟nde 

Doğu‟ya bakışta Doğu, başlangıçta içerdeki geleneksel öğelerle savaşmada ve 

olumsuz kategorileri savmak için kutsanıp hâlâ saygınlığını korurken; Avrupa‟nın 

gücünü tahkim etmesiyle ve ilerleme düşüncesinin ivme kazanmasıyla dışlama ve 

kendini biricik kılmaya dönük politikalar Doğu‟nun saygınlığı algısını büyük ölçüde 

tersine çevirmiştir.  

2.3.2. Aydınlanma Döneminde Doğu ve Batı’nın ĠnĢa EdiliĢi 

       Aydınlanma, önceki yüzyıllardaki keşif ve seyahat yazınının doğruladığı gibi 

aynı zamanda öteki olana ilişkin bilgilerdeki artışı ve sistematik-dizgeleşmeyi ortaya 

çıkaran bir “ışıklı yüzyıl”ı imler. Aydınlanma ve bilgi arayışının ötekiyi ilhak edici 

süreçle çakışması ise söz konusu keşif sürecinin sancılarını; Avrupalı siyaset ve 

Şarkiyatçılık arasındaki yakınlığı ortaya koyar. Tam da bu bağlamın hatırlattığı ve 

Said‟in, "Anwar Abdel-malek'in yetkinlikle nitelediği „Şarklaştırılmış Şark‟ın, siyasal 

efendi-köle ilişkisinden başka bir ilişkiyi üretmesi mümkün müdür?" (Said, 2016:107) 



53 

 

sorusu, Şarkiyatçı bilginin siyasette kullanılması şeklinde muhtemel bir riski açığa 

çıkarır. Dünyanın ekseninin -büyük ölçüde güç ve ilerleme eksenidir bu- Batı‟ya 

doğru kayması, Avrupalılar‟ın Doğu‟ya bakışlarını etkileyecektir (Hentsch, 

2016:99).Ötekine bakış, kendini özsel olarak algılama biçimiyle doğrudan alakalıdır. 

Etnikmerkezcilik ve genel anlamda otosentrizm, çoğu kültür için geçerli olsa da tek 

başına üstünlük duygusu "maddi dünyayı kendine mal etmeye" yeterli değildir. 

Avrupalı otosentrizmin farkı buradadır. 15. yy.‟la başlayan okyanus ötesi seferler, 

Amerika‟daki fetihler ve siyah köle ticareti, genel anlamda maddi üstünlüğü 

belirginleştirir. Söz konusu belirgin durum, Avrupa‟nın tutumlarına yansır ve 

kendisine -dolayısıyla ötekiye bakışı da- şekillendirir. "Ötekinin şeyleştirilmesi" 

süreci de bu maddi çıkışın bir parçası olacaktır (Hentsch, 2016:126).  

Fontana‟ya göre “Doğu” kavramı Asya toplumlarının daha aşağı bir konumda 

bulunduğu kanısının geçerli olduğu bir dönemde geliştirilmiş ve 18. yy. başlarında 

olgunlaştırılmıştır (Fontana, 2003:129). Doğu‟nun edilgen ve bunun karşısında 

Batı‟nın ilerlemeci ve akılsal tasviri büyük ölçüde Aydınlanma döneminde ortaya 

konmuştur (Delanty, 2014:198). Aydınlanma‟nın “bilimsel” merakının Doğu‟ya da 

sıçradığı söylenebilir. Bulut‟a göre Aydınlanma döneminde Doğu‟ya bakış, Ortaçağ 

gibi düşmanca değilse de -oryantalizmin kazandığı ivmeye bakılırsa- kardeşçe de 

olmamıştır (Bulut, 2002:85). 17. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Doğu‟ya bakışta 

politik bir mevzilenmeden söz edilebilir (Bulut, 2002:86). Bu bağlamda 16. yy.‟dan 

itibaren artış gösteren Batı‟nın Doğu ilgisi, Aydınlanma dönemi başlangıcında 

içerdeki geleneksel unsurlarla savaşmada gerekli bağlam ve referansı sağlarken, 

gitgide Avrupa modelinin şekillenmesi ile -Aydınlanma dönemi sonlarında- büyük 

ölçüde üstünlük söylemlerine dönüşmüştür. Bir klişe olarak yerleşmiş; Doğu/durağan 

ve Batı/dinamik düalizmine yol açan üstünlük söylemleri özellikle 19. yy.‟daki 

sömürgecilik döneminde Şarkiyatçılığa alan açmıştır (Sunar, 2012:59). 

Aydınlanmacılar, İslam dinini ve bu kültürün Yunan-Roma medeniyetini Avrupa‟ya 

aktarması ile ilgili geniş bir bağlamı ve özellikle Çin medeniyetini referans alarak 

içerde kiliseye karşı mücadelede kullanmışlardır (Sunar, 2012:60). Fakat Fransız 

Devrimi sonrası siyasi ortam ve Sanayi Devrimi sonrası burjuvazinin egemenliği, -

örneğin- Çin olgusuna dair algıyı olumsuza çevirmiştir (Sunar, 2012:62). Burada 



54 

 

özelde Çin olgusu üzerinden takip edilebilecek mevzi değişimi dikkate değerdir 

(Pieterse, 1997:175).  

Avrupa‟nın kendisini tahkim etmesiyle ırkçılık ve üstünlük söylemlerinin 

resmi bir nitelik kazandığı söylenebilir. İlerleme, Avrupa‟ya öncülük tahsis edip 

nihaîliği de biricik bir yere yerleştirirken Doğu‟yu yozlaşma ve despotlukla 

özdeşleştirmiştir. Özellikle 19. yy. başlarında ırkçılığın olağanüstü artması, 

Çinliler‟in ve Mısırlılar‟ın aşağılayıcı ırksal sınıflamalara tabi tutulmasını da 

içermiştir (Bernal, 2016:313). İlerleme, büyük ölçüde şimdiyi ve geleceği 

kutsadığından, şimdide despot ve yozlaşmış olanın bilgisel ve bilimsel katkısından 

söz edilemeyecektir. “Yabancı ülkelerden inkâr edilemeyecek kadar çok fazla alıntı 

yapıldığında ya da alımlamaların kültürel ve „ırksal‟ üstünlük hiyerarşisine ters 

düştüğü durumlarda kültürel gururun muhafaza edilmesi gerekmektedir” (Bernal, 

2016:267). Söz konusu “kültürel gurur”, ilerlemenin otantisitesi tehlikeye girdiği 

zaman daha fazla kabarmaktadır. Klasik çağa -17. yy sonrası- gelindiğinde ise 

ötekine yönelik ilgi, merak ve içten pazarlık etkisiyle artmıştır (Hentsch, 2016:100). 

Doğu-Batı çatlağının ilk işareti, öteki hakkında serinkanlı bir bilinçlenme olmuştur 

(Hentsch, 2016:107). Batı‟ya göre Doğu, Batılı girişimciliğin elinde gelecek 

kazanabilecek bir mirastır diyen Hentsch, bu düşüncede Hegelci tarih anlayışının 

belli belirsiz titreşimlerine göndermede bulunur (Hentsch, 2016:118). Bu 

bilinçlenme, Doğu'ya yönelik örtük ve bilinçdışı bir süreci, Batı‟nın özel ve 

benzersiz yazgısıyla birlikte düşünülen sömürgeci süreci de başlatmıştır.  

Paul Hazard'ın, Batı Düşüncesindeki Büyük Değişme (1981) eserinde, 

Batı‟nın "bilinç bunalımı" dediği, kendi yansımasını aradığı -1680/1715 olarak 

dönemleştirdiği- süreç, fizik-ötesi merakların Newtoncu mantıkla somut dünyaya, 

tümevarımdan ziyade çözümleme mantığına dayalı kuşkucu bir akılcılığa -fakat 

paradoksal şekilde söz konusu kuşkuculuk son derece araçsaldır ve kendi pozisyonu 

noktasında bir aydınlık kabulüne dayanır- evrilmiştir. Aydınlanma, söylemleri 

itibariyle bir altın çağa işaret ediyorsa da Avrupa‟nın Doğu‟ya bakışını bir altın çağ 

olarak resmeden görüşü kabul etmek için acele edilmemeli.
34

Öteki üzerinden imtihan 

                                                           
34

Said, 18. ve 19. yüzyıl Şarkiyatçılığının bazı belirlenimlerinden söz eder. Rönesans tarihçilerinin 

inatla Şark'ı düşman olarak almalarına karşın Aydınlanma döneminde nispeten temkinli ve araştırıcı 



55 

 

bağlamında Aydınlanma, Aydınlanmacı değerlerin çatırdadığı çelişkili bir alana 

işaret eder.   

Söz konusu mütecessis sıçramanın, entelektüalizmin ötesinde sömürgeci 

niyetleri Avrupalı/sömürgeci bilincin ikamesinde büyük rol oynamıştır. Söz konusu 

sömürgeci bilincin ortaya çıktığı Aydınlanma süreci, endüstriyel kapitalizmin 

temelleri üzerinde inşa edilen seküler bir tarih felsefesinin yükselişinin 

selamlanmasıdır (Delanty, 2014:199). Fontana, -kendisini ötekinin/barbarın 

aynasında deneyimleyen- Avrupa açısından, Doğu ve Batı arasındaki jeo-politik 

ayrışmayı kısaca ve bir miti özetlercesine şöyle tasvir ediyor: “Gezginlerin 

anlattıklarıyla yeni şeyler öğrenilince bu dünya tasviri genişletildi ve sınırları daha 

öteye götürülerek canavarlar ve ucubelerle dolduruldu. Ardından kara bloğu üç 

parçaya bölündü: Avrupa, Asya, Afrika” (Fontana, 2003:1).  

Hentsch, Akdenizli Doğu ibaresini Yakındoğu ya da Ortadoğu yerine, daha az 

etnikmerkezci olduğu için kullandığını söyler (Hentsch, 2016:15). 17. yy.‟ın son 

yarısında ve daha açık olarak Aydınlanma döneminde Doğu‟nun topyekün bir 

ötekilik olarak ortaya çıkışıyla, bu ötekiliği temellendirecek ve meşrulaştıracak –

despotizm
35

 gibi- bazı anahtar kavramlar da türemiştir. Ötekilik imajının büyük 

ölçüde temellendirildiği 18. yy. sonları ve 19. yy. emperyalizm çağında ise Doğu, 

modernliğin her açıdan tam karşıtı olarak tanımlanmış ve etnik merkezcilik 

genelleşirken, bütünselleştirmeci bakışla,  Batı Doğu‟yu da kendi küresel, evrensel 

tarihine eklemiştir (Hentsch, 2016:16-17). Hentsch, Doğu‟yla ilgili çalışmaların 

hacmi düşünüldüğünde kendi bakışının malzemeyi tüketme konusunda sınırlı 

                                                                                                                                                                     
bir tavır vardır. Söz konusu araştırmacılık, Said‟e göre kendisini daha kesinlikli ortaya koymaya 

yaraması açısından da benimsenmiştir. Belirleyici bir oryantalist tavır da; doğa ve insanı sınıflama ve 

özellikle Linnaeus, Buffon‟da öne çıkan sınıflamayı doğallaştırma mantığıdır (Said, 2016:127-28-29). 

35
Arendt‟in, sömürgeci idarecinin tavrına dönük, “Doğulu bir despottan çok daha gizli ve düşmanca” 

(Arendt, 2016:117) ifadesi doğrultusunda, Doğu despotizmine bir nazire olarak Aydınlanma 

despotizmine ve “aydınlanmış” despotlara kısa bir gönderme yapmak, Asya istisnası ve Avrupa 

mucizesi şeklindeki karşıtlaştırmaya dayanan diyalektiğin sarsılmasına yarayabilir. Doğu‟nun bir kez 

kalıcı bir despotizmle kodlanması, Aydınlanma despotizminin gözden kaçmasına ve Batılı ibrenin 

liberalliğini kanıtlayan bir delalete dönüşmüştür. Bu bağlamda Aydınlanma döneminde ilerlemeci 

tarih felsefesinin de etkisiyle Doğu‟nun rolü zayıflarken “Doğu despotizmi” kavramı yeniden devreye 

girmiş -büyük ölçüde Montesquieu, Mill, Marx, Weber, Machiavelli, Bodin etkisiyle- (Sunar, 

2012:68; Hobson, 2015:227), bu durum, Doğu‟nun ötekiliğini vurgulamanın ötesinde, Doğu‟nun 

geriliğine müdahale hakkını da içerimleyen “uygar” bir despotizmi meşrulaştırmaya yaramıştır. 



56 

 

olduğunu, fakat çalışmaların çoğunun öz açısından korkunç tekrarlar içerdiğini 

söyler. Örneğin 17. yy.‟a ait bir seyahatname okuyan biri, onlarcasını okumuş gibi 

olacaktır. Doğu despotizmi için aranan model Montesquieu‟de bulunacaktır, tarihte 

Doğu‟nun yerini -ya da yersiz yurtsuzluğunu- anlamak isteyen Hegel‟e 

başvuracaktır. Böylece Hentsch, her kuruluş anına birkaç kilit yazar etrafında dönen 

özel bir sorunsalın tekabül ettiğini yazar (Hentsch, 2016:21). Foucault‟nun “klasik 

temsil” çağı dediği yüzyıl, Hentsch‟in yorumuna göre yeryüzünün doymak bilmez 

bir merak ve açgözlülükle keşfi, büyük projelerle dünyaya çeki düzen verme isteği, 

seyahat planları ve Avrupa-dışı ile ilgili bilgi yüzyılıdır (Hentsch, 

2016:128).
36

Avrupa, Doğu'ya baktığında kendini "modern" olarak algılamaktadır. 

Aydınlanma ve farkındalık, kendi aynasından izlediği Doğulu‟yu başka dünyaya, 

dışa atarken; bundan sonra ötekilik kabulünün gerekçelendirilmesine geçilebilecektir 

(Hentsch, 2016:138). Kendi konumunu sağlamlaştırmak için mesafeyi 

belirginleştirme ve mesafeyi gerekçelendirme söz konusudur. Avrupa modanın -

Doğu da bu süreçte Avrupalı incelemenin modası olmaklığa indirgenmiştir- ve 

dolayısıyla değişimin alanıyken Doğu sabit ve devinimsizdir (Hentsch, 2016:140). 

Bu fiziksel mesafe ile kastedilen mekânsal, özellikle de zamansal açıklık farkıdır. 

Aynı bağlamda Doğu‟ya Avrupalı bakıştaki süreçlerin şekilleniş biçimlerini Goody 

şöyle özetler:  

Avrupalılar‟ın 'neredeyse başka türden varlıklar' olduğu fikri, savunmacı bir narsizmin sebep 

olduğu basit bir etnik merkezcilik değildir; bu fikir, Rönesans'ın, Bilimsel Devrim'in ve 

Aydınlanma'nın başarılarına dayanmaktadır. Dolayısıyla bilgiye, akla -yeni moda olmuş bir 

kavram- güce ve ticarete yapılan vurgu çok önemlidir. Bütün bu gelişmeler yeni de olsalar, 

bunların kökleri sıklıkla, çok daha geçmişte, kültürün derin yapılarında, Yunanlılardan (veya 

Germenlerden) kalan mirasta ve Yüce Varlığın bahşettiklerinde (seçilmiş bir ırkta ve 

Hıristiyanlığın gelişinde) yatıyormuş gibi görülür. Başka bir deyişle tarihsel ve özgül olan bir 

avantaj, uzun süre geçerli olan, kalıcı ve neredeyse biyolojik bir üstünlük olarak 

genelleştirilmiştir" (Goody, 2002:13). 

Goody‟nin “mucize” tasviri doğrultusunda, Avrupa‟yı icat edilmiş bir 

                                                           
36

Söz konusu sınıflama ve keşif mantığını, Batı‟nın bilgisel sıçramaları ve entelektüel gelişimi 

açısından olumlu kavramak da mümkündür. Fakat burada sınıflandırma ve öğrenme tecessüsü, salt 

kognitif bir içerikle değerlendirilmek yerine, üstelik yoğun biçimde dizgesel nitelik kazandıktan sonra 

-özellikle 19.yüzyılda- pratik faydaya endeksli bilginin siyasette/hatta düpedüz savaşta kullanılmasına 

alan açmıştır. Said‟in Şarkiyatçılık (2016) adlı eseri bu durumu çok sayıda arşivsel veriyle 

örneklemektedir. Bu durumun da bir yönüyle modern disipliner kompartımanlaşma ile gelen 

epistemolojik/etik veya politik/etik bölünmelerden kaynaklandığı ve bu bölünmelerin söz konusu 

ilişkileri gizlediği söylenebilir. Bu bağlamda entelektüelin iktidarla bağlantılarına duyarlı yeni ve 

eleştirel bir tanımını yapmak hayati görünmektedir. 



57 

 

süreklilik olarak ele alan Delanty ise artık yeterince incelenmiş, Avrupa‟nın icadı 

olarak Doğu‟nun yerine, başka bir icat olarak karşımıza çıkan Avrupa‟ya 

odaklanmak gerektiğini şu sözlerle dile getirir:  “Avrupa‟nın kurguladığı anlamda 

„Doğu‟ hakkında pek çok çalışma yapılmışken; Avrupa‟nın başka bir icadı olan 

„Avrupa olgusu‟ neredeyse hiç incelenmemiştir” (Delanty, 2014:13). Delanty‟nin 

devamında sorguladığı şekilde, üstelik bu olgusal icadın uzlaşmadan çok çatışma ile 

varlığını sürdürmesi ve şiddetle sağlanmaya çalışılan homojenleştirme politikalarının 

da kaynağı olması kayda değerdir (Delanty, 2014:14). Batı ve Doğu düalizmi, “biz” 

ve “onlar” tezadı olarak ortaya çıkmaktadır (Delanty, 2014:81). Avrupa‟nın kendisini 

uygarlık projesi olarak sunması, -Kartezyen felsefeyi de kullanarak edindiği bilimsel 

özgüvenle- Batı‟nın Batılılaştırılması/”icadı” ile Batı ve diğerleri (West and the rest) 

şeklinde bir kategizasyona varmıştır. İlerleme paradigması ile de desteklenen 

Batı‟nın -bir kez kaptığı önderlikle- daima en üst aşamayı ifade ettiği şeklinde 

patolojik bir yaklaşım benimsenmiştir (Delanty, 2014:24-25). Delanty, “icat edilmiş 

gelenek” olarak Avrupalılık‟tan söz eder; ona göre bu icadı birleştirici kılan 

sömürgecilik ve fetihtir; bu kurgusallığın -Avrupa- her modeli karşıt modelini 

üretmiştir (Delanty, 2014:65-66). Bu bağlamda Şarkiyatçı dizgenin, apriorik haklılık 

söylemiyle basmakalıp ve kestirilebilir bir literatüre hizmet ettiğinden söz edilebilir. 

Söylemi yetkesine dayanarak yaratan Batı‟nın Şarkiyatçı dizgesi, Doğu‟ya bakışı 

rasyonalize ederek ve Doğu adına Batı aklını kullanma cüreti göstererek Doğu‟yu 

sessizleştirir. Bu bağlamda Doğu‟nun durumu Batı‟nın modern pozisyonu karşısında 

mahkum edilirken, söz konusu mucizevi üstünlüğün geçmişteki “uygar” örneklere de 

uyarlanması, Batılı maslahatlar doğrultusunda modern bir geleneğin görünürlük 

kazanmasına neden olmuştur. 

2.4.  Uygarlığın BaĢlangıcı Sorunu ve "Geleneğin Ġcadı" 

Doğu-Batı ayrılığı, bir modern çağ problematiğidir. Aposteriori olarak geç 

dönemde Batı modernliğinin üstünlüğü noktasında kendinden emin bir kıvam 

oluştuktan sonra teleolojik bir bugünden yarına bakışla tesis edilmiş kurgusal bir 

sürekliliğe işaret eder. 18. yy. sonlarından 19. yy. başlarına kadar Avrupalı 

düşünürler tarafından Antik Yunan‟ı Avrupa medeniyetinin beşiği olarak kodlayan 



58 

 

söylemler bütünü, Rönesans‟la başlayan Antik Yunan heyecanının modern dönemde 

uygarlığın başlangıcı olarak işaretlenmesi şeklinde ideolojik bir kurgu olarak iş 

görmüştür. Bu düzlemde geçmişten bugüne gelen kopuklukları çarpıtarak ve 

bugünden gelen sistematik referanslarla dizayn ederek geçmişi ilerleme anlatısına 

dahil eden teleolojik bakışı sorunsallaştırmalıyız. Süreksizliklerle dolu tarihsel 

geleneğin tutarlılaştırılması ve tekdüze bir kapalılığın gelişme çizgisinde 

düşünülmesi söz konusudur.
37

 

Batı felsefesinin ve biliminin evrensellik iddiasını temellendirmede Yunan 

düşüncesini refere etmesine dayanarak, bu iddiayı çürütme yolunda Yunan 

felsefesinin özüne dair değerlendirmelerde bulunmak bu çalışmanın alanına 

girmediği gibi Yunan felsefesinin “çığır açıcı” rolünü teslim etmek de çalışmanın 

kapsamı dışındadır. Fakat bu çalışmayı esas ilgilendiren, bir gösterge olarak Yunan 

mucizesinin Batı‟nın üstünlüğü bağlamında neleri örttüğü ve haklılaştırdığı 

meselesidir. Hesabı verilmemiş, hatta hesabı örtülü kılınan meselelerin, tarihsel bir 

Batı‟ya giden hakikat treni resmiyle ve Batı mucizesi gürültüsüyle suskunlaştırılması 

söz konusudur. Ötekine yönelik haksız ve yanlı/yanılgılı portrenin örttüğü zulümlere 

karşılık Batı‟yı sigâya çekerek deşifre edecek muhtemel bakışlara karşı ötekinin -

çoğunlukla Asya ve Afrika- işe yaramazlığı ve akıl-dışılığı karşıt bir ayna 

işlevselliğiyle tahkim edilmektedir. Bu şartlarda ötekinin ötekiliği tescillenirken 

doğal argümanlar yanında tarihsel ve iklimsel enstrümanlardan da 

yararlanılmaktadır. Modern bağlamda ileri olma, yeni olmaktan ayırt 

edilemediğinden yenilik cazibesinin etkisiyle eskiye müstehzi bakış söz konusudur. 

Avrupa mucizesi bağlamında Avrupa gelişmesi ve Afro-Asyatik gerilemenin 

sebepleri, siyahların neden siyah olduğu sorusu gibi doğal bir kadercilikle 

düşünülmektedir. 

                                                           

37
Antikçağ ve Avrupa arasındaki geleneksel mirasın “tümüyle” modern tarih felsefesinin bir 

kurgusu olduğu tezi, Antik Yunan‟ın felsefedeki ilham verici rolünü küçümsemek anlamına gelmediği 

gibi, Batı düşüncesinin dönüşüm evrelerinde görünen Antik Yunan etkisini de yadsımamaktadır. Fakat 

burada modern Batılı tarih felsefesinin yeniden ürettiği bağlamda tümüyle Avrupalı bir Antik Yunan 

kavrayışı ve Antik Yunan‟ın da çevre kültürlerle ilişkisel bağlamından koparılarak, buradan Avrupa 

mucizesi ile birlikte üretilen bir “Yunan mucizesi” kotarılması sorunsallaştırılmıştır.  

 



59 

 

Biz ve onlar tartışmasından önce Batılı kimliğin ve dolayısıyla felsefenin 

ötekilerle karşılaşmalar sonucunda ortaya çıktığını ve kimliklerin “bulaşıcılığını” göz 

ardı etmemek gerekir. Bu bağlamda Türkiye‟de İslam felsefesi ve Batı felsefesinin 

tamamen ayrışık pozisyonları da bir gerilime işaret eder (Direk, 2002:430-431). 

Direk‟e göre Batı felsefesi Batılı kimliğin inşasının en önemli düzeneğidir ve bu inşa, 

ötekini dışlamaya dayalı olarak kurulmuştur. Evrensel akla dayalı Batılı varoluş ve 

kurgu, postyapısal-postmodern filozoflarda bile felsefeyi öğrenmekle Batı kültürünü 

anlamayı bir tutar (Direk, 2002:434). François Hartog, Herodotos‟un Aynası adlı 

kitabında; Yunanların, Yunan olmayanları nasıl tasarladıklarına odaklanarak bir tür 

başkalık tarihi yapmayı denerken, aslında tarihçiliğin neliğini sorgulamaya 

girişmektedir (Hartog, 1997:20-21). Özgül tarihselliklerin “başkalık”lar üzerinden 

vereceği imtihan bu bağlamda önem kazanmaktadır. 

Montesquieu‟ye göre cumhuriyetçi ufkun sağladığı birleşme ve anlaşma 

sayesinde Yunanistan uygarlığın en üst sınırına yaklaşmış, Romalılar da bu sayede 

dünyaya meydan okumuşlardır. Bu meydan okumanın “dışını” oluşturan alanda 

“barbarlar” vardır. Yine bu tarihin -Avrupa- devamı olarak Hollanda ve Almanya da 

ölümsüz cumhuriyetler meydana getirmişlerdir (Montesquieu, 1963:253). 

Hegel, Yunan düşüncesini felsefenin başlangıcı olarak ve diğer Doğu 

halklarının şimdiki durumlarından ileride konumlarken, hiçbir durumun diğerinin 

benzeri olmadığını ve her halkın konumunun ayrı olduğunu, haklılığı belirlemenin 

ilk ölçütünün tarih olmadığını söyleyerek Fransızlar‟ın yaptığı gibi Yunan ve Romalı 

örneklere dayanmanın, -halkların doğasındaki farklılaşmadan ötürü- bir kısırlığa 

işaret ettiğini düşünür (Hegel, 1995:23). Yani Yunan örneğini Doğu‟ya kıyaslarken 

“kısır” bulmayan Hegel, daha yüksek ve dünya-tarihsel Germen tarihinin yanında 

Antik Yunan‟ın epeydir aşıldığını ima eder ve bu açıdan somuta, şimdiye odaklanır. 

Şimdiye odaklanmayı modern felsefenin ayırt edici vasfı olarak anladığımızda 

Hegel, modern dönemin önemli sistemci filozoflarındandır. Fakat sisteminin politik 

işlevselliği içinden geçtiği özgül tarihi felsefeleştirmesine ve dünya-tarihsel olarak 

dondurmasına, yani genelleyici bir soyutluğa işaret eder.  

Bernal, Hegel‟in “Dünya Tarihi Felsefesi Üzerine Dersler” adlı eserinin 

İngilizce çevirisine atıf yaparak Hegelci özdeşlik ve başkalığı şöyle özetlemektedir:  



60 

 

“Hegel, çağının tipik bir simasıdır ve Avrupa‟yı -“ılıman iklim kuşağı”nı- seviyor, 

İslam‟dan nefret ediyor ve Afrikalılar‟dan tiksiniyordu” (Bernal, 2016:376). 

Felsefeyi büyük ölçüde Aristotelyen -bilgi için bilgi- anlayışa göre okuyan Batı 

felsefesinin bu tavrı özellikle Hegel‟de somutlaşır ve oradan Aydınlanma 

filozoflarına kadar gider. Hegel, Hintliler‟i bir ölçüde anlayışla karşılar, fakat 

Afrikalılar‟a karşı tahammülsüzdür (Direk, 2013:18). Felsefenin Eski Yunan‟da 

başladığına dair argümanlardan biri de eski Yunan‟da demokrasinin olduğu 

iddiasıdır. Yine bu iddianın önemli savunucularından biri Hegel‟dir (Direk, 

2013:22). Burada açık bir biçimde demokrasinin felsefe için bir gösterge olduğu 

inancından ziyade Batı demokrasisi ile Antik Yunan arasında bir başka sürekliliğe 

işaret ederek -Batı‟nın felsefi/bilimsel öncülüğünü tahkim etme kaygısıyla- 18. 

yy.‟da girişilen paradigma değişikliği için bir argüman ya da “gelenek icat etme” 

durumu söz konusudur.  

18. yy.‟ın sonunda Yunanlar Mısırlılar‟dan daha duyarlı ve sanata daha 

eğilimli olmanın ötesinde, daha iyi filozoflar ve nihayet felsefenin kurucusu olarak 

görülmüşlerdir. Yunanları bilgeliğin/duyarlılığın kusursuz örneği olarak sunan bu 

yaklaşım Bernal‟e göre devrim ve süreksizlikler ortamında bir anlamda “yeniden 

düzene kazandırmanın” ve sabite/zemin sağlamanın aracı olmuştur (Bernal, 

2016:540). Tam da bu noktada Hobsbawm‟ın (1983), özellikle milliyetçilik 

bağlamında geleneklerin aslında yeni buluşlar olduğunu söylemek için kullandığı 

“icat edilmiş gelenek” kavramsalını, oldukça modern Antik Yunan geleneğine 

uyarlayabiliriz. Hobsbawm‟da bunun neredeyse birebir tasvirini buluruz: “Tanımları 

gereği geçmişle bağını koparmış devrimler ve ilerici hareketler kendilerine özgü bir 

geçmişe sahiptirler” (Hobsbawm, 2006:2). Normatif bazı ilkelerin yönlendirdiği 

hareketler, kendilerini tahkim etmek için geçmişle kurdukları bağlantıyı doğal bir 

süreklilikmişçesine şimdiye angaje ederek icat ettikleri şimdiyi bir anlamda kökensel 

bir zeminle yaratarak sistemi dirayetli kılmış olurlar. Gelenek, biraz da şimdinin 

ihtiyaçları ile geçmişe bakıştır. Bu bakış kendisini çoğu zaman ideolojik ve 

pragmatik aciliyet içinde kökensel bir arayışa girerek temellendirmektedir. Özellikle 

devrimsel ya da geleneksele karşı ortaya çıkan modern karakterli hareketlerde, 

şimdide temellendirilen “yüce” maksatlar tutunabilmek için mümkün geçmişlerden 



61 

 

en parlak, en kadim olana dayanmaya ya da kendisini yaratırken tarihsel kökeni de 

yaratmaya girişmişlerdir.  

Fransız Devrimi‟nin, Roma‟nın devamı olarak düşünülmesini modanın 

durumuna benzeten Benjamin şöyle der: “Moda hep geçmişin ormanlarında avlanıp 

güncel olanı yakalar, bir kaplan sıçrayışıyla.” (Benjamin, 2006:47). Bu bağlamda 

kendiliği devrimsel bir yenilik olarak kavrayıp, ihtiyaç halinde de tarihi 

nesneleştirme tavrı, Chakrabarty‟ye başvuracak olursak, “anakronik bir yatırım” 

olarak değerlendirilebilir (Chakrabarty, 2012:337).
38

 Antik Yunanistan‟ın anakronik 

bir çıkış olarak modern ilerleme anlatısına eklemlenmesi bu yatırımı örnekler.  

Almanya‟daki Göttingen Üniversitesi‟nin İngiltere ile bağlantılı ve tam olarak 

Avrupa-merkezci paradigmanın ikamesi için çalıştığı söylenebilecek bilimciliği, 

temelde etnik köken kaygısı ve milliyetçilikte birleşmiştir. Üniversitenin 

kurucularından olan Heumann, kendisinin kurduğu bilimsel dergide (1715) 

Mısırlılar‟ın kültürlü olmalarına rağmen felsefi olmadıklarını savunmuştur (Bernal, 

2016:287). Buna bir de Montesquieuvari iklim determinizmini eklediğinde, 

felsefenin çok sıcak ve çok soğuk coğrafyalarda -yalnızca Yunanistan, İngiltere, 

İtalya, Fransa, Almanya gibi ılıman ülkeler gerçek felsefeyi yaratabilirdi- ortaya 

çıkamayacağını bilimsel olarak iddia edebilmiştir. Bu etnik ve “bilimsel” okul için 

felsefenin Yunan‟da doğduğu tartışılmaz bir gerçeklik statüsüne erişmiştir (Bernal, 

2016:287). Üstelik felsefenin imkânlılığına dair verilen tüm örneklerin 

Aydınlanma‟nın merkez yurtları olması manidardır.  

Klasik Yunanistan'ın modern dünyayı yarattığı şeklinde özetlenebilecek tez 

(Blaut, 2015:16; Frank, 2010:29; Amin, 1993:100 ve 182;  Serdar, 2001:261-262; 

Garaudy, 2018:17; Hentcsh, 2016:33 ve 96; Said, 2016:221; Goody, 2017:44; 

Pieterse, 1997:162-163)
39

 modern dünyanın küresel ve tek geçerlilikli dünyasal 

rolüne dolaylı bir gönderme yapmaktadır. Bu noktada modern dünyanın Helenist 

                                                           
38

Chakrabarty‟ye göre sosyal bilimlerin akademik yapılanışı ve kabul standartları da bütünüyle 

Avrupa düşüncesini merkezileştirmeye yarar. Bu düşünce Antik Yunan‟ın modern kavranışına kadar 

takip edilebilir (Chakrabarty, 2012:38-39). 

39
 Söz konusu yazarlar bu tezi sorunsallaştırarak işlerler.  



62 

 

paradigmayı ve Yunan mucizesini, modernliği pekiştirmek ve "gelenekler icat 

etmek" için yarattığını/icat ettiğini söylemek daha geçerli bir tespit olur. Avrupa 

mucizesini ortaya koymak için Antikçağ‟ın özgül tarihsel süreci -üstelik 

bağlamından ve diğer coğrafyalarla etkileşimli ilişkisinden koparılarak- evrensel 

model belirlemede ve Avrupa özgüllüğünün küreselleştirilmesinde geriye dönük 

basamak taşlarından biri olmuştur. Antik Yunan‟ın Avrupa‟nın ilerlemeci 

sıçramasında araçsal bir işlev gördüğü ve anakronik şekilde modernlik bağlamına 

taşınması söz konusudur. 

Diyalektiğin mimarları Hegel ve Marx‟ın da Avrupalı teleolojik anlatıya dahil 

olmasından dolayı, diyebiliriz ki, her filozofun kendi çağının tipik üyesi olmasının 

ötesinde, algılarının, dönemin sömürgeci/ırkçı tutumlarıyla belirlendiği düşünülürse,  

filozoflardaki ırkçı bakışları genel-geçere maruz kalma olarak değil, genel-geçere 

bilinçli çarpıtma ile katkı sağlama olarak değerlendirebiliriz. Bu açıdan Avrupa-

merkezciliği büyük ölçüde problematik kılan, yalnızca politik hataları değildir; 

Avrupamerkezciliği tarihsel olgularla örtüşmeyen tutumundan dolayı da mahkum 

etmek gerekmektedir (Hobson, 2015:33). Diyebiliriz ki Avrupa-merkezcilik ötekileri 

haksız biçimde dışarda bıraktığı için değil; tarihi verileri saptırarak her veriyi kendi 

lehine çevirdiği ve ilerlemesini sistematik çarpıtmalarla desteklediği için de 

sorgulanmayı hak etmektedir. 

Modern ilerlemeci tarih zincirine geleneksel ilinek olarak eklenmiş-icat 

edilmiş klasik Antikçağ, anakronik bir hatadır ve haklılaştırma mantığının bir parçası 

olarak işler. İlerlemenin geçmişe döndürülmesi ve gelenekler icat ederek 

hükümranlığını sağlamlaştırması amaçlanmaktadır. Antikçağ‟ın yeniden yazılması ve 

modern tarihe modern tarzda eklemlenmesi söz konusudur. Bu teze göre demokrasi 

ilk olarak Batı'nın temelleri olarak görülen Antik Yunan'da ortaya çıktığı gibi temel 

bilimler de -matematik, felsefe, tarih, coğrafya-, sınıflı toplum da; modern devlet, 

kapitalizm ve Sanayi Devrimi de Avrupalı kökenlerini Greko-romen dünyada 

bulmuştur. Söz konusu mal etme -hırsızlığa varan genelleme- ve ilerleme anlatısı 

mitsel bir aura kurarak "Büyük Avrupa" hikayesini doğallaştırır. 



63 

 

2.3.5. Batılı Entelektüalizmin Barikatı: Tarihin Sonu Ġddiası 

Modern dünya tarihi, yayılmacılık tarihi olmuştur ve ilerlemenin, 

medeniyetin ve kalkınmanın arkasındaki önemli dinamiklerden biri de söz konusu 

yayılmacı stratejidir. Evrensel değerlerle harmanlanan çıkarlar ve doğal hukukla 

haklılaştırılan Avrupa ilerlemesinin gelişme hakkı böylece teminat altına 

alınmaktadır.  Wallerstein‟a göre, entelektüel haklılaştırma ile toplumsal pratikler 

arasında ciddi bir yarılma söz konusudur (Wallerstein, 2010:13). Tarihe yönelik onun 

sonunu ilan eden ya da bunun artık böyle süreceğini ima eden teleolojik modern 

gurur
40

, failliğin geçmişi, modern anlamda şimdinin de geleceği belirlediği şeklinde 

evrensel genelgeçerlik iddiasından kaynaklanır. 

Davutoğlu, Medeniyetlerin Ben-İdraki adlı makalesinde Toynbee‟nin A Study 

of History adlı çalışmasına atıfla, insanlık tarihini Batı tarihi olarak anlayan ve 

diğerlerini onunla bütünselleştiren ya da tarih dışında düşünen -dünya tarihsel- 

anlayışın Toybee‟nin tasnifiyle üç temellendirmeye dayandığını söyler: “ben-

merkezci yanılsama, değişmeyen Doğu yanılsaması ve düz bir çizgi üzerinde 

seyreden ilerleme yanılsaması.” (Davutoğlu, 2015:22). Söz konusu alternatifsizlik 

yanılsaması konusunda Badiou da, Arap dünyasındaki ayaklanmalar için, orada 

amaçlanan şeyin bir tür "Batı arzusu” -Batılı standartlarda yararlanılan şartlardan 

yararlanma arzusu- olduğu şeklindeki Batılı basitleştirme mantığını eleştirir (Badiou, 

2011:83). Bu söylem, her türlü özgürleşme ihtimalini Batılı özgürlük ve refah 

anlayışına sıkıştıran mantığın sonucudur. Buna göre teleolojik anlamda dünyanın 

özlenen tüm evrimsel süreci bir Batı‟ya gidiş olarak özetlenebilir. Varılacak "tarihin 

sonu" oradadır. Tarihin sonu hem evrensel bir geçerlilik iddiasındadır, hem de 

                                                           
40

Rönesans ve sonrasında toplumu yöneten özel yasalar olduğunu öne sürmek (Amin, 1993:10) etik 

değerler sorununu dini olmaktan çok toplumsal mantığa göre tanımlamak anlamına gelmektedir. –

Toplumsal mantık da tıpkı doğa gibi yasaya dayalı düşünüldüğü için- Aydınlanma ve burjuvazi, 

döneme ve düşüncelerine “tarihin sonu”nu getirecek “doğal” yaklaşım öneriyordu. Bu doğallık 

insanın arızi olmadığı düşünülen özelliklerine göre belirlenecekti: Egoizm, rahatlık ihtiyacı, iktidar ve 

özgürlük (Amin, 1993:11). 



64 

 

gelecekle ilgili tüm imkanları reddeden bir nihilizmle maluldür. Bu nihilizmin de 

kendi evrenselci yok oluşunu geciktirmek için araçsal olduğu söylenebilir.
41

 

Batı karşısında yenilginin salt ekonomik, askeri ve siyasi olmadığını 

hatırlatan İslamoğlu, Batı‟nın kavram dünyası tarafından içerilme yenilgisine temas 

eder. Söz konusu Batılı kavram dünyası Avrupa'nın ekonomik konumunu 

tanımlayarak bu egemenliği meşrulaştırmaya dayalı bir söylem inşa eder. Bunun 

kökenlerinin Hegel'e uzandığını hatırlatan İslamoğlu, Avrupa/Avrupa-dışına dayalı 

bu ikilemin liberal demokrat Batı‟nın akılcı kapitalizmi ile Doğu‟nun iktisadi 

durağanlığına, despotik ve dogmatik akıldışılığı söylemine dayandığını söyler. Bu 

antagonizmatik mantık, Avrupa ve Avrupa-dışı tarih yazımında devamlı diri 

tutulmaktadır (İslamoğlu, 1997:10). Bu bağlamda akla, Descartes‟çı Cogito‟da 

nesnenin zıddı olarak öznenin yaratılmasına dayalı Kartezyen mantık gelmektedir. 

Heidegger ve Nietzsche‟nin hümanizm eleştirisinin altında da varlığın benlik-

bilincine, Cassirer‟in dediği gibi tözden fonksiyona indirgenmesine tepki vardır 

(Vattimo, 1999:95). 

Avrupa‟nın küresel imparatorluğunda farklı evrensel projelerin birleşme 

noktası liberal modernliğe duyulan özlemdir (Asad, 2007:78). Asad‟ın bıraktığı 

bağlamda İslamoğlu, liberal demokratik gelişmelerden yoksun olarak resmedilen 

Doğu tarihinin, Avrupa‟nın biricikliğinin arka alanını oluşturduğunu söyler. Doğu‟da 

tanımlanan yokluklar alanının genişliği, Batı‟daki benzersizlik ve ilerlemeyi açığa 

çıkarmaktadır (İslamoğlu, 1997:13). Tarihçi elbette ki içinde yaşadığı güç 

ilişkilerinden bağımsız değildir; fakat içinde bulunduğu koşulları siyasi ve ideolojik 

kaygılarından kurtularak değerlendirebilir (İslamoğlu, 1997:14). 

Marx‟ın sınıf mücadelesi, Weber‟in akılcılaşma eksenli düşünceleri ile 

aralarındaki siyasi ve ekonomik farklılaşmalara rağmen, Batı toplumunun dünyadaki 

modern konumuna gelince ortak kaygılara ve bir açıdan uzlaşmaya
42

 dönüşmektedir 

                                                           
41

Badıou, ironik bir tersine çevirmeyle Fukuyama‟nın tarihin sonu iddiasına katılır, bunu, "öleceğini 

bilen bir modern dünya"nın bir anlamda son deklaresi olarak görür (Badiou, 2011:30). 

42
Modernlik ve kapitalizm, bir imkan olarak değil, zorunlu hatta vakumlayıcı bir süreç olarak 

düşünülmektedir.  



65 

 

(Sunar, 2012:251). Modern kapitalizmi Avrupa için bir tür nedensel zorunluluk 

olarak sunan -bu doğrultuda Doğu‟nun da ekonomik geri kalmışlığını “bilimsel” 

açıdan kaderci bir mahkumiyet durumuyla özdeşleştiren- Weber‟de de önemli ölçüde 

Avrupa-merkezci/oryantalist yaklaşım takip edilebilir. Buna göre Batı, liberal ve 

rasyonel bir yasa ile kutsanmışken, tüm bu yasallığın Doğu‟da aynı orandaki yokluğu 

dikkat çekicidir (Hobson, 2015:30). Marx ve Weber arasındaki radikal karşıt 

perspektifler, ikisini de aynı oryantalist havuzda birleştirmiştir (Hobson, 2015:32). 

Belli bir güce ulaşmış medeniyetlerin, ötekileri tarih dışına ittikleri vakıasına 

değinen Davutoğlu, yine de Huntington‟ın tezinin -yüzeyselliğine rağmen- 

medeniyetlerin canlanmakta olduğu gerçeğini gösterdiğini savunur. Fakat bu 

savunmayı çatışma zemini oluşturması bakımından değil, bunun, insanlığın ortak 

birikimine ve diyaloğa dönüşmesi üzerinden okur (Davutoğlu, 2002:35). Kısaca 

Davutoğlu, farklı medeniyetlerin varlığının olumsuz ve çatışmacı bir zeminde 

düşünülse de diyaloğun, olumsallığı içkin bir çeşitliliğe işaret ettiğini söyler. Çünkü 

sömürgecilik çağında, ötekini ölü ya da durgun ve hareketsiz varsayan kolonyal 

düşünce, çatışmacı ve düşmanca olsa da varoluşsal anlamda bir kabul sürecine girmiş 

olmaktadır. Tarihin sonu tezi ise görece sükuna erilmiş bir döneme ve Batı 

medeniyetinin hakimiyetine dayalı yeniden tekçi bir barış ortamına işaret eder gibi 

gözükse de aslında bu kez homojenlik bağlamında yeniden çatışmacı bir tavır söz 

konusudur.
43

 

                                                                                                                                                                     
 

 

43
İstikrarlı ve geçerli bir liberal demokrasinin insanlığın gelişim çizgisinin son aşaması olduğu ve 

düzeltmeye ihtiyacı olmadığı şeklinde "tarihin sonu" iddiasındaki Fukuyama; Hegel ve Marx'ın da 

gelişmeci düşüncelerine rağmen tarihe amaçsal bir -en iyi- son biçtiklerini ifade eder. Bu bağlamda 

kendisini büyük ölçüde Hegel‟in liberal devlet ideali geleneğine yakın görür (Fukuyama, 1992:9-10). 

20. yy Hegel yorumcusu Kojeve de "evrensel ve homojen devlet" dediği liberal demokrasi ile efendi 

uşak meselesinin çözülüp yerine eşit kabul görme durumunun geçirilmesi ile tarihin sonu tezine 

katılır. Ona göre insanın kabul görmesi bağlamında "tam bir tatmin" söz konusudur (Fukuyama, 

1992:21). Fukuyama‟ya göre Fransız ve Amerikan devrimleriyle Hegel‟in "tarihin sonu" ideası 

gerçekleşmiştir (Fukuyama, 1992:17). Liberal demokrasi, Hegelyen kabul görme mücadelesiyle 

ilişkilendirilse de; başka sistem arayışlarına ve "kabul görme biçimleri"ne engel teşkil eder. Bu 

bağlamda liberal demokrasiyi "tarihin sonu" ilan etmek totaliter bir ihtimal içerir.Tarihe son biçen 

anlayışlarda bu anlamda başkalıkları ve farklı idealleri susturmaya yarayan bir aceleci karar söz 

konusudur. Böylece "başka" özgürleşme arayışları liberal demokrasinin "son" barikatıyla yüzleşirken 

ortaya çıkacak "çatışma" halleri de demokratik iyi niyetin üzerinde durulmaya değmez özgürlük 

zayiatları olarak değerlendirilebilir.   



66 

 

Davutoğlu‟ya göre baba Bush'un Irak‟a saldırdığı dönemde “tarihin sonu” 

tezinin barış ve demokrasiye göndermeyle meşruiyet aracı olarak kullanılması söz 

konusudur. 1993 yılında Bosna‟da Fukuyama‟nın tarihin sonu diye işaret ettiği tüm 

değerlerin çiğnenmesi de tezin inandırıcılığını ortaya koymaktadır (Davutoğlu, 

2002:37). Liberal demokratik değerler, başkalıklar söz konusu olduğunda ideolojik 

manipülasyon olarak kullanılabilmektedir. 

İslamoğlu, çelişkili ve karmaşık süreçlerden oluşan karşılaştırmalı tarihin 

karşıt-mutlak başarı ve başarısızlık kalıplarının önceden karar verilmiş sonuçları 

yerine ortaklaşan tarihsel süreçlerle ortak problemlere odaklanmak gerektiğini 

savunur. Ona göre tarihsel süreçler başarı ya da başarısızlık şeklinde kategorik 

alanlar yerine imkan ve olasılıkları da içine alan çelişkili dinamiklerden beslenir. 

İmkan ve olasılıklar da tarihsel sürecin parçalarıdır (İslamoğlu, 1997:22). 

Tarihin sonu bağlamında ötekilere biçilen ikincil rolle, Avrupa kendisini 

evrenselci bir zeminde kavrarken dışlama söylemleri müdahaleyi kolaylaştırmak için 

yayılmacı içermeye dayalı çarpık bir bütünselleştirmeye dönüşmüştür. Bu bağlamda 

“evrenselliği gerçekleştirmek" olarak belirlenebilecek Aydınlanma‟nın kapsayıcı rolü 

ve bu kapsayıcılığın müdahaleci yönü sorunsal olarak karşımıza çıkar. Üstelik söz 

konusu tedahül sürecinin, etik ve hukuki haklılaştırmalarla geçerli kılınması temel 

sorunsal olarak görünmektedir.  

2.6. Sömürgeciliğin HaklılaĢtırılması Bağlamında Doğu'yu Ġhya Görevi: Batılı 

Bilginin EvrenselleĢtirilmesi 

Sömürgecilik noktasında bilimsel rolüyle beyaz adam, "..iyiliği yüzünden 

aşağı türleri tahrip etmez, onları eğitir; yeter ki „insanlık dışı‟ olmasınlar -Buşmalar 

ya da isim vermeye bile değmeyen Aborijinler gibi-, aksi halde yok edilirler.” 

Emperyalizme olan inancın sarsılmazlığında bu bilimsel ve eğitsel tavır vardır. 

Emperyalizm de akla ve ilerlemeye hizmet etmektedir (Ferro, 2017:52). Toplumların 

ilerlemesinin kaçınılmazlığına inanç, emperyalist müdahaleyi meşrulaştırma 

stratejilerinden biri haline gelmiştir. Avrupa‟daki kesintisiz ilerlemeci hamleler ve 

                                                                                                                                                                     
 



67 

 

teklemeyen bir akıl kaynak olarak gösterilirken ilerlemenin birtakım nedenlerinin 

gözden kaçırılması bir yana, akılcılığa karşı batıl inançlar klişesi, tam olarak 

Aydınlanmacı tavra işaret eder. Ayrıca başka olanın şimdiye dair dinamik bir modeli 

icra edebileceği göz ardı edilip durgunluk olarak işaretlenirken, diğer bir sorun da 

modernleşme zorunluluğunun etik bir ihtiyaç olarak belirlenmesidir. 

Modernliği, yalnızca kapitalist yüksek Avrupa geleneğinin -Grek/Roma 

dünyasının süreği olarak- başarabildiği tezi de, modernliği etik açıdan tarihsel bir 

zorunluluk haline getirirken, ilerlemenin zıddı olarak durağan dışarısı modeli, 

müdahaleyi haklılaştırma manivelası olarak iş görmüştür (Wallerstein, 2010:44-45). 

Fakat dünyanın iki kültürlü hale geldiği modern epistemik yarılmada evrenselcilik, 

doğa bilimcilerinin alanı haline gelirken, ahlaki eleştirileri öznelleştirerek 

muktedirleri ahlaki hedef olmaktan kurtarmaya yaramıştır (Wallerstein, 2010:90). 

Hobson‟a göre Aydınlanma şizofreniktir; en büyük çelişkisi de Doğu‟ya ait 

düşünceleri içselleştirdikten sonra; Doğu‟ya yüklenen medeniyet-dışılık üzerinden 

bir “medeniyet misyonu” kotarması ve bilgiyi hegemonik araca dönüştürmüş 

olmasıdır (Hobson, 2015:223). Sömürgeciliğin haklılaştırılması olarak Doğu‟yu ihya 

görevi, Avrupa Aydınlanması‟nı yayma arzusu (Hentsch, 2016:187) olarak lanse 

edilir ve bunun yayılmacılığa hizmet etmesi söz konusudur. Kendilerini temsil 

yeteneğinden yoksun olarak işaretlenen Doğu algısı/ilgisi, (Said, 2016:307) 

karşılığında dünya imparatorluğunun vaat edildiği bir yükü -beyaz adamın yükü-
44

 

ifade eder (Latouche, 1993:41-42). Kenan Malik, The Meaning of Race adlı eserinde, 

“beyaz adamın ahlaki yükü”nün ardında zar zor gizlenen bir ırk temasından söz eder 

                                                           

44 “Beyaz adamın yükü”, sömürgeci şair Rudyard Kipling‟in 1899‟da yazdığı, zamanla Avrupa‟nın 

müdahaleci yönünü etik bir gereklilik olarak yansıtmak için kullanılan şiirin adı. Bu ifade, “yarı 

şeytan yarı çocuk” halklara medeniyet götürme misyonunu ifade etmek için imgesel yükü ağır ve 

geniş bir literatürü imleyen metaforik bir kullanıma dönüşmüştür. Sömürgecilik Tarihi kitabının yazarı 

Ferro‟ya göre "beyaz adamın omzunda taşıdığı yük" dünyayı uygarlaştırmaktır ve İngilizler ya da 

uygarlığın evrensel temsilcileri Fransızlar bunu gösteriyorlardı. Bu anlamda uygarlık ve ırkçılık 

arasındaki göbek bağı hatırlanmalıdır. Örneğin İngilizler "mesafeyi koruyarak" ötekini eğitme 

misyonunu üstlenirken, Fransızlar yerlilere çocuk muamelesi yapmaktadırlar (Ferro, 2017:50). Daha 

çok Fransızlar‟la özdeşleşen medenileştirme programı, Young‟a göre tüm Avrupalı sömürgeci 

devletler tarafından paylaşılmıştır (Young, 2016:118).  

 



68 

 

(Malik, 1996:37). Denetim altında tutma ve müdahalecilik, edilgenlikten modern 

yaşama döndürme tavrı ile birleşir. Fakat sonrasında bu harekete bir biçim dayatma, 

özgürlükten anlamayan ve Batılı müdahaleyi kurtuluş ipi olarak alımlayan/olumlayan 

Şark'ın kendi geleceğini tayin hakkını bir yetkenin gereği olarak iptal etme hakkını 

kendinde görmesi yadırganması gereken bir tutumdur. Bu bağlamdaAydınlanma ve 

özgürleşme idealini, aydınlık ve özgürlük taşıma misyonundan ayırmamız gerekir. 

Özgürleştirme ve medenileştirme misyonu, özgürlük ve aydınlanma ihtimalini 

baltalamaktadır; çünkü başkalığa erişkin olmayan bir çocuksuluk atfederek kendi 

hakim konumunu pekiştirmektedir. Bu hikayede Doğu, Batı aydınlanmacılığı 

açısından bir sorumluluk, bir ilerleme endişesi olarak sunulur. Aceleci bir endişeden 

söz edilebilir, fakat bu endişe haklılaştırma örneklerinin kanıtladığı gibi, kendi 

rolünü tamamlamaya dönük bir endişeye tekabül eder. Doğu‟nun, Batılı bakıştaki 

tasvirinde kaybettiği yapısal meşruiyet, Batı‟ya sömürgeci müdahale meşruiyetini 

verecektir. Merak ve Doğu‟yu ihya etme, dönüştürme isteği, egemen olma ve 

sömürge gücünü örtmek için manivela olarak kullanılmıştır. Üstelik, Avrupa 

uygarlığı ve aydınlık, taşınabilir bir tekniğe indirgenmiş olmaktadır. Ötekini önce 

küçümseyip düşkün kıldıktan sonra aydınlık ve medeniyet taşıma iddiası ise 

paradoks barındırır.  

Avrupa‟nın müdahale etme stratejilerini değerlendiren Wallerstein, "kimin, ne 

zaman ve nasıl müdahale etmeye hakkı vardır?" diye sorarak mevcut gerekçeleri 

sorunsallaştırır.
45

 Bu sorunsallaştırmada Wallerstein, İspanyol hükümetinin Amerika 

kıtasında yerlilere yönelik müdahaleyi tartışan Sepulveda ve Las Casas
46

 arasındaki 

münazaraya -16. yüzyıl- gönderme yapar. Sepulveda, "Yerlilere Karşı Savaşın Haklı 

Nedenlerine Dair" kitabıyla İspanyol Hükümeti‟nin politikalarını savunur ve Aristo, 

Augustinus ve Aziz Thomas Aquinas‟a gönderme yaparak dört ayrı argüman ortaya 

                                                           
45

Yazara göre, avantaj ve ayrıcalıkları sürdürmek için meşrulaştırma yoluna giden modern dünya-

sistem, sırasıyla şu meşrulaştırma yöntemlerini kullanmıştır: evrensel değerlerle barbarlara müdahale, 

özcü tikelci bir tasavvurla şekillenen Şarkiyatçılık ve son olarak bilimsel evrenselcilik (Wallerstein, 

2010:82). 

46
Postkolonyalizm adlı eserinde Young, sömürgeciliğe karşı 16. yüzyıldan gelen insancıl itiraz 

bağlamında Las Casas‟ın yazılarının, 18. yüzyıla kadar, -hatta özellikle Fransa‟da evrensel insan 

haklarının gelişiminden 20. yüzyıl Latin Amerika Kurtuluş teolojisine kadar-, sömürgeci yönetime 

karşı en etkili itiraz olduğunu söyler (Young, 2016:101). 



69 

 

atar. İlk iddiaya göre yerliler eğitimsiz ve barbar, ahlaki kusurlarla dolu 

olduklarından yönetilmeleri gereklidir. İkinci iddiaya göre ise ilahi ve doğal hukuka 

karşı lekelenmiş olduklarından -putperestlik ve insan kurban etme gibi kafirce 

suçlardan dolayı- müdahale gerekli hale gelir. Bu lekelenmişlik nedeniyle İspanyol 

Hükümeti‟nin müdahale hakkının teşvik edilmesi üçüncü iddiayı teşkil eder. 

Dördüncüsü ise Hıristiyan dininin yayılması şeklinde dini saiklerden kaynaklanır. 

Kısaca, ötekilerin barbarlığı, evrensel değerlere zıt uygulamaları sebebiyle, zalim 

ötekilerin içindeki masumları kurtarmakla, dini olsun seküler olsun evrensel 

değerlerin yayılmasını olanaklı kılacaktır (Wallerstein, 2010:17-18). Wallerstein, 16. 

yy.‟da gerçekleşen bu münazaraya ayrıntılı değinmesini, 19. yy.‟da da savunulan 

Avrupalı güçlerin sömürge mantığını işletmesini medenileştirme misyonu ile 

haklılaştıran geleneğin izini sürmek amacıyla örneklediğini söyler (Wallerstein, 

2010:23). Medenileştirme misyonunun dili gitgide seküler bir şema kazanmış, "insan 

hakları" ve demokrasiye doğru bir kayma gerçekleşmiştir (Wallerstein, 2010:25). 

İşkence, köleleştirme ve savaş en yüksek ekonomik amaçlara matuftur. Doğal hukuk 

ve etik ile haklılaştırma da, hakkın ötesinde müdahaleyi doğallaştırmayı 

kolaylaştıracak bir imaya sahiptir.  

İnsanlığın medeni ve barbar halklar olarak bölünmesi sömürgeciliğe gerekçe 

sağlamakla birlikte ilerlemenin belirgin ve başat temsilcisi olarak Avrupa açısından 

bu dikotomik model, demokrasiyi dayatma ve medenileştirme misyonuyla 

müdahaleciliği haklılaştırır. Evrensel tarihin Batılı modeli, -bu bağlamda 

medenileştirilmesi gereken bir alan varsaydığı için- kültürel ırkçılıkla maluldür 

(Morss, 2012:130).  

Olmayan Avrupa Düşüncesi Üzerine adlı yazısında Aktar, Avrupa‟nın 

dinamik ve devinimsel, “tarihi coğrafyaya uyarlamak” hedefine yönelik bir kavram 

olduğunu söyler. Bu dinamizm bağlamında Avrupa‟nın -tanımsal- sınırları daima 

yeniden çizilmektedir. Bir bağlama göre Avrupa, -iç istikrar projesi olarak- bir “barış 

projesi”ni gerçekleştirme yönüyle karşımıza çıkmaktadır (Aktar, 2002:269). Barış 

projesi olarak Avrupa, aynı zamanda daima ilerlemeye ve sınırın diğer yakasında da 

söz sahibi olma iddiasına dayalı bir yüce gönüllülüğü de ifade etmektedir.  



70 

 

Uygarlık taşıyıcılığının ortak bir Avrupalılar yakınlaşması ve bilinci 

oluşturduğunu Ferro şöyle açımlamaktadır:  

Fransızları, İngilizleri ve diğer sömürgecileri birbirlerine yaklaştıran ve onlarda Avrupa'ya 

aidiyet bilincini yaratan şey, kendilerinin bilimin ve tekniğin ete bürünmüş hali olduklarına 

dair inançlarıydı. Egemenlikleri altına aldıkları toplumlar bu bilgiyle ilerleyeceklerdi (Ferro, 

2017:50).  

Bu doğrultuda Balibar, Avrupa‟nın, dışındakilere yönelik medeni hamilik 

rolünün ortak Avrupalılığı büyük ölçüde belirlediğini düşünür: "Bu tasvir- „beyaz 

adamın omuzlarındaki görev‟- modern bir uluslar üstü Avrupalı ya da Batılı kimliği 

kavramının oluşturulmasına katkıda bulundu." (Balibar, 1993:57). Bu bağlamda hem 

homojen hem de farklılaşan taraflarıyla “Avrupalılık” ve “Avrupa düşüncesi”ni 

incelemek gerekmektedir.  

2.7. Ortak Avrupa DüĢüncesi ya da “Fark” Olarak Avrupa: Homojen Bir Batı 

Algısının Handikapları 

Yeniçağ öncesinde başlayan paradigmal kaymalarla bilimsel devrimler ve 

Aydınlanma‟nın yükselen değerleri -akıl, ilerleme- ve özellikle de Yeniçağ‟da 

Aydınlanma arayışıyla birlikte yürüyen sömürgeciliğin yeni biçimlerinin, ortak bir 

siyasal ve kültürel Avrupalı bilince alan açtığı söylenebilir. Yeniçağ‟da Avrupa‟nın 

açtığı yoldaki gelişmeler ve Avrupalı kültürel ve siyasal kendilik bilincinin 

Batımerkezciliği, sömürgecilik bağlamında Avrupamerkezci bir genişlemeye ve 

sömürgeci bilinçdışı süreçlere alan açmıştır.  

Cesaire, Avrupa ya da Batı medeniyeti, burjuvazi egemenliğinde kurulduğu 

için Avrupa‟dan kaynaklanan problematiklerden dolayı Avrupa‟yı müdafaa etmenin 

imkansız olduğunu söyler (Cesaire, 2015:83). Ayrıca ona göre Avrupa tecrübesinin 

eleştirisi, “Avrupa düşmanı” manipülasyonuyla devre dışı bırakılmaktadır (Cesaire, 

2015:97). Öznenin ötekine olan bağımlılığı ve ötekiyle hegemonik olmayan bir ilişki 

geliştirmesinin gerekliliği, Avrupa olgusu göz önünde bulundurulduğunda öteki 

imajının kendilik-öznelik imajını nasıl belirlediğini açığa çıkarır. Postyapısal 

çalışmaları ile öne çıkan Yeğenoğlu, Sömürgeci Fantaziler kitabında,Batılı özne söz 

konusu olduğunda metafizik ve özsel yanlış anlamaları gidermek için, söz konusu 

özneliklerin kendi içinde farklılaşmalar ve çeşitlilik içeren yapısını görmek 



71 

 

gerektiğini hatırlatsa da, buna rağmen “Batılı özne" nosyonunu meşru kılacak 

sebeplerin olduğundan söz eder (Yeğenoğlu, 2003:11). Aydınlanma'nın özne ve 

birey nosyonlarının Batılı bağlamı ve bunların hayali niteliği söz konusu kullanım 

hakkını -fakat özcüleştirmeden ve heterojen farkları göz önüne alarak- geçerli 

kılmaktadır.  

Özneye evrensellik bahşetmeye yarayan özerklik konumu, tarihsel kurulum 

süreçlerini tespit etmek açısından ötekiyle birlikte düşünülmelidir. Yoksunluk olarak 

işaretlenen alanın boş bıraktığı yere nötrü ve nesnel olanı temsil eden normatif özne 

yerleşir. Hegelci mantığın işlettiği diyalektik süreç de özneyi ötekinin dolayımlı ve 

radikal karşıtı olarak ele alır ve farkın inkarı, aynı zamanda soyut özneyi yaratandır 

(Yeğenoğlu, 2003:15). 

Yeğenoğlu, Avrupa Kimliğinin İdeolojik Arkaplanı yazısında, tarihe, “aynılık 

içinde farkı içeren” süreçler olarak bakmamızı önerir. Fakat oryantalizm çalışmaları 

bağlamında oryantalizmin Avrupa için kurucu role sahip olduğunu kabul ettiğimiz 

zaman, Avrupa-içi evrimsel tarihi sürece rağmen Yeğenoğlu, birtakım sabiteler 

belirlememizin mümkün olduğunu belirtir (Yeğenoğlu, 2014:57-58).  Bu durumda 

sabit ve özsel bir Avrupa fikri değil, Avrupa‟yı kuran süreçlerdeki sabit kalmış 

benzer söylemsel öğeleri açığa çıkarmak gerekir. Avrupa‟nın bazı kimlikleri „kurucu 

dışarısı‟ olarak belirledikten sonra kendilik bilincini bu zıtlık üzerine tesis etmesi, 

Avrupa hakkında -aynı hataya düşmeden- tarihsel bazı kimliksel sabiteleri 

yorumlamayı gerektirir.
47

 

  Ulustan, hayal edilmiş bir topluluk olarak söz eden Benedict Anderson 

(Anderson, 2009:20), ırkçılığın kökenlerinin ulusal değil, sınıfsal ideolojilerle 

aristokratik temeller, mavi ve beyaz kan gibi kutsal dayanaklardan kaynaklandığını 

söyler (Anderson, 2009:167). Bu da milliyetçiliğin gerekçesini kendisinde içkin 

                                                           
47

Avrupa‟nın bir kurgu olduğu söylemi, 20. yüzyılın Avrupa değerlendirmelerinde önemli bir yer 

tutmaktayken, Avrupa Birliği‟nin kuruluşu da 20. yüzyılın sonlarına rastlar. Yine de 20. yüzyıl, teorik 

düzeyde Avrupa fikrinin önemli ölçüde çözüldüğü, hiç değilse Avrupamerkezciliğin karşısında 

çeşitlilik gösteren önemli bir literatürün oluştuğu bir dönemdir. Çırakman‟a göre Avrupamerkezcilik, 

tarihi dönemlere göre karmaşık bir değişkenlik gösterdiği için tanımı zor olsa da bazı sabitelerden yola 

çıkarak Avrupa‟nın neliği problemi tanımsal karşılık bulmuştur. Yaygın tanıma göre Yunan-Roma 

mirası ve Hıristiyanlık etkisi yanında Avrupa‟ya modern dönemde üstünlük sağlayan Sanayi Devrimi 

etkisi, Avrupalı özgüllüğü oluşturan temel etkenlerdir (Çırakman, 2001:28-29). Fakat çalışmamız 

bağlamında Avrupalı modern şekillenişin kimi ideolojik izdüşümleri değerlendirilmiştir.  



72 

 

çıkarlarda aramak gerektiğini haklı çıkarır. Bu bağlamda milliyetçilik ve bununla 

ilintili ırkçılık; büyük ölçüde ekonomik, kültürel ve siyasal ayrıcalıkları imler. 

Ayrıcalıkları korumaya dönük çıkar savaşlarını çözümlemek önem taşır. Anderson'a 

göre gerçeklik ve hayal düzlemindeki tarihsel süreçleri anlamadıkça böylesi savaşları 

önlemek ve sınırlandırmak mümkün olmayacaktır (Anderson, 2009:181). 

Anderson‟ın, ulusçuluğun cemaat olarak hayal edildiği düşüncesinden yola çıkarsak, 

Avrupa‟nın icadını da hayal edilmekle birlikte maddi temellerle 

gerçekleştirilmiş/inşa edilmiş ve belli düzlemlerde ortaklaşan bir cemaat mantığı ile 

düşünebiliriz. Avrupa‟daki iç mücadeleler ve çekişmelere rağmen yatay ve sömürü 

ilişkileri noktasında ortaklaşan bir dışarısı algısı vardır; bu da topluluğun benzerliğini 

artırır. Dışarısı içerinin merkezlenmesinde önemli ölçüde inşa edici bir rol almıştır. 

Arendt de ırk düşüncesinin emperyalizmle bağını açık seçik kılarak Avrupa 

halklarının, yeni bir ortak ulusal bünye kurma hazırlığı ve süreci olarak ırk 

düşüncesine dikkat çekmektedir (Arendt, 2016:74). Bu tespitte ırk düşüncesindeki 

ortak Avrupalılık ve bu ortaklığın hangi çıkarlara hizmet ettiği açıkça imlenir. Irk ve 

milliyetçilik arasındaki tarihi geçişkenliği -Fransız Devrimi- ve farklılıklarına 

rağmen kavramsal kafa karışıklığını hatırlayacak olursak, modern millet ve onu 

ilgilendiren tüm bağlantılı temaların karakteristiği, Hobsbawm'a göre modernliğidir 

(Hobsbawm, 1993:29). Modernliğin Avrupalı menşei de ulus ve ırkın hayal ve 

gerçek arasında bir düzlemde, “orada” ortaya çıkışıyla Avrupa ortaklığını 

artırmaktadır.Amerika‟nın keşif serüveninden Hindistan‟ın sömürgeleştirilmesine 

kadar, diğerlerini daima tarih-dışı kılan ve süreklilikler taşıyan ortak stratejiler, ortak 

Avrupalı tavrı örneklemektedir. 

Said‟in, oryantalizmi, Avrupa‟nın sadece coğrafi-bölgesel bir belirlemesi 

değil, kültürel süreçlerde teşekkül eden evrenselleştirici bir yapı olarak tanımlaması 

söz konusu kültürel birlik hakkında önemli ipuçları verir. Kültürel değerlerde ortaya 

çıkan tanzim edici ve bütünleştirici bir Avrupa fikri söz konusudur. Bütünleştirici ve 

evrenselleştirici bir yapısal bütünün dışlamayı beraberinde getirmesi anlaşılırdır. Bu 

doğrultuda birlik beraberlik söylemi daima sınır düşüncesiyle birlikte ele alınmalı. 

Sınır belirleme ve ötekileştirmeyi ise çoğunlukla aynılaştırma pratiği izlemektedir. 

Avrupa‟nın medenileştirme misyonunu dışlama süreçlerini takip eden 



73 

 

evrenselleştirici asimilasyonla birlikte düşünmek gerekir. Asimilasyon ve 

entegrasyonun bir aradalığı söz konusudur.  

Cardini‟ye göre Avrupa‟yı birleştiren unsurlardan biri sömürgecilik ise diğeri 

Hıristiyanlık‟tır. Modern Avrupa‟nın seküler sürece girmesi ve Hıristiyanlık‟tan 

farklılaşması ile -Hıristiyanlık/Avrupa bütününün İslam karşıtlığı Avrupalı 

bilinçdışında hala sürse de-, Yeğenoğlu‟ya göre dini ikamelerin yerini seküler 

ikameler almıştır. Bu kez Avrupa‟ya cemaat hissini veren şeyin, Aydınlanma projesi 

olduğu söylenebilir (Yeğenoğlu, 2014:59). Hıristiyanlaştırma rolünün yerini -seküler 

bir dönüşle- ve bu kez Tanrı adına değil, insanlık adına evrensel medenileştirme 

projesi almıştır. Tarihten ve gelenekten yoksun olma, ötekiler açısından Avrupalı 

değerlerin yokluğunu imler (Yeğenoğlu, 2014:60). Bu bağlamda Aydınlanma 

geleneği, Avrupa‟nın seküler sıçrama-ilerleme hikayesinde en önemli referans 

geleneği olarak tespit edilebilir.  

Yeğenoğlu‟ya göre Avrupa kimliğinin daha önceden kurucu ve birleştirici 

unsurlarından biri olan Hıristiyanlık‟tan kökten bir kopuş söz konusu değildir. Fakat 

Talal Asad‟ın da belirttiği gibi “laik bir lisanla” yeniden-tanımlama söz konusudur 

(Yeğenoğlu, 2014:66). Asad‟a göre sekülerizmin soykütüğü, kısmen Rönesans 

hümanizm öğretisine, Aydınlanmacı doğa kavramına ve Hegel‟in modern çağın 

hakikat ve özgürlük ile noktalanan teorisine dayanmaktadır (Asad, 2007:229). 

Asad‟a göre "Avrupalı kimliği söylemi Avrupalı olmayanlar hakkında 

duyulan endişelerin bir semptomudur." (Asad, 2007:194). Asad, Avrupalı bilincin 

kendini kavrayışını şöyle tanımlar: "Evrensel (çünkü "insani") bir statüyü arzular; 

farklı olduğu iddiasındadır (modernliği geleneğe karşıt olarak tanımlar); ölçülebilir 

kıstaslara göre kuşkusuz en ileri olanıdır." (Asad, 2007:200). Avrupa kıtasında pek 

çok halkın ve çeşitliliğin varlığına rağmen Avrupa medeniyeti tek bir tarih tasavvuru 

ile inşa edilmiştir. Avrupa Topluluğu da bunu "çeşitlilik içerisinde birlik" olarak 

tanımlamaktadır (Asad, 2007:205). Daima üretken eylemlerin tarihi olarak Avrupa 

fikrine uygun olarak mülkiyet de Avrupalı'dır (Asad, 2007:202). Dolayısıyla Avrupa 

medeniyeti fikri, bu fikre yüklenen ahlaki ve maddi bir medeniyet özüne dayalıdır. 

Kuzey Amerika da dahil edildiğinde Avrupa ile birlikte Batı fikrinin çerçevesini 

belirleyecek haklı gerekçeler söz konusudur. Fakat özsel Doğu tasvirlerine karşı 



74 

 

çıkmak için Avrupa‟yı ortaklaştıran süreçleri eleştirirken, Batı‟nın Doğu‟ya 

bakışından bütünüyle homojen ve özcü bir Batı-karşıtlığı devşirmek bizi 

eleştirdiğimiz noktaya taşır. Bu nedenle Avrupa fikrini tarihsel farklılaşma hatları 

üzerinden heterojen karşılaşmalar ve tartışmalar alanı olarak dinamik kavramak 

önem taşır.   

Farklılık ve özdeşlik gibi felsefi başlıkları Batı ve dışarısı olarak 

merkez/çevre‟ye uygularken çevresel özgüllükleri hesaba katmanın yanında, 

merkez/Batı kategorilerinde de tek bir Batı ya da tek bir merkezden söz 

edemeyeceğimizi hatırlamak gerekir. Kategoriler, ortak verilerden çıkan ağırlıklı 

sonuçlar olarak kaçınamayacağımız kullanımlar olsa da zaman zaman sağlıklı bir 

sosyal bilimlerin ruhuna uymayacak katı sabitlikler varsaymaya ve aynılığın içindeki 

farkı görememe ile birlikte çoğunluk körlüğüne sebep olabilmektedir. Dolayısıyla 

eleştirilen paradigmatik kütlesel bütünlüklerin homojen olmayan doğasına ve 

istisnalara, aynılığın içindeki farka değinebilmek gerekir.  

Hobsbawm, Asyalı gibi sabit ve ayrım noktaları belirgin olmayan kütlesel 

genellemelerdeki belirsizliği eleştirir. Aynı şey Avrupa şeklindeki kurgusal 

genellemede de izlenebilir. Asya ve Avrupa gibi kurgusal varoluşların değişken ve 

esnek yapısı göz ardı edilmemelidir (Hobsbawm, 2009:269-270). Avrupa ve 

diğerlerini tanımlama girişimleri bu yönüyle tarihsel değil, politik ve ideolojik 

hamlelerdir (Hobsbawm, 2009:272). Hobsbawm‟a göre, “Tarihsel bakımdan 

homojen bir Avrupa yoktur ve homojen bir Avrupa arayanlar yanlış yoldadırlar." 

Aynı şekilde Avrupa‟yı üstün konuma yerleştiren kültürel önyargılarla tarihi 

birbirine karıştırmamak gerekir (Hobsbawm, 2009:278). Bu anlamda yalnız 

Avrupa‟da bulunabilecek özgüllükler aramaktan vazgeçilmelidir. Avrupa‟nın, 

Avrupa standartları sunan tanımları kadar Ötekilerin homojen Avrupa nitelemeleri de 

aynı özcülüğe götürebilir.  

Keyman, Mutman ve Yeğenoğlu; Oryantalizm, Hegemonya ve Kültürel Fark 

adlı kitapta, Avrupamerkezciliği eleştirmenin bir kimliği kötülemek ya da dışarda 

bırakmak anlamını taşımadığını, fakat -Avrupa‟da cisimleşen- bazı sorunsalları 

tartışmaya açmak gerektiğini söylerler. Bu tartışmayı yapısalcılık sonrası eleştiriden 

beslenerek yapan yazarlar, -özcülük karşıtlığının gereği olarak- bu yöntemin yegane 



75 

 

yöntem olmadığını, fakat özcülük eleştirisi için kullanışlı bir yöntem olduğunu ayrıca 

belirtirler (Keyman, Mutman, Yeğenoğlu, 1996:16-17). Oryantalist-Batıcı söylemin 

farklı dünya kurgularıyla özcü bir şekilde tersine çevirmenin bizi yine aynı ikici 

karşıtlığın alternatifsiz alanında tutacağını söyleyen Keyman, Mutman ve 

Yeğenoğlu; buna karşılık söz konusu ikili kimliksel yapılanmayı aşan bir yapıçözüm 

önerirler (Keyman, Mutman, Yeğenoğlu, 1996:14). Çünkü özcü yaklaşımlar bu 

anlamda basitçe insanseverlikle aşılamayacağı için devamlı bir düşünümsellik 

zorunlululuğu ortaya çıkar (Keyman, Mutman, Yeğenoğlu, 1996:16). 

Avrupa eleştirisi bağlamında, Avrupalı ortaklaşmayı haklı çıkaracak bazı 

delaletler olsa da; Avrupa‟yı homojen ve istisna kabul etmeyen bir merkezciliğin 

mimarı olarak görme mantığı bu kez bizleri özcü bir noktaya sürükleyebilir. Bu 

nedenle Batılı paradigmanın yetkeci mantığını süreçlere dayalı arkeolojik çabayla 

okumak gerekir, bütünsel ve peşin bir Avrupamerkezci sonuç olarak değil. Bu 

nedenle Avrupa ve diğerleri sorununu yeniden Avrupa ve biz üzerinden okumak 

sorunsalını göz önünde bulundurmalıyız.
48

 Süreçleri daha etkileşimli ve ilişkisel 

gerçeklikleri görerek değerlendirmek gerekir, mutlak dikotomilerle okumak gerçekçi 

olmayacağı gibi, üretilmiş mutlaklık ve ötekiliği de -zıt perspektiflerden-  

pekiştirecektir. Bir büyük anlatı olarak Batı‟nın benzersizliği, Batı‟nın yükselişinin 

eleştirisi yönüyle de bir meta anlatı haline gelmeye müsaittir. 

Sömürgeci ve sömürgeleştirilen gibi büyük kalıp ifadeler durumu 

kaçınılmazlaştırmaktadır; bu nedenle sömürgeci konumları, tarihselleştirme ve özgül 

sömürge karşılaşmalarında incelemek gerekir (Yeğenoğlu, 2003:42). Çünkü 

kolonyalizm eleştirisi ve alternatif paradigmalara alan açma; dahası sömürgeciliğe 

karşı koyabilmek için sömürgecilik, oryantalizm gibi genel inceleme terimlerine yine 

de ihtiyaç vardır. Büyük anlatıları eleştirirken postmodern bir tavırla büyük 

kavramlardan uzak durmak, irdelemeden bırakmak ya da büyük anlatıları yıkıma 
                                                           
48

Mardin, Oryantalizmin “bizde” kolaylıkla yer bulabildiğini ve bunun temellerinin, “bizde” Said‟deki 

egemen vurgunun uzun süredir olmasına dayandığını söyler: “Batı tarafından sürekli “ast” 

(subaltern) olarak değerlendirildiğimiz, buna karşı çıkılması gerektiği fikir hayatımızın bir ana 

ilkesidir.” (Mardin, 2002:112). Bu bağlamda Batı‟nın sömürgeciliği ve çifte standartları söylemi, 

“içerde”ki mağduriyet bağlamını beslemekte ve önsel olarak itham edici bir dile dönüşme tehlikesi 

taşımaktadır. Bu zeminde ortaya çıkan bir diğer sorun da, Cornel West‟in atıf yaptığı, Avrupa 

Çağı‟nın ırkçı ve cinsiyetçi mirasının yarattığı algıların, farklı renktekilerin de öz algısını 

şekillendirmesidir (West, 2014:201). 



76 

 

uğratıp yeniden konumlandırmadan, meşruiyet sorunlarını açığa çıkarmadan 

bırakmak, büyük anlatıların tahakkümünü sürdürmesine neden olur.
49

 

Avrupa eleştirisinin özcü ve klişe bir Avrupa karşıtlığına dönüşme riski -

Türkiye özelinde- siyasi ve gündelik arenada yaygın bir vakıa olarak ortaya 

çıkmaktadır. Türkiye‟nin Batı-merkezli kıstaslarla mahkum edildiği zamanlarda 

Batı‟nın iflah olmaz Türk düşmanlığı ve medeni halklardaki “çifte standardı” 

söylemi devreye girmektedir (Bora, 2002:251). Kemalist Batıcı kanatta bile 

görülebilen bu anti-emperyalist görünümlü yargı, Bora‟ya göre milliyetçi 

muhafazakar ve İslamcı yazarlarda Batı‟nın mutlak kötü olarak özcü reddine dayalı 

anti-Batı izleği olarak karşımıza çıkar. Kemalist izleğin aksine Batılılaşmayı 

benliğini yitirme ve yenilgi olarak kavrayan bu bakışta, Batı bir “zillet” olarak 

kavranmaktadır. Batı‟da çürütülen şeylerin hakiki bir biçimde Türk kaynaklı olduğu 

(Bora, 2002:252-253) bağlamında gelişen tavır da çöküntünün ve Batılı ilerleme 

karşısında zaafiyetin, köklere dönülerek çözülebileceğini ima eder. Batı‟nın 

Müslümanlığa ve Türklüğe -Müslüman Türklüğe- doğası itibariyle zıt olduğu 

şeklindeki söylem de Batı‟ya milliyetçi muhafazakar bakışı örnekler (Bora, 

2002:254). Genel eğilim Batı‟yı homojen varsayarak özcü biçimde ötekileştirir 

(Bora, 2002:266-267). Kısaca radikal kimi yansımalarıyla, Batı ve uzantıları, ihanet 

şebekesi olarak iş görmektedirler. Batı‟ya karşıt gelişen bu görüşler, -bütünüyle 

yanılgı bağlamına yerleştirilmemesi gereken görüşler olsa da- Batı‟nın homojen 

varsayımı gibi bütünselleştirmeci bir söyleme varmakla kalmaz; Batı‟yı daha fazla 

eksen kılarak merkez-çevre gerilimini sürdürür.  

Avrupamerkezci kültürel özcülüğü, karşısına farklı kültürel özcülükler 

yaratarak cevaplamak bir problematiğe işaret eder (Karaosmanoğlu ve 

Karaosmanoğlu, 2013:53). Avrupamerkezciliğe karşıt hareketlerin özünde daha 

Avrupamerkezci olduğu ve aynı algının ürünü olduğunu (Karaosmanoğlu ve 

Karaosmanoğlu, 2013:55) akılda tutmak gerekir. Etkileşimlerin ve ortak geleneksel 

                                                           
49

Batı‟yı homojen kavramak, post yapısal söküme uğratma iddiası ile de çelişir. Çünkü -örneğin 

Foucault‟cu söylem-, daima kendini yeniden üreten bir esnekliğe dayalı kopuşlarla tanımlandığından 

Batılı söylem alanının değişkenliği göz ardı edilmiş olur. Fakat her Doğu eleştirisine oryantalizm 

yaftası yapıştırma problematiğinin zıddı olarak, Batı eleştirilerinin Batı düşmanlığı, fanatik bir Batı 

karşıtlığını ifade ettiğini söylemek de genelleyici, içerde ve dışarda eleştiriye ket vuran sorunsallar 

olarak karşımıza çıkar. 



77 

 

mirasların sadece Batı'ya özgü bir homojenlikle düşünülmesi, hatta Goody‟nin 

ifadesiyle Tarih Hırsızlığı (2017) ve yok saymaya dönük kabullere karşı, Batılı 

olmayanın gücüne ve failliğine yönelmek; fakat bunu yeni bir öteki algısı ve özcü bir 

mutlakçılık yaratmadan yapmak önem kazanacaktır.  

Özetlemek gerekirse; Avrupa‟nın parçalılığını ve heterojenliğini göz önünde 

bulundurmadan yapılacak her Avrupamerkezcilik eleştirisi, bizleri oryantalist 

mantığın eleştirilen durumunun içine çeker.
50

 Avrupamerkezciliğin, kurduğu 

ikiliklere ve homojen ilerlemeci düzlemde okumasına nasıl eleştirel yaklaşıyorsak, 

Avrupamerkezcilik kavramının kendisini de bağlamsal değişkenleriyle 

değerlendirmek gerekir. Yani Avrupamerkezciliği eleştirirken, örneğin; Haçlı, 

barbar, özsel olarak ırkçı bir Avrupa genellemesi yerine tarihsel haklılaştırma 

stratejilerini ön plana çıkararak zamansal ve mekansal düzlemde farklı uğrakları 

görerek değerlendirmede bulunmak gerekir.
51

 

                                                           
50

Evrensel değerlerin varlığını sorguya açan Wallerstein, Şarkiyatçı olmamanın imkanını 

değerlendirirken, Avrupamerkezciliğe karşı gelişen öteki merkezciliklere karşı da eleştireldir. Bu 

bağlamda çözüm, diyalektik tarzda evrenselleri tikelleştirirken tikelleri evrenselleştirmekten geçer 

(Wallerstein, 2010:56-59-60). 

51
Batı söz konusu olunca mesafesiz bir popülizmin diline kapılarak seri halinde yazılan -Batı‟nın 

Politik Ahlaksızlığı (2004), Batı Barbarlığı (2005), Batı Bataklığı (2005) gibi- kitaplar, bir infial halini 

yansıtmakta ve Batı‟nın fiiliyatına dönük vülger ve gündelik bir dilin içine çekilerek bir kutupluluk 

tehlikesi taşımaktadır. Kin ve nefretin akademik dile tercümesi, meseleyi çözmemekle birlikte, ortada 

bir yanılgı ya da manipüle olduğu durumlarda bunun özcü perspektifte dile getirilmesi akademik 

gerçekliğe ve inandırıcılığa da zarar vermektedir. 

 



78 

 

3. POSTKOLONYAL ÇALIġMALAR AÇISINDAN 

AYDINLANMA VE IRKÇILIK 

            Irk kavramının modern bir çehreye bürünmesi, keşif ve sömürgeleştirme ile 

başlayan seyahat geleneğinin farklılıkları abartarak bundan üstünlük devşirmesi ile 

başlamıştır (Said, 2016:127; Bernasconi, 2000:66). Sömürgeleştirme ile ırkçılık 

tarihinin kesişiyor olması ise aradaki rasyonel pragmatik bağlantının ipuçlarını 

vermektedir. Bu bölümde ırkçılık ve Avrupa Aydınlanması arasındaki tarihsel göbek 

bağı, -postkolonyal çalışmalarda arşivin irdelenmesi olarak ön plana çıkan- modern 

bilgi ve felsefenin üretim zemini bağlamında sorunsallaştırılacaktır. 

  3.1.Uygarlığın Irkçı Tezahürleri 

Uygarlık kavramı özellikle Fransız Devrimi‟nden sonra Batı ile özdeşleşmiştir. 

Bu kavram, Avrupa bütünlüğünü ve Avrupa açısından merkeziyetçiliği ifade etmesi 

bakımından (Delanty, 2014:205) Batı açışından kullanışlıdır. Uygarlık, artık Avrupa 

ile eşdeğer sayılmıştır (Sunar, 2012:66). Bu söylem doğrultusunda ortaya çıkan Batı 

ve Doğu kategorizasyonları ile “coğrafyanın politikleşmesi” (Delanty, 2014:205) söz 

konusu olmuştur. 

Irk meselesini teorinin yan noktalarından odak noktasına/merkeze 

yerleştirmeyi, siyaset felsefesinde alternatif bir yaklaşım olarak öneren Mills‟e göre, 

siyasi sistem olarak küresel beyaz hükümranlığı, dünyanın geri kalanını görmezden 

gelen ve Üçüncü dünyayı yaratan bir haritalama sistemine dayanır (Mills, 1997:98). 

Dünyayı geçmişe yönelik şekillendiren politik sistemin yalnızca birkaç yüzyıllık bir 

standarda göre belirlendiğini söyleyen Mills, bunun beyazların yazdığı ve tasarladığı 

bir anlatıdan kaynaklandığını söyler. Batı siyasal teorisi, herkes arasında bir 

sözleşme değildir. Biz insanlar hitabı, yalnızca gerçekten insan sayılan beyazların 

dâhil olduğu bir “ırkçılık sözleşmesi”dir (Mills, 1999:1 ve 3). 

Balibar, ırkçılığın basit bir kişisel hezeyan olmadığını söyleyerek onun 

toplumsal ve sistemsel yönünü vurgularken (Balibar, 1993:55) Avrupa ırkçılığı ve bu 

ırkçılığın tesis ettiği tarih felsefesi ilişkisini, "ırkçılık bir tarih felsefesidir" sözüyle 

özetler (Balibar, 1993:74). Kendi ırkını diğer ırklardan ayırmak yönelimi, özdeşlik ve 



79 

 

bu doğrultuda homojen bir algı sağlarken, aynı zamanda farklı olanı homojen bir 

bütünsellikte -örneğin durgunlukla ya da fiziksel olarak sarı ırk şeklinde- ele alma 

eğilimi taşır (Strauss, 1995:76). Farklı topluluklar hakkında bilgiler, onların 

gerçekliğine değil, Avrupalılar‟ın kendi arzu ve tutkularını yansıtabilecekleri boş 

alanlar olarak yorumlanmıştır. İnsan doğası ile ilgili Aydınlanma açılımına gelince 

"yerli" öteki halkların insana benzerliğine rağmen tarihi kültürel koşullarının ve 

fiziksel özelliklerinin farklılığı tartışma konusu olmuştur. Aydınlanma döneminde 

ırka dair tartışmaların ön plana çıkması bununla ilgilidir. Bu nedenle Aydınlanma 

döneminde insan türündeki farklılıkların özellikle de fiziksel saptaması yaygın olarak 

yapılmıştır. Örneğin Buffon‟a göre insan türünde bütünlük vardır; fakat farklılıkların 

sebebi çevresel ve iklimsel şartlardır (Outram, 2007:74-75). 

Avrupalı modernliğin sunduğu ideal model, Aydınlanma‟nın ortaya çıkış 

motivasyonları itibariyle çeşitli iktidar odakları ile çatışırken, bu kez bilgiyi 

şekillendiren güce ve iktidara dayalı bir akılsallıkla örülmüş ve tarihin çocuksu 

çağlarından kendi aklıyla sıyrılmasını bilmiştir. Bu paradigmal şema, homojen bir 

normatiflik icat etmiştir.  Bu bağlamda Blaut bu modelin "mantıklı modern ergin 

Avrupalı erkeği” merkeze aldığını hatırlatır (Blaut, 2015:153). İlkellik ve tarihsizlik 

gibi medeniyet dışı kategoriler antropoloji başta olmak üzere sosyal ve insani 

bilimleri belirlemiştir. Bu bilgisel saptamalara göre geleneksel toplumlar durağanlığı, 

modern Batılı toplumlar da ilerlemeyi temsil ederler. Gelenek ve dini eşgüdümleyen 

ve birbirine indirgeyen modern seküler paradigmaya göre, gelenek geriliği ve tarihsiz 

bir durağanlığı temsil eder. Burada geleneği, ilkellik yaftası ile şimdi ve geleceğe 

dair hiç bir şey söylemeyen bir donukluğa ve Batı‟nın ileri-geri düalizmine 

kaptırmak tehlikesinden bahsedilebilir. Yerliler; bilişsel, siyasal ve ekonomik 

anlamda çocuksu bulunmalıdır ki, Avrupalı ergin medeniyet modeli buralarda 

kolayca uygulanabilsin. Avrupalı Aydınlanma tecrübesi, kendi içindeki çocuksu ve 

karanlık, geleneksel kurumlarla hesaplaştıktan sonra gelişen üstünlük ve kendine 

güven ortamının etkisiyle, yoğun ampirik verilerle bu kez ötekileri yönetselliğe 

dönüşecek biçimde teşhis etmeye girişmiştir.  

Aydınlanma döneminde sınıflama işlemlerinde yenilik/değişkenlik söz 

konusudur. Örneğin Linnaeus (1707/1778)Doğanın Sistemi yapıtında insanları dört 



80 

 

farklı sınıfa ayırır: Beyaz Avrupalılar, kırmızı tenli Amerikalı Kızılderililer, siyah 

Afrikalılar ve esmer tenli Asyalılar. İskoç düşünür Fergüson‟un ırklar arasındaki 

farkları, insanlığın geçtiği dört döneme tekabül eden tarihsel sürece, her ırkın bir 

döneme ve ekonomik yönteme tekabül ettiğini savunması da ( 1766 tarihli Essay On 

The History of Civil Societyadlı eserinde) ırk tartışmalarının tarihsel ve ekonomik 

boyutunu kanıtlamaktadır (Outram, 2007:76). Bu sınıflamaya zamanla başka alt 

gruplar dahil olmuştur. Bu yönüyle insanlar arasındaki başkalıkları doğallaştırmak ve 

radikalleştirmenin nelere hizmet ettiği bir yana; insan söz konusu olduğunda 

bölümleme ve sınıflandırma mantığı sistematik çerçeveyi aşarak sürer gider; çünkü 

insan ve toplum, belirlenimlere tâbi kılınamayacak kadar kompleks ve kestirilemez 

niteliksel değişkenler içerir. Doğa gibi sıra düzenine ve formülasyonlara tabi kılarak 

insani deneyim alanını pozitivist bir bilgisellikle açıklamak insanı anlamanın yolu 

olarak benimsendiğinde sıra düzenine dayalı eşitsiz sistemlerin ortaya çıkması esasen 

beklenen bir sonuçtur. Bu nedenle bilginin rant ve güce hizmet etmesi yerine, 

bilimsel bilginin ontik ve etik bağlamda düşünümselleştirilmesi önem taşır.  

Irk ideolojisi, güç ve üstünlük ideolojisinin gerekçelendirilmesidir.  

Avrupa‟da ırkçılığın erken modern dönemden itibaren sömürgeciliğe katkılarının 

yanında 19. ve 20. yüzyıllarda ulusal karakterin belirlenmesine de etkisi olmuştur 

(Taş, 1999:36). Toynbee'ye -Tarih Bilinci- göre bir Batı önyargısı olan ırkçılık, 15. 

yüzyıldan bu yana Batı uygarlığının yayılmacılığının ve diğer toplumlarla eşitsiz 

ilişkilenmesinin ürünüdür. Bu anlamda ırkçılık Batı koloniciliğinin, emperyalizmin 

bir türevidir (Şenel, 1993:55). Sosyal ilişkilerde ırkçılaşma sürecinin bütün 

Avrupa‟ya yayılması ise Sanayi devrimi ile olmuştur (Taş, 1999:38). Irkçılığın 

Sanayi Devrimi bağlantısı, ırk ve sınıf sorununun ilişkiselliğini ortaya koymaktadır. 

Sartre, Fanon‟un kitabına yazdığı önsözde sömürgeleştirilen ülke halkının 

daha sonra yük hayvanı muamelesi için maymunlara yakın bir pozisyonda 

değerlendirildiğini söyler. Dolayısıyla esaret, insan-dışılaştırma ile birlikte 

yürümektedir (Sartre, 1984:27). İnsanlığın durumu üzerine tumturaklı iddialarla bu 

durumu inkar arasındaki çelişkiye dikkat çeken Sartre, “Irksal önyargı bir türlü 

güzel idraklerimizden eksik olmuyor.” diyerek Avrupa aklının tarihsel süreçte ırksal 

olarak üretildiğini söylemekte; ırkçı ve medeni gerilimini taşıyan Avrupa 



81 

 

uygarlığının sebep olduğu“şiddetin sonuçlarını hiçbir kibarlığın silemeyeceğini” dile 

getirmektedir (Sartre, 1984:32-33). Fanon da, ırk ve sınıfı birbirine eklemleyerek söz 

konusu ilişkilenmeyi açık eder: “Sömürgelerde ekonomik altyapı aynı zamanda 

üstyapıdır da. Sonuç şudur: Zenginsen beyazsın. Beyazsan zengin.” (Fanon, 

1984:49).  

Fiziksel tasniflerin birtakım etik, estetik ve zekâya dayalı ayrımları içermesi 

klasik ırkçılık ve yeni-ırkçılık
52

 arasındaki sürekliliği ele vermekle birlikte Batılı 

üstünlüklere, ekonomik ve düşünsel başarılara, kendiliğinden gerekçe teşkil 

etmektedir. Gobineau, "Güzellik, zeka ve güç, beyaz ırkın tekelindedir." derken, bir 

doğabilimci olan Fransız Buffon ise beyazlığı, "doğanın en mükemmel çabaları" 

olarak tanımlamaktadır. Söylemin genel bilimsel yaygınlığı ve kabulü, Batı‟nın 

ekonomik ve işgalci büyümesini haklılaştırarak sömürgeci bağlama bir "gerçeklik" 

zemini sunmuştur (Somerson, 2004:47). Sömürgeci emellerle başlayan ve devam 

eden "fark" arayışları, 18. ve 19. yüzyılda ırkların farklı tasniflerini karşımıza çıkarır. 

Örneğin 19. yüzyıl başlarında Gobineau (1816-1882), İnsan Irklarının Eşitsizliği 

Hakkında Bir Makale çalışmasında üçlü bir ırk tasnifi yapmaktadır. Tasnifin 

ayrıntıları bir yana zamanla bu  tasnif beyaz, kırmızı, sarı ve siyah şeklinde dörtlü bir 

tasnife evrilmiştir. Bu sayıyı artırmak ve tasniflere ayrıntılı betimlemeler eklemek, 

fiziki antropologların önemli uğraşlarından olmuştur (Somerson, 2004:46). Avrupalı 

gözlem yeteneği arttıkça bu tasniflerin ayrıntılı şematik kılcallarında artış 

gözlenecektir. Üstelik 19. yüzyılda bir bilim iddiasıyla ortaya çıkan antropolojinin 

bilimsel rolü de konuya iktidar bağlamından konjonktürel bir dayanak teşkil 

etmektedir. 

Irkçılık bağlamında Ortaçağ‟ın sonlarında başlayan öncül unsurlar, 

İspanyollar‟ın Yeni Dünya‟yı ele geçirmesiyle başlayan “keşif”ler ve keşiflerden 

sonra hızlanan siyah köle ticaretinin yaygınlığı olmuştur. Siyah köle ticareti 18. 

                                                           
52

Balibar‟ın daha fazla yoğunlaştığı yeni-ırkçılık biyolojik göndergeler değil, kültürel farklara, daha 

özelde, geleneklerin uyumsuzluğu ve “karışma” tehlikesi  bağlamında ilticacılığa odaklanır 

(Somerson, 2004:58; Şenel, 1999:52). Bu bağlamda yeni-ırkçılık, kültürel ırkçılık olarak da 

tanımlanabilir. Özellikle yeni tür ırkçılıkların moderniteye bağlı olarak geliştiğini ve özetle, 

modernliğin de bu krizden ve köken arayışından çıktığı şeklinde bir küresel argüman geliştiren 

Fransız sosyolog Michel Wieviorka‟ya göre –erken dönemde- Rönesans sonrası Avrupa, ırkçılığın 

gelişme merkezi olmuştur (Somerson, 2004:59). 



82 

 

yüzyılda doruğa ulaşmıştır. Siyahların “aşağı ırk”tan olması, hatta düpedüz “siyah” 

ten rengi taşıması kuşkusuz köleleştirilmelerini kolaylaştırmıştır. Bu bağlamda 

siyahın bir insan mı yoksa “evrim geçirmiş bir hayvan” mı olduğu sorusu 

köleleştirme kapsamında tartışılmıştır (Fontette, 1991:40-44). Gobineau, bir ulusun 

diğerini fethetmesiyle geliştiğini/barbarlıktan çıktığını ileri sürerken ırk karışımının 

bu bağlamda hem devindirici ve dinamik rolünü, hem de -melezliğin ölçüsüz olması 

durumunda- uygarlığın karışma sonucu bozulması iddiasını birlikte seslendirir. 

Hitler‟e ilham olan Gobineau; beyaz, sarı ve siyah olmak üzere üç ırktan söz eder. 

Bunlardan siyah ırk, merdivenin en alt düzeyinde yer alırken, zeka düzeyi de 

hiyerarşinin en gerisindedir (Fontette, 1991:50-52; Şenel, 1993:87).  

Arendt‟e göre ırksal iç içe geçmeyi ve karışmayı reddeden polijenistlerin –

insanların çeşitli kökenlerden geldiğini ve arada türsel birlik olmadığını savunan 

teori- tutumu, dikotomik ayrılığı sabitlemeye yaramıştır. Bunun karşıtı gibi görünen 

aslında devamı niteliğindeki Darwinizm ise en uygun olanın seçilerek hayatta 

kalması şeklinde ilerlemeye inanarak insan ırklarını hayvandan insan olmaya -farklı 

nitelikte insan ya da hilkat garibelerini kapsayacak şekilde- doğru bir gelişim ve güç 

savaşı ilişkisi ile düşünmüştür (Arendt, 2016:102). Arendt‟e göre özellikle İngiltere 

örneğinde bu evrimci tarih etkili olmuştur (Arendt, 2016:107). Blaut, 19. yy. 

başlarında da, polijenizmin köleliği haklılaştırmak için kullanıldığına işaret eder. 

İnsanlık vasfını taşıdıkları noktasında doğal şüpheler bulunduğuna göre 

köleleştirilmeleri de tabii sayılmalıdır. Ayrıca Afrikalılar‟a Avrupalılar‟dan daha 

düşük zeka verildiğine göre akıllı ve çalışkan olan Avrupalılar‟ın hem kendilerini 

hem de başkalarını yönetmeleri normal karşılanmalıdır. Irkçılığın sömürgeciliğe ve 

baskıya gerekçe oluşturması doğal bir ahlaki refleksle savunulmuştur (Blaut, 

2015:99). 

Malik, The Meaning of Race adlı eserinde, eşitliğe ideolojik bağlılık ve 

pratikte kalıcı olarak var olan eşitsizlik arasındaki çelişkiyi sorunsallaştırır. Bu 

bağlamda Aydınlanma‟nın evrensel değerleri ve kapitalist eşitsizlik ortamı, ırk 

söylemini rasyonelleştirerek doğallık ve değişmezlik yanılsaması oluşturmaktadır. 

Irksal kültürelliği “göreceli ve anti-hümanist” olarak tanımlayan Malik, eşitsizliğin 

ırksal farktan değil, ırksal farkın eşitsizlikten üretildiğini savunur (Malik, 1996:6-7). 



83 

 

Kültürel referansları öne çıkaran ırkçı tavır, insani değerlere dair 

söylemleriyle çelişkisini aşmak için ılımlıbir model izlese de, konu Avrupa ve 

Avrupa dışının evrimsel mukayesesine geldiğinde klasik ırkçılığa eklemlenir. Bunu 

çarpıcı bir biçimde dile getiren Blaut, bu çok ılımlı ırkçılığın -örneğin Weber‟de-, 

bilim adamlarının eline, hem liberal konum alıp hem de bilgilerine doğrudan 

yansıyan ırk ayrımcılığını bir arada sürdürmelerini sağlayacak kozu verdiğini söyler 

(Blaut, 2015:104). Buna göre Avrupalılar kentleşme biçimlerinden demografik 

rasyonelliğe, buradan entelektüelleşmeye kadar tarihsel olarak birçok alanda akılcı 

pozisyonlar alırken karşılaştırmalı evrimsel şema ile Avrupa-dışının hattı da 

belirlenmiş olmaktadır. 

Montesquieu‟nün, “Bilgi insanı daha bir yumuşatır; akıl kişiyi insanlığa 

doğru götürür; bunun böyle olmamasına sebep yalnız ve yalnız 

önyargılardır.”(Montesquieu, 1963:442-43) şeklindeki bilgi ve önyargıyı tefrik eden 

açıklaması, aydınlanmış ve bilimsel bir çağın ruhunu oldukça başarılı şekilde 

yansıtmaktadır. Fakat bilgi ve önyargı ayrımını öngören bilimsel mesafe inancına 

rağmen Aydınlanma çağının birikimi, önemli ölçüde kültürel değerler ve bunların 

evrenselciliği etrafında şekillenmiştir.  

Somerson, ırkçılık üzerine ortak tanım ve yaklaşımların, bizi, ırkçılığın 

çelişik ve çok açılımlı doğasını görmeme tuzağına düşürme tehlikesinden söz eder. 

Bu nedenle farklı referanslarla "modern, çelişik, caydırıcı ve göze çarpmayan" 

ırkçılıklardan söz eder (Somerson, 2004:63). Bu yaklaşımın da ortaya koyduğu 

şekilde ırkçılık yoktur, ırkçılığın farklı biçim ve içerimlerine dayalı ırkçılıklar 

vardır. Hatta ırkların olmadığını; fakat farklılıklara pragmatik bir çarpıklıkla 

yaklaşmanın başka olanı ırkçılık bahanesiyle zalimce değerlendirmeye alan açtığını 

söyleyebiliriz. Modernliği, Foucault‟ya uyarak (Foucault, 2000:72-78) daimi bir 

Aydınlanma arayışı ve düşünümselliği olarak alıp keşifler ve Rönesans süreciyle 

başlatacaksak, modernliğin içinde gelişen ırkçılığın  yalnızca yeni-ırkçılığı değil, 

ırkçılığın biyolojik-klasik biçimini de içerdiğini söyleyebilir; ırkçılıklar bağlamında 

modernliğin farklı desen ve görünümlerinden söz edebiliriz.  



84 

 

Esasında ırkçılık sorunu bilimsel olmayan ve bir toplumun dünyayı görme 

biçimiyle ilgili etik bir sorundur, -insanların eşit olup olmadığı- belli maksatlarla 

biyolojik bir sorun olarak lanse edilmiştir (Malik, 1996:5; Şenel, 1993:34). 18. 

yüzyıldan bu yana çağdaş bir olgu olarak göze çarpan ırkçı bilinç, kapitalizm ve 

kolonicilik öncesinde modern ve bilimsel anlamıyla yoktur (Şenel, 1993:35). Uygar 

ve üstün ırkın özdeşliği göz önüne alınırsa,  bize aynılık gibi görünenin içindeki 

niteliksel farklılıkları görmek ölümcül fark arayışlarına karşı çözüm olabilir. 

Matematiksel ve şematik doğa-bilimsel tasnif insani alana nüfuz edememektedir. 

Doğa bilimsel ayrıştırma ise farklı insan gruplarını doğaya tahakküme benzer şekilde 

kontrol mantığıyla ırksallaştırmaktadır. Böylece kendi homojen orijinalitesini 

koruyan egemen taraf, sömürgeci ekonomik emellerin yanında karışma tehlikesinden 

de azade kalmaktadır. Saf ırk ve türdeşlik ısrarı da aslında köleliği ve efendilik 

payesini doğallaştırmaya dönük bir arzunun ifadesidir. 

3.2.Bilginin IrkçılaĢma Süreçleri: Bir Etno-bilimin Temellendirilmesi 

Bilginin Aydınlanma döneminde modern eğitimle ve evrensel bir genellikle 

düşünülen işlevi hatırlanacak olursa, Aydınlanma döneminde bilme istencine dayalı 

geniş bir çaba söz konusudur. Kendisinde, her şeyin bilgisine yönelme mesuliyeti 

gören Aydınlanma ortamı, bilmekle kalmayıp, bu bilginin eğitim yoluyla yayılmasını 

da önemli bir Aydınlanma aşaması sayar (Russ, 2011:230-231).Bilimin çalışma alanı 

olarak doğa ve doğal olan, Aydınlanma‟nın etik standardı olarak alınınca doğal olan 

iyiyi de ifade edecektir. Bilimsel bilginin, akıl ve rasyonellik gibi Aydınlanma‟nın 

temel kavramlarını içerdiği varsayılmaktadır. Nesnelin bilgisi olarak rasyonel 

akılsallık, Foucault‟yu, Aydınlanma biliminin tüm bilgi yapılarındaki büyük 

değişikliklerin paradigması olduğu şeklindeki iddialı görüşüne götürmüştür. Bu 

açıdan modern bilim, Aydınlanma‟nın kültürel kategorisi olarak iş görmüştür 

(Outram, 2007:120). Esasen bilimi de bir soyutlama olarak kullanmamız gerekir; 

çünkü Outram‟ın hatırlattığı gibi bu kavram ancak 1830‟larda İngiltere‟de icat 

edilmiştir. Öncesinde daha çok doğa felsefesi kavramı kullanılmıştır (Outram, 

2007:121). 



85 

 

Bilginin, Yeniçağ'da modern bilimle alternatifsizleştirilmesi ampiriklik 

iddiasına karşınbüyük ölçüde tikellik ve tarihselliklerden kopuk evrenselcilikle 

ilgilidir. Bu anlayış teleolojik bakımdan Grekler‟le ilişkilendirilen evrenselin bilgisi 

geleneğiyle kendisini özel ve üst bir başkalıkla konumlandırırken vurgulu bir şekilde 

bilgi ve değer ayrımına girişmiştir (Özlem, 2013:8). Modern bilime dayanan ve 

politika öğretilerine de etki eden, 16. yy.‟la başlayıp Aydınlanma ile yaygınlık 

kazanan pozitivizmle (Özlem, 2013:8) bilginin değersel alandan ve etikten ayrı 

düşünülmesi, bilgiden kaynaklanacak etik sorunları en başından bertaraf etmektedir. 

Metafiziğin tümüyle felsefeden elendiği pozitif politika ve sosyoloji anlayışıyla, 

varlık alanından tamamen koparılmış epistemolojik paradigmayla; kölecilik ve 

despotizm karşıtı özgürlük anlayışı, esasında bir paradoksa işaret etmektedir. 

Foucault'nun, “epistemik şiddet”i, 18. yy. sonu Avrupa'sında normalliğin 

tesisiyle bağlantılı düşünmesi söz konusudur (Spivak, 2016:40). Sömürgeci 

haklılaştırma için de ırksal normalleştirme süreci daima “episteme” bağlamında 

şekillenmiştir. Bu bağlamda bilginin iktidara ve dolayımlı olarak şiddete 

dönüşmesinde, ötekilik nosyonlarının yeniden ikame edilmesi önemli bir rol 

oynamıştır. Üstelik akıldışı örneklerin bu yüzyılda su yüzüne çıkması ile 

Aydınlanma‟nın akıl çağı olarak selamlanması arasındaki irtibatlar düşündürücüdür. 

Aklın sonucu olarak işaretlenen normatif alan, hızla makbullük standartlarını 

belirlemiş, dolayısıyla aklın içi ve dışı şeklinde akılsal, ırksal ve iklimsel vd. 

kıstaslarla sınıflandırmada fastfoodçu bilimsel mantık moda haline gelmiştir.  

İmparatorlukların dağılıp ulus-devletlerin ortaya çıkması ile sosyal bilimlerin 

disipliner özerkliğinin eşzamanlılığı düşünüldüğünde (Somerson, 2004:21) 

sömürgecilik ve yayılmacılığın Batılı kapitalizme sağladığı avantajlarla birlikte 

sınırları ön-varsayan Batılı sosyal bilimlerin icadı açıklık kazanacaktır. Filoloji 

(Şenel, 1993:74), zeka ve kişilik testleri bağlamında psikoloji (Şenel, 1993:78) gibi 

disiplinlerle ırk arasında irtibat kurma Batılı bilginin normalliği tesisinde sosyal 

bilimlerin iktidarına yaslandığını açık eder (Şenel, 1993:127). Sömürgeciliğin 

doğaya hâkim olma tasarısıyla uyumundan söz eden Latouche, 16. yüzyılda 

denizlerdeki başarının 18. yüzyılda bilimsel başarılara dönüştüğünü söyler. Bu 

süreçte "Yolculuk felsefe haline gelir." Bilimsel başarılar büyük ölçüde doğa ve 



86 

 

insanlığın hiyerarşik sınıflandırılmasıyla kurulacaktır: "Zenginlikleri ve ruhları ele 

geçirmenin ardından evrenin ansiklopedik bir envanterini çıkarmak gelecektir." 

(Latouche, 1993:21). Gücün gitgide merkezlendiği Batılı eksenin "bilimsel" 

üretimlerinin hegemonik ve ırkçı içerimler taşıması bununla ilgilidir. Bu bağlamda 

"Doğaya egemen olma bütünlüklü, hatta totaliter bir projedir. Kesin haritalar 

çıkarmak, doğal kaynakların sayımını yapmak, yerli halkların gelenek ve 

göreneklerini saptamak gerekmektedir.” (Latouche, 1993:21). 

İlerlemenin mimarlarından Turgot, Mısır ve Çin‟i başlangıçta öncü olarak 

görmekteyken; ilerlemenin nihai noktasında vardığı yer, insan ruhundaki ilerlemenin 

kat edilmesinin Aristoteles mantığı ile başlayıp Bacon, Kepler, Newton ve Leibniz 

eliyle devam ettiği şeklindedir. Mısır‟ın kıdemi onu değerli kılarken, ilerleme 

paradigması ile birlikte bu bir eskilik, kusur haline gelmiştir (Bernal, 2016:269-270). 

Fakat “1880‟lere gelindiğinde artık akademisyenler Mısır kültürünü durgun ve kısır 

bir kültürel çıkmaz olarak görüyordu” (Bernal, 2016:77). Mısır‟ın Afrika ile yakın 

bir yere konumlandırılması Mısırlı algısını da karaderililiğe yakıştırmıştır. 

Aydınlanmacılar‟ın yüksek Mısır uygarlığı düşüncesi özellikle 19. yy. başında 

tersine çevrilmiştir (Bernal, 2016:78-317). Söz konusu bilimsel nesnelliğin 

dönüşmesi, ideolojik aciliyetlerin bilimsele söyletildiğini kanıtlar. Çarpıcı bir örnek 

olarak Mısır tasviri de gösteriyor ki Avrupa‟nın aydınlık ve karanlık/siyahlık algısı, 

Avrupa açısından saygınlığın ideolojik belirlenmesine göre konumlandırılmaktadır. 

Özellikle Gobineau‟nun sarı ve siyah ırkı sınıflandırması ile siyah ırkla ilgili, bu 

kategoriyi hayvan türüne yaklaştıran tasvirleri geç dönemde ırkçılık bağlamında 

dikkat çekmektedir (Bernal, 2016:315).  

Said‟e göre, farklılık ve ötekilik söz konusu olduğunda, biçilen roller ve 

yüklenen anlamlar, ancak bu biçme ve yükleme işlemleri yapıldıktan sonra nesnel 

geçerlilik kazanır (Said, 2016:63). Yabancı hakkında verilen bilimsel hükümler 

çoğunlukla buna benzer bir aşama kaydetmektedir. Said‟in yükleme işlemi dediği 

şey, coğrafyanın ve başka olanın imgeselliğini, dahası yüklenen bir şey olduğunu ve 

yükleyicinin, bunu, -farklı olanın kabulünün ve gerçekliğinin dışında- tamamen 

kendisinin fark ve kendilik bilinciyle ürettiğini hatırlatmaktadır. Batı‟nın kendisini 



87 

 

olumlu duyumsaması, barbarlığın alanını belirledikten sonradır ki ırksal, anatomik, 

filolojik alanda geçerlilik alanı üretebilmiştir. 

Horkheimer, "18. yy. Aydınlanma‟sının müritleri olan pozitivistler.."den söz 

eder (Horkheimer, 2003:113). Yeni-Kantçı Cassirer, pozitivizmin tinselliği doğaya 

tabi kılması ve romantiklerin doğayı tinselleştirmesi sebebiyle her ikisinin de farklı 

düzlemlerde tinin/kültürün/tarihin özgüllüğünü kavramaktan uzak kaldıklarını 

belirtmiştir (Özlem, 2013:18). Modern bilimin doğa üzerindeki akılsal hakimiyeti, -

durgun ve statik doğasıyla tıpkı doğaya benzeyen- Avrupa dışına yansıtılmıştır. 

Ötekinin meşruiyetsizliği ve bunun bilimle doğallaştırılması, başat kültürün 

meşruiyetini ve kuruculuğunu meşrulaştıracaktır. Ötekine ırkçı bakış bir açıdan 

meşruiyet arayışıdır da. 

"Artık kategori sistemine ırk düşüncesinin derinlemesine nüfuz etmediği tek 

bir bilimin bile kalmadığı günümüzde, ideolojilerin bilimsel veçhesini bilimsel 

bulgulardan çok „bilimsel‟ vaizlere borçluyuzdur." diyen Arendt‟e göre aynı 

trajedinin tarihçilere yansıması ise, biyolojik ve filolojik sonuçları, ırk düşüncesinin 

nedeni sayarak ırk düşüncesinden bilimi sorumlu tutma yanlışı olacaktır. Bilimin 

ideolojik referanslarla güçlünün haklılığı ilkesine ya da hayatta kalma yasasına 

dayandığı doğa bilimsel iktidarın oluşması -17. ve 19. yüzyılları arasında- iki yüzyıl 

sürmüştür. Bilginin iktidarından geniş biçimde faydalanılan bu süreçte ırkçılık, 

açıkça emperyalist politikaların baş silahı olma işlevini görmüştür (Arendt, 2016:73). 

Bu açıdan ırkçı bilgilerin, ideolojinin haklılaştırılmasına hizmet edecek şekilde 

koşullanması söz konusudur ve ırk teorilerinin disiplinlerde uzmanlaşan, fakat genel 

geçer ve gelişigüzel tavrı, emperyalist ideolojik çıkarları örtmeye ve dolayımlamaya 

yaramıştır.  

Aydınlanma düşünürleri ve tarihçilerinin kendinden olmayana dönük yoğun 

ampirik verileri, karşılaştırmalı analizlere imkan tanımış (Durgun, 2013:291), güç 

dengelerinin büyük oranda Batı‟nın eline geçtiği 18. yüzyılla birlikte bu 

karşılaştırmalı gelenek büyük ölçüde merkezci bakışı şekillendirmiştir. İnsanlık ve 

insan doğası gibi fikri ya da doğal herhangi bir temeli olmayan soyut söylemler, 

merkez/çevre dikotomisine yol açarak Aydınlanma düşüncesinde olağan bir zemin 



88 

 

bulmuştur. Irkçılığın bilimsel temellendirmesi gibi bir durum söz konusu olabilmişse 

ampirizmin tarihe ve çıkarlara uygulandığından söz edilebilir.  

Irk düşüncesini, yarı-dinsel/mitsel olarak değerlendiren Huxley‟e göre, bilim 

ve toplumun görevi, bencil ekonomik çıkarlar için bir bahane olarak ortaya çıkan 

ırkçılığa ve bilim adına işlenen ırksal dehşetlere karşı çıkmak olmalıdır (Huxley, 

1936:28 ve 31). Malik, ırk kavramının bilimsel ve biyolojik hiçbir niteliği 

olmamasına rağmen, tanımsal belirsizliğinin de ele vereceği şekilde özgürce 

kullanılmasını ve -bilimsel- bir yazar grubunun elinde kolayca tüketilmesini 

sorunsallaştırır (Malik, 1996:10 ve 22).  

Said; "..kitabi bilgiyi gerçekliğe uygulamaya kalkışmak, çılgınlığı ya da 

yıkımı göze almaktır." (Said, 2016:103) diyerek gerçekliğin kendisinin de 

yaratılmasıyla yetkeye uygun metinlerin akademik ve siyasal halesinin baskınlığı 

işaret eder.
53

Söz konusu bilgi ile gerçekliğin, zamanla, Foucault'nun kavramıyla 

söylemsel bir geleneğe dönüşmesi söz konusudur (Said, 2016:105). Ticaret ve bilgi 

dernekleri, coğrafi keşif ve çeviri fonları ve Şark'ta kurulan ve aynı misyona hizmet 

eden kurumsal faaliyetler düşünülünce "çıkar" fikri geniş anlam kazanır. Çıkarların 

şevkle ve büyük kültürel siyasal harcamalarla korunması söz konusudur (Said, 

2016:110). "Kitabi bilgileri don kişotça bir tutumla uygulamaya kalkan Avrupa 

bilimi"nden söz eden Said, Şarkiyatçı tutumun yarattığı hayal ve gerçeklik arasındaki 

tasvirlerin yol açtığı yıkıma, savaşa göndermede bulunur (Said, 2016:126). 

Şark‟ın modern Garp terimleriyle suskunluk ve karanlıktan çıkarılıp Batı‟ya 

mâl edilerek açıklığa ve kesinliğe kavuşturulması, Buffon‟un hayvan bilimsel betileri 

andıran Şark tanımları ve Mısırın Tasviri‟ndeki biyoloji tezleri Avrupa‟nın kendi 

aynasında yarattığı Doğu imgesinin bilimsel tanımını verir. Söz konusu Şark‟ın, 

kısaca, "Avrupa uluslarının alışkanlıklarının çarpıcı karşıtı olarak” iş görmesi söz 

konusudur (Said, 2016:96). 19. yy.‟ın Darwinci antropologları ve kafatasçı 

bilimcileri ötekiliğin inşasında önemli bir konum ifade eder. Şarkiyatçılığın resmi 

düşünsel soy kütüğü açısından; Gobineau, Renan, Humboldt, Dozy gibi ünlü isimler, 

                                                           
53

Said, Şarkiyatçılığı hala salt nesnel bilgi alanı olarak düşünen eleştirileri, –örneğin (Lewis, 

2007:218)- modern Şarkiyatçılığın yükselişi ile İngiltere ve Fransa'nın kurduğu Doğu imparatorlukları 

arasındaki koşutluğu hatırlatarak cevaplar (Said, 2016:358). 



89 

 

Avrupamerkezci ırkçılığın tesisinde önemli rol oynamıştır: "…Arilik söyleni, „daha 

küçük‟ halkların zararına olmak üzere tarihsel ve kültürel antropolojiye egemen 

olmuştu." (Said, 2016:109). Blaut da, Avrupamerkezci bilgiyi imâ ederek bir etno-

bilimden söz eder (Blaut, 2015:74).
54

 

Lyotard, bilimin ürettiği meşruluk söylemlerine “felsefe” dendiğini 

söyleyerek bunun evrensel barışla ilişkili aydınlanma anlatısını oluşturduğunu söyler 

(Lyotard, 1990:6). Neyin doğru olduğuna karar vermekle neyin adil olduğunu 

belirlemek arasında bağlantı kuran Lyotard, etik ve politik dille bilim/bilgi adı 

verilen dil arasında, seçiş‟e dayalı -Batı adı verilen seçiş der buna- içsel bir bağlantı 

saptar. Lyotard, bilginin bütünüyle egemen güçlere teslim olmuşluğunun yanında, 

neyin bilgi olacağına ve yanı sıra hangi ihtiyaçların karara bağlanacağına kimin karar 

vereceğini sorar (Lyotard, 1990:16).  

Morss'a göre uzmanlaşma ve disiplinleşmenin köklülüğü, kimi tarihi 

durumların birbiriyle bağdaşmazlığını ve çelişkiyi göz ardı eder ve ayrı meseleler 

olarak görür. Karşı kanıtlar, disiplinlerin sınırlarına çarpmaktadır (Morss, 2012:34). 

Katı disiplinerleşmenin artması, nesnellik söyleminin yanılgılarını gizlemektedir.  

Oryantalizm çağında Asyalı, Avrupalı, vahşi adam gibi bölümlemeler 

oldukça yaygınken, söz konusu sınıflamalar Linnaeus dışında Aydınlanma filozofları 

Montesquieu ve Kant'ta da görülür. Söz konusu dönemde "yaratılan" fizyolojik ve 

ahlaki farklardan söz edilebilir (Said, 2016:129). Daha sonrasında da -19. yy.- bu 

niteliklerin genetik tip olarak karakterle bağlantılı ele alınması ve bu tezlerin 

güçlenmesi mümkün olmuştur. Darwinist şemanın ırkçılıkla doğrudan ilişkili tezleri, 

zekâ ve fiziksel özellikler bakımından ayrıştırmaya götürerek beyazlığa ideolojik ve 

güç temelli bir anlam yükler. Medeniyet kuruculuk rolü, doğal olarak siyahlara karşı 

gelişir. Klasik ırkçılık, disipliner ayrımların yanıltıcılığına rağmen, bilgiyi kölecilik, 

işgal ve sömürü için araçsallaştırmıştır. Avrupa‟da Bilim Çağı‟nın verdiği özgüvenle 

                                                           
54

Wallerstein‟a göre evrenselcilik iddiasının, açıkça tikelci ve etnik-merkezci bir pozisyona işaret 

etmesi paradoksal olsa da önemli bir argümandır (Wallerstein, 2010:51). 18. yüzyılda sömürge 

mantığının genelleşerek meşrulaşmasının, bir anlamda özcü bir tikelcilikle başarıldığını söyleyen 

Wallerstein, yine de bu süreçte kendini keşif duygusu ile ötekini anlamaya yönelik merak ve ilginin 

eşgüdümünden söz eder (Wallerstein, 2010:42-43). 



90 

 

bilgisel tecessüsün sömürgeci tecessüsle ve ele geçirme pratiğiyle kol kola ilerlemesi 

söz konusudur. 

Balibar, fiziksel özelliklerin kimi zaman aşağılandığı kimi zaman da üstün ırk 

kapsamında yüceltildiği modern ırkçılığın bilimsel buluşlarla hiçbir ilgisi olmadığını 

söyler ve modern ırkçılığın tarihsel süreçlerinde bedenin "fetişist tarzda 

cinselleştirilmesi" ile estetize edildiğini ve biyolojiden bu açıdan istifade edildiğini 

söyler (Balibar, 1993:265). Dolayısıyla -örneğin biyolojik özelliklerle zihinsel 

bağdaştırmalar düşünüldüğünde- zihinsel yeteneklerin de bu anlamda 

bedenselleştirildiğini, yani ırksallaştırıldığını savunur (Balibar, 1993:265). Sınıf 

ırkçılığı ve etnik ırkçılık arasındaki karşılıklı belirlenim bu doğrultuda düşünülebilir 

(Balibar, 1993:268).  

Said‟e göre –Batılı anlatıda ötekilik imgesi olarak- Şarklı‟yı her mahkum 

ediş, tahterevallinin diğer kutbu gibi etik ve mantıksal ağırlığı Batı'ya çevirmektedir. 

Şarklı‟nın doğal ve özsel durumu-kaderi, Avrupa‟nın doğal ve değiştirilemez gücüne 

vurgu yapmaktadır. Aslında burada bilimsel kuşkuculuğa ihanet edilerek özlerle 

hareket edilmekte; kültürel ve biyolojik “bulgu”lar, bilimsel aposterioriler olarak 

kullanılmaktadır. Bilimselliğin gereği olarak tikellerle değil, birtakım genellemelerle 

yüksek ve dokunulmaz doğrular tesis edilmektedir. Dolayısıyla güç, bilgiyi bozuma 

uğratmaktadır. Söz konusu bilgileri, imgesel zorlamaları hangi kurumların ve 

kültürel iktidarın/gücün ürettiği ise Said'in temel sorularından birisidir (Said, 

2016:58). Şarkiyatçı ilginin nesnel ve bilimsel gösterimine karşı, söz konusu bilgi 

alanının siyasal ve kültürelliği (Said, 2016:21) dışında Şarkiyatçı ilgi, 

emperyalizmin, pozitivizmin, Darwincilik ve ilintili olarak ırkçılığın yörüngesine 

dahil olmaktadır (Said, 2016:52). Şarklı ve Batılı kategorileri, başkalığı/ayrımı 

kutuplaştırmaya dönüştürür ve insani temaslar yerini, pragmatik ve hegemonik 

temaslara terk eder. İnsanlık sevgisi ve insan hakları güzellemeleri ve bilumum 

medeniyet emareleri, bilimsel ve doğaya yakın özsel Şark tasvirleriyle, varlık 

hiyerarşileri ve ırksal sınıflamalarla birtakım haklılaştırma yöntemlerine başvurur. 

Böylece etik ve mantıksal kusurlar bertaraf edilmiş olur. 



91 

 

Karmaşık bir ilişkilenme olarak kolonyalizm ve bilgi ilişkisine dikkat çeken 

Loomba, kolonyal deneyimin bütün bilgi alanlarına etki ettiğini söyler. Gerçeklikle 

kolonyalizm arasında, hem yanlış temsil, hem de yeniden dizayn etme olarak ikili bir 

ilişki tespit eder. Bilginin doğuşunun maddi süreçlerle ilişkisi, onun ideolojik açıdan 

hayati boyutları olduğunu kanıtlamaktadır. Modernliğin şafağında başlayan keşifler 

ve seyahatnamelerle, enformasyon olarak ötekilerin zabtı arasında bağlantı söz 

konusudur (Loomba, 2000:78). Örneğin Linneaus‟un Doğa Sistemi (1735) eserindeki 

bitkileri sınıflandırma sisteminin, dünya hakkında totalleştirici paradigmadan 

doğduğu söylenebilir. Bilim ve gözlemin nesnelliğine dayanarak sömürgeci 

müdahale nötralize edilir (Loomba, 2000:82-83). Bilim ve önyargı ilişkisinin zorunlu 

bir karşıtlık ilişkisi olmadığını söyleyen Loomba, tersine, ırk söyleminin bilimci 18. 

yüzyıl Batı‟sında ortaya çıktığını söyler (Loomba, 2000:84). Bilimselliğin iktidarı, -

bilimle kontrol edilen halklar bilimin dışına düştüğünden ve söyledikleri 

duyulamayacağından dolayı- yanlış olduğu durumlarda dahi ikame değeri 

bulabilmektedir.
55

 Bu bağlamda Loomba, disiplinlerin pek çoğunun kolonyalizme 

bulaştığını söyler (Loomba, 2000:86-87). 

Nilüfer Kuyaş, Kuhn‟un eserine yazdığı çarpıcı önsözde, bilimsel bilginin 

ikamesine devrimsel yaklaşımda, Batılı/Aydınlanmacı ilerleme ve bunu besleyen 

ampirist bilim anlayışına karşı devrimsel bir geleneğin işaretlerini görür (Kuyaş, 

2014:9). Bilimsel bilgi alanında da bilim cemaatleri, daimi bir birikimselliği 

bayraklaştırdıklarından, ulaşılan aşamayı en üst ufuk olarak değerlendirme 

eğiliminde olmuşlardır. Bu nedenle tarihi sondan başa yazarken bir tür ideolojik 

tahrif iş görmektedir. Bunun açığa çıkarılması ise bilimin kopmalarla şekillendiğini 

ve galip gelen bilim diskurunun geçerli kılındığını gösterir (Kuyaş, 2014:11-12). 

Kuhn‟un başkalıklara yer açarak umut vadeden göreli düşüncesinden yola çıkan 

Kuyaş, Batı‟nın zorladığı kaderin tek seçenek olmadığına, yani alternatifler alanı ve 

karşı modellemelere daima açık bakışın imkânlarından söz eder (Kuyaş, 2014.57).  

                                                           
55

Loomba‟ya göre ırk hakkındaki bilimsel yorumlar, yabanıllık bağlamında yer bulan eski klişeleri 

yaygınlaştırmış ve nesnelleştirmiştir. Bu da, sömürgecilik bağlamında öteki olanın ıslahı düşüncesini 

zora sokmuş ve açıklamalar gerektirmiştir. Irk ve ulus arasında irtibatı kuran ve her ikisine de 

“cemaat” hissi veren motivasyon da yine bilimsel bir zeminde kurulmuştur. Irkçı süreç, hem ırkların 

karışmasından ürküntü duymuş; hem de ideal ırkın üremesini hayal edip durmuştur (Loomba, 

2000:142-143 ve 146). 



92 

 

Bilimsel bakışın değerden bağımsız nesnelliğine dayalı iktidarını, bu 

söylemin mitten başka bir şey olmadığı şeklinde radikal bir çözüme uğratan 

Feyereband ve Kuhn
56

 gibi bilim tarihçileri, bilimselin ve nesnelin üretilme 

biçimlerine dair önemli bir teorik çerçeve sağlarlar. Bu bağlamda Serdar, gözlemlere 

teori yüklendiğinden, teorilerin paradigmal temellendirmeler üzerine kurulmasından 

söz eder ve bu süreçte oluşan kalıp sonucu da “kültür bagajı” şeklinde nitelendirir 

(Serdar, 2001:265). Foucault ve Gramsci ve onlardan yola çıkan Said'de bilgi-iktidar, 

söylem-güç ve iktidar ilişkisinin açığa çıkarılması (Ateş, 2013:122) bize nesnel bilgi 

gibi sunulan içeriklerin aslında kültürle temellendiğini ve bu kültürün güce dayalı 

içeriğini sorgulama noktasında önemli bir teorik çerçeve sunmaktadır. Bu bağlamda 

nesnellik gibi sunulanın ardındaki bilinci açığa çıkarmak ve apriorik varsayımların 

hesabını sorgulamaya açmak önem kazanmaktadır.  

Said, Şarkiyatçılık eserinden yola çıkarak görüşlerini tarafgir bulan eleştirileri 

genel anlamda olumlu karşılasa da “tarafgirlik” bağlamındaki suçlama halen kültür 

ve bilgiyi ideolojiden bağımsız nesnel alanda düşünerek önyargısızlığı esas 

aldığından söz konusu eleştiriye ironik bir eleştiriyle karşılık verir:  "Ne mutlu bana! 

Şarkiyatçılık tarafgir bir kitaptır; kuramsal bir makina değildir." (Said, 2016:354). 

Kitabın taraflılığı ve indirgemeci bulunmasına Said‟in cevabı, kuramsal görüntüsü 

veren üstünlüğün foyasını iğneleyici şekilde ortaya çıkarır. Şarkiyatçılık konusunda 

nesnellik cilası ve tarafsız araştırmacılık iddiası tarihsel deneyimi ört bas etmeye 

yaramaktadır.  

Blaut‟ya göre, İçeri-Dışarı modelini ve kalıcı bir merkez, geniş bir çevre 

kavramını temel alan her bilimsel anlayış yayılmacıdır (Blaut, 2015:33). Böylelikle 

bilimsel yayılmacılığın ölçütü olarak, merkez-çevre yapılanmasının ayrıcalıklı ve 

                                                           

56
Bilimsel mantığın pozitivizm ve ampirik delillendirmelere dayalı tekçi ve birikimsel bir nesnellikle 

lanse edilmesine karşılık Kuhn, Bilimsel Devrimlerin Yapısı adlı çığır açıcı eserinde bilimsel bilginin 

devrimsel ve çoğul dinamizmine dikkat çeker. Kuhn‟cu anlamda, kullanılan dilin ve dolayısıyla 

kavramların dünya görüşü üzerinde paradigma-belirleyici etkisi de söz konusu bilimsel kopmalara 

ruhsat sağlamaktadır (Kuhn, 2014:61). Bilimsel alanda süreklilik ve birikimsellik görüntüsü veren 

“paradigma”lara odaklanan Kuhn, bundan, belli bir bilim cemaatine örneklik sağlayan evrensel 

standartları anlamaktadır. Zamanla söz konusu olağanlaşmış paradigmanın bunalımı ya da kaymasıyla 

yeni paradigmaya adaptasyon kendini gösterir (Kuhn, 2014:63-64). 

 



93 

 

hiyerarşik kurulup kurulmadığına bakmak şeklinde bir öneri söz konusudur: 

"Bilimsel inançların temelleri kültürün derinlerinde saklıdır ve kültür tarafından 

biçimlendirilir."(Blaut, 2015:28). Kültür ve eğilimden tamamen ayrı kodlanan 

modern bilimin; kategorik bilgi anlayışını keskinleştirmenin ve epistemik 

kompartımanlaşmaya sebep olmanın ötesinde, bu usûlle bir şeyleri gizlediği ve bazı 

ideolojik tutumları ayakta tuttuğu savunulabilir. Sömürgeci dünya modeli ve dünya 

tarihinin Avrupa tarafından paradigmatik kurgusu, Avrupamerkezci eğilimleri açığa 

vurmaktadır. Bu anlamda Avrupamerkezci tavır, yayılmacı kurama destek görevi 

görmektedir. 

Tutku ve çıkarların ideolojik haklılaştırılması bağlamında modern 

sömürgeciliğin ve köleciliğin kapitalist motivasyonları ve bilimsel kesinlik 

mantığının sağladığı iktidar Batı sömürgeciliğini zirveye taşımıştır. Kesinlik tutkusu, 

kendini garanti altına alma ve güvenlik arayışıdır. Bir doğruya bile işaret etse 

kendisini apriorik olarak kesinliğin korunaklılığında tanımlayan ikamelerin -burada 

Aydınlanma- gerçekte çizgisel olmayan dolambaçları ve örtülü karmaşık süreç takip 

edilmelidir. Bu bağlamda sömürgeciliğin bir bahanesi olarak ortaya çıkan ırkçılığın 

Aydınlanma ile ilişkisi açıklanmalıdır.  

3.3. Aydınlanma ve Sömürgeci Irkçılık 

Aydınlanma düşüncesinin kozmopolitan ve totalci, evrenselci tasavvuru; aynı 

zamanda onun sınırlarını imlemektedir. Modern düşüncenin evrensel insanlık 

tasavvurunun muğlak kapsayıcılığı, dışlama ilkesinden dolayı kritik edilmelidir. 

Modernliğin ırkçı ve Avrupamerkezci sınırları da büyük ölçüde Aydınlanma‟nın 

düşünsel mirasıyla birlikte düşünülmelidir. 

(Batı‟nın) "Özgürleştirici insan hakları yanını; soyguncu kâr için mücadele 

yanından ayırt etmek güçtür. Her ikisi de „liberalizm‟ adı altında bütün çelişkileri 

barındıran aynı madalyonun tersi ve yüzüdürler." (Latouche, 1993:49). Liberal 

devrimin ırkçılıkla ilişkilendiği göz önüne alınırsa, bu durumun liberal Aydınlanmacı 

vasatta ırkçılık ve sömürgecilik arasındaki irtibatı sağladığı söylenebilir. 

Aydınlanma‟nın özgür insanına -Avrupalı insan- “aklını kullanma cesareti” 



94 

 

göstermesi salık veriliyorken, Asya ve Afrika insanı doğal/belirlenimsel olarak 

alınmaktadır. 

Kolonyalizm, hükümran olanın lehine işleyen bir özdeşlik programı, tek 

yönlü fayda akışı olarak değerlendirilebilir. Spivak ise, vurguyu, sömürgeciliğin 

heterojen niteliklerine kaydırır. Bu bağlamda postkolonyal yöntem, düşüncenin ve 

bilginin farklı alanlarına nüfuz etmiş sömürgeci ekonomi-politiği çözmeye çalışır 

(Yetişkin, 2010:15). Söz konusu farklılaşmalardan yola çıkarak 16. yüzyıldan 20. 

yüzyıla değişmeyen bir süreç olarak Batı sömürgeciliği vurgusuna karşı dikkatli 

olmak gerekir.
57

 

19. yy. oryantalist yazını, Aydınlanma‟nın Doğu'daki etik-politik programının 

ötekiliklere hem bağımlı hem dışlayan ataerkil öznelik biçimleri ile bağlantılı 

olduğunu açığa çıkarmıştır (Yeğenoğlu, 2003:64). Bir proje olarak Aydınlanma, 

sömürgeciliğin meşruluk kazanmasında geniş işlevler yüklenmiştir (Yeğenoğlu, 

2003:130). Aydınlanma‟nın ışığı ve evrenselci hümanist idealleri, sömürgeciliği 

haklılaştırmaya yarayan örtük ve araçsal işlevler taşımaktadır.
58

 

Aydınlanma ve ardından gelen Sanayi Devrimi ve seyahat ve gözlem 

geleneği ile sömürgecilik mümeyyiz bir vasıf olarak görünmüştür. Bu sömürgeci 

                                                           
57

Sömürenleri tamamen sömürge yanlısı olarak düşünmek, sömürülenlerin de tümüyle sömürge 

yanlısı olduğunu iddia etmekten farksızdır. Aksine sömürülen halkların burjuvazisi sömürme 

durumunda sömürgecilikten fayda sağlayabilmiştir. Bu durum hegemonyanın pürüzsüz bir akış 

sergilemek yerine heteronliğini kanıtlar. Sömürgeciliğin en güçlü olduğu dönemlerde bile dahili 

radikal karşıtlıklar mevcuttur. Bu tartışma, örneğin Adam Smith gibi liberal iktisatçılar tarafından da 

ekonomik sebeplerle –kolonilerin gerekli olup olmadığı- tartışılmıştır. Smith, kolonilerin Avrupa‟daki 

yönetimlerin bilgeliği değil, adaletsizliği sonucu ortaya çıktığını söyler ve Smith‟ten sonra James Mill 

tekelci ticareti ve Jeremy Bentham da başka ulusları yönetme yetkesini, Hobson da emperyalizm 

üzerine çalışmasında -1902- emperyalist ırkçılığın eleştirisini yapar ve medenileştirme misyonu 

anlayışını eleştirir (Young, 2016:99-110-113). Sömürgesizleşme durumunun bir yönüyle ekonomik 

liberalizmin etkisiyle –tekelci ekonomiye karşı serbest ticaret taraftarlığı sebebiyle- ortaya çıkması 

dikkat çekicidir (Young, 2016.119). Fakat Young‟a göre liberaller arasındaki sömürge eleştirisi, daha 

çok beyazların olduğu kolonilere yönelmek gibi farklı tutumlar alabilmiştir (Young, 2016:126). 

Liberal haklar düşüncesi, sömürgecilik kadar sömürgeciliğe karşı durmanın da çıkış noktası 

olabilmiştir. 

58
Morss‟a göre, "Kolonilerdeki milyonlarca köle emekçinin sömürülmesi, tam da özgürlüğün insanın 

doğal durumu ve elinden alınamayacak temel hakkı olduğunu iddia eden düşünürler tarafından, verili 

dünyanın bir parçası olarak kabul ediliyordu. Özgürlüğe dair teorik iddialar siyaset sahnesinde 

devrimci eyleme tercüme edildiğinde bile, perde arkasında işleyen kölelik temelli koloni ekonomisinin 

karanlıkta tutulması mümkündü." (Morss, 2012:34). Morss‟a göre bu durum, Batı tarihlerini hala 

insan özgürlüğüne dair tutarlı anlatılar olarak inşa edebilen günümüz mantığının sıkıntılarını ortaya 

koyar (Morss; 2012: 34).  



95 

 

vasıf, aynı dönem ve söylemlere eşlik eden insancı ve aydınlanmış birikime ters 

düşmemek için rasyonalize edilmiştir. Bu haklılaştırma işleminden sonra ekonomik 

ve kültürel sömürü için zemin hazırdır. Bilimin bu süreçte oynadığı merkezi rol de 

yetkeci bir kavrayış ve konumlandırma olmuştur (Gündüz, 2013:226). 

Bernal‟e göre Aydınlanma başarılarının ebediyen süreceğine ilişkin örnekler 

arasında, “dünya sahillerinin haritasının çıkarılması, Linnaeus‟un doğadaki canlı 

türlerini sınıflandırması ve Amerikan anayasası bulunmaktadır” (Bernal, 2016:274). 

Tüm bunlar Aydınlanma ile sömürgeci/ırkçı teori ve pratiğin ilişkiselliğini ortaya 

koymaktadır. Koselleck‟e göre de kültür ve eğitimin en yükseğe ulaştığı Avrupa‟nın 

diğer halklara daimi egemenliği düşüncesi 18. yüzyılda yaygındır. Kant da bunu 

seslendirmektedir. Condorcet, ilerlemenin Fransızlar ve Anglosaksonlar tarafından 

başarılı bir şekilde yerine getirildiğini yazar. Bu bağlamda Koselleck, “zamansal 

perspektifin coğrafi olarak” daima uzamsallaştırıldığını ve bunun etnik, ırkçı 

eklentilerle desteklendiğini yazar. Özellikle 19. yüzyılda Ari ırka verilen egemenliğin 

kapsamından ve diğer aşağı ırklar söyleminin yaygınlığından söz edilebilir. Ari ırk, 

medeniyeti tek isteyen ve başaran olarak, insanlığı medeni eğitimden -savaştan- 

geçirmelidir. Batılı ekonomik modelin radikal eleştirmeni Marx bile üretimin 

kontrolünün hakim halklardan olmasından yola çıkarak ilerlemenin Batılı hakim 

şemasına katılmış olur (Koselleck, 2007:85). Doğanın tarihselleştirilmesi ilerlemeyi -

medeni alan dışında- doğanın alanına taşır ve ilerlemenin Darwinist şemasıyla 

süreklilik ifade eder (Koselleck, 2007:117). İlerlemenin daimi “medeniyetler 

savaşı”ndan umulan gelişmeye götürecek dinamik itki, sosyal Darwinizm şemasını 

beslemektedir ve bu şemanın da hangi tarihsel-coğrafi bağlama hizmet ettiği tahmin 

edilebilir. 

Bernal‟e göre, Eskiçağ Modeli‟nin yerine Ari Modeli‟nin ikame edilmesini 

pekiştiren dinamikler; genel anlamda Hıristiyan savunuculuğu, ilerleme fikri, ırkçılık 

ve romantizmdir (Bernal, 2016:274). Sayılan bütün öğeler -Hıristiyanlık, ırkçılık, 

romantizm, ilerleme- tüm çelişkilerine rağmen Avrupa olgusunda birleşmektedir. 

Hatta Delanty‟nin tanımına göre Avrupa, Aydınlanma ve romantizm gibi birbirine zıt 

düşünce şekillerini biteviye uzlaştırma çabasıdır (Delanty, 2014:44).  



96 

 

Arendt, ırk meselesini doğrudan emperyalizmle birlikte düşünür ve 

emperyalizme eşlik eden “güç felsefesi”nden söz eder: "İlhak edemeyeceği için 

yıldızlara kızan emperyalist kafalı iş adamları, gücün güç için örgütlenmesi halinde 

daha fazla güç yaratacağının farkına vardılar." Arendt, emperyalist çağda güç 

istenciyle yıkma stratejisi arasındaki yakın pratik ilişkinin, güç felsefesinin 

seçkinlerin felsefesi olarak benimsenmesine etkilerinden söz eder (Arendt, 2016:44-

45).  

Amerika yerlilerinin biyolojik olarak düşük değerde olduğunun ilân edilmesi, 

onların baskı ve egemenlik altına alınmasının gerekçesi olarak sunulmuştur (Özbek, 

2012:55). Köle ticaretinin yoğunlaştığı 17. yy.‟da, ırkçı söylemin büyük ölçüde 

biyolojik gösterenle temellendirilmesi, sömürgeci pratiklere gerekçe teşkil etmiştir. 

Barbarlık ve soysuzlaşma gibi “bilimsel” ve sonuç çıkarıcı hükümlerle, bilimsel/ırkçı 

“bulgu”ların etiğe uyarlanması söz konusudur. Bu açıdan ırkçı kuramsal bakışı 

belirleyen ve tehlikeli kılan nitelik, heterofobinin çok ötesinde sömürgeci pratik 

gayelerdir. Irkçılığı heterofobiye bağlayan yaklaşımlar ise meseleyi 

psikolojikleştirerek naifleştirmekte ve problemin ekonomi-politiğini görmeyi 

engellemektedir.
59

 

Tanrısal haklar yerine doğal haklar kuramlarının hakim olduğu Aydınlanmacı 

kopuşta, ekonomik nedenler ve burjuvanın siyasi hakimiyet talebinin önemli payı 

olmuştur (Atabay, 2004:179). Fakat doğal haklar ve insani aklın ve genel olarak 

hümanizmanın burjuvazinin talepleri doğrultusunda iş görmesi, doğal hakları 

doğallıkla burjuvazi lehine çevirmiş, doğal haklar söylemi ırksal, sınıfsal ya da 

cinsiyete dayalı farkları; ekonomik, siyasal ve bilimsel gücün lehine yok saymış ve 

ikincilleştirmiştir. 

                                                           
59

Loomba‟ya göre “Irksal üstünlük ideolojisi kolaylıkla sınıf terimlerine tercüme edildi.” Cesaire 

tarafından da sorunsallaştırılan, Renan‟ın, her ırkın yaratıldığı görev üzerine çalışması fikri -örneğin 

hiçbir onur duygusuna sahip olmayan siyahların ve Çinliler‟in işçi, Avrupalılar‟ın ise soylu ırk olarak 

isyan edecekleri pozisyon olan işçilik yerine efendi rolü-, bu bağlamda ırk ve sınıf arasındaki irtibatı 

örnekler. Irksal ayrımlar, doğal çalışma alanlarını belirleyen bir ilişkisellikle kurulmuştur (Loomba, 

2000:151). Bu bağlamda zencilere dayalı yürütülen kampanyada dikkat çekici olan; nefret, 

tiksinme  ya da küçümsemenin çok daha ötesinde beyazların Afrika‟da fethettikleri yerlerde tarım ve 

madenciliğe dayalı faaliyetleri ile köleliğin kurumsallaşmasına yol açması ve sömürü için uygun 

argümanlar bulmalarına yaramasıdır (Özbek, 1979:19).  

 



97 

 

Şenel'e göre tarihte görülen soyluculuk, kabilecilik, uygarcılık gibi -ırkçılığı 

anıştıran- tutumlar, etno-merkezciliğin ırkçı olmayan görünümleri olarak 

nitelenebilir (Şenel, 1993:41).
60

 Kapitalizm emperyalist bir yönelime girince ulusal 

etnosantrizm ırksal etnosantrizme dönüşecektir. Bu bağlamda etnik merkezcilik ya 

da ırk düşüncesinin ırkçılığa evrimi 18. yüzyıl itibariyledir (Şenel, 1993:49; Taş, 

1999:41). Irkçılık Avrupa açısından modernliği yaratan özel koşullarla ilişkilidir. 

Modernliğin ve gelişmenin neden Batı‟da olup da Doğu‟da olmadığı sorusu, Batı 

medeniyetinin üstünlüğü ve biricikliği ile ilerleme paradigmasının ırkçılıkla 

bağlantısını ortaya koyar. Ayrıca bilimsel ve sömürgeci-köleci pratiklerle ilişkili 

“aydınlanmış” ırkçılığı herhangi bir otosentrizm ya da soyluculuktan ayırt edebilmek 

gerekir.  

Aydınlanma döneminde özellikle de Fransız Devrimi ile birlikte köleliğe 

karşı tutumda önemli değişiklikler olmakla birlikte Aydınlanma döneminde köleliği 

sona erdirme başarısızlığı Outram tarafından irdelenir. Eşitlik, özgürlük ve keyfi 

gücün kontrolü gibi temaların öne çıktığı Aydınlanma döneminde köleliğin devam 

etmesi bir paradoks gibi görünse de ekonomik sebepler ve plantasyonların durumu 

açısından kölelik uygulamada devam etmiştir. Bu açıdan Outram, kölelik ve 

Aydınlanma arasındaki düğümü çözmenin zorluğundan söz eder (Outram, 

2007:83).
61

 Kölelik, Aydınlanma‟nın ahlaki çelişkisi ve yükselen değerlerinin tersi 

olarak pratik düzeyde, hatta teorik ırkçı haklılaştırmalara dayalı olarak inşa 

                                                           
60

Örneğin Platon‟un görüşlerinde -Devlet kitabında bekçiler ve yöneticiler sınıfının nasıl 

belirleneceğine dair kalıtımcılığı, üstün soy yetiştirmek için ayrıcalıklı olanlara üreme hakkının 

verilmesi, soyun üstünlüğünün korunması için karışmaması ve zayıflatılmaması, kusurlu doğanlara 

yaşama hakkı tanınmaması gibi oldukça kabarık ırkçı olarak nitelenebilecek görüş mevcuttur. 

Popper'a göre Platon‟un bu görüşleri aşırı-ırkçıdır ve Aristoteles ve Sparta‟da görülen örneklere de 

bakılırsa ırkçı düşünüşün Eski Yunan‟daki belirginliği dikkat çekicidir (Şenel, 1993:51-52). Fakat 

modern ırkçılık ve motivasyonları ile premodern herhangi bir üstünlükçü tavrı birbirine indirgemek 

anakronik bir hata olarak değerlendirilebilir. 

61
Outram‟a göreRaynal, akıl ve adalet prensiplerinden sömürgeciliği haklı çıkaracak bir tez 

çıkmayacağının farkındadır, fakat doğaya yakınlıkları sebebiyle yerli halklara uygarlık götürmek ve 

doğal kaynakları daha "akılllıca kullanmak” amacıyla sömürgeciliğin haklılaştırılabileceğini yazar. 

Raynal‟deki çelişkiler bunlarla sınırlı değildir. Bir yandan köleliğin haklı gösterilemez olduğunu 

söyler; diğer yandan kölelerin özgür kalınca ne yapacağını bilememesi ve plantasyonların ekonomik 

çöküntüye uğraması tehlikelerinden sıralar. Outram‟a göre Raynal‟in farklı anlamlara gelebilen tezi 

köleliği hoş görmeyi kolaylaştırmıştır. Örneğin 1770 tarihli oldukça ses getiren yapıtı (Doğu ve Batı 

Hint Adalarında Avrupa Kurumlarının ve Ticaretinin Felsefi ve Siyasi Tarihi) Aydınlanma‟nın 

sömürgeciliğinin özeti olmanın yanında Avrupa‟nın dış ekonomik durumu için çelişkili söylemler de 

içermektedir (Outram, 2007:78 ve 80). 



98 

 

edilmiştir. Bu bağlamda Batı‟nın ilerlemesinin önemli kırılma noktalarından biri 

olarak Aydınlanma bağlamında Batı‟nın başarıları ile Batı‟nın yükselen konumunun 

başatlığının ırkçılıkla ilişkisinin irdelenmesi, entelektüel bir yükümlülüktür. 

Köle plantasyonlarının Avrupa‟nın ekonomik gelişimine önemli katkıları 

olmuştur. Özellikle 17. yy. ve sonrasında hissedilen plantasyonlara dayalı ekonomi, 

Blaut'ya göre daha 16. yy.‟da oldukça etkilidir (Blaut, 2015:276). 16. yy.‟da 

Amerika‟daki işgücüne dair bazı tahminlerde bulunulabilmektedir. Örneğin Las 

Casas 16. yy.‟ın ilk çeyreğinde 3 milyondan fazla yerlinin İspanyollar tarafından 

köleleştirildiğini söyler (Blaut, 2015:283). 17. yy‟da sömürgecilik bağlamında 

kapitalizmin yoğunlaşması, Sanayi Devrimi‟nde sömürgeciliğin rolünü örnekler: "17. 

yy. başlarında Hollanda ve İngiltere Avrupa'daki kapitalist gelişimin merkezleri 

olarak ortaya çıkmışlardı." (Blaut, 2015:287). Blaut, Haiti devrimi ile alakalı 

klasikleşmiş eser The Black Jacobıns'in yazarı James‟ın kölelik durumuna dair 

tasvirini aktarır:  

"Köle ticareti ve kölelik, Fransız Devrimi'in ekonomik temelidir...18. yy. boyunca Fransa'da 

gelişen neredeyse tüm sanayilerin temelleri Gine kıyılarından ya da Amerika kıtasından gelen 

mallara ve ürünlere uzanıyordu." (Blaut, 2015:296).  

Sanayi Devrimi‟nin özellikle de ilk safhasının acemice ve barbarca olduğunun altını 

çizen Blaut, Sanayi Devrimi için gerekli kârların büyük ölçüde köle 

plantasyonlarından elde edildiğini, fakat bu konumun, ana akım (Avrupalı) bilimsel 

grupların kabule yanaşmadığı bir kuram olarak karşılandığını ifade eder. Bunun 

yerine, Sanayi Devrimi‟nin tümüyle Avrupa içi bir fenomen olup, köle ticareti ve 

plantasyonlardan elde edilen karların birer dipnota dönüştürülmesi tavrı hakimdir 

(Blaut, 2015:297-298). Blaut'ya göre köle ticareti ve plantasyonlar sayesinde 

Avrupalılar‟ın sömürgelerde ürettikleri talepler olmasaydı, Sanayi Devrimi de 

olmayacaktı. Kapitalizmin bir dünya sistemi olarak ortaya çıkması ve Avrupa‟da 

yoğunlaşma sebebi de sömürgeciliğin Avrupalılar‟a hem kendilerini geliştirmeleri, 

aynı nedenle de başka gelişimlerin önünü kesmelerini sağlayacak gücü vermesidir. 

Blaut'ya göre modern dünyayı en iyi açıklayan şey de bu gelişme ve gelişmeme 

dinamiğidir. Avrupa üstünlüğünün, Avrupamerkezci mitlere -daha akılcı, daha 

modern- bağlayan anlayışın yerine Blaut, Amerika ve daha sonra Afrika‟ya yönelik 



99 

 

sömürgeciliğe bağlanabileceğine dair önemli açıklamalarda bulunmaktadır (Blaut, 

2015:300).   

Aydınlanma ve sömürgecilik bağlamında Morss; özgürlük söylemi ve kölelik 

pratiği paradoksunun, modern küresel ekonomide Batılı ulusların yükselmesine son 

derece yaradığını dile getirir (Morss, 2012:35). Irk düşüncesinin, emperyalist 

müdahaleye dayanak teşkil ederken uygun kaynak olarak iş gördüğü aşikârdır. Fakat 

Arendt'e göre ırk düşüncesi uygar dünyada var olmasaydı bile, emperyalizm ırkçılığı 

bir mazeret açıklaması olarak icat etmek zorunda kalabilirdi (Arendt, 2016:113). Bu 

bağlamda sömürgeci müdahale ve köleleştirme pratiklerinin, ırkçılık fikrinin ön-

belirleyeni olduğunu savunabiliriz. Yine Arendt‟e göre "Tarihsel olarak ifade 

edilirse Afrika‟nın paylaşılmasından (emperyalizm çağında) önce „tarih öncesi 

insanların‟ varlığının Batılı insan üzerinde hiçbir etkisinin olmaması gariptir." 

(Arendt, 2016:125). Batılı bağlamda ırkçılık ve tarihin dışına atma süreci, 

emperyalist emellerin tarihidir.  

"İnsan türünün yeni örnekleri" ile karşılaşılmasının, -ki bu karşılaşma 

çoğunlukla kendiliğinden ya da amaçsız bir tesadüf olmamıştır- medeniyetten ve 

siyasetten, dolayısıyla insan kategorisinden uzak algılanan türlerin yaşattığı 

şaşkınlıkla ırk düşüncesini gerekli ve amaçlı hâle getirdiği söylenebilir. Arendt, 

beşeri gerçeklikten çok "doğal" insanlar olarak düşünülen bu toplulukları 

katledenlerin cinayet işlediklerinin farkında olmadıklarını söyleyerek insan 

dışılaştırmanın boyutlarını özetler (Arendt, 2016:128).  

Yeni-dünya‟da sistemli kölecilikle ırkçılık at başı gitmektedir (Özbek, 

2012:58). Sömürgeciliğin sistemli ilerleyişi ile ussal sistemlilik arasındaki doğrusal 

korelasyon, insanî söylemler ve sömürgeci pratikler arasındaki çelişkiyi sistemli 

olarak örtmeye yaramaktadır. Bu doğrultuda örneğin Voltaire, köleciliğe karşı çıkar; 

fakat “Zenci ırkı bizim ırkımızdan büsbütün başka olan insan türüdür.” demekte beis 

görmez. Ya da insan hakları için amansız mücadele veren George Washington, aynı 

zamanda büyük köle sahiplerinden biridir. Özbek‟e göre burjuva toplumunun bu 

şizofren görünümü aşılmak durumundadır (Özbek, 2012:59). Bu şizofrenik 

yarılmanın ötesinde ırkçı paranoyaya yatkınlık, zaman zaman kuramsal zayıflıkla 

ilişkilendirilir. Fakat meseleyi kuramsal zayıflık ya da kuramda iyi olanın pratikte 



100 

 

kötüleşmesi şeklinde alan iki farklı tavır da kuram ve pratiklerin paslaşmasını es 

geçmekte; dolayısıyla Aydınlanma kuramları ile sömürgeci pratikler arasındaki 

Avrupamerkezci sistemli ilişkiyi yeterince teslim edememektedir.  

Oryantalist mantığın Doğu‟yu homojenleştirmesi gibi, Morss da çeşit çeşit 

kölelerin tek bir kitle gibi görüldüğünü hatırlatır (Morss, 2012:135). Fakat bu 

homojenliğin isyanın niteliği bağlamında değişebileceği dikkat çekmektedir. Morss‟a 

göre plantasyon köleleri arasındaki Müslümanlar‟ın Yeni Dünya‟daki köle 

isyanlarında başı çekmesi de görmezden gelinmiştir. Bu görmezden geliş, Morss 

tarafından şöyle dile getirilir: "Müslümanların mevcudiyeti vurgulanınca Batı‟nın 

yorum siyasetinin neredeyse derhal çatallanmasına sebep olan küçük bir düşünsel 

bomba yerleştirilmiş olur." Aynı çelişkili mantığın ortaya çıkardığı bir diğer siyasi 

soru/n da Avrupa-Amerikan‟ın "Ya özgürlük Ya Ölüm" sloganının İslami cihat 

geleneğinden nasıl olup da yalıtıldığı sorunudur (Morss, 2012:153-154). 

İsyan ihtimallerini düzensiz ve çocuksu bir kendiliğindenliğe indirgemek 

sömürgeciliğe karşı çıkma potansiyellerini daha başından akıl-dışı bir düzleme 

yerleştirmektedir. Blaut‟nun şu açıklaması bunu örneklemektedir: “Sömürgelerdeki 

isyanlar da aleni biçimde mantıksızdı; çocukça duygu patlamalarıydı." (Blaut, 

2015:153). Karşımızda, devrimin akıl ve siyasetle ilişiğini kopartan ve 

sömürgeleştirilenleri kaba, hayvani ya da çocuksu dürtülerle hareket eden bir kitleye 

benzeten işe yarar bir yorum vardır.  

David Lloyd‟un, "liberal hümanizm ile emperyal siyasanın buluşma noktası" 

dediği paradoksal gibi görünen sistemli birliktelik dikkat çekicidir. Batı'nın 

hümanizma, ilerleme, evrensellik, akıl gibi büyük ve kibirli anlatılarını önsel olarak 

mütehakkim kılıp, öteki(leştirdiği) kültürlere uyarlaması şeklindeki kurtarıcı rol, 

emperyalizmi meşrulaştırma gerekçesi olarak kol kola ilerler. Lloyd'a göre yansızlık 

ve evrensellik iddiası özneye hükümranlık konumu sağlayan sürecin parçasıdır 

(Yeğenoğlu, 2003:136). Spivak'ın ileri sürdüğü gibi inceleyen özne kendi 

konumunun tarihsel ve kültürel tikelliğini silmekle bu konumu/boşluğu evrensellik 



101 

 

iddiasının hegemonyasıyla doldurmaktadır (Yeğenoğlu, 2003:134).
62

 Evrenselliğin 

hegemonyası soyut bir manipülasyonla kendi tikelliğini gizlemektedir. Batı‟nın 

Doğu'yu zamansal bir gerilik olarak, düalistik ve dikotomik bir yanılgıyla üretmesi -

aynı zamanda kendi kendini kurması- üretilmiş bir sürece delâlet eder. Söz konusu 

konumlandırmanın tarihsel arazlarını yakaladığımız zaman yapısöküm, yani 

Derridacı anlamda yeniden konumlandırma mümkün olur. Batı‟nın Doğu‟ya dönük 

hiyerarşik haksızlığı çözümlenmezse kendi kendini haklılaştırma süreci, zamanla 

özsel ve sabit bir hakimiyete dönüşür. Fakat Batı‟nın kültürel ve tarihsel tikelliğinin 

açığa çıkarılması Batı‟yı olumsal kılacak ve söz konusu hakimiyeti sorguya 

açacaktır. 

Aydınlanma‟nın özne konumu kendisini, etnik merkezciliği "karar verme 

özgürlüğü" olarak sunmakla (Yeğenoğlu, 2003:136) akla, ırk kavramının önemli 

mimarlarından Kant'ın "aklını kullanma cesaretini göster" mottosunu getirmektedir. 

Batı emperyalizmi bütün süreçlerde aklını kullanma cesareti göstermenin -burada 

cesaret yetke/güç olarak okunmalıdır- ötekiliğe uyarlamasıdır.  

Outram, kölelik ve köle ticaretinin Aydınlanma dönemi entegre dünya 

ekonomisi için öneminden söz eder. Bu açıdan dünyanın ahlaki entegrasyonunun 

aleyhine çalışan, özellikle Aydınlanma dönemi ile belirginleşen ekonomik 

entegrasyondan söz etmek gerekir. Köleliğe karşı çıkanların bile bu süreçte 

eleştirdikleri köleci tutuma girebilmesi, Aydınlanma‟nın bu noktada paradoksal ve 

çelişkili tutumunu örnekler (Outram, 2007:86-87). Bu düşüncede tinsel eşitlik ve 

yasal eşitsizlik aynı anda bulunmaktadır (Outram, 2007:89). 

18. yy. Fransa‟sında farklı ve vahşi halklara, “insan türünün yeni 

örnekleri”ne karşı bir ilgi başlamıştır (Arendt, 2016:75). Bu ifadede açıkça 

antropolojik bir Batılı ön kabul havası sezilmektedir. İnsan türünün yeni örnekleri 

ifadesi, özsel ve önsel olarak kabul edilmiş bir insanlığı ve ötekileri keşfetmeyi imâ 

                                                           
62

Spivak, Madun Konuşabilir mi adlı eserinde, Batılı bilgi üretiminin çok yönlü olarak Batılı 

ekonomik çıkarlarla suç ortaklığına dayandığını söyler. Batılı özneyi merkeze yerleştiren disiplinlere 

karşı eleştiriler ise -örneğin Foucault, Deleuze-, Batılı öznenin çıkarına dayalı arzuyu –arzunun bilgide 

gizlenişini- hedef almaktadırlar: “Avrupa‟nın Özne olarak tarihi, hukuk, ekonomi politik ve Batı 

ideolojisi tarafından anlatılaştırılmış olmasına rağmen, bu gizlenmiş Özne kendisinin  “hiçbir 

jeopolitik belirlenimi” yokmuş gibi davranır.” (Spivak, 2016:16-17). 



102 

 

eden yoğun imgesel anlamlar içerir. Bu "gerçekleşmiş" tehlikeye Arendt şöyle işaret 

eder: "Ne var ki ileride ırkçılığın ulusu yıkan ve insanlığı yok eden gücüne dönüşecek 

olan şeyin tohumlarını da yine bu ulusu yaratan yüzyılda ve insanlık aşığı ülkede 

aramamız gerekmektedir." (Arendt, 2016:75).  

Aydınlanma döneminde Avrupalılar açısından ırk ve köleliği ilintilendirmek 

kolay olmuştur. Çünkü kölelerin hemen hemen hepsi Afrikalı kölelerden 

müteşekkildir. Irk ve kölelik arasındaki irtibat noktalarından biri de, doğal 

sınıflandırma mantığının Aydınlanma‟daki radikal etkisiyle, insanın ruh sahibi 

olduğu gerçeğinin ötelenmesidir (Outram, 2007:89-90). Bunu, Aydınlanma 

mantığında ruhun belirleyiciliğinin bedenin gerisinde kalması ve bedenin/biyolojinin 

hakimiyeti olarak özetleyebiliriz. Söz konusu bedenler de doğal bilgi kapsamında 

iktidarın tanımlarına sıkışmıştır. Aydınlanma döneminde doğaya/deneysele vurgu ile 

metafiziğin gerilemesi de bunda etkilidir. Bu anlamda Aydınlanma döneminin, belki 

de düşüncenin insan meselesine en çok eğildiği, fakat basitleştiren taksonomik 

mantık ve evrensel homojen kategorilerle birlikte insanı tanımlamakta en çok 

zorlandığı, köşeye sıkıştığı çelişkili bir döneme işaret ettiği söylenebilir. 

Irk farklılığının normatif gücü, özgürlük ve mülkiyet ilişkisi, tinsel eşitliğin 

sınırlarını tayin etmektedir. Toplumsal ve yasal eşitsizlik doğal haklar öğretisinin 

hakim olduğu bir vasatta fiziksel farklılığa dayanarak meşruiyet kazanmıştır 

(Outram, 2007:97). Bu nedenle Aydınlanma‟nın yaratmaya çalıştığı evrensel insan 

özneliği, eylemsel eşitlik planında sadra şifa olacak üretimlerden oldukça uzaktır. 

Morss‟un aktarımıyla; Louis Sala-Molins'in, Avrupalı Aydınlanma 

felsefecilerinin köleliğe sövüp sayarken köleliğin gerçekten var olduğu durumlar 

konusundaki suskunluklarına duyduğu ahlaki infial, Aydınlanma ırkçılığı ve insan 

hakları söylemleri arasındaki çelişkiyi açığa çıkarması bakımından önemli bir 

eleştiridir (Morss, 2012:160). Aydınlanma düşüncesi tarihini; kolonilerdeki siyah 

köleler için hazırlanan -1685'te- ve 1848'e kadar ilga edilmeyen Fransız yasası Le 

Code Noir'ın merceğinden bakarak yazan -1987-  Sala-Molins, kölelerin mal 

muamelesi görmesini ve statülerine karşı çıkmaları durumunda başlarına gelecek 

yaptırımları konu alan bu yasayı madde madde incelemiştir. Fransa‟nın yasal yetki 



103 

 

alanı dahilindeki tüm köleler için geçerli olan bu yasa ile Aydınlanma felsefecilerinin 

düşüncelerini yan yana koyan Molins, bu felsefecilerin köleliği teorik olarak 

dışlarken nasıl görmezden geldiğini -hatta köleciliğe bizzat dahil olduğunu- açığa 

çıkarır. Kölelik örneklerini Antik zamanlardan alarak kölelikten arkaik bir unsur gibi, 

-tam anlamıyla bir unsur gibi- söz eden Rousseau, köleliğin gayri meşruluğu ve 

manasızlığını, kölelik ve hakkın çeliştiğini yazar. Molins de haklı olarak 

Rousseau‟nun nasıl olup da Code Noır'dan söz etmediğine ve yararlandığı literatürde 

Avrupa köleliğinin dehşetini es geçtiği gibi Afrikalılar‟ı da görmezden geldiğine 

odaklanır. Yine Rousseau, insanların eşit olduğunu ve mülkiyetin eşitsizliğe 

götürdüğünü yazmış; fakat kölecilik pratiğini, kölelik ve mülkiyet argümanları 

açısından görmezden gelebilmiştir (Morss, 2012:44-45). Rouuseau‟nun 

suskunluğunu ırkçı bulan Morss, akademisyenlerin profesyoneller olarak tutkuyla 

yargılarda bulunmaktan kaçınması çabalarının yanında, Molins‟in öfkesini 

alışılmadık olarak değerlendirir (Morss, 2012:46). Molins gibi istisnai eleştirel 

katkılar bir yana, ahlaki tarafsızlık olarak gösterilen şey ve disiplinerleşmenin 

dışlamacı mantığı, teoriyi pratikten ayrı kompartımanlarda düşünen ve çalışan 

akademik profesyonellik, açıkça yansızlık iddiasındaki Avrupamerkezci paradigma 

lehine işlemeye devam edecektir. Kendisini yansızlık iddiası ile rahatça evrensel ve 

normatif kurabilen Avrupamerkezci paradigma düşünüldüğünde, bu durum netlik 

kazanır.  Karşıt itirazlar ise konunun dışında konudan sapma olarak değerlendirilerek 

-örneğin Lewis‟in yaptığı Şarkiyatçılığın eleştirisinin eleştirisi- bertaraf edilecektir. 

Aydınlanma teorisi ve kölecilik olgusu arasındaki çelişki, pragmatik nedenler dışında 

da akademik parçalılıkta görünmezleşir. En yüksek özgürlük haykırışlarının köle 

sahiplerinden ya da gerçek köleliğe suskun kalanlardan gelmesi de Aydınlanma‟nın 

çelişkisini açığa vurmaktadır. Fransız devrimi ve düşünürlerin kölelik karşıtı 

özgürlük çığırtkanlıkları, gerçek köleliği ikame etmeye yaramış, fakat köleliğin ilgası 

-Haiti örneğindeki gibi- bizzat kölelerce başarılmıştır (Morss, 2012:48). Üstelik bu 

süreçte köleler, devrimci söylemleri gerçek durumları için işe yarar mücadele 

retoriklerine çevirmişlerdir.
63

 

                                                           
63

İnsan hakları kavramının evrenselliği ile Aydınlanmacı Avrupa‟ya ait olduğu için Avrupalı 

değerlerin evrenselleşmesi anlamına gelmesi bir çelişki olarak da karşılanmıştır. Fakat Avrupalı 



104 

 

3.4. Aydınlanma Filozoflarının Irk Kavramını ĠnĢa EdiĢi 

Aydınlanma‟nın inşa ettiği ırkçılıktan söz ettiğimizde -Aydınlanma en 

nihayetinde zihinsel ve coğrafi bir kültüre, Batı kültürüne ait bir deneyim 

olduğundan- buradaki ırkçılık biyolojik ırkçılığı da içerimleyen, fakat Avrupa-

merkezci ideoloji ile olgunun kültürel gönderenlerine de işaret ettiğimiz hem kültürel 

hem biyolojik ırkçılığı ifade etmektedir. 

Antropolog Metin Özbek, ırk sorununu irdelediği İnsan ve Irk adlı eserinde 

18. yüzyıla gelindiğinde ırk kavramının, insanların eşitliği ve eşitsizliği bağlamında 

kuramsal düzeyde ortaya konduğunu söyler ve bu bağlamda aynı yüzyılda ırka dayalı 

tecessüs; Rousseau, Montesquieu, Hume, Kant ve Voltaire gibi düşünürlerin de yakın 

ilgisini çekmektedir (Özbek, 1979:17-18). Aristokrasinin tabiî gereği olarak ortaya 

çıkan; özellikle modern kapitalizmle burjuvazi ile ilişkilenen ırk kuramı, sömürgeci 

pratikler ve Avrupa-merkezci kuralla büyük ölçüde ilişkilidir. Fontana‟ya göre, 

“Aslında ırkçılığın ilk kuramcıları; Montesquieu, Buffon ve Voltaire‟in temsil ettiği 

Aydınlanma geleneği içinde ortaya çıktı ve çeşitli ırkların farklı köken ve yapıya 

sahip olduğu iddiasını nesnelleştirecek bazı yöntemleri sunan tıp biliminden önemli 

oranda yardım gördü” (Fontana, 2003:117). Avrupalı filozofların ırkçılığın 

kurumsallaşmasına yaptıkları özgül katkılar, “bilginin ırkçılaşma süreci”nin (Direk, 

2013:38) izini sürmeyi -yalnızca entelektüel haysiyet için değil, emperyalizmin söz 

konusu kuramlar yardımıyla doğallıkla işlettiği ilerleme sürecinden sonra insani 

haysiyeti kurtarmak için de- oldukça gerekli kılmaktadır. 

Aydınlanma erken dönemden itibaren, barbar halkların, eşitlikçi 

rasyonalitenin dışına düştüğü bölünmüş bir görünüme yol açmıştır. Bu bağlamda 

ırksallaştırma süreçlerini takip etmek, modernliğin kapsamını görmek açısından 

oldukça belirleyicidir (Allais, 2016:16). Allais‟e göre insani eşitlik ve özerklikten 

bahsedilen bu süreçte dünyanın diğer parçalarında işleyen sömürgeci ve köleci 

pratik, Aydınlanma‟nın rahatsız edici bir özelliği olarak karşımıza çıkar. Bu nedenle 

                                                                                                                                                                     
olmayanlar da bu retorikleri sömürgecilik karşıtı bağımsızlık mücadelelerinde -özellikle 20.yüzyılda- 

sahiplenerek kullanmışlardır. Fakat Young, yine de hak nosyonunu üreten küresel kapitalizm 

şartlarında bu hakların işlevini sorgulanması gereken bir durum olarak görür (Young, 2016:109 ve 

116). 1791 tarihli başarılı Haiti –San Daomingue- ayaklanması kölelerce başarılan ilk devrim olması 

yönüyle bir emsal teşkil edecektir (Young, 2016:108).  



105 

 

Aydınlanma‟nın gelişimini anlamak için modern ırk fikrine odaklanmak gerekir. 

(Allais, 2016:1).
64

 

18.yy.‟a gelindiğinde dinsel ya da siyasal iktidar ilişkilerinin "kök metaforu" 

olarak kölelik, insan ruhunu alçaltan tüm mekanizmaları ifade etmek için 

kullanılmıştır. Söz konusu döneme damgasını vuran Aydınlanma felsefesi de 

özgürlüğü en yüksek evrensel değer olarak kodlamıştır: 

"Fakat bu siyasi metaforun retorik yaygınlığı, ekonomik bir pratik olarak köleliğin-Avrupalı 

olmayanların kolonilerdeki emek gücü olarak, sistematik ve hayli gelişkin bir kapitalist 

köleleştirme işlemine tabi tutulmasının-niceliksel açıdan artmasına ve niteliksel açıdan 

yoğunlaşmasına, hatta 18. yüzyılın ortalarında Batı'nın tüm ekonomik sisteminin temelini 

oluşturacak duruma gelip kendisiyle kökten çelişkili olan Aydınlanma değerlerinin dünyanın 

dört bir yanına yayılmasını paradoksal bir şekilde kolaylaştırmasına denk düşüyordu."(Morss, 

2012:33). 

Düşünce ile pratik arasındaki bu ayrılığın, küresel kapitalizmin merkantil 

biçiminden ilk sınai biçimine dönüştüğü döneme damgasını vurduğunu hatırlatan 

Morss, rasyonel ve aydınlanmış bir düşünürün bu durumu gözden kaçırmayacağı 

beklentisine rağmen vaziyetin hiç de böyle olmadığını hatırlatmaktadır (Morss, 

2012:33). 

Kant, Herder ve Hegel‟de tarih düşüncesinin belirginleşmesi bağlamında 

Avrupamerkezci bir tarih felsefesinin inşasından söz edilebilir. Filozofların tarih 

kavrayışlarının politik düşünceleriyle karşılıklı yansımaları olmuştur. Herder, 

Aydınlanma‟nın insanı yalnızca akla indirgemesini ve ilerleme düşüncesini 

eleştirerek Aydınlanma‟nın yaygın kavrayışının dışında bir tarih felsefesi geliştirir. 

Bu bakıştaki noksanlık, büyük ölçüde tarihsel olarak bakışın öznesinin kendi tarihsel 

ve kültürel arkaplanına dayanarak göreli bir tutum almasıyla ilgilidir. Fakat Herder, 

mutlak bakışlara karşı olsa da tarihsel kimi “hümanite”leri dayanak noktası kılarak 

bir insanlık tarihi felsefesi geliştirilebileceğini söyler. Kant‟ın, öğrencisi Herder‟in 

                                                           
64

Kula‟ya göre Oryantalizmin “hayali anlamları” ile akademik anlamları arasındaki yakınlık 

Aydınlanma döneminde belirginleşmiştir. Özellikle Aydınlanma‟nın merkez yurtlarında Oryantalizm, 

18. yüzyıldan bu yana zaten var olan Doğu imgesini -maddi ve kurumsal açılardan- yönlendirmiştir. 

Kula‟ya göre Aydınlanma‟nın temel isimlerinin de Doğu‟yu ilerleme ve uygarlığın dışında düşünmesi 

Said‟i doğrulamaktadır (Kula, 2010:3). 



106 

 

tarih görüşlerinden etkilense de tarihsel olanla doğal olana keskin -düalistik- bir fark 

biçmesi ve ilerleme idesinden kaynaklanan erekliliği önemsemesi onu Herderci 

anlayıştan büyük ölçüde ayırmaktadır. Kant‟ın “şimdi”ye dayalı olarak geleceği 

önemsemesi ve erekliliğe dayalı olarak ilerleyen bir evrensellikle dünya vatandaşlığı 

tanımları yine onu Herderci tarihten ayıran hususlardandır. Ateşoğlu‟ya göre Kantçı 

düşünceden, “evrensel insan hakları” düşüncesi ile “birleşmiş bir devletler 

topluluğu” düşüncesi doğrudan çıkarsanırken sürekli barış düşüncesi ile de 

etikopolitik açıdan bir birlik önerilmektedir. Böylece şimdiye yapılan vurgu ile insani 

yapıp etmeleri merkeze yerleştiren Kant, tarihsel bir varlık olarak insani erekselliğe 

dayalı bir tarih çerçevesi çizmektedir (Ateşoğlu, 2006:11-12-13). Hegel‟in tarih 

felsefesinde ise Kantçı anlamda bir dünya vatandaşlığı ve devletler birliği -gibi 

ütopyalar- yoktur. Gerçek tarihin yanında bunları boş soyutlamalar olarak gören 

Hegel‟e göre bireysel ve dünyasal planda tarih, çatışma ve kabul görme mücadelesi 

ve buna dayalı savaşlara dayanarak ortaya çıkar. Tanınma mücadelesi ve çatışmanın 

olduğu yerde de Hegelci anlamda devreye tutkulu bir akılsallık girecektir (Ateşoğlu, 

2006:21-22). 

Bernasconi, ırk kavramı konusunda, ırkçılığın genel tarihini ve ırka bilimsel 

statü verilmesi sürecini özenle ayırmaktadır (Bernasconi, 2015:33). Bilimsel ırkın 

tarihini genel ırkçılıktan ayıran da söz konusu bilimsel statünün eklenmesiyle ırk 

düşüncesinin rasyonalize edilmiş olmasıdır. Bu bağlamda 17. yy.‟ın sonunda ırka 

dönük “bilimsel” ilgi, 18. yy. sonlarında Almanya‟da ırk konulu felsefi tartışmalarla 

sürmüştür (Bernasconi, 2015:35). Özellikle Kant ve Herder‟in bu konudaki 

tartışmaları kayda değerdir. Kant‟ta ırk düşüncesine derinlemesine değinmeden önce, 

Güzel ve Yüce Duygusu Üzerine Gözlemler‟de bir nükte yapıyormuş havasında dile 

getirdiği, “Birisinin baştan sona kara olduğu gerçeğinin onun aptal olması için açık 

bir kanıt olduğu” gözlemi fikir verici olacaktır (Kant, 2017:101; Bernasconi, 

2015:38). Üstelik söz konusu teşhisin “gözlem” olarak sunulmasının, konuya 

bilimsellik statüsü vermeye yaradığı da söylenebilir.  

Herder‟in “modern ırksal ideolojinin babalarından” olduğuna işaret edildiğini 

belirten Bernasconi, yine de beklemediği şekilde Herder‟de Avrupamerkezcilik 

karşıtlığını besleyecek kurtarıcı bir şeyler bulunduğunu söyler. Örneğin Herder‟in 



107 

 

başkasına bakan özne konumunun, kendilerini görüldükleri şekilde dışardan 

görmelerini salık veren önerisi bu bağlamda Sartre‟daki “bakış” düşüncesiyle 

paralellikler taşır. Batı‟nın ekonomik ve teknolojik üstünlük bilincinin yaygınlığı bir 

yana, Bernasconi;  Hegel ve bir ölçüde Kant‟ın, her alandaki Batılı üstünlüğü 

örnekleyen tutumlarından söz eder (Bernasconi, 2000:9). 

Voltaire, Aydınlanma döneminin dışa açılma şartlarında öteki konusundaki 

hoşgörülü ve nispeten önyargısız değerlendirmelerini zaman zaman ikircikli bir dille 

ifade edebilmiştir. Örneğin, -Felsefe Sözlüğü‟nde- sevmediği/tiksindiği Türkler‟e 

bile çamur atılmasına karşı olduğunu söylerken (Voltaire, 2015:63), determinizmi ve 

önyargıyı reddeden tavrına rağmen Batı ve Doğu dikotomisinde Montesquieu ile 

aynı fikirdedir. İlerlemenin kanıtı ve Aydınlanma çağında tek temsilcisi Avrupa‟dır 

ve Asya halkları için uygarlıktan söz edilse bile tarihin gerisinde kalmışlık nihai 

karar olarak ortaya çıkmaktadır (Hentsch, 2016:168). Voltaire, ilerlemeyi Avrupa 

uygarlığının kaptığı ve Asya uygarlıklarından hiçbir şeyin öğrenilemeyeceği, gelişme 

bayrağının devredilemez sahipliğine inanmaktadır. Göreli bir dışa açılma ve hoşgörü 

çağında bile ötekini özne olarak hesaba katan bakışa nadiren rastlanmaktadır 

(Hentsch, 2016:169). 

Hobbes, doğa durumunda herkesin herkese karşı verdiği savaşta köleliğin 

doğal olduğunu söyler. Köleliği, iktidar mantığının kaçınılmaz bir parçası olarak 

görür. Bir köle şirketi ile de ortaklığı olan Hobbes kadar açık olmayan -ve yine 

kolonici şirketlerle bağlantısı olan- Locke ise köleliğin, İngilizler‟in mizacına 

uymayan sefil durumundan söz eder, fakat kölelik eleştirisi ve "Tüm İnsanlığın 

Zincirleri"ne karşı öfkesi, Yeni Dünya ve Britanya‟da plantasyonlardaki kölelere 

yönelik bir itiraz sesi değildir (Morss, 2012:38-39). Yine özgürleşmeci bir 

Aydınlanma düşünürü olarak Locke'un, insanlığın zincirlerden kurtulması vurgusu, 

zenci köleliğini meşrulaştırmasına ve hatta bu şirketsel ağa dahil olmasına engel 

olamamıştır. Hemen anlaşılacağı üzere buradaki insanlık soyut ve hayali bir zemine 



108 

 

çekilir; fakat sözü edilen insanlar belli bir gruba işaret ederken, bu grupsal aidiyetler 

yurttaşlık, sınıf ve ırka dayalı farklara göre temellenir.
65

 

Bir Fransız kolonisi olan Saint Domingue'deki kölelerin sayısı 18. yüzyılın 

aydınlanmış ve rasyonel, köle karşıtı konjonktüründe on katına çıkıp 500 bine 

ulaşmıştır. Yine Fransa'da burjuvazinin yüzde yirmilik kısmı kölelerle ilgili ticari 

faaliyete bağlıdır. Fransız Aydınlanma düşünürleri de böyle bir siyasal ekonomik 

vasattan yazmışlardır (Morss, 2012:41). Köleliği Aydınlanma tartışması içine katıp 

genel yaklaşımı belirleyen kişi Montesquieu olmuştur. Bu kurumu felsefi açıdan 

kınasa da, "zenci" köleliğini pragmatik, iklimsel ve apaçık ırkçı gerekçelerle 

haklılaştırmıştır. Şu sonuca varmıştır Montesquieu: "Zayıf zihinler kolonilerdeki 

kölelik yoluyla Afrikalılar‟a yapılan adaletsizliği fazla abartıyorlar." (Morss, 

2012:41). Anlaşılan, Aydınlanma‟nın özgürleşmeci filozofları için köleliğin felsefi 

açıdan kınanması ile kurumsal nedenlerle haklılaştırılması arasındaki mesafe 

pragmatik nedenlerle kapanabilmektedir. 

Fransız devriminin "koruyucu meleği" Rousseau bile köleliği kınarken 

Avrupalılar‟ın sahip olduğu gerçek kölelikten bahsetmez (Morss, 2012:44). Bu 

noktada önerilecek bir usûl de kölelikten değil, hakiki kölelerden bahsetmeye 

götürecek tarihi ve bağlamsal bir perspektif benimsemek olacaktır.   

David Hume‟ün, 1748'de Ulusların Karakterleri adlı denemesinde, siyahların 

beyazlardan daha düşük olduğu içtihadına (Taş, 1999:40; Karaosmanoğlu ve 

Karaosmanoğlu, 2013:91) bakılacak olursa filozoflarda felsefi düşünce başka, politik 

ve tarihsel tutum başkadır. Fakat buradaki amaç büyük düşünürlerin pek de gizli 

olmayan ön yargılarını ifşa etmek ya da ırksal görüşlerinden yola çıkıp bütün 

görüşlerini iptal etmek değil; köleliğin sistemli olarak görmezden gelindiği -hatta 

yürütüldüğü- Avrupamerkezci sistemliliği ve kurumsal haklılaştırmaları açığa 

çıkarmaktır. Bu anlamda "Haiti Devrimi‟ni örten perde" ile Avrupa 

Aydınlanması‟nda kendine yer bulamayan siyahlar ve köleler sorunu bağlantılıdır 

                                                           
65

-Aydınlanma kavrayışlarından biri olarak- “burjuva Aydınlanması”, Aydınlanma düşünürlerini de 

Avrupa dışındaki halklara karşı birer ırkçıya, sömürgeciye dönüştürmüştür. Aydınlanma‟nın idealleri 

o halkları dışlarken, emekçi ve ezilen halklar elinde aynı idealler kullanışlı birer özgürlük söylemi ve 

pratiği haline gelebilmiştir (Helvacıoğlu, 2008:79). 



109 

 

(Zeybek, 2013:92). Bu doğrultuda Hegel‟in, nihayetinde köleliğin devamına razı 

olduğu ve tarih felsefesinin iki yüzyıl boyunca Avrupa merkezciliğin en halinden 

memnun biçimlerine bir meşruluk zemini sağladığı düşünülürse, Morss‟a göre 

Hegel,biyolojik değilse de kültürel açıdan ırkçıdır (Morss, 2012:87). 

Kant, Yüce ve Güzel olanı Hissetme Üzerine Gözlemler‟de Afrika siyahlarının 

doğadan zekâ almadığını söylerken; Hegel de siyahların insanlığın yüz karası 

olduğunu, gelişme sergilemediği için dünya tarihine katılamadığını Tarih Felsefesi 

kitabında yazar. Bu eserlerin yazıldığı dönemler ve sonraki süreçte Batı‟nın icadı 

olarak sunulan üniversiteler ırkçılıkla dolup taşmaktadır. Bu anlamda ırkçılık tam da 

Aydınlanma‟nın merkez yurtlarında ve Aydınlanma‟nın bayraktarlığını yapan 

filozoflarca temsil edilmektedir (Taş, 1999:40).  

Montesquieu ve Buffon‟un, insanın fiziksel ve karakteristik özelliklerini 

iklimsel ve coğrafi şartlardan aldığı şeklindeki yorumu hatırlanacak olursa (Outram, 

2007:91) görünüşte bu görüşün ırkı kaderleştirmediği ve tek kökenliliğe, dolayısıyla 

eşitliğe götürdüğü sonucu çıkar; fakat doğal hâl beyaz varsayıldığı için diğer 

renklerin ve ırkların bir tür bozulmaya işaret ettiği söylenebilir.
66

 

Yüzyılın sonunda ise Camper ve Blumenbach (1752-1840) gibi anatomi 

bilginleri, ırkı iskelet ve kafatası gibi daha fiziksel ölçütlerle sınıflayınca ırk 

meselesinde ırklar arasındaki hiyerarşik farklara sabite kazandırılmış ve ırk meselesi 

esnekliğini yitirmiştir (Outram, 2007:91). Doğallık kategorisinin haklar ve bilgi 

konusunda işgal ettiği yer söz konusu olduğunda, doğallık iyilik ve zorunlulukla 

birlikte düşünüldüğünden, ırkçılığın doğallaşması da zemin kazanmıştır. Irkçılık 

konusunda Aydınlanma‟nın antagonizmasını daha yakından örneklemek için 

Aydınlanma süreci açısından önemli temcilcilerin/filozofların “özdeşlik” ve 

“başkalık” etrafında hâlelenen görüşlerini irdelemenin gereği ortaya çıkmaktadır.  

                                                           
66

Outram‟a göre, Buffon‟un türsel birlik düşüncesi dışında farklılığı çevre ve iklime bağladığı için, 

örneğin Afrikalılar ve Kızılderililer‟i daha değersiz ya da tümüyle farklı tanımlayanlar için destek 

sağlamamaktadır (Outram, 2007:76). Fakat Kant‟ın da türsel birlik fikrine rağmen ırkçı söylemleri 

seslendirdiği unutulmamalıdır.  



110 

 

3.4.1. Aydınlanma DüĢüncesinde Irk Kavramının Ġdeal Bir Tipi Olarak Kant 

Türkiye‟de Batı felsefesi denince -Cumhuriyetçi bağlamda- akla Descartes ve 

özellikle de Kant‟ın gelmesini, Kant‟ta “birey, akıl ve bu dünya”nın tartışmasız 

bulunabilmesine bağlayan Direk, Kant‟ın ırkla ilgili kuramları sonrasındaki gerek iç 

gerekse dıştaki suskunluğun, Aydınlanmacılığın en temel ismi olarak Kant‟a yönelik 

eleştiriden Aydınlanma‟nın karartılmasına gidebilecek duruma yönelik korkudan 

kaynaklandığını söyler. Direk‟e göre bu, hakikat ve felsefenin ideolojiye mahkum 

edilmesidir (Direk, 2002:437). Kant‟ın ırkçı görüşlerini “üzücü” ve istisnai bir 

talihsizliğe indirgeyen ve ahlaki teorisinden ayıran, Kant‟ı çelişik bulsa da söz 

konusu evrenselciliği kurtaran görüşe karşı, Charles Mills, Kant‟ın ahlak teorisindeki 

evrenselliğin beyazlar ve Avrupa-içi bir eşitlik tasarımı olduğundan söz ederek 

Kant‟ı tutarlı bir eşitsizlikçi olarak değerlendirir (Kleingeld, 2007:583). 

Kant, Aydınlanma‟nın ahlaki ve politik felsefî sözcüsüdür. Mills‟e göre Kant 

ve Aydınlanma ahlakı, eşitlikçiliği temel alan devrimlerle tüm insanların eşitliği 

şeklinde nötral bir bilinç yükseltir gözükse de, esasen tüm beyazların eşitlik haklarını 

temin etmektedir. Beyaz olmayanlar ise farklı bir kurallar kümesinin geçerli olduğu 

ahlaki bir bodrum katında baskılanmaktadır (Mills, 1997:106-107). Bu ahlaki farkın 

tutarsızlığını uzlaştırmak, Mills‟e göre Kantçı düşüncenin soyutluğunu ve beyaz 

üstünlüğüne dayalı siyasi etiği anlamakla mümkündür (Mills, 1997:109). 

Ödevsel etik ve sürekli barış düşüncesi ile birlikte, Kantçı ahlakın en belirgin 

niteliği insanın araçsallaştırılmaması üzerine temellenir. Kant, Ahlak Metafiziğinin 

Temellendirilmesi‟nde, insanın, gerek kendisine gerekse diğer akıl sahiplerine 

yönelik tüm eylemlerinde amaç olarak görülmesi gerektiğini söyler. Bu nesnel 

amaçlar olarak “kişiler”, saygı ilkesi etrafında konumlanır. Bu ilke, akıl için yüksek 

bir belirlenimle, özsel varoluşlara nesnel zemin sunar. Bu bağlamda Kantçı “pratik 

buyruk” şöyle dile getirilir: “Her defasında insanlığa, kendi kişinde olduğu kadar 

başka herkesin kişisinde de, sırf araç olarak değil, aynı zamanda amaç olarak 

davranacak biçimde eylemde bulun.” (Kant, 1995:45-46).  

Kant, Dünya Yurttaşlığı Üzerine Genel bir Tarih Düşüncesi adlı metninde, 

dünya üstündeki eylemlere baktığımızda bunlara, bireysel bilgeliğe dayalı parlamalar 



111 

 

dışında akılsızlığın ve çocuksu oyalanmanın hakim olduğunu yazar. Filozofun 

yapması gereken de doğayı amaçsallık bağlamında düşünmektir. Bu nedenle Kant‟a 

göre bu yasaları belirlemek için Kepler, Newton gibi isimler doğa tarafından 

yaratılmışlardır (Kant, 2006:30-31). Kant‟a göre yetkin bir yurttaşlık anayasası, 

başka devletlerle birlikte hareket edebilmeyi ve dış ilişkileri gerektirir. Bu bağlamda 

Kant, bir “halklar federasyonu”ndan söz eder ve her devletin gücünü bu halklar 

federasyonundan ve belli yasal ilkeler etrafında birleşmesinden alması gerektiğini 

düşünür. Bunu kendisinden önce Rousseau‟nun önerdiğini söyleyen Kant, bu 

federasyonu “bir uluslar topluluğunu andıran, otomat gibi işleyebilen bir toplum” 

olarak tanımlar. Yurttaşlık ve anayasanın karşısında ise bir ereksizlik durumu olarak 

vahşilik yer alır (Kant, 2006:38-39-40). Kant‟a göre Grekler‟de başlayan tarih inşası 

Roma‟yla sürmüştür. Roma‟nın “barbarlar” tarafından yıkılması sonucu Avrupa 

kıtasına doğru gelişen bir ilerleme olmuştur. Bu bağlamda yıkımın içinden bile 

teleolojik tarihle aydınlanma çekirdeği çıkarılabilir. Hatta bu kıta -Avrupa- bu 

bağlamda diğer kıtalara örnek oluşturabilir (Kant, 2006:44-45). “Biz sanat ve bilimde 

yüksek derecede kültürlendik. Her türlü toplumsal kibarlık ve edeplilikte bıktırıcı 

ölçüde uygarlaştık.” diyen Kant‟ın (Kant, 2006:41) “bıktırıcı derecede uygarlık ve 

kültür”e dahil olunduğunu söylerken kullandığı “biz” ifadesi Kant‟ın içinden yazdığı 

bağlamın yanı sıra “birlik” fikrini Avrupa içi birleşme olarak düşündüğünü ve 

uygarlık ve modernliği Avrupalılık‟la eşitlediğini ortaya koyar.  

Kant, Herder‟in İnsanlık Tarihi Felsefesi adlı yazısında, Herder‟in aynı adlı 

eserine bazı eleştiriler yöneltir. Kant, Herder‟in, “insanlığın ırklara ve kalıtımsal renk 

temelinde bölünmesine karşı çıktığını belirterek, bunun nedenini ırk kavramının 

henüz tam bir sarahatle açıklanmadığından kaynaklanmış olabileceğini düşünür 

(Kant, 2006:74). Aynı yazıda Kant, Herder‟in eğitim bağlamında -tek bir insanın 

eğitilmesi yerine- “insan soyunun eğitimi”ni, tek tek insanlarda var olmaları dışında 

soy ve türün aslında yalnızca genel -soyut- kavramlar olduğuna dayanarak anlamsız 

bulduğunu aktarır. Kant‟a göre ise “insan soyunun tüm nesillerinin tek bir üyesi 

değil, yalnızca tür yazgısına erişeceğinden”, Kant‟ta tür kavramına özel bir anlam 

yüklenir ve türsel gelişme de “amaç ideası” bağlamında kavranır (Kant, 2006:78-79). 



112 

 

Bu bağlamda Herder‟in soyutluk eleştirisi bir anlamda Kantçı –ve Aydınlanmacı- 

insanlık fikri ve evrenselciliğin irdelenmesidir.  

Kula’nın, Batı Felsefesinde Oryantalizm ve Türk İmgesi‟ni değerlendirdiği 

aynı adlı eserinde ele alınan filozoflardan biri, Aydınlanma‟nın ve genel anlamda 

modernliğin kilit ismi Kant‟tır. Kant, “Değişik İnsan Irkları Üzerine” adlı 

makalesinde insan, ırk ve tür kavramlarını ele alır. Buna göre insanlar tek bir türsel 

aileye aitseler de çeşitli insan ırkları vardır. Bu bağlamda biçim ve renk farklarından 

ötürü insanlar akraba değildirler. Melezliği “çeşitlilik” olarak anlayan Kant, soyluluk 

ve zenginlik ile bedensel özellikler arasında bağlantı kurarken sulaklık ve kuraklık 

bağlamında iklimi de çeşitliliğe dayalı ırk kuramına ekler. Aynı eserin “İnsan 

Türlerinin Farklı Irklara Bölünmesi” başlığında ise insan türünü; -renge dayalı- 

beyaz ve siyah ırk; -Coğrafya‟ya dayalı-  Hun ve Hint-Hindistan (Kızılderili) 

şeklinde 4 ırka bölerken, beyaz ırkın yaşam alanını büyük ölçüde Avrupa olarak 

belirler (Kula, 2010:43-44). Kula, Kant‟ın geniş -Aydınlanmacı- anlamda insan 

konusunu değerlendirdiği yerlerde son derece evrenselci, ırkların ayrımlarına 

odaklandığı noktalarda ise ırkçı bir ayrıma gittiği şeklinde bir Kant eleştirisi yapar. 

İklime dayalı biçimsel tasvirler yanında melezlik, Kant‟ın ırk incelemelerinde önemli 

konulardandır. Kant, zencilerin pis koktuğu yorumundan başlayarak biçimsel ve 

iklimsel bazı değerlendirmelerini, zencilerin tembelliğine varan etik 

değerlendirmelerle birleştirir. Beyazların ve siyahların oturduğu bölgeleri coğrafi 

olarak ayırır (Kula, 2010:45). Bu bağlamda Kant‟ın, coğrafya ve biçim/renk arasında 

doğrudan bağlantı kurduğu görülür. Ayrıca ayrıntılı biçimsel tasvirlerle özdeşlik ve 

farklılığa dayalı ırksal analizler dikkat çekmektedir. Zenciler ve beyazları temel iki 

ırk olarak belirlemesinin, Batı felsefesinin temel bakışını belirleyen düalistik mantığa 

göre biçimlendiğini söyleyebiliriz.  

Kant, Avrupalı aklı üstün tutarak, „zencinin rengi‟ ve Avrupalı‟nın üstün 

aklını iki ayırıcı özellik olarak değerlendirir. Söz konusu ırkçı değerlendirmesine 

karşın Kant, “sürekli barış” vurgusu dahilinde hümanizm bağlamında 

değerlendirmelerde bulunur. Konukseverlik bağlamında dünya vatandaşlığı 

değerlendirmesi yapar ve konaklama hakkının sınırlandırılmaması gerektiğini 

savunur. Çünkü bütün insanlar yeryüzü sahipliğinde eşdeğer olduklarından 



113 

 

birbirlerini hoş görmelidirler (Kula, 2010:46). Bu bağlamda Kant‟ı tutarlı kılmak 

gerekirse, erginliğe ve aklını kullanmaya davet ettiği etik bildirilerinin muhatabı aklı 

temsil eden Avrupalılar olmaktadır. Ayrıca barbarların ihlallerine eleştirel anlamda 

duyarlı Kant‟ın, Avrupa‟nın köleleştirme ve sömürgecilik pratiklerini teğet geçip 

konukseverlik, sürekli barış ve Avrupa‟nın akılsal erginliğinden söz etmesi teorisinin 

konforunu ortaya koyar. 

Kula‟ya göre Kant da Herder ve Hegel gibi Avrupa aklının üstünlüğüne 

dayanarak Avrupalı üstünlüğe, birliğe giden etikopolotik bir işlev yüklemiştir (Kula, 

2010:49). Bir devletin diğeri üzerinde tasallutu yerine demokratik bir birlik –bir 

halklar federasyonu- öngören Kant‟ın, Avrupa-içi eşitliğe dayalı içkin bir sistem 

tasarladığı söylenebilir. Bu bağlamda Kant‟ta, kişilerin rasyonel ve saygıdeğer –

araçlaştırmama ve saygı ilkesi- sayılması evrensel mi yoksa beyazlar arası bir durum 

olarak mı düşünülmektedir? Kant tutarsız mı; yoksa Avrupa içi bir eşitlik ve 

evrensellik mi gözetmektedir? Kant‟ın etikopolitik ve kozmopolit anayasasında 

“yasal” olarak beliren Avrupalı “biz” bağlamı bu soruları cevaplamak için uygun bir 

başlangıç noktası olabilir. Bu bağlamda Kant‟ta gördüğümüz çelişki basit bir 

önyargılı saplantı ya da teorideki istisna olarak anlaşılmak yerine; çağın ruhunda 

genellikler arz edebilen,pragmatik etno-sentrizmin gereği olarak okunmalıdır.   

Kant, Güzel ve Yüce Duygusu Üzerine Gözlemler adlı eserinde, ulusal 

karakteristiklerden söz ederken Avrupa ülkelerini temel kıstas olarak almış; 

“dünyanın diğer parçalarına” yönelik olumlayıcı sayılabilecek her yorumun altına 

Batılı bir kıyas ve şerh düşmektedir. Örneğin Alman geleneğinde nispeten olumlu bir 

Arap ve İranlı değerlendirmesi yapmış görünse de, Arapları ve Hindistanlılar‟ı -

akılcılığın karşıtı olarak- hayale ve macera alanına yerleştirmiştir. Ayrıca Arap ve 

İranlılar‟ı “olumlu” içerikle anarken bile bu içeriklerin Avrupalı kıstaslarla  -İspanyol 

ve Fransız analojisiyle- anılması söz konusudur. Bu bağlamda karşılaştırmanın 

standardı ve normu konumunu alan yine akılcı Avrupa olmaktadır (Kant, 2017:98). 

Kleingeld‟e göre Kant, ırkla ilgili ilk makalesinde insanlığın türsel birliğinden 

söz ederek, ırksal bağlamdaki fiziksel ve coğrafi saptamaları etik ve 

entelektüel/bilişsel alana radikal biçimde yaymasa da daha sonra ırkla ilgili 

görüşlerini ayrıntılı olarak yeniden işlemiştir (Kleingeld, 2007:579). Kleingeld, 



114 

 

Kant‟a en önemli eleştirinin, Avrupa dışında seyahat ve temasları olan Georg 

Forster‟dan geldiğini söyler. Forster, İnsan Irkları Üzerine Daha Fazlası adlı 

makalesinde Kant‟ın ırk teorisini adaletsiz ve hatalı olarak değerlendirerek söz 

konusu teleolojik genellemelerin belirsizlik ve dağınık gerçekleri görmezden 

geldiğini ve gerçekte ampirik olmadığını savunur. Ayrıca beyazların üstünlüğü ve 

beyaz olmayanların köleleştirilmesini eleştirir (Kleingeld, 2007:580-581). 

1780‟lerde, Kant‟ın ırksal ve evrensel ahlak teorileri arasındaki çakışmadan 

söz eden Kleingeld, filozofun ahlak görüşleri doğrultusunda, ırksal ve hiyerarşik 

söylemlerini sorgulamaya açar. Örneğin Kant, ahlak konusuna eğildiği Pratik Aklın 

Eleştirisi‟ni yayımladığı yıl içerisinde Afrikalılar ve Hintliler‟in zihinsel kapasite 

yoksunluklarından söz ettiği makalesinde, söz konusu grupların zor kullanılmadıkça 

faaliyete geçemeyeceklerini söyleyerek köleliğe destek vermektedir. Yerli 

Amerikalılar ise iklimsel uyum sorunundan ötürü kültürel açıdan yetersiz, çalışma 

kapasitesi bakımından düşük olmaları yönüyle negronun bile gerisine düşer. 

Beyazlar ise hiyerarşinin en üstünü işgal edecektir (Kleingeld, 2007:573-574). 

Felsefede Teleolojik Prensiplerin Kullanımı Üzerine adlı makalesinde 

seyahatnamelere dayalı teleolojik ırk okuması yaparak evrensel ahlak teorisiyle 

tümüyle çelişen Kant‟ın, ahlak felsefesindeki kategorik buyrukların tüm insanlar, hiç 

değilse rasyonel sayılanlar için geçerli olduğunu söylemesi söz konusu çelişkili 

yarığı derinleştirmektedir. Kant‟ın ırk düşüncesi yalnızca fiziksel/kalıtsal 

saptamalarla kalmaz; zihinsel kapasiteler bakımından da hiyerarşik yorumları içerir. 

Bu bağlamda onun ırk teorisi, kozmopolit felsefesini gölgelemiştir. Fakat beyazların 

mükemmelliğinden söz eden Kant‟ın ırksal değerlendirmeleri, Kleingeld‟e göre 

kritik döneminin yarısından itibaren değişiklikler göstermiştir. (Kleingeld, 2007:574-

575). Ona göre bu süreçte Kant‟ın kozmopolitizmini geliştirdiğinden söz edilebilir. 

Irksal ve hiyerarşik değerlendirmeleri bağlamında Kant‟ın ahlak teorilerinin evrensel 

olmadığını savunan Eze ve Bernasconi gibi yazarlara karşılık Kleingeld,  Kant‟ın 

görüşlerinin evrensel olduğunu düşünür. Kleingeld‟e göre, hiç değilse 1792‟den –

Felsefede Teleolojik Prensiplerin Kullanımı Üzerine- sonra ve Sürdürülebilir Bir 

Barışa Doğru eserinden önce Kant‟ta -gitgide tutarlılaşan- bir mevzi değişiminden 

söz edilebilir (Kleingeld, 2007:575). Kleingeld, Kant‟ın ırkçılığının tutarsız bir 



115 

 

evrenselcilik mi yoksa tutarlı bir eşitsizlikçilik mi olduğu sorusunu sorduktan sonra 

(Kleingeld, 2007:576) Kant‟taki dönüşümden söz ederek, onda daha sonra 

tutarlılaşan bir evrensellikten yana tavır almaktadır. Bu bağlamda örneğin 

Bernasconi, Kant‟ı ırkçı bulurken, Kleingeld, Kant‟ın ırkçı görüşlerinden vazgeçtiği 

bir ikinci dönem tasvir ediyor. Sürdürülebilir Bir Barışa Doğru ve Ahlak 

Metafiziğinin Temelleri eserleriyle Kant‟ın ırkçı görüşlerini hiç değilse fiziksel 

farklarla sınırladığını söyleyen Kleingeld‟e göre, Kant‟ın Avrupa‟nın çeperdeki 

sömürgeciliğine, köleciliğe ve kozmopolit hakları yok sayan yasa-dışılıklara karşı 

çıkması yönüyle, Kant‟ın ırkçılığının devam ettiği tezi düzeltmeye ihtiyaç 

duymaktadır (Kleingeld, 2007:586-87-88-89). 

Yerli Amerikalılar‟ın her türlü kültürel üretimden aciz olduğunu ve bu 

yönüyle negronun bile gerisine düştüğünü söyleyen Kant‟ın (Eze, 1997:115), 

insanlık onuru ve özerklik temelli ahlak felsefesinin basireti, onun ırkçılığı 

bağlamında sorgulanmalıdır. Kant‟ın ırkçılığına dair yazdığı makalede Allais, son 

yıllarda Kant‟ın Aydınlanmacı etiği ve ırkçılığı arasındaki karşıtlığa dikkat 

çekildiğini söyler. Kant‟ın ırkçılığını, felsefesinin merkezi ve kalıcı olmayan bir 

özelliği olarak ya da talihsiz bir önyargı olarak değerlendiren –Kleingeld gibi- 

teorisyenlere karşı Allais, Kant‟ın ırkçılığının köklülüğünü ve teorisinden bağımsız 

olmadığını savunur (Allais, 2016:1). Aynı şekilde yazar, Kant ırkçılığını yumuşatan 

görüşlere karşı Kant‟ın ahlak felsefesine onun ırkçılığı bağlamında odaklanmaya 

çağırır. Fakat Kant‟ın akademik yorumcularının çoğunun beyaz olması, onun 

teorisindeki odağı ırk meselesinden ahlak teorilerine kaydırsa da, liberal Aydınlanma 

düşüncesinde adalet teorilerinin tarihsel olarak adaletsizliğe tekabül etmesi sorguya 

açılması gereken bir noktadır (Allais, 2016:31-32). Bu bağlamda Kant‟ın evrenselci 

ahlak teorisi yalnızca beyazlara yönelik bir eşitlik varsayarken, siyah ve 

Kızılderililer‟in bu makul şemaya dahil olması mümkün görünmemektedir (Allais, 

2016:17). 

Fiziksel coğrafya ve antropoloji üzerine yazılarında Kant, farklı insan ırkları 

konusunda renk, boy ve yüz özelliklerine dayalı biyolojik özelliklere ve coğrafi 

olarak dağılmış tezahürlere odaklanır.  Kant‟ın ten rengi ve coğrafya arasında 

yakaladığını düşündüğü orijinal bağlantılar, “ahlaki” ya da “kültürel” coğrafya olarak 



116 

 

tanımlanabilir (Eze, 1997:115). Eze‟ye göre aydınlanmış Avrupa‟yı eleştirmek için 

tutarsız, olgusal olmayan ve nihayet hayali bir icat olarak Rousseau‟cu doğal insan 

kategorisi, uygar Avrupa‟nın karşıtı olarak tanımlanınca bu gelenekten insanlık dışı 

doğa ve insanlar söylemi türemiş, Kant da büyük ölçüde söz konusu insan doğası 

kavrayışının mirasçısı olmuştur (Eze, 1997:123). Eze, Avrupa dışı konusunda 

tecrübesi olmayan Kant‟ın ötekiler üzerinde bu kadar bilgiye, diğer topraklarla ilgili 

seyahat edebiyatından ve romanlardan, kâşif ve misyoner raporlarından ulaştığını 

söyler. 18. yy.‟da seyahatnameler, etnik önyargıların kurulmasında belirleyici 

olmuştur. Eze‟ye göre Kantçı ırkçılık –Montesquieu ve Locke gibi isimler 

hatırlanırsa-  tek değilse de en güçlü ırkçılık olarak karşımıza çıkar (Eze, 1997:127-

128). Kant‟ın insanlığın özü olarak tanımladığı kriterlere bakılacak olursa, bunun 

“beyaz Avrupalı erkek” olarak atandığı görülecektir. Kant‟ın antropoloji felsefesi 

Avrupalı imajın koruyucusu olarak kendisinin üstün geriye kalanların barbar 

olduğunu ortaya koyar. Bu bağlamda tarihsiz bir insan özü anlayışı ve Avrupalılığın 

soyutlaması olarak türsel birlik fikri, çeşitlilik ve özgürlüğe darbe vurmaktadır (Eze, 

1997:129-130-131).  

Herder ve Georg Forster‟ın eleştirilerine karşı bir cevap ve savunu 

(Kleingeld, 2007:577) olarak yazdığı iki makalesinden -1785-1788- yola çıkarsak, 

Bernasconi‟ye göre ırkçılık tarihinde Kant‟a yer açmak oldukça kolaydır. Felsefe 

tarihinin, zamansal ve kurumsal ortamdan etkilendiği göz önüne alınınca, 

düşüncelerin sınırlarını öngörmek ve sorgulamak mümkün olmaktadır. Kant‟ın, 

beyaz ırkın üstünlüğü ve öteki halklar üzerine oldukça ırkçı değerlendirmeleri -beyaz 

ırkın en büyük mükemmellikte olmasına karşın siyahlar ve yerli Amerikalılar‟ın 

yetersizliği, köle ve işçi olarak çalışmak haricinde kültürel kapasitesizlikleri- 

(Bernasconi, 2002:146-147; Eze, 1997:116) açıkça ırkçı bağlamdan seslenmektedir.  

Felsefede Teleolojik Prensiplerin Kullanımı Üzerine makalesinde ırksal hiyerarşiyi 

açıkça kabul eden Kant, söz konusu hiyerarşiyi sürdürme noktasında yalnız değilse 

de ırk düşüncesini bilimsellik ve gerçeklik bağlamında eserlerinde ve derslerinde 

sıkça işlemiştir (Bernasconi, 2002:148). Irkların karışmasına karşı ırkçı muhalefet -

daha iyi ırk sayesinde ilerleme olasılığı-, Kant‟ın epistemolojik katkısıyla sürmüştür. 

Fakat ırklar arasında olduğu varsayılan duvarın savunusu, “rasyonel ve kozmopolit” 



117 

 

Kant felsefesini zora sokmaktadır (Bernasconi, 2002:149 ve 154). Kant‟ın Afrika 

köle ticareti konusundaki sessizliği bir yana, Amerikalı yerliler ve Afrikalılar‟ın 

kendi kendilerini yönetemeyecekleri düşüncesi köleciliğe katkı olarak okunabilir 

(Bernasconi, 2002:150 ve 152). Farklı İnsan Irkları Üzerine makalesinde Buffon‟u 

takip eden Kant‟a göre, tüm insanlar aynı türe aitse de ırkların karışması, beyaz ve 

üstün ırkın karışmasına, dolayısıyla ilerlemenin bu durumdan etkilenmesine sebep 

olacaktır (Bernasconi, 2002:156 ve 159). Bernasconi‟ye göre Kant‟ı ahlak 

çalışmalarıyla hatırlamak istesek de bilimsel olarak bir ırk söyleminin meşruluk 

kazanmasında Kant‟ın toplumsal ve felsefi rolünü kabul etmek gerekir (Bernasconi, 

2002:161-162). 

Irkı, kalıtım yoluyla şaşmaz şekilde geçen sınıf ayrımı olarak izah eden 

Kant‟ın -ve diğer ırkçı olarak nitelendirilebilecek filozofların- ırk üzerindeki 

ısrarıyla, özellikle 19. yy.‟da belirginleşen, Avrupalılar‟ın diğer ırkları 

sömürgeleştirerek insanlığa hizmet ettikleri gerekçesine önemli izahat sağladığı 

vurgulanmalıdır (Bernasconi, 2015:38). Kant, insanlar arasındaki cins ortaklığına 

rağmen hepsinin aynı familyaya dahil edilemeyeceğini söyler, üstelik melezleşmeyi 

ve kaynaşmayı bir tür soysuzlaşma ve “beyazların alçalması” olarak değerlendirerek 

söz konusu farklılıkların/orijinalitenin özenle korunmasını savunarak ırk 

konusundaki ahlaki yarığı derinleştirir. Bunu, her ırkın Avrupalılar‟ın ahlaki 

değerlerine uyum sağlayamayacağı şeklinde gerekçelendirir (Özbek, 2012:26). 

Kant‟ın, nesnelerin “nesnel” otoritesini, bizim zamansal ve uzamsal bilgi 

olanaklarımızı katarak sarsılmaya uğratması, söz konusu evrenselliği dönüştürse de; 

kozmopolitlik anlayışı doğrultusunda ortak Avrupa bilinci/birliği ve bunun 

şekillendirdiği ırkçı teoriler, onun Avrupamerkezciliğin içinden konuştuğunu 

kanıtlar. 

Filozoflar özelinde Voltaire, Locke, Hume, Hegel, Marx, Weber, 

Montesquieu ve hatta Rousseau ile de açımlanan ırkçı düşünce, özellikle Kant 

felsefesinde “bilimsel ırk” kategorisinin yerleşik kılınmasına ciddi katkılar 

sağlamasıyla öne çıkar. Kant‟a göre türlerin değişkenlik göstermesi antropolojik ve 

coğrafi sebeplere dayanır (Kant, 2007:143). Deri rengi bakımından insan türü için 

dört temel ayırt edici özellik vardır.Kant‟ta; beyazlar, sarı Hintliler, negrolar ve kızıl 



118 

 

Amerikalılara karşılık gelen bu dört renk, insan türünü coğrafyaya gore belirlenmiş 

sınıflara bölmüştür.Renge dayalı sınıf ayrımı, nesilden nesle genetik olarak 

aktarılırken, bu ayrım doğal farklılığı beraberinde getirir (Kant, 2007:147-151). 

İnsanların dört ırka ayrılma durumunu teleolojik olarak açıklayan (Kant, 2007:157) 

Kant, bu sınıfları, bunlardan başka renk ya da sınıf olamayacağı için değil bu 

dördünü temel kabul ettiği için seçtiğini söyler (Kant, 2007:154). 

 Kant‟ın özellikle fiziksel coğrafyadersleri, Çeşitli İnsan Irkları Üstüne ve Bir 

İnsan Irkının Belirlenmesi adlı makalelerinde ırkçı olarak nitelendirilebilecek pek 

çok kanıt bulunabilir. Kant‟ın Königsberg‟deki antropoloji ve fiziksel coğrafya 

dersleri, büyük ölçüde seyahatname notlarının Kant tarafından okunmasına dayalı ırk 

tartışmalarını içermektedir. Kant, ırk meselesinin büyük ölçüde -tesadüfi olmayan- 

ereksel bir doğallıkta oluştuğunu varsaymıştır (Bernasconi, 2015:39-58). Dolayısıyla 

gerçek rengin beyaz olduğunu söylemek, siyahın bir bozulma, soysuzlaşma olduğunu 

söylemektir (Özbek, 2012:23). Böylece beyazlığın normatifleştirilip tabiîleştirilmesi 

ile tabiî olanın bilimsel sürerliği sağlanmış olacaktır. Kant‟ın çağdaşları olan Buffon, 

Linnaeus ve Blumenbach‟ın ırk konusundaki tıbbi/bilimsel sınıflama ve 

yorumlarının, Kant için önemli oranda teorik malzeme sağladığı söylenebilir. 

Böylece Kant‟ın “aklını kullanma cesaretini göster” mottosu, kozmopolitanlığı ve 

ödevsel etiği ırkçı düşüncesiyle çelişmekle kalmıyor; ırkçılığın bilimsel 

temellendirmesi ve rasyonalizasyonunun önemli ölçüde Kant‟ın katkılarıyla 

gerçekleştiğini görüyoruz. Bu anlamda burada basit bir teorik çelişkiden 

bahsetmiyoruz. Burada, uygar insanı haklılaştıran pratiklerle paslaşan bilinçli teorik 

katkılar söz konusudur. Bernasconi‟nin iddiasına göre Kant, ırk kavramına daha önce 

sahip olmadığı entelektüel tutarlılığı kazandıran filozoflardan biridir ve 20. yy.‟ın 

ortalarında Kant‟la ilgili “ilk ırk teorisinin yaratıcısı” olduğuna ya da “18. yy.‟ın en 

derin ırk-bilimsel düşüncesini yarattığı”na dair görüşler konusunda Bernasconi 

kendisinin yalnız olmadığını hatırlatır (Bernasconi, 2015:40-45). Kant‟ın, Yargı 

Yetisinin Eleştirisi (1790,1793) adlı eserini de büyük ölçüde ırk kuramına dayalı 

“estetik” kaygılarla ortaya koyduğu söylenebilir. Çünkü eserin Ereksel Yargının 

Eleştirisi bölümünde ortaya koyduğu tezlerin önemli bir kısmını daha önce ırk ile 

ilgili yazdığı makalede ele almıştır (Bernasconi, 2015:40). Güzel, objeyle; yücelik 



119 

 

duygusu da -sınırsız- bir tinsellikle ilgilidir. Sanat da onu algılayan kişilerde güzellik 

ve yücelik duyguları uyandırır. Kant‟ın, zevk ve güzellik duygularını doğrudan 

ahlaksal bir temele -örneğin zevk yoksunluğunu ahlaksal bir yoksunlukla 

temellendirmesi- oturtması şeklinde oldukça modern bir tavırdan söz edilebilir (Russ, 

2011:260-61). Bu bağlamda Kant‟ın, Güzel ve Yüce Duygusu Üzerine Gözlemler
67

ve 

Yargı Yetisinin Eleştirisi kitaplarında estetikle ırk arasında geçişlilikler olması 

manidardır.  

Irk farklılıklarını renk ve iklimle açıklayan geleneğe uyan Kant, birisinin 

gerçek rengini ancak ılıman bir iklimde göstereceğini savunmuştur (Bernasconi, 

2015:57). Kant‟ın iklimle ten rengini bağdaştırmasında, doğal bir durumun etki 

derecesini zikretme tecessüsü değil, ırkçılığı doğal biçimde kurma söz konusudur. 

Kant, “zencilerin neden koktuğu”, “Amerikalı yerlilerin ellerinin neden soğuk/terli 

olduğunu ileri sürerken” (Özbek, 2012:29) de ırksal özellikleri tabiîleştirerek ahlak 

alanının dışına sürmüş olmaktadır. Direk‟e göre Kant‟ın ırka dair saplantılı 

saptamaları ve genel Avrupa-merkezci felsefesi, Avrupalılar‟a, felsefenin ne olması 

gerektiği konusunda büyük ölçüde “standart”lar sunmuştur. Kant‟ın felsefi tavrı 19. 

yy.‟ın genel felsefi kabulünü oluşturmuştur (Direk, 2013:29). Loomba, ırkın tür 

olarak işlenmesinin, karışma durumunu ve ırksal farklılıkların yok olmasını 

yadsıdığını söyler. Loomba‟ya göre ise karışık ırklar siyah ve beyaz arasında 

karışmamaya dayalı farklı türler tezini sarsmaktadır (Loomba, 2000:141-142). Bu 

bağlamda akla, Kant‟ın ırk meselesini tür bağlamında ele alması gelir ve Kant da 

ırkların karışmasının karşısında konumlanmaktadır.  

Kant‟ın değerlendirmesinde Çinliler ve Hintliler‟e karşı alaycı bir tavır dikkat 

çekse de Afrikalılar, yaradılışları gereği saçmalıklar üzerine kurulu yaşadıkları gibi, 

hiçbir yetenekleri yoktur. Kant, bu konuda Hume‟a katılarak “hiçbir konuda hiçbir 

yetenekleri olmadığını” söyler. Köleleştirilmeleri sonra erdikten sonra bile ortaya bir 

                                                           
67

Bu eserinde Kant, hoşgörünün sağladığı esnekliği onaylasa da, asla bir erdem olmadığını söyler ve 

bunun sebeplerinden biri olarak, sempati duyduklarımızı hoş görürken, bu küçük çemberin dışında 

kalanlara bunun bir haksızlık anlamına geleceğini yazar (Kant, 2017:59). Aynı eserinde ahlaki yücelik 

örneği olarak birinin yardımına salt insan olduğu için koşma şeklindeki evrensel tavrı bir etik 

standardı olarak anması da Kant etiğini örnekler (Kant, 2017:64). Başka‟ya yönelik söz konusu Kantçı 

duyarlılık, onun ırkçı analizlerini engelleyememiştir.   



120 

 

eser koyamayan zenciler, böylece ayaktakımından herhangi bir beyazın bile 

başaracağının gerisine düşer (Kant, 2017:99; Allais, 2016:3). Aradaki farkın renk 

kadar zihinsel kapasiteye de yansıdığını söyleyen Kant, dinsel fetişizmlerinden aşırı 

sosyalliklerine kadar yadırgayacak bir çok kusur icat eder. Yerli vahşiler de 

duyumsamazlık taşırken; Avrupalılar‟ın ahlaki ve ağırbaşlı cinselliğine karşı bu alan 

Doğulular‟da dürtüsel ve harem merkezli ele alınmaktadır. Doğu‟da kadın genel 

anlamda tutsakken, siyahların diyarında ise en derin kölelik söz konusudur (Kant, 

2017:99). Kant‟ın söz konusu değerlendirmelerinin önyargılı, ırkçı ve ayrımcı 

olması, evrenselci ve sürekli barışa dayalı düşüncesiyle çelişmekle kalmamakta; Batı 

felsefesinin ve Avrupa bütünleşmesinin düşünsel arka alanı olarak Kant‟ın rolü 

düşünüldüğünde söz konusu keskin ayrımların Avrupa‟nın şekillenişindeki etkileri 

ortaya çıkmaktadır. Kant, siyahlar başta olmak üzere farklılıkları üretim bağlamında 

akılcı bulmama söylemini yaradılışa ve doğaya bağlar. Böylece Avrupalı özdeşlik 

varsayımıyla doğallaştırılan farklılaştırma ve ırkçılık, ırksal ve iklimsel farklılıkları 

doğa bilimsel inceleme gibi ayrı bir alanda incelese de, çıkarımlar etik ve düşünsel 

eksiklik olarak ötekiliğe bitişir.  

Özetle, ölçütler ne kadar “bilimsel” ve tabii kurulmuş olursa olsun, 

pragmatik/sömürgeci çarpıtmaların deşifre edilmesi, olumsallığı ortaya çıkarmakta, 

yıkılabilirliği mümkün kılmaktadır. Bu noktada Thomas Kuhn‟un Bilimsel 

Devrimlerin Yapısı (2014) adlı eserini yeniden hatırlamak yerinde olacaktır. 

Nesnellik, evrensellik, bilimsellik gibi dokunulmazlıklar sahasına alınan bilim, 

birçok değer alanını değişmez kılmak için pragmatik gayelere peşkeş çekilince, niçin 

sorusu ve etik bağlam es geçilir ve pragmatik bir nasıl sorusunun kolaycılığının 

insanî alana uyarlanması, etik açmazlar ortaya çıkarır. Örneğin genetik gibi son 

derece “bilimsel” ve “nesnel” görünen bir alana, paradigmal arka-planın 

belirleyiciliği eklenince, bilginin nesnel masumiyeti gibi görünen durum ve yıkıcı 

süreç ortaya çıkacaktır. 

Sonuç olarak Kant‟ın kozmopolit felsefesinin, ırkçılığı bağlamında çözüme 

uğratılması gerekse de; ırkçılığın icadını Kant'a dayandıran bakış –güçlü yanlarına 

rağmen- indirgeyici olarak değerlendirilebilir. Çünkü ırkçılık bağlamında -salt beşeri 

değil doğa bilimsel icatlar bile boşluktan doğmadığı için- icat mantığı yerine 



121 

 

eklemleme ve katkı sağlayıcı süreç ve kişilere odaklanmak daha sağlam bir zemin 

sunar. Bir icat iddiasını çözmek için “icat”tan söz etmek ironik anlamda kullanışlı bir 

ifade olabilir; fakat karmaşık ilişkilenme ve disipliner eklemlenme süreçlerini göz 

ardı eder. Yine de Kant‟ın söz konusu eklemlenme sürecine açık bilimsel ve felsefi 

yatırımlar yaptığı vurgulanmalıdır. Ayrıca meseleyi Kant‟ın ırkla ilgili görüşleri ile 

kozmopolit felsefi ilkeleri arasında bir tercih hakkına indirgemek kadar önemli bir 

sorun da, onun ırkla ilgili görüşlerini önyargı alanına hapsederken kozmopolit 

evrensel ahlaki söylemlerini teori olarak düşünüp ahlak teorisini ırksal 

hiyerarşisinden soyutlamak olacaktır. Son olarak Kantçı bağlamda insanın aklını 

kullanmaya cesaret ederek ilerlemeye yaptığı katkılarda, fiziksel saptaması aşağı 

konumda olan halkların ahlaki ve bilişsel açıdan da eksik kodlanması nedeniyle 

ilerlemeye eşit katkının olmayacağı en başından öngörülebilir. 

3.4.2.Hegel, Dünya Tarihi ve Tarihin Tali Unsurları 

Alman idealizminin en sistemik filozoflarından olan Hegel‟in, 19. yüzyıla 

tarih yüzyılı demesi onun felsefesinde tarihe biçilen rolü ortaya koymaktadır (Özlem, 

1998:96). Hegel‟de tanrısal tin denen şey, aslında tarihin özneleri olarak dünya 

tarihinde, zamanda açımlanan bazı halkların tininde -Grek, Roma, Germen- görünür 

kılınmaktadır. Tarihsel amaçsallık doğrultusunda “akıl devleti” ancak Rousseau ve 

Kant‟la başlamıştır. Bu bağlamda Özlem‟e göre Hegelci bakış doğrultusunda Fransız 

İhtilali ile yalnızca birkaç devlet “akıl devleti”ne ulaşabilmiştir (Özlem, 1998:101). 

Kaufmann‟ın değerlendirmesi doğrultusunda Hegel‟e göre felsefe, din ve 

şiirin üzerinde, duygunun ötesine geçerek kavramın sahasına girer (Kaufmann, 

1997:9). Kaufmann Popper‟ın, Naziler üzerinde Hegel‟in etkileri bağlamındaki 

açıklamasına karşı çıkar (Kaufmann, 1997:16). Fakat ileriye bakan tüm liberallerin 

tarihi belli ölçüde çarpıttığı gibi Hegel‟in de bu kapsama girdiğini söyler (Kaufmann, 

1997:12-13). Kaufmann‟a göre Hegel‟in felsefesi birçok eleştiriye açıksa da 

Platon‟un süreği olarak Hegel‟i totaliterlik bağlamında okumak -Karl Popper‟ın 

görüşü- Hegel‟i yanlış anlamak olacaktır (Kaufmann, 1997:27-28). Fakat Kaufmann 

da Hegel‟in bir Doğu alanı atamasının, bu alanı Antik Yunan‟ın gerisinde arkaik bir 

model olarak sunması ve dünya tarihini Yunanlar‟dan Romalılar‟a ve oradan bize 



122 

 

gelen doğrusal çizgide düşünmesinin bugünün tarih kavrayışında eskidiğini yazar. 

Ona göre Hegel‟in dünya tarihi anlayışı keyfidir ve kendi uygarlığının ilerlemesini 

tespite dönüktür. Fakat bu ilerlemeci şema, Hegel‟in çağının tininde Batı 

düşüncesinde bir genellik arz eder (Kaufmann, 1997:34-35). Fakat yine de 

Kaufmann‟a göre Hegel‟in dünya tarihini Hitler‟le süreklilik içinde okumak 

yanılgıdır (Kaufmann, 1997:36). Bu bağlamda Hegel‟in Nazi ırkçılığına ilham olup 

olmadığı iddiası bir yana Hegel‟de en yüce tinsellik olarak -Prusya‟nın- devletin rolü 

ve Avrupa‟yı merkezleştirirken Doğu‟ya bakış, Hintliler‟in tarihi olmadığı şeklindeki 

takıntılı tekrarlar ve Afrikalılar konusunda ırkçılığın merkezinden yapılan yorumlar 

konusunda bazı istinbatlarda bulunmak mümkündür.  

Düşünce ve tümelliğin aynılığını savlayan Hegel, bu düşüncenin mantık 

temelli olup nesneli ve geneli ifade ettiğini, bu anlamda, şeylerin özünün salt 

düşünce olarak dile geldiği yer olan Grek dünyasının, felsefenin 

doğuşunu/başlangıcını temsil ettiğini söyler. Hegel‟e göre bu tinsel yükselişin 

sebepleri, siyasal özgürlüğün yanında bireyin kendini özgür ve birey olarak kavradığı 

şartlardan kaynaklanır. “Düşünmek genelleştirmektir.” diyen Hegel‟in bu cümlesi, 

Yunan ve Roma ile başlayan ve Germen dünyasına varan genelleştirmeyi -bu tarihsel 

süreç bir kez düşünme ile eşitlendiğinde- tutarlı kılmaktadır. Üstelik Hegel, bilginin 

bakış açısına yerleşmeyi nesnelliğin açısına yerleşmek olarak alınca –rasyonellik ve 

gerçeklik arasındaki zorunlu ilişki- ona göre bu, siyasal özgürlükten düşünce 

özgürlüğüne giden yolu açar  (Hegel, 2006:173-174). Felsefenin varlığını özgür 

bilincin varlığına bağlayan Hegel, doğanın içine batmışlık durumundan kendini 

sıyırmış olması gereken bir halkı, bunun ön şartı olarak görür. Tin ve doğanın ilksel -

bilinç öncesi- birliğini, yani Doğu‟nun durumu dediği hali, en altta ve en az hakiki 

pozisyon olarak değerlendirir. Doğu‟ya dair irdelemesini sürdüren Hegel, Doğu‟da 

felsefenin tam olarak ortaya çıkmayacağını söyler. Tin Doğu‟da tözsel bir ilişki 

olarak ortaya çıkarken bu tözsellik tikelin ve bireyselin bütünüyle dışındadır. 

Dolayısıyla tözselde özneliğin silinmesi -hatta hiç ortaya çıkmadan- yokluğu söz 

konusudur. Birey olmayınca “kendi için bilgi”ye dayalı felsefe yoktur ve siyasal 

haklar konusunda da yoksunluğun geçerliliği/mutluluğu söz konusudur: “Öznenin, 

kendi için varoluşu yoktur ve özne, kendi-bilincinde, kendisi için hiçbir değer 



123 

 

taşımaz.” Bu bağlamda ululuk ve yüceliğe dair her şey Doğu‟da rastlantısaldır. 

Nesnel geçerlilikli ve somut düzeyde insanı birey olarak ele alan ahlaklılık ve 

hukuka Doğu‟da rastlanmaz (Hegel, 2006:175-176). Doğu‟da egemen olan korku, 

despotluk ve keyfilik sebebiyle yalnızca efendi ve köle vardır. Fakat efendi ve köle 

arasında özgürlük bağlamında herhangi bir fark yoktur. Gerek efendi gerekse 

kölenin, Tanrı‟nın kutsal sonsuzluğu karşısında duydukları korku sonucunda birey, 

ilinek derekesine düşer ve sonluluk, sonsuzluğa dönüşür (Hegel, 2006:178-79). 

Hegel, Doğulular‟ın, özelde de Hintliler‟in, soyutlamaya dayalı keşiş yaşamıyla salt 

olumsuzlamaya dayalı olarak çile doldurmaya yönelişlerini “bomboş sezgi” olarak 

nitelendirir. Felsefi bilginin ortaya çıkmasına engel teşkil eden Doğulu soyutlama ve 

despotizmin karşısında ise özgürlüğün gerçek anlamda ortaya çıktığı Batı görünür. 

Batı‟da düşünce tümele ve sonra özsele dönüşür. Doğu‟nun felsefi tarihinin dışına 

yerleştirilmesi dışında Hegel, diyalektiğin gerçek kutbu olarak Batı‟ya değindikten 

sonra yeniden bir yokluk olarak Doğu‟ya geçer. Fakat paradoksal şekilde Doğu, 

Hegelyen şemada kendisine değinilmeden geçilmeyen bir “önemli” yokluk olarak 

işaretlenmiştir. Hindistan ve Çin için, -bunları bir yana bırakıyordum aslında, diyen 

Hegel yine değinmeden edemez ve bilgelik bağlamında Hindistan‟ın abartıldığını 

söyler ve Hindistan‟ı asıl tarihsel bakımdan incelemeyi önerir. Ardından diyalektiğin 

asıl kutbu yeniden görünür: 

Tam anlamıyla felsefe, yalnızca Batı‟da başlar; tin kendine döner, kendisine gömülür, 

kendini özgür olarak koyar, kendi için özgürdür, demek ki felsefe ancak Batı‟da var olabilir, 

nitekim özgür kurumları da yalnızca Batı‟da buluyoruz; bireyin Batı‟ya özgü mutluluğu ve 

sonsuzluğu, tözselde varlığını korumasını, alçalmamasını, köleleşmemesini, töze bağımlı 

olmamasını, ortadan kalkmaya yargılı olmamasını sağlayacak biçimde belirlenmiştir (Hegel, 

2006:180-181). 

Hegel‟in, felsefenin Batı‟da başlayan ve sonsuzluğa dönüşen genelliğine 

dayalı cümleleri, Batı‟daki varoluşun anlamını fazlasıyla çizerek totolojik tekrara 

düşer.
68

 

Hegel, özgürlük ideasından söz ederken tinin başkasına ihtiyaç duymayan 

                                                           
68

Madun çalışmalarının önemli isimlerinden Guha, dünya-tarihi ifadesindeki kapsayıcılığın sınırlarını 

çarpıcı biçimde dile getirmektedir: "Dünya ve tarih: bu iki kavramın bir araya geldiğinde, her tür 

tarihselliği barındıracak kadar büyük bir mekana ulaştığı düşünülebilirdi. Ama gelin görün ki öyle 

olmadı: bazı kıtalar ve oralarda yaşayan halklar tarihten hala dışlanıyordu." (Guha, 2006:32). 

"..abartılıp Dünya-tarihi olarak tanımlanan bir bölge dışında, dünyanın nesrinin büyük bir bölümü, 

içinde barındırdığı bütün tarihsellikle birlikte "tarih-öncesinde" öyle durmak üzere bir kenara 

bırakılıyordu."(Guha, 2006:40).  



124 

 

özerkliğini öz bilinç olarak değerlendirir. Bu bağlamda dünya-tarihi de kendini 

bilmeye çalışan tinin ortaya konuluşudur. Doğulular, tinin özgürlüğünün insan 

olmasından kaynaklandığını bilmedikleri için, despotun özgürlüğüne dayalı bir 

keyfiliğe teslim olmuşlardır. Özgürlüğün ilk sahih biçiminin Antik Yunan ve Roma 

dünyasında başarıldığını, fakat bazılarının özgürlüğü sınırına takılan öz bilincin 

ancak Germen halklarında tam anlamıyla gerçekleştiği söylenebilir. Bu başarı, 

Hıristiyanlık‟ta yakalansa da bunun seküler dünyaya içkin kılınması nispeten uzun 

bir tarihsel süreçte başarılmıştır. Hegel‟de dünya tarihi, özbilince dayalı ilerlemeyi 

ifade ettiğinden söz konusu ilerleme sürecini teşhis etmek amaçlanırken özgürlük 

bilincindeki ilerleme şeması -tarihsel bir biçimde- doğallaştırılır (Hegel, 2006:187-

188). Batı‟da özsel varlık köle olmamak üzere kurulunca ve bu bilinç normalleşince, 

gerçek felsefenin de alanına geçilmiş olur (Hegel, 2006:182-183). 

Hegel, özsel varlığa ilişkin tümel bilincin, diğer tümel bilinçlerle eşit ilişkiye 

geçtiğini söyleyerek başkalarının özgürlüğünü tanıdığını ve kendi özgürlüğünün de 

başkalarının bunu tanımasına bağlı olduğunu söyler (Hegel, 2006:184). Bu bağlamda 

özgürlük için başkasının şahitliği ve ölçüt olarak devreye girmesi şartı ortaya bazı 

etik problemler çıkarır. Öz bilince varmadığı düşünülen Doğu, öteki öz bilinçlerin 

eşiti haline gelemediğinden en başından eşitlik konumunu yitirmektedir. Hegel, 

eşitlik ve kabul bağlamında “başkası” kriterini getirince başkalığı belirleyen taraf 

bilincin, tarihin, felsefenin alanı olarak -yani güç olarak- tahkim edilince gerçek 

anlamda “başkası” da işaretlenmiş olacaktır.
69

 Böylece Doğu, Batı-olmayan ve 

negatif bilinç olarak konumlanacaktır. Ayrıca Hegelci kavramlarla Hegel‟i 

eleştirmek imkânından yararlanarak, Batı-dışına yönelik Batı despotluğu sonucunda 

özgür olmayan ve -en azından- Doğu etkenine, aynasına bağımlı bir Batı‟dan söz 

edebiliriz. Bu bağlamda Hegel‟in “sonlu” Doğu tasvirini bir tersine çevirmeyle, 

ötekini araçlaştırma ve eşitsiz kılma durumunun Batı‟nın –despotik biçiminin- sonu 

olacağını söyleyebiliriz.  

Hukuk Felsefesinin Anahatları‟nda uygarlık ve barbarlık meselesine değinen 

                                                           
69

Douzinas‟a göre “kusurlu tanınma” durumunda, örneğin yoksul kişi, evrensel tarafından dışlanarak 

“radikal bir tikellik” konumuna yerleşmektedir. Bu da kişilerin öz imgeleri ile kamusal imgeleri 

arasında bir açıklığa yol açmaktadır. Söz konusu kusurlu tanınmanın belirleyici sebepleri ise yazara 

göre; biçimsellik ve soyutluk sıkıntısıdır (Douzinas, 2014:228-229). 



125 

 

Hegel,“ideanın mutlak hakkı” bağlamında, örneğin çoban bir halk nasıl avcı bir halka 

barbarlar olarak davranıyorsa, tarımla uğraşanlar için de her ikisi de barbarsa; aynı 

şekilde uygar halkların devlet kurumlarından yoksun halklara barbar demesi ve 

onları böyle kılmasının geçerli olacağını yazar. Bu bağlamda “Uygarlaşmış bir halk, 

kendilerinin haklarıyla barbarlarınkinin eşit olmayacağının bilincindedir ve onların 

otonomisini yalnızca formel olarak görür.” “Anlaşmazlık” ve savaş durumunda ise 

yapılması gereken onların kendi değerleri bağlamında kabul görme mücadelesine 

girişmeleri olacaktır. Hegel‟e göre halkların tini, kendisini dünya tini denen “somut 

idea”da bulur. Tinin somut ideada kendini gerçekleştirmesini değerlendiren Hegel, 

bunları dört aşama olarak özetler: Özdeşlik, bireylilik, nesnel dünyaya karşıtlık ve 

son olarak tinin nesnel dünya ile barışması, dünyaya bilinçli bir parça olarak 

katılması söz konusudur. Düşünsel ve hukuki edimsellikle, bu kez bilinçli şekilde ilk 

aşamaya dönüş söz konusudur. Doğu‟yu bilincin ilerlemesi aşamalarının dışında 

tutan şey, en başta yer aldığı özdeşlik alanında donup kalmasıdır. Bu bağlamda 

Hegel, Tarih Felsefesi ve Tarihte Akıl eserlerinde ele aldığı aşamalandırmayı tekrar 

eder ve dinselliğin geçerli olduğu Doğu dünyasını en ilkel aşamaya yerleştirir. 

Bireyin ve pozitif hukukun olmadığı bu aşamada, şiir ve Tanrısallık her şeye 

hakimdir. Devlet ve hukuka dair her şey, kalıcı olmayan, kendi içini aydınlatmayan 

fosiller olarak değerlendirilir (Hegel, 2006:190-91-92; Hegel, 2006:84-85-86-87). 

Hegel, barbarlık nitelemesini apriori olarak kullanınca eşitsizlik durumunu öngörmek 

kolaylaşır.  

Felsefe Tarihi Üzerine Tezler‟de Doğu felsefesi olarak Hint felsefesinden söz 

eden Hegel, “anlıksal tözsellik”in Hindistan‟da erek olarak alınmasına karşılık, 

felsefede bunun yalnızca bir başlangıç olduğunu söyler. Bu bağlamda Hindistan ve 

Çin‟i tarihin dışında birer “varsayım” olarak değerlendiren Hegel‟e göre (Hegel, 

2006:91), Hindistan‟da anlıksal tözsellik, benin öznelliğinin bütünüyle kaybolduğu, 

nesnel olanın anlamsız görüldüğü aşamadır (Hegel, 2006:197-198). Tin Felsefesi adlı 

eserinde, halkların dünya tinine dahil olduğu -ya da olamadığı- bir “dünya 

mahkemesi”nden söz eden Hegel, bu mahkemenin bir çok halk diyalektiğini 

sergileyeceğini söyler (Hegel, 2006:201). Fakat dünya tarihine dâhil olmanın, hatta 

özgül bir tarihe sahip olmanın ön şartı bir devlete sahip olmaktır. Bu nedenle 



126 

 

Hegel‟de en yüksek teleoloji, -kabul görme/tanınma bağlamında- bir devlete sahip 

olmak ve kendini sürekli kılmak şeklindedir. Bu kapsama girenler, devlet-öncesi 

dönemin halkları ve Hegel‟in “yabanıllık” bağlamında tanımladığı halen devletsiz 

halklardır. Sonuç olarak salt bireysellik, devlet dolayımı olmaksızın dünya tarihinin 

dışına düşmektedir (Hegel, 2006:203-204).  Tinin kendine vardığı özgürleşme ve 

eylemsellik halini en yüksek hak olarak değerlendiren Hegel‟e göre bu mutlak 

istencin karşısında yer alan tikel halk tinleri, hiçbir hakka sahip değildir (Hegel, 

2006:206). Dünya tarihinin şimdisinde politik bir rol alabilmek ve tarihte açımlanma 

iradesini modern biçimde kurabilmek için Hegel açısından felsefe, oldukça önemli 

işlevler yüklenmektedir (Hegel, 2006:212). Bu bağlamda Hegel‟in, dünya tarihsel 

felsefesinde özelde Germen halklarına, genel anlamda ise Avrupa‟ya biçtiği şimdiye 

dair hayati politik rolün felsefi inşası Avrupa açısından anlam kazanmaktadır. 

Hegel‟de felsefe, fikre evrensellik ve nesnellik sağlayan bir yöntem olarak karşımıza 

çıkar. Felsefe, bilginin ve düşüncenin olgunlaşmış ve güce dönüşmüş formudur.
70

 

Hegel; Aristo, Bodin ve Montesquieu‟nün iklim determinizmine katılarak 

yalnızca "ılıman iklimlerin" dünyanın gerçek tarihine dahil olabileceğini 

savunmuştur (Hegel, 2006:66; Hentsch, 2016:205). Hentsch‟e göre Batı‟nın bugün 

de süren dünya hakimiyetinde Hegelci yaklaşım egemendir. Hegel‟in Dünya-

tarihinin Doğu'su, Batı‟nın bugünkü bilincindeki Doğu'ya yakındır. Batı‟nın 

kendisine dair evrenselleştirici rolü ve bakışı ile Doğu'ya bakışı arasında antagonistik 

bir koşutluk vardır (Hentsch, 2016:202).  Bu bağlamda Doğu‟nun istisnailiği ve 

Batı‟nın benzersizliği bir arada ve bitişik icatlardır. Benzersizliğin imâ ettiği istisnai 

çağrışımlara rağmen Batı‟nın kendisine biçtiği evrenselleştirici-bütünleştirici rolle 

ilgili uğraşlar, bu bütünlüğün üretilmiş ve normativite edilmiş yönünü açığa çıkarır. 

Hegelci şemada istisnailiğe rağmen norm olarak Batı‟nın evrensel tinselliği ve 

kapsayıcılığı tarihe anlamını verecek nihai şeydir. Ötekinin, Doğu‟nun hareketsiz 

tasviri; İslam, Araplar ve özellikle de Afrikalılar‟la ilgili "rasyonel" tespitler, 

                                                           

70
Hegel‟in rasyonel felsefesinde kolonileştirme tasarısı Akıl'ın dünyadaki gelişimini sağladığı 

düşüncesiyle haklılaştırılmaktadır. Batı da zorunlu olarak amaçsal ilerleyen insanlığın “tarihsel 

avangardı" ilan edilmiştir (Morss, 2012:127). Ayrıca Morss‟a göre Hegel‟in Afrika şeması, Afrika‟yı 

sömürme süreçlerine gerekçe sağlamıştır (Morss, 2012:128-129). 



127 

 

diyalektiğin devinimini ve ibreyi en başından Batı‟ya kaydırmaktadır.
71

 

Hegel, dünya-tarihsel felsefesinde Avrupa‟yı tinsel ilerleyişinde bir 

“mükemmellik” olarak tasarlar. Hegel, dünya tarihini halkların karşılaşma sahnesi 

olarak düşünür. Burada kendini gerçekleştiren öz bilincin öne çıktığı tarih, evrensel 

anlamda aklın tarihidir. Batı‟nın rasyonel kendinde varlığı yanında Doğu, despotizm 

bağlamında tanımlanırken, Doğulular insanın özgürlüğünü tanımamaktadırlar. Batılı 

özsel öz bilinç, Germen halklarına özgüdür. Tarih bu anlamda Blaut‟nun dediği gibi 

Doğu‟dan Batı‟ya ilerleyen ve gitgide bilinçlenen bir özgür gelişme olarak 

anlaşılmalıdır. Hegel‟in tarihsel dinamik tasavvurunda Doğu‟dan Batı‟ya giden 

bilinçlilik sürecinde Germen ulusu özelinde Avrupa, -eserdeki kronolojik sıralama da 

bu şekildedir- tarihin sonunu temsil eder. Doğu, tarihin çocukluk evresinde tarihsiz 

ve hiçbir ilerleme kaydetmeyen -kütlesel bir düş- olarak tasarlanır. Doğu, uygarlığın 

başlangıcını temsil etse de bunları kullanmayı bilememiş, bunlar da Avrupa‟da 

dinamizmine kavuşmuştur (Bulut, 2002:112-113). Bu anlamıyla Doğu, paradigmanın 

bütünüyle dışındadır. Avrupa, Hegel‟in eserine ad olduğu şekilde tarihte aklı temsil 

etmektedir. Aynı Hegelyen şema Guha tarafından da sorunsallaştırılır. Guha‟nın 

aktarımıyla Hegel‟in evrimsel şemasında, Germenik dünyada herkes özgürken, 

Romalı ve Yunan dünyasında bazılarının özgürlüğünden, Şark'ın ataerkil dünyasında 

ise tek bir kişinin -despotun- özgürlüğünden söz edilir. Kıdem önceliği taşıyan Doğu, 

paradoksal şekilde tinsel çocukluk evresini ifade ederken, Yunan ve Romalı gençlik 

ve "erkeklik" evresini ve hiç de şaşırtıcı olmayan bir biçimde Germenik dünya da -

Orta ve Batı Avrupa‟yı kapsayacak genişlikte- "Tin'in yaşlılığı"nı temsil eder (Guha, 

2006:55). En başta görünen Şark, tarihin fosili olarak geçmiş zamanlarda 

dondurulmuşken Hıristiyan Germenik tine hiç bitmeyecek bir yaşamsal devamlılık 

teminatı verilmiştir. 

Hegel, İslam‟a, Germen ırklarını ve tarihin sonunu ele aldığı bölümde -

                                                           
71

Kula, Oryantalizm adlı eserinde Said‟in, -Said, ırksal ve coğrafi sınıflandırma mantığının Linnaeus 

dışında Kant ve Montesquieu‟de olduğuna yalnızca bir değiniyle ifade etse de (Said, 2016:129)-

Avrupa düşüncesini dizgeleştiren ve felsefileştiren Kant ve Hegel ile ilgilenmemiş olmasını, 

Oryantalizm adlı eserin önemli bir felsefi temelden yoksun bırakıldığı şeklinde sorunsallaştırır. Hegel 

özelinde ise; Avrupamerkezciliği/Oryantalizmi felsefi kuram düzeyinde ele aldığı ve 

Avrupamerkezciliği yönlendiren etkenlerden biri olarak romantizmin temellerini oluşturduğu için 

Said‟in Hegel‟i es geçmesi özellikle eksikliktir. Said, Oryantalizm‟e katkıyı, sömürgeci devlet olma 

etkeniyle sınırlayınca Almanya örneği eserinde neredeyse yer bulmamıştır (Kula, 2010:5). 



128 

 

dolayısıyla paradigmatik olarak bütünüyle tarihin dışında- İslam‟ın neden başarısız 

olduğu bağlamında değinmiştir. Belli oranda İslami bilimsel ve felsefi katkıyı kabul 

etse de İslam, soyutluğun peşinde olması ve fanatik karakteri dolayısıyla tarihe yeni 

bir şey söyleyemeyecektir. Dolayısıyla İslam‟ın katkısı parlayıp sönme şeklinde 

olmuştur (Bulut, 2002:114). Esasen ötekinin, tarihin akılsal ve tinsel ilerleyişinin 

dışına düşmesi, yalnızca İslam‟la sınırlı değildir:  

“Diğeri, yani Avrupalı olmayan, Hıristiyan olmayan kavimlerin aydınlanmasından söz 

edilemezdi. Diğeri cahil, barbar ve gelişmemişti; tarihe ancak olumsuz ve gelişmemiş olanı 

örneklendirmek üzere çağrılabilirdi” (Çiğdem, 2015:97).  

Çiğdem‟in, Aydınlanmacı öteki konumunu özetlediği bu cümlesiyle akla 

Hegel gelmektedir. Hegel, dünya/uygarlık tarihinden Batı-dışını, özelde Afrikalılar‟ı 

dışlarken aynı zamanda ısrarla çağırmaktadır. Hegel‟in Asya ve Afrika‟yı tarihsel 

gelişme yatağının dışında, tarihsel-olmayan olarak kavrayan bakışının açık-

seçikliğinde şu soru haklı bir soru olacaktır: Madem tarih-dışı, neden ısrarla Hegel‟in 

tarih felsefesinde -olumsuz bir kategori olarak da olsa- yoğun bir şekilde yer ediyor? 

(Bernasconi, 2000:66). Hegel‟in seyyahların yazdıklarını çarpıtarak değerlendirmeye 

alması şeklindeki Bernasconi (Bernasconi; 2015:69; Morss, 2012:128-129)‟nin 

tespiti hatırlanacak olursa, Batı-dışını tarih felsefesine çağırırken takındığı tavır da 

Batı‟nın tarih felsefesini tahkim etmek için kullandığı araçsal öğeler/ötekiler olarak 

ortaya çıkmaktadır. Fakat Hegel‟in tavrında tarih-dışı olan silikleşirken aynı 

zamanda belirgin kılınmakta ve Avrupa-merkezci bakış kendisini aşikâr etmektedir. 

Böylece Avrupa, olumsuzu çağırarak ve refere ederek -ki referans ontik bakımdan 

bir önceliğe delalet eder- var kılınmış olmakta, kendisini de “öteki” üzerinden 

kurgulamasıyla “icat edilmiş” bir kategori olarak gerçeğin taklidine dönüşmekte ve 

kendi kendisini karikatürize etmiş olmaktadır. Avrupa, pragmatik emelleri lehine 

gerçekliğe temas etmeyen hayali bir Batı (medeni) ve Doğu (barbar) diyalektiği tesis 

etmiştir.  

Hegel‟in, bir mahkeme olarak düşündüğü dünya tarihinde Afrikalılar‟ı, 

kültürden hiçbir biçimde nasiplenmemiş olarak resmetmesiyle, sistem dışına ittiği 

Afrika‟yı yine de anmaktan imtina etmemesi Hegel‟in özenle kontrol ettiği bir çelişki 

olarak görünür. Bernasconi, Hegel‟in Ashantiler özelindeki mahkum edici dilini, 

Hegel‟in Ashantiler hakkında bilebileceklerinin sıhhatine uyarlayarak Hegel‟i 



129 

 

Ashantiler karşısında sorguya açar. Bu bağlamda Bernasconi tarafından sorgulanan, 

Hegel‟in tarihi çarpıtarak Afrikalılar üzerindeki adaletinin değerlendirilmesi ve 

Afrika‟nın tarihsizliğinin sonuçlarının neye tekabül ettiği olmaktadır (Bernasconi, 

2015:65-66). Hegel, Avrupalılar‟ın Afrika‟yı yorumlama biçimlerinin tipik bir 

örneğini sunarak, seyahatnamelerden işlevsel seçmeler yapmış; Afrika‟yı 

marjinalleştiren hikâyeleri öne çıkarmış -insan eti yemenin sıradan bir durum olması 

gibi- (Hegel, 2006:78)- ve bunu yaparken de rakamları katlayarak Afrika‟ya dair 

sapmaları Afrika‟nın özsel nitelikleri olarak yansıtmaya gayret etmiştir (Bernasconi, 

2015:78). Dünya Tarihi Felsefesi Üstüne Dersler‟de Afrika‟nın stereotipik tasviri, 

örneğin çocuksuluğu ve özgürlük dürtüsü taşımadığı -dolayısıyla köleliğe yatkınlığı-, 

zihinlerinin ve dinlerinin çocuksu ve fetişlerle dolu olduğu gibi kalıplar (Bernasconi, 

2015:81; Hegel, 2006:75 ve 77), Afrika‟nın, tinin özgürleşmesine engel olacak 

şekilde duyusallığa ve doğallığa bitişik resmedilmesi, iklimsel sebepler ve 

uyuşukluk; onun gelişiminde kalıcı engeller -doğal ve tarihsel barikatlar- olarak 

görünür. Afrika‟nın, dışlama ilkesi saklı tutularak kontrollü tasviri, Afrika‟nın 

tarihin/tinin ilerlemesinin bilinçsiz başlangıç noktasına tarihin henüz başlamamış 

aşamasına sabitlenmesi temeline dayanır (Bernasconi, 2015:83; Hegel, 2006:76). 

Afrika‟nın, tarihin bilinçsiz zemini olarak düşünülmesi ve Afrikalılar‟ın özgürlükten 

anlamadığı -köleliğin tipik bir özellik olarak görünmesi- Montesquieu‟ye benzer 

şekilde kölelikten rencide olmayan salt duyusal/yamyam doğası, negro hayatının 

değersizliği ve kendi ülkesinde kölelikten aşağı standartlar da eklenince (Hegel, 

2006:78); Avrupa‟nın Afrika köle ticaretine karıştığı bağlamı Afrika-içi özsel bir 

köle ruhluluk meselesine indirger.
72

 Burada köleliğin, tinsel özgürlüğün önünde 

kısıtlayıcı bir dışsal sebep olarak görülmesi yerine, özgürlük bilincinin ve ufkunun 

olmamasının, köleliğin sebebi olarak lanse edildiği bir konfor alanından konuşulur. 

Hegel, Tarih Felsefesi‟nde hayvan betileri ile tarif ettiği negronun özsel köle 

                                                           
72

Efendi köle diyalektiğini irdelerken Hegel, kölenin şeylik statüsüne ve bağımlılığına gönderme 

yapar ve zamanla efendinin -ya da efendilik sisteminin- köleye bağımlı oluşuna ve diyalektiğin tersine 

dönüşüne atıfta bulunur. Bu süreçte kölelerin öznelik rolü gerçekleşecektir; fakat tam gerçekleşme 

kısmında Hegel‟in metni suskunlaşır (Morss, 2012:66-67). Özgürlük taraftarı aydınlanmış tüm 

modernler gibi Hegel, köleliğin adaletsizliğine ve insanlığın özü olarak özgürlüğe vurgu yapsa da 

köleliğin ilgası için "olgunlaşma"dan söz etmesi olgun olmayan toplum ve kültürleri kendiliğinden 

varsayar. Hegel‟in, "Afrika tininin kusurları"ndan söz etmesi ve son derece rasyonel bir 

profesyonellikle, Afrika‟dan barbarlık ve çocukluk diyarı olarak söz etmesi Afrika‟yı öznelliğin 

dışında varsayar, Avrupa‟nın konumunu "tarihsel" olarak nesnelleştirir. 



130 

 

ruhluluğu ve onların kültür konusundaki yeteneksizliğinden söz ettikten sonra Afrika 

dünya-tarihsel bir bölge olmadığı için “bir daha sözünü etmemek üzere” konuyu 

kapatır ve bu tarihsiz/doğal bölgeyi tarihin eşiğinde olarak resmederken; bunun 

karşısında ise sentez ve ölçüyü başarmış bir Avrupa vardır (Hegel, 2006:80-81-82).  

Hegel, siyahları kalıcı olarak kültürün eşiğinde bekletirken; siyahların 

özgürlük bilincine varmasının -örneğin Haiti ayaklanması- yalnızca Avrupalı 

özgürlük ilkeleri dolayımıyla gerçekleşebileceğini savunmuştur (Bernasconi, 

2015:95). Hegel‟in Tarih Felsefesi‟nde öteki dünya halkları üçe bölünmekte -Asya, 

Afrika ve Avrupa-, yerli Amerikalılar ve negrolar, tembellikle resmedilirken bunun 

karşı kutbunda “çalışkan ve yalnızca düşünen Avrupalılar” yer almaktadır (Hegel, 

2006:68-69-75-107). Çinliler‟de ise onur duygusu Avrupalı‟nın çok altındadır ve 

burada tinin özgürlüğünün olmadığı boş inançlılık hakimdir (Hegel, 2006:100-103). 

Devinimsiz ve tılsımlı Hint dünyasından söz eden Hegel‟e göre bu bölgenin düşsel 

tinselliği onun özsel tabiatıdır (Hegel, 2006:107-108). Hindistan‟da varoluşun 

olumsuzlanması olarak din ve adanmışlık her türlü gelişimi engellerken, Hint 

düşüncesi de fetişlerle doludur  (Hegel, 2006:115 ve 117). Burada herhangi bir 

ahlakilik görülmezken, devinimsizliğin sebebi olarak Doğu‟nun genelinde var olan 

despotizm gösterilir (Hegel, 2006:122-124).  

Kant, ulus-devlet ve kamusal alanın ilk belirginleşme aşamaları 

doğrultusunda felsefeyi dizayn etmiş olsa da Guha'ya göre asıl iş, yolu bir çok 

devrimle kesişen ve devlet temelli bir tarih felsefesi yapan Hegel'e düşmüştür. Bu 

süreçte yazısı olmadığı için tarihin dışında ve bu sebeple “aşağılık” olarak 

nitelendirme durumunu daha da ileri vardıran Hegel, tarihsizliği, yazısız olmayla 

değil, bir devleti olmadığı için yazacak bir şeyin olmamasıyla bağlantılı ele almıştır. 

Yazısız halkların tarihsizliği bu kez devletsiz halkların imkânsız tarihi standardına 

dönüşmüştür. Amerikan yerlileri hakkında "apaçık zekâdan yoksun" ve “her 

bakımdan alt seviyede", “aydınlanmadan nasibini almamış çocuklar" nitelemeleriyle, 

onları yalnızca tarihin dışına değil, insanlık ve bilgi sınırının dışına sürmüştür. Hegel 

Hindistan değerlendirmelerinde, bu kültürün geçmiş düşünsel başarılarını yüceltecek, 

fakat bu durumun hâlâ bir devlet olmasına yetmemesinden dolayı Hindistan‟ı 

da "tarihsiz" olarak niteleyecektir (Guha, 2006:22-23). Hindistan‟a dair Hegel‟den 



131 

 

gelen olumlu yorum ve değerlendirmeler, şaşmaksızın buranın bir tarihi olmadığı 

kusuruyla bölünecektir. Madem tarihi yok, o hâlde bütün kültürel birikimi tarih-

öncesi mitolojik mezara gömülebilir, salt şiirsel ve dini varlığı görmezden gelinebilir. 

Hindistan henüz tarihin şiir ve din aşamasındadır ve "tarihin nesri"ne ulaşması için 

Batılı devletçi ilhaka boyun eğmesi gerekir. Doğulu maneviyatın tarihsiz ve egzotik 

şiirselliğine karşı Batı‟nın hegemonik usu/nesirseliği –çünkü yalnızca düzyazının 

tarih kapsamına girdiği (Hegel, 2006:88)- devreye girmektedir. Bu sebeple Hegel, 

Doğu‟nun manevi başarılarından ve şiirsel, dini geçmişinden söz 

etmekten  korkmamaktadır. Çünkü tarihteki aklı ve nesri, dünya-tarihsel bütünlüğü 

temsil eden Batılı model, en yüksek tinsel varoluştur ve bu soyut tinsellik 

yayılmacılığı dikkatlerden kaçırmakta ve dahası felsefileştirerek haklı kılmaktadır. 

Hegel, paradoksal şekilde Batı‟yı hem tarihsel düşünür; hem de bir 

tamamlanmışlık/son olarak değerlendirir.  

Hegel felsefesinin önemli kavramlarından köle efendi diyalektiğine eğilen 

Kojeve, bu bağlamda efendiyi prestij mücadelesinde bir bilinçte yer almak için 

hayatını tehlikeye atmış ve köle üzerinde üstünlük sağlamış kişi olarak tanımlar. Bu 

bağlamda kölenin efendisini tanıması demek, onun için maddi açıdan işe koşulması 

anlamına gelecektir (Kojeve, 2000:50). Modern Batı felsefesinde benliğin durumunu 

Descartesçı cogito‟dan Kant‟ın Transandantal ben‟ine ve oradan Hegel‟e takip eden 

Bumin de, Kartezyen özbilinci “robinson”luk episodu olarak değerlendirir. Hegel‟de 

Cuma ve Robinson‟a karşılık gelecek şekilde köle efendi diyalektiği, ne Descartes‟çı 

kuşku sonucu ulaşılan bir bilinç, ne de Kant‟çı anlamda dünya bilgisine eşlik eden 

bir ben bilincidir. Hegel‟de öz bilinç insanlık tarihine yayılmış bir süreç olarak 

okunurken, topluma, uzun erimli tarih de eklenir. Öz bilincin serüveni, köle ve efendi 

tarihidir (Bumin, 1988:30-31). Efendinin efendi olarak öz bilinci, bir açmaza işaret 

eder. Çünkü başkasının bilincinde var olan efendi, bir insan olarak kabul etmediği 

“bir kölenin bilincinde yaşamayı” yeterli görmeyecektir. Kabul edilme bir 

karşılıklılığı ve eşit ilişkilenmeyi gerektireceğinden efendinin açmazı hem “kabul 

edilme” doyumuna ulaşamamak, öte yandan da efendilik payesini yadsıyamamaktan 

ileri gelir. Köle ise “korku” etkeni hariç konumunu yadsımaya hazırdır. Kant‟ta 

dünyayı “bilme edimi”, Hegel‟de bilmeye istenç katılmasıyla genişletilir. İstenç 



132 

 

aracılığıyla dünyadan kendine dönüş söz konusu olacaktır. Köle köleliğini 

yadsıdığından Hegelyen anlamda tarihi yeniden yapmaya adaydır. Bu bağlamda 

tarihin sonu da teorik düzeyde her bir insanın diğerlerini insan olarak göreceği ve 

karşılıklılığa dayalı doyuma ulaşacağı aşamayı temsil eder (Bumin, 1988:32-33-

34).
73

 Kantçı akla Hegelyen anlamda tutku ve istencin eklenmesi köle ve efendi 

teorisi bağlamında hareketli bir diyalektik tarihselliği hazırlar. Fakat hâlini yadsıyan 

kölenin tarihe müdahale etme şansı olarak Hegel‟de köleye açılan imkân alanı, Haiti 

devriminin görmezden gelinmesi bağlamında irdelenmelidir.
74

 Hegel, köleler, hele de 

siyah köleler tarafından başarılacak bir devrime ihtimal vermediği gibi köle ve efendi 

teorisini Fransız Devrimi‟nin gölgesinde teorik bir kölelik meselesi olarak, hatta 

Avrupamerkezci içkin bir eşitlik anlayışı olarak tasarlamış görünmektedir. 

Hentsch‟e göre, dünya sisteminin tepesine Batı aklını yerleştiren Hegel, Batı 

endüstri toplumunun onayını kazanan bir kabule mazhar olmuştur. Buhar ve makina 

çağında Hegel, "kendi kendinin bilincinde olma ve bu bilincin içerdiği özgürlük" 

anlamına gelen modern tarihin motorunu bulmuştur (Hentsch, 2016:203). Buna 

                                                           
73

Costas Douzinas, Hegel‟in evrensel yasal haklar anlayışı doğrultusunda öne çıkan felsefi 

problemlerden biri olarak tanınma mücadelesi söylemini irdelemektedir. Bu bağlamda rasyonel doğa 

yasasına bağlanan ve kökleri 18. yüzyılda olan insan hakları sorunu, (Douzinas, 2014:206-207) 

Hegelyen tarihin sonu bağlamında,  benlik ve dünya şeklindeki Kantçı ayrım felsefesini aşarak 

ilerlemeci bir senteze varırken, Hegel‟de bu bütünlük, felsefe ve akla tekabül edecektir (Douzinas, 

2014:209). Tanınma mücadelesi özneler-arası pratikte etik bağlamında ifadesini bulur. Bireyselliğine 

varma durumu da Hegel‟de tanınma koşuluna bağlıdır. Hegelci tanınma mücadelesi bağlamında 

ortaya çıkan arzulu bilinç, saygınlık ilkesi tek taraflı gerçekleştiğinden –efendi ve köle karşılaşması- 

ötekini bir araç olarak kullanır (Douzinas, 2014:211-212-213). Hegelci etiğin kusurları da eşitsizlik 

bağlamında devreye girer. Hegel‟de bir anlamda, ekonomik ve siyasi hukukun dışında kalma, tanınma 

ilkesinin de dışına düşmeyi ifade edecektir. Fakat Hegel‟de, hiç değilse teorik düzeyde hukuki 

tanınma kölelik durumuna karşı çıkış anlamına gelir (Douzinas, 2014:223). Soyut mülkiyet ya da 

doğal hak, -ontolojik anlamda- bir tanıma imkanı sunmamaktadır (Douzinas, 2014:227). Hegelci 

anlamda hukuk, aynılık ve evrenselin alanına yerleşirken, farklılık liberal kodlarda sorunlu bir alana 

tekabül edecektir. Çünkü liberal akıl, aynı olanı farklı olanın önüne geçirir (Douzinas, 2014:234-235). 

Hukukun evrensel genelliklerle ilgilenmesi, tekilliği ihmal etmekte; Douzinas‟a göre insan hakları ve 

yanlışlıklar, tam da bu boşluğa yerleşmektedir. Bu bağlamda Taylor‟ın Hegel kitabında modern bir 

sorunsal olarak tanınma değil, tanınmadan doğan sorunların önemli olduğu tespiti, yasal hakların 

yanlış tanımalarının kritiği olarak önem kazanmaktadır (Douzinas, 2014:237-238-239). 

74
Döneminin en radikal başkaldırısı olarak Haiti Devrimi, Fransız Aydınlanması‟nın ideallerinin zorlu 

bir sınavdan geçmesi olarak değerlendirilebilir (Morss, 2012:54). Hegel‟in efendi köle ilişkisinin 

mantığı Hegel araştırmacıları tarafından daima sorulur, fakat bu bağlamda Hegel ve Haiti‟yi 

ilişkilendiren tek kişi Tavares olmuştur. (Morss, 2012:60-61). Modern bir fenomen olarak Haiti ye 

odaklanan Morss‟a göre; (Morss, 2012:149) Hegel, ya Aydınlanma‟nın özgürlükçü filozoflarının en 

körüdür ya da efendi-köle diyalektiğini gerçek kölelerin isyanına -Haiti örneğine- bakarak 

tasarlamıştır (Morss, 2012:62). 18. yy.‟da Haiti meselesi, dönemin Batı ırkçılığı bağlamına yerleştiği 

ve tam da Batılı kölecilik konforuna kafa tuttuğu için göz ardı edilmiştir. 



133 

 

ilişkin Hegel felsefesinin doğurduğu sıkıntılardan biri de Batı‟nın tarihine dayalı 

evrenselliğin ve bunun bilincine dair özgürlüğün felsefe olarak tekellenmesidir. Bu 

durumda felsefe Antik Yunan‟da icat edilen ve modern Batı‟nın tinsel tarihselliğinde 

içerimlenen şeye tekabül eder. Burada "kendi bilincine varma özgürlüğü" tam olarak 

Avrupalı bilince tekabül eder ve konuşan Avrupa‟dır. Üstelik kendi bilincine 

varmanın özgürlüğüne varan "ilk ve tek ulus" Avrupa‟dır. Söz konusu ilerlemeci ve 

evrensel tarih, Germen ulusuna varmaktadır. Hegel, Tanrısallık‟tan modern Avrupa 

dinamiğine ulaşırken "Batı‟nın dünya üzerindeki Avrupamerkezci kutsanması” ya da 

"tinin büyük yolculuğu" tamamlanıyor. Yani Avrupa Aklın temsilcisi ve dünya 

üzerinde tek söz sahibi olurken, Tanrı dinamiğinin yerine geçmektedir (Hentsch, 

2016:204). Said de Fukuyama‟daki -Hegelci devamlılığı- “son” tasavvurunu, 

Batı‟nın biricikliğinin ve zafer sarhoşluğunun göstergesi olarak okur (Said, 

2016:362). Tarihin sonu iddiasının Hegelyen köklerinden Fukuyama‟ya doğru 

muzaffer ilanı, tarihin devinim ve etkileşimini, kısaca imkânı yok saymaktadır. 

Felsefe, büyük oranda imkânlara işaret ettiğinden Avrupa tekilciliğinin muzaffer ve 

evrenselci sunumunda; alternatiflere, diğer bir açıdan da bir imkân olarak felsefenin 

kendisine darbe vurulmaktadır. İktidar uğruna felsefenin sustuğu hatta iktidara 

peşkeş çekildiği bir vasat söz konusudur.  

19. yy.‟la birlikte endüstri toplumunun dünyasal gelişiminin netlik 

kazanmasında Hegelci tarih felsefesi geleneğinin buna sağladığı güvence belirleyici 

olmuştur (Hentsch, 2016:224). Hegel, Tarih Felsefesi‟nde (2006), dünyanın, tarihin 

sonu olan Batı‟da tamamlanışını tasvir ederken, fiziksel güneşin Doğu‟dan 

doğmasına rağmen bunun başlangıç olduğunu ve esas tamamlanmanın ve daha üstün 

ışıltının, "bilinçlenmenin iç güneşi”nin Batı‟da doğduğunu söyler. Aynı kurguya göre 

Asya elindeki gelişmeleri anlayamamış ya da koruyamamış ve bunlar Avrupa‟da 

gelişme ortamı bulmuştur (Hegel, 2006:83-84; Hentsch, 2016:205-206). Batı‟nın 

kendisine mâl ettiği Arap-İslam katkısı ve diğer Asya devletlerinin etkileri, Batı 

tarafından soğrulmuştur. Bu politik ve epistemik strateji de "bütünselleştirme" ve 

evrenselcilik anlatısına dahildir.  

Yunanistan ve Roma ile başlayan ve sonra Avrupa‟da tamamlanan süreç ve 

bu sürecin tanımladığı evrensel insan düşüncesi, Hegel‟de belirgin bir sabite kazanır. 



134 

 

Bilimsel akılcılık bu noktada devreye girerken, doğa bilimlerindeki değişmeler -

örneğin Heisenberg ve Einstein teorileri- ve bilinçaltının keşfi, söz konusu kesinliğe 

ve nesnel bilince dayalı inancı zayıflatmıştır. Hiç değilse bu üstünlüğün "insancıl" 

temellerine ilişkin azınlıkta olan eleştiriyi beslemiştir (Hentsch, 2016:228). Hegel ve 

Condorcet'yi, tarihi “aşama"lar bağlamında okumaları noktasında birlikte 

değerlendiren Guha, Hegel‟in aşamalı düşünüşünü, 18. yüzyıl boyunca üzerine kafa 

yorulan ilerleme ile irtibatlandırır ve Hegel‟deki Aydınlanmacı köklere dikkat çeker. 

Fakat Condorcet ve genel anlamda Aydınlanma'daki evrensel tarihin köklerinde 

temelde insan düşüncesi varken Hegelyen Dünya-tarihinde durum böyle değildir 

(Guha, 2006:45). Devrimci dalgaların etkisiyle Hegel düşüncesinde bir değişimden 

söz edilebilir. Guha‟nın, Charles Taylor'ın Hegel kitabından aktarımıyla, başlangıçta 

tarihin öznesi insan-dünya iken, ikinci aşama yerini Geist'e bırakacaktır. Bu 

bakımdan Hegel felsefesinde olumsallığa ve şansa yer bırakmayan bir zorunluluk 

felsefesinin işlediği söylenebilir (Guha, 2006:46). Zorunluluğun ve ilerlemeci 

teleolojinin despotik sonuçları ise Hegelyen mantığın etkisiyle politik süreçlerde 

görünür. 

Hegel‟in, kökleri 18. yüzyılda, ürün vermesi ise 19. yüzyılda şeklinde 

değerlendirilmesi onu Aydınlanmacı çizgiye -eleştirel süreklilik ve kopuş olarak- 

yerleştirir. Örneğin Hegel, Montesquieu‟nün -evrensel ve doğal- Kanunların Ruhu 

eserinden oldukça etkilenmiştir ve konuyla ilgili yazdığı makalesinde Guy Planty-

Bonjour, Hegel‟in “volkgeist”i ile Montesaquieu‟nün ulusun “ruhu” arasında ilgi 

kurar. Bir başka benzerlik ikisinde de liberal düşüncenin hakimiyetiyle felsefelerinin 

merkezinde politik ilgilerin olmasıdır (Guy Planty-Bonjour, 2002:7-9). Kanunların 

Ruhu ve Hegel‟i benzer kılan diğer durumlar, Montesquieu‟de tarihsel olaylara ve 

özelde savaşın gerekliliğine atfedilen önem bağlamında ortaya çıkar. Sürekli ve 

kalıcı barış iki düşünürde de durgunluk, hatta bozulma bağlamında düşünülür. 

Kant‟ın “sürekli barış” düşüncesine Hegelyen eleştiri Montesquieu‟ye referansla 

gelir (Guy Planty-Bonjour, 2002:11-13-14). Montesquieu ve politik bağlamda onun 

süreği olan Hegel‟de ahlaksal erdem değil politik erdem söz konusu edilir (Guy 

Planty-Bonjour, 2002:18). Yazara göre sol Hegelcileri de düş kırıklığına uğratan 

Hegelci bir sonuç da -özellikle Hukuk Felsefesinin İlkeleri‟nden çıkan sonuç- onun 



135 

 

olumsuzlama -radikallik- alanında değil bir uzlaşma filozofu olarak görünmesidir. 

Fleischmann‟a atıfla, Hegel, bir karşı-devrimci olmanın yanında –sistem içi ve ılımlı- 

reformlara açık olsa da yıkım ve anarşinin karşısındadır. Yazara göre de Hegel‟in, 

“en büyük Alman birliği, en yüksek özgürlük” nidaları Hegelci devletin 

“sertleşmesine” ve yanlış anlamalara götürmüştür (Guy Planty-Bonjour, 2002:24-

25). Devlet en yüksek tinsellik olunca birey, devletin yürüyüşü doğrultusunda 

pozisyon almak durumunda kalmaktadır.  

Tarihte Akıl adlı eserinde, felsefi bir dünya-tarihi tasarlayan ve bunun 

tanımsal ilkelerini ortaya koyan Hegel, tarihin felsefileşmesinden önceki aşamaları, 

ama özellikle geleneksel halkların oluşturduğu tarihi ve şiiri felsefi tarihin dışında 

düşünür: “Bilinçleri bulanık halklar ya da onların bulanık tarihi tarih biliminin 

konusu olamaz, en azından felsefi dünya-tarihinin konusu değildir, çünkü onun 

amacı tarihteki idenin bilgisidir.”Dünya-tarihinin dışına düşen halkların karşısında 

ise kendi neliğini bilincin -tarihin- alanına çıkarabilen halkların tinleri vardır. 

Hegel‟e göre bir halkın tarihi, öncelikle -historie anlamında- tarih bilimine sahip 

olmasıyla başlar. Bu durumda, üç buçuk bin yıldır hiçbir kültür durumunu 

gerçekleştirememiş bir kültür olarak Hindistan‟ın tarihi, boşuna bir tarih olacaktır. 

Hegel‟e göre tek öz bilgisi içinde yaşanılan canlı döneme ait olayların aktarımı ve 

amacı tasarlatmak olan bu “kaynaktan tarih” bütünüyle felsefi tarihin, dolayısıyla 

dünya-tarihinin dışındadır. Kaleme alan ile alınan şeyin tini arasında özdeşlik vardır 

ve -tarih ile kişi arasına mesafe girmediğinden- herhangi bir “düşüngeme”-

refleksiyon söz konusu olmadığından olguyu aşma bile söz konusu değildir (Hegel, 

1995:12-13). Dolayısıyla Hegel‟de özdeşlik, “başka” olanın temel karakteri 

olduğundan, ayrımlaşmamışlık dolayısıyla bu tarih de, felsefe ve dünya-tarihi alanına 

giremeyen bir öznellik alanından ibaret düşünülmelidir. Aslında Hegelyen bakışta 

buna tarih demek bile mecazendir.  

Hegel, düşüngeme yoluyla tarihte tarihçinin görmediği geçmiş zamanın başka 

halklarına yönelik yazımında kendi tinini bastırma ödevinden söz eder (Hegel, 

1995:18).  Bunu Hegel‟e uyarlarsak Hegel, seyahatnamecilerin derledikleri ve büyük 

oranda kendi tinlerinin de metne sindiği birikimleri kullanmanın dışında, felsefi bir 

dünya-tarihi tesis ederken ulusal ve bireysel tininin gürültüsünü bastıramamıştır. 



136 

 

Üstelik Bernasconi‟nin iddia ettiği gibi seyahatname yazınının da Hegel‟in elinde 

tahrif edilmesi ya da seçme usûlüyle bilmiyor olamayacağı bilgileri suskunlukla es 

geçip işine yarayacak bilgileri derlemesi, felsefesini oluştururken “başkalıklar” 

bağlamında bunları kullanması söz konusudur.  

Hegel‟in dünya-tarihi tasarımında felsefenin tarihe eklediği şey “us” 

olmuştur. Ayrıca felsefi dünya-tarihinde rastlantısallığa yer yoktur (Hegel, 1995:31-

32). Her devletin, kendisi için erek olduğunu söyleyen Hegel‟e göre tarih, Alman-

Roma krallığı, Fransız Devrimi gibi gerçek ve büyük olgulara odaklanmalıdır. 

Hegel‟e göre, böyle “pragmatik düşüngemeler” soyut da olsalar aslında “şimdi”de 

bulunurlar.” (Hegel, 1995:20-21). Böylece Hegel‟de tarihin pragmatik ve şimdiye 

dayalı politik işlevi açığa çıkar.   

"Dünya tarihi, ahlak derken kastedilen şeyin ait olduğu düzlemden daha yüksek bir düzlemde 

hareket eder (...) Dünya tarihinin bireyleri olan büyük adamların fiilleri, hem kendi içlerindeki önem 

itibariyle (...) hem de seküler bir anlamda haklı görünür..."(Guha, 2006:17). 

Guha‟nın Hegel‟den aktardığı bu pasaj, ahlak ve politika arasını açarak 

“içsel” ve pragmatik açıdan haklı görünen yeni bir politik ahlak tasarlamaktadır. 

Hegel, tarihten çıkarılan ahlaksal derslerin, gençler ve çocuklar üzerinde olumlu tesir 

yapması sebebiyle tasarlanışına karşı ahlakı politik alanın dışına atar: “…halkın 

yazgıları, beklenmedik devlet değişiklikleri, yarar ve çıkarları, karışık işleri, 

ahlaktan başka alana girer.” Hegel‟e göre ahlaksal yöntemler Kutsal kitap tarihinin 

alanına girer, tarih yazarının soyutlamalarında işe yarar değildir (Hegel, 1995:22). 

Böylece Hegel‟de “işe yararlık” ölçütü ve şimdiye dayalı politika dünya-tarihsel bir 

felsefi temelde tasarlanınca, Hegelci tarihsel sonucun, içinden çıktığı tinsel politik 

bilinçteki işe yararlık kıstaslarına göre şekillenmesi şaşırtıcı olmasa gerektir. 

Dünya-tarihinin ve felsefi belirlenimlerinin sınırlarını tayin eden Hegel‟in 

çabası, -Guha‟ya referansla-, dünya-tarihi sınırının dışında kalan halkları tarihin 

dışında işaretlemektedir.  Hindistan‟ın tarih-dışılığı Hegel‟de örneğin şöyle görünür: 

“Zengin Hint kaynaklarıyla tanışmaya başlayanların dikkatini çeken bir nokta, tin 

alanında bol bol hem de derinliği olan ürünler vermiş olan böyle bir ülkenin tarihi 

olmamasıdır…” Bu bağlamda Hegel, Hindistan‟ı, ayrıntılı tarih yazımı olan Çin‟in 

karşıtı olarak konumlar. Hindistan kutsal kitaplar ve şiir geleneğinin ötesinde eski 



137 

 

yasa metinlerine de sahip olmasına rağmen bir tarihe sahip değildir; çünkü toplumsal 

ayrımlara dayalı düzen kastta cisimleşen doğal belirlenimlerle dondurulmuştur 

(Hegel, 2006:112). Kısaca Hegel Hindistan‟ı ereksiz ve derinliği olsa bile 

karmakarışık hayal gücüne indirger (Hegel, 1995:160). Hegel, dünya-tarihini tinin 

özgürlük bilincinden kaynaklanan özgürleşme olarak anlayınca, Hegelci ussal 

tinsellik ilerleme çizgisine yerleştirilebilir (Hegel, 1995:162). Hegel dünya-tarihi 

kavramlaştırmasında geçmişten bahsetse de aslında “kendinde” ve “kendi için”e 

odaklandığı için Hegel‟e göre dünya „şimdi‟ye tekabül etmektedir. Üstelik 

Hindistan‟a “derinlik” payesi vermek Hindistan‟ın zamansallığı lehine olmadığından 

Hindistan‟ın kıdemini vurgulamak da Hegelci tarihin öteki bağlamında konforunu 

açığa çıkarır. Bu bağlamda şiir, dinsellik gibi ikincil -kılınan- tema ve bireysellikler 

Hegel‟de birbirinin yerine geçen şeyler. Hepsi Hegel‟de çocukluk sürecine ait 

ciddiye alınmayacak ayrımlaşmamış başlangıç aşamaları olarak değerlendirilir.   

Hegel, özellikle Alman felsefe tarihindeki oryantalist şemayı sürdürmekle 

kalmamış, söz konusu söylemleri felsefi açıdan dizgesel kılmıştır. Doğulu istencin 

bitimliliğinden söz eden Hegel, istenç ve özgürlük arasındaki irtibat düşünüldüğünde 

Doğulu‟nun özgürlüğünün sınırlı olduğunu ve despotizmin alanına girdiğini savunur. 

Doğu‟da despotizmin ve dinin yarattığı korkunun da etkisiyle Doğu‟da kişiler bireye 

dönüşememektedir (Kula, 2010:103-104). Doğu‟ya özgü düşünceler felsefi 

yeterliliğe sahip olmadıkları için -her ne kadar şiirsel ve kutsal oldukları için bir 

dönem parlasalar da- felsefeye dahil edilemez (Kula, 2010:107). Düşün Hegel‟e göre 

Doğu‟da doğsa da daima “bitimliliğe” yazgılı tanımlandığından ve her olumlu 

görünen içeriğin ardından Hegelce olumsuz bir kesinti olarak Doğu‟daki yokluk 

alanı geldiğinden Doğu, sabite olarak yokluğa ve tarihsizliğe angajedir. Güneş 

Doğu‟dan doğup, Batı‟da sistemli bir şekilde ilerleyince, esasında sürdürme 

kararlılığı ve dizgesel sürekliliğin imâ ettiği akılsallığı yine Batı temsil etmiş olur. 

Doğu ise adeta kendisine tevdi edilmiş ışığı elinden kaçırmış küçük bir çocuk gibi 

erginsiz bir aşamayı ifade eder.  

Kula‟ya göre Hegel‟in Muhammedanizm dediği İslam‟a ilişkin, onu 

ayrımlaşmamışlık ve fanatikliğe indirgeyen bakış, İslam eşittir terör anlayışının 

yerleşmesine bir katkı niteliğindedir  (Kula, 2010:121). Bu bağlamda İslam ya hep ya 



138 

 

hiççi bir perspektifte, tek yönlü ve kaba, düşüncede karmaşıklığı ve olaylar arasında 

ilişkiselliği kavrayamayacak kütlesel ve tekçi bir çizgiyi temsil ederken, Avrupa ise 

karmaşık bilişsel yeteneklerle bezelidir. Hegel‟in Doğu düşüncesi ve din anlayışını 

değerlendirirken, Doğu‟yu genellikte yok olan özne olamayış şeklindeki tasviri, 

Doğu‟yu adeta buna mahkûm edip homojen Doğu algısı ve zaman zaman çarpıtmalı 

genellemelerle Doğu‟nun heterojenliğini yok sayarak, Doğu‟nun öznelik imkânını 

soğurmaktadır.  

Doğu ve genel olarak Avrupa-dışı söz konusu olduğunda Hegel‟de, -

oryantalist resimlerde de imge olarak yansıtılan- Doğu‟ya has bir “aldırışsızlık”, 

ayrımlaşmamışlık, despotik ve dinsel bir korku söz konusudur. Ayrıca şiir ve Doğu 

birleştirilirken, tarihsel açıdan geçerli olan nesrin gücü ve egemenliği, çünkü 

somutluğuna dayalı felsefi akılsallığı hâkim şemadır. Böylece Doğu‟nun şiirselliği 

Batı‟nın nesirsel gücünü ve sistemliliğini imlemeye yaramaktadır.  

3.4.3. Montesquieu’nün DüĢüncesinde Çift Anlamlılık 

 Bir erken Aydınlanmacı olarak Montesqiueu, Kanunların Ruhu eserinde 

iklim determinizmine varan mekânsal tasnifleri ile birlikte Doğu despotizmi 

kavramını 18. yy.‟a hatırlatan isimdir (Sunar, 2012:33). Bu nedenle Aydınlanma‟nın 

Doğu‟ya bakışında Montesquieu kilit bir isimdir.
75

 Ayrıca Kanunların Ruhu eserinin 

adlandırma olarak iklimsel ve siyasi farkları doğallaştırma ve birçok önyargıya 

kanun yetkesi verme şeklinde bir imâsı vardır. Doğu‟yu durağan bir kadercilikle ele 

alırken Doğu‟nun durumunu iklimsel açıdan bilimselleştirerek doğallaştırması söz 

konusudur. Despotizmi de Doğu‟nun köklerinden ve tabiatından gelen bir vasıf 

olarak anlaması, despotik işleyişten siyasi entelektüel rahatsızlık duyma tavrı değil, 

Doğu‟yu kendi değişmezliğinde tanımlarken Avrupa-içi siyasete dair söz 

söylemektir. 

                                                           
75

Şerif Mardin, Doğu hakkındaki söylemde, her hümanistin bilmemesi mümkün olmayan bir fikir 

kümelenmesi olarak “Doğu despotizmi”nden söz eder. Mardin‟e göre Said‟in buna atıf yapmaması 

eksikliktir. Bu fikri, -erken dönemde- Yunan medeniyetinin, kendini beğenmenin ürünü olarak 

ürettiğini söyler. Bu bağlamda Yunanlar özgürlük ve güvenlik toplumuyken, Persler ve Doğulular‟da -

siyasal- şehir, bütün olarak despotizme dayanır. Bu söylemin, Aydınlanma döneminde -özellikle 

Montesquieu‟de- izlerine yoğun biçimde rastlanır (Mardin, 2002:113). 



139 

 

Kanunların Ruhu‟nda iklim ve coğrafyaya dayalı bir açıklama geliştiren 

Montesquieu, despotizmin kaynağı olarak monarşiyi Doğu‟nun tabiatının gereği 

olarak tanımlamışır (Sunar, 2012:75).  Montesquieu, Doğu despotizmine iklim 

determinizmini ekleyerek -coğrafi kadercilik bağlamında- 18. yy.‟da Doğu 

despotizmi fikrinin yayılmasında etkili bir isim olmuştur. Önceki yüzyılda hatırı 

sayılır miktarda çoğalan seyahat edebiyatından edindiği bölük pörçük izlenimler 

düzenli bilgiler şeklinde Montesquıeu‟de bir karara, kesinliğe bağlanır. Montesquieu, 

Doğu‟ya bakışını "eşyanın doğasından" aldığını söylerken (Hentsch, 2016:163-64) 

zamanının bilimsel modasına uyarak ve Avrupamerkezci temelin dayandığı yansızlık 

iddiasında bulunarak, kendi bakışını evrensel bilimle mutlaklaştırır. Eklemlendiği 

Avrupamerkezci geleneğin geçerliliğine yaslanarak Doğu‟daki despotizmi yasal 

sebeplerle açıklamakta; fakat adeta tarihten bağımsız bir doğal durum olarak 

değerlendirmektedir.
76

 

Kanunların Ruhu Üzerine'de, "Soğuk iklimde insanlar (…) daha 

enerjiktirler." "Fazla sıcağın vücudu güçten düşürüp insanları miskin ve cesaretsiz 

hale getirdiği ülkeler vardır." gibi iklim bilimsel tezlere dayalı, ilerleme ve 

müteşebbis ruhu çevresel faktörlerle açıklayan ifadeler Montesquıeu‟de oldukça 

yaygındır. Bu bağlamda Afrika‟nın tropikal ikliminin Afrika açısından ilerlemeyi 

engelleyici bir etkiye sahip olduğu tezi öne sürülür. Avrupa‟nın benzersizliği 

hakkındaki kuramlar Avrupa Mucizesi kuramlarına eklenirken Afrika‟nın geriliğinin 

nedenleri üzerine düşünmek yerine durumu yalnızca bazı doğal belirlenimlerle 

açıklama tavrı yaygındır. Çevresel faktörler, Avrupa‟nın teşebbüs gücünü abartırken 

Ötekileri tembel kurgular ve köleliğin haklılaştırılmasında işlevsel bir kuram ortaya 

çıkar (Blaut, 2015:112). Etik, siyasal ve ekonomik tutumları çevresel faktörlerle 

                                                           

76
Bazı Doğu kaynaklarının çevirmenliğini yapan -Upanişadlar, Avesta gibi- Anquetil 

Duperron (1731-1805) Doğu despotizmi bağlamında anlatılanların gerçeği yansıtmadığını ve Doğu‟da 

tebaa kadar hükümdarın da uyması gereken kurallar olduğunu ve bireysel mülkiyetin mevcut 

olduğunu -çünkü Doğu despotizmi klişesinde devletin sahibi tüm malların da sahibi olmaktadır- 

söyler. Ona göre Doğu despotizmi değerlendirmeleri, her yönetimde olabilecek ihlallerin 

abartılmasına dayanır. Avrupa‟yı, kendisinde üstünlük olarak kavradığı şeyleri başka ulusları barbar 

olarak yansıtmaya yarayacak şekilde davranmaması, “aşırı iddialı bilim”den uzak durması yönünde 

uyarır. Hatta erken dönemde Doğu despotizmi kavramının, Avrupa‟nın sömürgeci faaliyetlerini 

meşrulaştırmaya yaradığı yönünde eleştirir (Bulut, 2002:94-95). Duperron‟un bakışı, Aydınlanma‟nın 

Doğu despotizmi klişesinin sürdürüldüğü ortamda özellikle de sömürgeci meşruluk söylemini 

açıklamasıyla istisnai fakat güçlü bir eleştiridir. 



140 

 

açıklayan bu gibi kuramlar, çok eskilere dayansa da -örneğin İbn-i Haldun'da- burada 

klasik yayılmacılığı ve köleciliği haklı çıkarmaya yarayacak şekilde manipüle edilen 

bir kuramsal tavır söz konusu olduğu için özel bir olguyla karşı karşıyayız.  

Aydınlanma Avrupa‟sında coğrafi ve fiziksel fark arayışlarını problematiğe 

dönüştüren durum, türe ve genetiğe yakıştırılan özgül değişmez kalıpların düpedüz 

ırkçı yorumlara dönüşmeleridir. Irkçı yorumların hangi bağlama hizmet ettiğini tespit 

etmek artık zor olmasa gerektir. Bunu örnekleyecek bir yaklaşım Blaut‟da 

bulunabilir. Çoğunluk görüşe göre çevresel/iklimsel koşullardan ötürü Afrikalılar 

yakıcı güneş altında çalışabilirken Avrupalılar çalışamaz. Blaut'ya göre, "Bu, 

plantasyon köleliğini haklı çıkarmak için yerinde bir açıklamaydı." (Blaut, 

2015:113). 

Doğu‟nun değişmezliği bir tarafa Kanunların Ruhu‟nda resmedilen Doğu 

despotizmi oldukça köklüdür ve despotizmin kendisi de değişmez ve gömülüdür. 

Hentsch‟e göre Doğu despotizmi Montesquieu‟de iklim zorunluluğu kadar 

kaçınılmaz ve köklü açıklanmaktadır (Hentsch, 2016:167). Montesquieu, 

despotizmin Doğu‟daki varlığının köklülüğünü, Doğu‟da olması bir gereklilik arz 

eden çaresiz bir doğallıkta değerlendirir. Ayrıca iklimsel şartların insanları köle ve 

korkak hale getirmesi de benzer bir determinist mantığa işaret eder (Hentsch, 

2016:167). Burada Montesquieu, eleştirir hatta aşağılar göründüğü şeye Doğu'yu 

mahkûm etmektedir. Doğu için başka seçenek bırakmamaktadır ve Doğu‟nun bu 

durumunu çözümlemek için mi yoksa sabitlemek için mi ele aldığı noktasında 

niyetine dair açık şüpheler uyandırır.
77

 

Montesquieu‟yü değerlendiren bu özet ve yorumlardan sonra 

Montesquieu‟nün çift anlamlı söylemlerinde Avrupa-dışı konusunda düştüğü -kendi 

kıstaslarıyla da- hukuksuzlukları, bizzat Kanunların Ruhu adlı eserinden takip etmek 

                                                           
77

Özgürlüğün siyasi gerçeklikle felsefi ya da şiirsel kullanımı arasında bir bölünme ve çekişme tespit 

eden Montesquieu, bunun siyasete aktarılmasındaki gereklilik ve zorluğa birlikte değinir 

(Montesquieu, 2008:34). Özgürlüğe yaptığı vurgular yanında -örneğin özgürlüğün bizzat iyilikler 

getireceği- Montesquieu, yasal yararlılık çerçevesinde tikeli aşan standartlarda düşündüğünü, örneğin 

Avrupa için yararlı olan şeyin insan türü için zararlı olmasını da bir “cinayet” olarak izah eder 

(Montesquieu, 2008:33). Bu bağlamda gitgide hattı genişleyen genel istemin maslahatını gözeten bir 

siyasal ve söylemsel tavır söz konusudur. Montesquieu‟de paradoksal söylemler bir arada sıralanırken, 

yine de bu söylemler, kölecilik karşıtlığı ve özgürlüğe vurgu noktasında modern siyasete önemli çıkış 

noktaları sunmaktadır. 



141 

 

anlam kazanacak. Çeşitli iklimlerdeki fiziksel ve bunların yönlendirdiği ruhsal 

hallerin belirleyiciliğine değinen Montesquieu, bunların kanunların düzenlenmesine 

olan etkisinden uzunca söz eder (Montesquieu, 1963:414). Montesquieu‟ye göre 

sıcak ülkelerde oturan insanların ürkekliği onları köleliğe yaklaştırırken, soğuk 

ülkelerde yaşayan insanlar hürriyetin değerini bildikleri gibi tarih boyunca da 

hürriyet içinde yaşamışlardır (Montesquieu, 1963:489). Asya‟da zayıflık ve köleliğin 

iklimsel sebepleri dışında bunun değişmemesine karşılık, Avrupa‟da hürriyetin 

artmasına ve eksilmesine dayalı dinamik bir siyasa resmi çizer (Montesquieu, 

1963:492). “Güney ülkelerine doğru indikçe, ahlak dediğimiz şeyin kendisinden bile 

uzaklaştığınızı sanırsınız.” Söz konusu ahlaksızlık sıcak ülkelerde artmakta hatta 

sıcaklığın etkisiyle bezginlik ve tembellik hâsıl olduğundan kişi, kendi kendini 

yönetmek için “kafasını işletmektense” köle olarak yaşamayı tercih etmektedir 

(Montesquieu, 1963:420-21). Öyle ki, “tabiat Hintliler‟e cesaret diye bir şey 

vermemiş”tir. Ona göre Hintliler‟deki cesaret görünümlü gelenekler de cesaret ve 

dayanıklılık değil,  hayal gücü ve “duygululuk”tan ibarettir (Montesquieu, 

1963:421). Bu nedenle Hintliler‟in, nasıl ki bir çocuğun –zekâsı gelişmiş Avrupalı‟ya 

göre- eğitime daha çok ihtiyacı varsa kolaylıkla “etki altında kalan” bu insanların da 

çok ve daha akıllı bir yasacıya ihtiyaçları vardır (Montesquieu, 1963:422). 

Montesquieu‟nün ısrarla kullandığı etki altında kalan insanlar olarak Doğulular‟ın 

ruh ve fizik tembelliğinden ötürü, Doğu ülkelerinde din, ahlak, davranış ve kanunlar 

alanında -hatta giyinme tarzı- bir değişmezlik ve donukluk hakimdir (Montesquieu, 

1963:422-423).
78

 Montesquieu‟nün Hegel üzerindeki tesiri hatırlanacak olursa, onun 

Doğu‟ya, özelde de Hintliler‟e dönük tavrının Hegel‟e bir bağlam sağladığından söz 

edilebilir.  

Montesquieu, Hintliler‟in Tanrılar‟ını “hareketsiz” olarak tanımlamalarından 

da yola çıkarak, hareketsizliği ve yokluğu her şeyin sonucu olarak görmelerinden 

ötürü, tüm amaçlarının bunun etrafında şekillendiğini söyler. Hareketsizliğin fiziksel 

ve ruhsal yüceltilmesi ile metafizik sistemdeki sükûn tecrübesini bağdaştıran 

Montesquieu (Montesquieu, 1963:423) bu yorumla mistik ve tasavvufi bakışı âtıllığa 

                                                           
78

Montesquieu‟nün İran Mektupları‟nda geçen “Acaba Acem olmak nasıl bir şey” cümlesini Saidçi 

mantığa göre değerlendiren Wallerstein‟a göre burada Acem olmak, “özcü tikelliğe dayalı düşünen 

Batılı bakış”ın icadıdır (Wallerstein, 2010:49). 



142 

 

indirger. Ayrıca bir tarih kitabı ve kaynak olarak Montesquieu‟ye atıf yapan Hegel 

hatırlanırsa Hegelyen bakışta ötekinin durumu da bu söylemlerle kesişmektedir. 

İnsanı çalışmaktan çok düşünmeye sevk eden keşişliği de söz konusu kötülükler 

parantezine alınır (Montesquieu, 1963:424). 

İnsani onur ya da bunun yokluğuna dayalı aristokratik ayrım sınıfsal anlamda 

burjuvanın ortaya çıktığı şartlarda ırksal ve bölgesel farklar dolayımıyla sürmüştür. 

Irksal ayrımlardan sınıfsal ayrımların rasyonelleştirilmesine, örneğin siyahların 

köleliğe, Doğulular‟ın despotizme yatkınlıkları şeklinde bir haklılaştırma retoriğine 

gidildiği söylenebilir. Bu bağlamda Montesquieu‟nün şu sözü burjuva elitinin yüksek 

onur duygusunu açıklarken Asya‟nın köle ruhlu onursuz duruşunu zorunlu ve doğal 

bir tutum olarak değerlendirir: 

“Asyalılar‟da öyle bir önyargı vardır ki, hükümdarın hakareti onlar için bir babanın evladına 

karşı duyduğu sevginin sonucundan farksızdır; bizim görüş tarzımız ise bambaşkadır; 

hakarete uğradığımız zaman bu hakaretin altından bir daha kalkamayacağımızı sanırız.” 

Montesquieu‟ye göre böyle “şerefini hayatının üstünde tutan” bir milletin 

başında olduğu için Avrupalı hükümdar minnet duymalıdır (Montesquieu, 

1963:386). Bu genellemeye göre “İstibdat idarelerinde kölelik kimseye ağır gelmez.” 

(Montesquieu, 1963:453). Montesquieu, ironik şekilde istibdat altında “az da olsa 

hürriyet havası estirecek” kanunlar -örneğin İslam‟da Kur‟an- olabileceğinden 

(Montesquieu, 1963:386) söz etse de Montesquieu‟nün genellemelerinde Asyalılık, 

devinimsiz bir aynılıkla -istibdatla- işaretlenirken, bu halkların köle ruhlu olduğu 

açıklaması daha büyük bir soruna işaret eder.  

Kölelik hukukunu doğuran muhtemel köklerden bahseden Montesquieu, 

çeşitli sebepler sıraladıktan sonra sıra Zenci köleliğine geldiğinde, “zencileri köle 

durumuna sokmamızı savunacak olsaydım bakın neler derdim” diyerek, bu sebepleri 

söyle sıralar: Avrupalılar Amerika‟da insan bırakmadığı için toprağı işletmek 

maksadıyla Afrikalılar‟ı köle olarak kullanmak zorunda kalmışlardır. Köleler 

kullanılmasa şekerin çok pahalıya mâl olacağı da gerekçelere eklenmektedir. Bu 

gerekçelere ek olarak açıkça ırkçı haklılaştırmalar peşi sıra gelir: 

“Zaten söz konusu kişiler tepeden tırnağa kara; üstelik burunları da öylesine patos ki, 

acımamız imkânsız onlara. Akıllı uslu bir varlık olan Tanrı‟nın, böyle bir bedene bir ruh, hele 



143 

 

iyi bir ruh koymuş olmasını aklımızdan bile geçiremeyiz.” (Montesquieu, 1963:443; Lloyd, 

1997:287; Özbek, 1979:18).  

Bu “tespit” dolu gerekçeler dışında, insanlık cevherinin renge dayanmasının 

tabii olduğunu savunan Montesquieu, Mısırlılar‟da ve genel olarak Asyalılar‟da 

renge ve saç şekline dayalı ayrıma değinir. Ona göre, zencilerin sağduyu 

taşımadıklarının diğer bir delili de, medeni millletlerin değer verdiği altın yerine cam 

kolyelere verdikleri değerdir. Montesquieu, onların insan olduklarının bile 

düşünülemeyeceğini dile getirir (Montesquieu, 1963:443-44-45). Aynı Montesquieu, 

bununla birlikte bütün insanların eşit olduğunu ve köleliğin her şeye rağmen tabiata 

aykırı olduğunu söyleyebilmektedir (Montesquieu, 1963:447).
79

 Kanunlar kötü 

olduğu için tembelliğin, tembellik yüzünden de köle durumuna sokmanın artmasına 

değinir (Montesquieu, 1963:448). Fakat kanunlar da kaderci bir şekilde iklime göre 

şekillendiğinden tembellik, dolayısıyla köleliğin zorunlu bir sonuç olması şaşırtıcıdır. 

Fakat uygar bir barbarlığın, daima gerekçeler bulmayı gereksinen çelişkilerle malûl 

olacağını gerekir. 

Montesquieu, savaşın sonucu olarak istilâdan söz eder. Bu bağlamda istilânın 

amacının köleleştirme değil “koruma” olması gerektiğini, ama ülkenin korunması 

için köleliğin zorunlu olabileceğini savunur. Fakat kölelik daimi olmamalı; istila 

durumunda kölelik gelip geçici bir “zorunluluk” oluşturabilir (Montesquieu, 

1963:269). İstibdatla yönetilen ülkelerde insanlar vatandaş olarak zaten siyasi köle 

oldukları, yaşadığına şükredecek bir pozisyonda bulunduğu için köleliğin başka 

yerlere nazaran hoş görülebileceğini söyler (Montesquieu, 1963:438). İstilâya 

uğrayan devletlerin bozulma durumlarına değinen Montesquieu, hükümetin baskı 

uyguladığı bu vasatta istilânın bozulmaya uğrayan devlete sağlayacağı menfaatlerden 

söz eder. Bu bağlamda kanunları uygulayacak istilâcının gelişi zulmü kaldıracak ve 

hem millete hem devlete faydalı olacaktır (Montesquieu, 1963:271). İçerdeki 

despotizmden dolayı istilâ durumunda haline şükredecek olma şeklindeki tasvir, 

hukukun standartlarını “istilâ ve despotizm arasında” kötü bir seçime ve hiyerarşik 

                                                           
79

Aydınlanma‟nın karşıtlıklarla şekillenmesi gibi Montesquieu‟nün siyasal dili de karşıtlıklar ve çift 

anlamlı çelişkiler içerebilmiştir. Bu anlamda kölelik meselesini özgürlük bağlamında tartışmaya açan 

Montesquieu, -Doğu‟ya ve Afrika‟ya dönük küçültücü değerlendirmelerinin yanı sıra- sömürgeci 

işgalin sebep olduğu insan hakları ihlallerini, örneğin kölelik karşıtı Las Casas‟a atıfla dile getirmiştir. 

Köleliği ve zorla çalıştırmayı kınamıştır (Young, 2016:102).  



144 

 

bir modele teslim etmektedir. İstilâya uğrayan halklar daima Avrupalı hukuk 

standartlarının gerisinde aşamalı bir -sahte- kurtuluşa bağlı düşünülerek 

ikincilleştirilmektedir.  

3.4.4. John Locke’ta Ġnsan ve Hukuk Gerilimi: Ġnsan Nedir?  

Locke, İkinci İnceleme‟de kölelik üzerine ele aldığı bölümde, insanın doğal 

özgürlüğünden söz eder. Sözü edilen doğal özgürlük, doğa yasası dışında herhangi 

bir iktidara bağlı olmaksızın yaşamak anlamına gelir. Locke‟ta mutlak iktidardan 

sıyrılma özgürlüğü, korunaklı bir yasal alan olarak resmedilir (Locke, 2004:21-22). 

İnsanoğluna sunulan ortaklaşa mallarda doğa yasası olarak o mal üzerinde hak sahibi 

olmanın ölçütü, Locke‟a göre, malı belli bir emeğe dayalı olarak ilhak etmekle olur. 

Örneklerini doğadan -ağaçlar ve hayvanlardan- veren Locke‟un (Locke, 2004:28) 

köleleri de -varlık zincirinin alt safhalarına itelemesi ile birlikte düşündüğümüzde- 

doğanın adeta parçası olarak ortaklaşa mal statüsüne indirgediğini ve emekle 

mülkleştirmeye dayalı bir ilhakı haklı çıkardığını söyleyebiliriz. Locke‟ta epistemik 

olarak işlenen fakat ontolojik bir krize işaret eden insanın neliği sorunsalı da, 

köleleştirilen insanları bazı insanların egemen tayin edildiği ekosistemin bilinçsiz bir 

parçasına dönüştürecektir.  

Dünyayı bir meta alanı olarak tasarlayan Locke, kişinin kendisine yetecek 

kadar mülk alıp kalanını başkasına bıraktığı durumda haksızlık yapmamış olacağını 

söyler (Locke, 2004:30). Tanrı‟nın insanın emeğine sunduğu dünya, Locke‟a göre 

“çalışkan ve akıllı” olanın hizmetine verilmiştir (Locke, 2004:31). Burada çalışkan 

ve akıllı olmak ibaresiyle kölecilik ve adaletsizliklerin üstü emek ve rasyonalite 

dolayımıyla örtülmüş olmaktadır. Dolayısıyla özgürlük ve mülkiyete dayalı liberal 

söylemler köleliğin ve insan dışılaştırmanın dışındaki konforlu bir alandan 

sürdürülmektedir.  Ayrıca mülkiyet edinme ve bunun paylaşımı, köleler ve insanlık 

kategorisinden dışlananların paylaşım senedine dahil olamadığı, adeta İngiltere 

vatandaşlığı ölçeğinde danışıklı bir paylaşım kurgusu şekillendirmektedir. Çünkü 

paylaşılan mülkiyet alanına, -köle hisselerine ortak olan ve yazılmasında katkıları 



145 

 

olan Locke ve köleliği haklılaştıran Caroline Anayasası
80

 düşünüldüğünde- başka 

insanların ve toprakların paylaşılması da dahil olacaktır. Dolayısıyla eşitlik, insan 

sayılan İngiliz vatandaşlar arası bir anlaşma anlamına gelecektir.  

 Mülkiyet edinmeye çizdiği sınırda Locke, “başkalarının hakkı”ndan söz eder 

(Locke, 2004:29). İnsan ve ahlakın genel kullanımına karşılık Locke‟un, çelişmezlik 

ilkesi doğrultusunda, beyazın siyah olmadığını söylemesi kadar açık bir biçimde 

ortaya çıkan sorun, insanın dışına düşen ast grupların hakları konusudur. Doğal 

haklar söyleminin insan için işe koşulması ve ast gruplardan söz eden hiyerarşik 

köleci model arasındaki çelişki, bizleri, insanın neliği problemine taşımaktadır. 

John Locke‟un İngilizce konuşulan dünyadaki kurucu rolünün yanı sıra, 

Anglo-Amerikan felsefe geleneğinin kurucusu olduğunu hatırlatan Bernasconi, 

Locke‟un insan anlayışı ve hukuk anlayışı arasındaki, marjinalleştirilmiş halkların 

geleceği üzerinde önemli etkileri olacak gerilime dikkat çeker (Bernasconi, 2000:12). 

Söz konusu teorik söylemler yarılması ile 17. yüzyılda İngiltere‟de yoğun bir şekilde 

işleyen köle ticareti arasında irtibatlar kurmak zorlama bulunmasa gerektir.  

Locke‟un, kölelikle irtibatlı kurumlardaki rolü, hisselerdeki katılımı (Uzgalis, 

2002:82; Bernasconi, 2000:13) ve “zenci köleler üzerinde mutlak otoriteyi 

yasallaştıran” Caroline Anayasası‟nı kaleme alanlardan biri olmasına rağmen 

siyasetle ilgili yazılarında Afrika köle ticaretinden hiç bahsetmemiş olması, 

Bernasconi‟ye göre bu pratiğin arkasında kendini savunmayı bile gerektirmeyecek 

güçlü bir ivmenin olduğunu ortaya koymaktadır  (Bernasconi, 2000:13). Locke‟un 

Yönetim Üzerine İki İnceleme adlı eserinin ikinci incelemesinde, kişinin, insandan 

ziyade hayvan gibi davrandığı için yaşama hakkını kaydedip kendini köleliğe uygun 

hale getirdiğinden söz edilir. Dolayısıyla bir “doğal haklarını kaybetme” durumu 

savlanmaktadır. Bernasconi‟ye göre Locke‟un, doğa durumunun eşitlik durumu 

olduğunu ve eşitliği de doğal haklar kapsamına alan özgürlükçü söylemlerine 

bakılırsa, kölelik pratiği ile birleştiğinde ortaya çıkan çelişkinin sonucuna bakarak 

pragmatik bir haklılaştırma ve görmezden gelmeden söz edilebilir. Locke‟un sivil 

                                                           
80

Madde 110. Carolinalı her özgür insanın hangi görüşten ya da dinden olursa olsun negro 

köleleri üzerinde saltık gücü ve yetkesi olacaktır (Locke, 1668). 



146 

 

toplum alanında özgür yurttaş ve doğal haklar teorileri, köleleri en başından sivil 

toplumun dışına sürerek mülkiyet kapsamına almaktadır (Bernasconi, 2000:14-15). 

Locke‟un temel çelişkisinden ya da konuya sessiz kalarak bir tür kaçışa 

yönelmesinden bahseden Bernasconi, bunun Locke‟a has bir çelişki olmadığını, 

toplumun genel olarak onayladığı bir ahlaki körlük olduğunu söyler ve bu çelişki 

bağlamında kimin tam olarak “-özgür doğmuş”- insan sayılabileceğini sorar. 16. ve 

17. yüzyıllarda “insanlık” kavramını tartışmaya açan şey ise kölelik, sömürgeleştirme 

ve vaftiz etme bağlamında ortaya çıkmıştır. Koyu bir seyahatname tutkunu olan 

Locke‟un takip ettiği seyahatnamelerde de “çeşitli insan kabileleri”nden, örneğin 

Hotanto‟ların insanla hayvan arasında bir geçiş türü olduğunu söyleyen oldukça ırkçı 

örneklere rastlamak mümkündür. Locke‟un kategorilere ayırma ve çeşitli insan 

gruplarını tanıma merakı, İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme adlı çalışmasında yer 

verdiği hilkat garibeleri, yabaniler, budalalar gibi örneklerden takip edilebilir 

(Bernasconi, 2000:16-17; Locke, 1999:69). 

Kimin insan kapsamına alınacağı Locke‟ta bir sorunsal olarak alınmaktadır. 

Bu bağlamda bu kararın yaşam ve ölüm, kölelik ve vaftiz olma-olmama pratiklerinde 

tekrar tartışmaya açılması söz konusudur. Locke, birine göre insan sayılanın ötekine 

göre pekala sayılmayabileceğini söyler (Bernasconi, 2000:23-25).  Locke‟un, 

“Avrupa ve Afrika arasındaki farklardan adeta büyülendiği”ni söyleyen Bernasconi, 

bunun, deri rengini esas alan sayısız örneklerinden biriyle açıklar: “Ne kadar kesin 

olduğu belli olmasa da, insan bir hayvandır ya da rasyonel ya da beyazdır (…) 

İnsanın özünü içeren şey, beyazlığın özünü de içinde taşır.” Başka bir örnek de bir 

çocuğun İngiltere‟de tek bir deri renginin -beyaz- olmasından yola çıkarak 

kafasındaki insan şemasıyla beyazlık arasındaki çelişmezlik ilkesine dayanarak, bir 

Zencinin insan olmayacağını ispat edebileceğine dair yorum, “şeylerin yalın 

anlamları” ve “gerçekliği”ni birbirine karıştırma durumunu betimlemek için verilmiş 

olsa da; Locke‟un insan kavramını tasnif ettiği rasyonel arka plana dair bilgi vericidir 

(Bernasconi, 2000:18-19). 

Locke, insan türleri arasında varlık cinslerinin “aşağıya doğru uzanmasından 

yola çıkarak, yukarıya doğru bir mükemmellik sergileyen cinslerin de bulunması 

gerektiğini söylerken, modern biyolojiyle bir süreklilik oluşturan “Büyük Varlık 



147 

 

Zinciri” düşüncesine eklemlenir. Bu bağlamda hayvanlar arasında düşünülebilen ara-

türlerden yola çıkan Locke, insanla hayvan arasında da “bir şey” olabileceğini söyler. 

“Hilkat garibeleri” ve akıldan yoksun “geri zekâlıları”, hatta bir akıl taşıyıp 

taşımadıkları garanti taşımayan bebekleri bu aralığa yerleştirir. Farklı cinsler 

arasında üremenin imkânına değinirken, Afrika‟da kadınların bir çeşit maymundan 

hamile kaldıklarına dair söylence de, Afrikalılar‟ı insanlık kapsamından hızla 

uzaklaştırmaya dayalı bir “tespit”tir (Bernasconi, 2000:21-22). Ara-türün “bir şey” 

olma durumu tarihsellik gösterse de; Ötekilerin tarihsel şeyleştirilme durumu ile 

süreklilikler taşır. Bu düşüncenin de basit bir bilimsel kategorizasyon olmadığı, 

sonraki süreçlerde yukarıdan aşağıya tanımlanan Batı ve diğerleri şemasına teorik bir 

katkı olarak düşünülmesi gerekmektedir.  

Locke‟a göre ahlaksal ilkeler zihnin dolayımından geçse de; bu onların 

matematiksel olarak tanıtlanamayacağı anlamına gelmez (Locke, 1999:72-73). 

Locke‟un, insan tanımı ve “doğuştan özgür” kategorileri hakkında “dilin ikili 

kullanımı” devreye girmiştir; Bernasconi‟ye göre bu durum köle ticaretinin 

çelişkilerini gölgede bırakmak için muğlak bırakılmıştır. Locke‟a göre, apaçık bir 

“öz” varsaymak insan tartışmasını gelişigüzel kılacaktır. Bernasconi buradan yola 

çıkarak aslında İki İnceleme‟de de insan adı altında İngilizler‟e hitap edildiğinden ve 

onların özgürlüklerini güvence altına alma kaygısından yola çıkıldığını söyler. 

Locke‟un -İngilizler‟le sessiz bir anlaşmaya dayalı özgürlük arayışındaki- muğlak 

bıraktığı alan doğrultusunda Amerikan Bağımsızlık Bildirgesi, büyük ölçüde onun 

felsefesiyle şekillenmiştir; fakat bu bildirge kapsamında da insan-lık alanına ve 

hakların verildiği halklara kimin dahil edileceği tartışmasının altında Locke‟un da 

imzası var (Bernasconi, 2000:27-29; Somerson, 2004:52). “Son çözümlemede doğal 

haklar teorisinin doğaya değil konvansiyona, özellikle de kimin bu haklara sahip 

olacağını belirleyen konvansiyona dayanması bir paradokstu. İki İnceleme‟nin 

okuyucuları arasında bu hakların nereye kadar genişleyeceği hakkında sessiz bir 

anlaşma vardı.” diyen Bernasconi, insan olmanın belirli bir topluluğun geçmişinden 

de kaynaklanan bir uzlaşmaya göre belirlendiğini, bu sessiz anlaşmanın, neden doğal 

hakların bütün insanların haklarını güvence altına almadığı meselesini açıkladığını 

söyler. Locke‟un siyasi konvansiyonalizme göre şekillendirdiği ve doğal hakları 



148 

 

dayandırdığı sivil toplum temeli konuşulabilirken, özgürlüğün ve köleliğin gündelik 

kullanımında muğlaklık ve sessiz, pratik köleliği teğet geçen bir dışlama söz 

konusudur. Bu bağlamda Bernasconi, “Afrika köle ticaretinin doğrudan 

tartışılmasının keyfi bir şekilde es geçildiği”nden söz eder. Fakat bu es geçme, 

çelişkiyi tolere edecek bir teorik çerçeve ile sağlama alınırken, beyaz erkeğin 

olağanlığına nispetle sapkın bir öteki biçiminin yargılandığı ırkçılığı da 

barındırmaktadır (Bernasconi, 2000:30-31). Bernasconi, Locke örnekliğinde liberal 

hümanizmin geneline ilişkin yapısal bir bağlantı görür (Bernasconi, 2000:32). 

Uzgalis, Locke‟un ırkçılığı ile ilgili yazdığı makalede, -modern ırkçılığın 

Locke döneminde belirginleşmese de- onun siyahlar ve yerli Amerikalılar‟ın kültürel 

ve biyolojik eksikliğine dayalı sözlerinden yola çıkarak, Locke‟çu amripizmin açıkça 

ırkçı olduğunu savunur (Uzgalıs, 2002:82-83). Locke‟çu felsefede, yerlinin zihninin 

“tabula rasa”ya ve hayvanlara yakın olduğunu, dolayısıyla soyut fikir -evrensel bilgi 

ilkeleri- taşımadığını söyleyen Uzgalis (Uzgalıs, 2002:85-86), özellikle İkinci 

İnceleme‟de adalet ilkesi ve liberal çok-kültürcülük gibi anti-racist bağlamda önemli 

veriler sunan Locke felsefesini tutarsızlıkla itham eder (Uzgalis, 2002:97-98). 

Locke‟un yerli Amerikalılar‟la ilgili ırkçı görüşlerini ele aldığı makalesinde 

ise Squadrıto, ideolojik aciliyetlere göre çelişik düşünceler ortaya atan Locke‟un, 

yerli Amerikalılar‟a dönük ırkçı klişelerle hareket ederek -ahlaksız, cahil, vahşi, 

ateist ya da batıl din mensupları- onları insan ve canavar arasında ara şeyler olarak 

tanımladığını söyler. Bu bağlamda Locke‟çu felsefe, zamanının izlerini güçlü 

biçimde taşımaktadır (Squadrıto, 2002:102-103). Yazara göre Locke‟un özellikle 

İkinci İnceleme‟deki, insanların rasyonel eşitliği, fakat çevresel ve eğitimsel farklar 

olduğu söylemi, ırkçılığını ortadan kaldırmamaktadır. Çünkü eşitlik iddiasına 

asimilasyon söylemi eşlik etmektedir (Squadrıto, 2002:104).  

Locke‟un felsefesindeki teorik ve pratik çelişkiler, insan tanımındaki atılgan 

ve çekingen tanımlama hamleleri, muğlaklıklar ve geçiştirmelere rağmen, Batılı 

insan anlayışının ve buna pragmatik şekilde kimin dahil edileceğinin uzlaşımsal 

teorisini sunmaktadır. Doğal haklar düşüncesine ve “insan”ın özgürlüğü kategorisine 

arketipsel ve merkezsel özellikler atayan Locke, Büyük Varlık zinciri geleneğine -

fakat ırkçı biçimde- eklenerek insan tanımına sivil toplum alanındaki uzlaşımsal 



149 

 

netliğe rağmen, “örneklerle” sapma durumlarını tanımlamış ve pratik alanda 

kendisinin de yakinen bulaştığı Afrikalı köleler çelişkisini kabule yaklaştıracak 

şekilde, insanla hayvan arasında “ara şeyler” tanımlamıştır.   

Aristo‟nun varlık zincirindeki Tanrı‟dan cansız varlıklara doğru azalan 

mükemmellik durumu hatırlanacak olursa, Batı felsefesinin Yunan medeni-barbar 

ayrımına ve söz konusu mükemmellik zincirine ek olarak, modern tasniflerde içeriğe 

sıkıştırılan varlık zincirinin daha da genişlemiş ve zenginleşmiş bilimsel haliyle 

karşımıza çıkması söz konusudur. Locke da büyük varlık zincirine benzer bir 

aşamalandırmayı savunmuştur. Locke‟un, Yönetim Üzerine İki İnceleme‟de geçen 

"Kişi insandan ziyade hayvan gibi davrandığı için yaşam hakkını kaybedip kendini 

köle olmaya uygun bir duruma getirdi." (Somerson, 2004:52) sözü de insanın 

neliğine ilişkin hiyerarşik modelin köleliğin haklılaştırılması bağlamında 

kullanıldığını gösterir ve modern felsefede insanın neliği problemini etik ve adalet 

meselelerinin merkezine taşır.  

Locke‟un liberalizmi ve köleciliği arasında çelişki mi vardır, koşutluk mu? 

Köleci olması Locke‟un liberalizmini iptal eder mi? Locke‟un çelişkili söylemlerinin 

–Kant için de benzer şekilde- liberalizmin istisnası olarak düşünülmesi, Avrupa‟nın 

liberal evrensel değerlerinin zarar görmesine karşı bir hamle olarak düşünülebilir. Bu 

bağlamda liberal hümanizmin çelişkilerinin tarihsel bağlamda açık edilmesi bir 

gerekliliktir.  

3.4.5. Bir -karĢı- Aydınlanmacı Olarak Herder 

Herder, gençlik dönemlerinde Aydınlanma‟nın ilerlemeciliği ve doğa 

anlayışının etkisinde olsa da; ilerleyen süreçlerde onun felsefesi başta ilerleme 

ülküsü olmak üzere Aydınlanma‟nın pek çok değeriyle karşıtlık ilişkisinde 

şekillenecektir. Örneğin ilerleme şeması doğrultusunda geçmişi şimdinin zeminiyle 

yargılamak Herder tarafından eleştirilir. Kendiliğin ölçütlerinin geçmiş kültürleri 

değerlendirmesi, Herder‟e göre belli bir kültüre genellik atfederken, savunulması 

gereken, tek bir genelliğin olamayacağıdır. Tarihi olaylar doğa yasalarının tersine, -

tarihsel bazı plan ve düzenliliklerden söz etmek mümkün olsa da- kendi 



150 

 

biricikliğinde kavranmalıdır (Özlem, 1998:57-58). Herder‟e göre tarihin daima 

ilerlediği fikri “Aydınlanmacı iyimserlik”ten kaynaklanır. Herder; Grekler‟de, 

Romalılar‟da, Ortaçağ‟da hümaniteye dayalı kalıcı özlerden söz etse de tarihe bir son 

ve ereksellik biçen düşünceyi eleştirir. Hümaniteye dayalı kalıcılıklar ise “gelenek” 

denen şeyle ve “oluş”la mümkündür (Özlem, 1998:61). Herder‟in tarihe tikellik ve 

bireysellik atfeden düşüncesinde evrenselci ilerleme genellemesine karşı kurtarıcı bir 

fikir bulunabilir. Özellikle Herder‟den sonraki süreçte Hegelyen dünya tarihi 

genellemesine karşı bu irdeleme, Aydınlanma‟nın içinden bir eleştiri olarak 

düşünülebilir. Hegelyen dünyaya içkin kılınmış teleolojik bir “ilahi” bakış açısıyla 

bir sonsuzluk olarak öngörülebilen dünya tarihi, Herder‟de insan sınırlılığından ötürü 

kestirilemezlik bağlamında düşünülmektedir. Böylece Hegel‟de evrensellik ve tinin 

sonsuz ilerleyişi yerine Herder‟de zamansallık, değişim ve sınırlılık fikri hakimdir. 

Bu bağlamda Herder‟in geçmiş kültürleri kendi ölçütleriyle değerlendirmek dediği 

şeyin Aydınlanma‟nın başkalıklara bakışını önemli ölçüde şekillendirdiğini 

söyleyebiliriz. 

Herder‟in, -ilerleme eleştirisine rağmen- homo antropos ve human ayrımı ve 

homo antropos‟un bir tarihinin olmadığı söylemi bir tarih dışı varsayarak ilerlemeci 

dili çağrıştırır. Birikimsel bir geleneğe işaret eden yalnızca hümanite bağlamındaki 

insandır. Herder‟de zaman zaman bütünlükçü ve evrenselci dile rastlansa da, o, 

yöntemsel olarak ilerlemeye karşı olduğu gibi -soncu- erekselliğe karşı tümevarımı 

benimser. Ayrıca hümanite belli bir ulusun tekelinde düşünülmek yerine tüm 

kültürlerin hümanite ve geleneklerinden çıkarsanan ilkelere göre belirlenir. İnsanlık 

tarihi denen şey bu nedenle Herder‟de gelenek olarak da okunabilir. Ayrıca 

Herder‟in tarihe anlama ve yorumlama ilkelerini eklemesi, Dilthey‟a kadar giden 

yorumsamacı tarihin önünü açmıştır (Özlem, 1998:62-63-64).   

İnsanlık Tarihi Felsefesi Üzerine Düşünceler adlı eserinde Herder, Kant‟la 

uyumlu olarak insanı edilgin olmayan bir bağlamda kavrar. Fakat Herder‟e göre en 

temelde insanın edilgin olmayışına dayalılığı ifade eden hümanite, etkin olarak insan 

doğasının amacı olduğundan insanın amacı da kendi etkinliliğine içkindir. Bu 

bağlamda Herder‟de hümanite, en yüksek ve içkin amaç olarak ortaya çıktığından, 

iyiliğe yönelik her şey hümaniteyle bağlantılı olarak ortaya çıkmakta, her tür 



151 

 

baskıcılık da hümanitenin karşıtı olarak konumlanmaktadır. Herder, insanın 

amacının, insanın soykütüğüne ve tarihine dayalı olarak çıkarsanabileceğini 

düşünmektedir. Herderci hümanitenin temelinde insanın iyi bildiği şeye göre kendi 

tarihini yapması vardır. İnsanın “iyi bildiği” yöntemlerin yanılgıya işaret etmesi 

durumunda da bunun sorumluluğu ve sonuçları bütünüyle insanın üzerinde olacaktır 

(Herder, 2006:23-24-25). Herderci hümanite ile insani iyi bağlamındaki yatırımlar, 

her zaman ilerlemeci bir düzlemde yürümez. Bu da “dünyada” yapıp etmeleriyle baş 

başa kalan insanın yanılma payını ve iradenin bir tür kaprisini ifade eder.  

Herder‟in hümanite etrafında gelişen fikirleri Aydınlanma ile büyük ölçüde 

karşıt bir konumu ifade etse de doğa düşüncesi, onu Aydınlanma‟nın süreği kılar. 

Herder, Kant‟a göre, farklılıklar konusunda genel yargılara varamayacağımız 

noktasında kültürlerle ilgili genellemelere ve Aydınlanma‟nın soyut aklına karşı olsa 

da, onda da farklı insan grupları ya da dönemler noktasında hiyerarşik bakışa 

rastlanmaktadır:  

“Doğa ilkel insanı maymunun yanına yerleştirmiştir; her çağda tüm insan topluluklarını, ilkel 

akıldan yola çıkıp beyinlerini geliştirerek kendi insani düzenlerini oluşturuncaya kadar, hep 

bu büyük hümanite sorununu çözmeye terk etmiştir” (Herder, 2006:27). 

Bununla birlikte Herder, tüm Asyalı ulusların durağanlık aşamasında 

tıkanmışlığı şeklindeki genellemeye karşı çıkarak, onların doğal belirlenmişlik 

şartları ve bozkır iklimi dolayısıyla olsa olsa “mazur” görülmesi gerektiğini söyler 

(Herder, 2006:27). Grek ve Roma örneklerinin uygar güçlerini hayranlıkla 

seyredebileceğimizi söyleyen Herder, sonuç olarak hümanite konusunda, doğa 

yasalarının, insanın ellerine verilmiş kaderini tayin hakkına uygun biçimlendiğini 

söyler (Herder, 2006:29).  Herder, kültürlerin kendi iç tutarlılığını ve bu bağlamda 

yapılandırma güçlerini kabul edip, belli bir kültürel zeminden başka bir kültüre 

bakışı mahkum etse de ilkel insanı maymunun yanına yerleştirerek, hatta bizzat ilkel 

insan tanımlaması ile çelişik bir tutum ortaya koyar. Üstelik, Aydınlanma‟nın 

ilerlemeciliğine karşı çıkan Herder‟in ilkel ve sonrasında gitgide uygarlaşan, 

hayvanlarla ayrışan beyin gelişimi söyleni, onu ilerlemeci uygarlık anlatısının diline 

entegre etmektedir. 



152 

 

Fakat Herder‟in, Aydınlanma‟nın kaba evrensel şablonunda kaybolan kültürel 

ve toplumsal bireyselliklere dönük ilgisi onun soyut evrensellik ve akılsallık anlayışa 

dayalı Aydınlanma karşıtlığında aranmalıdır. Herder'e göre kuru bir bilimcilik ve 

ahlaki evrenselciliğin genelliğine gömülmek yerine her ulusun kendi kolektif 

bilincini oluşturacak meşruiyet kaynaklarına ve değer sistemlerine sahip olması 

önemsenir (Durgun, 2013:293). İnsanlık tarihinin evrensel bir soyutlukta ve ileriye 

doğru hareket eden yekpare bir bütünsellikte anlaşılması içsel dinamikleriyle hareket 

eden birden çok kültürün varoluşsal temellerini yadsımaya neden olmakta, değişik 

kültürlere uygarlık bağlamında kozmopolit bütünselleştirmeyi sağlama niyetiyle 

yapılan saldırıları da haklı göstermektedir. Condorcet‟nin ilerlemeci mantığından 

kaynaklanan, bütünlüğün doğal olarak tekliğe işaret ettiği anlayışının tersine 

Herder‟de tek bir insan doğası değil insanların kültürel doğaları vardır (Outram, 

2007:80). Outram, Herder‟den bazı alıntılarla Herder‟in Aydınlanma eleştirisini 

değerlendirir:  

"Erdem ve mutluluk ideallerimizi uzaklardaki tüm uluslara ve hatta tarihin en uzak çağına 

bile götürmeyi arzulayan yüzyılımızdaki felsefe ve insansever ton (...) sözleri eylem, 

Aydınlanma‟yı mutluluk, gelişmişliği erdem olarak almış ve bu yolla dünyanın genel 

anlamda iyiye gittiği masalını yaratmıştır." 

            Böylece Aydınlanma‟nın yüce gönüllüğü ve kozmopolitizmi iyimser bir dil 

yaratarak Avrupa kültürünün diğerleri üzerindeki egemenliğini haklılaştırmaya 

yaramıştır (Outram, 2007:79). "Felsefemizdeki genellemeler karmaşası, insanların ve 

ülkelerin, vatandaşların ve halkların özgürlüklerinin baskı altına alınıp ihlâl 

edildiğini gizleyebilir." diyen Herder; Aydınlanma‟nın hümanist ve iyimser 

genellemeleri ile çelişkili görüşlerini ortaya koyarak, ötekileri hem egzotik hem 

örnek alınacak, fakat aynı zamanda sömürülecek insanlar olarak gören çelişkiye 

işaret etmektedir (Outram, 2007:79). Aslında tanıdık ve sempatik bir yakınlıkla 

kavranan başkalığı tanıma ve ötekileştirerek haksızlık yapma güdüsü birbirini besler. 

“Tanıdık" olduğu için saygılı bir mesafeyi belirleyememekten kaynaklanan, başkalığı 

kendi aidiyetine ve kapsamına dilediği şekilde almaktan sorumsuz bir müdahale 

hakkı doğmaktadır. Egzotiklik yakıştırması ile Batılı insandan farklı algılanan 

başkalıklar, farklı bir tarihsellikte ya da tarih dışı varsayılarak ötekileştirme, yağma 

ve sömürü haklılaştırılmış olmakta ve normalleşmektedir. 



153 

 

Cassirer tarafından, Herder, "klasisim ve Aydınlanma‟nın evrenselleştirici 

tarihine kazmayı vuran ilk düşünür" olarak, “tarihsel dünyanın fethinde" bir dönüm 

noktası olan aşamaya yerleştirilir. Herder'deki, evrenselciliğin yuttuğu anlatıları 

önemseyen Avrupamerkezcilik eleştirisini içeren bakış, Alman milliyetçiliğinden 

ilham alsa da "halkların tini" görüşü, Fransız evrenselciliğine ve burdan yola çıkarak 

Batı‟nın merkezci ve evrenselci tavrına karşı konumlanır. Bu anlamda Herder erken 

dönemde "antropolojik göreciliğin" önemini vurgulamış olur.  Fakat bu antropolojik 

tavır da doğası gereği etnik merkezcilikten kaçınamamıştır. Aslında 

Aydınlanmacıların evrenselcilik ve akılcılığa biçtikleri misyona dair kuşkuları da 

merkezcilik eleştirilerinin motoru olmuştur (Hentsch, 2016:227-228).  

Herder, Aydınlanma eleştiricisi olarak Aydınlanma‟nın egzotik topluluklar 

üzerindeki etkisine değinmiştir. -Egzotik topluluklar nitelemesinin söz konusu 

topluluklara “bakış” konusunda verdiği ipuçları ayrıca düşünülmelidir.- Condorcet ve 

Turgot‟nun akılsal ilerleme sonucunda insanların hepsinin batıl inanışlardan 

kurtularak kozmopolit bir bütünsellik ve uyum sergileyecekleri yönündeki ilerlemeci 

inanca karşı Herder; tarihsel, coğrafi ve iklimsel farkları yok sayan bir insan 

doğasının varsayılamayacağını savunmaktadır (Outram, 2007:79).  Herder‟in 

romantik milliyetçiliğiyle Avrupamerkezci anlatıya eklenmesine rağmen, başka 

kültürler için bağlamı önemseyen katkısı, romantik geleneğin akıl ve evrenselliğe 

tarihsellik eklemesine ilişkin değerlendirilebilir. 

18. yy. sonlarına doğru Herder, ulusallığı dil üzerinden özel mülkiyete 

bağlayarak dil bilincini ulusal bilinçle özdeşleştirmiştir (Anderson, 2009:83). 

Milliyetçiliğin önemli ölçüde ayrıcalıklara göndermede bulunduğu düşünülürse 

Herder‟in romantik “farklı kültürler”e duyarlı felsefesinin sınırları belirecektir. Bu 

bağlamda Hentch‟e göre, Alman Doğu tutkusunun "manevi" babası Herder‟in bu 

tutkuda vardığı son nokta, "Doğu, insanlığın çoçukluk çağına sürülür ve gerçek 

dünya Yunanistan‟la başlatıldığından Doğu, dünya öncesi bir düş olarak kalır.” En 

güçlü temsilciliğini Hegel‟de bulan bu görüşe göre, söyleyecek hiçbir sözü kalmamış 

bir kalıntı olarak Doğu, Batı‟nın bütünselleştirmeci kuramında tarihin kapatılmış bir 

sayfası olarak vardır (Hentsch, 2016:201).Bu bağlamda Alman tipi Aydınlanma‟da -

bir Aydınlanmacı ve aynı zamanda karşı-Aydınlanmacı olarak- ilerlemeci ve 



154 

 

evrimsel tarih anlayışına karşı Herder‟de Avrupamerkezci anlatının izlerine rastlansa 

da, insanın belli bir tarihsel döneme ilişkin olarak yüceltilmesinin sınırlanmasını 

savunan Herder‟in söz konusu anlayışını (Çiğdem, 2015:87) onun Avrupa-

merkezcilik eleştirisiyle bağdaştırabiliriz. Herder‟e göre, geçmiş zamanın -ya da 

başka kültürlerin- yargılanmasını yaşadığımız dönemin kalıplarıyla 

gerçekleştirdiğimizde, belli bir dönemdeki insanlara, onların kültürel verimlerine ve 

kazanımlarına haksızlık etmiş oluruz (Çiğdem, 2015:87). Fakat Doğu‟nun 

despotizmini, bir kez yerleştikten sonra söz konusu despotluğun giderilemeyeceği 

düşüncesiyle Doğu‟nun -istese de- tarihin gelişimine katılamaması olarak 

yorumlayan Herder‟in de (Sunar, 2012:71) -Hegel sistemliliğinde olmasa da- 

Avrupa-merkezci sürece katılmış olacağını söylemek yanlış olmaz. Herder‟in ırklar 

konusunda Kant‟la giriştiği Avrupa-merkezcilik karşıtlığı olarak yorumlanabilecek 

tavrına ve nispeten tarihsel/kültürel insanlık hassasiyetine rağmen Avrupa-merkezci 

bakıştan kendisini “kurtaramaması”, söz konusu ırkçı ideolojik hegemonyanın olsa 

olsa genelliğini ortaya koymaktadır. 

Herder‟de Avrupamerkezcilik eleştirisi olarak görünen izlekler, örneğin tek 

bir kültürel kanaldan yayılıp genelleşen fikirlere karşı, farklı kültürlerin kendilik 

hakkı bağlamında orijinalitesi fikridir.  Doğu‟ya romantik ilgisiyle Herder, Araplar‟ı 

Avrupalılar‟ın hocası olarak değerlendirmiş ve Müslüman katkısını dile getirmekten 

çekinmemiştir. “İnsanlık tarihi” denen şeyin bir Avrupa tarihi olarak kalmaması için 

Batı-dışı kültürlerin Avrupalı ölçütlerle yargılanmaması gerektiğini savunan Herder, 

çeşitlilikleri, bir amaca matuf olarak okumuş ve buradan birliğe giden bir bütünlük 

görerek daha hoşgörülü değerlendirmiştir. Çizgisel ilerlemeci kuramın tikel iyiliği ve 

genelliğine dayalı özdeşleştirmelere karşı çıkmıştır. Her kültür kendi hümanitesi 

sınırlarında kendini geliştirebilir. Herder‟in insan felsefesi görüşüne göre, dünyadaki 

tüm kültürler barbarlıkla çarpıtılmadan araştırılmalıdır. Herder‟in eleştirdiği Avrupalı 

standartlara uygun ilerlemeci dünya tarihi anlayışı ile evrensel bir insan felsefesinin 

tüm kültürleri araştırması şeklindeki önerisi, onun tarih yazımının inceleme öznesi 

Avrupalı olduğundan dolayı çelişmekte ve tehlikeyi bildirse de yeni bir tür 

Avrupamerkezciliğe dönüşmektedir (Bulut, 2002:108-109).  

Bernasconi Herder‟in insanlıkla ilgili yazıları ve Kant‟la ırk üzerine yaşadığı 



155 

 

yazılı polemiklerden yola çıkarak Herder‟i, Avrupamerkezcilik karşıtı olarak 

konumlar. İnsanlık Tarihi Üzerine Dersler adlı eserinde Herder‟in Kant‟la giriştiği 

polemik, ırk meselesi etrafında dönmektedir. Söz konusu polemik Kant‟ın verdiği 

yanıtla sürmüştür (Bernasconi, 2015:59). Herder, “Dünyada ne dört ne beş ırk vardır 

ne de birbirini dışlayan çeşitler.” diyerek ırk düşüncesini temelsizleştirse de; 

Herder‟de de Avrupalılar‟ı önceleyen bazı ifadeler ve ırkçı alıntılar mevcuttur 

(Bernasconi, 2015:60; Kleingeld, 2007:577). Ancak Bernasconi, Herder‟in Kant‟a 

göre insanların farklılığına daha çok saygısı olduğunu düşünür. Çünkü Kant‟ta ırk 

farklılıklarını kesin çizgilerle vurgulamanın ötesinde, söz konusu erekselliğe 

süreklilik katma ve doğal biyolojik ayrımların birleşmeyeceğine dönük bir inanç 

vardır. Kant‟tan farklı olarak Herder, ırk dilinde insanları bölen anlayışı şöyle 

eleştirir: 

“Doğa maymunları pek çok sayıda çeşitlere ve türlere ayırmıştır (…) İnsanoğlu kendini 

onurlandır! Maymunla kardeş olamazsın. Ama Amerikan yerlisi ve Zenci kardeşindir. Bu 

yüzden onlara zulüm etmemelisin, onları öldürmemelisin ve onlardan çalmamalısın. Çünkü 

onlar da senin gibi insan” (Bernasconi, 2015:60). 

Bernasconi‟ye benzer şekilde Arendt de, insanlık idealini sürdüren Herder‟in 

ırk sözcüğünü "bayağı" bulanlardan olduğunu söyler (Arendt, 2016:101). 

Hümanizmin Gelişmesi Üstüne Mektuplar adlı eserinde Herder, bir anekdot aktarır: 

Bir misyoner tarafından başından aşağı su döküldüğünü fark eden ve ölmek üzere 

olan köle, misyonere bunu niçin yaptığını sorar. Misyoner şöyle cevap verir: 

“Cennete gidebilmen için!” Siyah köle buna karşı şöyle cevap verir: “Beyaz 

insanların bulunduğu bir cennete gitmek istemiyorum.” Sonra arkasını döner ve ölür. 

Herder‟in hikâyeye yaptığı tek yorum şu olur: “İnsanoğlunun kederli tarihi” 

(Bernasconi, 2015:98). Herder‟in tutumu büyük ölçüde, kurbanların Avrupalılar‟ı 

nasıl gördüğüne ilişkin “sömürgeleştirilenin bakışı üzerinden kendini değerlendirme” 

ve insanlık tarihi eğer bir Avrupa tarihi olarak kurulmayacaksa farklı kültürlerin 

Avrupalı standartlarla yargılanmaması gerektiği (Bernasconi, 2015:99) tavrıdır. Bu 

çabasıyla Avrupa-merkezcilik karşıtı bir tutum sergilemiş olur. Aydınlanma‟nın 

temel karakterlerinden biri olan soyut insan anlayışı (Shayegan, 2008:138) ve 

kozmopolit ve ilerlemeci tasavvur yerine Herder‟in insanlık tasvirinde, insanlığın -

hümanite- başarılması ancak her halka ait insanlık fikrinin işletilmesi ile ilişkili 

olarak düşünülmüştür. Fakat Avrupa‟nın evrensellik hâlesiyle yürüttüğü faaliyetler 



156 

 

hümaniteyi mümkün kılmak bir tarafa, çoğunlukla Herder‟in “insanlık” dediği şeye 

zarar vermektedir. Bu bağlamda adaletsizlik yalnızca bir kültüre karşı değil; tüm 

insanlığa karşı işlenmiş, insanlığı yıkıma uğratmış olacaktır (Bernasconi, 2015:108). 

Sonuç olarak, şaşırtıcı olan -ya da paradoksal şekilde rasyonel olan- ırkçılık 

ve etnik merkezciliğin gelişememiş bir bilim ve aydınlanamamış, özgürleşememiş 

bir dönemde, şartlarda değil; ilerleme, aydınlanma ve özgürleşme bilincinin en 

yüksek seviyede olduğu -iddiası taşıyan- bir süreçte yükselişe geçmesi ve üstelik 

ırkçı tutumların bilginin ve bilimin gücüyle rasyonalize edilmesidir. Bu bağlamda 

Batı ahlakının nesnel temellerini yitirdiğinden değil; belki nesnel temeller üzerinde 

yükselen icatlar silsilesinin bozuntuya uğradığından, nesnellik örtüsünün 

kalktığından bahsedebiliriz. Bu bağlamda Batı, ahlaki ideallerinden sapmış değildir; 

ahlaki ideallerin, etik gerekçelerin gizlediği çıkar güdüsünün tebarüz etmesi söz 

konusudur.  

Biyolojik, kültürel ve coğrafi ırkçılık, bir anlamda Aydınlanma‟nın temel 

insancı temalarıyla çelişmesini, farklılığı özsel kılarak ve özcü eşitsizlikler 

yaratmaya çalışarak ört-bas etmiştir. Yani temelde insanın özerkliğini ve akılsal 

potansiyellerini vurgularken diğer yandan kendisini öncü tahkim etmek için ırkçılığı 

doğallaştırarak değişmezlikler alanında tanımlamış; böylece hegemonik tavrını 

“bilimsel”leştirmiştir. Benjamin‟den ilham alarak diyebiliriz ki; Aydınlanma 

döneminde ırkçılık istisna değil neredeyse kuraldır. Bu bağlamda Avrupa‟da ırkçı 

kuramların bilimsel ve felsefi yaygınlığı, ırkçı düşüncenin bu zeminde bir istisna hali 

teşkil etmeyen kuralının, dönemin Avrupa-merkezci sömürgeci kuralıyla kesiştiğini 

ortaya koymaktadır. Söz konusu tezlerin Akıl Çağı olarak anılan dönemde ve 

sonrasında yükselişe geçmesi, barbarlığa yakıştırılan saldırgan dürtülerin akıl dışı bir 

kalıntı değil de bizzat akıldan kaynaklandığını, usun sınırlarından doğduğunu ortaya 

koymaktadır. Sömürgeciliğin ve köleliğin sistemli ilerleyişi ile akılsal sistemlilik 

arasındaki doğrusal korelasyon, sömürülen grupları insan-dışılaştırarak insani 

söylemlerle sömürge pratikleri arasındaki çelişkiyi sistemli olarak örtmeye 

yaramaktadır. 

Aydınlanma filozoflarını eleştirirken konumuz bağlamında ele aldığımız 

yorumlarıyla filozofları, karikatürize etmeye dayalı indirgeyici bir tavırla 



157 

 

düşünmemek gerekir. Belki de durumu bu kadar ilginç kılan tarihsel anlamda 

oldukça belirleyici -ciddi- filozofların bu söylemlere ortak olduğuna ilişkin durumun 

Avrupa-merkezci bağlamın normatifliğini açıklama yolunda önemli kanıtlar 

sunmasıdır. Ayrıca sözü geçen filozofların özerklik ve bireysellik bağlamındaki 

liberal tezlerini kendilerine karşı ödünç almak, aydınlanma ve özgürleşme ihtiyacına 

giden sürecin dinamik ve eleştirel yapılanması için hayatiimkânlar sunabilir.  



158 

 

4. POSTKOLONYAL BĠR ALTERNATĠF DENEMESĠ 

Morin‟e göre Aydınlanma aklı, tüm görüleri körlük ve akıldışılık bağlamında 

düşünerek kendisi körleşmiş ve sonunu hazırlamıştır. Kendini aydınlık olarak 

hesaplama ile körlüğün eş zamanlılığı manidardır (Morin, 1988:103). Fransa‟da 

Rousseau ve Almanya‟da Sturm und Drang hareketi Aydınlanma‟nın aklına karşı 

eleştirilerle dikkat çekmektedir. Ayrıca Fransız İhtilâli ve ardından gelen terör, Aklın 

yıkıcılığı inancını yeniden gündeme taşımıştır. Düşünceler tersini getirirken, 

kahramanların baskıcılığı, düşünce ve beklenti ile gerçek arasındaki farka işaret eder 

(Morin, 1988:104). Koçak, Horkheimer‟in Akıl Tutulması‟na yazdığı önsözde 

eleştirel teorinin içkin eleştirisinden söz ederek şöyle der: "Eleştirel teori 

düşüncelerle gerçek arasındaki açıklığı ölçme çabasıdır. Kullandığı yöntem de içkin 

eleştiridir." (Koçak, 2013:42). Ayrıca eleştirinin içkinliği, büyük ölçüde problemi, 

Aydınlanma ve modernliğe içkin kurum ve kuramlarda arama anlamına gelecektir. 

Horkheimer‟e göre Batı uygarlığında egonun gelişim seyri -doğa ve başka 

insanlar üzerindeki- egemenlik ve baskı ile yakından ilişkilidir (Horkheimer, 

2003:129). Avrupa, kendi gettosunda kendini haklılaştırıcı projeleri narsistik bir 

şekilde kurmaya devam ederken, Fontana da bir tehlikeye işaret etmektedir: 

“Yaklaşık 250 yıl önce Aydınlanma Çağı ile başlayan modernleşme programının 

yalnızca ekonomik vaatler açısından değil, uygarlaştırıcı bir proje olarak da 

tükenme noktasına geldiğini gösteren verileri artık görmeliyiz” (Fontana, 2003:158). 

Fontana, söz konusu tükenme tehdidinin, git gide daha fazla gettolaşan Avrupalı 

bilinçle tırmandığını ve problemlerin gelişmiş ve az gelişmiş düalizmine düşülmeden 

ortaklaşa çözülmesi gerektiğini önermektedir (Fontana, 2003:159). Fakat 

Aydınlanma‟nın büyük harflerle biricik kılınması/tahkimi bu ortaklaşalığı büyük 

oranda imkânsız kılmaktadır. Çünkü modernlik de, onun bir süreci olan Aydınlanma 

da Avrupa kökenlidir (Göka, 2000:118). “Aslına bakılırsa her çağın, her düşünce 

bütünlüğünün kendine özgü bir tasarımı vardır. Bazıları ise bu adla anılmakta ve bu 

ad onlara kimi zaman hak etmedikleri değerin yüklenmesinde araç olabilmekte”dir. 

(Taşçı, 2000:133). 

Aktay‟a göre, Aydınlanma felsefeleri metafizik felsefeler olmaya 



159 

 

mecburdurlar (Aktay 2000:105). Bu bağlamın hatırlatacağı üzere kısaca Adorno ve 

Horkheimer‟ın Aydınlanma‟nın Diyalektiği‟ne değinmek gerekecektir. Burada temel 

tez, Aydınlanma‟nın miti ve metafiziği dışlayarak pozitivizme evrilmesi ve pozitif 

hâliyle mitoslaştırılmasıdır. Öte yandan Aydınlanma‟nın ilerleme ve zekâsının tin 

düşmanlığı ile sonuçlanması (Adorno ve Horkheimer, 2014:8) söz konusudur. 

Aydınlanma‟ya içkin "siyasi terör" ve modern barbarlık, -Scott‟un da vurguladığı 

(2008)- hesaplanabilirlik, matematiksel kesinlikle insani değerleri ve alanı nefessiz 

bırakmıştır. Rönesans ve Aydınlanma‟da “insanlık sempatisi” olarak ifadesini bulan 

hümanizma, barbarlığın zıddı olarak konumlandırılır. İnsanlık sevgisi söylemi 

esasında makûl insan prototipini önceden belirlemekle insanlıktaki soyut ideal; 

içerimleyici olmak yerine sonuçları itibariyle dışlayıcı olmaktadır.  

Modern bilimin despotluğa evrimi ve ırkçı paranoyaya müsait oluşu, 

Frankfurt Okulu yazarlarına göre “kuramsal zayıflığa”/aydınlanmamaya işaret eder. 

Paradoksal olsa da söylemsel koşullar düzeldikçe bir kısmının diğerleri üstünde 

“üstünlük” kurma durumu artmıştır. Bu doğrultuda Aydınlanma, temelde bireylerin 

yadsınması üzerine kuruludur (Adorno ve Horkheimer, 2014:31). Bireyselliği ve 

tikelliği göz ardı etmesi de büyük oranda yönteminden ziyade tüm sürecin önsel 

olarak belirlenmiş olmasıyla ilgilidir. Nitekim metafizikten daha metafizik apriorilere 

bel bağlayarak düşünme ile matematiği bir tutmuştur (Adorno ve Horkheimer, 

2014:45).  

Bazı teorisyenlerin çağdaş siyasi kuramlarda, hoşgörü ile bağlantılı dünyevi 

akıl gördüğü yerde bazı ifşâatçı antropologlar mit ve şiddet görmektedirler. Örneğin 

Weber'in mit ve şiddet tekelinin rasyonel-devlette olduğu anlayışına karşı, şiddetin 

mitik ve gizemlileştirici doğasından gelen başlı başına amaç olarak kendini ikame 

etmesi, Weber‟in görmezden geldiği bir sonuç. Şiddetin akla kurumsal olarak nüfuz 

etmesi, aklı iktidarın kalıbına uydurmakla birlikte modern ve seküler devlette akıl ve 

şiddetin bir araya gelmesi olarak iş görür. Bu nedenle rasyonel-yasal olarak sunulan 

seküler görünümlü devlet, aslında şiddeti meşrulaştıran bu mitik ve kutsal hale ile ve 

seküler olmayan haliyle düşünülmelidir. Bu anlamda mit, gizemlileştirici ve 

kutsallaştırıcı doğası nedeniyle sekülerin karşıtıdır (Asad, 2007:34-35). Bu 

doğrultuda mite ve şiddete batmışken, kendisini seküler ve rasyonel sunan modern 



160 

 

liberal devleti eleştiren radikal antropologlardan (Asad, 2007:72) söz eden Asad, 

rasyonel-kurumsal sürecin kutsal ve gizemli halesine, dolayısıyla gizleyerek 

meşrulaştıran yapısına dikkat çekmektedir. Sekülere ve rasyonele dokunulmazlık 

atfedilmesi ve kendiliğinden gelen haklılaştırma ve üstünlük duygusu, paradoksal 

şekilde onu kutsallaştırmakta ve mitleştirmektedir. Akılla bitişik resmedilen liberal 

anlayış insan haklarından ve eşitlikten insanın doğası olarak söz etse de söylemin 

dünyasal planda pratikteki sorunlarına aşinayız. 18. yy.‟daki liberal kökenler doğal 

olanı ön plana çıkarırken, sosyal ve tarihsel olandan ayrık doğa fikrinin tanımlayıcı 

niteliğinden yararlanmışlardır. Böylece liberal mit, insan hakları projesini 

kolaylaştırmıştır (Asad, 2007:73). 

Modern ırkçılığa karşı çıkış bağlamında Arendt ve Foucault, ırkçılığı, 

özgürlük pratiğini bozuntuya uğratan özgül hâller olarak eleştirirken, modern 

ırkçılığın, ötekileri kapasitesizlikle eşlediğine ve özgürlüklerinin yadsınmasının yok 

etme stratejisine dönüştüğüne dikkat çekerler (Taylor, 2012:140).  

Arendt, ırkçılığın Avrupa ve genel anlamda insanlığın uygarlığının yıkımına 

neden olacağını söyler ve beyaz adam, İngilizler ya da Aryan Almanlar gibi 

tasavvurların Batılı insanın sonuna işaret ettiği uyarısında bulunur. Irkçılığı ve ırk 

düşüncesini; siyasi anlamıyla, insanlığın başlangıcı ve kaynağı değil sonu ve çöküşü 

olarak değerlendirerek her türlü bilimsel ırk değerlendirmesine devrimci bir yorum 

getirir (Arendt, 2016:68). Julian Huxley‟in Race in Europe‟da dediği gibi, "ırk terimi 

çağımızın sahte bilimsel yazılarında çok kötüye kullanıldı." Bu bağlamda ırkı 

tümüyle mitsellik bağlamında değerlendiren Huxley ve Kenan Malik –The Meaning 

of Race-, karışma ve çeşitlilikten ötürü saf ırkın olamayacağını düşünür (Huxley, 

1936:2 ve 14; Malik, 1996:4). Said, Entelektüel kitabında, Oryantalizm ile Kültür ve 

Emperyalizm kitaplarında Doğu ve Batı gibi hayali ikiliklerin dışında ikincil ırklar 

gibi ırkçı özlere karşı çıkma sebebini, yağma ve mağduriyete karşı olmanın ötesinde, 

bunda, kültürlerin tarihsel bağımlılık ve melezliğinden dolayı iç içe girişlerinin etkili 

olduğunu söyler (Said, 1995:11). Said‟e göre kültürler konusunda belli taraflardan 

söz etmek, kültürler katı ve geçirimsiz homojenlikler olmadığından, sorunlu bir tavra 

işaret eder (Said, 1995:108-109).  

Aydınlanma ve modernliğe içkin sıkıntılar bağlamında Arendt, totaliter 



161 

 

hareketlerin uygarlığın dışına değil içine yönelik bir olgu olduğunu ve tehlikenin, 

küresel ve evrensel olarak birbirine bağlanmış insanlığın, kendi bağrında barbarlar 

yaratabilmiş olmasında ve vahşilik şartlarında yaşatmasında olduğunu söyler 

(Arendt, 2016:314). Benjamin de, Tarih Kavramı Üzerine adlı yazısında, uygarlığa 

içkin barbarlığı şu cümleyle özetler: “Hiçbir kültür ürünü yoktur ki, aynı zamanda 

bir barbarlık belgesi olmasın. Ve kültür ürününün kendisi gibi, elden ele aktarılma 

süreci de nasibini alır bu barbarlıktan.” Buna karşılık Benjamin tarihsel maddecinin 

bu bağlamdaki devrimci rolünü, “tarihin havını tersine taramak” olarak özetler 

(Benjamin, 2006:42-43). Söz konusu tarihsel rol ve tarihsel bilginin öznesi ezilen 

sınıfın kendisidir (Benjamin, 2006:45). Sosyal demokrasinin dogmatik 

ilerlemeciliğini eleştiren Benjamin, ilerlemenin sonu gelmez ve karşı konulamaz 

olarak resmedilişini eleştirir: “Tarihsel ilerleme kavramı, insanlığın homojen ve boş 

bir zaman içinde durmadan yol aldığı tasavvurundan ayrıştırılamaz.” (Benjamin, 

2006:46). Benjamin, -Foucault‟ya benzer şekilde- “şimdinin zamanında yükselen” 

yapıdan ve “tarihin sürekliliğini parçalamak”tan söz eder. “Bugün” kavramı 

Benjamin‟de devrimci açıdan önemlidir (Benjamin, 2006:47). 

Koçak, parça ile bütün, dünya ile bilgi arasında Horkheimer felsefesine 

değinir. Adorno ile birlikte bu iki isim, Batı felsefesinin temel niteliği olan özdeşlik 

ilkesini yıkıma uğratmak üzere, düşünce ile varlık, insanla doğa arasında kopuştan 

söz edilemeyecek bir indirgenemezliğe işaret ederler (Koçak, 2013:28). Koçak, yine 

Negatif Diyalektik‟e atıfla, Adorno'nun felsefe uğraşları alanında bizi çağırdığı, 

Hegel‟in kayıtsız kaldığı şeylere dikkat kesilmek gerektiğini söyler: kavram-dışı, 

bireysel, tikel olan her şey (Koçak, 2013:29). Koçak, "Horkheimer ve Adorno, 

„insanın özü‟ gibi felsefi antropolojik bir temel kabul etmezler." diyerek Franfurt 

Okulu‟nun tikele ve farka odaklandığını söyler (Koçak, 2013:34). 

Sahlins, Batı‟nın İnsan Doğası Yanılsaması adlı eserinde katı ve paradigmatik 

bir söylem alanı olarak Aydınlanmacı insan doğası söylemini kritik eder. Bu anlayış, 

temellerini doğa ve kültür arasında varsayılan radikal karşıtlığa borçludur (Sahlins, 

2012:9). Sahlins‟e göre insanın açgözlü olduğuna dayalı Hobbes‟çu yaygın tez ve 

kültür-doğa karşıtlığının etkisiyle, Batı‟nın insanlığın geri kalanına bakışını 

belirleyen tarihi arkaplan çakışmaktadır (Sahlins, 2012:11-12). Batılı insan doğası 



162 

 

tasavvurunda devlet açısından toplum -başka toplumlar da dahil olmak üzere- daima 

kaotik olanı temsil ettiğinden bu toplumun anarşiye sürüklenme potansiyeli güçlü bir 

anksiyete olarak devletin kontrol ve disiplin mekanizmalarını da belirler. Bu kontrol 

işlevi dışında Batı düşüncesinin insan konusundaki dikotomik şekillenişinde insanlık 

potansiyellerine dayalı geleceğe dönük inanç şeklindeki iyimser insan doğası anlayışı 

ve toplumsal sözleşmelerin temelini oluşturan rekabetçi ve açgözlü insan doğası 

yanılsaması düşüncede bir yarılma olarak karşımıza çıkar. Bir yanda insanın medeni 

ve hümanist yanı; diğer yanda despotik, güce ve açgözlülüğe dayalı özselliği 

arasındaki mesafe, medeniyet ve hümaniteye dayalı insanın anlamı üzerinde 

düşünmeyi gerektirir. Buradaki insan, açıkça işaretlenmiş ve çerçevesi belirli bir 

insan tanımını ortaya koymaktadır. Ayrıca insanın denetim ve kısıtlamaya tabi 

tutulmamış “doğal” yanının radikal olarak kötü sayılması toplumsal alana ilişkin 

denetim ve yönetselliğin bahanesi olarak iş görmüştür.  

Aydınlanma‟nın kozmopolitizmi ışığıyla kendisini açımlarken dünyanın geri 

kalanını örten ve unutkanlığa dönüştüren dar bir kozmopolitliktir. Buna göre kültürel 

olarak Avrupa; ilerleme ve hareketi içkinken, onun dışındakiler hareketsiz ve 

barbardır (Chaunu, 2000:37). Avrupa‟nın farklılığı yalnızca kendi içerisinde -örneğin 

kuzey ve güney ikiliğinde- anlaması, başkalıkları kâle almayan ve kendisini dünyasal 

bütünsellik ve anlamlılıkla eşitleyen etno-kültürel bir taşralığa dönüşmektedir. 

Evrensellik kendiliğindenliğe ve büyük ölçüde ilişkiselliğe dayanır. Evrenselliği 

dayatmak -paradoksal olsa da- esasen Avrupa‟nın taşralığını kanıtlamaktadır. 

Varlık ve tümelliği, tarihsel olarak ve tikelin dolayımıyla düşünmek gerekir, 

katı ve salt-kavramsal bir kategori olarak değil. Yapacağımız şey, tikelle evrenseli 

birbirinden koparmak, temas noktalarını görmezden gelmek yerine; aralarındaki 

gerilimi ve sürtünmeyi ortaya çıkartmak olmalıdır. Ayrıca tarihe bir son biçen 

bütünselleştirme mantığına karşı; evrenselci, tikeli homojen bütünün bir parçası 

sayarken hareketsiz ve durgun kavrayan bakışların kökensel öznelliğini ve kurulma 

süreçlerini, icat mantığını açığa çıkarmak olmalıdır. Sentez; tekçilik, özdeşlik ve 

entegrasyon demek değildir. Sorunlar ilerlediği kadar çözümler de tarihte ilerler ve 

yeniden çözülür.  



163 

 

4.1. Aklın ve IĢığın Ġstisnası mı Sömürgeci Modern Kural mı? 

Çağdaş gelişmelerin ayrılmaz bir parçası olarak ortaya çıkan gerileme ve 

yıkımlar, ilerlemenin ulaştığı fiili ufukları göstermesi bakımından anlamlıdır. Goody, 

Nazizm‟in ve bağlantılı olarak faşizmin yükselişini uygarlıktan sapma ya da gerileme 

sayan anlayışları ana meseleden kaçış olarak değerlendirir (Goody, 2017:200). 

Irkçılığı Batılı aydınlanma değerlerinin ve hümanizminin istisnai bir sapması olarak 

değerlendiren bakışa karşı Sartre ise, "Avrupalı ancak köleler ve canavarlar 

yaratarak insan olabildiği için ırkçı bir hümanizmden daha tutarlı bir şey yoktur” 

şeklinde bir açıklama getirmiştir (Sartre, 1984:38; Young, 2000:200). Bu bağlamda 

Cohen de, İngiltere‟de ırkçılık için, "İngiliz tarihine emperyalist evresi yüzünden 

„eklenmiş‟ bir şey ya da yanılmış, sapmış anlarından biri değil; İngiliz Yaşam Biçimi 

diye bilinegelen şeyin ta kendisidir." demektedir (Westwodd, 1997:305). Aynı 

bağlamda Cesaire‟a göre burjuva sömürgeciliği bir istisnaya değil, kurala dönüşmüş 

birkaç asırlık yayılma geleneğine işaret eder (Cesaire, 2015:101).  

Yeğenoğlu‟ya göre Aydınlanma‟nın sömürgeci mantığı bir istisna ve 

sapmaya değil, farkın olumsuzluğunu vurgulayarak normun olumluluğunu ilân eden 

bir kurala, tamamlayıcılığa dayanmaktadır (Yeğenoğlu, 2003:137). Bize 

sömürgecilik ve Aydınlanma arasındaki yarılma, çelişkili paradoks olarak görünen 

şey, öteki kıldığı tikeli/farkı paradoksal bir geri kalmışlıkla ve durgunlukla 

kodlayarak hâkim ve sömürgeci konumunu, "iyiliksever" ve özgürleştirmeci rolüyle 

meşrulaştırmaktadır. 20. yy.‟ın önemli emperyal müdahaleleri de büyük oranda 

demokrasi havariliğiyle -Irak Savaşı- kendisini meşrulaştırmıştır. 

Blaut -ve Amin'in- vurguladığı gibi Avrupamerkezcilik düşüncesi, etnik 

merkezciliğin bir çeşidinden ibaret değildir. Avrupamerkezciliği farklı kılan, modern 

ve aydınlanmış düşünceden ayıklanacak bir istisna tutumu olarak ortaya 

çıkmamasıdır (Blaut, 2015:26). Bu noktada Yeğenoğlu'nun şu tespiti haklıdır: 

"Aydınlanma ve sömürgecilik arasındaki ilişki basitçe konjonktürel veya tesadüfi bir 

ilişki olarak düşünülemez." (Yeğenoğlu, 2003:126). Irkçılığın Avrupa‟daki genelliği 

ve farklı ulus devlet çıkarlarının ortak hegemonya ile hareket ederek ortaklaşması, 

sömürgeciliğin istisnaya mahal bırakmayan genelliğini ortaya koyar.  



164 

 

Irk düşüncesini bir Alman icadı olarak değerlendiren görüş için Arendt, 

bunun olsa olsa Alman düşüncesinin Batı tinselliğindeki muzafferiyetini temsil 

ettiğini söyler ve ırkçılığın devlet öğretisi olarak Alman tecrübesinde 

radikalleşmesine karşılık, ırkçılığın kamuoyundaki genelliği ve her yerdeliğine vurgu 

yapar. Irkçılığın 18. yy.‟a dayanan kökenlerinin, emperyalist politikaların en güçlü 

ideolojisi olarak 19. yy.‟da bütün Batılı ülkelerde aynı anda etkili olduğunu hatırlatır 

(Arendt, 2016:69-70).  

Irkçı genelliği ve ekonomi-politiği görmezden gelerek, ırkçılığı psikolojik ve 

psikanalitik bir sapma ve yöneltme, dışavurum tutumu olarak yansıtan kuramların 

kısmi haklılık payı varsa da, bu yorum hiç değilse indirgemecilikle eleştirilebilir; 

çünkü bu yorumlar ırkçılığı "hastalık" şeklinde istisnai ve irrasyonel bir zemine 

çekerek ırkçılığın arkasındaki rasyonel emelleri ve düpedüz akılcılıktan ve 

medenilikten doğan önyargıların sıradanlığını gizlemeye yaramaktadır. Düzenin 

normal kurulumundan doğan günahlar, sağlıklı bir siyasal ve toplumsal organik 

bünyedeki istisnai bir durum görüntüsü vermektedir.  Irkçılık ve her türlü faşizan 

tutum bir tür soyutlama ile hastalık durumu olarak değerlendirilebilir; fakat artık 

istisnai hastalığın, normatif kurumsallığı çoktan belirlediği ve en azından organik 

yapıya uyum sağladığı bir vasat söz konusudur. 

Batı‟nın başka kültürlere bilimsel ilgisi kadar kendine dönük eleştirelliği-

düşünümselliği de, evrenselliği ve hâmi rolünde abartılı bir pay edinmiştir. 

Düşünümselliğin modernliğin önemli bir karakteri olduğu doğruysa da tarih boyunca 

bütün toplumlar ve bilgiye dair üretimler öz-eleştirel nitelikler taşımış olmalıdır. 

Kendini gözden geçirme tavrını Batı‟nın orijinalitesinin hiç kapanmayan sayfasına 

eklemek, evrenselliği pekiştirici bir özgüllük arayışı olarak düşünülmelidir. "Kendini 

bilmeye" ve şapkayı önüne koyup hâsılatı ölçüp biçmeye dair öğretiye bir çok kültür 

ve düşüncede rastlanabilir. Düşünümselliğin Batı‟ya özgülüğü problemi bir yana 

düşünümsellik görüntüsü veren durum, çoğu zaman ayrıcalıkları sorgulama tavrına 

sahici biçimde yanaşmaz. Sorgulama durumunun devreye girmesi ise kazanımları 

artırmaya ve –siyasi/ekonomik- bir çok açıdan üst sınırı zorlamaya dönük pragmatik 

bir tavır alabilmektedir. Yani Batı dünyasının düşünümselliği -böylece iç eleştirel 



165 

 

tavır- kendi kendini eleştirerek de merkezciliğe katkıda bulunabiliyor.
81

 Fakat yine 

de bu durum, gerçek anlamda insani haysiyeti kurtarmak için ortaya konan Batılı 

radikal ahlaki eleştiri yürüten bir entelektüel bireylerin ya da grupların olmadığı 

anlamına gelmez. 

Taylor, modernliğin sıkıntılarını kabaca bireycilik (Taylor, 1995:10), mâliyet 

ve verimliliğe dayalı bir başarı anlayışının bayraklaştırdığı araçsal aklın hâkimiyeti 

(Taylor, 1995:12) ve son olarak diğer ikisinin sebep olduğu gelecek üzerindeki siyasi 

denetimimizin azaldığı özgürlük yitimi durumu olarak değerlendirir (Taylor, 

1995:17). Modernliğin hem sefaleti hem ihtişamından söz eden Taylor, ikisini de 

kucaklamayan bir tavrın yanlışlığı konusunda uyarır. Bu Foucault‟nun 

“Aydınlanmaya taraf ya da ona karşı olma şantajından kurtulmamız gerektiği” 

şeklindeki uyarını hatırlatıyor. Radikal kötümserlik ve küresel iyimserliğin toptancı 

hallerinin ortaklaşa hata olduğunu söyleyen Taylor, buna karşılık temel etik idealler 

ve bunların insanların hayatındaki karşılıkları arasında bir gerilimden söz eder 

(Taylor, 1995:78). Fakat teorik ideallerin gerçekleşmemesi, bu ideallerden 

vazgeçeceğimiz anlamına gelmemeli. İnsanlık adına “sahici” iddiaların yol açtığı 

kötülüklere karşı sahiciliğin yanıltıcı biçimlerini tespit edip daha sağlam sahicilikler 

peşinde koşturmalıyız. İnsan hakları, insan onuru gibi kavramlar düşünülebilir ve 

uygulanabilirdir. 

4.2.  BaĢka Faillikler: Alternatiflerin Değerlendirilmesi 

Kültürcülüğün küreselleşme olarak lanse edildiği homojenleştirici dünyasal 

vasatta Avrupamerkezciliğin bir çok alanda meşruiyetini sorgulamak alternatif 

bakışlara alan açmak açısından önemlidir. Avrupamerkezciliğin normalleştiği tüm 

alanlarda eleştirel bir başlangıç alternatif ve imkânlara alan açacaktır. Eleştiri, ikâme 

                                                           
81

Hentsch, Batı düşünümselliğinin kendine dönük ve kendi için olan eleştirelliğine temkinli 

yaklaşmamızı önerir:“Toynbee, Spengler, Huntington örneklerinde şunu görürüz:“Batı bilimi kendi 

basite indirgemelerini „düzeltiyor‟ diye, sonuçta kendi kendisiyle hesaplaşıyor diye, sırf bu nedenle 

ötekinin gerçeğine yaklaşıyor değildir." (Hentsch, 2016:285). Kendini düşünmek dünyayı 

düşünmektir, fakat dünya tarihi ve insanlığa Avrupalı sınırlar biçerek ve dünyanın öteki bileşenlerini 

göz ardı etmek şartıyla. 

 



166 

 

edilmiş olanın içerdiği meşruiyet sorunlarını söküme uğratırken, dağınık ve parçalı 

bir çözülme ortamı bırakmak soruna temas edemeyecektir. Bunun için de eleştirilerin 

işaret ettiği etik, siyasal meşruiyet sorunlarının yerine alternatif -eleştirilebilir- ve 

haklılığı kendinden menkul olmayan alternatiflerin önerilmesi gereklidir. Bu 

bağlamda kültürün karşılıklı etkileşimler ve devamlı gözden geçirilen, yaratılan bir 

olgu olarak devinimsel düşünülmesi önem kazanmaktadır. Tikelci olsun evrenselci 

olsun; kendisini benzersiz bir üstünlükle tanımlayan ve baskıya dönüşen bütün 

mutlakçılıklar sorgulanmalıdır. 

Doğulular‟ın Batılı kavramlarla konuşup düşündüğüne dair bir tespit Doğu'yu 

ve Batı‟yı tahakküm eden ve edilen çizgisinde tutmaya adeta mecbur kılan ve 

Doğu'nun Batı‟ya bağımlı ve düşük ilişkisini pekiştiren bir ön-tesbittir (Koytak, 

2013:71). Çünkü öndeyisel olarak medeniyetin tüm düşünce durakları modernizmle 

ve Batı‟yla ilişkili bir icat mantığıyla düşünüldüğünden Batılılaşma‟dan çıkış 

kontrollü bir imkansızlığa dönüşür.
82

 

Tarih ve bilgi ilişkisinin açığa çıkarılması ve Doğu-Batı temsillerinden uzak 

bir yeniden üretimin gerekliliği ortadayken (Koytak, 2013:69) Badiou, Tarihin 

Uyanışı'nda Batı‟dan ve Batılılaşma‟dan çıkış önerir. Badıou, ayaklanma ve 

devrimler konusunda  "Batılı içine alma" fenomeninin gerçek ve dünyasal planda bir 

değişim olmayacağını savunur. Badiou‟ya göre, "…gerçek bir değişim olacak şey, 

bir Batı‟dan çıkış, bir „Batılılaştırma‟dan kurtulma‟ olacaktır ve bir dışlama 

(exclusion)  biçimi alacaktır." Ona göre bu devrimci imkânın da bir tür tarihin-

dünyanın özlenen sonu hikayesine dönüşmemesi için bir "ara geçiş" dönemi 

olarak  düşünülmesi gerekir (Badiou, 2011:88-89). 

Fransız postyapısal teori geleneğinin iki önemli ismi Deleuze ve Foucault 

                                                           
82

Bu bağlamda Göle; Batı modelinin merkezden kaydırılması, modernliğin eşzamanlı düşünülmesi, 

farklı modernlik istençlerine atıf yapan ekstra modernliklerden söz ederek modernliği açık bir 

bağlamda düşünmeyi önerir (Göle, 2002:60). Modernliği, şimdiye dair yeni bir şeyler ortaya 

koyabilme ve tarihin dinamik akışı içinde yer almak olarak anlayacaksak, Göle‟nin alternatif arayışı 

oldukça önemlidir. Modernlik, ilişkisel ve ortak bir süreç olarak ele alınmadığı sürece ise, "alternatif 

modernlikler" de Batılı değişkene bağımlı olarak yorumlanacak ve her türlü hermenötik imkanı 

tıkayacaktır.Avrupamerkezciliğin modernlik olarak sunulması modernliğin düşünümsel/eleştirel 

devinimine darbe vurmakla kalmayıp modernliğin değişen ve gelişen dinamiklerini 

Avrupamerkezcilik lehine kullanmak gibi bir hileye dönüşebilir. 



167 

 

doğrultusunda, -fakat bilgi alanının uluslararası ideolojik içerimlerini göz ardı 

etmeyerek- Spivak, entelektüel görevin yanı sıra bazı handikaplara değinir. Örneğin 

açığa çıkarılması gereken iktidar/arzu ve çıkar ilişkisinin karmaşık heterojenliği, 

bunların tek bir anlatıya indirgenmesini sorunlu kılmaktadır, burada eleştiri kendi 

niyetini baltalayabilmektedir. Bu nedenle uzun vadeli bir çözüm gereklidir ve 

toplumun Öteki‟sinin deşifre edilmesi entelektüel bir yükümlülüktür (Spivak, 

2016:18). Spivak, örneğin Deleuze ve Foucault gibi eleştirmenlerin ideolojik 

pekişmeyi sağlayan ve uluslararası işbölümüne katkı sağlayan entelektüelleri fark 

etmediğini söyler. Entelektüelin, ideolojik bakımdan işe koşulma ihtimali ile 

ezilenlerin somut deneyimini önemsemesi arasındaki fark ise Spivak‟a çelişki olarak 

görünür (Spivak, 2016:25-26). 

Avrupa‟yı Taşralaştırmak kitabında Kant ve Hegel‟in Fransız Devrimi‟ni 

evrensel bir referans olarak almalarından sonra evrensel Avrupa tarihinin epeydir 

çözülmeye devam edildiğini söyleyen Chakrabarty, Avrupa merkezci anlatıya karşı 

Avrupa‟yı taşralaştırma düşüncesinden yola çıkar. Örneğin modern anlamda 

siyasetin Batılı kavram dünyasını refere etmeden düşünülememesi ve birey, sivil 

toplum, halk egemenliği gibi Aydınlanma ve 19. yüzyılın dilini oluşturan 

kavramların Batılı “yükü”, Avrupamerkezci evrensel ve seküler ikâmeyi açıklar. 19. 

yüzyılda sömürgecilik ise Aydınlanmacı hümanizmayı vaz ederken diğer yandan 

sömürgeci pratiklerle bunları yalanlamıştır (Chakrabarty, 2012:35-36-37). Fakat 

Avrupa‟yı taşralaştırmak düşüncesinde Chakrabarty, Avrupa düşüncesini reddetmeyi 

değil; marjinleri hesaba katarak bu düşüncenin nasıl yenilenebileceğini denemeyi 

amaçlar. Bu bağlamda tıpkı farklı Avrupalar gibi marjinlerin de çeşitliliğini özellikle 

belirtir (Chakrabarty, 2012:56).  

"Batı'nın yaptığı „keşifler‟, karşısına çıkan halkların ve toprakların olduğu 

kadar, kendisinin de keşfi ve üretimiyledir." (Rattansi, 1997:49). Bu bağlamda Batı 

felsefesinin etik açıdan eleştirisini felsefesinin mihverine yerleştiren Levinas, Ötekini 

anlamaya yönelik Batılı çabaların daima ilhakla ve yola çıktığı topraklara dönmekle 

sonuçlandığını ifade eder. Ötekinin başkalığını silen bu mesafesizliğe karşı Levinas, 

birey ve öteki arasında gerekli bir mesafeden bahseder. Bu, modern kökleri itibariyle 

Descartes‟çı Kartezyen çatışma mantığına dayalı Batı metafiziğinin sorunlarındandır 



168 

 

(Kaya, 2014:15). Dolayısıyla çatışmacı ve ötekinin başkalık hakkını elinden alan 

ilhak edici mantığın rasyonel düşünceden doğduğu iddia edilebilir. Batılı ontik 

bütünlüğün modern dönemdeki epistemik sıçrama imkanlarıyla ötekine karşı lehte 

kullanılması söz konusudur. 

Levinas, modern rasyonel bireyin ilhak edici ontolojik kaygıları yerine ahlaki 

kaygılar taşımak gerektiğini savunur. Bu anlamda "mesafesizliğin totaliterliği” 

tehlikesine değinir ve ötekine saygılı bir sorumluluk etiği önerir (Kaya, 2014:17). 

Ötekinin tanımlanması mesafesizliğin faşizmini doğurduğundan ötekinin temsiliyeti 

ötekine bırakılmalıdır.  

Batı‟nın başkalıkları incelerken taşıdığı hâkim konumu sorunsallaştırmak, 

Batı‟yı irdelemeyi ve antropolojikleştireyi gerektirir. Bu bağlamda Batı‟yı 

antropolojikleştirmekten söz edilir ve bu, Batı‟yı Doğu‟dan ayrı kendi başına-

kendine yeten bir öznelik konumuna çıkaran tavrı çözüme uğratmayı amaçlar. Bu 

bağlamda "Batı‟yı antropolojikleştirmek, kısmen birlik, benzersizlik ve bütünle ilgili 

böbürlenmelerini parçalamak, yapıbozuma uğratmak demektir." (Rattansi ve 

Westwood, 1997:14). Fakat antropolojinin ortaya çıkış temelleri de büyük ölçüde 

ayrımcılık ve eşitsizliğe dayalı olarak kurulduğundan söz konusu antropolojik 

ihtiyaç, "Batılı" önyargı ve kusurlarından arındırılmış olmalıdır.  

Edgar Morin‟e göre “Hiçbir kültür saf değildir, hepsi farklı kültürlerin bir 

karışımıdır.” (Morin, 1988:221). Strauss‟a göre de dünya uygarlığı ya da evrensel bir 

uygarlık şeklinde soyut ifadelendirmeler yerine dünya uygarlığını özgünlüğünü 

sürdüren kültürlerin dünyasal koalisyonu olarak değerlendirmek gerekir. Bu 

bağlamda Strauss‟a göre kültürel ilerleme, "kültürlerarası koalisyon"lar gerektirir 

(Strauss, 1995:59). 

Tekile odaklanmak, Aydınlanma ile gelen bölünmelerin aşılması için de 

elzemdir. Kırsal ve kentsel bölünmesi ise Spivak‟a göre en azından bakılması 

gereken bir gediktir (Spivak, 2010:64). Yetişkin, Spivak‟la bir röportajında, A 

Critique of Postcolonial Reason adlı eserinde Spivak‟ın, Kant‟ın Aydınlanmacı 

eğitim bağlamında bazılarının “eğitilemez” ve “ham”lık değerlendirmesini 

eleştirdiğini dile getirir (Spivak ve Yetişkin; 2010:78).  Bu Kant eleştirisi dışında 



169 

 

Spivak‟a göre, Aydınlanma Nedir? sorununa Kantçı dünya yurttaşlığı bağlamında 

kozmopolitik cevaplar vermek yerine devletlerin farklı coğrafyalarda işlettiği 

politikalar ve o coğrafyanın durumu ilişkisine dayalı daha “jeopolitik” cevaplar 

vermek gerekir. Bu bağlamda Spivak, Aydınlanma‟yı yararına-kullanmak olarak 

karşıladığı “aşağıdakilerden öğrenme” tavrını, postkolonyal akademinin öğrenmesi 

gereken bir yaklaşım olarak değerlendirir (Spivak, 2010:68-69). Akademik özgürlük, 

aklın kamu yararına kullanılması anlamında Kant‟a çok şey borçlu olsa da, Spivak‟a 

göre Aydınlanma‟yı yararına-kullanan –aşağıdakileri hesaba katan- ve bunu ilk 

deneyen Avrupalı isim Marx olmuştur. Fakat tam da bu başarılı deneyim, Marx‟ın 

yaptığı şeyi, -özne teorisine dokunmadan-, Aydınlanma‟dan doğan halkın aklını 

kamu yararına kullanmak aşamasında bırakmış; Marx ırk sorununu ve cins-kimliği 

hesaba katmayan uluslararası bir sermayeye odaklanmıştır (Spivak, 2010:68-69).  

Asad‟ın madunluğu/sessizliği çift taraflı bir anlama ortamı olarak düşünmesi 

de alternatiflerin nasıllığını sorgulamayı anlamlı kılmaktadır: "Konuşma 

özgürlüğünden yararlanma yalnızca fiziki olarak konuşabilme yetisini değil, 

duyulabilmeyi de gerektirir." (Asad, 2007:220). Bu bağlamda madunların ve sesi 

kesintiye uğratılan, tarih-dışına itilen grupların durumu, “aklını kullanma cesaretini 

gösterme” yeterliliğinin dışında gelişmektedir. Çünkü adalet iletişimsel bir süreçtir 

ve karşılıklılığı gerektirir.  

Postkolonyal ve postyapısal çalışmaların ortaklığıyla; “Batılı hümanist ve 

Aydınlanmacı söylemlerin merkezi siması olan insani, bilen öznenin beyaz bir eril 

kolonyalist olduğu ortaya çıkarıldı.” Postkolonyal çalışmalar bağlamsal olarak 

bilgideki süreçleri takip etmekle postyapısalcılığa katkıda bulunmuştur (Loomba, 

2000:88). Spivak‟a göre, esasen madunun konuşması, anlatabilme yetisini aşan -

Edward Said‟den alıntıyla- bir “anlatma izni” sorunudur (Spivak, 2016:48-49). 

Spivak‟a göre “Madun konuşamaz.” pozisyondadır. Spivak‟ın bununla kast ettiği 

şey, direniş için geçerli mekanizmalar olmadığında direnişin ayrımına 

varılmamasıdır. Madun konuşsa da alternatif yorumlar için kurumsal geçerlilik 

motoru işlemediği için bunun teslim edilememesidir (Spivak, 2016:113). Bu nedenle 

madun konuşabilir mi sorusunun muâdili Spivak‟ta “madunu kim duyar” sorununa 

dönüşmektedir (Spivak, 2016:115). Dolayısıyla direniş, kabul edilen kurumsal ve 



170 

 

epistemik sınırların dışına düşmektedir. Madunun sesine duyarlı olmayan ve onun 

sesinin tanınmadığı geçerlilik mekanizmalarında madunun sesi, ses-öncesi formuna 

dönmekte, geçerli kurumsal desibelin altına düşmektedir. Bu nedenle madunluğun 

kalkması için onu üreten kurumsal geçerlilikler kaldırılırken madunun sesini içerecek 

şekilde sosyal adaletin tesisi önem kazanmaktadır.
83

 

  Madun Çalışmaları‟nın (Subaltern Studies) kurucusu Hintli Güney Asya 

tarihçisi Guha'ya göre suç ortaklığında felsefeye büyük payı veren sömürgecilik 

kapsamına giren tüm bilgi yığınını Akıl başlığı altında toplayacak soyutlama gücüne 

sahip olmasıdır. Akıl başlığı altında felsefenin soyutlama gücüne dayalı olarak 

Hegel'i ve onun tarih üzerine yazılarını ele alan Guha, bunun en iyi Hegel'in Dünya-

tarihi ifadesinde karşılık bulduğunu yazar. Guha‟nın Hegelyen Akıl söylemini 

Aydınlanma‟nın doğrudan süreği olarak düşünmesi anlamlıdır: "Hegel bu terimi 

kuşkusuz Aydınlanma'dan miras aldı." Fakat Hegel'in dünya-tarihi "Tarihteki akıl"la 

eş tutulunca dünya tarihsel durumdan somutluğun elenmesi bir problematik olarak 

karşımıza çıkar. Böylece kendilikler fiili varoluşlarından çıkarılır ve insanlık 

tarihinin somutluğu Dünya-tarihi şeklinde kavramsal/felsefi bir anlama indirgenir 

(Guha, 2006:14-15). 

Rattansi, kimlikleri çözümleme işinin, -başkalıklara alan açmak için- özne ve 

toplumsalın merkezsizleştirilmesine/özsüzleştirilmesine bağlı olduğunu söyler. 

Descartes ve akılcı "sorunsuz-öz bilgisi"ne karşı eleştiriyle başlar ve öznelerin dış 

dünyaya dair doğrusal-linear ilişkisini sorunsallaştırır. Foucaultcu anlamda, çelişkisiz 

bir kimliğin olmadığını deşifre ederek, özne-oluşumunun soy-kütüğünü açıklar 

(Rattansi, 1997:41).
84

 

-Bir imkan olarak- modernite Çiğdem‟e göre bir “daha iyi istemi” ve arayışı 

                                                           
83

Said de, Şarkiyatçılık'ı, iktidarın bilgiyi, gücünü pekiştirmek olarak kullanışının çokkültürlülük 

açısından eleştirisini yapmaktan ziyade, "madunların tanıklığı"nı, yeryüzünün bahtsızlarının verdiği 

karşılık olarak düşündüğünü söyler (Said; 2016: 350).Bu bağlamda Said‟in çalışması postkolonyal 

çalışmalar ve madun araştırmalarını öncelese de, bu bağlama düşünsel bir temel oluşturmaktadır. 

Benzer şekilde Cesaire de Avrupalı olmayan medeniyetlerin sistematik savunusunu yaptığını söyler 

(Cesaire, 2015:96).   

84
Bu bağlamda modern ve düalist bir zeminde ortaya çıkan özne sorununa karşı Bhabha‟nın teorisi 

düşünülmeye değerdir. Madun çalışmalarına “melezlik” kavramı bağlamında yaptığı katkılarla öne 

çıkan (Bhabha, 2014:385) Bhabha‟ya göre, melezlik durumu, otoriter kayıt altına alma işlemlerine 

karşı belirsiz bir hat oluşturur. Melez durum, toplumsal alanda ikili karşılaşmaları flulaştırırken; melez 

failler diyalektik kültürel üstünlük tuzağına çekilmemiş olur (Bhabha, 2014:385-386). 



171 

 

olarak düşünülür (Çiğdem, 1997:215). Örneğin modernite, her topluluğa ve tikelliğe 

kendini inşa etme ve anlatma fırsatı sunarsa, ancak o zaman imkâna işaret edecektir 

(Çiğdem, 1997:219). Akıldan kaynaklanan açık hatalara rağmen bunlardan, aklın 

bizlere ödediği kefaret olarak yine akılla kurtulabileceğimizi savunur (Çiğdem, 

1997:223). Akılsal ilhak mantığına karşı çıkmak ve sınırları esnetmek için yine akıl 

ve bilginin alanından konuşmak gerekir.
85

 

Foucault, “Aydınlanma Nedir?” müdahalesiyle modernlik bağlamında 

kendisini Kant‟la aynı düzleme yerleştirirken (1984), şimdiyi belirleyen bir şey 

olarak Aydınlanma sorununa değinir. Aydınlanma‟yı hem devam eden bir süreç, hem 

de ödevsel bir zorunluluk olarak kurarken, daha çok olumsuz bir kategori olarak alır. 

Fakat olumsuz tanımlama, eleştirel akılla, olumlu için soru sorma ve yapılandırma 

cesaretine dönüşecektir. Foucault ve Kant‟tan çıkan sonuç, tarihsel bağlamın içinden 

“kendi üzerinde konuşmaktır” (Aktay, 2000:104). Foucault‟nun Kant‟ta gördüğü, 

onun felsefesinin bir yönü ya da belli bir felsefi bağlamının -büyük ölçüde modern- 

ön plana çıkarılmasıdır. Söz konusu modern bağlam, aklı merkeze almaktadır. 

Aydınlanma ve sonrası, her zaman aklı ve “öteki”ni birlikte içermektedir (Dellaloğlu,  

2000:86).  Bu bağlamda Foucault‟da “Aydınlanma nedir?” sorusu, “Bugün düne göre 

ne gibi bir fark içerir?” şeklinde bir fark arayışıdır (Foucault, 2000:70). Bunun 

sonucu olarak modernlik, bir çağ değil de büyük ölçüde “şimdi”deki farkı -

Foucault‟nun ifadesiyle şimdiyi kahramanlaştırma- ve aydınlığı arayan “tavır” olarak 

anlaşılmalıdır. Çünkü Foucault‟ya göre, kendine, kendi “şimdi”si üzerine sorular 

sorma modern felsefenin en önemli işlevidir (Foucault, 2000:72-78).  

Batılı kültürel deneyimin biricik medeniyet standardı olarak düşün(dür)ülmesi 

deneyimin alanını sınırlamakla kalmayıp, sadece bir tür deneyimi 

                                                           
85

Fakat bu noktada karşımıza çıkan bir sorunsal da; her eleştiri ihtiyacı hasıl olduğunda Batılı 

“düşünümsellik” sınırlarından söz ederek düşünümün kavramsal mekanını daraltmak, diğer bir deyişle 

iç eleştirel sorgulama halinin yalnızca Batılı düşünümsellik dolayımıyla dile getirilmesi şeklinde bir 

zorunluluk dayatmaktır. Bu bağlama yakın bir yazısında Direk, Avrupa‟yı başka kültürler için kültürel 

bir norm olarak dayatan “örneksellik” meselesini Derridacı eleştiri bağlamında okumaktadır. Direk‟e 

göre Derrida da akılsal Avrupa özü –üst-akılsallık- düşüncesini terk etmeyen bir konumdan 

konuşmaktadır (Direk, 2006:213 ve 217). Örneksel medeniyet olarak Avrupa, sömürgeci çıkarları da 

gizleyen bir ilerleme fikrine karşılık gelir. Bu da başkanın standartlarını da belirleyen özdeş bir 

Avrupa fikrini düşündürür. Fakat Direk‟e göre bu örneksellik artık ikna edici değildir. Bu bağlamda 

üst-akılsallık olarak aşma fikri de, en az iki akılsallığın belirlemesi olarak ortaya çıkmıyorsa Avrupa 

fikri olumsallık adına umut vermekten uzaklaşacaktır (Direk, 2006:219-220-221).  



172 

 

mutlaklaştırmaktadır. Bilimsel bilginin deneyden gelen iktidarı ve Kartezyen felsefe 

söz konusu iktidarı beslemektedir. Deneyim alanının bu sınırlayıcı mantığı, farklı 

kültürel ve geniş anlamda bilgisel deneyimleri en başından Batı'ya, Avrupamerkezci 

soykütüğe atfetmektedir. Batı‟nın evrenselci medeniyeti, her durumda homojenize 

edilmiş tahayyülün dışında kalan başkalıkların fâilliğini yok saymakta ya da 

Avrupamerkezci anlatıya eklemlemektedir. 

Bu tezdeki önerilerden biri de; soyut evrensellik, özelden kopuk özsel 

genellik ve kesinlikten; muhtemele, olumsala ve imkâna dönmektir. Felsefe 

evrensellikten çok imkândır, özsellikle birlikte tarihselliktir. Özcü ve alternatiflere 

imkân tanımayan felsefi tutumlar, hile yoluyla özgül durumları evrensel felsefi 

ilkeler olarak sunmaktadır.  

4.3. Aydınlanma ve ÖzgürleĢme Ġhtiyacı 

Batı temelli “evrensel” insan haklarına manipülasyon yakıştırması yaparken 

yekpare bir Batılı kütle varsaymak yerine Batı içinden yükselen alternatifleri de dahil 

ederek yeni bir insan hakları tavrı geliştirmek önemlidir. Ayrıca insan haklarının 

temel süreç ve kavramları belli dönemlerde “çoğunlukla” yanlı ve haksız sonuçlara 

yol açtı diye bu referansları bırakmak gerekmez. Söz konusu referansların ayrımcı 

biçimini eleştirmenin yanı sıra insan haklarının temel söylemlerini, pratikte 

sınanabilir sahih bir çizgiye taşımak mümkündür. Fakat insan hakları söyleminin 

iyice yükselişe geçtiği ve adeta bir moda halini aldığı liberal vasatta kolonileştirme 

ve köleleştirme pratiklerinin ve ırkçı söylemlerin bu denli artış göstermesi, insan 

haklarının Batılı modelin angajmanı olarak iş gördüğünü ve manipüle edildiğini 

ortaya koyar. Bu da bazı soru/nların irdelenmesini zorunlu kılar. Örneğin insan 

hakları neyi örter? Bizzat insanlık söyleminin insan hakları ihlâllerine yol açmasını 

ya da ortalıkta adalet, eşitlik, özgürlük sloganları dolaşırken ters korelasyon olarak 

artan insan haksızlıklarını Batılı başarı serüveninde nasıl okumalıyız? Lizbon 

depreminden sonra yazılan şiirlere telmihle, “Auschwıtz‟ten sonra artık şiir bile 

yazılamaz” diyen Adornocu ümitsizlik bildirisinden çıkış mümkün mü? Tüm 

ümitlerin tükendiği yerde kavramların içini doldurarak ve gizli bağlantıları çözdükten 



173 

 

sonra -hümanist manipülasyonu fark etmekle- yeni bir hümanizmden bahsetmenin ve 

insan haklarından medet ummanın anlamları üzerine düşünmeliyiz 

4.3.1. Ġnsan Hakları: Manipülasyon mu Devrim mi? 

Douzinas‟a göre, insan haklarının somutlaşamamasının önündeki engellerden 

biri, bu hakların engelsiz bir soyutlukta bir eşitlik varsayması ve bu eşitliğin norma 

uymayanları, ama en çok da insan sayılamayacakları (köleler, sömürge halkları, 

yabancılar)  dışarda bırakmasıdır. Fakat yine Douzinas‟a göre insan hakları boş bir 

gösteren değil; bir “sembolik sermaye”, insan hakları mücadelelerinin artırdığı 

onurdur. İnsanlar modern anlamda haklara sahip olmak için talepkarlıklarını; bu 

haklara ulaşanlarla hem evrensel ortaklıklarını hem de tekil farklılıklarını 

belirleyerek sahip olurlar (Douzinas, 2014:233). 

Bhabha‟ya göre de, liberal çokkültürcülüğün tüm kültürlere eşit olma 

iddiasında sorunlu olan şey, bir “tanımama” durumu değildir. Tersine tanıma ve 

eşitlik söylemlerinde liberalizm daima en ön sırada yer alırken, asıl sorun şudur: 

“Liberalizm, kültürlerin zamanlarına ilişkin farkları yadsıyan bir algıya sahiptir.” 

Liberal söylem, kısmi ve azınlık kültürlerin iki arada ve “sınırda” duran 

zamansallığını yadsımaktadır. Dolayısıyla sorun eşitlik dağıtımında liberalizmin tüm 

kültürleri aynı tarihsel zamanda varsayarak hareket etmesidir (Bhabha, 2014:383). 

Asad, seküler insan hakları anlayışının, kültürel ortaya çıkışına rağmen; 

hukuki ve ahlaki yargılarda kültürlerarası kıstas oluşturan evrensellik anlayışını 

eleştirir (Asad, 2007:124). Seküler sistemde hakların sahibi olarak "insan" ile yurttaş 

olarak insanın hakları arasında çekişme yaşanabilmektedir (Asad, 2007:157).  

İnsan haklarının manipüle edici bir söylemden ibaret olduğunu söyleyen 

Sartre, “Laf, laf… Hürriyet, eşitlik, kardeşlik, sevgi, onur, vatanseverlik ve daha 

bilmem neler! İşte bunların hepsi bizi pis karaderililer, pis Museviler ve pis Araplar 

hakkında ırkçı konuşmalar yapmaktan alıkoyamadı.” (Sartre, 1984:37) diyerek 

liberalizmle ters düşen sömürgeci pratikler yerine ondan tutarlı olarak doğan 

ırkçılıktan söz eder: “Çünkü Avrupalı, adam olmayı ancak köle edinmek ve 

canavarlar yaratmak suretiyle başardığından, bizler için ırkçı bir insancıllıktan daha 



174 

 

tutarlı bir şey olamazdı.” (Sartre, 1984:38).Bu bağlamda,“Batı uygarlığının ayırt 

edici özelliği, tüm dürüstlüğüyle bunun tam tersini yerine getirme arzusudur; 

kendisinin dışlayıcı olmaktan çok içerici olduğuna; farklılıklara saygılı davrandığına 

sıkı sıkıya inanma arzusudur."(Hentsch, 2016:300).Asad ise, evrenselleştirici aklın 

şiddeti olarak liberal şiddetten söz eder (Asad, 2007:76). 

Fransız devriminin nedeni Aydınlanma mıdır; yoksa devrim Aydınlanma‟yı 

reddediş midir? Aydınlanma devrim fikrini içermekte midir ya da devrimin 

şiddetinde payı var mıdır? Yoksa devrimin Aydınlanma‟nın boşluklarından doğduğu 

mu söylenmeli? Outram‟ın irdelediği benzer sorular çoğaltılabilir. Aydınlanma‟nın 

devrim üzerindeki etkisi olumsuz değerlendirmelere konu olduğu gibi 

Aydınlanma‟yı tamamlanmamış bir özgürleşme imkânı olarak değerlendiren 

Habermas gibi olumlu pek çok yorum yapılmıştır. Aynı şekilde devrim, yeni bir 

politika türü olarak okunduğu gibi, Aydınlanma‟nın gelişmelerindeki maskesinin 

düşmesi olarak da değerlendirilmiştir (Outram, 2007:155). Aydınlanma düşüncesinin 

hâlâ dinamik ve barışçıl bir devrim-dönüşüm ihtimalini taşıyıp taşımadığı sorusu 

önem kazanmaktadır. Üstelik sadece Fransız devrimi değil Aydınlanma ve devrim 

arasındaki ilişki irdelenirken Amerikan devrimi ve İngiliz Sanayi devrimini -ortak 

Avrupa fikrinden yola çıkarak- aynı bağlama yerleştirebiliriz. Fakat Aydınlanma ve 

modernliğin içinden insan haklarına yapılacak her atfın, Fransız Devrimi referansıyla 

hareket ettiği söylenebilir.    

Fransız Devrimi‟nin teröre dayalı diktatöryal süreçlerden geçmesi, terörün 

insan hakları düşüncesini yıpratması; Russ‟a göre düşüncelerin takipçiler üzerindeki 

tutarsız etkisine ilişkindir (Russ, 2011:242-43). Bu yoruma göre düşüncelerin kitleler 

üzerindeki bozundurucu ve belli bir deformasyon dolayımıyla gerçekleşme etkisine 

dayalı bir çelişki söz konusudur. Fakat bu yorum -fikirlerle eylemler arasındaki fark 

yarığının normalleştirilmesi- teorik fikirlerin ve filozofik politik hamlelerin 

aklanmasına dayalı çabaya dayanır. Bu da, felsefe, pratik alana dair teorik 

çıkarımlarında teorik ve pratik arasında ortaya çıkması muhtemel tutarsızlıklardan 

sorumlu mudur tartışmasını başlatır. Aradaki konvansiyon ve angajmanları ortaya 

çıkarmak entelektüel bir görevdir ve gerçek anlamda politik iyi niyet durumlarında 

en azından çelişki ortaya çıktıktan sonraki süreç sahici bir şekilde felsefi 



175 

 

soruşturmaya dahil edilmelidir. Aydınlanma‟nın özgürlük idealleri ve insan hakları 

düşüncesine rağmen terör ya da sömürge etkilerinin insan haklarını ihlâl etmesi basit 

bir teorik-pratik çelişkisi ve düşünür-takipçi uyuşmazlığı şeklinde yüzeysel 

değerlendirilmemelidir. 

Batı ve medeniyet kavramları nasıl birbirini gerektiren bitişik icatlarsa, aynı 

şekilde Aydınlanma ve hümanizm arasında da benzer bir irtibat vardır. Hümanizmin 

Aydınlanma‟ya bitişik seküler doğası ve Antik Yunan‟a nisbeti, Avrupa 

medeniyetinin yükseltilmesinde önemli yapı taşlarındandır (Gündüz, 2013:227). Bu 

bağlamda bireyin etkililiği anlamında söz konusu hümanizmden doğan eşitsizlikler 

irdelenmelidir. Amerikalı sosyolog ve ırk teorisyeni Howard Winant‟ın şu soruları bu 

nedenle önem kazanır:  

"Eşitsizlik 'denetlenmelidir.' (...) Eşitsizlik, devamlı yorum gerektirir. Bolluk içinde neden 

yoksulluk var? "Kuzey", yoksullaşmış ve artan şekilde umutsuzlaşan "Güney"in karşısında 

aşırılıklarını nasıl haklı gösterebilir? Yoksullar ne kadar sorumluluk taşımaktalar -kendi 

yoksulluğum karşısında ben ne kadar sorumluyum?" (Winant, 1997:327). 

Sorumluluk etiği geleceğin teminatı olarak Kantçı-Avrupalı zihinde 

mükemmel şekilde işlerken, Batılı aklın yönlendirdiği bir küresel vasatta, akıl büyük 

ölçüde güç ilişkilerinin şekillendiği bir hegemonya tesis etmeye yarayacaktır. Bu 

bağlamda yerlinin ya da dışarda tutulan başkalıkların ırksal ve sınıfsal adaletsizlik 

durumlarında ödevsel durumu “başaramadıklarına” ve tembelliklerine, bir tür kader 

olarak hiç eksik olmayan yerleşik despotizmden incinmediklerine olan inanç, bu 

çocuksu halkları yönlendirme ve sömürmeye boşluk açacaktır.  Bunu aklını kullanma 

cesareti göster, bir sinek gibi eziliyorsan sorumlusu sensin gibi Kant cümleleri ile 

birlikte düşünmek gerekir. İnsanın geleceğini ve şimdisini bütünüyle ele alabileceği 

yönünde akılcı iyimserlik doğrultusunda Batı, kendisini ötekilerin de aklı olarak 

ikame etmekte ve dışında tuttuğu güçsüzlerin geleceğini kendi elinde tutan bir 

sorumluluk etiğine girişmektedir. Fakat burada hangi aklın muzaffer "kullanımı"nın 

söz konusu olduğu ortadadır.  

Evrensel haklara destek vermek ile bir çok insanı bu haklardan mahrum 

bırakmak çelişkisi, Aydınlanma düşüncesinin merkezi çelişkilerindendir (Outram, 

2007:163). Said‟e göre kültürel çalışmalar ve çok kültürlülük konularında "liberal 

kendini kandırmacalar"la pedagojik çareler aramak yerine siyasi ve iktisadi durumu 



176 

 

dikkatlice gözden geçirmenin gerekliliği ortadadır (Said, 2016:364). Bu bağlamda 

Arendt, insanlık adı altındaki manipülasyonlara önemli eleştiriler yöneltmektedir: 

"Tam da „insan hakları‟ ibaresi, bütün ilgili taraflar -mazlumlar, zalimler ve onları 

seyredenler- için, umutsuz bir idealizmin ya da eblehçe beceriksiz bir ikiyüzlülüğün 

kanıtı haline geldi." (Arendt, 2016:259). 

Scott, yüksek modernist vakaları çeşitli açılardan trajedi olarak nitelendirir. 

İlk olarak söz konusu projelerin arkasındaki planlamacıların kibirleri, ikincisi de 

insanlık durumunu geliştirmeye dönük -ölümcül- arzularıdır. Bu arzular ilerlemeci ve 

rasyonel iyimserliğe dayalı motivasyonlarla beslenir. Evrensellik olarak yola çıkan 

bu anlayışların meşruluk ve cazibesinin dayandığı temeller de bütünüyle Batılı‟dır. 

Teolojik inancın yerini ilerlemenin öncüleri -teleoloji peygamberleri- almış 

durumdadır (Scott, 2008:513-514). İlerlemenin 20. yüzyılda akılcılaştırma ve 

böylece kontrol mekanizmalarını sinoptik ağı genişletme yönündeki ilerleme/reform 

bayrağını taşıyan öncüleri, Scott'a göre kendilerini ileri görüşlü ve öncü gördükleri 

ölçüde, tebaaya dönüştürdüğü topluma da aptallık ve cehalet pâyesi yakıştırmaktadır 

(Scott, 2008:515). Pratiği ve çeşitliliği yok sayan bu mantığın varacağı yer ise ütopik 

mutluluk ve düzen vaadine karşıt olarak pratik başarısızlık ve kaos olacaktır. Bu 

bağlamda sonuç aklileştirilmiş bir kaotik modeldir. 

Hodgson, Batılı insanlık genellemesinin, çelişkili biçimde içerdiği küçük bir 

azınlığa odaklanmasını şöyle eleştirir: “Hikaye çok kere „insanlık‟ sözcüğünün isim 

olarak bizatihi kendisi için kullanıldığı küçük bir kabile hakkında anlatılır.” 

(Hodgson, 2001:76). Tarihyazımı kendisini ötekinin geçmişini de tanıyacak ve 

anlamlandıracak bir tarihsellikle kursaydı Guha‟ya göre gerçek anlamda insanlık 

durumunun kendisi kadar kapsamlı bir tarihyazımı olurdu (Guha, 2006:38).Batılı dış 

politikanın belirleyicisi olarak Avrupa felsefesinde, içerdeki ya da söylemsel 

içeriklerdeki demokrasi, dışarıda sömürgeci zulümlerle sürdürülmektedir (Young, 

2000:30). Bir proje olarak Batılı soykütüğe ait olan hümanizmanın çoğunlukla 

dehümanize edici sonuçları, evrenselcilik ve kültürel biriciklik gibi çelişkili bir Batılı 

perspektif varsayılmasıyla ilişkilidir. Bu bağlamda tarih-dışı bir insan özü varsayan 

hümanist nosyonun sorunsallaştırılması gerekir. 

Cesaire, eşitliğin değil, başka ırklarla hâkimiyet ilişkisinin amaçlandığını 



177 

 

söylediği pasajıyla, örneğin “hümanist ve idealist” Renan‟ın, tipik bir burjuva ahlakı 

sergilediğini söyler (Cesaire, 2015:88-89).Kenan Malik, ırkın anlamını irdelediği 

çalışmasında, Batılı eşitlik ve devredilemez haklar nosyonunun, bazılarının yaşam ve 

eşitlik haklarından daha az istifade edeceği anlamına geldiğini söyler (Malik, 

1996:38). Hümanizma ve insani davranışların tümü öteki, hain ya da düşmana karşı 

söz konusu olduğunda birer retorik olduklarını kanıtlamaktadır (Goody, 2017:292). 

Goody, siyasetçilerce, evrensel hümanist değerlerin ilânı ile özgül durumlarda 

bunların çiğnenişiyle ilgili sorunsala değinir ve bu noktada Cenevre Sözleşmesi'nden 

ve bazı güncel olaylardan örnekler verir. Şüphesiz daha yeni hümanizmalardan olan 

demokrasi götürme retoriği ile izlenen fiili siyaset arasında muazzam bir fark söz 

konusudur (Goody, 2017:291) ve demokrasi, fiili siyasette insan haklarının reddine 

dönüşmektedir. Bu bağlamda Asad, Amerika örneği üzerinden küresel müdahale ve 

operasyonel tavra dikkat çekiyor: "ABD'deki seküler kurtarma dili tüm tikelliğine 

rağmen bugün dış ilişkiler alanında insan haklarını küreselleştirmeye yönelik bir güç 

olarak işlemektedir." (Asad, 2007:178). 

Badiou‟ya göre Batı‟nın uluslararası mahkemeler kurup hegemonyayı sarsar 

gibi yapma çabalarında da medeni dünyayı temsil ettiklerine dair emin bir tavır söz 

konusudur: "Güç olarak Batı'nın, şimdiye kadar, çoğu kez silahlarla müdahale ettiği 

yerlere özgürlük sağlamayı herhangi bir şekilde dert edindiğinin herhangi bir 

kanıtını vermediğini hatırlatmak gerekir." (Badiou, 2011:83-84). Goody'ye göre 

demokrasinin başat muhafızı ve tek modeli olarak çağdaş Batı‟yı esas almak, daha 

geniş bir soruna delâlet eder (Goody, 2017:293).  

Tagore, ahlâk ve güç arasında paradigmatik bir ayrım yapar ve insaniyetin 

modern çağlarda daha fazla belirginleştiği düşüncesini, maddi yararlar ön plana 

çıktığı için bizi yanıltan bir hata olarak görür (Tagore, 1994:79). Tagore‟un tezi 

boyunca Millet düşüncesinde simgeselleşen, Batılı modern modelin insaniyeti ve 

maneviyatı soğurduğu düşüncesidir. Bu anlamıyla insaniyetle modernitenin iktidarı 

arasında bir oksimorondan bile söz edilebilir. Çünkü farklı olana gelişimsel evreler 

olarak yaklaşmak bazı kültürleri gerilikle ve barbarlıkla tanımlayacak, geniş insanlık 

dairesine uymayanları dışarda bırakarak kapsayıcı formüllerine ihanetle sonuçlanmış 

olacaktır. Bu bağlamda "Barbar her şeyden önce barbarlığa inanan insandır." diyen 



178 

 

Strauss, barbarlık kategorisini yaratan Avrupalı‟ya dönen bir barbarlık nitelemesi 

yapar (Strauss, 1995:26). 

İnsan hakları evrensel beyannamesi tüm insanlarda ve halklarda evrensel bir 

insan doğası olduğunu ve bunun evrensel insan aklı tarafından bilinebileceği 

düşüncesi üzerine kuruludur (Serdar, 2001:97). Etikopolitik açıdan evrenselcilik, 

özcü ve homojen bir ortak zemin varsayarken paradoksal şekilde “farklı” özleri tek 

bir aynılığın içine çekerek soğurmaktadır. Bu bağlamda Batılı özgüllüğün evrenselci 

biçimleri sorgulanırken özellikle insan hakları bağlamında evrensellik zeminini 

kaybetmemek, dahası sahih bir evrensel tasarının inşası, insan haklarının âkıbeti 

açısından da zorunlu görünmektedir. 

4.3.2. Sahih Bir Evrensel/Hümanist Çaba Mümkün mü? 

İnsan haklarının ezilenler açısından kurtarıcı ve devrimci işlevini kullanmak; 

Batılı değerlerle Batılı insan hakları ihlâllerine karşı çıkmak mümkündür. 20. yy.‟da 

Malcolm X, medeni haklar eleştirisinde, Afrika asıllı Amerikalılar‟a Amerika‟nın 

kısıtlamalarını aşmanın bir yolu olarak insan haklarına başvurma çağrısı yapar (Asad, 

2007:171). Fakat burada başka bir sorunsalla karşılaşmaktayız. Asad, soyut bir ikame 

olarak "insan hakları" ve "insanlık" kavramının modern seküler devlette -öteki söz 

konusu olduğunda- gerçek ve yaşayan insanlara değil, soyut ve doğa durumunda 

olarak anlaşılmış "insan"a atfedildiğine dikkat çeker (Asad, 2007:174). Dolayısıyla 

insan hakları söylemi, bu hakların pratiğini garantilemez. Fakat hiç değilse insan 

hakları bağlamındaki teorik manipülasyonlar tebarüz ettirilerek Batılı söylemin 

haklılaştırma yöntemi açığa çıkarılabilir. 

Sömürgeci hasımların değer yüklü sloganlarını kullanmakla yapı çözüme 

uğratıp yeniden konumlandırarak sömürgeciliğe meydan okumak da mümkündür ve 

tarihte denenmiştir. Örneğin Goody, Fransız İhtilali ilkelerinin -özgürlük, eşitlik, 

kardeşlik- Fransız kuşatmasına karşı kullanıldığı bir gösteriyi hatırlatır (Goody, 

2017:290). Bu durum Said'in ve daha bir çoklarının, dönüştürerek ve 

anlamlandırarak hümanizme sahip çıkmasına benzer. Aydınlanma ve özgürleşme 

ihtiyacı insanın yaşadığı ve güç ilişkilerine maruz kaldığı her dönemde ve zeminde 

anlamlıdır, fakat marifet kavramların kendisinde değildir; çünkü aynı kavramlar 



179 

 

farklı manipülasyonlar ve angajmanlarla araçsallaştırılabilmekte ve Batılı düzlemde 

meşrulaştırım işlevi görebilmektedir. Değerleri icat ettikleri iddiasıyla sahiplenen 

"dış güçler", kendi açıkladıkları standartlara uymakta güçlük çekmektedirler (Goody, 

2017:291). Fakat esas sorun güçlük çekme ya da basit bir teori-pratik çelişmesi değil, 

bu değerlerin sömürgecilik gibi nakzedici eylemleri örtmeye ve normalleştirmeye 

yaramasıdır.  

Uygarlığın eşitlik, adalet ve özgürlük gibi büyük idealleri çarpıtılmış da olsa -

ezilen- doğa ve insan, eziyetlere yine bu kavramlarla karşı çıkmaktadır. 

Horkheimer‟a göre bu kavramlara dönük tavır, mutlakçı olmamalıdır. Bunların 

bağımsız mutlaklar olarak yüceltilmesini felsefe adına yanlış bulan Horkheimer, 

felsefenin düşünce ile gerçeklik arasındaki uçuruma karşı çıktığını hatırlatmaktadır. 

Bu bağlamda Horkheimer, felsefenin ikili işlevinden söz ederken yadsımanın felsefi 

açıdan gerekliliğini de vurgular: Varolan ideolojinin mutlakçı iddialarını yadsırken, 

gerçeklikten doğan utanç verici durumları ve sıkıntıları da yadsımak (Horkheimer, 

2003:183). Yadsıma ilkesi, insana umut beslemeye ilişkindir. Bu anlamda 

Horkheimer, nihai kertede, aydınlanma ve düşünsel ilerlemeyi korkudan kurtulma 

olarak anlıyorsak, aklı yadsımanın aklın yapacağı en büyük hizmet olduğunu 

hatırlatır (Horkheimer, 2003:187). Yadsıma ilkesi mutlakların görünmezleştirdiği ve 

madun kılındığı görelilikleri kurtarmak için oldukça kullanışlıdır.  

İnsan hakları ve felsefeyi yadsıyarak sağaltma imkânlarına değinen 

yukarıdaki alternatifler dışında, hümanizmin, etik bir gerekçelendirme olarak 

çoğulluk söylemi ile dışında tutarak soğurduğu ötekilikler çelişkisine rağmen, 

hümanist bağlamın olumlu bir içeriğe kaydırılabileceğini savunan görüşler vardır. 

Said‟in, böyle bir hayatiyet ile şekillendirilecek yeni bir hümanizmden bahsetmesi bu 

çerçevede önem taşımaktadır. Bu bağlamda Aydınlanma hümanizminin Ötekiler söz 

konusu olduğunda çözülmesi şeklindeki çifte standarda karşı, Said‟de, mücadele 

alanları açmak adına hümanist eleştiriye başvurma stratejisinin devreye girdiğini 

görüyoruz. Said‟in bir büyük anlatı ve ümit olarak hümanizm konusundaki 



180 

 

iyimserliği, postmodernizmin
86

 hor görülerine bir çeşit muhalefetle hümanizmin içini 

doldurmak olarak okunabilir. Hümanizmi, kelepçelerden kurtulup tarihsel ve 

rasyonel olarak düşünsel açılıma ulaşmak olarak alır. Ayrıca hümanizmle, toplumsal 

ortaklıklara gönderme yaparak Şarkiyatçı mantığın Doğu Batı kutuplaştırmaları 

yerine tarihsel karşılıklılığa gönderme yapar. Bu hümanizm, kültürler ve toplumlar 

konusunda yalıtılmış ve özcü/sabitleyici bilgiye karşı çıkacaktır. Böylelikle nesnesini 

indirgeyici paradigmal mantığa karşı alternatifler üretmeyi, alternatif bir hümanizm 

mantığıyla somutlaştırır. Said, alternatiflere alan açacak bir hümanizm konusunda 

iyimserdir ve hümanizme biçtiği olumlu rolle, aynı zamanda hümanist 

manipülasyonları en baştan imleyerek bunlara prim vermemiş olur. 

Balibar'a göre de kuramsal ırkçılık hümanizmin anti-tezi sayılmayacağına 

göre günümüzde pratik bir hümanizm için fiili bir ırkçılık-karşıtlığı şarttır (Balibar, 

1993:86-87). Said de, Foucault ve Thomas Kuhn'un, paradigmalarla epistemelerin 

söylemsel alanı kendi tekellerine alarak bireyin sözünü şekillendirmesine ve 

değişikliğe uğratmasına dayalı felsefelerine dayanarak, eleştirel ve hümanist bir tavır 

almaktadır (Said, 2005:55). Said‟in devinimsel hümanizmaya olan inancı insanca 

değişimlere ve çabalara olan inancını ortaya koyar. Hümanist başarı ve çabalamaların 

özü yoğun enformasyon ve söylemleri kapsasa da, sonuçta bireysel özgünlük ve 

çabalara işaret etmektedir (Said,2005:55).
87

 

Emily Apter, Said‟in hümanizmine odaklandığı makalesinde Said‟in 

görüşlerinin demirbaşı olarak emperyalizmle de angajman olarak kullanılabilen 

                                                           

86
Postmodernliğin kaygan “saçılma” zeminine karşın yine de bir imkâna işaret ettiğinden söz 

edilebilir. Örneğin postmodern bulgulardan biri de, Slater'ın yorumuyla "Avrupamerkezci 

zorunluluğun çöküşü" olmalıdır. Fakat Slater, Batı kavimmerkezciliğinin postmodern biçimlerinin 

daha karmaşık ve yoğun bir eleştiriyi hak ettiği temkinini dile getirir (Slater, 1997:112). Bu bağlamda 

Pieterse‟a göre de "Avrupa'yı yapıbozuma uğratmak, onun önde gelen tanımı olan modernliği 

yapıbozuma uğratmaktır. Bu, bir postmodernizm temasıdır." (Pieterse, 1997:179). Fakat 

postmodernizm, söz konusu evrenselciliği aşmak için umut verici eleştiriler içerse de, Said gibi 

postmodernliğe temkinli yaklaşılması ve postmodernliğin bir geçiş aşaması olarak düşünülüp 

paradigmatik açıdan bir “son” alternatif olarak düşünülmemesi önemlidir. 

87
 Said‟in hümanizm söylemine Clifford‟dan gelen eleştiri kayda değerdir: Clifford‟a göre Said‟in 

hümanist bakış açısı, radikal bir hümanizm eleştirmeni olan Foucault‟nun “söylem” analizini geniş bir 

kültür analizine dahil etmesi ile çelişir. Fakat yine de Clifford, geniş bir kültür analizinde 

Foucault‟nun sistematik kullanımını bir ilk girişim olarak umut vaat edici bulur (Clifford, 2007:44-

45). 



181 

 

hümanizm meselesinin onda nasıl yer bulduğuna odaklanır. Said‟in özgürleştirici 

hümanizme olan bağlılığı, evrensel insan hakları meselesinden anti-emperyalizme, 

oradan halkların kendi geleceğini tayin hakkına kadar Fanon‟un hümanizmi ile 

uzlaşır (Apter, 2007:246-47-48). Said, Oryantalizm kitabında da önemsediği, bütün 

temsilleri, dünyevi doğasıyla, yani güç ve çıkarlar gibi etkenlerle iç içe geçen 

taraflarıyla düşünür (Said, 2005:63). Şeyleri dünyevi doğasıyla ve maddi 

ilişkilenmeleri açısından inceleme tavrı da onun hümanist idealine dayandırılabilir. 

Açık bir alternatif bakış ve model sunmasa da, engellerden ve tıkanıklıklardan söz 

ederek hümanist pratikleri harekete geçirmeyi önemser. Bu anlamda Avrupa-

merkezciliğin entelektüel eleştirisini vermeye çalışır. Esasen çerçevesi bütünüyle 

belirli, elastik olmayan ve dolayısıyla tüketilebilir kolay çözüm önerileri de çözüm 

sözcüğünün kümesel içerimini daraltacaktır.  

Said‟e göre insani bilimleri, pratikte hümanizmin önündeki engelleri 

kavratmak ve kaldırmak; çağdaş dünyanın sorunlarını ele almak için önemsemek 

gerekir. Said, -Wallerstein‟ın Avrupamerkezcilik eleştirisinden ilham alarak- 

saptırılmış ve yanılgılarla icat edilmiş tarih yazımının, "evrenselciliğin taşralılığı"nın, 

oryantalist çabalar ve sömürgeci girişimler ile tek yönlü ve düşünülmemiş bir 

ilerleme tasarımının, kozmopolit ve enternasyonel bir kapsayıcılığı artırmak yerine 

azaltacağını söyler (Said, 2005:69). Ona göre Amerikan hümanizmi de 

Avrupamerkezcilik‟ten oldukça etkilenmiştir. Bu da hümanizmin Batı‟ya özgülüğü 

anlayışını pekiştirmektedir. Avrupamerkezci bir hümanizm kendi içinde bir 

oksimoron barındırır. Farklı geleneklerde hümanizmin yapıcı yönlerini öne çıkartan 

Said, George Makdisi‟nin, hümanizmin yükselişine İslamiyet‟in katkısı üzerine 

kaleme aldığı eserinin tanıklığına başvurur. Aynı Avrupa-merkezci dışlamanın 

İslamiyet dışındaki geleneklere uygulanmasını da eleştirir (Said, 2005:70). 

Dünyanın Batılılaşması kitabında, gerçek bir evrenselliği düşlemeden önce 

Batı‟nın uygar barbarlığını kritik etmenin zorunlu olduğunu söyleyen Latouche, 

uzlaşmaya ve diyaloğa dayalı bir sistem öngörür. Kültürel karşılıklılığın önemsendiği 

ve ötekini yok saymaya dayalı evrenselliğin yerine ikame edilecek sahici bir 

ortaklaşalık ihtiyacını dillendirir (Latouche, 1993:152-53). Söz konusu ortaklaşalık 

ihtiyacı sahih bir evrensellik ve hümanizm arayışı olarak okunabilir. Chakrabarty‟ye 



182 

 

göre yine de evrensel haklar ufku önemlidir; çünkü -sapmaların merkeziliğine 

rağmen- modern sosyal adaleti sosyal bilimlere uygulayan dil de aynı insan hakları 

söyleminden yararlanır (Chakrabarty, 2012:38).
88

 

Said, insani bilimler ve hümanizmin ortaya çıkış amaçlarıyla ters düşmemek 

ve baskı araçlarına dönüşmemeleri açısından devamlı bir yeniden gözden geçirme 

gereğini vurgular (Said, 2005:42). Bu bağlamda Benjamin‟in uyardığı önemli bir 

noktaya, uygarlığın her belgesinin aynı zamanda bir barbarlık belgesi olduğu 

düsturuna gönderme yapar (Said, 2005:60; Benjamin, 2006:42-43). Bu uyarıyı 

hümanizma açısından devamlı hatırlanması gerekli bir uyarı olarak alır. 

"Anımsanması gereken şudur: Kurtuluş ve aydınlanma anlatıları, en güçlü biçimleriyle, aynı 

zamanda birer ayrılma anlatısı değil, tümleşme anlatısı, ana gruptan dışlanmış ve bu grup 

içinde kendine yer bulma kavgası veren insanların öyküsü olmuştur. Ana grubun eski ve 

alışılmış fikirleri yeni grupları kabul edecek kadar esnek ya da cömert olamıyorsa, 

değiştirilmeleri gerekiyor demektir: Bu da su yüzüne çıkmış grupları reddetmekten çok daha 

iyidir." (Said, 1998:32).  

Yukarıdaki pasajında Said, evrensellik ve aydınlanma ufkuna olan ihtiyacı 

dillendirir. Evrensellik, dondurulmuş ve bir kere tasarlandıktan sonra dokunulmaz 

olarak düşünülmez, aksine kapsama ve dışlama ilişkileri doğrultusunda daima 

gözden geçirilmelidir.  

Said‟e göre; "..tüm kültürler birbirinin içine karışmıştır; hiçbiri tekil veya 

katışıksız değildir." (Said, 1998:31). Kültürlerin katışıksızlığı tikel bir kültürün 

evrensellik yutturmacasını en başından sorgulamaya açmaktadır. Evrensellik ufku, 

kaygan bir zemin gibi görünen hermenötik alanında dahi -örneğin Gadamer‟de- 

ufukların kaynaşması olarak yer bulabilmektedir. Dolayısıyla dünyasal karşılaşma 

alanlarında ortak akıl olarak evrensellik ufku önemlidir. Fakat evrenselliğe 

katılabilmek özgül farklarla mümkündür. Evrensele ancak özle katılınabilir. Tersi 

                                                           
88

Aydınlanma evrenselciliğindeki çelişki ve kısıtlara değinerek, evrenselciliğin -artık paradoksal 

bulamayacağımız kadar sık karşımıza çıkan- Avrupamerkezci ve özgül yönünü hatırlatan (Lloyd, 

1997:269-270) Cathie Lloyd‟a göre ırkçılık karşıtlığını Aydınlanma bağlamında gerekçelendirmek ve 

"meşrulaştırmak", 18. yüzyılın, çağdaş konumları haklı çıkarmak için naklini gerektirmesi mantıklı 

değildir. Bunda, Aydınlanma‟nın ikili karakterinin önemli bir payı vardır. "Doğal insan" kadar geniş 

insanlık kategorilerinin, insanlık durumlarını çözmede işlevsel olmadığı ve kısmi manipülasyonlara 

açık olduğu unutulmamalıdır (Lloyd, 1997:286). Fakat söz konusu şüpheli tavra rağmen Lloyd, 

hümanizma, özgürlük eşitlik ve kardeşlik gibi kavramların, ırkçılık karşıtlığına temel teşkil edecekse 

yeniden gözden geçirilmelerini önerir. Bu bağlamda, bu değerlerin çağdaş bağlama aktarılamaması ve 

ırkçılıkla yüzleşme konsuunda dünyasal alana yansıtma konusunda çaresiz kalınması durumunda, 

Balibar‟ın ("Le racisme: encore un universalisme" eserindeki-1989-) "evrenselcilikten anladığımızı 

değiştirmeliyiz" ikazını hatırlatır (Lloyd, 1997:288). 



183 

 

durumda bize evrensellik olarak takdim edilen şey, insanlık adına yola çıkıyor gibi 

görünen; fakat belli bir merkezin değerlerinin benimsetildiği sahte bir insanlık 

söylemine dönüşecektir. 

Entelektüellerin görevleri bağlamında Said, şöyle bir evrensellik tasviri yapar: 

“Çoğunlukla başkalarının gerçekliğini görmemizi engelleyen birer perde işlevi 

gören, yetiştiğimiz ortamın, sahip olduğumuz dilin ve milliyetin sağladığı ucuz 

kesinliklerin ötesine geçebilme riskini göze alabilmek demektir evrensellik.” (Said, 

1995:12-13). Morss; Hegel, Haiti ve Evrensel Tarih adlı kitabında 

Avrupamerkezcilik eleştirisini yerinden ederken, alternatif modernliklere bakmak 

yerine modernliğin evrensel yönelimini kurtarmak şeklinde bir öneri sunar. Evrensel 

tarihi, Avrupamerkezcilik yanılgısına düşmekten kurtarmak gerektiğini savunur 

(Morss, 2012:9).
89

 Morss'un evrensel tasarımı, yöntemsel olarak, yerel 

özgüllüklerden geçerek küresel eyleme ve evrensel nitelemesine geçmeye çalıştığı 

için Avrupamerkezci ve Amerikan emperyalizminin soyut ve sinsi evrensel 

planlarından kurtulabilir gibi görünüyor. Ayrıca hakikat değişmese de bizim 

değiştiğimizi göz ardı etmeyen, zamana duyarlı hakikat anlayışı ve hümanizmi yeni 

bir çerçevede sahiplenmesi, Morss‟un tasarısının sömürgeciliğin kullanımındaki 

evrensel tasarıdan farkını gösterir (Morss, 2012:10). Kısaca Morss'un "evrensel tarih" 

tasarısı yönteminde, tarihsel verileri tashih ile evrensel tarih nitelemesini hak edecek 

bir pozisyon söz konusudur. Ayrıca Morss'un hümanizmi yapıçözümle yeniden 

konumlandırarak sahiplenmesi,-Edward Said'de de benzer bir durum vardı- 

hümanizm retoriğinden kaynaklanan fiili ihlâllere karşı daha uyanık olacaktır. 

Evrensel Tarih tasarısında, Aydınlanma‟nın evrensel tasarısının gerekliliğini 

                                                           
89

Aydınlanmanın evrensel tarih tasarısının gerekliliğini yeniden tasavvur eden Morss, bunu yeni bir 

hümanizma olarak inşa ederken, dünyadaki somut ve maddi, zorlu ahlaki durumları çıkış ve hareket 

noktası olarak belirler (Morss, 2012:91). Hegel ve Haiti konusunda Hegel ve felsefesinin vardığı ufuk 

ırkçı olsa da Morss, dünya tarihi açısından "evrensel insan -insanlık değil- tarihi" fikrini, beyazların 

hegemonik kullanımından kurtarma imkanını, özgürlük hakkındaki tarihsel olguları galiplerin 

yetkesinden çekip almanın evrensel özgürlük tasarısının yeniden kurulmasına sağlayacağı katkıları 

önemser (Morss, 2012:87). Hegel‟in tinselliğinin görmezden geldiklerini ve Haiti örneğindeki 

suskunluğunu açığa vuran Morss, Hegel‟in evrensel ve tinsel tasarısını eleştirerek, köle bireylerin 

somut özgürlük bilincinin iktidarı aşmasını, mutlak tinin gerçekleştiği anlar olarak değerlendirerek bir 

başka açıdan –dönüştürerek- Hegelciliğe sahip çıkar. Evrensel tarih tasarısını kölelerin kurtulduğu, 

somut başkaldırıdan yola çıkarak aşkınlaştığı dönemeçte kurtarmış olur. Böylece anı ve mutlaklığı, 

gerçekliği ve tini, somut geçişler ve evrenselliği iç içe girişler olarak yan yana değerlendirir (Morss, 

2012:91). 



184 

 

dönüştürerek yeniden tasavvur eden Morss, bunu yeni bir hümanizma olarak inşa 

ederken, dünyadaki somut ve maddi, zorlu ahlaki durumları çıkış ve hareket noktası 

olarak belirler (Morss, 2012:91). Böylece Morss, Avrupa Aydınlanması‟nın tarihsel 

özgürlük projesi üzerindeki tekelini reddederek evrensel adına yaraşır, hümanizmi de 

yeniden anlamlandıran başka bir tarihin imkânlarını araştırır. 

Morss, örneğin Haiti hikayesini Avrupa-merkezciliğin içine çekilmekten 

kurtarmak için, alternatif modernlikler ve çoğul evrensellik siyasetinin yeterli 

olmayacağını düşünür (Morss, 2012:150). Onun, gerçek anlamda “evrensel tarih 

tasarısı”  şekillendirme çabası bununla ilgilidir.  

Avrupa-merkezcilik adlı eserinde Samir Amin; Avrupa hayranlığı ya da 

Avrupa düşmanlığının ötesinde -bir kültürcülük olarak- Avrupa-merkezciliği aşan bir 

kültürel ve ideolojik kuram geliştirme gereğini vurgulamıştır (Amin, 1993:8).
90

 Bu 

çabasında Amin, Edward Said ve Martin Bernal‟in açtığı yoldan ilerlediğini söyler 

(Amin, 1993:28). Amin‟in çözüm arayışı yine etik değerlere ve onların sahici 

kılınmasına varır. Fakat bu kez etik değerlerin ve hümanist iddiaların Batı 

geleneğinde faydalı ve taraflı kullanımı aleyhine bir evrensel tutum söz konusudur 

(Amin, 1993:21). Bu doğrultuda Amin, evrensellik ufkunu kaybeden kültürcü bir 

alana savrulmak yerine Aydınlanma‟nın evrensel değerlerine sahip çıkar. Çünkü 

kültürcü yanılsamaya bir açıdan evrenselciliğin yok saymaları sebebiyle 

düşülmektedir. Amin, Aydınlanma değerlerini teorik çerçevede evrensel kabul etse 

de, Avrupa‟nın cevabı çoktan bulmuş liberal ütopya (Pazar+demokrasi) reçetesini 

eleştirir (Amin, 1993:25). Çünkü entegrasyon mantığıyla, Aydınlanma ve aynı 

geleneği sürer kılan liberal demokrasi, Batı siyasi ve entelektüel geleneğini 

evrenselci yapıtaşları olarak sunmuştur. 

Delanty‟ye göre Avrupa‟nın evrensellik statüsü/normatifliği bir problematiğe 

işaret eder ve buradan çıkış da -Samir Amin‟e benzer şekilde- kültürel görecilik 

değil, yeni bir evrensellik anlayışı olmalıdır (Delanty, 2014:70). Yine Morss'un 

evrensel tarih tasarısına göre "modern bir fenomen" olarak Haiti, bir zaferi simgeler. 

                                                           
90

  Hatta Amin‟in kitabının Arapça çevirisinde “Bir Kültür Kuramına Doğru” alt başlığı kullanılmıştır. 



185 

 

Evrensel tarih tasarısının sorunsallaştırdığı bir durum da, insanlık konusundaki 

kapsayıcı söylemlerin gerçekte ancak zıt bir ötekiyi, kolektif ve hayali bir düşmanı 

varsaymakla malûl olduğudur (Morss, 2012:155). Evrensel tasarı, kapsama idealini 

bu açmazdan kurtaran, çapsızlıktan uzak bir tasarıdır. Evrensel tasarı ve Haiti örneği 

kapsayıcı ve yeni hümanist bir evrensel şemaya dayansa da yekpare ve homojen 

değildir. Bu anlamda birlik beraberliği aynılaştırma kabulü ve pratiği olarak 

anlamak, farklılıklara, en başından dışlayan bir evrensellik dayatacaktır. Böylece 

Morss‟un evrensel tasarısını, farklılıkları ve tikellikleri önsel olarak kabul etmekle 

birlikte, evrensel insanlık fikrine sadakat için bu evrenselliği etnik, sınıfsal ya da 

dinsel kolektiflere kaptırmamak şeklinde mülkleştirilemeyen bir evrensel tasarı ve 

ortaklık olduğunu söyleyerek özetleyebiliriz. Böylece üstünlük ve yansızlık 

iddiasının evrenselliğin gücünden yararlanması yerine, insanlık adına gerçek 

anlamda kapsayıcı sonuçlar içeren üretimlerin devrimci ve barışçıl bir temelde 

düşünülmesi ve hayatileşmesi mümkündür.  

Said, insani deneyim alanlarının tekil alanda dahi somut çokluğundan yola 

çıkarak hiç kimsenin katışıksız bir tekliği ifade etmediğinden söz eder. Bu çokluğun 

dışlayıcı biçimler alması, insanların kültür ve etnik kimliklerini kendi elleriyle 

yarattığı süreci açıklamaktadır. Bu doğrultuda Said‟in önerisi, "somut, duygudaş ve 

çok sesli" bir biçimde başkalarını düşünmek gerektiği ve sınıflandırıcı ve yönetmeye 

kalkan tavra götürecek bir üstünlük -ya da aşağılık- durumunu yineleyen çizgiden 

uzaklaşmaktır (Said, 1998:486-487). Böylece Said‟in önerdiği evrensel ve hümanist 

bağlam somut ve tekil durumları es geçmediği için tarihsel ve sınanabilir bir 

evrensellik ve hümanizm önermiş olmaktadır.   

Arendt‟e göre, insan hakları ve buna bağlı onurun, dünyada tek bir insan 

kalsa bile beşeri çoğulluktan bağımsız olarak gerçekliği olmalıdır ve bir insan toplum 

dışına itildiğinde bile geçerliliğini korumalıdır. Ayrıca tarihsel hakların yerini 

bağımsız ve doğal hak anlayışının alması ve bu hakların beşeri doğaya dayanarak 

çıkarsanması söz konusudur (Arendt, 2016:306). İnsandan başka bir şey olmamanın 

ve devletsizlikle azınlık olma gibi yurttaşlık-dışı hallerin, kendi hakları için en büyük 

tehlikeyi doğurduğu topluluklar düşünüldüğünde, doğal haklara güvenmeyerek 

ulusal hakların tercih edilmesi, doğal ve devredilemez hakların vahşilere bile 



186 

 

bahşedilen teorikliğine ve soyutluğuna karşı gerçekçi bir önlem niteliğinde 

düşünülebilir (Arendt, 2016:310). Arendt, haklar konusunda, salt verili ve doğal, 

devredilemezliğin oluşturduğu karanlık arkaplanı, insan etkinliğinin eyleyici siyasi 

alanına ilişkin bir tecavüz olarak anlar. Çünkü ona göre insan ancak eşitleriyle 

müşterek bir dünyayı kurabilir, değiştirebilir (Arendt, 2016:312). Varlığı kuşkulu 

doğal yasalara göre haklar belirlemiş ve doğayı yüzyıllardır tanımlamış bir Batı‟nın 

deneyimi, doğanın içereceği kültürel ve siyasi ayrıcalıklar noktasında ipuçları 

vermektedir. 

Avrupa‟nın, dünyanın her tarafına sömürgeler yerleştirdiği özgürleştirici 

büyük anlatıyla varolması, zamansız ve mekânsız bir evrensellikte bir demokrasi 

varsayarak demokratik evrensellikte ahlakdışı bir konumda kalmakta ve 

benmerkezcileşmektedir. (Label, 1995:13). Bu doğrultuda, Strauss‟nun eserinin 

önsözünde Olivier Label, tek bir evrensellik kutbundan değil, rekabet halindeki 

evrenselliklerden söz etmek gerektiğini savunur (Label,1995:14). Tüm bireyler; 

metisi, demokrasiyi ve medeni hukuku etkilediği ölçüde ve bu kurumlar da söz 

konusu vüs‟ate sahip olduğu sürece uzun ömürlü olacaklardır. Scott, bu durumun en 

mükemmel şekilde canlılığını ve sürerliğini insani metislerle sürdüren ve dinamiğini 

buna borçlu olan dilde bulduğunu söyler. Dilin olumsallığı ve konuşan herkesin 

doğaçlamasıyla dinamik kazanan sürekliliği bu noktada bir model olarak 

düşünülebilir (Scott, 2008:536).  

Özcülüğün, epistemolojik çürüklüğünü hatırlatan Said, hümanizmin de aynı 

şekilde özcülük mantığıyla düşünülmemesi gerektiğini savunur. Müstehzi üslubunun, 

entelektüel derinliğine eklediği çözüme yaklaşan tavrıyla Said, hümanizmi 

farklılıklara, alternatiflere odaklanan yeni ve halledilememiş bir perspektifle 

çözümlemek gerektiğini düşünür (Said, 2005:71).   İnsanlığın kolektif tarihi karşılıklı 

bağımlılığa dayalı düşünmeyi gerektirir. Politizasyonun ve -Arendt'te de vurgulanan- 

siyasetin devreye girmesini teşvik ederken; düşünmeyi ve eleştirel sürekliliği ön 

plana çıkarır.   

Irkçılık ve psikiyatri ilişkisine dair bağlantıyı, kültürel ayrımların biyopolotik 

kontrol işlevi dolayısıyla işleyen Westwood, tıpkı Said gibi özcülüğün çürüklüğünü 

irdeler: "'Özcülükçü' (essentialist) politikaların ve büyük anlatıların kesinliklerinin 



187 

 

çatladığı yeni bir karmaşıklıkla yüzleşilmesi gerekiyor." (Westwodd, 1997:299). 

Eleştirellik bağlamında, "Tarihi sadece iktidar tek sesli tutar." diyen Morss da, 

hakikati, tek olsa da devamlı bir eleştiri ve sorgulama süreci olarak değerlendirir 

(Morss, 2012:161). Bu da, yani hakikatin düşünümsel tarihselliği, onun iktidara ve 

baskıya dönüşmesini engeller.  

Sonuç olarak tarih, ilerlemeci bir kontrole ya da teleolojik bir keyfiliğe dayalı 

olarak ilerlemez. Bu bağlamda birer öneri olarak Morss‟un evrensel tarih tasarısıyla 

Said‟in hümanizmini bir proje ve kontrol mekanizması olmaktan kurtaran şey, 

tarihselliği ve somutta sınanabilirliği olabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



188 

 

                              SONUÇ/DEĞERLENDĠRME 

Bu çalışma boyunca Aydınlanma‟yı temize çıkarmak ya da tümüyle 

kötülük/yanlışlık bağlamında ele almak yerine; söz konusu ışığın/haklılığın kritiğini 

yapmak ve bu sürecin çelişkilerini açığa çıkarmak hedeflendi. Ayrıca Avrupa ve Batı 

kategorilerini özsel olarak kötü/ırkçı kurmak yerine, Avrupa‟nın üstünlük iddiasının 

ve bunun ikame edilme biçiminin tarihsel olarak sorunlu oluşu vurgulandı. 

Aydınlanma‟nın iç-eleştirel tavrının da bize yardımcı olacağı düşünülerek, 

Aydınlanma‟yı yüceltmenin ya da kötülemenin ötesinde, Batı Aydınlanması‟nın ve 

aklının apriorik haklı sunulan kazanımlarındaki tarihselliğin açığa çıkarılması ve 

eleştirel şekilde yorumlanması amacıyla hareket edildi. Öteki bağlamındaki 

Aydınlanmacı sürçmelere ve ırkçılığa rağmen yine de Aydınlanma‟nın eleştirel ve 

yüzü şimdi‟ye dönük karakterinden yola çıkarak şimdi‟de ortaya çıkan kusurlar 

üzerine düşünebiliriz ve bu bir tür Aydınlanma‟yı tadil etmeye dönük bir çabaya 

dönüşebilir. Bu anlamda Foucault (2000)‟nun dediği gibi kendimizi, 

“Aydınlanma‟ya taraf ya da ona karşı olma şantajından kurtarmamız” ve ona eleştirel 

ve objektif bir perspektifle yaklaşmamız gerekmektedir. Aydınlanma‟nın çürüyen 

değil de umut vadeden eksenlerinden yakalanması, değerlendirilmesi; soyut/evrensel 

değerlerin deneyime yaklaştırılması ve ayrıcalıkların ortadan kaldırılması söz konusu 

çürümeyi tersine çevirebilir.  

Aydınlanma‟yı düşünümsel bir şimdi‟de ve yeniden kurarak sağaltma 

şansımız olsa da; bu kez yeni vardığımız noktada 18. yy. Aydınlanma‟sının ne kadar 

yakınına düşeriz? Hala ümit veren bir Aydınlanma‟dan söz etme şansımız olur mu? 

“Şimdi” ve burada yeniden inşa edilen bir aydınlanma ihtiyacından/arayışından 

daima söz edilebilir/etmeliyiz. Fakat kendisini soyut/tarih-dışı ve evrenselci kuran bir 

Aydınlanma‟nın; eleştirel/tarihsel bir “şimdi”de hayatiyet kazanması ne kadar imkân 

barındırmaktadır?  

            Daimi olarak olgunlaşmaya ve yetkinleşmeye ilerleyen evrimsel sürecin 

eleştirisi yapılmalıdır. Bu bağlamda Batılı dönüşümün entelektüel işlevi olarak 

Aydınlanma‟nın eksiklerini bildirmek için entelektüelin politik işlevler taşıyan ve 



189 

 

bağımsız hareket edebilen yeni bir tanımını yapmak aciliyet taşımaktadır. Batılı 

yüksek insan hakları ve tekniksel kriterlerin Batı‟nın krizini örtmek bir yana Batı ve 

diğerleri açısından açıkça bir krize işaret ettiğine dair veriler doğrultusunda kritik 

edilmesi gerekir. Avrupamerkezci ideolojiye karşı olmak, başka kültürlere karşı bu 

tutumu nefyetmekten öte somut öneri ve alternatiflerle dünya tarihini merkezci 

olmayan, ilişkisel ve birbirine bağımlı olarak düşünüp merkezci algıları tashih etmek 

anlamına gelmelidir. Batılı ilerlemeye inancın yitmesiyle olumsuz sonuçların 

başatlığına karşı melankolik bir eleştiri dilini ve salt romantik ilerleme karşıtlığını 

bayraklaştırmak da tersinden bir krize işaret eder. Bu nedenle Aydınlanma ve 

özgürleşme şans ve imkânlarını değerlendirerek hareket etmek gerekir. İnsanlık 

düşüncesi, Aydınlanma ve ışığın belli bir çeşidine dayalı ilerleme paradigması, 

aydınlanma ve özgürleşme ihtiyacını ortadan kaldırmayacağı gibi söz konusu 

sıkıntılara bağlamsal olarak karşı çıkmanın özgürleşme ufkunu karartması gerekmez.  

           Aydınlanma‟nın entelektüel heyecanının yerine –Edward Said‟den mülhem- 

entelektüel bir ihtiyaçtan söz edilebilir. Bilginin ve aklın insani sonuç doğurmayan 

biçimlerine, gizli konvansiyon ve bağlantılara karşı sahih bir entelektüel çabanın 

gerekliliği ortadadır. Burada entelektüelliğin sağlaması olacak koşul, somut insan 

teklerinin hakkını güvenceye almak olabilir.  

Aydınlanmacı formülasyon, kestirme ve kesinlikli mantık, kendisini bilgi ve 

insan hakları kanalıyla gerçekleştirir. Bilimsel sosyalizm açısından ütopik sonuca 

işaret eden şey; liberal Aydınlanmacı anlayış ve Fransız Devrimi açısından pratikten 

bağımsız olarak düşünülen kendinden menkul değerleri önsel zaferiyle ilan ederek 

ütopikliği despotik bir biçimde şimdide gerçekleştirir. Liberal Aydınlanmacı anlayış, 

iyimser ve ütopik kabullere -adalet, eşitlik, ilerleme, akılcılık- yaslanır ve bu 

kabullerin söylemsel gücü ve aurasından beslenir.  

Bir inanca göre Aydınlanma hümanizması, dünyanın, insanın aklına ve 

evrensel doğasına göre belirlenebileceği anlayışıyla insana yönelik bir iyimserliğe 

sahiptir. Fakat evrensel insan doğası dışına düşen farklılıklar kodlanmış, evrensel 

insanlık ve soyut akılsal aydınlanma ve hümanizma, paradoksal şekilde kültürel ve 

tarihsel insanın -somut insanın ve pratiklerinin- en iyi ihtimalle yok sayılmasına ya 

da bastırılmasına sebep olmuştur. Böylece insanlığa dair akılsal ve duygusal 



190 

 

eşgüdümlemeler, farka dayalı alan için hoşgörüyü kıstas alan bir söylem üretse de 

gerçekliğin soyut, kuşatıcı ve evrensel modeli farklılıkları normatif-standart 

Aydınlanmacı evrensel modele göre hesaba çeken ve dışarda tutan sonuçlara yol 

açmıştır. Ötekinin pratik alanda bastırılması, söylemsel düzeyde de ırksal ve kültürel 

farkları mutlaklaştırmaya ve gerekçelendirmeye dönük meşruiyet arayışlarına 

dönüşür. İnsan doğası arayışının vardığı son nokta, gerçek insani farklılıklar alanının 

göz ardı edilmesine sebebiyet vermiştir. İnsani olan her şeye ünsiyet söylemi, 

pratikte doğaya ve standartlara uymayan başkalıkları dışa atmıştır. Akılsal ve doğa 

bilimsel ufukların açtığı yolda insanın geleneksel ve tarihsel rolü, tıpkı doğa 

bilimlerindeki gibi, varsayılan bir doğal yanılsamaya ve insani hümanizmaya göre 

yeniden dizayn edilmeye çalışılırken söz konusu dizaynın denetime ve toplum 

mühendisliğine evrilmesi beklenen bir sonuçtur.   

Batı ve Doğu‟yu, hayali üretimler olarak olmanın yanı sıra, Batı ve Doğu‟nun 

birbirini gerektiren dünyasal bütünlükler olduğunu da söylemek gerek. Batı‟nın 

Doğu‟yu yaratması, kendi kendisini de yarattığını ve Doğu‟nun da Batı‟nın var edici 

değişkeni olarak bulunduğunu teslim etmektedir. Batı, barbar Doğu‟ya uygarlık 

götürerek onu ihya ederken esasen kendisini uygarlık bağlamında tanımlamasını 

sağlayacak özne de Doğu olmaktadır. Bir tersine çevirme üzerinden diyalektiğin 

çözülmesini deneyebiliriz.  

Foucault'nun söylem kavramını ırk ve etnisiteye uygulamak meselenin 

iktidarla bağını açığa çıkarmaya yarasa da pratik alandaki farklılıkları bütünüyle 

hayali ya da söylemsel icatlar olarak görmek farklılıktan doğan sorunsalları çözüme 

uğratmak yerine bizleri var olan gerçekliği yok sayma tavrına da taşıyabilir. Söylem, 

icat ve hayali cemaat ifadelendirmeleri gerçekliğin ve pratik haksızlıkların nasıl 

yaratıldığına dair süreci açıklayarak düşünmeye yeniden-yapılandırmak için devrimci 

bir boş alan açsa da, var olan gerçeklik hâlâ oradadır. Üstelik ezilen grupların 

kendilik bilincini seslendirmeleri için de farklılık söylemi işlevsel olacaktır. 

Dolayısıyla "Hepimiz Tanrının kullarıyız" gibi malûmu ilam eden fakat meseleyi 

çözüme uğratamayacak tavır sadra şifa olmayacaktır. Eşitlik arayışı, farkların 

elendiği ve askıya alındığı koşullarda değil, farkların varlığına rağmen üstünlüğe ve 

merkezleştirmeye karşı oluşla anlam kazanacaktır. Burada önemli olan etnik 



191 

 

kimliklere değişmez ve belirleyici sabiteler olarak bakmak yerine insan ve grup 

farklılıklarının dinamik  ve arızi birer ayağı olarak  görmektir. Ayrıca farklılıkları 

reddetmeme tavrı, ırk söylemini devam ettirmek anlamına gelmemektedir. 

Irkçı tezler, “başkalık”lar arasındaki yarılmayı -sömürgeciler lehine- 

derinleştirmenin ötesinde, karışmayı ve melezliği “soysuzlaşma” olarak niteleyerek 

ırk meselesini radikalleştirmiştir. Bu bağlamda günümüz Avrupa‟sının göç olgusuna 

bakışını ve mülteci korkusunu bir bağlamda 18. yy‟da ırkçılık ekseninde temel 

korkulardan biri olarak karşımıza çıkan, karışma tehlikesi ve bunun sonucu olarak 

„soysuzlaşma‟ dikkati ve korkusu ile birlikte düşünebiliriz. Elbette bu evrensel bir 

durumdur ve birçok coğrafyada örneğini görmek mümkündür. Hatta bunu 

ülkemizdeki mültecilere yönelik söylemlerde de görmek mümkün olabilmektedir. 

Suriyeli sığınmacılara yönelik Gaziantepli bir görüşmecinin şu sözü bu olgunun 

sadece Avrupa‟ya özgü olmadığını göstermektedir: “Bunlar içimize bir virüs gibi 

girdiler. Bizim toplumsal dokumuzu kanser ettiler!” (Deniz, Ekinci, Hülür, 2016:42-

43). Sonuç olarak söz konusu karışma ve soysuzlaşma tehlikesine, göçmenlik 

olgusunun artışıyla birlikte kamusal alanda ve paylaşma/vatandaşlık zemininde bile 

tahammül edilememektedir.  

Batılı geleneksel ve tarihsel biz bilinci de, ötekiye dair bir karışma 

anksiyetesini dile getirmiştir. Batı söz konusu olduğunda meseleye özsel aynılık 

olarak bakmak meseleyi basitleştirecektir; fakat Batılı kültürel değerler arasında 

ötekilikle sınır noktalarını ifade eden birlik söyleminde Batılı kültürel genetiğin 

ailesel benzerliğinden söz edilebilir. Fakat Avrupamerkezciliğin sadece kültürellikle 

anlaşılamayacağı, ancak güç ilişkileri ve küreselleşme, emperyalizm ve kapitalizm -

ekonomi politik- bağlamında bütünsel anlaşılabileceğini göz ardı etmemek gerekir. 

Batı ırkçılığının tenkidi, Avrupamerkezci tarihe nispetle yaygın biçimiyle 

yeni bir olgu olarak görünse de, postmodern ve postyapısal imkânların eşliğinde söz 

konusu ırkçı bağlam aşınmaya devam edilmektedir. Fakat pratik süreklilik söylemsel 

aşındırma ile bitmiş değildir. Daha ziyade ırkçılığın farklı şekiller aldığını 

söyleyebiliriz.Gündelik hayatta insani değerlerle bağdaşmayacak uygulamalara 

bulaşan herhangi biri, ırkçılık ya da faşistlik yaftasına büyük bir ahlaki 

koşullanmışlıkla karşılık verebilmekte, fakat söz konusu tavrını değerlere rağmen 



192 

 

“farklı isimlendirmelerle” gerekçelendirebilmektedir. Bireyler için bile söz konusu 

olan bu durum, uluslararası ve bürokratik ilişki dengelerinin, dahası imajın 

önemsendiği uluslararası ilişkilerin dünyasında insani olmayan fiili konumlanışları 

insani değerlerle örtmeye ve gerekçelendirmeye mecbur bırakmaktadır. Dünya 

siyaset sahnesine dönecek olursak ABD'nin, demokrasi götürme manipülasyonuyla 

"despotik" rejimlere müdahalesi, kendi açıkladığı standartlara uyum sağlayamamak 

değil; düpedüz demokratik değerlerin sömürgeci rantta işe koşulmasıdır. Demokratik 

değerler, sömürgeci işgalde somutlaşabilmektedir.  

 Doğadaki akılsallığın ve kestirilebilirliğin toplumsal sahaya uyarlanması 

büyük ölçüde yıkım getirecektir. Işığı/varlığı/uygarlığı ve aynı erekle 

karanlığı/durgunluğu/barbarlığı, Said‟in irdelemesi örneğinde göründüğü gibi, 

kitabi/hayali sınırlarda ve epistemik zeminde yeniden kurmak ve bu kurgusal 

verilerden bir gerçeklik devşirme çabası, ölümcül sonuçlarla beraber yıkım getirir ve 

getirmiştir.  

Geleneksel Büyük Varoluş Zinciri anlayışının ve insanın evrendeki yerini bir 

tür tatmine, sabiteye dayandıran anlayıştan sonra geleneği ve arkaplan halısını insani 

tabandan çekince ortaya çıkan tedirginlik, tabula rasa geleneksizliğinin, insanları, 

doğayı yöntemsel -ve yönetimsel- anlama derdi ile tüm varlıkları bu kez yeniden 

modern bir sınıfsallıkla sıralamaya ittiğinden söz edilebilir. Bu kez büyük varlık 

zincirinin yeni varlık kategorileri üstünlük ve aşağı olmayı ideolojik taleplere 

ekleyerek hâkim grubun siyasal ve ekonomik tatminine dönüşmüştür.  Geleneksel 

büyük varoluş zinciri, karşılıklı yardımlaşma ve bir bütünün parçası olma modeli 

aynı zamanda. Bunun yanında nefrete, önyargıya ya da küçümsemeye dayalı 

tutumlar tarih boyunca var olmuştur. İnsan doğası ve belli doğaların/biçimlerin doğru 

ve iyi; diğer bazılarının yanlış, aşağı ve kötü kapsamına alınması düşüncesi felsefede 

hiç değilse Aristo ve Platon‟a kadar gitse de; ekonomik ve siyasal fayda uğruna 

dışlamanın modern dönem Avrupa tecrübesinde olduğu kadar yoğun ve sistemli 

biçimine hiçbir bağlamda rastlanmamıştır. 

Avrupa‟nın bilimsel anlamda doğaya hakim olma tavrı ve bilimci özgüveni, 

dolayımsız olarak Batı‟ya, bir tür doğanın fethi olarak algılanan sömürge hakkını 

vermiş gibidir. Bilimsel sıçramaların verdiği özgüvenle Avrupa-merkezci ideolojinin 



193 

 

kendisini nesnellik olarak kurması söz konusudur. Fakat burada kuşkuları çeken 

taraf, bilimsel kuşkuculuğun, apriorik ideolojik ön yargılar kurulurken devre-dışı 

kalması ve hatta ırkçılık örneğinde görüldüğü gibi söz konusu ön yargıların bizzat 

bilimle desteklenmesidir. Kendisine niçin/neden sorusu yerine bilimsel ve mekanik 

bir nasıl yöntemselliğini yol edinmiş bir paradigmanın pragmatik tavrı ve dolayımsız 

olarak yıkıcı sonuçları kendi bütünlüğünde anlaşılırdır. Hatta Locke‟çu tabula 

rasa‟nın ve genel anlamda ampirizmin, Avrupa kurgusunun sil baştan/yeniden 

kurulmasına ilham olduğunu söylersek abartmış olmayız. 18. yy. büyük ölçüde doğa-

bilimsel olanın etkisinde tanımlandığı için insani durumları/koşulları da olgusallık 

zemininde nedensel olarak kurmuştur. Böylece bilgiye ve ilerlemeye nesnel/doğal 

ereksellik eklenebilmektedir. Zeminin ideolojik yapıyla belirlenmesi ve ideolojinin 

bilimle alternatifsizleştirilmesi söz konusudur.  

Metafiziğin yerine epistemolojinin hakimiyeti ve bunda Aydınlanma filozoflarının 

rolü düşünüldüğünde, yeni epistemolojik hakimiyetle metafiziğin geri çekilmesi ve 

bunun ayrımcılığa/ırkçılığa evrimi arasında irtibatlar düşünülebilir. Metafiziğin geri 

çekildiği modern vasatta mitsel aurasıyla gelen yeni epistemik paradigma ile 

Avrupamerkezci radikal kötülüğün –ve paradoksal şekilde kötülüğün sıradanlığının- 

ortaya çıkışı bu bağlamda değerlendirilmelidir. Guha‟nın Tagore‟den yola çıkarak 

tarihin nesrinin kuşatıcılığına karşı edebiyata çağrısı bir tür metafizik imkan 

doğurabilir. Burada şiir, bir edebi çeşit olmanın ötesinde Hegelyen tarihsel nesrin 

öteki kıldığı duygu yada dinsellikleri; özetle başka oluşu ifade etmek olarak 

anlaşılabilir. Nesirsel olan sistemik bir evrenselliği ifade ettiğinden Platon ve 

Hegel‟in şairleri ve sanatı dışlaması evrenselci tekçi sistem için zorunlu 

görünmektedir. Bu bağlamda şiiri ve Hindistan‟ı tarihin dışında düşünen, devletçi bir 

nesirsel kafes kuran Hegel‟e karşı Guha‟nın şiirle/edebiyatla verdiği karşılık, 

devrimci bir girişim olarak değerlendirilebilir. Çünkü nesrin ve tarihin alanı kuşatma 

altındadır. Ayrıca usun ve nesrin sınırlarına dayalı bir felsefe ile güçlü ve modern 

Prusya devletinin inşası için çırpınan Hegel‟de, devlet fikrinin başatlığı ile özgürlük 

ısrarı arasındaki çelişki, Hegelyen modeli sıkıntılı kılmaktadır. Us sınırlarının dışına 

çıkmak ve üstelik us denen nesirsel alanın sınırları olduğunu imlemek, şiirin ve 

edebiyatın başaracağı şey işte budur.  



194 

 

        Kant‟ın, Aydınlanma için çıkış ve kurtuluş tanımını postkolonyal açıdan 

Batı‟dan çıkış olarak okuyabiliriz. Böylece ezilenler açısından yeni bir aydınlanma 

ve özgürleşme imkânı belirebilir. İmkân da çoğulluğa işaret eder. Kant‟ın tanımı 

bağlamında Aydınlanma‟nın ergin olmama halinden kurtuluş tanımını, Batı‟nın 

hegemonyasından çıkış bağlamında okununca, postkolonyal özgürlük hareketleri de 

bu bağlamda değerlendirilebilir. Batı‟dan çıkış, taklit ve kölelikten çıkış, aydınlatma 

misyonundan çıkış… Bir aydınlanma ufku ve imkânı ancak böyle belirebilir. 

Zorunluluk ve despotizmin Aydınlanma söylemini soğurması söz konusudur. 

İlerlemeci solun Batı merkezli ilerleme anlatısının liberal Batı kanadıyla kesişmesi, -

Türkiye solunda da süren bir vakıa olarak- Marx‟ı da bu anlatıya ekleyen mantığı 

açıklar. Ayrıca Kantçı önyargıdan ve batıl itikattan çıkış söylemini Gadamer‟in 

önyargıyı öne çıkarmasından yola çıkarak hermenötik yöntem ve çoğulluk arayışı 

bağlamında önyargısızlığın imkansızlığı üzerinden sorunsallaştırabiliriz. Toplumsal 

bilginin tabula rasa olarak değil; yargıları öncelleyen arka alanlara göre 

değerlendirilmesi gerekir. Kendinden olmayanı zamanın dışına, önyargının alanına 

yerleştirmek de bununla ilgili. Bir konuda nötral bir bilimsellik iddiası söz konusu 

duruma kutsal bir pâye vermeye yarar. Bilimsellik alanı, yorumsama için 

dokunulmazlığı, hegemonik normativiteyi imler.   

       Aydınlanma‟nın ve genel olarak modernliğin, -kendi geçmişine ve ötekilere- 

geleneğe karşı toptancı ve müstehzi akılcı kibri, yeniden inşa için toplumu ve insanı 

bir tabula rasa olarak kavramıştır. Esasen Aydınlanma döneminde miras alınan 

siyasal gelenekte monarşik ve denetimsiz hareket eden siyasal tavra karşı, bu süreçte 

demokratik referanslar ve iktidarların birey ve toplum karşısında denetlenmesi ile 

ilgili söylemler revaçtadır. Fakat başka halklara karşı pozisyonlarda iktidarın dilediği 

şekilde denetim kurması ve hareket genişliği için, -özellikle de mülkiyet bağlamında- 

söz konusu özgürlük söyleminin evrenselleşemediği söylenebilir. Geçmiş izlere karşı 

Aydınlanmacı hücumla birlikte “öteki” ayrıkotları da Faustvari bir yeniden yaratımın 

ön şartı olarak Aydınlanmacı yıkımdan nasibini almıştır. Düşünme ve deneyime, 

kendiliğindenlik ve dolayısıyla özgürlükle biçimlenme şansı tanınmadığında her ikisi 

de totaliter ve emperyal sınırlamalara maruz kalacaktır. Başkalıkları barbar ilan eden 

bir hümanizmin insan sevgisi ile bağdaşmayacağı aşikardır. Batılı hümanist duruş, 



195 

 

ötekini barbarlık kapsamında değerlendirirken kendi öznelik konumu doğal olarak 

uygarlık bağlamına düşmektedir. Aydınlanma, modernlik ve hümanizm gibi iç içe 

geçebilen süreçlerde ortaya çıkan teorik ve pratik yarılma irdelenmelidir. Bu 

bağlamda adalet ve eşitlik sloganlarının en çok yayıldığı dönemler en çok 

adaletsizliğe tanık olunan zamanlar olabilmektedir. Söylemler ve eylemler arasındaki 

bu zıt ve paradoksal ilişkiye rağmen Batılı sömürgecilik, çelişkili ırkçılık ve insan 

hakları dili, yanlış eylem ve teorik sahih çağrı ilişkisi olmanın ötesinde bir 

sistemliliktir. Aradaki politik işbirliğini ve söylemin pragmatik emellere perde 

vazifesi gördüğü ilişkiyi açığa çıkarmalıyız. Postkolonyal felsefe ile kurucu Batılı 

söylemin kökensel olmadığının ve “performatif” karakterinin açığa çıkarılması 

epeydir çözülen ve çözülmeye devam edilmesi gereken bir sorunsal olarak 

karşımızdadır. Söylemsel üretimin iktidarın lehine işe koşulduğu ve bilimsel 

yöntemin üstünlüğü rasyonalize ettiği bir vasatla birlikte modernite ve 

Aydınlanma‟nın kazanımlarının, Taylor‟ın ifadesiyle “sıkıntı” olarak karşımıza 

çıkması söz konusudur. Sıkıntıyı bertaraf etmek için modernlikle Batılılaşma‟yı 

birbirine indirgemeden, fakat küresel modern süreçlerin Batımerkezciliğine karşı 

eleştirellikle yaklaşılmalıdır. 

         Aydınlanma‟yı, modernliği ve liberal demokrasiyi hümanizm ve insan hakları 

vurgularına rağmen totaliterleştiren şey, kendilerine dönük kusursuz bir son 

heyecanıyla evrensel ve homojen bir alternatifsizlik ortamı yaratmalarıdır. 

Aydınlanma‟nın sonu, kendi kendini nakzeden fazladan ışığın etkisine kapılarak 

kendisini genelleştirmesinden kaynaklanmaktadır. Aydınlanma‟nın evrensel 

yönelimini kurtarmak içinse, modernliğin düşünümsel bir yeniden yapılandırmaya 

tabi tutulması gerekir. Fakat evrenselcilik, -özellikle başka kültürlere karşı- 

köksüzleştirme anlamı taşır. Evrensel; tözsüz ve köksüz, somut olamayan bir 

yabancıdır. Ayrıca evrenselcilik kalıp düşüncelere sıkı sıkıya bağlı olduğundan, 

postkolonyal çalışmalarda öne çıkan yerel dinamikleri teğet geçer. Hatta farklı 

toplumsal gerçeklikleri yok etmeye dayalı bir savaş geliştirir. Akılcı evrensellik 

biçimlerinin bedensel/maddi zabtı ile ruhun bedenin gerisinde, metafiziğin de 

epistemolojinin öncelendiği bir vasatta arkaikleşmesi söz konusudur. Tanrı‟nın 

yerine doğa ve tarihin ikame edildiği yeni epistemolojide mitselin geri çekileceği 



196 

 

fikri ve metafiziği mitsele indirgeyen bakış rasyonalist bir yanılsamaydı. Buna 

karşılık evrensellik ufkunu ilkesel anlamda muhafaza ederek tikel farkları savunmak 

gerekir. Burada evrenselliğin reddi değil; evrensel yönelimleri eleştirel bir gözle 

tashih etmek anlam kazanmaktadır.  

Özcü bir Aydınlanma kabulü ve deneyimsel olmayan soyut insan anlayışı ile 

hiyerarşik bir yapı kurulmuş oluyor; böylece başkalığın sorunsallaştığı bir vasat 

görüyoruz. Pratik alanda, Nazi ve yeni-faşist hareketlerin yükselmesi ve aşırı sağın 

toplumsal ve siyasal karşılık bulması, uzun vadeli olarak ırkçı ve Avrupa-merkezci 

kuramların bunda ne derece etkili olduğunu tartışmaya değer kılmaktadır. Modern 

Batı Aydınlanması kendi öznel ilkelerinden “hile” yoluyla nesnellik/evrensellik 

devşiren bir yanılsamaya dayalı inşa edilmiştir. Aydınlanma‟nın kendine dair 

özgüveni -18. yy‟ın ışıklı ve optimist yüzyılı-, birkaç yüzyıllık süreçte ciddi yıkımlar 

getirmiştir. 18. yy‟ın cevapları 20. yy‟da önemli soru(n)larla muhatap kalmıştır. Bu 

bağlamda, Aydınlanma ve modernlik eleştirileri, ilerleye ilerleye gelinen son noktayı 

açığa çıkarması bakımından önemlidir. 

Köleciliğin ve sömürgeciliğin daima gerekçeler öne süren meşruiyet 

arayışları, Aydınlanma hümanizmasına ve liberal değerlere ters düşmeme 

kaygısından kaynaklanıyor olabilir. Bu bağlamda Avrupalı bilinç, en dehşetli ve 

ölümcül pratiklerini bile “insani” söylemlerin dolayımından geçirerek 

gerçekleştirmektedir. Ötekini bir kez barbarlık gibi insanlık-dışı kategorilerle 

deneyimledikten sonra, artık Aydınlanma‟nın “insan”ı için biçilen özgürlük, 

saygınlık gibi tüm değerler eriyecektir. Çünkü Avrupa‟nın ötekini biyolojik 

gösterenle -bilimsel açıdan- ırkçı deneyimleyişi, ötekini en başından 

sömürgeleştirilmeye müstehâk kılmaktadır. Bir paradigmanın kurucu motivasyonları 

neye dayanıyorsa meşrulaştırma işlevleri ona dayanır. Özgürlük idealleri/vaatleri ile 

çelişen ırkçı tavır, gözden düşürdüğü Tanrı yasası ile açıklanamayacağından dolayı 

bilim ve onun değişmez kabul edilen ilkeleriyle, yani doğa yasası ile açıklanacaktır. 

Aydınlanma bir eleştiri çağı ve aklını kullanma cesareti olarak niteleniyorsa, tüm 

ırkların ya da kültürlerin özgül aydınlanma anlayışı ile kendini var kılması şeklinde 

bir imkânlılığa kapı açması gerekirdi. Fakat modern Batı Aydınlanma‟sının 

evrenselci yorumu bu imkanı massediyor.  



197 

 

Yunanlar‟la başlayan "antikite" ve feodalizm gibi Avrupalı 

dönemselleştirmelerin gösterdiği gibi felsefe tarihi de geç dönemde Avrupa 

tarafından tasarlanmıştır. Bilgelik sevgisi ve anlamlandırma uğraşısı olarak ve üstelik 

eleştirel olması gereken felsefe, Avrupa‟ya ait bir konu başlığı derecesine 

düşünülmüştür. Felsefe denince Yunanlar‟la başlayan ve Batı felsefesinin diğer 

uğrakları ile devam eden özgül hikaye, felsefenin geneline mâl edilmiştir. Batı‟nın, 

modern ilerlemeci süreçte yakaladığı üstünlüğü teleolojik biçimde geriye doğru 

sardırarak şimdideki üstünlüğünü geçmiş "altın çağlara" yansıtması ve gelenekler 

icat etmesi modern küresel süreçteki homojenliğinden sıyrılan bir fark arayışını akla 

getirmektedir. Bu bağlamda kültürcülük ve tikelcilik küresel çağın meseleleridir.  

Aydınlanma ve Batı‟dan söz edebilme hakkı, eleştiri için bazı sabiteleri saklı 

tutmayı gerekli ve geçerli kılsa da farklı Batılar ve aydınlanma-içi çeşitlenmelerden 

söz etmek mümkündür. Esasen farklı aydınlanmalardan söz etmek için bile 

Aydınlanma tikelciliğinin eleştirisi zorunludur. Yine siyahlığın ve beyazlığın, 

kadınlığın ve buna benzer gruplandırmaların içindeki farklı dokuları görmek gerekir. 

Irk, sınıf ve cinsiyeti ilişkisel okumanın yanında her birinin içindeki çoğulluğu fark 

etmek de homojenlik yanılsamasına karşı işe yarayabilir. Bu ilişkilenme ve 

disiplinler arası eleştiri, postkolonyal çalışmalarda irdeleme konularından biridir. 

Madunluk tartışmaları ve 20. yy.‟ın özgürlük hareketlerinin gösterdiği gibi 

madunluğun kader olmadığı ortadadır. Tarihsel devinimsellikte madunlaştırmanın 

izlerinin silinebileceği; çünkü üretilmiş bir şey olduğu hatırlanmalıdır. Fakat 

eşitsizliğe öz ve nesnellik görüntüsünde teleolojik gerekçeler eklendiğinde 

madunlaştırılanlar açısından devrimci dönüşümlerin önü kesilir. Bu nedenle 

Avrupamerkezci haklılaştırma karşısında apolojik olmayan, sabit ayrımları 

keskinleştirmeyen eleştirel bir tavır geliştirmek gerekir. Batılı temsil gücü ve kimlik 

sorunu, Doğu‟yu kendi temsil edilemezliğinde tanımlamaktadır. Fakat Doğu kendini 

temsil edemediğinde de Batılı temsil ve sınıflandırmaya itiraz, mağduriyet söylemi 

ile mızmızlanmaya dönüşebilmektedir. Bu nedenle Batılı hegemonyaya itiraz sesi; 

yalnızca ahlaki ya da duygusal karşı çıkışları değil; epistemik yeniden ikameyi de 

gerektirmektedir.  



198 

 

Spivak‟ın da vurguladığı gibi, postkolonyalliğin yalnızca etik bir kınama ile 

kalmayarak epistemik –ikiciliğe düşmeyen- bir karşı arşiv oluşturması önem 

kazanmaktadır. Bu bağlamda büyük ölçüde epistemik/entelektüel bir çaba olarak 

ortaya çıkan postkolonyal ve buradan doğan madun çalışmaları tüm eksiklerine 

rağmen umut vadedici olarak yorumlanabilir. Fakat belli bir özneliğin ikamesi olarak 

hükümran bilgi çözüme uğratılırken yeni normativiteler ve özne fikri ile yeterince 

hesaplaşmadan yeni merkezler inşa etme ihtimaline temkinli yaklaşmak gerekir. Bu 

bağlamda özellikle Guha‟da belirginleşen elitizm eleştirisi, elitizmin de sabit bir alan 

olarak varsayılmadığı eleştirel bir kontrolle takip edildiğinde önem kazanır. Ayrıca 

postkolonyal eleştirinin küresel mücadele katmanlarıyla ilişkilenmesi ve 

yerelleşirken diasporik bir içe çekilmeye dönüşmemesi de bir gereklilik olarak 

vurgulanabilir. Bunun için söz konusu entelektüel teorik alanın bir alan araştırması 

ya da kavram üretim bandı olarak düşünülmemesi, praxise tercüme edilmesi gerekir. 

Postkolonyal alanla ilişkilendirilen postmodern dönemde, zorunlulukların 

esnemesi ve sorguların çoğullaşması anlamında bu vasattan istifade eden 

postkolonyal ikame, aradaki bağlantıyı doğrulamaktadır. Fakat belki de postkolonyal 

alanı bu kadar parçalı kılan; küresel sorunları teğet geçerek teorik ve dağınık 

çalışmasına, çözümsüzlüğe sebep olan onun postmodern görecilik şartlarından 

seslenmesidir. Fakat postmodern bir dile gelme olarak madunların tanıklığı yine de 

sistemin boşluklarını kullanan postmodern bir imkana işaret eder. Burada önemli 

olan, postkolonyal alanın mikro ve yerel sorunlara eğilirken küresel sermaye 

sorunları gibi meta problemlerin de farkına varmasıdır. Böylece postkolonyal 

çözümlemenin, yeni karşı çıkışlar inşa edecek –tikel sorunları makro olanlarla 

birleştirecek- dinamik bir alana evrilmesi imkan kazanabilecektir. 

Madun çalışmaları, bazı teorisyenler tarafından pek de dikkate alınmayacak 

bir Batı tekrarı olarak değerlendirilse de; örneğin Marksizmin çeperde kendini 

göstermesi –postkolonyal çalışmalar dolayımıyla aldığı ilhamdan yola çıkarak- 

Marksizmin dar ve milliyetçi yerelleşmeleri kadar, bu düşüncenin Ortodoks ve resmi 

biçimlerine karşı eleştirel bir tavır olarak da görünebilir. Bir tavır olarak 

postkolonyalliği, yetmişli yıllarla başlayan bir faaliyet olarak düşünebiliriz. Dünyasal 

sorunlar, basitçe postkolonyalizmle düşünülemez ve çözülemez. Postkolonyal 



199 

 

çalışmaları geniş insan hakları meselesinin dönemsel bir cevabı olarak düşünmek de 

mümkündür. Fakat postkolonyal gelenek ilkesel düzeyde çıkarım ve ilhamlar 

taşıyacak potansiyelleri de taşımaktadır.  

Postmodernliğe ve meta-anlatıları yok saymaya mesafeli yaklaşan –Said gibi- 

temkinli bir çözümleme kanalı da bir imkan olarak durmaktadır. Bunca esnekliğe ve 

konuşulabilirliğe rağmen postmodern dilin nihilist kötücüllüğü, bu çözüm 

dilinden/muhalefetlerden iyimser ve etkili bir karşı söylemin çıkamaması, küresel 

hegemonyanın rahatlıkla işlemeye devam edişini kanıtlayan –Dirlik‟in tezini de 

destekleyecek- bir delalettir belki de. Postkolonyalizmin belli belirsiz 

çözüm(süzlüğ)ü muğlaklık temelinde onun postmodern söylem ve süreçlerle 

ilişkisini de açığa vurmaktadır. Bu nedenle postmodernliğe ve kaygan zemine 

dönüşen bir çeşit postyapısalcı dile angaje olmak yerine bu söyleme eleştirel olarak 

dahil olmak bir çıkış sunabilir.  

Batılı ve Batı-dışı postkolonyal çalışmalarla iç içe geçen Madun çalışmaları 

bağlamında da, “madun”u daima kavramsal sınırlılıklarını göz ardı etmeden 

düşünmek gerekir. Madun çalışmaları, örneğin ırksal ve sınıfsal farklara cins-kimlik 

eklemek gibi açılımlarla öne çıksa da; yine de kavramın, eylemsel karşılığı ile sürekli 

sınanması ve dondurulmaması gerekir. Sömürgeci kadar madunun da dinamik bir 

eleştirellikle ele alınması önem taşır. Çünkü madunluk durumunun farklı ilişki 

biçimlerinde yeniden açığa çıkması ve dönüşmesi mümkündür. Bu bağlamda 

Spivak‟ın önemli bir katkısıyla; madun; aydın ya da hamilik rolüyle bilinç taşınan ve 

pasif bir şekilde yönlendirilen değil; ilişkisel süreçlerde dilsel ve kurumsal alana 

dahil edilmesi gereken bir fail olarak düşünülmelidir. 

Huntıngton'cı biçimde dünya tarihinin çatışan uygarlıklar mantığıyla ele 

alınmasını eleştirirken, çatışma mantığına tersinden bir yenisini eklemek meseleyi 

yanlış anlamak ve çözümü yanlış kurmak olacaktır. Tarihin Sonu teorilerinden ters 

bir ilhamla modernliğin sonunu ilan eden toptancı bir tavır yerine modernliğin kayıp 

ve kazanç durumlarını birlikte değerlendirerek modernliğin içinden ve dışından 

seslenen her türlü muhafazakar duruşa mesafeli yaklaşmalıyız. Fakat bu mesafe, 

modernliğin çürüyen yönlerine ve katı hiyerarşik tablosuna karşı çıkamayacağımız 

anlamına gelmemelidir. Modernlik, modern düşünümsel sınırları da aşacak şekilde 



200 

 

düpedüz eleştirilebilirdir; dahası icat ettiği ayrımcılık ve yıkımlar tablosu 

düşünülürse eleştirisi entelektüel açıdan zorunludur. 

Doğu/Batı ve aynı bağlamda merkez/çevre gibi hayali ikili karşıtlıkları 

mutlaklaştırmak yerine özdeşlikteki başkalıkları ve tikel durumlardaki tümel 

sabiteleri birlikte düşünmek daha faydalı olacaktır. Bu anlamda çevre eşit/yekpare bir 

bütün teşkil etmediği gibi merkezin içindeki öznel farkları baskın görüntüye kurban 

etmemek gerekir.  Batı, Batı olmayan ve Avrupa kavramlarının içindeki farklılıkları 

görünür kılmak; melezlik, bağlamsallık ve kültürlerarası geçişkenlikleri görebilmek 

için önemlidir.  Bu bağlamda diyalektiği verimli ve çoklu kılarak homojen yorumun 

ötesine geçmek mümkün olabilir.  

         Batılı eleştiriye dayalı temkinin bizi vardırdığı noktada, biz ve onlar 

diyalektiğine düşme korkusu farklılıkları analitik olarak isimlendirmekten ve 

üretilmiş kategoriler olarak irdelemekten imtina etmeye kadar varmamalıdır. Bu, 

insanlık gibi analiz edilmemiş salt tümel ve dolayısıyla sosyal bilimsel açıdan 

anlamsız kavramlara götürür. Herkesleştirilen ve tefrik edilemeyen tümel kategoriler 

ise sosyal bilimler açısından incelenmemiş sayılır. Hatta insanlık kavramında olduğu 

gibi ayrımcılıkları örtmeye yarayabilir.   

         Doğulu imgesinin Antik Yunanistan‟dan gelen sürekliliği fikri, Edward Said 

tarafından savunulmuş olsa da, Batı‟nın kendilik ve buna ilişkin ötekilik algısı, son 

derece moderndir. Rönesans ve Reform süreçlerinin tarihsel çelişkisini üzerinden 

atan Aydınlanma yüzyılı, ilerlemeci tavrı getirmiş; ötekine karşı kibirli bakışı da 

sabitlemiştir. "Özgürleşme" ve "aydınlanma"yla birlikte kodlanan bu süreç, Batı 

açısından aydınlık ve özgür bir gidişata işaret etse de başkalıklara dönük 

karşılaştırmalı analizlerin sonucu çoğunlukla ötekiliklere karşı bağlamda gelişmiştir. 

Avrupa imgesini Antik Yunan‟a kadar götürmek modern bir kurgu ve gerçeklik 

olarak Avrupa‟yı görmezden gelme anakronizmasına işaret eder. Batı‟nın kendisini 

Grek düşüncesine ve logosa, akli bir geçmişe dayandırma sebebi, üstünlüğü yaratan 

icat mantığını örterek kendi selefini imlemek ve köklü bir geçmişi devraldığı 

imasıyla hem modernliğin şimdi ve geleceğe angaje, kaygan mantığına sağlam 

temeller bulmak, hem de devrimci çabalara karşı yerleşik bir fotoğraf sunma kaygısı 

olmalıdır. Dinamik ve sürerliği olan bir yenilik vurgusu yanında –Batı modernle 



201 

 

çoğu bağlamda eşdeğer okunuyor nasıl olsa- geleneğe atıfla düşünce tarihi açısından 

mümkün en eski ve şanlı geçmişi devralarak, kendi istikbali için ona, arkaizmden 

dinamizme atlama şansı vermiş olmaktadır. Gelenek ve yaratıcılık böylece bir arada 

var olabilecektir. Gelenek ve yeniliği zıt konumlayan metodik ve bilimsel 

Aydınlanma logos‟unun yanı sıra yeninin geleneği şeklinde farklı bir sentez söz 

konusudur. 

        1960 sonrası bilim felsefesi ve sosyolojisi alanında bilgisel belirleyicilikten öte 

“epistemik cemaat”in (Arslan, 2008) bilgiye tasallutu ve Foucault'nun söylem 

analizinin özellikle Edward Said tarafından oryantalizme tatbik edilmesi ile iktidarın 

kendini nesnel ölçütlerle haklılaştırmasını, alternatif bilgi paradigmasıyla açığa 

çıkaran epeyce teorik malzeme birikmiştir. Söz konusu eleştirel yığılma, 

Avrupamerkezci şemaya hizmet eden sosyal bilimsel ve genel anlamda bilgisel 

çabalar, Batı Doğu güç dengeleri ve sömürgeci emeller ve bunların haklılaştırmasını 

çözüme uğratmıştır. Avrupa-dışı olmanın tarihsizliği, tarihsizliğin de medeniyet 

dışılığı, tarihin bizzat Avrupa sayılmasından kaynaklanır. Avrupa‟nın tarih tekelciliği 

bilginin tüm kanallarına sızmıştır. Tarih ve uygarlığı Avrupa ile eşitleyen bilginin 

varsayımsal temellerine karşı; sömürge söylem çözülmeleri de arşivin yanlılığını 

soykütüksel açıdan çözmeye girişmiş; Avrupa‟nın tarihselliğini açığa çıkaran 

devrimci yorum ve alternatifler alanı inşa etmiştir. 

Avrupa kültürünün Grek ve Romalılar‟ın benzersiz başarılarından 

kaynaklandığını düşünen hümanistler ve Rönesans devrimine bakılırsa, hümanizme 

rağmen bir ayrıştırma, başkalığı sabitleme durumu yerine; hümanizmden tutarlı 

olarak doğan bir dışlama mantığının söz konusu olduğu savunulabilir. Yani sistemli 

ırkçılık ve sömürgeciliğin akla ve hümanizmaya rağmen değil; bunlara içkin olarak 

doğmuş olması önemli bir eleştiri noktasıdır. 

Modern Batı‟nın benzersizliği vurgusu, kendinden menkul ve kavramların 

peşi sıra kendiliğinden gelen bahşedilmiş bir üstünlüğü imler. Örneğin modern olmak 

ve Batı‟da bulunmak hiçbir geçerli gerekçeye dayanmayarak üstünlüğü ve olumlu 

imajları, pozitif ve normal standartları içkindir. Batı‟nın Aydınlanmacı modern 

hikâyesinin, feodalizmi ve hatta köleciliği bile ilerlemeye giden yolda birer basamak 

taşı olarak düşünmesi, ilerlemenin ve üstünlüğün gerekçesizliğini, hatta gerekçelere 



202 

 

ihtiyaç duymayan hegemonik özgüvenini açıklar. Bu durumda modernliği ve Batı‟yı 

ileriye, yukarıya taşıyan değerlerden ziyade, Avrupa‟nın özgül modelinin 

mutlaklaştırılması ve zamanın-mekânın ve değerlerin merkezleştirilen hikayeye 

uyarlanması söz konusudur. Yani modern Batılı paradigma pozitiflikle işaretlenerek 

sonradan içi doldurulmuştur. Aydınlanma, özellikle Kant Aydınlanması‟nda bir 

sürece, zamansal bir imtihana işaret etse de Aydınlanma tanımının kendisi bile 

apriorik olarak değer yüklüdür ve imajlar, değerler Aydınlanma sürecinde değil, 

Aydınlanma‟nın kendisidir. Asıl ilginç olan Avrupa‟da, varlığı yalnızca var olduğu 

için değer kazanan olumsuz -örneğin feodalizm- aşamaların, başka yerlerdeki 

yokluğunun da sorun oluşturmasıdır. Avrupa‟nın mümkün tarihselliği adeta bir 

kurala dönüşmekte, "ilerlemeci istisnalar" arızi ve tarihsel değil, özsel ve sabit olarak 

düşünülmektedir. 

Teknoloji, siyaset ya da ekonomi alanındaki transfer ya da icada dayalı 

gelişmeleri, kültürler ve coğrafyalar söz konusu olduğunda kültürel patent hakkını 

çağrıştıracak şekilde "kimin bulduğu"na odaklanmaktan ziyade etkileşimli düşünmek 

gerekir. Medeniyet anlayışı bu anlamda istisnaileştiren ya da dışlayan bir 

mekanizmaya değil, ilişkiselliğe dayalı bir gelişme tasavvuruna dayanmalıdır. Fakat 

güç ilişkileri ve iktidar mantığı söylemin düzenini belirlemektedir ve ilerleme 

anlayışı da hegemonik ihtirasa kurban edilmektedir.  

           Soyut ve evrenselci düşünceler yerine düşüncenin gerçeğe sürtünerek hatta 

gerçekle sürtüşerek gelişen devinimsel hareketi önemsenmelidir. Bu bağlamda 

diyalektikte somut durumların bağına dayanarak, uzam ve zamandan bağımsız nihai 

doğruların olamayacağını vurgulamak gerekir. Nihai doğruların kendisini kurma 

biçimi gerçeklik alanında da daima sınanmalıdır. Bir ideoloji olarak Aydınlanma 

karanlık yüzünü adıyla, eşitsizliği de insanlık söylemleriyle gizleyebilmektedir. 

        Avrupa-dışının işaretlenmesi ile geniş bir evrensel modern alanın varsayılması, 

işaretli alandaki eksik ve kusurları kendi kıstasları ile belirleyip sömürgeci biçimde 

yerleşeceği yokluk alanı kurarken, evrensellikten doğan yıkımları istisna olarak 

sunmakta, böylece doğrudan hedef alınamayan soyut bir savunma hattı kurmaktadır. 

Böylece moderniteden kaynaklanan sıkıntılar daima modernlikten sapma ve 

modernliğin çeperinde kalma olarak yansıtılmaktadır. Avrupamerkezci makro 



203 

 

modern öznelik konumu korunaklı alanında hedef olmaktan kurtulurken Avrupa‟nın 

okunaklı ve “metinsel” kıldığı ötekilikler, Avrupa yönetselliğinde daimi olarak 

sigaya çekilmektedir. Avrupalı filozoflardaki ortak Avrupa imgesinin yanı sıra 

ırkçılık da “ırkçılık için ırkçılık” olmaktan öte Avrupa‟yı merkezleştirmeye ve 

pragmatik kaygılara matuf olduğundan, Avrupa ekonomipolitiği açısından adeta bir 

kural arz eden sömürgeci çıkarların ırkçılığı ideolojik bir bahane olarak ürettiğini 

görmek gerekir. Aslında sömürgeciliğin Aydınlanma düşüncesi açısından bir kuralı 

ifade ettiğini anlamak için, normun içindeki karşı ses olarak istisnaya, örneğin 18. 

yüzyılda Montesquieu kadar Duperron‟a odaklanmak Aydınlanma‟nın normunu daha 

sarih biçimde ortaya koyabilir.  

         Avrupa ve değerlerinin yol açtığı yıkımlar söz konusu olunca, bunların, üstelik 

Avrupa‟nın göbeğinde ve söz konusu değerlere rağmen vaki olduğunu dile 

getirdiğimizde, köklerde bir yerde bizim Avrupa‟nın ilerlemeci ve iyimser 

söylemlerine olan takıntılı inancımız da açığa çıkacaktır. Avrupa‟yı eleştirirken bile 

istisnaileştirerek merkezleştirme sonucuna varılır. Avrupa‟yı değerlendirme 

kıstasları, örneğin hayranlık ve düşmanlık, kolaylıkla birbirine dönüşebilmektedir. 

Bu nedenle Avrupa eleştirisi kadar, bu eleştirinin konforlu bir kültürel gurura 

evrilmesi ihtimali de problematik olarak görünmektedir.  

       Batı‟yı şer odağı olarak gören ve böylece dikkati kendilik eleştirisinden kaçıran 

muhafazakâr tavır, Batı‟yla ilgili tersine bir konfor kurar. Bizim Batı eleştirilerimiz 

bu anlamda özcü ve tümel olmak yerine tikel hadiselerden değişimin mümkünlüğüne 

dair istinbatlar türetmek şeklinde olmalıdır. Batı‟yı özünde daima kötü olarak 

kodlamak bizim konforumuzu sürdürmeye yarar belki; ama Batılı öz varsayımıyla 

her türlü devrimci imkânı masseder. Bu bağlamda devrimi çağrıştıran imkân ve 

mümkün kelimeleri köken olarak da temkinden gelir. Batılı tikel kurumlar ve 

durumlardan yola çıkarak değişime dair sonuçlar üretmek için eleştirileri temkinli 

yapmak zorundayız. Örneğin; Avrupalı ırkçılık, emperyalizm gibi karakteristik 

olgulara tipik doğal özellikler olarak değil, tarihsel açıdan yaklaşmak gerekir.  

        Avrupa‟yı eleştirirken dışardan kaynaklanan madunlaştırma durumunun, içsel 

zaafları perdelemek olarak kullanılması ve madunluğun milliyetçilikle harmanlanan 

kültürel gurur ve mağdurluk arasında bir dile dönüşmesi ihtimal dahilinde iç 



204 

 

sıkıntılar olarak karşımıza çıkar. Dışardaki çelişkilerin içerdeki siyasal ve kültürel 

iktidara puan olarak dönmesi, kültürel gurura dönüşerek ucuz popülizmin lehine 

kullanılması da eleştirilmelidir. Herhangi bir bağlamda Batı eleştirisi Doğu‟yu 

yüceltici bir diyalektiğe dönüşmemelidir. Bu durumda Doğu/Batı düalizmine dayalı 

diyalektiği sınırın öbür ucundan üretmiş oluruz. Bu bağlamda söz konusu tavır yerine 

sahici bir sorumluluk etiğinin tesis edilmesi gerekir.  

Sonuç olarak, Avrupa tarih felsefesi, felsefe tarihinin yeniden tesis edilmesi 

gibi bir kökensel arayışa girmiştir. Apriorik haklılık inancı a posteriori olarak tarih 

felsefesinde öne sürülmüştür. Bu sebeple evrenselliğin, tarihsel kendini haklılaştırma 

süreci teşhis edilmelidir. Dolayısıyla “felsefi bir tavır” olarak, felsefenin ve Avrupa-

merkezci evrenselliğinin kültürle ilişkisi açığa çıkarılmalıdır. Sonuçta Batı da milli, 

dini ve felsefi kültürlerden sadece biridir. 

 Son bir hatırlatma olarak Aydınlanmacı ve devletçi "sürçmeler" bizlere, 

uluslararası dengelerde "vatandaş"lar olarak da ulus devletin savaşa, yıkıma ve suç 

işleme gerekçelerine ortak olmama ve siyasetin/sözün alanından yola çıkarak sisteme 

eleştirel bir mesafe alma bilinci vermelidir. Yoksa tek başına Avrupa sömürgeciliği 

ve Avro-Amerikan müdahalelerine sövmenin, biz-onlar dikotomisini çoğaltmaktan 

başka bir işlevi olmayacaktır. Başkasının güç ilişkisi bağlamındaki fiil ve 

söylemlerine düştüğümüz ahlaki kayıt ve roller, en başında bizi bağlamaktadır. 

 



205 

 

KAYNAKÇA 

Adorno, T., Horkheimer, M. (2014). Aydınlanma‟nın Diyalektiği. Çev. Nihat Ülner, 

Elif Öztarhan Karadoğan, İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Acemoğlu, D., James A. R. (2013). Ulusların Düşüşü: Güç, Zenginlik ve 

Yoksulluğun Kökenleri. Çev. Faruk Rasim Velioğlu, İstanbul: Doğan Kitap. 

Akay, A. (2000). “Aydınlanma, Modernlik ve Minörlük”. Toplum ve Bilim. Sayı. 11, 

5-7. 

Akay, A. (2010). “Önsöz”. Toplum ve Bilim. Sayı. 25, 5-8. 

Aktar, C. (2002). “Olmayan Avrupa Düşüncesi Üzerine”. Modernleşme ve Batıcılık 

3. Cilt. Modern Türkiye‟de Siyasi Düşünce. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Aktay, Y. (2000). “Modernizmin Aydınlanma Vehmi”. Toplum ve Bilim. Sayı. 11, 

103-112. 

Allais, L. (2016). “Kant‟s Racism”. Philosophical Papers. DOI: 

10.1080/05568641.2016.1199170.  

Amin, S. (1993). Avrupamerkezcilik: Bir İdeolojinin Eleştirisi. Çev. Mehmet Sert. 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Anderson, B. (2009). Hayali Cemaatler Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması. Çev. 

İskender Savaşır. İstanbul: Metis Yayınları. 

Apter, E. (2007). “Said‟in Hümanizmi”. Çev. Yasemin Çına. ORYANTALİZM 

Tartışma Metinleri.  Ed. Aytaç Yıldız, Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Arendt, H. (2016). Totalitarizmin Kaynakları: Emperyalizm. Çev. Bahadır Sina 

Şener. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Asad, T. (2007). Sekülerliğin Biçimleri Hıristiyanlık İslamiyet ve Modernlik. Çev. 

Ferit Burak Aydar. İstanbul: Metis Yayınları. 

Atabay, M. (2004). Aydınlanma Çağı ve Avrupa. Ankara: Nobel yayın dağıtım. 

Ateş, D. (2013). “Uluslarası Politika ve Avrupamerkezci Tarihyazımı”. İnsan ve 

Toplum, 3(6), 107-133. 

Ateşoğlu, G. (2006). “Giriş”. Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, 

Güçlü Ateşoğlu, Yay. Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu-Batı Yayınları. 

Badiou, A. (2011). Tarihin Uyanışı. Fransızcadan çev. Murat Erşen. İstanbul: 

Monokl Yayınları. 



206 

 

Balibar, E. (1993) “Sınıf Irkçılığı”. Irk, Ulus, Sınıf: Belirsiz Kimlikler. Çev. Nazlı 

Ökten. E. Balibar ve I. Wallerstein (der.), İstanbul: Metis Yayınları. ss. 254-270. 

Balibar, E. (1993). “Irkçılık ve milliyetçilik”. Irk, Ulus, Sınıf: Belirsiz Kimlikler Çev. 

Nazlı Ökten. E. Balibar ve I. Wallerstein (der.), İstanbul: Metis Yayınları. ss. 50-91.  

Bauman, Z. (2016). Modernite ve Holokaust. Çev. Süha Sertabiboğlu. İstanbul: Alfa 

Yayınları. 

Benjamin, W. (2006). “Tarih Kavramı Üzerine”. Son Bakışta Aşk. Der. Nurdan 

Gürbilek. İstanbul: Metis Yayınları. 

Bernal, M. (2016). Kara Atena: Eski Yunan Uydurmacası Nasıl İmal edildi? Çev. 

Özcan Buze. İstanbul: Kaynak Yayınları. 

Bernasconi, R. (2015). Irk Kavramını Kim İcat Etti? Felsefi Düşüncede Irk ve 

Irkçılık. Çev. Zeynep Direk, İsmail Esiner, Pendü Meriç, Nazlı Ökten. İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Bernasconi, R. (2000). Irk Kavramını Kim İcat Etti? -Felsefi Düşüncede Irk ve 

Irkçılık. Haz. Zeynep Direk. Çev. Zeynep Direk, İsmail Esiner, Tendü Meriç, Nazlı 

Öktem. İstanbul: Metis Yayınları. 

Bernasconi, R. (2002). “Kant as an Unfamiliar Source of Racism”. PHILOSOPHERS 

ON RACE Critical Essays Edited by Julie K. Ward and Tommy L. Lott. USA: 

Blackwell Publishers. 

Bhabha, H. K. (2014). “Kültürün İki Aradalığı”. Çev. Fatma Büşra Helvacıoğlu. 

Kimlik Politikaları: Tanınma Özdeşlik ve Farklılık. Ed. Fırat Mollaer. Ankara: Doğu 

Batı Yayınları, ss. 377-388.  

Blaut, J. M. (2015). Sömürgeciliğin Dünya Modeli. Çev. Serbun Behçet, İstanbul: 

Dergah Yayınları. 

Bora, T. (2002). “Milliyetçi-Muhafazakar ve İslamcı Düşünüşte Negatif Batı 

İmgesi”. Modernleşme ve Batıcılık 3. Cilt,  Modern Türkiye‟de Siyasi Düşünce. 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bulut, Y. (2002). Oryantalizmin Eleştirel Kısa Tarihi.  İstanbul: Yöneliş Yayınları.  

Bumin, T. (1988). “Hegel‟de Köle Efendi Diyalektiği Üzerine Notlar”. Defter, ekim 

kasım 1988, sayı 6. İstanbul: Metis Yayınları. 

Butler, J. (2014). Bela Bedenler. Çev. Cüneyt Çakırlar, Zeynep Talay. İstanbul: 

Pinhan Yayıncılık.  

Cassirer, E. (2000). “Aydınlanma Çağının Düşünme Biçimi”. Çev. Doğan Özlem. 

Toplum ve Bilim, sayı: 11, 37-49. 



207 

 

Cesaire, A. (2015). “Sömürgecilik Üzerine Söylev”. Barbar Batı. (ed.) Güneş Ayas. 

İstanbul: Doğu Kitabevi.   

Cevizci, A. (1996). “Aydınlanma”. Felsefe Sözlüğü. Ankara: Ekin Yayınları. 

Chakrabarty, D. (2012). Avrupa‟yı Taşralaştırmak Postkolonyal Düşünce ve Tarihsel 

Farklılık. Çev. İlker Cörüt. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Chaunu, P. (2009). Aydınlanma Çağı Avrupa Uygarlığı. Çev. Mehmet Ali Kılıçbay. 

İzmir: Dokuz Eylül Yayınları. 

Clifford, J. (2007). “Oryantalizm Üzerine”. Çev. Ferit Burak Aydar. ORYANTALİZM 

Tartışma Metinleri.  Ed. Aytaç Yıldız. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Condorcet. (1944). İnsan Zekasının İlerlemeleri Üzerinde Tarihi Bir Tablo Taslağı. 

Çev. Oğuz Peltek. Ankara: Maarif Matbaası. 

Çılgın, O. (2016). “Sol Aydınlanmacı mıdır?” İştiraki Dergisi, 2(10). ss. 31-39. 

Çırakman, A. (2001). “Avrupa Fikrinden Avrupa Merkezciliğe.” Doğu Batı. Sayı. 

14. Ankara: Felsefe Sanat ve Kültür Yayınları. 

Çiğdem, A. (2015). Aydınlanma Düşüncesi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Çiğdem, A. (1997). Bir İmkan Olarak Modernite. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Çüçen, K. (2012). “İnsan Hakları Açısından Aydınlanma‟nın Önemi”. Aydınlanma-

Din-Demokrasi. (ed.) Ömer Bozkurt. Ankara: Eski Yeni Yayınları. 

Davutoğlu, A. (2015). “Takdim: Medeniyetlerin Ben-İdraki”. Doğu‟dan Batı‟ya 

Düşüncenin Serüveni. Ed. Bayram Ali Çetinkaya, İstanbul: İnsan Yayınları.  

Delanty, G. (2014). Avrupa‟nın İcadı. Çev. Hüsamettin İnaç, İstanbul: Adres 

Yayınları. 

Dellaloğlu, B. (2000). “Giriş”. Toplum ve Bilim. Sayı 11, ss. 9-11. 

Dellaloğlu, B. (2000). “Aydınlanma, Modernite, Postmodernite ve Sonrası”. Toplum 

ve Bilim. Sayı. 11, ss. 85-89. 

Deniz, A. Ç., Ekinci Y, Hülür, A. B. (2016). “Bizim Müstakbel Hep Harap Oldu”: 

Suriyeli Sığınmacıların Gündelik Hayatı- Antep/Kilis çevresi. İstanbul: Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Direk, Z. (2013). Başkalık Deneyimi, Kıta Avrupa‟sı Felsefesi Üzerine Denemeler. 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Direk, Z. (2002). “Felsefede Modernleşmeci Düşünce”. 1. Baskı, Modernleşme ve 

Batıcılık 3. Cilt. Modern Türkiye‟de Siyasi Düşünce. İstanbul: İletişim Yayınları. 



208 

 

Direk, Z. “Derrida ve Sorumluluk Olarak Avrupa Fikri”. Cogito. Sayı. 47-48.  

Dirlik, A. Postkolonyal Aura: Küresel Kapitalizm Çağında Üçüncü Dünya Eleştirisi. 

Çev. Galip Doğduaslan, İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Douzinas, C. (2014). “Kimlik, Tanınma, Haklar: Hegel Bize İnsan Hakları ile İlgili 

Ne Öğretebilir?”. Çev. Nuran Erkul ve Fırat Mollaer. Kimlik Politikaları: Tanınma 

Özdeşlik ve Farklılık. Ed. Fırat Mollaer. Ankara: Doğu Batı Yayınları, ss. 206-241.  

Durgun, F. (2013). “Rönesans'tan 19. yüzyıla Avrupa tarihyazımında ilerleme fikri, 

dönemselleştirme ve Orta Çağ Avrupa tarihi algısı”, İnsan ve Toplum, 3(6), 283-304. 

Edmund, B. (2016). Fransa‟daki Devrim Üzerine Düşünceler. Çev. Okan Arslan. 

Ankara: Kadim Yayınları. 

Erdoğan, M. (2005). “Liberalizm ve Türkiye‟deki Serüveni”. 7. Cilt. Liberalizm. 

Modern Türkiye‟de Siyasi Düşünce. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Eze, E. C. (1997). “The Color of Reason: The Idea of "Race" in Kant's 

Anthropology”. In Postcolonial African Philosophy: A Critical Reader. Blackwell 

1997. 

Fanon, F. (1984). Yeryüzünün Lanetlileri. Çev. Bayram Doktor. İstanbul: Burhan 

Yayınları.  

Ferro, M. (2017). Sömürgecilik Tarihi Fetihlerden Bağımsızlık Hareketlerine Kadar 

13-20. Yüzyıl. Çev. Muna Cedden. Ankara: İmge Kitabevi. 

Fontana, J. (2003). Çarpıtılmış Geçmişe Ayna: Avrupa‟nın Yeniden Yorumlanması. 

Çev. Nurettin Elhüseyni, İstanbul: Mart Matbaası. 

Fontette, F. (1991). Irkçılık. Çev. Haldun Karyol, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Foucault, M. (2000). “Aydınlanma Nedir?”. Çev. Eda Özgül, Özlem Oğuzhan. 

Toplum ve Bilim. Sayı 11, ss. 69-76. 

Foucault, M. (2000). “Doğruyu Söyleme Sanatı”. Çev. Eda Özgül, Özlem Oğuzhan. 

Toplum ve Bilim. Sayı 11, ss. 77-80. 

Foucault, M. (2011). Bilginin Arkeolojisi. Çev. Veli Urhan, İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Francis, F. (1992). Tarihin Sonu ve Son İnsan. Çev. Zülfü Dicleli. İstanbul: Simavi 

Yayınları. 

Frank, A. G. (2010). Yeniden Doğu-Asya Çağında Küresel Ekonomi. Çev. Kamil 

Kuytul. Ankara: İmge Kitabevi. 

Garaudy, R. (2018). İslam‟ın Vadettikleri. Çev. Cemal Aydın. İstanbul: Timaş 



209 

 

Yayınları, İstanbul. 

Gleoason, P. (2014). “Kimliği Tanımlamak: Semantik Bir Tarih”. Çev. Fırat Mollaer. 

Kimlik Politikaları: Tanınma Özdeşlik ve Farklılık. Ed. Fırat Mollaer. Ankara: Doğu 

Batı Yayınları, ss. 21-52.  

Goldmann, L. (1999). Aydınlanma Felsefesi. Çev. Emre Aslan. İstanbul: Doruk 

Yayınları. 

Goody, J. (2017). Tarih Hırsızlığı. Çev. Gül Çağalı Güven, İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Yayınları. 

Goody, J. (2002). Batı‟daki Doğu. Çev. Burhan Mert Angılı/İsmail Mert Sezgin, 

Ankara: Dost Kitabevi Yayınları.  

Goyard, S. F. (2011). “Aydınlanma” . (çev.) Emel Ergun. Siyaset Felsefesi Sözlüğü 

(iç.). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Göka, E. (2000). “Güç İlişkileri Bakımından Aydınlanma”. Toplum ve Bilim. Sayı: 

11, ss. 113-119. 

Göle, N. (2002). “Batı Dışı Modernlik: Kavram Üzerine”, Modernleşme ve Batıcılık 

3. Cilt, Modern Türkiye‟de Siyasi Düşünce. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Guha, R. (2006). Dünya-Tarihinin Sınırında Tarih. Çev. Erkal Ünal. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Guha, R. (2010). “Sömürge Hindistan‟ın Tarihyazımı ile İlgili Bazı Hususlar 

Üzerine”. Toplum ve Bilim, Sayı. 25, ss. 23-27. 

Gündüz, M. (2013). “Kültür ve medeniyet bağlamında batımerkezci eğitim ve 

eleştirisi”. İnsan ve Toplum. 3(6), 223-243. 

Gürsoy, K., Aydın, M., Davutoğlu, A., Ortaylı, İ. (2002). Medeniyetler Çatışması 

mı?  (panel) Ankara: Altay kültür eğitim ve sanat vakfı yayınları. Ankara 2002. 

Habermas, J. (2010). “Modernlik: Tamamlanmamış Bir Proje”. Dipnot. Sayı. 1, ss 

29-41. 

Hartog, F. (1997). Herodotos‟un Aynası. Çev. Emin Özcan. Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları. 

Hazard, P. (1981). Batı Düşüncesindeki Büyük Değişme. Çev. Erol Güngör. İstanbul: 

Ötüken Neşriyat. 

Hegel, G. W. F. (1840/2006). “Felsefe Tarihinin Genel Bölünümü”. çev. Selahattin 

Hilav. Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, Güçlü Ateşoğlu. Yay. 

Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu Batı Yayınları.   



210 

 

Hegel, G. W. F. (1837/2006). “Tarihte Akıl: Tarih Felsefesine Bir Giriş.” Çev. Güçlü 

Ateşoğlu. Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, Güçlü Ateşoğlu. Yay. 

Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu Batı Yayınları.   

Hegel,  G. W. F. (1821/2006). “Hukuk Felsefesinin Anahatları”. Çev. Güçlü 

Ateşoğlu,  Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, Güçlü Ateşoğlu. 

Yay. Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu Batı Yayınları.   

Hegel, G. W. F. (1840/2006). “Felsefe Tarihi Üzerine Dersler.” Çev. Güçlü 

Ateşoğlu. Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, Güçlü Ateşoğlu. Yay. 

Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu Batı Yayınları.   

Hegel, G. W. F. (1830/2006). “Tin Felsefesi”. Tarih Felsefesi Seçme Metinler, Çev. 

Güçlü Ateşoğlu. Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, Güçlü 

Ateşoğlu. Yay. Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu Batı Yayınları.   

Hegel, G. W. F. (1995). Tarihte Akıl. Çev. Önay Sözer. İstanbul: Kabalcı Yayınevi.  

Hegel, G. W. F. (2006). Tarih Felsefesi. Çev. Aziz Yardımlı. İstanbul: İdea 

Yayınevi. 

Helvacıoğlu, E. (2008). “Burjuva Aydınlanması‟nın Serüveni ve Emekçi 

Aydınlanması”. Aydınlanma Nedir? (e-kitap). Afşar Timuçin, Ali Timuçin, Ender 

Helvacıoğlu; İstanbul: Bilim ve Gelecek Yayın Kolektifi. 

Hentsch, T. (2016). Hayali Doğu. Çev. Aysel Bora. İstanbul: Metis Yayınları. 

Herder, J. G. (2006). “İnsanlık Tarihi Felsefesi Üzerine Düşünceler”. Tarih Felsefesi 

Seçme Metinler (iç.). Çev. Doğan Özlem, Ankara: Doğu Batı Yayınları.  

Hobsbawm, E., Terence, R. (2006). Geleneğin İcadı. Çev. Mehmet Murat Şahin, 

İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Hobsbawm, E. (2009). Tarih Üzerine. Çev. Osman Akınhay. İstanbul: Agora 

kitaplığı.  

Hobsbawm, J. E. (1993). 1780'den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik "Program, 

Mit, Gerçeklik.  İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Hobson, M. J. (2015). Batı Medeniyetinin Doğulu Kökenleri. Çev. Esra Ermert. 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Hodgson, M. (2001). Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek. Çev. Ahmet Kanlıdere, 

Ahmet Aydoğan, İstanbul: Yöneliş Yayınları. 

Hodgson, Marshall G. S. (1997). Dünya Tarihinde İslam. Çev. Ahmet Kanlıdere, 

İstanbul: Yöneliş Yayınları. 

Horkheimer, M. (2013). Akıl Tutulması. Çev. Orhan Koçak. İstanbul: Metis 



211 

 

Yayınları.  

Huxley, J. (1936). " „Race‟ in Europe."  Rare Books and Manuscripts. 16.  

https://digital.kenyon.edu/rarebooks/16. 

İslamoğlu, H. (1997). Neden Avrupa Tarihi? İstanbul: İletişim Yayınları. 

Jones, E. (2009).  Avrupa Mucizesi: Avrupa ve Asya‟nın tarihinde çevre ekonomi ve 

jeopolitik. Çev. Ahmet Fehmi. İstanbul: hil Yayın. 

Kant, I. (1995). Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi. Çev. İoanna Kuçuradi, 

Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu. 

Kant, I. (2000). “ „Aydınlanma Nedir?‟ Sorusuna Yanıt (1784)”. Çev. Nejat Bozkurt, 

Toplum ve Bilim, Sayı. 11, ss.17-21. 

Kant, I. (2007). “Determination of the concept of a human race” Anthropology, 

history and education, Cambridge University Press. 

Kant, I. (1785/2006). “Herder‟in İnsanlık Tarihi Felsefesi Üzerine Düşüncelerinin 

Eleştirisi.” Çev. Yasemin Çına. Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, 

Güçlü Ateşoğlu. Yay. Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu Batı Yayınları.   

Kant (1784). “Dünya Yurttaşlığı Amacına Yönelik Genel Bir Tarih Düşüncesi”. Çev. 

Uluğ Nutku, Tarih Felsefesi Seçme Metinler. Haz. Doğan Özlem, Güçlü Ateşoğlu. 

Yay. Haz. Güçlü Ateşoğlu, Ankara: Doğu Batı Yayınları.   

Karaosmanoğlu, D., Karaosmanoğlu, K. (2013). "Avrupamerkezciliği Eleştirmek: 

Çıkmazlar ve Alternatif Bakışlar”. İnsan ve Toplum. 3(6), 49-68. 

Kaufmann, W. (1997). “Hegel Miti ve Yöntemi”. Hegel Üzerine Yorumlar. Çev. 

Aziz Yardımlı, İstanbul: İdea Yayınevi. 

Kayhan, A. (2000). “Aydınlanma ve Jean-Jacques Rousseau”. Toplum ve Bilim. Sayı 

11, ss. 57-68. 

Kaya, A. (2014). “Giriş: Ötekini Anlamak Mümkün mü?”.  Farklılıkların Birlikteliği, 

Türkiye ve Avrupa‟da Birarada Yaşama Tartışmaları (iç). Der. Ayhan Kaya, 

İstanbul: Hiperlink Yayınları. 

Keyman, F., Mutman, M., Yeğenoğlu, M. (der.) Oryantalizm, Hegemonya ve 

Kültürel Fark. İstanbul: İletişim Yayınları.  

Keyman, F., Mutman, M., Yeğenoğlu, M. (1996). “Giriş”. Oryantalizm, Hegemonya 

ve Kültürel Fark. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Khella, K. (2005). Tarihin Yeniden Keşfi Üniversalist Tarih Kuramı Avrupamerkezci 

Tarihsel Bilincin Yıkımı. Çev. İsmail Kaygusuz. İstanbul: Su Yayınevi. 



212 

 

Kıllıoğlu, İ. (2015). “Aydınlanma‟nın Felsefi Temellerinin Tartışılması”. FSM İlmi 

Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi. Sayı 5. ss. 333-359. 

Kleingeld, P. (2007). “Kant‟s Second Thoughts On Race”, The Philosophical 

Quarterly, Volume 57, Issue 229, Pages 573–592. 

Koçak, Orhan. (2013). “Önsöz”. Akıl Tutulması, İstanbul: Metis Yayınları.  

Kojeve, A. (2000). Hegel Felsefesine Giriş, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Koselleck, R. (2007). İlerleme. Çev. Mustafa Özdemir. Ankara: Dost Kitabevi 

Yayınları. 

Koytak, E. (2013). “Tarih ve Bilgi: Sahih Failliğin Yeniden Kazanımı İçin Bir 

Çıkış”. İnsan ve Toplum, 3(6), 69-85. 

Köktaş, M. (2010). İskoç Aydınlanması: Bir Sivil Toplum Perspektifi. 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ankara. 

Kuhn, T. (2014). Bilimsel Devrimlerin Yapısı. Çev. Nilüfer Kuyaş, İstanbul: Kırmızı 

Yayınları. 

Kula, O, B. (2010). Batı Felsefesinde Oryantalizm ve Türk İmgesi. İstanbul: Türkiye 

İş Bankası. 

Kuyaş, N. (2014). “Önsöz”. Bilimsel Devrimlerin Yapısı, İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Label, O. (1995). “Önsöz”. Irk, Tarih ve Kültür. Çev. Haldun Bayrı, Reha Erdem, 

Arzu Oyacıoğlu, Işık Ergüden. İstanbul: Metis Yayınları.  

Latouche, S. (1993). Dünyanın Batılılaşması. Çev. Temel Keşoğlu. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Lee, J. S. (2002). Avrupa Tarihinden Kesitler (1. Cilt: 1494-1789). Çev. Ertürk 

Demirel, Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Lewis, B. (2007). “Oryantalizm Sorunu”. Çev. Ferit Burak Baydar. ORYANTALİZM 

Tartışma Metinleri, Ed. Aytaç Yıldız, Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Lloyd, C. (1997). “Evrenselcilik ve Farklılık: İngiltere ve Fransa'da Irkçılık 

Karşıtlığının Bunalımı”. Batı cephesinde Irkçılık, Modernite ve Kimlik. Yay. Haz. Ali 

Rattansi, Sallie Westwood. Çev. Sevda Akyüz. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Locke, J. (2004). Hükümet Üzerine İkinci İnceleme. Çev. Fahri Bakırcı, Ankara: 

Babil Yayıncılık. 

Locke, J. (1999). İnsanın Anlama Yetisi Üzerine Bir Deneme, (1-2. Kitap). Çev. 

Meral Delikara Topçu, Ankara: Öteki Yayınevi. 



213 

 

Loomba, A. (2000). Kolonyalizm Postkolonyalizm, Birinci basım. Çev. Mehmet 

Küçük, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Lyotard, Jean-F. (1990). Postmodern Durum. Çev. Ahmet Çiğdem. İstanbul: Ara 

Yayıncılık. 

Malik, K. (1996). The Meaning of Race: Race, history and culture in Western 

society, New York University Press. 

Mendelssohn, M. (2000). “ „Aydınlanma Nedir?‟ Sorusu Üzerine”. Çev. Ali Irgat. 

Toplum ve Bilim. Sayı 11, ss.13-15. 

Mills, W. C. (1999). “The Racial Contract”. Cornell Universty Press, Ithaca and 

London. 

Mills, W. C. (1997). “Blackness Visible Essays on Philosophy and Race”. Cornell 

Universty Press, Ithaca and London 1997. 

Mollaer, F. (2014). “Can Alıcı Bir Mesele ve Banalleşen Bir Kelime”. Kimlik 

Politikaları: Tanınma Özdeşlik ve Farklılık. Ed. Fırat Mollaer. Ankara: Doğu Batı 

Yayınları, ss. 7-20.  

Montesquieu. (1963). Kanunların Ruhu Üzerine.  Çev: Fehmi Baldaş. Ankara: Milli 

Eğitim Basımevi. 

Morin, E. (1988). Avrupa‟yı Düşünmek. Çev. Şirin Tekeli, İstanbul: Afa Yayınları. 

Morss, S., B. (2012). Hegel Haiti ve Evrensel Tarih. Çev. Erkal Ünal. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Mutman, M. (2010). “Postkolonyalizm: Ölü Bir Disiplinin Hatıra Defteri”. Toplum 

ve Bilim. Sayı 25, ss. 117-128. 

Negri, A. / Sustam, E. (2010). “Antonio Negri ile Postkolonyalizm ve Biyopolitik 

Üzerine” (Söyleşi). Toplum ve Bilim. Sayı 25, ss. 87-92. 

Outram, D. (2007). Aydınlanma. Çev. Sevda Çalışkan, Hamit Çalışkan. Ankara: Dost 

kitabevi yayınları. 

Özbek, M. (1979). İnsan ve Irk. İstanbul: Remzi Kitabevi Yayınları. 

Özbek, Sinan. (2012). Irkçılık. İstanbul: Notos Kitap. 

Özlem, D. (1998). Tarih Felsefesi. İzmir: Dokuz Eylül Yayıncılık. 

Özlem, D. (2013). "Batılı Bilgi, Pozitivizm ve Felsefe Çerçevesinde Avrupamerkezci 

Tarih Anlayışının Temelleri". İnsan ve Toplum, 3(6), 7-24. 



214 

 

Pieterse, J. N. (1997). “Batı'yı Açmak: Avrupa Ne Kadar Avrupalı?”. Batı 

cephesinde Irkçılık, Modernite ve Kimlik. Yay. Haz. Ali Rattansi, Sallie Westwood. 

Çev. Sevda Akyüz. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Planty-bonjour, G. (2002). “Montesquieu‟ye Göre Bir Ulusun Genel Ruhu ve 

Hegelci „Volkgeıst‟”. Hegel ve Aydınlanma Yüzyılı (iç.). Çev. Hüsen Portakal, 

İstanbul: Cem Yayınevi. 

Rattansi, A. (1997). “Postmodern Bir Çerçevede "Batı" Irkçılıkları, Etniklikler ve 

Kimlikler”. Batı cephesinde Irkçılık, Modernite ve Kimlik. Yay. Haz. Ali Rattansi, 

Sallie Westwood. Çev. Sevda Akyüz. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Rattansi, A., Westwood, S. (1997). “Yeni Irkçılık ve Irkçı Kimlikler”. Batı 

cephesinde Irkçılık, Modernite ve Kimlik. Yay. Haz. Ali Rattansi, Sallie Westwood. 

Çev. Sevda Akyüz. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Russ, J. (2011). Avrupa Düşüncesinin Serüveni. Çev. Özcan Doğan. İstanbul: Doğu 

Batı Yayınları. 

Sahlins, M. (2012). Batı‟nın İnsan Doğası Yanılsaması. Çev. Emine Ayhan, Zeynep 

Demirsü. İstanbul: bgst Yayınları. 

Said, E. (2005). Hümanizm ve Demokratik Eleştiri. Çev. Osman Akınhay. Haz. Kaan 

H. Ökten, İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Said, E. (2016). Şarkiyatçılık. Çev. Berna Yıldırım. İstanbul: Metis Yayınları. 

Said, W. E. (1998). Kültür ve Emperyalizm- Kapsamlı bir düşünsel ve siyasal 

sorgulama çalışması. İstanbul: Hil Yayın.  

Said, E. (1995). Entelektüel. Çev. Tuncay Birkan, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Sarkar, S. (2010). “Madun Çalışmaları‟nda Madunun Düşüşü”. Toplum ve Bilim.  

Sayı 25, ss. 39-53. 

Sartre, J. P. (1984). “Önsöz”. Yeryüzünün Lanetlileri.  Çev. Selahattin Ayaz, 

İstanbul: Burhan Yayınları. 

Schmidt, J. (2000). “Aydınlanma Neydi? Moses Mendelssohn ve Immanuel Kant 

Berlinische Monatsschrift‟i Nasıl Yanıtladı?”. Toplum ve Bilim. Sayı 11, ss. 23-36. 

Scott, C. J. (2008). Devlet Gibi Görmek. Çev. Nil Erdoğan, İstanbul: Versus kitap.  

Serdar, Z. (2001). Postmodernizm ve Öteki- Batı Kültürünün Yeni 

Emperyalizmi,  İstanbul: Söylem Yayınları. 

Serdar, Z., Davies, M. W., Nandy, A. (1997). Batı Irkçılığının Kaynakları: Bir 

Manifesto. Çev. Fatih Bayram. İstanbul: Yöneliş Yayınları. 



215 

 

Shayegan, D. (2008). Batı Karşısında Asya. Çev. Derya Örs. İstanbul: Anka 

Yayınları. 

Shayegan, D. (2002). Yaralı Bilinç: Geleneksel Toplumlarda Kültürel Şizofreni. Çev. 

Haldun Bayrı, İstanbul: Metis Yayınları. 

Slater, D. (1997). “Postmodernin Diğer Alanlarını İncelerken: Kavimmerkezciliğin 

ve Kuzey-Güney Bölünmesinin Sorunları”. Batı cephesinde Irkçılık, Modernite ve 

Kimlik, Yay. Haz. Ali Rattansi, Sallie Westwood. Çev. Sevda Akyüz. İstanbul: 

Sarmal Yayınevi. 

Somerson, S. (2004). Sosyal Bilimlerde Etnisite ve Irk. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Spivak, G. C. (2016). Madun Konuşabilir mi? Çev. Dilek Hattatoğlu, Gökçen 

Ertuğrul, Emre Koyuncu, Ankara: Dipnot Yayınları. 

Spivak, G. C. (2010). “Yeni Madun: Ses-siz Bir Mülakat”. Toplum ve Bilim.  Sayı 

25, ss. 55-65. 

Spivak, G. C. (2010). “Akademik Özgürlüğü Cins-Kimlikli Postkolonyallik ile 

Düşünmek”. Toplum ve Bilim. Sayı 25, ss. 67-73.  

Spivak, G. C. / Yetişkin, E. (2010). “Madun: Gramsci, Guha, Spivak – Gayatri 

Chakravorty Spivak ile Mülakat”. Toplum ve Bilim, Sayı 25, ss. 75-80. 

Squadrito, K. (2002). “Locke and the Dispossession of the American Indian”. 

PHILOSOPHERS ON RACE Critical Essays Edited by Julie K. Ward and Tommy L. 

Lott. USA: Blackwell Publishers. 

Strauss, C. (1995). Irk, Tarih ve Kültür. Fransızcadan çev. Haldun Bayrı, Reha 

Erdem, Arzu Oyacıoğlu, Işık Ergüden. İstanbul: Metis Yayınları. 

Sunar, L. (2012). “Aydınlanma Döneminde Doğu‟ya Bakış: Değişen İlgi ve 

Söylemler”. Sosyoloji Dergisi, 3 (24): 59-82. 

Sunar, L. (2012). Marx ve Weber'de Doğu Toplumları, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Sustam, E. (2010). “Postkolonyalizmden Biyopolitiğe”: „Temsilin Krizinden 

Güvensizlik Toplumuna mı?‟ ”. Toplum ve Bilim. Sayı: 25, ss. 129-140. 

Şenel, A. (1993). Irk ve Irkçılık Düşüncesi. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Tagore, R. (1994). Milliyetçilik. Çev. Murat Çiftkaya. İstanbul: Furkan Basın Yayın. 

Taş, M. (1999). Avrupa‟da Irkçılık. Ankara: İmge Kitabevi. 

Taşçı, S. (2000). “Aydınlanma(ma)nın Felsefesi”. Toplum ve Bilim. Sayı: 11, ss. 131-

134. 



216 

 

Taylor, C. (1995). Modernliğin Sıkıntıları. Çev. Uğur Canbilen. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Taylor, D. (2012). “Modernliğe Karşı Durmak: Irk ve Irkçılık Konularında Foucault 

ve Arendt”. Çev: Erkal Ünal, Cogito. Yapı Kredi Yayınları. Sayı: 70-71, ss. 139-162. 

Timuçin, A., Timuçin, A. (2013). 50 Soruda Aydınlanma. İstanbul: 7 Renk Basım. 

Timuçin, A. (2008). “Aydınlanma Nedir?”. Aydınlanma Nedir? (e-kitap). Afşar 

Timuçin, Ali Timuçin, Ender Helvacıoğlu. İstanbul: Bilim ve Gelecek Yayın 

Kolektifi. 

Timuçin, A., Timuçin, A., Helvacıoğlu, E. (2008). “Aydınlanma Filozoflarından 

Seçme Metinler”, Haz. Afşar Timuçin – Ali Timuçin, Aydınlanma Nedir? (iç.) (e-

kitap). İstanbul: Bilim ve Gelecek Yayın Kolektifi. 

Timuçin, A. (2008). “Aydınlanma‟nın Kaynakları ve Özü”. Aydınlanma Nedir? (iç.) 

(e-kitap). Afşar Timuçin, Ali Timuçin, Ender Helvacıoğlu; İstanbul: Bilim ve 

Gelecek Yayın Kolektifi. 

Timuçin, A. (2006). John Locke‟un Siyaset Anlayışı, İstanbul: Bulut Yayınları. 

Uzgalis, W. (2002). “An Inconsistency not to be Excused”: On Locke and Racism”. 

PHILOSOPHERS ON RACE.  Critical Essays Edited by Julie K. Ward and Tommy 

L. Lott. USA: Blackwell Publishers. 

Vattimo, G. (1999). Modernliğin Sonu. Çev. Şehabettin Yalçın. İstanbul: İz 

Yayıncılık. 

Voltaire (François Marie Arouet). (2015). Türkler Müslümanlar ve Ötekiler. Der. 

Hacer Mete. Çev. Egenur Ay, İstanbul: Zepros Yayınları. 

Wahl, P. (Der.) (1993). Niçin Aztekler Avrupa‟yı Keşfetmedi? Çev. Levent Kafadar, 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Wallersteın, I. (2010). Avrupa Evrenselciliği Gücün Retoriği.  Çev. Aziz Ufuk Kılıç. 

İstanbul: bgst Yayınları. 

Westwood, S. (1997). “Irkçılık, Akıl Hastalığı ve Kimlik Politikası”. Batı cephesinde 

Irkçılık, Modernite ve Kimlik. Yay. Haz. Ali Rattansi, Sallie Westwood. Çev. Sevda 

Akyüz. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Winant, H. (1997). “Irkçı Oluşum ve Hegemonya: Küresel ve Yerel Gelişmeler”. 

Batı cephesinde Irkçılık, Modernite ve Kimlik. Yay. Haz. Ali Rattansi, Sallie 

Westwood. Çev. Sevda Akyüz. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Yeğenoğlu, M. (2003). Sömürgeci Fantaziler-Oryantalist Söylemde Kültürel ve 

Cinsel Fark. İstanbul: Metis Yayınları. 



217 

 

Yeğenoğlu, M. (2014). “Avrupa Kimliğinin İdeolojik Arkaplanı”. Farklılıkların 

Birlikteliği, Türkiye ve Avrupa‟da Birarada Yaşama Tartışmaları.  Der. Ayhan Kaya, 

İstanbul: Hiperlink Yayınları. 

Yetişkin, Ebru. (2010). “Giriş”. Toplum ve Bilim. Sayı: 25, ss. 9-14.  

Yetişkin, Ebru. (2010). “Postkolonyal Kavramlar Üzerine Notlar”. Toplum ve Bilim. 

Sayı: 25, ss. 15-20. 

Young, R. (2000). Beyaz Mitolojiler. Çev. Can Yıldız. İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Young, R. (1997). “Amerika'daki Mısır: Siyah Atina, Irkçılık ve Sömürge Söylemi”. 

Batı cephesinde Irkçılık, Modernite ve Kimlik. Yay. Haz. Ali Rattansi, Sallie 

Westwood. Çev. Sevda Akyüz. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Young, Robert J. (2016). Postkolonyalizm Tarihsel Bir Giriş. Çev. Burcu Toksabay 

Köprülü, Sertaç Şen, İstanbul: Matbu Kitap. 

Zeybek, S. O. (2013). “Avrupa Düşüncesinin Tali Unsurları: Kölecilik ve 

Sömürgecilik.” İnsan ve Toplum, 3(6), 87-106. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



218 

 

ÖZGEÇMĠġ 

Tuğba Ekinci, 1991 yılında Hatay/Dörtyol'da doğdu. Orta öğrenimini Batman İmam 

Hatip Lisesi‟nde (2009) tamamladı. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi'nden 

2014 yılında mezun oldu. 2016 yılında Artuklu Üniversitesi felsefe bölümünde 

yüksek lisans öğrenimine başlayan Ekinci, “Postkolonyal Çalışmalarda Aydınlanma 

Eleştirileri” konulu tez çalışmasını sürdürmekte ve 2014 yılından bu yana 

Batman'da Arapça ve meslek dersleri öğretmeni olarak çalışmaktadır. 




