
 

 

T.C.  
MERSİN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI  

ANABİLİM DALI 

 

KLASİK TÜRK EDEBİYATI MESNEVİLERİNDE 

ANTROPOMORFİK UNSURLAR 

Yüksek Lisans Tezi 

Hazırlayan 

Fatma SEYREK 
 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Hilal NAYİR EKİNCİ 

AĞUSTOS-2023,  MERSİN 

  



 

 

T.C.  
MERSİN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI 

ANABİLİM DALI 

 KLASİK TÜRK EDEBİYATI MESNEVİLERİNDE ANTROPOMORFİK 

UNSURLAR 

Yüksek Lisans Tezi 

Hazırlayan 

Fatma SEYREK 

ORCID No: 0000-0001-7385-5956 
 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Hilal NAYİR EKİNCİ  

ORCID No: 0000-0003-2218-2565 

 

AĞUSTOS- 2023,  MERSİN 



iv 

 

ÖZET 

 

KLASİK TÜRK EDEBİYATI MESNEVİLERİNDE ANTROPOMORFİK UNSURLAR 

 

İnsan duygu, düşünce itibarıyla kendisine benzer olana yakınlık gösterme eğilimindedir. 

Kişinin bir sanat eseriyle bağ kurmasında etkili olan da kendisini eserin içerisinde görebilmesidir. 

Okuyucu kendisiyle özdeşleştirdiği bir eserin kahramanı sayesinde esere daha fazla odaklanabilmekte 

ve eser okuyucuda daha büyük etki oluşturabilmektedir. Sanat eserlerinde kahramanlar her zaman 

insan olmaz.  Bazı eserlerde insan dışında canlı, cansız farklı varlıkların kahramanlaştırıldığı görülür. 

Okuyucunun eserde kendini bulabilmesi için insan biçimine bürünmüş ya da insana ait özellikler 

gösteren çeşitli unsurlar devreye girmektedir. İnsan dışındaki varlıkları insan biçimine döndürme, 

onlara insansı özellikler yakıştırma, ekleme antropomorfizm olarak adlandırılmaktadır. Bu çalışmada 

Harnâme, Münâzara-i Tûtî vü Zâg, Nefhatü’l Ezhâr, Hüsn ü Aşk, Mihnetkeşân adlı mesnevilerde 

hangi antropomorfik unsurlara yer verildiğini tespit etmek amaçlanmıştır. Klasik Türk edebiyatındaki 

mesneviler metin merkezli yaklaşımla incelenmiş ve hedeflenen şekilde tez konusu irdelenmeye 

çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Klasik Türk Edebiyatı, Mesnevi, Antropomorfizm 

 

Danışman: Üyesi Hilal NAYİR EKİNCİ, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Mersin Üniversitesi, 

Mersin. 

  



v 

 

ABSTRACT 

 

ANTHROPOMORPHIC ELEMENTS IN CLASSICAL TURKISH LITERATURE MASNAVIS 

 

Human  psychology tends to sympathize with what is similar to itself in terms of emotion and 

thought. What is effective in establishing a bond with a work of art is the ability to see oneself in the 

work. Thanks to the hero of a work that the reader identifies with himself, he can focus more on the 

work and the work can have a greater impact on the reader. Heroes in works of art are not always 

human.  In some works, it is seen that different living and non-living beings other than human beings 

are heroized. In order for the reader to find himself/herself in the work, various elements that take 

human form or show human characteristics come into play. Transforming non-human beings into 

human form, giving them human characteristics, adding human characteristics to them is called 

anthropomorphism. In this study, it is aimed to determine which anthropomorphic elements are 

included in the masnavis named Harnâme, Münâzara-i Tûtî vü Zâg, Nefhatü'l Ezâr, Hüsn ü Aşk, 

Mihnetkeşân. The masnavis in classical Turkish literature were examined with a text-centered 

approach and the thesis topic was tried to be examined in a targeted way. 

 

Keywords: Classical Turkish Literature, Mesnevi, Anthropomorphism. 

 

Advisor: Asst. Prof. Hilal NAYİR EKİNCİ, Department of Turkish Language and Literature, The 

University of Mersin, Mersin. 

  



vi 

 

TEŞEKKÜR 

 

 Tez konumun belirlenmesinde ve çalışmamın her aşamasında bana destek olan, bilgi ve 

tecrübelerini benden esirgemeyen değerli danışmanım Dr. Öğr. Üyesi Hilal NAYİR EKİNCİ’ye 

teşekkür ederim. Hayatımın her anında benden maddi ve manevi desteklerini esirgemeyen annem ve 

babama, tez dönemimde stresimi mazur gören kardeşlerime teşekkür ederim.  Ayrıca çalışmam 

boyunca bana destek olan Emine ATAŞLI ve Metin ÇETİNKAYA’ya teşekkür ederim. 

  



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

 Sayfa 

İÇ KAPAK i 

ONAY ii 

ETİK BEYAN iii 

ÖZET iv 

ABSTRACT v 

TEŞEKKÜR vi 

İÇİNDEKİLER vii 

KISALTMALAR ve SİMGELER xiii 

GİRİŞ 1 
1. MESNEVİLER 4 
1.1. Edebî Sanatlar ve Antropomorfizm 9 
2. ANTROPOMORFİZM 11 
3. MİTOLOJİ VE ANTROPOMORFİZM 14 
3.1. Türk Mitolojisi ve Antropomorfizm 15 
3.2. Hint Mitolojisi ve Antropomorfizm 17 
3.3. İran Mitolojisi ve Antropomorfizm 18 
3.4. Yunan Mitolojisi ve Antropomorfizm 20 
4. İNSAN BEDENİ VE ANTROPOMORFİZM 27 
4.1. Klasik Türk Edebiyatında Beden 31 
4.1.1. Klasik Türk Edebiyatında Beden Unsurları 32 
5. KLASİK TÜRK ŞİİRİNDE CANLI VE CANSIZ VARLIKLAR 37 
5.1. Canlılar 37 
5.1.1. Hayvanlar 37 
5.1.2. Bitkiler 40 
5.2. Cansız Varlıklar 42 
5.2.1. Gökyüzü Unsurları 42 
5.2.2. Eşyalar 44 
6. MESNEVİ İNCELEMELERİ 46 
6.1. Harnâme 46 
6.1.1. Eşek 46 
6.1.2. Karga 49 
6.1.3. Gök-Felek 50 
6.2. Münâzara-i Tûtî vü Zâg 50 
6.2.1. Gökyüzü Unsurları 51 
6.2.1.1. Felek 51 
6.2.1.2. Ay 51 
6.2.1.3. Yıldız 51 
6.2.1.4. Cihan 51 
6.2.2. Hayvanlar 51 
6.2.2.1. Papağan-Karga 51 
6.2.2.2. Bülbül 59 
6.2.3. Bitkiler 60 
6.2.3.1. Hâr 60 
6.2.4. Bedene Ait Unsurlar 60 
6.2.4.1. Ten 60 
6.2.5. Diğer Unsurlar 60 
6.2.5.1. Kâbe 60 
6.3. Nefhatü’l- Ezhâr 60 
6.3.1. Gökyüzü 61 
6.3.1.1. Felek 61 
6.3.1.2. Güneş 61 



viii 

 

6.3.1.3. Ay 62 
6.3.1.4. Kâinat 62 
6.3.1.5. Cihan 62 
6.3.1.6. Bulut 62 
6.3.2. Hayvanlar 63 
6.3.2.1. Bülbül 63 
6.3.2.2. Arı 63 
6.3.2.3. Sivrisinek 63 
6.3.2.4. Eşek 64 
6.3.2.5. Örümcek 64 
6.3.2.6. Ahu 64 
6.3.3. Bitkiler 64 
6.3.3.1. Bahçe 64 
6.3.3.2. Tomurcuk 64 
6.3.3.3. Gül 65 
6.3.3.4. Gonca 65 
6.3.3.5. Lale 65 
6.3.4. Bedene Ait Unsurlar 66 
6.3.4.1. Göz 66 
6.3.5. Eşyalar 66 
6.3.5.1. Kalem 66 
6.3.6. Soyut unsurlar 66 
6.3.6.1. Aşk 66 
6.3.6.2. Söz 66 
6.3.7. İçecekler 66 
6.3.7.1. Şarap 66 
6.3.8. Diğer Unsurlar 67 
6.3.8.1. Zeker 67 
6.3.8.2. Şiir 67 
6.4. Hüsn ü Aşk 67 
6.4.1. Kozmik Unsurlar 68 
6.4.1.1. Gök 68 
6.4.1.2. Âlem 69 
6.4.1.3. Felek 69 
6.4.1.4. Bulut 71 
6.4.1.5. Yağmur 72 
6.4.1.6. Yıldırım 72 
6.4.1.7. Şimşek 72 
6.4.1.8. Cemre 73 
6.4.1.9. Karanlık 73 
6.4.1.10. Sabah 73 
6.4.1.11. Seyyareler 74 
6.4.1.11.1. Dünya 74 
6.4.1.11.2. Güneş 74 
6.4.1.11.3. Ay 77 
6.4.1.11.4. Mirrih 80 
6.4.1.11.5. Nahid (Zühre) 80 
6.4.1.11.6. Yıldız 81 
6.4.1.12. Melekler 81 
6.4.1.13. Huri-Gılman 81 
6.4.1.14. Azrail 82 
6.4.1.15. Şeytan 82 
6.4.2. Yer 82 
6.4.2.1. Hayvanlar 83 
6.4.2.1.1. Kuş 83 



ix 

 

6.4.2.1.2. Anka 83 
6.4.2.1.3. Hüthüt 83 
6.4.2.1.4. Bülbül 83 
6.4.2.1.5. Papağan 84 
6.4.2.1.6. Sülün 85 
6.4.2.1.7. Baykuş 86 
6.4.2.1.8. Güvercin 86 
6.4.2.1.9. Tavus 86 
6.4.2.1.10. Tavuk 87 
6.4.2.1.11. Pervane 87 
6.4.2.1.12. Yarasa 88 
6.4.2.1.13. Ateş Böceği 88 
6.4.2.1.14. Tavşan 88 
6.4.2.1.15. At 89 
6.4.2.2. Bitkiler 90 
6.4.2.2.1. Asma 90 
6.4.2.2.2. Diken 90 
6.4.2.2.3. Çimen 90 
6.4.2.2.4. Bahçe 91 
6.4.2.2.5. Kamış 91 
6.4.2.2.6. Ağaçlar 91 
6.4.2.2.6.1. Armut 91 
6.4.2.2.6.2. Servi 91 
6.4.2.2.6.3. Çınar 92 
6.4.2.2.6.4. Limon 92 
6.4.2.2.6.5. Badem 92 
6.4.2.2.6.6. Fıstık Ağacı 93 
6.4.2.2.6.7. Söğüt 93 
6.4.2.2.7. Çiçekler 93 
6.4.2.2.7.1. Gül 93 
6.4.2.2.7.2. Gonca 95 
6.4.2.2.7.3. Nergis 97 
6.4.2.2.7.4. Lale 97 
6.4.2.2.7.5. Karanfil 98 
6.4.2.2.7.6. Yasemin 98 
6.4.2.2.7.7. Menekşe 99 
6.4.2.2.7.8. Erguvan 99 
6.4.2.2.7.9. Şakayık 99 
6.4.3. Bedene Ait Unsurlar 99 
6.4.3.1. Saç 99 
6.4.3.2. Ayva Tüyü 100 
6.4.3.3. Dudak 101 
6.4.3.4. Göz 101 
6.4.3.4.1. Bakış 102 
6.4.3.4.2. Göz Yaşı 104 
6.4.3.5. Kaş 104 
6.4.3.6. Kirpik 104 
6.4.3.7. Ben 104 
6.4.3.8. El 105 
6.4.4. Mevsimler 105 
6.4.4.1. Bahar 105 
6.4.4.2. Sonbahar 106 
6.4.4.3. Kış 106 
6.4.5. Eşyalar 106 
6.4.5.1. İnci-Mercan 106 



x 

 

6.4.5.2. Kadeh 107 
6.4.5.3. Testi 107 
6.4.5.4. Sürahi 108 
6.4.5.5. Kalem 108 
6.4.5.6. Mühür 110 
6.4.5.7. Kılıç 110 
6.4.5.8. Yay 111 
6.4.5.9. Ok 111 
6.4.5.10. Hançer 111 
6.4.5.11. Mum 112 
6.4.5.12. Ney 112 
6.4.5.13. Resim 113 
6.4.6. Olağanüstü Varlıklar 113 
6.4.6.1. Dev 113 
6.4.6.2. Peri 114 
6.4.6.3. Cadı 114 
6.4.7. Soyut Kavramlar 116 
6.4.7.1. Tanrı 116 
6.4.7.2. Ölüm 116 
6.4.7.3. Hayat 117 
6.4.7.4. Ayrılık 117 
6.4.7.5. Vuslat 117 
6.4.7.6. Talih 118 
6.4.7.7. Kader 118 
6.4.7.8. Akıl 119 
6.4.7.9. Ruh 119 
6.4.7.10. Gönül 119 
6.4.7.11. Korku 120 
6.4.7.12. Uyku 120 
6.4.7.13. Cennet 121 
6.4.7.14. Cehennem 121 
6.4.7.15. Hây-ı Hûy 121 
6.4.7.16. Dûd-ı Âh 121 
6.4.7.17. Feyz-i Subh-ı Vuslat 122 
6.4.7.18. Tûfân-ı Belâ 122 
6.4.7.19. Gam Kâbesi 122 
6.4.7.20. Gam Leşkeri 122 
6.4.8. İçecekler 122 
6.4.8.1. Şarap 122 
6.4.8.2. Rakı 123 
6.4.9. Coğrafi Unsurlar ve Mekân 123 
6.4.9.1. Derya 123 
6.4.9.2. Irmak 123 
6.4.9.3. Dağ 123 
6.4.9.4. Çeşme 124 
6.4.9.5. Kuyu 124 
6.4.9.6. Meyhane 124 
6.4.10. Diğer Unsurlar 125 
6.4.10.1. Sıtma 125 
6.4.10.2. Rüzgâr 125 
6.4.10.3. Seher Yeli 125 
6.4.10.4. Hava Kabarcığı 125 
6.4.10.5. Alev 125 
6.4.10.6. Duman 126 
6.4.10.7. Saçak 126 



xi 

 

6.4.10.8. Işık 127 
6.4.10.9. Şiir 127 
6.4.10.10. Put 127 
6.4.10.11. Gölge 128 
6.4.10.12. Kum-Cam 128 
6.5. Mihnetkeşân 128 
6.5.1. Gökyüzü 129 
6.5.1.1. Felek 129 
6.5.1.2. Âlem 130 
6.5.1.3. Güneş 131 
6.5.1.4. Ay 131 
6.5.1.5. Yıldız 132 
6.5.1.6. Utarid 132 
6.5.1.7. Dünya 132 
6.5.2. Hayvanlar 133 
6.5.2.1. Kuşlar 133 
6.5.2.1.1. Bülbül 133 
6.5.2.1.2. Hüthüt 134 
6.5.2.1.3. Baykuş 134 
6.5.2.1.4. Güvercin 134 
6.5.2.2. Diğer Hayvanlar 135 
6.5.2.2.1. Köpek 135 
6.5.2.2.2. Eşek 135 
6.5.2.2.3. Kılıç Balığı-Kirpi 135 
6.5.3. Bitkiler 135 
6.5.3.1. Çimen 135 
6.5.3.2. Diken 136 
6.5.3.3. Ağaçlar 136 
6.5.3.3.1. Karaağaç 136 
6.5.3.4. Çiçekler 137 
6.5.3.4.1. Gül 137 
6.5.3.4.2. Gonca 137 
6.5.3.4.3. Nergis 137 
6.5.3.4.4. Lale 137 
6.5.3.4.5. Sümbül 138 
6.5.3.4.6. Yasemin 138 
6.5.3.4.7. Erguvan 138 
6.5.3.4.8. Sûsen 138 
6.5.4. Bedene Ait Unsurlar 139 
6.5.4.1. Göz 139 
6.5.4.1.1. Gamze 139 
6.5.4.2. Ciğer 139 
6.5.5. Mevsimler 139 
6.5.5.1. Bahar 139 
6.5.6. Eşyalar 140 
6.5.6.1. Ayna 140 
6.5.6.2. İnci 140 
6.5.6.3. Kalem 140 
6.5.6.4. Keman 142 
6.5.7. Soyut Kavramlar 142 
6.5.7.1. Gönül 142 
6.5.7.2. Aşk 143 
6.5.7.3. Can 143 
6.5.7.4. Elem 143 
6.5.7.5. Cin-Şeytan-Zebani 144 



xii 

 

6.5.7.6. Kader 144 
6.5.7.7. Nefis 144 
6.5.7.8. Gam-ı Kâinât 144 
6.5.7.9. Ab-ı Hayat 144 
6.5.7.10. Dest-i Keder 145 
6.5.7.11. Dâyin-i Gam 145 
6.5.7.12. Dest-i Âh 145 
6.5.7.13. Dest-i Kader 145 
6.5.7.14. Dest-i Fürkat 145 
6.5.7.15. Tıfl-ı Âh 146 
6.5.7.16. Hâk-i Pây-ı Şöhretet 146 
6.5.8. Coğrafi Unsurlar 146 
6.5.8.1. Deniz 146 
6.5.8.2. Nehir 147 
6.5.8.3. Dere 148 
6.5.8.4. Çeşme 148 
6.5.8.5. Kara 148 
6.5.8.6. Ada 149 
6.5.8.7. Köprü 149 
6.5.8.8. Keşan 150 
6.5.9. Diğer Unsurlar 150 
6.5.9.1. Rüzgâr 150 
6.5.9.2. Saba Yeli 150 
6.5.9.3. Çöl 151 
6.5.9.4. Kebap 151 
SONUÇ 152 
KAYNAKLAR 156 
BENZERLİK RAPORU ÖZET SAYFASI 163 
ÖZ GEÇMİŞ 164 
  



xiii 

 

KISALTMALAR ve SİMGELER 

 

Kısaltma/Simge Tanım 

bs. Baskı 

bk. Bakınız 

C. Cilt 

Ed. Editör 

haz. Hazırlayan 

mad. Madde 

S./s. 

t.y. 

Sayfa 

Tarih yok 

vb. Ve benzeri 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

1 

 

GİRİŞ 

İnsanoğlu yüzyıllardır çevresinde olup biteni anlama çabası içerisindedir. Evrende kendisine 

benzeyen ya da benzemeyen her canlıyla dili, hareketleri ve duygularıyla iletişim hâlindedir. İnsan 

çevresinde gördüğü her şeyin kendisi gibi olmadığını fark etmiş etrafında bulunan canlıların, 

cansızların, nesnelerin özelliklerini çözebilmek için onları gözlemlemiş, faydalı ve zararlı olanları 

ayırt etmiş, bu sayede evrene uyum sağlamış ve kendisine yer edinmiştir. Ancak her ne kadar 

çevresine uyum sağlamışsa da doğadaki varlıkların tamamının dilini çözmüş değildir. Bu yüzden 

doğadaki varlıkları anlamak ve anlamlandırmak için kendince en makul yolu seçmiş böylece 

hayvanları, bitkileri, canlı ve cansız varlıkları kendisi gibi düşünmüş yani insan biçimine bürümüştür. 

Antropomorfizm kavramı ayrı bir başlık altında inceleneceğinden burada daha önce 

antropomorfizm ile ilgili yapılmış çalışmalara değinilecektir. Antropomorfizm ile ilgili bugüne kadar 

yapılmış birçok çalışma bulunmaktadır. Aşağıda bu çalışmalardan bazıları açıklanmıştır.  

Watt (1990)’ın Tanrı Sûretinde Yaratılma: İslâm Kelâmına Dâir Bir Araştırma adlı 

çalışmasında, insanın Allah’ın suretinde yaratılıp yaratılmadığı konusunda farklı hadis ve kelamcıların 

yorumlarına yer verilmiş bu konuya farklı perspektiflerden bakılmasına olanak sağlanmıştır.  

Baljon (2004)’un Kur’ân’ın İnsan-Biçimci Dili adlı çalışmada, Kur’an’ın insan biçimci bir 

dilinin olup olmadığı ile ilgili farklı görüşlere yer verilmiş, ardından hadis ve ayet örnekleriyle 

Kur’an’ın insan biçimci diline İslam’da temkinli yaklaşıldığı belirtilmiştir.  Yani Allah’ın görme veya 

işitme gibi eylemlerinin insanın O’nun kudretini anlamak için bir somutlaştırma ifadesi olduğu 

belirtilmiştir.  

Gülçin Ambros (t.y.)’un yaptığı Hayvanbiçimcilik (Zoomorfizm), Hayvanlarla İma ve 

İnsanmerkezcilik: XVII. Yüzyıl Osmanlı Edebiyatında Hayvanlar ve İnsanlar adlı çalışmada 

antropomorfizm ile zoomorfizmin açıklaması yapılarak bir hayvanın zoomorfizm unsuru mu yoksa 

antropomorfizm unsuru mu olduğunun bakış açısına göre değiştiği ifade edilmiştir.  Bu değişimin de 

benzeyen ve kendisine benzetilen seçiminden kaynaklandığı belirtilmiştir. Yani benzeyen insan 

olduğunda kendisine benzetilen hayvan ise bu zoomorfizm örneği oluştururken kendisine benzetilenin 

insan olduğunda antropomorfizm örneği oluşturduğu ifade edilmiştir. Sonrasında antropomorfizm ve 

zoomorfizm, ayrı başlıklar altında incelenerek antropomorfizmle ilgili 17. yüzyıl divan şiirinden de 

örnekler verilmiş insanlar hayvanlara benzetilince ya da hayvanlar insana benzetilince sonucun yine 

insan merkezci olduğu tespit edilmiştir. 

Bahsedilen çalışmalar dışında antropomorfizm ile ilgili felsefe, mimari, sanat, reklamcılık vb. 

alanlarda yapılmış farklı çalışmalar mevcuttur1. 

                                                      
1 Halime Yücel Altınel’in Reklamlarda İnsanbiçimsellik (2003); Ediz Dikmelik’in Hayvan Davranışında 

Antropomorfizm Suçlaması: Felsefi Bir Analiz (2009); Mehmet Fatih Elmas’ ın Spinoza'nın Antropomorfizm 

Eleştirisi ya da Aklın Hayalgücünü İfşası Üzerine (2013); Burak Medin’ in İnsanbiçimci Kahramanların 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

2 

 

Antropomorfizm kavram olarak olmasa da bir yaklaşım olarak insanlığın var oluşuna kadar 

dayandırılmaktadır. Tanrı’yı, nesneleri, canlı ve cansız varlıkları anlamlandırma çabasından doğan bu 

yaklaşım çalışmanın konusunu oluşturan Klasik Türk edebiyatı mesnevilerinde de kendini 

göstermektedir.  

Çalışma altı bölümden oluşmaktadır. Birinci bölüm, “Mesneviler” başlığını taşımakta ve burada 

Klasik Türk edebiyatında mesneviler ile ilgili bilgiler verilmektedir.  

İkinci bölüm, “Antropomorfizm” başlığını taşımaktadır. Burada antropomorfizmin ne olduğu 

açıklanmış ve antropomorfizmin açıklanmasına yardımcı olacak zoomorfizm ve fitomorfizm gibi 

kavramların ne olduğu üzerinde durulmuştur.  

Üçüncü bölüm, “Mitoloji ve Antropomorfizm” başlığını taşımaktadır. Burada mitolojinin ne 

olduğu konusunda açıklamalar yapılmış, farklı ulusların mitolojileri hakkında bilgiler verilmiş ve bu 

mitolojilerin antropomorfizmle ilişkisi üzerinde durulmuştur.  

Dördüncü bölüm, “İnsan Bedeni ve Antropomorfizm” başlığını taşımaktadır. Burada 

antropomorfizmle bağlantılı olan insan bedeni hakkında bilgiler verilmiş, Klasik Türk edebiyatındaki 

beden ve bedene ait unsurlar hakkında bilgiler verilip bedenin antropomorfizmle ilişkisine 

değinilmiştir.  

Beşinci bölüm, “Klasik Türk Şiirinde Canlı ve Cansız Varlıklar”  başlığını taşımaktadır. Burada 

Klasik Türk şiirinde geçen canlı ve cansız varlıkların antropomorfizmle ilişkisi üzerinde durulmuştur.  

Altıncı bölüm, “Mesnevi İncelemeleri” başlığını taşımaktadır. Burada 15. yüzyıldan Şeyhî’nin 

Harnâme adlı eseri, 16. yüzyıldan Nev’î’nin Münâzara-i Tûtî vü Zâg adlı eseri, 17. yüzyıldan Nev’î-

zâde Atâyî’nin Nefhatü’l Ezhâr adlı eseri, 18. yüzyıldan Şeyh Galib’in Hüsn ü Aşk adlı eseri, 19. 

yüzyıldan Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Mihnetkeşân adlı eseri antropomorfizm açısından 

incelenmiştir. 

 

                                                                                                                                                                      
Dünyasında Sinema Okuryazarı Olmak (2017); Habib Şener’ in David Hume'un Tanrı Anlayışı ve 

Antropomorfizm Eleştirisi (2017); Yusuf Yurt ve Büşra Yurt’ un Mukatil b. Süleyman ve Antropomorfizm 

(2017); Kadir Deligöz’ ün Tüketicilerin Markalara Yönelik Satın Alma Niyetlerinde Antropomorfik Maskotun 

Etkisi: Deneysel Bir Çalışma (2018); Deniz Güneş’ in Antropomorfizm ve Antropomorfik Karakter 

Tasarımlarının İnsanlar Üzerindeki Etkisi (2019), Ebru Pekdaş’ ın 1990 Sonrası Mimari Yapılardaki 

Antropomorfik Etkiler (2019); Elif Dokur’ un Canlandırma Sinemasında Hayvan Karakterleri ve 

Antropomorfizm (2019); Özlem Tekdemir Dökeroğlu Bir Sanat Biçimi Olarak Antropomorfizm (2019);  Tuğçe 

Tunçer’ in Çocuk Oyuncuların Gözünden Advergame Uygulamalarda Marka Antropomorfizması: 10-14 Yaş 

Grubu Çocuklar Üzerinde Bir Araştırma (2019); Burcu Delikan ve Gül Şener’ in Marka Maskotlarında 

Antropomorfizm Kullanımına Yönelik Göstergebilimsel Bir Analiz: Arçelik Markası Robot Çelik Vakası 

(2020); Mehmet Kemal İçden’ in Heykelde Antropomorfik Nesneler ve Biçim Araştırmaları (2020); Sabahattin 

Çalışkan’ ın İnsan Biçimcilik ve Canlandırma Sanatında İnsan Biçimli Hayvan Karakterlerinin Kullanımı 

(2020); Ürün Şen Sönmez’ in Çocuk Edebiyatında Antropomorfist Tutum:" Leyla Fonten'den Öyküler" de 

Hayvanların İnsanlaştırılması ve Toplumsal Cinsiyetlendirilmesi (2020); Burak Yıldırım’ ın Çağdaş Seramik 

Sanatında Antropomorfik Yaklaşımlar (2021); Mehmet Şamil Dayanç’ ın Antropomorfizmin Anlamı, 

Karşılaşmaların Encamı: 1950 Kuşağı Öykülerinde İnsan-Dışı Hayvanlar (2021) adlı çalışmalardır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

3 

 

Araştırmanın Amacı-Kapsamı ve Yöntemi 

Çalışmanın amacı Klasik Türk edebiyatı mesnevileri içerisindeki insan biçimine bürünmüş, 

canlıları, nesneleri, doğaüstü varlıkları tespit ederek antropomorfik açıdan değerlendirmektir. 

Araştırmada öncelikle antropomorfizm ile ilgili daha önce yapılan çalışmalara değinilmiştir.  

Ardından mesnevinin tanımına yer verilerek yüzyıllara göre gelişim evrelerinden bahsedilmiştir. 

Sonrasında tezin amacı ve kapsamı şeklinde ön bilgiler verilerek tez hakkında fikir sahibi olunması 

sağlanmış, antropomorfizmin tanımlarına ve Yunan mitolojisinde antropomorfizme değinilmiş, sonuç 

itibarıyla seçilmiş olan mesneviler metin merkezli yaklaşımla incelenerek elde edilen veriler tasnif 

edilmiştir. Tasnif edilen veriler örneklerle açıklanmış ve çalışmanın hedefi doğrultusunda 

incelenmiştir. 

Çalışmada farklı yüzyıllardan ve konulardan eserler seçilmiştir. Bunun nedeni yüzyıllar arasında 

antropomorfizmin seyrini incelemek, örnek benzerliği sebebiyle tekrara düşülmesini önlemek ve 

eserlerde antropomorfizm ögelerinin ne şekilde ele alındığını tespit edebilmektir. Bu doğrultuda 15. 

yüzyıldan Şeyhî’nin Harnâme adlı eseri, 16. yüzyıldan Nev’î’nin Münâzara-i Tûtî vü Zâg adlı eseri, 

17. yüzyıldan Nev’î-zâde Atâyî’nin Nefhatü’l Ezhâr adlı eseri, 18. yüzyıldan Şeyh Galib’in Hüsn ü 

Aşk adlı eseri, 19. yüzyıldan Keçeci-zâde İzzet Molla’nın Mihnetkeşân adlı eseri incelenmiştir. 

İncelenen eserlerin yalnızca asıl hikâye bölümleri çalışmaya dâhil edilmiştir. Çünkü şairlerin 

okuyucuya asıl anlatmak istedikleri, mesaj vermek istedikleri bölüm hikâye kısmıdır. Ayrıca 

antropomorfizmin eserlerdeki kurguya ne gibi katkısı olduğunun anlaşılabilmesi için de yalnızca 

mesnevilerin asıl hikâye bölümleri tercih edilmiştir. İncelenen eserlerden elde edilen örnek beyitlerde, 

metnin bütünlüğünün bozulmaması adına uzatma işaretleri dışında bir işaret kullanılmamış ve 

transkripsiyon alfabesine yer verilmemiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

4 

 

1. MESNEVİLER 

Klasik Türk edebiyatı mesnevilerinde antropomorfizm ögelerinin incelendiği bu çalışmada 

mesneviler hakkında bilgi vermek yerinde olacaktır. 

Mesnevi,  “sözlükte ‘ikişer ikişer’ anlamındaki mesnâ kelimesinin nisbet eki almış biçimi” 

şeklinde ifade edilmiştir (Çiçekler, 2004, s. 320). Mesnevi, her mısraı kendi arasında uyaklı 

beyitlerden oluşan (Çelebioğlu, 2018, s. 19) aruzun kısa kalıplarıyla yazılmış ve iki beyitlik şiirlerden 

binlerce beyit uzunluğuna kadar çıkabilen bir nazım şeklidir (Pala, 2018, s. 309). Tarihler, uzun aşk 

hikâyeleri, şehrengizler, öğretici dinî, ahlâkî ve tasavvufî konular içeren mesneviler yazılmıştır. 

Mesneviler: Giriş, konunun işlendiği bölüm ve bitiş bölümü olmak üzere üç ana bölümden 

oluşmaktadır (Kartal A. , 2007, s. 353).  

 “Mesnevî edebiyat terimi ve nazım şekli olarak ilk defa Fars edebiyatında kullanılmıştır. Arap 

edebiyatında müzdevic veya recez bahriyle nazmedildiği için urcûze adıyla anılan şiirler mesnevinin 

ilkel biçimi olarak kabul edilebilirse de bu nazım şeklinin günümüzde ifade ettiği anlama uygun ilk 

örnekleri Fars edebiyatında ortaya çıkmıştır” (Çiçekler, 2004, s. 320). Arapçadan türetilmiş olan 

mesnevi, Farsçada yayılmış ve Türkçeye geçişi de Farsça etkisiyle olmuştur (Çelebioğlu, 2018, s. 19). 

Örs (2011)’e göre, mesnevinin Fars edebiyatından Türk edebiyatına geçmiş olması sebebiyle iki 

edebiyatın ürünleri arasında ortak özellikler görülmektedir. Mesnevinin aruz vezninin kısa kalıpları ile 

yazılıyor oluşu ve kendi içerisinde uyaklı olmasının beyit sınırlamasını ortadan kaldırması dolayısıyla 

mesnevi kalıbı kullanışlı bir anlatım aracı olarak benimsenmiştir. Böylece “epik, lirik, didaktik ve 

mistik” konularda uzun soluklu birçok eser verilmiştir. Mesnevinin her iki edebiyatta da 

benimsenmesinin nedenleri vardır. Bu nedenler şunlardır: 

1. Her beytin kendi içinde kafiyeli olması dolayısıyla, kafiye bulma konusunda yaşanan 

güçlüklerin ortadan kalkması ve yazma kolaylığı sayesinde manzumenin istenildiği kadar çok 

sayıda beyitten oluşması. 

2. Aruzun kısa ve hareketli kalıplarından uzun soluklu olarak yararlanabilme imkânı.  

3. Konu kısıtlaması olmaksızın istenilen her konunun nazma çekilebilmesi. 

4. Mesnevî kalıbının anlatımda süreklilik sağlamaya uygun olması. 

5. Beyitlerin kendi içinde anlam birliğine sahip olması ve bu sayede konu birliğinin 

sağlanabilmesi. 

6. Tekdüzeliği ortadan kaldırmak için yenilenen konu başlıklarıyla anlatılan hikâyenin 

sürükleyici hâle getirilebilmesi. 

7. Hikâye kahramanlarını yer yer konuşturabilme imkânı. 

8. Deyimlerin, atasözlerinin ve vecizelerin yaygın olarak kullanılabilmesi. 

9. Karşılıklı konuşma ve diyalog üslubunun rahatça kullanılabilmesi. 

10. Zaman zaman konuşma diline yakın cümlelerin kurulabilmesi. 

11. Yaratılan masalsı hava sayesinde okuyucuda dikkat ve heyecan uyandırabilmesi. 

12. Dış tasvirlerin istenildiği kadar uzatılabilmesi. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

5 

 

13. Şairin edebî hünerini sergilemesinin yanı sıra, bütün bilgi ve görgü birikimini de ortaya 

koyabilmesi (s. 37-46). 

Fars ve Türk edebiyatının ürünleri arasındaki benzerlik ve farklılıkların bir örneği olarak 

Armutlu (2011)’nun bir karşılaştırma denemesi olarak üzerinde çalıştığı Şem’ü Pervâne mesnevisi 

gösterilebilir. Ona göre; Fars ve Türk edebiyatındaki Şem’ü Pervâne mesnevilerinde “konu, biçim ve 

üslup” özellikleri bakımından birtakım bulgular elde edilmiştir. Fars edebiyatında Fehmî, Ehlî ve 

Niyâzî; Türk edebiyatında ise Lami’î, Zâtî, Mu’îdî ve Feyzî Çelebi’nin eserleri incelenmiş ve ortaya şu 

sonuçlar çıkmıştır: 

Aşkın felsefesini ortaya koyan Şem’ü Pervâne mesnevilerinin, şairlik kabiliyeti ve özgün 

üsluplarıyla, en orijinal modelini Ehlî ve Lami’î vermiştir. Bu mesnevilerde bazı şairler beşerî aşkı 

(Zâtî) bazı şairler ise ilahi aşkı (Feyzî Çelebi) anlatmıştır; Feyzî dışında Pervâne’nin ölmesiyle sona 

eren mesnevide işlenen konu müştereklik arz etmektedir, şairler özgünlüğü ise kendi üslubuyla 

yakalamıştır; mesnevideki kahramanlar, belirsiz zaman ve mekân öğeleri yine ortak özellikler 

göstermektedir.  Her iki edebiyat ürünü de aynı konuyu işlemiş fakat şairler kendi yetenek ve 

teknikleriyle birtakım çeşitliliğe gitmişlerdir. Giriş ve bitiş kısımları aynı işlenmekle birlikte Farsça 

mesnevilerdeki giriş Türkçe mesnevilere göre daha kısa tutulmuş ve eserin bitiş bölümünde sanatçılar 

kendi yeteneklerini ortaya koymuştur (s. 47-163). 

İlk dönemlerde kaside kadar alaka gördüğü anlaşılan mesnevi nazım şekliyle eldeki en eski metin 

Firdevsî’nin (ö.411/1020?) Şehnâme’sidir (tamamlanışı: 409-412/1019-1022 arasında). Aynı 

dönemde, yani Gazneliler devrinde (352-582/963-1186) ait ikinci eser ise, Ayyûkî’nin (Sultan 

Mahmûd’un çağdaşı) Varka vü Gülşâh’ıdır. Hemen bu arada şekil, vezin ve düzen açısından 

mükemmel bir Türkçe mesnevî olan Yûsuf Has Hâcib’in Kutadgu Bilig’ini (telif: 462/1069/1070) 

de anmak gerekmektedir (Karaismailoğlu, 2011, s. 30). 

Mesnevi kahramanları çoğu zaman bir padişahın oğlu veya kızı olarak hikâyede yer edinirler. 

Bazı mesnevilerde kahramanlar uzun zaman tahtına varis olacak evlat sahibi olamamış hükümdarın 

çocukları olarak dünyaya gelirler. Örneğin Leylâ ve Mecnûn mesnevisinde,  Mecnûn’ un babasının 

dünyada her şeyi bulunmakla birlikte henüz bir varisinin olmadığı ve insanın, kendinden sonra yerine 

geçecek bir çocuğu olmadığı takdirde, ebedî olamayacağı ifade edilmektedir.  

Emvâli cemî-i cinsden çoh 

Ammâ bu cihânda vârisi yoh (486)2 

Ger kılsa anı telef havâdis 

Yoh bir halefi ki ola vâris (487) 

Ferzendsüz âdemî telefdür 

Bâkî eden âdemi halefdür (488) [Fuzûlî] (Doğan, t.y.) 

                                                      
2 Çalışmada beyit sonlarındaki sayılar mesnevilerin beyit numaralarını ifade etmektedir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

6 

 

Salâmân u Absâl mesnevisinde, aşağıdaki beyitlerde hükümdarın akıllı ve bilge filozofa erkek 

evlat sahibi olmaktan başka bir gamının kalmadığını ve erkek çocuğun en büyük nimetlerden olup bir 

erkek evlada sahip olmayan kişinin mutsuz ve zavallı olduğunu belirttiği görülmektedir. 

Himmetünle ḳalmadı ey hûş-mend 

Dilde ümmîd-i pûserden gayrı bend (388) 

Nimet-i ferzend ulu nimetdurur 

Merd-i bı̇ -ferzend bı̇-devletdurur (389) [Lâmi’î] (Uludağ, 1997, s. 208) 

Genellikle ikili aşk mesnevilerinin başkahramanları aynı okula giderek, bir resimle veya rüya 

görme yoluyla birbirlerine sevdalanırlar yani birbirlerinin suretine âşık olurlar. Bağcı (2011)’ya göre: 

Sûrete aşık olma teması Fars ve Osmanlı edebiyatının çeşitli aşk öykülerinde farklı metinlerde 

değişik biçimlerde ele alınmıştır. Bazılarında sevgilinin sûreti duvardadır, bazılarında kubbeye 

yapılmıştır ve altındaki havuza yansımasına âşık olunur. Bazı metinlerde sevgilinin imgesi-sûreti 

âşığa mucizevi olarak bir sihirli aynada ya da rüyada görünür. Tümünde ortak olan âşığın 

sevgiliden önce suretini görmesi, büyülenmeye benzer bir durumla aşkta kendisini yitirmesinden 

sonra sevgiliye kavuşmak üzere yola-yollara düşmesidir… (s. 267). 

Lâmi’î Çelebi’nin Vâmık u Azrâ mesnevisinde çocuğu olmayan hükümdar, Turân şâhının 

kızının resmini görerek evlenmek ister ve şâhtan kızını ister.  Böylece Vâmık dünyaya gelir. Vâmık 

pek yiğit, güzel ve şiir yazmada kabiliyetlidir. Bir de Gazne hükümdarının güzeller güzeli kızı vardır. 

Azrâ Vâmık’ın şanının dillerden dillere dolaştığını duyunca hiç görmediği halde ona âşık olur ve kendi 

resmini yaptırarak her tarafa resmi iletilir. Vâmık da bu resmi görerek Azrâ’ ya âşık olur (Kartal , 

2018, s. 606). Yukarıda bahsedildiği gibi Çin hükümdarı Taymus ve oğlu Vâmık güzelliği surette 

görmüş ve âşık olmuşlardır.  

Yûsuf u Züleyhâ mesnevisinde ise Yûsuf, herkesin görünce hayran kaldığı bir güzelliğe sahiptir. 

Güvenilir oluşu ve rüyaları yorumlama yeteneği ile bilinmektedir. Mağrib hükümdarı Taymus’un da 

Züleyhâ adında bir kızı vardır. Züleyhâ bir gün rüyasında bir suret görür ve gördüğü an âşık olur. 

Gördüğü bu suret Yûsuf’undur. Kendisini gerçekte görmediği halde devamlı rüyasında görmekte ve 

günden güne sararıp solmaktadır.  

Ḳızı Zelhâ düşde gördi bir ṣûrat 

Yûṣuf’undı düşde gördi ol ṣûrat  

Âşıḳ olur bir naẓarda ṣûrata 

Âşıḳ olan nece uyuya yata  

Benzi ṣarardı dün ü gün aglayu 

Atası ṣorar ana n’oldun deyü  

Zelhâ eydür düşde gördüm bir ṣûrat 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

7 

 

Gerek öldür beni gerek oda at (329-332) [Şeyyâd Hamza] (Taş, 2017, s. 40) 

Fars edebiyatından Türk edebiyatına geçmiş olan mesnevinin Anadolu’da gelişim sürecinde 

Firdevsî, Nizâmi, Attâr, Sâdi, Emîr Hüsrev, Hâcû-yı Kirmâni, Molla Câmi gibi isimlerle eserini Farsça 

kaleme alan Mevlânâ’nın etkisi olmuştur (Mermer ve ark., 2014, s. 107). 

1071 yılında Malazgirt Zaferi ile Anadolu’nun kapılarını açan Büyük Selçuklu Devleti 

kazandıkları savaşlar neticesinde Anadolu’nun siyasi üstünlüğünü ele geçirmişlerdir. Ancak Moğol 

saldırıları sonucu yıkılmış ve yerini beylikler dönemine bırakmıştır. 13. yüzyıldaki bu Moğol 

saldırıları ve yaşanan otorite boşluğu sebebiyle halk maddi ve manevi zor dönemlerden geçmiş, refah 

ortamından yoksun kalmıştır. Bu bunalımlı dönemde Anadolu’da halk tasavvufa yönelmiş, 

mutasavvıflar halk arasında tasavvufu yayarak insanların bunalımlı zamanında ilahi aşkı anlatmışlar 

ve insanlar iman gücüyle içinde bulundukları zor koşulları aşmaya çalışmışlardır. Ayrıca yaşanan 

siyasi olaylar kültürel hayatı da etkilemiş, eser verilmesini sekteye uğratmıştır (Mengi, 2015, s. 47-48). 

Bütün bunlar sonucunda mesnevi edebiyatı da yeterli gelişmeyi gösterememiştir.  

Türk edebiyatında ilk mesnevi Yusuf Has Hâcib’in Kutadgu Bilig adlı eseridir. Anadolu’da ise 

13. yüzyılda Yunus Emre, Risâletü’n-nushiyye adlı eserini kaleme almıştır (Kartal , 2007, s. 355).  

Gelişim dönemi olarak kabul edilen 14. ve 15. yüzyıllarda Anadolu’da aşk ve macera konulu 

mesneviler yazılmış ancak eğitici ve öğretici mesneviler daha fazla yer tutmuştur. 15. yüzyıla Türk 

mesnevi edebiyatı için gelişim evresi denilebilir. Bu dönemde mesnevinin önceki şekline göre daha 

olgun örnekleri verilmiştir. 15. yüzyıl İran mesnevilerinden örnek alınan macera, aşk, dinî, tasavvufî, 

destanî vb. konulu mesneviler ile gelişimini sürdürmüştür (Uçar ve Yıldız, 2012, s. 308). Bu 

yüzyıllardaki mesnevilere örnek olarak Mantuku’t-Tayr, Süheyl ü Nevbahar, Varka ve Gülşah, 

Mevlid, Çeng-nâme vb. verilebilir.  

16. yüzyıl mesneviler açısından en parlak dönemdir. Bu dönemde birçok aşk mesnevisi yazılmış 

aynı konuda olmalarına rağmen yazarlar kendi üslubuyla özgünlüğü yakalayabilmişlerdir (Coşkun M. 

, 2009, s. 8). Bu dönemde şairlerin hem özgünlüğü yakalayabilmesinde hem de güçlü eserler 

verebilmesinde Osmanlı Devleti’nin giderek daha geniş bir çevreye ve kültüre kavuşmasının yanı sıra 

hükümdarların sanata olan ilgisinin de yeri büyüktür. Bunu İnalcık (2003) şu sözleriyle net bir şekilde 

ifade etmiştir:  

Bir kelime ile, belli bir sanat zevki ve anlayışına sahip patronun himayesi altında sanatkâr, ona 

göre eser vermeye özenirdi. Muhteşem Süleyman döneminde Osmanlı klasik kültürü yüksek sanat 

eserleri vermişse, bunda bu Padişah’ın yüksek sanat anlayışının önemli bir payı vardır. Hatta 

diyebiliriz ki, sanat ve bilim eserinin kalitesini ve sanatkârın şöhretini, çok kez hükümdar belirlerdi 

(s. 15). 

Yukarıda bahsedildiği gibi 16. yüzyıl döneminin koşulları gelişmekte olan mesnevi edebiyatının 

da zirveye çıkışında önemli bir rol oynamıştır. Bu yüzyıl eserlerine Zâtî’nin Şem‘ ü Pervâne, 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

8 

 

Fuzûlî’nin Leylâ vü Mecnûn, Kara Fazlî’nin Gül ü Bülbül adlı mesnevileri örnek gösterilebilir (Ünver, 

2004, s. 323). 

17. yüzyıl Osmanlı Devleti’nin gücünü yitirmeye başladığı bir dönemdir. Buna rağmen Klasik 

edebiyatı gelişimini sürdürmeye devam etmiştir. Öyle ki Türk şairler Acem şairlerinden üstün 

oldukları savını ileri sürmüşlerdir. Ancak “gazel ve kaside” yazmada edinilen bu üstünlük mesnevi 

edebiyatı içerisinde aynı etkiyi gösterememiştir. Bu dönemde eski gücünü kaybeden mesnevilerin 

konularında artık mahallî özellikler göstermek, taklit ve tercümenin ötesine geçmek isteyen bir tavır 

sergilenmektedir. Önceki yüzyıllarda rağbet gören hamse yazma geleneği de artık eski gücünü 

yitirmiştir. Bu dönemde pek çok yetenekli şair yetişmekle birlikte yüzyılın sonlarında yetişmiş olan 

Nâbî Hayriyye adlı mesnevisiyle ön plana çıkmıştır ve devrinde ve sonraki dönemlerde örnek alınan 

bir şair olmuştur. Yine döneminde Nev’izâde Atâyî yetişmiş en iyi mesnevi şairlerden biridir ve hamse 

yazarak dönemindeki ve kendinden sonraki şairlerden tarafından “büyük şair” olarak anılmıştır 

(Köprülü, 2006, s. 279-282). 

Horata (2006)’nın Temsili (Alegorik), Realist-yerli, Âşıkane, Eğitici (dini-tasavvufi, ilmî-

ansiklopedik), Tarihi-menkabevi olarak beş grupta tasnif ettiği mesneviler 18. yüzyılda Osmanlı 

Devleti’ nin yaşadığı kaderi paylaşmıştır. Beş grup içerisinde de en çok tarihî-menkabevi mesneviler 

ile âşıkane mesneviler Osmanlı Devleti’nin kaderine ortak olmuştur. Bu nedenle devletin en güçlü 

zamanı olan 16. yüzyılda en verimli örnekleri verilirken, 18. yüzyılda da eski gücünü kaybetmiştir. 

Her ne kadar fazla sanatçı olsa da belirli eserler dışında nitelik açısından yoksun bir edebiyat ürünü 

ortaya konulmuştur. Bu dönemin en önemli mesnevisi Şeyh Galip tarafından kaleme alınan ve 

alegorik mesneviler içerinde yer alan Hüsn ü Aşk’tır. Tasavvufi özellikte bir eser olmasının yanı sıra 

asıl özelliğini Şeyh Galip’ in sanatkârane üslubu ve başarılı tasvirleriyle göstermiş bir eserdir (s. 543-

560). 

Hüsn ü Aşk'ta burada dural betimleme olarak adlandıracağımız bir teknik vardır; bu, anlatıcının 

kendi ustalık dolu performansı karşısında genellikle ironik bir tavır takınarak, bir kişi ya da bir yer 

üzerinde çok sayıda eğretilemeli tasvirler yardımıyla derinlemesine durmak için hikâyeyi askıda 

tutmasıyla gerçekleşir. Diyaloglar, iç konuşmalar, dua kabilinden feryatlar ve ruhun derinliklerini 

araştıran tefekkürler, araya giren gazeller, "Sakiye Hitaplar" (Hitab-ı Saki), ve açıklayıcı bölümler 

de vardır. Arasözün açıklayıcı nazmı, örneğin, dural betimlemeyle karşılaştırıldığında mecazi 

anlamda düzdür ve modern nesrin bir idealine daha yakındır (Holbrook, 2014, s. 96). 

Klasik Türk edebiyatının son halkası olan 19. yüzyılda ise mesnevilerde mahallî özellikler 

görülmüş ve Türk edebiyatına özgü nitelikler kazandırılmıştır. Enderunlu Fâzıl’a ait olan Hûbannâme 

ve Zenannâme, İzzet Molla’nın Mihnet-Keşân ve Gülşen-i Aşk gibi eserleri bu dönemde kaleme 

alınmış mesnevilere örnek gösterilebilir (Ünver, 2004, s. 323). 

Yukarıda belirtildiği gibi 11. yüzyıldan 19. yüzyıla kadar mesnevi nazım şekli ilgi görmüş ve 

çok sayıda eser verilmiştir.  

İnsan aklı ve duyguları olan bir varlıktır. Karşısındaki bir insandan, hayvandan, herhangi canlı 

veya cansız varlıktan etkilenmesi için ya düşünce olarak ya da duygusal açıdan bir bağ kurması 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

9 

 

gerekir. Karşısında insan dışında herhangi bir varlık var ise ve onu anlamak istiyorsa onun özünü de 

duygusallaştırıp veya aklı olan bir varlığa bürüyüp yakınlaşmaya çalışmaktadır. Bu yakınlaşma da 

çoğu zaman bir eser sayesinde mümkün olmaktadır. Bir eserin hem edebî zevk hem de bir mesaj 

verebilmesi için de söz sanatlarından faydalanılmaktadır. 

Edebî sanatlar, eserlerde anlamı güçlendirip, sözü ve ifadeyi güzelleştirmek için yararlanılan söz 

ve anlam oyunlarını ifade etmektedir (Karataş, 2001, s. 119). Edebî sanatlar, okuyucunun hayal 

dünyasının zenginleşmesi, eserle bütünleşebilmesi ve edebî zevk verebilmesi için gereken yegâne 

unsurlardır. Dilin inceliklerinin eserde kendini göstermesi için özenle yerleştirilmiş kelime ve hayal 

unsurları eserin derin zevk ve manasına ulaşılmasını sağlamaktadır. Özellikle klasik Türk edebiyatı 

şairleri eserlerinde edebî sanatları yoğun bir şekilde kullanarak okuyucuyu derin bir edebî zevk ve 

mana âlemine taşımıştır. Üstelik söz sanatlarını ustaca kullanarak hünerlerini göstermişler, devrindeki 

ve sonraki yüzyıllardaki şairlere örnek teşkil etmişlerdir. Ayrıca doğaya ilişkin güçlü gözlemleri 

sayesinde doğada bulunan her türlü canlı ve cansız varlığın kendi kimlik özelliklerini kullanarak 

insanla doğa arasında duygusal bir bağ oluşturmuşlardır.  

1.1. Edebî Sanatlar ve Antropomorfizm 

Edebî metinlerde söz sanatları sıklıkla kullanılmaktadır. Çalışmada incelenen mesnevilerde de 

bolca kullanılan edebî sanatların bir kısmı antropomorfizmle yakından ilgilidir. Bu edebî sanatlar: 

Teşbih, istiare, teşhis, mecaz-ı mürsel ve hüsn ü talildir. 

Dilçin (1997)’e göre “Söz sanatları (edebî sanatlar)’nın edebiyat metinlerinin anlaşılmasında 

yorumlanmasında önemli bir yeri vardır” (s. 405). Duygu ve düşünceleri daha etkili kılabilmeyi, 

anlama yoğunluk katabilmeyi ve az sözle çok şeyi anlatabilmeyi sağlayan edebî sanatlar bir şiirde 

veya edebî eserde bazen tek başına bazen de anlamı sağlam kılmak için, birbirini destekler nitelikte, 

bir arada kullanılmaktadır. Bir sanat eserinde iç içe geçebilen, eserin hayal ve duygu dünyasını, 

amacını en iyi şekilde ortaya koyabilmek için bir arada kullanılan edebî sanatlar arasında teşhiş 

(kişileştirme) ve intak sanatları da yer alır. Bu iki sanat çeşitli anlatılarda belirli bir mesaj vermek 

amacıyla anlatılmak isteneni somut bir dille ifade etmek için kullanılır. 

Teşhis, insan dışındaki unsurlara kişilik ve canlılık kazandırılması, insan özelliklerinin insan 

dışındaki varlıklar için kullanılması yoluyla yapılan bir edebî sanattır (Coşkun , 2014, s. 74-75) “İnsan 

dışındaki canlı ve cansız varlıkları, düşünen duyan ve hareket eden bir insan kişiliğinde göstermek, 

kişileştirmektir. Bu sanat yapılırken, teşbih istiare gibi öteki sanatlardan da yararlanılır” (Dilçin, 1997, 

s. 419). Teşhiste insan dışındaki varlıklarla insanlar arasındaki benzerlikten dolayı teşhisin olduğu 

yerde teşbih ve istiare de vardır (Bayram, t.y., s. 27). 

“Antik dönemden itibaren edebiyat ve sanatın değişik alanlarında nesnelerin ya da soyut 

fikirlerin yaşayan bir varlığa, çoğunlukla kadına, dönüştürüldüğü görülmektedir. Yine bu dönemden 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

10 

 

itibaren şehirlerin, ülkelerin ve nehirlerin de kişileştirmesiyle karşılaşmak mümkündür” (Ünal, 2009, 

s. 5). 

Teşhis sanatı bir edebî eserde kullanılırken, özellikle bir mesaj vermek amaçlandığında, 

okuyucuda farklı tasavvurlar oluşmasını sağlamakta ve iletinin alıcıyı etkilemesinde ve anlamasında 

önemli bir rol oynamaktadır.  

İntak, yine insan dışındaki unsurların insanmış gibi konuşturulmasına dayanan bir edebî sanattır. 

Teşhisin bir alt türünü oluşturan bu edebî sanat insan dışındaki varlıkların konuşturulmasıyla aynı 

zamanda teşhis sanatı için de bir örnek oluşturmaktadır (Mermer ve ark., 2014, s. 185). İntak sanatında 

konuşan varlık insan olduğundan intak sanatının olduğu yerde teşhis de vardır. Ancak teşhisin olduğu 

her yerde intak sanatından söz edilemez. Teşhis ve intak sanatı fabllarda ve masallarda sıkça 

karşılaşılan edebî sanatlardır (Karataş, 2001, s. 429).  

İstiare sanatı bir kavramın başka bir kavramın yerine kullanılmasıyla yani “ödünç alınmasıyla” 

gerçekleştirilir (Coşkun , 2014, s. 65). İstiare aynı zamanda yalnızca benzeyen ya da kendisine 

benzetilen unsurlarından yalnızca birinin kullanılmasıyla oluşturulmuş bir teşbihtir (Bayram, t.y., s. 

27). İstiarenin açık istiare, kapalı istiare, temsili istiare gibi türleri vardır. Açık istiarede yalnızca 

kendisine benzetilen söylenirken kapalı istiarede yalnızca benzeyen söylenir (Coşkun , 2014, s. 66-67). 

Mecaz-ı mürsel, “bir sözü, benzetme amacı gütmeden, gerçek anlamı dışında bir anlamda 

kullanma sanatıdır” (Pala, 2018, s. 299). Mecaz-ı mürsel sanatında gerçek anlam ile mecazî anlam 

arasında bir ilgi vardır. Yani bu sanatta “parça-bütün, özel-genel, sebep-sonuç, önce-sonra” gibi ilgiler 

bulunmaktadır (Bayram, t.y., s. 26).  

Bir olayın gerçek nedeni dışında daha güzel bir nedene bağlanması ile oluşturulan hüsn-i ta’lil 

sanatında ise, anlatıma güzellik verebilmek için, olay gerçek nedeni yok sayılarak imgesel bir nedenle 

ifade edilir (Pala, 2018, s. 218). 

Edebî sanatlar daha önce de bahsedildiği gibi çoğu zaman okuyucuya belirli mesajların 

verilebilmesi için sıkça başvurulan yöntemlerden birisidir.  Teşhis ve intak sanatı da birlikte 

kullanıldığında insan dışındaki herhangi bir varlığın insan özellikleri göstermesini sağlayarak 

normalde insanların tepkisini çekebilecek bir olayı mecazî unsurlarla anlatılmasını sağlamakta, 

verilmek istenen mesajın üstü kapalı bir şekilde ifade edilmesine yardımcı olmaktadır. Ayrıca burada 

bahsi geçen sanatların her biri çalışmaya konu olan mesnevilerde antropomorfizm için bir örnek 

oluşturmuştur.  

 

 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

11 

 

2. ANTROPOMORFİZM 

Çalışmada Klasik Türk edebiyatı mesnevilerinde antropomorfizm ögeleri incelenmiştir. 

Antropomorfizmin edebî sanatlarla yakından ilgisi vardır. Fakat çalışmanın konusu edebî sanatlar 

olarak belirlenmemiştir. Çünkü antropomorfizm çalışmada edebî sanatlar bölümünde bahsedilen söz 

sanatlarını kapsayıcı olduğundan ve farklı bir bakış açısıyla eserlerin incelenmesi amacıyla 

antropomorfizm kavramı tercih edilmiştir. Çalışmanın başlığının özellikle teşhis ve intak sanatı olarak 

belirlenmemesinin nedeni, teşhis ve intak sanatının insan zihnindeki antropomorfizmin bir sonucu 

olması dolayısıyladır. Yalnızca insan dışındaki varlıkları insana benzeten, insani özellikler veren teşhis 

ve insan gibi konuşturulmasını sağlayan intak sanatları aransaydı antropomorfik bakış açısıyla 

bakılamazdı; çünkü antropomorfizme istiare, teşbih, hüsnü ta’lil ve mecaz-ı mürsel sanatları da katkı 

da bulunmaktadır. Yalnızca söz sanatlarının inceleneceği bir çalışmada da yine aynı şekilde 

antropomorfizmi aramak ve mesnevilere farklı bir bakış açısıyla bakılması mümkün olmayacağından 

antropomorfizm başlığı tercih edilmiştir. 

Başlangıcı eski Yunan kültürel ortamına dayanan Homeros ve Hesiodos gibi yazarların tanrıları 

insan gibi anlatmasıyla başlayan antropomorfizm kavramı “Antropo ve Morpho” kelimelerinin 

birleşimi sonucu oluşmuş ve Türkçeye insan biçimsellik/ şekilcilik olarak çevrilmiştir (İçden, 2020, s. 

3). “İnsan niteliklerinin başka bir varlığa, özellikle Tanrı’ ya aktarılması” (Akarsu, 1975, s. 98) 

şeklinde ifade edilen antropomorfizm, “…İlk olarak insan niteliklerinin başka bir varlığa 

atfedilmesinde kullanılmasından sonra, 19. yüzyılın ortasında sadece din değil diğer insan düşüncesi, 

hareketleri, günlük yaşam, sanat ve hatta bilimi de içeren bir olgu olarak anlamını genişleterek, ikinci 

bir anlam daha kazanmıştır…” (Oğuz, 2015, s. 4).  

Antropomorfizm, insanın kendini tanımak istemesi ve nasıl bir varlık olduğunu anlamlandırmak 

için oluşturduğu bir zihin teorisidir. İnsanın “zihinsel deneyimleri” farklı zihinleri “keşfedebilme” 

kabiliyetine sahiptir. Bu da insan zihnindeki teorinin bir sonucudur. Yani antropomorfizm, 

“başkalarının davranışlarını anlama ve tahmin etme yeteneğidir” (Çalışkan, 2020, s. 477). “Mitolojik 

hikâyelerde tanrıların insanlaştırılması, fabllarda hayvanlara atfedilen insansı özelliklerle görünür olan 

bu öyküleştirme biçimi, görsel, sözel ve her ikisini de içeren sanat pratiklerinde, bir metafor yaratma 

yolu olarak sıkça başvurulan bir araçtır” (Tekdemir Dökeroğlu, 2019, s. 215)  

Evrendeki her şeyin bir yaratıcısı vardır ancak bu yaratıcı hiçbir zaman görülmemiştir. Böyle 

olunca inançlarda Tanrı’yı anlamlandırabilmek için farklı tasavvurlar ortaya koyulmuştur. Özellikle 

Yunan mitolojisinde Tanrı’nın insan biçiminde tasavvur edildiği görülmektedir.  

Antropomorfizmin kaynağı Anadolu’da bulunan İonya bölgesine dayanmaktadır. Tanrıları 

insani niteliklere bürüyen Yunan mitolojisinde tanrılar insanlar gibi öfke, sevgi, kıskançlık 

duygularına sahiptirler. İnsani özelliklerin tanrılara bu şekilde aktarılmasının sebebi Antik Çağ Yunan 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

12 

 

fikir dünyasının etrafındakileri canlı varsayma düşüncesidir. (Hançerlioğlu, 2000, s. 47). Yunan 

mitolojisi ileriki bölümlerde ayrıntılı bir şeklide işleneceğinden burada fazla detaya girilmeyecektir.  

Semavi dinlerin tanrı tasavvurlarında Tanrı’nın özelliklerinde bazı farklılıklar olduğu dikkat 

çeker. Örneğin, Tevrat’ta Tanrı insani karaktere bürünürken, Yeni Ahit’te İsa kılığında insani 

özellikleriyle dikkat çeker. Kur’an’da ise insani sıfatlardan uzak bir şekilde soyut bir varlık olarak 

tasavvur edilir (Elmas, 2013, s. 20). 

Tanrı’nın gözlemlenememesi hatta zihinde canlandırmaya bile imkân bulunamaması din ve 

felsefe açısından birçok yoruma ortam hazırlamıştır. İslamiyet’te Kur’an ve sünnetlerde Allah’ın 

yalnızca zihinlerde var olan bir varlık olarak değil de gerçekte de varlığına delil oluşturmak amacıyla 

bazı cismani niteliklerin O’na atfedildiği görülmektedir. İstivâ, nüzûl, el, ayak, yüz gibi sözcüklerin 

yorumlarıyla ilgili İslamiyet’te farklı görüşler ortaya konulmuştur. Bu yorumların örneklerine antik 

kültürün özelliklerini de içinde barından Eş‘arî’ye ait Maḳālâtü’l-İslâmiyyîn’de rastlanmaktadır. 

Eş‘arî, Kerrâmiyye mezhebine bağlı olan mütefekkirlerin düşüncelerine değinirken Hişâm b. Hakem 

ve onun tarafını tutanların Tanrı’yı “üç boyutlu bir cisim” olarak ifade ettiklerini bazen Hişâm b. 

Hakem’in bu düşünceden vazgeçtiğini belirtmektedir. Tanrı’ nın cisim olduğunu düşünen bir diğer 

mezhep Mücessime’dir. Onlar Tanrı’nın bir rengi olduğunu, tat ve koku alma duyusunun olduğunu 

ifade etmektedirler. Tanrı’nın cisim olduğunu benimseyen fakat tat ve koku alma gibi yetisinin 

olmadığını ileri süren başka gruplar vardır. Mücessime mezhebinin mensuplarından Hişâm b. Sâlim 

el-Cevâlîkī de Allah’ın maddi sıfatlardan uzak tutulması gerektiğini düşünmüş, Allah’ın bir nur 

olduğunu savunmuş, O’nun da insanlar gibi duyuları olduğunu ifade etmiş; fakat bu duyuların 

insandakine benzemeyen nitelikte olduğunu beyan etmiştir (Karlığa, 1993, s. 30). 

Görüldüğü üzere her ne kadar mezhepler Tanrı’ya insanbiçimci özellikleri yüklemeye çalışsalar 

da yine de temkinli yaklaşmışlar hatta çoğu zaman Tanrı’yı insani nitelikte göstermenin mecaza dayalı 

olduğu konusunda açıklamalarda bulunmuşlardır.   

İnsan çevresinde bulunan her şeyin canlı olarak varsayılma düşüncesinden bahsedilmişken 

animatizm ve animizm kavramlarına, ayrıca antropomorfizmin daha iyi anlaşılabilmesi için biyomorfi, 

zoomorfi, fitomorfi, metamorfi gibi kavramlara da değinmek gerekmektedir. 

Animatizm, Latince animatis (canlandırma) kelimesinden gelmektedir (Örnek, 1971, s. 20). 

Animatis ve animizmin kökeni ise ruh anlamına gelen anima kelimesidir. Bu nedenle animatizm 

“canlıcılık” ve animizm de “ruhçuluk” olarak adlandırılmaktadır. Böylece animatizm, insanın 

çevresindeki her şeye canlı bir varlık olarak bakma inancını karşılamaktadır (Hançerlioğlu, 2000, s. 

43). Animizmde ise, maddî şeylere şekil veren ruhlar bulunmaktadır. İnsanlar ruh düşüncesini “rüya, 

ölüm, hayal ve vecd” gibi unsurlar sayesinde kazanmıştır. İnsan kendi maddi varlığından ayrı bir ruhu 

olduğunu fark ettiğinde, çevresindeki varlıklarda da bir ruh olduğu düşüncesini geliştirmiştir (Tümer, 

1994, s. 312-320)  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

13 

 

Tabiatta var olan canlılardan ilham alarak onların işlevleri doğrultusunda tasarım yapmayı ifade 

eden biyomorfi, doğadaki canlılardan üretilmiş ya da doğadaki canlılara benzetmeyi ve doğanın 

sistematiğinden esinlenerek insanlar için üretmeyi amaçlamaktadır (Eser, 2021, s. 11). Sanat, 

mimarlık, edebiyat gibi alanlarda uygulanan biyomorfoloji, 19. yüzyılda hızla gelişmiştir. 20. yüzyıla 

gelinceye kadar canlı organizmalardan ilham alarak birçok biyomorfik örnek verilmiş ve 20. yüzyıldan 

itibaren bilinçli bir şekilde uygulanmaya başlanmıştır (Uç Zeytün, 2014, s. 40). 

Zoomorfizm, hayvanbiçimcilik anlamına gelmektedir. Farklı alanlarda karşılaşılan zoomorfizm 

sanatta, insanı ve tanrıları hayvan şeklinde tasarlamak ve hayvan şekillerinden desen oluşturmaktır. 

Mimarlıkta ise geçmişten bu yana farklı mimari yapılarda uygulanmıştır (Yeler, 2012, s. 112). 

Bold, Alexopoulos ve Delevoryas (1980)’a göre, bitki biçimleri olarak anlaşılan fitomorfi 

kavramı, Yunanca fito (bitki) ve morpho (şekil) kelimelerinin bir araya gelmesiyle oluşmaktadır. 

Fitomorfoloji de bitkilerin biçim ve morfolojisiyle ilgilenen ve bitki bilimi olarak ifade edilen bilim 

dalıdır (aktaran: Yorulmazel, 2020: 125). Antropomorfizmin insandan esinlendiği gibi bitki biçimcilik 

de bitki türlerinden esinlenmektedir ve onların doğal ve biyolojik yapıları mimari, sanat vb. birçok 

alanda kullanılmaktadır.  

“…Yunanca kökenli “metamorphosis” sözcüğünden literatüre geçen metamorfoz, biçim 

değiştirmek fiilinden türetilmiştir ve başkalaşım olarak Türkçeleştirilmiştir. Fiziksel olarak bir 

biçimin, dokunun kendi yapısından çıkarak başka bir hal alması durumunu ifade etmek için 

kullanılmaktadır” (İçden, 2020, s. 6-7).  

Evrende aklını kullanabilen, konuşabilen, üretebilen en bilindik varlık insandır. Bu 

özellikleriyle insan yaşam alanını şekillendirmekte ve farklı etkinlikler gerçekleştirebilmektir. Üretip 

düşünebilme, aklını kullanabilme yeteneği sayesinde diğer canlılardan üstün bir meziyet 

göstermektedir. Böylelikle kendisiyle birlikte varlığını sürdüren canlılar veya cansızlar ile ilgili her 

şeyi anlamlandırmaya çalışmıştır. Özellikle kendisinden farklı olan canlıları anlamlandırabilmek ya da 

insan yaşamına dair bazı mesajlar vermek için çoğunlukla onları düşünebilen, hissedebilen varlıklar 

olarak tasavvur etmiş bunu da en iyi sanat ve edebiyat yoluyla yapmışlardır. Sanat ve edebiyat yoluyla 

gerçekleştirilen bu etkinlik de antropomorfizm olarak literatüre kazandırılmıştır. Örneğin; yavru bir 

köpeğin yangından kurtarıldıktan sonraki halini korkmuş ve üzgün bir bebeğe benzetmek ya da bir 

çiçeğin dalından tutulduğu zaman koparılacağı korkusuna düştüğünü düşünmek insan zihninde bir 

antropomorfi olduğunun da göstergesidir. 

  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

14 

 

3. MİTOLOJİ VE ANTROPOMORFİZM 

İnsanlar çağlar öncesinden kendi yaratılışını ve kâinatın yaratılışını merak etmiş bu doğrultuda 

varlıkların nasıl meydana geldiğini daima sorgulamıştır. Bu sorgulama neticesinde insanlar evrenin ve 

insanın yaratılışı ve bu yaratılışı gerçekleştiren tanrılarla ilgili birçok mitolojik hikâye üretmiştir. 

Uluslar, içinde bulundukları kültürün etkisiyle kendilerine özgü mitolojiler üretmiş fakat her mitoloji 

insanların ortak sorularına ve merakına cevap arama niteliği taşımıştır. İnsanların ürettikleri bu 

mitolojilerin içerisindeki tanrılar, kahramanlar, hayvanlar, olağanüstü varlıklar da yine insana hitap 

ettiği için çoğu zaman insana ait özelliklerle verilmiş, insan bedenine büründürülmüştür. 

Burada mitoloji ile ilgili bazı bilgilere yer verilmiş ardından ulusların mitolojileri ve bu 

mitolojilerin antropomorfizmle ilişkisi üzerinde durulmuştur. 

Dünyanın, dünyada bulunan nesnelerin her birinin bir yaratılış hikâyesi vardır. Örneğin; hayvan 

ve bitkilerin, Güneş ve Ay’ın bir var olma hikâyesi vardır. Bu varlıklar kendine özgü ‘tarih’i ve 

hikâyesiyle bilinir ve anlam kazanır (Eliade, 2021, s. 192) 

Mit, değerler paradigmasında dünyayı algılama, şekillendirme, sembolleştirme, kısaca ifade etmek 

gerekirse hayatın ve olayların genelleştirilmiş modelidir. Anlam paradigmasına göre mit, bir 

düşünce tarzı, bir şuur ve bilinç nevi’dir. Şu halde mit, dünya hakkındaki gerçekliğin ta kendisidir 

ve diyalektik mantığın sonucu olarak meydana çıkar (Bayat, 2010). 

Mitoloji, Yunancada “hikâye” anlamındaki “mythos” ve  “söz” anlamına gelen “logos” 

kelimelerinin birleşimiyle oluşmuştur. Mitoloji, “tanrıların, kahramanların, perilerin, devlerin” 

yaşamını anlatan söylencelerdir. Bunlara ek olarak mitoloji, günlük hayatta karşılaşılması mümkün 

olmayan olayların ortaya çıkışını ve gelişimini inceler (Can, 2021, s. 17). “Mitoslar, ilkel insan 

topluluklarının evreni, dünyayı ve tabiat olaylarını kişileştirerek yorumlamak, henüz sırrını 

çözemedikleri hayatın ve evrenin çeşitli görüntülerini bir anlam kolaylığına bağlamak ihtiyacından 

doğmuş öykülerdir” (Necatigil, 1988). 

Armstrong (2021)’a göre insan, gözle görünenin ötesinde soyut düşüncelere sahip bir varlıktır. 

Bu yüzden insan daima hayaller üreterek görünenin ötesini keşfetmeye çalışmıştır. İnsan etrafında 

gerçekleşen her olayın nasıl meydana geldiğini açıklamaya çalışmış, görünen yüzünde 

anlamlandıramadığı olaylarda hayal gücünü kullanarak mitolojiyi ve dini ortaya çıkarmıştır. 

Neandertallerin mezarlarında bulunan eşyalar yaşadığımız dünyanın yanı sıra farklı bir dünyanın da 

var olduğunu düşündüklerini ve bazı şeyleri anlamlandırmaya çalıştıklarını kanıtlar niteliktedir. 

Neandertallerin mezarlarında bulunan savaş aletleri ve birtakım hayvan kemikleri mitlerle ilgili önemli 

bilgiler ihtiva etmektedir. Birincisi,  bu mezarlarda bulunan nesneler mitlerin “ölüm deneyimi ve yok 

olma korkusuna” istinaden ortaya çıktığı manasını vermektedir. İkinci olarak, mezarda bulunan 

hayvan kemikleri bir kurban merasiminin gerçekleştiğini ifade etmektedir. Yani mitoloji ve dinsel 

ögeler birlikte düşünüldüğünde anlamlı hâle gelmektedir. Üçüncüsü, mitlerin “bilinmeyenle” alakalı 

oluşudur. Dördüncüsü, mitlerin davranışları şekillendirmesidir. Verilmek istenen mesaj anlaşıldığında 

mitler insanın “doğru ruhsal ya da psikolojik” vaziyete ulaşmasını sağlamaktadır. Beşincisi, 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

15 

 

mitolojinin temelini oluşturan Tanrılara insanların öykünmesi durumunu ifade eder. Mitler insanların 

kendilerinden üstün varlıklara öykünmesini istemiş ve “tanrısallığı” hayatlarına katmalarını istemiştir. 

Kısacası mitler, insanları, anlamlandırmaya çalıştığı durumların veya birtakım olayların üstesinden 

gelebilmesi için yüreklendiren bir kurguya sahiptir (s. 7-11). 

Eliade, mitlerin özelliklerini şöyle sıralar: 

1) Mit, doğaüstü varlıkların eylemlerinin öyküsünü oluşturur; 

2) Bu öykü kesinlikle gerçek (çünkü gerçeklerle ilgilidir) ve kutsal (çünkü doğaüstü 

varlıklar tarafından yaratılmıştır) olarak kabul edilir; 

3) Mit her zaman bir “yaratılış”la ilgilidir, bir şeyin yaşama nasıl geçtiğini, ya da bir 

davranışın, bir kurumun, bir çalışma biçiminin nasıl yaratılmış olduğunu anlatır; işte 

bu nedenle de, mitler insana özgü her anlamlı eylemin örnek tiplerini oluştururlar; 

4) İnsan miti bilmekle nesnelerin “köken”ini de bilir, bu nedenle de, nesnelere egemen 

olmayı ve onları istediği gibi yönlendirip kullanmayı başarabilir; burada “dıştan”, 

“soyut” bir bilgi değil de (mitin ya tören havası içinde anlatılması ya da kanıtını 

oluşturduğu ritüelin gerçekleştirilmesiyle) zorunlu olarak, şaşmaz biçimde “yaşanan” 

bir bilgi söz konusudur; 

5) Şu ya da bu biçimde, insan, miti yeniden anımsatılan ve yeniden gerçekleşme 

aşamasına getirilen olayların kutsal, coşku verici gücünün etkisine girmek anlamında 

“yaşar.” (Eliade, 2021, s. 32-33). 

Bütün ulusların kendine özgü mitolojik hikâyeleri vardır. “Türk, Mısır, Kalde, Yunan, Hint, 

Çin, İran Mitolojileri” yanında bugün de mitolojik hikâyelere inanan kavimlerin varlığından söz 

edilebilir (Can, 2021, s. 17).  

3.1. Türk Mitolojisi ve Antropomorfizm 

Her milletin mitolojisinin oluşmasını sağlayan bir coğrafyası, kültürü ve inanç sistemi vardır. 

Türklerin de yaşadığı coğrafya, inandıkları din ve inanç sistemleri Türk mitolojisinin oluşmasını 

sağlayan etmenlerdendir.  

Türk ulusu Orta Asya’nın kuzey doğu bölgesinde bulunan Orhun ve Selenga Irmakları 

çevresinde ortaya çıkmış, atları da ulaşım aracı olarak kullanabilmeleri sayesinde tüm Orta Asya’da 

egemenlik kurabilmişlerdir. Bu sebeple de Orta Asya’nın birçok yerinde çok eski çağlara kadar Türk 

kültürünün izlerine rastlamak mümkündür. Ayrıca Türkler bulundukları coğrafi konum bakımından 

Çinlilerle komşu olarak yaşamışlardır. Bu sebeple de Türk mitolojisinde Çinlilerle bağlantısı olan 

destan ve efsanelerle karşılaşılmıştır (https://web.itu.edu.tr/~yayla/turkmit.pdf).   

Türklerde tanrılar ve tanrıçalar bulunmaktadır ve her biri farklı yerlerde oturmaktadır. Örneğin; 

kimi gökte ve yıldızlarda; kimi dağlarda, yer altında ve denizlerde oturmaktadır. Tanrıların her birinin 

farklı bir görevi vardır. Evrende iyilik ve kötülüğün savaşçıları olan bu tanrılar daima mücadele 

içindedir. İyilik tanrıları insanları korumak için sürekli kötü tanrılarla savaşır. Tanrıçalarda da durum 

böyledir. Türkler’in tanrıçaları şefkatli ve aynı zamanda güzeldirler. Örneğin; Altaylar’da Günana ve 

İline, şefkatli; Ayzıt ise güzeldir. İyi tanrı ve tanrıçalar çoğunlukla iyilik yapmayı seven, şefkatli 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

16 

 

yapıları ile bilinir. İyi tanrı ve tanrıçaların Yunan mitolojisindeki tanrı Zeus ve tanrıça Hera gibi 

kurnaz veya hileci özellikleri yoktur. Onlar daima merhametli ve dürüstür. Kötü tanrılar ise çeşitli 

“ruhlar, zebâniler, cinler, şeytanlar” aracılığı ile zarar verici özelliğe sahiptir.  Bahsedilen bu iyi ve 

kötü tanrılar antropomorfik özellikler de göstermektedir. Örneğin Altaylar’da Ülgen ve Erlik kızları ile 

birlikte insan biçiminde tasvir edilmiştir. (Uraz, 1994, s. 41-47). 

Geleneksel Türk dininde Türkler her varlığın bir ruhu olduğuna inanmıştır. Bu ruhlar da 

“Tin/Tın, Kut, Sür ve Süne” gibi kavramlarla ifade edilmiştir. “Tin”, tüm canlı varlıklarda bulunurken; 

“Kut”, her yerde bulunmakta ve cansız nesnelere kutsallık kazandırmakta; “Süne” ise sadece 

insanlarda bulunmaktadır. Tin, bedenden ayrıldığında ölüm meydana gelirken, kut ayrıldığında ölüm 

gerçekleşmez. Sür ise insana enerji veren, insanın irade ve ruhi hâllerini meydana getiren bir unsurdur. 

Sür insan uyurken bedeni terk edip dışarda dolaşabilmektedir (İnan, 1986, s. 176). 

Her varlığın bir ruhu olduğu inancına göre Tuva Türkleri’nde tabiat ve insan sıkı bir ilişki 

içerisindedir. Onlara göre insan ve doğa birbirine benzer nitelikler gösterir. Bundan dolayı doğanın bir 

ruhu olduğuna inanılmış, akıl ve anlayışa sahip bir varlık olduğu düşünülmüştür (Küçük, t.y., s. 204). 

Türkler ilk dönemlerde anaerkil bir toplum yapısına sahiptiler. Bahar geldiğinde tüm tabiatın 

canlanması doğurganlığın simgesi olarak görülmüş, kadın da doğa gibi soyun devamını sağlayan bir 

özelliğe sahip olmuştur. Bu benzerlik sebebiyle tabiat ve kadın aynı kutsiyete sahip olmuştur 

(Kayabaşı, 2016, s. 221). 

Türk mitolojisinde her tanrının farklı bir görevi vardır. Türk tanrıları görevleri bakımından şöyle 

toplanabilir: 

İlkel yaratıcı gök tanrıları, iyilik yapan koruyucu tanrılar, kötülük ve yeraltı tanrıları, fırtına, gök 

gürültüsü, şimşek, yıldırım, yağmur, savaş, adâlet, hastalık ve ölüm tanrıları, güzellik tanrıçaları, 

cehennem tanrı ve tanrıçaları, kahraman tanrılar, kozmik varlıklarla temsil edilen tanrılar, 

hayvanların, bitkilerin, çobanların, tanrıları, bereket, bolluk, mevsim tanrıları, deniz, su, doğ, 

orman, nehir, demir, maâden, ateş tanrıları, bölgelerin koruyucu tanrıları (Uraz, 1994, s. 41). 

Türk mitolojisine bakıldığında, Yaratılış mitinde hiç kimse var olmadan evvel, suyun üzerinde, 

yalnız başına yaşayan bir varlık var idi. Bu varlık Ag Ene idi. Yine bu suyun üzerinde bir de Ülgen 

adlı bir varlık daha yaşamaktaydı. Suyun üzerinde yaşayacak bir kara parçası olmaması sebebiyle Ag 

Ene, Ülgen’e evreni ve dünyayı yaratmasını söyledi (Bayat, t.y., s. 15) 

Türk mitlerinde evren birkaç katmandan oluşmaktadır. Buna göre evren, gök, yerüstü ve 

yeraltından oluşmaktadır. Gök alemi Altay Türklerinde 17, Telütlerde 16, Tuvalarda 33 ya da 9, 

Yakutlarda 7 katmandan oluşmaktadır.  Yakutlarda 7 kattan oluşan göğün en üst katında tanrıların en 

büyüğü ve onun emrindeki 7 tanrısal ruh yer almaktadır. Başka bir varyanta bakıldığında ise 9 tanrısal 

ruhun olduğu görülmektedir. 7 tanrının veya ruhun fonksiyonları içerisinde gök gürültüsü, şimşek, 

aydınlık, savaşı kontrol etmek, göğün kızgınlığını bildirmek ve kaderi belirlemek vardır. 9 tanrısal 

ruha ise kurban olarak kımız sunulmaktadır. Altaylarda ise gök, 17 katmandan oluşmaktadır. Göğün 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

17 

 

17. tabakasında Kayra Kan oturmaktadır. 16. tabakada Ülgen bulunmakta, Altın Dağ’da yaşamakta ve 

altından bir taht üzerinde oturmaktadır. Gök cisimleri ve şimşeği yöneten Ülgen insan biçimindedir. 

Ayrıca kızları vardır ve onlar da insan şeklindedir. Ülgen’in elinde dallı budaklı bir topuz mevcuttur 

ve bu topuzun altında yeryüzü bulunmaktadır. 9. tabakada Kızagan Tengere yer almaktadır. Kızagan 

Tengere savaşçı özelliği ile bilinir ve güçlü, kuvvetli olarak nitelendirilir. Bazı mitler Ülgen’in oğlu 

olarak geçen Kızagan Tengere’ye savaş zamanlarında başvurulur. 7. katta Kayra Kan’ın oğlu Mergen 

Tengere oturur. Bilgin ve okçu olarak bilinen Mergen Tengere yürüyünce gök gürültüsü ve şimşek 

meydana gelir. 6. katta Ay Ada ve 5. Katta da Kuday Yayuçi oturur (Bayat, t.y., s. 15-17). Yer altında 

ise Erlik Han yaşamaktadır. Erlik, Ülgen ile birlikte dünyayı yaratmıştır. Ülgen iyi olan şeyleri var 

etmiş Erlik ise kötü olan şeyleri meydana getirmiştir. İnsanlar Erlik’e kurbanlar sunmaktadır aksi 

halde Erlik insanlara hastalık ve felaket göndererek onlara zulmedip cezalandırmaktadır. Erlik kara 

ruh olarak nitelendirilir ve inatçı, küstah, uyumsuz olması ile bilinir. Erlik günahından dolayı yer 

altına gönderilince orada kendine çekiç, örs, körük gibi aletler yapmıştır. Bu sebeple Erlik ilk demirci 

olarak bilinmektedir. Erlik şişman, kalın boyunlu, siyah bıyıklı ve siyah sakallı (sakalı dizlerine kadar 

uzun), gözü ve kaşları kara, çenesi tokmak gibi, boynuzlu, saçları dik ve kıvırcık şekilde tasvir 

edilmektedir (Dilek, 2014, s. 76-77). 

Türk mitolojisindeki tanrılar insanda olmayan olağanüstü özelliklere sahiptir. Fakat insana ait 

bazı özelliklerle de göze çarparlar. Örneğin savaşmaları,  iyi, kötü ve kızgın olma gibi duygulara sahip 

olmaları; bedensel özellikleri ile güzel, sakallı, bıyıklı olup altın tahtta oturmaları ve belki en önemlisi 

kadın ve erkek olarak biçimlenmeleridir. Dolayısıyla Türk mitolojik tanrı ve tanrıçaları antropomorfik 

nitelikler göstermektedir.  

3.2. Hint Mitolojisi ve Antropomorfizm 

Hint mitolojisine bakıldığında, bu mitolojinin kaynağının Rigveda adlı kutsal metinler olduğu 

bilinmektedir. Rigveda adlı eser yazılmadan evvel mitler, efsaneler ve tarihi olaylar sözlü gelenekle 

aktarılmış Rigveda ile son şekline bürünmüştür.  

Āriler Hindistan’a girip savaşlarda galip gelerek Hindistan halkını doğuya ve güneydoğuya 

doğru itmişlerdir. Sonrasında bölgede yaşayan yerli halkları dönüştürmek için birtakım faaliyetlerde 

bulunmuşlardır. Bu faaliyetlerden biri yerli halkların tanrı ve tanrıçalarını kendi panteonları içine 

almaktır. Bu tanrı ve tanrıçalar içerisinde Pṛithivī Mātār önemli bir yerde konumlanmaktadır. Çünkü 

“Toprak Tanrıçası” inancının Hindistan’da ve Yunanistan’da Hint-Avrupalı halklardan daha önce var 

olan bir inanışın odak noktası olduğu düşünülmektedir. Bu tanrıça Hindistan’da Pṛithivī Mātār olarak 

bilinir ve sonraki mitolojide pek çok aksi görülmektedir. Tanrı Vishṇu, Vārāha olarak vücuda 

geldiğinde karısı da Bhūmī Devī (Toprak Ana) olarak vücut bulur. Vishṇu, Rāma olarak vücuda 

geldiğinde toprak tanrıçası şeklinde de karısı Sītā vücut bulur. Şiva’nın karısı ise Uma/Pārvatī’ dir. 

Hint mitolojisine bakıldığında tanrıçalar daha çok toprak, dağ, nehir, bereket ve verimlilik gibi 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

18 

 

ifadelerle tarif edilirken tanrılar ise “güç, iktidar, zenginlik, ahlak, yasa, kanun, yönetim” gibi 

unsurlarla bir arada düşünülmüştür (Akmaz, 2019, s. 9-16). 

Genel olarak öne çıkan Hint Ārilerin tanrıları; İndra, Agni, Soma ve Aşvinlerdir. Tanrıçaları ise; 

Aditi, Pṛithivī Mātar, Ushas, Sarasvatī, Vāç’tır (Akmaz, 2019, s. 83). 

Hint mitolojisinin en önemli tanrısı İndra’dır. Kuraklık ve karanlıkla mücadele eden bu tanrının 

yaratma özelliği mevcut değildir. Güçlü ve savaşçı bir tanrı olarak nitelendirilen İndra, gökten yağmur 

yağdırarak kuraklığı yok etmektedir. Onun silahı şimşektir ve dağlara yıldırım atarak dağların içinde 

suları tutan canavarları öldürmektedir (Seyrek, 2019, s. 82). Hinduizmin kutsal metinlerini ihtiva eden 

Rigveda’da ilahiler İndra’nın savaşçılığını ve gücünü övmektedir. Āri ulusları İndra’yı daima 

antropomorfik olarak betimlemişlerdir. Buna göre İndra; güçlü kollarıyla, uzun sakallarıyla, kuvvetli 

çenesiyle betimlenmekte ve insan gibi oturup Soma içkisi içer şekilde anlatılmaktadır. Bu durumda 

Hint Avrupalı toplulukların tanrıyı insan biçiminde tasavvur ettikleri görülmektedir (Akmaz, 2019, s. 

76). 

Hint mitolojisinde İndra’dan sonraki en önemli tanrı Agni’dir. Ateş tanrısı olarak bilinen Agni, 

“ikiyüzlü” olarak tasvir edilir. Yüzünün biri iyi diğeri kötü olarak betimlenir. Üç bacaklı, yedi kollu, 

üç veya yedi dilli ve dik saçlı olan Agni’nin yanında da bir koç bulunur  (Yıldırım, t.y., s. 17). 

Ariler Hindistan’da birçok savaş yaparak oraya yerleşmiş ve yerleşik halkla kültürel etkileşime 

girmiştir. Daha sonra bir kısmı İran’a gelerek buraya da kültürlerini taşımışlar özellikle de 

Hindistan’da yaşayan atalarının mirası olan hikâyelerin, destan ve efsanelerin de taşıyıcısı olmuşlardır. 

Hint topluluklarında yaygın olarak bilinen hikâyeler, İran’a gelinmesiyle çok daha fazla alana 

yayılmıştır. Hikâyelerin ortak bir çıkış noktası olmasına karşın İran’da değişime ve dönüşüme 

uğramıştır. İranlıların kahramanlarından, tanrılarından, inanışlarından, tarihlerinden, savaşlarından 

bahseden bu hikâyelerin örnekleriyle Avesta’da karşılaşılmaktadır. Avesta’da bulunan bu rivayetler 

sonraki dönemlerde İran hikâyelerine kaynak teşkil etmiştir (Yıldırım, 2008, s. 14-15). 

Görüldüğü üzere Hint mitoloji siteminde tanrı ve tanrıçalar bulunmakta insana özgü bir durum 

olan evlilik tanrı ve tanrıçalar arasında da gerçekleşmektedir. Ayrıca tanrılar gücü ifade ettiği için 

bedensel olarak güçlü kollarla tarif edilip saç ve sakallarla bir erkek tasviri yapılarak insan biçimli 

varlıklara büründürülmüşlerdir. 

3.3. İran Mitolojisi ve Antropomorfizm 

Hint-Avrupa mitoloji ailesi içerisinde bulunan Hint ve İran mitolojileri, uluslar daha önce aynı 

coğrafi bölgede yaşadıklarından, kültür ve inanç bakımından ortak özelliklere sahiptir. Bu ortak 

özelliklere iki ulusun kutsal metinleri olan Rigvedalar ve Avesta’da rastlanılmaktadır.  

Eski çağlarda Hindistan ve İran dil ve ırk bakımından yakın bir ilişki içerinde olmuşlardır. 

Örneğin Hint Vedaları’nda görülen tanrılar Zerdüş tesiriyle ortaya çıkan dinde de mevcuttur. Fakat 

aynı tanrılar bu iki farklı dinde farklı yapılara büründürülmüştür. İran’da görülen Ahura Hindistan’da 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

19 

 

Asura’dır yani kötü cinlerin adıdır. Bir başka örnek de İran’da kötü olarak bilinen devlerin 

Hindistan’da Deva olarak bilinen iyi tanrılar olmasıdır (Schimmel, 1999, s. 87) 

Avesta’da İran mitolojisine ait pek çok tanrıdan ve kutsal ölümsüzden bahsedilmektedir. 

Avesta’da tanrılar “fizikötesi” ve “dünya” tanrıları olmak üzere iki türde gruplanmaktadır. Fizikötesi 

tanrıların en başında Ahura Mazda yer alırken dünya tanrıları içinde en büyük olan Zerdüşt’tür. İran 

mitolojisinin kutsal ölümsüzleri ise İmşâspendlerdir. Bilge Tanrı olarak bilinen Ahura Mazda iyi olanı 

temsil etmektedir. Bu iyiliğin karşısında ise kötülüğün temsilcisi Ehrimen yer almaktadır. Ahura 

Mazda kutsal ölümsüzlerden yardım alarak Ehrimeni yok edecek böylece iyilik ve kötülük aynı anda 

birlikte olamayarak ortada yalnız iyilik kalacaktır. Fakat Zerdüşt’ten sonra iyilik ve kötülüğün yine 

aynı anda var olması bu defa Hürmüz’ün yani Ahura Mazda’nın Ehrimenle eşit konuma gelmesine 

sebep olmuştur. Bu doğrultuda dünya iki alana bölünmüş, biri iyinin diğeri kötünün egemenliğine 

girmiştir. İnsanlar da bu sebeple ya iyiyi ya da kötüyü seçmek zorunda kalmıştır. Böylece insanın 

kendi kaderini belirleme ve bu sorumluluğu alma anlayışı ortaya çıkmıştır (Yıldırım, 2015, s. 239-

244).  

İran mitolojisinin kutsal ölümsüzleri olarak bilinen imşaspendler ise Ahura Mazda’nın yarattığı 

ilk varlıklar olarak kabul edilmektedir. İmşaspendlerin altı tane olduğu kabul edilmekle birlikte bu 

sayının Ahura Mazda ile yediye çıktığı düşünülmektedir. Bu meleklerin her birinin Ahura Mazda’nın 

bir özelliğini yansıttığı ileri sürülmektedir. İmşaspendlerin isimleri ise; Behmen, Ordîbehişt, Şehrîver, 

Spendârmûz, Hordâd ve Mordâd’dır (Yıldırım, 2008, s. 414-415). 

Klasik Türk edebiyatının kaynakları arasında yer alan İran mitolojisinin kahramanları şiirlerde 

sıklıkla geçmektedir. Şairler bazen gücü vurgulamak için kuvvetiyle anılan hükümdarları seçmiş veya 

kötülüğü vurgulamak için zulümleriyle akıllarda kalmış şahsiyetlere yer vermiştir. 

İran mitolojisinin en çok adı geçen şahısları; Cem (Cemşîd), Nûşirevân, Hüsrev, İskender, 

Behram, Rüstem, Efrâsiyab, Ehrimen, Feridun, Gâve, Dahhâk, Dârâ, Mani’dir. Buna göre: 

Cem: Demiri işlemiş, savaş malzemeleri yapıp değerli taşları şekillendirmeyi öğrenmiş ve 

şiirlerde en çok şarabı bulması ile konu edilmiştir. Cem’in adı şiirlerde daha çok övgü yapılırken 

geçmiştir; İskender: Kahramanlıklarıyla, aşk maceralarıyla, Ye’cuc-Me’cuc kavmine set 

yaptırmasıyla, Dârâ’nın zenginliğini yok etmesiyle, bazen de malının ve mülkünün küçümsenmesiyle 

şiirlere konu olmuştur; Dârâ, Şehnâme’nin efsanevi şahsiyetlerindendir. İskender’le yaptığı savaşlar ve 

şatafatlı zenginliği dolayısıyla Klasik Türk şiirinde yer almıştır; Ehrimen, Mecusilikte mutlak 

kötülüğün temsilcisidir ve kötülük için her şekle bürünmektedir. İyiliğin temsilcisi Hürmüz’ün ikiz 

kardeşi olan Ehrimen, Hürmüz’le savaşıp yenilmiştir. Ehrimen daima Hürmüz’ü yenmeye çalışmış, 

bunun için de devleri yaratmış, bu devleri Hürmüz’ün ve insanlığın başına bela etmiştir. Şiirlerde de 

daha çok bu kötü yönleri ele alınmıştır; Dahhâk ise, omuzlarında yılanların bulunması ve şeytanın 

vesvesesiyle bu yılanları insan beyni yiyerek doyurması hadisesi ile bilinmektedir. Gördüğü rüya 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

20 

 

sonucu bir gün Feridun tarafından öldürüleceğini öğrenen Dahhâk zulümlerine devam etmiştir. 17 

oğlunu Dahhâk’a kurban veren Gave adındaki demircinin adalet arayışıyla Feridun’a gitmesi 

Dahhâk’ın sonunu getirmiş ve Feridun öküz başlı bir gürz ile Dahhâk’ı yok etmiştir (Tökel, 2016,s. 

98-162). 

Görüldüğü üzere İran  mitolojisinde de iyiliği ve kötülüğü temsil eden, savaşçı olma ve bilge 

olma özellikleri ile öne çıkan tanrılar ve efsanevi şahsiyetler vardır. Örneğin Ehrimen yaratma özelliği 

ile bir tanrı savaşma özelliği ile insan gibidir. Dahhak da olağanüstü bir şekilde tasvir edilirken 

savaşması, zulmetmesi gibi insani vasıflarla antropomorfik özellikler göstermektedir. 

3.4. Yunan Mitolojisi ve Antropomorfizm 

Çalışmanın başında belirtildiği gibi antropomorfizmin kaynağının Homeros ve Hesiodos’ un 

Yunan mitolojisindeki tanrıları insan biçiminde ifade etmeleriyle ortaya çıkmasına dayandırıldığından 

ve antropomorfizmin açıklanmasında örnek teşkil edeceği düşünüldüğünden Yunan mitolojisi ve bu 

mitolojideki tanrılar hakkında bazı bilgilere yer verilecektir.  

Antik çağda insanlar çevresinde olup bitenleri anlamlandırmaya çalışmış gerçekleşen her olayın 

bir nedeni olduğunu ve bunu yapan bir gücün var olduğunu düşünmüşlerdir. Böylece tanrı kavramı 

ortaya çıkarmış ve doğadaki nesnelerin varlığını tanrılara atfetmişlerdir. İnsanların yaratılışından bu 

yana içinde bulunan inanç onları sürekli tanrısal bir varlığa dayanmaya itmiştir. İnsanlar gücünün 

yetmediği,  ilk defa karşılaştığı veya anlamlandıramadığı varlıklara veya nesnelere karşı kendini 

güçsüz hissetmiş ve onlara tapma ihtiyacı duymuştur. Bu sebeple inandıkları tanrıları kızdırmamaya 

çalışmış, onlar için kurbanlar adamış, yardıma ihtiyaç duyduğunda farklı ayin ve törenlerle isteklerini 

dile getirmişlerdir. Özellikle çok tanrılı inanışlarda her varlığın belirli bir tanrısı vardır. Örneğin; 

Yunan mitolojisinde Zeus gökyüzü, Poseidon deniz, Hades ise yeraltı tanrısıdır.  

Yunan mitolojisinde tanrı ve tanrıçalar sistemi bulunmaktadır. Yunan Mitolojisi tanrıların 

ortaya çıkışını, evrenin oluşumunu ve kahramanların hikâyelerini anlatır.  

Yunan mitolojisinde tanrılar insanlar gibi doğar, yemek yer, savaşır, sever, acı çeker, kızar ve 

intikam peşinde de koşarlar. Bu özelliklerine bakıldığında Yunan mitolojisinde bir antropomorfizm 

olduğu göze çarpar. Onları insanlardan ayıran en önemli özellikleri ölümsüz olmaları ve olağanüstü 

güçlere sahip olmalarıdır.  

Her uygarlığın kendine ait mitolojisi vardır. Yunan mitolojisi ile de ifade edilen Yunanlılara ait 

inanç sistemindeki tanrıların, kahramanların mit ve hikâyeleridir (Can, 2021, s. 17). 

“Henüz bir şeyler yokken, hiçbir şey yokken ne vardı? Bu soruya Yunanlılar anlatılarla, mitlerle 

yanıt verdiler” (Vernant, 2013, s. 17). 

Yunan mitolojisindeki ilk mitlerin M.Ö 8./7. yüzyılda Homeros ve Hesiodos’ un metinleri 

olduğu bilinmektedir. Ancak Yunan mitolojisinin kaynağında çok eski bir “sözlü şiir geleneği” 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

21 

 

bulunmakla birlikte bu mitolojinin, Homeros ve Hesiodos’tan önce, menşeinin tarih açısından ne kadar 

eskiye dayandırılabileceği cevapsız kalmaktadır. (Buxton, 2016, s. 16). 

Yunan mitolojisinde dünyanın oluşumu tanrısal varlıklar olarak bilinen Khaos, Gaia, Eros ile 

başlamıştır. Gaia yeri, Khaos göğü, Eros ise aşkı temsil etmektedir. Hiçbir şey yokken yalnızca Gök 

(Khaos) vardır. Daha sonra Yer (Gaia) meydana gelmiştir. Gaia, Khaos’un bilinmez ve karmaşalı 

yapısının aksine hiçbir özelliğini gizlemeyen bir yapıya sahiptir. Daha sonra Eros meydana gelmiştir. 

Bu tanrısal varlık eski çağlarda cinsiyet ayrımı bulunmadığı için yalnızca aşkı temsil etmekte ve kadın 

ve erkekleri birbirine bağlayan daha sonra meydana gelecek Eros’tan farklı bir varlığı ifade etmektedir 

(Vernant, 2013, s. 17-19). 

Gaia meydana geldikten sonra Uranos (Gök) ve Pontos’u (Deniz)  doğurmuştur. Daha sonra 

Uranos’la Titanlar’ı meydana getirmişlerdir. Titanlar on iki tane olup, altı erkek ve altı dişi olarak var 

olmuştur. Erkek Titanlar;  Okeanos, Koios, Krios, Hyperon, İapetos, Kronos’tur. Dişi Titanlar ise 

Theia, Rhea, Menemosyne, Phebe, Tethys, Themis’tir. Sonrasında Uranos ve Gaia’dan Kyklops’lar 

doğmuştur. Kyklops’lar tanrılar gibidir fakat tek gözleri vardır. Bunlar: “Brontes, Steropes, Arges”tir. 

Bunların dışında da “Kottos, Briareos ve Gyges” adında devler meydana gelmiştir (Can, 2021, s. 22). 

Mitolojide tanrılar insani özellikler göstermektedir. Özellikle Yunan mitolojisinde tanrı ve 

tanrıçalar yemek yer, yöneticiler onlar için şenlikler tertip eder. Bu tanrı ve tanrıçalar insan kılığına 

girerek insanların arasında da yaşar ve çoğu kez onların işlerine müdahale eder (Us, 2017, s. 13). 

Yunan mitolojisinde tanrılar iktidar için sürekli mücadele hâlindedir. Gerek Uranos’un 

çocuklarını yerin derinliklerine göndermesi gerek Kronos’un gücünü ve egemenliğini kaybetmekten 

korkup çocuklarını yutması, Zeus’un babası Kronos ve Titanlar’la savaşarak onları mağlup etmesi bu 

duruma örnek teşkil etmektedir. 

Yunan mitolojisinde eril ve dişil tanrılar vardır ve hepsinin kendine ait birtakım özellikleri 

vardır. 

Gaia ve Uranos’un çocukları olduktan sonra Uranos evlatlarını Gaia’nın içine geri göndermiştir. 

Gaia bu duruma dayanamamış ve oğlu Kronos ile anlaşarak Uranos’un hayâlarını kestirmiş ve 

Kronos’u tahta çıkarmıştır. Ancak Kronos da çocukları doğdukça yutmaya başlamıştır. Bu sefer de 

Kronos’un karısı Rheia çocuklarını kurtarmanın yolunu aramış ve Gaia ve Uranos’un söylediği gibi 

Girit adasında bir mağarada Zeus’ u gizli bir şekilde doğurmuştur. Kronos’un durumu anlamaması için 

de ona bir taş yutturulmuştur (Erhat, 2021, s. 115). Kronos, bir çocuğunun sağ kaldığını bilmiyordur 

ve ilerde Zeus babasının egemenliğine son verecektir. Zaman geçip Zeus büyüdüğünde Kronos Zeus’a 

yenilmiş ve yuttuğu bütün çocuklarını geri çıkarmıştır. Sonrasında Zeus Gaia’nın çocuklarını yani 

amcalarını da kurtarmış böylece amcaları Zeus’a gök gürültüsü ve şimşeği hediye etmişlerdir. Daha 

sonra Zeus bütün “ölümlü ve ölümsüzlerin” hükümdarı olmuştur (Hesiodos, 2022, s. 80-81). 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

22 

 

Zeus göksel olaylardan sorumlu tanrıdır. Zeus, “yıldırımın, şimşeğin, yağmurun, fırtınanın ve 

parlak gökyüzünün kendisidir.” Yunan tanrıları içinde doğayla en çok irtibatı bulunan Zeus’tur. 

Başlarda bu şekilde “kozmik” özellikler gösteren Zeus daha sonra “antropomorfik” nitelikler 

kazanmıştır (Hakman, 2013, s. 3). 

Zeus, “gökyüzü ve hava durumu; toplumsal yaşamın sayısız yanı; konukseverlik, niyaz; yemin” 

gibi konularda etkinlik göstermekte ve ‘tanrıların ve ölümlülerin babası’ olarak bilinmektedir. Onu 

simgeleyen şeyler ise, yıldırım, kartal ve asadır (Buxton, 2016, s. 69). 

Zeus, tasvir edilirken elinde şimşek ve asası ile gösterilir. Çehresi uzun, saçları gür ve sakalları 

kıvırcıktır. Başında zeytin ya da meşe ağacından yapılmış bir çember bulunmaktadır. En güçlü tanrı 

Zeus olduğundan genellikle taht ile tasvir edilmiştir (Kantar, 2013, s. 23). 

Yunan mitolojisinde Poseidon, denizlerin tanrısı olarak bilinir ve denizle ilgili gerçekleşen 

olaylardan Poseidon sorumludur. Kronos çocuklarını doğar doğmaz yuttuğunda Poseidon’u da 

yutmuştur. Zeus diğer kardeşlerini kurtarırken Poseidon’u da kurtarmıştır. Poseidon üçlü yabasıyla 

bilinir ve bununla denizleri ve toprağı yönetir. Zaman zaman Zeus’la güç mücadelesine girer ve 

oğlunun (Polyphemos) bir gözünün görme yetisini kaybetmesine sebep olduğu için Odysseus’a 

öfkelidir. Bu yüzden daima Odysseus’la da mücadele içinde olmuştur (Erhat, 2021, s. 251-252). 

Poseidon, denizler altındaki sarayında yaşamaktadır. Oradan çıktığı zaman eline yabasını alır, 

zırhını kuşanır ve dört tane cins atın götürdüğü şarının üstünde gezer. O yol alırken deniz açılarak ona 

yol verir denizde bulunan hayvanlar onu tanıyarak yanında gidip gözcülük eder. Kardeşi Zeus kızdığı 

zaman nasıl yıldırım şimşekleri harekete geçiriyorsa Poseidon da sinirlendiğinde denizde dev dalgalar 

oluşturur, korkunç fırtınalar koparır. Bu fırtına ve dalgaların yahut toprakta oluşturduğu yarıkların 

Poseidon’un üçlü yabasını yere vurduğunda meydana geldiğine inanılır. Gittiği yerlerde kuraklık ve 

susuzluk var ise bu sorunu gideren Poseidon kızdığında ise verimli ve bereketli bölgeleri çöle 

çevirebilir (Can, 2021, s. 153-154). 

Dionysos, Semele ve Zeus’un oğludur. Yunan mitolojisinde şarap tanrısı olarak bilinir. 

Dionsysos doğacağı zaman kocasını kıskanan Hera Semele’nin annesi Baroe kılığında Semele’ye 

Zeus’un gerçek suretiyle kendisinin karşısına çıkmasını söylemiştir. Tuzağa düşen Semele Zeus’tan 

kendisine tüm gerçekliğiyle görünmesini istediğinde Zeus’un ihtişamından Semele’nin babası Kral 

Kadmos’un sarayı ateş almıştır. Semele de henüz bir cenin halinde olan Dionysos’i dışarı attığında 

Zeus onu saklamıştır. Dionysos gününü babasının kalçasında tamamlamış ve Zeus’un kalçasından 

meydana gelmiştir. Zeus Dionysos’un Nysa perilerine teslim edilmesini istemiştir. Dionysos Nysa’ya 

götürüldüğünde her yeri muhteşem bir ışık kaplamıştır. Nysa perileri tanrının emanetini alıp onu 

büyütmüşlerdir. Dionysos büyüdüğünde geyik avlamayı seven çevik bir delikanlı olmuştur. Bir gün 

ormana gittiğinde bir dişi aslan ve iki yavrusunu alıp perilerin mağarasında terbiye etmiştir. Daha 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

23 

 

sonra mağarada bulunan asmalardan üzümleri toplayarak onların suyunu çıkarmış ve böylece şarabın 

mucidi olmuştur (Şimşek, 2007, s. 23-24).  

Hermes, Zeus ve Maia’nın oğludur. Hermes, Zeus’un oğulları içinde en zeki ve kurnaz olanıdır. 

Bu yüzden Zeus onu kendine ulak seçmiş ve verdiği emirleri insanlara ulaştırması için 

görevlendirmiştir (Erhat, 2021, s. 140-141). 

Hermes, henüz kundaktayken mağaradaki beşiğinden çıktığında bir kaplumbağa görmüş ve onu 

alıp içini boşaltmıştır. Kaplumbağa kabuğunu öküz derisiyle kaplayarak yedi tane de tel germiş ve Lir 

denilen müzik aletini yapmış, eğlenmiş ve beşiğine dönmüştür. Sonra yine mağaradan çıktığında bu 

sefer Apollon’un elli tane öküzünü çalmış ve onları bir mağaraya kapatmıştır. Ateş yakıp iki öküz 

kesip yemiş diğer öküzleri de mağarada kapalı bırakmıştır. Sonrasında izini belli etmeden yeniden 

mağarasına dönmüştür. Apollon ineklerinin çalındığını anlayınca hırsızın izini sürmüş ve Hermes’in 

bulunduğu mağaraya gelmiştir. Apollon, Hermes’e ineklerini çalıp çalmadığını sorunca Hermes yalan 

söyleyip inekleri çalmadığını söylemiştir. Apollon inanmayıp Hermes’i en büyük tanrı Zeus’a 

götürmüştür ve gerçekler ondan gizlenememiştir. Zeus, Apollon’a ineklerinin geri verilmesini sağlasa 

da Apollon’un öfkesi geçmemiş ancak Hermes’in icad ettiği Lir’i çalmaya başlayınca onun ahengi ve 

müziğiyle mest olmuştur. Hermes bu müzik aletini Apollon’a hediye etmiş böylece de Apollon’un 

siniri geçmiş ve barışmışlardır (Can, 2021, s. 94-97). 

Hermes, tasvir edilirken güçlü, kuvvetli ve olgun bir erkek olduğu anlaşılır. Sakalları uzun ve 

gürdür, kısa ve bukleli saçları, geniş omuzları vardır. Elinde iki yılanın sarılı olduğu sihirli bir sopası 

vardır. Bu sopa göreve daima hazır olduğunu ifade etmekte ve barışı simgelemektedir. Bu sopanın adı 

Kaduke’dir. Dokunduğu her şeyi altına çevirebilme özelliğiyle birlikte bu sopayla fanileri uyutup 

uyandırmakta ve ölülerin ruhlarını toplamaktadır.  (Can, 2021, s. 105).  

Hephaistos, Zeus ve Hera’nın oğludur. Hephaistos doğduğunda annesinin onun çirkinliğinden 

yüzüne bakamamış, ondan utanmış sonrasında da Olimpos’tan aşağı fırlatmıştır. Bu olay sonucunda da 

Hephaistos topal kalmıştır (Kantar, 2013, s. 39). 

Hephaistos, annesi Hera onu fırlattığında Lemnos adasına düşüp orada demircilik sanatını 

öğrenmiştir. Bulunduğu yerden çıkabilmek için görkemli bir taht yaparak annesine göndermiştir. Hera 

bu tahtı gördüğünde gözlerini alamamış ve üzerine oturmuştur. Ancak bu taht sıradan bir taht olmayıp 

görünmez bağları bulunan bir özelliğe sahiptir. Hera tahta oturduğunda yeniden kalkamamış adeta 

orada bağlanıp kalmıştır. Zeus onu kurtarmaya geldiğinde başaramamış ve Hephaistos’a haber 

göndererek gelmesini emretmiştir. Fakat Hephaistos, Olimpos’a tanrı olmak istediğini ve Aphrodite ile 

evlenmek istediğini belirtmiştir. Hera’yı kurtarmak için başka şansı bulunmayan Zeus, çaresiz bu 

isteği kabul etmiştir. Böylece Hara kurtulmuş Hephaistos da Olimpos’a çıkarılmıştır. Bundan 

sonrasında Hephaistos ateş ve demirle eserler ortaya koymuş ve Olimpos’ta ateş ve demircilik tanrısı 

olarak bilinmiştir (Can, 2021, s. 147-148). 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

24 

 

Zeus ve Hera’nın oğlu olan Ares, savaş tanrısı olarak bilinmektedir. Roma mitolojisinde adı 

Mars olarak geçmektedir. Roma dünyasında Ares önemli bir konumdayken Yunan mitolojisinde 

sevilmeyen ve hor görülen bir tanrıdır (Erhat, 2021, s. 50). 

Antik dönemde fırtına tanrısı olarak bilinen Ares daha sonra savaş tanrısı olarak kabul 

edilmiştir. Bulunduğu yere felaket götüren, adam öldüren Ares’in en sevdiği şey bozgunculuk 

çıkarmak, insanları kin ve nefrete sürükleyerek kavga çıkarmaktır. Bundan dolayı ne tanrılar ne de 

insanlar tarafından sevilmektedir (Kantar, 2013, s. 35). 

Zeus ve Leto’nun oğlu olan Apollon ışık tanrısı olarak bilinmekte ve güneşi simgelemektedir.  

Leto, Zeus’tan hamile kaldığında kıskanç Hera’nın gazabına uğramıştır. Demeter Yer 

tanrıçasının isteği ile Leto’ya doğum yapacağı zaman yer vermemiş ve Hera doğum tanrıçası 

Eileithyia’nın Olimpos’tan çıkmasına engel olmuştur. Ancak İris Hera’nın oyununu bozarak doğum 

tanrıçasını Leto’ya ulaştırmıştır. Sonrasında Apollon ışığın içinden gözlerini açmıştır. Delos adasında 

doğan gözü pek, cesur ve iyiliksever olan Apollon, Parnassos dağındaki baş belası bir ejderi yok 

ederek gücünü göstermiş ve halkını büyük bir eziyetten kurtarmıştır. Başka bir zaman Apollon 

Daphne’yi görüp âşık olmuş fakat Daphne Artemis gibi sonsuza kadar bakire kalmak için babasından 

izin almıştır. Ancak Daphne reddetmesine rağmen Apollon onun peşini bırakmamıştır. Daphne artık 

gücünün tükeneceği bir anda kendisini kurtarması için toprak anaya dua etmiş ve defne ağacına 

dönüşmüştür. Bundan sonra ise defne ağacı Apollon’un kutsal ağacı olmuştur (Can, 2021, s. 71-76). 

Yunan Mitolojisi’nde Hera, Kronos ve Rehea’nın kızı Zeus’un ise hem kız kardeşi hem de 

eşidir. Hera Yunan ve Latin mitolojilerinde ‘Altın Tahtlı’, ‘İnek Gözlü’ ve ‘Ak Kollu’ şeklinde 

tanımlanmaktadır (Sandalcı ve Sandalcı, 2006, s. 14). 

Hera Zeus’un tek resmi karısıdır. Bu tanrı ve tanrıçanın evliliği hakkında çeşitli rivayetler 

vardır. Bu rivayetlerden birinde Zeus bir gün Hera’ya kuş kılığında görünür. Kış günü üşüyen bir kuş 

gören Hera onun hâlline üzülür ve içeri alır. Sonrasında kendini gösteren Zeus Hera’yla birlikte olmak 

ister. Hera kendisiyle evlenmesi şartıyla Zeus’un isteğini kabul eder (Cömert, 2010). Bir başka 

rivayette ise, bu iki büyük tanrı arasındaki kutsal düğün Batı Kızları’nın bahçesinde gerçekleşmiştir. 

Sonrasında Gaia, Batı Kızları’nın bahçesinden getirilen altın elmaları Hera’ya hediye etmiştir (Erhat, 

2021, s. 136). 

Tanrıça Hera, Zeus’un aksine iffetine çok düşkündür. Zeus’un ölümlülere yakışan çapkın 

hareketlerine karşın Hera Zeus’a asla ihanet etmemiştir. Yalnızca Zeus’un hareketlerine sinirlenmekte, 

kıskanmakta ve üzülmektedir. Hera Olimpos’un Aphrodite’den sonraki en güzel tanrıçasıdır ve bu 

güzelliği sayesinde ona sevgisini açık eden birçok kişi olmuştur. Ancak Hera evliliğini daima kutsal 

saymış ve Zeus dışında herkesi reddetmiştir (Can, 2021, s. 61). 

Hera güzelliğine önem veren, ciddi, olgun ve namuslu bir yapıdadır. Ayrıca kıskanç ve inatçı, 

hırçın ve kavgacıdır. Her yıl Kanathos ırmağında yıkandığından kaynağın büyülü suyu ona her zaman 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

25 

 

bakireliğini geri vermektedir. Hera genç ve dolgun vücutlu bir kadın olarak tasvir edilmektedir. 

Düşünceli bakışları ve vakur bir yüzü vardır. Tavus kuşu ve nar Hera’yı simgeleyen unsurlardır. 

Ayrıca elinde Zeus’la evliliğini simgeleyen bir asası vardır (Cömert, 2010). 

Athena, Zeus’un ilk eşi Metis’in kızıdır. Metis hamileyken Zeus onu yutmuş ve Athena 

babasının kafasından elinde kargısı ve silahıyla çıkmıştır. Athena, “gök gözlü” ve “çakır gözlü” olarak 

ifade edilir. O Atina şehrinin koruyucusu olarak bilinir. Bir gün Poseidon’la Atina şehrinin 

koruyuculuğu için mücadele ederken bir yarış başlatmışlardır. Poseidon “tuzlu bir göl” oluşturmuş 

Athena ise bir “zeytin ağacı” meydana getirmiştir. Tanrılar Athena’nın yaptığı işin daha faydalı 

olduğunu düşünerek Atina şehrinin yönetimini ona vermiştir (Erhat, 2021, s. 65-66). 

Athena, doğrunun yanında olan bir savaş tanrıçasıdır. Pallas Athena olarak bilinir. Fakat 

Pallas’ın anlamı tam olarak aydınlatılamamıştır. “Kargı sallamak” anlamına gelen bir kökle 

ilişkilendirildiği gibi  “bakire” manasındaki bir köke de dayandırılabilmektedir. Athena tasvir edilirken 

silahlarıyla birlikte gösterilir. “Başında miğfer; sol elinde, ortasında Perseus’un öldürdüğü Medusa’nın 

başı bulunan bir kalkan; göğsünde yine Medusa başlı bir zırh bulunur” (Cömert, 2010). 

Demeter, Kronos ve Rhea’nın kızıdır. Zeus ve Demeter’in birleşmesiyle Persephone doğar. Bir 

gün Persaphone yeraltı tanrısı Hades tarafından kaçırılır. Kızı kaçırıldığında çok üzülen Demeter 

kızını aramaya başlar ve bir kocakarı kılığına girer. Ona kral Keleos’un kızları rastlar ve Demeter’in 

hâline üzülerek onu yanlarında götürürler. Kızların annesi Metaneira’nın yeni doğan çocuğu 

Demophon’a bakması için Demeter’i görevlendirirler. Demeter Demophon’a ölümsüzlük bahşetmek 

isterken Metaneira olanları görür ve büyü bozulur. Bunun üzerine öfkelenen Demeter kendisine bir 

tapınak yapılmasını ister ve isteği yerine getirilir. Kızını bulamayınca öfkelenen Demeter toprağın 

bereketini keser ve kıtlık meydana gelir. İnsanların zora düşmesinden sonra duruma Zeus müdehale 

eder ve Hades Persephone’nin annesiyle görüşmesine izin verir. Ancak Hades Persephone’ye bir nar 

tanesi yedirir. Böylece Persephone ancak bahar geldiği zaman yeryüzüne çıkabilecektir. O yeryüzüne 

her çıktığında toprak yeşerecek kışın ise yeniden ölüler dünyasına gitmesi gerekecektir (Cömert, 

2010). 

‘Bereket Tanrıçası’ olarak bilinen Demeter ekin ile özdeşleştirilmektedir. Aynı zamanda anne 

sevgisinin de temsilcisidir (Buxton, 2016, s. 72-73). Demeter tasvir edilirken güçlü ve sağlam bir 

şekilde gösterilir. Başında başaklardan yapılmış bir taç bulunur ve bir elinde orak diğer elinde bir 

demet vardır. Bazen de elinde kızını aradığını ifade eden bir meşale ile tasvir edilir (Can, 2021, s. 

170). 

Aphrodite, Kronos’un babası Uranos’tan kestiği hayalarını denize atmasıyla köpüren denizden 

doğmuştur. Aphrodite bir süre su üzerinde durduktan sonra Kıbrıs adasına çıkmıştır. 

Aphrodite’yle ilgili en bilindik hikâye Peleus’un düğünü esnasında gerçekleşen ve Troya 

Savaşı’na neden olacak hadisedir. Tanrılar, Peleus’un düğününü gerçekleştirirken davet edilmeyişine 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

26 

 

kızan Eris gelir. Herkes hediyelerini sunarken Eris de altın bir elmayı şölenin ortasına atar ve üzerine 

de ‘en güzele’ ifadesini not düşer. Bu elmanın kendisine armağan edildiğini düşünen üç tanrıça 

arasında (Athena, Hera, Aphrodite) bir tartışma ortaya çıkar. Zeus, Hera eşi olduğu için Athena kızı 

olduğu için Aphrodite de güzellik tanrıçası olup onu seçince âşık olduğu düşüncesi doğacağı için bu 

olaya karışamamıştır. Bunun üzerine en güzeli seçmek için bir ölümlü olan Paris’i çağırmışlardır. 

Tanrıçalar Paris’e kendilerini seçmesi için çeşitli vaatte bulunmuşlardır. Athena kensini seçmesi için 

Paris’e bilgelik ve girdiği savaşlarda zafer elde edeceği vaadinde bulunmuştur. Hera, kraliyeti 

vaadetmiştir. Aphrodite ise, Paris’e güzelliği her yanda işitilen Helene’nin kocası olacağı sözünü 

vermiştir. Bunun üzerine Paris Aphrodite’yi tercih etmiş, en güzelin Aphrodite olduğunu söylemiştir. 

Sonrasında Helene Paris’le gitmiş ve Troya Savaşı’nın başlamasına neden olmuştur (Vernant, 2013, s. 

79-86). 

Artemis, Zeus’un kızıdır ve ay tanrıçasıdır. Dünyaya geldiğinde annesi Leto’nun Apollon’u 

doğurması için yardım etmiştir. Artemis’in annesi Leto daima sıkıntı ve üzüntü içinde olup bulunduğu 

yerden de dışlanmaktadır. Bunun üzerine  Artemis, babası Zeus’a hiçbir zaman evlenmek istemediğini 

söyler ve daima bekar kalmak için dilekte bulunur. Tanrıların en büyüğü Zeus Artemis’in bu isteğini 

kabul eder. Bundan sonra Artemis ok ve yayla dağları gezmiş, vahşi hayvanları avlamaktan büyük 

zevk almış ve ormanların kraliçesi sayılmıştır (Can, 2021, s. 86). 

Leto doğum yaparken zorlanmadığından Artemis “doğum tanrıçası” olarak da bilinir. Artemis, 

kadınların zorlu gebeliği ve doğum sancısı esnasında onlara yardım etmektedir. Artemis her ne kadar 

av tanrıçası olarak bilinip eril özellikler gösterse de kadınların gebelik ve doğum gibi zorlu 

süreçlerinde yanlarında olması onun dişil niteliklerinin ön planda olduğunun da göstergesidir (Özcan 

Elçi, 2018, s. 831-832). 

Görüldüğü üzere çeşitli ulusların mitolojisinde ve Yunan mitolojisinde tanrılar insansı özellikler 

taşımaktadır. Türk mitolojisinde Ülgen insan biçiminde tasvir edilmekte ve elinde kopuzu bulunmakta; 

Hint mitolojisindeki İndra, güçlü kollarıyla ve uzun sakallarıyla betimlenmekte; İran mitolojisinde 

Ahura Mazda bilgeliği simgelemektedir. Yunan mitolojisindeki tanrı ve tanrıçalar ise fiziksel olarak 

insan gibi tasvir edilmekte, evlenmekte, çocuk sahibi olmakta, savaşmakta ve insan gibi yiyip 

içmektedir. Onları insanlardan ayıran en önemli özellikleri ölümsüz olmalarıdır.  

 

 

 

 

 

 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

27 

 

4. İNSAN BEDENİ VE ANTROPOMORFİZM 

İnsan dışındaki varlıkların duygu, düşüce ve bedensel olarak insan biçimine büründürülmesini 

ifade eden antropomorfizm ile insan bedeni arasında bir ilişki söz konusudur.   İnsan dışındaki 

varlıklar tasvir edilirken çoğu zaman bedensel özellikleri ile insan biçimine büründürülür. Örneğin bir 

çınar yaprağının el gibi düşünülmesi, kurumuş bir çiçeğin üzüntüden bedeninin sararıp solması, 

yapraklarının el ve kol gibi çiçek kısmının insan kafası gibi düşünülmesi antropomorfik bir 

yaklaşımdır. Dolayısıyla insan bedeni antropomorfizm için gerekli bir unsurdur. Bu sebeple bu 

bölümde insan bedeni ile ilgili bazı bilgilere verilmiştir. 

Beden kavramı sözlüklerde şu şekilde tanımlanmaktadır: “1. Canlı varlıkların maddi bölümü, 

vücut. 2. Vücudun, baş, kol ve bacak dışında kalan bölümü, gövde: 3. Giysilerde ölçü. 4. Kale duvarı” 

(Güncel Türkçe Sözlük, t.y.).  “Gövde, vücut, cisim, ten” (Devellioğlu, 2017, s. 87).  

Antik Yunan’da erkekler çıplak vaziyette veya ince giysilerle bedenini teşhir etmekteydi. Çünkü 

Antik Yunan’da çıplak beden hem gücün hem de medeni olmanın bir işaretiydi. Aynı zamanda bir 

yurttaşın sahip olduğu ciddiyetin de göstergesiydi. Antik Yunan’ın teşhir etme anlayışı o dönemde 

taşlar üzerinde bile kendini göstermiştir. Örneğin Panteon tapınağı şehrin her tarafından görülebilmesi 

için bir burnun üzerine inşa edilmiştir. Bu sebeple çıplaklık, halkın kendisini evinde gibi hissetmesine 

olanak sağlayan bir unsur olarak görülmektedir de denilebilir. Perikles dönemi Yunanlılar’ın 

düşüncesinde vücut ısısı “insan fizyolojisinin anahtarı” olarak görülmekteydi. Çünkü vücut ısısını 

düzenleyebilen kişiler giysiye ihtiyaç duymazlardı. Bu sebeple sıcak vücut soğuk bir vücuda karşı 

güçlüydü ve daha rahat tepki verebilmekteydi.  Antik Yunan’da bu şekilde anlam verilen vücut ısısı 

kadın ve erkek ayrımının yapılmasına da sebep olmuştu. Erkekler dışarıda çıplak vaziyette 

dolaşabildiği halde kadınlar bunu yapamıyor hatta neredeyse evlerinden dışarı çıkmıyordu. Çünkü 

kadın bedeninin erkek bedenine göre daha soğuk olduğuna inanılmaktaydı. Kölelerin de aynı şekilde 

vücut ısısının soğuk olduğuna inanılıyor, köle erkek olsa dahi Antik Yunan’ın delikanlıları gibi bir 

hakka sahip olamıyordu (Sennett, 2008, s. 25-28). 

Antik Yunan’ın yukarıda bahsedilen beden anlayışına uzun bir süre kimse karşı çıkmamıştır. 

Ancak sonrasında William Harvey bir devrim gerçekleştirmiştir. Harvey kan dolaşımı ile ilgili yaptığı 

çalışmalarda yeni bir beden anlayışı için devrim niteliğinde sonuçlara imza atmış, büyük bir toplumsal 

değişimin yolunu açmıştır. Harvey vücut ısısını sağlayan şeyin  kan dolaşımı ve solunumla ilgili 

olduğunu tespit etmiş, yaptığı bu bilimsel çalışmaların ardından insanlar kentlerden farklı beklentiler 

içerisine girerek planlar yapmaya başlamışlardır (Sennett, 2008, s. 229-230). 

Klasik felsefe ve modern felsefenin beden ve ruh arasındaki tutumuna bakıldığında ruhu bedene 

göre daha ön planda tuttukları görülmektedir. Eski Yunan felsefesine ve Platon’un düşüncelerine göre 

beden, bu dünyada katlanılması gereken bir yüktür. Bu düşünceye göre toplumsal gelişmenin odak 

noktası “ruh/zihin”dir. Bedeni yönlendirme iradesi ruha aittir ve beden ruhun isteklerini yerine 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

28 

 

getirmekle yükümlüdür. Yani bu düşüncede beden ruha göre daha aşağı bir konumdadır. Bu 

düşüncenin destekçisi Marx, Durkheim, Max Weber gibi sosyoloji teorisyenleri de bedeni geri planda 

tutarak onu yönlendiren ve ileriye taşıyan bir zihnin varlığını ileri sürmüşlerdir (Aktay, 2003, s. 17-

18). Platon’a göre, ruh tanrısal bir özellliğe sahiptir. O ruhu Tanrı’nın bir parçası olarak görmekte ve 

bu sebeple ruhun bir yaratılış hikâyesi olmadığına inanmaktadır. Tanrı ve ruhun bir yaratılış öyküsü 

yoktur ikisi de ezelden beri var olmuştur. Ruh tanrısal alemde saadet içerisindedir. Yine de ruh insanla 

ilişki içerisine girmiştir. Ruh, maddeye daha yakın olmayı arzuladığından bedenin içerisine misafir 

olmuştur. Ancak misafir olduğu bedenin ölümlü olduğunu gördüğünde bir an önce tanrısal âleme geri 

dönmeyi istemiştir. Platon’a göre ruh, tanrısal özelliklere sahip olduğundan Tanrı’ya geri dönmeyi 

istemiştir. Ona gör ruh ölümsüzdür, ezeli ve ebedidir. Platon, ruhun tanrısallık olduğunu düşündüğü 

kadar bedene inerek insanı da meydana getirdiğini ifade etmiştir. Yani ruhun bedene hayat kazandıran, 

“insanı insan yapan” bir unsur olduğunu dile getirmiştir. Ona göre, ruhun aslı harekete dayanmaktadır. 

Hâl böyle olunca bedene hareket veren de ruhtur (Derbeder, 2007, s. 13-15).  

Platon’a göre, ruh ve form özdeştir, ruh bedene şekil verir ve onu form sahibi yapar. Aristoteles’e göre 

ise, ruh bedensiz olamayacağı gibi beden de ruhsuz var olamaz. Her iki varlık birbirinin tamamlayıcısı 

durumundadır. Beden ruhu meydana getirememesine rağmen, ruhun olmadığı bir bedenden söz etme imkânı 

yoktur. Çünkü varlık dereceleri açısından ruh bedenden daha önce gelmektedir. Ruh bedenin formu 

durumundadır. Aristoteles, formdan her şeyin mahiyetini ve birinci dereceden cevherini kastetmektedir. Bu 

bağlamda bedenin bir formu olarak kabul edilen ruh, hem bedenin birinci dereceden cevheri hem de mahiyeti 

olarak kabul edilmektedir.  

Aristoteles, ruhun bedenle olan ilişkisini formun maddeyle olan ilişkisine benzetmektedir. Form, 

maddeye biçim kazandırdığı gibi, ruh da bedene biçim kazandırmaktadır. Yalnız ruhun bedene biçim 

kazandırması sadece bedenin dış formunun düzenlenmesi anlamında değil, aynı zamanda bedeni meydana 

getiren unsurlar arasında bir uyumu da ifade etmektedir (Derbeder, 2007, s. 56). 

Beden, dinlerde ortak bir geçmişe sahiptir. Örneğin İslamiyet, Musevilik ve Hıristiyanlıkta 

beden, topraktan yaratılmış ve Yaratıcı’nın o bedene üflediği ruhla canlılık kazanmıştır. Bununla 

birlikte bu dinlerin beden ve dünya karşısındaki tutumları farklılık arz etmektedir. Musevilik, dünyaya 

olumlu bir anlam verdiğinden beden meselesine de olumlu yaklaşmaktadır. Hıristiyanlık, dünyayı ve 

bedeni olumsuz değerlendirmektedir. Çünkü insan cennette günah işlemiş ve gelecek nesiller de bu 

yüzden günahkâr dünyaya gelmesine sebep olmuştur. İslamiyette ise beden ve dünya algısının olumlu 

veya olumsuz olması bu iki unsurun işlevsel olarak kullanımına bağlıdır. Buna göre, insan dünyada 

bedenini kullanarak iyi veya kötü işler yapabilir. Dünyanın ve bedenin iyi veya kötü olması insanın 

eylemlemlerine göre belirlenmektedir (Canatan, 2016, s. 213-214). 

İslam düşüncesinde beden ruha ev sahipliği yapmaktadır. Bu yüzden insanların bedenlerine iyi 

bakması, koruması ve ihtiyaçlarının karşılanması konusunda Hz. Muhammed uyarılarda bulunmuştur. 

İslamda insanlar Allah’ın vermiş olduğu bedene razı gelmeli ve sağlık nedeniyle oluşan sorunlar 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

29 

 

dışında bedeninde kalıcı değişiklikler meydana getirmekten sakınmalıdır. Hz. Muhammed beden 

konusunda bilgiler verirken ruhu yüceltmek için bedenin ihtiyaçlarından mahrum bırakılmaması 

gerektiğini vurgulamıştır. Ayrıca Kur’an ve hadislerde bedenin Allah’ın emaneti olarak görülmesi 

gerektiği vurgulanmış böylece sağlıklı bir beden algısının oluşması amaçlanmıştır (Martı, 2016, s. 

236-237). 

İslam’da dinî törenler beden üzerinde gerçekleşmektedir. Bu dinsel bağ sayesinde ve bedenin 

islamın buyruklarını yerine getiriyor olması sebebiyle beden kutsal bir yere sahiptir. Bedenin islamın 

buyruklarını yerine getirmedeki en önemli örneği namazdır. Namaza başlamadan abdest alma, 

namazda rükû ve secde etme gibi bedensel hareketler islamda ‘itaatkâr bedenlerin’ oluşmasına olanak 

sağlamaktadır. Nefsin eğitilmesiyle birlikte, daha önceden kontrol altına alınan, bedenin “ruhsal 

derinliği” arttırılmaktadır. İslamda bedenin “gelenek ve kanunlarla” sınırları çizilmelidir. Bedenin 

arzularının bastırılması için “günah” kavramı ile yapılması yasak olan şeyler hatırlatılmaktadır. Yine 

islamda putperstliğin ortadan kaldırılabilmesi için bedenin tasvir edilmesi yasaklanmıştır. Kur’an’da 

resim ve heykel yasaklanırken peygamberin uyarılarıyla bedenin tasvir edilmesi ve heykelinin 

yapılması da uygun görülmemiştir. Bu yasaklar sebebiyle islami süslemelerde daha çok soyut bir 

anlayış hüküm sürmüş sanatta ise resim ve heykelden ziyade hat ve minyatür kullanılmaya 

çalışılmıştır (Kara, 2012, s. 51-52). 

İnsan bedeni daima temizlenip yenilenmekte, ölmüş hücrelerin yerine yenileri gelebilmektedir. 

Beden bu sebeple her daim yenilenmekte fakat ruh hiçbir zaman yenilik ve değişim göstermemektedir. 

Eğer ruh da değişseydi insanlar her yıl farklı bir karaktere bürünürdü. Zaman ancak maddeyi 

değiştirmekte ve yıpratmakta ancak ruhta bir değişime yol açmamaktadır (Ateş, 1982, s. 35) 

Beden ölümlüdür, asıl canlı ve ebedi olan, bedene hareket veren ruhtur. Beden topraktan 

yaratılmıştır. Beden topraktan yaratılırken çeşitli merhalelerden geçmiş ve “insan tohumu” hâline 

gelmiştir. Yaratılan bu bedene daha sonra da ruh üflenmiştir.  Topraktan yaratılan beden zaman 

içerisinde değişikliğe uğramaktadır. Beden büyüyüp gelişmekte, yaşlanmakta ruhtan ayrıldığı zaman 

da yeniden toprak olmaktadır. Ancak beden içinde misafir olan ruh ölmez, ebedidir. Hesap günü 

geldiği zaman da sualler ruha sorulur. Çünkü bu dünyada beden yeniden toprak olur, kimi inançlarda 

ise yakılır, denize atılır. Yani ölen beden bir daha can bulamaz (Ateş, 1982, s. 140-141).  

İslam’da günah, sevap, iyilik, kötülük, güzellik, çirkinlik mefhumlarını üzerinde taşıyan 

bedenler, dinin emir ve gelenekleriyle sarılmış vaziyettedir. Dinin emir ve yasakları, toplumsal ve 

ruhani sebeplerden ötürü bedenin üremesini kontrol altında alıp yönetmek istemiştir. Belli kurallar 

dışında, uygun olmayan bir şekilde cinsî münasebette bulunan bedenin ruhu kirlettiği gerekçesiyle 

Kur’an’da ateş ile cezalandırılacağı bildirilmiştir. Bunun dışında beden eğer emredildiği şekilde 

davranırsa onun için de ödüllerin olacağı bildirilmiştir (Kara, 2012, s. 39-40). 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

30 

 

Görüldüğü üzere öldükten sonra hesaba çekilecek, cezalandırılacak veya ödüllendirilecek olanın 

ruh ya da beden olduğuna dair farklı açıklamalar yapılmıştır. bu doğrultuda Ateş (1982)’ e göre beden 

yok olacak, azap ve mükafat da ruha ait olacaktır. Kara (2012)’ ya göre ise bu dünyadaki sevapların ve 

günahların karşılığını alacak olan bedendir.  

İnsan bedeni denildiği zaman akla ilk gelen insanlığın ataları Âdem ve Havvâ’dır. Yaratılan ilk 

insan olarak ve cennetten kovulmaları nedeniyle daima hatırlanan Âdem ve Havvâ denilince de akla 

“günah” kavramı gelmektedir. Günah, Allah’ın emir ve yasaklarına uyulmamasını ifade eden bir 

kavramdır. İlk günahı da Âdem ve Havva işlemiştir. Cennette Allah’ın yasakladığı meyveyi yiyerek 

O’nun buyruğuna karşı gelmişler böylece cennetten kovularak cezalandırılmışlardır.   

Hıristiyanlıkta cennette işlenen ilk günahla insan çok büyük bir hata yapmıştır. Çünkü bu hata 

ile ilk günah yalnızca Âdem ve Havvâ’nın işlediği bir günah olarak kalmayıp gelecek nesillere de 

aktarılmıştır. Bundan dolayı dünyaya gelen her bebek vaftiz edilmektedir. Pavlus tarafından ortaya 

atılan ve Augustinus’un sistemleştirdiği bu düşünceye göre Âdem’in soyundan gelen bütün insanlar 

günahkâr olarak dünyaya gelmektedir. Bu düşünceye göre dünyadaki acının, mutsuzluğun  temel 

nedeni ilk günahın işlenmiş olmasıdır. İnsan işlediği günah yüzünden cennetten kovulup dünyaya 

geldiğinden dünya artık bir hapishane olarak düşünülmüştür. Bu nedenle de Hıristiyanlıkta dünyayla 

ilgili olan her şey olumsuz bir manâ kazanmıştır. Böylece Hıristiyanlığın beden karşısında olan tutumu 

da olumsuz yönde değişmiştir. Bu düşünceye göre beden, ruhun yükselmesinin önündeki bir engel 

olarak görülmüşür. Çünkü beden, ruhun yükselmesi yerine onu dünyevileştiren bir unsur olarak 

addedilmiştir (Canatan, 2016, s. 202-203). 

Hıristiyanlıkta günahkâr insanın bu dünyadan nasıl kurutulacağına dair bir sorun  vardır. İnsan 

bu dünyaya kendi isteğiyle gelmediği ve bir düşüş yaşadığı için buradan kurtuluşu da kendi iradesiyle 

gerçekleştiremeyecektir. Bu yüzden İsâ Mesîh kurtarıcı olarak kabul edilmekte ve beklenmektedir 

(Canatan, 2016, s. 202-204). 

Hıristiyanlıkta insanlar arasında eşitlik olduğu düşüncesi söz konusudur. Yani kadın, erkek, 

güzel, çirkin gibi ötekileştirmelere karşı çıkılmıştır. Çünkü her insanın bedeni Tanrı tarafından 

yaratılmıştır ve Tanrı’nın gözünde herkes aynıdır. Daha önceleri Antik Yunan’ın vücut ısısı ve 

fizyoloji gibi düşüncelerine bağlıyken yine de kadın ve erkek eşitliği konusunu ilke edinmişlerdir. 

İsâ’nın başkaları tarafından zayıf ve güçsüz olarak nitelendirilmesi sebebiyle Hıristiyanlıkta 

yaralanabilir ve güçsüz bedenlerin, yoksulların yanında olma düşüncesi hâkim olmuştur. Bu dünyada 

İsâ’nın bedeninin acı çekmesinin bir sebebi de yoksul insanlara onurlarını iade etmek olduğu 

düşüncesiyle bütün bedenler eşit kabul edilmiş, hâkir görülen insanlarla İsâ arasında bir bağ 

kurulmuştur (Sennett, 2008, s. 116). 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

31 

 

4.1. Klasik Türk Edebiyatında Beden 

Klasik Türk edebiyatı şairlerine göre Tanrı’nın bir parçası olan insan, O’ nun yaratma gücüne en 

önemli delillerden bir tanesidir. İnsan bedeni sırlarla doludur ve Tanrı’nın sanatkârlığının en önemli 

emaresidir. Âşık Paşa’nın Garîb-nâme’sinde, insan bedeni “gizli hazine, saray, içinde yüce ve bayağı 

âlemi gizleyen bir mescit, hizmetkârları, toprak, su, ateş ve yel olan bir sultan, değirmende sürekli 

öğütülen bir buğday tanesi” şeklinde ifade edilmektedir (Büyükyıldırım, 2009, s. 165-166). Adı geçen 

eserde, her vakit dünyevi arzular içerinde olan beden, cisim, ten, suret, gövde kelimeleriyle de 

anlatılmaktadır. İnsan bedeni topraktan yaratılmıştır. Eğer tene uyulursa toprak olunacak, cana uyulur 

ise ebedî kalınacaktır. Beden çoğunlukla vücut-can tezadı ile de birlikte düşünülmektedir. Buna göre 

“yer, vücut; gök de candır”. Can  ile ten bünyesinde çeşitli hikmetler barındırmaktadır. Yapılan her 

iyilik  ve marifet candan çıkarak tene gelmekte, bütün kötülükler de bedende meydana gerelerek canı 

lekelemektedir. Hâl böyle olunca can cennetle beden ise cehennemle bir arada zikredilmektedir. Can 

bu dünyada bedenin içindeki bir kafeste gibidir ve daima içinde bulunduğu kafesten çıkarak asıl 

vatanına dönmeyi arzulamaktadır (Büyükyıldırım, 2009, s. 173). 

Bedenle ilgili en belirgin kaynaklardan birisi kıyafetnâmelerdir. Kıyafetnâmeler, insanların dış 

görünüşüne, bedenine bakarak karakter analizi yapmaya çalışan eserlerdir.  

İnsanın dış görünümüne bakarak ruhsal ve karakteristik özelliklerin belirlenmeye çalışılmasının 

geçmişi çok eskilere dayanmaktadır. Kıyafet ilminin Mısır, Hint, İran, Yunan, Roma ve Çin’de 

sistemli olmasa da var olduğu bilinmektedir. Başta Hipokrat’ın bazı hastalıkların tanı ve tedavisi ve 

insanları tiplerine göre sınıflandırmak için kullandığı bu ilimden müteakiben Aristo, Eflatun, Galen, 

İladus gibi bilim insanları da yararlanmıştır (Gülhan, 2015, s. 40; Mengi, 2022, s. 512). Bedenin, 

harflerin biçim hususiyetlerinden faydalanılarak da ifade edildiği bilinmektedir. Beden ile harflerin 

ilişkisine bakıldığında elif harfi sevgilinin boyu ile ilgili kullanımlarda kendini göstermektedir. Buna 

göre sevgilinin boyu elif gibi dosdoğru ve düzgündür. Bunun yanında âşık da bir zamanlar elif gibi 

düzgündür fakat çektiği ıstıraplardan ötürü beli bükülmüş, lam, Lam-elif ve dal harfine benzemiştir 

ayrıca dal harfi biçimi itibarıyla sevgilinin saçına da benzetilmiştir. Bunların dışında şairler sevgilinin 

kaşını, kavisli ve eğri oluşundan dolayı ra ve nun harfine; dişini, sin harfine; ağzını, nokta kadar 

olduğundan mim harfine; gözlerini, he harfine benzetmişlerdir (Savran, 2009, s. 929-936). 

Bedenin  mevzubahis olduğu bir diğer konu mahlas-lakap ilişkisidir. Tezkirelerden edinilen 

bilgilere göre şairler mahlas alırken bedenleri ile ilgili -boy, kilo, renk gibi- birtakım özelliklerini 

kullanmışlardır. Örnek olarak; bedeninin zayıf olmasından kaynaklı Za'fî,  yüzünün kırmızı renkte 

olması sebebiyle La'lî, yüzünün parlaklığı sebebiyle Lem'î mahlasını alan şairler gösterilebilir (Dağlar, 

2015, s. 319-324).  

Klasik Türk şiirinde âşık ve sevgilinin bedeni sıklıkla konu edilmiştir. Durak (2022)’ın Klasik 

Türk Edebiyatında Beden ve Beden Algısı adlı çalışmasında âşık ve sevgilinin bedeninin şiirlerde 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

32 

 

nasıl konu edildiğine değinilmiştir. Bu çalışmada âşığın bedeni; renk, zayıflık, hastalık ve çıplaklık 

yönünden ele alınmıştır. Buna göre aşığın bedeninin rengi sarıdır. Şairler bu sarı bedeni ifade etmek 

için âşığı samana, sonbahar yaprağına, solmuş bir fidana benzetmişlerdir. Bunun dışında âşığın 

bedeninin rengi âh dumanı ile siyah renk olmasıyla bazen de parlak oluşuyla ele alınmaktadır. Âşığın 

bedeninin zayıf, güçsüz ve hastalıklı oluşu sevgilinin eziyetlerinin ve sevgiliden ayrı kalmanın verdiği 

ıstırabın bir sonucudur. Âşığın bedeni çektiği gâmın sonunda adeta kıl gibi incelmiş, çalı çırpıdan farkı 

kalmamıştır. Âşığın şiirlerde çıplak olarak ele alınışı farklı şekillerde ifade edilmiştir. Âşık bu hâliyle 

yoksul, meczup ve deli gibi görünmekte çıplak bedeni onu rezil etmektedir. Sevgilinin bedeni ise renk 

itibarıyla parlaktır, gümüşe benzemektedir ve su gibidir. Onun bedeni nazik ve yumuşaktır. Sevgili bu 

yönüyle daha çok çiçeklerle birlikte anılmaktadır (s. 61-93). Klasik Türk şiirinin daha çok gazel ve 

kasidelerinde kendini gösteren bu gerçeklikten uzak, idealist tasvirlerin aksine mesnevilerde olay 

örgüsü, kahramanların çokluğu ve çeşitliliği gibi sebeplerle ve bunların objektif yapılarını, 

karakterlerini, psikolojilerini yansıtma gereksiniminden dolayı klasik şiirin içeriğinden farklı tasvirler 

meydana gelmiştir. Bütün bunlar mesnevilerde daha realist tiplerin oluşmasını sağlamıştır. Örneğin 

divanlarda ve mesnevilerde sevgili için kullanılan nergis gözlü, sümbül saçlı, servi boylu güzelle 

aynen karşılaşmakla beraber mesnevilerde ihtiyar kadınlara, ata binen ve savaşan kadınlara, kız 

çocuklarına da rastlanılmaktadır (Şentürk, 2002, s. 261-263). 

4.1.1. Klasik Türk Edebiyatında Beden Unsurları 

Klasik Türk edebiyatında şairlerin şiirlerinde tek tipte bir sevgili zuhur etmiştir. Şairler sanki 

daha önce hiçbir güzelle karşılaşmamış gibidirler. Bütün şairler yalnızca tek bir sevgili vardır imajı 

vermişlerdir. Klasik Türk edebiyatında sevgilinin fiziki özelliklerine bakıldığında savaşçı ve kan 

dökücü olarak tasavvur edildiği görülmektedir.Şiirlerde sevgilinin gözü kılıca; bakışları hançere; 

kirpikleri oka; zülüfleri de kemende benzetilmektedir. Âşık  sevgilinin saçlarının ve gözlerinin 

tuzağına düşmekte onun bakışlarının tesirine kurban gitmektedir. Ayrıca sevgili kemende benzeyen 

saçlarıyla kendine bakanları aşkının esiri yapmaktadır. Gelenek çerçevesinde şairler sevgilinin fiziki 

olarak saçından, boyundan, gözünden, kaşından vb. birçok unsurdan söz etmişlerdir. Sevgilinin boyu 

serviye benzer, beli ince, saçları siyahtır. Yanakları gül renginde, bakışları kılıç ve ok gibi keskin ve 

yaralayıcı, vücudu her daim sağlıklı ve tazedir. Sevgilinin ancak XIX. yüzyılın ikinci yarısında 

minyon, sarı saçlı ve solgun benizli, hastalıklı yapısıyla karşılaşılacaktır (Akün, 1994, s. 416). 

Bedene dair cisim-ten-vücut-beden, yüz, saç, göz, kaş, kirpik, ağız, dudak, diş, boy gibi 

unsurların kullanıldığı görülmektedir. Burada bahsedilen insan bedenine ait unsurlar klasik Türk 

şiirinde sıklıkla kullanılmaktadır. Bedene ait unsurlara kimi zaman, teşhiş ve intak sanatından 

yararlanarak farklı bir kişilik kazandırılmakta kimi zaman da insan dışındaki varlıklara insan bedenine 

ait özellikler verilmektedir. Örneğin aşağıdaki beyitte hüsn ü talil sanatı yapılarak nergisin doğal rengi 

olan sarı rengi gam çektiği yüzünden aldığı ifade edilmiştir. Ayrıca nergis insan gibi düşünülmüş, ona 

ten ve göz verilmiş, gam çektirilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

33 

 

Gözü görmeden gülşeni nergisin 

Sararmışdı gamdan teni nergisin (1136 ) (Keçecizâde İzzet Molla, Mihnetkeşan) (Özyıldırım, 

t.y., s. 245) 

Aşağıdaki beyitlerde lale çiçeğinin ortasında bulunan siyahlık onun bağrının yarası olarak, 

servinin tepe noktasının rüzgardan salınışı başının titremesi olarak ve gülün açılması sinesini yırtması 

şeklinde ifade edilerek bu bitkiler kişileştirilmiş ve antropomorfik bir kimliğe büdüründürülmüştür. 

Benümçün yakdı lâle bagrına dâg 

Beni aglar uyûn-ı nergis-i bâg  

Benümçün oldı servün başı lerzân 

Benümçün oldı bülbül zâr u nâlân  

Benümçün sînesin çâk eyledi gül 

Benümçün dil-perîşân oldı sünbül (3014-3016) (Mustafa Çelebi, Varka ve Gülşâh) (Yıldız, 

2018). 

Bedene ait unsurlara bakıldığında yüz, Klasik Türk şiirinde sevgilinin güzellik unsurlarının en 

başında yer almaktadır. Bunun sebebi ise, yanakta bulunan ayva tüyü, ben gibi sevgiliye ait güzellik 

unsurlarının da var olmasıdır. Yüz bedenin baş kısmında ilk bakıldığında en dikkat çeken bölümdür. 

Sevgilinin yanağı güzelliğin merkezidir ve ay ve güneş parıltısını sevgilinin yüzünden almıştır.  

Aşağıdaki beyitte sevgili için gül kullanılmıştır ve gülün yanağının yakut rengine döndüğü 

anlatılmıştır. Ayrıca sevgilinin saçı ile ilişkilendirilen sünbül de kişileştirilmiş ve sünbülün saçının 

anber gibi koktuğu ifade edilmiştir. 

Yanagı yâkût-reng olmış gülün 

Zülfi anber-tâb olmış sünbülün (922) (Ahmedî, İskendernâme) (Akdoğan, t.y.) 

Klasik Türk şiiri sevgili etrafında şekillenmekte, olaylar çoğunlukla sevgili üzerine 

kurgulanmaktadır. Fakat bu kurguya destek veren iki önemli unsur daha vardır. Onlar da âşık ve 

rakîbdir. Âşık sevgiliye kavuşmak için uğraşan ancak asla kavuşamayan, sürekli eziyet çeken bir 

konumdadır. Bu sebeple bedeni zayıf ve yüzü sarı renktedir. Rakîb ise âşık ve mâşuk arasındaki 

engeldir. Âşığın mâşuğa kavuşamaması için her türlü fenalığı yapmaktadır. Sevgili âşığı hor görür onu 

mahallesine bile almaz. Ancak rakîbe âşığa gösterdiği muamaleyi göstermez hatta âşığın canını 

yakmak için rakîble muhabbet eder. Rakîb klasik şiirdeki kötü karakteri sebebiyle siyeh-rû (siyah 

yüzlü) olarak ifade edilir. Mesnevilerde bu kadroya pek çok farklı unsur dahil olmaktadır. Âşık, 

sevgili ve rakîb dışında mesnevilerde gerçekçi insan tipleriyle de karşılaşılmaktadır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

34 

 

Bedene ait olan ve baş kısmında bulunan bir diğer unsur saçtır. Saç yüz güzelliğini daha fazla 

ortaya çıkarması sebebiyle önemlidir. Beyitlerde mâr, ejder, su’ban ve ef’î olarak da geçen saç için 

şairler çokça zülf kelimesini kullanmıştır. Şiirlerde sevgilinin saçı dağınıktır bu sebeple âşığın gönlü 

de perişan vaziyettedir. Saç rengi itibarıyla siyahtır bundan dolayı yüzün parlamasını sağlar. Saç 

kokusu itibarıyla de amber ile ilişkilendirilmektedir. Ayrıca saç fitne çıkarır ve kargaşa yaratır. 

Sevgilinin dağınık ve perişan saçlarında âşıkların gönlü asılıdır. Âşıklar daima sevgilinin saçına 

kavuşmayı arzular bir yandan da sevgilinin saçına bağlanmaktan yakınırlar (Şahin, 2011, s. 1865).  

Saç, insan vücudunun baş bölümünde yer alan dikkat çekici unsurlar arasında yer alır. Hem 

şekli hem kokusu hem de rengi itibarıyla sevgilinin yüz güzelliğini büyük ölçüde sağlayan bir yapıya 

sahiptir. Saçlar klasik Türk şiirinde bir hazinenin koruyucusudur. Bu hazine de sevgilinin yanağıdır. 

Saçlar sevgilinin yanağını korumak için kimi zaman bir yılan (mâr) kimi zaman bir ejderha olurlar.  

Aşağıdaki beyitlerde Zühre siyah saçlarını dağıtmış ve saçlarıyla yüzünü gizlemiştir. Burada 

Zühre yüzü ve saçı olan bir insan gibi düşünülmüştür. 

Zühre dağıdup siyâh gîsû 

Gîsûsı içinde gizledi rû (2256) (Fuzûlî, Leylâ ve Mecnûn)  (Doğan, t.y.) 

Diğer bir örnekte ise klasik Türk şiirinin saçla ilişkilendirildiği sümbül çiçeği görülmektedir. 

Sümbülün görünüşü genellikle dağınık ve perişan olarak nitelendirilmektedir. Aşağıdaki beyitte de 

sümbülün bu dağınık görüntüsü saçını başını yolmuş bir vaziyette tasvir edilmiştir. 

Yolup saçını başını sünbülân 

Unutdu gülün derdini bülbülân (1547) (Keçecizâde İzzet Molla, Mihnetkeşan) (Özyıldırım, t.y., 

s. 267) 

Aşağıdaki örnekte ise sümbülün çiçek olarak açması olayı onun saçını açması şeklinde ifade 

edilmiştir.  

Çözüp saçın çemen bezminde sünbül 

Çalup bülbül dönerdi raks urup gül (1034) (Mustafa Çelebi, Varka ve Gülşâh) (Yıldız, 2018) 

Göz, şiirlerde en çok bahsi geçen ögelerdendir. Göz, Klasik şiirdeki sevgili tipinin bütün 

unsurlarını üzerinde taşımaktadır. Rengi itibarıyla siyah ya da elâdır. Göz şehlâ bakar, mahmurdur ve 

öfkelidir. Sevgili gözü ile âşığa manalı bir şekilde bakar ve ona bir şeyler anlatmaya çalışır. Bu anlatış 

esnasında âşığın gönlüne âdeta bir ok saplanır ve yaralanır. Âşığı yaralayan göz ile birlikte kaşlar, 

kirpikler ve gamze de suç ortağı olur. Göz şiirlerde birçok teşbih unsuruyla karşımıza çıkmaktadır. 

Bunlardan bazıları cadı, büyücü, katil, kavgacı, fitneci, badem ve nergistir (Pala, 2018, s. 101). 

Örneğin aşağıdaki beyitlerde gözlerin etkileyiciliğini ifade etmek için şairler göze büyü ve sihir 

yapma, fitne çıkarma niteliği kazandırmışlardır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

35 

 

Efsûn okur iki çeşm-i câdû  

Pîş-i nigehinde rahle ebrû (345) (Şeyhî, Hüsn ü Aşk) (Doğan, t.y.) 

Her gamze bir âşiyân-ı fitne 

Her gûşesi bir dükkân-ı fitne (687) (Nâbî, Hayrâbâd) (Gökcan ve Koç, 2018) 

Kirpikler, sevgilinin göz ile alakalı güzellik unsurlarındandır ve şairler tarafından çoğunlukla 

kesici ve yaralayıcı eşyalara benzetilerek şiirlerde yer almışlardır. Klasik şiirin sevgili tipi daima 

eziyet ve cefa çektiren bir yapıdadır. Hâl böyle olunca onun kaşı, gözü, bakışı her vakit ok, kılıç ve 

hançerle birlikte anılmıştır. Sevgilinin kaşı, gözü, kirpiği teşhis sanatıyla verilip sevgili gibi hançer 

çekme özelliği olan bir yapıya büründürülmüştür. Hançer şekil itibarıyla kaş ile ucundaki sivrilik 

nedeniyle kirpik ile kan dökücü olması sebebiyle de sevgili ile ilişkilendirilmiştir. Sevgilinin âşığa 

eziyet etmek için geçerli bir nedene ihtiyacı yoktur. Vücudu yaralanan ve hastalanan âşık sevgilinin 

bütün bu eziyetleri için merhamet istese de sevgili ve sevgili yerine kullanılan kirpik ve kaş gibi 

unsurlar her daim hançerini çekmektedir (Özkan Bahar, 2020, s. 403-406). 

Kaş (ebrû), Klasik Türk şiirinde “ keman, keman-ı fitne, hilâl, mihrap, mihrab-ı niyaz, yay, râ, 

belâ, sayyat, tâk, kurâp, saye-i şemşir, tuğra, mısra v.s.” gibi kelime ve kelime gruplarıyla ifade edilir 

(Levend, 1984, s. 494). Kaş, sevgilinin ikinci derece güzellik unsurları arasında yer alır. Sevgilinin 

kaşı ile ilgili birçok benzetme yapılmıştır. Göz gibi kaş da fitne çıkarmada mahirdir. Kaş sevgilinin 

saçına yakın olduğundan onu da fitne çıkarmaya ikna etmeye çalışır. Kaş yapısı itibarıyla eğridir ve 

bazen öfkeyi bazen de sitemi ifade eder. Kaş yine şeklinden dolayı hilale benzer. Ramazan ayının 

başlaması ve bayram hilalinin ortaya çıkması ile kaş arasında bir ilgi kurulmaktadır. Bu sebeple âşıklar 

sevgilinin hilale benzeyen kaşını görünce bayram etmeye başlar. Yine hilal kurban bayramında da 

ortaya çıktığı için ebrû ve kurban arasında bir bağ kurulur. Kaş, yay ve hançere benzer.  Kaş hançer 

olduğu zaman göz de hançerin altındaki İsmail’e benzetilir. Kaş bir mescit olduğundan âşıklar da 

sevgilinin cemâline yönelir (Pala, 2018, s. 130-131). 

Ağız, sevgilinin önemli güzellik unsurlarından bir diğeridir. Şiirlerde daha çok küçük ve dar 

olması vesilesiyle konu edilmektedir. Ağız nokta kadardır ve ‘yok’ gibidir. Ağız açılıp kapandığı veya 

güldüğü zaman goncaya benzetilmektedir (Akkaya, 2018, s. 42). Klasik şiirde ağız daha çok “gonce, 

lâ’lin hokka, mim, köçek, murassa’ câm, gülşeker v.s.” (Levend, 1984, s. 500) şeklinde anılmakta 

şekil, renk ve tat olarak da gonca, sır, nokta, daire, kadeh, sıfır, hokka, halka, şeker, çeşme-i hayvân 

olarak hayal edilmektedir  (Akkaya, 2018, s. 42). 

Dudak, klasik Türk edebiyatında sarhoş edici bir etkiye sahiptir. Âşık daima sevgilinin tatlı, 

kırmızı, dar ve yuvarlak dudaklarına kavuşmayı arzulamaktadır (Kaya, 2000, s. 13). Dudak daha çok 

kapalı olması sebebiyle gonca ile ilişkilendirilmektedir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

36 

 

Dişler, Klasik Türk edebiyatında inciye benzetilmektedir. İncilerin denizden çıkarılması 

sebebiyle şiirlerde de denizin derinliklerinden çıkarılması hadisesi hatırlatılır. İncileri denizden 

çıkarmak kolay değildir bu sebeple sevgilinin dişlerini görebilmek için âşıkların iyi bir dalgıç olmaları 

gerektiği ifade edilir. Dişler düzgün dizilişi, güzelliği ve parlaklığından dolayı inci ile teşbih edilir. 

Ayrıca ağzın sadefe benzetilip içinde inci sakladığı hayali de bu teşbihin yapılma sebeplerindendir.  

Hatta şairler biraz daha ileri giderek denizin içinde inci bulunma realitesini sanki inciye benzeyen 

dişler sayesinde deniz oluşmuş gibi tasavvur ederek mübalağaya başvurmuşlardır (Onat Çakıroğlu, 

2020, s. 148-149). 

Kulaklar, şekli yönüyle daha çok gül ile ilişkilendirilmiştir (Şentürk, 2002, s. 306). 

Aşağıdaki beyitlerde gül kulağını dikenle delmiş, sümbüller ve yıldızlar da bu kulağa küpe 

olmuştur (467. beyitte gece olması sebebiyle dürr-i şehvârdan anlaşılan yıldızlardır). 

Kulagın hâr-ı sûzenle delüp gül 

Ana salkım küpe asmışdı sünbül (466) 

Delüp güller kulagın sûzen-i hâr 

Asardı ana şeb-nem dürr-i şehvâr (467) (Mustafa Çelebi, Varka ve Gülşâh) (Yıldız, 2018).   

Ben, vücutta bulunan siyah noktadır. Klasik şiirde daha çok sevgilinin yanağındaki ben konu 

edilir. Bu ben gök cisimlerinden ay ile de ilişkilendirilir. Ayın yüzündeki çukurlar sevgilinin 

yanağındaki beni ifade etmektedir.  

Bel, daha çok ince oluşu sebebiyle klasik şiirin konusu olmuştur. Bel kıl kadar incedir hatta 

neredeyse yoktur.  

İnsan bedenin her bölümü ibretlerle doludur ve bedenin ibret alınması gereken bölümlerinden 

olan eller, yaratılış biçiminden dolayı insanla ilişkilendirilir. Elin yaratılışı itibarıyla insanla 

ilişkilendirilmesi insanın Âdemden türemiş olmasındandır. İnsanlar Âdem’ in belinden meydana 

gelerek teklikten çokluğa geçmiştir. Kol da ele kadar tek parça halindedir, ele geldiğinde beşe 

ayrılmaktadır. Parmakların her birinin boyu ve kuvveti farklıdır fakat hepsi aynı yere yönelmektedir. 

İnsanların da iyisi, kötüsü, zengini, fakiri vardır ancak hepsi farklı bir isteğin peşinde koşmaktadır. 

Hâlbuki el birlikte hareket eder. İnsanlar ancak elinde yazılı olan ibreti okuyabildiklerinde bu 

isteklerinden vazgeçebilecektir (Büyükyıldırım, 2009, s. 172). 

Klasik Türk edebiyatında kimi zaman insan dışındaki varlıklar insana ait bedensel özelliklerle 

ortaya çıkıp antropomorfizm örneği oluşturmakta kimi zaman da bedene ait unsurların kendisi ayrı bir 

insan gibi düşünülüp insan biçimci yaklaşımla ele alınmaktadır. 

 

 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

37 

 

5. KLASİK TÜRK ŞİİRİNDE CANLI VE CANSIZ VARLIKLAR 

Klasik Türk edebiyatı şairleri güçlü doğa gözlemleri sayesinde birçok varlığı şiirlerine konu 

etmişlerdir. Şairler varlıkların doğada ne sebeple bulunduğu, hangi özelliklere sahip olduğu konusunda 

bilgi sahibidirler. Bu sebeple doğadaki her unsurun bireysel özelliğini şiirlerde faklı benzetim 

unsurlarıyla kullanarak antropomorfizm örneği vermişlerdir. Bu benzetim unsurlarıyla şairler canlı ve 

cansız varlıkları insan biçimine bürüyerek onların anlaşılmasını istemekte ya da onları anlamak için 

kendisi gibi yani insan gibi tahayyül etmektedir. Bu bölümde Klasik Türk edebiyatında en çok 

kullanılan canlı ve cansız varlıklara yer verilmiş antropomorfizmin anlaşılması için bahsi geçen 

unsurlar hakkında örnekler verilmiştir. 

Klasik Türk şiirinde insana benzetilen, insan gibi konuşturulan, insan biçiminde tasvir edilen 

birçok hayvan, bitki, gök cismi, canlı ve cansız varlık mevcuttur. Şiirlerde en çok geçenleri ise 

hayvanlardan anka kuşu (simurg), hüdhüd, hüma, ejderha, andelib (bülbül), mâr (yılan), tûtî 

(papağan), zâg (karga), Hz. Muhammed’in atı olan Burak; bitkilerden gül, nergis, lale, sümbül, servi; 

gökyüzü unsurlarından felek, Utarid, Nahid, Zühre, Mirrih, Müşteri (Bircis), ay ve güneştir. Eşyalar 

ise Arı (2019)’ ya göre kutsal kitap, peygamber makamını temsil eden eşyalar, kıymetli ve parlak süs 

eşyaları, savaş aletleri, yüksek makamı ifade eden eşyalar vb. şeklinde ifade edilmiştir. Buna göre 

Klasik şiirde adı en çok geçen eşyalar “Mushaf, minber, mihrap, inci, yakut, mercan, laʿl, gümüş, altın, 

kılıç, hançer, kemân, ok, mızrak, usturlab (pusula), kandil, tuğra, taç, taht” olarak belirtilmiştir (s. 29-

30). 

Yukarıda bahsi geçen hayvanlar, bitkiler, canlı ve cansız varlıklardan Klasik Türk şiirinde sıkça 

yararlanılmış hatta birebir hayvan ve bitki adlarının yer aldığı mesneviler yazılmıştır. Buna örnek 

olarak Gül ü Bülbül, Münara-i Tûtî vü Zâg mesnevileri, Tûtînâmeler gösterilebilir.  

Bu bölümde Klasik Türk edebiyatı şairlerinin yukarıda bahsedilen canlı ve cansız varlıkları 

şiirlerinde nasıl konu ettiklerine değinilmiş ve bu varlıkların şiirlerde hangi insani nitelikleri taşıdıkları 

konusunda bazı bilgiler verilerek çalışmanın konusu olan mesnevilerde insanbiçimciliğin 

anlaşılmasına olanak tanınmıştır.  

5.1. Canlılar 

5.1.1. Hayvanlar 

Uzun boyunlu ve renkli tüylere sahip olan Anka, İranlılarda Sireng ya da Simurg olarak 

bilinmektedir. Anka kuşunun yüzü insan yüzü gibidir. Vücudunda her hayvandan bir özellik 

barındırdığı söylenmektedir. Tüyleri uzun ve kırmızı, güzel sesli olan Anka’nın cinsiyeti kimi 

rivayetlerde erkek kimi rivayetlerde ise dişi olarak geçmektedir. Anka, Kaf Dağı’nda yaşamakta ve 

çok yükseklerde uçmaktadır. Anka’nın adı farklı adlarla İran mitolojisinde, İslam mitolojisinde, 

Hristiyan mitolojisinde ve Mısır inançlarında ve daha pek çok yerde sıkça geçmektedir. Örneğin 

Hristiyanlıkta Phoenix olarak geçen Anka kuşu öldükten sonra yeniden dirilmeyi simgelemektedir. 

Yahudilikte ise çocukları kaçırıp boğduğundan dolayı Musa peygamber beddua etmiş ve soyu 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

38 

 

kurutularak yok edilmiştir.  Anlatılanlara göre Anka, insan gibi konuşan ve düşünen, bilgili bir 

varlıktır. Tüyleriyle yaraları iyileştirme özelliğine sahiptir (Batislam, 2002, s. 196-197).  

Klasik Türk şiirinde Hz. Süleyman’a hizmet etmesiyle anılan Hüthüt, çavuş kuşu veya ibibik 

kuşu olarak da bilinmektedir. Hüthüt hem yüksekten uçtuğundan hem de çok iyi gördüğünden Hz. 

Süleyman ona su aratmaktadır. Anlatılanlara göre bir gün Hz. Süleyman Hüdhüd’ü su aramaya 

göndermiş fakat Hüthüt uzun süre gelmemiştir. Hüthüt döndüğü zaman Sabâ Melikesi Belkıs’ı 

gördüğünü anlatmış böylece Hz. Süleyman Sabâ Melikesi’ni Hüthüt aracılığı ile dine davet etmiştir 

(Ertap, 1996, s. 63). 

Ruhun Tanrı’ya ulaşmak için çıktığı yolu anlatan Mantıku’t Tayr adlı alegorik mesnevinin 

aşağıdaki beyitlerinde yöneticisi olmayan kuşlar kendilerine şâh aramaktadırlar. Bu yolda da rehberleri 

Hüthüt’tür. Hüthüt’ün ağzından, otuz kuşa padişahlarının kim olduğu söylenmekte ve bu şâhın Kâf 

Dağı’nda yaşadığı belirtilmektedir. Ayrıca ona giden yolda da yalnız olunamayacağı ifade 

edilmektedir. 

İşidün iy kavm bî-noksân bilün 

Hâzır olup yol yaragını kılun  

Kim bizüm bir şâhumuz var bî-hilâf 

Ol tag ardında ki dirler Kûh-ı Kâf 

Adı sîmurg u cemâli bî-kerân 

Kudreti peydâ vü zâtı bî-nişân  

Ol kılur tedbîri kamu işlere 

Pâdişâh oldur dükeli kuşlara  

Ol bize yavlak yakın u fazlı bol 

Biz ırag andan hezârân sâle yol  

Ne bu yola varmagı terk idelüm 

Ne bu menzile yalunuz gidelüm (66-71) (Gülşehrî, Mantıku’t Tayr) (Yavuz, t.y., s. 5). 

Sözlükte büyük yılan ve korkunç, hayâlî bir hayvan olarak geçen ejderha (Devellioğlu, 2017, s. 

240), eski inanışlarda hazineleri koruyan bir varlıktır. Bu sebeple şiirlerde hazine ve ejderha daima 

birlikte anılmıştır (Öztürk Doğan, 2022, s. 315). Klasik Türk şiirinde hazineler her zaman 

viraneliklerdedir ve ejderha da hazinenin bekçisidir. Buna göre sevgilinin yüzünün güzelliği bir hazine 

saçları da onun bekçisidir. Yani saçlar sevgilinin yüzünü koruyan bir ejderhadır. Âşığın gönlü ise 

viranedir. Âşık hem aşk hem de şiir söylemedeki hüneri ile içinde bir hazine barındırmaktadır 

(Karadeniz, 2021, s. 2187)  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

39 

 

Bülbül, Klasik Türk şiirinde en çok adı geçen hayvanlardan biridir. Güle olan aşkı ile şiirlerde 

sıkça işlenen bülbül her dem âh ü zâr eder ve dikenler yüzünden sinesi yaralıdır. 

Bülbül, güller açtığı zaman canlı bir ses tonuyla ötmektedir. Bu sebeple Doğu edebiyatlarında 

gül ve bülbül arasında bir aşkın var olduğu kabul edilmiş, böylelikle bülbül âşık, gül de mâşuk olarak 

ifade edilmiştir. Bülbülün içinde daima gülün aşkı olduğu için sürekli feryâd ediyor oluşu ona “şeyda 

ve zâr” gibi adlandırmalar verilmesine yol açmıştır. Bülbülün güle olan aşkının önünde bir de engel 

vardır o da dikendir. Doğu edebiyatlarında bu şekilde ele alınan bülbül, Klasik Türk edebiyatında da 

aynı özellikleri göstermektedir. Bu doğrultuda Klasik Türk edebiyatında bülbül demek âşık demektir. 

Bülbül gülü sevdiğinden gülzâr ile birlikte anılır. Yani bülbülün yuvası gül bahçesindedir. Bülbül 

ayrıca kafes ile de anılmaktadır. Bülbül altın kafeste de olsa hür olmayı yani gül bahçesinde olmayı 

arzulamıştır. Tasavvufi olarak düşünüldüğünde ise bülbül, ilâhî aşka kavuşmayı arzulamaktadır. Buna 

göre bülbülün ruhu bedenin içerisinde hapistir ve o yalnızca ebedî olana kavuşmak istemektedir 

(Kurnaz, Bülbül, 1992, s. 485-486). 

Klasik Türk şiirinde karga, daha çok kötü yönleriyle ele alınmıştır. İbrahim Demirkazık’ın 

Divan Şiirinde Karga isimli çalışmasında bu konu detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Buna göre, karga 

Klasik Türk şiirinde kara, kara yüzlü, çirkin sesli, leş yiyici, vahşi, hırsız, aksi, cahil, faydasız, 

gammaz, günahkâr, hak yolundan çıkmış, hileci ve zeki olarak ifade edilmektedir. Ayrıca karga, 

şiirlerde çeşitli özellikleri bakımından sevgili, âşık ve rakîb ile ilişkilendirilmektedir. Karga nefsin ve 

şeytanın simgesidir, düşmandır, riyakârdır, müteşairdir, zâiddir, kıskançtır. Bunun dışında karga gece, 

toprak, dünya, hilâl, âh dumanı, kalem, gam, bela, baht ile ilişkilendirilmiştir (Demirkazık, 2011, s. 

134-150).  

Papağan, duyduğu sesleri ve söylenilenleri aynen tekrar eder ve Farsçada tûtî, Arapçada da 

bebgâ olarak bilinir. Papağan, renkli ve şekerle beslenen bir kuştur. Papağana konuşma öğretilirken bir 

ayna kullanılmaktadır. Papağana konuşmayı öğretecek kişi aynanın arkasına geçip konuştuğunda 

kendisini aynada gören papağan çıkan sesi kuş sesi zannedip sözleri aynen tekrar etmektedir. 

Hindistan’dan Fars kültürüne oradan da Türk edebiyatına geçen papağan, hem güzel söz söyleyen hem 

de düşünmeden konuşan insanlar için bir benzetim unsurudur. Tasavvufi şiirlerde insanı dünyaya 

bağlayan şeylerin ve nefsin simgesi olarak kullanılmaktadır. Görünümünde yeşil rengin hâkim olması 

sebebiyle Hızır ile de ilişkilendirilmektedir. Klasik Türk şiirinde papağan âşık, ayna ise sevgili ile 

ilişkilendirilmiştir (Güler, 2014, s. 61-62, Birici, 2019, s. 11). 

Nev’i’nin Münâzara-i Tûtî vü Zâg adlı mesnevisinden alınan aşağıdaki beyitlerde papağanın 

kargayla olan konuşmasına yer verilmiştir. Bu beyitlerde papağan tarafından kargaya siyah yüzlü diye 

hitap edilmiş ve kargadan hayır istendiğinde kaçtığı şer talep edildiğinde ise isteyerek gittiği ifade 

edilmiş, ayrıca karganın eline para veya ekmek geçtiğinde hırsından sakladığı vurgulanmıştır.  

Tûtî dedi zâga ey siyeh-rû 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

40 

 

Ey zâg-ı ziyânkâr-ı bed-hû (54) 

Hayra taleb etseler kaçarsın 

Şer işe taleb taleb uçarsın (95) 

Girseydi elüne pâre-i nân 

Hırsundan edersin anı pinhân (96) [Nev’i’nin Münâzara-i Tûtî vü Zâg](Taş & Zülfe, s. 8-11). 

Yılan, Klasik şiirde bir hazinenin koruyucusu olarak tasavvur edilir ve sevgilinin saçı ile 

ilişkilendirilir. Yılan sevgilinin saçıdır ve sevgilinin güzelliğini korumaktadır. Sevgilinin saçları âşığın 

kuşa benzeyen gönlünü alır ve ona dolanır. Sevgilinin saçları zehirliyken dudaklarında da bu zehrin 

ilacı vardır. Bu ilaç da yılandan elde edilen Tiryâktır. Âşıklar sevgilinin dudağına kavuşabilmek için 

zehirlenmeyi göze alırlar. Bunların yanında yılan, İran mitolojisindeki Dahhâk ile de anılır. Dahhâk 

omzundaki yılanlara insanların beynini yedirmesiyle şiirlere konu olmuştur. Yılan ayrıca Hz. 

Süleyman ve Hz. Âdem hikâyelerindeki konumu sebebiyle şiirlerde yer almıştır (Ertap, 1996, s. 205-

208). 

5.1.2. Bitkiler 

Klasik Türk edebiyatında şairler birçok bitkiyi şiirlerinde konu etmişlerdir. Onların şiirin 

dünyasında bolca bahçe tasavvuru var olmuş bu bahçenin içerisini de güller, sümbüller, laleler, 

menekşeler, semenderler, serviler doldurmuştur. Bu bitkilerin her biri şairlerin eşsiz hayal dünyasına 

konuk olmuşlardır.  

Klasik Türk edebiyatında en sık işlenen çiçeklerden biri güldür. Gül bazen sevgilinin yanağına 

bazen de sevgilinin yanağı güle benzetilmiştir. Gülün rengi ve kokusu çok güzeldir ve her zaman 

tazedir. Gül, gül bahçelerinin sultanıdır. Gülün yetişmesi meşakkatli bir süreç olduğundan gül nazı ile 

bilinir. Gülün açılması demek baharın gelmesi demektir. Saba yeli sabah parmaklarıyla gülün 

yapraklarını aralar ve kokusunu her yana dağıtır. Fakat sonbahar geldiğinde tıpkı âşığın ömrü gibi 

geçer gider ve yaprakları dağılır. Gül bu bahsedilenlerin yanında en çok bülbül ile olan aşkı sebebiyle 

şiirlerde konu edilir. Gülün dikenleri de gül ile bülbülün arasındaki ağyardır, rakibdir. Gül ayrıca Hz. 

İbrahim’in ateşe atılması hadisesi ile de şiirlerde  yer alır. Hz. İbrahim’in ateşe atıldıktan sonra ateşin 

gül bahçesine dönüşmesi şiirlerde çokça işlenen konulardan biridir (Pala, 2018, s. 171-172). 

Klasik Türk edebiyatında gül sevgilinin birçok özelliği ile ilişkilendirilmiştir. Bunlardan; 

sevgilininin boyu ve gülün boyu, sevgilinin yanağı ve gülün rengi, sevgilinin nazı ve gülün nazı 

arasında bağ kurulmuştur. Ayrıca “gül-i rana” ile sevgilinin âşığa ve rakibe yüz veren yapısından 

bahsedilmektedir.  Baharın gelip de gülün açılması sevgilinin gezintiye çıkmasını ifade etmektedir. 

Gülün üzerine yağan çiğ tanesi ile sevgilinin küpesi arasında bağ kurulmakta, gülün dikenleri ile de 

rakip kastedilmektedir. Gül yapraklarnın kat kat oluşu da kulak ile ilişkilendirilmiştir (Açıl, 2015, s. 

12). 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

41 

 

Gülün klasik Türk edebiyatında bu kadar çok yer edinmesinin elbette bazı sebepleri vardır. 

Bayram (t.y.) bu konuda birtakım tespitlerde bulunmuştur. Bunlardan ilki; gülün herkesin bildiği bir 

çiçek oluşu, her yerde yetişebilmesi, en alımlı ve en güzel çiçek olmasıdır. İkincisi; sevgilinin yüzü, 

yanağı ve dudağı gibi en belirgin uzuvlarıyla benzer olmasıdır. Üçüncüsü; görünümündeki güzellikle 

beraber dokunma, koku alma gibi birden çok duyuya hitap etmesidir. Dördüncüsü; tarihin eski 

dönemlerinde yer alması ve Hz. Muhammed, Hz. Yusuf gibi din büyüklerinin sembolü olarak 

özümsenmesidir (s. 372). 

Sümbül, Klasik Türk edebiyatında en çok sevgilinin saçı ile ilişkilendirilmiştir. Kokusu, rengi 

ve şekli itibarıyla zülf ile birlikte anılan sümbül dağınık ve perişandır. Âşığın gönlü sevgilinin 

sümbüle benzeyen kıvırcık saçlarında asılı kalmak istemekte ve daima sevgilinin kokusunu duymayı 

arzulamaktadır.  

Sümbülün hikâyesi Yunan mitolojisinde Hyakinthos adlı bir kahramana dayanmaktadır. 

Hyakinthos Apollon’un arkadaşıdır.  Hyakinthos ve Apollon bir gün disk atma yarışı yaparken tanrı 

Apollon’un fırlattığı disk Hyakinthos’ un başına değmiş ve Hyakinthos hayatını kaybetmiştir. 

Hyakinthos’tan akan kanlar ise çimenleri kana boyamıştır. Sonrasında orada bir çiçek açmış adına da 

Hyakinthos yani sümbül denilmiştir (Erhat, 2021, s. 147). 

Lale, kırmızı renkli ve ortası siyah bir çiçektir. Bu sebeple şairler onu bağrı yanık, elinde kadeh 

tutar şekilde hayal etmiştir; nergis, baharla birlikte açan bir çiçektir ve şiirlerde daha çok süzgün 

bakışlı olarak tasavvur edilir. Ayrıca nergis açıldıktan sonra göz şeklini yitirdiğinden kadeh görünümü 

almış bu sebeple de elinde kadeh tutan bir kişi olarak düşünülmüş, yaprakları henüz açılmamış olan 

nergis ise başına külah giymiş bir şekilde hayal edilmiştir; menekşe, klasik Türk şiirinde sevgilinin 

saçı ile ilişkilendirilirip, çeşitli renkleri üzerinde barındırması sebebiyle tavusa benzetilmiş ve baş 

kısmının eğik olması sebebiyle de baş eğmiş, gözünü toprağa dikmiş, utangaç, fakir bir kişi olarak 

ifade edilmiştir (Şentürk, 2002, s. 206-211). 

Ahmed Rıdvân’dan alınan aşağıdaki beyitlerde, dikenin gülün yanağı sebebiyle olduğu ve 

nergisin başındaki sarhoşluğun da gözünden kaynaklandığı ifade edilmektedir. 

Ruhındandur gülün gül-şende hârı 

Gözinden nergisün başda humârı (543) (Ahmed Rıdvân, Hüsrev ü Şîrîn) (Tavukçu, 2020, s. 59). 

Yine Ahmed Rıdvân’dan alınan aşağıdaki beyitlerde lalenin ortasındaki siyahlık göğsüne yara 

açmak şeklinde ifade edilmiştir.  

Uyarayın gül-i surhun çerâgın 

Urayın lâlenün gögsine dâgın (2420)  (Ahmed Rıdvân, Hüsrev ü Şîrîn) (Tavukçu, 2020, s. 196). 

Aşağıdaki beyitte gül ve nergis kişileştirilmiştir. Buna göre gülün gönlü ferah olarak 

nitelendirilip nergis de elinde kadeh ile hayal edilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

42 

 

Gül bigi olsun dir-isen gönlün ferah 

Koma nergis gibi elünden kadah (926) (Ahmedî, İskendernâme) (Akdoğan, t.y.) 

Servi, yüksek boylu, meyvesi olmayan, daha çok su kenarlarında bulunan bir ağaçtır. Servi, 

dallarının olmayışı ve dik duruşu sebebiyle ayakta duran bi kişi olarak tasavvur edilir. Ayrıca servi, 

şiirlerde, rüzgardan dolayı sallandığı zaman bu sevgilinin başını sallaması veya salınarak yürümesi 

şeklinde hayal edilir (Şentürk, 2002, s. 216-217). 

5.2. Cansız Varlıklar 

Klasik Türk şiirinde birçok canlıya yer verildiği gibi cansız varlıklara da yer verilmiştir. Şairler 

şiirlerine yeni anlamlar, yeni bağdaştırmalar getirebilmek için birçok nesneyi şiirlerine almışlardır. Bu 

sayede hayâl dünyalarını genişletmişler ve şiirin anlam dünyasına daima farklılık kazandırmaya 

çalışmışlardır. 

5.2.1. Gökyüzü Unsurları 

Gökyüzü denilince Klasik Türk şiirinde şairlerin en çok üzerinde durdukları ve sitemlerini dile 

getirdikleri felek akla gelmektedir. Talihin üzerinde etkisi olduğu inancıyla birlikte şairler de sevgiliye 

kavuşamamanın üzüntüsüyle başlarına gelen kötü olayların müsebbibi olarak feleği hedef almışlardır.  

Kurnaz (1995)’a göre felek, gökyüzünü ifade eden bir kavramdır. Çoğul olarak kullanıldığında 

eflâk olarak ifade edilmektedir. Eski itikatlarda felek dünyayı çevrelemektedir ve dokuz katmanı 

bulunmaktadır. Bu katmanlardan her birinde de bir yıldız tasavvur edilmiştir. Feleğin ilk yedi katında 

seyyâreler bulunmaktadır. Eski astronomi bilginlerine göre dünya yerinde sabittir fakat felekler 

dönmektedir. Bu dönüş esnasında Felekü’l-eflâk yani dokozuncu gök diğer feleklerin aksine batıdan 

doğuya değil doğudan batıya dönmektedir. Bu sebeple yıldızlar da bu döngüye katılmakta bu döngü 

neticesinde de kimi zaman birbirlerine yakınlaşıp uzaklaşmaktadırlar. İnsan hayatına etkisi olduğuna 

inanılan yıldızların bu şekilde birbirine yakınlaşıp uzaklaşmasına sebep olan feleğe daima tüm 

kötülüklerin mümessili olarak bakılmıştır. 

Pala (2018)’ya göre ise felek; gökyüzü, semâ, tâlih, baht, kader; her gezegene mahsus gök 

tabakası olarak ifade edilmiştir. Dünyayı çevreleyen dokuz felek içi içe geçmiş soğan zarlarını 

andırmaktadırlar. Bu zarlar dünya feleğinden başlayarak yedi tanesi yedi gezegenin feleğidir. Buna 

göre birinci felekte ay yer almaktadır. Sonrasında sırasıyla Utarid, Zühre, Güneş, Mirrih, Müşteri, 

Zühâl yer almaktadır. Eski inaçlarda güneş feleğin ve göğün hükümdarıdır. Diğer gezegenler ise onun 

hizmetkârıdır. Bu anlayışa göre Ay vezirdir. Utarid kâtip, Mirrih başkumandan, Müşterî kadı, Zühâl 

bekçi, Zühre ise çalgıcıdır. İlk yedi felekteki yıldız ve seyyâreler insanlar üzerinde olumlu ve olumsuz 

neticeler doğurmaktadır. Buna göre Mirrih ile Zühâl uğursuz, Güneş ve Müşteri ise uğurlu 

sayılmaktadır. Diğer seyyâre ve yıldızlar ise bazen uğurlu bazen uğursuz olmaktadır (s. 149-150).  

Bahsi geçen yedi gezegen mitoloji ve folklorda da sıkça anılmakta ve bu gezegenler “kozmik 

tanrılar” olarak bilinmektedir. Örneğin Sümer mitolojisinde Zühre, Astarte olarak; Zuhâl, Nebu; 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

43 

 

Mirrih, Mergal; Müşteri, Adar olarak bilinen tanrılardır. Yakutlar’da; Zuhâl, Arzutilek olarak bilinip 

Türklerde Utarid ise göklerin kâtibidir (Uraz, 1994, s. 32). 

Aşağıdaki beyitlerde güneş Bircis’i feleğin kadısı yapmıştır. Mirrih onun silahdarı, Utarid 

kâtibi, Zühal ve Keyvan bekçisi, Zühre ve Nahid çalgıcısı olmuştur. 

İtdi Bircisi kâdi-i eflak  

Râh-ı adlini tâ ki eyleye pâk (364) 

Oldı Mirrih anun silahdârı 

Bilesince yürürdi her-bâri (365) 

Zer kalem aluben Utârid ele 

Hükm-i sultânı nakş ider cümle (366) 

Zühal olup kapusına derbân 

Hıfz ider āstānını her ân (367) 

Zühre çengin alup zarifâne 

Mutrib olmışdı bezm-i sultâna (368) 

Ol dahı azm-i sebzezâr itdi 

Mutrib oldı o meclise Nâhid (948) 

Müşteri vü Utârid ü Behrâm 

Dahı Keyvân-ı pâsbân-ı be-nâm (949) [Gelibolulu Âli, Mihr ü Mâh] (İçli, 2017, s. 42-89). 

Klasik Türk şiirinde gökyüzü unsurlarından en çok geçenleri ise yıldızlardır. Bunlar içerisinde 

de en büyük paya sahip olanlar güneş ve aydır.  

Güneş, yaşam kaynağı, parıltısı ve yakıcı olması, İslâmi dönem ve öncesindeki konumu 

sebebiyle klasik Türk şiirinde en sık kullanılan gök cisimlerindendir. Şiirlerde daha çok sevgili için bir 

benzetme unsuru oluşturmaktadır (İstanbullu, 2020, s. 16). Güneş en çok hükümdar olarak tahayyül 

edilmiştir. Bu sebeple güneşe hükümdarın taşıdığı vasıflar verilmiştir. Örneğin karanlık çöktüğü 

zaman gece bir taht olarak düşünüşmüş güneş de başına bir taç giyerek bu tahta oturmuştur. Ayrıca 

güneş; alem, sancak, ferman, tuğra gibi hükümdarlığın simgelerini üzerinde taşımakta, kılıç ve kalkan 

tutmaktadır. Bunların dışında  çeşitli hayvan, bitki ve eşyalarla birlikte adı geçen güneşin (Tâvus, 

Ankâ, Hümâ; gül, lâle; kadeh, ayna, şem vb.) doğuşu ile ilgili de şairler birçok hayal üretmişlerdir. 

Fakat mesnevilerde bolca kullanılmasına rağmen güneşin doğuşu ile ilgili benzetmeler pek de farklılık 

arzedememiştir (altın rengine bürünme, hazineler saçma, kakum giyme, elbise giyme, duvak açma vb.) 

(Şentürk, 2002, s. 132-146).   



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

44 

 

Ay, klasik Türk şiirinde güneş gibi sıkça adı geçen bir gök cismidir. Parıltılıdır, geceyi 

aydınlatır. Onun ışığı nurludur. Bu nurlu ışık ise sevgilidir. Ay yükseklerdedir, sadece bir yerde 

durmaz ve gezer, ona ulaşılamaz ancak uzaktan izlenebilir. Bu yönüyle sevgilinin özelliklerini 

üzerinde taşımaktadır. Ancak sevgili daima daha üstündür. En parıltılı ve en güzel olan sevgilidir. 

Şiirlerde ay bulutun arkasından çıkması sevgilinin elbisesini çıkarması şeklinde tasavvur edilirken ay 

tutulması da saçların sevgilinin yanağını gizlemesi şeklinde efade edilir. Hz. Muhammed’in ayı ikiye 

ayırması ve ayın yıldızlarla birlikte Hz. Yusuf’a secde etmesi de şiirlerde sıklıkla geçen olaylardır 

(Pala, 2018, s. 42). 

Çâkerî’nin Yûsuf u Züleyhâ adlı mesnevisinden alınan aşağıdaki beyitlerde Hz. Yusuf, babasına 

gördüğü rüyayı anlatmaktadır. Buna göre beyitlerde yıldızların, ay ve güneşin secde ettiği 

belirtilmektedir. 

Uyurken düşde gördüm on bir ılduz 

Gelüp karşumda urdılar yire yüz (1397) 

Güneşle mâh bile secde kılur 

Düşüm tabirini Allâh bilür (1398) (Çâkerî Yûsuf u Züleyhâ) (Yıldız, 2017, s. 153). 

5.2.2. Eşyalar 

Klasik Türk şiirinde cansız nesneler içerisinde sıkça kullanılan eşyalar arasında ok, yay, kılıç, 

hançer, taç, zincir, küpe, yüzük, elbise, ney, kalem gibi unsurlar yer almaktadır. Savaş aletlerinden 

olan kılıç, ok, yay ve hançer Klasik Türk edebiyatında sevgilinin dış görünüşüyle ilgili bazı 

özelliklerini belirtmek amacıyla kullanılmaktadır. Taç, zincir, küpe, yüzük, elbise gibi aksesuar ve 

giyim eşyaları da sevgilinin güzelliğini tamamlayan unsurlar olarak belirmektedir. Ney ve kalem ise 

daha çok insana ait niteliklere bürünmeleriyle göze çarpmaktadır.  

Klasik Türk edebiyatında Osmanlı sahasında yetişen şairler, dönemin savaş aletleri olan ok, yay, 

kılıç ve hançeri hem  savaşları  hem de sevgiliye ait güzellik unsurlarını anlatırken sıkça 

kullanmışlardır (Nalçacıgil Çopur, 2020, s. 58). Sevgili şiirlerde adeta bir savaşçı gibidir ve savaş 

aletleri ile tasvir edilmektedir. Yani gözü kılıç, bakışları hançer, kirpikleri ok, kaşları yay ve saçları ise 

bir kemenddir (Akün, 1994, s. 416). 

Klasik şiirde sevgilininin giyim kuşamı daha çok mecazlar, benzetmeler ve istiareler yoluyla 

anlatılmakta onun giyimi daha çok bağ ve bahçe ile ilişkilendirilmektedir. Bu benzetmelerde 

sevgilinin gömleği güle teşbih edilirken çiçeklerle süslenmiş elbisesi de bağ olarak tasvir edilmiştir. 

Sevgili gökyüzüne teşbih edildiği zaman ise güneş sevgilinin altın tacı, güneşin ışıkları kaftan, 

yıldızlar altın veya gümüş düğme, bulut peçe, gecenin karanlığı saç, gökyüzü ise elbise olarak hayal 

edilmiştir (Öztoprak, 2010, s. 104). Elbette bahsedilen giyim, aksesuar vb. unsurlar yalnızca bir 

sevgiliyle değil farklı varlıklar ile de kullanılmaktadır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

45 

 

Vücudî’nin Hayâl ü Yâr  adlı mesnevisinden alınan aşağıdaki beyitte toprak Allah’ın huzuruna 

vardığında gömleğini çıkarıp parçalar vaziyette tasvir edilmiştir.  

Vardı Yâr’ün kapusına ol hâk 

Çıkarup ten libâsın eyledi çâk (1578) [Vücudî, Hayâl ü Yâr] (Aydemir, 2017, s. 119).  

Yine  Vücudî’den alınan bu beyitte aksesurlardan tac kullanılmıştır ve bu eşya şiirde feleğin 

taktığı bir takı olarak hayal edilmiştir. 

Top çıkdı sipihre çün dönerek  

Tâcını göge atdı yine felek (1097) [Vücudî, Hayâl ü Yâr] (Aydemir, 2017, s. 119).  

Aşağıdaki beyitte eşyalardan hem kemer hem de kılıç kullanılmıştır. Mâh’ın Mihr’e olan aşkını 

ayan etmesi sebebiyle Mihr’in Mâh’ı şehirden kovduğunu anlatan sahnede Mâh beline kemerini 

bağlamış, eline de lütuf kılıcını alarak şehri terk etmeye koyulmuştur. 

Kemer-i sayi baglayup beline 

Aluben tig-ı himmeti eline (635) (Gelibolulu Âlî, Mihr ü Mâh) (İçli, 2017, s. 63). 

Bu bölümden anlaşıldığı üzere Klasik Türk edebiyatına birçok canlı ve cansız varlık dahil 

olmuştur. Bu varlıkların da beyitlerde teşbih, teşhis, intak gibi sanatlar yoluyla insan biçiminde ve 

insana özgü özellikler ile tasvir edildiği görülmüştür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

46 

 

6. MESNEVİ İNCELEMELERİ 

6.1. Harnâme3 

Şeyhî tarafından kaleme alınan mesnevide zayıf, cılız bir eşek vardır. Eşek bir gün sahibi 

tarafından serbest bırakılıp otlamaya gönderilmiştir. Otlamaya gittiği vakit tarlada semiz öküzleri 

görüp onların hâline imrenmiştir. Bu durumu yaşlı ve bilge eşeğe anlatmıştır. O da öküzlerin işinin 

arpa buğday işlemek ve günlerini orada geçirmek olduğunu söylemiştir. Zayıf eşek bu sözlerden sonra 

kendisi de tarlada arpa buğday ekip yazı kışı orada geçirmeyi ve odun taşıyıp dayak yeme zulmünden 

kurtulmayı planlamıştır. Fakat işin ehli kendisi olmadığı için tarlayı öyle bir tepelemiş ve yemiştir ki 

tarla ekilmemişe dönmüştür. Sonrasında tarla sahibi tarafından dayak yemiş, kulağı ve kuyruğu 

kesilmiştir. Böylece boynuz umup kulaktan da olduğunu ifade etmiştir.  

Teşhis ve intak sanatlarının bolca kullanıldığı bu mesnevide eşekler konuşturulmuş ve bir işin 

ehli kişilerce yapılmadığı zaman ne gibi sonuçlar doğuracağı alegorik bir biçimde anlatılmıştır. 

6.1.1. Eşek 

Aşağıdaki beyitlerde zayıf, cılız ve yük taşımaktan yorulmuş bir eşek tasviri yapılmaktadır. 

Bazen oduna bazen suya giden bu eşek gece gündüz üzüntü ve sıkıntı içindedir. Burada eşek âdeta bir 

insan gibi düşünülmüş çalışmaktan ve ağır yükün altında zayıflamış, keder içindeki bir insan gibi 

betimlenmiştir.  

Bir eşek var idi zaif ü nizar 

Yük elinden katı şikeste vü zâr (39) 

Gâh odunda vü gâh suda idi 

Dün ü gün kahr ile kısuda idi (40) 

Bir gün sahibi eşeğe lütufta bulunup palanını almış ve otlamaya göndermiştir. Eşek gezerken 

semiz öküzleri görüp onlara hayran kalmıştır. Öküzlerin gönülleri hoş bir şekilde, sırtlarında palanı 

olmadan  gezdiklerini gören eşek, yaratılışlarının aynı olduğu halde öküzlerin başında tac olup da 

kendisinin neden yoksul ve ihtiyaç sahibi olduğunu düşünmüştür. Ardından bu müşkülünü anlatmak 

için aklına yaşlı ve akıllı eşek gelmiş ve ona danışmaya karar vermiştir.  

Burada eşek ve öküzler kendi gerçekçi yaratılışları ile de verilirken onlara gönül hoşluğu, 

başlarına taç konması, yoksul ve ihtiyaç sahibi olma, derdini anlatma, akıllı ve bilgili olma gibi hayvan 

tabiatına aykırı olan özellikler yani insani nitelikler kazandırılmıştır.  

Har-i miskin ider iken seyrân 

Kaldı görüp sıgırları hayrân  

                                                      
3 Çalışmada kullanılan beyit örnekleri “Faruk Kadri Timurtaş’ın Şeyhî’nin Harnâme’si adlı çalışmasından 

seçilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

47 

 

Geh yürürler ferâgat ü hoş-dil 

Gâh yayla vü kışla geh menzil  

Ne yular derdi ne gam-ı pâlân 

Ne yük altında haste vü nâlân  

Acebe kalur u tefekkür ider 

Kendü ahvâlini tasavvur ider  

Ki birüz bunlarunla hilkatde 

Elde ayakda şekl ü sûretde  

Bunlarun başlarına tâc neden 

Bizde bu fakr ü ihtiyâc neden  

Bizi gör arpa okı yay itdi 

Bunlarun boynuzın kim ay itdi  

Didi bu müşkilümi itmez hal 

Meger ol bir falân har-i akal  

Var idi bir eşek firâsetlü 

Hem ulu yollu hem kiyasetlü  

Çok geçürmiş zamâneden çaglar 

Yükler altında sızırup yaglar (54-63) 

Bahsi geçen bilge eşek o kadar yaşlıdır ki Nuh’un gemisine girerken şeytana kuyruğuyla yol 

vermiştir. Üzeyir’in ölmüş olan eşeği yeniden dirildiği vakit döşeğini kendisinin döşediğini 

söylemiştir. Bu yaşlı eşek hem güzel sesli hem de konuşması düzgün ve beceriklidir. Bu sebeple İsâ 

peygamberin eşeği de ona hürmet edermiş. Burada eşeğe insana ait olan konuşma, becerikli olma 

özellikleri verilmiş ve hürmet edilen bir kişi gibi tasviri yapılmıştır. 

Nûh Peygamberün gemisine ol 

Virmiş İblîse kuyruğıyla yol  

Dir imiş ben döşedidüm döşegi 

Diriltirken ölüp Üzeyr eşegi  

Hoş nefesdür diyü vü ehl ü fasîh 

Hürmet eyler imiş hımâr-ı Mesîh (64-66) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

48 

 

Bunlar anlatıldıktan sonra eşek bilge eşeğe otlakda gördüğü öküzleri anlatmış ve kendilerinin 

neden bir boynuza layık olmadığını sormuştur. Yine burada da eşek insana ait olan konuşma özelliği 

ile göze çarpmıştır. 

Bugün otlakda gördüm öküzler 

Gerüben yürürüdi göğüzler (74) 

Bârkeşlikte çün bizüz fâik 

Boynuza nüçün olmadık layık (80) 

Ardından bilge eşek cevap vermiştir. Onların gece gündüz arpa buğday işlediği bu sebeple 

başlarına devlet tacı konulduğunu söylemiştir. 

Dün ü gün arpa buğday işlerler 

Anı otlayıp anı dişlerler (84) 

Tâc-ı devlet konıldı başlarına  

Et ü yag toldı iç ü taşlarına (86) 

Bilge eşeğin söyledikleri karşısında inleyen ve gönlü yaralı eşek dert ile geri dönmüştür. 

Kendisi de buğday işleyip yazı kışı tarlada geçirmeyi düşünürken önünde bir ekin tarlası görmüştür ve 

sanki o tarlaya bir kini vardır. Sonra tarlaya girip bir yandan ezerken bir yandan da ekini yemiş ve 

şarkılar söylemeye başlamıştır. Burada da eşek insani bir özellik olan kin gütme ve konuşma özelliği 

ile antropomorfik nitelikler göstermiştir. Doğal hayatta anırma sesi ile bilinen eşeğin bu sesi insana 

özgü şarkı söyleme özelliği ile ifade edilmiş, insan gibi düşünülmüştür. 

Gezerek gördi bir gögermiş ekin 

Şanki dutardı ol ekin ile kin (93) 

Işk ile degdi girdi işlemege 

Gah ayaklayu gah dişlemege (94) 

Başladı ırlayup çağırmaga 

Atup ağır yükin ağırmaga (99) 

Eşek ekini yedikten sonra bağırmalarını tarla sahibi duymuş ve eşeği kan revan içinde 

bırakmıştır. Sonra eşek o hâl ile dönerken bilge eşeğe rastlamış ve yaşlı eşek ona hâlini sormuştur. 

Dayak yiyen eşek âh ederek boynuz umup kulaktan da olduğunu dile getirmiştir. Gam yükü altında 

ezilen, arpaya muhtaç bir dilenci olan eşek başına taç giydirilmesini istemiştir fakat kısmetini 

haramilerin nasibi yapmıştır.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

49 

 

Aslında insanları hicvetmek için yazılmış olan bu eserde şair kurguyla olayları hayvanlar 

üzerinde şekillendirmiştir. Böylelikle doğrudan insanların yüzüne karşı söylemeyecek birtakım söz ve 

davranışlar üstü kapalı bir şekilde dile getirilmiştir. Burada kurgu hayvanlar üzerinden şekillenerek 

insana mesaj verilmiş, hayvanlar insanlar için bir metafor olarak kullanılarak insan biçimci yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Ugrayu geldi pir eşek nâgâh 

Sordı galini kıldı derd ile âh  

Yarmaru inleyü didi iy pîr 

Har-ı rûbâh bigi pür-tezvîr  

Bâtıl isteyü hakdan ayrıldum 

Boynuz umdum kulakdan ayrıldum  

Benem ol gam yükindeki har-ı leng 

Gussalar balçıgında vâlih ü deng  

Ne yüküm bir nefes giderici var 

Ne biraz çekmegine yarıcı var  

Har gedây-iken arpaya muhtâc 

Gözedürem k'urıla başuma tâc  

İster iken helâlden rûzî 

Varın itdüm harâmîler rûzî  

Ger tonuzlara olmaya buyruk 

Ah gitdi kulağ ile kuyruk (110-117) 

Bu bölümde eşekler hayvan görünümüne bağlı kalmış konuşma özelliği, üzgün olma ve kin 

gütme gibi özelliklerle antropomorfik nitelikler kazanmıştır. 

6.1.2. Karga 

Aşağıdaki beyitler hikâyenin başında yapılan eşek tasviri ile ilgilidir. Eşeğin zayıf ve bed hâlini 

anlatırken kargaların eşeğin kulağında dernek kurduğu sineklerinse gözlerindeki çapaklara konduğu 

ifade edilmiştir. Doğal hayatta kargaların çıkardığı sesler burada insana özgü bir durum olan düğün-

dernek kurma olayı ile anlatılmış kargaların mutlulukları ifade edilmişitir. Dolayısıyla insana ait 

özellikler kargaya atfedilmiştir. 

Kargalar dirnegi kulağında 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

50 

 

Sinegin seyri gözi yagında (46) 

6.1.3. Gök-Felek 

Aşağıdaki beyitlerde gök padişahın uşağı felek ise kölesi olarak nitelendirilmiş, padişah 

öfkelendiği zaman felek dikbaşlılık etse onu da tersine çevireceğini vurgulamıştır. Burada gök ve 

feleğe uşaklık, kölelik, dikbaşlılık gibi insana ait nitelikler atfedilmiştir.  

Hükm-i sultana k'ola payende 

Çarh çakerdurur felek bende (118) 

Şah kahrı ne'üzü-billah eger 

Çarh baş çekse ide zir ü zeber (120) 

Mesnevide baştan sona teşhis ve intak sanatlarıyla antropomorfizm sağlanmıştır. Eşekler 

konuşturulmuş, iç monologla düşünceleri dile getirilmiştir. Eşekler dışında gök ve felek kavramları da 

insana ait unsurlarla ifade edilmiştir.  

Bir edebi eserde sanatçı rastgele bir hayvan, bitki, canlı veya cansız varlık seçmez. Seçtiği 

varlığın doğası mutlaka anlatacağı olayın kurgusuna uygundur. Harnâme adlı eserde bir tarla, eşekler, 

tarla sahibi ve eşeğin sahibi vardır. Eşek hayatından memnun olmayan bir insanı anlatır gibidir. Bu 

yüzden kendinden daha rahat ve refah içinde olan birini görünce kıskanan aynı işi yaptığı takdirde 

kendisinin de rahatlığa ve doyuma ulaşacağını sanan kişi işe başladığında eline yüzüne bulaştırmakta 

ve cezasını çekmektedir. Şeyhî de bu durumu anlatabilmek için zihninde eşek ve öküzlerin yaşam 

alanından bir kesiti canlandırmış, onların hangi özelliklere sahip olduğunu, neyi yapıp neyi 

yapamadıklarını gözlemlemesi sayesinde vereceği mesajı en etkili yolla yani insanmerkezci bir 

yapıyla ortaya koymuştur. 

6.2. Münâzara-i Tûtî vü Zâg4 

Baştan sona papağan (ruh) ve karganın (nefis) mücadelesini anlatan, hayvanların 

konuşturulması şeklinde oluşturulan eserde papağan ve karga birbirlerini kendilerinin söz söylemede 

ve erdem sahibi olmada daha üstün olduklarına ikna etmeye çalışmışlardır. Papağanın konuşmasıyla 

başlayan münâzara karga ile devam etmiş ve sonrasında sırasıyla bu kuşlar konuşturulmuştur. Papağan 

karşısında daha fazla söz söyleyemeyen karga sonunda papağanın üstünlüğünü kabul etmiştir. Papağan 

da mağrur olmadan karganın yanında olmuş ve vahdete ermişlerdir. 

Klasik Türk şiirinde, mucizeler söyleyen ve tatlı dilli olan papağan bu mesnevide ruhu; siyah 

yüzlü, kötü düşünceli olan karga ise nefsi temsil etmektedir. Tasavvufun konusu olan ruh ve nefis ise 

insanda bulunan özelliklerdir. Bu mesnevide papağan ve karga baştan sona insan gibi düşünülmüş ve 

konuşturulmuştur. 

                                                      
4 Çalışmadaki beyitler için Hakan Taş ve Ömer Zülfe tarafından hazırlanan Münâzara-i Tûtî vü Zâg adlı 

çalışmadan faydalanılmıştır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

51 

 

6.2.1. Gökyüzü Unsurları 

6.2.1.1. Felek  

Hikâyenin başlangıcında karganın yüzüne benzeyen ve feleğin dağlandığı, kasvetli, karamsar 

bir gece tasviri yapılmıştır. Gece, feleğin yaralanmasıyla oluşmuş gibi gösterilerek feleğin hüzünlü bir 

tasviri yapılmıştır. Böylelikle felek kişileştirilmiş ve insanbiçimci bir yaklaşımla somutlaştırılmıştır.   

Bir şeb ki misâl-i çihre-i zâg 

Urunmış-ıdı felek siyeh dâg (21) 

6.2.1.2. Ay 

Aşağıdaki beyitte aya insana ait olan elem çekme özelliği verilmiştir.  

Göklerde sitâre bî-nihâye 

Ugrar elem-i husûf aya (90) 

6.2.1.3. Yıldız 

Aşağıdaki beyitte şair kendini yıldıza benzetmiştir fakat arka planda da yıldızın uyanık olması 

ve ibret gözünü açması yani bir şeylerden ibret almasıyla da kişileştirme yapılarak insanbiçimci bir 

yaklaşım sergilenmiştir.  

Encüm gibi ben olup uyanık 

İbret gözin etmiş-idüm açık (26) 

6.2.1.4. Cihan 

Hikâyenin başında gece, feleğin yüreğinde bir yara olarak tasvir edildiği gibi aşağıdaki 

beyitlerde de gece cihan teninde bir yara olarak düşünülmüştür. Burada cihanın bir bedene sahip 

olduğu hayal edilmiştir ve cihan, bedeni yaralı bir insan gibi tasvir edilmiştir.  

Dâg-ıdı o şeb ten-i cihâna 

Meh penbe-i dâg-ı âşıkâne (22) 

6.2.2. Hayvanlar 

Burada papağan ve karga başlığı altında papağan ve karganın metinde sırasıyla olan 

konuşmalarına yer verilmiş ve antropomorfizmi en iyi örneklendirecek beyitlere değinilmiştir. 

Ardından metinde geçen diğer hayvanlar da alt başlıklar hâlinde incelenmiş, hangi insani özellikleri 

yansıttıkları irdelenmiştir. 

6.2.2.1. Papağan-Karga 

Eserin hikâye bölümü başlarken gönlü yaralı bir papağan betimlemesi yapılmıştır. Eser daha 

başlarken papağana insana air bir özellik olan gönül kavramı atfedilmiştir. 

Mihr âyinesinde var idi jeng 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

52 

 

Tûtî-i sipihr saht u dil-teng (23) 

Eser adından anlaşılacağı üzere papağan ve karganın karşılıklı konuşması şeklinde 

kurgulanmıştır. Mesnevinin hikâye başlangıcında papağan öncelikle kendini övmekte ve kargayı da 

yerip ona kirli ve kara yüzlü demektedir. Ardından papağan ve karga bahse girmiştir. Aşağıdaki 

beyitlerde intak sanatıyla papağan insan gibi konuşturulmuş, karga ve papağan iki insan gibi bahse 

girmiş, karga de bedensel olarak siyah ve kirli yüzle tasvir edilmiştir.  

Bahs eyleyeler bulup delâ’il 

İzhâr ede her biri fezâ’il (30) 

Evvel dedi tûtî-i suhanver 

Ol nat‘-ı suhanda şâh-ı mihter (32) 

Gün gibi tenezzül etdi bî-bâk 

Dedi ana ey pelîd ü nâ-pâk (33) 

Tûtî ile bahs-i zâg-ı ebter 

Gûyâ-y-ıla bahs-i lâle benzer (34) 

Papağana cevap veren karga papağanın soyunun nerden olduğunun bilinmediğini, önce 

papağanın kendi soyunu anlatıp ardından faziletlerini anlatmasını söyler. Sonrasında karga papağanı 

münazara meydanına davet eder. Burada yine papağan ve karganın iki insan gibi konuşturulması bir 

antropmorfizm göstergesidir.  

Zâg eydür igende urma gel lâf 

Anlar tarafeyni ehl-i insâf (41) 

Başdan senün ey fuzûl-i mecmûl 

Aslun nesebün cihânda mechûl (43) 

Evvel nesebün bize beyân et 

Var sonra fazîletün iyân et (44) 

Ger var ise sende bana ruchân 

Ey tûtî gel işte gûy u çevgân (53) 

Sonrasında papağan cevap vererek karganın gönül aynasının saf olmadığını, karga güneş gibi 

parlayan gerçeği görmese bile ahalinin papağanın yüceliğini bildiğini ifade etmiştir. Tûtî’nin sözlerini 

duyan karganın gönlü dağlanmıştır. Beyitlerde hem intak sanatıyla hem de kargaya insana ait olan 

gönül kavramının atfedilmesiyle antropomorfizm sağlanmıştır.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

53 

 

Tûtî dedi zâga ey siyeh-rû 

Ey zâg-ı ziyânkâr-ı bed-hû (54) 

Mirât-i dilün senün degül sâf 

Karşı koma ellere urup lâf (57) 

Hurşîdi egerçi görmedi bûm 

Hurşîd degül cihânda mezmûm (61) 

Oldum haseb ü nesebde âlî 

Sen bilmez isen bilür ahâlî (63) 

Gûş eyleyicek bu sözleri zâg 

Gayret odı cânına kodı dâg (67) 

Karga yukarıdaki beyitlerin ardından papağana kibirlenmemesi gerektiğini söyler ve papağanın 

kedisini üstün görmesindeki sebebi öğrenmek ister. Papağanın ihtiyaçlarını başkaları karşılarken 

kendisine her gün sonu olmayan nimetlerin kısmet olduğunu söylemekte, Allah’ın kimseye nasip 

etmediği nimetleri kendisine verdiğini belirtmektedir. Ayrıca kendi türüyle toplanıp sohbet edip şarkı 

söylediklerini ifade etmiştir. Burada papağanın kibirli oluşu insana ait bir niteliktir. Karganın da bu 

durumu konuşarak anlatması, sohbet etmeleri ve şarkı söylemeleri yine hayvan doğasına uygun 

değildir. Dolayısıyla beyitlerde teşhis ve intak sanatıyla antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Tûtîye dedi ki olma hod-bîn 

Sen kanda vü kanda izz ü temkîn (70) 

Nefsinde senün ne varlıgın var 

Kim bahse benümle edesin âr (73) 

Sen nâzır-ı dest-i yâr u agyâr 

Fakr-ıla çekersün elden âzâr (75) 

Farkumla anâ-y-ıla benüm tâc 

Sen habbeye fakr içinde muhtâc (76) 

Her gün neçe rızk-ı bî-nihâyet 

Olur bize şâm olınca kısmet (77) 

Çün şâm ola cem olup yegâne 

Sohbet kılup eylerüz terâne (78) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

54 

 

Hîç kankı kulına etdi bârî 

Bu denlü atâ-yı bî-şümârı (82) 

Sonrasında yeniden papağan cevap vermiştir. Kim cahil olursa kıymetli şeylerle 

rızıklandırıldığını, karganın hayır işinden kaçıp şer işe uçarak gittiğini, kendisinin ise  Hakk’ın  verdiği 

nimetlere razı olduğunu ve muradına nail olduğunu söylemiştir. Burada kargaya cahil olma sıfatı 

verilmiş, hayır ve şerri idrak edebilecek bir nitelik kazandırılarak insani özellikler yüklenmiştir.  

Kim câhil olur azîz ü merzûk 

Erbâb-ı hüner zelîl ü mesbûk (86) 

Hayra taleb etseler kaçarsın 

Şer işe taleb taleb uçarsın (95) 

Ben kısmet-i hakka kâil oldum 

Maksûd u murâda vâsıl oldum (97) 

Siyah yüzlü olarak tasvir edilen karga papağanın sözlerine itiraz etmiştir. Bu itirazı sebebiyle 

anlatıcı yazık o padişahlara yakışan inciye ki onu karga küpe yapmıştır diyerek tarafını belli etmiştir. 

Sorasında karga, papağana sözünün ışığının olmadığını ve görünürde endişe elbisesini giyip mânâ 

âleminde Hızır’a yoldaş geçinmemesini söylemiştir. Ona, kim Allah’ın sevgisine nail olmak istiyorsa 

o kişinin çalışması gerektiğini ve tembel olmaması gerektini ifade etmiştir. Çünkü kargaya göre 

papağan tembelliği kendine iş edinmiştir ve bu da Hakk’ın sevmediği bir şeydir. Burada karganın 

kulağına küpe takıp insan gibi düşünülmesi, papağana ise Hızır’a yoldaş olma, tembel olması gibi 

insani vasıfların yüklenmesiyle antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Yüz hayf o dürr-i şehvâra 

Kim zâg anı ede gûşvâre (105) 

Tûtîye dedi kılup itâbı 

Yokdur sözünün fürûg u tâbı (108) 

Zâhirde geyüp libâs-ı ahzar 

Ma‘nîde geçinme hızra hem-ser (109) 

Kim kâsib olur hudâya mahbûb 

Oldı taleb ehli hakka matlûb (114) 

Esbâba teşebbüs et hemîşe 

Tenbelligi kılma nefse pîşe (115) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

55 

 

Cevap sırası papağandadır ve kargaya cahil ve kirli olarak hitap eder. Aynı zamanda da 

karganın söylediklerini kabul eder. Burada da karganın kirli yüzlü ve cahil olarak nitelendirilmesiyle 

insanbiçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Tûtî dedi ey pelîd ü nâ-dân 

Yok gerçi suhanda reng-i noksân (118) 

Papağandan sonra karga cevap verir ve Hak sana dost olsaydı seni kafese hapseder miydi, âşık 

maşukuna böyle ihanet eder mi?, diye sorar. Burada Yaratıcının insanbiçimci bir yaklaşımla anıldığı 

görülmektedir. İslam’da Allah yüceliği ve kudreti sonsuz bir varlıktır ve kesinlikle somut mânâda 

insan gibi düşünülemez. Fakat görülmeyen bir varlık olarak O’nun hakkında insan diliyle yorum 

yapıldığı zaman tabîî olarak insana ait özelliklerle belirmektedir. Bu beyitlerde de metnin tasavvufî 

anlatımından dolayı papağan ve Yaratıcı arasındaki ilişki âşık ve mâşuk çerçevesinde gelişmiş, Tanrı 

âşık olarak sevgilisine ihanet eden bir özellik kazanmıştır bu nedenle Tanrı’ya antropomorfik bir 

nitelik atfedildiğini söylemek mümkündür. 

Dedi sana olsa dost bârî 

Etmez miydi sana destyârî (135) 

Işk içre olur mı böyle âdet  

Maşûka ede kişi ihânet (137) 

Habs ede kafesde zâr u mahzûn 

Günden güne derdi ola efzûn (138) 

Papağan cevap verir ve peygamberlerin hayatlarından örnekler getirip Allah’ın sevdiği kullarına 

musibet gönderdiğini söyler. Bu sebeple kendisinin de kafeste olmaktan memnun olduğunu belirtir ve 

sonrasında kesreti bırakıp vahdete eriştiğini açıklar. 

Zikr etsene hâl-i enbiyâyı 

Çekdükleri renc-ile anâyı (152) 

Dedün bana kim yerün kafesdür 

   Ol teng ise gayra bana besdür (160) 

Papağanın konuşmasından sonra anlatıcı hamamda siyah insanın beyazlamayacağı gibi kötü 

namlı karganın da ıslaha gelmediğini söyler. Sonra karga, papağana sözünü işitmediğini, amaç sevabı 

göstermek olsaydı kendi sözünün de reddedilmeyeceğini beyan etmiştir. Burada ıslah olma ve kötü 

şöhrete sahip olma özelliğiyle kargaya  insani nitelikler atfedilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Islâha gelür mi zâg-ı bed-nâm 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

56 

 

Zengîyi sefîd eder mi hammâm (187) 

Tûtîye dedi ki ey suhandân 

Gûş eylemedün sözümi çendân (189) 

İzhâr-ı savâb olaydı maksûd 

Olmazdı sözüm benüm de merdûd (195) 

Papağan yine sözün ustasının kendisinin olduğunu söylemekte ve kargayı yermektedir.  

Kargaya cahil olmaması gerektiğini, onun üslûbu yokken kanıtlarına nasıl müdehalede bulunduğunu 

sorar ve karganın kendisiyle bahse girmesinin cehaletine delil olduğunu söyler. Burada karga yine ilim 

bilmeyen bir cahil olarak nitelendirilmiş ve insanbiçimci bir yaklaşımla ele alınmıştır.  

İlm içre çü olmadı yüzün ag 

Gel cehl-i mürekkeb olma ey zâg (202) 

Sende yog-iken edâ vü sûret 

Bürhânuma ney ki dahle cüret (212) 

Bahse bizüm-ile kıldun ikbâl 

Makdemlıgun oldı cehlüne dâl (213) 

Sonrasında karga sözü uzun olanın hatasının çok olacağını belirtmiştir.  

İksâr-ı kelâm edenler ekser 

Kavlinde eder hatâ-yı münker (216) 

Söz kim uzana olur hatâsı 

Îcâz-ıla hûb olur edâsı (217) 

Çok söz kişiye verür hamâkat 

Âkilrak olana yeter işâret (229) 

Papağan cevap vermiş ve sabahtan beri susmayan karganın uzun sözün hatasının çok olduğunu 

söylediğini belirterek karganın bu hatada kendisiyle ortak olduğunu söylemiştir. Allah’ın hiçbir şeyi 

boş yere yaratmadığına  dair ayete gönderme yaparak insanın konuşma özelliği olmadığı takdirde 

resimli bir duvarın daha iyi olacağını belirtmiş, şairin de söz söyleme yeteneği sayesinde üstün 

olacağını ifade etmiştir. Burada papağan insan olarak düşünülmüş ve şairin yerine konulmuştur. 

Dolayısıyla beyitlerde insanbiçimci bir yaklaşımın var olduğu görülmektedir. 

Yetmez mi bize delil-i akva 

Subhane ma-halakte hâza (237) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

57 

 

Güftâr-ıla kadr olur füzûnter 

Her yerde azîz olur suhanver (243) 

İnsânda ki yok lisân-ı güftâr 

Andan yeg olur nukûş-ı dîvâr (245) 

Sen hod bu hatâda bana enbâz 

Oldun bana her sözümde dem-sâz (258) 

Aşağıdaki beyitlerde karga yine papağana mağrur olmaması gerektiğini söylemekte ve 

papağanın kafeste olduğunu vurgulamaktadır. Burada papağana yine mağrur olma ve ümitsiz olma 

gibi hayvan tabiatına uygun olmayan bir durum atfedilmiş ve insanbiçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Ey tûtî-i hod-pesend ü magrûr 

Olmaz ukalâ bu hâle mesrûr (264) 

Bir kişi kafesde zâr u mahbûs 

Âzâdlıgından ola meyûs (265) 

Papağan, bugüne kadar birçok eziyet çektiğini fakat hiçbiri karganın sözleri kadar eziyet 

vermediğini dile getirmiştir. 

Hayvanlar canlı oluşu itibarıyla acı çekebilir fakat edebî bir üslûpla kaleme alınan ve malzemesi 

dil olan eserlerde bu acıyı ifade etmek şairin hayal gücüne bağlıdır. Edebî eserin okuyucusu da yine 

insandır. Bu sebeple insanın eserin içine girebilmesi için eserde kendini yahut kendine yakın şeyleri 

bulması gerekir. Burada da insanın eserin özünü kavrayabilmesi için hayvanlar insana yaklaştırılmış, 

insan gibi konuşturulmuş ve insan gibi hissettirilmiştir. 

Çekdüm neçe dürlü gerçi zahmet 

Berr-ile bahirde cevr ü şiddet (279) 

İnsâf mıdur ki zâg-ı nâdân 

Tûtî ile ede bahs-i irfân (282) 

Yetmez mi-idi derd-i fürkat-i yâr 

Yâ rab ne belâ likâ-yı agyâr (284) 

Nâ-habs-ile seyr-i bâg u gülşen 

Müşkil bana bend-ile kafesden (285) 

Sen hod olasan bu arsada leng 

Reftâra eder mi leng âheng (288) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

58 

 

Papağanın söylediğine karşılık karga şairlerin sevgilinin zülfünü, ben ve ayva tüylerini 

kendisine benzettiklerini söyleyerek üstünlük iddiasını sürdürmüştür. Ona göre eğer karga hayırsız bir 

varlık olsaydı şairler onu övmek yerine kötülerdi. Buradaki beyitlerde insana ait özeliklerin hayvana 

aktarıldığı görülmektedir. Fakat karga bu olanları konuşarak anlattığı için intak sanatıyla 

antropomorfizmin sağlandığını söylemek mümkündür. 

 Âhir dedi zâg-ı şûm u hâsid 

 Ey tûtî gel etme zann-ı fâsid (297) 

Bana şu sıfat ki nisbet etdün 

Yok sıhhati kizb ü illet etdün (298) 

Olsaydum eger ki böyle ben şûm 

Nazm ehli beni tutardı mezmûm (299) 

Eyler midi zümre-i tabîat 

Hergiz bana zülf-i yâri nisbet (300) 

Hâl ü hat-ı dilber-i semenber 

Teşbîh ile bana buldı zîver (301) 

Papağan, eğer benzemeyle üstün olunacaksa kendisinin sözünün tatlığı sayesinde sevgiliye 

benzetildiğini ifade etmiştir. Ayrıca kendisini İsâ’ya benzetmiş ve sözlerinin ölüleri yeniden diriltecek 

kadar etkili olduğunu ifade etmiştir. Burada papağan doğrudan insana benzetilmiş ve 

antropomorfizmin örneği verilmiştir.  

Zîrâ seni şâ‘ir-i suhanver 

Zülf ü hat u hâle nisbet eyler (314) 

Teşbîh eder ol beni zebâna 

Yâ la‘l-i leb-i şeker-feşâna (315) 

Îsî gibi çün açam dehânum 

İhyâ-yı memât eder beyânum (327) 

Cevap sırası kargadadır ve anlatıcının dilinden papağanın üstünlüğü vurgulanmıştır. Papağan 

söz söylemede galip olmuş, karga da inadı bırakıp doğru yola yönelmiştir.  

Çün çıkmadı başa kîl-ile kâl 

Kaldı bu arada pây-ı âmâl (330) 

Zâg olmış idi egerçi tâlib 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

59 

 

Tûtîye ola suhanda gâlib (331) 

Tûtî ile geldi bahs düşvâr 

Meyl etdi salâha zâg nâ-çâr (339) 

Terk etdi fesâd-ıla inâdı 

Tutdı reh-i râhat u reşâdı (340) 

Sonrasında nefsi temsil eden karga ruhu temsil eden papağanı övmüş ve papağana seslenmiştir. 

Burada hem nida sanatı hem de intak sanatıyla antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Ey hâdî-i vâdî-i hakîkat 

Ey mürşid-i âbid-i şerîat (353) 

Ey çâre-i yâre-i mahabbet 

Ey merhem-i rîş-i derd ü mihnet (354) 

Ey şem-i zalâm-ı şâm-ı hasret 

Ey pertev-i subh-ı rûz-ı vuslat (355) 

Artık papağan ve karga vahdete ermiştir. Beyitlerde tenasüp sanatıyla İsâ, Meryem, Mecnûn ve 

Leylâ hatırlatılmıştır. Papağan, İsâ ve Mecnûn’a; karga, Meryem ve Leylâ’ya benzetilmiştir. Burada 

her iki hayvanın da insana benzetildiği görülmektedir.  

Tûtî ile zâg oldı yek-dem 

Tûtî çü mesîh ü zâg meryem (396) 

Çün subh-ı mahabbet oldı peydâ 

Mecnûna görindi vech-i leylâ (397) 

Terk eylediler vatan hevâsın 

Hem âb u gil-i beden hevâsın (405) 

6.2.2.2. Bülbül 

Bülbül Klasik Türk şiirinde gül ile anılan bir âşıktır. Daha çok perişan ve sinesi yaralı olarak 

betimlenen bülbüle aşağıdaki beyitte figan etme özelliği verilerek insanbiçimciliğin örneği verilmiştir. 

Ne gülşeninün olur hazânı 

Ne bülbülinün gider figânı (132) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

60 

 

6.2.3. Bitkiler  

6.2.3.1. Hâr 

Diken Klasik Türk şiirinde gül ile birlikte anılır ve âşığın da rakibi olarak görülür.  Gülün aşkı 

olan bülbül gülün dalına konduğu zaman dikenler onun sinesine batarak yaralar. Gerçekte de diken 

battığı zaman can yakar fakat şair burada “cefâ-yı hâr” tamlaması ile dikeni kişileştirmiş ve acı veren 

yapısını cefa çektirmek şeklinde ifade ederek insanbiçimciliğin bir örneğini vermiştir. 

Ser-sebz hemîşe lâlezârı 

Yok güllerinün cefâ-yı hârı (131) 

6.2.4. Bedene Ait Unsurlar 

6.2.4.1. Ten 

Aşağıdaki beyitte tene figan etme özelliği verilmiş ve kişileştirme sanatıyla antropomorfizm 

sağlanmıştır.  

Efgân kılur ceres gibi ten 

Dil saht velî misâl-i âhen (372) 

6.2.5. Diğer Unsurlar 

6.2.5.1. Kâbe 

Mesnevide karga, siyah renkte parlaklık olmasaydı Kâbe siyah giyer miydi, şeklinde papağana 

seslenmiş ve üstünlük iddiasında bulunmuştur. Gerçekte Kâbe’nin üzerinde siyah örtüsü vardır fakat 

burada şair Kâbe’yi siyah giyme eylemini kendi gerçekleştirmiş gibi göstererek ve bir bedene sahip 

olduğu hayalini kurarak insanbiçimci bir üslup kullanmıştır. 

Olmasa siyehde zînet ü fer 

Hîç ka‘be geyer midi siyehler (303) 

İncelenen bu eserde ruh ve nefsin temsilcileri papağan ve karga başta olmak üzere “hâr, Tanrı, 

Kâbe, ten” gibi unsurların kişileştirilmesiyle antropomorfizm örneği verilmiştir. Eserde intak, teşhis, 

nida sanatları kullanılarak antropomorfizme katkı sağlanmıştır. Ayrıca ruh ve nefsin mücadelesini 

hayvanlar üzerinden insanlara metaforik ve örtülü bir anlatımla ifade eden Nev’î eserin kurgusunu da 

insan biçimci bir yaklaşımla oluşturmuştur.  

6.3. Nefhatü’l- Ezhâr5  

Eser, yirmi nefhadan oluşmakta ve her nefhanın altında destan başlığı altında hikâyeler 

anlatılmaktadır6.  

                                                      
5 Çalışmadaki beyitler için Kuzubaş, M. (2003). Nev’izâde Atâî’nin Nefhatü’l Ezhâr adlı mesnevisinin metin, 

biçim ve içerik bakımından incelenmesi. [Yüksek Lisans Tezi]. Ondokuz Mayıs Üniversitesi. adlı çalışmadan 

yararlanılmıştır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

61 

 

6.3.1. Gökyüzü 

6.3.1.1. Felek 

Aşağıdaki beyitte felek iki âşığın birbirine kavuşmasını engelleyen alçak bir kişi olarak 

düşünülmüş ve felek Klasik Türk edebiyatı geleneği çerçevesinde ele alınmıştır. İnsana özgü olan iki 

kişinin arasına girip fitne çıkarma özelliği ile de antroğomorfizm örneği verilmiştir. 

Didi ki vâhayf sipihr-i denî 

İtmedi dil-dâruma vâsıl beni (1035) 

6.3.1.2. Güneş 

Aşağıdaki beyitte ikinci nefhada anlatılan Belh şehrinin hükümdarının Güneş gibi elinde kadeh 

taşıdığı ifade edilmiştir. Areş burada güneşe benzetilse de Güneş’e de el uzvu verilip elinde kadeh 

taşıma özelliği ile insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir.  

Çarh-sıfat mâil-i ıyş müdâm 

Mihr gibi dâim elinde idi câm (944) 

Şair okuyucuya kimse kimsenin eksiğini tutmasın şeklinde öğütler vermektedir. Bugün birinin 

eksiğini tutanın yarın da başkası eksiğini tutar mesajıyla aşağıdaki beyitte güneş ayın eksiğini tutmuş 

gökyüzü ise güneşi kulağından çivilemiştir. Burada şair vermek istediği mesajı gökyüzü unsurlarını 

insan biçimci yaklaşımla ele alarak ifade etmiştir. Yani güneşe kulak uzvu verilmiş gök de güneşi 

kulağından çivilemiştir. Bu hareketler normal şartlarda gökyüzü unsurlarının yapabileceği bir eylem 

değildir. Şair bu unsurları insan biçimine bürümüştür. 

Tutdı mehün eksigini gerçi mihr 

Mıhladı anı kulagından sipihr (2001) 

Aşağıdaki beyitte güneş yüz üstü yere düşmüş ve mahvolmuştur. Burada güneşin insan gibi 

yüzü olduğu varsayılıp yüzüstü düşerken tasviri yapılmıştır. Şair birilerinin eksiğinin tutulmaması 

gerektiğini (b. 1999) aynı şeyin herkesin başına gelebileceğini ifade etmek için güneşi insan biçimci 

yaklaşımla ele almıştır.  

Mihre dahi irtesi irdi zevâl 

Oldı yüzi yere düşüp pây-mâl (2002) 

Aşağıdaki beyitte güneş eline altın kalem alıp yazı yazmaktadır. Burada güneşe insana ait 

uzuvlardan el verilmiş ve yazı yazdırılmıştır. Dolayısıyla insanın yapabileceği bir eylem ve insana ait 

bir unsur güneş için kullanılmıştır. 

Mihr alup destine zerrîn kalem 

                                                                                                                                                                      
6 Daha geniş özet için bk. Nev’izâde Atâî’nin Nefhatü’l Ezhâr adlı mesnevisinin metin, biçim ve içerik 

bakımından incelenmesi. [Yüksek Lisans Tezi]. Ondokuz Mayıs Üniversitesi. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

62 

 

Böyle ider vasf-ı şerîfün rakam (2390) 

6.3.1.3. Ay 

Aşağıdaki beyitte felek kaynaşmadan inlemiş gökte Ay’ın kulağı çekilmiştir. Burada Ay’a kulak 

özelliği verilerilip insana ait fiziki bir durum gök cismine atfedilmiştir.  

Tâs-ı felek gulguleden inledi 

Gökde hilâlün kulagı çekildi (1137) 

6.3.1.4. Kâinat 

Aşkın anlatıldığı bölümden alınan aşağıdaki beyitte muhabbet güneşi doğduğu zaman ölü olan 

âlem hayat bulmuş kâinat da tıpkı tomurcuk gibi gözünü açmıştır. Burada kâinat tomurcuğa  

benzetilmiş tomurcuk da gözü olan bir varlık gibi düşünülmüştür. Dolayısıyla kâinatdaki canlanma 

şairin hayal dünyasında yeniden şekillenip gözünü açmak olarak ifade edildiğinden kâinat insansı bir 

özellik kazanmıştır. 

Mürde iken âleme virdi hayât 

Açdı şükûfe gibi göz kâinât  (996) 

6.3.1.5. Cihan 

Aşağıdaki beyitte İskender Aristo’yu kendine vezir etmiş ve cihan İskender’in emrine uymuştur. 

Burada mecaz-ı mürsel sanatı ile cihanın içindeki canlı ve cansız bütün varlıklar emre itaat etme 

idrakinde olmuş insana özgü bir durum cihana atfedilmiştir.  

İtdi Aristoyı Sikender vezîr 

Oldı cihân emrine fermân-pezîr (922) 

Onuncu nefhada maskaralığın anlatıldığı aşağıdaki beyitte maskara cihanı güldürmüş ama felek 

maskarayı güldürmemiştir. Burada mecaz-ı mürsel sanatı ile cihana insan gibi gülme eylemi 

atfedilmiştir. 

Güldürüp anunla cihânı tamâm 

Çarh anı güldürmez idi subh u şâm (1974) 

6.3.1.6. Bulut 

Aşağıdaki beyitte şair bahar bulutundan itibar görüp mücevherlerini dağıtmaması konusunda 

okuyucuya uyarıda bulunmaktadır. Buluta insan gibi değer verme, kıymet verme idrakine sahip olma 

özelliği verilip bir kişilik kazandırılmıştır. Şair burada geçici şeylerden itibar görüp de elindeki 

hazineyi dağıtmaması  için okuyucuya uyarıda bulunmuş bunu da bahar bulutunu insan biçimine 

bürüyerek ifade etmiştir. 

Ebr-i bahârîden idüp itibâr 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

63 

 

Yok yere itme güherin târ u mâr (1074) 

6.3.2. Hayvanlar 

Aşağıdaki beyitte bütün hayvanların Allah’tan ihsan umduğu yani bağışlanma ve iyilik dilediği 

ifade edilerek Allah’ı idrak eden varlıklar olarak anlatılmıştır. İdrak etme yeteneği de insana ait bir 

özellik olduğundan hayvanlar insan biçimci bir dil ile ifade edilmiştir. 

Cümlesi ihsan umar Allahdan 

Arz u semâya dek mâhdan (1210) 

6.3.2.1. Bülbül 

Aşağıdaki beyitte bülbül söz bağında bir bülbüldür. Yani konuşma ve söz söyleme yeteneği var 

olan bir kişi gibidir. Burada bülbül kişileştirilerek antropomorfizme katkı sağlanmıştır.  

Söyleye ey bülbül-i bâg-ı sühan 

Çehre-fürûz-ı gül-i bâg-ı sühan (1068) 

6.3.2.2. Arı 

Dördüncü nefhadan alınan aşağıdaki beyitte Allah arıyı yaratmış ve şair onu başı dönmüş ve 

inler vaziyette tasvir etmiştir. Burada arının kanatlarının olması ve vızıltısı inleyen ve başı dönmüş bir 

kişi olarak hayal edilmesini sağlamıştır. 

Neşve-i vahy ile kılup nahli zâr 

Eyledi sermest sıfat-ı bî-karâr (1218) 

Aşağıdaki beyitte sabah namazına uyanamayan birini arının kendi hâliyle “esselâ” dediği 

vurgulanarak uyuyan kişiyi sabah namazına kaldırdığı ifade edilmiştir. Burada arının kanatlarını çırpıp 

vızıldaması şairin muhayyilesinde ezan okuyormuş gibi canlanmış ve insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Eyleyüp âgâz-ı gırîv ü sadâ 

Hâl-i dil ile bana dir essalâ (1264) 

6.3.2.3. Sivrisinek 

Aşağıdaki beyitte sivrisinek ışığın etrafındaki pervane gibidir ve kadehin içindeki içki ile sarhoş 

olmuştur. Dolayısıyla burada sivrisineğin insan gibi sarhoş ve başı dönmüş vaziyette tasvir edilmesi ile 

antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Peşşeler ol şuleye pervânedir 

Her biri ol câm ile mestânedir (1222) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

64 

 

6.3.2.4. Eşek 

On dördüncü nefhadan alınan aşağıdaki beyitte bir şeyh kadıya birisini eşeğini çaldığı 

konusunda şikayet etmektedir. Şahidi de olmadığı için eşeğini şahit olarak gösterir ve eşek konuşmaya 

başlar. Burada eşek konuşma özelliği ile insansı bir  nitelik kazanmıştır. 

Didi ki yok şâhidüm ammâ eger 

Söylesün emr eyler isen sana har (2370) 

Didi ki har kadıya idüp hitâb 

Didi bu tabîr ile bî-irtiyâb (2384) 

6.3.2.5. Örümcek 

Aşağıdaki beyitte örümcek evini yapınca her zaman sivrisinek oraya gelip konmaktadır. 

Örümcek doğal hayatta ağlarını örüp orada yaşamakta ve bu ağları tuzak olarak kullanıp avlarını 

yakalamaktadır. Burada örümceğin yaptığı ağ ev olarak ifade edilmiş ve örümcek de ev sahibi olarak 

tasvir edilerek insan gibi düşünülmüştür.  

Kursa siyeh hânesin ol mîzbân 

Ana konar peşşe gelür her zamân (1215) 

6.3.2.6. Ahu 

Aşağıdaki beyitte gözü eşkıya gibi olan ahu ekmek hakkını helal etsin demektedir. Burada ahu 

intak sanatı ile konuşturulark insana ait bir özellik kazanmıştır. 

Didi ki ol çeşmi harâmî gazâl 

Nân u nemek hakkını itsün helâl (1047) 

6.3.3. Bitkiler 

6.3.3.1. Bahçe 

Allah’ın yaratma gücünün anlatıldığı dördüncü nefhâdan alınan aşağıdaki beyitte bağın gözünü 

açan çiçeklerinden bahseilmektedir. Burada çiçeklerin tabiatta nasıl hareket ettiğinin gözlemlenmesi 

yani onların çiçek olarak açılması, gözünü açan bir insan gibi hayal edilmesiyle antropomorfik bir 

görünüm kazanmıştır.  

Mihrün idüp meyl-keş-i envârını 

Bâgın açan dîde-i ezhârını (1197) 

6.3.3.2. Tomurcuk 

Aşkın anlatıldığı ikinci nefhâdan alınan alınan aşağıdaki beyitte muhhabet güneşi doğduğu 

zaman ölü olan âlem hayat bulmuş, kainat da tıpkı tomurcuk gibi gözünü açmıştır. Burada tomurcuğun 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

65 

 

açıp çiçek hâline gelmesi gözünü açmak olarak ifade edilmiş normalde gözü olmayan bitki insan gibi 

gözünü açar hâlde tavir edilmiştir.  

Mürde iken âleme virdi hayât 

Açdı şükûfe gibi göz kâinât  (996) 

6.3.3.3. Gül 

Aşağıdaki beyitte son baharda beli bükülen gülün emanetini teslim edeceği ifade edilmektedir. 

Ölümün anlatıldığı bu beyitte gül ağacı emanetini teslim edecektir.  Burada gül ağacının sararıp 

solması beli bükülmüş insan gibi düşünülmüş adeta ömrünün sonuna gelen yaşlı bir insan gibi hayal 

edilerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Oldı kemân gülbün-i bâg-ı ekım 

Bâr-ı emânet salıcak festekım (917) 

Nefse uyulmaması gerektinin anlatıldığı on üçüncü nefhadan alınan aşağıdaki beyitte benzetme 

unsurlarından kendisine benzetilen olarak kullanılan gül alnı açık ve yüzü ak olarak tasvir edilmiş, 

insana özgü alın ve yüz güle atfedilmiştir. 

Münfer hâra sunmayan ehl-i mezâk 

Gül gibiyim alnı açık yüzü ak (2153) 

6.3.3.4. Gonca 

Aşağıdaki beyitte gonca baştan çıkarıcı özelliği ile ifade edilmiştir. Baştan çıkarma özelliği 

insana ait bir durumdur. Dolayısyla gonca  insana özgü bir özellikle ortaya koyulmuştur. 

Gül gibi mestûreleri mekr ü fen 

Gonca-veş âhir çıkarır başdan (2136) 

On üçüncü nefhadan alınan aşağıdaki beyitte nefsine hakim olamayan sevici bir kadından 

bahsedilmektedir. Bu kadın kimseye yüz vermese de kimi zaman sevdiği kişi ile birlikte gonca gibi 

dudak dudağa gelmektedir. Burada goncaya insan bedenine ait unsurlardan dudak atfedilmiş ve 

öpüşüyor vaziyette tasvir edilerek insan biçimci yaklaşım sergilenmiştir. 

Yâr ile leb-ber-leb olup gonca-vâr 

Olur idi mühre-geş-i rûy-ı kâr (2211) 

6.3.3.5. Lale 

Aşağıdaki beyitte Allah’ın  lalenin bağrını yaralı şekilde yarattığı ifade edilmiştir. Lalenin çiçek 

olarak ortasında siyahlık barındırması şairlerde farklı çağrışımlar uyandırmıştır. Onlar bu görüntüyü 

yara olarak ifade edip laleyi yaralı bir insan gibi düşünmüştür. 

Lâleyi pür-sûziş-i dâg eyledün 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

66 

 

Goncaya tar tîb-i dimâg eyledün (1199) 

6.3.4. Bedene Ait Unsurlar 

6.3.4.1. Göz 

Aşağıdaki beyitte göz fitne çıkarma özelliği ile alınmış insanın yapabileceği eylem göze 

atfedilmiştir. 

Şâtır idi şûh idi dânâ idi 

Çeşmi gibi fitnede yektâ idi (2047) 

6.3.5. Eşyalar 

6.3.5.1. Kalem 

Eserin birinci nefhâsının ardından anlatılacak olan destan bölümünü şair okuyucuya kalemden 

dinlemesini ve öğüt almasını söylemiştir. Burada hikâyeyi anlatacak olanın kalem olması ile insana ait 

olan konuşma özelliği kaleme atfedilmiş yani kalem şairin yerine geçerek antropomorfik bir görünüm 

kazanmıştır.  

Dinle bu rengîn-i suhanı hâmeden 

Hisse yeter sana hıred-nâmeden (938) 

6.3.6. Soyut unsurlar  

6.3.6.1. Aşk 

Aşağıdaki beyitte aşk bade gibi herkesin sırrını açığa çıkarmaktadır. Sarhoş olan insanın bütün 

sırlarını söylemesi gibi aşk da herkesin sırrını ortaya çıkarmakta sanki âşıkların sırrını herkese 

anlatmaktadır. Dolayısıyla soyut bir unsur olan aşk somutlaştırılmış ve antropomorfik bir dil ile ifade 

edilmiştir. 

Bâde gibi ışk-ı bülend-i iştihâr 

Her kişinün sırrun ider âşikâr  (1009) 

6.3.6.2. Söz 

Aşağıdaki  beyitte söz şairin manevi çocuğu olarak ifade edilmiştir. Burada soyut bir kavram 

olan söz, çocuk olarak düşünülüp somutlaştırılmış ve insan gibi düşünülmüştür. 

Hikmet-i icâd ile olur kavî 

Her sözi olur veled-i manevî (1112) 

6.3.7. İçecekler  

6.3.7.1. Şarap 

Şarapla ilgili unsurların yer aldığı yirminci nefhadan alınan aşağıdaki beyitte içkinin insana 

zarar verdiğini şair; “içki insanın aklını uğurlar” ifadesiyle anlatmış, aklı ve meyi insan gibi 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

67 

 

düşünmüştür. Burada akıl misafir içki ev sahibi gibi hayal edilmiş içki içenin aklı şarap tarafından 

uğurlanmıştır. 

Aklın ugurlar kişinün câm-ı mey 

Âdemi ayakdan alur dâm-ı mey (3015) 

6.3.8. Diğer Unsurlar 

6.3.8.1. Zeker 

On beşinci nefhanın  destan bölümünde, nefsine yenik düşen ve zina düşkünü bir gencin 

anlatıldığı aşağıdaki beyitte annesi tarafından güzel bir kızla evlendirildiğini düşünen genç yaşlı ve 

çirkin bir kadınla evlendirilmiştir. Öyle ki gencin erkeklik uzvu çirkin kadını görünce kaçmaktadır. 

Burada şair kadının çirkin oluşunu erkeklik uzvunun onu görünce kaçması şeklinde ifade ederek insan 

biçimci bir yaklaşım sergilemiştir. 

Kapusına varsa kaçan kim zeker 

Barmagına sanki takardı ciger (2533) 

6.3.8.2. Şiir 

Aşağıdaki beyitte şiir bekçi olarak düşünülmüş, insan dışındaki bir unsur insana ait gözcü olma 

vasfıyla insan biçimine bürünmüştür. 

Şirdir ilhâm-ı nigehbân-ı gayb 

Şirdir îhâm-ı zebândân-ı gayb (1103) 

Bu eserde gökyüzü unsurları, hayvanlar, bitkiler, bedene ait unsurlar, eşyalar, soyut unsurlar ve 

farklı bazı unsurlar kullanılmış bu unsurlara çeşitli özellikleriyle antropomorfik nitelikler 

kazandırılmıştır.  

Nefhatü’l- Ezhâr’da öğüt verici nitelikte hikâyeler anlatılmakta ve olaylar gerçek mekanlarda 

geçmektetir. Daha çok ahlaki öğütler veren ve toplumsal konulara değinilen eserde sanatlı söyleyişlere 

diğer mesnevilerdeki gibi rastlanmasa da birçok antropomorfizm ögesi ile karşılaşılmıştır.  

6.4. Hüsn ü Aşk7 

Giydikleri temmuz güneşi olan ve vadileri gamla yüklü bir kabile vardır. Bu kabile Benî 

Muhabbet kabilesidir. Bir gün gökler birbirine girmiş tuhaf olaylar yaşanmıştır. Bu olaylı gece de ise 

bir kız ve bir erkek çocuğu dünyaya gelmiştir. Kabile üyeleri kıza Hüsn erkeğe Aşk adını vermişlerdir. 

Sonrasında ise Hüsn ve Aşk’ı nişanlamışlar, edeb mektebi denilen bir okula göndermişlerdir. Hüsn ve 

Aşk burada Mollâ-yı Cünûn’dan ders almışlardır. Hüsn’ün İsmet adında bir dadısı vardır ve Hüsn’e; 

yaptığının yanlış olduğunu, bir kızın bir erkeği sevdiğini söyleyip bunu dillendirmesinin kızın adına 

laf getireceğini söylemiştir. Aşk’ın da Gayret adlı bir lalası vardır ve o da aşk yolculuğunda daima 

                                                      
7Çalışmadaki beyitler için Muhammet Nur Doğan’ın Hüsn ü Aşk adlı çalışmasından faydalanılmıştır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

68 

 

Aşk’ın yanında olup ona yardım etmiştir. Aşk’ın yolculuğu ise kabile üyelerinden Hüsn’ü istemesiyle 

başlamıştır. Kabile üyeleri ise Aşk’ın zahmetsizce hazine bulmak istemesiyle alay etmişler ondan 

devlerin, cadıların, canavarların ve ateş denizinin olduğu Kalp ülkesine gidip kimyayı getirmesini 

istemişlerdir. Böylelikle yolculuğa başlayan Aşk, Gayret ile birlikte bir kuyuya düşüp orada devlerle 

karşılaşmış ve Sühan’ın yardımıyla buradan kurtulmuştur. Ardından yolculuk gam harabelerinde 

devam etmiş burada şiddetli bir kış ve cadı ile karşılaşmışlardır. Cadının türlü kötülüklerini yine 

Sühan’ın yardımıyla bertaraf etmişlerdir. Sonrasında Aşk vahşi hayvanlarla ve gulyabanilerle savaşıp 

ateş denizine ulaşmıştır. Buradan da kurtulan Aşk Çin kıyılarına varmıştır. Burada Sühan papağan 

kılığında gelip Aşk’a Çin padişanın Hüşrübâ adında bir kızı olduğunu, ona aldanmamasını yoksa 

Hüşrübâ’nın onu Zâtüs-Suver kalesine hapsedececeğini söylemiştir. Fakat Aşk Hüşrübâ’ya âşık 

olmuştur. Sühan bu sefer sülün kılığında yeniden Aşk’ı uyarsa da Aşk vazgeçmemiş ve Hüşrübâ Aşk’ı 

kaleye hapsetmiştir. Burada da Aşk perişan olmuştur. Ardından Sühan tabip şeklinde Aşk’ı kaleden 

kurtarmış, kendine gelen Aşk artık Kalp ülkesine varmıştır. Burada Sühan ile birlikte Hüsn’ün 

sarayına varmışlar ve gizli sırlar ortaya çıkmıştır. Sühan Aşk’a yolculuğu boyunca yardım ettiğini, 

türlü şekillerde Aşk’ı belalardan kurtaranın kendisi olduğunu açıklamıştır. Aşk’ın Hüsn, Hüsn’ün ise 

Aşk olduğunu söylemiş ve Aşk’ın daha öncesinde yanlış yollara saptığını belirterek Aşk’ı Hayret’e 

teslim etmiştir. Hayret de Aşk’ı Hüsn’e götürmüş ve Aşk aslında kendini aradığını anlamıştır (Okçu, 

1999, s. 29-30) 

6.4.1. Kozmik Unsurlar 

Kozmik unsurlar Klasik Türk edebiyatında sıklıkla şiirlere konu olmuştur. Evrene ait 

unsurlardan gök ve göğe ait unsurlar yüksekte bulunması ve gökyüzündeki hareketlerine ve işlevlerine 

bağlı olarak şairlerin hayal dünyasında geniş yer edinmişlerdir. 

6.4.1.1. Gök   

Gök öyle geniş bir alan kaplamaktadır ki şairler göğün bu özelliğini mübalağa ve teşhis sanatı 

kullanarak farklı hayaller üretmişlerdir. Örneğin Hüsn ile ilgili aşağıdaki beyitlerde uzun boyunun 

mahşerde yapıldığı ve boyuyla göklerdeki gamı mutlu kıldığı ifade edilmiştir. Burada göklerin gamla 

dolu olması şair tarafından hüznün ne kadar büyük olduğunu ifade etmek için kullanılmıştır ve 

sevgilinin boyunun güzelliği bu gamı tersine çevirmiş, göğe neşeli olma özelliği verilerek insan 

biçimci yaklaşımın örneği verilmiştir. 

Bâlâ-yı bülendi mahşer-îcâd 

Kaddiyle belâ-yı âsmân şâd (427) 

Aşağıdaki beyitte yine bir mübalağa ve teşhis sanatı ile Aşk’ın heybetini gören arşın 

korkusundan titrediği ifade edilmiştir. Aşk’ın güçlü cüssesinin okuyucuya hissettirilmek istendiği bu 

beyitte göğün en yüksek katı olan arşa insana ait korkma duygusu atfedilip antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

69 

 

Ammâ ki kemâl-i heybetinden 

Arş titrer idi mehabetinden (1112) 

6.4.1.2. Âlem 

Âlem evrende bulunan canlı ve cansız bütün varlıkları içinde barındıran bir unsurdur. Bu 

özelliği ile şairlerin şiirlerini dolu dolu yani abartılı bir şekilde ifade etmeleri için uygun bir örnektir. 

Aşağıdaki beyitte de bu abartı âlemin kin, zehir ve kavgayla dolup insanı hayrete düşürmesi şeklinde 

ifade edilmiştir. İnsan dışındaki bir unsur olan âlemin burada kin ve kavgayla dolması ise 

antropomorfik bir yaklaşım örneğidir.  

Bir hayrete düşmüşüm ki gûyâ 

Âlem dolu hûn u zehr ü gavgâ (1816) 

Aşağıdaki beyitte şair ben durdum âlem sustu ve Tûr Dağı Musâ’yı unuttu diyerek âleme susma 

özelliği vermiş, yine âlemi insan gibi düşünmüştür. 

Ben durdum u âlem oldı hâmûş 

Tûr etdi Kelîm’ini ferâmûş (1914) 

6.4.1.3. Felek 

Felek Klasik Türk şiirinde kaderi tersine çevirir ve özellikle de mutlu zamanların katilidir. 

Yıldızların insanın kaderi üzerinde olan etkisi inancı dolayısıyla gökyüzünde feleğin yıldızların 

dönüşünü ters yönde etkilemesi uğursuzluk ve talihsizlik getirdiğine inanılmasına neden olmuş ve 

şiirlerde bu şekilde konu olmasına zemin hazırlamıştır. Aşk ve Hüsn doğup beşikte dinlendikleri 

zamanı anlatan aşağıdaki beyitlerde felek Aşk’a tabuttan beşik yaptırmış, Hüsn’e ise zalimlik edip 

beşikte dinlenirken kötü bir kımıldanışa alıştırmıştır. Çünkü feleğin işi fenalık etmektir. Burada 

insanın gerçekleştirebileceği beşik yapmak feleğe atfedilerek felek somutlaştırılmış ve zalim bir kişilik 

özelliği kazandırılarak antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Yapdırdı sipihr-i pür-felâket 

Tâbûtdan ana mehd-i râhat (317) 

Kıldı anı da sipihr-i bî-dâd 

Bir cünbüş-i vâj-gûne mu’tâd (332) 

Aşağıdaki tardiyede ise yine Aşk beşikte dinlenirken felek ona fenalıklar düşünmekte ve 

gelecekte Aşk’ın çekeceği ıstırapların sinyali verilmektedir.  

Ey gonca uyu bu az zamandır 

Çarhın sana maksadı yamandır 

Zîrâ katı tünd ü bî amandır 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

70 

 

Lutfetmese de velî gümandır 

Havfım bu ki pek harâb olursun (Tardiye/s. 23-24) 

Gökte hiçbir yıldız var mıdır ki güneş aydan istekte bulunsun manasındaki aşağıdaki beyitte 

Hüsn’ ün Aşk’a olan aşkı konu edilmiş, bu sebeple istiare sanatıyla güneş Hüsn olarak düşünülüp ay 

Aşk olarak hayal edilmiştir. Dolayısıyla güneş ve ay arasında aşk tahayyül edilerek antropomorfik bir 

yaklaşım sergilenmiştir.  

Hîç var mı felekde böyle kevkeb 

Kim mihr ede mâha arz-ı matlab (414) 

Aşağıdaki beyitlerde yine ortalığı karıştıran vefasız felek iki âşığa rahat vermemekte, ayrılıkları 

hakkında karar vermektedir. Felek Klasik Türk şiirinde ortalık karıştırıp, âşık ve maşuğun 

mutluluğunu bozar veya bu mutluluğa engel olur. Bu sebeple şairler daima felekten şikâyet eder. 

Burada felek ortalığı karıştıran, vefasız ve iki sevgilinin ayrılığına sebep olan bir kişi olarak 

düşünülmüş ve karakter olarak antropomorfik bir unsur şeklinde ortaya koyulmuştur.  

Derdi ki aceb bu çarh-ı âşûb 

Ben hâkini eylemez mi matlûb (408) 

Seyr et ki sipihr-i bî-vefâyı 

Râhat komaz iki âşnâyı (848) 

Bilmezdi ki çarhı kâr-nâ-sâz 

Fürkatde vere karâr nâ-sâz (1081) 

Feyz havuzunun anlatıldığı aşağıdaki beyitte mübalağa ve teşhis sanatı ile feleğin bu havuza 

şaşıp kalması antropomorfik bir yaklaşımın örneğidir. 

Ol havza felek garîk ü mebhût 

Mihr ü mehi hem-çü Yûnus ü hût (681) 

Aşağıdaki beyitte Gayret felek muhalefet ederse Aşk için başını vereceğini ifade etmiştir. Yine 

Aşk ve Hüsn’ün sevdasına karşı çıkılmasının endişesini taşıyan bu beyitte felek muhalefet etmek gibi 

insana ait olan bir davranışla ortaya çıkmış ve antropomorf bir kimlik kazanmıştır. 

Ger çarh muhâlefet ederse 

Başım vereyim kılın giderse (1182) 

Kış gününün anlatıldığı aşağıdaki beyitte mizacı kara felek sanki Zengibar’a ayna getirmiştir. 

Çetin bir kışın anlatılmak istendiği bu beyitte felek kötü huylu ve ayna tutabilen bir insan gibi 

düşünülüp antropomorfizm örneği verilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

71 

 

Bak bak felek-i siyâh-kâre 

Âyîne götürdi Zengibâr’e (1134) 

Aşağıdaki tardiyenin dördüncü mısraında feleğe insaflı davranması söylenmektedir. Burada 

insafsız olduğu anlaşılan felek yine insan biçimci yaklaşımla ortaya koyulmuştur.  

Ey hoş o zaman ki dil olup şâd 

Cân mülki idi meserret-âbâd 

Etdim o hevâları yine yâd 

Allah için eyle ey felek dâd 

Ârâyiş-i rûzgâr idim ben (Tardiye/s.114) 

Aşağıdaki beyitte yine felekten şikâyet edilmiş, felek düzen bozucu bir kimliğe sahip olmuştur.  

Bozdı felek intizâmı ayşım 

Dâğ-ı dile döndi câmı ayşım (1789) 

Söz’ün tabip şeklinde ortya çıktığı aşağıdaki beyitte Söz felek gibi yeşil elbise giymiş ve anlam 

Hızır’ı arkasından yürümüştür. Burada felek (gök) rengi dolayısıyla bedeni olan bir insan gibi 

düşünülüp yeşil elbise giydirilmiştir. 

Gerdûn gibi câme-pûş-ı hadrâ 

Dârende-i zeyli Hızr-ı ma’nâ (1885) 

Bahar mevsimin anlatıldığı aşağıdaki beyitte baharın gelişiyle etrafın hoş bir kokuya bürünmesi 

feleğin dimağını hoş kokulara bürümesi olarak ifade edilmiş ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Çarh etdi dimâğını muattâr 

Berk eyledi atsâyı mükerrer (613) 

6.4.1.4. Bulut 

Asmanın çardakta yatıp bulutun göğsüne elini uzattığını belirten aşağıdaki beyitte bulut fiziksel 

olarak göğsü olan bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Her tâk ki mehd-i tâka yatdı 

Pistân-ı sehâba el uzatdı (606) 

Aşağıdaki beyitte ise bulut, bağı rızkın hazinedarı yapmıştır. Yine yağmurun yağması ile bağda 

verimin artması bulutun bağı hazinedar yapması ile ifade edilmiş, bulut sanki bir yönetici olarak 

düşünülerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Ebr eyledi bâğı tûşe-gencûr 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

72 

 

Şekkerde uçardı tûtî zenbûr (608) 

6.4.1.5. Yağmur 

Bahar mevsimin anlatıldığı aşağıdaki beyitte nisan yağmuru coşmuş, çakıl taşları yuvarlanıp 

inci olmuştur. Burada bahar mevsiminde yağmurun çok yağması doğaya bir mutluluk getirmiş ve bu 

mutlulukla seller coşmuştur. Dolayısıyla beytin bu anlatımı antropomorfizme örnek teşkil etmektedir. 

Cûş etdi o rütbe seyl-i nîsân 

Seng ü hazef oldı dürr-i galtân (611) 

6.4.1.6. Yıldırım 

Bahar mevsiminin anlatıldığı aşağıdaki beyitte Benî Muhabbet kabilesinin yara ve ahlarını dağa 

vurdukları, yıldırım gibi bağa gittikleri ifade edilmiştir. Yıldırım özellikle bahar aylarında ani ve hızlı 

şekilde gerçekleşen bir doğa olayı olması hasebiyle Benî Muhabbet kabilesi yıldırıma benzetilmiş, 

bahar geldiğinde insanların yeşil alanlara gidişi anlatılmıştır. Yıldırım da burada kişileştirilerek bağa 

giden bir insan gibi düşünülmüştür.  

Peyvend edip âhı dâğı dâğa 

Çün berk giderler idi bâğa (272) 

Aşağıdaki beyitte Aşk yıldırımın kendisini ve şenlik sarayını harap ettiğini belirtmiştir. Burada 

yıldırımın yıkıcı etkisi kullanılarak Aşk’ı harap ettiği ve sevinç ve mutluluğu yok ettiği, üzüntü verdiği 

ifade edilerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Bir berk gelip harâb kıldı 

Kâhı tarabım urup yıkıldı (1790) 

6.4.1.7. Şimşek 

Aşağıdaki beyitte şimşeğin tatlı bir şekilde güldüğü ve ayın ona yeminler ettiği ifade edilmiştir. 

Bir doğa olayı olan şimşek çakması, olayın meydana geldiği sırada gülümsemek olarak ifade edilmiş 

ve antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Berk etdi o gûne bir şeker-hand 

Kim mâh eder oldı ana sevgend (594) 

Aşağıdaki beyitte felek dimağını hoş kokuyla bezemiş şimşek ise art arda aksırmıştır. Bahar 

tasvirinin yapıldığı bu beyitte etrafın hoş kokuyla bezenmesi ve yağmurlar sonucu şimşekler çakması 

anlatılmıştır. Bunu ifade ederken de şimşek aksıran bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Çarh etdi dimâğını muattâr 

Berk eyledi atsâyı mükerrer (613) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

73 

 

6.4.1.8. Cemre 

Kış mevsiminin anlatıldığı bölümden alınan aşağıdaki beyitte eğer cemrenin ayağı kayıp 

düşmese hazirana kadar yeryüzüne düşmeyeceği ifade edilmiştir. Baharın gelmesini ifade eden cemre 

burada ayağı kayıp düşen bir insan gibi düşünülerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Cemre eger olmasaydı lağzân 

Düşmezdi zemîne tâ hazîrân (1357) 

6.4.1.9. Karanlık 

Aşağıdaki beyitlerde karanlık kar içindedir öyle ki gözün beyazındaki göz bebeğidir. Burada 

karanlık insan bedenine ait olan göz bebeği gibi düşünülerek antropomorf bir görünüm kazanmıştır. 

Bir bakıma berf içinde deycûr 

Mânend-i sevâdı dîde mahsur (1332) 

Aşağıdaki beyitlerde gecenin dişlerini göstererek sırıtması ile fiziki açıdan bir insan gibi 

düşünülmüştür. Burada gecenin karanlığında yıldızların belirmesi gecenin sırıtması olarak ifade 

edilmiş ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Sermâ ile berf olunca munsab 

Dendânı sırıtdı zengî-işeb (1335) 

6.4.1.10. Sabah 

Aşağıdaki beyitte sabah buzdan kazık çakmıştır. Burada sabahın soğuğu buzlarla kazık çakmak 

olarak ifade edilmiş, sabah sanki eli olan bir insan gibi düşünülmüştür. 

Âteş-geh-i mihr olurdı berbâd 

Subh urmasa buzdan ana evtâd (1352) 

Hüşrübâ ve Aşk’ın işret meclisinden sonra gül renkli sabah kılıcını almış ve Aşk’ı perişan 

vaziyette bırakıp gitmiştir. Burada sabah elinde kılıç olan bir insan gibi hayal edilmiş ve 

antropomorfik bir dil kullanılmıştır. 

Ol tîği alıp o subh-ı gül-gûn 

Gitdi koyup Aşk’ı zâr ü dil-hûn (1677)  

Aşağıdaki beyitlerde isemutlu ve gönül çelen sabah güneşin yeri olmuş ve Âdem sanki yeniden 

cennete girmiştir. Burada sabaha mutlu olma özelliği ve gönül çelme özelliği verilerek insan biçimci 

bir yaklaşım sergilenmiştir.  

Mihre mahal oldı subh-ı hurrem 

Tekrâr behişte girdi Âdem (1869) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

74 

 

Hurşîde yer oldı subh-ı dil-keş 

İbrâhîm’e gülşen oldı âteş (1872) 

6.4.1.11. Seyyareler 

6.4.1.11.1. Dünya  

Aşağıdaki beyitlerde eğer yâr hoşnut olacaksa gaddar dünyanın yıkılmasının daha iyi olacağı 

ifade edilerek dünya kişileştirilmiş ve antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Hoşdur yıkılırsa çarh-ı gaddâr 

Hoşnûd ola tek cenâb-ı dildâr (1115) 

Aşağıdaki beyitlerde Molla Çılgın’ın nitelikleri anlatılmaktadır. Molla Çılgın akıllı ve bilge bir 

kişidir. Öyle ki konuşsa bütün cihanı susturur ve tek sözüyle bilginleri sükût ettirir. Burada cihanın 

içerisindeki canlı ve cansız bütün varlıklar kastedilip onların Molla Çılgın’ın sözleri karşısında sustuğu 

belirtilmektedir. Cihandaki varlıklar da Molla Çılgın konuşunca susuyor ise daha öncesinde 

konuşuyorlar demektir. Dolayısıyla cihandaki canlı ve cansız varlıklara konuşma ve susma özelliği 

verilerek antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Bahs etse eder cihânı ilzâm 

Bir sözle eder fihâmı ifhâm (369) 

6.4.1.11.2. Güneş 

Gökyüzü unsurlarından olan güneş Klasik Türk edebiyatında daha çok parlak oluşu ve 

gökyüzünün hâkimi olması sebebiyle şiirlerde konu edilir. Aşağıdaki beyitte de iki parlak unsur yani 

güneş ve ay dost olarak ifade edilmiştir. Dostluk insanlar arasında gerçekleşen manevi bağlardır. Bu 

bağ da cansız varlıklar olan güneş ve ay arasında düşünülmüş ve insan biçimci bir tasavvur ortaya 

konmuştur.  

Olsun meh ü mihr-i çarh me’nûs 

Pervâne vü şu’le cevv-i fânûs (355) 

Hüsn üzerine anlatılan aşağıdaki beyitlerde Hüsn’ün yanağı ümit bayramının sabahı, düzgünü 

ise güneşin gözden akan kanı olarak ifade edilmiştir. Burada güneşe insana ait uzuvlardan göz 

atfedilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Ruhsârı sabâh-ı îd-i ümmîd 

Gülgûnesi hûn-ı çeşm-i hurşîd (436) 

Aşk’ın vasıflarının anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde Aşk güneşe benzetilmiştir. Güneş ise elinde 

kılıçla etrafa kan saçmaktadır ve şehitleri ışığa boğmaktadır. Şiirlerde gökyüzünün padişahı olarak 

anılan güneş burada elinde kılıçlı bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

75 

 

Elde kılıç âftâb-ı hûn-bâr 

Eyler şühedâyı gark-ı envâr (485) 

Aşağıdaki beyitlerde güneş gökyüzü atının Hüsrevi’dir ve gökyüzünün hükümdarıdır. Tasvire 

göre ata binen ve hükümdar olan güneşe bir kişilik kazandırılmış ve antropomorf bir görünüme 

kavuşturulmuştur. 

Şeb-dîz-i sipihre mihri Hüsrev 

Zin hânesi hâne-i meh-i nev (504) 

Hurşîd ki şâh-ı âsmândır 

Ger zerreyi saymaya yamandır (889) 

Aşağıdaki beyitlerde güneş nasıl bir şarap içirdiyse çimen çocukları Cemşîd olmuştur. Bahar 

tasvirinin yapıldığı bu beyitte güneşin şarap içirme özelliği ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Bilmem ne şerâb içirdi hurşîd 

Etfâl-i çemen hep oldı Cemşîd (588) 

Aşağıdaki beyitlerde “evren tek başına güneş olsaydı hilal onun kaşına öykünürdü” 

denilmektedir. Burada güneşin fiziki bir tasviri yapılmış, kaşı olan bir insan gibi düşünülerek 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Yekpâre bu çarh olaydı hurşîd 

Kaşına hilâl ederdi taklîd (508) 

Aşağıdaki beyitlerde güneş yola yalnız çıkarsa gittiği mekânların hepsinin kan içinde olacağı 

belirtilmiştir. Mesnevide Söz aşk yolunda Hüsn’e yardım edecektir. Bu beyitte istiare sanatına 

başvurulmuş, Hüsn yerine yalnız güneş kullanılmıştır. Böylece güneşin yola yalnız çıkması ile dolaylı 

yoldan bir kişileştirme yapılmış ve güneşe antropomorf bir görünüm kazandırılmıştır. 

Tenhâ-rev olan ger olsa hurşîd 

Hûn içre olur makâmı câvid (823) 

Aşağıdaki beyitlerde Aşk yani parlak güneş kanlı şafakla sarmaş dolaş gitmiştir. Burada güneşin 

doğduğu andaki kızıllığı ifade etmek için güneşin şafakla sarmaş dolaş olduğu bir görüntü 

oluşturularak insan biçimci bir yaklaşım sergilenmişitir. 

Hem Hazret-i Aşk o mihr-i rahşân 

Hûn-âb-ı şafakla oldı galtân (850) 

Aşk’ın düştüğü kuyunun anlatıldığı aşağıdaki beyitte güneş ay ve yıl kemendini atsa da 

kuyunun dibini bulma ihtimalinin olmadığı ifade edilmiştir. Kuyunun derinliğinin ve yıllarca gidilse 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

76 

 

bile sonunun bulunmayacağının anlatıldığı bu beyitte güneş fiziksel açıdan kement atan bir insan gibi 

düşünülmüştür. 

Mihr atsa kemend-i mâh u sâli 

Yok ka’rını bulmak ihtimâli (1265) 

Aşağıdaki beyitlerde güneş (Aşk) gündüzleri dokuz felek kadar yeri aşmaktadır. Aşk’ın aşk 

yolculuğunda düştüğü kuyuda gidişini anlatan bu beyitte gündüz yol kat etmesi güneşin yol gitmesi ile 

ifade edilmiştir. Burada istiare sanatıyla Aşk yerine güneşin kullanılması onun doğal alanının gökyüzü 

olması ve gökyüzündeki hareketidir. Dolayısıyla dokuz feleği aşacak kadar yol gitmek ifadesi güneşe 

yakıştırılmış, hem güneşin doğadaki düzeninin hem de insanın onu algılayış biçiminin ortaya 

koyulduğu bu beyitle antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Tayy-eyler idi o mihr-i enver 

Her rûz dokuz felek kadar yer (1524) 

Aşk Zâtü’s- Suver kalesine vardığı zaman oranın bir hayal olduğunu ve Hüşrübâ’nın Hüsn 

olmadığını anlamış oradan çıkmak istemiştir. Fakat batıya vardığı zaman bir de bakmış ki iki adım yol 

kat edememiştir. Burada güneşin (Aşk) doğudan batıya doğru hareket ediş gerçekliği iki adım yol 

gitmekle ifade edilmiş, güneş kişileştirilerek antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Çün mağribe mihr olurdı vâsıl 

Kat’ edememiş dü gâme menzil (1729) 

Aşağıdaki beyitte güneş (Aşk) acılar denizine gark olmuştur. Güneş burada acı çekme özelliği 

ile kişileştirilmiş ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Olmuşdı ol âftâb-ı pür-tâb 

Bu kulzüm-i ızdırâba gark-âb (1820) 

Söz’ün tabip kılığına girdiği bölümden alınan aşağıdaki beyitte tabibin fikri İskender’e ışık 

tutmakta güneş ve ay ise arkasından gitmektedir. Burada güneş ve ayın birini takip etmesi ve ondan bir 

şeyler öğrenmesi ile kişileştirme yapılıp antropomorfizm örneği verilmiştir. 

İskender’e re’yi meş’al-i râh 

Dünbâle-revânı mihr ile mâh (1884) 

Aşağıdaki beyitte güneşin doğuşu onun sabah elbisesi giymesi olarak ifade edilmiş ve 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Hemçün rem-i âhuvân-ı esfîd 

Hep câme-i subh içinde hurşîd (1945) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

77 

 

6.4.1.11.3. Ay 

Güzellik ve Aşk’ın nişanlandığı 313. beyitte ve tardiyye bölümünden alınan, Aşk’ın beşikte 

dinlendiğini anlatan aşağıdaki beyitlerde kahramanlar aya benzetilmiştir. Ay ise dolaylı yoldan 

kişileştirilerek nişanlandırılmış ve uyuma özelliği verilmiştir. Ay’ın hem insan gibi nişanlanması hem 

de göz verilmesiyle insan biçimci bir yaklaşım ortaya konulmuştur.  

Re’y eylediler ki bu iki mâh 

Birbirinin ola hâh nâ-hâh (313) 

Ey mâh uyu uyu ki bu şeb 

Gûşunda yer ede bang-i yâ Rab 

Ma’lûm degil egerçi matlab 

Öyle görünür ki hükm-i kevkeb 

Sîh-i siteme kebâb olursun (Tardiyye 1/I) 

Aşağıdaki beyitte Sühâ yıldızı ay ile dost olarak ifade edilmiştir. Ay ve Süha’nın mekânları 

gökyüzüdür dolayısıyla bu iki unsurun arkadaş gibi düşünülmesi insana özgü özellikler olması 

sebebiyle insan biçimciliğin bir örneğidir. 

Çün kıldı kamerle âşnâyî 

Herkes işidir bilir Sühâ’yı (342) 

Aşağıdaki beyitlerde mübalağa ve teşhis sanatı kullanılarak hilalin güneşin kaşına öykünmesi ile 

insana ait bir duygu hilale atfedilmiş ve insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir.  

Yekpâre bu çarh olaydı hurşîd 

Kaşına hilâl ederdi taklîd (508) 

Aşağıdaki beyitte Hüsn Aşk’ı özlediği için günden güne ay gibi gönlü kanla dolmaktadır. 

Burada ay gönlü olan bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Kim Hüsn edip iştiyâkı efzûn 

Günden güne meh-veş oldı dil-hûn (543) 

Aşağıdaki beyitlerde iki ay birbirinin müşterisi olmuştur. Burada Aşk ve Hüsn istiare sanatıyla 

aya benzetilmiş ay ise dolaylı olarak kişileştirilip birbirini isteyen ve seven âşıklar gibi düşünülmüştür. 

Böylece ay antropomorf bir görünüm kazanmıştır. 

Oldı heme dem be-vefk-i dil-hâh 

Birbirine müşterî iki mâh (827) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

78 

 

Aşağıdaki beyitlerde ayın feryadından gözü kararmakta ve berbat olmaktadır. Burada ay 

Hüsn’dür. Dolaylı olarak ay kişileştirilip gözü kararmış vaziyette tasvir edilmiş, aşkından feryat etmiş 

ve dağılmıştır.  

İğzâb oluyor figândan ol mâh 

Çeşmi kararır ger eylesen âh (1059) 

Aşağıdaki beyitte ise ay (Aşk) istiare sanatıyla ortaya koyularak aşk acısından zayıflamış, bir ah 

çekse uçacak dereceye gelmiş vaziyette tasvir edilmiştir. Burada ayın hilale döndüğü zamanki 

şeklinden esinlenen şair ayı fiziksel olarak kişileştirmiş ve zayıf bir insan gibi düşünerek 

antropomorfizm örneği vermiştir. 

Bir rütbe zaîf idi ki ol mâh 

Gâhîce olurdı âha hem-râh (1111) 

Aşağıdaki beyitte ayın (Aşk) büyüyüp mezar taşı gibi yüzünü yola dönmesi ifade edilmiştir. 

Burada ay dolaylı yoldan kişileştirilmiş ve büyüyen bir çocuk (mürit) gibi düşünülüp yüzü olan bir 

insan gibi hayal edilmiştir. Ayrıca mezar taşlarının kıbleye doğru yapılması “mezar taşı gibi yüzünü 

yola dönsün” ifadesiyle anlatılmış ve mezar taşına da yüz atfedilerek insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Tâ kim büyüdükde ola ol mâh 

Çün seng-i mezâr rûy-ber-râh (1127) 

Aşağıdaki beyitte dolunay (Aşk) her gece bin yıllık yok kat etmektedir. Burada dolunayın gece 

görülmesi onun gece vakti bin yıllık yol kat etmesi olarak ifade edilerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Seyr eyler idi o bedr-i kâmil 

Her gece hezâr-sâle menzil (1523) 

Aşağıdaki beyitte Aşk şiir okurken birdenbire garip bir ses işitmiştir. Burada da Aşk benzeyen 

olarak söylenmemiş kendisine benzetilen ay kullanılmıştır. Bu sebeple istiare sanatıyla Aşk’ın yerine 

kullanılan ay kişileştirilmiş ve şiir okuyan bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Bu şi’r-i teri okurken ol mâh 

Bir savt-ı garîb işitdi nâgâh (1619) 

Aşk’ın Hüşrübâ’ya âşık olduğu bölümden alınan aşağıdaki beyitte ay periler ordusunun padişahı 

olarak düşünülerek insan biçimci yaklaşım sergilenmiştir. 

Ol mâh ki ol gürûha şeh-di 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

79 

 

Ol cünd-i perîye pâdşeh-di (1631) 

Hüşrübâ’nın anlatıldığı aşağıdaki beyitte ayın (Hüşrübâ) her zaman ima ile bir şeyler anlattığı 

çünkü ağzının olmadığı ifade edilmiştir. Burada ay fiziksel olarak ağzı olmayan bir unsurdur fakat bir 

şeyler anlatma ve ifade etme kabiliyeti ile insan gibidir ve insan bilincine sahiptir. Dolayısıyla ayın 

insan biçimci bir dil ile ifade edildiği söylenebilir. 

Îmâ ile söyleşirdi her gâh 

Yokdı deheni ne yapsın ol mâh (1637) 

Hüşrübâ aşağıdaki beyitte yine aya benzetilmiş bu defa ay tahta oturan bir padişah gibi 

düşünülmüştür.  

Ol mâh-veş oldı ânda câlis 

Mihr oldı ya havz-ı nûra âkis (1646) 

Aşk ve Hüşrübâ’nın işret meclisinde bulunduğu anı anlatan aşağıdaki beyitte ay ve halesinin 

içtikçe içtiği belirtilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Sahbâ vü piyâle cûş-ber-cûş 

Kıldı meh ü hâle nûş-ber-nûş (1654) 

Aşağıdaki beyitte Aşk Tanrı’ya yalvarmış ayı çiğ tanesinden hoşnut etmesini ve maksada 

erdirenin Tanrı olduğunu ifade etmiştir. Burada ayın hoşnut edilmesi durumuyla ay insan biçimci 

yaklaşıma örnek teşkil etmiştir. 

Bu jâleden et o mâhı hoşnûd 

Çün senden olur husûl maksûd (1741) 

Aşağıdaki beyitte ise ay (Aşk) inleyerek gezerken birdenbire kendinden geçmiş bir bülbül 

görmüştür. Burada ay sanki gökyüzünde ağlayarak geziyormuş ve oradan baktığında sarhoş bülbül 

görmüş bir insan gibi düşünülmüştür. 

Nâlân olarak gezerken ol mâh 

Bir bülbül-i mest gördi nâgâh (1758) 

Aşağıdaki beyitte Aşk aya (Hüsn) yeter bu kadar zulüm diyerek merhamet istemektedir. Burada 

ay zulmeden bir kişi olarak düşünülmüştür. 

Ey mâh yeter yeter bu bî-dâd 

Feryâdıma yet ki yetdi feryâd (1782) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

80 

 

6.4.1.11.4. Mirrih 

İşret mecilisinin anlatıldığı aşağıdaki beyitte Benî muhhabet kabilesine Azrail’in içki verdiği bu 

mecliste de Mirrih’in dans ettiği ifade edilmiştir. Normalde işret meclislerinde içki ve eğlence 

anlatılırken burada kasvetli bir meclis tasviri yapılmıştır. Azrail ölüm dağıtırken Mirrih de dans 

etmektedir. İnsan üzerinde olumlu ve olumsuz hâller oluşturduğu düşünülen seyyarelerden Mirrih 

insan üzerinde olumsuz durumlar meydana getiren kategoridedir. Dolayısıyla bu kasvetli işret 

meclisinde onun dans etmesi doğaldır.  Dans etme özelliği de insana ait bir davranışken gezegen olan 

Mirrih kişileştirilerek antropomorfik bir görünüm elde edilmiştir.   

Azrâil o kavme sâkî-i hâs 

Mirrîh bezimlerinde rakkâs (258) 

Kış mevsiminin anlatıldığı aşağıdaki beyitte Mirrih’in eli soğuktan donmuş ve gökyüzünden 

hançerini yere düşürmüştür. Hava o kadar soğuktur ki her şey buz tutmuştur. Dolayısıyla Mirrih elinde 

hançeri olan bir insan gibi hayal edilmiş ve antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Mirrîhin eli donup şitâdan 

Düşdi yere hançeri semâdan (1363) 

Gezinti yerinin anlatıldığı aşağıdaki beyitte Mirrih bahçenin bekçisidir. Burada gökyüzü 

unsurlarından olan Mirrih’in bekçi olarak tasvir edilmesi onun Klasik Türk edebiyatında kötü olan 

şeylerle bir arada bulunmasından kaynaklanmaktadır. Klasik Türk edebiyatında pâsbân daha çok 

sevgiliye ulaşmadaki bir engeldir. Buradaki beyitte de gezinti yerine girmek isteyenlerin öncelikle 

Mirrih’i geçmesi gerektiği gibi bir anlam çıkarmak mümkündür. Dolayısıyla bir bekçi olarak beyitte 

yer alan Mirrih bekçi olma özelliği ile antropomorf bir görünüm elde etmiştir. 

Mirrîh idi pâsbân-ı bûstân 

Ay çiçeği anda bedr-i tâbân (645) 

6.4.1.11.5. Nahid (Zühre) 

“Seyyarelerin en güzeli ve en parlağı olan Zöhre kadınları temsil eder, sanatkârane ve hayalî 

olan şeylerle musıkî meseleleri aksettirir…” (Kurnaz, 1996, s. 467). Aşağıdaki beyitte de Hüsn’ün 

Nahid gibi geceleri eğlendiği söylenmekte sabaha çeng ezgisinin kalmadığı ifade edilmektedir. Burada 

Nahid eğlenen bir insan gibi hayal edilmiştir. Zaten Klasik Türk şiirinde çok zaman çalgıcı olarak 

karşılaşılan Nahid’in (Zühre) burada da eğlenen bir insan gibi düşünülmesi şaşırtıcı değildir. 

Dolayısıyla Nahid bir antropomorfizm örneği teşkil etmektedir. 

Nâhîd gibi olup şeb-âheng 

Kalmazdı sabâha nağme-i çeng (553) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

81 

 

6.4.1.11.6. Yıldız 

Kış tasvrinin yapıldığı aşağıdaki beyitte hava o kadar karanlıktır ki yıldızlar üzerine bin mıh 

çakılmış ayı kaybetmişlerdir. Burada yıldızlar daha öncesinde ayı görürken karanlık yüzünden onu 

kaytbetmişler, yani onu göremez olmuşlardır. Dolayısıyla burada yıldızlar kişileştirilmiş ve 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Bin mîh ile nal-i mâhı encüm 

Deycûrı şitâdan eyledi güm (1136) 

6.4.1.12. Melekler 

Aşağıdaki beyitlerde garip bir olay (Aşk’ın doğumu) anlatılırken göklerin birbirine girdiği ve 

meleklerin bazılarının ağlayıp bazılarının güldüğü ifade edilmiştir. Melekler görünmez varlıklardır ve 

ne tür bir şekle sahip olduğu bilinmemektedir. Gülmek ve ağlamak ise insana özgü durumlardır. 

Burada insana ait olan gülmek ve ağlamak melekler için kullanılmış ve melekler antropomorfik 

şekilde ifade edilmiştir. Ayrıca feleklerin birbirine girmesi ile de bir kavga hâli ortaya çıkmış böylece 

felekler de insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır.  

Birbirine girdiler felekler 

Ağlar kimisi güler melekler (289) 

Aşağıdaki beyitlerde Aşk’ın yüzünün mumuna gök fanustur ve pervane melek fakat üzgündür. 

Klasik Türk edebiyatında pervane aşk acısıyla mumun etrafında dolanıp durmaktadır. Daha çok acı 

çeken ve üzgün yapısıyla dikkat çeken pervane burada meleğe benzetilmiş melek ise ümitsiz ve üzgün 

olarak nitelendirilmiştir. Burada meleğin insani duygulara sahip olması da antropomorfizmin 

göstergesidir. 

Şem-i ruhına sipihr fânûs 

Pervâne melek velîk meyûs (507) 

Aşağıdaki beyitte Aşk kalp kalesine varmış ve orada cömert meleklerle karşılaşmıştır. Saf ve 

temiz varlıklar olduğunun düşünülmesi sebebiyle şiirlerde daha çok olumlu özellikleriyle dikkat çeken 

melekler burada cömert olma özelliği ile insani karaktere sahip varlıklar olarak düşünülüp 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Her bâbda bir sürûş-ı ekrem 

Çün Rûh-ı muazzez ü mükerrem (1932) 

6.4.1.13. Huri-Gılman 

Aşağıdaki beyitlerde cennet içinde birbirine hasret gözüyle bakan huri ve gılmandan 

bahsedilmektedir. Huri ve gılman varlığına inanılan fakat kanıtlanamayan varlıklardır. Bu sebeple 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

82 

 

onların birbirine hasret duyması ve hasretle bakması insani bir özelliktir. İnsansı özelliklerin de insan 

dışındaki varlıklar olan huri ve gılmana yüklenmesi antropomorfizmin özelliğidir. 

Biribirine çeşm-dâr-ı hirmân 

Firdevs içinde hûr u gılmân (354) 

6.4.1.14. Azrail 

Aşağıdaki beyitte Aşk öyle bir hastadır ki Azrail onun önünde yardım istemektedir. Burada 

Azrail’in aman dilemesi ile Aşk’ın hastalığının mübalağası yapılmış, Azrail de kişileştirilerek 

görünmez bir varlık somutlaştırılmış ve insan biçimci anlayışla ortaya koyulmuştur. 

Bir haste bu kim neûzü billâh 

Azrâil öninde el amân-hâh (490) 

Bir diğer beyitte de yine Aşk’ın zayıf ve hasta hâlini anlatmak için Azrail ile kucak kucağa 

olduğu yani ölümün eşiğinde olduğu ifade edilmiştir. Ölümün eşiğinde olma hâli Azrail ile kucak 

kucağa olmak şeklinde ifade edildiğinden yine antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Ol zaf ile haste-hâl ü medhûş 

Azrâil ile teni hem-âgûş (1850) 

6.4.1.15. Şeytan  

Aşağıdaki beyitlerde Şeytan kör bir dilenci olarak tasvir edilmiştir. Âdem ve Havvâ’nın 

cennetten kovulmasına sebep olan ve daima insanı nefsine uydurup kötü işlerle meşgul etmeye çalışan 

şeytan burada da Molla Çılgın’ın iyilik ve lütuflarını görmezden gelen kör bir dilencidir. Görünmez 

bir varlık olan şeytan kör dilenci sıfatıyla kişileştirilmiş, insan gibi tahayyül edilmiştir.  

İhsânına kör dilenci İblîs 

Kaşmer başısı Aristetâlis (373) 

6.4.2. Yer 

Aşağıdaki beyitlerde gökyüzünün güm güm ötüp yerin kendini kaybettiği ve yer ve göğün 

dehşetle dolduğu ifade edilmiştir. Bu beyitlerde tuhaf bir olay (Aşk’ın doğumu) anlatılmaktadır. 

Dolayısıyla şair beyitlerde normalde gerçekleşmesi mümkün olmayan hadiseleri naklederken kendini 

kaybetmek yani aklı başından gitmek ve dehşete düşmek gibi insani özellikleri yer ve göğe atfederek 

antropomorfizmin örneği vermiştir. 

Güm güm öter âsmân sadâdan 

Güm-geşte zemîn bu mâcerâdan (297) 

Dehşetle dolup hevâ vü ecrâm 

Doğdı o şeb içre bin serencâm (299) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

83 

 

6.4.2.1. Hayvanlar 

6.4.2.1.1. Kuş 

Kılıç üzerine yazılan bölümden alınan aşağıdaki beyitte kılıç haber getiren yeşil bir kuş olarak 

ifade edilmiş ve haber getirme özelliği ile kuş antropomorf bir nitelik kazanmıştır. 

Bir kara haberci mürg-ı ahder 

Bâlinde nühüfte mevt-i ahmer (1477) 

Aşağıdaki beyitte gönül Davut’una Zebur söyletilmiş melek kuşları dillerinden edilmiştir. 

Burada melekler kuşa benzetilmiş kuşlar ise konuşturulmama, susturulma özelliği ile antropomorfizme 

örnek teşkil etmiştir. 

Dâvûd-ı dilim Zebûr-hân et 

Mürgân-ı sürûşı bî-zebân et (1915) 

6.4.2.1.2. Anka 

Klasik Türk edebiyatının olağanüstü kuşlarından olan anka, söz dinleyen iyi bir arkadaş olarak 

ifade edilmiş ve antropomorfizme örnek teşkil etmiştir. 

Ankâ-yı sühan-şinâs-ı hoş-dem 

Pervâzda şule-i mutalsam (1503) 

6.4.2.1.3. Hüthüt  

Aşağıdaki beyitte Hüthüt’ün Cem gibi başında taç bulundurduğu ve keklik ile turacın peri çerisi 

olduğu ifade edilmiştir. Hüthüt burada Cem’e benzetilmiş ve başında taç taşıma özelliği ile insan gibi 

düşünülmüştür. Ayrıca keklik ve turaç da asker gibi düşünülerek insan biçimci yaklaşımın örneği 

verilmiştir. 

Hüdhüdleri serde Cem gibi tâc 

Perrî çerîsiydi kebk ü dürrâc (672) 

6.4.2.1.4. Bülbül 

Hüsn’ün istiare sanatıyla bülbüle benzetildiği aşağıdaki beyitte, bülbül sevgilisini uyandırmadan 

sessiz sessiz figan etmektedir. Burada Klasik Türk edebiyatının ağlayan ve inleyen bülbülüne yine 

sevgili için figan etme özelliği verilerek antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Yanî ki o bülbül-i hôş-elhân 

Hâmûş hâmûş ederdi efgân (557) 

Cadının Aşk’ı astığı bölümden alınan aşağıdaki beyitte Aşk figan etmektedir, gören de bülbül 

feryat ediyor sanmaktadır. Burada Aşk bülbüle benzetilmiş bülbül ise figan etme özelliği ile insan gibi 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

84 

 

düşünülmüştür. Dolayısıyla figan etme özelliği ile bülbül antropomorfik bir şekilde ortaya 

koyulmuştur. 

Eylerdi hezâr-gûne efgân 

Sanırdı gören hezâr-ı nâlân (1427) 

Aşağıdaki tardiyenin dördüncü mısraında şair bülbülü sustururdum diyerek bülbülü konuşan bir 

varlık yani insan olarak düşünmüştür.  

Cânân ile ayş ü nûş ederdim 

Girdâb gibi hurûş ederdim 

Bezm-i meyi şu’le-pûş ederdim 

Bülbüllerini hâmûş ederdim 

Gâlib gibi kâm-kâr idim ben (Tardiye/s. 115) 

Söz’ün bülbül şekline girip haber getirmesinin anlatıldığı bölümden alınan aşağıdaki beyitte 

bülbül bu defa sarhoş bir kişi olarak tahayyül edilmiştir. 

Nâlân olarak gezerken ol mâh 

Bir bülbül-i mest gördi nâgâh  (1758) 

6.4.2.1.5. Papağan 

Atın papağana bezetildiği aşağıdaki beyitte papağan üzerindeki renklerden ötürü al elbise 

giymiş bir insan gibi hayal edilmiş ve insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Tûtî gibi gerçi âl-câme 

Hâmûş-kün-i kümeyt-i hâme (1506) 

Aşağıdaki beyitte Gayret Aşk’a bir daha ağzını açmayacağını ve sır papağanının kafeste 

duracağını ifade etmiştir. Gayret burada papağana benzetilmiş papağan ise dolaylı olarak 

kişileştirilerek ağzını açmayıp sır tutan bir insan gibi düşünülmüştür. 

Bir dahi dehânım etmeyim bâz 

Kalsın bu kafesde tûtî-i râz (1181) 

Aşk’ın Çin kıyılarına gittiğini anlatan aşağıdaki beyitte kıyının bülbülleri konuşan bir papağan 

gibidir ve papağanları sazdan sözden anlamaktadır. Burada papağan konuşma ve sazdan sözden 

anlama özelliği ile antropomorfizme örnek teşkil etmiştir. 

Bülbülleri tûtî-i sühan-sâz 

Bebgâları sûz ü sâza hem-râz (1607) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

85 

 

Söz’ün al gagalı yeşil bir papağan kılığına girip dalda konuştuğu aşağıdaki beyitlerde Çin 

padişahının peri yüzlü kızı Hüşrübâ’dan bahsedilmekte, Aşk eğer Hüşrübâ’ya âşık olursa Aşk’a yazık 

olacağına ve sıkıntıya düşeceğine vurgu yapılmaktadır. Burada Söz’ün papağan kılığına girdirilmesi 

papağanın Klasik Türk edebiyatında yer edindiği konumla ilgilidir. Papağan şiirlerde çok zaman 

mucizeler söylemekte ve nefsin karşısında yer almaktadır. Bu sebeple Aşk’ı uyarıcı olarak da papağan 

seçilmiştir. Burada papağanın fiziki görüntüsüne sadık kalınıp konuşma özelliği ile insan biçimci bir 

yaklaşım sergilenmiştir. 

Bir tûtî-i sebz-i âl-minkâr 

Bir şâhda eyler anı tekrâr  

Kim duhter-i şâh-ı Çin o hûn-rîz 

Bu bâğa gelir çü subh-ı gül-bîz  

Ol duhterin adı Hüşrübâ’dır 

Âdem-küşdür perî-likâdır  

Yazık sana ey cüvân yazık 

Olursun o şîve-kâre âşık  

Zâtüs-suver’e varırsın elbet 

Eyler seni mübtelâ-yı mihnet (1620-1624) 

Ol tûtî-i sebz edip bunı fâş 

Hızr-ı reh-i gayba oldı yoldâş (1627) 

6.4.2.1.6. Sülün 

Daha önce papağan kılığında Aşk’ı Hüşrübâ konusunda uyaran Söz aşağıdaki beyitlerde bu defa 

sülün kılığına girmiş ve yine Hüşrübâ’nın Hüsn olmadığını, Hüşrübâ’nın amacının Aşk’ı Zâtü’s-

Suver’e götürmek olduğunu ifade ederek Aşk’ı bu yanlış yoldan dönmesi için uyarmıştır ve Aşk’ın 

düşmesine izin vermeyeceğini söylemiştir. Burada sülün aklı başında bir insan gibi uyarıcı niteliktedir 

ve konuşma özelliği ile insan biçimci yaklaşıma bir örnektir. 

Gûş etdi ki bir tezerv-i dil-keş 

Bu gûne verir peyâm-ı âteş (1688) 

Kim duhter-i şâh-ı Çîn’dir ol 

Hüsn anlama nakş-ı kîndir ol (1689) 

Bu bâğa gelirse yarın ol mâh 

Zâtüs-suver’e alır seni âh (1690) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

86 

 

Duydun ne dedi tezerv-i tûtî 

Vermem sana bu kadar sukûtı (1700) 

6.4.2.1.7. Baykuş 

Aşağıdaki beyitte Aşk kendisini virane olarak görmüş ve baykuş bu viraneye düşman olmuştur. 

Daha çok gece vakti ortaya çıkan ve Klasik Türk edebiyatında viranelerde yaşayan baykuş burada 

viranenin düşmanı olma özelliği ile insan biçiminde tahayyül edilmiştir. 

Oldı dile baht-ı şûm düşmen 

Vîrâneyi gör ki bûm-düşmen (1787) 

6.4.2.1.8. Güvercin 

Aşağıdaki beyitlerde Hüsn, cana hayret veren şahin bakışlı, efsunlu ceylan ve nazlı bir 

güvercine benzetilmiştir. Burada “kebûter-i nâz” tamlamasıyla güvercin kişileştirilip nazlı olma 

özelliği verilmiştir. Burada güvercinin kadının yerine kullanılması görüntü itibarıyla zarif ve ürkek 

olmasından kaynaklanmaktadır. Şahin bakışla kadına aynı zamanda bir güç de atfedilmiş fakat bu 

zoomorfizme (hayvan biçimcilik) örnek teşkil etmiştir. Burada antropomorfizm ögesi olarak güvercin 

kullanılmıştır.  

Hayret-dih-i cân o çeşm-i şehbâz 

Âhû-yı füsûn kebûter-i nâz (424) 

Gece ve şiddetli kışın anlatıldığı aşağıdak beyitte güvercin akbabayı kümeste görünce hemen 

kafesinde sesini kesmiştir.  

Gece vakti güneş ve yıldızların görünmemesini şair burada güneş ve yıldızları kafeste 

hapsolmuş kartal benzetmesi ile ifade etmiştir. Güvercin bir av kuşu olması sebebiyle kartal gibi yırtıcı 

kuşları gördüğü zaman korkup kaçmaktadır. Burada da güvercin “nesr-i felek” yani gökyüzü kartalını 

kafeste görünce korkusu gitmiş ve rahatlamış bu sebeple de çığlığını kesmiştir (Doğan, 2015, s. 331). 

Dolayısıyla güvercin burada tehlikenin geçtinin farkına varıp susan bir insan gibi düşünülüp 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Nesr-i felegi görüp kümesde 

Kesdi sesi fâhte kafesde (1361) 

6.4.2.1.9. Tavus 

Aşağıdaki beyitte Hüsn’ün güzelliği anlatılırken tavus kanının ona pembe elbise olduğu ve 

nazındaki renklerin ona has olduğu ifade edilmiştir. Beyitte tavus kuşunun renkli tüyleri ve gösterişli 

güzelliği ile sevgili arasında bir ilgi kurulduğu görülmekte ve tavus nazlı özelliği ile dikkat 

çekmektedir. Burada tavusun antropomorfik bir öğe olarak kullanılması güzellik ve nazı 

simgelemesiyle ilgilidir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

87 

 

Gül-gûn kabâsı hûn-ı tâvûs 

Nâzında hezâr reng mahsûs (457) 

Bir diğer beyitte ise tavus, şaşaalı bir aslan ve al elbiseli bir gelin olarak tasvir edilmiştir. 

Burada tavusun al elbiseli gelin olarak hayal edilmesi ona yine antropomorf bir görünüm 

kazandırmıştır. 

Tâvûs-ı behişt ü şîr-i garrâ 

Al câmeli bir arûs-ı zîbâ (1489) 

6.4.2.1.10. Tavuk 

Aşağıdaki beyitlerde şair söz söylemesini bilmeyen şairler için gösterişli ve tek yumurta için 

övünüp yerinen tavuk benzetmesi yapmıştır. Gerçekte günde sadece bir yumurta veren tavuk, burada 

şair tarafından bir söz söyleyip bunun için kendini öven şairleri yermek için kullanılmış ve tavuğa 

övünüp yerinme gibi insani duygular atfedilerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Mânende-i mâkiyân-ı garrâ 

Yek beyza hezâr fahr ü davâ (783) 

6.4.2.1.11. Pervane 

Aşağıdaki beyitte Hüsn uykusunda yârin gözünü görünce pervaneden ders almaktadır. Klasik 

şiirde aşkı için mumun etrafında dönen pervanenin burada Hüsn’e ders vermesiyle antrpomorfik 

yaklaşım sergilenmiştir. 

Uyhuda görince çeşm-i yârı 

Pervâneden ögrenirdi zârı (556) 

Aşağıdaki beyitlerde bülbülün figanı görülünce suç pervanenin üzerine atılmıştır. Burada bülbül 

figan etmesiyle pervane ise töhmet altında kalan bir kişi gibi görünmesi sebebiyle antropomorfizme 

örnek teşkil etmiştir. 

Bülbülde görüp figân heyhât 

Pervâneye töhmet etdin isbât (950) 

Hüsn’ün kederini İsmet’e anlattığı beyitte pervaneye kederini sormamasını ve yanışından 

sevdasını anlamasını söylemektedir. Burada kederli ve sevdalı olarak ifade edilen pervane 

kişileştirilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Pervâneye sorma hâhişinden 

Sevdâsını anla sûzişinden (986) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

88 

 

Mesnevide Hüsn, Aşk’a âşık olduğu için bir kızın erkeğe âşık olması yadırganmış İsmet Hüsn’e 

namusunu ele vermemesini öğütlemiş, Hüsn ise aşağıdaki cevabı vermiştir. Buna göre pervane için 

namus ve hayâ söz değildir ve merhem gerekmez. Burada Hüsn pervaneye benzetilerek âşık olan kişi 

konumundadır. Pervaneye de insana ait ahlaki kavramlardan namus ve hayâ atfedilmiş yaralı bir kişi 

olarak düşünülüp merhem verilmeye çalışılmıştır. Dolayısıyla pervane antropomorfik bir unsur olarak 

ortaya çıkmıştır. 

Nâmûs ne şey hayâ ne sözdür 

Pervâneye mûmyâ ne sözdür (1034) 

6.4.2.1.12. Yarasa  

Aşağıdaki beyitlerde Hüma (Hüsn) yarasa gibi geceleri korkusuzca dolaşmayı adet edinmiştir. 

Burada yarasanın gece harekete geçen bir hayvan olması özelliği gece korkusuzca dolaşmaya çıkmak 

olarak ifade edilmiş böylece yarasa antropomorfik bir dille ortaya koyulmuştur. 

Huffâş-veş ol hümâ-yı devlet 

Şeb-revligi eylemişdi âdet (561) 

Zulmetde gezerdi bî-muhâbâ 

Manâ idi harf içinde gûyâ (562) 

6.4.2.1.13. Ateş Böceği 

Aşağıdaki beyitte Hüsn her gece ateş böceği gibi emel bağının yolunu beklemektedir. Burada 

Hüsn ateş böceğine benzetilmiş ateş böceği ise istek ve arzularına kavuşmak isteyen bir kişi gibi 

düşünülmüştür.  

Her gece misâl-i kirm-i şeb-tâb 

Bâğ-ı emele olurdı reh-yâb (555) 

6.4.2.1.14. Tavşan  

Aşağıdaki beyitte kış vakti köpeğin ağzı sıcak olsa tavşanın orayı baba kucağı sanacağı ifade 

edilmiştir. Mesnevinin kış tasvirinin yapıldığı bölümden alınan bu beyitte kış o kadar dondurucu ve 

sert geçmektedir ki doğal hayatta köpeğin avı olan tavşan köpeğin ağzını baba kucağı şeklinde görecek 

dereceye gelmiştir. Bu mübalağalı anlatımla tavşanın köpeğin ağzını baba kucağı olarak görmesi de 

anropomorfizme örnek teşkil etmiştir.  

Olsaydı segin dehânı pür-cûş 

Âgûş-ı peder sanırdı hargûş (1355) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

89 

 

6.4.2.1.15. At 

At tasvirinin yapıldığı aşağıdaki beyitlerde at, refref gibi ilahi yolun yolcusu, cilveli, edalı ve 

Rüstem gibi, inatçı, sümbül saçlı, pervasız bir yiğidin sevgilisi ve papağan gibi al elbiselidir. 

Dolayısıyla tüm bu özellikleriyle at antropmorfizm örneğidir. 

Mevc-âver-i âb-ı lâl ü yâkût 

Refref gibi râh-vâr-ı lâhût (1483) 

Endâmı hamîre-i nezâket 

Her cünbişi cilve-i kıyâmet (1486) 

Tâvûs-ı behişt ü şîr-i garrâ 

Al câmeli bir arûs-ı zîbâ (1489) 

Tîz eylese şîve-i hırâmın 

Verir ezele ebed peyâmın (1490) 

Reftârını eylese müsâid 

Gerdine erişmez ân-ı vâhid (1491) 

Şîrîn-harekât ü Rüstem-ârâm 

Reşk-âver-i abraş-ı gül-endâm (1494) 

Ârâma ayak direrse gâhî 

Kara taş eder yem-i siyâhı (1495) 

Âhû gözi sînesi gazenfer 

Sünbül saçı dem misâl-i ejder (1502) 

Dil-dâr u dil-âver ü küşâde 

Çün neşe-i şîr-gîr-i bâde (1504) 

Tûtî gibi gerçi âl-câme 

Hâmûş-kün-i kümeyt-i hâme (1506) 

Aşağıdaki beyitte Aşk’ın atı Aşkar dile gelip Aşk’a neden durduğunu sorar. Burada at intak 

sanatı kullanılarak konuşturulmuş ve antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Nutka gelip Aşkar-ı gül-endâm 

Dedi ne sebebden etdin ârâm (1583) 

Cehennem tasvirinin yapıldığ aşağıdaki beyitte ise at dik başlı bir insan gibi hayal edilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

90 

 

Pür-cûş-ı belâ muhît-i âteş 

Şu’le ana ol semend-i ser-keş (1594) 

6.4.2.2. Bitkiler 

6.4.2.2.1. Asma 

Aşağıdaki beyitte asma beşikte yatıp bulutun göğsüne elini uzatmıştır. Burada asmanın bir bitki 

olarak çardaklara dolanıp uzaması beşiğe yatmak ve buluta el uzatmak olarak ifade edilerek insan 

biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Her tâk ki mehd-i tâka yatdı 

Pistân-ı sehâba el uzatdı (606) 

6.4.2.2.2. Diken  

Aşağıdaki beyitte pıtrak dikeni çimende açılmış ve gülüşü feleğin katına erişmiştir. Burada 

dikenin açılması gülmek olarak ifade edilmiş ve insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Putrak diken açılıp çemende 

Çarh-ı felege ederdi hande (1616) 

6.4.2.2.3. Çimen 

Bahar tasvirinin yapıldığı aşağıdaki beyitte güneş ne tür bir şarap içirdiyse çimen çocuklarının 

Cemşîd olduğu ifade edilmiş ve yağmur yerine şarap yağdığı için çimenin başı dönmüştür. Burada 

çimen çocuklu ve sarhoş bir insan gibi düşünülmüş ve antropomorfik bir dille ifade edilmiştir. 

Bilmem ne şerâb içirdi hurşîd 

Etfâl-i çemen hep oldı Cemşîd (588) 

Aşağıdaki beyitte ise buluttan inci dökülmüş yani yağmur yağmış bunun için de çimen sevinip 

gülmüştür. Burada yağmur yağdıktan sonra çimenlerin yeşermesi olayı sevinip gülmek şeklinde ifade 

edilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Her dür ki sehâbdan döküldi 

Etfâl-i çemen sevindi güldi (607) 

Diğer bir beyitte devin Aşk’ı yolundan döndürmeye çalıştığı vakit yâr fikrinin yalnız kendisinde 

olmadığını söyleyen Aşk kendisi ölse dahi üzerinde çimenlerin bitip onların figan edeceğini ifade 

etmiştir. 

Salt bende degil bu fikr-i cânân 

Ölsem de giyâhım eyler efgân (1291) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

91 

 

6.4.2.2.4. Bahçe 

Aşağıdaki beyitte delilik şarabı baharın aklını alınca bahçenin ayağı suya bağlanmıştır. Burada 

bahçe ayağı olan bir insan gibi düşünülmüş ve antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Sahbâ-yı cünûn alıp dimâğın 

Bağlandı ayağı cûya bâğın (602) 

Bulutun bağı hazinedar yaptığının ifade edildiği aşağıdaki beyitte, yağmurun yağması ile bağda 

ürün yetişmesi anlatılmış bağın da burada hazinedar olması hayali ile insan biçimci yaklaşımın örneği 

verilmiştir. 

Ebr eyledi bâğı tûşe-gencûr 

Şekkerde uçardı tûtî zenbûr (608) 

6.4.2.2.5. Kamış 

Neyin ham maddesi olan kamış aşağıdaki beyitte kuyunun her yanında bitmiş ve âşıklara ayrılık 

gamı söylemiştir. Tasavvufî aşkın ifade edildiği bu beyitte kamışın ayrılığın üzüntüsünü anlatmasıyla 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Bu çâhda ney bitip serâser 

Uşşâka gam-ı firâk söyler (1292) 

6.4.2.2.6. Ağaçlar 

Aşağıdaki beyitlerde ağaç ve yaprakların secdeye vardığı nehirlerin ise hayretle eridiği ifade 

edilmiştir. İbadet etmek ve namaz esnasında secdeye varmak, hayrete düşmek insana ait duygu ve 

davranışlardır. Burada secdeye varan yaprak ve ağaçlar, hayretle eriyen nehir kişileştirilerek insan 

biçimci anlayış ortaya koyulmuştur.  

Hep secdeye vardı berg ü eşcâr 

Hayretle eridi akdı enhâr (293) 

6.4.2.2.6.1. Armut 

Aşağıdaki beyitte armut sulu ve hoş olup, testiyle bağa su taşımaktadır. Burada armudun testiyle 

su taşıması insan biçimci yaklaşıma örnek teşkil etmektedir. 

Emrûd ki âb-dâr u hoşdur 

Destiyle o bâğa âb-keşdir (662) 

6.4.2.2.6.2. Servi 

Aşağıdaki beyitte servi aşka düşmüş bu sebeple sülüne kol kanat germemiştir. Klasik Türk 

şiirinde daha çok sevgilinin boyu ile ilişkilendirilen servi burada âşık olarak nitelendirilmiş ve kol 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

92 

 

kanat germek yani korumak manasındaki deyim servi için kullanılarak ona antropomorfik özellikler 

kazandırılmıştır.  

Kimdir düşüren hevâya servi 

Almaz kanad altına tezervi (282) 

Aşağıdaki beyitte servi boylu güzel aha başladığı zaman başında kıyametler kopmaktadır. 

Burada müşebbehün-bîh olan serviye dolaylı yoldan ah etme özelliği verilerek insan biçimci bir 

yaklaşım sergilenmiştir. 

Âh eyleyicek o serv-kâmet 

Başına kopar bunun kıyâmet (978) 

Servinin boyunu sergilediği bir anı anlatan aşağıdaki beyitte kıyamet gelip servinin ayağına 

kapanmıştır. Burada servi ayağı olan bir insan gibi düşünülüp kıyametin ayağına kapanması ile 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Serv etdigi demde arz-ı kâmet 

Pâyine düşer gelip kıyâmet (656) 

6.4.2.2.6.3. Çınar 

Aşağıdaki beyitte dik başlı çınar elini kaldırıp içinde ateş olan yani can yakan bir söz 

söylemiştir. Çınarın daha çok gücü simgelemesi ve yapraklarının eli andırması sebebiyle burada dik 

başlı ve eli olan bir insan gibi düşünülmesi antropomorfizme örnek teşkil etmiştir.  

Kaldırdı elin çenâr-ı ser-keş 

Bir söz dedi var içinde âteş (617) 

6.4.2.2.6.4. Limon  

Aşağıdaki beyitlerde limon bahçeleri emel bağına kimyon vadederek aldatmıştır. Burada limon 

bahçeleri insana ait olan aldatma davranışıyla kişileştirilmiş ve antropomorfik yaklaşımla ele 

alınmıştır. 

Etmişdi firîb vad-ı kemmûn 

Bâğ-ı emele riyâz-ı lîmûn  (1077) 

6.4.2.2.6.5. Badem 

Aşağıdaki beyitlerde iki badem içi bir kabuğa girip edep mektebine gitmişlerdir. Vahdet-i Vücut 

anlayışının işlendiği ve sembolik bir dilin kullanıldığı bu beyitte iki badem Hüsn ve Aşk’tır. Şair 

badem bitkisinin kabuklu yapısını kullanarak Hüsn ve Aşk’ın tek vücut olması hayali ile işlemiş, 

dolayısıyla badem kişileştirilerek okula gitmiş ve insan biçimci bir dille ifade edilmiştir. 

Bir kışra girip dü mağz-ı bâdâm 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

93 

 

Bir mektebe vardılar Edeb-nâm (343) 

6.4.2.2.6.6. Fıstık Ağacı 

Gezinti yerinin anlatıldığı aşağıdaki beyitte nice güzelin fıstık ağacı gibi kirpiğini süpürge ettiği 

belirtilmiştir. Burada güzeller fıstık ağacına benzetilmiş, iğne yapraklı olan fıstık ağacı da kirpiği olan 

bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Mânend-i dıraht-ı piste çok hûb 

Müjgânını kılmış anda cârûb (653) 

6.4.2.2.6.7. Söğüt 

Aşağıdaki beyitte söğüt Mecnûn gibi saçını dağıtmış, kırlara çıkmak Leylâ’ya kalmıştır. Burada 

söğüt ağacının uzun dallı ve saçaklı görüntüsü saçını dağıtmak olarak ifade edilip antropomorfizm 

örneği verilmiştir. 

Zülfin dağıtınca bîd-i Mecnûn 

Leylî’ye düşerdi kayd-ı hâmûn (655) 

6.4.2.2.7. Çiçekler 

Aşk’ın gittiği Çin kıyılarını anlatan aşağıdaki beyitte bu kıyıların her yanında çiçekler gülücük 

saçmakta ve ay yüzlü güzellere benzemektedirler. Her yanın açılmış çiçeklerle dolu olduğunu anlatan 

bu beyitte çiçeklerin açması gülücük saçmak hayali ile kullanılarak antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Her sûda şükûfeler nümâyân 

Pür-hande misâl-i mâh-rûyân (1610) 

6.4.2.2.7.1. Gül 

Aşağıdaki beyitte gülün gülmesi ve erguvanın ağlamasıyla kişileştirme yapılarak 

antropomorfizme katkı sağlanmıştır.  Ayrıca fidan gibi çocuklar (etfâl-i nihâl) ifadesiyle çocuklar 

fidana benzetilmiş, kan ağlamak deyimi ile de fidan dolaylı olarak kişileştirilmiş ve antropomorfizm 

örneği verilmiştir. 

Gül mi güler ergavân mı ağlar 

Etfâl-i nihâl kan mı ağlar (279) 

Aşağıdaki beyitte bülbül ve güle figan etme özelliği verilmiş, sümbül ise perişan vaziyette tasvir 

edilmiştir. Klasik Türk şiirinde gül ve bülbül iki sevgili olarak düşünüldüğünden bülbül güle 

kavuşmak ümidiyle her zaman feryat eder. Burada şair hangisinin feryat ettiğini sormaktadır. Sümbül 

ise şiirlerde daha çok sevgilinin saçı ile ilişkilendirilerek dağınık ve perişan olarak tasvir edilir. Netice 

itibarıyla beyitte gül, sümbül ve bülbül insan gibi acı çeker nitelikte olup antropomorfik bir görüntü 

oluşturmaktadır.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

94 

 

Bülbülde mi gülde mi bu efgân 

Sünbül mi olan acep perîşân (280) 

Hüsn ve Aşk’ın birbirlerine sevgilerini anlattığı bölümden alınan aşağıdaki beyitlerde bazen 

sohbet açılmakta bazen de gül yaprağı utancından kızarmakta ve parçalanmaktadır. Burada gülün 

kızarmasının utanma duygusundan kaynaklandığı ifade edilerek hüsn ü ta’lil sanatı yapılmıştır. 

Böylece gül yaprağı fiziki görünümüyle bitki biçiminde verilirken utanma duygusunun verilmesi 

bakımından insan biçimci özellik göstermiştir. 

Geh lâli açıp o gûne sohbet 

Berg-i gül olurdı çâk-i humret (390) 

Bahar mevsimin anlatıldığı aşağıdaki beyitte çimenler cennet gibi coştukça coşmuş gül ve lale 

de içtikçe içmiştir. Ayrıca gül bahçesi cennetten haber getirmiştir ve gül bahçesinde fısıltılar olmuştur. 

Baharın gelip doğanın canlanması bu beyitlerde çimenlerin coşması, gül ile lalenin içtikçe içmesi ve 

gül bahçesinin cennetten haber getirip, bahçede fısıldaşmaların olması şeklinde yorumlanarak 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Cennet gibi sebze cûş-ber-cûş 

Eyler gül ü lâle nûş-der-nûş (586) 

Cennet haberin getirdi gülzâr 

Tûbâya nazîre hâr-ı dîvâr (619) 

Gülşende fısıltı oldı peydâ 

Etdiler anı nesîme ifşâ (624) 

Aşağıdaki beyitte sümbül gülün yanağında kâküldür, karanfil ise bu kâküle taraktır. Burada gül 

yanağı olan ve saçları olan bir insan gibi hayal edilip antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Sünbül ruh-ı nesterende kâkül 

Eyler ana şânelik karanfül (669) 

Aşağıdaki beyitte neşeli bir gül bahçesi tasviri yapılarak antropomorfizm örneği verilmiştir.  

El-kıssa o gülşen-i ferah-nâk 

Mânende-i tab-ı şâir-i pâk (685) 

Şairlik üzerine anlatılan aşağıdaki beyitte gül, yüz ve dudağa tenezzül etmeyen bir kişi gibi 

düşünülerek antropomorf bir kimlik kazanmıştır. 

Rûy u lebe etmeyip tenezzül 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

95 

 

Açsın çemeni görülmedik gül (777) 

Aşk’ın Hüsn’e mektup yazarken söylediği aşağıdaki beyitlerde güle: “pare pare kanım deme 

beni de düşkün bir bülbül zannetme, olsa olsa allıktır o kan değil, bülbül sözü güle büyü yapmak için 

değildir” demektedir. Burada Hüsn güle benzetilmiştir. Gülün yapraklarının kırmızı ve parçalı şekli 

gülün parça parça kanım demesi ile ifade edilmiş ve gülün kırmızı rengi allık olarak düşünülerek güle 

de yüz atfedilmiştir. Burada gül doğrudan konuşmamakta fakat daha önce söz söylediği 

anlaşılmaktadır. Ayrıca renginin kırmızılığı yanağındaki allık olarak düşünülüp atropomorfik 

yaklaşımla ele alınmıştır. 

Ey gül deme pâre pâre hûnum 

Zann-etme ki bülbül-i zebunum (945) 

Gül-gûnedir olsa hûn degildir 

Bülbül sözi gül-füsûn değildir (946) 

Aşağıdaki beyitlerde Hüsn’ün dadısı İsmet’in gülü yani Hüsn’ü süt ile beslediği ifade edilmiştir. 

Burada müşebbehün-bih güldür. Dolayısıyla güle süt içme özelliği verilerek insan biçiminde 

anlatıldığı görülmektedir. 

Perverde-i şîr edip mukaddem 

Vermiş o güle arakla şebnem (970) 

Hüşrübâ’nın anlatıldığı aşağıdaki beyitte Hüşrübâ yasemin kokulu bir güle benzetilmiş gül ise 

susma özelliği ile insan biçimci bir dil ile ifade edilmiştir. 

Ancak o kadar ki ol sühan-gû 

Hâmûş idi bu gül-i semen-bû (1640) 

6.4.2.2.7.2. Gonca 

Aşağıdaki beyitte sümbüller içinde lale yanaklı, siyah kâküllü bir gonca tasviri yapılmıştır. 

Buradaki tasvir daha çok fitomorfik (bitki biçimci) bir özellik gösterse de yüzü olan ve bu yüzün 

laleye benzediği yüze de kâküllerin döküldüğü antropomorfik bir gonca tasviri yapılmıştır.  

Bir lâle-ruh-ı siyâh-kâkül 

Sünbüller içinde gonca-i gül (419) 

Aşk’ın beşikte dinlenmesinin ardındaki tardiyye bölümünden alınan aşağıdaki beyitlerde Aşk 

goncaya benzetilmiştir. Goncaya da dolaylı yoldan uyuması söylenip feleğin amacının yaman olduğu 

belirtilmiştir. Burada goncanın tomurcuk yapısı insana ait olan göz ve uyuma özelliği ile 

ilişkilendirilerek antromorfik bir imge elde edilmiştir.  

Ey gonca uyu bu az zamândır 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

96 

 

Çarhın sana maksadı yamandır 

Zîrâ katı tünd ü bî-amândır 

Lûtf etmesi de velî gümândır 

Havfım bu ki pek harâb olursun (Tardiyye/s.23) 

Bahar mevsiminin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde, her sokakta mutlu bir sabah ve nevruz 

elbisesi giymiş bir gonca tasvir edilmiş, goncanın gül bahçesinden çıkıp yer ve gökten sırlar açıkladığı 

ifade edilip goncanın gülle dedikoduya başladığı anlatılmıştır. Baharda çiçeklerin açması ve aydınlık 

bir havanın olması sabahın mutlu olması ve goncanın elbise giymesi şeklinde ifade edilmiş, ayrıca 

goncanın konuşturulup dedikodu yapması ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Her kûçede bir sabâh-ı fîrûz 

Her goncada bir kabâ-yı nevruz (587) 

Her gonca ki çıkdı gül-sitândan 

Râz açdı zemîn ü âsmândan (617) 

Bülbül gibi geldi şevk-i bâli 

Açdı güle gonca kîl ü kâli (621) 

İsmet’in Hüsn için çare aradığı zaman Hüsn’ün teselli edilmesi gerektiği ve o goncanın 

eğitilmesi gerektiği ifade edilmiştir. Burada goncanın kullanılış amacı tasavvufi düşüncenin 

sonucudur. Gonca henüz açılmamış olduğu için eğitilmesi gereken bir mürşit olarak düşünülmüş ve 

antropomorfik yaklaşımla ele alınmıştır. 

Lâkin buna tesliyet gerekdir 

Bu goncaya terbiyet gerekdir (1010) 

Aşağıdaki beyitte Hüsn gönlüm daralsın ve ağzım mühürlensin, yeter ki o gonca huylu (Aşk) 

bana darılmasın demektedir. Burada da goncanın darılmak fiili ile kullanılması bilinçli bir tercihtir. 

Açılmış olan bir gül nasıl ki gülmek eylemiyle kullanılıyorsa tomurcuk olan gonca da darılmak fiili ile 

kullanılarak antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Dil-teng olayım ve mühr-ber-leb 

Darılmaya tek o gonca-meşreb (1053) 

Aşağıdaki beyitlerde Gayret Aşk’a seslenmekte ona “ Ey cehennemin alevli goncası, ne oldu ki 

böyle âh vâh edersin?” diye sormaktadır. Burada gonca kırmızı rengi itibarıyla cehennemde yanan 

alevli gonca ifadesi kullanılmış esasen cehennemde yanan bir insanın ah edişi gibi tasvir edilerek insan 

biçimci bir yaklaşım ortaya koyulmuştur.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

97 

 

K’ey gonca-i şule-zâr-ı dûzah 

N’oldı ki edersin öyle âveh (1129) 

6.4.2.2.7.3. Nergis 

Aşağıdaki beyitte nergis dertlidir ve hasta olmuştur. Bu hâlinin de sevgilinin yüzüne bakmıyor 

oluşundan kaynaklandığı düşünülmektedir. Nergis, yapısı itibarıyla çiçek kısmı yere bakar şekildedir. 

Onun bu özelliği şairin burada onu aşk yüzünden hasta gibi anlatmasına olanak tanımıştır. Bu sebeple 

dertli âşık nergise antropomorfik bir özellik verildiği söylenebilir.  

Derdi ne ki nergis oldı bîmâr 

Bakmaz mı yüzine yoksa dildâr (283) 

Tardiyye bölümünden alınan aşağıdaki beyitlerde Aşk nergise benzetilmiştir. Nergise ise naz 

uykusuna dalması, dua edip kaderin eteğinde kalması, can gözünü açıp korku bulması, beladan kaçıp 

kurtulması, değişime oyuncak olması söylenmektedir. Burada nergise nazlı olma, dua etme, beladan 

kurtulma gibi özellikler ve göz uzvu verilerek kişileştirme yapılmış ve insan biçimci bir tutum 

sergilenmiştir.  

Ey nergis-i aşk hâb-ı nâz et 

Dâmân-ı kazâya düş niyâz et 

Bin havf ile çeşm-i cânı bâz et 

Encâm-ı belâdan ihtirâz et 

Bâzîçe-i inkılâb olursun  (Tardiye/s.24) 

Aşağıdaki beyitte bahar mevsiminin gelmesiyle nergis şarap ve neyden söz açıp Keyhüsrev 

tacından inci saçmıştır. Burada nergise konuşma özelliği atfedilmiş ve antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Nergis söz açıp şerâb ü neyden 

Dür saçdı peyâm-ı tâc-ı Key’den (626) 

6.4.2.2.7.4. Lale 

Aşağıdaki beyitte bağ yanında gezildiği ve lalenin kendi yarasını devşirdiği ifade edilmiştir. 

Klasik Türk şiirinde lalenin ortasında bulunan siyahlık bağrındaki yara olarak düşünülmüştür. Burada 

da lale insan gibi hayal edilerek yaralı şekilde tasvir edilmiş ve yaralarını toplamasıyla bir hareket 

kazandırılmıştır.  

Her biri gezer kenârı bâğı 

Devşirdigi lâle kendi dâğı (276) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

98 

 

Bahar mevsiminin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde yine lalenin ortasındaki siyahlık lalenin 

bağrını yakması olarak ifade edilmiş, bitkilerin konuşmasından yer ve gök feryat ve figan ile dolmuş 

fakat kimse bu sohbeti anlamamıştır. Burada lalenin bağrını yakması ve bitkilerin aralarında sohbet 

etmesi ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Yakdı o haberle lâle dâğı 

Âşüftelenip gülün çerâğı (628) 

Doldı yer ü gök figân ü zâre 

Olmadı o sohbet âşikâre (629) 

Ol bâğda lâleler serâser 

Bûstânî-i hâs sürh-efser (670) 

Aşağıdaki beyitlerde Gayret Aşk’ı yarasını açsın diye lale tohumu gibi saklamaktadır. Burada 

açılmamış bir lale tasviri yapılmış ve lale açtığı zaman ortasındaki siyahlık yarasını açmak olarak ifade 

edilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Yıldan yıla tohm-ı lâle-âsâ 

Saklardı ki dâğın ede peydâ (1124) 

6.4.2.2.7.5. Karanfil 

Aşağıdaki beyitte karanfil saksısından feyz almış, sümbül gül suyu ile sulanmıştır. Baharın 

anlatıldığı bu beyitte karanfilin saksısından feyz alması ile karanfil bilinçli bir insan gibi düşünülmüş 

ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Feyz aldı sifâlden karanfül 

Bûy-i gül ile sulandı sünbül (592) 

Aşağıdaki beyitlerde bahar mevsiminde gül ile karanfil gizlice öpüşmekte ve nergisler sümbüle 

el uzatmaktadır. Burada bahar mevsiminin coşkusu çiçeklerde hissedilmiş çiçekler kişileştirilerek 

sevgili gibi düşünülmüşlerdir. Dolayısıyla öpüşen ve el ele tutuşan çiçekler antropomorfik bir görüntü 

oluşturmaktadır. 

Gizli öpüşüp gül ü karanfül 

Nergislere el salardı sünbül (623) 

6.4.2.2.7.6. Yasemin 

Tardiyye bölümünden alınan aşağıdaki beyitlerde yasemine beşikte uyuması söylenmekte 

feleğin her zaman aynı şeklide durmayacağı belirtilmektedir. Aşk’ın doğumundan sonra beşikte 

dinlenmesinin anlatıldığı bu beyitlerde yasemin aslında Aşk’tır. Bu beyitlerde istiare sanatıyla Aşk’ın 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

99 

 

adı söylenmeyip yasemin söylenmiştir. Böylece yasemin çiçeği bebek gibi beşikte uyutulur vaziyette 

tasvir edilmiş ve antropomorfik bir görünüm kazandırılmıştır.  

Mehd içre uyu ki ey semen-ber 

Kalmaz bu revişde çarh-ı çenber (Tardiyye 5/1-2. mısralar) 

Aşağıdaki beyitte süsen yasemin ile boyanmakta ve yaseminin yüzünden kan damlamaktadır. 

Burada yasemin yüzü olan bir insan gibi düşünülmüş ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Sûsen boyanırdı yâsemenden 

Kan damlar idi ruh-ı semenden (622) 

6.4.2.2.7.7. Menekşe 

Aşağıdaki beyitte menekşe coştuğu zaman kalem ve mektup susmuştur. Burada menekşenin 

coşması ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Hercâyî benefşe eyleyip cûş 

Hem hâme hem oldı nâme hâmûş (625) 

6.4.2.2.7.8. Erguvan 

Aşağıdaki beyitte misk kokusunun bostanın rüzgârı olduğu ve erguvanının burnunun kanının 

durmadığı ifade edilmiştir. Burada erguvana burun özelliği verilmiş ve fiziksel olarak insan biçimci bir 

yaklaşım sergilenmiştir. 

Müşg idi nesîmi bûstânın 

Dinmezdi rüâfı ergavânın (609) 

6.4.2.2.7.9. Şakayık 

Aşağıdaki beyitte delilik sarhoşu şakayık parıldayan kadehle dalga geçmektedir. Burada 

antrpomorfizm örneği şakayığın insan gibi dalga geçebilme özelliği olmuştur. 

Sermest-i cünûn şakîk-i numân 

Müstehzî-i sâgar-ı dırahşân (657) 

6.4.3. Bedene Ait Unsurlar 

6.4.3.1. Saç 

Hüsn’ün güzelliklerinin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde sevgilinin bakışları can düşmanı, saçları 

iman düşmanıdır; saçları öp diyenin yolunu süpürürken kirpikleri Allah versin demekte; saç gönle 

bağlılık sözü verirken bakışları ayrılık yemini etmektedir. Saç perişan kıvrımları ile dertli katline 

ferman mührü olmakta, misk kafilesini talan edip her teline koku saçmaktadır; kâkül gönlün ve dinin 

felaketi olup Çin ve Maçin bu fermana tutsak olmaktadır. Dolayısyla bu beyitlerde saç ve saça ait 

unsurların insana ait niteliklerle örülü olduğu görülmektedir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

100 

 

Bîmâr nigâhı düşmen-i cân 

Gîsû-yı siyâhı hasm-ı îmân (431) 

Zülfeş reh-i bûse-hâh mîrüft 

Müjgâneş Hudâ dehâd mîgûft (451) 

Eyler dile zülfi vad-i peyvend 

Tefrîke eder nigâhı sevgend (461) 

Olmuşdı o turra-i perîşân 

Tuğra-keş-i katl-i derd-mendân (462) 

Müşg kâfilesin urup o gîsû 

Her târına dizdi kurs u tenzû (464) 

Kâkülleri âfet-i dil ü dîn 

Fermânına beste Çîn ü Mâçîn (465) 

Aşağıdaki tardiyenin üçüncü mısraında kâkül korku ile perişan olmuş vaziyette tasvir edilerek 

insan biçimci bir yaklaşım ortaya koyulmuştur. 

Zülfin dağıdıp ederse tâlân 

Küfre sığınır sipâh-ı îmân 

Bu havf ile kâküli perîşân 

Da’vâsına tîğ-i katli bürhân 

Veh bu ne acîb müddeâdır (Tardiye/s.78) 

Aşağıdaki beyitte sevgilinin kıvrımlı zülfünün âşığı divane ettiği belirtilmiş, zülfün perişan etme 

özelliği ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Kıldı beni tâbı zülfi şeydâ 

Başım yazısıymış oldı peydâ (1794) 

6.4.3.2. Ayva Tüyü 

Ayva tüyü kokusu itibarıyla; “abîr, amber, benefşe, bûy, misk (müşg, müşgîn), leylâk, nilüfer, 

reyhan, semen, sümbüle” benzetilirken, fitne çıkarması sebebiyle; “afet, bela (görünmez bela, cünd-i 

bela) bîdâd, câdû, efsûn (füsun), fettan, fitne (fitne-i ahir zaman, râh-ı zühûr-ı fitne) ye” benzetilmiştir 

(Şahin, 2012, s. 388-389). Aşağıdaki beyitlerde de yüzdeki amber kokan ayva tüyleri cennete hak 

kazanmış kâfire benzetilmiştir. Burada ayva tüyleri insan gibi düşünülmüş ve antropomorf bir unsur 

olarak belirmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

101 

 

Ruhsâresine hat-ı muanber 

Firdevs-i berîn içinde kâfer (517) 

6.4.3.3. Dudak 

Aşağıdaki beyitte Aşk’ın dudakları sevgi sözünü dile getirirken şafak gibi kan içmeye 

alışmaktadır. Dudak insanın konuşması sağlayan unsurlardan biridir fakat burada doğrudan dudağa 

konuşma özelliği verilerek kişileştirme yapılmış ve antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Bir leb k’ede harf-i mihrin îrâd 

Kan içme şafak-veş ana mu’tâd (491) 

Aşağıdaki beyitlerde ise dudak ve damağın söylenilen sözleri duymamaları gerektiği ifade 

edilerek dudak ve damağa işitme yetisi verilmiş ve insan biçimci yaklaşıma örnek oluşturulmuştur. 

Gâyet hazer et ki ey gül-endâm 

Bu nutkunı duymasın leb ü kâm (1015) 

6.4.3.4. Göz 

Hüsn’ün güzelliğinin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde göğüsler cennet bağının turuncu ve gözler 

de bu turuncun şaşkın sarhoşudur. Burada gözler Hüsn’e aittir fakat şaşkın bir sarhoşlukla bakıyor 

olmasıyla ayrı bir kişiliğe büründürüldüğünden antropomorfik bir nitelik kazanmıştır.  

Pistânı turunc-ı bâğ-ı cennet 

Çeşmi o turunca mest-i hayret (440) 

Aşağıdaki beyitlerde ise göz, naz mülkünün hazinesini elinde kılıcıyla bekleyen bir 

koruyucudur. Burada hazine sevgili, hazineyi bekleyen gözün elindeki kılıç ise kirpiklerdir. Şair 

burada sevgilinin güzellik unsurlarını Klasik Türk edebiyatı geleneği çerçevesinde, sanatlı 

söyleyişlerle okuyucuya sunmuştur. Şiirlerde göz âşığı en çok etkileyen, can alıcı ve sevgilinin 

yanağını koruyucu özelliği ile bilinen bir unsurdur. Burada da gözle yine sevgiliyi koruyan 

antropomorfik bir unsur olarak karşılaşılmaktadır.  

Şemşîr-be-kef o çeşm-i sâhir 

Gencîne-i mülk-i nâza nâzır (446) 

Aşağıdaki beyitlerde küfür dini yıkmak için görevli olsa da Aşk’ın gözlerinden destur 

almaktadır. İstiare sanatıyla kullanılan gözler burada bir hükümdar gibi düşünülmüş ve insanbiçimci 

bir yaklaşımla ortaya konmuştur. 

Küfr olsa harâb-ı dîne memûr 

Çeşm-i siyehi verirdi destûr (525) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

102 

 

Aşağıdaki beyitlerde Aşkın lalası Geyret’in Aşk’a sevda çeken göz bebekleri gibi her dem 

karalar giydirdiği ifade edilmiştir. Burada göz bebeğinin siyah rengi karalar giymek olarak ifade 

edilmiş ve göz bebeğinin sevda çekmesi şeklinde hayal edilmiştir. Dolayısıyla göz bebeğinin hem 

fiziki olarak hem de duygu yönünden insana benzetilmesi söz konusudur.  

Çün merdüm-i çeşm-i ehl-i sevdâ 

Her dem kara giydirirdi ana (1123) 

Aşağıdaki beyitlerde ağlayan gözün tuzu gönle düşsün denilerek ve gözün hasret incisi döktüğü 

söylenerek kişileştirme yapılmış, göz ağlayan bir insan gibi düşünülüp antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Düşsün dile şûr-ı çeşm-i giryân 

Mevc ura tenûr içinde tufan (1538) 

Cân oldı piyâle-nûş-ı hasret 

Çeşm oldı güher-fürûş-ı hasret (1784) 

6.4.3.4.1. Bakış 

Aşağıdaki beyitte bakışın elinde dikkat kılıcı vardır ve bu kılıçla bakışlar gönle yara açmaktadır. 

Burada bakışların etkileyiciliği “tîğ-i dikkât” tamlamasıyla somutlaştırılmış ve bakışlara el 

verilmesiyle antropomorfik bir görüntü sağlanmıştır.  

Dest-i nigehinde tîğ-i dikkât 

Endîşeye dâğ açardı hayret (407) 

Hüsn üzerine yazılan aşağıdaki beyitte saç gönle bağlılık sözü vermekte bakışlar ise ayrılık 

yemini göndermektedir. Burada sevgilinin âşığa yüz vermeyişi bakışlardaki sertlikle ifade edilmiş ve 

bakışlara ayrılık yemini etme gibi insani bir nitelik yüklenerek insan biçimci yaklaşıma örnek 

oluşturulmuştur. 

Eyler dile zülfi vad-i peyvend 

Tefrîke eder nigâhı sevgend (461) 

Aşk’a dair anlatılan aşağıdaki beyitte Aşk’ın Azrail gibi yan bakışları canın belasıdır ve fitne 

ona gözü bağlı bir kurbandır. Burada gamze ile fitne arasında tenasüp sanatı yapılmış, gamze fitne 

çıkarma özelliği ile kişileştirilmiş ve antropomorfik bir görünüme kavuşturulmuştur.  

Azrâil-i gamze âfet-i cân 

Fitne ana çeşmi bağlı kurbân (479) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

103 

 

Aşağıdaki beyitlerde Aşk’ın saçları büyüyü ortaya çıkarmakta ve gamzesi de “Tanrı’ya 

sığındım” demektedir. Burada normalde mâşuğun güzellik unsurları olan saç ve gamze âşık için 

kullanılmıştır. Bu güzellik unsurların gamze dua okuyup Allah’a sığınmaktadır. Dolayısıyla beyitte 

intak sanatıyla antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Zülfi ki eder füsûnı âgâh 

Gamze okur “el iyâzü billâh” (486) 

Aşağıdaki beyitlerde Aşk’ın cellat bakışlarını gören kişi Azrail’in hayat verici olduğunu 

düşünmektedir. Beyitte bakışlar abartılı bir şekilde can alıcı olarak ifade edilmiş öyle ki Azrail ölüm 

meleği değil de sanki yaşam veren bir varlık olarak ortaya çıkmıştır. Klasik Türk edebiyatı geleneğinin 

önemli unsurlarından olan göz ve ona ait olan bakışların öldürücülüğü bilindik bir kullanımdır. Burada 

bakışların ne kadar can yakabileceği ve ne kadar yüksek bir etkiye sahip olduğu antropmorfik bir dille 

ifade edilmiştir.  

Cellâd-ı nigâhın et temâşâ 

Azrâil’i gör ki rûh-bahşâ (489) 

Aşağıdaki beyitte de büyücü olan gamze çekinmeden “Cebrail ne oluyor, İsa hangisi” 

demektedir. Yine burada Klasik Türk edebiyatında süzgün bakışı ifade eden gamzeye konuşma 

özelliği verilerek antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Ol sâhir-i gamze bî-muhâbâ 

Cibrîl çi vü kudâm Îsâ (519) 

Bu beyitte bakışlara yağma izni verilmemekte çünkü verilirse din ve dünya elden gitmektedir. 

Burada bakış gaddar ve yağmacı özelliği ile antropomorf bir kimlik kazanmıştır. 

Vermez nigehine izn-i yağmâ 

Çokdan yıkılırdı dîn ü dünyâ (521) 

Gayret ve Aşk’ın gam harabelerine gittiğinin anlatıldığı aşağıdaki beyitte Gayret ve Aşk 

bakışlarını klavuz etmişlerdir. Burada bakışlar yol gösterip yardım etmesi ile antropomorfik özellikler 

göstermiştir. 

Medd-i nigehi edip asâ-keş 

Gitdi iki merdüm-i belâ-keş (1323) 

Hüşrübâ’nın anlatıldığı aşağıdaki beyitte Hüşrübâ hiç konuşmamakta ona gamzesi tercümanlık 

etmektedir. Burada gamze Hüşrübâ’nın duygularını dile getirmekle görevli bir kişi olarak düşünülüp 

insan biçimci bir dil kullanılmıştır. 

Nutk eylemez idi hiç o kâfer 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

104 

 

Gamze idi tercemânı yekser (1638) 

6.4.3.4.2. Göz Yaşı 

Aşağıdaki beyitlerde Hüsn gözyaşı gibi bitkin düşmekte her âh başına girdap halkası gibi 

dolanmaktadır. Burada Hüsn gözyaşına benzetilmiş fakat gözyaşı da bitkin düşmesi özelliği ile 

antropomorfik nitelik kazanmıştır.  

Eşki gibi Hüsn olurdı bî-tâb 

Her âh başına tavk-ı girdâb (400) 

6.4.3.5. Kaş  

Aşağıdaki beyitlerde iki kaş zülfe kılıç çekip zinciri ikiye bölmüştür. Kaşların baş kısmının iki 

yanında olması burada saça kılıç çekip ikiye ayırmak şeklinde tahayyül edilmiş ve antropomorfizm 

örneği verilmiştir. 

Zülfe çekip ebruvânı şemşîr 

İki tarafa bölündi zencîr (430) 

Ebrûları hîre-sâz-ı efhâm 

Müjgânları nîze-bâz-ı evhâm (443) 

6.4.3.6. Kirpik 

Kirpik şiirlerde daha çok kılıç ve oka benzetildiğinden can yakıcı ve öldürücü özelliğe sahiptir. 

Bu beyitte de Allah versin demesi ile yine sert tavrıyla karşılaşılmaktadır. Burada kirpiğin 

antropomorfik bir unsur olmasını sağlayan şey onun konuşan bir insan gibi düşünülmesidir. 

Zülfeş reh-i bûse-hâh mîrüft 

Müjgâneş Hudâ dehâd mîgûft (451) 

Aşağıdaki beyitlerde kirpikler hareket ettiği zaman bin bela askeri gösteri yapmaktadır. 

Kirpiklerin göz kapaklarının açılıp kapanması sırasında hareket etmesi bela askerlerinin gösteri 

yapması şeklinde yorumlanmış, kirpikler kişileştirilerek antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Müjgânı ki nîm cünbiş eyler 

Bin cünd-i belâ nümâyiş eyler (492) 

6.4.3.7. Ben 

Aşağıdaki beyitlerde Hüsn’ün güzellik unsurları anlatılmaktadır. Saçı bir amber hazinesi 

yanağındaki beni ise Hint bekçisi olarak düşünülmüştür. Klasik Türk edebiyatında ben ile sevgilinin 

yanağını koruyan bir bekçi olarak karşılaşılmaktadır. Burada da ben siyah rengi itibarıyla Hintli bir 

bekçi olarak hayal edilmiştir. Dolayısıyla ben insan gibi düşünülmüş ve antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

105 

 

Gîsûları genc-i anber-i hâm 

Hâl-i ruhı ana Hindû-yı bâm (439) 

Yukarıdaki beyitte hazinenin koruyucusu olan ben burada hazineye kavuşmak isteyen bir 

karakterdir. Aşağıdaki beyitlerde Hüsn’ün dudağının yanındaki ben Mağribîler gibi hazine 

aramaktadır. Burada ben âdeta sevgilinin dudağına kavuşmak isteyen bir âşık, sevgilinin dudağı da bir 

hazinedir.  

Künc-i deheninde hâli gûyâ 

Bir Mağribîdir ki genc-cûya (447) 

6.4.3.8. El 

Aşağıdaki beyitlerde elin mücevherler ile güneşin pençesini kırdığı ifade edilmektedir. Burada 

insana ait bir uzuv olan el insan bedeni dışında ayrı bir kişilik olarak düşünülüp antropomorfik bir 

yaklaşımla ele alınmıştır.  

Zih-gîr-i mücevher ile ol dest 

Ser-pençe-i mihri kıldı işkest (435) 

6.4.4. Mevsimler 

6.4.4.1. Bahar 

Aşağıdaki beyitlerde bahar mevsiminin gelişi baharın cihana nevruz kadehini sunması ve neşe 

vermesi olarak ifade edilmiş böylece insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Bir dem ki bahâr-ı âlem-efrûz 

Bahş etdi cihâna câm-ı nevruz (583) 

Bir neşe verip bahâr-ı pür-şûr 

Kıldı reg-i ebri târ-ı tanbûr (598) 

Aşağıdaki beyitte bahar baştan ayağa gül giyinmiş vaziyettedir. Gül burada elbise olmuş bahar 

da elbise giyen bir insan gibi tahayyül edilmiştir. 

Ser-tâ-be-kadem bahâr-ı gül-pûş 

Sahbâ gibi lâl-reng ü pür-cûş (1484) 

Çin kıyılarının anlatıldığı aşağıdaki beyitte her gonca mutluluk dolu bir bahar gibidir ve her çiy 

tanesi nem dolu buluttur. Burada baharın mutluluk dolu olması ile insan biçimci yaklaşımın örneği 

verilmiştir. 

Her goncası bir bahâr-ı hurrem 

Her şebnemi bir sehâb-ı pür-nem (1611) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

106 

 

Aşağıdaki tardiyenin beşinci mısraında ise ilkbahara, insana özgü olan hasedinden çatlamak 

duygusu atfedilmiştir. Burada şair kendini bahara benzetmiş fakat bahara da dolaylı olarak kıskanma 

özelliği verilerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Hiç yokdı sipihre bir niyâzım 

Der-kâr idi ayş ü nûş ü sâzım 

Yanımca gezerdi serv-i nâzım 

Açılmamış idi böyle râzım 

Reşk-âver-i nevbahâr idim ben (Tardiye/s. 114) 

6.4.4.2. Sonbahar 

Aşağıdaki beyitte her mevsimi bahara kıyas edip sonbaharın söz söylemesine izin verilmemesi 

ve korkutulmasından bahsedilmektedir. Burada sonbaharın gelmesi istenmemekte bu da onun 

korkutularak söz söyleme hakkı verilmemesi şeklinde ifade edilmiştir. Böylece insana ait korku hissi 

ve söz söyleme yeteneği sonbahara atfedilip insan biçimci yaklaşımın bir örneği verilmiştir. 

Her faslı bahârına kıyâs et 

Söyletme hazânların hirâs et (287) 

6.4.4.3. Kış 

Kış mevsiminin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde, kış sultanı şehri süslemiş ve çatılar gümüş 

kamışla dolmuştur. Ayrıca kış buzdan kazıklarla destek vermese sanki yeşil kubbe yere çökecektir. 

Burada kışın çatıların saçaklarında oluşan buzlar gümüş kamışa ve kazığa benzetilmiş, kış ise bu 

saçaklarda oluşan görüntüyü yapan, süsleyen ve gök kubbenin yıkılmaması için de buzdan kazıklar 

yapan bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Sultânı dey etdi şehri tezyîn 

Düşdi leb-i bâma nâyı sîmîn (1350) 

Gabrâya ağardı sakfı hadrâ 

Dutmasa sütûnı yahla sermâ (1353) 

6.4.5. Eşyalar 

6.4.5.1. İnci-Mercan  

Aşağıdaki beyitlerde inci ve mercan Hüsn’ün dudağından çıkan sözlere özlem duymakta sözü 

söyleyen ise Hüsn’ün dudağının yakutudur denilmektedir. Burada inci ve mercan özlem duygusu ile 

yakut ise konuşma özelliği ile kişileştirilerek antropomorfik kişiliklere büründürülmüşlerdir. 

Leb-teşne-i harfi lâl ü incû 

Yâkût-ı lebi velî sühan-gû (429) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

107 

 

Aşağıdaki beyitte fanusun içinde parlak mum denizde ise mercanların şahı saklıdır. Burada 

mercan şah olarak düşünülmüş ve insan biçimci bir yaklaşım ortaya koyulmuştur. 

Fânûsun içinde şemi rahşân 

Deryâda nühüfte şâhı mercân (1360) 

Aşağıdaki beyitte Aşk inciden gözyaşı dökmüş ve inci gibi söz söylemiştir. Burada Aşk inciye 

benzetilmiş, inci ise konuşma özelliği ile insan biçimci yaklaşıma örnek teşkil etmiştir. 

Aşk eyledi dürr-i eşki rîzân 

Söz söyledi hemçü dürr-i galtân (1584) 

6.4.5.2. Kadeh 

Mesnevinin gezinti yeri üzerine anlatılan aşağıdaki beytinde, kayısılar Leylâ’nın dudaklarına 

benzemekte, şarap kadehleri ise düş kuran Mecnûn’a benzemektedir. Burada şarap kadehinin 

Mecnûn’a benzetilip düş kurma eylemenin atfedilmesiyle antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Kaysîleri reng-i lâl-ı Leylâ 

Mecnûn-ı hayâli câm-ı sahbâ (664) 

Aşağıdaki beyitlerde kadehe baştan çıkarma özelliği verilmiş, coştukça coştuğu belirtilmiş ve ay 

ile eğlendiği ifade edilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Başdan çıkarıp o câm-ı gül-reng 

Mansûr’a ede bizi hem-âheng (1543) 

Sahbâ vü piyâle cûş-ber-cûş 

Kıldı meh ü hâle nûş-ber-nûş (1654) 

Mey kırmızı-i şafak-la hem-reng 

Müstehzî-i mâh câm-ı gül-reng  (1655) 

Aşağıdaki beyitte gönül kadehi kırılıp parça parça olmuş ve taşlık araziyi kendisine yer 

edinmiştir. Burada kadehin taşlık araziyi kendisine menzil etmesiyle antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Sad cây şikeste şîşe-i dil 

Etmişdi o senglâhı menzil (1849) 

6.4.5.3. Testi 

Aşk ve Hüşrübâ’nın işret meclisinin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde testi ve kadeh öpüşmekte ve 

testi şükredip başını secdeden ayırmamaktadır. Burada testiden kadehe şarap dökülme anı öpüşmek 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

108 

 

olarak tasvir edilmiş ve testinin ağız kısmının aşağı doğru bakması şükredip secdeye varma ile ifade 

edilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Leb-ber-leb idi sebû vü sâgar 

Yek-sân idi rinde hâk ü gevher (1663) 

Şükr etdi görüp sebû o hâli 

Hiç secdeden olmaz oldı hâlî (1665) 

6.4.5.4. Sürahi 

Aşağıdaki beyitlerde Hüsn sürahi gibi aşka baş eğmekte Aşk ise kadehte sanki testinin içinde 

bulunmaktadır. Burada sürahinin şekil itibarıyla su akan kısmının aşağı bakması baş eğer bir vaziyette 

tasvir edilerek antropomorfik bir görüntü elde edilmiştir. 

Mînâ gibi Aşk’a ser-fürûda 

Bu şîşede sanki ol sebûda (401)  

6.4.5.5. Kalem  

Aşağıdaki beyitlerde gönlü zengin, ağzından şeker dökülen, sözlere şekil veren ve aşk destanı 

anlatan bir kalem tasviri yapılmıştır. Şair hikâyeye başladığı zaman insana ait olan gönül kavramını, 

söz söyleme yeteneğini ve destan anlatabilme gibi insansı özellikleri kaleme yükleyerek anlatımı 

sıradanlıktan çıkarmaya çalışmış, hikâyeyi bir kalemin insana anlattığı sözler olarak ifade etmiştir. 

Burada kalem cansız bir nesne özelliğinden çıkarılmış ve antropomorfik niteliklere büründürülmüştür.  

Dil-zinde-i feyz-i Şems-i Tebrîz 

Ney-pâre-i hâme-i şeker-rîz (240) 

Bu resme koyup beyân-ı aşkı  

Söyler bana dâstân-ı aşkı (241) 

Aşağıdaki beyitte Hüsn ve Aşk görgü okulunda arkadaş olmuşlar, iki dilli bir kaleme 

benzetilmişler ve tek gönülle bir bahis anlatmışlardır. Burada insana ait olan söz söyleme yeteneği 

dolaylı olarak kaleme atfedilmiş, ona dil uzvu verilmiş ve gönül kelimesi de kaleme atfedilerek insan 

biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir.  

Hâme gibi dü-zebân ü yek-dil 

Bir bahsi olurlar idi nâkil (346) 

Hüsn’ün güzellik unsurları anlatıldıktan sonra şair kaleme, “Ey kalem bin defa Allah mübarek 

etsin ki Hüsn’ün neden çekici olduğunu bildirdin. O ay yüzlüyü anıp övdün her hâlini anlattın. 

Mademki amacın şiir söylemek o halde Aşk’ın sözünü söylemek de maharettir” diyerek kendi 

söylediklerini kalem ağzından anlatılıyormuş gibi ifade edip kalemi kişileştirmiştir. Kalemin bir eşya 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

109 

 

olarak yazı yazma özelliği burada konuşma özelliğine çevrilerek insana ait bir özellik cansız varlığa 

atfedilmiş ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Ey hâme hezâr bâreka’llâh 

Oldun cezebât-ı Hüsn’e âgâh (472) 

Yâd eyledin ol mehin senâsın 

Vasf eyleyerek temâm edâsın (473) 

Çün nazm ile maksadın eserdir 

Aşk’ı dahi söylemek hünerdir (474) 

Bahar tasvirinin yapıldığı aşağıdaki beyitte kelem siyah elbisesini giymiş ve söze başlamıştır. 

Burada kalemin siyah yazma özelliği elbise giymek olarak tasavvur edilmiş ve 582-629. beyitler 

arasında konuşturularak antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Ya’nî kalem-i siyâh-câme 

Bu tarz ile bed’ eder kelâma (582) 

Aşağıdaki beyitlerde saf anlamı bilen kişinin akıllı kalemin ne dediğini dinlemesi 

söylenmektedir. Ayrıca Hüsn’ün kaleminin ucunda çok fazla söz bulunmakta ve mektubunda 

neredeyse ağlamaktadır.  Burada kalem akıllı ve konuşan bir varlık olarak tasvir edilip antropomorfik 

bir dille ifade edilmiştir.  

Ey hurde-şinâs-ı manî-i pâk 

Gûş et ki ne der bu kilk-i çâlâk (739) 

Söz çokdı egerçi hâmesinde 

Kan ağlayayazdı nâmesinde (862) 

Şairliğin ne olduğundan bahsedilen aşağıdaki beyitte irfan bahisleri açıldığı zaman kalemin her 

derde ve konuşmaya vakıf olduğu ifade edilmiştir. Şair duygularını kâğıda dökerken kullandığı kalemi 

kişileştirerek ona sohbetlerden haberdar olan bir kişi görünümü verip antropomorf bir unsur olarak 

ortaya koymuştur. 

Açılsa mebâhis-i maârif 

Kilki ola hasb-i hâle vâkıf (780) 

Aşağıdaki beyitlerde kalem, Mecnûn gibi siyah yoksulluk elbisesi giyip hayal Leylâ’sına sırrını 

açarak anlatmaya başlar. Burada kalem hem elbise giyen hem de konuşan bir insan gibi (840-850. 

beyitler arasında) düşünülmüştür. 

Mecnûn-ı siyeh-libâs-ı hirmân 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

110 

 

Ya’nî kalem-i güsiste-sâmân (840) 

Leylâ-yı hayâle keşf edip râz 

Bu gûne eder kelâma âğâz (841) 

6.4.5.6. Mühür 

Aşağıdaki beyitlerde Aşkın beyaz elinin süsü Cem’in mührünü utandırmaktadır. Burada Aşk’ın 

elleri Cem’in mühründen üstün tutulmuş ve Cem’in mührüne utanma duygusu yüklenerek 

antropomorf bir unsur olarak tasvir edilmiştir. 

Deryûze-gerân eder serâpâ 

Cem mührini zîb-i dest-i beyzâ (528) 

6.4.5.7. Kılıç 

Aşağıdaki beyitte kılıcın beşiğinde yani kınında titreyip rahatsız olduğundan bahsedilmiştir. 

Burada kılıç kını beşik olarak düşünülüp kılıç ise o beşikte yatan bir bebek olarak tasavvur edilmiş ve 

antropomorfik bir hayal ortaya koyulmuştur.  

Gehvârede çün olurdı dil-gîr 

Ditrerdi gılâf içinde şemşîr (323) 

Aşağıdaki beyitte Aşk’ın konuşmasının naz kılıcının dudağına üstat olduğu ifade edilmiştir. 

Burada kılıç dudaklara sahip bir vaziyette tasvir edilmiştir. Dolayısıyla insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Nutkı leb-i tîğ-ı nâza üstâd 

İncâzı da va’di gibi bî-dâd (502) 

Aşağıdaki beyitte kılıç ve dilin davacı olduğu söylenmekte, irticalin ardından kavga geldiği 

belirtilmektedir. Burada kılıç ve dil davacı olma özelliği ile bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm 

örneği verilmiştir. 

Tîğ ile zebân ederdi davâ 

Hem-pâ idi irticâle gavgâ (757) 

Aşağıdaki beyitte cadı Aşk’ı çarmıha germiş, kılıç ve şişe hedef yapmıştır. Burada cansız nesne 

olan kılıç ve şiş Aşk’ı hedef alan kişiler olarak düşünülüp antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Bir sihr ile çekdi çârmîha 

Hem kıldı nişâne tîğ ü sîha  (1419) 

Kılıç üzerine yazılan bölümden alınan aşağıdaki beyitte kılıcın kaş ve göz kılıcını kıskandırdığı 

ve hiciv şairlerini susturduğu ifade edilmiştir. Burada kaş ve göz kılıca benzetilmiş kılıç kıskanma 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

111 

 

özelliği ile kişileştirilmiştir. Ayrıca hiciv şairlerini susturmasından da söz söylemede mahir olduğu 

anlaşılmaktadır. Dolayısıyla kılıçla antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Reşk-âver-i tîğ-i çeşm ü ebrû 

Hâmûş-kün-i şâir-i hecâ-gû (1463) 

Aşağıdaki beyitlerde ise kılıç sevgilinin herkesle alay eden gamzesi gibidir ve kaza 

kargaşasında hep laf atmaktadır. Ayrıca Azrail de can almak için ondan buyruk beklemektedir. Burada 

da kılıç yine laf söyleme özelliği ile kişileştirilmiş ve öldürücü olma özelliğinin Azrail’e buyruk verme 

olarak hayal edilmesiyle insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Çün gamze-i dilberân-ı tannâz 

Âşûb-ı kazâya harf-endâz (1469) 

Azrâil işâretine münkâd 

Bâl ü per mevci mahşer-îcâd (1474) 

6.4.5.8. Yay 

Aşağıdaki beyitlerde yayın işinin söz atmak olduğu ve aman dilemediği ifade edilmiştir. Burada 

yay fiziki açıdan orijinaldir yani ok atılacağı zaman telinin gerilmesi olayı burada gerçek fiziğiyle 

ortaya konmuş fakat söz söylemesi ve aman dilememesi ile insani bir karaktere dönüştürülmüştür.  

Harf atdığı-çün kemân cihânda 

Hamyâzeden olamaz amanda (1025) 

6.4.5.9. Ok 

Aşağıdaki tardiyenin beşinci mısraında gam okunun cana aşina olduğu yani onu tanıdığı ifade 

edilmiştir. Burada “tîr-i gam” tamlamasının cana aşina olması ile insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Bir şâha esîr oldı kim dil 

Her bendesi Kahramân-ı kaatil 

Gamze-yle sitemde lâli yek-dil 

Bîgâne nigâhı kana mâil 

Tîr-i gamı câna âşnâdır (Tardiyye/s.77) 

6.4.5.10. Hançer 

Şairliğin ne olduğu üzerine yazılan bölümden alınan aşağıdaki beyitte hançer nezaketle kaşları 

işaret etmektedir. Hançer ve ebru arasında bağlantı kurulan bu beyitte hançerin nezaketle kaşı işaret 

etmesi insan biçimci yaklaşıma örnek oluşturmuştur. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

112 

 

Hançer burada zihî nezâket 

Ebrûsına eylemiş işâret (787) 

6.4.5.11. Mum 

Aşağıdaki beyitlerde Leylâ Kays’ın hayaline Mecnûn olmuş, mum ise pervâne için kan 

ağlamıştır. Klasik Türk edebiyatında normal şartlarda Mecnûn Leylâ’nın hayaliyle kahrolurken burada 

Leylâ Mecnûn’u hayal etmektedir ve pervane mumun etrafında dönüp aşk ateşiyle yanması gerekirken 

mum pervane için kan ağlamıştır. Bu durum Hüsn ü Aşk mesnevisinde ilk başlarda Hüsn’ün Aşk’a 

âşık olmasıyla ilgilidir. Burada mum da Hüsn gibi düşünülmüş ve pervaneye âşık olmuştur. 

Dolayısıyla mumun yanarken ateşten erimesi kan ağlamak yani üzülmek olarak ifade edilmiş, mum 

gerçek fiziki görünümü ile verilirken duygu durumu bakımından antropomorfik nitelikler göstermiştir. 

Leylî’si hayâl-i Kays’a Mecnûn 

Pervâneye şemi zâr u dil-hûn (388) 

Fânûsun içinde şemi rahşân 

Deryâda nühüfte şâhı mercân (1360) 

6.4.5.12. Ney 

Ney, Mevlânâ’nın mesnevisinde kamışlıktan koparılan yani, tasavvufta, asıl vatanından ayrı 

düşen insanı temsil etmektedir. Ney vatanından ayrıldığı için daima inleyip duran bir insan gibidir. 

Hüsn ü Aşk’ın da tasavvuf yolunda “İnsan-ı Kâmil” mertebesine ulaşmayı hedefleyen kurgusu 

düşünüldüğünde ney’in burada da figan etmesi son derece doğaldır. Benî Muhabbet kabilesinin 

yaşadığı yerin mekân tasvirinin yapıldığı bu beyitte ney kişileştirilerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir.  

Har-gehleri dûd-ı âh-ı hirmân 

Sohbetleri ney gibi hep efgân (247) 

Aşağıdaki beyitlerde Tanrı’nın  “Beni göremezsin”8 ayetine gönderme yapılmış ve Tanrı’yı 

isteyenlerin ney gibi inlediği ifade edilmiştir. Burada da Tanrı’ya kavuşma gününü arzulayanların ney 

gibi figan ettiği ifade edilerek neye antropomorfik bir kişilik kazandırılmıştır. 

Hem-nâle-i ney heves-gerânı 

Bezminde terâne “len terânî” (499) 

                                                      
8 A’râf sûresi 143. ayet. “Altuntaş, H. ve Şahin, M. Kur’an-ı Kerim Meâli (12.bs.). Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları.” 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

113 

 

6.4.5.13. Resim 

Hüşrübânın tasvirinin yapıldığı aşağıdaki beyitte Hüşrübâ gümüş bedenli yasemin bir puttur ve 

resim gibi susmuştur. Burada hareket ve konuşma özelliği olmayan resme susma özelliği verilerek 

sanki daha önce konuşuyormuş gibi anlatılmış ve antropomorfik bir dille ifade edilmiştir. 

Sîmîn teni bir büt-i semen-sâ 

Hâmûş idi lîk sûret-âsâ (1636) 

6.4.6. Olağanüstü Varlıklar 

6.4.6.1. Dev 

Aşağıdaki beyitlerde kuyuya düşen Aşk’ın dev ile karşılaştıktan sonra devin ona söyledikleri 

yer almaktadır. Buna göre dev Aşk’a “nereye gidiyordun da ansızın bu kuyuya düştün, duydum ki 

Hüsn’e âşıksın ama altın isterken madende esirsin” demektedir. Ayrıca dev 1286. beyite kadar intak 

sanatı ile konuşturulmaktadır. Burada devin kullanılması Aşk’ın geçeceği merhalenin zorluklarını 

okuyucuya hissettirmek ve devin ne yapacağı konusunda intak sanatına başvurarak dev karşısında 

duyulan korkunun okuyucu tarafından hissedilmesini sağlamaktır. Dolayısıyla dev intak sanatı ile 

antropomorf bir kimliğe büründürülmüş, okuyucunun eserdeki heyecana ortak olması sağlanmıştır.  

Dedi ki ne râha eyleyip azm 

Düşdün bün-i çâha böyle bî-hazm (1278) 

Duydum gam-ı Hüsn’e cân-feşânsın 

Zer tâlibisin esîri kânsın (1279) 

Aşağıdaki beyitte de devin daima kötülük yaptığı ve Aşk’ı hapsettiği ifade edilmiştir. Dev 

burada kötü bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Ol dîv-i laîn-i bed-serencâm 

Habs etmege kıldı emr ü ikdâm (1295) 

Aşağıdaki beyitlerde Aşk ateş denizini geçmek için gemiye binmeye karar verirse devler de 

onun idamına karar verecektir ve bunun için Aşk’ı kandırıp gemiye bindirmek için davet etmişlerdir. 

Burada devler karar verici bir iradeye sahip olmaları ve Aşk’ı kandırmaya çalışmaları ile 

antropomorfik özellikler göstermektedir. 

Keştîye kim eyler ise ikdâm 

Ol dîvler eyler idi i’dâm (1554) 

Çün dîvler etdi Aşk’ı davet 

Gel keştîye bulasın selâmet (1561) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

114 

 

6.4.6.2. Peri 

Aşağıdaki beyitte peri düşmekten korktuğu günden veri havuz kenarına gelmemektedir. Burada 

peri cemredir. Bu beytin olduğu bölümde kış tasviri yapılmakta artık cemrenin düşmesi 

beklenmektedir. Fakat cemre yerine peri kullanılmış dolaylı olarak da peri düşmekten korkan bir insan 

gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Lağzişden edip meger taharrî 

Gelmezdi kenârı havza perrî (1356) 

6.4.6.3. Cadı 

Aşk’ın çıktığı yolculukta karşısına çıkan cadının tasvir edildiği aşağıdaki beyitlerde cadının başı 

Karadağ gibi gözükmekte ağzı ve dişi çürük, mezarı andırmaktadır. Burnu sırtlan yatağı ve keler 

yuvasıdır ve Modaburnu ovası kadardır. Ağzı dizlerine kadar sarkmış, göğüsleri domuz şeklinde, 

kulakları tarla kovuğu kadardır ve sanki kirpinin yuvası, farenin yatağıdır. Ağzından pis sular akmakta 

ve ağzından yılanla kertenkele çıkarmaktadır. Burnunda da çıyan, akrep ve fare bulunmakta dili ateşle 

söyleşmektedir. Bu haliyle sanki cehennem zebanisidir. Yanında birçok büyü malzemesi, eskimiş 

çanak çömlek ve yağ bulunmaktadır. Yuttuğu çocukların kanından yeni çocuklar doğurmakta sonra bu 

iğrenç cadı doğurduğu çocukları da yeniden yutmaktadır. Burada cadının fantastik bir tasviri yapılmış, 

yapacağı fenalıklar bedenine aksettirilmiştir. Her ne kadar olağanüstü bir varlık olsa da ağzı, dişi, 

burnu, göğüsleri olan doğum yapma özelliği ile dişi olduğu anlaşılan bu cadı antropomorf bir 

görünüme sahiptir. 

Başı Karadağ’dan nümû-dâr 

Ağzı dişi köhne gûrı güftâr (1387) 

Burnı Modaburnı’nın ovası  

Zarbân yatağı keler yuvası (1388) 

Sarkmış leb-i zîri tâ-be-zânû 

Mânende-i nâvı fîl-i bed-bû (1389) 

İki meme şekli iki hınzîr 

Bir kâr için etmiş anı ser-zîr (1391) 

Tarla koğuğı iki kulağı 

Kirpi yuvası sıçan yatağı (1393) 

Ağzından akar kerîh sular 

Kârîz gibi kötü kokular (1394) 

Burnında çiyan u mûş u akreb 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

115 

 

Ağzında zehirli hayye vü dabb (1395) 

Âteş ile söyleşir zebânı 

Gûyâ o cehenneme zebânî (1396) 

Âlâtı sihir yanında hâzır 

Bin köhne sifâl ü dühn-i vâfir (1397) 

Bir dühni ki vaz ede sifâle 

Bâdî idi niçe bin hayâle (1398) 

Evlâdı doğardı bir yanından 

Yutduğı çocukların kanından (1400) 

Tume eder idi yine tekrâr 

Doğurduğun ol kerîh-i bed-kâr (1401) 

Aşağıdaki beyitlerde ise cadı Aşk ile konuşmaktadır. Cadı sihriyle Aşk’ı davet etmiş onun için 

süslenmiş, ne kadar elmas, yakut ve mücevher varsa Aşk’ın önüne sermiş ve onu beğendiğini, gelip 

kendisini nikâhlamasını, onu bu âleme sultan edeceğini ve eğer kabul etmezse bir büyüyle perişan 

edeceğini söylemiştir. Aşk’ın Hüsn’e ulaşmak için içinde bulunduğu durumun anlatıldığı bu beyitlerde 

görüldüğü üzere cadının insan gibi süslenmesi ve konuşmasıyla antropomorfizme örnek teşkil 

etmektedir. 

Sihr eyleyip etdi Aşk’ı davet 

Arz eyledi ana zîb ü zînet  

Bin gûne kumaş ü kâle vü fer 

Elmas ile lâl ü cevher ü zer  

Ol kâleleri geyindi fi’l-hâl 

Aşk’a dedi gel oğul beni al  

Akd eyle aman bu derd-mendi 

Gönlüm seni çâre yok beğendi  

Etmek seni bu sipihre sultân 

Âsân görünür fakîre âsân  

Olursan eger bu kâre bîzâr 

Bir sihr ile hâlin eylerim zâr (1402-1407) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

116 

 

Aşağıdaki beyitte kâfir cadı ölmüş ve ölüsü de aynı domuz ölüsüne benzemiştir. Burada cadının 

ölüsünün domuza benzetilmesi zoomorfizme örnektir. Fakat kâfir olarak ifade edilişi ile 

antropomorfizme örnek teşkil etmektedir. 

Ne zîneti var ne zîb ü zîver 

Hınzîr ölüsi füsürde kâfer (1452) 

6.4.7. Soyut Kavramlar 

Şeyh Galib’in Hüsn ü Aşk’ta insan biçiminde tasavvur ettiği ve eserin kahramanı olarak ortaya 

çıkardığı soyut kavramların başında; Hüsn, Aşk, İsmet, Gayret, Hayret, Sühan ve Hüşrübâ 

gelmektedir.  

Bu mesnevide Hüsn, sevgili; Aşk, derviş; İsmet, saflık; Gayret, sabır; Sühan, ârif; Hüşrübâ, 

nefis; Hayret ise şaşkınlıktır (Yavuz, 2007, s. 11). Dolayısıyla şair eserde şahıs kadrosunu soyut 

kavramlardan seçerek bunların manaları ile görevleri arasında bir bağlantı oluşturmuştur. Şair Eserin 

şahıs kadrosunu ihtiva eden bu kavramları kişileştirerek baştan sona antropomorfik bir kurgu meydana 

getirmiştir. 

6.4.7.1. Tanrı 

Feyz havuzunun anlatıldığı aşağıdaki beyitte Tanrı gümüş su ile bahçenin her yerini sulamıştır. 

Burada Tanrı bahçe sular vaziyette ifade edilmiş ve antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Etmiş meger ol riyâzı Mevlâ 

Yekpâre gümüş suyı-yla irvâ (676) 

6.4.7.2. Ölüm 

Aşağıdaki beyitlerde Aşk’ın bakışları zulmederse ölüm gelinine İsâ’yı damat etmektedir. 

Burada ölüm bir gelin olarak düşünülmüş soyut bir kavram insan biçiminde somutlaştırılarak 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Eyler nigehi ederse bî-dâd 

Îsâ’yı arûs-ı merge dâmâd (487) 

Kılıcın kara haber getiren yeşil bir kuş olarak ifade edildiği aşağıdaki beyitte kızıl ölümün bu 

yeşil kuşun kanadında saklandığı ifade edilmiş ve antrpomorfizm örneği verişmiştir. 

Bir kara haberci mürg-ı ahder 

Bâlinde nühüfte mevt-i ahmer (1477) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

117 

 

6.4.7.3. Hayat 

Sakiye hitap edilen aşağıdaki beyitte ömrün koşup geçtiği belirtilmiş sakiden de bir iki kadeh 

geçmesi istenmiştir. Burada ömrün çabucak geçmesi koşmak olarak ifade edilmiş ve ömre insani 

nitelikler atfedilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Çün ömr edeyor şitâba himmet 

Bir iki ayağla eyle sebkat (838) 

Aşağıdaki beyitte iyi ve kötü unutulsun ölüm ve hayat arkadaş olsun denilmiş, ölüm ve hayatın 

arkadaş olma özelliği ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Nîk ü bedi edelim ferâmûş 

Cân ile helâk ola hem-âgûş (1544) 

6.4.7.4. Ayrılık 

Aşağıdaki beyitlerde Hüsn feleğe çatmakta ve kendisini ayrılığa esir veren feleğe sitem 

etmektedir. Burada ayrılığın tutsağı olmak ifadesiyle soyut bir kavram olan ayrılık somutlaştırılmış 

hatta kendisine bir de esir verilmiştir. Dolayısıyla ayrılık antropomorfik bir yaklaşımın örneği 

olmuştur. 

Çarh etdi beni esîr-i hicrân 

Bu teşneyi kıldı sîr-i hicrân  (989) 

Aşağıdaki tardiyede canın yurdu olan bağın her goncası sanki cennet gibidir. Fakat ayrılık gelip 

hepsini yağlamalamıştır. Burada ayrılık yağma etme özelliği ile somutlaştırılıp insan biçimci bir 

üslupla ele alınmıştır. 

Bir bâğ idi kim bu câna me’vâ 

Her goncası cennet idi gûyâ 

Fürkat gelip etdi cümle yağmâ 

Gönlümde o neşe kaldı hâlâ 

Mest-i mey-i itibâr idim ben (Tardiye/s.114) 

6.4.7.5. Vuslat 

Aşağıdaki beyitlerde soyut bir kavram olan vuslatın örgüsü ve atkısından bahsedilmektedir. 

Burada insana ait eşyaların soyut bir kavram olan vuslata atfedilmesiyle insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Mâbeynde târ u pûd-ı vuslat  

Hayrân hayrân nigâh-ı dikkat (356) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

118 

 

6.4.7.6. Talih 

Aşağıdaki beyitlerde kötü talihin Hüsn’ü bulduğu belirtilmekte ve Hüsn’ün beşiğinin sallayıcısı 

olduğu ifade edilmektedir. Talih burada beşiği sallama özelliği ile sanki eli varmış gibi düşünülerek 

somutlaştırılmış ve insana ait olan özellikler talihe yüklenmiştir. 

Olurdı kazâ-yı nâ-besâmân 

Hüsn’e dahi gâhvâre-cünbân (331) 

Aşağıdaki beyitte âşık sevgilinin uykusuna zarar gelir diye bahtının uyanmasını istememektedir. 

Burada insanın talihinin, şansının açık olması bahtın uyanması olarak ifade edilerek antropomorfik bir 

dil kullanılmıştır. 

Bahtın dahi istemezdi bî-dâr 

Şâyed vere hâbı yâre âzâr (566) 

Aşağıdaki beyitte ise Aşk talihinin sevgili gibi vefasız oluşundan yakınmakta ona beni 

tanımadın mı diye sorup sitem etmektedir. Burada talih vefasız bir insan gibi düşünülmüştür. Ayrıca 

Aşk’a göre talihin Aşk’ı hatırlaması gerekmekte fakat burada talihin Aşk’ı tanımazlıktan geldiği 

anlaşılmaktadır. Dolayısıyla talihe insani özellikler atfedilerek insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Ey baht nedir bu bî-vefâlık 

Hiç yok mı seninle âşnâlık (1430) 

Sen bâri o şîve-kâre uyma 

Gel şîve-i rûzgâre uyma (1433) 

Bir başka beyitte de talih gönle düşman bir insan gibi hayal edilmiştir. 

Oldı dile baht-ı şûm düşmen 

Vîrâneyi gör ki bûm-düşmen (1787) 

6.4.7.7. Kader 

Tuhaf bir gece olarak anlatılan Güzellik ve Aşk’ın doğduğu gece kabile üyeleri onlara isim 

verir. Güzellik’e Leylâ, Azrâ ve Şirin Aşk’a ise Vâmık ve Ferhat ismini koyarlar. Fakat sonrasında 

kader bu büyüyü bozar ve isimleri değiştirerek Aşk Mecnûn, Güzellik ise Leylâ olur. Burada kader 

Hüsn ve Aşk’a ad koyma özelliği ile kişileştirilmiş ve antropomorfik bir kişiliğe büründürülmüştür.  

Sonra o lügat olup dîger-gûn 

Leylâ dedi Aşk’a Hüsn’e Mecnûn (308) 

Her ân bozup kazâ tılısmı 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

119 

 

Bir gûne degiştirirdi ismi (309) 

Güzellik ve Aşk’ın nişanlandığı bölümle kader bu kararı tesis etmiş ve meclis sona ermiştir. 

Aşağıdaki beyitte kader karar verici olup nişan merasimini tesis etmiştir. Bu şekilde kader insan 

kişiliğine büründürülmüştür.  

Bu reyi olup kazâ müessis 

Bî-gâile hatm olundı meclis (315) 

Aşağıdaki tardiyenin birinci mısraında kaderin divanını zulümle bina ettiği ifade edilmiş, kadere 

zulmetme ve padişah meclisi kurma özelliği verilerek kişileştirme yapılmış böylece antropomorfizme 

katkı sağlanmıştır. 

Dîvân-ı kazâsı zulm-bünyâd 

Lerzende-i bîm-i cânı cellâd 

Her gûşede bang-i dâd ü bî-dâd 

Gavgâ-yı kıyâmet âh ü feryâd 

Mahşer mi yahud bu Kerbelâ’dır (Tardiye/s.77) 

6.4.7.8. Akıl 

Aşağıdaki beyitte Aşk Hüsn’e özlem duymakta bu sebeple aklı başından gitmektedir. Bunu 

anlatmak içinse akıl ve hikmet geri dönüp gitti ifadesi kullanılarak antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Şeh-râhıma çıkdı gûl-ı hasret 

Döndi geri gitdi akl ü hikmet (1801) 

6.4.7.9. Ruh 

Aşağıdaki beyitte bitkiler öyle kuvvet bulmuştur ki ruhlar fidana hasret çekmiştir. Burada soyut 

bir kavram olan ruha hasret çekme özelliği verilerek antropomorfik bir dillle ifade edilmiştir. 

Tâ nâmiye öyle buldı kuvvet 

Ervâh çeker nihâle hasret (605) 

6.4.7.10. Gönül 

Aşağıdaki beyitlerde gönül öyle acı çekmektedir ki dünya yıkılsa umurunda değildir. Burada 

gönül kavramı acı çeken bir insan şeklinde hayal edilip insan biçimci yaklaşımla ortaya koyulmuştur.  

Bir sîne ki gamdan ola derhem 

Gönlinde midir harâb-ı âlem (1114) 

Aşağıdaki tardiyenin birinci mısraında ise gönül şaha esir olan bir insan gibi düşünülmüştür. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

120 

 

Bir şâha esîr oldı kim dil 

Her bendesi Kahramân-ı kaatil 

Gamze-yle sitemde lâli yek-dil 

Bîgâne nigâhı kana mâil 

Tîr-i gamı câna âşnâdır (Tardiye/s.77) 

Aşağıdaki tardiyenin birinci mısraında ise gönül gamdan şaşırıp dilsiz kalmış, Galip gibi 

dermansız kalmıştır. Burada gönlün şaşırması, mecalsiz kalması ve dili olan bir insan gibi hayal 

edilmesiyle antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Dil hayret-i gamla lâl kaldı 

Gâlib gibi bî-mecâl kaldı 

Gönderdigim arz-ı hâl kaldı 

El ân bir ihtimâl kaldı 

İnsâfın o yerde nâmı yok mı (Tardiye/s.102) 

Aşağıdaki beyitte ise gönül bin türlü ıstıraba ve sıkıntıya düşmüş vaziyette ifade edilmiştir. 

Dil düşdi henûz pîç ü tâba 

Uğradı hezâr ızdırâba (1680) 

Bir başka beyitte gönül çare üretse bir çıkar yol bulunacağı ifade edilmiş gönle çare bulma vasfı 

atfedilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Gayb olmağa çâre bulsa bu dil 

Şeh-râh-ı necât olurdı hâsıl (1805) 

6.4.7.11. Korku 

Gece ve kışın anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde üzüntü ve korku birbirine yetişmekte bazen kar 

bazen karanlık yağmaktadır. Burada gece ve kışın korku dolu olduğunu okuyucunun daha iyi 

hissedebilmesi ve gözünde canlandırabilmesi için üzüntü ve korku kavramları somutlaştırılmış, 

birbirini kovalayan iki insan gibi düşünülerek okuyucuda heyecan uyandırılmıştır. 

Birbirine yes ü havf lâhık 

Geh kar yağar idi geh karanlık (1328) 

6.4.7.12. Uyku 

Aşağıdaki beyitte dua goncası açılmamış ve nazlı uyku bülbül gibi uçmuştur. Burada uyku nazlı 

olma özelliği ile insan gibi düşünülmüştür. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

121 

 

Açılmadı gonca-i niyâzım 

Bulbül gibi uçdı hâb-ı nâzım (1815) 

6.4.7.13. Cennet 

Aşağıdaki beyitte mesnevinin sonlarında Aşk’ın Hüsn’ün sarayına vardığı anlatılmaktadır. 

Burada öyle güzel bağ ve bahçeler bulunmaktadır ki Rıdvan cenneti bu bağı kıskanmaktadır. 

Sevgilinin sarayı o kadar güzeldir ki şair bunu anlatmak için olağanüstü güzelliklerle dolu olduğu 

anlatılan cennetin sevgilinin bağını kıskandığını ifade ederek antropomorfik bir yaklaşım sergilemiştir.  

Her gûşede niçe bâğ u bustân 

Her birisi reşk-i bâğ-ı Rıdvân (1968) 

6.4.7.14. Cehennem 

Ateş üzerine yazılan bölümden alınan aşağıdaki beyitte cehennem dik başlı bir kişi olarak 

düşünülüp insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Her gavtası bir muhît-i âteş 

Her lüccesi bir cahîm-i ser-keş (1591) 

Aşağıdaki beyitte ise Aşk bir yıldırımın içinde dehşete düşmüş ve onun nazarında cehennem bir 

kucak çocuğu olmuştur. Burada cehennem somutlaştırılmış ve bir kucak çocuğu olarak düşünülüp 

insan şeklinde tahayyül edilmiştir. 

Bir berkın içindeyim ki medhûş 

Dûzah nazarımda tıfl-ı âgûş (1817) 

6.4.7.15. Hây-ı Hûy 

Aşağıdaki beyitlerde Benî Muhabbet kabilesinde işret meclisi anlatılırken toplantıların savaş 

meydanı gibi olmasından ve çalgıcıların ise gönül kıran iniltiler olduğundan bahsedilmektedir. Burada 

“hây-ı hûy” tamlamasına çalgıcı ve gönül kırmak özelliği yüklenerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Meclisleri rezm-gâhı âşûb 

Mutrıpları hây u hûyı dil-kûb (256) 

6.4.7.16. Dûd-ı Âh 

Aşağıdaki beyitlerde ceylan başkaldıran ah dumanı olarak düşünülmüş, siyah vücut ve ateşten 

boynuzlar ile tasvir edilmiştir. Başkaldırmak, itaatsizlik etmek gibi kavramlar insana ait niteliklerdir. 

Burada “ser-keş” kavramı “dud-ı âh” tamlamasına atfedilerek insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir.  

Âhûları dûdı âhı ser-keş 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

122 

 

Endâmı siyâhşâhı âteş (267) 

6.4.7.17. Feyz-i Subh-ı Vuslat  

Aşağıdaki beyitte vuslat sabahını kıskandıran bir günden bahsedilmekte ve ak elbiseler giymiş 

bir alay görünmektedir. Burada “vuslat sabahının feyzi” tamlaması kıskanma özelliği ile 

antropomorfik bir nitelik kazanmıştır. 

Evvel bir alay sefîd-hil’at 

Reşk-âver-i feyz-i subh-ı vuslat (1944) 

6.4.7.18. Tûfân-ı Belâ  

Benî Muhabbet kabilenin işret meclisinin anlatıldığı aşağıdaki beyitte, kabile içip eğlenmeye 

başladığı zaman bela tufanı coşmaktadır. Kabile ne zaman mutlu olmak istese başlarına kötü bir olay 

geldiğinin anlaşıldığı bu beyitte bela somutlaştırılarak bir deniz gibi düşünülmüş bu deniz de kabilenin 

mutlu olduğunu anladığında tepki göstermiştir. Şair burada anlatıma kuvvet verebilmek için bela 

tufanını coşturmuş ve insana ait özellikleri farklı unsurlara yükleyerek insan biçimciliğin örneğini 

vermiştir.   

Kasd eylese bunlar ayş ü nûşa 

Tûfânı belâ gelirdi cûşa (254) 

6.4.7.19. Gam Kâbesi 

Aşağıdaki beyitlerde gam kâbesinin duası feryattır. Burada gam kâbesine feryat etme özelliği 

verilerek teşhis sanatı ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Gam kâbesinin budur hevâsı 

Efgândır o mabedin duâsı (995) 

6.4.7.20. Gam Leşkeri 

Aşağıdaki beyitlerde aşk işinin kolay olmadığı gam askerilerinin küçümsenecek bir şey 

olmadığı ifade edilmiştir. Burada “gam leşkeri” ifadesiyle gam somutlaştırılmış ve askere benzetilerek 

insan biçimci bir yaklaşım ortaya koyulmuştur. 

Yoksa bunı sen kolay mı sandın 

Gam leşkerini alay mı sandın (1146) 

6.4.8. İçecekler 

6.4.8.1. Şarap 

Aşağıdaki beyitte şarap feyz havuzunu gördüğünde kıskançlıktan ateş gibi olmuştur. Burada 

şarabın antropomorfik bir unsur oluşunun nedeni ona kıskanma duygusunun atfedilmesidir. 

Varmış o suya şerâb-ı bî-gaşş 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

123 

 

Kim reşk ile olmuş ayn-ı âteş (683) 

Bir başka beyitte ise şarap kabarcığının yakut gibi alevden korkmadığı ifade edilmiştir. Burada 

şarap kabarcığı ve yakuta insana özgü olan cesaret özelliği atfedilmiştir. 

Yâkût gibi habâb-ı sahbâ 

Hiç şuleden eylemezdi pervâ (1347) 

6.4.8.2. Rakı 

Aşağıdaki beyitte yasemin göğüslü utandırdığı zaman rakının utancından kızıl şaraba döndüğü 

ifade edilmiş rakıya utanma özelliği atfedilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Şermende edince ol semen-ber 

Olurdı arak şerâb-ı ahmer (1672) 

6.4.9. Coğrafi Unsurlar ve Mekân 

6.4.9.1. Derya 

Hüsn ve İsmet Aşk hakkında konuşurken Hüsn derya gibi birden coşup Aşk deyip susmuştur. 

Burada deniz sanki aşk ile coşmuş bir insan gibi düşünülüp antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Deryâ gibi birden eyleyip cûş 

Ey Aşk dedi ve oldı hâmûş (1039) 

6.4.9.2. Irmak 

Aşağıdaki beyitte ırmağa zincir vurulmuştur yani özgürlüğü kısıtlanmıştır ve gönlü yaralıdır. 

Burada ırmağın durmadan akışının nedeni gönlünün yaralanmış olmasına bağlanarak ifade edilmiştir. 

Böylece İnsana ait bir kavram olan özgürlük ve gönül, cansız bir unsura atfedilmiş ve insan biçimci 

yaklaşımın örneği verilmiştir.  

Cû-bâra niçin uruldı zencîr 

Durmaz yine kimden oldı dil-gîr (281) 

Aşağıdaki beyitte Tesnim Irmağı’nın feyz havuzunu gördükten sonra dilencilik edip yüzsuyu 

dökeceği ifade edilmiştir. Burada ırmağın dilencilik etmesi ile insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Deryûze ederdi görse suyın 

Tesnîm dökerdi âb-ı rûyın (682) 

6.4.9.3. Dağ 

Aşağıdaki beyitte Gayret Aşk’a âh eylemeyi ve dağlar gibi boşuna inlemeyi bırakmasını 

söylemektedir. Burada dağ inleyen ve acı çeken bir insan gibi düşünülerek duygu durumu bakımından 

insan biçimci bir yaklaşım ortaya koyulmuştur. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

124 

 

Terk eyle bu rütbe hûy u hâyı 

Boş boşuna kûh-veş sadâyı (1144)  

Aşağıdaki beyitte ise Tûr Dağı Hz. Musa’nın adını unuttu denilerek Tûr Dağı’na unutma 

özelliği verilip kişileştirilmiş ve antropomorf bir kimliğe büründürülmüştür. 

Ben durdum u âlem oldı hâmûş 

Tûr etdi Kelîm’ini ferâmûş (1914) 

6.4.9.4. Çeşme 

Baharın geldiğinin anlatıldığı aşağıdaki beyitte çeşmeler coşmuş ve zümrüt gibi göğün aksi yere 

düşmüştür. Burada baharın doğaya hayat vermesi ve yağmurların yağması, çeşmelerin coşması ve 

sevinmesi şeklinde hayal edilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Cûş eyledi çeşme-i zümürred 

Aks eyledi târem-i zeberced (593) 

6.4.9.5. Kuyu 

Aşağıdaki beyitte kuyu koca bir şehirdir, ümitsizliğin ve üzüntünün hazine muhafızıdır. Burada 

kuyunun karanlık olması üzüntü ve ümitsizliği ifade etmiş ve bu karanlıktan dolayı da kuyu hazine 

bekçisi olarak hayal edilmiştir. Aşk’ın aşk yolunda düştüğü bu kuyu Aşk’ın sevgiliye kavuşması 

önündeki bir engeldir. Dolayısıyla kuyu hazinenin bekçisi olma özelliği ile kişileştirilerek 

antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Bir çâh bu kim sevâd-ı azem 

Gencûr-ı künûz-ı ye’s ü mâtem (1261) 

Aşağıdaki beyitte zemzem kuyusu İsmail’in ayağını öpmüş dolayısıyla ağzı olan bir insan gibi 

düşünülerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

İsmâîl-i mihri dutdı mükrem 

Öpdi ayağını çâh-ı Zemzem (1871) 

6.4.9.6. Meyhane 

Aşağıdaki beyitte kış vakti bütün söz söyleyenlerin sustuğu mana meyhanesinin coşmadığı ifade 

edilmiştir. Burada söz ustalarının susmasının mana meyhanesinde coşku kalmamasına neden olmuş, 

dolayısıyla meyhanenin coşmayışı ve sessizliğe bürünüşü ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Bilcümle sühan-verân hâmûş 

Hum-hâne-i manî eylemez cûş (1371) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

125 

 

6.4.10. Diğer Unsurlar 

6.4.10.1. Sıtma 

Aşağıdaki beyitlerde Benî Muhhabet kabilesinin meclislerde davul ve kanunla yas tuttukları ve 

ölüme sebep olan sıtmanın ise tef çaldığı ifade edilmektedir. Burada insan hayatında üzüntülü anların 

yaşandığı matem anlarında tef çalmasıyla sıtmanın mutluluğu ifade edilmiştir. Sıtmanın insanlara 

ölüm getiren bir hastalık oluşu burada şairane bir dille ifade edilmiş, sıtmaya tef çalma gibi insansı 

özellikler yüklenerek antropomorfizm örneği vermiştir.  

Kânûn u nakâre savt-ı şîven 

Teb-lerze-i cân-güdâz def-zen (259) 

6.4.10.2. Rüzgâr 

Bahar tasvirinin yapıldığı aşağıdaki beyitte hava öyle rutubetlidir ki rüzgâr sel ile arkadaş 

olmuştur. Burada havanın nemli ve rüzgârlı olması rüzgârın sele arkadaş olması şeklinde ifade 

edilmiştir. 

Bir rütbe hevâ rutûbet-efzâ 

Kim oldı nesîm seyle hem-pâ (591) 

6.4.10.3. Seher Yeli 

Aşağıdaki beyitte Hüsn gâh saçlarını dağıtmakta gâh seher yeli gibi Aşk’ın bulunduğu yere 

gelip gitmektedir. Burada Hüsn seher yeline benzetilmiş seher yeli ise dolaylı olarak sevgilinin 

bulunduğu yere gidip gelen bir âşık olarak düşünülüp antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Geh zülfini ferş-i râh ederdi 

Geh hem-çü sabâ gelir giderdi (550) 

6.4.10.4. Hava Kabarcığı 

Aşağıdaki beyitte âşığın hâli sözü kadar perişandır, tıpkı sudaki hava kabarcığı gibi.  Burada 

hava kabarcığına dolaylı yoldan perişan olma özelliği yüklenerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Bî-dilleri vadi gibi berbâd 

Mânend-i habâb süst-bünyâd (505) 

6.4.10.5. Alev 

Aşağıdaki beyitlerde Aşk beşiğinde huzursuzdur. Dinleneceği yerde rahatsız olmakta ve bedeni 

bir alev gibi titremektedir. Burada ateşin yanarken hareketli olan görüntüsü sanki huzursuzlukla 

titriyormuş gibi hayal edilip insan biçimci bir dille ifade edilmiştir. 

Bir hâl ile eylemezdi ârâm 

Ditrerdi misâl-i şule endâm (328) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

126 

 

Aşağıdaki beyitte ise Hüsn, gam ateşiyle dost olmakta ve güldüğü zaman alev gibi gülmektedir. 

Alev burada hem dost olma hem de gülümseme özelliği antropomorfizme örnek teşkil etmiştir. 

Sûz-ı gam ile edip müvâsâ 

Handân görünürdi şu’le-âsâ (572) 

Gece tasvirinin yapıldığı aşağıdaki beyitte alevlerin dili tutulmuş ve titrek çığlığı göklere 

ulaşmıştır. Burada ateşe dil uzvu verilerek insan gibi düşünülmüş ayrıca yanarken oluşan doğal 

görüntüsü sesinin titremesi olarak ifade edilerek antropomorf bir görünüme kavuşturulmuştur.  

Gûyâ dutulup zebânı şule 

Lerzende idi figânı şule (1339) 

Aşk’ın ateş denizine ulaştığını anlatan aşağıdaki beyitte ise, ateşin Aşk’a zarar vermediği, ateşin 

ateşten kaygı duymayacağı ifade edilmiştir. Burada Aşk ateş gibi düşünülmüş Aşk ateşe tanıdık 

gelmiştir. Dolayısıyla ateşle antropomorfik bir unsur olarak karşılaşılmıştır. 

Çün âteş o kavme etmez âzâr 

Âzürde olur mı nârdan nâr (1552) 

Aşağıdaki beyitte toprak ile ateş arasında çok çekişme olduğu ve ateş ile toprağın dost 

olamayacağı ifade edilerek dostluk kavramı ateş ve toprağa atfedilmiştir. 

Var aralarında çok keşâkeş 

Kim hâk ile ülfet etmez âteş (1767) 

6.4.10.6. Duman 

Şiddetli kış ve gecenin anlatıldığı aşağıdaki beyitte ateşte duru su meydana gelmiş, duman 

kasırgaya sığınmıştır. Kışın şiddetinden dolayı burada mübalağa sanatı ile duman kasırgaya sığınmış 

ve antropomorf bir nitelik kazanmıştır. 

Âteşde zülâl edip tekevvün 

Dûd eyledi sarsara tahassun (1348) 

6.4.10.7. Saçak 

Gece ve kışın anlatıldığı aşağıdaki beyitte dil sanki buz parçası olmuş ve saçaklardan şikâyet 

sözleri dökülmüştür. Burada saçakların kış gününde buzlanması şikâyet etmek olarak ifade edilerek 

antropomorfik bir dil kullanılmıştır. 

Yah-pâre olup zebânı gûyâ 

Geldi leb-i bâma harf-i şekvâ (1351) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

127 

 

Aşağıdaki beyitte halkın huyu meydana çıkınca saçak ağzı halk ağzından farksız olmuştur. 

Burada saçak ağzı olan bir insan gibi hayal edilmesiyle antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Hep zâhire çıkdı meşreb-i halk 

Kalmaz leb-i bâmdan leb-i halk (1358) 

6.4.10.8. Işık 

Hüsn’ün güzelliğinin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde sabah ışığı onun kulak memesi ve gece 

parlayan yakut ise sabah ışığının küpesidir. Burada sabah ışığının kişileştirilerek ona kulak verilmiş 

olması ve takı takmasının sağlanması antropomorfizm örneğidir.  

Envâr-ı sabâh-veş binâ-gûş 

Hurşîd ana şeb-çerâğ mengûş (434) 

6.4.10.9. Şiir  

Kabile halkının “ne zahmetsiz hazine” diyerek Aşk’ı alaya aldıkları bölümden alınan aşağıdaki 

beyitte şiire rağbet edilmemesi gerektiği çünkü şiirin hayale suret verdiği ifade edilmiştir. Burada 

şiirin hayallere biçim vermesiyle insanın şiir yazma özelliği doğrudan şiire atfedilmiş ve insan biçimci 

bir yaklaşım ortaya koyulmuştur. 

Kimi dedi etme şire rağbet 

Zîrâ ki verir hayâle suret (1204) 

Aşağıdaki beyitte ise şiddetli kış gününde düşünce yolları donmuş ve şiirler şairin gönlüne kesik 

kesik gelmeye başlamıştır. Burada şiir donmuş bir düşünce yolunda düşe kalka yürümektedir. Şair 

öylesine görülmedik bir kış tasviri yapmıştır ki o soğukta insan bilincinin düşünemeyişi şiirin yolda 

yürüyemez halde gelmesi şeklinde ifade edilmiştir. Dolayısıyla şair, antropomorfik bir yaklaşımla, şiiri 

yolda düşe kalka gelen bir insan gibi tasvir etmiştir. 

Agreb bu ki dondı râh-ı efkâr 

Sekte-yle gelirdi tab’a eş’âr (1370) 

6.4.10.10. Put 

Aşk’ın Hüşrübâ’nın bir yanılsama olduğunu anladığı vakit kiliseyi ateşe vermiş ve birçok put 

İsa ile buluşmuştur. Aşk’ın beşeri aşktan ilahi aşka geçişini simgeleyen bu beyitte Aşk’ın zihnindeki 

putların yıkılması putların İsa ile buluşması olarak ifade edilip antropomorfik bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Vaktâ ki dutuşdı ol kilîsâ 

Îsâ’ya buluşdı çok çelîpâ (1772) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

128 

 

6.4.10.11. Gölge 

Aşağıdaki beyitte Hüsn gölgesi düşüp Aşk’ı uyandırmasın diye ayakta dolaşmamaktadır. 

Burada gölge, birini uykusundan uyandırmak eylemi ile kişileştirilip antropomorfizme katkı 

sağlanmıştır. 

Etmez idi ayağ üzre reftâr 

Sâyem düşe yâri ede bîdâr (564) 

6.4.10.12. Kum-Cam 

Benî Muhabbet kabilesinin yaşadığı yerin anlatıldığı aşağıdaki beyitlerde vadilerde gamla yüklü 

kumlar ve camlar yer almakta ve bu vadide kumların sayısınca hüzün ve matem bulunmaktadır. Şair 

okuyucuya hikâyenin hüznünü daha başlarken belirtmekte, Hüsn ve Aşk’ın doğacağı mekânın 

gamlarla dolu oluşunu ifade etmektedir. Bunu yaparken de kum ve cam gibi cansız nesnelere insana 

ait olan “gam” kavramı atfetmiş ve insan biçimci bir yaklaşım sergilemiştir.  

Vâdîleri rîk ü şîşe-i gam 

Kumlar sağışınca hüzn ü mâtem (246) 

Hüsn ü Aşk’ta gökyüzü unsurları, hayvanlar, bitkiler, bedene ait unsurlar, mevsimler, eşyalar, 

olağanüstü varlıklar, soyut kavramlar, içecekler, tamlamalar, coğrafi unsurlar ve diğer unsurlar olmak 

üzere alt başlıklar hâlinde eserde ne gibi antropomorfik özellikler olduğu tespit edilmiştir. Buna göre 

eserde çeşitli unsurların bedensel ve ruhsal yönlerden insan biçimine büründürüldüğü görülmüştür.  

6.5. Mihnetkeşân9 

Mihnetkeşân adlı eserin hikâye bölümü İzzet Molla’nın sürgüne gönderileceğini öğrenip 

Topkapı’dan yola çıkmasıyla başlamıştır. Bundan sonra şairin Keşan yolculuğu sırasıyla 

Küçükçekmece, Büyükçekmece, Bigados, Silivri, Türkmeneli, Tekirdağ, İnecik ve Kalivra köyüyle 

devam eder. Sonrasında şair Keşan’a varır. Şair yolculuğa başladığında çeşitli hayaller kurar ve 

aynadaki görüntüsüyle dertleşir. Ardından yol boyunca geçtiği yerlerin, tanıştığı kişilerin ve kaldığı 

yerlerin tasvirini yapar. Şair büyük şehirden taşraya sürülmesinin verdiği ruhsal sıkıntının 

psikilojisiyle  konakladığı mekanların çoğunlukla kötü tasvirini tapmış  hayvanların bile oralarda 

kalmadığını söylemiştir. Öte yandan Büyükköprü gibi tarihi mekanların güzelliğinin etkisiyle de onu 

yaptıran Sultan Sülayman’a rahmet dilemiştir. Keşan’a vardıktan sonra ise yine kaldığı yeri ve Keşan’ı 

beğenmediğini beyitlerinde dile getirir. Şair burada memleket hasretini yoğun bir şekilde yaşamıştır. 

Sonrasında sevdikleriyle mektuplaşmaları başlamış ardından Talat adlı bir Özbekle mektuplaşma 

vasıtasıyla tanışıp Keşan’ın farklı mekanlarında birlikte gezmişlerdir. Talat Edirne’ye gidince ise İzzet 

Molla yine yalnız kalmıştır. Bir yıl Keşan’da sürgünde kalan şair ardından İstanbul’a dönmüş, ailesine 

ve sevdiklerine kavuşmuştur.  

                                                      
9 Çalışmadaki beyitler için Ali Emre Özyıldırım tarafından hazırlanan Mihnetkeşan adlı eserden faydalanılmıştır.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

129 

 

6.5.1. Gökyüzü 

İzzet Molla Keşan sürgününde gurbettedir ve mutsuzdur. Aşağıdaki beyitte de İzzet’in 

ağladığını gören gökler merhamet edip bir süre ağlamıştır. Şair burada içinde bulunduğu gurbet hissini 

mübalağa sanatı ve hüsn-i talil sanatı ile göklerin kendisi için ağladığını söyleyerek ifade etmiş ve 

gökyüzüne insana ait bir nitelik atfetmiştir. 

Görüp çeşm-i giryânımı âsumân 

Terahhum edip ağladı bir zamân (1837) 

İzzet Molla’nın Mercan köyünden Keşan’a döndüğü bölümden alınan aşağıdaki beyitte 

havadaki rutubet gökyüzüne elem vermiştir. Burada şair rutubetin gökyüzüne üzüntü verdiğini ifade 

ederek zihnindeki antropomorfizmi beyitte göstermiştir. 

Verip ol rutûbet sipihre elem 

Tekâtur eder idi âb-ı sekam (2289) 

Aşağıdaki beyitte şairin başından geçenler göklerden duyulmuştur. Burada  

Tuyulmuş fezâlarda bu ser-güzeşt 

Sararmışdı benzim gibi rûy-ı deşt (2684) 

6.5.1.1. Felek  

Aşağıdaki beyitte şairin hamama gidip sohbet ettiği sırada felekte bir arbede olmuştur. Burada 

İzzet Molla’nın padişah tarafından çağrılışı ve sürgüne gönderileceğini öğrenmesi anlatılmaktadır. Bu 

hadise de felekte arbede oldu şeklinde ifade edilerek gökyüzündeki unsurların bir kargaşa çıkarması 

şeklinde hayal edilmiştir. Şair daha hikâyenin başında tıpkı Hüsn ü Aşk’ta Hüsn ve Aşk’ın doğumunda 

feleklerin birbirine girip Aşk’ın çekeceği sıkıntıların sinyalinin verilmesi gibi burada da İzzet Molla 

çekeceği memleket hasretinin belirtisini vermiştir. 

Oturmuş idik sadr-ı germ-âbede 

Bu nüh-kubbede kopdu bir arbede (179) 

Keşan ayanının mizahi bir dille tasvir edildiği aşağıdaki beyitte, ayanın sakalları o kadar gürdür 

ki felek öküzünü burada otlatsa buna şaşılmaz. Burada Keşan ayanının sakallarının sık oluşu mübalağa 

sanatı ile feleğin orada öküz otlatabileceği şeklinde tasvir edilmiş ve feleğin insan gibi düşünülmesi ile 

antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Temevvücde mânende-i kiştzâr 

Felek sevrini otladırsa ne var (780) 

Büyük köprünün anlatıldığı bölümden alınan aşağıdaki beyitte köprüyü gören felek gözünün 

üstüne kapanmış, hayretten yüz üstü düşmüştür. Şair köprünün güzelliğini ifade etmek için feleğin 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

130 

 

köprünün ihtişamını gördüğü zaman hayretinden gözü ve yüzünün üstüne düşmüştür. Dolayısıyla 

feleğe göz ve yüz atfedilmesiyle insana özgü fiziki özellikler felek üzerinde toplanmıştır10 

Felekler kapanmış gözü üstüne 

Düşüp hayretinden yüzü üstüne (444) 

Aşağıdaki beyitte şair şiirdeki başarısını anlatmak için mübalağa sanatı ile feleğin kendisine 

hürmet ettiğini ifade ederek antropomorfizm örneği vermiştir. 

Felek öyle hürmet eder kim bana 

Eğer etmiş olsa bugün iktizâ (512) 

Bir diğer beyitte ise felek İzzet Molla’yı memleketinden ayrı koyarak şairden intikam almıştır. 

Felek benden aldı diğer intikâm 

Kesildi vatandan selâm u peyâm (838) 

Aşağıdaki beyitte şair Talat’tan mektup aldığı için çok mutludur. Bu mutluluğa ise şaşırır ve 

nasıl oldu da felek mutlu olmasına izin verdi diye gönül ehlinin düşmanı olan feleğe sorular sormaya 

başlar. Sonrasında ise felek cevap vermiştir. Felek şaire; Talat’tan baharın habercisi, kokusunun 

felekleri sevdalandırdığı bir mektup geldiği için onun mutlu olduğunu belirtmiş ve sözün üstadının 

İzzet olduğunu söyleyerek kaleminin onun hakkında söyledikleri için utandığını ifade etmiştir11 

(Ceylan ve Yılmaz, 2007, s. 104-105) 

Felek güft âsâr-ı himmet resîd 

Tu-râ nâmeî ki zi-Talat resîd (1065) 

6.5.1.2. Âlem 

Aşağıdaki beyitte âlemin gözü Muhammed Efendi’yi görünce gözü kamaşmıştır. Burada âlem 

gözü olan bir insan gibi düşünülmüştür.12 

Münevver ez-cemâlet çeşm-i âlem 

Muhammed hâdim-i İzzet Efendi (1350) 

Aşağıdaki beyitte şehzade Ahmet vefat etmiş ve kâinat siyah giyinmiştir. Burada şehzade 

Ahmet’in ölümüne duyulan üzüntü kâinatın siyah giymesi olarak ifade edilmiş böylece insan biçimci 

bir yaklaşım sergilenmiştir. 

                                                      
10 154, 387, 394, 419, 445, 449, 627,634, 780, 841, 843, 844, 845, 846, 1057, 1206, 1297, 1453, 1462, 1522, 

1524, 1525, 1526, 1573, 1667, 1683, 1693, 1710, 1714, 1721, 1832, 1833, 1861, 1905, 2025, 2213, 2223, 2229,  

2235, 2236, 2392, 2479, 2504, 2608, 2634, 2779, 2918, 3539, 3540, 3548, 3555, 3752, 4054.  beyitlerde de 

felek, antropomorfik özellikler göstermektedir. 
11 1065-1073. beyitler arasında.  
12 1593. beyitte de âlem, antropomorfik nitelikler göstermektedir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

131 

 

Edip yanî Şeh-zâde Ahmed vefât 

Siyehler giyindi yine kâinât  (1460) 

6.5.1.3. Güneş13 

Aşağıdaki beyitte güneşin batış anı güneşin utanarak batması şeklinde ifade edilip güneşe insana 

ait bir duygu atfedilmiştir.  

Görüp nukre-i nânın etdi hicâb 

Gurûb eyledi şerm ile âfitâb (1992) 

Aşağıdaki beyitte ise yaz sıcağı o kadar artmıştır ki güneş bile batma hayali kurmuştur.  

Güneş dahi olmuş idi germ-hîz 

Gurûb eylemek hûlyâsıyla tîz (2271) 

Aşağıdaki beyitte ise güneşin doğuşu hüsn-i talil sanatı ile dağın ardında bekleyen ve emekleyen 

bir insan gibi hayal edilmesiyle ortaya koyulmuştur.  

Güneş tağın ardında bekler imiş 

Beni arar anda emekler imiş (589) 

6.5.1.4. Ay14 

Aşağıdaki beyitte Türkemeli’ndeki pis handan uzaklaştığını anlatan şair gece ayı kendine yoldaş 

etmiştir. 

Binip gece gerdûneye bî-karâr 

Alıp mâhı etdim hemân-dem firâr (588) 

Aşıdaki beyitte gece bitip sabah olduğunda ay yerine güneş doğması Ay’ın Güneş’e İzzet’i sana 

veriyorum demesiyle ifade edilerek insana ait olan konuşma özelliği bir gök cismine atfedilmiştir. 

Görünce anı mâh alıp ruhsatı 

Dedi mihre verdim sana İzzet’i (590) 

Şairin Büyükçekmece’de karşılaştığı “duhânî-beççe”yi tasvir ettiği aşağıdaki beyitte siyah 

zülüflü, saltamarka ve şervetesiyle ay(duhânî-beççe), bulutların arasından güneşe bakmıştır. Burada 

istiare sanatıyla duhânî-beççe aya benzetilmiştir. Ay ise dolaylı yoldan şervete ve saltamarka giymiş 

ve siyah saçlı bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Siyeh şerveteyle o bedr-i münîr 

                                                      
13510, 591, 633, 634,639, 1117, 1126, 1303, 1319, 1359, 2356, 3727. beyitlerde de güneş, insan biçimci 

yaklaşımla ele alınmıştır.  
14 591. 855. 1199. 4056. beyitlerde de ay, antropomorfik özellikler göstermektedir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

132 

 

Sehâb içre hûrşîde olmuş nazîr (378) 

Siyeh saltamarka o zülf-i siyeh 

Şeb-i vasla benzer içinde o meh (379) 

6.5.1.5. Yıldız 

Aşağıdaki beyitte şaire Behçet Efendi’den haber gelmiş ve şair onun kapısında köle olduğunu, 

onun gökyüzünde bir yıldız olduğunu söylemiştir. Burada kapı ile asuman çâker ile yıldız arasında bir 

ilgi kurularak dolaylı yoldan yıldızın köle olduğu ifade edilmiş ve insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Kemîne kapısında bir çâkerim 

Anın âsumânında bir ahterim (863) 

Aşağıdaki beyitte yıldızlar Süleyman’ın askeri olarak nitelendirilmiş yıldızların gökyüzündeki 

çokluğu onların asker olarak hayal edilmesini sağlamıştır.  

Cünûd-ı kevâkib olup leşkeri  

Olurdu felekler de fermân-beri (1693) 

6.5.1.6. Utarid 

Aşağıdaki beyitte Utarid kâtip olarak ifade edilmiştir.  Kâtiplik insanlara ait bir meslektir. 

Dolayısıyla Utarid bu özelliği ile insan kimliğine bürünmüştür. 

Utârid iken zâlimin kâtibi 

Eder nahsını sadının gâlibi (1697) 

6.5.1.7. Dünya15 

Aşağıdaki beyitte şair bir zaman İstavroz’a kaçıp gitmiş fakat cihan yine bildiğinden geri 

kalmamıştır. Burada işlerin yolunda gitmeyişi cihanın bildiğinden geri kalmaması olarak ifade edilmiş 

ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Kaçıp gitdim İstavroz'a bir zamân 

Yine kalmadı bildiginden cihân (119) 

Aşağıdaki beyitte şair, cihan düşmanı olsa da şiir yazmayı bırakmayacağını ifade etmektedir. 

Burada düşman olarak cihanda bulunan canlı ve cansız bütün varlıklar kastedilmiş dolayısıyla cihanın 

düşman olması ile antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Cihân hasmım olsa ferâğ eylemem 

Yine taba nazmı yasağ eylemem (168) 

                                                      
15 885, 1571, 1972, 2479, 3724. beyitlerde de cihan ile antropomorfik bir unsur olarak karşılaşılmıştır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

133 

 

Aşağıdaki beyitte 1238 yılının salı günü İstanbul’a geldiğini belirten şair o gün gibi bir günün 

benzerini dünya görmesin demektedir. İzzet Molla sürgüne gönderileceğini öğrendiği bu günde 

yaşadığı duyguyu mecaz-ı mürsel sanatıyla dünya buna benzer bir gün görmesin diyerek, 

antropomorfik bir dil ile ifade etmiştir. 

Sitanbul’a geçmiş idim salı gün 

Cihân görmesin anın emsâli gün (173) 

6.5.2. Hayvanlar 

Aşağıdaki beyitte Türkmeneli’ndeki bir han tasviri yapılırken hayvanların bile oraya itibar 

etmediği ifade edilerek mekânın kötülüğü hayvanlar tarafından da idrak edilmiş hayvanlara insana ait 

olan itibar gösterme vasfı yüklenerek antropomorfizm örneği verilmiştir.  

Behâim dahi itibâr etmemiş 

Köpekler kediler karâr etmemiş (563) 

Aşağıdaki beyitte memleket hasreti çeken şair Keşan’dan kimse geçmezse memleketini ve 

sevgilisini yabani hayvanlara ve kuşlara sormakta onlardan cevap beklemektedir. Şair bu hayvanların 

sanki kendisine cevap verebileceğini düşünerek zihnindeki antropomorfizmi beyte dökmüştür. 

Kimesne eğer eylemezse mürur 

Sorardım geçerken vuhûş u tuyûr (850) 

6.5.2.1. Kuşlar  

Aşağıdaki beyitte bülbül goncayı nikâhsız eve kapatınca bütün kuşlar ağlamıştır. Burada bülbül 

insan gibi gülü kaçırdığı için diğer kuşlar da üzüntüden perişan olmuştur. Burada insana özgü bir 

duygu olan üzüntü kuşlara atfedilmiş kuşlar insan gibi düşünülmüştür. 

Siyeh zâğlar hep hezâr oldular 

Bütün murglar zâr zâr oldular (1151) 

6.5.2.1.1. Bülbül16 

Aşağıdaki beyitte “duhânî-beççe”nin dudağında gül şeker lezzeti vardır bu sebeple papağan ve 

bülbülün sohbet etmesi manasızdır. Burada papağan ve bülbül konuşma özelliği ile kişileştirilmiş ve 

antropomorfizme katkı sağlanmıştır. 

Dudağında var gül-şeker lezzeti 

Abes tûtî vü bülbülün sohbeti (406) 

Aşağıdaki beyitte bülbül goncayı yuvasına götürmüş ve nikâh kıymadan eve kapatmıştır. 

Burada bülbül ve gonca iki insan gibi ifade edilmiştir. 

                                                      
16 1054, 1334, 1415. beyitlerde de bülbül insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

134 

 

Götürmüş meğer goncayı lâneye 

Kapatmış nikâh etmeden hâneye (1148) 

Aşağıdaki beyitte İzzet’in hâlini gören bülbül ona acımaktadır. Klasik Türk edebiyatının en 

gamlı kuşu bülbül burada İzzet Molla’yı yakalayamamış, İzzet Molla’nın hâlinden katbekat iyi bir 

durumdaymış gibi İzzet’e acımıştır. Burada insana özgü acımak duygusu bülbüle atfedilerek 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Geçerken bu murg-ı harâb-âşiyân 

Acırdı görüp bâğda bülbülân (2685) 

Aşağıdaki beyitte hoş sesli bir bülbül bostancı başının selam gönderdiğini söylemiştir. Burada 

açık istiare sanatıyla bülbül başka birinin yerine kullanılmış ve konuşma özelliği verilmiştir. 

Dolayısıyla bülbül konuşma özelliği ile insan gibi düşünülmüştür. 

Gelip dedi bir bülbül-i hoş-nevâ 

Selâm etdi bostancıbaşı sana (3758) 

6.5.2.1.2. Hüthüt 

Aşağıdaki beyitlerde bir çavuş İzzet Molla’nın padişah tarafından Keşan’a gönderileceğini 

söylemektedir. Şair ise bu durumu anlatırken padişahı Hz. Süleyman’a, ulağı da Hz. Süleyman’ın 

habercisi olarak bilinen Hüthüt kuşuna benzetmiştir. Burada Hüthüt de haber getirip konuşmasıyla 

insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır. Ayrıca Hüthütün başında sorgucunun olmaması ile ulak 

arasında daha net bağlantı kurulmuş ve hüthüt bedenen de bir insan gibi düşünülmüştür.  

Süleymân-ı asrın gelip hüdhüdi 

Başında fakat sorgucu yog idi (180) 

6.5.2.1.3. Baykuş  

Gece bekçisinin kötü sesinin anlatıldığı aşağıdaki beyitte bekçinin sesini duyan dehşet baykuşu 

kulağını tıkamaktadır. Burada baykuş sesten rahatsız olup insan gibi eliyle kulağını takar vaziyette 

tasvir edilmiştir. 

Nevâlar ki gûş eylese ez-kazâ 

Kulağın tıkar bûm-ı dehşet-fezâ (1575) 

6.5.2.1.4. Güvercin 

Türkmeneli’ndeki han anlatılırken oranın havası o kadar kötüdür ki güvercin, yabani hayvanlar 

ve kuşlar buraya uğramaz. Hayvanlar bile buradaki havanın kötü olduğunu idrak etmiş bu hana 

uğramamıştır. Burada güvercine ve diğer hayvanlara idrak etme özelliği verilmiş insana ait bir vasıf 

hayvana yüklenmiştir.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

135 

 

Hevâsından etmez kebûter mürûr 

Buna münhasırdır vuhûş u tuyûr (565) 

6.5.2.2. Diğer Hayvanlar 

6.5.2.2.1. Köpek 

Kurban bayramının gelişinin anlatıldığı bölümden alınan aşağıdaki beyitte şairi benzerlerine 

kıyas etseler köpeklerin bile şairin hâline güleceği ifade edilmiştir.  

Kıyâs etseler idi emsâlime 

Köpekler gülerler idi hâlime (1858) 

Aşağıdaki beyitte de şair yine, hâline köpeklerin güldüğünü ifade ederek köpeğe uygun olmayan 

insana ait bir fiili köpek için kullanmıştır.  

Köpekler gülerdi benim hâlime 

Dahi hâl-i akrân u emsalime (3225) 

6.5.2.2.2. Eşek 

Aşağıdaki beyitte felek azıcık sazına değse eşek o sesi kıskanmaktadır. Burada eşek insana ait 

kıskanma duygusu ile ifade edilmiştir. 

Felek degse cüzîce ger sâzına 

Eşek reşk eder ol dem âvâzına (1710) 

6.5.2.2.3. Kılıç Balığı-Kirpi 

Kara ve denizin savaşının anlatıldığı aşağıdaki beyitte kılıç balığı kılıcını çekmiş, kirpi okunu 

kullanmıştır. Balık deniz hayvanı olup kirpi de kara hayvanı olduğundan iki hayvan üzerinden kara ve 

denizin savaşı anlatılmış, kirpi ve balık insan gibi savaşıyor halde tasvir edilmiştir. 

Kılıç balıgı çekdi şemşîrini 

Hemân kirpi aşk eyledi tîrini (485) 

6.5.3. Bitkiler 

6.5.3.1. Çimen 

Aşağıdaki beyitte şair Talat’ın gelişine sevincini anlatmaktadır. Bunun için de bir bahar tasviri 

yapmıştır. Buna göre beyitte çemen, nehre kırmızı şarap vermektedir. Dolayısıyla burada çemene 

insan bedenine ait el uzvu atfedilmiş çemenin nehre şarap vermesiyle insan biçimci bir yaklaşım 

sergilenmiştir.  

Olup ferş-i bûstân yek-pâre gül 

Çemen verdi cûbâra surhî-i mül (1141) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

136 

 

Aşağıdaki beyitte bülbülün gülü nikâh kıymadan kaçırmasını duyan çimen halkının fısıltıya 

(dedikoduya) başladığı ifade edilmiştir. Burada çimenlerin yerde çok fazla görüntü oluşturması onların 

bir halk olarak ifade edilmesini sağlamıştır. Bülbülün de gülü kaçırmasıyla çimenler, dedikoduya 

kalan insanlar gibi hayal edilmiştir. 

Biribirine kol atıp nârven 

Fısıldıya başladı halk-ı çemen (1146) 

Meğer ol fısıldı bu sohbet imiş 

Hezârınki def-i hacâlet imiş (1149) 

6.5.3.2. Diken 

Tabiat unsurlarının şairin hâline üzüldüğünün anlatıldığı aşağıdaki beyitte dikenlik şairin gamını 

görünce sazlık gibi ağlamaya başlamıştır. Şair içinde bulunduğu gurbet hissini tabiat unsurlarıyla 

birleştirmiş, bulunduğu psikolojik durum içerisinde Klasik Türk edebiyatının ıstırap çektiren unsuru 

diken bile şairin durumuna üzülmüştür. Şairin burada dikeni insan gibi üzülebilen bir vaziyette tasvir 

etmesiyle diken bir kişilik kazanmıştır. 

Görüp hârhâr-ı gamım hârzâr 

Neyistân gibi oldular zâr zâr (2687) 

6.5.3.3. Ağaçlar 

Şair sürgün yolunda hayâlinde vezir olup şöhret edinmiş ve sanki ağaçlar onu gördüğü zaman 

ayağa kalkmıştır. Burada hüsn-i talil sanatı ile ağaçların duruşu sanki şair oradan geçerken ayağa 

kalkmışlar gibi anlatılmış ve ağaçlar bir insan hüviyetine büründürülerek antropomorfik bir yaklaşım 

sergilenmiştir. 

Ağaçlar ederdi bana san kıyâm 

Bayağı geçerken verirdim selâm (311) 

6.5.3.3.1. Karaağaç  

Aşağıdaki beyitte karaağacın birbirine kol attığı ve çimen halkının fısıltıya başladığı ifade 

edilmiştir. Burada karaağacın dalları kol gibi düşünülmüş ve ağaç bedensel olarak insan biçimci 

yaklaşımla ele alınmıştır. 

Biribirine kol atıp nârven 

Fısıldıya başladı halk-ı çemen (1146) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

137 

 

6.5.3.4. Çiçekler 

6.5.3.4.1. Gül 

Aşağıdaki beyitlerde güle insana ait utanma duygusu atfedilerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Verip ana ben bir gül-i şermsâr 

O etdi bana gülsitân âşikâr (1021) 

Hicâbından olmuşdu pejmürde gül 

Bedel oldu bezm-i gülistânda mül (1950) 

Gülistân hacil şud zi-bûy-ı peyâm 

Muattar felek-râ ez-în bû meşâm (1057)  

6.5.3.4.2. Gonca 

Aşağıdaki beyitte bahar mevsimi gelmeyince şair “güller açılmadan ve goncalar muradına 

ermeden sonbahar geldi” diyerek gonca muradına eremeyen bir insan gibi düşünülmüştür. 

Hazân erdi güller güşâd olmadan 

Dahi gonceler ber-murâd olmadan (1135) 

6.5.3.4.3. Nergis 

Aşağıdaki beyitte nergis gül bahçesini görmeden gamdan teni sararmıştır. Hazanın gelip 

nebatatın sararması burada nergise beden verilerek anlatılmış ve üzüntüden bu beden sararmıştır. 

Gözü görmeden gülşeni nergisin 

Sararmışdı gamdan teni nergisin (1136) 

Aşağıdaki beyitte de bu defa gam yüzünden yani ağlamaktan nergisin gözü çıkmıştır. 

Çıkarmış gözün nergisin gerd-i gam 

Edip gülşene pâsdâr-ı harem (2275) 

6.5.3.4.4. Lale 

Aşağıdaki beyitte lalenin ortasındaki siyahlık kıskançlık yarası olarak ifade edilmiş insana ait 

kıskanma duygusu lale için kullanılmıştır. 

Perîşânî-i sünbül-i bâg ez-ûst 

Dil-i lâle-râ ez-hased dâg ez-ûst (1058) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

138 

 

6.5.3.4.5. Sümbül 

Aşağıdaki beyitte saçını başını yolan bir sümbül tasviri yapılmıştır. Klasik Türk edebiyatında 

daha çok sevgilinin saçı ile ilişkilendirilen sümbül burada saçını başını yolan bir insan gibi 

düşünülmüştür. 

Yolup saçını başını sünbülân 

Unutdu gülün derdini bülbülân (1547) 

Eserde evli bir kadın İzzet Molla’nın uşağı Muhammed’e âşık olmuştur. Kadın aşağıdaki beyitte 

kocasına, sevdiği insanı getirmesini söylemektedir. Burada gül ve sümbül iki âşık olarak düşünülmüş 

istiare sanatıyla gül ve bülbül insan gibi âşık olma, birbirini sevme özelliği ile verilmiştir. 

Bu hâletle görsün getir ol gülü 

Anınçin perîşân olan sünbülü (2806) 

6.5.3.4.6. Yasemin 

Aşağıdaki beyitte yasemin “duhânî-beççenin” gerdanının hastasıdır. Burada yasemine insana ait 

hasta olma (hoşlanma) özelliği atfedilerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Semen gerden-i sâfının hastesi 

Cihân tügme-i nâzı dil-bestesi (408) 

Aşağıdaki beyitte “yasemin bu haberin baharının kıskançlığıyla rengini kendine kefen kumaşı 

etti” (Ceylan ve Yılmaz, 2007, s. 103) denilmektedir. Burada yasemin kendisine kefen kumaşı 

hazırlaması ile insan gibi düşünülmüştür. 

Zi-reşk-i bahâr-ı haber yâsemen 

Be-hod kerde rengeş kumâş-ı kefen (1056) 

6.5.3.4.7. Erguvan 

Aşağıdaki beyitte Talat’ın gelişine sevinen bir erguvan tasviri yapılmıştır. Şair arkadaşı Talat’ın 

gelişini baharın gelişine benzetmiş, kendi duyduklarını erguvanın Talat’ın geleceğini duyması şeklinde 

ifade ederek erguvana insana ait kulak uzvunu yani duyma özelliğini verip insan biçimci bir yaklaşım 

sergilemiştir. 

Tuyup neşe-i makdemin erguvân 

Gören sandı mey-hânedir gülsitân (1140) 

6.5.3.4.8. Sûsen 

Aşağıdaki beyitte sûsenin dili bir karış olarak ifade edilerek yaz sıcağındaki bir görüntü insan 

biçimci yaklaşımla dile getirilmiştir. 

Kenârında kalmış idi gülşenin 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

139 

 

Dili bir karış taşrada süsenin (2268) 

6.5.4. Bedene Ait Unsurlar 

6.5.4.1. Göz 

Aşağıdaki beyitte şairin sürgün yolunda karşılaştığı “duhânî-beççe”nin gözleri sarhoşluğu 

başından atmamıştır. Burada göz; sersem, başı dönmüş bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm 

örneği verilmiştir. 

Olaldan bu mey-hânede bâde-hâr 

Dahi etmemiş çeşmi def-i humâr (402) 

Aşağıdaki beyitte ise “gözü ardında kalmak” deyimi ile göze insana ait özellikler olan hayran 

olma ve üzgün olma duyguları atfedilmiştir. 

Gözüm kaldı ardımda hayrân u zâr 

Gönül yollara düşdü giryân u zâr (434) 

6.5.4.1.1. Gamze 

“Duhânî-beççe” tasvirinin yapıldığı aşağıdaki beyitte duhânî-beççenin gamzesi kâfir bir insan 

olarak düşünülmüştür.  

Nedir dîni ol gamze-i sâhirin 

Mesîhâ’ya îmânı yok kâfirin (401) 

6.5.4.2. Ciğer 

Aşağıdaki beyitte gönül ıstırap verince ciğer; yeter artık kebap oldum demektedir. Üzüntünün 

dile getirildiği bu beyitte ciğer kişileştirilmiş ve ıstırap içinde, “yeter artık” diyen bir insan gibi 

düşünülmüştür.  

Gönül bir tarafdan verir ıztırâb 

Ciğer der yeter oldum artık kebâb (2306) 

6.5.5. Mevsimler 

6.5.5.1. Bahar 

Aşağıdaki beyitte Talat gidince gül ayrılık ateşiyle yanmış ve baharın ocağı sönmüştür. Burada 

bahara ocağı sönmek deyimi atfedilerek antropomorfizm örneği verildiği görülmektedir. 

Yanıp âteş-i iftirâkıyla gül 

Bahârın ocağı sönüp kaldı kül (1545) 

Aşağıdaki beyitte bahar padişahı yeşil yüzüğü takmıştır. Baharın gelişi burada bahar padişahının 

yeşil yüzüğünü takması olarak ifade edilmiş bahar kişileştirilerek insan biçimci yaklaşıma örnek 

oluşturulmuştur. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

140 

 

Nigîn-i zümürrüd idi kûhsâr 

Takınmış anı pâdişâh-ı bahâr (1370) 

6.5.6. Eşyalar 

6.5.6.1. Ayna 

Keşan yolculuğu sırasında aynadaki aksiyle konuşan şair aynaya, İzzet ve aynadaki 

yansımasıyla aralarına nifak sokma özelliği vermiştir. Nifak sokmak insanların yapabileceği bir şeydir. 

Dolayısıyla insana ait nifak sokma özelliği ayna için kullanılmıştır. 

Ne mümkin ola beynimizde firâk 

Meğer âyîne eyleye bir nifâk (302) 

6.5.6.2. İnci 

Şair aşağıdaki beyitte iki çocuğunu (Fuad, Reşad) inciye benzetmiş ve bu incilerin yetim 

kalmamalarını istemiştir. Dolayısıyla beyitte müşebbehün-bîh olan inci dolaylı olarak çocuk gibi 

düşünülmüş ve antropomorfik bir yaklaşım sergilenmiştir. 

İki dürdür anlar yetîm eyleme 

Biri birimizden dü-nîm eyleme (232) 

6.5.6.3. Kalem 

Aşağıdaki beyitte kalem şairin dert ortağıdır ve kalem şairin macerasını anlatsa buna şaşılmaz. 

Burada kalem dert ortağı ve yazıyı kendisi yazan bir insan gibi düşünülerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir17. 

Benim ile derd ortağıdır kalem 

Nola ser-güzeştim ederse rakam (105) 

Aşağıdaki beyitte şair kalemin gazel yazdığını onun ardından da İzzet’ in yani kendisinin aynı 

şekilde şiir yazdığını ifade edilmiştir. Burada kalem sanki şair tarafından kullanılmıyormuş da kalem 

kendi başına yazıp düşünüyormuş gibi anlatılmıştır. 

Kalem kim gazel nazm u tahrîr eder 

Hemân ol da aynıyla tanzîr eder (288) 

Şair yukarıdaki beyitler sonrasında yazdığı gazeli kalemin irticalen söylediği şeklinde ifade 

etmiş, sonrasında kalemle dertleşmiştir. Kaleme; derdinin ne olduğunu ve İzzet’e neden refakat ettiğini 

sormuş, kalem ise;  İzzet benim dert ortağım, arkadaşım diyerek ömürlerinin birlikte geçtiğini, 

                                                      
17335, 435, 517, 608, 611,612, 613, 882, 951, 988, 1050, 1125, 1155, 1162, 1219, 1220, 1221, 1222, 1223, 1224, 

1225, 1262, 1263, 1264, 1271, 1272, 1332, 1341, 1348, 1378, 1388, 1484, 1503, 1540, 1733, 2175, 2214, 2254, 

2361, 2363, 2407, 2409, 2412, 2413, 2420, 2422, 2423, 2426, 2428, 2429, 2431, 2435, 2437, 2438, 2471, 3131, 

3321, 3368.  beyitlerde de kalem, insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır.  

 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

141 

 

zihinlerinde ayrılık olmadığını, araya sadece aynanın nifak soktuğunu belirtmiştir. Burada dertli ve 

aynı zamanda dert ortağı olan kalem kişileştirilmiş ve intak sanatı ile de konuşturulmuştur. Kalem 

İzzet’ten yalnız bedenen farklı olduğunu aynanın nifak sokması şeklinde ifade etmiştir. Dolayısıyla 

kalem beden itibarıyla yine kalem görünüşlüdür fakat dertli olmak ve konuşmak gibi insani özellikleri 

taşıması sebebiyle antropomorfik bir unsur olarak dikkat çekmiştir. 

Bu nazmı yazıp irticâlen kalem 

Refîkim dahi mislin etmiş rakam  

Edip cevdet-i tab-ı şûhın pesend 

Dedim kim nedir derdin ey derdmend  

Bu ilm ü hünerle çıkıp gurbete 

Ne buldun refâkat edip İzzet’e  

Dedi mûnis ü gam-güsârımdır ol 

Otuz sâli geçdi ki yârımdır ol  

Anınla ber-â-berdi mîlâdımız 

Maan gezdirirdi bizi dadımız  

Ne mümkin ola beynimizde firâk 

Meğer âyîne eyleye bir nifâk (297-302) 

Ardından şair kalemin de vefasız dostlardan usandığını fakat sonrasında kalemin de vefasız 

çıktığını belirtmiş, aslında kalemin kendisi olduğunu söyleyerek yukarıdaki beyitlerin bir kurgu 

olduğunu ortaya koymuştur. Yine burada da şair sanatlı bir söyleyişle kalemi vefasız olarak görmüş ve 

antropomorfik bir dil kullanmıştır. 

Usanmış o da bî-vefâ dostdan 

Benim tek hezâr-âşinâ dostdan (305) 

Beni eyledi kendine yâr-ı gâr 

O da bî-vefâ çıkdı encâm-ı kâr (306) 

Benim gördügüm şekl-i vahdet imiş 

Meğer ol bu dîvâne İzzet imiş (308) 

Şair eserin bir bölümünde kalemi övmüş ve sonra kalem bu övgüye teşekkür etmiştir. 

Dolayısıyla şair kalemi konuşturarak insana ait olan konuşma özelliğini intak sanatıyla kaleme 

atfetmiştir (2445-2470. beyitler arasında).  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

142 

 

6.5.6.4. Keman 

Aşağıdaki beyitlerde keman perdesini parça parça ederek neye neredesin demiş ve parça parça 

sinesini gösterince gönül teselli bulmuştur. Burada kemana konuşma özelliği verilmiş ve bir bedene 

büründürülerek sinesi parçalanmış hâlde tasviri yapılmıştır.   

Kemân çâk çâk eyledi perdesin 

Ney ü mûsikâra dedi nerdesin (1333) 

Kemân gösterip sîne-i çâk çâk 

Tesellî bulurdu dil-i zahmnâk (1443) 

6.5.7. Soyut Kavramlar 

6.5.7.1. Gönül 

Aşağıdaki beyitte şair gördüğü “duhânî-beççe”ye, “benim perişan gönlüm gibi gurbete çıkarsan 

ayrılığa düşüp pişman olursun,” diyerek öğüt vermiştir. Burada gönül kavramı sanki başka bir kişi gibi 

düşünülerek kişileştirilmiş ve gurbete çıkma özelliği ile antropomorfik bir nitelik kazanmıştır. 

Peşîmân olursun düşüp fürkate 

Dil-i zârım âsâ çıkıp gurbete (396) 

Aşağıdaki beyitte ise gönül “duhânî-beççe”nin saçına âşık olmuştur. Burada gönül sanki insana 

ait bir unsur değil de farklı bir insan gibi düşünülüp gönle insana ait bir duygu olan âşık olma özelliği 

verilmiştir. 

Nigâh eyleyip şusuna busuna 

Gönül düşdü çengâl-i gîsûsuna (422) 

Aşağıdaki beyitte gönül aşk gamından usanmıştır. Bu beyitte insana özgü bir durum olan aşk ve 

usanmak kavramları soyut olan gönül kavramına atfedilerek insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir.  

Yanıkdır yanıkdır yanıkdır gönül 

Gam-ı aşkdan usanıkdır gönül (2618) 

Aşağıdaki beyitte Galib Muhammed Paşa’nın sadrazam olmasından sonra gönlün felekle raks 

ettiği ifade edilmiştir. Şair Galib Muhammed Paşa’nın sadrazam olmasına sevinmediği için bunu, 

sanki gönlün başı göğe erdi şeklinde ifade etmiştir. Burada insanlar için kullanılan başı göğe ermek 

deyimi gönle atfedilmiş ve insan gibi dans etme özelliği verilmiştir18. 

Felekler ile raksa girdi gönül 

Sanırdı başı göge erdi gönül (3563) 

                                                      
18 1045, 1439, 1442, 1468, 2700, 2704, 2705. beyitlerde de gönül, insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

143 

 

6.5.7.2. Aşk 

Aşağıdaki beyitte aşk iğne gözünden Hindistan’ı seyretmekte ve bazen vatanında gören gözü 

kör olmaktadır. Burada aşka insan bedenine ait göz organı ve seyretme özelliği verilmiştir. 

Çeşm-i sûzenden eder gâhîce Hindistân'ı seyr 

Kûr olur gâhî vatanda dîde-i bînây-ı aşk (2583) 

Aşağıdaki beyitte ise yanılıp bir hana ayak basan aşktan söz edilmektedir. Burada ise aşk ayağı 

olan bir insan biçimine büründürülmüştür. 

Dûdmânın âkıbet tenhâ-serây-ı bûm eder 

Yanılıp tâ kim basa bir hân-mâna pây-ı aşk (2584) 

6.5.7.3. Can 

Aşağıdaki beyitte sakinin nereden istersen oradan öp dediğini duyunca can sanki tenle veda 

etmiştir. Burada canın tenden çıkması tene veda etmek olarak ifade edilmiştir. Veda etmek insana 

özgü bir durumdur. Ayrıca can öp denildiğini duymuştur yani bir de kulağı vardır. Dolayısıyla tüm bu 

özellikleriyle can insan biçimci yaklaşıma bir örnektir.  

Neremden murâdın ise bûse al 

Ne istersen anın dirîgi muhâl (1425) 

Bu tebşîri gûş etdigi dem hemân 

Sanırdım tenimle vedâ etdi cân (1426) 

6.5.7.4. Elem 

Aşağıdaki beyitlerde elem yol başında ağlamaktadır ve İzzet ona gam çekme demektedir. Şair 

gam çektirmek için elemin yol başında beklediğini söylemiş ve ona istirahat buyur demiştir. 

Sonrasında dert ve gam insanlık edip İzzet’in eteğinden elini çekmiştir. Burada soyut bir unsur olan 

elem; ağlaması, İzzet’e gam çektirmek için beklemesi ve sonunda elini İzzet’in eteğinden çekmesi 

eylemleriyle insani bir görünüm kazanmıştır.   

Ser-i rehde gördüm ki ağlar elem 

Dedim ey birâder ne var çekme gam (1325) 

İki güncegiz var Keşan'da otur 

Gelir İzzet’in istirâhat buyur (1326) 

Hele âdemiyyet edip derd ü gam 

Elin çekdi dâmânımızdan o dem (1328) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

144 

 

6.5.7.5. Cin-Şeytan-Zebani 

Şair Türkmeneli’ndeki hanı o kadar beğenmemiştir ki hanı gören cinler ve şeytan korkuya 

kapılır şeklinde ifade etmiştir. Burada soyut olan cin ve şeytana insana ait bir duygu olan korku 

kavramı atfedilmiştir. 

Gece anda cinnîye vahşet gelir 

Degil cin şeyâtîne dehşet gelir (562) 

Bir diğer beyitte ise bu hana giren zebaniler mutlu olmaktadır. Yine burada da zebaniye insana 

ait bir duygu yüklenmiştir. 

Gelip hancı bir ota etdi güşâd 

Meğer dûzahîler girip ola şâd (571) 

6.5.7.6. Kader 

Aşağıdaki beyitte şair çektiği sıkıntıları ifade ederken sanki kaderle pençeleşmiş âdete onunla 

güreşmiştir. Burada kaderin çektirdiği zorluklar kaderin pehlivan gibi düşünülmesiyle ortaya 

koyulmuş ve antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Kaderle meğer pençeleşmek imiş 

Demir pehlevânla güleşmek imiş (128) 

6.5.7.7. Nefis 

Aşağıdaki beyitte şair nefse dost gibi görünmüş bunun için nefse Dârâ’yı kul etmiştir. Klasik 

Türk edebiyatında zenginliği ve ihtişamıyla konu edilen Dârâ burada nefse hizmet eden bir kişi olarak 

hayâl edilmiştir. Dolayısıyla nefis de buyruk verici bir insan gibi düşünülmüş ve antropomorfizm 

örneği verilmiştir. 

Edip nefse dürlü müdârâları 

Kul etmiş idim ana Dârâları (197) 

6.5.7.8. Gam-ı Kâinât 

Aşağıdaki beyitte kâinatın gamı İzzet’in eteğini tutmuştur. Burada “gam-i kâinât” tamlaması 

etek tutma özelliği ile sanki eli olan bir insan gibi düşünülmüştür. 

Tutup dâmenimden gam-i kâinât 

Ne çekdim elinden bulınca necât (1322) 

6.5.7.9. Ab-ı Hayat 

Aşağıdaki beyitte saf mey “âb- ı hayât”ı kıskandırmaktadır. Burada “âb-ı hayât”a insana ait 

kıskanma duygusu verilmiştir. 

Mey-i nâbdır reşk-i âb-ı hayât 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

145 

 

Bin İskender'e katresidir necât (1404) 

6.5.7.10. Dest-i Keder  

Aşağıdaki beyitte keder eli şairin yakasını tutmuştur. Burada “dest-i keder” tamlaması ile 

kederin eli varmış gibi düşünülerek antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Girîbânımı aldı dest-i keder 

Pes ü pîşimi etdi zîr ü zeber (1451) 

6.5.7.11. Dâyin-i Gam 

Aşağıdaki beyitte “dâyin-i gam” tamlaması ile gam alacaklı bir insan gibi düşünülmüştür. 

Alacaklı olmak insanlara özgü bir durumdur. Burada alacaklı olmak insan dışındaki bir unsur için 

kullanılmıştır. 

Alıp şevkımı dâyin-i gam tamâm 

Güzeşte safâ oldu ol dem harâm (1452) 

6.5.7.12. Dest-i Âh 

Aşağıdaki beyitte “o ateşle gönül ateşini tazele, âh eliyle hemen yelpazele” denilmektedir. 

Burada “dest-i âh” elinde yelpaze tutmaktadır. Soyut bir kavram olan “âh”, eli varmış gibi düşünülmüş 

ve insan biçimci yaklaşımın örneği verilmiştir. 

O âteşle nâr-ı dili tâzele 

Hemân dest-i âh ile yelpâzele (1457) 

6.5.7.13. Dest-i Kader 

Aşağıdaki beyitte parmakla yüzük gibi beraber olunmaması gerektiği çünkü kader elinin 

mutlaka ayıracağı ifade edilmiştir. Burada “dest-i kader” tamlaması ile kadere insan bedenine ait olan 

el uzvu verilmiş soyut olan kader somutlaştırılmış ve insan gibi düşünülmüştür. 

Be-hem olma engüşt ü hâtem kadar 

Cüdâ eyler elbette dest-i kader (1517) 

6.5.7.14. Dest-i Fürkat 

Aşağıdaki beyitte nerede dertli kişiler varsa ayrılık eliyle parça parça olmaktadır. Burada “dest-i 

fürkat” tamlaması ile ayrılık somut bir görünüme kavuşturulmuş eli olan bir insan gibi hayal 

edilmiştir. 

Hele kanda varsa iki derdnâk 

Olur dest-i fürkat ile çâk çâk (1521) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

146 

 

6.5.7.15. Tıfl-ı Âh 

Aşağıdaki beyitte şair âh çocuğunu yeni uyutmuştur. Burada “tıfl-ı âh” tamlamasına çocuk 

muamelesi yapılmış ve uyuma özelliği verilmiştir. Şair âh etmeyi yeni bıraktığını ifade etmek için bu 

tamlamayı insan gibi yani çocuk gibi düşünmüş uyuma özelliği vererek insan biçimci bir yaklaşım 

sergilemiştir. 

Uyutmuş idim tıfl-ı âhı henûz 

Dil-i zâra kundak bırakdı o sûz (3254) 

6.5.7.16. Hâk-i Pây-ı Şöhretet 

“Yüzünü görmeyi can u gönülden öylesine arzulamaktayım ki şöhretinin ayak tozu gönül 

gözümüze sürme olmuştur” (Ceylan ve Yılmaz, 2007, s. 96) manasındaki aşağıdaki beyitte şöhretinin 

ayak tozu tamlaması ile bir somutlaştırma yapılmış ve insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Bes ki cânem ârzû dâred ki dîdâret zi-cân 

Tûtiyâ-yı çeşm-i dil şud hâk-i pây-ı şöhretet (1008) 

6.5.8. Coğrafi Unsurlar 

6.5.8.1. Deniz 

Aşağıdaki beyitte deniz Büyük Köprü’ye hizmet için kemer kuşanmıştır. Burada denize insan 

gibi “kemer kuşanma” yani bir işi yapmaya hazırlanma özelliği verilerek insan biçimci yaklaşıma 

örnek verilmiştir. 

Gelüp cûşa etdikçe azm-i sefer 

Deniz hıdmetinde kuşanmış kemer (441) 

Bigados’a giderken şair, çevresinde gördüğü kara ve denizi mücadele eden iki hükümdar olarak 

düşünmüş ve bir tabiat tasviri yaparak pek çok doğa unsurunu bu mücadelede insan biçimine 

bürümüştür. 

Denizdir diyip geçme sâhib-sipâh 

O da kendi kendine bir pâdişâh (473) 

Kara ve denizin mücadelesi başlamadan şair onların niteliklerinden bahsetmekte denizi atılgan 

ve cesur bir insan olarak niteleyip karayı da sabırlı bir kişi gibi tasvir etmiştir. Şairin kara ve deniz 

hakkındaki bu yorumları denizin dalgalı oluşunun hırçınlıkla simgelenmesi toprağın ise sakinliği 

simgelemesiyle ilgilidir. 

Biri savlesinde hizebr-i cesûr 

Birisi metânetde merd-i gayur (475) 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

147 

 

Aşağıdaki beyitte kara ve deniz savaş meydanını kurmuş ve “bakalım İlâh ne eyler” demişledir. 

Burada kara ve deniz savaşçı iki insan olarak düşünülmüş ve konuşma özelliği verilerek insan biçimci 

bir yaklaşım sergilenmiştir19 

Çıkıp rezme ol iki şâh-ı azîm 

Biribirisin etmek üzre dü-nîm (476) 

Kurup sâha-i rezme bir destgâh 

Dediler bakalım ne eyler İlâh (477) 

Savaş hızını artırınca her yana nehirler akın eylemiş denizler korkusundan sararmıştır. Bu 

savaşta deniz bir padişahtır ve padişah olarak bir bedeni vardır. Savaş da çetin bir şekilde ilerleyince 

denizler korkudan benzi atmış bir insan gibi tasvir edilmiştir. Şairin yolculuğu esnasında deniz ve 

dalgalar şaire ilham vermiş şair de bu görüntüyü insan biçimci bir tasavvur ile ortaya koymuştur.  

Akın eyledi sû-be-sû cûybâr 

Sararmış idi korkusundan bihâr (487) 

Deniz ve kara bu savaşta çeşitli zarara uğramış, deniz askerini çekmiş fakat kara inat edip geri 

çekilmemiştir. Bunun üzerine İzzet Molla araya girerek karaya haber yollamış, deniz sulha yatmış ve 

Bigados görünmüştür (492-496. beyitler arasında). Şairin kara ve denizle ilgili insan biçimci tasavvuru 

kendisinin ikisinin arasına girmesiyle son bulmuştur. 

6.5.8.2. Nehir 

Mercan Köyü’nün tasvir edildiği aşağıdaki beyitte nehir söğüt ağacının gölgesini kucaklamış ve 

bunlar her yanda muhabbet etmişlerdir. Burada nehir kolu olan ve muhabbet eden bir insan gibi 

düşünülmüştür. 

Der-âgûş edip sâye-i bîdi cû 

Mahabbet ederler idi sû-be-sû (1371) 

Aşağıdaki beyitlerde nehir ve köprü, ejderha ve kaplana benzetilmiş bu unsurlar savaştırılmıştır. 

Bunun üzerine nehir bir söz söylemiş, bu söz köprüye ağır gelmiş ve köprünün gözü dolmuştur. 

Burada insan dışı varlılara insana özgü olan savaşma ve konuşma özelliği verilerek insan biçimci bir 

yaklaşım sergilenmiştir. 

Biri ejdehâ biri gûyâ peleng 

Hemân cû ile pül ederlerdi ceng (1374) 

Gelip ana taşkınca cûyun sözü 

                                                      
19 478, 481, 482, 488, 489. beyitler de deniz, insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

148 

 

O gayretle cisrin tolardı gözü (1375) 

Aşağıdaki beyitte ise şair hüsn-i talil sanatını kullanmış, nehre bir hediye verdiğini nehrin de bu 

hediyeyi kabul ederek gözyaşı ile teşekkür ettiği ifade edilmiştir. Burada nehrin su olarak akma 

özelliği hüsn-i talil sanatı ile sanki şaire teşekkür ediyormuş gibi ifade edilerek antropomorfizm örneği 

verilmiştir20. 

Kabûl eyledi tuhfemi cûybâr 

Ederdi sirişk-i teşekkür nisâr (2255) 

6.5.8.3. Dere 

Sürgün yolunda Küçükçekmece’ye varan şair Haramî deresinin yüzünü gösterdiğini ifade 

etmiştir. Burada Haramî deresinin görünmesi yüzünü göstermek olarak ifade edilmiş ve 

antropomorfizm örneği verilmiştir. 

Haramî deresi olup rû-nümâ 

Bana şöhreti oldu vahşet-fezâ (251) 

6.5.8.4. Çeşme 

Aşağıdaki beyitte Çorlu’daki çeşme şirin ağızlı bir çocuğa benzetilmiştir. Dolayısıyla çeşme 

insan gibi düşünülmüştür. 

Degil çeşme bir tıfl-ı şîrîn-dehen 

Gümüşden dökülmüş ser-â-pâ dehen (3903) 

6.5.8.5. Kara 

Aşağıdaki beyitte deniz ve karanın mücadelesinin anlatımına başlanırken karanın kuvvetli bir 

insan gibi düşünüldüğü görülmekte ve klasik Türk edebiyatında gücüyle tanınan İskender’e bile 

gücünün yeteceği belirtilerek mübalağa sanatı ile karanın kuvveti vurgulanmaktadır. 

Bakıp karaya sanma yok kudreti 

Yeter nice İskender’e zulmeti (474) 

Aşağıdaki beyitte savaş başlamış, kara ve deniz askerlerine “Öldürün!” emri vermiştir. Burada 

kara ve deniz askerlere nasihat edip komutan gibi emir vermeleri ile insan gibi hayal edilmiştir. 

Bunu nush u pend etdiler askere 

Hemân öldürün bakman ahz-ı sere (481) 

                                                      
20 1134, 1381, 2242, 2245, 2260, 2686, 3745. beyitlerde de nehir, antropomorfik özellikler göstermektedir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

149 

 

Şair aşağıdaki beyitlerde denizlerin köpüğü ile karanın yeşil doğası hakkında orijinal bir hayal 

üretmiştir. Bu beyitlerde denizin köpüğü ve karanın yeşilliği devlet bayrağı olarak düşünülmüş, kara 

ve deniz ülkesi olan insanlar gibi ifade edilmiştir21 

Beyâz idi bayrağı deryâların 

Yeşillendi yaprağı sahrâların (482) 

6.5.8.6. Ada 

Kara ve denizin savaşında adalar karanın imdadına yetişen asker gibidir ve konuşma özelliği 

verilmiştir. Dolayısıyla adalar insana ait asker olma ve konuşma özellikleri ile insan biçimci yaklaşıma 

örnek teşkil etmiştir. 

Cezâyir gelip kara imdâdına 

Deniz de verip arkasın bâdına (478) 

Müheyyâ iki cânibin askeri 

Gazâ yâ şehâdet diyip her biri (479) 

6.5.8.7. Köprü 

Aşağıdaki beyitlerde nehir ve köprü savaşırken nehrin söylediği söz üzerine köprünün gözü 

dolmuştur. Burada cansız bir varlık olan köprüye insana ait organlardan göz verilmiş ve köprü ağlayan 

bir insan gibi tasvir edilmiştir. 

Gelip ana taşkınca cûyun sözü 

O gayretle cisrin tolardı gözü (1375) 

Aşağıdaki beyitte Büyük Köprü’nün tasviri yapılmaktadır. Burada köprünün gözleri güzellerin 

gözü gibidir ve köprü sevgilinin kaşına benzetilmiştir. Burada köprüye insan bedenine ait unsurlar 

atfedilmiş ve insan biçimci bir yaklaşım sergilenmiştir. 

Gözün her biri çeşm-i hûbân gibi 

Be-hem-beste ebrû-yı cânân gibi (451) 

İzzet Molla çeşitli tabiat unsurlarını ve mimari yapıları içinde bulunduğu memleket özlemine 

dâhil etmiştir. Aşağıdaki beyitte de köprüler İzzet’in gözünün yaşının kaynağı nereden diye sorarak 

şairin ağlamasını gözler önüne sermiştir. Köprüler yapılırken su akıntısı için yer yer konulan 

boşlukları şair yukarıdaki beyitlerde göz olarak ifade etmişti. Köprülerden de çok fazla su geçtiğinden 

şair bu beyitte mübalağa sanatı ile sanki kendi gözünden daha fazla su geliyormuş gibi anlatarak 

köprüye suyun kaynağını sordurtmuş onu insan biçimine bürümüştür. 

Görüp köprüler çeşmimin yaşını 

                                                      
21 489. beyitte de kara, insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

150 

 

Suâl etdiler ol suyun başını (2688) 

6.5.8.8. Keşan 

Aşağıdaki beyitte şair sakiye, Keşan’ın da gözü içki içenleri görsün diyerek mecaz-ı mürsel 

sanatı ile Keşan’a insana ait göz uzvu atfetmiştir. 

Hicâb etme sâkî görürse kesân 

Keşan'ın da görsün gözü mey-keşân (1295) 

6.5.9. Diğer Unsurlar 

6.5.9.1. Rüzgâr 

Kara ve denizin savaşında karaya adalar yardım ederken deniz de sırtını rüzgâra dayamıştır. 

Yani denize de rüzgâr yardım etmiştir. Burada rüzgâr denizin arkasındaki bir ordu gibi düşünülmüştür. 

Askeri birlikler insanlardan oluştuğundan rüzgârın yardım eden birlikler gibi ifade edilmesi insan 

biçimci yaklaşıma bir örnektir. Şairin böyle bir imge oluşturması gözlemlediği denizde dalgaları 

rüzgârın hareketlendiriyor oluşudur. Şair Bigados’a giderken gözlemlediği tabiatı o anki duygu 

durumuyla birlikte ele almış o anda gözünün önünde gerçekleşen hareketleri insan biçimci yaklaşımla, 

yeni hayaller üreterek, ele almıştır.   

Cezâyir gelip kara imdâdına 

Deniz de verip arkasın bâdına (478) 

Aşağıdaki beyitte kara ve denizin askerleri rüzgâr ve adalar “ya gaza ya şehadet” diyerek 

konuşturulmuş hem asker olarak bir bedene büründürülmüş hem de konuşma özelliği ile insan gibi 

düşünülmüştür22 

Müheyyâ iki cânibin askeri 

Gazâ yâ şehâdet diyip her biri (479) 

Aşağıdaki beyitte bu savaşın lodosun fesatlığı yüzünden ortaya çıktığı ifade edilmiş, lodosa 

insan gibi fesat çıkarma özelliği verilmiştir. 

Sebeb oldu bunca fesâda lodos 

Nola olsa menfâsı bahr-i Rados (491) 

6.5.9.2. Saba Yeli 

Aşağıdaki beyitte şair saba yeline gülünden (sevgilisinden) haber sormaktadır. Burada saba yeli 

sanki bir haberci gibi düşünülmüş dolayısıyla insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır. 

Düşerdim reh-i bâğa vakt-i seher 

Sabâya sorardım gülümden haber (847) 

                                                      
22 488. beyitte de rüzgâr, antropomorfizm ögesi olarak belirmiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

151 

 

6.5.9.3. Çöl 

Aşağıdaki beyitte şair memleket hasreti çektiğini ve yüzünün çölün yüzü gibi sarardığı şeklinde 

ifade etmiştir. Şair, sıkıntılı hâlini burada yüzünü çöl sarısına benzeterek ifade etmiştir. Çölü de yüzü 

olan bir insan gibi hayal ederek insan biçimci bir yaklaşım ortaya koymuştur. 

Tuyulmuş fezâlarda bu ser-güzeşt 

Sararmışdı benzim gibi rûy-ı deşt (2684) 

6.5.9.4. Kebap 

Aşağıdaki beyitte imamın midesinden şikâyet eden kebap İzzet’e perişan halini anlatmaktadır. 

Şair burada imamı eleştirirken yediği kebabın dert yandığından bahsederek kebaba insana ait konuşma 

özelliği vermiştir. 

Çekip midesinden anın ıztırâb 

Yanardı bana hâl-i zârın kebâb (1648) 

Mihnetkeşân’da gökyüzü unsurlarından, hayvan ve bitkilerden, bedene ait unsurlardan 

mevsimlerden ve eşyalardan bahsedilmiştir. Bu alt başlıklar içerisindeki pek çok unsur da teşbih, 

teşhis ve intak yoluyla insan biçimine büründürülmüştür. Eserin diğer eserler gibi hayali bir 

kurgusunun olmayışı ve mekânların ve gidilen yerlerin gerçekçi olması kurgusal olarak 

antropomorfizm örneği oluşturmamıştır. Fakat şair gezdiği gördüğü yerlerin tasvirini yaparken edebi 

bir üslup kullanmayı göz ardı etmemiş özellikle içinde bulunduğu psikolojiyle, tasvirlerinde ve 

başından geçenlerin anlatımında seçtiği ögeleri insan biçimci yaklaşımla ele almıştır. Örneğin 

memleketinden ayrı kaldığı için feleği suçlamakta ve başına gelenlerin müsebbibi olarak feleği 

görmektedir. Ayrıca realist tasvirini yaptığı Büyük Köprü’yü anlatırken, köprünün ihtişamını 

vurgulamak adına, feleğin köprüyü görünce yüz üstü kapandığını ifade etmiştir. Mesnevinin kişilerini 

de realist bir şekilde tasvir eden şair Keşan ayanının sakallarından bahsederken sakalların gür oluşunu 

feleğin öküzünü otlatabilecek kadar çok olduğunu şeklinde ifade etmiştir. 

  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

152 

 

SONUÇ 

İnsanın kendinden başka varlıkların dilini ve özelliklerini anlayabilmek için zihninde 

oluşturduğu bir tasarım olan antropomorfizm klasik Türk edebiyatı mesnevilerinde de kendini 

göstermiştir. Şairler incelenen mesnevilerde canlı ve cansız varlıkları insan biçimine bürümüştür. 

Zengin bir hayal dünyası olan klasik Türk edebiyatı şairleri mesnevilerinde sıkça söz sanatlarına yer 

vermiş, tabiatta gözlemlediği varlıkların özelliklerine bakarak ve onların gerçek varlıklarının dışına 

çıkmadan bu varlıklara kişilik kazandırmıştır. Özellikle teşhis ve intak sanatı kullanılarak çalışmanın 

konusu olan antropomorfizme katkı sağlanmıştır. Daha önce bahsedildiği gibi canlı ve cansız 

varlıkların insan gibi anlatılmasını sağlayan teşhis ve intak sanatı insan zihnindeki antropomorfizmin 

yani insan merkezci yaklaşımın bir sonucudur. Dolayısıyla eserlerde söz sanatlarından ziyade 

antropomorfizm kavramı ön planda tutulmuştur.  

Mesnevilerde antropomorfizm gelenek çerçevesinde işlenmiştir. Örneğin Harnâme ve 

Münâzara-i Tûtî vü Zâg mesnevilerinde klasik Türk edebiyatında iyiyi ve kötüyü temsil eden 

hayvanlar yine aynı şekilde kullanılmış hayvanlar iyinin ve kötünün temsilcisi olarak antropomorfik 

kahramanlara dönüşmüştür. Hüsn ü Aşk, Mihnetkeşân ve Nefhatü’l Ezhâr mesnevilerinde de 

kullanılan gök cisimleri, hayvanlar, bitkiler, eşyalar klasik Türk edebiyatındaki kullanımlarıyla 

verilerek antropomorfizm ögesi olarak kullanılmıştır. Örneğin gök cisimlerinin hareketlerinin 

gözlemlenmesi, hayvanların fiziksel görünüşü ve sesleri, bitkilerin fiziki görünümleri, eşyaların 

kullanım alanları şairlerin hayal dünyasında geniş yer edinmiş ve şairler onları anlamlandırmak ve 

eseri sıradanlıktan çıkarmak için insana özgü nitelikleri bu unsurlara atfetmişlerdir. Böylelikle şairler 

ortak olarak kullandıkları unsurları kendi hayal dünyalarında yeniden canlandırmış yaşadıkları duygu 

durumuna yahut eserde vermek istediği mesaja göre farklı tasavvurlar ortaya koymuştur. Elbette 

şairler bir gelenek çerçevesinde yazılan şiir anlayışına sahip olduklarından ortak duyguları, teşbihleri, 

mecazları ve sanatları da kullanmışlardır. Örneğin Hüsn ü Aşk ve Mihnetkeşân’da felek ve kalem çok 

sık kullanılmıştır. Felek daima eziyet eden, âşıkların arasına giren, huzur vermeyen bir kişi 

görünümüne kavuşmuş, kalem ise şair yerine hikâye anlatan yahut şaire dert ortağı olan bir insan gibi 

ortaya koyulmuştur.  

Şairler beyitlerinde kullandıkları gök cismi, hayvan, bitki, eşya ve diğer unsurları fiziki 

görünümlerine yani hareketlerine, rengine, kokusuna, dokusuna, yaşadıkları yere, gücüne ve 

güçsüzlüğüne bağlı olarak işlev vermişlerdir. Örneğin Münâzara-i Tûtî vü Zâg’da karga siyah yüzlü, 

Hüsn ü Aşk’ta bülbül hoş sesli, papağan renginden dolayı al elbise giymiş,  Mihnetkeşân’da Hüthüt 

haberci, Nefhatü’l Ezhâr’da örümceğin ağı ev örümcek de ev sahibi şeklinde tasvir edilmiştir. 

Harnâme’de ise gerçek bir eşek tasviri yapılmış ve ona intak sanatı ile konuşma özelliği verilmiştir. 

Görüldüğü üzere şairler tabiattaki varlıkların farklı özelliklerinden ilham alıp aynı gelenek içerisinde 

onları kendi hayal dünyalarında çeşitli antropomorfik niteliklere büründürmüşlerdir.  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

153 

 

Nefhatü’l Ezhâr’da daha çok öğüt verici, gerçek veya gerçekleşmesi mümkün nitelikte hikâyeler 

anlatılmıştır. Bu sebeple şair sanatlı söyleyişlerle dolu bir anlatım tercih etmese de insan biçimci 

anlayışa örnek olacak birçok öge tespit edilmiştir. 

Mihnetkeşân’da daha çok gerçek mekânların şairde bıraktığı izlenimler antropomorfik bir dil ile 

ifade edilmiştir. Örneğin Büyükçekmece Köprüsü’nden bahsedilmiştir. Köprü daha önceki 

mesnevilerde kullanılan bir unsur değildir. Şair gerçekçi tasvirlerle köprüyü anlatsa da edebi sanatları 

da göz ardı etmemiş, yirmi sekiz deliği bulunan bu köprünün şeklini güzellerin gözüne benzetmiştir. 

Köprü güzellere benzetilmesi ile antropomorfik özellikler göstermiş, köprünün bu büyüklüğünü ve 

güzelliğini anlatmak için de feleğin ona baş eğdiği (saygı gösterdiği) ifade edilmiştir. Şair yine 

yolculuğu sırasında kara ve deniz ile ilgili bir savaş tasviri ortaya koymuştur. Burada şair diğer 

mesnevilerde karşılaşılmayan kirpi ve kılıç balığını, kara ve denizin savaşçıları olarak hayal edip 

eserinde orijinal bir tasavvur ortaya koymuş, hayvanların doğal görüntüsünü oka benzeterek bu okları 

hayvanların (askerlerin) silahı olarak düşünüp antropomorfizm örneği vermiştir. Ayrıca eserde önceki 

yüzyıllardaki gibi kahramanlar hayali ya da farklı bir kahraman değil bizzat İzzet Molla’nın kendisidir. 

Dolayısıyla eserde kendi başından geçen olayları anlatırken doğrudan gözlemlediği olayları veya 

mekânları antropomorfik bir dil ile ifade etmiştir. 

Mihnetkeşân’da Klasik Türk edebiyatı geleneğinin yansıtıldığı en belirgin bölüm “duhânî-

beççe”nin anlatıldığı bölümdür. Büyükçekmece’de karşılaştığı bu güzeli anlatırken şair Klasik Türk 

edebiyatının olanaklarından faydalanmıştır.  

Harnâme ve Münâzara-i Tûtî vü Zâg’ın kurgusu baştan sona antropomorfik özellikler 

göstermektedir. Eserlerin konuları farklı olsa da şairler seçtikleri hayvanlar üzerinden insanlara 

birtakım mesajlar vermeyi amaçlamış kurguyu da buna göre oluşturmuşlardır. Hüsn ü Aşk’ın kurgusu 

da baştan sona antropomorfik nitelikler göstermektedir. Çünkü mesnevinin kahramanları zaten soyut 

ifadelerden oluşturulmuş onlar bir insan olarak okuyucuya sunulmuştur. Şairin seçtiği ifadeler aşkın 

içerisinde bulunan aşk için gerekli unsurlardır. Aşk için seven, sevilen ve bu aşk için gayret ve sabır 

gerekir. Şair de tün bu unsurları bir kişiliğe bürüyerek aşk yolculuğunda geçilen merhaleleri 

okuyucuya somut bir şekilde anlatabilmek ve okuyucunun eserde kendini bulabilmesi için insan 

biçimci tasavvurlar ortaya koymuştur. Sebk-i Hindî akımının etkisiyle de şair, derin ve girift 

hayallerini eserinde başarıyla uygulamış bu derin hayaller de eserde insan biçimci yaklaşıma bolca 

örnek oluşturulmasını sağlamıştır. Mihnetkeşân’da da şairin baştan sona memleket hasretini derinden 

hissettirebilmek ve yalnızlığını ifade edebilmek için kendine dost edindiği kalemi üzerinden anlatım 

gerçekleştirmiş olsa da eserde daha çok gerçek kişi ve mekânların kullanılması eserde antropomorfik 

bir kurgu vardır denilebilmesi için yeterli değildir. Bu sebeple Mihnetkeşân ve Nefhatü’l Ezhâr’da 

insan biçimli ögeler bulunmakla birlikte antropomorfizmin kurguya bir etkisi olduğu tespit 

edilmemiştir. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

154 

 

Farklı yüzyıllardan ve farklı konulardan seçilen eserlerde antropomorfizm ögeleri benzerlik 

göstermiştir. Bütün yüzyıllarda gök ve göğe ait unsurlar kullanılmış ancak bu unsurlar en çok Hüsn ü 

Aşk’ta yer almıştır.  

Bütün yüzyıllarda hayvanlar antropomorfik bir görünüme kavuşturulmuştur. Her mesnevide 

hayvanlar olmakla birlikte Hüsn ü Aşk’ta farklı türden hayvana daha fazla yer verilmiştir. Harnâme’de 

yalnızca eşek ve kargaya, Münâzara-i Tûtî vü Zâg’da papağan, karga ve bülbüle yer verilmiştir. 

Nefhatü’l Ezhâr’da diğer mesnevilerde kullanılmayan arı, sivrisinek ve örümceğe yer verilmiş 

Mihnetkeşân’da ise diğer mesnevilerin hiçbirinde geçmeyen kılıç balığı insan biçimci yaklaşımla ele 

alınmıştır.  

Harnâme dışındaki tüm mesnevilerde çeşitli bitkilere yer verilmiştir. Ancak yine en fazla bitki 

Hüsn ü Aşk’ta antropomorfik bir unsur olarak kullanılmıştır. Bu bitkiler kimi zaman renginden kimi 

zaman görüntüsünden dolayı antropomorfik özellikler göstermiştir. Örneğin lale mesnevilerde 

bağrında yara olan bir insan gibi düşünülmüş, Mihnetkeşân’da bu yaranın lalenin kıskançlığı sebebiyle 

olduğu ifade edilmiştir. 

Bedene ait unsurlar yalnızca Harnâme’de kullanılmamıştır. Bedene ait unsurlarda Nefhatü’l 

Ezhâr,  Hüsn ü Aşk ve Mihnetkeşân’da göz ortak kullanılmış ve Hüsn ü Aşk’ta ayrıca kaş, kirpik vb. 

unsurlar antropomorfizm ögesi olarak kullanılmıştır. Mihnetkeşân’da da ayrıca “ciğer” insan biçimci 

yaklaşımla ele alınmıştır. Münâzara-i Tûtî vü Zâg’da yalnızca “ten” antropomorfizm ögesi olarak 

kullanılmıştır. 

Mevsimler yalnızca Hüsn ü Aşk ve Mihnetkeşân’da antropomorfizm ögesi olarak kullanılmıştır. 

İki eserde ortak olan bahardır. Örneğin Hüsn ü Aşk’ta bahar, baştan aşağı gül giyinmiştir. Yani bahar 

elbise giyen bir insan gibi hayal edilmiştir.  Mihnetkeşân’da da bahar padişahı yeşil yüzüğünü 

takmıştır. Burada da bahar eli olan ve insan gibi padişah olma özelliği ile dikkat çekmiştir. Bu 

örneklerde her iki mesnevide de baharın gelişi insan gibi eşyaları kullanmalarıyla anlatılmıştır.  Bunlar 

dışında Hüsn ü Aşk’ta sonbahar ve kış da insan biçimci yaklaşımla ele alınmıştır.  

Nefhatü’l Ezhâr, Hüsn ü Aşk ve Mihnetkeşân’da eşyalar antropomorfizm ögesi olarak 

kullanılmıştır. Nefhatü’l Ezhâr’da yalnızca kalem kullanılsa da bu üç mesnevide kalem ortak olarak 

kullanılan antropomorfik bir unsurdur. Şairler bu mesnevide kalemi kimi zaman anlatıcı yerine 

koymuşlardır. Yani sözü söyleyen şair değil de kalemin kendisi gibi göstererek insan biçimine 

bürümüşlerdir. Bunun dışında Mihnetkeşân’da Hüsn ü Aşk’tan farklı olarak aynaya ve kemana yer 

verilmiş yine en fazla eşya kullanımı Hüsn ü Aşk’ta görülmüştür.  

Soyut unsurlar Nefhatü’l Ezhâr ve Hüsn ü Aşk’ta ve Mihnetkeşân’da antropomorfizm örneği 

olarak kullanılmıştır. Bu eserlerde de Mihnetkeşân ve Nefhatü’l Ezhâr’da “aşk” ortak kullanılmıştır. 

Diğer türlü soyut unsurlar konusunda eserler arasında bir benzerlik yoktur. Hüsn ü Aşk ve 

Mihnetkeşân’da tamlamalar oluşturularak bazı soyut unsurlar somutlaştırılmış ve insan biçimci 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

155 

 

yaklaşımla ele alınmıştır. Oluşturulan tamlamalarda eserler arasında bir benzerlik yoktur. Örneğin 

Hüsn ü Aşk’ta “gam leşkeri”, Mihnetkeşân’da “dest-i kader” tamlamaları bir antropomorfizm 

örneğidir. Burada ortak olan soyut unsurların insana ait somut şeylerle ifade edilmesidir. Dolayısıyla 

gamın insan gibi askerleri, kaderin ise eli vardır.   

Nefhatü’l Ezhâr ve Hüsn ü Aşk’ta içeceklere yer verilmiş ve bu içeceklerden şarap ortak olarak 

kullanılmıştır. Örneğin Nefhatü’l Ezhâr’da şarap, sarhoş etme özelliğinden dolayı insanın aklını 

uğurlayan bir insan gibi tasvir edilmiştir. Yani akıl misafir içki ev sahibi gibi düşünülmüş şarap içki 

içenin aklını uğurlamıştır. Hüsn ü Aşk’ta ise şarap, feyz havuzunu kıskanma özelliği ile ele alınmıştır. 

Burada insana ait bir duygu olan kıskançlığın bir içeceğe atfedilmesiyle antropomorfizm örneği 

verilmiştir. 

Hüsn ü Aşk’ta diğer mesnevilerden farklı olarak olağanüstü varlıklara yer verilmiştir. 

Çalışmada mitoloji ve antropomorfizm arasındaki ilişkiden bahsedilmiş ve tanrının mitolojide 

insan biçiminde ele alındığı belirtilmişti. Mitolojide sıklıkla antropomorfik bir görünümde olan tanrı 

incelenen mesnevilerde yalnızca iki örnekte insan biçimci yaklaşıma örnek teşkil etmiştir. Bu da İslam 

kültüründe tanrıyı insan biçiminde tasavvur etmekten geri durulduğunu göstermektedir. 

Sonuç itibarıyla farklı yüzyıllardan seçilmiş bu mesnevilerin antropomorfizm ögesi olarak 

kullandığı unsurlarda benzerlikler ve farklılıklar göze çarpmış bu benzerlik ve farklılıklar da 

yukarıdaki paragraflarda açıklanmıştır. Genel olarak 15, 16, 17, 18, 19. yüzyıl mesnevilerinde 

kullanılan antropomorfik ögeler arasında belirgin bir farklılık görünmemekle birlikte Nefhatü’l Ezhâr 

adlı mesnevide daha toplumsal ve yaşanması mümkün olaylar anlatılmış ve Mihnetkeşân adlı 

mesnevide de gerçek bir yaşamdan ilham alınarak hayaller oluşturulmuştur. 

Farklı yüzyılların şairleri Şeyhî, Nev’î, Atâi, Şeyh Galib ve İzzet Molla birtakım duygu ve 

hayallerini ifade edebilmek için antropomorfizmi bir araç olarak kullanmışlardır. Şairlerin 

mesnevilerinde kullandıkları antropomorfizm ögeleri sınıflandırılıp incelenerek eserlerdeki zengin 

antropomorfik yapılar ortaya koyulmuştur.   

  



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

156 

 

KAYNAKLAR 

Açıl, B. (2015). Klasik Türk şiirinde estetik bir unsur olarak çiçekler. FSM İlmî Araştırmalar İnsan ve 

Toplum Bilimleri Dergisi, (5). https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/73095. 

Akarsu, B. (1975). Felsefe Terimleri Sözlüğü. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Akdoğan, Y. (t.y.). Ahmedî İskender-nâme. 02 15, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10667,ahmediskendernameyasarakdoganpdf.pdf?0 adresinden 

alınmıştır 

Akkaya, M. (2018). Dîvan ve halk şiirinde sevgilinin güzellik unsurları üzerine karşılaştırmalı bir 

araştırma. Turkish Studies, 13(20). 31-50. 

DOI:http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.13597. 

Akmaz, G. (2019). Mitoloji ve cinsiyet: Hint ve Yunan mitolojilerinde ataerkil dönüşüm 

[Yayımlanmamış doktora tezi]. Ankara Üniversitesi. 

Aktay, Y. (2003). İktidarın nesnesi ve kaynağı olarak beden ve kimlik politikaları. Sivil Toplum 

Düşünce ve Araştırma Dergisi, 1(2), 17-23. 

Akün, Ö. F. (1994). Divân edebiyatı. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (C. 9, S. 389-427). 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Altuntaş, H. ve Şahin, M. (2011). Kur’an-ı Kerim Meâli (12.bs.). Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları.  

Ambros, G. (t.y.). Hayvanbiçimcilik (zoomorfizm), hayvanlarla ima ve insanmerkezcilik: XVII. 

yüzyıl Osmanlı edebiyatında hayvanlar ve insanlar. 07, 30, 

2023tarihindeHayvanbiçimcilik_Zoomorfizm_Hayvanlarla_İma_ve_İnsanmerkezcilik_XVII_

Yüzyıl_Osmanlı_Edebiyatında_Hayvanlar_ve_İnsanlar. adresinden alınmıştır. 

Arı, R. (2019). Eşyadan sanata: klasik Türk şiirinde eşya. A. C. Issı, & M. Özger (Haz.). Şiir kuran 

nesneler (s. 19-42) içinde. Hece Yayınları. 

Armstrong, K. (2021). Mitlerin Kısa Tarihi. (D. Şendil, Çev.). (3.bs.). Alfa . 

Armutlu, S. (2011). Farsça ve Türkçe Şemʾ ü Pervâne’ler arasında bir karşılaştırma denemesi. H. 

Aynur, M. Çakır, H. Koncu, S.S. Kuru, A. E. Özyıldırım ( Haz.). Eski Türk Edebiyatı 

Çalışmaları VI Mesnevî: Hikâyenin Şiiri (47-163) içinde Turkuaz Yayınları. 

Ateş, S. (1982). Kur'ân-ı Kerîm'in Yüce Meâli ve Çağdaş Tefsiri. Ankara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Yayınları. 

Aydemir, Y. (2017). Vücudî, Hayâl ü Yâr. 02 15, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56189,vucudi-hayal-u-yarpdf.pdf?0 adresinden alınmıştır 

Bağcı, S. (2011). Sûrete âşık olmanın suretleri. H. Aynur, M. Çakır, H. Koncu, S.S. Kuru, A. E. 

Özyıldırım ( Haz.). Eski Türk Edebiyatı Çalışmaları VI Mesnevî: Hikâyenin Şiiri (265-286) 

içinde. Turkuaz Yayınları. 

Baljon, J. M. (2004). Kur' ân' ın insan-biçimci dili. (M. Erten, Çev.). Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 8(1), 293-301. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/222969. 

Batislam, H. D. (2002). Divan şiirinin mitolojik kuşları: hümâ, anka ve simurg. Türk Kültürü 

İncelemeleri Dergisi, 1.185-208. 

https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20%20EDEBIYATI/batislam.pdf. 

Bayat, F. (2010). Mitolojiye Giriş. Ötüken.  

Bayat, F. (t.y.). Kadim Türklerin mitolojik hikâyeleri. 

https://www.otuken.com.tr/u/otuken/docs/k/a/kadim-1492591604.pdf adresinden 01. 02. 2023 

tarihinde alınmıştır. 

Bayram, Y. (t.y.). Burdur'un ve divanların gülü. 01 19, 2023 tarihinde 

https://docplayer.biz.tr/3166337-Burdur-un-ve-divanlarin-gulu.html adresinden alınmıştır 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

157 

 

Bayram, Y. (t.y.). Edebî sanatlar. 07, 31, 2023 tarihinde 

https://avys.omu.edu.tr/storage/app/public/mikbal.guler/139177/Edeb%C3%AE%20Sanatlar.p

df. adresinden alınmıştır. 

Birici, S. (2019). Türkçe divanında Fuzûlî'nin söz telakkisi. 01 18, 2023 tarihinde 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/700984 adresinden alınmıştır 

Buxton, R. (2016). Yunan mitolojisi. (Çev. Ahmet F.Yıldırım). Alfa. 

Büyükyıldırım, A. (2009). Âşık Paşa' nın Garîb-nâme'sinde insan bedeniyle ilgili benzetmeler. Turkish 

Studies, 4(2), 165-187. DOI:http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.626. 

Can, Ş. (2021). Klasik Yunan Mitolojisi (20. bs.). Ötüken. 

Canatan, K. (2016). Profetik dinlerde "dünya" ve "beden"in değeri: karşılaştırmalı bir yaklaşım (3. 

bs.). . Canatan (Haz.). Beden sosyolojisi (s. 191-212) içinde KAçılımkitap. 

Ceylan, Ö., & Yılmaz, O. (2007). Bir sürgün şâheseri mihnetkeşân. Sahhaflar Kitap Sarayı. 

Coşkun, M. (2009). On altıncı yüzyıl ikili aşk mesnevilerinden Şâh u Gedâ (Bursalı Rahmî) Hüsn ü Dîl 

(Âhî) Şem ü Pervâne (Zâtî)’ de tahkiye unsurları [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. 

Dumlupınar Üniversitesi. 

Coşkun, M. (2014). Sözün büyüsü edebi sanatlar ( 4. bs.). Dergâh Yayınları. 

Cömert, B. (2010). Mitoloji ve ikonografi. De Ki Basım Yayım. 

https://www.academia.edu/21889229/Bedrettin_C%C3%B6mert_Mitoloji_ve_%C4%B0kono

grafi. 

Çalışkan, S. (2020). İnsan biçimcilik ve canlandırma sanatında insan biçimli hayvan karakterlerinin 

kullanımı . Art-e Sanat Dergisi , 13 (26), 474-489 . DOI: 10.21602/sduarte.803433. 

Çelebioğlu, A. (2018). Türk mesnevî edebiyatı sultan ikinci Murad devri (1. bs.). Dergah Yayınları. 

Çiçekler, M. (2004). Mesnevi. İslam Ansiklopedisi. (C.29, S.320-322). : Türkiye Diyanet Vakfı. 

Dağlar, A. (2015). Klasik şiirde beden ve mahlas-lakap ilişkisi (3. bs). E. Gürsoy Naskali, & A. Koç 

(Haz.). Beden Kitabı  (s. 315-336) içinde, Kitabevi. 

Dayanç, M. Ş. (2021). Antropomorfizmin anlamı, karşılaşmaların encamı: 1950 kuşağı öykülerinde 

insan-dışı hayvanlar (animot). Zemin: Edebiyat dil ve kültür araştırmaları, 0(1), 118 - 157. 

https://search.trdizin.gov.tr/tr/yayin/detay/504202/antropomorfizmin-anlami-karsilasmalarin-

encami-1950-kusagi-oykulerinde-insan-disi-hayvanlar-animot. 

Deligöz, K. (2018). Tüketicilerin markalara yönelik satın alma niyetlerinde antropomorfik maskotun 

etkisi: deneysel bir çalışma [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Atatürk Üniversitesi. 

Delikan, B., & Şener, G. (2020). Marka maskotlarında antropomorfizm kullanımına yönelik 

göstergebilimsel bir analiz: Arçelik markası robot çelik vakası. Manas Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 9(3), 1836-1854. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1. 

Demirkazık, H. İ. (2011). Divan şiirinde karga. Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi, 24, 131-178. 

10.24058/tki.285. 

Derbeder, F. (2007). Platon ve Aristoteles'te ruh beden problemi ve karşılaştırılması [Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi]. Pamukkale Üniversitesi. 

Devellioğlu, F. (2017). Osmanlıca-Türkçe ansiklopedik lûgat (33. bs.). Aydın Kitabevi. 

Dikmelik, E. (2019). Hayvan Davranışında Antropomorfizm Suçlaması: Felsefi Bir Analiz 

[Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Boğaziçi Üniversitesi. 

Dilçin, C. (1997). Örneklerle Türk şiir bilgisi. Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Dilek, İ. (2014). "Erlik Maddesi". Resimli Türk mitoloji sözlüğü. Eskişehir Valiliği. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

158 

 

Doğan, M. N. (t.y.). Fuzûlî Leylâ ve Mecnûn. 03 10, 2022 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10680,metinpdf.pdf?0 adresinden alınmıştır 

Doğan, M. N. (t.y.). Hüsn ü Aşk. 01 11, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10711,seyhgalibhusnuaskmuhammetnurdoganpdf.pdf?0 

adresinden alınmıştır 

Dokur, E. (2019). Canlandırma sinemasında hayvan karakterleri ve antropomorfizm  [Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi]. Anadolu Üniversitesi. 

Durak, E. (2022). Klasik Türk şiirinde beden ve beden algısı (Muhibbî, Fuzûlî, Hayâlî ve Bâkî örneği). 

Mersin: [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Mersin Üniversitesi. 

Eliade, M. (2021). Mitlerin Özellikleri. (Çev. S. Rifat) (5. bs.). Alfa Basım Yayım Dağıtım San. ve Tic. 

Ltd. Şti. 

Elmas, M. F. (2013). Spinoza’nın antropomorfizm eleştirisi ya da aklın hayalgücünü ifşası üzerine. 

Kaygı Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi, (21), 19-28. Retrieved 

from https://dergipark.org.tr/tr/pub/kaygi/issue/27372/288049. 

Erhat, A. (2021). Mitoloji sözlüğü (30. bs.). Remzi Kitabevi. 

Ertap, Ö. (1996). Dîvân şiirinde hayvan motifi. [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Balıkesir 

Üniversitesi . 

Eser, A. (2021). Biyomorfik yapıların algısal değerlendirilmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. 

Necmettin Erbakan Üniversitesi. 

Gökcan, M., & Koç, H. (2018). Hayrâbâd. 01 11, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/59849,nabi-hayrabadpdf.pdf?0 adresinden alınmıştır 

Güler, Z. (2014). Divan şiirinde papağan. Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 2(1), 61-71.  

Gülhan, A. (2015). Müeellifi bilinmeyen bir kıyâfetnâmeye göre karakter tahlili (3. bs.)., E. Gürsoy 

Naskali, & A. Koç (Haz.). Beden Kitabı (s. 39-60). içinde. Kitabevi. 

Güneş, D. (2019). Antropomorfizm ve antropomorfik karakter tasarımlarının insanlar üzerindeki 

etkisi. Sanat Yazıları, (40), 141-157. https://pdf.trdizin.gov.tr/pdf/. 

Güncel Türkçe Sözlük (t.y.). Beden. 09, 17, 2023 tarihinde https://sozluk.gov.tr/ adresinden alınmıştır. 

Hakman, M. (2013). Bir Anadolu Tanrısı olarak Zeus’un tabiat ile ilişkisi üzerine bir gözlem. Acta 

Turcica., 5(1), 1-18. https://www.acarindex.com/dosyalar/makale/acarindex-1423865251.pdf. 

Hançerlioğlu, O. (2000). Dünya inançları sözlüğü (3. bs.). Remzi Kitabevi. 

Hesiodos. (2022). İşler ve günler - Tanrıların doğuşu (5. bs.). (F. Akderin, Çev.), Say Yayınları. 

Holbrook, V. R. (2014). Aşkın okunmaz kıyıları (5. bs.) . İletişim Yayınları. 

Horata, O. (2006). Mesnevi. Türk edebiyatı tarihi. içinde Talat Sait Halman (ed.). T.C. Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları. 

https://web.itu.edu.tr/~yayla/turkmit.pdf. (t.y.). 03 29, 2023 tarihinde 

https://web.itu.edu.tr/~yayla/turkmit.pdf adresinden alınmıştır 

İçden, M. (2020). Heykelde antropomorfik nesneler ve biçim araştırmaları. [Sanatta yeterlik sanat 

çalışması raporu]. Hacettepe Üniversitesi. 

İçli, A. (2017). Gelibolulu Mustafa Âlî Mihr ü Mâh. 01 27, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56080,mihr-u-mahpdf.pdf?0 adresinden alınmıştır 

İnalcık, H. (2003). Şâir ve patron. 07 17, 2023 tarihinde https://turuz.com/storage/shiir-2018/2342-

Shair_Ve_Patron-Xelil_Inalciq-2003-88s.pdf adresinden alınmıştır 

İnan, A. (1986). Tarihte ve bugün şamanizm. Materyaller ve araştırmalar (3. bs.). 03 31, 2023 

tarihinde https://www.muharrembalci.com/kitaplika/49.pdf adresinden alınmıştır 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

159 

 

İstanbullu, N. (2020). Divan şiirinde güneş (xv-xvı. yy) [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Çukurova 

Üniversitesi . 

Kantar, N. (2013). Basın ilanlarında Yunan mitolojisi öğelerinin kullanımı [Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi]. Haliç Üniversitesi. 

Kara, Z. (2012). Günahkâr bedenlerden referans bedenlere: İslam' da beden algısı üzerine sosyolojik 

bir değerlendirme. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 12(1), 7-41. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/52253. 

Karadeniz, M. U. (2021). Klasik Türk şiirinde "virane" motifinin kazandığı bazı imajlar. Akademik Dil 

ve Edebiyat Dergisi, 5(4), 2172-2191. https://doi.org/10.34083/akaded.1013619. 

Karaismailoğlu. (2011). Doğu edebiyatı geleneğinde Farsça ve Türkçe mesnevilerin ortak yönleri. H. 

Aynur, M. Çakır, H. Koncu, S.S. Kuru, A. E. Özyıldırım ( Haz.). Eski Türk Edebiyatı 

Çalışmaları VI Mesnevî: Hikâyenin Şiiri (27-36). içinde Turkuaz Yayınları. 

Karataş, T. (2001). Ansiklopedik Edebiyat Terimleri Sözlüğü. Perşembe Kitapları. 

Karlığa, H. B. (1993). Cisim. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. (C.8, s.28-31). Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Kartal, A. (2007). Türk Edebiyatında mesnevi. Türkiye araştırmaları literatür dergisi, (10), 353-432. 

(Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/talid/issue/43490/531181. 

Kartal, A. (2018). Doğu' nun Uzun Hikâyesi. Türk Edebiyatında Mesnevî. Doğu Kütüphanesi. 

Kaya, D. (2000). Divan şiiri ve xıx. yüzyıl halk şiirinde güzel tasviri. Âşık Edebiyatı Araştırmaları, 

243-266. https://dogankaya.com/fotograf/divan_ve_halk_siirinde_guzel_tasviri.pdf. 

Kayabaşı, O. A. (2016). Türk mitolojisinin kutsal dişisi: Umay. International Journal Of Eurasia 

Social Sciences, 7(22), 220-228. 

Köprülü, M. F. (2006). Divan edebiyatı antolojisi (2. bs.). Akçağ Yayınları. 

Kurnaz, C. (1992). Bülbül. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (C. 6, S. 485-486). Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Kurnaz, C. (1995). Felek. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (C.12, S. 306-307). Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Kuzubaş, M. (2003). Nev’izâde Atâî’nin nefhatü’l ezhâr adlı mesnevisinin metin, biçim    ve içerik 

bakımından incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Ondokuz Mayıs Üniversitesi. 

Küçük, M. A. (t.y.). Altay ve Güney Sibirya bölgesindeki Türk topluluklarının dinî inanışları. Dinî 

Araştırmalar, 8(23),191-218. 

Levend, A. S. (1984). Divan edebiyatı kelimeler ve remizler mazmunlar ve mefhumlar (4. bsm.). 

Enderun Kitabevi. 

Martı, H. (2016). Hz. Peygamber'in hadislerindebir değer simgesi olarakbeden ve mahremiyeti (3. bs.). 

K. Canatan,. Beden sosyolojisi (s. 233-240) içinde. Açılımkitap. 

Medin, B. (2017). İnsanbiçimci kahramanların dünyasında sinema okuryazarı olmak. TRT Akademi, 

2(4), 466-485. Retrieved from https://dergipark.org.tr/tr/pub/trta/issue/45884/579142. 

Mengi, M. (2015). Eski Türk edebiyatı tarihi. Edebiyat tarihi-metinler (22. bs.). Akçağ. 

Mengi, M. (2022). Kıyafetnâme. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C.25, S. 512-513). 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Mermer, A., Deniz, S., Bayram, Y., Alıcı, L., Eflatun, M., & Koç Keskin , N. (2014). Üniversiterler 

İçin Eski Türk Edebiyatına Giriş. Akçağ Yayınları. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

160 

 

Nalçacıgil Çopur, E. (2020). Divan şiirinde savaş aletleri: hançer, kılıç, kk. Batman Üniversitesi 

Yaşam Bilimleri Dergisi, 10(1). 58-81. https://dergipark.org.tr/en/download/article-

file/1177402. 

Necatigil, B. (1988). 100 soruda mitologya. 01 02, 2023 tarihinde 

https://turuz.com/storage/mifoloji/0460-100_Soruda_Mitolojya-Behcet_Necatigil-1988-

131s.pdf adresinden alınmıştır 

Oğuz, G. (2015). İnsan biçimli seramik kaplar  Dokuz Eylül Üniversitesi.   

Okçu, N. (1999). Hüsn ü Aşk. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C.19, S. 29-31). Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Onat Çakıroğlu, T. (2020). Klasik Türk şiirinde "dendân" kelimesinin kullanımı üzerine. Türkbilig, 39, 

147-156. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1100118. 

Örnek, S. V. (1971). “Animatizm” mad. Etnoloji sözlüğü. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih- Coğrafya 

Fakültesi Yayınları. 

Örs, D. (2011). Bir anlatım şekli olarak Klasik Türk ve İran edebiyatında mesnevî. H. Aynur, M. 

Çakır, H. Koncu, S.S. Kuru, A. E. Özyıldırım ( Haz.). Eski Türk Edebiyatı Çalışmaları VI 

Mesnevî: Hikâyenin Şiiri (s.37-46). içinde. Turkuaz Yayınları. 

Özcan Elçi, D. (2018). Batı ve doğu mitolojilerinde kadın imgesi: Tanrıça' lar. Atlas Uluslararası 

Hakem Sosyal Bilimler Dergisi, 4 (11), 826-840. 

https://www.researchgate.net/publication/327240486. 

Özkan Bahar, B. (2020). Divan şiirinde hançer çekmek. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları 

Dergisi, (20). 402-415. DOI: 10.29000/rumelide.791809. 

Öztoprak, N. (2010). Divan şiirinde giyim kuşam üzerine bir deneme. Divan Edebiyatı Araştırmaları 

Dergisi, 4, 103-154. https://doi.org/10.15247/dev.64. 

Öztürk Doğan, A. (2022). Klasik Türk edebiyatında metin şerhi, metin tahlili, metin tenkidi ve 

uygulamalı bir örneği. Kotkut Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (9), 307-324. 

https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1188500. 

Özyıldırım, A. E. (t.y.). Keçecizâde İzzet Molla Mihnetkeşan. 01 29, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10694,kmmetinpdf.pdf?0 adresinden alınmıştır 

Pala, İ. (2018). Ansiklopedik divan şiiri sözlüğü (30. bs.). Kapı Yayınları. 

Pekdaş, E. (2019). 1990 sonrası mimari yapılardaki antropomorfik etkiler [Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi]. Çukuruva Üniversitesi. 

Sandalcı, S., ve Sandalcı, S. (2006). Trakya herası. Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 8(2), 

14-26. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/321770. 

Savran, Ö. (2009). Klâsik Türk şiirinde bedenin harflere yansıması. Turkish Studies, 4(2), 928-937. 

https://turkoloji.cu.edu.tr/ESKI%20TURK%20%20EDEBIYATI/omer_savran_klasik_turk_sii

ri_beden_harf.pdf. 

Schimmel, A. (1999). Dinler tarihine giriş. (Ed. R. Kibar). Kırkambar Yayınları. 

Sennett, R. (. (2008). Ten ve Taş. (T. Birkan Çev.). Metis Yayınları. 

Seyrek, A. M. (2019). İndra. Dinler Tarihi Sözlüğü. Yediveren Yayınları. 

Sönmez, Ü. Ş. (2020). Çocuk edebiyatında antropomorfist tutum:" Leyla Fonten'den öyküler" de 

hayvanların insanlaştırılması ve toplumsal cinsiyetlendirilmesi. Monograf, (13). 

https://scholar.google.com/scholar? 

Şahin, K. Ş. (2011). Sevgilinin güzellik unsurlarından saç ve saçın âşık üzerindeki etkisi. Turkish 

Studies, 1851-1867. 



Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

161 

Şener, H. (2017). David Hume’un Tanrı anlayışı ve antropomorfizm eleştirisi. Iğdır Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, (11), 241-269. 

Şentürk, A. A. (2002). Xvı. asra kadar Anadolu sahası mesnevilerinde edebî tasvirler. Kitabevi. 

Şimşek, C. (2007). Tanrı Dionysos şarap ve Dionysopolis' in (Çal) öyküsü. Çal Sempozyumu 

Bildirileri, 23-25. 

Şimşek_C_Tanrı_Dionysos_Şarap_ve_Dionysopolisin_Çal_Öyküsü_21_Yüzyıla_Girerken_G

eçmişten_Günümüze_Çal_Yöresi_2007_23_25. 

Taş, H., & Zülfe, Ö. (t.y.). Nev'i Münâzara-i Tûtî vü Zâg. 02 11, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10705,nevmunazaratutivuzagomerzulfehakantaspdf.pdf?0 

adresinden alınmıştır 

Taş, İ. (2017). Yûsuf ve Zelîhâ. 10 18, 2022 tarihinde 

www.kulturturizm.gov.trhttp://ekitap.kulturturizm.gov.tr: 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56443,seyyad-hamza--yusuf-ve-zelihapdf.pdf?0 adresinden 

alınmıştır 

Tavukçu, O. K. (2020). Ahmed Rıdvân Hüsrev ü Şîrîn. 02 11, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/73030,ahmed-ridvan-husrev-u-sirinpdf.pdf?0 adresinden 

alınmıştır 

Tekdemir Dökeroğlu, Ö. (2019). Bir sanat biçimi olarak antropomorfizm. Sosyal Bilimler Dergisi, 38, 

(214-241). http://dx.doi.org/10.16990/SOBIDER.5058. 

Timurtaş, F.K. (1971). Şeyhî’nin Harnâme’si. Edebiyat Fakültesi Basımevi. 

Tökel, D. A. (2016). Divan şiirinde şahıslar mütolojisi (2. bs.). Fatih Sultan Mehmet Vakıf 

Üniversitesi Yayınları. 

Tunçer, T. (2019). Çocuk oyuncuların gözünden advergame uygulamalarda marka 

antropomorfizması: 10-14 yaş grubu çocuklar üzerinde bir araştırma  [Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi]. Selçuk Üniversitesi. 

Tümer, G. (1994). Din. Türkiye Dİyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (C. 9, S. 312-320). Türkiye 

Dİyanet Vakfı. 

Uç Zeytün, B. (2014). Mimari tasarımda biyomorfik yaklaşımlar [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. 

Yakındoğu Üniversitesi . 

Uçar, D., & Yıldız, A. (2012). 18. yüzyıl mesnevilerinin ışığında Osmanlı edebiyatında edebî 

çözülme: klasikten klasik sonrası devreye geçiş. Türklük Bilimi Araştırmaları, (32), 307-329. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tubar/issue/16973/177373>. 

Uludağ, E. (1997). Vak'aya dayalı bir eser olarak Lâmi'i Çelebi' nin sâlâman u absâl mesnevîsi 

(inceleme-karşılaştırmalı metin-sadeleştirme [Yayımlanmamış doktora tezi]. Atatürk 

Üniversitesi . 

Uludağ, E. (2020). Bir güzellik unsuru olarak Fuzûlî' nin gazelerinde saç. Eski Türk Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, 3(1). 241-294. 

Uraz, M. (1994). Türk mitolojisi (2. bs.). Düşünen Adam Yayınları. 

Us, E. Ö. (2017). Tanrıların günahları: Yunan mitolojisinde güç arzusu ve kıskançlık. Pivolka, 7 

(25).13-15. https://www.elyadal.org/pivolka/25/PiVOLKA_25_04.pdf. 

Ünal, A. (2009). Roma Dönemi sanatında eyalet kişileştirmeleri [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. 

Ankara Üniversitesi. 

Ünver, İ. (2004). "Mesnevi". İslam Ansiklopedisi. (C.29, S.322-324). Türkiye Diyanet Vakfı. 

Vernant, J. P. (2013). Torunuma Yunan mitleri. Evren, tanrılar, insanlar (2. bs). (M. E. Özcan, Çev.). 

Kitap Yayınevi. 



 

Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

162 

 

Watt, W. M. (1990). Tanrı sûretinde yaratılma: İslâm kelâmına dair bir araştırma. (Çev.: Hüseyin 

Kahraman). 07 14, 2022 tarihinde https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/184360 

adresinden alınmıştır 

Yavuz, K. (t.y.). Gülşehri'nin Mantıku't Tayr'ı. 01 12 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/10686,metinpdf.pdf?0 adresinden alınmıştır 

Yeler, M. G. (2012). Mimarlıkta biyomorfizm. [Yayımlanmamış doktora tezi]. Trakya Üniversitesi . 

Yıldırım, B. (2021). Çağdaş seramik sanatında antropomorfik yaklaşımlar. Anasay, (17), 255-269 . 

DOI: 10.33404/anasay.953837. 

Yıldırım, N. (2008). Fars mitolojisi sözlüğü. (1. bs.): Kabalcı Yayınevi. 

Yıldırım, N. (2015). İran mitolojisi (2. bs.). Pinhan Yayıncılık. 

Yıldırım, N. (t.y.). Eski İranda dinler ve dinsel inanışları. Doğu Araştırmaları, (5), 5-32. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1045615. 

Yıldız, A. (2017). Çâkerî Yûsuf u Züleyhâ. 02 11, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/56158,cakeri-yusuf-u-zuleyhapdf.pdf?0 adresinden alınmıştır 

Yıldız, A. (2018). Defter Emini Mustafa Çelebi Varka ve Gülşâh. 01 30, 2023 tarihinde 

https://ekitap.ktb.gov.tr/Eklenti/58903,defter-emini-mustafa-celebi-varka-ve-gulsahpdf.pdf?0 

adresinden alınmıştır. 

Yorulmazel, K. (2020). Yapı biçimlenişinde biyomesisin estetik etkisinin irdelenmesi [Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi]. Trakya Üniversitesi. 

Yurt, Y., & Yurt, B. (2017). Mukatil b. Süleyman ve Antropomorfizm . Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6 (12), 251-282.  

Yücel Altınel, H. (2003). Reklamlarda insanbiçimsellik. İletişim Araştırmaları Dergisi, 1(1), 107-121. 

https://dspace.ankara.edu.tr/xmlui/bitstream/handle/20.500.12575/62982/8478.pdf?sequence=

1&isAllowed=y. 

 

  



Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

163 

BENZERLİK RAPORU ÖZET SAYFASI 



Fatma SEYREK, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2023 

164 

ÖZ GEÇMİŞ 


